# AL-QABD WA AL-BAST DALAM NALAR 'ULŪM AL-QUR'ĀN MENURUT ABDUL KARIM SOROUSH

## **TESIS**

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat guna Memperoleh Gelar Magister dalam Ilmu Agama Islam



Oleh: **MUTMA'INAH** NIM: 1400018073

PROGRAM MAGISTER STUDI ISLAM PASCASARJANA UIN WALISONGO SEMARANG 2017

## PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : **MUTMA'INAH** 

NIM : 1400018073

Judul Penelitian : AL-QABD WA AL-BAST DALAM

NALAR 'ULŪM AL- QUR'ĀN MENURUT ABDUL KARIM

**SOROUSH** 

Program Studi : Ilmu Agama Islam

Konsentrasi : Tafsir Hadits

menyatakan bahwa tesis yang berjudul:

AL-QABD WA AL-BAST DALAM NALAR 'ULŪM AL-QUR'ĀN MENURUT ABDUL KARIM SOROUSH

secara keseluruhan adalah hasil penelitian saya sendiri, kecuali bagian tertentu yang dirujuk sumbernya.

Semarang, 14 Juli 2017 Pembuat Pernyataan,



**Mutma'inah** 1400018073



# KEMENTERIAN AGAMA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO PASCASARJANA

Jl. Walisongo 3-5, Semarang 50185, Indonesia, Telp.- Fax: +62 24 7614454, Email: <a href="mailto:pascasarjana@walisongo.ac.id">pascasarjana@walisongo.ac.id</a>, Website: <a href="mailto:http://pasca.walisongo.ac.id/">http://pasca.walisongo.ac.id/</a>

## PENGESAHAN TESIS

Tesis yang ditulis oleh:

Nama lengkap:

Mutma'inah

NIM

1400018073

Judul Penelitian:

Al-Qabd wa al-Bast dalam Nalar 'Ulūm al-Qur'ān

Tanggal

Menurut Abdul Karim Soroush

telah dilakukan revisi sesuai saran dalam Sidang Ujian Tesis pada tanggal 19 Juli 2017 dan layak dijadikan syarat memperoleh Gelar Magister dalam bidang Ilmu Agama Islam

Disahkan oleh:

Nama lengkap & Jabatan

Dr. H. Zuhad, MA.

Ketua Sidang/Penguji

Dr. H. A. Hasan Asy'ari 'Ulama'i,

M.Ag

Sekretaris Sidang/Penguji

Dr. Zainul Adzfar, M.Ag

Pembimbing/Penguji

Dr. H. Fadlolan Musyafa', MA.

Penguji 1

Dr. Ahmad Ismail, M.Ag.

Penguji 2

30/2018 30/2018 31/3 2018 (31/8)

Tanda tangan

## **MOTTO**

أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةَ طَيِّبَةَ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ۞ تُؤْتِى أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞

Artinya: "Tidakkah kamu perhatikan bagaimana Allah telah membuat perumpamaan kalimat yang baik seperti pohon yang baik, akarnya teguh dan cabangnya (menjulang) ke langit. Pohon itu memberikan buahnya pada setiap musim dengan seizin Tuhannya. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan itu untuk supaya mereka selalu ingat." (QS. Ibrahim [14]: 24-25)

## **ABSTRACT**

Abdul Karim Soroush was one of most prominent of post-revolution scholars in Iran. He was active critize the Shi'ite goverment and tradition. By his theory of epistemological criticism and hermeneutic - al-qabḍ wa al-basṭ- he distingueshed between religion and religion knowledge. Religion was had sacred, constant and immutable nature. While religious knowledge was as the science of knowledge which is a human product that is profane, not fixed and definitely changeable. 'Ulūm al-Qur'ān is one of religion knowledge which produced by human experienced al-qabḍ wa al-basṭ time to time following al-qabḍ wa al-basṭ of other extra-religious knowledge of human. This research is intended to answer: (1) What is al-qabḍ wa al-basṭ theory? (2) How is the implementations of al-qabḍ wa al-basṭ theory towards 'ulūm al-Qur'ān? (3) What is the implications of al-qabḍ wa al-basṭ application towards 'ulūm al-Qur'ān?

The resluts of this research shows that: first, al-gabd wa albast theory by using the principles of correspondent and coherent, interpenetration and evolution shows that the religion knowledge can not be separated from human nature (and interest), relating to other sciences and changeable. Second, the application of al- qabd wa al-bast theory in the context of revelation drives Soroush to conclude tha al-Qur'an can be fallibility because it is under influences of Prophet religious experiences and knowledges. While its application to the themes of 'ulūm al-Qur'ān study shows that there is no such as agreement in the understanding of asbāb alnuzūl and determination of muḥkamāt-mutasyābihāt. They were influenced by extra-religious factors of the interpreter. Third as its implication, in Soroush opinion that the pluralism of understanding is absolute. Both understanding as the process or product. Even Soroush rejected the existence of final truth. It is because according to Soroush the interpretation and understanding is unfinish process and the true aim of revelation is the collective effort of human to it.

**Keyword:** *al-qabḍ wa al-basṭ, 'ulūm al-Qur'ān, religious experience,* pluralism, hermeneutic.

#### **ABSTRAK**

Abdul Karim Soroush adalah salah satu tokoh pasca-revolusi yang sangat berpengaruh dan aktif memberikan kritik baik kepada pemerintahan maupun tradisi keagamaan di Iran. Dengan teori kritik epistemologinya *al-qabḍ wa al-basṭ* ia membedakan antara agama dan ilmu keagamaan. Bahwa agama mempunya sifat sakral, konstan dan tidak dapat berubah. Sedangkan ilmu keagamaan sama seperti ilmu pengatahuan yang merupakan produk manusia yang bersifat profan, tidak tetap dan pasti berubah. '*Ulūm al-Qur'ān* yang termasuk ilmu pengetahuan yang diproduksi manusia pastilah mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ* dari waktu ke waktu sesuai dengan *al-qabḍ wa al-basṭ* yang dialami oleh setiap ulama. Penelitian ini dimaksudkan untuk menjawab: (1) Apa yang dimaksud dengan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* (2) Bagaimana implementasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap *ulūm al-Qur'ān* ? (3) Bagaimana implikasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Qur'ān*?

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa: pertama, teori al-gabd wa al-bast dengan menggunakan prinsip korespondensi dan koherensi, interpenetrasi dan evolusi menunjukkan bahwa ilmu-ilmu keagamaan tidak bisa terlepas dari sifat-sifat manusiawi, terkait dengan ilmu-ilmu pengetahuan lain dan bisa berubah. Kedua, aplikasi teori al- qabd wa al-bast dalam proses pewahyuan membawa Soroush pada kesimpulan bahwa al-Qur'an "boleh salah" karena pengaruh pengalama keagamaan dan pengetahuan Nabi. Sedangkan aplikasinya kepada tema-tema kajian 'ulūm al-Qur'ān menunjukkan bahwa tidak ada kesepakatan dalam pemahaman tentang asbāb al-nuzūl dan penetapan muhkamāt-mutasyābihāt karena dipengaruhi oleh faktor ekstra-religius mufassir. Ketiga, sebagai implikasinya pluralisme pemahaman menurut Soroush adalah sebuah keniscayaan. Baik itu pemahaman sebagai sebuah proses maupun produk. Bahkan Soroush menolak adanya klaim kebenaran final. Karena menurut Soroush interpretasi dan pemahaman adalah proses tanpa akhir dan bahwa tujuan sebenarnya pewahyuan adalah usaha yang dilakukan manusia secara kolektif.

**Kata kunci:** al-qabḍ wa al-basṭ, 'ulūm al-Qur'ān, religious experience, pluralisme, hermeneutika.

## PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987

## 1. Konsonan

|    | Julian |              |    |               |       |
|----|--------|--------------|----|---------------|-------|
| No | Arab   | Latin        | No | Arab          | Latin |
| 1  | ١      | Tidak        | 16 | 4             | ţ     |
|    |        | dilambangkan |    |               |       |
| 2  | ŀ      | b            | 17 | 凶             | Ż     |
| 3  | ij     | t            | 18 | ع             | ۲     |
| 4  | Ĵ      | Ś            | 19 | <u>ن</u><br>و | g     |
| 5  | 3      | j            | 20 | ē             | f     |
| 6  | ح      | ḥ            | 21 | ق             | q     |
| 7  | خ      | kh           | 22 | <u>4</u>      | k     |
| 8  | 1      | d            | 23 | つ             | 1     |
| 9  | .7     | Ż            | 24 | م             | m     |
| 10 | 7      | r            | 25 | ن             | n     |
| 11 | ٠,     | Z            | 26 | و             | W     |
| 12 | ۳      | S            | 27 | ٥             | h     |
| 13 | ش      | Sy           | 28 | ۶             | ,     |
| 14 | و      | Ş            | 29 | ي             | у     |
| 15 | ض      | d            |    |               |       |

# 3. Vokal Pendek

| = a       | كَتُبَ   | Kataba  |
|-----------|----------|---------|
| = i       | سُئطِلَ  | su'ila  |
| ,<br>- 11 | ىَدْھَتُ | vażhahi |

# 2. Diftong

| ai = آيْ  | كَيْفَ | Kaifa |
|-----------|--------|-------|
| au = اَوْ | حَوْلَ | Ḥaula |

# 4. Vokal Panjang

## Catatan:

Kata sandang [al-] pada bacaan syamsiyyah atau qamariyyah ditulis [al-] secara konsisten supaya selaras dengan teks Arabnya.



## KATA PENGANTAR

Alḥāmdulillahirabbil'ālamīn, puji dan syukur tidak terhingga penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT, atas rahmat, petunjuk serta pertolongannya, sehingga proses penelitian dan penulisan tesis yang berjudul "Al-QABD WA AL-BAST DALAM NALAR 'ULŪM AL-QUR'ĀN MENURUT ABDUL KARIM SOROUSH" ini dapat penulis selesaikan. Shalawat dan salam selalu tercurah kepada Nabiyullah Muhammad saw, segenap keluarga, sahabat, serta orangorang yang senantiasa tunduk dan patuh pada ajaran-Nya dengan berlandaskan Al-Qur`an dan Al-Sunnah.

Dalam proses penelitian hingga penulisan dalam bentuk tesis yang ada sekarang, penulis telah mendapatan banyak sekali ilmu, pengalaman, masukan dari berbagai pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan tugas akhir ini. Penulis mengucapkan banyak terimakasih kepada semua pihak yang telah banyak membantu dalam menyelesaikan tugas akhir ini yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu. Semoga Allah memberikan balasan yang lebih baik di sisi-Nya kepada beliau semua. Penulis mengucapkan banyak terimakasi kepada:

- Prof. Dr. H. Muhibbin, M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang, yang telah menerima dan menyiapkan fasilitas yang baik selama penulis menempa ilmu di Pascasarjana (S-2) UIN Walisongo Semarang.
- 2. Prof. Dr. H. Ahmad Rofiq, MA., selaku Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang, yang telah banyak memberikan saran dan masukan yang diperlukan bagi penulisan ini.
- 3. Dr. Zainul Adzfar, M.Ag., yang telah banyak memberikan waktu, bimbingan, pemikiran, kesabaran, dan ketelitian selama proses pembuatan tesis ini, sehingga penulis bisa menyelesaikan tugas tesis ini.
- 4. Bapak dan ibu dosen yang telah membimbing selama perkuliahan berlangsung sehingga wawasan dan keilmuan kami bertambah.
- 5. Seluruh staf dan pegawai Program Pascasarjana (S-2) UIN Walisongo Semarang, yang membantu penulis dalam mempermudah proses bagi penyelesaian tesis ini.

- 6. Kepada bapak ibu, kakak-kakakku dan semua keluarga yang selalu memberi dukungan dalam proses penyelesaian tesis ini.
- 7. Teman-teman seperjuanganku dari FUPK 4, Rumah Tahfidz Al-Amna, NR-D 2014 dan kelas Tafsir Hadits 2014 pasca UIN Walisongo, yang telah memberikan inspirasi dan motivasi selama proses penyelesaian tesis ini.
- 8. Semua pihak, yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu, yang telah memberikan andil dalam penyelesaian penulisan tesis ini

Atas bantuan semuanya, terutama nasehat dan saran untuk menuju kebaikan, penulis mengucapkan *jazākumullāhu khairal jazā*, semoga Allah SWT memberikan balasan yang lebih baik di sisi-Nya. Akhirnya, semoga karya tulis ini mampu memperkaya khazanah keilmuan dan bermanfaat bagi akademia pecinta kajian tafsir Hadits.

Semarang, 15 Juli 2017 Penulis

**MUTMA'INAH** NIM. 1400018073

# **DAFTAR ISI**

|                  | UDUL                                              | i    |
|------------------|---------------------------------------------------|------|
| <b>PERNYATA</b>  | AN KEASLIAN                                       | ii   |
| <b>PENGESAHA</b> | N TESIS                                           | iii  |
| MOTTO            |                                                   | iv   |
| ABSTRAK          |                                                   | v    |
| TRANSLITE        | RASI                                              | vii  |
| KATA PENG        | ANTAR                                             | viii |
| DAFTAR ISI       |                                                   | X    |
| BAB 1            | PENDAHULUAN                                       | 1    |
|                  | A. Latar Belakang                                 | 1    |
|                  | B. Rumusan Masalah                                | 22   |
|                  | C. Tujuan dan Manfaat Penelitian                  | 23   |
|                  | D. Kerangka Teori                                 | 23   |
|                  | E. Kajian Pustaka                                 | 28   |
|                  | F. Metode Penelitian                              | 32   |
|                  | 1.Jenis Penelitian                                | 32   |
|                  | 2.Sumber Data                                     | 33   |
|                  | 3.Metode Analisis Data                            | 34   |
|                  | G. Sistematika Penulisan                          | 36   |
| BAB 2            | KONTEKS PERKEMBANGAN 'ULŪM                        |      |
|                  | AL-QUR'ĀN                                         |      |
|                  | A. Sejarah Lahirnya ' <i>Ulūm al-Qur</i> 'ān      | 38   |
|                  | B. Masa Kodifikasi ' <i>Ulūm al-Qur'ān</i>        | 42   |
|                  | C. 'Ulūm al-Qur'ān Pada Abad Modern               | 50   |
|                  | D. ' <i>Ulūm al-Qur'ān</i> dalam Tradisi Keilmuan |      |
|                  | Syiah                                             | 67   |
| BAB 3            | TEORI AL-QABD WA AL-BAST ABDUL                    |      |
|                  | KARIM SOROUS                                      |      |
|                  | A. Biografi Abdul Karim Soroush                   | 77   |
|                  | B. Dinamika Pemikiran Soroush                     | 90   |
|                  | C. Teori al-Qabḍ wa al-Basṭ                       | 95   |
|                  | 1. Al-Qabd wa al-Bast Ilmu-ilmu Keagamaan         | 100  |

|                 | 2. Korespondensi Ilmu-ilmu Keagamaan      |     |
|-----------------|-------------------------------------------|-----|
|                 | dengan Ilmu Pengetahuan Lain              | 104 |
|                 | 3. Relativisme Ilmu-ilmu Keagamaan        | 108 |
|                 | 4. Pemahaman itu Dinamis                  | 110 |
|                 | D. 'Ulūm al-Qur'ān dalam Pemikiran Abdul  |     |
|                 | Karim Soroush                             | 111 |
|                 | 1. Proses Pewahyuan                       | 111 |
|                 | a. Peran Nabi                             | 111 |
|                 | b. Al-Qabd wa al-Bast Pengetahuan Nabi    | 120 |
|                 | 2. Asbāb al-Nuzūl                         | 129 |
|                 | a. Accidental-Essential                   | 130 |
|                 | b. Bahasa dan Budaya Arab: Pembatasan     | 100 |
|                 | Konseptual                                | 133 |
|                 | c. Muḥkam-Mutasyābih                      | 145 |
|                 | d. Makky-Madany                           | 150 |
|                 | ·                                         |     |
| BAB 4           | TEORI <i>AL-QABD WA AL-BAST</i> DALAM     |     |
|                 | <i>'ULŪM AL-QUR'ĀN</i>                    |     |
|                 | A. Implementasi Teori al-Qabd wa al-Bast  | 155 |
|                 | 1. Tingkat Wording Al-Qur'an: Masa Nabi   | 157 |
|                 | 2. Formulasi Ilmu-Ilmu Keislaman: 'Ulūm   |     |
|                 | al-Qur'ān                                 | 167 |
|                 | B. Implikasi Penerapan al-Qabd wa al-Bast |     |
|                 | pada ' <i>Ulūm al-Qur'ān</i>              | 186 |
|                 | C. Mempertimbangkan Pemikiran Soroush     | 295 |
| BAB 5           | PENUTUP                                   |     |
|                 | A.Kesimpulan                              | 201 |
|                 | B.Saran                                   | 204 |
| DAFTAR PU       | USTAKA                                    | 205 |
| <b>BIOGRAFI</b> |                                           | 211 |

## BAB I

## **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang

Sebagai kitab suci, al-Qur'an adalah sentral wacana bagi umat Muslim. Hasil berinteraksi dengan teks al-Qur'an, baik berupa penerjemahan, pembacaan ataupun penafsiran ayat-ayat al-Qur'an memproduksi wacana dan inspirasi yang tidak pernah habis, menjadi pilar-pilar peradaban Islam. Sehingga tidak berlebihan jika Nasr Hamid Abu Zaid menyebut peradaban Islam sebagai "peradaban teks" (ḥaḍārah al-naṣṣ).¹ Hukum-hukum serta nilai-nilai yang lahir dari teks al-Qur'an diaplikasikan dalam kehidupan bermasyarakat umat Islam. Dan sebaliknya, setiap menghadapi realita dan problematika selalu dicarikan rujukan telogisnya dalam teks al-Qur'an.

Komaruddin Hidayat menggambarkan dialog dengan al-Qur'an sebagai gerak sentripetal dan sentrifugal. Gerak sentripetal adalah dimana setiap pemikiran atau realita yang terjadi dalam tubuh umat Muslim selalu dicarikan rujukan teks al-Qur'an. Sedangkan gerakan sentrifugal adalah berpijak dari teks-teks al-Qur'an yang kemudian mendorong reproduksi makna (pemikiran).<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Peradaban teks tidak berarti bahwa tekslah yang membangun peradaban. Tetapi dialektika manusia dengan realita sosio-kultural disatu sisi dan dengan teks dipihak lain. Kemudian pemahaman dari keduanya saling bersinergi dan mempengaruhi dalam membangun peradaban.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Komaruddin Hidayat, *Memahami Bahasa Agama*, (Bandung: Mizan Media Utama, 2011), hal. 79.

Pada tataran praksis, para ulama-ulama pada berabad-abad lalu telah mewariskan bangunan '*ulūm al-Qur'ān*<sup>3</sup> sebagai jalan untuk mengakses pesan-pesan Tuhan yang terkandung dalam kalam-Nya. Ia adalah salah satu ilmu tertua dalam sejarah ilmu-ilmu agama Islam karena kodifikasinya dilakukan setelah kodifikasi al-Qur'an dan juga hadits.

'Ulūm al-Qur'ān oleh peradaban Arab-Islam, dianggap sebagai ilmu-ilmu dasar, atau ilmu-ilmu induk. Kedudukan hegemonik teks Al-Qur'an dalam sistem kebudayaan Islam untuk dapat memberikan interpretasi terhadap semua aspek tradisi, dalam pengertian bahwa setiap aspek dapat dikatakan sebagai satu tipe khusus dari interpretasi atau penafsiran terhadap teks tersebut. Oleh karena upaya melacak dasar-dasar dan faktor-faktor pembentuk ilmu-ilmu Al-Qur'an dari

³Para pakar ulama tafsir mendefinisikan '*ulūm al-Qur*'ān dalam dua konotasi; *pertama*, dalam pengertian *idhafi*: merujuk pada pengertian etimologinya merupakan segala ilmu yang berkaitan dengan al-Qur'an. Dengan demikian '*ulūm al-Qur*'ān menjadi sangat luas dan sukar ditentukan batasannya. Nasharuddin Baidan berpendapat bahwa '*ulūm al-Qur*'ān bisa mempunyai makna ganda yakni berkonotasi ilmu-ilmu Allah di dalam al-Qur'an dan ilmu-ilmu yang diperlukan bagi seorang mufasir dalam proses penafsiran ayat suci. *Kedua*, dalam pengertian sebagai disiplin ilmu yang mempunyai metode kaedah-kaedah tersendiri yang dari disiplin-disiplin ilmu lainnya. Disini '*ulūm al-Qur*'an tidak lagi sebagai suatu ilmu yang tanpa batas, tapi justru berbatas tegas dengan kaedah dan metodologinya. Sehingga dalam pengertian kedua ia disebut juga sebagai 'ilmu tafsir''. Lihat Nasharuddin Baidan, 2000: 9-10, Nur al-Din 'Itr, 1993: 9, al-Zarqani, 1367 H: 23-27.

sudut pandang ini membutuhkan jerih payah tidak hanya seorang ilmuwan saja. $^4$ 

Namun kenyataan yang dihadapi oleh para pemikir Muslim adalah bahwa 'ulūm al-Qur'ān terseok-seok mengikuti derasnya arus perubahan dalam modernitas. '*Ulūm al-Our'ān* yang merupakan kunci membuka pesan-pesan ilahiah justru mengalami kejumudan. Memasuki abad ke 13 M, ilmuwan-ilmuwan besar di dunia Islam semakin langka. Ini berdampak buruk bagi perkembangan ilmu pengetahuan di tubuh umat Islam. Walaupun muncul beberapa cerdik cendikia, namun kualitasnya sulit bisa dikatakan selevel dengan pendahulu mereka.<sup>5</sup> Jatuhnya Baghdad ke tangan tentara Mongol pada 1258 M menjadi tanda meredupnya budaya keilmuan umat Islam. Termasuk diantaranya adalah dalam bidang 'ulūm al-Qur'ān. Dikutip Baidan (2000) dari al-Zarqani bahwa kitab al-Suyuthi seakan-akan puncak dari perkembangan ilmu tafsir ('ulūm al-Qur'ān) sebab setelah ia wafat pada permulaan abad kesepuluh Hijriah (911 H) upaya penulisan ilmu ini berhenti pula, sehingga seakan-akan kepergiannya mengakhiri perkembangan ilmu ini.

Kemudian pada awal abad ke 19 M barulah dunia Islam mulai mencoba untuk bangkit. Banyak muncul tokoh-tokoh Muslim yang

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nars Hamid Abu Zaid, *Tekstualitas Al-Qur'an; Kritik Terhadap Ulum Al-Qur'an*, terj. Khoiron Nahdliyyin, cet.iv, Yogyakarta: LKiS, 2015), hal.12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Muhyar Fanani, *Pudarnya Pesona Ilmu Agama*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), hal.2.

muncul dengan pemikiran yang aktual dan siap menjadi poros perubahan. Charlez Kurzman dan kawan-kawan dalam bukunya Modernist Islam 1840-1940: A Sourcebook (2002) merangkum berbagai pemikiran tokoh yang muncul di berbagai belahan dunia. Diantaranya: Rifa'at Rafi al-Tahtawi (1801-1873), Sayyid Ahmad Khan (1817-1898, Jamal al-Din al-Afghani (1838-1877), Muhammad Abduh (1849-1905), Ameer Ali (1849-1928), Muhammad Rasyid Rida (1865-1935), Muhammad Igbal (1877-1938) Abu al-Kalam Azad (1888-1958) dan beberapa tokoh Indonesia, H.Agus Salim (1884-1954), Hasyim Asy'ari (1871-1947) dan Ahmad Dachlan (1872-1923). Meskipun demikian, Islam masih belum mampu mengejar derap langkah kemajuan Barat. Bahkan tahun 1967 kekalahan Arab dan koalisinya (baca: negara-negara Islam) dalam perang enam hari melawan Israel menunjukkan bahwa dunia Islam belum (sepenuhnya) bangkit. Kekalahan ini menyisakan pertanyaan apakah turās yang telah berabad-abad dipegangi - yang *notabene* dibangun diatas ajaran al-Qur'an dan hadits – telah kehilangan kesaktiannya.

Menurut Parray (2013) pada pertengahan awal abad ke-20, ketika dunia Muslim baru saja lepas dari cengkeraman kolonialisme Eropa, umat Muslim menghadapi dua tantangan. Pertama, bagaimana memerintah suatu negara, dan kedua, bagaimana untuk menghadapi modernitas dan berbagai permasalahan yang muncul karenanya. Dominasi imperalisme Barat atas negara-negara Islam bukan hanya memberikan pengaruh di bidang politik tetapi terjadinya pertemuan antara budaya Barat dan Timur menuntut umat Islam untuk segera

mengambil sikap. Bisa dikatakan bahwa saat itu adalah masa transisi negara-negara Islam baik secara politis maupun kultural yang melatar belakangi munculnya pemikir-pemikir baru. Di Mesir muncul Hasan Hanafi dengan *al-yasar al-islām* dan Nasr Hamid Abu Zaid dengan *mafhūm al-naṣṣ*, Fazlur Rahman dengan *double movement* di Pakistan, Arkoun *strukturalisme lingusitic* di Aljazair, Muhammad Syahrur dengan *qirāah mu'āṣirah* di Syiri'a dan belakangan muncul tokoh - *post-revolution* di Iran Abdul Karim Soroush dengan *al-qabḍ wa al-basṭ*.

Soroush adalah salah satu pemikir Iran yang mendapat perhatian besar dari dunia international. Ia bahkan mendapat julukan "Luther of Islam" dan karyanya disamakan dengan Gadamer. <sup>6</sup> Tahun 2004 Soroush mendapatkan penghargaan Erasmus Prize untuk kategori *Religion and Modernity*, bersama dengan Şadiq al-'Azm dan

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Soroush sendiri dalam wawancaranya dengan Sadri di *intelectual-authobiography* bukunya *Reason, Freedom, and Democracy in Islam* mengaku terkejut karena belakangan ia disamakan dengan Gadamer, padahal ia belum pernah membaca karya Gadamer. Abdul Karim Soroush, *Reason, Freedom, and Democracy in Islam,* ter.Mahmoud Sadri dan Ahmad Sadri, (New York: Oxford University Press, 2000), hal.7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Erasmus Prize adalah penghargaan tahunan yang dianugerahkan oleh lembaga Yayasan Praemium Erasmianum kepada orang atau institusi yang telah membuat sumbangan yang luar biasa kepada budaya, masyarakat atau ilmu sosial dan di seluruh dunia. Penghargaan ini dinamai dari nama Desiderius Erasmus, seorang humanis Belanda dari masa Renaisans. Semenjak tahun 2015 penerima penghargaan ini juga mendapatkan hadiah sejumlah €150.000 (diakses 22 Oktober 2016 dari http://wikipedia.org/wiki/Erasmus Prize )

Fatema Mernisi. Dan juga terpilih sebagai salah satu dari 100 Most Influential People in the World oleh Time Magazine (2005).

Permasalahan utama yang mencuri perhatian Soroush dalam bidang penafsiran adalah bagaimana dengan teks yang sama bisa menghadirkan begitu banyak pemahaman. Penafsiran filosof, sufi dan faqih akan menghasilkan produk pemahaman yang berbeda-beda dan ajaran agama yang berbeda-beda pula. Menurutnya akar permasalah perbedaan bagi ulama tradisonalis dan reformis adalah karena tidak tepat membedakan antara agama dan ilmu agama.

"...the missing link in the endeavors of the revivalist and reformers of the past is the disitnction between religion and religious knowledge. The failes to recognize religious knowledge as a variety of human knowledge. This neglect caused significant inconsistencies in their judgments and allowed the desired solution to slip through their fingers".

Dalam wawancaranya bersama Sadri di auto-biografi dalam karyanya *Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdul Karim Soroush,* Soroush menyatakan bahwa kepekaannya akan adanya detail dan keruwetan perbedaan dalam intepretasi yang akhirnya membidani tesisnya tentang *al-qabḍ wa al-basṭ fi al-syarī'ah.* 

Farough Jahanbakhsh dalam pendahuluan buku *The Expansion* of Prophetic Experience: Essays on Historicity, Contingency and Plurality in Religion mengatakan bahwa teori al-qabd wa al-bast

6

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Soroush, Reason, Freedom, 30.

adalah sebuah teori epistemologi dan hermeneutik memahami agama yang menjaga keutuhan dan sifat dasar manusia dari ilmu-ilmu keagamaan dan memperlakukannya sebagaimana bentuk pengetahuan yang lain. Sehingga akan menjadikannya mempunyai potensi untuk salah, berubah dan mempunyai hubungan timbal-balik dengan pengetahuan manusia. 9

Dalam keniscayaan perubahan pemahaman manusia itulah teori Soroush *al-qabḍ wa al-basṭ* bekerja. Teori ini menilai ilmu keagamaan sebagai suatu cabang ilmu pengetahuan manusia, dan menganggap pemahaman kita tentang agama berevolusi bersama cabang-cabang ilmu pengetahuan manusia yang lainnya. <sup>10</sup>

Teori *al-qabḍ wa al-basṭ* menuntut sisi kemanusian (*humanness*) dalam setiap ilmu pengetahuan termasuk pengetahuan keagamaan. *Humannes* ini terlihat dari keterbatasan manusia dalam menangkap realita yang ada. Sehingga pengetahuannya di satu sisi mengalami *al-qabḍ* (penyempitan) dan disisi yang lain adalah *al-basṭ* (perluasan). Suatu sudut pandang tentang perkara tertentu pastinya akan menjauhkan sebagian informasi dan mendekatkan sebagian lainnya yang menjadikan pusat perhatiannya. Tugas pengetahuan pada mulanya adalah untuk menjawab kesulitan dan permasalahan,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Abdul Karim Soroush, *The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity, Contingency and Plurality in Religion*, terj.Nilou Mobasser, London: Koninklijke Brill, 2009), hal.x.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Soroush, Reason, Freadom, 33.

sehingga ia hanya akan berkembang pada sisi tertentu (yang ditanyakan), lebih banyak dari sisi lainnya (yang tidak ditanyakan).<sup>11</sup>

Kemudian pengetahuan manusia – yang selalu mengalami penyempitan dan perluasan – tentang entitas di luar dirinya saling terintegrasi. Pemahaman manusia terhadap agama tidak akan meninggalkan pengetahuannya tentang filsafat, alam, humaniora dan nilai-nilai, dan sebalikinya. Karena agama itu diam. Ia hanya akan berbicara hanya jika manusia mengajukan pertanyaan terhadapnya, dimana pertanyaan itu akan sesuai dengan kapasitas keilmuannya. 12

Dengan kata lain dalam memahami agama mustahil seseorang akan berangkat dengan pikiran yang kosong. Pastilah ia telah membawa *presupposition* yang dibangun di atas pondasi tidak hanya ilmu keagamaan tetapi juga ilmu-ilmu yang lainnya: sains, filsafat, humaniora, ekonomi, politik, psikologi dan lainnya. Sisi inilah yang menjadikan Soroush disamakan dengan Gadamer. Di mana dalam heremeneutika filosofisnya, Gadamer menekankan pentingnya *prejudice* (prasangka) dalam membangun horizon pemahaman. Ia melihat bahwa seluruh pemahaman adalah bersifat *prejudice*. Tak ada seorangpun yang dapat mendekati dokumen sejarah dengan cara yang

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abdul Karim Soroush, *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama*, terj: Abdullah Ali, (Bandung: Penerbit Mizan, 2002), hal. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 7; Banafsheh Madaninejad, *New Theology in Islamic Republic of Iran: Comparative Study between Abdolkarim Soroush and Mohsen Kadivar*, Disertasi, (Austin: The University of Texas, 2011), hal.46.

netral, karena dalam dirinya terdapat berbagai pola benar-benar "prasangka" atau *prejudice* yang ditanamkan oleh tradisi dan kebudayaan sebagai sebuah "realitas historis". 14 Untuk memahami realitas-historis di mana teks itu muncul, penting bagi interpreter untuk menempatkan dirinya dalam sebuah horizon, yaitu bentangan visi yang meliputi segala sesuatu yang bisa dilihat dari sebuah titik tolak khusus, <sup>15</sup> seorang intepreter harus mempunyai kesadaran akan keterpengaruhan sejarah ( historically effected consciousness ), sehingga ia menempatkan diri dalam sebuah situasi (placing ourselves in a situation). Interpreter harus sadar bahwa apa yang melatarbelakanginya (tradisi, kultur dan pengalaman hidup) akan mempengaruhi pemahamannya terhadap teks sehingga ia mampu untuk mengatasi subyektifitasnya. Setelah itu prejudice yang telah ia usahakan membentuk horizon pembaca yang akan dipertemukan dengan horizon teks sehingga terjadi fuzion of horizon (penyatuan horizon).

Perbedaan hermeneutika Soroush dan Gadamer adalah Soroush menempatkan bukan hanya horizon pembaca dan teks – yang terikat oleh tradisi dan budaya – yang mempengaruhi pemahaman sebuah teks, tetapi juga ekspektasi penafsir terhadap teks. Jika itu adalah teks

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ilyas Supena, *Hermeneutika al-Qur'an*, (Yogyakarta: Ombak 2014), hal.82.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Gadamer, *Kebenaran dan Metode: Pengantar Filsafat Hermeneutika*, terj. Ahmad Sahidah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), hal.364.

agama maka ekspektasi penafsir terhadap teks merupakan *extra- religious* yang mempengaruhi interpretasi teks. <sup>16</sup> Dengan demikian Soroush "nampak" lebih subjektivis dibandingkan Gadamer.

Kemudian keterpaduan antara ilmu keagamaan dengan ilmuilmu "non-keagamaan" dalam teori al-qabd wa al-bast nampak mempunyai kesamaan dengan epistemologi integratif-interkonektif yang digagas oleh pemikir Indonesia, Amin Abddullah. Pemikiran Amin Abdullah di latar belakangi Perguruan Tinggi Umum dan Perguruan Tinggi Agama sedang terjangkit krisis relevansi ( tidak mengalami kemandekan dapat memecahkan persoalan). kebuntuan (tertutup untuk pencarian alternatif-alternatif yang lebih mensejahterakan ... sehingga membutuhkan gerakan *rapprochment* ( kesediaan untuk saling menerima keberadaan yang lainnya dengan lapang dada ) antar kubu keilmuan merupakan suatu keniscayaan. Gerakan *rapprochment*, dapat juga disebut sebagai gerakan penyatuan (dedifferentiation) atau "reintegrasi ilmu-ilmu keagamaan dengan ilmu-ilmu umum. 17 Dalam proses integrasi ini, maka ilmu-keagamaan dan ilmu-ilmu umum harus saling mengambil dan memberi (take and give) satu sama lain. Namun bagi ilmu-ilmu yang memang tidak bisa

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Syafaatun Almirzanah, "Abdol Karim Soroush: Interpretasi Terbuka Terhadap al-Qur'an", dalam *Upaya Integrasi Hermeneutika dalam Kajian Qur'an dan Hadis (Teori & Aplikasi)*, ed. Syafa'atun Almirzanah & Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: Lembaga Penelitian Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2012), hal.222.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Amin Abdullah, *Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif Interkonektif*, (Yogyakarta: PustakaPelajar, 2006), :hal. 97.

diintegrasikan maka harus ada interkoneksi, dimana masing-masing ilmu harus saling menghargai dan mempertimbangkan. Sehingga digunakannya epistemologi ini dalam studi Islam akan melibatkan ilmu-ilmu umum untuk menyelaraskan ajaran Islam dan realita sosial.<sup>18</sup>

Namun persamaan Soroush dan Amin Abdullah hanya berhenti pada konteks ontologi dan epistemologi. Dalam konteks aksiologi keduanya sangat berbeda. Soroush justru tidak setuju dengan apa yang dia sebut sebagai penggemukan agama, yaitu urusan-urusan yang menurutnya tidaklah bagian esensi dari agama namun selalu disandarkan pada agama. Dengan demikian maka urusan agama harus dirampingkan dengan memilah-milah manakah yang esensi dan yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Epistemologi integratif-interkonektif ini digambarkan sebagai jaring laba-laba yang terdiri lima layer. Layer pertama yaitu al-Our'an dan sunnah yang merupakan sumber ajaran Islam. Kemudian layer kedua berupa metodologi dan berbagai pendekatan yang digunakan untuk membaca sumber pokok ajaran Islam sehingga menghasilkan apa yang ada pada layer ketiga yang berupa: tarikh, figh, filsafat, tafsir, lughah, kalam, tasawuf dan hadits. Layer keempat adalah ilmu-ilmu umum yang sudut pandangnya seringkali "dipinjam" untuk membaca "produk" pada layer ketiga, dan sebaliknya, ilmu-ilmu Islam juga bisa ikut mengembangkan dan memperkaya ilmu-ilmu umum yang berada di layer empat; psikologi, filsafat, sejarah, antropologi/sosiologi, arkeologi, matematika, hermeneutika, biologi/kimia, etika dan fenomenologi . Disinilah terjadi interkomunikasi antara ilmu-ilmu keagamaan dengan ilmu-ilmu umum. Hasil dari integratifinterkonektif kedua ilmu ini juga harus menyentuh apa yang ada pada layer terakhir, diantaranya; hukum internasional, pluralisme agama, ilmu pengetahuan teknologi, ekonomi, hak asasi manusia, politik/ kewarganegaraan, budaya, isu gender, dan isu lingkungan (Amir Ruswantoro, 2013: 25)

tidak. Sedangkan Amin Abdullah dengan epistemologi integratifinterkonektif justru menginginkan sebaliknya.

Dalam perkembangannya teori *al-qabḍ wa al-basṭ* diaplikasikan beberapa fokus kajian *ulūm al-Qur'ān*. Dengan menempatkan *ulūm al-Qur'ān* bukan sebagai sebuah alat untuk menafsirkan tetapi sebuah produk pemikiran. Walaupun demikian, karena *al-qabḍ wa al-basṭ* karena kerja dalam koridor epistemologis dan hermeneutis sehingga pada akhirnya akan memberikan implikasi pada pemahaman.

Setidaknya ada empat poin yang menjadi perhatian Soroush dalam 'ulūm al-Our'ān, Pertama, proses pewahyuan, Bagi Soroush membicarakan proses pewahyuan tidak bisa lepas dari sejarah perjalanan kehidupan Nabi Muhammad Saw. Di mana pembacaannya menggunakan *al-qabd wa al-bast* terhadap sejarah Nabi menghasilkan al-Tajrubah al-Nabawi. Soroush Bast memandang bahwa pengetahuan, pengalaman dan spiritual manusia akan mengalami alqabd wa al-bast termasuk Nabi. Dimana pengalaman kenabiannya berkembang seiring dengan perkembangan kepribadiannya. Kepribadian nabi berkembang dari dua arah, internal (yaitu intelektual dan spiritual), eksternal (kehidupan dan kondisi sosial dimana ia tinggal). Sehingga proses pewahyuan yang bergantung pada nabi, bukan sebaliknya. 19 Pewahyuanlah yang berada dibawah pengaruh Nabi, bukan Nabi yang berada dibawah pengaruh wahyu. 20 Jibril akan

-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Soroush, *The Expansion*, xxv.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Soroush, *The Expansion*, 12.

datang ketika di alam bawah sadar Nabi membutuhkan "petunjuk" dari Allah mengenai suatu masalah yang dihadapinya. Al-Qur'an diturunkan bertahap sesuai situasi yang dihadapkan Nabi. Ayat-ayat datang menyelesaikan masalah yang dihadapi Nabi. Disinilah pewahyuan mengikuti Nabi.

Soroush tidak menganggap Jibril sebagai sebuah oknum, namun ia adalah bagian internal dari diri Nabi. Wahyu datang kepada nabi berupa inspirasi. Sementara al-Qur'an adalah imterpretasi Nabi terhadap pesan ilahiah yang diterimanya berupa inspirasi. Sehingga boleh saja interpretasi Nabi mengenai masalah-masalah sosial atau ilmu al-Qur'an salah atau tidak sesuai dengan zaman kita sekarang ini.

Stressing-point Soroush adalah untuk menonjolkan historisitas dan humanness dari Nabi, sebagai bagian alamiah dari agama dengan memperlihatkan hubungan interaktif dari pengalaman Nabi dengan umatnya dan lingkungan sosialnya –sebagai perkembangan eksternaldi satu sisi, dan hubungan dialogis dari wahyu dengan perkembangan inner personality dan intelectual capability Nabi –sebagai lainnya.<sup>21</sup> vang perkembangan internaldi sisi Kemudian perkembangan spiritual dan intelektual Nabi harus menjadi bagian dari konteks yang ikut mempengaruhi wording of revelation. Sehingga turut pula mempengaruhi interpretasi ayat-ayat al-Qur'an.

Kedua, asbāb al-nuzūl. Sebagai cabang dari ulūm al-Qur'ān yang membahas context of revelation (konteks pewahyuan). Menurut

13

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Soroush, *The Expansion*, xxvi.

al-Zarkasyi asbāb al-nuzūl muncul kira-kira dua ratus tahun setelah wafatnya Rasullah SAW. Ilmu asbāb al-nuzūl yang pondasinya telah dibangun oleh para ulama klasik menunjukkan warisan kesadaran ilmiah yang luar biasa. Saat itu asbāb al-nuzūl telah menjadi piranti pemahaman kritik terhadap wacana yang dibawa teks al-Qur'an. Sehingga pemahaman yang dihasilkan tidaklah taken for granted terhadap bunyi teks (baca: ayat Al-Qur'an).

Dalam perkembangannya 'ilm asbāb al-nuzūl yang menjadi bagian dari ulūm al-Qur'ān, menjadi bahan perdebatan yang selalu hangat dalam forum-forum kajian ilmu al-Qur'an dan tafsir. Kenyataan bahwa sebagian ayat-ayat al-Qur'an memuat dan atau dilatarbelakangi peristiwa temporal yang terjadi pada zaman Rasulullah, sehingga memunculkan dua pendapat, apakah al-'ibrah bi 'umūm al-lafz la bi khusus al-sabāb atau al-'ibrah bi khusus al-sabāb la bi 'umūm al-lafz. Selain itu, perbedaan juga sering terjadi tentang periwayatan hadits yang dijadikan sumber asbāb al-nuzūl, baik itu tentang kualitas periwayatan ataupun adanya beberapa riwayat yang menceritakan asbāb al-nuzūl yang berbeda dari ayat yang sama.

Kemudian permasalahan timbul adalah bagaimana dengan ayat yang tidak mempunyai riwayat *asbāb al-nuzūl*, apakah ia harus ditafsirkan tanpa konteks? Dalam upaya memecah kebuntuan *asbāb al-nuzūl*, Fazlur Rahman dalam teori interpretasinya *double movement* mengajukan pemahaman terhadap konteks makro dan mikro ketika al-Qur'an diturunkan. Konteks mikro adalah situasi sempit yang terjadi di lingkungan Nabi ketika Al-Qur'an diturunkan. Konteks makro

adalah situasi yang terjadi dalam skala yang lebih luas, menyangkut masyarakat, agama dan adat istiadat Arabia pada saat datangnya Islam, khususnya di Makkah dan sekitarnya. Sebenarnya sebelum Fazlur Rahman, konteks makro dan mikro sudah pernah digagas oleh seorang ulama dari India, Syah Waliullah al-Dihlawi dalam kitabnya al-Fauz al-Kabīr fi Uṣūl al-Tafsīr menggunakan telah istilah asbāb alnuzūl al-khāssah untuk menunjukkan konteks mikro dan asbāb alnuzūl al-haqīqīyyah untuk konteks makro.

Pemahaman ayat al-Qur'an harus memperhatikan konteks sosio historis dan konteks kultural-linguistiknya. Sehingga mengerti  $asb\bar{a}b$  al- $nuz\bar{u}l$  makro menjadi syarat utama dalam kontekstualisasi kandungan suatu ayat. Namun karena  $asb\bar{a}b$  al- $nuz\bar{u}l$  mengedepankan historisitas, sehingga letak kualitas obyektivitas  $asb\bar{a}b$  al- $nuz\bar{u}l$  makro sangat tergantung pada kemampuan akademik seorang peneliti sejarah

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Sibawaihi, *Hermeneutika Al-Qur'an Fazlur Rahman,* (Yogyakarta: Jalasutra, 2007), hal.59.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Syah Waliullah al-Dihlawi mempunyai nama lengkap Syah Waliullah ibn Abd al-Rahim al-Dihlawi (w.1763 M) – beberapa sumber lain menyebutkan 1762 M. Ia adalah seorang tokoh yang garis keturunannya sampai kepada Umar ibn al-Khatab dari garis ayah dan sampai kepada Ali ibn Abi Thalib dari garis ibunya. Sumbangannya terhadap telaah sistematis al-Qur'an dan hadis, serta dalam metode pendekatan islam yang baru yaitu *tathbiq* (rekonsiliasi berbagai perbedaan). Selain itu dia adalah tokoh yang pertama berupaya menggabungkan sejarah para nabi secara sistematis dan menjelaskan bahwa aturan sosial yang diberikan para nabi itu dapat secara rasional diinterpretasikan sesuai dengan kebutuhan umat Islampada masanya masing-masing. Ia juga berupaya untuk mengintegrasikan beragam ilmu pengetahuan Islam. Hadis, fiqh, teologi, filsafat dan sufisme. Abd A'la, *Dari Neomodernisme ke Islam Liberal*, (Jakarta: Paramadina, 2003), hal.25-26.

dalam memeriksa data-data, menganalisanya dan melakukan generalisas-generalisasi.<sup>24</sup>

Sedangkan dalam pembahasan context of revelation, Soroush mengajukan konsep accidental dan essential dimana Soroush tidak melakukan pemilahan antara konteks makro dan mikro. Justru yang menjadi perhatian Soroush adalah bagaimanakah kandungan accidental dan essential dari suatu ayat. Essential adalah inti atau spirit yang terkandung dalam ayat al-Qur'an. Accidental adalah berbagai unsur yang membungkus ayat al-Qur'an; bahasa dan budaya Arab, term, konsep, teori dan proposisi yang digunakan Nabi Muhammad dan peristiwa sejarah yang diceritakan dalam ayat al-Qur'an.

Ketiga, muḥkam-mutasyābīh bagi Soroush juga tidak lepas dari al-qabd wa al-bast. Permasalahan muḥkam-mutasyābih telah disebutkan dalam al-Qur'an dalam surat Ali Imron [3]: 7.25 Secara pragmatis muḥkam-mutasyābih bisa diartikan sebagai ayat yang berimplikasi pasti (non-ambigous) dan tidak pasti (ambigous). Beberapa kalangan berpendapat bahwa huruf-huruf yang menjadi pembukaan surat itulah ayat-ayat mutasyābihāt, sedang lainnya muḥkāmāt. Sedangkan pendapat lain menyatakan bahwa hanya ayat-

<sup>24</sup> Muammar Zayn Qadafy, *Buku Pintar Sababun Nuzul dari Mikro Hingga Makro: Sebuah Kajian Epistemologis*, Yogyakarta: Azna's Books, 2015), Hal. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> "Dialah yang menurunkan Al Kitab (Al Quran) kepada kamu. Di antara (isi) *nya* ada ayat-ayat yang *muḥkāmāt*, itulah pokok-pokok isi Al qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyābihāt*" (OS: Ali Imran [3]: 7)

ayat mengenai praktek ibadah dan mu'amalah yang muhkāmāt. Ada juga yang berpendapat bahwa hanya ayat-ayat mansūkh saja yang *mutasvābihāt* dan masih ada pendapat lainnva. Tidak ada perbedaan bahwa dalam al-Qur'an terdapat ayat-ayat *muhkām-mutasyābih*, namun perbedaan itu muncul ketika menentukan ayat-ayat manakah yang *muhkāmāt* dan manakah yang *mutasyābihāt*. Menurut Soroush klasifikasi muhkām-mutasyābih adalah perbedaan problem epistemologi atau hermeneutik. Perbedaan menentukan keduanya sangat bergantung pada wacana penafsir. Label *muhkām* dan mutasyābih-nya suatu ayat bukanlah ketetapan (given) dari Allah, melainkan *mufassir* yang menyematkannya. Karena al-Our'an sendiri tidak pernah menunjukkan manakah ayat yang *muhkāmāt* dan manakah *mutasyābihāt*. Sejarah Islam justru menunjukkan bahwa setiap ayat al-Qur'an pernah diduga mutasyābīhāt dan ini juga menjadi bukti bahwa kesemuanya itu bertunas dari karakteristik interpretasi dan dari pengandaian para penafsirnya.<sup>26</sup>

Mufassir, dari generasi ke generasi melakukan kritik wacana terhadap ketentuan muḥkam-mutasyābih dari generasi sebelumnya. Keduanya tidak akan pernah final. Bagi sebagian orang bisa saja suatu ayat adalah muḥkamat, sedangkan ayat tersebut bagi sebagian yang lain adalah mutasyābihāt. Keduanya tergantung bagaimana cara

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Abdul Karim Soroush, "Evolusi dan Devolusi Pengetahuan Keagamaan", *Wacana Islam Liberal; Pemikiran Islam Kontemporer tentang Isu-isu Global*, ed.Charles Kurzman, terj.Bahrul Ulum & Heri Junaidi, (Jakarta: Paramadina, 2003), hal. 421.

memahaminya dan wacana yang melatarbelakanginya. Bagi Soroush setiap teks memiliki sisi-sisi *muḥkam-mutasyābih*, misalnya Bibel, puisi Rumi ataupun karya sastra lainnya. Semua teks mempunyai sisi yang ambigu dan non-ambigu. Bukanlah ontologi teks yang menentukan keambiguannya, tapi pemahaman pembaca yang menentukannya. Semua teks, khususnya yang diwahyukan, harus dipandang mengandung *muḥkamat dan mutasyābihāt* yang eksistensinya merupakan sebab dan efek yang nyata dari ekspansi dan kontraksi ilmu pengetahuan.

Sedangkan Soroush sendiri walaupun menunjukkan bahwa ayat-ayat *muḥkamāt* adalah ayat-ayat yang menunjukkan sifat dasar ilahiah dan kehidupan akhirat, namun masih tetap mengakui bahwa kategori *muḥkamāt-mutasyābihāt* juga merupakan subyek yang tunduk terhadap perubahan.<sup>27</sup> Kedinamisan makna ayat inilah yang membuka lebar adanya kritik wacana oleh para *mufassir*. Penafsiran tidak akan pernah final.

Keempat, makky-madany. Terdapat tiga pengertian perbedaan dalam mendefinisikan makky-madany di kalangan ulama; pertama, berdasarkan tempat turunnya ayat, bahwa makky adalah ayat yang turun di Mekkah dan sekitarnya. Sedangkan madany adalah surat yang turunnya di Madinah. Kedua, berdasarkan mukhāṭab atau masyarakat yang menjadi objek pembicaraan ayat. Ketiga, berdasarkan waktu turunnya ayat, bahwa makky adalah surat yang diturunkan sebelum

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Madininejad, New Theology, 49.

hijrah Nabi. Sedangkan *madany* adalah surat yang diturunkan setelah hijrah Nabi.

Klasifikasi makky-madany dalam ʻulūm al-Our'ān menunjukkan kesadaran atas historisitas ayat-ayat al-Qur'an dalam melakukan dialog dengan realita sosial yang melatarbelakanginya. Menurut al-Qattan dalam menentukan *makky-madany*, ulama memilah ayat demi ayat, surat demi surat, agar tertib sesuai dengan proses pewahyuannya baik itu *zamān* (waktu), *makān* (tempat) dan *khitāb* (redaksi). Sehingga tidak hanya berdasarkan waktu atau tempat dimana ayat itu diturunkan. Tetapi mengumpulkan ketiganya; waktu. tempat dan redaksinya. <sup>28</sup> Dalam menentukan ayat-ayat *makkiah* dan madaniah, al-Qattan menjelaskan bahwa para ulama menggunakan dua metode: simā'ī nagliy dan giyāsī ijtihādiy. Simā'ī nagliy adalah penentuan *makky-madani* berdasarkan periwayatan. Sedangkan *qivāsī* ijtihādiv penentuan makky-madani bersandar pada kriteria ayat-ayat vang telah diketahui Makky dan Madani-nya.<sup>29</sup>

Perbedaan penentuan *makky-madany* akan sangat berdampak pada penafsiran ayat jika *makky-madany* dipahami sebagai konteks makro. Kondisi umat Muslim dan juga Nabi sangat berbeda ketika berada di Mekkah sebelum hijrah dan di Madinah setelah hijrah. Hal ini bisa dilihat dari karakter ayat-ayat yang turun di Makkah atau

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Mana' al-Qattan, *Mabāḥis fī Ulūm al-Qur'an*, (t.k: Mansyurāt al-'Asri al-Hadīs, 1990), hal.53.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Mana' al-Qattan, *Mabāhis*, hal. 60.

Madinah. Di Makkah orientasi Nabi adalah untuk menggerakan masyarakat, memperingatkan dan menyadarkan mereka. Karena kepentingan Nabi adalah untuk meruntuhkan dogma-dogma lama, sehingga ia disibukkan untuk menyampaikan ajaran dan menegakkan akidah. Sedangkan di Madinah adalah masa untuk melakukan rekonstruksi tatanan sosial -untuk mencapai misinya- menguatkan ajaran Islam. Sehingga yang dibutuhkan adalah undang-undang dan ayat-ayat panjang yang mencakup penjelasan-penjelasan ajaran Islam dan dialog dengan penduduk Madinah. <sup>30</sup>

Selama ini kriteria *makky-madany* hanya memperhatikan teks, konteks masyarakat saat itu dan tidak memperhatikan keadaan internal Nabi. Inilah yang dikritik oleh Soroush. Sehingga interpretasi dengan melibatkan *al-qabḍ wa al-basṭ* spritual dan pengalaman Nabi diharapkan bisa memahami kandungan ayat-ayat al-Qur'an secara komprehensif.

Pemikiran Soroush tidak muncul dalam ruang hampa. Ia adalah tokoh yang muncul pasca revolusi Iran dimana pemerintahan negaranya mengalami masa transisi dari monarki menuju teodemokrasi. Ayatullah Khoemaini sebagai pemimpin revolusi

<sup>30</sup> Soroush, *The Expansion*, 11.

Pemegang kekuasaan monarki terakhir di Iran adalah Dinasti Pahlevi. Raja pertamanya -Syah Riza Khan yang dilantik secara resmi sebagai raja pada tanggal 25 April 1926. Pemerintahan Syah Riza Khan berakhir pada 16 September 1941 dan digantikan putranya Muhammad Riza Pahlevi yang saat itu berusia 22 tahun. Dari awal ketika menjadi putra mahkota Muhammad Riza Pahlevi memang telah dipersiapkan ayahnya

membentuk *wilāyah al-faqīh*<sup>32</sup> dengan tujuan menciptakan pemerintahan yang demokrasi, berdaulat dan mendengarkan suara rakyat. Namun yang terjadi justru sebaliknya. Soroush menempatkan pemikirannya sebagai anti-tesis dari *status quo* dan mewacanakan independensi-interpretasi bagi siapapun melalui *al-qabḍ wa al-basṭ*.

untuk melanjutkan misi weternisasi Iran. Menurutnya, kultur Iran lebih dekat dengan kultur Barat dibanding Arab dan Cina, karena Iran dan sebagian besar orang Eropa sama-sama keturunan Aria. Muhammad Anis, Islam dan Demokrasi: Perspektif Wilāyah al-Faqīh, (Bandung: Mizan, 2013), hal.110-113; Karena westernisasi yang dilakukannya dan juga sikap politik luar negeri yang tidak disetujui oleh para ulama dan juga rakyat, Muhammad Riza banyak mendapat perlawanan. Hingga pada bulan April 1953 ia dilengserkan dari kursi kekuasaannya oleh parlemen dengan usulan dari Mosadeq, Perdana Menteri Iran saat itu. Namun atas bantuan Amerika Serikat, pada 13 Agustus 1953 Syah Riza berhasil melakukan kudeta terhadap Mosadeg. Pasca tumbangnya pemerintahan Mosadeq, hubungan Muhammad Riza dengan Amerika semakin hangat. Amerika bahkan membantu Muhammad Riza membentuk tentara SAVAK untuk menjamin kekuasaannya. Hubungan kedua negara yang awalnya hanya konsesi minyak menjadi konfrontasi politik dan ideologis. Langkah-langkah modernisasi dan westernisasi serta intervensi Amerika dalam pemerintahannya Muhammad Riza menuai banyak protes. Mulai tahun 1977 banyak terjadi aksi demonstrasi dan menuntut mundurnya Muhammad Riza, hingga tahun 1979 pecah Revolusi Iran dibawah kepemimpinan Ayatullah Khomeni. Anis, Islam dan 138-143.

<sup>32</sup> Wilāyah al-faqīh adalah bentuk demokrasi agama yang dianut oleh Iran. Wilāyah al-faqīh bisa disebut sebagai bentuk pemerintahan theodemocracy karena menyatukan legitimasi Tuhan (divine legitimacy) dengan hak politik rakyat. Yaitu presiden yang berkuasa dipilih rakyat, akan tetapi yang menentukan siapa saja yang berhak mencalonkan diri sebagai presiden adalah keputusan wilāyah al-faqīh. Konsep wilāyah al-faqīh pada dasarnya adalah merupakan kelanjutan dari konsep Imamah Syiah. Selain itu, konsep ini identik dengan pemikiran Khomeini...Sejak awal, Khomeini selalu menekankan bahwa agama tidak terpisah dari politik dengan segala dimensinya. Sebagaimana dikutip oleh Anis dari Eickelman (1998) dalam Islam dan Demokrasi, hal.46.

Dengan teorinya itu seolah Soroush ingin meneriakkan "beginilah ilmu-ilmu agama dibangun". Sehingga tidak ada alasan untuk mentakdiskan suatu produk pemikiran apapun termasuk 'ulūm al-Qur'ān yang kemudian ia dekati dengan al-qabḍ wa al-basṭ. Al-qabḍ wa al-basṭ Soroush terhadap 'ulūm al-Qur'ān masih tercecer dalam karya-karyanya sehingga masih membutuhkan pendalaman lebih lanjut agar menjadi sebuah konstruksi 'ulūm al-Qur'ān yang lebih mudah dipahami. Oleh karena itu peneliti ingin mengkonsepkan pemikiran Soroush ke dalam tesis yang berjudul "al-Qabḍ wa al-Basṭ dalam Nalar 'Ulūm al-Qur'ān Menurut Abdul Karim Soroush".

#### B. Rumusan Masalah

Untuk membuat penilitian ini lebih terarah maka harus ada pembatasan permasalahan. Ini dimaksudkan agar karya tulis ini mampu menyajikan kajian mendalam pada titik kajian yang hendak dijadikan objek penelitian. Dengan demikian penulis membatasinya pada:

- 1. Apa yang dimaksud dengan teori *al-qabḍ wa al-basṭ*?
- 2. Bagaimana implementasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Our'ān* ?
- 3. Bagaimana implikasi penerapan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Qur'ān* ?

## C. Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah:

- 1. Mengetahui lebih mendalam tentang teori *al-qabḍ wa al-basṭ* Abdulkarim Soroush.
- 2. Mengetahui bagaimana implementasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Qur*'ān.
- 3. Mengetahui bagaimana implikasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Qur*'ān.

Adapun manfaat teoritis-akademis yang dapat diperoleh dari penelitian ini adalah:

- Menambah literatur, wawasan dan khazanah keilmuan akademis dalam bidang ilmu al-Qur'an dan tafsir, khususnya tentang pemikiran Abdul Karim Soroush.
- Hasil penelitian ini bisa digunakan rujukan dari akademisi tafsir yang ingin mengupas lebih dalam tentang pemikiran Abdulkarim Soroush terutama wacana 'ulūm al-Qur'ān-nya.

# D. Kerangka Teori

# 1. 'Ulūm al-Qur'ān Sebagai Produk Pemikiran

Istilah '*ulūm al-Qur'ān* sekilas hampir sama dengan ilmu tafsir. Istilah ilmu tafsir akan langsung mengarah pada metodologi untuk menggali makna yang terkandung dalam al-Qur'an. Sementara '*ulūm al-Qur'ān* mempunyai cakupan lebih luas dari metodologi menafsirkan ayat.

Dalam *Manahil al-'Irfān fi 'Ulūm al-Qur'ān* al-Zarqani menjelaskan definisi '*ulūm al-Qur'an* secara *iḍāfīy* adalah ilmu-ilmu yang menunjukkan segala sesuatu yang berhubungan dengan al-Qur'an baik itu yang berupa diskripsi ataupun konfirmasi apa yang telah menjadi pilihannya untuk menunjukkan lafal ilmu dalam pengetahuan publik yang telah mapan. Sehingga ilmu-ilmu tersebut tidak bisa hanya berupa satu ilmu saja, tetapi harus berupa sekumpulan ilmu-ilmu yang digunakan dalam proses memahami al-Qur'an dan juga yang disandarkan kepadanya.

Nashrudin Baidan (2000) mengartikan 'ulūm al-Qur'ān adalah ilmu-ilmu Allah yang tertuang di dalam mushaf. Akan tetapi dalam prosesnya pemahamannya kemudian dibutuhkanilmu-ilmu lain, seperti: asbāb al-nuzūl, ilmu qira'at, ilmu muḥkam-mutasyābīh, ilmu munāsabāt, ilmu makky-madany dan lain-lain. Karena banyak kajian ilmu yang dibahas itulah para ulama kemudian menggunakan lafal jamak dari 'ilm yaitu 'ulūm.

Sayyid Thanthawi (2013) berpendapat bahwa tema pokok '*ulūm al-Qur*'ān adalah al-Qur'an itu sendiri dilihat dari berbagai macam aspek yakni uraian yang terkait dengan ayat dan surat al-Qur'an, *makky-madany, asbāb al-nuzūl* dan lain sebagainya.

Dengan demikian maka cakupan 'ulūm al-Qur'an menjadi sangat luas. Al-Zarkasyi (1957) dalam al-Burhān fī

*'Ulūm al-Qur'ān* mengatakan bahwa *'ulūm al-Qur'ān* mempunyai makna yang tidak berbatas dan tidak berujung, hanya bisa dicapai sebatas kemampuan manusia saja. Menurut Abu Bakar ibn 'Arabi, sebagaimana yang dikutip oleh al-Zarkasyi, berpendapat bahwa jumlah 'ulūm al-*Qur'ān* adalah 77.450, dimana jumlah itu adalah hasil dari jumlah kosakata dalam al-Qur'an yang dikalikan empat, karena setiap kata dalam al-Qur'an mempunya empat dimensi; zāhir, bāṭin, hadd dan maqṭa'. Karena cabangcabang 'ulūm al-Our'ān yang begitu banyak, kemudian Ibnu 'Arabi mengklasifikasikannya menjadi tidak; al-tauhīd, altażkīr. Al-tauhīd adalah kajian 'ulūm al-Qur'ān membahas tentang pengetahuan-pengetahuan ilahiah beserta ciptaan, sifat, nama-nama dan perbuatan-Nya. Al-tażkīr adalah kajian '*ulūm al-Qur'ān* yang membahas tentang janji dan ancaman (al-wa'd wa al-wa'īd), surga, neraka, dan sifat zāhir dan bātin dan penjelasan hukum-hukum taklifiy seluruhnya dan penjelasan tentang manfaat dan *madārat*-nya serta perintah, larangan serta anjurannya.

Berkenaan dengan pemilahan kajian-kajian 'ulūm al-Qur'ān Aksin Wijaya (2009) mengutip dari Amin Khulli (2002) mengklasifikannya menjadi dua bagian: pertama, hal-hal "sekitar" al-Qur'an, kedua, hal-hal "seputar" al-Qur'an. Bagian pertama terbagi dua bagian. pertama khusus, yang mempunyai hubungan dekat dengan al-Qur'an dalam

rentang sejarahnya yang panjang selama 23 pembahasan tentang *asbāb al-nuzūli*nya, pengumpulan dan pembukuannya, gira'ahnya, berikut istilah-istilah yang berkembang sekitar abad keenam hijriah, yang dikenal dengan 'ulūm al-Ourān dan sebagainya; kedua umum yang mempunyai hubungan agak jauh dengan al-Qur'an. Kemudian yang umum ini terbagi lagi menjadi dua bagian: material dan maknawi. yakni segala sesuatu berhubungan dengan kehidupan dengan kehidupan masyarakat Arab. Bagian *kedua*, terbagi menjadi tiga bagian lagi: pertama, kosakata (mufradāt); ia menyangkut makna awal dan makna perkembangan, kedua, maknanya dalam al-Qur'an; ketiga, struktur (tarkīb), gramatika (nahwu) dan retorika (balāgah).

Sedangkan Subhi Sholih (2000) dalam kitabnya Mabāḥīs fī 'Ulūm al-Qur'ān menempatkan 'ulūm al-Qur'an menjadi satu bab pembahasan tersendiri, terpisah dari bab al-Qurān wa al-waḥyu dan tārīkh al-Qur'ān. Bab 'ulūm al-Qur'ān berisi tentang sejarah 'ulūm al-Qur'ān, asbāb alnuzūl, fawātih al-suwār, ilmu qirā'ah, nāsikh-mansūkh, rasm usmāni, makky-madany dan muḥkam-mutasyābih. Kemudian Subhi Sholih menempatkan al-tafsīr wa al-i'jāz pada bab berikutnya. Dari ini bisa disimpulkan bahwa yang dimasukkan dalam bab 'ulūm al-Qur'ān adalah yang ilmuilmu yang berhubungan dengan internal teks.

Dari berbagai perbedaan ulama dalam klasifikasi 'ulūm al-Our'ān nampak sebagai produk pemikiran 'ulūm al-Our'an tidak memiliki batasan konkret. 'Ulūm al-Our'an tidak selalu berkaitan metode penafsiran atau pemaknaan teks. Bisa jadi ilmu-ilmu itu bukanlah metode penafsiran akan tetapi secara epistemologi mempengaruhi pemahaman terhadap teks. salah satunya adalah tentang pemahaman ontologi al-Our'an. Pemahaman Nasr Hamid Abu Zaid bahwa al-Our'an adalah muntāj al-sagafiy akan mempengaruhi bagaimana ia memaknai teks al-Qur'an. Demikian juga kesimpulan Amin Khulli bahwa al-Our'an adalah kitab sastra terbesar<sup>33</sup> juga mempengaruhi pemilihan pendekatan yang digunakan untuk mengungkap makna teks.

# 2. 'Ulūm al-Qur'ān Sebagai Ilmu Tafsir

*'Ulūm al-Qur'ān* sebagai ilmu tafsir berarti telah menjadi sebuah disiplin ilmu yang tersendiri, yang mempunyai kaidah-kaidah tersendiri yang berbeda dari disiplin-disiplin ilmu yang lainnya. Dalam konteks ini, pengertian *'ulūm al-Qur'ān* tidak lagi terbatas sebagai yang terkandung dalam istilah di atas, tetapi mempunyai batasan yang jelas dan tegas serta kaedah metodologi tertentu yang dapat membedakannya dari disiplin ilmu yang lain. *'Ulūm al-Qur'ān* dalam pengertian kedua inilah yang dimaksud

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Aksin Wijaya, *Teori Interpretasi al-Qur'an Ibnu Rusyd: Kritik Ideologis-Hermeneutis*, (Yogyakarta: LKiS, 2009), hal.10.

dengan ilmu tafsir atau sekarang lebih sering dikenal sebagai hermeneutika al-Qur'an, yakni sebuah disiplin ilmu yang dibutuhkan seseorang dalam proses penafsiran kitab suci al-Qur'an.

## E. Kajian Pustaka

Dalam sebuah penelitian kajian pustaka berfungsi untuk menjelaskan secara sistematis dan logis hubungan proposal penelitian yang akan dilakukan dengan penelitian terdahulu, atau dengan bukubuku yang membahas topik yang akan diteliti. Pemikiran Soroush dan ide-idenya yang kontroversial cukup menyita banyak perhatian baik dari sarjana-sarjana Muslim sendiri atau Barat. Sehingga telah ada beberapa karya tulis yang mengupas pemikiran Sorous. Antara lain:

Sebuah disertasi yang berjudul New Theologi in the Islamic Republic of Iran: A Comparative Study between Abdolkarim Soroush and Mohsen Kadivar yang ditulis Banafsheh Madanijad. Karyanya ini ia tulis untuk mendapatkan gelar Doctor of Philosophy di The University of Texas. Dalam desertasinya ini Madanijad membahas bagaimana konsep teologi mempengaruhi negara, terlebih Iran adalah negara Islam yang mau ataupun tidak harus tunduk pada agama. Pembahasan dalam disertasinya ini fokus pada konsep teologi baru (kalām al-jadīd) yang diajukan oleh kedua tokoh Abdul Karim

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Kaelan, *Metode Penelitian Agama Kualitatif Interdisipliner*, (Yogyakarta: Paradigma, 2010), hal.230.

Soroush dan Mohsen Kadivar. Karena fokus pembahasan disertasi Madanijad ini adalah tentang *kalām* maka ia menghindari pemikiran-pemikiran Soroush yang berkaitan dengan politik. Tema yang banyak dibahas dalam disertasinya adalah mengenai *prophetic* (kenabian) dan wahyu (Al-Qur'an). Tapi dalam disertasinya ini Madanijad belum membahas wacana '*ulum al-Qur'an* Soroush.

Tulisan kedua yang telah membahas tentang pemikiran Soroush adalah tulisan Mahmoud Sadri, Sacral Defense of Secularism: The Political Theologies of Soroush, Shabestari, and Kadivar. Dalam tulisannya ini Sadri membahas tentang bagaimana lewat pembaharuan teologi ketiga tokoh; Soroush, Shabestari dan Kadivar melakukan kritik terhadap negara yang terlalu "mensakralkan" agama dalam urusan kenegaraan. Sadri mengawali tulisan dengan menyatakan bahwa teologi politik pada abad 21 di Iran adalah keberlanjutan dari pemikiran para politisi tradisional Iran. Iran dijuluki sebagai negara asal teokrasi, sebagaimana Yunani dijuluki sebagai negara asal demokrasi. Tiga tokoh tersebut, dianggap Sadri mewakili tiga suara yang berbeda dalam wacana inovatif seputar sekularisme dalam teologi politik post revolusi di Iran.

Soroush, dalam pandangan Sadri, dianggap yang paling signifikan, paling masyhur dan paling produktif berkarya jika dibanding Shabestari dan Kadivar. Ada tiga kontribusi utama Soroush yang ditulis Sadri. Pertama, dalam bidang epistimologi dan sosiologi pengetahuan. Dalam bidang ini, Soroush menulis sebuah *magnum opus* berjudul *The Theoritical Contraction and Expansion of Shari'a* (

al-qabd wa al-bast fi al-syarī'ah) yang memuat ensiklopedi pengetahuan hukum, sejarah ide-idea, hermeneutik, epistemologi, filsafat ilmu dan sosiologi pengetahuan. Kedua, dalam bidang antropologi filosofis dan teori politik. Teori politik Soroush dimulai dengan kajian antropologi filosofis yang berfokus pada sifat asli manusia. Dalam memandang sifat manusia, agaknya soroush terpengaruh oleh Thomas Hobbes dan ide-ide tentang petani dalam konstitiusi hukum di Amerika. Manusia dipandang lemah dan mudah tergoda, bahkan mudah "hancur". Hal itu membuat manusia butuh pada bentuk pemerintah yang jelas dan waspada. Untuk memperhalus kepesimisannya terhadap sifat asli manusia, Soroush menggunakan ayat al-Qur'an, puisi-puisi Rumi dan Hafez mengenai kondisi manusia yang lemah. Ketiga, Etika dan Kritik sosial. Soroush termasuk salah satu kritikus sosial paling berani di zaman post-revolusi Iran. Dia memandang Iran sebagai masyarakat yang berada dalam cengkraman kekecewaan. Ensiklopedi teologi politik yang ditulisnya adalah sebuah ekspresi dari keputus-asa-annya dari advokasi islam secara resmi yang dilakukan oleh pemerintah. Kekaguman Sadri pada Soroush dan sepak terjangnya dalam wacana teologi politik Islam, membuat Sadri menjuluki Soroush sebagai "Luther of Islam".

Tulisan yang ketiga adalah sebuah artikel dalam jurnal *Public*Culture yang diterbitkan oleh Duke University Press berjudul

Secularism, Hermeneutics, and Empiree Politics of Islamic

Reformation yang ditulis oleh Saba Mohmoud. Dalam tulisannya ini

Mahmoud membahas pemikiran tiga tokoh yang dipandang oleh Barat

sebagai sekuleris. Yaitu Abu Zaid, Soroush, dan Hasan Hanafi. Artikel ini membahas tentang hermeneutika ketiga tokoh tersebut tapi masih secara global. Sehingga penulis masih mempunyai ruang untuk melakukan riset terhadap kritik wacana Abdulkarim Soroush yang merupakan aplikasi dari teorinya *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulūm al-Qur'ān*.

Keempat, artikel berjudul Iranian Intellectuals on "Islam and Democracy" Compatibility: Views of Abdulkarim Soroush and Hasan Yousuf Eshkevary yang ditulis oleh Tauseef Ahmad Parray dalam Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (In Asia). Sebagaimana tentang tulisan yang membahas tentang Abdul Karim Soroush banyak membahas pemikirannya dalm bidang politik. Tauseef menulis tentang demokrasi Islam dalam pemikiran Soroush dan Eshkevary. Soroush memang banyak memberikan sumbangan pemikiran dalam terjadinya revolusi Iran. Sehingga tidak mengherankan jika para cendikiawan muslim banyak yang tertarik untuk membahas pandangannya tentang politik Islam. Tapi bagaimana metode yang digunakannya untuk membaca teks agama belum banyak membahasnya.

Kelima Naqdu Nazoriyyauti al-Qabḍ wa al-Basṭ yang ditulis Ahmad Wa'idziy. Kitab ini merupakan respon terhadap kitab Soroush yang berjudul al-Qabḍ wa al-Basṭ fi al-Syarī'ah yaitu karya Soroush yang berisi kritik-epistemologinya terhadap ilmu-ilmu keagamaan. Yang banyak dikritik al-Wa'idhi dalam karyanya ini adalah pemikiran Soroush yang menyamakan antara agama dengan teks agama,

pemahaman teks agama dengan ilmu keagamaan dan ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu sains. Sehingga buku ini sama sekali belum menyinggung penerapan *al-qabḍ wa al-basṭ* terhadap '*ulum al-Qur'an*.

Keenam Iranian Intellectual on "Islam and Democracy" Compatability: View of Abdulkarim Soroush and Hasan Yousuf Eshkevari yang ditulis oleh Tauseef Ahmad Parray dalam Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (in Asia). Setelah lepasnya negara-negara Islam dari tangan penjajahan Barat, umat Islam mempunyai dua masalah serius yaitu bagaimana memimpin sebuah negara dan bagaimana menghadapi modernitas. Tokoh-tokoh pemikir muslim sibuk untuk mencari konsep demokrasi yang sesuai dan disisi lain memikirkan bagaimana memperlakukan warisan (al-turās). Tulisan Parray ini membandingkan konsep demokrasi yang diwacanakan oleh Soroush dan oleh Eshkevari.

## F. Metode Penelitian

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif (*library reseacrh*). 35 Oleh karena itu penelitian ini mengandalkan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Sebagaimana dikutip Kaelan (2010) dari Bogdan dan Taylor (1975) bahwa metode penelitian kualitatif adalah sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata (bisa lisan untuk penelitian agama, sosial, budaya, dan filsafat), catatan-catatan yang berhubungan dengan makna, nilai serta pengertian. Model metode ini dalam pengamatan terhadap data penelitian tidak dibatasi dan diisolasi dengan variabel, populasi, sampel serta hipotesis. Demikian pula model metode kualitatif tidak

sumber data kepustakaan. Metode yang dilakukan penulis adalah dengan cara membaca, menelaah dan menganalisa buku, tesis, disertasi, artikel maupun karya tulis lain yang berhubungan dengan pemikiran Abdul Karim Soroush. Sifat holistik pada penelitian kualitatif akan memberikan gambaran lengkap tentang permasalahan studi. Hal ini melibatkan pelaporan beragam prespektif, mengidentifikasi banyak faktor yang terlibat dalam suatu situasi, dan membuat sketsa tentang gambaran besar yang muncul. Sehingga menurut penulis metode ini adalah yang paling sesuai karena mampu mengeksplorasi pemikiran Soroush yang akan terfokus pada bagaimana aplikasi *al-qabḍ wa al-basṭ* dalam *'ulūm al-Qur'ān*.

## 2. Sumber Data

Karena penelitian ini adalah merupakan studi terhadap pemikiran tokoh, maka data-data yang digunakan adalah data pustaka. Data dalam penelitian ini dibagi dua:

Data primer, yang dimaksud data primer dalam penelitian ini adalah karya-karya Abdul Karim Soroush

menggunakan model kuantum serta pengukuran secara kuantitatif. Oleh karena itu metode kualitatif senantiasa memiliki sifat holistik, yaitu penafsiran terhadap data dalam hubungannya dengan berbagai aspek yang mungkin ada. Kaelan, *Metode Penelitian*, 5.

<sup>36</sup> John W. Creswell, *Peneletian Kualitatif dan Desain Riset: Memilih di Antara Lima Pendekatan*, terj. Ahmad Lintang Lazuardi, cet.3, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hal. 63.

langsung yang akan dijadikan objek utama penulis baik yang berbentuk artikel, makalah seminar, buku maupun hasil wawancara. Karya-karya Soroush yang akan dijadikan bahan rujukan antara lain: Reason, Freedom and Democracy in Islam, Evolution and Devolution of Religious Knowledge, al-Qabd wa al-Basth fi al-Syari'ah, The Exapansion of Prophetic Experience: Essay on Historicity, Contingency and Plurality in Religion dan The Changeable and the Unchangeable.

Data sekunder, yang dimaksud data sekunder dalam penilitian ini adalah karya-karya tentang pemikiran Soroush yang ditulis oleh orang lain. Di antaranya yaitu Soroush and Critical Discourse Iran yang ditulis oleh Valla Vakili, The Limits of the Sacre: the Epistemology of 'Abd al-Karim Soroush yang ditulis oleh John Cooper, dan Abdolkarim Soroush: the Neo-Mu'tazilite that Buries Classical Islamic Political Theology in Defence of Religious Democracy and Pluralism yang ditulis oleh Mohammed Hashas.

#### 3. Metode Analisis Data

Analisis data yang dilakukan pada penelitian ini akan dilakukan pada waktu pengumpulan data dan setelah pengumpulan data. Analisis pada waktu pengumpulan data ditujukan untuk menangkap inti atau esensi pemikiran dari tokoh yang dikaji yang terkandung dalam suatu rumusan verbal kebahasaan. Sedangkan analisa data setelah pengumpulan data, sebagaimana yang dikutip oleh Kaelan

dari Paton (1980) vang dimaksud dengan pengertian analisis data adalah proses mengatur urutan data. mengorganisasikannya ke dalam suatu pola, kategori dan satuan uraian dasar.<sup>37</sup> Selain itu peneliti juga melakukan interpretasi atau penafsiran dalama proses analisis. menjelaskan pola kategori, mencari hubungan di antara satu unsur dengan lainnya dan kemudian merumuskan konstruksi teoritisnya.

Untuk mempertajam analisis, metode *content-analisys*<sup>38</sup> (analisis isi) akan digunakan oleh penulis mengurai data-data yang telah terkumpul. Sehingga dengan metode ini peniliti akan memilah-milah pemikiran Soroush yang berkaitan '*ulūm* al-Our'ān.

Selain itu kerja metode *content-analysis* ini pada dasarnya lebih banyak arah interpretatif<sup>39</sup>, yang berarti peneliti juga akan bersinggungan dengan kajian hermeneutik<sup>40</sup>. Maka

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Kaelan, Metode Penelitian. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Content-Analisys digunakan melalui proses pengkajian data yang teliti. Peneliti mencari bentuk dan struktur serta pola yang beraturan dalam teks membuat kesimpulan atas dasar keberaturan yang ditemukan. Lexy J. Moloeng, *Metode Penelitian Kualitatif*, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2010), hal. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Menurut Moloeng (2010) interpretasi adalah kerangka berfikir yang memperjelas pengertian tersembunyi menjadi suatu makna yang jelas.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Dalam studi pemikiran tokoh hermeneutika bisa dilakukan dengan langkah-langkah: *pertama*, menyelidiki secara detail proses interpretasi. *Kedua*, mengukur seberapa jauh dicampuri subjektifitas terhadap interpretasi

tidak cukup memilah-milah pemikiran Soroush yag berkaitan dengan 'ulūm al-Our'ān, akan tetapi juga memberikan interpretasi bagaimana penerapan *al-aabd wa al-bast* terhadap 'ulūm al-Qur'ān menurut Abdul Karim Soroush serta menentukan mana sajakah pemikiran soroush yang merupakan implikasi penerapan al-qabd wa al-bast terhadap 'ulūm al-*Qur'ān*. Sedangkan pendekatan hermeneutika akan membantu peneliti untuk tetap menjaga pemikiran Soroush agar tidak lepas dari konteks yang melingkupinya. Dengan demikian peniliti bisa "berteman-kritis" dengan pemikiran objek kajian, sehingga peniliti mampu berdialog dengan pemikiran Abdul Karim Soroush.

## G. Sistematika Penulisan

Agar karya tulis ini mudah dipahami dan ditangkap secara holistik maka dibutuhkan strategi penyusunan tulisan dengan baik. Maka penulis akan menyajikannya sebagai berikut:

Bab 1 : Berisi pendahuluan, latar belakang, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, metode penelitian, telaah pustaka serta sistematika penulisan.

objektif yang diharapkan. Ketiga, menjernihkan pengertian. Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam, (Jakarta; Prenada Media Group., 2011), hal.51.

- Bab 2: Berisi tentang wacana '*ulūm al-Qur'ān*, sejarah dan relevansinya. Selain itu dalam bab ini akan diuraikan adakah keterpengaruhan antara '*ulūm al-Qur'ān* dengan heremeneutika.
- Bab 3: Pemikiran Abdul Karim Soroush. Sebelum mengulas tentang pemikiran Soroush secara mendalam terutama yang berkaitan dengan '*ulūm al-Qur'ān* akan dibahas terlebih dahulu biografi Abdul Karim Soroush termasuk latar belakang sosial-politik yang melingkupinya.
- Bab 4 Analisis kritik Soroush terhadap wacana 'ulūm al-Qur'an. Pada bab ini berisi pembacaan penulis terhadap penerapan teori al-qabḍ wa al-basṭ terhadap 'ulūm al-Qur'ān Soroush yang menghubungkan satu kategori dengan yang lain, memposisikan pemikiran Soroush yang juga tidak lepas dari iklim politik dan pemikiran di negaranya. Selain itu bab ini juga akan memaparkan bagaimana implikasi penerapan al-qabḍ wa al-basṭ mempengaruhi bangunan 'ulūm al-Qur'ān .
- Bab 5: Merupakan akhir dalam pembahasan ini yang berisi kesimpulan, saran-saran dan penutup.

## **BAB II**

# KONTEKS PERKEMBANGAN 'ULŪM AL-QUR'ĀN

# A. Sejarah Lahirnya 'Ulūm al-Qur'ān

Setelah wafatnya Nabi Muhammad saw, keingintahuan umat Islam tentang seputar al-Qur'an dan kandungannya semakin besar. Ketika Nabi masih hidup semua keingintahuan itu terjawab ketika dihadapkan kepada beliau. Demikian pula setiap permasalahan yang dihadapi, selalu ditanyakan solusinya kepada Nabi Muahmmad saw. Maka sepeninggal Nabi Muhammad saw umat Islam kehilangan figur sentral. Sehingga permasalahan yang muncul kemudian ditanyakan penyelesaiannya kepada para sahabat. Dari sini berkembanglah ilmu keislaman melalui periwayatan-periwayatan sebagai bentuk kritis umat Muslim terhadap segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad saw. Keadaan seperti ini berlangsung hingga masa Khalifah Umar bin Khatab as.

Memasuki masa kepemimpinan Khalifah Utsman bin Affan lah keilmuan umat Muslim mulai menunjukkan perubahan yang signifikan. Wilayah Islam yang semakin luas dan saat itu sudah mulai timbul benih-benih perbedaan teks al-Qur'an sehingga mendorong Khalifah Utsman bin Affan untuk mengkodifikasikan al-Qur'an yang bertujuan merawat persatuan umat Muslim dan melindungi eksistensi al-Qur'an itu sendiri mengingat banyak para huffāz yang syahid dalam peperangan. Subhi al-Shalih menyebutkan bahwa Khalifah Utsman bin Affan lah yang meletakkan dasar awal 'ulūm al-Qur'ān, karena

pasca kodifikasi *musḥaf uṣmāniy* muncullah '*ilm rasm al-Qur'ān* atau '*ilm rasm al-uṣmāniy*.<sup>1</sup>

Kemudian pada masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib, beliau memerintahkan Abu al-Aswad al-Du'ali untuk merumuskan gramatikal bahasa Arab guna untuk menjaga corak keaslian bahasa Arab. Ini berarti, Ali adalah peletak batu pertama bangunan *'ilm i'rab al-Qur'ān*.<sup>2</sup>

Selepas masa kepemimpinan *khulafā' al-rāsyidīn* -masa pemerintahan Bani Umayyah- perhatian para pemuka-pemuka sahabat, dan tabi'in mereka arahkan kepada penyebaran ilmu-ilmu al-Qur'an dan periwayatan. Al-Zarqani menyebut masa ini sebagai masa persiapan kodifikasi *'ulūm al-Qur'ān*. Selain empat *khulafā' al-*

¹ Subhi al-Shalih, *Mabāḥis fī Ulūm al-Qur'ān*, (Beirut: Dār al-ʿIlmi al-Malāyīn, 2000), hal.120.. Kodifikasi al-Qur'an ini kemudian mempunyai peran yang sangat penting terhadap bangkitnya tradisi keilmuan (baca-tulis) di Arab. Sebelum al-Qur'an lahir, tradisi baca-tulis Arab tidak mengalami perkembangan yang berarti, namun setelah kitab suci ini turun, tradisi baca-tulis Arab berkembang pesat. Al-Qur'an telah berperan sebagai inspirator/motivator masyarakat Arab untuk berbudaya baca-tulis. Bermula dari kebutuhan menuliskan wahyu dan menjalankan perintah agama, masyarakat Arab (Islam) kemudian memiliki tradisi menuliskan peristiwa-peristiwa yang mereka alami. Pasca turunnya al-Qur'an, banyak keilmuan Arab yang dibukukan. Seperti ilmu-ilmu keagamaan, hukum, kedokteran, filsafat, sejarah dan lain sebagainya (Ali Romdhoni, *Al-Qur'an dan Literasi: Sejarah Rancang-Bangun Ilmu-ilmu Keislaman*, (Depok, Literatur Nusantara, 2013), hal. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al-Shalih, *Mabāḥis fī*, 120. Menurut al-Zarqani telah tejadi silang pendapat dalam menyebutkan tata gramatikal yang telah dirumuskan oleh Abu al-Asad al-Du'ali. Ada yang menyebutnya *'ilm nahwu* dan juga *'ilm i'rāb al-Qur'ān*. Al-Zarqani, *Manāhil al-'Irfān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2000), hal.23.

rāsyidīn, pelopor awal 'ulūm al-Qur'ān diantaranya Ibn Abbas, Ibn Mas'ud, Zaid ibn Tsabit, Abu Musa al-Asy'ari dan Abdullah ibn al-Zubair. Semuanya dari kalangan sahabat. Sementara dari kalangan tabi'in mereka adalah Mujahid, 'Atha', Ikrimah, Qatadah, al-Hasan al-Bashriy, Said ibn Jubair, Zaid ibn Aslam di Madinah dan dari putranya, Abdurrahman dan Malik ibn Anas, dua tokoh generasi tabi'it tabi'in belajar. Mereka semua inilah yang dianggap sebagai peletak 'ilm al-tafsīr, 'ilm asbāb al-nuzūl, 'ilm nāsikh-mansūkh dan lainnya.<sup>3</sup>

Jika mengikuti periodesasi perkembangan tafsir yang dilakukan oleh Abdul Mustaqim maka perkembangan 'ulūm al-Qur'an dari periode awal hingga abad ke 2 H ini masuk pada periode "era formatif dengan nalar quasi-kritis". Yang mana sumber pengetahuan dalam saat itu adalah periwayatan. Bahkan ilmu pada saat itu adalah periwayatan itu sendiri. Sehingga saat itu ketika ada seorang ulama yang disebut sebagai ahli ilmu maka itu artinya ulama tesebut hafal banyak periwayatan. Informasi yang populer di kalangan para umat Muslim bahwa generasi awal-para sahabat Nabi- sebagaimana umumnya orang-orang Arab pada umumnya ketika itu memiliki daya hafal yang kuat. Apa yang mereka terima dari Nabi, mereka simpan dalam ingatan mereka dan mereka mampu untuk mengungkapkannya

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al-Zarqani, Manāhil al-'Irfān, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Abdul Mustaqim, *Epistemologi Tafsir Kontemporer*, (Yogyakarta: LKiS, 2010), hal.24.

kembali ketika dibutuhkan. Selain itu sebagian besar sahabat Nabi adalah orang-orang yang buta aksara. Ditambah lagi saat itu sarana tulis-menulis belum mudah untuk didapatkan. Dan yang terpenting adalah adanya "himbauan" dari Nabi untuk tidak menulis sesuatu selain al-Qur'an. <sup>5</sup> Larangan ini muncul karena adanya kekhawatiran akan tercampurnya al-Qur'an dengan hal-hal lain yang bukan al-Qur'an. Walaupun postulat tentang keterlambatan penulisan hadits ini di kritik oleh Muhammad Musthofa Azami dalam bukunya *Studies In Early Hadith Literatur* dengan mengajukan data-data untuk menguatkan tesisnya bahwa hadits sudah ditulis sejak generasi awal umat Islam. <sup>6</sup>

<sup>5</sup> Hadits yang menjadi rujukan larangan menulis selain al-Qur'an (hadits) adalah

Menurut Azami masalah pokok yang menyebabkan para ahli (hadits) berpendapat bahwa pembukuan hadits terlambat sampai seratus tahun atau lebih adalah mengikuti pendapat yang populer di kalangan mereka tanpa meneliti sumber-sumber yang menunjukkan bahwa hadits-hadits sudah dibukukan pada masa yang lebih awal. Muhammad Musthafa Azami, *Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya*, Terj.Ali Musthofa Yaqub, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2009), hal.108.

<sup>6</sup>Azami mengkritik pendapat Ibnu Hajar yang mengatakan bahwa keterlambatan kodifikasi hadits dikarenakan dua faktor. Pertama semula memang mereka dilarang menulis hadits seperti tersebut dalam Ṣaḥīh Muslīm. Kedua hafalan mereka yang sangat kuat dan otak mereka yang cerdas, disamping umumnya mereka tidak bisa menulis. Sanggahan Azami untuk faktor yang pertama adalah bahwa hadits yang melarang penulisan hadits ini dibatalkan dengan hadits-hadits lain yang memperbolehkan hal itu. Dan ia menegaskan bahwa hadits shahih yang melarang penulisan hadits

## B. Masa Kodifikasi 'Ulūm al-Qur'ān

Seiring dengan kesadaran umat Islam akan kebutuhan mempelajari al-Qur'an yang semakin tinggi sehingga semakin berkembanglah 'ulūm al-Qur'ān mengiringi perkembangan ilmu hadits. Kodifikasi kitab-kitab 'ulūm al-Qur'ān pun juga terjadi setelah hadits-hadits berhasil dibukukan. Adanya kodifikasi 'ulūm al-Qur'an sekaligus menunjukkan bahwa klasifikasi hadits mulai menuju kematangan. Selain itu kodifikasi 'ulūm al-Qur'ān juga beriringan dengan kajian tafsir walaupun kitab-kitab tafsir berhasil terlebih dahulu sebelum kitab-kitab 'ulūm al-Qur'an. Diantaranya Syu'bah ibn al-Hajjaj, Sufyan bin Uyamah dan Waki' ibn Jarrah. Tafsir mereka mencakup pendapat-pendapat sahabat dan tabi'in. Mereka termasuk ulama abad ke 2 H. Setelah mereka, ada Ibn Jarir al-Thabariy (w.310 H), yang merupakan kitab tafsir terlengkap pertama kali. Bahkan al-

hanya ada satu buah hadits saja dan itupun masih diperselisihkan ulama apakah *marfū*' atau *mauqūf*. Selain itu larangan tersebut hanyalah khusus untuk penulisan hadits bersamaan dalam satu naskah. Hal ini dikhawatirkan akan terjadi percampuran antara hadits dan al-Qur'an. Sedangkan terkait faktor kedua tentang ketidakmampuan menulis sahabat generasi awal Azami perpendapat kalaulah sahabat tidak mampu menulis untuk apa ada larangan untuk suatu hal yang dari awal tidak bisa dilakukan. Selain itu bangsa Arab saat itu sudah gemar menuliskan syair-syair, sehingga pastilah mereka sudah mempunyai kemampuan menulis. Dan juga banyaknya jumlah sekretarissekretaris Nabi dan adanya sistim administrasi dalam negara besar pada masa Khulafa' Rasyidin menunjukkan terdapat banyak sahabat yang mempunyai kecakapan baca-tulis. Terkait "alasan" kekuatan hafalan, tidaklah bisa menjadi hujjah yang menghalangi penulisan hadits. Orang-orang Arab yang saat itu sangat menggemari syair-syair hingga mengahafalnya tapi mereka masih menuliskan syair-syair tersebut. Baca selengkapnya Azami, Hadis Nabawi, 106-122.

Zarqani menyebutnya sebagai kitab terbaik dan teragung karena beliau tokoh pertama yang mengkaji berbagai pendapat dan mentarjihnya sebagian atas sebagaian yang lain.

Sedangkan pada abad ke-3 H dalam bidang *'ulūm al-Qur'ān* muncul kitab yang membahas pengkajian secara mendetail diantaranya Ali ibn al-Madiniy (w.234 H/849 M) - guru Imam Bukhari - menyusun *Asbāb al-Nuzūl*, Abu Ubaid al-Qasim yang *menyusun al-Nasikh wa al-Mansūkh, Qiraat, Faḍaiul al-Qur'ān*., Ibnu Qutaibah (w. 276 H/ 889 M) menulis tentang *musykil al-Qur'ān*, Muhammad ibnu Ayyub al-Dharis (w.294 H/907 M) menulis ayatayat yang turun di Mekkah dan di Madinah. Walaupun sampai disini term *'ulūm al-Qur'ān* belum digunakan sebagai sekumpulan ilmu yang membahas segala sesuatu yang berkaitan dengan al-Qur'an.

Pembahasan ilmu-ilmu yang berkaitan dengan al-Qur'an menjadi satu buku khusus baru dimulai awal abad ke 4 Hijriah, yang dimulai oleh Muhammad ibn Khalaf ibn al-Murzaban (w. 309 H/921 M) yang menulis kitab berjudul *al-Hawi fī 'Ulūm al-Qur'ān*. Dengan munculnya buku ini, *'ulūm al-Qur'ān* dipandang sebagai satu ilmu yang komprehensif yang meliputi berbagai cabang ilmu. Sejak saat itulah kemudian muncul berbagai kitab yang menuliskan tentang ilmu-ilmu tentang al-Qur'an sebagai satuan ilmu yang komprehensif.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Quraish Shihab, *Sejarah & 'Ulūm al-Qur'ān*, (Jakarta: Pustaka Firdaus & Bayt al-Qur'an, 2001), hal.45.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Shihab, *Sejarah*, 45.

Kitab-kitab lain yang semasa diantaranya *'Ajaib al-Qulūb* karya Abu Bakar Muhammad al-Qasimi al-Anbari (w.328 H), *al-Mukhtazān fi 'Ulum al-Qur'ān* karya Abu Hasan al-Asy'ari, *al-Istighnā' fī 'Ulūm al-Qur'ān* karya Muhammad ibn 'Ali al-Afdawi (w.388 H/998 M) (Quraish Shihab, 2001:46).

Kemudian abad ke-5 H muncul kitab *al-Burhān fī 'ulūm al-Qur'ān* karya 'Ali Ibrahim ibn Sa'id al-Hufi (w.430 H), *al-Taisīr fi al-Qirā'at al-Sab'* dan *al-Muḥkām fi al-Nuqāṭ* karya Abu Amr al-Dany (w.444 H). *Amṣāl al-Qur'ān* karya Abu Abdurrahman Muhammad bin Husain al-Salami al-Naisaburi (w. 406 H) dan *Amṣāl al-Qur'ān* karya Abu al-Hasan al-Ali al-Mawardi (w.450 H).

Abad ke-6 H ditulis kitab Funūn al-Afnān fī 'Ajaib 'Ulūm al-Qur'ān dan al-Mujtabā fī 'Ulūm Tata'allaq bi al-Qur'ān oleh Ibn al-Jawzi (w. 597/1201 M), al-Mursyid al-Wajīz fī Mā Yata'allaq bi al-Qur'ān al-'Azīz<sup>9</sup> karya al-Sakhawi (w. 597 H/ 1201 M)<sup>10</sup> dan Mubḥamāt al-Qur'ān yang ditulis oleh Abu Qasim 'Abdurrahman, atau yang dikenal dengan al-Suḥaily.<sup>11</sup>

Pada abad ke-7 H Ibn 'Abd al-Salam (w.660 H) menulis kitab *Majāz al-Qur'ān* dan '*Ilmuddin*, al-Sakhawi (w.643 H) menulis kitab tentang *qirā'āt*, yaituu *Hidayat al-Murtāb fi al-Mutasyabīh*, ada juga

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dari sumber yang lain, penulis menemukan data bahwa kitab *al-Mursyid al-Wajīz fī Mā Yata'allaq bi al-Qur'ān al-'Azīz* ini ditulis oleh Abu Syamah (w. 665).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Shihab, Sejarah &, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Romdhoni, Al-Qur'an dan Literasi, 226.

yang mengatakan dia menulis *Jamāl al-Qurrā'* wa *Kamāl al-Iqrā'* ... Abad ke 7 H bahkan memunculkan ilmu baru dalam diskursus al-Qur'an, yaitu disiplin yang mengkaji keindahan tertinggi dari ayat-ayat al-Qur'an. Kemunculan ilmu ini ditandai dengan munculnya kitab *Ilm Bada'i al-Qur'an* yang ditulis Ibn Abi al-Aṣbā' (w.645).<sup>12</sup>

Abad ke-8 H, 'ulūm al-Qur'ān sudah mulai mapan. Sebelumnya telah banyak kitab-kitab yang ditulis walaupun pada umumnya masih berupa satu kajian spesifik tentang tema tertentu. Namun tentunya sangatlah membantu pada generasi berikutnya untuk menuliskan kitab 'ulūm al-Qur'ān yang lebih komprehensif. Sehingga ditulislah al-Burhān fì 'Ulūm al-Qur'ān karya Badr al-Din al-Zarkasyi (w. 794 H/ 1392 M) yang menjadi kitab 'ulūm al-Qur'ān yang monumental dan secara komprehensif membahas berbagai hal tema yang berhubungan dengan 'ulūm al-Qur'ān dan 'ulūm al-tafsīr. Pada abad ini juga muncul kitab-kitab lain, namun tidak sepopuler al-Burhān fì 'Ulūm al-Qur'ān.

Barulah abad ke-9 H muncul *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān* karya al-Suyuthi ( w. 911 H/ 1505 M) yang akhirnya bisa sepopuler kitab karya Badr al-Din al-Zarkasyi ( w. 794 H/ 1392 M). Bahkan Arkoun menyamakan al-Suyuthy dengan al-Thabary, karena keduanya telah menggali khazanah yang begitu luas dan menyelamatkan banyak informasi yang mungkin hilang atau selamanya tetap tak dikenal.<sup>13</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Romdhoni, Al-Qur'an dan Literasi, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Sebagaimana dikutip oleh Romdhoni, Al-Qur'an dan Literasi, 230.

Dengan kata lain, selama sembilan abad perkembangannya, ilmu-ilmu al-Qur'an telah menghasilkan sejumlah pengetahuan praksis yang bertujuan untuk memelihara kepekaan terhadap suatu dasar ilahiah hukum, karakter supranatural Kalam Tuhan, dan keadaan-keadaan tanpa cela riwayat dan produksinya. *Al-Itqān* telah merampungkan suatu tugas yang panjang dalam menepis, menyaring dan merangkum berbagai data, sudut pandang, definisi, penjelasan dan tipe pengetahuan yang secara bertahap telah membentuk *ortodoksi* dan *ortopraksi* sehubungan dengan al-Qur'an.<sup>14</sup>

Al-Suyuthi dalam *muqaddimah* dari *al-Itqān fi 'Ulūm al-Qur'ān* menyatakan bahwa karyanya ini diproyeksikan untuk "menyempurnakan" kitab *'ulūm al-Qur'ān* yang telah ada sebelumnya (*al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān* karya al-Zarkasyi). Sehingga selain menulis kembali apa yang telah ada dalam *al-Burhān*, al-Suyuthi juga menghimpun dari kitab-kitab yang membahas sub-kajian *'ulūm al-Qur'ān* secara parsial dan juga kitab-kitab tafsir. Meskipun telah begitu banyaknya kategori (*nau'*) pembahasan yang dihimpun oleh al-Suyuthi — yaitu 80 kategori — tapi al-Suyuthi mengharapkan "penyempurnaan" yang dilakukan oleh generasi-generasi berikutnya. Al-Suyuthi mengatakan:

Mohammed Arkoun, *Berbagai Pembacaan Qur'an*, terj. Machashin, Jakarta: INIS, 1997), hal.14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Abu Bakar al-Suyuthi, *Al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, (Beirut: Dār al-Kutub, 1995), hal.6-14.

Ilmu meskipun banyak jumlahnya, dan ujung-ujungnya menghampar ke kedua batas, maka sesungguhnya batasannya itu bagaikan lautan yang dasarnya tidak terjangkau dan satu ujungnya lagi bagaikan gunung yang menjulang tinggi yang tidak dapat didaki puncaknya. Oleh karena itu pintu (ilmu) sangat terbuka untuk generasi setelahnya agar memasuki bagian-bagian (ilmu) yang belum dilalui oleh ulama terdahulu (*mutaqaddimin*). <sup>16</sup>

Al-Zarqani mengatakan bahwa al-Suyuthiy wafat pada tahun 911 H, yakni awal abad ke 10 H. Tampaknya akhir hayat beliau ini juga merupakan akhir gerakan penyusunan buku dalam bidang *'ulūm al-Qur'ān*. Sesudah beliau, kita tidak menyaksikan tokoh sejenis yang melakukan penyusunan seperti halnya belum ada yang sepadan beliau sebelumnya.<sup>17</sup>

Nasr Hamid Abu Zaid menilai bahwa apa yang dilakukan al-Zarkasyi (menulis *al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān*) dan al-Suyuthi (menulis *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān*) adalah untuk mempertahankan memori kultural bangsa, peradaban dan pemikirannya dalam menghadapi serbuan Pasukan Salib dari Barat. Sehingga proses tersebut disebutnya sebagai respon kultural terhadap situasi yang mengharuskan nalar Arab menarik diri ke dalam, berlindung di dalam wilayah teks dan berkonsentrasi pada kebudayaan dan pemikiran

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Al-Suvuthy, *Al-Itaān fī*. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Al-Zarqani, Manāhil al-'Irfān, 30.

sendiri untuk melindungi dan mempertahankan kebudayaan dari kemusnahan.<sup>18</sup>

Jika memang benar tesis yang diajukan oleh Nasr Hamid Abu Zaid, tentulah upaya "penyelamatan" yang dilakukan oleh kedua tokoh tersebut sangat berhasil. Karena mungkin saja banyak kitab yang menjadi rujukan kedua kitab diatas telah raib bersama kitab-kitab lainnya turut menjadi korban keganasan Perang Salib saat itu. Namun berkat kerja keras al-Zarkasyi dan al-Suyuthi ilmu-ilmu masih bisa dinikmati oleh generasi berikutnya.

Pada abad berikutnya muncul karya-karya 'ulūm al-Qur'an yaitu al-Tibyān li Ba'ḍ al-Mabāhis al-Muta'alliqah bi al-Qur'ān karya Thahir al-Jazairi, Manāhil al-'Irfān fī 'Ulūm al-Qur'ān karya Abdul Azim al-Zarqāni, Manhāj al-Furqān fī 'Ulūm al-Qur'ān karya Muhammad Ali Salamah, I'jāz al-Qur'ān karya Musthafa Shadiq al-Rafī'i, al-Ṣahīriyyah al-Qur'āniyyah karya Malik bin Nabi, Mabāḥīs' fī 'Ulūm al-Qurān karya Subhi al-Shalih.¹9 'Ulūm al-Qur'ān semacam

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Nasr Hamid Abu Zaid, *Tekstualitas al-Qur'an*, terj.Khoiron Nahdhiyyin, (Yogyakarta: LKiS, 2005), hal.5.

Subhi al-Shalih (w.1986) adalah ulama Libanon, merupakan seorang bekas wakil-mufti Libanon yang menyatakan "membuka semua pintu ijtihad" dan melarang taklid. Karena pemikirannya ini ia dibunuh oleh seorang penembak Syi'ah pada tahun 1986 (Charles Kurzman, 2003: xxix). Dalam karyanya al-Mabāḥis fi 'Ulūm al-Qur'ān, selain mengulas beberapa pemikiran ulama yang terdahulu, al-Shalih juga memberikan komentar terhadap beberapa pendapat pemikir Barat. Menurut M.Arkoun (1997: 11) bahwa karya Subhi al-Shalih adalah penyampaian yang sederhana tentang apa yang telah diajarkan oleh al-Suyuthi. Sebagaimaan yang telah Subhi al-Shalih tulis dalam muqaddimah-nya. Dengan demikian berkat al-Itqān kita dapat memiliki suatu gambaran yang tepat mengenai persoalan-persoalan

ini menggunakan model pembacaan *mutakarrirah* (mengulang-ulang) yang mengikuti dan meringkas kitab-kitab sebelumnya. Yang berbeda antara mereka hanya berkaitan dengan unsur-unsur yang sejatiya didahulukan atau diakhirkan. Sementara dari aspek metodenya sama sekali tidak ada yang baru.

Empat belas abad berlalu sejak Rasulullah saw wafat, maka riwayat-riwayat dan ilmu-ilmu yang terbukukan itulah yang menjaga "teks" al-Qur'an agar tidak kehilangan konteksnya. Sebuah kesadaran ilmiah yang sangat luar biasa di zamannya. "Ulūm al-Qur'ān adalah pengejawantahan keingintahuan yang luar biasa dari umat Muslim terhadap apa-apa yang berkaitan dan terkandung dalam al-Qur'an. Perkembangan "ulūm al-Qur'ān sejak pertengahan abad ke 3 H merupakan bentuk penghargaan terhadap kerja "rasio" sehingga karya-karya tersebut masih bisa dinikmati oleh generasi sekarang ini.

Abad ke 20 M muncul tokoh-tokoh pembaharu Islam yang tidak hanya menggunakan 'ulūm al-Qur'ān klasik, tetapi sekaligus menggunakan metode modern yang berasal dari luar tradisi keilmuan Islam klasik, diataranya Nasr Hamid Abu Zaid, Muhammad Syahrur, Mohammed Arkoun, Fazlur Rahman, Hasan Hanafi, Abdul Karim Soroush dan lainnya.

yang ditetapkan oleh tradisi pemikiran keislaman. Sehingga dokumentasi yang diperoleh dan digunakan oleh al-Suyuthi jauh lebih kaya, lebih pasti dan lebih terbuka bagi seluruh ilmu yang dikembangkan selama sembilan abad oleh berbagai generari spesialis. Buku Subhi al-Shalih seperti karya yang lain dalam jenis yang sama, terutama berjasa menunjukkan bahwa sinstesis dan pengumpulan yang dilakukan oleh al-Suyuthi tidak tertandingi.

49

# C. 'Ulūm al-Qur'an pada Abad Modern

Menurut Ali al-Shabuni tujuan mempelajari 'ulūm al-Qur'ān adalah untuk memahami kalam Allah melalui penjelasan Rasul, tafsirtafsir yang dinukil dari para sahabat dan tabi'in-tabi'in, mengetahui metode para mufassirnya dan sebagainya. Pada awalnya kemunculan 'ulūm al-Qur'ān memang didorong oleh keingintahuan umat Muslim tentang segala sesuatu yang berkaitan dan terkandung dalam al-Qur'an. Namun sekarang ini tentulah hal yang demikian belumlah cukup. Semenjak Islam berbenturan dengan Barat, mendalami 'ulūm al-Qur'ān tidak hanya untuk mengetahui kandungan al-Qur'an tetapi juga untuk menangkis serangan dari para orientalis. Dengan begitu tantangan umat Muslim dari setiap generasi berbeda-beda. Generasi Islam awal belum menghadapi serangan orientalis seperti yang dihadapi generasi-generasi setelahnya.

Cakupan 'ulūm al-Qur'ān yang tidak terbatas, tantangan kultural dan sosiologis yang selalu berbeda di setiap masa menjadikannya (seharusnya) tidak pernah kering. Diantaran objek kajian 'ulūm al-Qur'ān memang ada yang merupakan metode penafsiran, namun ada pula yang bukan merupakan metode penafsiran tetapi mempengaruhi pemikiran seorang mufassir. Amin Al-Khulli dengan pendekatan sastra (al-adābi) mengklasifikasikan kajian ini menjadi dua bagian, yaitu: kajian seputar al-Qur'an (dirāsah ma ḥaula

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Sebagaimana yang dikutip oleh Aksin Wijaya, *Arah Baru Studi 'Ulūm al-Qur'ān*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), hal. 4.

al-Qur'ān) dan kajian mengenai al-Qur'an itu sendiri (dirāsah ma fi al-Qur'ān).

Pertama, kajian seputar al-Qur'an (dirāsah ma ḥaula al-Qur'ān), terbagi dua bagian. Pertama khusus, yang mempunyai hubungan dekat dengan al-Qur'an dalam rentang sejarahnya yang panjang selama 23 tahun, pembahasan tentang asbāb al-nuzūlinya, pengumpulan dan pembukuannya, qirā'ah-nya, berikut istilah-istilah yang berkembang sekitar abad keenam hijriah, yang dikenal dengan 'ulūm al-Qurān dan sebagainya; kedua umum yang mempunyai hubungan agak jauh dengan al-Qur'an. Kemudian yang umum ini terbagi lagi menjadi dua bagian: material dan maknawi, yakni segala sesuatu yang berhubungan dengan kehidupan masyarakat Arab. Kedua, kajian mengenai al-Qur'an itu sendiri (dirāsah ma fi al-Qur'ān) terbagi menjadi tiga bagian lagi: pertama, kosakata (mufradāt); ia menyangkut makna awal dan makna perkembangan, kedua, maknanya dalam al-Qur'an; ketiga, struktur (tarkīb), gramatika (nahwu) dan retorika (balāgah).<sup>21</sup>

Dirāsah ma ḥaula al-Qur'ān inilah yang belakangan banyak mendapat banyak perhatian dari kalangan pembaharu dalam bidang 'ulūm al-Qur'ān. Pembahasan Nasr Hamid, Fazlur Rahman, Hasan Hanafi, Abdul Karim Soroush, Arkoun ataupun tokoh yang lainnya tidak akan lepas dari proses transmisi, konteks masyarakat Arab baik

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Wijaya, Arah Baru, 12.

secara makro ataupun mikro, personal Nabi yang merupakan penerima dan penyampai wahyu dan kedudukan bahasa Arab

Perkembangan 'ulūm al-Qur'ān adalah suatu keniscayaan. Dimana menurut Nasr Hamid tantangan kultural dan sosiologis yang kita hadapi berbeda dengan yang dihadapi oleh al-Zarkasyi (w.749 H) dan al-Suyuthi (w.910 H) yaitu untuk mempertahankan memori kultural bangsa, peradaban dan pemikirannya dalam menghadapi serbuan Pasukan Salib dari Barat. Sehingga proses tersebut disebutnya sebagai respon kultural terhadap situasi yang mengharuskan nalar Arab menarik diri ke dalam, berlindung di dalam wilayah teks dan berkonsentrasi pada kebudayaan dan pemikiran sendiri untuk melindungi dan mempertahankan kebudayaan dari kemusnahan. <sup>22</sup>

Semenjak kekalahan Islam dari dunia Barat mendorong umat Muslim untuk menjawab tantangan bagaimana menghadapi modernitas. Menurut Andrew Rippin, kesadaran tersebut berkaitan dengan kepentingan menciptakan model-model penafsiran yang memadai terhadap al-Qur'an dengan bantuan kesadaran dan beragam metodologi ilmiah yang tersedia. Seirama dengan apa yang dikatan oleh Soroush bahwa salah satu penyebab berkembangnya ilmu-ilmu agama Islam adalah karena pertanyaan-pertanyaan dan serangan dari

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Abu Zaid, Tekstualitas al-Qur'an, 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Sebagaimana dikutip oleh Ilham B.Saenong, *Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir al-Qur'an Menurut Hassan Hanafi*, (Jakarta: Teraju, 2002), hal.92.

para kaum orientalis. 24 Ketika orientalis menyangsikan keotentikan al-Qur'an dan menyandarkan pernyataan mereka pada sejumlah data dan berdasarkan metodologi ilmiah. Maka barulah kemudian para sarjana Islam memberikan sanggahan untuk membela keotentikan al-Qur'an. Tentunya sanggahan tersebut tidak bisa hanya berdasarkan dalil-dalil teologis saja, mereka dituntut untuk menggunakan data-data yang mumpuni dan metodologi ilmiah. Karena kepercayaan orang muslim berbeda. dan Kristren Mereka mempertanyakan bagaimana penyampaian wahyu itu bisa masuk akal dan dikaji secara ilmiah. Karena konsep yang selama ini diyakini oleh umat Muslim dinilainya ahistoris.

Dengan demikian penggunaan metodologi penafsiran di luar 'ulūm al-Qur'ān bukan hanya sekedar agar umat Islam mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan modernitas tetapi juga satu tindakan apologetik untuk "melindungi" diri dari gempuran pemikiran Barat. Salah satu metode Barat yang diadopsi untuk mendekati al-Qur'an adalah hermeneutika. Dimana dalam penggunaan hermeneutika menuai kontroversi dikalangan umat Muslim. Pasalnya hermeneutika lahir dari tradisi keilmuan Kristen dalam memahami Bibel yang jelas-jelas mempunyai perbedaan historis dengan al-Qur'an. Sehingga bagi sebagian sarjana Muslim

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Abdul karim Soroush, *The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity, Contingency and Plurality in Religion*, terj.Nilou Mobasser, (London: Koninklijke Brill, 2009)

hermeneutika tidak sesuai untuk diaplikasikan untuk mendekati al-Our'an. $^{25}$ 

Menurut Nasaruddin Umar bahwa kelompok yang menolak berpendapat keberadaan metode hermeneutika dalam memahami al-Qur'an dapat mengaburkan substansi al-Qur'an, karena semuanya harus diukur dengan *maqāṣīd al-sharī'ah*, yang tidak jarang muatannya adalah pemikiran- pemikiran subyektif dan kondisional. Kelompok ini melihat adanya *over confidence* dari kelompok yang mendukung hermeneutika al-Qur'an, sehingga seolah-olah jika tidak demikian al-Qur'an akan mati langkah, atau tidak aktual lagi.<sup>26</sup> Bagi

<sup>25</sup> Bibel menghadapi kritik sejarah, dan dalam kandungannya sesuatu

hampir seluruh umat Islam, walaupun belakangan ada Fazlur Rahman dan Abdul Karim Soroush mempunyai pendapat yang berbeda terkait transformasi

pesan Tuhan melalui bahasa manusia (wording) al-Qur'an.

yang dinilai bertolak belakang dan sulit diselesaikan, penulisannya pun terjadi jauh sesudah "kepergian Isa a.s", bahkan indikator ketidakasliannya begitu banyak, sehingga ia mengundang kecurigaan. Terlebih, sebagaimana diakui oleh cendikiawan Kristen sekalipun, bahwa Bibel yang beredar dewasa ini adalah sejarah dan ucapan Yesus Kristus serupa dengan hadits Nabi saw. Atas dasar itu, sikap kehati-hatian, sebagaimana yang dilakukan ulama terhadap hadits adalah wajar .Quraish Shihab, *Sejarah dan*, 5; Sedangkan dalam penafsiran al-Qur'an, seluruh mufassir tanpa kecuali meyakini bahwa teks suci al-Qur'an berbeda dengan teks-teks lainnya, termasuk dengan teks hadits Nabi Muhammad saw. Teks ini diyakini sepenuhnya berasal dari Allah SWT yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad lewat malaikat Jibril. Tidak ada intervensi manusia sedikitpun dalam pemilihan kata, penyusunan kalimat, apalagi dalam menentukan isi atau pesannya. Yunahar Ilyas, "Perlukah Hermenutika dalam Menafssirkan al-Qur'an?", dalam *Jurnal al-Taqaddum*, 2((2/November/2009), hal. 207; Setidaknya ini adalah doktrin yang diyakini oleh

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Sebagaimana yang dikutip oleh Irsyaduna, *Hermeneutika Feminisme Dalam Pemikiran Tokoh Islam Kontemporer*, (Yogyakarta; Kaukaba Dipantara, 2014), hal.4.

mereka 'ulūm al-Qur'ān atau ilmu tafsir masih tetap relevan untuk menggali kandungan makna ayat-ayat al-Qur'an. 'Ulūm al-Qur'ān sangat berbeda dengan hermeneutika. Dasar yang sangat fundamental dari perbedaan itu terletak pada konsepsi tentang sifat dan otoritas teks serta keotentikan dan kepermanenan bahasa dan pengertian kitab suci itu.<sup>27</sup> Disamping itu mereka memandang ruang lingkup kajian hermeneutika sangat simpel dan sempit karena hanya mencakup teks, interpreter dan audien atau yang dikenal dengan triadic structure. Serta ia tidak memberikan penjelasan secara rinci tentang metode penafsiran yang dapat membimbing mufassir untuk menemukan makna yang benar dan representatif. Hal ini tentu sanagt berbeda dengan 'ulūm al-Qur'ān yang memberikan penjelasan tentang asbāb al-nuzūl, muḥkam-mutasyābih, makky-madany, muṭlaq-muqayyad, qirāah al-Qur'ān, dan lain-lain.

Alasan lain adalah bahwa kelompok ini menganggap penggunaan hermeneutika dalam penafsiran al-Qur'an bisa melenyapkan sakralitas al-Qur'an. Karena dengan penggunaan hermeneutika, pemahaman terhadap teks suci yang semula dianggap sama sakralya dengan teks yang dipahami kini menjadi seperti pemahaman terhadap teks biasa yang terikat ruang dan waktu serta berpotensi salah.<sup>28</sup> Disamping itu kelompok ini dihantui adanya

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Sebagaimana dikutip oleh Fachruddin Faiz dari Wan Mohnd Nor Wan Daud dalam *Hermeneutika al-Our'an*, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Faiz, Hermeneutika al-Qur'an, 32.

agenda westernisasi yang disusupkan melalui hermeneutika. Hermeneutika yang sudah memasuki ranah filsafat disadari atau tidak akan turut melakukan transformasi nilai-nilai Barat dalam menggali makna ayat-ayat al-Qur'an.

Salah satu praktik hermeneutika yang tidak bisa diterima golongan ini adalah mengacu kepada teori hermeneutika Schleiermacher yang menuntut dilakukan rekonstruksi objektifhistoris, bahkan pembaca harus mampu melakukan "rekonstruksi" psikologi pengarang ketika teks itu diproduksi dan mampu memahami teks tersebut bahkan lebih baik dari pengarangnya sendiri. Pertanyaan yang sangat penting dalam penerapannya terhadap teks al-Qur'an adalah dapatkah seorang mufassir memahami teks al-Qur'an sebaik atau lebih baik daripada Allah (sebagai pengarang teks) sendiri, dan memahami Allah (sebagai pengarang teks) lebih baik daripada memahami dirinya sendiri? Karena jangankan untuk memahami "psikologi" Allah, untuk memahami sesama manusia bahkan dirinya sendiri sekali pun seorang mufassir mengalami kesulitan.

Sedangkan kelompok yang mendukung, menurut Nasaruddin Umar berpendapat bahwa keberadaan heremeneutika al-Qur'an sebagai sebuah alat bantu di dalam memahami ayat-ayat al-Qur'an, sepanjang itu bermanfaat dan dapat digunakan untuk mengungkap rahasia yang terkandung dalam al-Qur'an dan sepanjang metode itu memang betul-betul menawarkan sesuatu yang positif demi kemajuan

dan pembinaan umat, maka hal itu dapat dipertimbangkan.<sup>29</sup> Selain itu asumsi dasar hermeneutika yaitu adanya pluralitas dalam proses pemahaman manusia menawarkan sebuah kesadaran akan adanya berbagai determinasi yang ikut menentukan produk penafsiran, baik yang terkait wilayah sosial, budaya, politik, hegemoni wacana atau yang lainnya. Sehingga hermeneutika mampu mengileminasi segala bentuk *truth claim* terhadap tafsir tertentu. Kelompok ini lebih realistis dalam memandang kehidupan manusia yang senantiasa dinamis dan selalu berkembang. Fakta inilah yang menjadi pijakan kuat bahwa tidak ada satu pun hasil pemahaman manusia yang mencapai derajat "kebenaran universal" sehingga berlaku untuk kapan pun dan dimana pun termasuk '*ulūm al-Qur'ān*. Mereka yang berada dalam kelompok ini diantaranya adalah Fazlur Rahman, Muhammad Arkoun, Nasr Hamid Abu Zaid, Hasan Hanafi, Muhammad Syahrur, Farid Essack, Amina Wadud dan lainnya.

Menurut Moqsith Ghazali salah satu peran pokok hermeneutika adalah ingin memelihara ruh dari sebuah teks agar tidak menjadi "tubuh mati" sementara ruh yang menghidupi "jasad teks" tersebut sudah hilang. Sehingga untuk menghidupkannya, antara teks-konteks-kontekstualisai harus diaplikasikan secara dialektis-dialogis dan berkesinambungan.<sup>30</sup> Dengan ketiga aspek ini diharapkan seorang

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Sebagaimana dikutip oleh Irsyaduna, *Hermeneutika Feminisme*, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Abdul Moqsith Ghazali, "Considering Hermeneutics as Method of al-Qur'ān Interpretation", *Dialog: A Journal on Religious Research and Studies*, (1/2004), hal. 26.

penafsir mampu untuk menangkap tujuan utama atau spirit teks sehingga tidak *ahistoris*, disamping itu harus mampu mengaplikasikan pemahamannya dalam realitas kekinian sehingga tidak asosial, serta tidak terasing dari ruang dan waktu.<sup>31</sup>

Sebenarnya mendialogkan teks, konteks dan kontekstualisasi bukanlah hal yang baru dalam kajian Islam. Jauh sebelum hermeneutika "menyerang" pemikiran Islam, al-Syafi'i (w. 204 H/ 767-820 M) sehingga muncullah *Qawl al-Qadīm* dan *Qawl al-Jadīd*. Perbedaan latar social-setting yang al-Syafi'i hadapi di Baghdad dan social-setting di Mesir yang merupakan daerah agraris menuntut kontekstualisasi yang berbeda sehingga menjadikan al-Syafi'i "merevisi" Qawl al-Qadīm menjadi Qawl al-Jadīd. Selain itu formulasi uṣūl fiqh yang dijelaskan al-Syafi'i dalam al-Risālah, menurut al-Jabiri juga merupakan bukti pengembangan prinsip hermeneutika sebagai bentuk usaha untuk merumuskan metode memahami al-Qur'an melalui pendekatan linguistik. Dalam hal ini al-Syafi'i berupaya memahami teks, seperti bayān, nasīkh-mansūkh, 'āmm-khās, mujmāl-mufassal, amr- nahyi dan sebagainya, dengan melakukan induksi metodologis untuk memperoleh prinsip-prinsip hukum yang bersifat generik untuk kemudian dideduksikan kembali dalam rangka menentukan hukum (istinbath) dari al- Qur'an. 32 Al-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Faiz, Hermeneutika, 21.

 $<sup>^{32}</sup>$ Sebagaimana yang dikutip oleh Ilyas Supena,  $Hermeneutika\ al-Qur'an,$  (Yogyakarta: Ombak, 2014), hal.70.

Syāṭibi dalam *al-Muwāfaqāt fī 'Uṣūl al-Syarī'ah* merumuskan *idea-moral* dalam *maqāṣid al-syarī'ah* agar produk hukum mampu mengikuti gerak zaman dengan tetap memperhatikan "garis tepi" *maqāsid*-nya. Menurut al-Syātibi bahwa mengetahui kondisi sosial masyarakat Arab, sebagai lokus awal turunnya al-Qur'an dan situasi ketika sebuah ayat turun merupakan salah satu prasyarat yang mesti dimiliki oleh seorang mufassir.<sup>33</sup>

Sementara dalam penggunaan hermeneutika ini, para mufassir telah terbelah menjadi dua faksi. Pertama, kelompok nonyang memandang bahwa seseorang tidak mungkin objektivis menemukan makna objektif teks, dengan hermeneutika sekalipun. Seluruh jenis penafsiran merupakan tindakan subjektif yang dibangun berdasarkan praanggapan dan praasumsi. Menurut mereka, penafsiran objektif dalam pengertian memperoleh kembali atau memproduksi makna sejati teks sebagaimana maksud pengarangnya dulu jelas merupakan sesuatu yang tak bisa dicapai sebab dalam kegiatan penafsiran, seorang penafsir selalu membawa serta prapaham dan praanggapan. Masuk dalam kelompok ini adalah Hasan Hanafi, Farid Esack, Ali Asghar Engineer, Amina Wadud dan sebagainya. Menurut Farid Esack tatkala mufassir melakukan pendekatan pada al-Qur'an dalam konteks tertentu, maka hampir mustahil yang bersangkutan mendapat satu tafsir universal atas al-Qur'an yang berlaku untuk

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Ghazali, Considering Hermeneutics, 134.

seluruh dunia (the whole world), "Meaning is always tentative and biased.<sup>34</sup>

*Kedua*, para mufassir yang menyatakan bahwa makna objektif yang bersembunyi di balik teks-teks al-Qur'an mungkin saja ditemukan setelah sebelumnya melakukan objektifikasi melalui piranti hermeneutika. Tokoh- tokoh yang berada dalam deretan kelompok yang kedua ini adalah Nasr Hamid Abu Zaid, Muhammad Syahrur, Muhammad Arkoun, dan Fazlur Rahman.<sup>35</sup>

Salah satu pernyataan Nasr Hamid Abu Zaid yang kontroversial adalah bahwa al-Qur'an adalah produk budaya (*muntaj al-ṣaqafy*) yang berarti bahwa teks al-Qur'an terbentuk dalam realitas dan budaya dalam rentang waktu lebih dari dua puluh tahun. <sup>36</sup> Dalam teknis pemahaman teks Nasr Hamid mengusulkan bahwa heremeneutika harus berpijak pada pemilahan yang tegas antara makna obyektif (*ma'nā*) dan makna signifikansi (*magzā*). *Ma'nā* merupakan dalālah (arti) yang dibangun berdasarkan gramatikal teks, sehingga makna yang dihasilkan adalah makna-makna gramatik (*ma'nawi al-naḥwi*). Sedangkan *magzā* menunjukkan pada makna dalam konteks sosio-historis. <sup>37</sup> Yakni level kata yang maknanya dapat diperluas ke dalam kultur yang berbeda dari kultur awal.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Ghazali, Considering Hermeneutics ,128.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Ghazali, Considering Hermeneutics ,128

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Abu Zaid, Tekstualitas al-Our'an, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sebagaimana dikutip Ali Imron, *Hermeneutika al-Qur'an Hasr Hamid Abu Zaid*, dalam *Hermeneutika al-Qur'an & Hadis*, ed.Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010), hal. 124-125.

Setelah *ma'nā* atau makna obyektif (makna awal) kosa kata al-Qur'an ditemukan dilanjutkan pada upaya mengaitkan al-Qur'an dengan realitas kekinian, dimana al-Qur'an hendak dijadikan jawabn atas persoalan yang dihadapi. Inilah unsur kedua makna dalam al-Qur'an dalam pandangan Nasr Hamid yang disebut signifikansi. Karena model hermeneutika Nasr Hamid disebut dengan hermeneutika signifikansi. Menurut Irsyaduna yang membedakan hermeneutika Nasr Hamid dengan hermeneutika lainnya adalah Nasr Hamid menekankan adanya hubungan yang erat antara *ma'nā* dan *magzā*. Sedang dalam hermeneutika yang lain tidak memberikan ketegasan tersebut bahkan cenderung melepaskan hubungan antara keduanya atau mengutamakan salah satunya daripada yang lain.

Sedangkan Fazlur Rahman dengan *double movement*-nya menekankan pada pencarian pesan-pesan moral universal dari teksteks al- Qur'an dengan memperhatikan kondisi objektif Arab, sebagai lokus dimana teks itu lahir. Teori hermeneutika ini didasarkan kepada dimensi historisitas Emillio Betti. <sup>39</sup> Secara sederhana bisa dijelaskan bahwa teknis aplikasi teori hermeneutika Rahman adalah penafsiran dua arah. *Pertama*, melakukan pemahaman terhadap lahirnya teks di masa lampau dengan memahami benar kondisi saat itu dan merumuskan visi al-Qur'an secara utuh. *Kedua*, membawa makna dan

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Irsyaduna, *Hermeneutika Feminisme*, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Irsyaduna, *Hermeneutika Feminisme*, 54.

visi yang dihasilkan ke masa sekarang untuk diterapkan berdasarkan prinsip-prinsip umum al-Qur'an.

Dalam melakukan langkah yang pertama, *mufassir* dituntut untuk mengkaji *asbāb al-nuzūl* baik mikro maupun makro. Sehingga dalam tahap ini kecakapan seorang *mufassir* dalam melakukan analisis sejarah sangat berpengaruh terutama dalam menentukan ide-ide moral suatu ayat. Sedangkan dalam melakukan langkah yang kedua maka akan sangat dipengaruhi oleh kemampuan analisis terhadap problem-problem sosial-kemasyarakatan.

Tokoh lain yang juga memunculkan model hermeneutika al-Qur'an adalah Hasan Hanafi. Menurutnya hermeneutika mempunyai dua pengertian yaitu ilmu interpretasi atau teori pemahaman dan hermeneutika sebagai ilmu yang menjelaskan penerimaan wahyu sejak tingkat perkataan samapi tingkat dunia, juga dari dunia huruf ke dunia realita dan dari logos ke praksis. Dikatakan oleh Saenong bahwa hermeneutika Hasan Hanafi diletakkan diatas empat pilar yaitu ushul fiqh, fenomenologi, Marxisme dan hermeneutika itu sendiri. Hermeneutika Hasan Hanafi sangat dipengaruhi oleh semangat pembebasan yang sering ia suarakan. Karena baginya hermeneutika merupakan sebuah alat yang memainkan sebuah bagian perdamaian dari agama menuju revolusi. Dimana untuk menuju kesana

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Irsyaduna, Hermeneutika Feminisme, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Hanafi, Hasan, *Bongkar Tafsir: Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik,* (Yogyakarta: Prismashopie, 2005), hal.130.

dibutuhkan sebuah kesadaran, sehingga pada kesadaran inilah penekanan hermeneutika Hasan Hanafi. Dalam bahasa fenomenologi, hermeneutika adalah ilmu yang menentukan hubungan antara kesadaran dan obyeknya (al-Qur'an). Dalam hal ini Hasan Hanafi menielaskan ada tiga bentuk kesadaran, yakni: pertama kesadaran historis (al-svu'ūr al-tarīkh) vaitu kesadaran untuk menentukan orisinilitas kitab suci dalam sejarah, kedua kesadaran eidetis (alsyu'ūr al-ta'ammuli) yaitu kesadaran untuk menjelaskan dan menafsirkan makna al-Qur'an, ketiga kesadaran praktis (al-syu'ūr alamali) yaitu kesadaran untuk menggunakan makna tersebut sebagai dasar teoritik bagi tindakan dan mengantarkan wahyu kepada tujuan akhirnya dalam kehidupan real manusia. 42 Selain itu dalam fenomenologi, pengetahuan yang diperoleh tidak boleh berasal dari keragu-raguan, akan tetapi harus dibangun atas dasar realitas bendabenda sebagaimana adanya (das ding an sich). Satu-satunya sumber pengetahuan yang absah adalah intuisi (kesadaran), namun kesadaran tersebut bukanlah kesadaran terhadap dirinya sendiri, melainkan kesadaran akan entitas lain diluar dirinya. Dalam istilah fenomenologi "intensionalisme" untuk menunjukkan bahwa istilah dikenal kesadaran selalu terarah pada sesuatu dan "konstitusi" sebagai proses tampaknya berbagai fenomena bagi kesadaran. 43

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Irsyaduna, *Hermeneutika Feminisme*, 51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ilham B.Saenong, *Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir al-Our'an Menurut Hassan Hanafi*, (Jakarta: Teraju, 2002), hal.102.

Tokoh lain adalah Muhammad Syahrur, seorang tokoh Muslim yang berasal dari Syiria. Langkah awal yang ditekankan Syahrur dalam hermeneutikanya adalah bahwa kegiatan interpretasi atau penafsiran saat ini tidak harus terkungkung oleh produk penafsiran masa klasik yang saat ini mungkin sudah tidak relevan lagi. Svahrur bahkan mengusulkan untuk memperlakukan al-Qur'an seolah-olah Nabi Muhammad baru saja wafat, dengan kata lain beliau menghendaki interaksi langsung dengan teks al-Qur'an tanpa terikat oleh produk-produk tafsir yang sebelumnya. Pendekatan yang digunakan Syahrur adalah hermeneutika linguistik. Ia menggabungkan metode linguistic yang diusung oleh Abu Ali al-Farisi, Ibnu Jinni dan Abdul Qadir al-Jurjani yang pada akhirnya menemui kesimpulan tiadanya sinonimitas ('adam al-tarādif) dalam bahasa Arab sehingga membuatnya menjadikan *mu'jam maqāyis al-lugah* yang merupakan karya Ibnu Faris yang juga penganut ansinonimitas sebagai rujukan wajibnya.44 Dari pendapatnya tentang tiadanya sinonimitas berimplikasi terhadap redefinisi term-term yang selama ini dianggap bersinonim, seperti al-kitab, al-gur'ān, furgān, inzāl dan tanzīl, kitāb mubīn dan imām mubīn, zamān dan waqt, uluhiyyah dan rububiyyah, nabiy dan rasūl, mannā dan salwā, muslīm dan mu'min.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Imro'atul Mufidah, "Hermeneutika al-Qur'an Muhammad Syahrur", dalam *Hermeneutika al-Qur'an & Hadis*, ed.Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010), hal. 298.

Penolakan pada sinonim juga berimplikasi terhadap klasifikasi al-Qur'an yang secara garis besar menurut Syahrur terbagi kedalam dua bagian yakni kandungann ayat-ayat al-Qur'an yang mencakup dimensi kenabian (nubuwwah) dan kerisalahan (risālah). Nubuwwah yang dimaksud oleh Syahrur adalah akumulasi pengetahuan yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad terkait posisinya sebagai Nabi. Termasuk dalam kategori ini adalah ayat-ayat yang berisi tentang akidah, kisah, pengetahuan ilmiyah dan termasuk didalamnya pula ayat-ayat mutasyābih. Sedangkan ayat-ayat muḥkam dimasukkannya dalam kategori kerisalahan (risālah) yaitu ayat-ayat yang berisi tentang ibadah, hukum, mu'āmalah (interaksi dan transaksi sosial terkait dengan kapasitas Muhammad sebagai Rasul) yang bersifat hudūdy atau memiliki variasi batasan dan tidak berbentuk legal spesifik tekstual (haddiy). 45

Dalam pembacaan terhadap ayat-ayat *muhkam* itulah Syahrur mengajukan *nazariyyah al-ḥudūd/ limit-theory* (teori limit) sebagai "alat" untuk berijtihad. Menurut Mustaqim kontribusi "teori limit" ini adalah *pertama*, dengan teori batas, ayat-ayat hukum yang selama ini dianggap final dan pasti tanpa ada alternative pemahaman lain (*qat'iy al-dalālah*), ternyata mempunyai kemungkinan untuk diinterpretasikan secara baru dan Syahrur mampu secara metodologis dan mengaplikasikannya dalam penafsirannya melalui pendekatan matematis. *Kedua*, dengan teori batas, seorang mufassir akan mampu

-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Mufidah, Hermeneutika al-Qur'an, 302-303.

menjaga sakralitas teks, tanpa harus kehilangan kreativitasnya dalam melakukan ijtihad untuk membuka kemungkinan interpretasi, sepanjang masih berada dalam wilayah batas-batas hukum Allah (ḥudūd Allah). Allah (ḥudūd Allah). Ruang lingkup ijtihad seorang muslim dalam teori batas ini tidak boleh melampaui batas maksimal (ḥad al-a'lā) dan batas minimal (ḥad al-adnā). Dengan demikian hukum Islam bergerak dan berkembang secara dinamis, namun masih dalam lingkung ḥudūd Allah. Contoh dari aplikasi teori batas Syahrur adalah hukum potong tangan bagi pencuri (qat'i al-yad) dipandang oleh Syahrur sebagai batas maksimal (ḥad al-a'lā) sedangkan batas minimalnya (ḥad al-adnā) adalah bisa saja pencuri itu tidak dihukum atau dimaafkan tergantung dari konteks yang terjadi saat itu.

Pendekatan-pendekatan pemahaman lain selain yang hermeneutika diantaranya semantik. strukturalisme-linguistik, pendekatan historis, atau yang lainnya. Namun menurut penulis apapun pendekatan yang digunakan, seorang mufassir tidak begitu saja mengabaikan 'ulūm al-Qur'ān. Karena selama ini 'ulūm al-Our'ān lah yang menghimpun informasi dan membangun diskripsi kita tentang al-Qur'an. Sehingga mengabaikan 'ulūm al-Qur'ān berarti mengabaikan emapt belas tahun konteks yang menjembatani pemahaman kita terhadap konteks dimana al-Qur'an diturunkan.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Mustaqim, Epitemologi Tafsir, 187.

## D. 'Ulūm al-Qur'ān dalam Tradisi Keilmuan Syi'ah

Penjelasan diatas adalah diskripsi umum tentang perkembangan 'ulūm al-Qur'ān. Khusus pembahasan tentang 'ulūm al-Qur'ān dalam tradisi keilmuan Syi'ah, penulis merasa penting untuk menghadirkannya disini walaupun secara singkat, karena tokoh yang menjadi obyek penelitian penulis adalah seorang pengikut Syi'ah Imamiah sehingga pemikiran yang diteliti tidak kehilangan konteks.

Perbedaan prinsip antara Sunni dan Syi'ah adalah pada persoalan siapakah sosok yang akan menggantikan Nabi Muhammad saw sebagai pemimpin keagamaan sekaligus pemerintahan. Golongan Syiah percaya dan yakin bahwa yang menjadi pewaris Nabi adalah Ali bin Abi Thalib dan seterusnya akan dilanjutkan dari kalangan *ahl albait*. Implikasinya adalah golongan Syiah hanya mau berpegang pada apa yang mereka terima dari *ahl al-bait*. Seiring berjalannya waktu ragam perbedaan antara Sunni dan Syi'ah semakin terlihat. Walaupun sebenarnya tidak ada dikotomi dalam Syiah dalam memperlakukan karya-karya ulama Sunni dalam bidang *'ulūm al-Qur'ān* serta adanya kesamaan dalam beberapa tema kajian *'ulūm al-Qur'ān*.

Seperti misalnya dalam kitab '*Ulūm al-Qur'ān* yang ditulis oleh ulama Syi'ah Ayatullah Muhammad Baqir Hakim<sup>47</sup> disebutkan bahwa

67

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Kitab *'Ulūm al-Qur'ān* karya Baqir Hakim sebenarnya adalah karyanya bersama gurunya, Ayatullah Muhammad Baqir Shadr. Kitab ini bisa dikatakan seperti kitab dari kalangan Sunni *Mabāhis fī 'Ulūm al-Qur'ān* karya Khalil Manna' Qaṭṭan. Keduanya memuat banyak tema dalam *'ulūm al-Qur'ān* akan tetapi dengan penjelasan yang ringkas karena keduanya ditujukan sebagai buku pegangan bagi mahasiswa dan pelajar.

pengertian *asbāb al-nuzūl* adalah segala sesuatu yang terjadi pada masa wahyu diturunkan yang menyebabkan turunnya wahyu. <sup>48</sup> Sedangkan faedah mempelajari *asbāb al-nuzūl* adalah agar dapat mengetahui rahasia yang terkandung dibalik cara al-Qur'an mengungkapkan ayat-ayatnya. <sup>49</sup> Sedangkan berkenaan dengan pengambilan *'ibrah* suatu ayat, Baqir Hakim secara tegas mengatakan bahwa yang menjadi acuan hukum haruslah *al-'ibrah bi umūm al-lafz lā bi khuṣūs al-sabab*. Sedangkan *asbāb al-nuzūl* hanyalah sekedar penyebab turunnya ayat yang menjadi acuan secara umum, bukan hanya diperuntukkan bagi pelaku yang menjadi penyebab turunnya ayat itu saja. Argumentasi ini juga dikuatkan oleh pernyataan Imam Muhammad Baqir dalam tafsirnya *al-'Iyāsyī*:

"...Sesungguhnya al-Qur'an selalu hidup dan tidak mati, ayat al-Qur'an selalu hidup dan tidak mati. Seandainya suatu ayat turun kepada kaum-kaum yang telah mati, maka al-Qur'an tidak ikut mati. Akan tetapi, ia akan terus berlaku bagi orang-orang yang hidup setelahnya, sebagaimana ia juga berlaku bagi orang-orang terdahulu.<sup>50</sup>

Begitu juga dalam tema-tema kajian 'ulūm al-Qur'ān lain (nāsikh-mansūkh, makky-madany, muhkam-mutasyābih) tidak terdapat

<sup>48</sup> Baqir Hakim, '*Ulūmul Qur'ān*, Terj.Nashirul Haq, dkk. (Jakarta; Al-Huda, 2006), hal. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Hakim, 'Ulūmul Qur'ān, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Dikutip oleh Baqir Hakim dari Imam Mummad Baqir, *Tafsīr al-* '*Ivāsvī*, 2:203. Baca Hakim, '*Ulūm al-Our'ān*, 46.

perbedaan yang berarti dalam konteks *ta'rīf* antara Syi'ah dan Sunni kecuali dalam beberapa saja:

## 1. Lahirnya '*Ulūm al-Qur'ān* Menurut Syi'ah

Dalam kalangan Syi'ah, tokoh pelopor yang membidani lahirnya 'ulūm al-Qur'ān adalah Ali bin Abi Thalib. Baqir Hakim mengutip dari Ibnu Nadim dalam al-Fihris disebutkan bahwanya ketika Rasulullah saw wafat, Ali bin Abi Thalib berjanji bahwa tidak akan menanggalkan surban yang ia kenakan pada lehernya hingga ia berhasil mengumpulkan al-Qur'an. Ia kemudian berdiam diri dalam rumahnya selama tiga hari lamanya dalam rangka mengumpulkan al-Qur'an. Selain itu Ali bin Abi Thalib adalah pelopor munculnya ilmu gramatikal (i'rab) al-Qur'an. Ia memerintahkan kepada Abu Aswad Duali dan muridnya Yahya bin Ya'mar Adwani yang juga dikategorikan sebagai pelopor eksistensi ilmu ini. 52

Dua alasan di ataslah yang meyakinkan kalangan Syi'ah bahwa Ali bin Abi Thalib lah pelopor lahirnya 'ulūm al-Qur'ān dalam tradisi keilmuan agama Islam. Selain itu terjadi perbedaan klaim tentang siapakah orang pertama yang menuliskan tafsir al-Qur'an, ilmu qirāah al-Qur'an, ilmu aḥkām al-Qur'ān, garāib al-Qur'an dan ma'āni al-Qur'ān. Menurut versi golongan Syi'ah bahwa tokoh-tokoh yang

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Hakim. 'Ulūmul Our'ān. 10.

<sup>52</sup> Hakim, 'Ulūmul Qur'ān, 11.

membidangi ilmu-ilmu tersebut adalah dari kalangan Syi'ah. Misalnya tokoh yang menulis tafsir pertama kali dari kalangan tabi'in adalah Sa'ad ibn Jubair, dalam bidang ilmu *qirāah* Aban ibn Taghlab Al-Ruba'i Abu Said atau yang dikenal dengan Abu Umaimah Al-Kufi. Selain dalam bidang ilmu *qirāah al-Qur'ān* Aban ibn Taghlab juga merupakan pelopor dalam ilmu *garāib al-Qur'ān* dan *ma'āni al-Qur'ān*. Sementara dalam bidang *aḥkām al-Qur'ān* ada Muhammad ibn al-Shaib al-Kalbi. Selain perbedaan diatas yang ada hanyalah perbedaan dalam corak penafsiran dalam hal periwayatan dimana mereka hanya mengambil riwayat yang berasal dari *ahl al-bait* dari pada yang lain.

# 2. Taḥrīf al-Qur'ān

Tema *tahrīf* adalah salah satu tema perdebatan Syi'ah-Sunni yang sarat dengan aroma politis. Pola sikap golongan Syi'ah terhadap teks resmi al-Qur'an sebagaimana yang ada di tangan kita, yang dihimpun atas perintah Utsman bin 'Affan adalah sebagian mereka tidak mau mengakui al-Qur'an sebagai sumber hukum utama karena masih diragukan kebenarannya dan keasliannya, meskipun sebagian golongna Syi'ah sudah tidak berpegang teguh terhadap pandangan ini, tetapi secara umum, pengikut Syi'ah meragukan seluruhnya (mushaf Utsmani), sejak dari kemunculannya, terkait dengan kebenaran (validitasnya). Mereka meyakini bahwa al-Qur'an yang

sekarang (mushaf Utsmani) telah banyak mengalami penambahan juga terdapat pengurangan. <sup>53</sup> Sedangkan mushaf yang lengkap dan dijadikan pegangan adalah al-Qur'an yang ditulis oleh Ali bin Abi Thalib, ditransmisikan oleh para imam melalui satu imam kepada imam yang lain, berasal dari spirit kenabian, hingga akhirnya sampai pada imam yang masih berada pada keghaiban. Diyakini bahwa mushaf tersebut sekarang ini berada ditangan *al-Imām Muntazar*.

Mereka meyakini bahwa para pengumpul mushaf (tim Utsman) sengaja meninggalkan surat-surat al-Qur'an karena berisikan pujian terhadap Ali. Menurut Goldziher salah satu surat itu untuk pertama kalinya pernah ditunjukkan oleh Garcin de Tassy dan Mirza Kazhim Ahmad dalam *Jounal Asiatique* (1842 ). Kemudian tidak berselang lama ditemukan manuskrip al-Qur'an di perpustakaan Bankipore (India) yang di dalamnya terdapat surat "al-Nurain" dan "al-wilayah" yang berisi tentang kewalian Ali ra dan para Imam Syi'ah yang lain.

Namun seiring perkembangan pemikiran Islam dikalangan Syi'ah tidak semua masih meyakini doktrin tersebut. Baqir Hakim berusaha "meluruskan" tentang adanya *tahrif* dalam mushaf Utsmani. Baqir Hakim mengatakan bahwa jika memang khalifah Utsman telah melakukan *tahrīf* terhadap al-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Ignaz Goldziher, *Madzhab Tafsir dari Klasik Hingga Modern*, Terj.M.Alaika Salamullah, dkk, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006), hal. 324

Qur'an, maka sikap Ali terhadapnya sangat jelas sekali, yaitu ia akan menegakkan kebenaran dan mengembalikannya seperti semula. Kita mengetahui bahwa Imam Ali pernah menentang khalifah Utsman berkenaan tentang kekayaan negara yang pernah ia berikan kepada keluarga dan para kerabatnya.<sup>54</sup>

#### 3. Corak Tafsir Syi'i

Syi'ah yang paling besar pengaruhnya adalah Syi'ah Imamiah Isnā 'Asyariyah. Mereka berpendapat bahwa Rasulullah telah menetapkan Ali bin Abi Thalib sebagai Imam setelah beliau. Kemudian kepemimpinan itu berturut-turut beralih dari Ali kepada putranya Hasan, lalu kepada Husein, lalu kepada putranya Ali Zainal 'Abidin, kepada putranya Muhammad al-Baqir, kepada putranya Ja'far al-Shadiq, kepada putranya Musa al-Kadzim, kepada putranya Ali al-Ridha, kepada putranya Muhammad al-Jawad, kepada putranya al-Hadi, kepada putranya Hasan al-'Askari dan terakhir kepada putranya Muhammad al-Mahdi al-Muntadhar sebagai imam ke 12 yang diyakini sedang dalam masa keghaiban dan kelak akan muncul ketika mendekati hari akhir. 55

Tafsir-tafsir Syi'ah cenderung tendesius untuk membela keyakinan mereka tentang ajaran pokok mereka. Diantara ajaran

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Hakim, 'Ulūm al-Qur'ān, 166.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Muhammad Sayyid Husein al-Dzahabi, *Penyimpangan-penyimpangan dalam Penafsiran al-Qur'an*, terj. Hamim Ilyas dan Machnun Husein, (Jakarta: PT.RajaGrafindo Persada, 1993), hal. 62.

pokok Syiah adalah al-'ismah, al-mahdiyah, al-ruj'ah dan altaqiyyah. Al-'Ismah adalah terpeliharanya para imam dari perbuatan dosa besar maupun kecil dan ketidakmungkinan mereka melakukan kesalahan atau lalai. Al-Mahdiyah adalah keyakinan terhadap Imam al-Mahdi yang ditungu-tunggu, muncul kembali di akhir zaman untuk menegakkan keadilan dan kesejahteraan di muka bumi, dan kini masih bersembunyi di bawah tanah Samarra. Al-ruj'ah adalah sebagai kelanjutan dari al-mahdiyah. Bahwa setelah Imam al-Mahdi muncul kembali, maka Nabi Muhammad saw juga akan muncul kembali ke muka bumi ini bersama-sama dengan musuh-musuh mereka, misalnya Abu Bakar dan Umar bin Khatab. Pada saat itu Nabi akan membalaskan perlakuan yang diterima oleh para Imam dari musuh-musuh mereka, kemudian mereka semuanya akan mati kembali dan akan hidup lagi pada hari kiamat kelak. Sedangkan *al-taqiyyah* adalah berpartisipasi dan berupaya. Ini merupakan prinsip fundamental dalam ajaran mereka (Syi'ah) dan sekaligus merupakan bagian dari agama. 56

Salah satu dalil yang dijadikan rujukan teologis adalah ta'wil dari surat al-Isra' [17] ayat 26:

" Dan berikanlah kepada keluarga-keluarga yang dekat akan haknya, kepada orang miskin dan orang yang dalam perjalanan dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros"

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Al-Dzahabi, *Penyimpangan-penyimpangan*, 64.

Ayat ini menetapkan kewajiban bagi orang Islam agar mau memberikan hak-hak pada keluarga yang lebih dekat dan menolong golongan miskin serta orang-orang yang membutuhkan pertolongan, dengan dimulai: "Dan berilah kerabat dekat atas hak-hak mereka". Golongan Syi'ah kemudian memahaminya ayat tersebut berbicara dalam konteks hukum dan pemerintahan dan membawa pemahaman ayat ini pada hak-hak politik keluarga Nabi. <sup>57</sup>

Atau penafsiran surat al-Baqarah [2] ayat 143:

" Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu"

dalam ayat tersebut terdapat kata "*ummatan wasaṭan*". Sebagaimana yang dikutip al-Qummy dalam tafsirnya dari Imam Ja'far bahwa yang dimaksud dari "*ummatan wasaṭan*" adalah *aimmat* (para imam Syi'ah). <sup>58</sup>

Syiah adalah sekte yang menjunjung tinggi ta'wil. Al-Qur'an bukanlah suatu teks yang mudah untuk dimengerti dan dipahami maknanya. Sehingga tidak semua orang bisa menggali makna yang terkandung dalam al-Qur'an terutama dari segi makna batinnya. Mereka meyakini bahwa Ali adalah orang

<sup>58</sup> Goldziher, *Madzhab Tafsir*, 340.

74

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Goldziher, *Madzhab Tafsir*, 322.

yang diakui dalam ta'wil.<sup>59</sup> Kemudian Ali diteruskan oleh para imam yang sesudahnya. Maka wajar jika mereka menjadikan para imam pada tingkat pertama, karena para imamlah yang dapat menerangkan pola penafsiran yang shahih atas al-Qur'an. Para imamlah yang selalu melakukan telaah-telaah penafsiran Syi'ah, karena itu mereka dianggap sebagai sumber-otoritatif yang paling tinggi derajatnya.

Dalam upaya memahami al-Qur'an, sekte Syi'ah hanya mengakui satu jalan menuju syari'at yang benar dan dapat dijadikan hujjah atasnya, yaitu dengan mengembalikan masalah tersebut melalui mata rantai ulama yang dapat dijadikan rujukan yang terpercaya (yaitu para pembesar Syi'ah menurut anggapan mereka), kepada salah satu *ahlilbait* dan imam secara langsung jika hal itu memungkinkan, karena mereka adalah ulama-ulama yang sangat terpercaya, jujur dan penerjemah hakikat pemahaman, sebagaimana yang dikehendaki oleh Allah dan rasul-Nya.<sup>60</sup>

Namun tidak jarah pula golongan Syi'ah menggunakan metode *majāzi* (metaforis) dan *isyāri* (simbolik) dalam penafsiran mereka. Merujuk pada kajian yang dilakukan Rosihon Anwar, secara umum, corak tafsir Syi'ah adalah tafsir

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Goldziher, *Madzhab Tafsir*, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Goldziher, *Madzhab Tafsir*, 336.

simbolik (menekankan pada aspek batin al-Qur'an). 61 Dimana dalam khazanah 'ulūm al-Qur'ān, tafsir seperti ini biasa dikenal dengan *al-tafsīr batīnī*. Al-Dzahabi menyebut tafsir simbolik dengan ungkapan al-tafsīr al-ramziy, atau dikenal juga dengan tafsir esoterik. Kalangan Syi'ah memang lebih menekankan penafsirannya pada aspek batin al-Our'an. Adapun metode yang dipakai kalangan Syi'ah dalam menafsirkan al-Our'an, beragam. Setiap aliran dalam Syi'ah berbeda metodenya dalam menafsirkan al-Qur'an. Tapi secara umum, sebagaimana dikemukakan oleh Rosihon Anwar, bahwa metode yang umum dipakai kalangan Syi'ah, adalah pendekatan tafsir esoterismesentris, adalah metode takwil. Sedangkan William C.Chittik dalam bukunya The Sufi Path of Knowledge bahwa sebagian kalangan besar Syi'ah yang menggunakan takwil merujuk kepada surat Ali Imron [3]: 7 sebagai landasan teologis mereka. Selain itu mereka juga berpendapat bahwa takwil merupakan metode paling valid untuk mendapatkan pengetahuan.<sup>62</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Rosihon Anwar, *Samudera al-Qur'an*, (Bandung: Pustaka Setia, 2001), hal, *218*.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> William C. Chittick, *The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Our'an Ibnu al-'Araby*, (Yogyakarta: Oalam, 2001), hal. 170-171.

#### **BAB III**

### TEORI AL-QABD WA AL-BAST ABDUL KARIM SOROUSH

### A. Biografi Abdul Karim Soroush

Abdul Karim Soroush merupakan nama pena dari Farajollah Hosein Dabbagh, lahir di Tehran pada 10 Muharrom ('Asyūrā') 1945.¹ Ia adalah salah satu pemikir kontemporer yang paling berpengaruh dan pemikirannya layak untuk dikaji. Tahun 2004 ia mendapat Erasmus Prise bersama dengan Fatima Mernisi dari Maroko dan Ṣādiq al-'Azm dari Syiria.² Robin Wright dalam "Tehran Meets on the Scolar Whose Ideas Could Reconstruct Muslim Society" yang dipublikasikan The Los Angeles Times pada 18 Januari 1995 menyebutnya sebagai "Luther of Islam".³ Nama Soroush juga masuk kedalam jajaran 100 orang berpengaruh di dunia versi majalah Time tahun 2005. Dalam preface bukunya The Expansion of Prophetic Experience, Farough Jahanbakhsh menyebutnya sebagai "the most eminent, influential dan controversial intellectual figures of contemporerary Iran".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abdul Karim Soroush, *a-Qabḍ wa al-Basṭ fī al-Syarī'ah*, terj. Dalāl 'Abas (Beirut: Dār al-Jadīd, 2002), 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> http://drsoroush.com/en/dr-soroush-receives-the-ramus-prize/

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lihat Madaninejad dalam "New Theology in the Islamic Republic of Iran: A Comparative between Abdolkarim Soroush and Mohsen Kadivar" (Texas; The University of Texas, 2011), 2.

Di masa kecilnya, Soroush menempuh pendidikan di sekolah dasar konvensional Oommiyah School. Dalam autobiografi bukunya Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama Soroush mengakui bahwa masa kecilnya dilaluinya dengan datar. 4 Barulah setelah satu tahun pendidikan SMP-nya ia mendafttarkan diri ke SMA 'Alawi yang didirikan oleh dua pedagang bazar yang sholeh dibawah pengaruh tokoh-tokoh ulama yang merasa prihatin melihat peminggiran pendidikan agama pada kurikulum SMP.<sup>5</sup> Haidar Bagir dalam pendahuluan buku *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama* menuliskan bahwa Soroush menempuh pendidikan keagamaan dan pendidikan umum secara bersamaan, selain menempuh pendidikan di SMA 'Alawi untuk mendapatkan pelajaran-pelajaran di bidang syari'at dan tafsir al-Qur'an, ia juga menempuh di Sekolah Menengah Murtazawi untuk pendidikan umum. Tapi di SMA 'Alawi lah keingintahuan Soroush tentang keserasian antara agama dan sains mulai tumbuh. Dimulai keaktifannya dalam kegiatan ekstrakulikuler sekolah yang diampu kepala sekolah SMA 'Alawi Reza Rouzbeh tentang tafsir al-Our'an. Soroush begitu terkesan dengan pengabdian Reza Rouzbeh untuk mencari keserasian antara agama dan sains. Perdebatan-perdebatan dengan gurunya inilah yang menjadikan

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mahmoud Sadri, autobiografi *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama* oleh Abdul Karim Soroush (Jakarta: Penerbit Mizan, 2002), 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> John Cooper, "Batas-Batas yamg Sakral: Epistemologi Abdul Karim Soroush," dalam *Pemikiran Islam; dari Sayyid Ahmad Khan hingga Nasr Hamid Abu Zaid*, ed. John Cooper dkk., terj. Wahid Nur Efendi, (Jakarta: Erlangga, 2000), 33.

perhatian Soroush tentang agama dan sains sejak saat itu tumbuh subur

sekolah Setelah tamat menengah. Soroush memasuki Universitas Teheran di Fakultas Farmakologi. Saat itulah pertama kalinya Soroush bertemu langsung dengan Murtadha Muthahhari dan memintanya untuk mengajarinya filsafat Islam. Namun karena kesibukannya sehingga Soroush dikenalkan dengan salah seorang muridnya, seorang ulama dan imam dari salah satu masjid di Teheran, dan darinyalah akhirnya Soroush belajar filsafat untuk beberapa tahun. Salah satu buku yang sangat berkesan bagi Soroush saat itu adalah syarah Muthahhari terhadap karya gurunya al-Thabathaba'i yang berjudul 'Uṣūl-e Falsafe wa Rawiṣ-e Rialism (Prinsip-Prinsip Filosofis dan Metode Realisme)<sup>6</sup> dan tafsir ensiklopedis al-Mizān karya al-Thathaba'i. Selain al-Mizan Soroush juga membaca karya tafsir lain baik dari kalangan Syi'ah maupun Sunni, yang pada akhirnya perbedaan tafsir inilah yang mendorong Soroush untuk mengurai keruwetan, mengapa dengan teks yang sama bisa menghasilkan interpretasi yang berbeda dan sekaligus menjadi landasan dari tesisnya al-qabd wa al-bast.

Pada tahun 1964 perjuangan rakyat Iran bergejolak dan terjadi pergolakan politik mendorong para mahasiswa untuk terlibat,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bahkan dalam wawancaranya bersama Sadri, Soroush megakui buku ini sebagai buku superioritas filsafat Islam yang tidak terbantahkan. Lewat buku tersebut Soroush pertama kali mengenal filsafat Barat. Setelah itu Sorush membaca buku Murtadha Muthahhati yang lain, tetapi tidak memberi kesan begitu mendalam seperti buku yang pertama.

termasuk juga Soroush. Sehingga orientasi pemikiran Soroush menjadi lebih berwarna, tidak hanya mempertanyakan keserasian antara agama dan sains tetapi juga keterkaitan agama dengan politik (kekuasaan). Kedekatan Soroush dengan para gerilyawan dan basis bawah perjuangan rakyat mendorongnya untuk mempelajari pemikiran Marxis dan kelompok kiri lainnya.

Setelah kelulusannya dari Universitas Teheran, Soroush menjalani wajib militer selama dua tahun. Dalam kesempatan tersebut Soroush sering menghadiri kuliah-kuliah 'Ali Syari'ati di Husainiyyah Irsyad. Kegiatan itupun terus berlangsung hingga akhirnya Husainiyyah Irsyad ditutup oleh rezim Syah karena dikhawatirkan bisa membangkitkan gejolak perlawanan kaum muda Iran.

Setelah dinas militer selesai Soroush menjalani kegiatan praktis sebagai pengawas di laboratorium makanan dan obat-obatan di Bousher Utara selama lima belas bulan dan kemudian kembali ke Teheran dan aktif dalam riset farmasi dalam beberapa bulan sambil mempersiapkan studi doktoralnya di Inggris. Pada tahun 1973 Soroush mendaftarkan diri di Universitas London untuk menempuh pendidikan magisternya dalam bidang kimia analitik. Setelah lulus dari Universitas London, Soroush memutuskan untuk meneruskan minatnya yang telah lama terpendam yaitu bidang sejarah dan filsafat sains (history and philosophy of science) dengan menjadi mahasiswa S3 di Chelsea College of Science and Technology, yang kemudian

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 8.

bergabung dengan King's College, London. Namun demikian, setelah empat tahun menempuh pendidikan doktoral disertasinya tidak terselesaikan karena peristiwa di Iran mendorongnya untuk pulang pada tahun 1979. Soroush mengatakan bahwa transisi intelektualnya dari kimia analitis menuju sejarah dan filsafat sains menjadikannya mengenal filsafat modern seperti pemikiran Kant dan Hume yang sebelumnya sudah sedikit ia baca dalam buku-buku Muthahhari dan Thabathaba'i. Bagi Soroush baik Kant ataupun Hume bukan hanya pemikir besar, melainkan juga mempunyai karakteriktik tersendiri dimana filsafat linguistik dan positifisme logis (*logical positivism*) bahkan didasarkan filsafat Hume dan Kant.

Soroush menyebut masa belajarnya di Inggris sebagai "periode kontemplasi konstan". Dimana saat itu ia harus berusaha keras untuk mengaplikasikan ide-ide filsafat ilmu alam terhadap ilmu pengetahuan kemanusian yang lain dan mengambil kesimpulan bahwa sebagian besar isu yang dibahas dalam filsafat sains dapat diaplikasikan ke filsafat sejarah. Berpijak dari filsafat sains, justru Soroush menaruh minat yang besar terhadap ilmu-ilmu sosial dan filsafat agama. Perkembangan intelektualnya ini mendorongnya untuk meninjau kembali pemikiran Aristoteles. Hari-harinya diisi dengan menyelidiki, merevisi, memadukan, mengharmonisasikan dan membedakan bagian-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cooper, *Batas-Batas yang Sakral*, 32. Lihat juga Madaninejad, *New Theology*, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 9.

bagian pendidikan dan pengetahuan yang berlainan. Bahkan Soroush menceritakan betapa saat itu aktivitas apapun yang ia lakukan masih selalu ditemani dengan pertanyaan-pertanyaan filosofis dalam pikirannya.

Saat di London, pada tahun 1970-an Soroush mulai berceramah dan menulis. Sekitar tahun 1977 Soroush membuat dasar-dasar dari serangkaian buku yaitu *What is Science, What is Philoshophy*? dan diikuti dengan *Philosophy of History* dan *Sceince and Value*. Selain itu sebuah buku yang menyerang Marxis, *Sazman-e Mujahidin-e Khalq-e Iran* yang merupakan salah satu karya yang dihimpun dari ceramah-ceramahnya. Sementara sebuah buku lainnya tentang etika dan sebuah karya yang mendekati tema-tema monoteisme dan kebangkitan teori melalui metafisika Mulla Sadra tentang gerak substansial (*ḥarakāt-e jawhari*) berjudul *The Dinamic Nature of the Universe*. Di dalam bukunya ini, dia mencoba mengemukakan dasar-dasar filsafat islam, yakni tauhid dan *ma'ād* (hari kebangkitan). Bukunya ini bahkan sempat dibaca oleh Muthahhari dan Imam Khomeini dan mendapat dukungan dan pujian dari keduanya. <sup>10</sup>

Sekembalinya ke Iran pada tahun 1979, Soroush mendapat tugas di Daneshkade-ye Tarbiyat-e Mu'allim (Sekolah Pendidikan Guru) di Teheran yang di dalamnya dia ditunjuk sebagai direktur. Tidak sampai setahun, muncul satu gerakan yang menghendaki universitas-universitas ditutup karena keyakinan mereka bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Soroush, Menggugat Otoritas, hal. xiii.

universitas-universitas di Iran telah banyak dikontaminasi oleh pemikiran Barat. Maka segera didirikan lembaga baru, Mu'assase-ve (kemudian menjadi Svura-ve) 'Ali-ve Ingilab-e Farhangi (Institute /Dewan Agung untuk Revolusi Kebudayaan). Anggotanya terdiri dari tujuh orang salah satunya adalah Soroush. Lembaga ini didirikan oleh Khoemeni dengan tujuan untuk mempersiapkan kembali universitasuniversitas dan me-review silabus-silabus seluruh sekolah di Iran. Maka setelah dua tahun dewan ini bekerja, universitas-universitas ini pun dibuka kembali yaitu pada tahun 1983. Setelah empat tahun menjabat sebagai Dewan Penasihat Revolusi Kebudayaan Soroush mengundurkan diri dan setelah itu berakhir pula karir Soroush di organisasi pemerintahan. Di kesempatan berikutnya Soroush hanya terlibat peran konsultatif yang tidak mengikat. Setelah itu, Soroush bekerja di Pusat Riset Kemanusiaan dan Ilmu-Ilmu Sosial dan mulai aktif mengisi perkuliahan terutama yang berhubungan dengan filasafat sains di beberapa universitas termasuk Universitas Teheran. Soroush memulai serangkaian kuliah tentang Masnawi karya Jalal al-Din Rumi, bahkan perkuliahannya ini disiarkan di televisi Iran. Selain itu juga memberikan perkuliahan tentang filsafat sejarah dan filsafat ilmu-ilmu empiris untuk mahasiswa S2 Departemen Sosiologi. 11 Dalam kesempatan mengajar filsafat ilmu-ilmu alam dan sosial, Soroush memasukkan filsafat Winch, Habermas, Hayek, Muthahhari,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Cooper, *Batas-Batas yang Sakral*, 34-35; Soroush, *Menggugat Otoritas*, xiii.

Ibnu Khaldun, Hegel, Herder, Marx dan lainnya. Subyek penting lain yang mencuri perhatian Soroush saat itu adalah teologi modern (*al-kalām al-jadīd*), yaitu yang mengkaji hubungan antara manusia, sains dan agama.

Pada masa awal revolusi ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan diserang dan dianggap "tidak murni" dan "Barat", dianggap tidak penting dan tidak berharga. Dalam menyikapi hal ini, Soroush berkerja keras menulis enam belas artikel yang berisi pembelaannya terhadap ilmu-ilmu sosial yang dituduh bertanggung jawab atas kerusakan kaum muda dan melakukan sekularisasi. Momen inilah yang mendorong Soroush membuktikan bahwa ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan adalah sama pentingnya dengan ilmu-ilmu alam. Diantaranya dengan melakukan kritik terhadap metode pengajaran di sekolah-sekolah keagamaan.

Sementara itu situasi di Iran masih menyisakan pergolakan politik dan ideologi. Soroush pun meresponnya dengan gencar melakukan kritik terhadap konsep wilāyah al-fāqih yang digagas oleh Ali Khoemeini. Sehingga selama delapan belas tahun pascarevolusi Soroush disibukkan untuk mengklarifikasi posisinya berkenaan dengan relasi agama dan keagamaan, maupun agama dan institusi-institusi sosial.

Minat Soroush dalam filsafat agama setidaknya dilatarbelakangi beberapa hal. *Pertama*, pengetahuan otodidak Soroush tentang tafsir al-Qur'an. Problem yang menyita perhatiannya adalah mengapa banyak ulama yang memberikan penafsiran yang

berbeda-beda terhadap teks suci (yang sama). Misalnya penafsiran ulama Mu'tazilah dan Asy'ariyyah menghasilkan tafsir yang berbeda tanpa ditemukan ujung solusi atau kompromi yang masuk akal. Kedua, kedekatan Soroush dengan karya-karya sufi dan politisi. Pihak pertama berpendapat bahwa dunia adalah wilayah sementara yang mesti ditinggalkan untuk melakukan perjalanan batin. Sebaliknya, dalam aktivitas politik, para pemikir dan aktivis politik sering menyimpulkan dalil mereka dari agama. Ideologi sufi "meninggalkan dunia" dan ideologi politisi "mendominasi dunia" sama-sama diambil dari al-Qur'an. Soroush berusaha memahami dan menganalisa mengapa model interpretasi teks-teks agama tertentu muncul pada masa tertentu, bukan pada masa lainnya. Ketiga, pemahamannya adalah bahwa ilmu suatu proses kompetitif-kolektif konsekuensinya. Dan terakhir aplikasi pandangan pengetahuan ilmiah terhadap pengetahuan agama.

Pada tahun 1995-1996 perkuliahan Soroush diserbu sekelompok orang yang mengatasnamakan dirinya sebagai Anṣār e-Hizbullah (Pendukung Partai Allah) sehingga karir Soroush sebagai dosen berhenti. Kelompok ini tidak suka dengan materi kuliah yang disampaikan oleh Soroush karena dianggap menghujat agama. Tidak cukup sampai disitu saja, perkuliahan mingguan Soroush yang diadakan di Masjid Imam Shadiq di Teheran Utara juga dipaksa berhenti karena dianggap kontroversial. Selain itu kritik Soroush kepada metode pangajaran di sekolah-sekolah agama mengganggu kepentingan politis pihak-pihak tertentu. Dengan menyatakan bahwa

pengetahuan agama adalah suatu cabang dari pengetahuan manusia dan bukan merupakan sesuatu yang sakral, Soroush menolak kemungkinan dikedepankannya satu pemahaman agama sebagai kebenaran. Kritik ini akan sangat melemahkan kekuatan sekolah agama dan lembaga ulama. Konsekuensi politis dari hal ini adalah bahwa lembaga ulama yang tidak lagi menjadi "penjaga" kebenaran, tidak bisa menilai peran-khususnya dalam sistem politik. Pehingga pemikiran Soroush dianggap berbahaya dan harus dihentikan. Menurut Cooper sejak saat itulah ia banyak menghabiskan waktunya di luar Iran, meskipun ada rumor bahwa ia telah diminta untuk tetap tinggal di Iran semenjak kepulangannya dari serangkaian tur ceramahnya di Amerika Utara pada musim semi 1997. Pagamangan manusia

Kontribusi intelektual terbaik Soroush adalah gagasan-gagasannya yang terangkum dalam buku *Qabd-u-Bast-e Tiurik-e Syari'at* ( *al-Qabḍ wa al-Basṭ fi al-Syarī'ah*). Menurut Schimmel (1994) *al-qabḍ* dan *al-basṭ* adalah dua istilah yang digunakan di dalam tradisi tasawuf untuk mengacu kepada secara berturut-turut pada sesak dan lapangnya dada seorang sufi, kegundahan dan kegembiraannya, dan ungkapan kecemasan dan harapannya. <sup>14</sup> Proyek Soroush dalam

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Valla Vakili, "Abdul Karim Soroush dan Diskursus Kritik di Iran", dalam *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*, ed. John L. Esposito & John O. Voll, terj.Sugeng Hariyanto dkk, (Jakarta: Grafindo Persada, 2002), 207.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Cooper, *Batas-batas yang Sakral*, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sebagaimana yang dikutip Cooper, *Batas-Batas yang Sakral*, 36.

artikel-artikelnya ini adalah meletakkan ilmu-ilmu agama ke dalam kerangka kerja yang lebih besar dari pengetahuan manusia pada umumnya, dan khususnya konteks filsafat dan yang lebih baru lagi ilmu alam dan ilmu sosial. Perbedaan penting yang ditekankan Soroush adalah bahwa agama itu kekal, esensial dan sakral. Sementara pemahaman manusia terhadap agama yang tidak sakral, dan tidak ada yang bisa menjadi objek kesangsian dan kritik. 15 Ilmu agama adalah salah satu jenis ilmu manusia yang dapat berubah, berinteraksi, menyusut dan mengembang. Ia merupakan satu kesatuan yang tampak sebagai keterpaduan antara unsur-unsur yang benar dan yang salah, antara yang lama dan yang baru, yang terus menerus mengapung seperti sebuah sungai yang luas. 16 Menurut Soroush religiositas adalah pemahaman manusia tentang agama, sebagaimana sains adalah pemahaman mereka tentang alam. Generalisasi pemahaman ini kemudian berkembang yang memaknai agama sebagai bentuk pengetahuan manusia yang bergantung pada kondisi kolektif dan kompetitif iiwa manusia.<sup>17</sup>

Teori filsafat sains membimbing Soroush untuk mengekplorasi filsafat agama, salah satunya adalah teori Quine, bahwa semua ilmu saling berkaitan dan, dengan demikian, dinilai sebagai kesatuan yang utuh, bukan kumpulan teori yang berlainan, menurut ketentuan pikiran

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Cooper, *Batas-Batas yang Sakral*, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Soroush, Menggugat Otoritas, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 19.

sehat. Pada teori filsafat sains inilah Soroush menyandarkan argumentasinya dalam buku *al-Oabd wa al-Bast*. <sup>18</sup> Sedang dalam menyelami agama Soroush secara terus menerus mengkaji tentang pemikiran Rumi sehingga secara gradual menjadikannya dekat dengan tasawuf dan menjadikannya semakin jelas membedakan pemikiran Rumi dan al-Ghazali. "Kegelisahan" Soroush atas pemikiran tokohtokoh tersebut menghasilkan sebuah buku yang berjudul The Story of the Lords of Wisdom, yang didalamnya dimasukkan pula pemikiran Syari'ati. Buku Soroush lainnya yang menjelaskan posisi pemikirannya terhadap pemikiran Syari'ati adalah Lofter Than Ideologi. Sedangkan bukunya yang berisi tentang filsafat etika berjudul Fact and Value yang paparannya disandarkan pada gagasan Hume tentang asal mula keharusan.

Soroush benar-benar membuat kegemparan di Iran dengan artikelnya *Gallantry and The Clergy* dan *The Roof of Livelihood on the Pillar of Religion*. Kedua artikel ini berisi tentang peran ulama. Dalam artikel pertama Soroush menuliskan bahwa ulama tidak ditentukan oleh ilmu dan kebajikan mereka, tetapi ketergantungan mereka pada agama dalam mata pencaharian mereka. <sup>19</sup> Karena artikelartikel ini Soroush mendapat serangan yang keras dari para ulama, ditambah lagi penerbitan artikel *al-Qabḍ wa al-Basṭ* dalam jurnal *Keyhan Farhangi* hingga akhirnya kelompok fasis berhasil mengambil

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Soroush, Menggugat Otoritas, 25.

alih beberapa institusi kebudayaan, termasuk koran-koran dan memberangus jurnal.<sup>20</sup> Sehingga penerbitan artikelnya dialihkan ke jurnal *Kiyan*. Dengan media jurnal ini Soroush masih bisa konsisten menerbitkan tulisan-tulisannya bahkan puisi-puisinya dan berfungsi sebagai wadah Soroush untuk tetap bisa menjalin hubungan dengan lapisan luas mahasiswa dan kaum intelektual di seluruh Iran.

Selain itu kritik Soroush mengenai lembaga ulama di Iran juga tertuang dalam karyanya *Liberty and the Clergy*, yang sekaligus sebagai respon Soroush terhadap ide negara dan pemerintahan Islam. Di dalamnya Soroush berpendapat bahwa tidak ada ulama dan *qua* ulama yang mempunyai hak istimewa duniawi, baik dalam politik maupun ekonomi atas warga negara lain. Karya Soroush ini juga merupakan upayanya untuk memberikan landasan teoritis terhadap hasil Revolusi Iran dan peristiwa-peristiwa yang muncul setelahnya.<sup>21</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Pada awalnya pemikiran Soroush mengenai teori *al-qabḍ wa al-basṭ* tertuang dalam artikel-artikelnya yang dimuat dalam majalah bulanan *Keihan Farhanki* selama dua tahun periode, tahun 1988-1990, kemudian diterbitkan menjadi sebuah buku pada tahun 1991. Selama beberapa tahun setelah diluncurkannya karyanya Soroush mendominasi panggung intelektual dan kritik di Iran. Dia menduduki posisi yang juah lebih kuat dibandingkan orang-orang seangkatannya. Walaupun disisi lain, karyanya ini menjadikan Soroush mempunyai banyak "musuh" dari golongan ulama tertentu, tokohtokoh pemerintahan dan gerombolan massa. Periode ini berlangsung setelah Soroush tidak lagi aktif dalam Dewan Revolusi Kebudayaan sejak tahun 1984, sehingga Soroush lebih memeliki banyak waktu untuk menulis, mengajar dan mengisi ceramah-ceramah. Lihat Valla Vakili, "Abdul Karim Soroush dan Diskursus Kritik di Iran", dalam *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*, ed. John L. Esposito & John O. Voll, terj.Sugeng Hariyanto dkk, (Jakarta: Grafindo Persada, 2002), 183.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 30.

#### B. Dinamika Pemikiran Soroush

Dalam berbagai karya-karyanya, terlihat bahwa pemikiran Soroush tidak hanya terfokus pada satu tema. Berangkat dari penjabaran pemahaman naskah-naskah keagamaan yang fleksibel dan interpretatif, Soroush beralih pada komentar-komentar politik yang tajam tentang peran agama dalam pemerintahan negara. John Cooper mengatakan bahwa pemikiran Soroush bergeser dari pemikiran epistemologis kepada wacana yang lebih bersifat politis, seperti pemerintahan dalam masyarakat Islam atau masyarakat religius pada umumnya. Tulisan-tulisan dan pidatonya mengkombinasikan pengetahuannya tentang Islam yang mendalam dengan penguasaan puisi Persia yang hebat, yang menciptakan ilmu yang ditekuninya selama akhir 1970-an di Inggris memberikan kelokan analitis pada corak yang diciptakannya. Bahwa pada satu tema. Berangkat dari penjabaran penguasah pengatakan ilmu yang ditekuninya selama akhir 1970-an di Inggris memberikan kelokan analitis pada corak yang diciptakannya.

Pergeseran pemikiran Soroush dari isu-isu teoritis menuju halhal yang bersifat praktis didorong oleh meletusnya Revolusi Iran. Menurut Soroush saat itu para pemimpin revolusi Iran belum benarbenar memikirkan apa yang hendak dilakukan pasca jatuhnya rezim Syah. Hal ini menyebabkan mereka pasif dalam merespon isu-isu global: ekonomi global, modernitas dan pemerintahan yang berbasis informasi dan lain-lain. Karena para pemimpin dan pendiri Iran masih percaya bahwa pemimpin yang adil dan bermaksud baik, masyarakat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Cooper, Batas-batas yang Sakral, 32

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Valla Vakili, *Abdul Karim*, 183.

akan mengikuti jalannya secara alamiah. Sedangkan bagi Soroush hal tersebut tidak menambah kemajuan substantif. Sehingga yang dibutuhkan umat Islam Iran saat itu bukan hanya dasar-dasar teoritis melainkan juga pemecahan masalah praktis.<sup>24</sup>

Soroush mengawali pemikiran kritisnya melalui pintu epistemologi, penafsiran dan sejarah. Pemikiran Soroush bergerak dari filsafat sains (*naturwissenschaften*) menuju filsafat ilmu kemanusiaan (*geisteswissenschaften*), lalu menuju filsafat sejarah, kemudian diterapkannya dalam filsafat agama. Aplikasi filsafat sejarah terhadap ilmu-ilmu keagamaan yang dilakukan oleh Soroush bisa dilihat dari bagaimana ia menyamakan epistemologi ilmu sejarah dan ilmu keagamaan. Diantaranya:

- 1. Dalam lingkup / konteks pembukuan sejarah, tidak mungkin menulis sejarah secara komprehensif dan finis untuk semua zaman
- 2. Sejarawan dalam kerjanya memahami sejarah, ia mempengaruhi dan terpengaruh sejarah. Sehingga ilmu sejarah adalah hasil interaksi antara sejarawan dengan riwayat sejarah. Demikian juga ilmu agama adalah hasil dari interaksi ulama agama dengan nāş agama.
- 3. Untuk mencapai *al-haqīqah*, ulama agama dan sejarawan samasama mengandalkan kemampuan kognitif.
- 4. Tidak semua yang diketahui oleh sejarawan dan yang didengarkan merupakan sejarah. Realita hanya akan berubah menjadi sejarah

91

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 27.

jika sejarawan memilihnya untuk dicatat dalam ilmu sejarah. Sejarawan memasukkan sebagian dan membuang sebagian yang lain. Meskipun demikian sejarah tidaklah diciptakan oleh sejarawan. Tapi ilmu sejarahlah yang ditulis oleh sejarawan dan dipilihnya. Demikian juga ilmu agama.

#### 5. Dalam ilmu sejarah ada 2 rukun

- a. Internal: riwayat atau sanad sejarah
- b. Eksternal:pengetahuan sejarawan tentang filsafat kemasyarakatan atau ilmu-ilmu lainnya yang mempengaruhi penafsiran sejarawan.

Demikian juga ilmu agama mempunyai 2 rukun;

- 1) Internal : al-Qur'an dan sunnah
- 2) Eksternal: pengetahuan kemanusiaan<sup>25</sup>

Sedangkan penerapan filsafat sains ke dalam ilmu-ilmu keagamaan dalam pemikiran Soroush sangat terlihat dalam format teori *al-qabḍ wa al-basṭ*. Soroush membangun teorinya di atas landasan *wāqi'iyyah* (realisme) atau *aṣālah al-wāqi'* (kemendasaran realita). Dimana setiap teori epistemologi realisme selalu membedakan "sesuatu" dan "ilmu tentang sesuatu" itu. <sup>27</sup> Sehingga berbeda "agama" dengan "ilmu tentang agama" dan "ilmu agama"

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Soroush, *al-Oabd wa al-Bast*, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Soroush, *al-Qabd wa al-Bast*, 29.

bukanlah "agama" itu sendiri. Poin inilah yang ditekankan Soroush dalam penggunaan logika realisme dalam ilmu agama.

Penerapan teori *al-aabd wa al-bast* berlanjut pada karva-karva berikutnya diantaranya: Text in Context yang diterbitkan pada tahun dalam buku bunga rampai Liberal Islam dengan judul The Evolution adn Devolution Knowledge (1999) yang diedit oleh Charles Kurzman. Kemudian buku The Expansion of Prophetic Experience. Buku ini dianggap sebagai Text in Context volume kedua. Lalu kemudian buku ini diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris oleh Nilou Mobasser dan diterbitkan pada tahun 2009 bersama tulisannya yang lain, Seratha-ye Mostagim (Straight Paths) (1998) dan Akhlag-e Khodayan (The Ethics of Gods) (2001), menjadi sebuah buku dengan judul *The Expansion of* Prophetic Experience: Essyas on Historicity, Contingency and Plurality in Religion.<sup>28</sup> Dalam buku inilah Soroush banyak membahas tentang tema-tema yang bersinggungan dengan 'ulūm al-Qur'ān yang akan banyak diulas dalam penelitian ini. Pemikiran-pemikirannya yang teoritis dan epistemologis masih terus berlanjut hingga Iran dipimpin oleh seorang penguasa yang reformis barulah terlihat perubahan pada orientasi pemikirannya.<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Abdul Karim Soroush, *The Expansion of Prophetic Experience: Essyas on Historicity, Contingency and Plurality in Religion*, terj. Nilou Mobasser, (Boston: Brill, 2009), xii.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Karya-karya Soroush yang lain bisa diakses di *official website* Soroush, drsoroush.com.

Dalam beberapa tahun terakhir setelah terpilihnya Presiden Mohammad Khatami<sup>30</sup> tahun 1997, orientasi kritik Soroush mulai bergeser. Ruang dialog menjadi lebih terbuka dengan mulai diperkenalkannya konsep-konsep kritis seperti pluralisme, demokrasi, aspirasi masyarakat, aturan hukum, dan masyarakat sipil oleh Presiden Khatami. Naiknya Presiden Khatami menandai dibukanya ruang diskursif yang baru, panggung kritis menjadi lebih terbuka, lugas dan berani menggantikan kepelikan dan kekaburan yang terjadi sebelumnya. Masa pemerintahan Khatami menjadi angin segar bagi Soroush untuk menyebarkan pemikirannya. Periode inilah yang menjadi titik pangkal pergeseran pemikiran Soroush, dari teoretis menuju praksis. Dimana Soroush sangat menyadari bahwa gagasannya tentang demokrasi beragama dan pluralisme pemahaman harus "difasilitasi" oleh negara dan yang paling ideal untuk mewujudkannya adalah negara dengan sistem pemerintahan demokrasi. 32

Mohammad Khatami adalah presiden Iran yang kelima, terpilih pada pemilu 23 Mei 1997 kemudian terpilih kembali pada pemilu 8 Juni 2001. Setelah itu ia digantikan oleh Mahmud Ahmadinejad. Khatami dikenal sebagai presiden reformis pertama di Iran karena dalam kampanyenya yang memfokuskan pada penegakan hukum, demokrasi dan pencakupan seluruh rakyat Iran dalam perencanaan politik. Selain itu Khatami juga menjanjikan peningkatan status perempuan Iran dan menerima aspirasi para pemuda Iran. https://id.wikipedia.org/wiki/Muhammad\_Khatami diakses tanggal 12 April 2017 jam 12.22.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Valla Vakili, *Abdul Karim*, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Dalam buku *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama*, Soroush menjelaskan bahwa syarat utama untuk merealisasikan demokrasi adalah pembebasan manusia dari kebutuhan elementer hidup. Demokrasi bisa benar-

# C. Teori al-Qabḍ wa al-Basṭ (The Contraction and Expansion Theory /Teori Penyusutan dan Pengembangan)<sup>33</sup>

benar tercapai jika suatu masyarakat sudah bisa lepas dari kediktatoran kemiskinan dan kejahilan. Ketika kedua hal tersebut telah teratasi maka barulah membicarakan kebebasan bicara. Karena kebebasan bicara adalah dambaan bagi mereka yang memiliki sesuatu untuk diungkapkan, yang mempunyai waktu senggang, dan rasa aman untuk berfikir, belajar, membaca dan bertanya. Satu-satunya hal yang dibutuhkan dalam demokrasi adalah toleransi terhadap pandangan yang berbeda-beda dan para pendukungnya. Lihat Soroush, *Menggugat Otoritas*, 63 dan 201.

<sup>33</sup> Dalam terjemahan *al-qabd wa al-bast* ke dalam bahasa Indonesia, penulis menemukan dua versi yang berbeda. Haidar Bagir yang dalam Kata Pengantar buku Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama - yang merupakan terjemahan dari buku Soroush Reason, Freedom and Democracy in Islam: Essential Writing of Abdolkarim Soroush - menerjemahkannya dengan "penyempitan" dan "perluasan". Sementara tim penerjemah buku itu sendiri, Abdullah menerjemahkannya "penyusutan" Ali dengan "pengembangan". Sedangkan dalam buku The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity, Contingency and Plurality in Religion, alaabd wa al-bast diterhemahkan Nilou Mobasser dengan contraction and expansion theory. Sementara dalam kamus al-Munjid fi al-Lugah wa al-'Alam dijelaskan bahwa al-qabd merupakan masdar dari kata qabada yang mempunyai arti amsaka, dayyaka, akhaża, mana'a, dan jama'a. Fr. Louis Ma'luf al-Yassu'i dan Fr. Bernard Tottel al-Yassu'i, al-Munjid fi al-Lugah wa la-'Alam, cet. 28, (Beirut: Dār al-Masyriq, 1986), hal. 605; Sedangkan kata al-bast merupakan masdar dari basata yang mempunyai arti madda, jarra-a, sarra, tanazzaha, wasa'a. Fr. Louis, al-Munjid, hal. 37-38; Dalam al-Our'an kata *qabada dan basata* muncul beberapa kali dengan berbagai derivasinya. Diantaranya dalam surat al-Bagarah [2]: 245 "...Dan Allah menyempitkan dan melapangkan (rezeki) dan kepada-Nya-lah kamu dikembalikan". Selain itu terdapat pula dalam surat al-Furqan [25]: 45-46 dan al-Zumar [39]: 67. Quraish Syihan (Ed), Ensiklopedia al-Qur'an, Kajian (Jakarta: Lentera Hati. 2007). hal.744. Kosa Kata. mempertimbangkan bahwa dalam konteks pemikiran Soroush, penggunaan al-qabd wa al-bast dinisbatkan kepada "kerangka pengetahuan manusia" sehibgga penulis lebih memilih terjemah "penyusutan" dan "pengembangan".

Menurut Valla Vakili pemikiran Soroush mencakup empat bidang: hubungan agama dan studi agama, peran agama dalam politik, lembaga keulamaan Iran dan hubungan antara Iran dengan dunia Barat. Subjek penting lainnya yang menarik perhatian Soroush adalah hubungan antara manusia, sains dan agama.<sup>34</sup> Dibutuhkan pemahaman baru agar ketiganya bisa selaras dalam menghadapi modernitas. Agenda utama Soroush adalah untuk membuktikan bahwa ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan sama pentingnya dengan ilmu-ilmu alam.<sup>35</sup> ini dikarenakan pasca revolusi Iran, Hal ilmu-ilmu sosial terpinggirkan, bahkan menjadi kambing hitam yang harus memikul tanggungjawab atas "rusaknya" generasi muda karena pengaruh liberalisasi sekulerisasi. dan pluralisme. Ilmu-ilmu sosial bagaimanapun adalah bagian dari "Barat" sehingga tidak bisa diterima di Iran. Soroush menganalogikan konsep-konsep ilmu sosial sebagaimana dengan konsep keagamaan, dengan demikian ia harus memasuki wilayah filsafat agama. Kemudian Soroush mengeksplorasi filsafat agama dibawah "bimbingan" filsafat sains Quine tentang keterkaitan semua ilmu.<sup>36</sup>

Saling keterkaitan semua ilmu menjadikan semua ilmu bisa saling mempengaruhi. Pemahaman seseorang tentang agama akan dipengaruhi oleh pemahamannya tentang ilmu sosial dan sains, dan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Valla Vakili, *Abdul Karim*, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 19.

begitu sebaliknya. Secara prinsip, untuk memahami agama seseorang harus memanfaatkan sejumlah pengetahuan dari luar wilayah khas agama. Teori-teoeri kosmologis, antropologis, dan linguistik selalu membatasi serta mengikat pemahaman kita tentang agama dan harapan-harapan kita terhadapnya. Sebelum upaya apa pun untuk agama, suatu kerangka epistemologis, memahami linguistik. kosmologis (baik yang bersifat ilmiah ataupun metafisik), dan antropologis sudah ada. <sup>37</sup> Semua kerangka itu akan menjadi padu dan menentukan pemahaman terhadap agama. Semakin luas kerangka seseorang, maka akan semakin luas pula horizon pemahamannya terhadap agama. Pun demikian, semakin sempit kerangka menjadikan horizon pemahaman agama semakin sempit. Teori al-qabd wa al-bast dirumuskan Soroush untuk menjelaskan "penyusutan" "pengembangan" kerangka ini, hal-hal yang berada di luar agama akan tetapi mempengaruhi pemahaman agama.

Hal pertama yang dilakukan oleh teori *al-qabḍ wa al-basṭ* adalah mensejajarkan ilmu-ilmu keagamaan dengan ilmu-ilmu sains. Menyatakan keduanya sebagai hasil dari pemahaman manusia. Pemahaman manusia terhadap agama menghasilkan ilmu-ilmu agama. Sedangkan sains adalah hasil pemahaman manusia terhadap alam. Soroush mengatakan:

"...Religion is sacred and heavenly, but the understanding of religion is human and earthly. That which remains constant is religion  $(d\bar{\imath}n)$ ; that which undergoes change is religious

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Haidar Bagir dalam Soroush, *Menggugat Otoritas*, xxii.

knowledge and insight (ma'rifah al-dīnviyah)...Religion is no need of reconstruction and completion. Religious knowledge and insight that is human and imcomplete, however, is in constant need of reconstruction. Religion is free from cultures adn unblemished by the artifacts of human minds, but religious knowledge is, without a shadow of a doubt, subject to such influences... Reason does not come to aid of religion to complement it; it struggles to improve its own understanding of religion. The sacred syarī'ah never sits parallel to human opinios, so there is no possibility of agreement or disagreement between two; it is the human understanding of religion that may be congruous with other parts of human understanding....It (algabd wa al-bast) separates religion and religious knowledge, considers the latter as a branch of human knowledge and regards our understanding of religion as evolving along with other branches of human knowledge. The insights and needs of the new age embolden the jurisconsult (fāgih), play midwife for pregnant matron of svarī'ah, and enklidle the spirit of Greek sensibility in the body of religious understanding." <sup>38</sup>

Dengan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* Soroush melakukan desakralisasi ilmu-ilmu keagamaan dengan menyematkan sifat "manusiawi" kepadanya. Menjadikannya sebagai salah satu cabang dari ilmu-ilmu kemanusiaan (*al-ma'rifah al-basyariyyah*)<sup>39</sup> dan sejajar dengan cabang lainnya. Dengan demikian maka ilmu-ilmu keagamaan harus mengikuti "aturan main" ilmu-ilmu kemanusian.

Menurut Soroush ilmu adalah kumpulan dari berbagai pendapat yang saling berdialog, berdebat, dengan melodi dan irama yang

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Abdul Karim Soroush, *Reason, Freedom and Democracy in Islam: Essential Writing of Abdolkarim Soroush*, terj. Mahmoud Sadri & Ahmad Sadri, (New York: Oxford University Press, 2000), 31-33.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 21.

khusus. Hukum terjadinya dialog ini adalah pasti dan niscaya. <sup>40</sup> Tidak ada ilmu yang murni, sempurna, benar dari ujung kepala menuju kedua telapak kakinya. Sesungguhnya setiap ilmu adalah himpunan dari berbagai pendapat baik yang benar atau salah, dan mempunyai kekurangan bagi sejumlah ilmuwan, ia akan selalu mengalami pergeseran, perubahan (*al-taḥawwul*), dan menghiasi kolektifitas dan historisitas. Dan ilmu agama termasuk di dalamnya. <sup>41</sup> Seseorang bisa saja tidak memilih pendapat yang (menurutnya) salah, akan tetapi tidak bisa membuangnya. Karena ia tetaplah menjadi bagian dari ilmu.

Sebagaimana yang telah penulis singgung sebelumnya bahwa teori *al-qabḍ wa al-basṭ* memuat landasan epistemologis yang penting yaitu *wāqi'iyyah* (realisme) atau *aṣālah al-wāqi'* (kemendasaran realita). Realisme yang menjadi landasan ilmiah dan epistemologis bagi teorinya adalah realisme yang kompleks (*al-wāqi'iyyah al-mu'aqqidah*).<sup>42</sup> Bukan realisme yang sekali menangkap realita kemudian dianggap sebagai sebuah kebenaran. Karena *al-wāqi'iyyah al-mu'aqqidah* memandang ilmu pengetahuan sebagai perkara yang kompleks dan untuk sampai kepada kebenaran dan kesempurnaannya bukanlah perkara yang mudah. Dari sini nampak bahwa Soroush terpengaruh pemikiran Kant mengenai *noumena* dan *phenomena*.<sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Soroush. *al-Oabd wa al-Bast*. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 28.

 $<sup>^{43}</sup>$  Dalam filsafat Kant *noumena* adalah "sesuatu dalam dirinya sendiri" atau sesuatu yang merupakan realitas yang sebenarnya. Sedangkan

## 1. Al-Qabd wa al-Bast Ilmu-ilmu Keagamaan

Bagaimanapun ilmu agama bukanlah agama itu sendiri. Ilmuilmu keagamaan pemahaman manusia terhadap svariah<sup>44</sup> vang dilakukan secara metodis dan beraturan (terkontrol). Ia sama dengan pengetahuan yang lain dalam tingkatan identitas, verifikasi, penghimpunan dan berproses. Sehingga harus melewati dua tahapan, yaitu tahap yajib atau definisi (al-ta'rif) dan tahap yujad atau verifikasi (al-tahaqquq). Dalam tingkatan definisi (al-ta'rif): pengetahuan keagamaan haruslah sempurna, murni dan benar. Tapi dalam tingkatan verifikasi (al-tahaqquq), apa yang telah dihasilkan ulama dan dipublikasikan sebagai tema-tema pembelajaran dan pengajaran masih banyak kekurangan dan kesalahan. Sehingga dalam hal verifikasi, ilmu-ilmu keagamaan sama seperti pengetahuan yang lainnya. Ia sebagai identitas kolektif yang tidak terbatas pada satu orang saja akan tetapi pada kesepakatan bersama dan pengetahuan tersebut mempunyai masanya sendiri sebagai identitas historis(nya). Karena yang dimaksud dengan identitas kolektif bukanlah berlaku

phenomena adalah sesuatu yang mengemuka dalam persepsi kita. Phenomena ini terdiri dari dua bagian; yang diakibatkan oleh obyeknya, yang disebut Kant sebagai "sensasi" dan yang disebabkan oleh aparatus subyektif kita, yang menyebabkan beraneka-macam hal menjadi tertata dalam hubungan tertentu. Bertrand Russel, Sejarah Filsafat Barat, terj.Sigit Jatmiko dkk, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 930; Paul Strathen, 90 Menit Bersama Kant, terj. Frans Kowa (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2001), 23.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Dalam bukunya *al-Qabḍ wa al-Basṭ*, Soroush memaknai syariah sebagai ekspresi dari himpunan *al-arkān*, *al-ushūl* dan *al-furū*' yang diturunkan pada Nabi yang kemudian disandarkan pada laku dan kebiasaan *aulia*' (red: para imam). Lihat Soroush, *al-Qabḍ wa al-Basṭ*, 29.

bagi mereka yang hidup dalam satu masa saja, tetapi juga untuk mereka yang berada di masa yang berlainan dan masing-masing mempunyai inovasi yang bermanfaat.<sup>45</sup>

Menurut Soroush agama bagi masing-masing individu adalah ekspresi pemahaman mereka terhadap syari'ah. Baginya tidak ada istilah "syari'ah murni" kecuali milik Allah 'azza wa jalla. Pengetahuan manusia yang metodis dan terkontrol terhadap syari'ah, walaupun seandainya benar seluruhnya dan tidak ada kurangnya, tetaplah ia bukan syariah. 46 Ilmu-ilmu keagamaan walaupun dibangun diatas agama dan merupakan cerminan darinya tetaplah ia tidak akan berubah menjadi agama. Sebaik apapun suatu pemahaman terhadap agama tetaplah ia bukan agama. Sebaik apapun suatu penafsiran terhadap Al-Qur'an, tetap saja tidak akan berubah menjadi Al-Qur'an. Ada penafsiran yang (dinilai) lebih baik dari tafsir yang lain, tetapi tidak ada yang lebih otoritatif karena semua adalah hasil dari pemahaman manusia. Pada akhirnya penerapan epistemologi dan asālah al-wāqi' menuntut adanya pluralisme wāai 'ivvah pemahaman dan demokrasi beragama.<sup>47</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Pemahaman yang baik (*al-idrāk al-ṣahīh*) menurut Soroush adalah pemahaman yang aktual (sesuai dengan *realita/ al-idrāk al-ṭābiq li al-wāqi'*). Dimana term *al-idrāk al-shahīh* menuntut adanya dua unsur, yaitu *al-wāqi'iyyah* (realisme) dan *al-idrāk* (usaha pemahaman). Soroush, *al-Qabḍ wa al-Bast*, 30.

Syari'ah tidak mungkin benar-benar saling bertentangan dengan pemahaman terhadapnya, saling menolak, terjadi pertentangan dan ketidaksesuaian dalam tubuh syari'ah sendiri. Akan tetapi pertentangan itu terjadi karena pemahaman agama yang bercampur dengan pemahaman pengetahuan lain yang sudah terlebih dahulu mengalami pertentangan dan ketidaksesuaian. Sebagaimana ulama-ulama agama yang bisa saja saling menyalahkan pemahaman yang lainnya, tetapi tidak ada yang menyalahkan agama.<sup>48</sup>

Soroush meyakini bahwa pada hakikatnya syariah itu diam. Ia tidak akan berbicara kecuali ketika manusia datang kepadanya dengan berbagai pertanyaan dan mengharapkan jawaban darinya. Sedangkan manusia akan mengajukan pertanyaan sesuai kapasitas ilmunya, dan demikian juga dalam memahami jawaban syari'ah. Oleh karena itu syariah tidak berbicara kepada masyarakat dengan caranya sendiri. Ulama agama dari masing-masing zaman akan mengajukan pertanyaan baru kepada syari'ah dan mendapatkan jawaban yang baru pula. Pertanyaan dan jawaban ini terhimpun menjadi ekspresi pengetahuan keagamaan. Disinilah letak terjadinya interkoneksi antara ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu kemanusiaan yang lain, yang menurut Soroush mutlak tidak bisa dihindari.

Allah telah menurunkan "syari'ah" agar manusia meletakkannya sesuai dengan kecondongan akal serta

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 32.

membentangkan tempat baginya dalam ruang peradaban, maka saat itu mereka akan memahaminya dengan pemahaman yang sesuai dengan kebudayaan dan unsur-unsur kemanusian mereka. <sup>50</sup> Sehingga ilmu-ilmu keagamaan menjadi sangat manusiawi. Sisi manusiawi ilmu-ilmu keagamaaan menurut Soroush disebabkan;

- a. Ilmu lahir dan tumbuh dari usaha tangan manusia
- b. Kualitas seseorang dan sifatnya (*personality*) ikut menembus dan mempengaruhi kualitas pengetahuan yang dikumpulkannya, bukan hanya kuatnya akal yang berperan membedakan benar dan salah.<sup>51</sup>

Soroush menekankan bahwa kepentingan dan keadaan manusia, baik dan buruknya akan mempengaruhi ilmunya. Sejarah mencatat bahwa perbedaan ulama sesungguhnya bukanlah perbedaan (dalam tahapan) logika dan rasio, walaupun tampaknya demikian. Tapi sebenarnya adalah perbedaan kepentingan. Perspektif tertentu tentang perkara-perkara, pastinya akan menjauhkan sebagian informasi tentangnya dan mendekatkan informasi lainnya dan menjadikannya pusat perhatiannya. Tugas pengetahuan itu pada mulanya untuk menjawab kesulitan dan permasalahan, sehingga ia hanya akan berkembang pada sisi tertentu, lebih banyak dari sisi lainnya (yang tidak ditanyakan). <sup>52</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 33-34.

Dengan demikian ilmu-ilmu keagamaan (pemahaman baik yang benar atau salah terhadap agama) seluruhnya berasal dari pengetahuan kemanusiaan, berkembang darinya, berkorelasi, dan intergrasi.

# 2. Korespondensi Ilmu-ilmu Keagamaan dengan Ilmu Pengetahuan Lain

Dalam mengurai korespondensi ilmu-ilmu keagamaan dengan ilmu pengetahuan di luar agama Soroush menggunakan teori Quine. Menurutnya keterkaitan antara keduanya bisa dibedakan menjadi tiga level:

a. Ilmu-ilmu keagamaan berevolusi secara kontinyu untuk mampu berintegrasi dengan teori-teori umum dalam ilmu pengetahuan, humaniora, alam, astronomi, bahasa dan lain-lain. Manusia harus mempunyai kemampuan khusus tentang ilmu-ilmu tersebut untuk meningkatkan (improving) pemahaman agamanya. Tanpa peningkatan pengetahuan dasar dan umum ini tidak mungkin menerima agama secara logis dan mantap. Maka memahami teksteks keagamaan akan menjadi perkara yang sulit. Soroush mencontohkan bahwa untuk bisa menerima petunjuk agama seseorang harus paham terlebih dahulu tentang urgensi keberadaan Tuhan dan memeluk agama. Dalam (cara) beragama kaum rasionalis, setiap individu (yang beragama) haruslah mempunyai gambaran tentang bagaimana "manusia membutuhkan agama". Sehingga ia akan datang menuju agama untuk memenuhi kebutuhannya. Jika suatu ilmu (filsafat misalnya) telah mampu

- memenuhi kebutuhan itu, mungkin manusia tidak lagi membutuhkan agama.<sup>53</sup>
- b. Ilmu-ilmu keagamaan berintegrasi dengan ilmu bahasa (linguistic). humaniora, metode dan evaluasi. Ulama agama menangkap pengetahuan keagamaan dengan teori tertentu yang berhubungan dengan bahasa agama. Maka siapapun yang memandang bahwa bahasa agama merupakan bentuk dan penampakan agama itu sendiri, ia akan memahami setiap pengetahuan agama dan firman Allah dengan cara yang khusus. Soroush mengkritik mereka yang memahami bahasa secara *letterlijk*, karena pemahaman *kalām al-*Bāri menggunakan majaz justru akan memperkaya makna. Sehingga ilmu bahasa dalam memahami agama menjadi sangatlah penting. Sedangkan ilmu humaniora akan sangat terkait dengan bagaimana menerima agama dan pemahaman agama. Karena pengetahuan keagamaan didahului oleh ilmu humaniora dan dibangun di atasnya. Soroush mencotohkan jika seseorang tidak memahami arti manusia dan masyarakat yang sempurna maka ia juga tidak akan sampai pada makna kesempurnaan agama dan agama yang sempurna. Manusia wajib mempunyai kemampuan membedakan ādil-zālim atau baik-buruk untuk bisa mengatakan bahwa agama itu pengasih dan adil. 54 Pengetahuan keagamaan juga didahului oleh pengetahuan humaniora dan dibangun diatasnya.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 44-46.

Analoginya jika seseorang tidak mampu memahami manusia manapun berbicara, maka ia juga tidak akan memahami pembicaraan agama. Barang siapa belum memahami arti manusia dan masyarakat yang sempurna, maka ia juga tidak akan sampai pada makna kesempurnaan agama dan agama yang sempurna. <sup>55</sup>

c. Integrasi ilmu-ilmu keagamaan dengan teori-teori ilmiah, filsafat dan etika. Ulama agama berusaha menghilangkan kontradiksi antara agama dengan teori-teori sains, filsafat dan etika berdasarkan: *pertama*, bahwa adakalanya mereka menghadapi temuan-temuan ilmu di luar agama dan menyatakannya tidak benar. *Kedua*, ulama-ulama agama berupaya keras untuk memilih ilmu-ilmu di luar agama hanya yang sesuai saja. *Ketiga*, jika mereka menemukan kontroversi yang sangat fatal maka mereka akan mengganti pemahaman agama dan menyampaikan bahwa (selama ini) mereka belum memahami bagian tersebut dengan pemahaman yang benar. Misalnya penemuan baru di bidang astronomi yang muncul bertentangan dengan sebagia ayat kitab suci, banyak menyebabkan kebingungan diantara pemeluk agama. Sehingga mereka menempuh berbagai cara untuk membuat pengetahuan agama relevan dengan penemuan baru tersebut. <sup>56</sup>

Pemahaman *kalām al-Bari* tergantung kepada pengetahuan yang dimiliki oleh ulama tentang *ālam al-mutakallim* dan berintegrasi

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 46-48.

dengannya. Bahasa yang digunakan manusia merupakan bagian dari "dunianya" dan berkorelasi dengannya. Maka mengetahui salah satu dari "dunianya" yaitu bahasa, merupakan syarat untuk menyingkap pengetahuan lainnya. Sebuah bahasa akan mencerminkan dunia yang menghasilkannya. Konsekuensinya adalah *pertama*, satu ungkapan dalam berbagai belahan dunia bisa menghasilkan berbagai makna. *Kedua*, syarat yang paling utama dalam pemahaman suatu teks (*kalām*) adalah sesuatu yang menjadi "pengetahuan utama" mengenai  $\bar{a}lam\ al$ -mutakallim. Jika belum mampu mendekati  $\bar{a}lam\ al$ -mutakallim maka tidak mungkin antara pemahaman dan bahasa dapat mencapai titik temu. *Ketiga*, munculnya relativisme. <sup>57</sup>

Soroush memahami teks-bahasa sebagai penghalang bagi makna yang sebenarnya, sedangkan makna merupakan produk dari  $\bar{a}lam$  al-mutakallim. Bahasa manusia tidak pernah membentuk dunianya ( $\bar{a}lam$  al-mutakallim) secara sempurna, yang terjadi justru sebaliknya,  $\bar{a}lam$  al-mutakallim lah yang mengisi teks (kalam) dengan jiwa ( $r\bar{u}h$ ) dan kehendak (qudrah). Bahkan jika suatu teks nampak jelas maknanya (tidak ambigu), menurut Soroush tetaplah harus dipahami  $mur\bar{a}d$  (sesuatu yang dimaksudkan oleh mutakallim) dan  $ma'n\bar{a}$  teks itu sendiri. Manusia menggunakan bahasa yang sesuai dengan dunianya untuk mengekpresikan  $mur\bar{a}d$  (maksudnya), dan dalam menyampaikan  $mur\bar{a}d$  seseorang akan sangat terikat dengan pengetahuannya terhadap dunianya. Sehingga ketika kita ingin sampai

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 51-52.

pada makna yang sesungguhnya, maka harus kembali kepada  $\bar{a}lam~al-w\bar{a}qi'$  (realita) atau pandangan *mutakallim*. Pengetahuan sesorang tentang dunianya akan sangat mempengaruhi bahasa yang dihasilkannya. Begitu juga dalam bidang ilmu-ilmu keagamaan.

Untuk kembali kepada *ālam al-wāqi*' dari *mutakallim*, maka pembaca harus melakukan telaah sejarah. Karena sejarah dari suatu pengetahuan adalah pengetahuan itu sendiri. Bahkan menurut Soroush merupakan pokok dari pengetahuan tersebut.<sup>58</sup> Karena sejarah adalah sarana terbaik untuk mengenal manusia.<sup>59</sup> Kita dapat mengamati pertumbuhan alamiah manusia hanya dalam sejarah. Pemahaman terhadap *murād* dari *mutakallim* tidak akan pernah utuh hanya jika kita mengetahui sejarahnya. Karena dalam gelanggang sejarah itulah pengetahuan manusia mengalami uji-coba.

# 3. Relativisme Ilmu-ilmu Keagamaan

Landasan epistemologi *wāqi'iyyah* (realisme) atau *aṣālah al-wāqi'* (realita) mengantarkan Soroush kepada relatifisme pemahaman agama atau ilmu-ilmu keagaman. Relativisme pemahaman agama sangat tergantung terhadap faktor yang terdapat di luar agama. Relativisme pemahaman agama adalah suatu kebenaran. Sehingga jika pengetahuan manusia di luar agama mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ* maka pemahaman manusia terhadap syariah juga akan mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ*. Ulama agama akan memahami agama sesuai dengan

108

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Soroush, *al-Oabd wa al-Bast*. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, 285.

pengetahuan zamannya dan mengikutinya. Tidak mungkin memahami maksud syariah berawal dari pemikiran yang kosong atau benar-benar baru, pasti berdasar pengetahuan yang berkembang di zamannya. Maka tidak mungkin menafsirkan teks agama atau memahaminya tanpa berpijak dari suatu pendapat apapun atau suatu sudut pandang. Sehingga tidak ada pendapat yang orisinil. Karena tidak mungkin pula untuk menuntut ulama untuk tidak perpijak kepada pendapat yang sebelumnya, justru lebih memungkinkan menuntut ulama untuk merevisi pendahulunya secara kontinyu. Dalam poin inilah Soroush sering diidentikkan mempunyai kesamaan dengan Gadamer.

Menurut Soroush, pemahaman keagamaan kontemporer setidaknya harus memenuhi empat kriteria untuk bisa diterima;

- a. Pemahaman yang memiliki hubungan yang harmonis dengan ilmuilmu kontemporer dan berkoresponden dengannya.
- b. Pemahaman yang terpengaruh oleh ilmu-ilmu kontemporer dan berkembang darinya baik secara esensi maupun signifikansi.
- c. Pemahaman tersebut merupakan jawaban terhadap masalah kontemporer secara teoritis.

<sup>61</sup>Gadamer menekankan pentingnya *prejudice* (prasangka) dalam membangun horizon pemahaman. Ia melihat bahwa seluruh pemahaman adalah bersifat *prejudice*. Tak ada seorangpun yang dapat mendekati dokumen sejarah dengan cara yang benar-benar netral, karena dalam dirinya terdapat berbagai pola "prasangka" atau *prejudice* yang ditanamkan oleh tradisi dan kebudayaan sebagai sebuah "realitas historis". Ilyas Supena, *Hermeneutika al-Qur'an*, (Yogyakarta: Ombak 2014), hal.82.

<sup>60</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 72-73.

d. Pemahaman tersebut merupakan jawaban terhadap masalah kontemporer secara praksis.<sup>62</sup>

## 4. Pemahaman itu Dinamis

Menurut Soroush pemahaman terhadap segala sesuatu itu dinamis. Pernyataan ini memuat dua makna: kemungkinan berubahnya pemahaman kita terhadap segala sesuatu atau berubahnya pola hubungan antara pemahaman dan efek yang ditimbulkan juga berubah, termasuk dalam pemahaman terhadap agama. Jika terjadi ombak atau gelombang di salah satu sudut dari lautan pengetahuan manusia, pasti bagian yang lain tidak akan tenang saja. Ia juga akan ikut bereaksi dalam memahami pengetahuan lain, baik itu dalam hal "ketetapannya" atau "pembatalannya". 63

Perubahan dan potensi berubahnya pemahaman terhadap segala sesuatu sangat berbeda dengan statement "kebenaran itu relatif", Soroush lebih sepakat dengan pernyataan " relativisme adalah suatu kebenaran" yang konsekuensinya adalah bagaimanapun bentuk pemahaman itu dan siapapun yang berpendapat, apapun dan bagaimanapun yang dikatakan adalah benar (saḥāḥ). Karena tidak ada wujud benar (saḥāḥ) dan salah (khaṭa') yang sifatnya mutlak. Ide pokok dalam pernyataan ini adalah bahwa pengetahuan apapun terdiri dari pendapat yang benar dan salah. Atau dengan kata lain benar atau

110

<sup>62</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast, 74.

<sup>63</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 75.

salah sama-sama diterima (menjadi bagian dari ilmu pengetahuan). Klaim tentang perubahan pemahaman pada akhirnya akan menilai bahwa beragamnya tingkat pemahaman sebagai upaya pencarian kebenaran yang paling utama dan penyingkapan realita yang paling jelas. <sup>64</sup> Menurut Soroush bahwa inti dari kesempurnaan ilmu adalah upaya manusia untuk terus mendalaminya dan memahaminya, melihat kebenaran bagaikan laut yang bergelombang kemudian mengeluarkan semua mutiara dan kandungan yang berada di dalamnya. Kebenaran ilmu pengetahuan adalah kebenaran kolektif.

#### D. 'Ulūm al-Our'ān dalam Pemikiran Abdul Karim Soroush

## 1. Proses pewahyuan

#### a Peran Nabi

Pemahaman Soroush tentang proses pewahyuan mempunyai perbedaan yang cukup signifikan dengan pemikir lain. Jika doktrin ortodok menempatkan sentral ajaran agama Islam pada kitab suci al-Qur'an, Soroush justru menempatkan kenabian (*prophethood*) sebagai elemen inti dari sebuah agama. Maka dalam konteks agama Islam, peran Nabi Muhammad adalah yang paling krusial. Adapun peran kenabiannya itu dihitung sejak ia menerima wahyu pertama kali.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Soroush, al-Oabd wa al-Bast. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Soroush, *The Expansion*, 4.

Menurut Soroush sebagai sentral dari ajaran agama Islam Nabi Muhammad adalah figur yang luar biasa. Beliau berhasil meniadi pemimpin dan pembaharu yang luar biasa sukses. Bahkan proyek "pembangunannya" tidak berhenti ketika beliau wafat Justru sebaliknya, umat Islam menemukan momentumnya untuk terus membangun masyarakatnya. Bahkan ketika beliau telah meninggalkan dunia ini, cita-cita dan kebaikan beliau masih menghiasi dunia ini, terus menyebar dan berkembang. Oleh karena itu dalam sejarah tercatat bahwa setelahnya selalu muncul seseorang yang sukses menjadi inovator dimana kata-kata dan idenya mampu menyebar keseluruh dunia 66

Selama ini ulama kalam mendefinisikan Nabi sebagai seseorang yang mampu mendapatkan petunjuk yang unik melalui "saluran" yang khusus diluar jangkauan dan kemampuan manusia lainnya. Sehingga kehebatan Nabi Muhammad dinilai tidak lepas dari pengalaman religius (religious experience) ketika beliau menerima wahyu (divine revelation). Namun menurut Soroush bukanlah pengalaman religius ini yang menjadikan Muhammad menjadi Nabi. Sebagaimana Mariam yang mempunyai pengalaman religius ketika malaikat menyampaikan bahwa ia akan melahirkan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Soroush, *The Expansion*, 5.

seorang putra. Tetapi pengalamannya itu tidak lantas menjadikannya sebagai seorang Nabi.

Kenabian bukan hanva tentang religious experience. Namun kenabian adalah pengalaman mistis yang disertai dengan sebuah misi. Misi kenabian berakhir ditandai dengan wafatnya Nabi terakhir, tetapi pengalaman religius dan illuminasinya masih memancar. Bahkan menurut Soroush, pengalaman (religious experience) ini kemudian menjadi semakin banyak, kaya dan intensif.<sup>67</sup> Bahkan Nabi Muhammad sebagai Nabi terakhir, membiarkan jalan "pengalaman kenabian" (prophetic experience) tetap terbuka pengikutnya. Seorang Nabi tidak akan pernah memikirkan dirinya sendiri. Andaikata seorang Nabi naik menuju surga, ia akan turun kembali dan menginginkan agar semua orang merasakan hal yang sama.<sup>68</sup> Religious experience Nabi inilah yang menjadi sentral dari agama Islam, sehingga Soroush menaruh perhatian besar terhadap pembahasan penerimaan wahyu (divine revelation).

Menurut konsep emanasi dalam diskursus filsafat kenabian dalam Islam, kenabian sangat berhubungan dengan Akal Aktif (*al-'aql al-fa'āl*) yang merupakan akal kesepuluh dan menjadi bagian akhir dalam konsep emanasi. Untuk dapat

<sup>67</sup> Soroush, *The Expansion*, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Soroush, *The Expansion*, 7-8.

melakukan kontak dengan Akal Aktif, seorang Nabi dianugerahi akal kenabian yang berbeda dengan akal manusia biasa. Akal kenabian adalah sebuah kemampuan ketika seorang Nabi mampu mengidentikkan dirinya atau "menerima" seluruh Akal Aktif. Oleh karena itu, dalam kasus-kasus tertentu, akal kenabian dapat menembus batas antara kesadaran yang terbatas dan yang tak terbatas.

Nabi dipandang sebagai seorang yang bersifat ekstra bagi umat manusia meskipun tidak ekstra bagi nabi itu sendiri. Dengan sendirinya dapat dikatakan bahwa Akal Aktif, meskipun merupakan realitas yang supernatural bagi umat

Sebagaimana yang dikutip oleh Fazlur Rahman, bahwa Ibnu Sina membedakan akal kenabian dengan kognisi filosofis atau mistis dalam dua perbedaan. Pertama, pikiran biasa harus terlebih dahulu melatih dirinya dalam data pemahaman perseptual tersebut. Ini disebabkan pikiran manusia seperti cermin atau mata. Pada manusia biasa cermin ini biasa, berkarat karena kontaknya dengan jasad atau mata tersebut berpenyakit. Dalam hal ini, proses indra atau pemikiran sangat diperlukan sebagai pemoles cermin atau pengobat mata. Namun pada akal kenabian hal ini tidak perlu karena pikiran tersebut pada fitrahnya adalah murni dan dapat secara langsung berhubungan langsung dengan akal aktif. Kedua pikiran biasa meskipun telah naik ke kognisi intelektual untuk menerima bentuk-bentul intelligible, penerimaannya hanya secara parsial dan satu demi satu; seperti halnya suatu refleksi bayangan pada cermin yang harus disingkiran terlebih dahulu untuk memberikan tempat dan kesepakatan bagi bayangan selanjutnya. Sedangkan pikiran kenabian menerima semua pengetahua secara sekaligus. Fazlur Rahman, Kontroversi Kenabian dalam Islam: antara Filsafat dan Ortodoksi, (Bandung: Mizan, 2003), Hal.51-52.

<sup>70</sup> Rahman, Kontroversi Kenabian, 47.

manusia, adalah bagian tidak terpisahkan dari diri Nabi. Secara fenomenal, Nabi sebagai manusia bukanlah Akal Aktif, namun karena batas antara fenomenal dan ideal (noumenon) telah tertembus, ia identik dengan Akal Aktif. Oleh karena itu, Nabi digambarkan memiliki Akal Aktif, Ruh Ilahi, dan sebagai Wujud Ilahi yang berhak menerima kehormatan dan hampirhampir harus disembah karena "secara aksidental" (red:sifat eksistensinya) - bukan sebagai manusia "biasa" – ia menerima Akal Kemalaikatan, dalam kapasitasnya sebagai utusan Allah. 71

dimaksud dengan Sedangkan yang "pengalaman kenabian" (prophetic experience) masih tetap terbuka adalah bahwa pengikut Nabi Muhammad bisa mengikuti pengalaman religiusnya. Namun tidak semua umat Muslim mampu mengikuti pengalaman Nabi. Menurut Soroush, mereka yang mampu mengikuti prophetic experience adalah para rasional thinkers (pemikir rasional), yaitu mereka yang mempunyai konsep tersendiri tentang agama - yang merupakan konsep pemahaman mereka sendiri tentang Tuhan, Nabi, wahyu, kebahagian, keburukan, dosa, dan kepatuhan - sebuah pemahaman dari penganut agama sendiri, hasil dari refleksi mereka dari pertanyan dan revisi yang diajukan secara terus menerus.<sup>72</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Rahman, Kontroversi Kenabian, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Soroush, *The Expansion*, 187.

Jika pengalaman religius Nabi menurut Soroush merupakan sentral dari agama Islam maka personaliti Nabi menjadi modal utamanya. Nabi Muhammad berperan sebagai wadah sekaligus generator dari wahyu. Serta sebagai subjek sekaligus objek dari pengalamannya menerima wahyu keagamaan (religious revelatory experiences).73 Kemudian personaliti Nabi ini berkembang. Perkembangan personaliti Nabi ini dirumuskan Soroush ke dalam sebuah teori *expansion* of prophetic experience. Ia menempatkan personaliti Nabi sebagai inti dari agama Islam yang seluruhnya merupakan sesuatu yang diperbolehkan oleh Tuhan untuk umat Muslim. Agama Islam dibangun melalui personaliti ini. Baik yang berhubungan dengan pengalaman lahir maupun batin dari Nabi. Oleh karena itu sebagai Nabi apapun yang dilakukan dan dikatakan adalah benar.<sup>74</sup> Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa diri Nabi sangatlah identik dengan Akal Aktif sehingga tidak akan melakukan kesalahan (*ma'sūm*).

Sehingga walaupun Nabi telah tiada, tetapi hasil dari personalitiya - lahir dan batin - harus hidup melalui umat Islam yang secara kontinyu berusaha mengikuti *religious experience* Nabi. Cara tersebut dapat memperkaya dan menguatkan agama Islam. Proses inilah yang dimaksud oleh Soroush sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Soroush, *The Expansion*, 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Soroush, *The Expansion*, 16.

expansion of prophetic experience. Menurutnya agama bukanlah sekedar seorang Nabi datang menyampaikan sesuatu, yang ketika Nabi itu pergi maka agama akan pergi pula. Agama adalah dialog secara bertahap antara "langit" dan "bumi", sebuah sejarah panjang tentang pengalaman kenabian. Umat Muslim akan maju jika mengabadikan pengalaman ini dengan mengambil inspirasi dari wahyu, bersandar pada sumber utama dan mengikuti personaliti Nabi yang berperan sebagai penunjuk mereka. Dengan cara demikian akan membawa kesempurnaan minimal menjadi kesempurnaan maksimal. Dimana warisan dari Nabi (pengalaman, kitab suci, kota, tradisi dan masyarakatnya) semua harus dipahami secara bersama-sama.<sup>75</sup>

Menurut Soroush mengikuti pengalaman Nabi tidak bisa dilakukan secara pasif meniru (passive imitation) atau (repeat) mengulang, tetapi harus secara aktif berpartisipasi dalam pengalaman untuk mendapatkan petunjuk. Mereka adalah orang yang mau sibuk mencari dan berfikir lalu aktif menyebarkan pokok pemikirannya dan refleksinya. Mereka yang ingin mengikuti Nabi harus sadar betul mengenai inwardguardianship (wilayah al-batini) yang merupakan pra-syarat sebagai daya tahan dan vitalitas agama. Inward-guardianship adalah hadirnya personaliti Nabi, kemungkinan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Soroush, *The Expansion*, 20

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Soroush, *The Expansion*, 201

terhubung dengan Nabi dan kemungkinan untuk merasakan pengalaman yang sama dengan pengalaman yang dirasakan oleh Nabi.<sup>77</sup>

Sepeninggal Nabi, *prophetic experience* haruslah dilanjutkan oleh pengikutnya. Berkembang dan berevolusi bersamaan dengan perkembangan zaman. Jika *prophetic experience* tidak berevolusi dan berkembang, stagnan dan mandek di kalangan pengikutnya dan jika pengalaman tersebut tidak diulang oleh para pengikutnya, mereka tidak akan merasakan kehadiran agama sama sekali.

Pesan dari berakhirnya era kenabian (*nubuwwah* ) menurut Soroush adalah bahwa umat Islam tidak boleh menganggap berbagai pemahaman mengenai agama sebagai pemahaman yang final. Dengan cara demikian membiarkan pengalaman kenabian berkembang dan tumbuh, dan tidak membiarkan suatu pemahaman apapun mengenai agama menjadi pemahaman resmi dan dibawah suatu kekuasaan. Karena Nabi tidak datang hanya sebagai petugas atau utusan yang menyampaikan kewajiban-kewajiban manusia lalu pergi. Tetapi Nabi datang untuk menyampaikan sebuah sistem kepercayaan kepada manusia dan membangun sebuah bangsa

<sup>77</sup> Soroush, *The Expansion*, 202.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Soroush, *The Expansion*, 62.

vang tidak terikat pada dirinya sendiri.<sup>79</sup> Sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Fazlur Rahman bahwa karena sedikitnya manusia baik yang mampu mengatasi konflik kepentingannya sehingga dibutuhkan suatu hukum moralitas yang dilembagakan seorang Nabi melalui agama. Hukum harus dibangun oleh Nabi karena hukum berfungsi sebagai pengendali kepentingan diri sendiri yang berlebihan dari banyak orang, sekaligus sebagai pedadogis membimbing mereka menuju derajat kesempurnaan kemanusiaan. Bahkan lebih dari itu, hukum yang diproduksinya juga harus menjadi sebuah tradisi yang dapat diterima masyarakat meskipun sang pembuat hukum meninggal dunia. 80

> "Kehadiran Nabi perlu untuk menegakkan lembagalembaga ( keagamaan) dalam melestarikan substansi formal hukum yang telah digariskannya bagi kebahagiaan manusia. Tidak syak lagi, manfaat kesinambungan kehadiran nabi yaitu agar umat manusia terus-menerus memiliki pengetahuan tentang Sang Pencipta dan akhirat untuk semua generasi. Oleh karena itu perlu bagi Nabi untuk melembagakan tindakan-tindakan tertentu sebagai suatu kewajiban agar dilaksanakan oleh kaumnya secara

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Soroush, *The Expansion*. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Hanya seorang Nabi- dengan ketajaman akal dan kekuatan imajinasinya- yang mencapai hal ini. Inilah sebabnya mengapa hukum dan kehadiran para Nabi di dunia itu perlu..Kehadiran Nabi secara bergiliran dibutuhkan agar dapat menyusun dan menyesuaikan gagasan hukum dengan kebutuhan zaman, sebagaimana halnya penyusun hukum agama yang dapat mengubah sendiri jika beranggapan bahwa ijtihad terbarunya lebih cocok. Rahman, Kontroversi Kenabian, 75-77.

terus-menerus, sehingga kewajiban-kewajiban ini mengingatkan generasi selanjutnya tentang tujuan penetapan hukum"<sup>81</sup>

Pembacaan Soroush terhadap surat al-Maidah ayat 3 sebagai ayat yang terakhir turun, "telah Aku sempurnakan untukmu agamamu" adalah bahwa ayat ini berbicara tentang konsep agama yang minimum, bukan maksimum. Dengan petunjuk yang minimal ini manusia harus mengembangkannya. Adapun kemungkinan maksimum akan tercapai melalui penyempurnaan yang bertahap dan perkembangan historis dengan apa yang dialami oleh umat Islam sesudah itu. Disinilah penekanan Soroush perbedaan antara kebutuhan minimal (the necessary minimum) atau kemungkinan yang maksimal (the possible maximum) dalam keberagamaan.

# b. Al-Qabḍ wa al-Basṭ Pengetahuan Nabi

Misi kenabian Nabi Muhammad SAW dimulai sejak menerima wahyu yang pertama di gua Hira'. Dari sinilah semua tentang agama Islam berpangkal. Berawal dari sejak Nabi memutuskan untuk kembali kepada masyarakat dan siap menuntaskan misi yang dititahkan Allah SWT kepadanya. Pengalaman religius menerima wahyu (*religious revelatory experiences*) yang dialami oleh Nabi berkembang menjadi sebuah sistem kepercayaan. Kemudian Nabi dan

<sup>81</sup> Dikutip Rahman dari Ibnu Sina *al-Najah* (305) dalam *Kontroversi Kenabian*, 77-78.

120

pengalamannya menempati tempat yang penting dalam sistem kepercayaan itu.

Dalam konsep pewahyuan yang diajukan Soroush, Nabi adalah subjek sekaligus objek dalam pewahyuan (divine revelation) sehingga wahyu akan turun berdasarkan kondisi Nabi atau ketika Nabi membutuhkannya, bukan Nabi yang berada dibawah kendali wahyu. Bukannya Nabi yang berada dibawah kendali Jibril, tapi Jibril lah yang berada dibawah kendali Nabi. 82 Menurut Soroush Nabi sebagai subjek karena bahwa "pembahasaan" (wording) al-Qur'an adalah dari Nabi. Dan Nabi sebagai objek karena menerima al-Qur'an dari Allah. Namun al-Qur'an diterimanya bukan dalam bentuk bahasa Tuhan yang disampaikan melalui pendengaran Nabi, tetapi ia tertulis dalam hati Nabi. Nabi Muhammad menerima al-Qur'an dalam bentuk inspirasi. 83 Apa yang diajukan oleh Soroush berbeda dengan status quo yang mengatakan bahwa al-Qur'an diturunkan oleh Allah melalui malaikat Jibril dengan meninggalkan misteri, wahyu yang didengar oleh Nabi menggunakan bahasa Arab. 84 Ketika mendengar wahyu Tuhan,

\_

<sup>82</sup> Soroush, The Expansion, 12.

<sup>83</sup> Madaninejad, New Theology, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Dalam tradisi keilmuan Islam klasik terjadi perdebatan antara Asy'ariyah dan Mu'tazilah berkenaan *qadim-hadis* Al-Qur'an, menurut Asy'ariyah al-Qur'an *qadim* karena merupakan salah satu sifat zat Allah, bukan merupakan tindakan seperti pendapat Mu'tazilah. Karena sifat *qadim* inilah kemudian muncul konsep mengenai adanya teks eksternal (*'azali*) di

Muhammad diposisikan sebagai penerima yang pasif, yang menghafal semua pesan Tuhan kata demi kata tanpa ada sedikitpun perubahan dan kemudian menyampaikannya kepada manusia. Sedangkan menurut Soroush;

"Revelation is inspiration. It is same experience as that of poets and mystics, although prophets are on higher level. In our modern age we can understand revelation by using metaphor of poetry. As one Muslim philosopher has put it: revelation is higher poetry. Poetry is a means of knowledge that differently from science or philosophy. The poet feels that he informed by a source external to him; that he receives something. And poetry, just like revelation, is a talent: A poet can open new horizons for people; he can make them view the world in a different way."

Karena menurutnya al-Qur'an adalah inspirasi, sedangkan pembahasaannya berasal dari Nabi Muhammad saw. sehingga Soroush menyebutkan bahwa al-Qur'an adalah makhluk. Mohammed Hashas menyamakan Soroush dengan pemikiran Mu'tazilah tentang penciptaan al-Qur'an. Hanya saja, jika Mu'tazilah berpendapat bahwa al-Qur'an adalah firman

lauh al-maḥfuz yang mendahului teks. Sehingga banyak mufassir yang mengartikan "unzila" dalam surat al-Baqarah ayat 185 adalah menurunkan dari lauh al-maḥfuz ke langit dunia yang terjadi di bulan Ramdhan. Akibat dari pendapat ini adalah bahwa teks diturunkan dengan dua cara: pertama, ia diturunkan sekaligus dari lauh al-maḥfuz ke langit dunia, kedua; ia diturunkan secara bertahap dari langit dunia menuju bumi sebagai respons terhadap realita dan faktor penyebab turunnya. Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-Our'an, (Yogyakarta: LKIS, 2005), hal.120

<sup>85</sup> Soroush, The Expansion, 272.

Allah yang diciptakan pada masa tertentu sebelum diwahyukan. Tetapi Soroush lebih jauh lagi menyatakan bahwa al-Qur'an adalah "kata-kata" Nabi Muhammad saw.:<sup>86</sup>

"Let me also add that I consider myself a "neo-Mu'tazilitie". I believe that the Qur'an is God's creation. The Mu'tazilites said this. But we can take one step further and say that the fact that the Qur'an is God's creation means that the Qur'an is the Prophet's creation. The Mu'tazilites didn't explicitly take this step but I believe it a necessary corollary of their creed and school of thought".

Teori expansion of prophetic experience yang digagas oleh Soroush menolak untuk menempatkan Nabi sebagai "agen" yang pasif. Menurutnya yang dialami Nabi (dalam penerimaan wahyu) adalah sebuah pengalaman religius (religious experiences). Bahkan Soroush menyamakan pengalaman menerima wahyu seperti inspirasi menulis puisi atau pengalaman mistik lainnya, hanya saja Nabi berada pada level yang lebih tinggi. Inspirasi itu disampaikan kepada Nabi Muhammad melalui rūh al-amīn. Bagi Soroush, rūh al-amīn

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Mohammed Hashas, "Abdolkarim Soroush: The Neo-Mu'tazilite that Buries Classical Islamic Political Theology in Defence of Religious Democracy and Pluralisme", dalam *Studia Islamica 109*, (Leiden: Brill, 2014),hal. 156.

<sup>87</sup> Abdul Karim Soroush, "I am a Neo-Mu'tazilite, sebuah interview pada Juli 2008 oleh Matin Ghaffarian pada http://www,drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-Neo-Mutazilite-\_July2008.html diakses tanggal 30 Mei 2017 jam 14.50

bukanlah oknum eksternal sebagaimana dalam doktrin ortodoks yang mengidentikkan dengan  $r\bar{u}h$  al- $am\bar{t}n$  dengan malaikat Jibril. Tetapi  $r\bar{u}h$  al- $am\bar{t}n$  adalah bagian internal dalam diri Nabi Muhammad.

Dari sejak pengalaman pertamanya menerima wahyu, Nabi tidak memilih dirinya untuk menyendiri dan mengisolasi dirinya di dalam gua. Justru Nabi kembali kepada manusia dan mempertimbangkan bahwa tugasnya untuk menyelesaikan masalah harus dilakukan. Sehingga dari situlah kehidupan Nabi berubah, mendapat perlawanan yang hebat dari musuhmusuhnya akan tetapi di sisi lain juga mempunyai sahabat-sahabat yang lebih hebat. Semuanya itu berkontribusi dalam ekspansi dan kekuatan ajaran agama Islam. Interaksi Nabi dengan dunia luar semakin menjadikan misi dan pengalaman kenabiannya semakin berkembang dan maju. <sup>88</sup>

Semua pengalaman Nabi ini baik pengalaman lahir (outward experience) maupun pengalaman batin (inward experiences) sangat mempengaruhi kandungan al-Qur'an. Nabi mempunyai peranan aktif dalam "pembahasaan" (wording) al-Qur'an. Pengalaman lahir (outward experiences) Nabi meliputi pengalaman ketika membangun kota Madinah, menjalankan perjanjian di dalamnya, pergi berperang, menghadapi musuh, memperkuat persahabatan dan lainnya. Sedangkan pengalaman

c

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Soroush, *The Expansion*, 13.

batin (*inward experiences*) Nabi berkembang melalui proses pewahyuan, *isrā' mi'raj*, angan-angan (lamunan), wawasan dan iluminasi <sup>89</sup>

"...But the Prophet is also the creator of the revelation in another way. What he receives from God in the content of revelation. This content, however, cannot be offered to the people as such, because it beyond their understanding and even beyond words. It formless and the activity of the person of the prophet is to form the formless, so as to make it accessible. Like a poet again, the Prophet transmits the inspiration in the language he knows, the styles he masters and the images and knowledge he possesses." <sup>90</sup>

Semua yang terdapat dalam Al-Qur'an tidak akan terlepas dari konteks pengalaman Nabi dan lingkungannya. Bagi Soroush, salah satu alasan Al-Qur'an diwahyukan secara bertahap adalah karena perkembangan pengalaman Nabi yang juga terjadi secara bertahap. Sebagaimana yang disebutkan dalam [25: 32]:

"Berkatalah orang-orang yang kafir: "Mengapa Al Quran itu tidak diturunkan kepadanya sekali turun saja?"; demikianlah supaya Kami perkuat hatimu dengannya dan Kami membacanya secara tartil (teratur dan benar)."

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Soroush, *The Expansion*, 19.

<sup>90</sup> Soroush, The Expansion, 273.

Al-Qur'an diturunkan Allah SWT kepada Nabi Muhammad melalui inspirasi dengan cara penyatuan diri Nabi dengan Allah SWT.

"... there is no difference between (inspiration from) outside and inside. The inspiration comes from the Self of the Prophet. The Self of every individual is divine, but the Prophet differs from other people in that he has become aware of its divinity. He has actualized its potensial. His Self has become one with God. Now don't get me wrong at this point: This spiritual union with God does not mean that the Prophet has become God. It is union that is limited and tailored to his size. It is human size, not God's size. The mystical poet Jalaluddin Rumi describes this paradox with the words: "Through the Prophet's union with God, the ocean is poured into jar". 91

Al-Qur'an diturunkan bertahap untuk menguatkan hati Nabi Muhammad saw. Dengan seluruh sisi *muḥkamāt* dan *mutasyābihāt*-nya, al-Qur'an diwahyukan dan disampaikan sesuai dengan keadaan Nabi. Seseorang menemui Nabi dan bertanya tentang sesuatu kepadanya, ada yang mencerca menfitnah istri Nabi, ada yang ingin menyalakan api peperangan, menuduh Nabi berbuat salah, menyebarkan rumor bahwa Nabi telah menikahi istri Zaid, ada yang mengabaikan kewajibannya selama bulan suci, membunuh anak laki-laki dan perempuan dengan alasan miskin, mengambil dua perempuan bersaudara sebagai istri dan lain-lain. Semuanya itu ditemukan

<sup>91</sup> Soroush, The Expansion, 272-273.

di dalam al-Qur'an dan sunnah, dan merupakan pengalaman spiritual dan sosial dari Nabi.

"If they had not accused Aisha of having an adulterous relationship, would we have the verses at the beginning of the al-Nur Surra (Chapter 24)? If the war of the confederate tribes had never occured, would we have the al-Ahzab Sura (Chapter 33)? If there have been no Abulahab or if he and his wife had not displayed enmity towards the Prophet, would we have the al-Masad Sura (Chapter 111)? These were all contingent events in history whose occurance or non-occurance would have been much the same. But, having occured, we no find trace of them in the Qur'an". 92

Selain itu di dalam al-Qur'an terdapat begitu banyaknya frase "yas-alūnaka 'an al-rūh", "yas-alūnaka 'an al-ahillah", "yas-alūnaka 'an al-maḥiḍ", "yas-alūnaka 'an al-sa'ah", "yas-alūnaka 'an żi al-qarnain" dan lainnya, menunjukkan bahwa secara historis ayat-ayat al-Qur'an tergantung dengan permasalahan yang dihadapkan kepada Nabi. Maka seandainya pertanyaan-pertanyaan yang sampai kepada Nabi itu berbeda, maka akan berbeda pula kandungan ayat-ayat al-Qur'an yang ada di tangan kita. Bahkan jika Nabi hidup lebih lama, dan semakin banyak pula permasalahan yang dihadapi sehingga tidak menutup kemungkinan al-Qur'an akan lebih banyak dari yang ada sekarang.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Soroush, *The Expansion*, 17.

"And if the Prophet had lived longer and encountered more events, his reaction and responses would inevitably have grown as well. This is what it meants to say that teh Qur'an could have been much more than it is; even perhaps could have a second volume." 93

Setiap hari Nabi semakin mengerti tentang posisinya, misi, tujuan utama, lebih teguh dan ulet dalam menampilkan tugasnya, lebih baik dalam mempersiapkan dan melengkapi untuk mencapai tujuannya, lebih percaya diri dan sukses. Semua manusia ketika ia fokus belajar atau menggeluti suatu profesi tertentu maka pengalamannya dalam bidang tersebut juga akan semakin bertambah. Kemampuannya akan semakin terasah. Demikian juga yang dialami oleh Nabi. Soroush mengambil *angle* sisi manusiawi ini. Sebagai manusia biasa tentunya kemampuan Nabi juga sangat bergantung dengan perkembangan pengalamannya. Perkembangan pengalaman inilah yang menurut Soroush tertuang dalam al-Qur'an. Dan wahyu turun mengikuti kondisi Nabi.

"The message of revelation also changed depending on the context. In Mecca, the Prophet's task was to shake people up, to alrm and awaken them. It was his bussines to smash the old dogmas. He therefore needed piercing and penetrating sermons and decisive ideological stance. But in Medina, it was time for construction, for following through the mission, for consolidating the teaching. Here, what was needed was legislation and lengthy, allensompassing explanations and dialogue with the people.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Soroush, *The Expansion*, 17.

Of course, the Prophet's endurance for religious and prophetic experience had also grown. Hence, the form and content of the message also changed. This is the norm with any experience, that it should grow and mature."

Expansion of prophetic experience membawa Soroush kepada kesimpulan bahwa agama adalah perbuatan dan sikap mental Nabi yang berkembang secara gradual. Untuk menghadapi semua elemen manusia ini, sebuah agama manusia lahir secara bertahap dengan misi menjaga manusia dan menjawab realita mereka. Benar-benar memperhatikan makna dialok dan interaksi. Dan dalam dialog, pastilah jawaban akan mengikuti pertanyaannya. Sejak seluruh personaliti Nabi mendapat "restu" dari wahyu, maka semua apa yang dilakukan adalah benar dan pantas dan menjadi bagian dari agama.

#### 2. Asbāb al-Nuzūl

Konsep pewahyuan al-Qur'an yang diyakini Soroush turun berupa inspirasi - sebagai *religious experience* - yang kemudian dikonversi ke dalam bentuk bahasa oleh Nabi Muhammad saw., membuat Soroush mempunyai pandangan yang berbeda terhadap konteks yang melatar belakangi turunnya suatu ayat. Walaupun Sorouh tidak secara eksplisit menyebutkan term *asbāb al-nuzūl* dalam pemikirannya, namun ia menawarkan konsep baru mengenai

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Soroush. *The Expansion*. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Soroush, *The Expansion*, 16.

obyek kajian *asbāb al-nuzūl* yaitu peristiwa, pertanyaan dan sosiokultural yang melatarabelakangi diturunkannya suatu ayat.

#### a. Accidental dan Essential

Jika menurut Soroush bahasa al-Qur'an berasal Nabi Muhammad saw. maka al-Qur'an akan sangat terikat dengan sosio-kultural saat itu. Unsur-unsur yang berkaitan dengan peristiwa, pertanyaan yang diajukan kepada Nabi dan sosio-kultural zaman saat al-Qur'an diturunkan menurut Soroush merupakan bagian *accidental* dari agama. Yaitu sesuatu yang bisa berbentuk berbeda dari bentuk awalnya. Berbeda dengan bagian *essential*, yang menurut Soroush tidak bisa digantikan. Menurutnya hubungan kedua kategorisasi ini seperti halnya "kulit-isi".

Soroush mencotohkan hubungan accidental dan essential sebagaimana tiga ungkapan berbeda: "membawa jinten ke Kurman", "membawa batubara ke Newcastle" dan "membawa kurma ke Basra". Ketiganya berarti untuk sama mengungkapkan "melakukan hal yang sia-sia". Tetapi karena muncul di tempat berbeda sehingga memunculkan ungkapan yang berbeda walaupun dengan makna yang sama. Sehingga kekuatan dan identitas ungkapan terletak pada inti yang tidak berubah dan pesan yang mendasarinya, bukan pada kemasan luarnya yang sering berubah. Karena kemasan luar bisa tidak terbatas tergantung dengan berbagai faktor dan kondisi. Ia membungkus esensi dan spirit yang tidak akan muncul secara telanjang tetapi muncul secara beraneka ragam dengan kemasan luar yang berbeda-beda. Karena yang *accidental* bersifat lokal dan temporal, bukan universal dan historikal sehingga ia " bisa berwujud yang lain". Sedangkan yang *essential* bersifat permanen dan universal.<sup>96</sup>

Soroush mengutip pendapat Shabestari "law is shell, truth is kernel; between which lies in the path". 97 Essential dalam agama adalah sesuatu yang jika tanpanya agama tidak lagi menjadi agama dan perubahan (essential) yang dapat menjadi negasi terhadap agama sendiri. Essential dalam Islam adalah sesuatu yang jika tanpanya, Islam tidak lagi disebut sebagai Islam dan transformasi yang akan mengubahnya menjadi agama lain. 98 Untuk membedakan accidental dari essential maka harus memperhatikan tahapan dan historisitas asal-usul agama dan teks keagamaan, dekonstruksi struktur agama yang telah mengeras/mapan, peran dari berbagai ajaran yang "berlawanan dengan kondisi sosial", penggunaan metode induktif dalam melihat sebab dan akibat dari syari'ah, menemukan peralatan dan instrument yang digunakan selama proses kemunculan agama dan peristiwa-peristiwa yang turut mengambil peran, kemurnian dan definisi dari ekspektasi kita

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Soroush, The Expansion, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Soroush mengutip dari Syaikh Mahmoud Shabestari, *Golshan-e Raz* (Tehran; Tahuri, 1368/1989).

<sup>98</sup> Soroush, The Expansion, 67.

terhadap agama, menguji dari komponen agama yang berbeda untuk melihat apakah itu adalah sesuatu yang bisa digantikan atau tidak bisa digantikan, semua adalah metode untuk membedakan bagian *essential* dan *accidental* dari agama. <sup>99</sup>

Bagi Soroush keberadaan *accidental* bagi setiap agama adalah mutlak. Dia selalu memainkan peran ganda; menampakkan sebanyak apa yang ia sembunyikan dan adanya sama pentingnya dengan tidak adanya. Pada akhirnya pemeluk agama hanya bisa lari dari satu *accidental* menuju *accidental* yang lainnya. <sup>100</sup>

Menurut Soroush yang menjadi bagian accidental dalam agama Islam adalah bahasa, konsep dan metode tertentu yang digunakan oleh Nabi, waktu dan tempat ( geografis dan kultural) dimana Nabi hidup, masyarakat tertentu yang menjadi obyek dakwah Nabi dengan kondisi fisik dan kapasitas mentalnya, jawaban Nabi terhadap reaksi dan pertanyaan yang mereka ajukan, masyarakat yang mau menerima dengan terpaksa dan masyarakat yang tidak mau mengakui, hubungan antara umat Muslim dan non-Muslim saat itu; baik ketika berperang atau saat bersama membangun masyarakat, menuntut

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Soroush, *The Expansion*, 70.

<sup>100</sup> Soroush, The Expansion, 78.

mereka untuk mengerti dan mengembangkan ide-ide dan pengalaman keagamaan atau justru menghancurkan mereka. 101

### b. Bahasa dan Budaya Arab: Pembatasan Konseptual

Dalam 'ulūm al-Qur'ān, pembahasan asbāb al-nuzūl tidak mencakup wilayah bahasa Arab. Tetapi disini penulis memasukkan pembahasan bahasa Arab ke dalam pembahasan asbāb al-nuzūl karena dalam pemikiran Soroush bahasa Arab menjadi bagian dari budaya Arab yang menjadi "latar" turunnya al-Qur'an. Soroush berpendapat bahwa bahasa Arab dalam al-Our'an adalah *accidental*. Nabi Muhammad bisa saja dilahirkan sebagai ras yang lain; Iranian, Indian, Roma, Melayu, Cina atau lainya. Beberapa bahasa juga memiliki karakter yang unik termasuk bahasa Arab; jelas dan ambigu, bermakna literal dan kiasan, ada yang tidak tegas, sedikit tegas dan lebih tegas. 102 Menurutnya bahasa Arab bukanlah bahasa agama Islam, tetapi bahasa kultural seluruh bangsa Arab. Oleh karena itu bukan hanya bahasanya saja yang accidental, tetapi meliputi budayanya. Maka secara teoritis (bukan praktis) bisa digantikan yang lainnya. Sehingga konsep yang digunakan merupakan turunan dari pandangan hidup (worldview) dan budaya Arab. Seperti penggunaan adat istiadat, kebiasaan, persepsi (pola pikir) dan tradisi.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Soroush, *The Expansion*, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Soroush, *The Expansion*, 70.

Soroush mencotohkan bagaimana Al-Our'an menggambarkan surga dengan adanya bidadari yang bermata hitam melavani di tenda mereka (55:72), menyeru kepada manusia bagaimana unta itu diciptakan (88:17), lebih memilih buah-buah musim panas yang biasa dikenal masyarakat Arab: pisang (56:29), kurma dan delima (55:68), anggur (80:28), zaitun (80:29) dan daun ara (95:1). Penggunaan kalender lunar; Ramadhan untuk puasa, Dzulhijjah untuk Haji dan beberapa bulan yang diharamkan menahan diri untuk tidak berperang. Semuanya itu adalah istilah yang biasa digunakan oleh suku Ouraish. Mereka membuat kafilah musim dingin dan musim panas (102:1-2), menyebutkan Abu Lahab dan istrinya (111-5), pendiskripsian surga dengan "menaiki ranjang, gelas seperti piala" (88: 14-16), ada penggunakan frase menggambarkan berakhirnya segala sesuatu pada hari kiamat dengan istilah "ketika unta hamil diabaikan" (82:4), tradisi menguburkan anak perempuan (82: 8-9) menggambarkan lidah api neraka serupa dengan unta yang kuning (77: 32-33). Nama-nama hewan yang dirujukan dalam al-Qur'an juga merupakan hewan-hewan yang populer bagi bangsa Arab; kuda, bagal, unta, keledai, singa, gajah, babi , ular dan lainnya. Atau disebutkan kata-kata lain yang sangat popular di kalangan Arab; wol, kapas, kapur barus,

jahe dan rantai 70 hasta. Semua istilah-istilah tersebut biasa digunakan dalam keseharian bangsa Arab. 103

Soroush meyakini jika Nabi Muhammad menerima missinya dalam sebuah lingkungan sosio-kultural yang berbeda, maka kandungan ayat-ayat al-Qur'an akan berbeda. Tanpa mengurangi kesucian al-Qur'an, maka pembicaraan tentang anak keledai, bidadari, mengubur anak perempuan dan Abu Lahab tidak lagi diperlukan tercantum dalam al-Qur'an. Namun bukan berarti kemudian Nabi akan menyampaikan "inti" agama secara jelas, tetapi "inti" itu akan dibungkus dengan *accidental* yang lainnya, ia akan tertutupi oleh kultur yang berbeda.

Sebagaiamana bahasa Arab yang dinilai Soroush sebagai accidental, maka bahasa lain (Hebrew, Geez, Persian, Yunani, Syiriac dan lain-lain) yang muncul dalam Al-Qur'an bersifat accidental pula. Kata-kata dari bahasa lain itu telah diserap bangsa Arab kemudian menjadi bahasa percakapan sehari-hari, dialek dari suku-suku dan kafilah Arab pada waktu itu baik religius maupun non-religius, yang kemudian digunakan dalam penyusunan syari'ah. Diantaranya marjān, yāqūt, iblīs, sundus, istabraq, qistas, sarādīq, sarābīla, namāriq, sirāj, junnah, jahannam, firdaus, kanz, asāṭīr, abābīl, qantar,maqālīd dll. 104

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Soroush, *The Expansion*, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Dikutip Soroush dari Arthur Jeffrey, *The Foreign Vocabulary of the Qur'an* (Borada, India: Oriental Institute, 1938).

Bahasa-bahasa itu didapatkan melalui kontak perdagangan bangsa Arab dengan bangsa lain, politik, keterikatan agama dan perang menjadi sebab utama masuknya kata-kata tersebut dalam budaya Arab hingga akhirnya memasuki wilayah pewahyuan al-Qur'an. 105

Menurut Soroush agama apapun akan memperkenalkan dirinya melalui bahasa dan budaya masyarakat yang telah ada, membangun hubungan baru dengan elemen yang lama dan dengan elemen itu kemudian membentuk konsep yang baru. Demikian pula dengan Islam, tidak membawa konsep yang benar-benar baru. Bangsa Arab sebelumnya sudah mengenal konsep ketuhanan, lalu Islam mengganti proposi "bahwa Tuhan itu ada" menjadi "Tuhan itu Esa". Proposisi ini sekaligus mengganti penyembahan berhala kepada penyembahan kepada Tuhan, mendeklarasikan bahwa manusia itu selalu bergantung terhadap sesuatu sedang Tuhan-lah yang Maha Independen (qiyāmuhu binafsih).<sup>106</sup>

Soroush menempatkan konsep yang paling penting dalam Islam adalah konsep tentang "Allah". Kemudian dengan merujuk elemen inti tersebut, kata-kata yang lain akan menemukan tempatnya sendiri dalam skema konseptual agama; syukūr, shabr, ni'mah, tawakkal, taubah, ma'shiyah, 'ibādah,

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Soroush, *The Expansion*, 71-72.

<sup>106</sup> Soroush, The Expansion, 72.

taqwā, kufr, islām, īmān, irtidād, wilāyah, tasbīh, jihād, zuhd dan lainnya. Semua kata-kata tersebut beserta maknanya adalah berasal dari bangsa Arab, yang diproduksi melalui budaya dan world-view mereka. Namun dalam Islam dan dengan merujuk kepada sumber otoritas yang baru kata-kata itu kemudian mempunyai makna yang berbeda. Soroush sependapat dari Toshihiko Izutsu bahwa telah terjadi Islamisasi konsep. Kata-kata tersebut di satu sisi dimiliki oleh budaya Arab dan memiliki silsilah Arab, tetapi di sisi lain ia memakai "jubah" Islam dan melangkah menuju sebuah tempat yang baru. <sup>107</sup>

Masyarakat Arab adalah masyarakat pedagang sekaligus sebagai masyarakat padang pasir; tinggal dan berkelana dengan kepanasan, gurun pasir yang tidak terpetakan; tersesat, menjadi mangsa binatang buas, perampok, musuh, penyergapan, menggunakan bintang sebagai petunjuk di malam hari, mati di padang pasir, gagal mencapai tempat tujuan, tertinggal dari rombongan, kelelahan dan kehausan. Semua itu adalah kondisi yang dialami bangsa Arab saat itu. Sehingga Al-Qur'an secara ekstensive menggunakan terminologi yang berhubungan dengan konsep "perjalanan" dan menggunakan simbol-simbolnya untuk menyampaikan pesan. Sehingga al-Qur'an dipenuhi dengan bahasa perumpamaan. Seperti *shirāt, sabīl, mustaqīm, sawiiy, 'iwaj, hudā, rasyad, dalāl, gayyah* dan lain-lain. Bagi Soroush,

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Soroush, *The Expansion*, 73.

Nabi Muhammad lah yang meletakkan kata-kata tersebut dan dengan sangat brilian mampu mengaktualisasikan potensi yang telah ada. Penggunaan konsep ini menjadikan ajaran agama Islam menjadi sangat jelas dan nyata bagi bangsa Arab dan Nabi berbicara kepada mereka dengan bahasa yang familiar untuk menguatkan mereka dari keraguan terhadap statement al-Qur'an. Menurut Soroush inilah yang dimaksudkan dengan al-Qur'an dalam ayat (54:32) "Dan sesungguhnya telah Kami mudahkan Al Quran untuk pelajaran, maka adakah orang yang mengambil pelajaran".

Di sisi lain bangsa Arab adalah bangsa yang tidak tertarik dengan menulis dan buku. Masih banyak mereka yang buta huruf, oleh karena itu al-Qur'an tidak banyak menggunakan istilah tentang penulisan pena, kertas dan tinta. Menurut Soroush karena alasan itulah kata-kata tersebut sedikit sekali tercantum dalam al-Qur'an dan tidak digunakan sebagai simbol atau tidak masuk ranah semantik al-Qur'an. Berbeda dengan terminologi dalam perdagangan; *khusr, ribḥ, tijārah, qard, ribā, bai, syira', ajr* dan lainnya yang digunakan untuk mengkiaskan dalam ayat 9:111, 2:16, 2;245. 103: 1-2. Semua itu adalah bukti bahwa al-Qur'an itu sangat terpengaruh dengan budaya "perdagangan" dan "padang pasir". <sup>109</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Soroush, *The Expansion*, 74.

<sup>109</sup> Soroush, The Expansion, 75.

Menurut Soroush skema konseptual dan semantik framework "perdagangan" dan "padang pasir" bisa saja digantikan dengan yang lainnya tetapi karena alasan historis, lingkungan, geografis dan kultural mereka tidak digunakan oleh Nabi. Konsep-konsep *accidental* itu bisa diganti dengan sesuatu yang lain dan Islam akan tetap menjadi Islam.

Menurut Soroush walaupun wording al-Qur'an berasal dari Nabi, akan tetapi Nabi tidak bisa mengatakan apa yang mereka ingin katakan. Budaya masyarakat (meliputi bahasa, mata pencaharian, kekuatan dan kelemahan berfikir, imajinasi, kebiasaan, adat-istiadat, teori observasi dan kekayaan kosakata dan terminologi) menjadi batas penyampaian ajaran agama. Dengan kata lain, apa yang ingin Nabi katakan atau tidak ingin untuk dikatakan tidak bergantung pada dirinya sendiri, tetapi bergantung pada budaya saat itu dan bahasa masyarakat. Kebiasaan dan adat bangsa Arab memberikan dasar untuk analogi terbaik, simbol dan mengungkapkan gambaran dari ide yang paling lembut, pengalaman mereka baik itu material ataupun mental ( persepsi, nalar dan imajinasi) telah membuka paling banyak fakta dan menyatukan mereka dalam konsep yang terbaik. Sebagaimana Islam yang memasuki berbagai daerah berbeda, termasuk di Indonesia. Menampilkan wajah Islam yang berbeda dengan Islam di daerah lain tetapi masih disebut sebagai Islam.<sup>110</sup>

Dengan kata lain jika Nabi Muhammad muncul di tengah masyarakat yang berbeda, mempunyai kebiasan, ritual, dan adat yang berbeda dengan tujuan iman yang sama ( pemeliharaan agama, nalar, kehidupan, keturunan, kekayaan) maka akan menampilkan agama yang sama, hanya wajah dari beberapa aturannya yang berubah. Aturan tentang kafarat, ikatan perkawinan, kebersihan, adat berpakaian, hak laki-laki dan perempuan, perbudakan, hubungan Muslim dan non-Muslim, semuanya itu akan menampilkan wajah yang berbeda.

Soroush mencontohkan salah satu contoh produk accidental adalah fiqh. Menurutnya kemunculan fiqh disebabkan oleh kemunculan pertanyaan yang accidental yang mungkin saja tidak muncul, lalu menyebabkan ketidakmunculan persepsi dan hukum. Selain itu, Soroush menyandarkan pendapatnya pada pemikiran Abu Hamid al-Ghazali dan Syeikh Waliullah. Pertama, merujuk kepada pernyataan Abu Hamid al-Ghazali bahwa fuqaha adalah ulama

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Soroush. The Expassion, 76.

<sup>111</sup> Dalam bukunya *al-Qabḍ wa al-Basṭ fī al-Syarī'ah*, Soroush menuliskan:

الشريعة صامتة لاتتكام إلا حين يوجه الناس إليها الأسئلة منتظرين، ولا تفهم إلا إذا أدخلوها في حنايا عقولهم وأسكنوها مع غيرها من الساكنين

Soroush, al-Qabd wa al-Bast, hal.32.

dunia dan ilmu mereka adalah ilmu duniawi. Karena menurutnya ilmu fiqh disibukkan dengan memberikan "valid – unvalid" formalitas tentang perbuatan yang terlihat oleh mata dengan tanpa mempertimbangkan motif dan tujuan dalam hati. Figh bahkan mengajarkan bagaimana membuat muslihat untuk mengabaikan kewajiban. Figh adalah kode untuk menyelesaikan problem dan untuk mengatur masyarakat. Sehingga jika suatu masyarakat berperilaku dengan jujur dan adil, tidak melakukan pelanggaran, maka fiqh tidak lagi dibutuhkan. Sedangkan menyelesaikan dan mengurangi ketidakteraturan dalam masyarakat bukanlah kebutuhan intriksik dari agama. Menurut Soroush orientasi agama adalah untuk mempersiapkan akhirat. Jika kehidupan di dunia ini tidak diikuti dengan kehidupan di akhirat maka manusia tidak membutuhkan agama dan hukum agama (fiqh). Soroush sependapat dengan al-Ghazali bahwa mengajarkan pemikiran tentang akhirat akan mencegah orang untuk melakukan kekerasan dan melanggar hak orang lain di dunia ini. 112

Kedua, Syah Waliullah mengatakan bahwa dua bagian accidental yang penting dalam hukum agama adalah karakteristik Nabi dan karakter orang-orang yang menjadi objek hukum tersebut. Jika mereka berubah, maka hukumnya juga akan ikut berubah. Baik dan buruk, kebajikan dan keburukan

112 Soroush, The Expasion, 84.

semuanya terkait dengan kepercayaan masyarakat. Kebiasan dan tradisi masyarakat mempunyai sebuah ikatan terhadap hukum agama dan Nabi tidak pernah mengatakan akan mengganti kebiasaan mereka, makan-minum, cara berpakaian, bertempat tinggal, perhiasan, transaksi perdagangan, keadilan pajak dan hukuman, selama semua itu tidak bertentangan dengan urusan agama (melaksanakan sholat, hidup bersahaja, mengambil jalan tengah antara pertapa yang terisolasi dan kehidupan raja yang mewah). 113 Syah Waliullah mengatakan:

"And the learned will know that Islamic law did not bring anything that the Arabs were not familiar with or would have difficulty accepting on matrimony, divorce, transction, adornments, clothing, justice, punishment and the division of booty". 114

Penekanan Soroush adalah bahwa Islam sebagai sebuah sistem kepercayaan adalah *essential* dan Islam historis adalah *accidental*. Fiqh merupakan bagian dari Islam historis sehingga selalu membutuhkan *cultural translation of the accidental*. <sup>115</sup>

Termasuk pula *accidental* dalam agama adalah berbagai pertanyaan, cerita dan peristiwa yang disebutkan dalam al-Qur'an. Seperti perang, protes, permusuhan, deklarasi keimanan, munafik, penghinaan, celaan dan keberatan. Segala

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Soroush, *The Expasion*, 87.

<sup>114</sup> Dikutip oleh Soroush dari Syah Wali Allah al-Dihlawi, *Hujjah Allah al-Bāligha* 

<sup>115</sup> Soroush, The Expansion, 91.

sesuatu yang bersifat historis yang mempengaruhi muatan ajaran agama; berbagai pertanyaan tentang bulan sabit, *żil-qarnain*, haidh, kematian, ruh, kebangkitan, dan lainnya. Dan ayat yang merujuk kepada perseorangan seperti kisah tentang Aisyah, Abu Lahab dan istrinya dan Nabi menikahi istri Zaid, jika tidak ada perang Badar dan perang antar suku bangsa Arab pastilah cerita mereka akan menjadi berbeda dalam al-Qur'an, keributan penjual di Madinah (33:60), reaksi orang Yahudi dan Nasrani, semuanya bisa saja dengan mudah tidak ada di dalam al-Qur'an atau tidak terjadi dalam sejarah dan Islam tetap tidak akan kehilangan inti ajarannya.

Sementara berkaitan dengan masuknya teori sainstifik - yang *notabene* tidak berkaitan dengan budaya Arab - ke dalam al-Qur'an Soroush berpendapat bahwa agama tidak punya kepentingan untuk mengajarkan teori-teori itu atau pemeluk agama tidak berharap mempelajarinya dari agama. Walaupun ada kebutuhan untuk mengembangkan teori tersebut, tetapi mereka tidak belajar ilmu kedokteran, astronomi, ilmu-ilmu alam dan kosmologi dari agama. Semua teori itu adalah berdasar pandangan "salah-benar" Nabi mengikuti perkembangan ilmu pengetahuan di zamannya. Sehingga teoriteori itu bisa diganti dengan teori modern. 117

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Soroush, *The Expansion*, 80-81.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Soroush, *The Expassion*, 79.

Konsep Soroush mengenai accidental-essential menciderai doktrin tradisional bahwa al-Qur'an mempunyai kebenaran mutlak atau tidak mungkin mempunyai kesalahan. Ia membatasi bahwa tiadanya kesalahan dalam al-Qur'an adalah murni yang berkaitan dengan urusan keagamaan seperti sifat-sifat tentang Tuhan, kehidupan setelah kehidupan dunia dan tentang aturan-aturan dalam beribadah. Tetapi mungkin al-Qur'an bisa salah ketika menjelaskan tentang urusan duniawi dan yang berkaitan dengan sosial-kemasyarakatan.

"What the Koran says about historical events, other religious traditions and all kinds of pratical earthly matter does not necessarily to be true. Such interpreter often argue that this kind of errors in the Koran do not harm prophethood because the prophet "descended" to the knowledge of the people of his time and spoke to them in the language of the time". 118

Sebuah pandangan yang manusiawi terhadap al-Qur'an memungkinkannya untuk membedakan antara aspek *accidental-essential* dalam agama. Sebagian dari agama yang ditentukan berdasarkan konteks historis dan kultural, mungkin kini tidak relevan lagi. Soroush mencontohkan hukuman potong tangan yang digambarkan dalam al-Qur'an. Jika Nabi hidup dalam kultur yang berbeda, mungkin hukuman-hukuman itu tidak menjadi bagian dari al-Qur'an. <sup>119</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Soroush, *The Expasion*, 273.

<sup>119</sup> Soroush, The Expasion, 275

Menurut Soroush masuknya unsur-unsur accidental adalah bukti bahwa agama itu dinamis. Karena unsur-unsur accidental bisa memberikan gambaran bagaimana agama melangkah dan masuk melalui peristiwa-peristiwa yang terjadi saat itu dan melalui pengalaman Nabi, bagaimana agama berdampingan berkembang dengan bangsa Arab. mempengaruhi dan dipengaruhi oleh mereka. Sehingga tugas muslim sekarang adalah untuk menerjemahkan pesan essential dari al-Our'an melampaui waktunya. Sebagaimana menerjemahkan peribahasa dari bahasa satu dengan bahasa yang lain dengan wording yang berbeda tetapi maksudnya sama

### 3. Muḥkam-Mutasyābih

Secara jelas Al-Qur'an menyebutkan bahwa diantara ayatayatnya ada yang *muḥkam* dan ada pula yang *mutasyābih* dalam surat Ali Imron [3]: 7;

"Dialah yang menurunkan Al Kitab (Al Quran) kepada kamu. Di antara (isi)*nya* ada ayat-ayat yang *muḥkamāt*, itulah pokok-pokok isi Al qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyābihāt*" (QS: Ali Imran [3]: 7)

Keberadaan keduanya jelas, namun menurut Soroush tidak pernah tercapai kesepakatan mana sajakah *muḥkam* dan yang *mutasyābih*. Beberapa kalangan berpendapat bahwa huruf-huruf yang menjadi pembukaan surat itulah ayat-ayat *mutasyābih*, sedang lainnya *muḥkam*. Sedangkan pendapat lain menyatakan bahwa

hanya ayat-ayat mengenai praktek ibadah dan *mu'āmalah* yang *muḥkam*. Ada juga yang berpendapat bahwa hanya ayat-ayat *mansūkh* saja yang *mutasyābihāt* dan masih ada pendapat lainnya. Tidak ada perbedaan bahwa dalam al-Qur'an terdapat ayat-ayat *muḥkam-mutasyābih*, namun perbedaan itu muncul ketika menentukan ayat-ayat manakah yang *muḥkam* dan manakah yang *mutasyābih*.

Menurut Soroush secara ontologi tidak ada sesuatu yang benar-benar *muhkam-mutasyābih* dalam dirinya, perbedaan klasifikasi *muhkam-mutasyābih* adalah wilayah epistemologi atau hermeneutik. Perbedaan menentukan keduanya sangat bergantung pada wacana penafsir. Label *muḥkam* dan *mutasyābih*-nya suatu ayat bukanlah ketetapan (given) dari Allah, melainkan mufassir vang menyematkannya. 120 Keberadaan *mutasyābih* dalam al-Qur'an adalah sesuatu yang melekat dalam teks, muncul dalam konteks interpretasi dan tidak mutlak milik al-Qur'an saja. Soroush menilai bahwa semua teks, khususnya yang diwahyukan, harus dipandang mengandung muhkam dan mutasvābih vang eksistensinya merupakan sebab dan efek nyata dari al-qabd wa albast ilmu pengetahuan agama. 121 Bukan saja dalam al-Our'an.

-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Soroush, "The Changeable and the Unchangeable", *New Directions in Islamic Thought Exploring Reform and Muslim Tradition*, ed.Kari Vogt dkk, (London-New York: I.B.Tauris, 2009), hal.13.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Sorous, Abdolkarim, 2003, "Evolusi dan Devolusi Pengetahuan Keagamaan", Wacana Islam Liberal; Pemikiran Islam Kontemporer tentang

melainkan juga sunnah, yurisprudensi, dan bahkan interpretasi sejarah, *al-qabd wa al-bast* menyebabkan katerogi *muḥkam-mutasyābih* tidak berlaku selamanya. Sebuah ayat tidak selamanya menjadi *muḥkamāt* atau selamanya menjadi *mutasyābih*. <sup>122</sup> Karena penyematan kategori *muḥkam-mutasyābih* akan bergantung kepada *al-qabd wa al-bast* pengetahuan penafsir karena ia adalah bagian dari proses pemahaman.

Al-Qur'an sendiri tidak pernah menunjukkan manakah ayat yang *muḥkam* dan manakah *mutasyābih*. Sejarah Islam justru menunjukkan bahwa setiap ayat al-Qur'an pernah diduga *mutasyābīh* dan ini juga menjadi bukti bahwa kesemuanya itu bertunas dari karakteristik interpretasi dan dari pengandaian para penafsirnya. Bagi Soroush semua ayat akan selalu terbuka untuk menerima "label" *muḥkam-mutasyābih*, karena al-Qur'an hanya menjelaskan *muḥkamāt* sebagai *umm al-kitāb*, dengan sisanya adalah *mutasyābih*.

Sebagaimana semua ayat yang terbuka untuk menjadi *muhkam-mutasyābih*, maka mereka juga akan selalu terbuka untuk ditafsirkan. Bagi Soroush, baik al-Qur'an dan hadits Nabi sendiri membiarkan dirinya menjadi multi-tafsir. Ia mempunyai tabir yang berlapis, jika dibuka satu tabir maka masih nampak tabir lain

*Isu-isu Global*, ed.Charles Kurzman, terj.Bharul Ulum & Heri Junaidi, Jakarta: Paramadina. Hal 420

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Soroush, Reason, Freedom, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 420-421.

dibawahnya. Alasan utamanya adalah bahwa realitas itu *multi-layered* dan ketika bahasa mencoba menampilkan realita maka ia pun akan menjadi *multi-layered*. Soroush mengatakan bahwa "*texts are actually and intrinsically ambiguous (mutasyābih*)". Semua teks pada dasarnya *mutasyābih*. Mereka dimuat dengan makna yang berbeda. Karena dengan begitu teks bisa memunculkan berbagai penafsiran.

Menurut Soroush proses sebuah teks menjadi *mutasyābihat* adalah dimulai ketika penulis menggunakan sebuah frase untuk menyampaikan sebuah makna, dia mengerti satu makna dari frase tersebut kemudian dia jadikan dasar teks yang dibangunnya, meskipun bisa saja frase itu mempunyai arti yang lainnya. <sup>126</sup> Maka ketika pembaca datang kepada teks tersebut bisa saja ia menggunakaan makna yang lain. Sehingga semua teks bisa menjadi *mutasyābih*.

Contohnya dalam kisah raja Sulaiman dalam al-Qur'an [2:102]<sup>127</sup> Thabathaba'i menuliskan bahwa ada 1.020.600

<sup>124</sup> Soroush, The Expansion, 120.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Soroush, *The Expansion*, 176.

<sup>126</sup> Soroush, The Expansion, 177.

<sup>127</sup> Dan mereka mengikuti apa yang dibaca oleh syaitan-syaitan pada masa kerajaan Sulaiman (dan mereka mengatakan bahwa Sulaiman itu mengerjakan sihir), padahal Sulaiman tidak kafir (tidak mengerjakan sihir), hanya syaitan-syaitan lah yang kafir (mengerjakan sihir). Mereka mengajarkan sihir kepada manusia dan apa yang diturunkan kepada dua orang malaikat di negeri Babil yaitu Harut dan Marut, sedang keduanya tidak mengajarkan (sesuatu) kepada seorangpun sebelum mengatakan:

interpretasi yang berbeda dari ayat ini. Ada relasi antara "the thing it self" dan "the thing for us" Pada level pemahaman kita (the thing for us) akan menghadapi begitu banyak pemahaman, sementara pada level "the thing is self", dengan susunan yang ambigu (mutasyābih) ia membiarkan dirinya mempunyai arti yang berbeda-beda. 128

"The thing for us" yang berbeda-beda "berkolaborasi" "the thing it self" yang mempunyai susunan yang ambigu (mutasyābih) menghasilkan dunia makna yang plural. Sehingga bagi Sorouh, mungkin manusia bisa mendapati "makna yang benar/ correct meaning" tetapi tidak akan pernah mendapati "makna yang sesungguhnya/ the true meaning". Karena menurut Soroush tidak ada yang namanya "makna yang sesungguhnya".

"that a text does not necessarily have a single meaning. In the realm of the texts, there is no such things as "truth" in the sense of correspondence with the author's intention".<sup>129</sup>

"Sesungguhnya kami hanya cobaan (bagimu), sebab itu janganlah kamu kafir". Maka mereka mempelajari dari kedua malaikat itu apa yang dengan sihir itu, mereka dapat menceraikan antara seorang (suami) dengan isterinya. Dan mereka itu (ahli sihir) tidak memberi mudharat dengan sihirnya kepada seorangpun, kecuali dengan izin Allah. Dan mereka mempelajari sesuatu yang tidak memberi mudharat kepadanya dan tidak memberi manfaat. Demi, sesungguhnya mereka telah meyakini bahwa barangsiapa yang menukarnya (kitab Allah) dengan sihir itu, tiadalah baginya keuntungan di akhirat, dan amat jahatlah perbuatan mereka menjual dirinya dengan sihir, kalau mereka mengetahui (Al-Bagarah [2]: 102).

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Soroush, *The Expansion*, 176.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Soroush, *The Expansion*, 177.

Bagi Soroush Allah lah yang menghendaki al-Qur'an mempunyai banyak arti. Bukan karena ketidaksempurnaan, tapi memang begitu hukum Tuhan dalam menciptakan bahasa. Allah menciptakan segala sesuatu dengan karakteristik tertentu dan kualitas *inherent*. Misalnya perbedaan kualitas *inherent* ini seperti yang ditunjukkan oleh setan, kerusakan, dan ketidaksempurnaan. Sama dengan bahasa. Singkatnya Tuhan menggunakan sebuah alat yang secara *inherent* samar dan pasti mengandung ambiguitas, sekalipun digunakan oleh Tuhan. Dan Tuhan tahu jika makhluknya akan datang dengan berbagai macam interpretasi. Sehingga kita bisa mengatakan bahwa semua itulah yang diinginkan oleh Tuhan. Allah tidak menghendaki menunjukkan mana-mana yang *muḥkam* dan *mutasyābih* adalah agar terdapat banyak penafsiran. Karena pluralisme penafsiran sebagai kerja kolektif inilah yang Tuhan inginkan.

# 4. Makky-Madany

Soroush tidak memberikan definisi baru terhadap pembagian *Makky-Madany*. Akan tetapi teorinya "expansion of prophetic experience" secara tidak langsung menunjukkan bahwa Soroush lebih mengikuti kepada pendapat ulama yang menyatakan bahwa pembedaan ayat-ayat *Makkiah* dari ayat-ayat *Madaniah* berdasarkan masa hijrah. Karena jika mengikuti pembedaan *Makky-Madany* berdasarkan tempat dimana suatu ayat diturunkan menjadikan teorinya "the expansion of prophetic experience" menjadi tidak relevan.

Soroush sepakat bahwa pembedaan Makky-Madany dalam 'ulūm al-Our'ān karena adanya perbedaan realita sosial yang melatarbelakanginya. Klasifikasi *Makky-Madany* turut menjadi pertimbangan dalam menafsirkan suatu ayat. Kondisi umat Muslim dan juga Nabi sangat berbeda ketika berada di Mekkah sebelum hijrah dan di Madinah setelah hijrah. Hal ini bisa dilihat dari karakter ayat-ayat yang turun di Makkah atau Madinah. Di Makkah Nabi adalah orientasi untuk menggerakan masyarakat, memperingatkan dan menyadarkan mereka. Karena kepentingan Nabi adalah untuk meruntuhkan dogma-dogma lama, sehingga ia disibukkan untuk menyampaikan ajaran dan menegakkan akidah. Sedangkan di Madinah adalah masa untuk melakukan rekonstruksi tatanan sosial -untuk mencapai misinya- menguatkan ajaran Islam. Sehingga yang dibutuhkan adalah undang-undang dan ayat-ayat panjang yang mencakup penjelasan-penjelasan ajaran Islam dan dialog dengan penduduk Madinah. 130

Stressing point Soroush adalah bahwa karakter ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah sangat ditentukan oleh "kepentingan" dan "kebutuhan" Nabi. Karena semuanya itu terkait dengan pengalaman lahir Nabi (outward experiences). Disamping itu, karena wording Al-Qur'an adalah dari Muhammad maka harus juga memperhatikan perkembangan pengalaman batin Nabi (inward experience).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Soroush, *The Expansion*, 11.

"...the Prophet of Islam underwent two levels of "experience" and Islam is a product of both: outward experience and inward experience... In his outward experience, he built the Medina, ran the city's affairs, went to war, confronted enemies, cultivated friends and so on. In his inward experience, there was revelation, ascension (isra' mi'raj), reveries, insight, and illuminations, and in these, too, he continued to execel and grow increasingly skilled". 131

Soroush mengutip pendapat Ibnu Khaldun dalam *Muqaddimah*-nya bahwa kemampuan Nabi untuk menerima wahyu tumbuh secara bertahap. Itulah alasan mengapa surat-surat *Makkiyah* lebih pendek dari pada surat *Madaniyah*. Bahkan diriwayatkan bahwa setengah dari surat al-Taubah diturunkan secara tiba-tiba ketika Nabi menaiki unta. Ini menggambarkan bahwa pengalaman Nabi dalam menerima wahyu saat itu sudah menjadi sangat lebih baik.<sup>132</sup>

Soroush membandingkan dengan apa yang disampaikan oleh Thabataba'i tentang pengalaman Nabi saat pertama kali menerima wahyu berupa surat al-'Alaq, Nabi dalam ketakutan dan tidak sepenuhnya mampu memahami apa yang diturunkan kepadanya. Namun lama-lama Nabi menjadi terbiasa dengan proses itu. 133 Sebagaimana Musa yang ketakutan saat pertama kali melihat

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Soroush. The Expansion. 19.

Sebagaimana dikutip oleh Soroush dari Ibnu Khaldun, *The Muqaddimah*, terj.Franz Rosenthal (London, Routledge, 1967), hal. 78.

<sup>133</sup> Soroush, *The Expansion*, 11.

tongkat berubah menjadi ular, lalu Allah memperingatinya dalam [27: 10):

"dan lemparkanlah tongkatmu". Maka tatkala (tongkat itu menjadi ular dan) Musa melihatnya bergerak-gerak seperti dia seekor ular yang gesit, larilah ia berbalik ke belakang tanpa menoleh. "Hai Musa, janganlah kamu takut. Sesungguhnya orang yang dijadikan rasul, tidak takut di hadapan-Ku"

Mengetahui *Makky-Madany* dalam konteks pemikiran Soroush sangat penting untuk membedakan manakah yang merupakan bagian *accidental* dan *essential*. Karena semua konteks vang membungkus ayat-ayat *Makkiyah-Madaniyah* adalah bagian accidental. Menurut Soroush selama ini pemeluk agama berharap terlalu banyak terhadap agama. Semua perkara dicarikan rujukan dalam teks keagamaan dan memandang seolah tidak ada sumber lain selain agama. Apa yang dikatakan agama tentang hukum, sosial, ekonomi, pemerintahan, kebersihan dan kesehatan adalah final, padahal mereka hanyalah dalam porsi yang sedikit sekali. Para pemeluk agama berharap menemukan segalanya dalam agama karena hal tersebut dianggap sebagai letak kesempurnaan agama. Soroush menyebut sikap tersebut sebagai the maximalist understanding of religion atau the maximalist expectation of religion, dan lawannya the minimalist viewpoint atau the *minimalist expectation*. <sup>134</sup>

<sup>134</sup> Soroush, The Expansion, 94.

The maximalist expectation of religion akan memahami ayat-ayat al-Qur'an sebagai sumber yang maksimal dan tak tergantikan. Sedangkan the minimalist expectation harus memandang ajaran al-Qur'an sebagai sumber minimal sehingga di luar urusan "Ketuhanan" umat Islam bisa mengambil sumber yang lain. Demikian pula konteks apa "kepentingan" dan "kebutuhan" Nabi pada ayat-ayat Makky dan apa "kepentingan" dan "kebutuhan" Nabi pada ayat-ayat Madaniy harus dipahami minimalist untuk dapat menyingkap bagian essential darinya.

#### **BAB IV**

# TEORI AL-QABD WA AL-BAST DALAM 'ULŪM AL-QUR'ĀN

# A. Implementasi Teori al-Qabḍ wa al-Basṭ

Pada bab sebelumnya telah disinggung bahwa teori *al-qabḍ wa al-basṭ* adalah teori "interpretasi-epistemologi". Sehingga orang mungkin akan kecewa jika mencari sistematisasi interpretasi yang ditawarkan Soroush. Bahkan Soroush sendiri telah mengakui bahwa ia tidak mempunyai suatu teori interpretasi khusus. Sebagai teori interpretasi-epistemologi, teori *al-qabḍ wa al-basṭ* menilai ilmu agama sebagai suatu cabang ilmu pengetahuan manusia dan pemahaman terhadap agama akan berevolusi bersama cabang-cabang ilmu pengetahuan manusia lainnya.

Ada beberapa poin yang harus selalu diperhatikan dalam menganalisa pemikiran Soroush mengenai entitas ilmu pengetahuan:

- 1. Semua ilmu pengetahuan bagi Soroush adalah sama, merupakan produk pemikiran manusia.
- 2. Semua ilmu pengetahuan adalah kumpulan antara pendapat yang benar dan salah sehingga selalu memiliki kekurangan, mengalami pergeseran dan perubahan.
- Soroush menggunakan landasan waqī'iyyah (realisme) bahwa manusia tidak akan pernah utuh dalam menangkap realita (alwaqī').

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abdul Karim Soroush, *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama*, (Bandung: Mizan: 2002), hal. 6.

Ketiga poin diatas sangat penting diperhatikan karena akan sangat membantu memberikan gambaran posisi ilmu-ilmu keagamaan khususnya '*ulūm al-Qur'an* dalam pemikiran Soroush. Sedangkan berhubungan poin-poin teori *al-qabḍ wa al-basṭ* mengenai pemahaman keagamaan adalah:

- a. Kosmologi, antropologi dan linguistik akan mempengaruhi pemahaman agama seseorang dan harapannya terhadap agama.
- Posisi teks-teks keagamaan dalam ilmu-ilmu keagamaan adalah sama dengan realita dalam ilmu-ilmu sains.
- c. Epistemologi kebenaran ilmu-ilmu keagamaan adalah seperti epistemologi kebenaran ilmu sejarah yang sulit untuk diujikan.

Dalam mengurai bagaimana cara kerja ilmu agama berevolusi dengan ilmu pengetahuan manusia di luar agama teori *al-qabḍ wa al-basṭ* mengajukan tiga prinsip. *Pertama*, prinsip koherensi (atau keterpaduan) dan korespondensi: bahwa segenap pemahaman tentang agama (benar ataupun tidak benar) dilakukan dalam konteks sekumpulan pengetahuan manusia dan (disadari atau tidak) selalu menyesuaikan diri dengan kumpulan pengetahuan manusia itu. *Kedua*, prinsip interpenetrasi; penyempitan atau perluasan di dalam sistem pengetahuan manusia dapat merembesi wilayah pemahaman kita tentang agama. *Ketiga:* sistem pengetahuan manusia (yakni ilmu pengetahuan dan filsafat manusia) mengalami perluasan dan penyempitan.<sup>2</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Soroush, *Menggugat Otoritas*, hal.xxiii.

Selanjutnya berpijak poin-poin di atas penulis menganalisis implementasi teori *al-qabḍ wa al-basṭ* dalam wacana *ulūm al-Qur'ān* dan membaginya menjadi dua bagian:

# 1. Tingkat wording Al-Qur'an: Masa Nabi

Sebagaimana yang telah disinggung pada bab sebelumnya bahwa Soroush mengakui kemakhlukan al-Qur'an karena pembahasaan (wording) al-Qur'an adalah dari Nabi. Soroush menganalogikan relasi Allah, Nabi dan al-Qur'an dalam pewahyuan bagaikan Allah, lebah dan madu. Bahwa madu dihasilkan oleh lebah, tapi tetap saja dikatakan bahwa madu adalah ciptaan Allah atau makhluk.

Al-Qur'an seluruhnya adalah perkataan Nabi yang berasal dari wahyu yang berupa inspirasi dari Allah SWT. Maka dalam mentransformasikan inspirasi *ilahiah* menuju bahasa manusia, mau tidak mau Nabi Muhammad saw. harus menggunakan bahasa yang familiar di dalam masyarakatnya. Pemikiran Soroush ini sependapat dengan pemikiran Fazlur Rahman<sup>3</sup> yang menyatakan bahwa bahwa al-Qur'an berasal dari Allah dalam bentuk *ide-kata* dan tidak dalam bentuk kata-kata yang bersuara. Karena itu al-Qur'an seluruhnya merupakan kata-kata Tuhan (*the word of God*)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fazlur Rahman (1919-1988) adalah pemikir Islam kelahiran Pakistan yang sangat intens merumuskan identitas Islam di tengah tantangan modernitas. Ia menawarkan hermeneutika *double movement* sebagai sebuah metodologi baru untuk memahami Al-Qur'an. Metodologi tersebut bisa dikatakan sebagai upaya menjadikan Al-Qur'an untuk menjawab persoalan-persoalan kekinian dan mampu mengakomodasi perubahan dan perkembangan zaman.

dan dalam pengertian biasa ia merupakan perkataan Nabi Muhammad (*the word of Muhammad*).<sup>4</sup> Faktor inilah yang menjadikan kandungan al-Qur'an terikat dengan batasan-batasan adat istiadat, kebiasaan, persepsi (pola pikir), tradisi, dan potret kehidupan interes bangsa Arab saat itu sebagai masyarakat pedagang sekaligus masyarakat padang pasir.<sup>5</sup>

Poin penting yang perlu digaris bawahi disini adalah bahwa Soroush memahami al-Qur'an sebagai pemahaman Nabi Muhammad saw. terhadap inspirasi *ilahiah* yang kemudian ditransformasikan dengan bahasa Arab. Dengan menganggapnya sebagai "pemahaman" maka Soroush membuat al-Qur'an menjadi sangat terikat dengan sisi-sisi kemanusian Nabi dan sangat dipengaruhi kejadian temporal yang terjadi saat itu. Atau dengan kata lain telah terjadi korespondensi dan koherensi antara pengetahuan Nabi dan peristiwa yang terjadi di zamannya dengan kandungan al-Qur'an. Untuk membuktikan korespondensi dan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> "The Word was given with the inspiration itself. The Qur'an is thus pure Divine Word, but if course, it is equally intimately related to the inmost personality of the Prophet Muhammad whose relationship to it cannot be mechanically conceived like that of a record. The Divine Word flowed through the Prophet's heart". Fazlur Rahman, *Islam*, (Chicago: University of Chicago Press, 1979), hal. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perihal keterikatan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dengan konteks bangsa Arab ketika ia diturunkan senada dengan pemikian Nasr Hamid Abu Zaid yang menyatakan bahwa al-Qur'an sebagai sebuah teks pada dasarnya adalah produk budaya (*muntaj al-saqafi*). Maksudnya, teks terbentuk dalam realita budaya dalam rentang waktu lebih dari dua puluh tahun. Nasr Hamid Abu Zaid, *Tekstualitas al-Qur'an*, terj.Khoiron Nahdliyin, (Yogyakarta: LKiS, 2005), hal.19.

koherensi Soroush mengajukan data-data berupa banyaknya ayatayat al-Our'an yang merupakan pertanyaan-pertanyaan dari kaum Nabi Muhammad "vas-alūnaka 'an al-rūh". "vas-alūnaka 'an alahillah", "yas-alūnaka 'an al-mahid", "yas-alūnaka 'an alsa'ah", "vas-alūnaka 'an żi al-garnain", "vas-alūnaka 'an alyatāmā", "yas-alūnaka 'an al-jibāli", "y as-alūnaka 'an al-syahri al-ḥarām", "yas-alūnaka 'an al-khamr wa al-maisir", "yasalūnaka 'an al-anfāl'', dan "yas 'alūnaka māżā yunfiqūn''. Dimana pertanyaan-pertanyaan tersebut yang diajukan akan sangat bergantung pada pengetahuan yang ada dalam diri bangsa Arab saat itu. Jika pengetahuan yang melatarbelakangi berbeda maka berbeda pula pertanyaan-pertanyaan yang diajukan, selanjutnya akan berbeda pula jawaban al-Qur'an yang menjadi respon atas pertanyaan-pertanyaan itu. Sehingga jika mengikuti logika korespondensi dan koherensi Soroush, apabila al-Qur'an diturunkan di Indonesia mungkin akan ada pertanyaan tentang bercocok tanam atau tentang mengarungi lautan.

Selain itu masyarakat Arab sangat familiar dengan konsep perdagangan dan padang pasir, begitu pula Nabi Muhammad swt. Istilah-istilah dalam kedua konsep tersebut banyak digunakan dalam al-Qur'an karena mampu memberikan analogi yang terbaik dalam menyampaikan essensi agama Islam. Al-Qur'an dipenuhi dengan bahasa perumpamaan seperti; *shirāt*, *sabīl*, *mustaqīm*, *sawiiy*, '*iwaj*, *hudā*, *rasyad*, *dalāl*, *ghayyah* dan lain-lain. Bagi Soroush, Nabi Muhammad lah yang berperan meletakkan kata-kata

tersebut dan dengan sangat brilian mampu mengaktualisasikan potensi yang telah ada. Dengan demikian menjadikan al-Qur'an bisa diterima oleh masyarakat Arab. Menurut Soroush itulah alasan mengapa al-Qur'an menerangkan bahwa masing-masing Nabi diutus kepada umatnya dengan bahasa umatnya sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa agama Islam itu dinamis. Ia tidak benar-benar menghadirkan sesuatu yang baru, tetapi menghadirkan konsep agama yang masih berdasarkan pengetahuan masyarakat Arab saat itu yang menjadi objek pertamanya

Korespondensi dan koherensi adat istiadat, persepsi, tradisi, potret kehidupan serta interes bangsa Arab dalam pembahasaan al-Qur'an juga diakui oleh beberapa ahli tafsir. Yang perlu digarisbawahi adalah semua itu merupakan faktor eksternal yang yang berkelindan dalam ruang dan waktu turunnya al-Qur'an. Fazlur Rahman memunculkan gagasan tentang konteks makro dan mikro untuk membingkai faktor eksternal tersebut.<sup>8</sup> Sedangkan

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Soroush, *The Expansion*, 74.

<sup>7</sup> وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِةِ لِيُبَيِّنَ لَهُمُٓ ۖ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي مَن يَشَآءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ٤

<sup>&</sup>quot;Kami tidak mengutus seorang rasulpun, melainkan dengan bahasa kaumnya, supaya ia dapat memberi penjelasan dengan terang kepada mereka. Maka Allah menyesatkan siapa yang Dia kehendaki, dan memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan Dialah Tuhan Yang Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana". (QS.Ibrahim [14]: 4)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sibawaihi menjelaskan bahwa yang dimaksud Rahman dengan konteks makro adalah situasi yang terjadi dalam skala yang lebih luas, menyangkut masyarakat, agama dan adat istiadat Arabia pada saat datangnya Islam, khususnya di Makkah dan sekitarnya. Sedangkan konteks mikro

Syah Waliullah al-Dahlawi dalam karyanya Fauzul al-Kabir fi Ushul al-Tafsir menggunakan istilah asbab al-nuzul al-khāssah untuk menunjukkan konteks mikro dan asbab al-nuzul al-haqīqīyah untuk menunjukkan konteks makro. Ia memasukkan kajian konteks makro ke dalam "kajian seputar al-Qur'an" (dirāsah ma haul al-Qur'an). Dalam hal ini ia membedakan antara lingkungan materiil dan immateriil. Lingkungan materiil meliputi keadaan geografis bangsa Arab, bukit-bukit dan pegunungan, suhu panas, padang pasir, oase-oasenya, cuaca panas, dingin, badai, angin, kondisi tanah berserta kesuburan dan kegersangannya, tumbuhan dan pepohonannya serta lainnya. Sedangkan lingkungan immateriil yang meliputi masa lalu atau sejarah bangsa Arab,

adalah situasi sempit (red: peristiwa) yang terjadi di lingkungan Nabi ketika al-Qur'an diturunkan. Sibawahi, *Hermeneutika Al-Qur'an Fazlur Rahman*, Yogyakarta: Jalasutra, 2007. Hal.59

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Muammar Zayn Qadafy, *Buku Pintar Sababun Nuzul dari Mikro Hingga Makro: Sebuah Kajian Epistemologis*, Yogyakarta: Azna's Books, 2015), Hal.99.

Pendekatan tafsir sastrawi Amin al-Khulli dibagi menjadi dua kategori; kajian seputar al-Qur'an (dirāsah ma ḥaula al-Qur'ān) dan kajian mengenai al-Qur'an itu sendiri (dirāsah ma fi al-Qur'ān). Dirāsah ma haula al-Qur'ān dibagi menjadi dua; pertama, kajian khusus yang berhubungan dengan proses turunnya al-Our'an, penghimpunan, qira'āt- qira'āt, dan lainlain yang telah terhimpum dalam *ulūm al-Qur'ān. Kedua*; kajian umum yang berhubungan dengan lingkungan baik materiil ataupun immateriil di mana al-Qur'an muncul dan hidup, dihimpun, ditulis, dibaca, dan dihafal dan berkomunikasi dengan audience awalnva dan menyampaikan pesan/risalahnya kepada mereka. Amin al-Khulli, "Tafsir", dalam *Pemikiran* Hermeneutika dalam Tradisi Islam; Reader, terj.Kamran Irsyadi dan Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: Lembaga Penelitian Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2011), hal.238-242.

sistem keluarga atau kabilah, model pemerintahan dalam segala levelnya, akidah/ keyakinan dengan segala corak yang mewarnainya, seni dengan segala genre-nya dan sistem mata pencaharian yang beragam dan bercabang. Dimana menurut Amin al-Khulli dengan pendekatan sastranya berpendapat bahwa untuk mengkaji hal ihwal bahasa/ sastra Arab dan arabisme lebih banyak, lebih dalam dan lebih detail dengan mengkaji sastranya secara benar, maka al-Our'an sebagai puncak sastra dan jantungnya hanya bisa dikaji secara benar jika semua syarat dan piranti untuk mengetahui lingkungan materiil dan immateriil Arab telah terbangun secara utuh. 11

Sehingga jika menggunakan nalar teori *al-qabḍ wa al-basṭ* Soroush, alasan mengapa bahasa al-Qur'an mempunyai nilai sastra yang tinggi adalah karena ia muncul di masyarakat yang menggemari dan sangat menjunjung tinggi nilai-nilai sastra. Dengan kata lain, al-Qur'an mengandung sastra adalah sebuah keniscayaan akibat pengaruh korespondensi dan koherensi pengetahuan sastra masyarakat Arab yang merupakan lingkungan immateriilnya.

Lingkungan immateriil ini haruslah tidak terbatas pada pengetahuan bangsa Arab terhadap sastra saja tetapi juga meliputi pengetahuan yang lain. Misalnya mempertimbangkan perkembangan sains saat al-Qur'an di turunkan. Sehingga sains

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Amin al-Khulli, *Tafsir*, 240-243.

saat itulah yang seharusnya digunakan untuk menjadi ukuran kebenaran kandungan ayat-ayat sains dalam al-Qur'an.

Jika prinsip korespondensi dan koherensi menerangkan proses terjadinya "hubungan" antara faktor-faktor eksternal dari diri Nabi dengan kandungan ayat-ayat al-Our'an, sedangkan prinsip interpenetrasi memperhatikan faktor internal dalam diri Nabi. Cara kerja bagaimana terjadinya interpenetrasi pengetahuan Nabi terhadap kandungan ayat-ayat al-Our'an dirumuskan Soroush dalam expansion of prophetic experience. Sebanyak apa Nabi mampu menyerap pengetahuan yang ada disekitarnya akan mempengaruhi transformasi wahyu (transformation of revelation). Oleh karena itu pengetahuan Nabi Muhammad swt. sangat menentukan kandungan dari al-Qur'an. Sehingga menurut Soroush wajar saja jika al-Qur'an yang sangat bergantung kepada pengetahuan Nabi bisa salah atau tidak sesuai dalam "menjawab" persoalan diluar masalah teologi, misalnya masalah sains atau problem sosial. Bisa saja yang disampaikan Nabi adalah "benar" dalam pengertian pengetahuan di zamannya akan tetapi menjadi berbeda di zaman kita.

Soroush menerangkan bahwa pengetahuan Nabi bersumber dari dua arah. *Pertama* pengetahuan yang diperoleh dari pengalaman lahir (*outward experience*). Yaitu pengetahuan Nabi yang tergantung pada kemampuan Nabi dalam memahami realita yang terjadi di sekitarnya. Bagaimana Nabi Muhammad saw. dalam memahami adat istiadat, tradisi, pola pikira, dan kehidupan

bermasyarakat bangsa Arab. Selain itu, pengetahuan Nabi yang diperolehnya melalui pengalaman ketika beliau membangun kota Madinah, menjalankan perjanjian di dalamnya, pergi berperang, menghadapi musuh, memperkuat persahabatan dan lainnya. *Kedua* pengetahuan yang bersumber dari pengalaman batin (*inward experiences*). Yaitu pengetahuan Nabi yang tergantung pada pengalaman batin (*inward experiences*) yang berkembang melalui proses pewahyuan (*divine revelation*), Isra' Mi'raj, angan-angan (lamunan), wawasan dan iluminasi.<sup>12</sup>

Dalam melibatkan pengalaman keagamaaan (*religious experience*) Nabi sebagai sumber pengetahuan nampak bahwa Soroush dipengaruhi oleh konsep "pengalaman keagamaan" Iqbal, bahwa pengalaman keagamaan bukanlah ilusi melainkan memiliki wujud tersendiri yang dapat diidentifikasi. Sebagaimana pengalaman manusia yang lain bahwa dalam memperoleh kebenaran unsur interpretasi atas hasil pengamatan inderawi merupakan unsur penting, maka demikian pula halnya dengan pengalaman keagamaan atau pengalaman mistik yang juga melibatkan interpretasi atas apa yang dialami, meskipun bukan inderawi, yaitu Tuhan. 14

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Soroush, *The Expansion*, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Muhammad Iqbal, *Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam*, (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), hal. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Iqbal, *Pembangunan Kembali*, 142.

Selanjutnya interpretasi atau pemahaman Nabi terhadap pengalaman keagamaannya yang akan mempengaruhi kandungan dan juga pembahasaan (wording) al-Qur'an. Sehingga langkah terakhir dari interpenetrasi pengetahuan Nabi adalah bagaimana Nabi menkonversi pemahaman-pemahamannya terhadap pengalamannya - outward-experience dan inward-experience – ke dalam bentuk bahasa atau kata.

Menurut penulis bahwa apa yang ditekankan Soroush dalam kedua cara kerja teori *al-qad wa al-bast* dalam pembentukan bahasa wahyu (wording of revelation) adalah bahwa konteks atau lingkungan yang melingkupi turunnya al-Our'an - materiil maupun immateriil - dan pengalaman-pengalaman Nabi adalah faktor di mempengaruhi luar yang ajaran agama. Sebagai konsekuensi dari banyaknya unsur-unsur luar agama yang terlibat dalam al-Qur'an, Soroush membedakan kandungan al-Qur'an bagian menjadi dua yaitu accidental dan essential sebagaimana yang telah dijelaskan pada bab sebelumnya. Dengan pembedaan accidental dan essential, maka menurut Soroush kesalahan yang terjadi dalam al-Qur'san tidak sampai mengusik kesakralan al-Qur'an karena seandainya tanpa pengetahuan itu, Islam tetaplah Islam. Dalam teori al-qabd wa al-bast kedudukan ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu pengetahuan di luar agama adalah sama. Sehingga jika ilmu-ilmu pengetahuan di luar agama berevolusi, maka ilmu-ilmu keagamaan juga mengalami perubahan. Sehingga menjadi sangat wajar ketika al-Qur'an (yang menurut Soroush) sebagai perkataan Nabi Muhammad saw. ada yang tidak sesuai dengan pengetahuan di zaman kita. Hal tersebut dikarenakan *pertama*, pengetahuan Nabi Muhammad saw. yang terikat dengan perkembangan pengetahuan di zamannya dan *kedua*, karena pengetahuan di zaman kita yang telah mengalami evolusi.

Namun sayangnya justru Soroush tidak menjelaskan bagaimana dengan ayat-ayat yang terjadi di dalamnya mengandung evolusi/perubahan hukum. Dimana dalam kajian 'ulūm al-Our'ān ayat-ayat yang mempunyai karateristik seperti ini masuk dalam pembahasan nāsikh-mansūkh. Misalnva avat-avat vang menerangkan tentang khamr. Al-Suvuthi dalam kitabnya al-Itaān menjelaskan bahwa ayat tentang khamr yang pertama kali turun adalah al-Bagarah [2]: 219 "yas-alūnaka 'an al-khamr...",baru kemudian al-Nisa' [3]: 43 "... lā tagrabu al-ṣalāta wa antum sukārā...", dan setelah itu al-Maidah [5]: 90 "yāayyuha al-lizīna āmanū innama al-khamru wa al-maisir...". 15 Ayat pertama dinaskh oleh ayat kedua, ayat kedua di-naskh oleh ayat ketiga dan

<sup>15</sup> Yang pertama diturunkan adalah "yas-alūnaka 'an al-khamr wa almaisir.." dan seterusnya. Dikatakan bahwa khamr telah diharamkan. Kemudian mereka berkata: Wahai Rasulullah, biarkanlah kami mengambil manfaatnya saja sebagaimana yang difirmankan Allah. Rasulullah pun mendiamkan mereka. Kemudian turunlah ayat lā taqrabu al-ṣalāta wa antum sukārā". Dikatakan bahwa khamr telah diharamkan. Mereka berkata: Wahai Rasulullah, kami tidak akan meminumnya saat mendekati shalat. Rasulullah pun mendiamkan mereka. Kemudian turunlah ayat "yāayyuha al-lizīna āmanū innama al-khamru wa al-maisiru". Rasulullah kemudian bersabda: khamr telah diharamkan. Al-Suyuthi, al-Itqān fī 'ulūm al-Qur'ān, (t.k: al-haiah al-miṣriyah al-'āmah li al-kitāb", 1974), hal.99.

hukum dari ayat ketiga inilah yang berlaku hingga sekarang. Pembahasan *nāsikh-mansūkh* semacam ini tidak dijelaskan Soroush apakah masuk dalam kriteria evolusi pengetahuan Nabi saw. sebagaimana yang dimaksudkan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* ataulah tidak.

## 2. Formulasi Ilmu-Ilmu Keislaman: 'Ulūm al-Qur'ān

Jika sebelumnya kita telah membahas bagaimana teori *alqabḍ wa la-basṭ* menjelaskan bagaimana "kerja" faktor ekternal agama bisa mempengaruhi kandungan al-Qur'an. Dalam poin ini akan mengurai bagaimana Soroush "mengoperasikan" *al-qabḍ wa la-basṭ*-nya kepada sebagian tema kajian '*ulūm al-Qur'ān*.

Sebelumnya perlu dijadikan pegangan bahwa: *pertama*, ide utama teori *al-qabḍ wa al-basṭ* Soroush dalam formulasi ilmu-ilmu keislaman adalah humanisasi ilmu-ilmu keagamaan. Artinya ilmu pengetahuan agama lahir dari tangan manusia dan diwarnai dengan karakteristik manusiawi, baik yang mulia maupun tercela. Rasionalitas, prasangka, egoisme, pencarian-kebenaran, lupa, keserakahan, kemungkinan-salah, parsialitas, kepuasan kesewenangan, ketamakan dan lain-lain, semuanya mempunyai saham dalam ilmu pengetahuan agama dan pengaruh. Dengan melekatkan semua sifat manusiawi tersebut kepada ilmu-ilmu keagamaan maka tidak ada alasan untuk mengkultuskan satu pemikiran tertentu sebagai pemahaman yang final terhadap agama.

167

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 423.

Dimana sebagai ilmu produk manusia maka ilmu-ilmu keagamaan juga akan berkoresponden dan koheren dengan ilmu pengetahuan yang lain. Ia akan terpengaruh oleh penyempitan dan perluasan ilmu pengetahuan manusia yang lain dan akan berevolusi jika ilmu-ilmu lain berevolusi.

*Kedua*, ilmu-ilmu keagamaan merupakan pemahaman manusia terhadap agama. Dalam memahami agama seseorang akan sangat dipengaruhi oleh pengetahuan di luar agama yang telah ada dalam diri *mufassir*. Sehingga terjadilah interpenetrasi pengetahuan non-keagamaan (vang telah melekat dalam diri *mufassir*) kedalam inilah ilmu keagamaan. Menurut Soroush faktor yang menyebabkan munculnya penafsiran yang berbeda-beda dalam memahami satu ayat yang sama dan perbedaan itu adalah sebuah keniscayaan. Karena menurut Soroush, syari'ah itu diam. Syari'ah hanya akan berbicara ketika ada pertanyaan yang datang kepadanya.<sup>17</sup> Sedangkan pertanyaan itu sangat bergantung dengan pengetahuan seseorang di luar agama. Disinilah koresponden atau koherensi serta interpenetrasi ilmu pengetahuan di luar agama bersama-sama mempengaruhi ilmu-ilmu keagamaan. Sehingga bagi Soroush wajar jika problem yang kita hadapi sekarang ada yang tidak ditemukan dalam literatur ilmu-ilmu keagamaan. Disinilah Soroush mengkritik mereka yang mengesampingkan ilmu-ilmu di luar agama. Ilmu-ilmu keagamaan mengalami

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Soroush, al-Qabḍ wa al-Basṭ, 32.

pengkultusan lebih dari agama itu sendiri. Padahal keduanya berbeda. Soroush mencotohkan bagaimana tafsir sufi bisa berbeda dengan tafsir fiqhi, berbeda pula dengan tafsir falsafi. Demikian juga tafsir sunni akan berbeda dengan tafsir syi'i. Lahir begitu banyak perbedaan tafsir padahal bersumber dari satu teks.

*'Ulūm al-Qur'ān* dianggap ilmu induk atau ilmu dasar karena ia adalah kunci untuk mengetahui isi kandungan al-Qur'an. Jika disini kita mengambil pengertian *'ulūm al-Qur'an* sebagai disiplin ilmu yang mempunyai kaedah-kaedah untuk memahami al-Qur'an<sup>18</sup>, maka jika terjadi perubahan pada *'ulūm al-Qur'ān* berubah pula pemahaman kita terhadap al-Qur'an. Dan seberapa banyak faktor-faktor yang mempengaruhi *'ulūm al-Qur'ān* mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ* maka sebanyak itu pula pemahaman kita terhadap al-Qur'an juga mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ*.

Dalam 'ulūm al-Qur'ān latar belakang peristiwa, pertanyaan yang diajukan kepada Nabi dan sosio-kultural saat al-Qur'an diturunkan masuk ke dalam kajian asbāb al-nuzūl. Pada awalnya permasalahan yang ditelaah dalam kajian asbāb al-nuzūl adalah berhubungan dengan perbedaan riwayat, satu ayat yang mempunyai beberapa asbāb al-nuzūl atau satu riwayat asbāb al-nuzūl yang menjadi latar belakang turunnya beberapa ayat. Tetapi para sarjana Muslim mengembangkan kajian asbāb al-nuzūl menjadi konteks makro dan mikro sebagai petunjuk untuk

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Al-Zarqani, Manāhil al-'Irfān fī Ulūm al-Qur'ān, 1367, 23-27

menangkap makna dari ayat al-Qur'an agar bisa dipahami sesuai konteksnya dan selanjutnya akan membawa konsekuensi pada *istinbat* hukum. Sehingga kajian *asbāb al-nuzūl* juga hanya seputar keotentikan riwayat, tetapi menyangkut ilmu sejarah, sosiologi, antropologi, linguistik atau ilmu-ilmu lainnya. Dengan demikian bagaimana pra-anggapan *mufassir* terhadap *asbāb al-nuzūl* akan sangat mempengaruhi makna yang dihasilkan atau hukum yang disimpulkan.

Pemilahan *accidental* dari *essential* yang dilakukan oleh Soroush terhadap obyek-obyek *asbāb al-nuzūl* juga membawa konskuensi hukum. Gagasan Soroush "*accidental-essential*" dalam bukunya *The Expansion of Prophetic Experience* secara umum ditujukan kepada seluruh komponen agama, tidak hanya terhadap obyek-obyek *asbāb al-nuzūl*. Upaya yang dilakukan Soroush tidak jauh beda dengan *al-śābit- al-mutaḥawwil*<sup>19</sup> atau

\_

Term *al-ṣābit- al-mutaḥawwil* dipopulerkan oleh Adonis untuk menggambarkan cara pandangnya terhadap dua arus tradisi Arab-Islam yang saling berlawanan. *Al-ṣābit* (yang mapan) dalam bingkai kebudayaan Arab sebagai pemikiran yang berdasar pada teks, dan yang menjadikan sifat kemapanannya (*ṣābat*) sebagai dasar bagi kemampuan, baik dalam memahami maupun mengevaluasi. Selain itu, yang mapan (*ṣābat*) menegaskan dirinya sebagai makna satu-satunya yang benar bagi teks tersebut, dan berdasarkan hal itu, ia menjadi otoritas epistemologi. Sedangkan yang berubah (*al-mutaḥawwil*) dengan dua pengertian: *pertama*, sebagai pemikiran yang berdasar teks, namun melalui interpretasi yang membuat teks dapat beradaptasi dengan realitas dan perubahan. *Kedua*, sebagai pemikiran yang memandang teks tidak mengandung otoritas sama sekali, dan pada dasarnya pemikiran tersebut didasarkan pada akal, bukan

mungkin saja ia terinspirasi darinya. Dalam artikelnya *The Changeable and The Unchangeble* Soroush mengungkapkan:

"However, this very division or classification of Islamic thought in theory, or Islamic teaching in practice, into al-sābit- al-mutaḥawwil is very modern classification. This modern classification, of course, means that we, as Muslims, have encountered and some modern challenges and problems that have induced us to introduce this idea and this categorisation of the changing and unchanging." <sup>20</sup>

Selain term al-sābit- al-mutaḥawwil dan changeable-unchangeable Soroush juga menggunakan term lain yang maknanya hampir sama: darūri- non-daruri, essential- non-essential dan replaceable-irreplaceble. Dalam penentuan al-sābit-al-mutaḥawwil sendiri terjadi perbedaan diantara umat Muslim. Soroush menuliskan bahwa domain dari essential ada dua yaitu essential dalam ranah pemikiran (thought) dan ranah praktis (practice). Soroush mencontohkan sholat dan zakat sebagai essential dalam ranah praktis. Dan contoh dari essential dalam ranah pemikiran adalah percaya keesaan Tuhan dan percaya kepada kenabian Muhammad saw. Jika kita tidak mengakui keduanya maka bisa dianggap murtad. Soroush mengutip pernyataan Ayatollah Khomeini, bahwa ketidak percayaan terhadap akhirat tidak menyebabkan seseorang menjadi kafir.

naql (tradisi atau wahyu). Adonis, Arkeologi Sejarah-Pemikiran Arab-Islam, (Yogyakarta: LKIS, 2012), hal: xvii-xviii.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Soroush, *The Changeable*, 10.

Ayatollah Khomeini menilai bahwa mengimani adanya kehidupan setelah kematian bukan bagian dari *essential*. Padahal dalam al-Qur'an begitu banyak ayat yang meceritakan tentang kehidupan setelah kematian, tentang balasan surga dan neraka.<sup>21</sup>

Dengan demikian Soroush semakin meneguhkan pendapatnya bahwa tidak ada kesepakatan universal diantara para ulama. Contoh lain adalah mengenai kewajiban sholat Jum'ah untuk umat Muslim. Dalam al-Our'an surat al-Jum'ah [62:9] secara jelas menyebutkan perintah sholat di hari Jum'at. Tetapi dalam tradisi keberagamaan Svi'ah kewaiiban sholat Jum'ah ditangguhkan. Menurut sekte Syi'ah bahwa sholat Jum'ah hanya bisa dilaksanakan oleh negara Islam (yang dipimpin seorang Imam).22 Karena saat ini sang Imam sedang ghaib maka sholat Jum'ah tidak diwajibkan.<sup>23</sup> Umat Islam Syi'ah telah 12 abad memegang pendapat ini. Demikian pula hukuman potong tangan dan rajam tidak bisa diberlakukan lagi. Aplikasi keduanya

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Abdul Karim Soroush, "The Changeable and the Unchangeable", dalam *New Direction in Islamic Thought: Exploring Reform and Muslim Tradition*.Ed. Kari Vogt dkk, (London; I.B.Taurus, 2009), Hal. 11

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Konsep Imamah dalam teologi sekte Syi'ah sangatlah penting. Di dalamnya sekaitan dengan pemerintah dan siapa yang memikul tanggung jawab untuk memimpin pemerintah telah jelas semenjak wafatnya Nabi saw hingga masa keghaiban. Ketentuannya adalah bahwa seorang Imam merupakan manusia yang paling utama dari sisi pengetahuan akan hukumhukum dan aturan-aturan Islam serta adil dalam melaksanakan hukum dan aturan Islam tersebut. Imam Khumaini, *Pemikiran Politik Islam dalam Pemerintahan: Konsep Wilayah al-Faqih Epistemologi Pemerintahan Islam*, Terj. M.Anis maulecha. (Jakarta; Sadra Press, 2010), hal.82.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Soroush, *The Changeable*, 11.

tergantung kepada negara, sejak kita tidak mempunyai negara Islam dalam pengertian yang dikepalai oleh seorang Nabi atau Imam maka hukuman-hukuman itu dapat ditangguhkan.<sup>24</sup>

Kembali kepada pembahasan pemilahan *accidental* dari *essential* yang dilakukan oleh Soroush terhadap obyek-obyek *asbāb al-nuzūl*. Sebagaimana *al-śābit- al-mutaḥawwil* yang tidak pernah mencapai kesepakatan, Soroush membiarkan kategori *accidental-essential* dalam al-Qur'an dalam bentuk terbuka. Sehingga dibutuhkan kemampuan yang cukup dalam bidang sejarah, sosiologi, dan humaniora untuk mengetahui apakah suatau ajaran itu *accidental* atau *essential*. Soroush mengatakan:

"Bearing in mind the gradual and historical genesis of religion and religious texts; the deconstruction of its ossified structure; the employment of various "contrary to facts condition"; using inductive methods to discern the causes and the goals of the shari'ah (religious law); discovering the tools and instrument that were in use during religion's genesis and the events that played a role in it; the refinement and definition of our expectations of religion; and the testing of the different components of its religion to see whether they are replaceable or irreplaceable are all the principal methods at our disposal for distinguishing the essentials and accidentals religion.

Tentu saja aplikasi *al-qabḍ wa al-basṭ* dalam tahap ini menjadi berbeda, karena dalam tahap formulasi ilmu-ilmu keagamaan Soroush memulai mencoba memahami "pemahaman manusia" yang keadaannya sudah sangat majemuk. Meminjam

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Soroush, *The Changeable*, 12.

istilah Soroush bahwa agama telah menjadi semakin "gemuk" sehingga koresponden dan koherensi antar ilmu pengetahuan manusia semakin tidak terhindarkan.

Tidak ada yang paten dalam konsep *accidental-essential* Soroush. Namun ada beberapa poin yang bisa ditarik benang merah dari konsep *accidental-essential* Soroush:

- Bahasa dan budaya Arab adalah accidental sehingga bisa digantikan oleh bahasa dan budaya lainnya. Bahkan Soroush tidak lebih mengutamakan bahasa Arab dibandingkan dengan yang lainnya. Dan secara teoritis ia bisa diganti dengan bahasa lainnya.
- Penggunaan simbol-simbol keagamaan yang sangat didominasi oleh kultur Arab adalah accidental.
- 3. Boleh mengandalkan pengetahuan sains jika memang bertentangan dengan al-Qur'an. Karena "cuplikan" sains dalam al-Qur'an adalah *accidental*.
- 4. Penentuan apakah ilmu-ilmu sosial dalam (hukum, ekonomi dll) al-Qur'an apakah *accidental* atau *essensial* adalah tergantung ekspektasi kita terhadap agama.
- 5. Peristiwa dan pertanyaan yang melatarbelakangi turunnya suatu ayat adalah *accidental*. Jika peristiwa dan pertanyaan itu tidak muncul maka ayat tersebut juga tidak akan ada dalam al-Qur'an.

Mau ataupun tidak kita dihadapkan dengan situasi sebagaimana yang dikatakan Soroush bahwa selalu ada pertentangan dalam ilmu pengetahuan. Demikian juga dalam kajian asbāb al-nuzūl pasti mengalami perbedaan, terdapat kekurangan, mengalami pergeseran dan perubahan. Salah satu contohnya dalam menentukan al-'ibrah bi 'umum al-lafz lā bi khuṣuṣ al-sabab atau al-'ibrah bi khuṣuṣ al-sabab lā bi 'umūm al-lafz. Senantiasa terjadi perbedaan di kalangan ulama.

Jika melihat pemikiran diatas penulis cenderung menilai bahwa Soroush cenderung menggunakan al-'ibrah bi khusus alsabab lā bi 'umūm al-lafz, dimana al-'ibrah bi khuṣuṣ al-sabab lebih mendekati apa yang dimaksudkan Soroush dengan essential dari pada *al-'ibrah bi 'umum al-lafz*. Karena *al-lafz* (bahasa Arab) sendiri bagi Soroush adalah accidental. Tetapi konsep accidentalessential Soroush dan kajian asbāb al-nuzūl dalam 'ulūm al-Qur'ān mempunyai perbedaan yang signifikan. Dimana asbāb alnuzūl digunakan untuk mengetahui makna suatu ayat. Formulasi makna yang diperoleh kemudian diturunkan dan didialektikkan dengan psio-sosio-kultural penafsir atau audiens bersangkutan dengan standart pertimbangan tertentu seperti universalitas dan kemaslahatan umum (maslahah 'ammah). Maka implikasinya akan searah dengan kaidah para ahli fikih yang menyatakan tagayyur alahkam bi tagayyur al-zaman wa al-makan (hukum berubah sesuai dengan perubahan ruang dan waktu). 25 Sedangkan accidental-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Sebagaiman dikutip oleh Muhammad Chirzin dari Nurcholis Madjid, Konsep Asbabun Nuzul: Relevansinya Bagi Pandangan Historis Segi-segi Tertentu Ajaran Keagamaan, hal. 23.

essential sasaran utamanya adalah "kandungan ayat tersebut harus dipertahankan atau tidak". Seperti ayat-ayat yang berkisah tentang perang, protes, permusuhan, deklarasi keimanan, munafik, penghinaan, celaan dan keberatan. Ayat-ayat yang berisi pertanyaan tentang bulan sabit,  $\dot{z}il$ -qarnain, haidh, kematian, ruh, kebangkitan, dan lainnya. Ayat-ayat tentang Aisyah, Abu Lahab dan istrinya dan Nabi menikahi istri Zaid, kisah perang Badar dan perang antar suku bangsa Arab. Menurut Soroush, semuanya adalah accidental sehingga bisa saja tidak ada di dalam al-Qur'an dan Islam tetap tidak akan kehilangan inti ajarannya.

Hal tersebut di atas semakin memperjelas perbedaan accidental-essential dari asbāb al-nuzūl. Para ulama berpendapat bahwa asbāb al-nuzūl menggambarkan bahwa ayat-ayat memiliki hubungan dialektis dengan fenomena sosiokultural masyarakat. Namun perlu ditegaskan bahwa asbāb al-nuzūl tidak berhubungan secara kausal dengan materi yang bersangkutan. Artinya, tidak bisa diterima pernyataan bahwa jika suatu sebab tidak ada maka ayat itu tidak turun. Salah satu mufassir yang mengikuti pendapat ini adalah Bint al-Syati' yang menolak untuk menganggap setiap peristiwa dalam asbāb al-nuzūl tersebut sebagai sebab, bahkan tujuan turunnya wahyu. Ia sekadar kondisi-kondisi eksternal dari pewahyuan sehingga penekanannya diletakkan pada universalitas

 $<sup>^{26}</sup>$  Muhammad Chirzin,  $Mengerti\ Asbabun\ Nuzul,$  (Jakarta: Zaman, 2015), hal.18.

makna dan bukan pada kekhususan kondisi.<sup>27</sup> Sedangkan bagi Soroush jika *accidental* tidak terjadi maka tidak ada *essential*, meskipun *accidental* ini tidak bisa dihilangkan. Kita hanya bisa berpindah dari satu *accidental* menuju *accidental* yang lain.

Jika pembahasan *accidental-essential* adalah memilah manakah yang tetap harus bertahan dan manakah yang tidak. Sedangkan memasuki ranah pemahaman makna teks atau interpretasi telah disinggung sebelumnya bahwa Soroush tidak mempunyai metode tertentu untuk memahami teks. Tetapi bagi Soroush sangat penting memahami ontologi teks sebelum memahami teks itu sendiri. Misalnya bagi umat Muslim memahami kitab suci dengan sifat pewahyuannya akan berbeda dengan memahami teks-teks lainnya. Karena teks tidak bisa berdiri sendiri dan tidak memiliki maknanya sendiri, maka ia harus diletakkan pada suatu konteks, bermuatan teori, interpretasinya relatif dan anggapan-anggapan dasarnya (*pre-suppotion*) diaktifkan di semua lapangan pemahaman.<sup>28</sup>

Argumen Soroush tentang pemahaman teks belum memasuki ranah praktis, tetapi filosofis. Pemikiran Soroush tentang *muḥkam-mutasyābih* misalnya, dimana ia tidak hendak "meluruskan" mana sajakah ayat-ayat yang *muḥkam* dan mana sajakah ayat-ayat yang *mutasyābih*. Dengan penerapan teori *al*-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Sebagaiman dikutip oleh Muhammad Chirzin dari Issa J. Boullata, *Tafsir al-Qur'an Modern: Studi Metode Penafsiran Bint al-Shati'*, hal.22.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 413.

*qabḍ wa al-basṭ* yang dilakukan Soroush pada konsep *muhkam-mutasyabīh* lagi-lagi meninggalkan pintu kajiannya tetap terbuka.

Walaupun secara tegas al-Qur'an telah menyebutkan tentang adanya ayat muhkam dan mutasyābih, tetapi al-Qur'an tidak pernah mengklaim bahwa ayat tertentu muḥkam sedangkan yang lain adalah mutasyābih. Realita menunjukkan bahwa terjadi banyak perbedaan di kalangan ulama dalam menetukan muḥkammutasyābih. Melihat dua hal ini, Soroush berpendapat bahwa secara ontologi tidak ada sesuatu yang benar-benar muḥkammutasyābih dalam dirinya, perbedaan klasifikasi muḥkammutasyābih muncul karena adanya upaya penafsiran. Dimana masing-masing penafsir akan sangat dipengaruhi oleh asumsi-asumsi dasar yang ada dalam dirinya.

Landasan realisme yang diusung oleh *al-qabḍ wa al-basṭ* menjadikan klasifikasi *muḥkam-mutasyābih* bisa berbeda-beda dan boleh berbeda-beda. Karena bagi Soroush teks-teks keagamaan bagaikan realita yang tidak akan pernah bisa dipahami secara utuh. Menurutnya sah-sah saja jika ada yang berpendapat bahwa huruf-huruf yang menjadi pembukaan surat itulah ayat-ayat *mutasyābih*, sedang lainnya *muḥkam*. Pendapat lain menyatakan bahwa hanya ayat-ayat mengenai praktek ibadah dan *mu'āmalah* yang *muḥkām*. Ada juga yang berpendapat bahwa hanya ayat-ayat *mansūkh* saja yang *mutasyābihāt* dan masih ada pendapat lainnya. Tidak ada perbedaan bahwa dalam al-Qur'an terdapat ayat-ayat *muḥkām-mutasyābih*, namun perbedaan itu muncul ketika menentukan ayat-

ayat manakah yang  $muhk\bar{a}m$  dan manakah yang  $mutasy\bar{a}bih$ . Perbedaan terletak di dalam diri penafsir. <sup>29</sup>

Menurut Soroush ada beberapa hipotesa tentang keberadaan ayat-ayat *mutasyābihāt* dalam al-Qur'an:

- Mutasyābihāt adalah untuk membedakan yang beriman dengan yang kafir. Iman itu pasti buta. Orang-orang yang Mukmin yang sesungguhnya menerima sepenuhnya seluruh ayat al-Qur'an, walaupun diantara mereka ada yang tidak melakukan interpretasi yang jelas, sedangkan orang yang tidak beriman hanya mengandalkan pikiran mereka dan menolak ayat dengan makna-makna yang salah dan tidak jelas.
- 2. Mutasyābihāt adalaha alat untuk mobilisasi dan menumbuhkan kekuatan akal, yang sangat sayang terhadap sang Maha Pencipta; oleh karenanya mutasyābihāt sangat penting dan mesti tercakup dalam al-Qur'ān.
- 3. *Mutasyābihāt* memancang orang-orang yang "berpenyakit hati" mendekati al-Qur'an dengan tujuan mencari bahanbahan untuk maksud jahatnya; tetapi tindakan seperti ini kadang-kadang dapat menunjukkan mereka ke jalan yang benar dan bisa mencerahkan hati mereka melalui kajian terhadap al-Qur'an secara menyeluruh, baik yang *mutasyābihāt* maupun yang *muhkamat*.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Soroush, *The Changeable*, 13.

4. Agama dan wahyu ditunjukan pada semua orang, baik yang terpelajar atau tidak, karenanya ide-ide yang besar harus disampaikan dalam bahasa yang sederhana, dalam proses pengungkapan fakta dan pernyataan. Mutasyābihāt adalah ayat yang bahasanya rumit, sehubungan dengan meluapnya pendatang dan sempitnya sarang (meminjam Rumi).30

Menurut Soroush, semua hipotesa tersebut tidak ada yang berhubungan dengan syarat-syarat interpretasi teks-teks. Mutasyābihāt dalam al-Qur'an justru muncul dalam konteks interpretasi dan tidak ada hubungannya dengan kadar keimanan seseorang.<sup>31</sup> Dalam tafsir *al-Mizān* al-Thabathaba'i memberikan penjelasan terhadap surat Ali Imron ayat 7 bahwa mereka yang condong hatinya pada kesesatan akan mengikuti ayat-ayat mutsyabihāt secara zahīr-nya saja tanpa disertai iman. Dimana ittibā' semacam ini adalah ittibā' yang tercela karena hanya mengikuti ayat-ayat *mutasyabihāt* tanpa disertai mengikuti ayatayat yang *muḥkamāt*. Mereka yang hanya mengikuti ayat-ayat mutasyabihāt bermaksud untuk mencari-cari takwilnya dengan menimbulkan fitnah. Yang tujuan untuk dimaksudkan menimbulkan fitnah dalam ayat ini menurut al-Thabathaba'i adalah

<sup>30</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 420.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi. 420.

menyesatkan manusia (*iḍlāl al-nās*).<sup>32</sup> Namun bagi Soroush adanya perbedaan penetapan ayat *muḥkam-mutasyābih* menjadi tidak relevan jika menjadi tolak ukur keimanan. Keduanya hanya berkaitan dengan penafsiran.

Ketika konsep *accidental-essential* bagi Soroush bisa berlaku pada semua agama, sedangkan dalam hal *muḥkam-mutasyābih/ ambiguous-non ambiguous* bisa berlaku bukan hanya pada al-Qur'an tetapi juga pada teks yang lain. Sehingga bukan hanya al-Qur'an, teks-teks lainnya juga pasti mempunyai sisi *muḥkam* dan sisi *mutasyābih*. Bahkan Soroush menyamakannya dengan puisi sehingga bisa dipahami dengan pendekatan metafora layaknya puisi, hanya saja al-Qur'an berada level yang lebih tinggi.<sup>33</sup>

Tentu ini berbeda dengan mereka yang memahami al-Qur'an dengan pendekatan sastra (*al-adabi*). Soroush menyamakan al-Qur'an dengan karya-karya sastra dengan masih konsisten mengakui interpenetrasi pengetahuan Nabi Muhammad saw. terhadap kandungan al-Qur'an. Sedangkan mereka yang mencurahkan perhatian pada aspek kei'jazan al-Qur'an, mencoba membangun asumsi elemen-elemen sakral al-Qur'an dengan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Al-Thabathaba'i, *al-Mizān fī Tafsīr al-Qur'ān*, Jilid.3, (Beirut: al-Muassasah al-A'lā al-Matbū'āt, 1991), hal.26.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> "It is same experience as that of poets and mystics, although prophets are on higher level. In our modern age we can understand revelation by using metaphor of poetry. As one Muslim philosopher has put it: revelation is higher poetry." Soroush, *The Expansion*, 272.

menjelaskan aspek-aspek kei'jazan yang dimiliki al-Qur'an.<sup>34</sup> Menurut mereka kei'jazan al-Qur'an setidaknya terletak pada tiga hal:

- 1. Tantangan untuk menciptakan kata atau kalimat yang sama dan senada dengan al-Qur'an (*al-tahaddi*).
- 2. Keselarasan mukjizat al-Qur'an dengan kemampuan lawan bicara (*mula 'amat al-mu'jizah li tabi 'at al-mukhatabin*)
- 3. Sasaran mukjizat yang tidak dibatasi dimensi ruang dan waktu.

Salah satu tokoh yang melakukan kajian terhadap al-Qur'an sebagai kitab sastra adalah Amin al-Khulli yang menyatakan bahwa al-Qur'an adalah kitab sastra terbesar. Kemudian al-Khulli menempatkan medan *semantik* dan linguistik terhadap teks tersebut agar hidayah dapat ditangkap....al-Khulli menegaskan bahwa teks al-Qur'an memiliki dimensi "efek seni dan sastra ilahi yang sangat mendasar (*aŝar fani badi'*)". Selain al-Khulli ada Thaha Husein (1889-1973). Dalam karyanya *Fi al-Syi'ir al-Jahili* (1926) Husein memperlakukan teks al-Qur'an sebagai "dokumen" sastra suci. Hal ini ia lakukan ketika berhadapan dengan beberapa kisah yang tertuang dalam teks al-Qur'an. <sup>35</sup>

Karena pendapat Soroush yang mengatakan bahwa al-Qur'an adalah inspirasi dan merupakan karya sastra dari Nabi

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dikutip oleh Nur Cholis Setiawan dari Iffat al-Syarqawi dalam *Ittjahat al-tafsir fi mishr fi asr al-hadits*, 269-270, dalam *Al-Qur'an Kitab Sastra Terbesar*, (Yogyakarta: Elsaq Press, 2006), hal. 25.

<sup>35</sup> Setiawan, Al-Qur'an Kitab.., 27-28.

Muhammad, ia mendapatkan kritik keras dari ulama Iran, Ayatollah Sobhani. Menurut Sobhani bahwa pendapat Soroush tidaklah bisa diterima dan ia bukanlah pendapat baru. Karena sejak masa-masa awal al-Qur'an diwahyukan telah ada yang meragukan kebenaran al-Qur'an sebagai wahyu Tuhan. Fenomena - menganggap al-Qur'an sebagai karya sastra dari Nabi Muhammad saw. - ini telah disinggung di dalam al-Qur'an sebagai berikut:

"Bahkan mereka mengatakan: "Dia adalah seorang penyair yang kami tunggu-tunggu kecelakaan menimpanya." 38

"Bahkan mereka berkata (pula): "(al-Qur'an itu adalah) mimpi-mimpi yang kalut, malah diada-adakannya, bahkan dia sendiri penyair, maka hendaknya ia mendatang kepada kita suatu mukjizat, sebagaimana rasul-rasul yang telah lalu diutus." 39

"Dan al-Qur'an itu bukanlah perkataan seorang penyair, sedikit sekali kamu beriman kepadanya." 40

"Dan kami tidak mengajarkan syair kepadanya (Muhammad) dan bersyair itu tidaklah layak baginya. Al-Qur'an itu tidak

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ayatollah Sobhani bernama lengkap Ayatollah Ja'far Sobhani. Lahir di Tabriz 8 April 1929. Ia adalah seorang tokoh berpengaruh di Iran, sebagai salah satu anggota pembentuk *Society of Seminary Teachers of Qom* dan pendiri Imam Shadiq Institute. Kritik Ayatollah Sobhani terhadap Soroush melalui sebuah surat terbuka ikut dibukukan dan menjadi bagian buku Soroush *The Expansion of Prophetic Experience* bersama dengan surat balasan Soroush.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Menurut Sobhani pendapat Soroush jauh berbeda dengan kaum kafir di Mekkah yang menyamakan Al-Qur'an dengan syair-syair Imru' al-Qais, salah satu penyair terkemuka yang hidup pada masa Nabi. Mereka menyamakan bagaimana Imru' al-Qais menciptakan dan menulis puisi melalui inspirasi, maka begitulah Muhammad menciptakan dan menulis Al-Qur'an dengan cara yang sama. Soroush, *The Expansion*, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> QS, al-Tur [52]: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> QS, al-Anbiya [21]: 5.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> QS, al-Ḥaqqah [69]: 41.

lain hanyalah pelajaran dan kitab yang memberi penerangan."<sup>41</sup>

Menurut Sobhani avat-avat tersebut menunjukkan bahwa Allah menjamin keotentikan al-Qur'an bahkan mengancam bagi siapa yang meragukannya untuk mendatangkan satu surat saja untuk menandinginya. 42 Dalam menanggapi pernyataan Sobhani. Soroush mengatakan bahwa pembahasaan al-Qur'an adalah dari Nabi Muhammad saw. dan itu berarti bahwa al-Our'an adalah keajaiban bagi Nabi Muhammad saw. Menggaris bawahi salah satunya, tidak lantas menegasikan lainnya. 43 Untuk menjelaskan pendapatnya tersebut Soroush mengutip perkataan Rumi: "The breath that the reed-pipe players blows into his pipe/ is in keeping with the pipe, not in keeping with the player". Hubungan Nabi Muhammad bagaikan nafas yang ditiupkan kepada seruling. Nafas itu berasal dari Tuhan dan Nabi Muhammad lah seruling yang menentukan suara yang dihasilkan. Atau bagaikan relasi antara speaker dan loadspeaker, dimana loadspaker juga ikut berperan aktif menentukan kualitas suara dan ibarat relasi laut dengan teko:

"This is how it comes about that: the formless meaning is from God and it form is from Muhammad; the breath is from God and the reed-pipe is from Muhammad; the water is from God and the jug is from Muhammad. This is a God who pours the ocean of His being into the small jug of figure known as Muhammad Ibn Abdillah. And so everything

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> QS, Yasin [36]: 69.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Soroush, *The Expansion*, 280.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Soroush, *The Expansion*, 290.

become imbued with Muhammad: Muhammad is an Arab, so the Our'an becomes Arabic".

Keistimewaan Soroush adalah mampu mengupayakan naturalisasi hal-hal yang supernatural, atau memanifestasikan yang supernatural ke dalam bentuk yang natural melalui kekuatan analogi bahasa yang mumpuni yang dimiliki oleh Soroush sebagai seorang cendikiawan Muslim yang sangat menggemari karya-karya Rumi. Sehingga meskipun Soroush dan orang-orang Mekkah (masa Nabi) sama-sama berpendapat bahwa al-Qur'an adalah perkataan dari Nabi Muhammad saw. akan tetapi karena pijakan ideologis vang berbeda sehingga hasilnya pun berbeda. Orangtidak orang Mekkah yang percaya dengan al-Our'an mengatakannya sebagai perkataan Nabi Muhammad saw. adalah sebagai pengingkaran mereka. Sedangkan Soroush mengatakannya sebagai perkataan Nabi Muhammad saw. adalah sebagai upaya humanisasi proses pewahyuan.

Selain perbedaan ideologis dalam memposisikan al-Qur'an, keduanya juga berbeda dalam memposisikan peran Nabi Muhammad saw. Jika penduduk Mekkah mengatakan al-Qur'an merupakan tulisan Nabi Muhammad saw. untuk menjatuhkan Nabi Muhammad saw. dan menolak kenabiannya. Sedangkan Soroush bersikukuh bahwa pembahasaan al-Qur'an adalah dari Nabi Muhammad saw. sembari menguatkan peran Nabi Muhammad saw. sebagai sentral dari agama Islam. Bukan sebagai penyampai wahyu

yang pasif, tetapi mempunyai peran yang aktif dalam "membentuk" agama Islam.

Soroush mengatakan bahwa secara ontologi tidak ada perbedaan manakah ayat-ayat yang mengandung *metafora* dan manakah yang tidak. Perbedaan itu berada dalam ranah epistemologi atau hermeneutika. Perbedaan itu muncul karena adanya proses atau dalam konteks interpretasi. Dengan menafsirkan, maka muncul *methaphorical interpretation* atau *literal interpretation*. Dalam proses interpretasi itulah baru muncul *essential* dan *non-essential* atau *muḥkam-mutasyābih*. Kategori-kategori tersebut tidak ada yang final atau baku. Semua itu bukanlah disebabkan oleh teks; prinsip-prinsip, metodologi, dan konsensus yang berlaku, semua mendasari proses interpretasi. Adanya tradisi interpretasi disebabkan karena adanya pemusatan dari berbagai interpretasi. <sup>45</sup>.

## B. Implikasi Penerapan al-Qabḍ wa al-Basṭ pada 'Ulūm al-Qur'ān

Setiap orang yang mencoba memahami teks akan terpengaruh oleh horizon pengetahuannya. Horizon pengetahuan itu adalah asumsi-asumsi dasar yang terikat oleh ruang dan waktu, dapat berubah dan pada kenyataanya memang berubah. Penerapan *al-qabḍ wa al-basṭ* pada '*ulūm al-Qur'ān* membawa kepada pluralisme pemahaman,

186

<sup>44</sup> Soroush, The Changeable, 14

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Soroush, *The Changeable*, 15

bukan hanya pemahaman sebagai sebuah produk tetapi juga sebagai sebuah proses.

Jika asumsi-asumsi dasar itu berubah maka pemahaman manusia terhadap agama juga berubah-ubah. Hal ini disebabkan karena "teks" itu diam (silent text), jika kita mendatangi teks menafsirkannya keagamaan dan ingin maka kita akan menggambarkannya sesuai asumsi, pertanyaan dan ekspektasi kita. Ketiganya inilah yang disebut oleh Soroush sebagai faktor ekstrareligious dalam penafsiran. Ketiga faktor ini berada di luar agama, bisa berubah-ubah dan bergantung pada pengetahuan manusia yang secara konstan selalu tumbuh, bertumpuk dan berevolusi. Sedangkan interpretasi datang memalui pancaran mereka. Sehingga interpretasi akan selalu beragam, bisa berganti dan berevolusi. 46

Ketiga faktor tersebut dapat dipahami sebagai berikut:

- Asumsi: merupakan segala pengetahuan yang mampu ditangkap oleh interpreter mengenai segala sesuatu yang melingkupi teks (ranah ontologi).
- 2. Pertanyaan: sisi dari teks yang ingin diperjelas maknanya dan diperdalam pemahamannya oleh interpreter ( ranah epistemologi).
- 3. Ekspektasi: maksud yang menjadi tujuan interpreter dalam memanfaatkan hasil dari pemahaman yang diperolehnya (ranah aksiologi).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Soroush, The Expansion, 20.

Menurut Soroush, banyaknya reinterpretasi yang muncul hanya merupakan awal dari revisi-revisi yang terjadi akibat perubahan dalam bidang ekstra religius ini. Evolusi pengetahuan akan mempangaruhi asumsi seseorang tentang suatu teks, sehingga akan memunculkan berbagai pertanyaan mengenai kandungan teks. Dari pertanyaan itu akan menghasilkan jawaban yang bersumber dari pemahaman yang akan dipengaruhi oleh harapan interpreter terhadap teks.

Soroush mencontohkan bahwa para teolog yang berpendapat bahwa manusia tidak bisa hidup bahagia baik secara individu maupun sosial tanpa bimbingan Nabi-nabi, otomatis mereka berharap agama dapat membimbing manusia bukan hanya bagaimana cara mensucikan jiwa dan menyembah penciptanya, tetapi juga dalam hal bagaimana manusia bisa menikah, mencuci, membersihkan, melakukan transaksi bisnis, menyewa pegawai, meminjam uang, memvonis kriminalitas dan terlebih lagi mengatur negara. 48 Demikian pula para mufassir mendekati ayat-ayat al-Qur'an dengan membawa berbagai harapan: mempunyai masyarakat yang bermoral, mengejar ketertinggalan umat Islam, menggali sisi sains al-Our'an, membebaskan kaum tertindas dan lain-lain. Dan semua faktor ekstra-religius seorang mufassir pastilah diwarnai dengan karakteristik manusiawinya, baik yang mulia Rasionalitas, prasangka, egoisme, maupun tercela. pencariankeserakahan, kebenaran. lupa, kemungkinan-salah, parsialitas, kepuasan, kesewenangan, ketamakan dan lain-lain.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 415.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 421.

Soroush mengkritik mereka yang "menentang" tafsir bi al-ra'yi. Yaitu penafsiran al-Our'an yang disandarkan pada harapan dan pandangan (ekstra-religius) seorang mufassir. Ada beberapa pendapat mufassir obyektif yang menyatakan bahwa yang harus mengesampingkan semua ide pemikirannya, kecuali pengetahuan tata bahasa dan kosa kata yang dimililikinya. Menurutnya hal tersebut tidak akan bisa dilakukan dan obyektivisme dalam penafsiran adalah "omong kosong" karena justru akan merusak misi penafsiran itu sendiri. Seorang mufassir setidaknya harus berpendapat apakah Tuhan berfirman menggunakan bahasa kiasan atau tidak. 49 Untuk menjawab hal tersebut tentu seorang mufassir tidak bisa mengambil dari teksteks keagamaan. Dengan demikian unsur "ra'y" dalam penafsiran tidak akan pernah bisa dihindarkan. Sehingga menurut Soroush peringatan tentang tafsīr bi al-ra'y lebih baik jika diartikan sebagai larangan atas penafsiran yang tidak berintikan teori. Inilah yang harus digaris bawahi bahwa *tafsīr bi al-ra'y* bukanlah tafsir yang "seenaknya sendiri" karena harus tetap berdasarkan suatu teori (metodologi).

Akibat dilarangnya *tafsir bi al-ra'y* terjadi klaim di kalangan ulama dan saling tuding. Soroush mencontohkan bahwa seorang ulama kontemporer di kalangan Syiah, Muhammad Husayn Thabathaba'i (1903-1981, di satu sisi ia mendapat tuduhan menafsirkan al-Qur'an sekehendak hatinya (*bi al-ra'y*). Tapi di sisi

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Soroush, Evolusi dan Devolusi, 417.

lain, justru Thabathaba'i memperingatkan bahayanya tafsir jenis ini dan berpendapat bahwa kaum teolog, filosof, sufi dan modernis sebagai empat golongan yang tidak berhati-hati dalam menafsirkan makna teks. Mereka cenderung memakai takwil (mengakui makna internal yang berlawanan dengan arti harfiahnya) yang merupakan inti dari tafsīr bi al-ra'y. Thabathaba'i mengkritik kaum modernis bahwa takwil yang mereka gunakan untuk menafsirkan 'Arsy, kursiy, lauh mengimplikasikan pengertian material, aalam memunculkan masalah yang serius, yakni penggunaan istilah-istilah filosofis dan ilmiah yang ekstratekstual dalam menafsirkan ayat, sehingga mengkonversikan makna literal menjadi metaforis dan makna yang langsung menjadi takwil. Sementara Thabathaba'i sendiri berpendapat bahwa bahasa al-Qur'an tidak harus diambil terlalu materialistik, karena baik materi realitas maupun struktural aktual dari benda-benda tidak terkandung dalam makna, hanya fungsi dari katakata itulah yang ditekankan.<sup>50</sup>

Menurut Soroush, sangatlah tidak relevan bila validitas dan konklusi-konklusi dari kasus diatas diperdebatkan. Fakta-fakta itu menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan agama adalah konstruksi dan rekonstruksi mandeg hasil bentukan *mufassir* atau interpreter sepanjang lintasan sejarah. Interpenetrasi dari unsur-unsur ekstra religius juga tidak bisa dihindarkan, bahkan secara epistemologis ia

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Soroush, *Evolusi* dan *Devolusi*, 417-418.

harus ada.<sup>51</sup> Perlu diingat bahwa bagi Soroush teks keagamaan adalah seperti realita yang tidak pernah bisa dipahami secara utuh. Pengetahuan seseorang tentang kosmologi, antropologi dan linguistik akan mempengaruhi pengaharapannya terhadap agama dan harapan ini akan mempengaruhi pemahamannya terhadap teks agama. Dengan demikian pluralisme pemahaman atau penafsiran adalah multak adanya.

Pluralisme pemahaman ini merupakan implikasi dari menyandarkan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* kepada realisme. Dimana menurut penulis, realisme Soroush bisa digolongkan kepada realisme kritis karena tidak mengenal pemahaman final. Sebagaimana dalam bukunya *al-Qabḍ wa al-Basṭ fi al-Syarī'ah* ia menyamakan epistemologi ilmu sejarah ke dalam ilmu agama. Jika tidak ada ilmu sejarah yang komprehensif dan finish untuk semua zaman yang komprehensif dan finish untuk semua zaman.

-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Soroush, *Evolusi* dan *Devolusi*, 419.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Sebagian ilmuwan menawarkan fondasi bagi agama dan sains dalam berdialog dengan apa yang disebut oleh mereka dengan realisme kritis (*critical realisme*). Realisme kritis mengatakan bahwa pemahaman kita, baik yang ilmiah maupun yang relijius, bisa diarahkan ke dunia yaitu alam semesta ataupun Tuhan, tetapi justru karena alam semesta dan Tuhan senantiasa terlalu agung untuk dicakup oleh akal budi manusia, maka pemikiran-pemikiran kita baik dalam sains maupun agama juga selalu terbuka untuk diperbaiki .Sebagaimana dikutip dari Barbour dalam *Issues in Sains and Religion* oleh Zaprulkhan, *Filsafat Umum: Sebuah Pendekatan Tematik*, (Jakarta; PT RajaGrafindo Persada, 2016), hal.336.

<sup>53</sup> Soroush, al-Qabd wa al-Bast, 34.

Tidak adanya pemahaman final terhadap teks keagamaan mengantarkan Soroush pada kebenaran "versi" rasionalisme kritis (*critical rationalism*) Karl Popper, bahwa sebesar apapun fakta yang ditemukan secara logis tidak dapat disimpulkan kebenaran umumnya. Sebagaimana yang ia katakan:

"One of the clear consequences of critical rationalism is to show that most of people's certainties are little more than conjectures. This is not to say that people can never arrive at truth but that arriving at truth has no specific signpost".

Dengan tidak adanya "petunjuk" yang mengindikasikan apakah kita sudah mencapai kebenaran atau mendekatinya, maka kebenaran itu harus dicari tanpa henti. Dengan kata lain, menurut Soroush, dalam rasionalisme kritis interpretasi dan pemahaman adalah proses tanpa akhir. Dengan demikian keberagamaan dan pemahaman terhadap agama adalah sesuatu yang kolektif, tanpa henti, tiada akhir dan bukanlah proses yang fanatik sehingga selalu terbuka untuk menerima kritik dan perbaikan. <sup>54</sup>

Pluralisme pemahaman menyebabkan kita pada level – apa yang disebut Soroush sebagai – "the thing for us" akan menghadapi begitu banyak pemahaman, sementara pada level "the thing its self", teks itu sendiri dengan susunan yang ambigu akan membiarkan dirinya mempunyai arti yang berbeda-beda. <sup>55</sup> Karena pada dasarnya dan essensinya dunia makna adalah dunia yang plural. Bisa saja

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Soroush, *The Expansion*, 157.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Soroush, *The Expansion*, 176.

terdapat sejumlah makna yang benar (*correct meaning*), tetapi bagi Soroush tidak ada makna yang sesungguhnya (*the true meaning*).

Sebuah teks tidak mempunyai kepentingan untuk mempunyai hanya satu makna. Dalam dunia teks, tidak ada sesuatu yang disebut sebagai kebenaran (*truth*) dalam kaitannya dengan maksud penulis (*author*). Jika seorang penulis menggunakan sebuah frase untuk menyampaikan sebuah makna, berarti ia telah memilih satu makna (frase) dan menjadikannya sebagai sebuah dasar, walaupun sebenarnya frase itu masih mempunyai makna yang lainnya. Jika penulis tersebut kemudian yakin bahwa sebuah teks bisa mempunyai makna yang independen terlepas dari maksud penulis, maka dia tidak bisa dengan mudah mengatakan bahwa orang lain salah. <sup>56</sup>

Demikian juga dalam memahami al-Qur'an. Menurut Soroush begitu banyaknya penafsiran yang lahir dari teks al-Qur'an adalah karena memang Allah menginginkan ayat-ayat al-Qur'an mempunyai banyak makna (*multiple meaning*). Setiap Allah menciptakan sesuatu, Ia akan menyertainya dengan karakter tertentu dan kualitas inheren. Dan menurut Soroush karakteristik dan kualitas inheren yang disertakan dalam "penciptaan" bahasa adalah samar dan tidak bisa dihindari bersifat ambigu bahkan ketika digunakan oleh Penciptanya. <sup>57</sup> Dengan kata lain *multiple meaning* adalah maksud Allah yang sesunguhnya, karena Ia tahu bahwa hambanya akan datang dengan berbagai ragam penafsiran.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Soroush, *The Expansion*, 177.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Soroush, *The Expansion*, 178.

Makna menurut Soroush adalah maksud yang bisa dipahami. Perbedaan pikiran berarti perbedaan akumulasi informasi dalam pikiran-pikiran tersebut. Dan akumulasi informasi dalam pikiran manusia inilah yang menjadi prasyarat dan premis untuk memahami sebuah makna. Sehingga pikiran yang berbeda akan menghasilkan makna yang berbeda pula. Dengan demikian pluralisme pemahaman semakin tidak bisa dielakkan.

Dalam artikelnya Evolusi dan Devolusi Ilmu Pengetahuan Soroush menjelaskan bahwa interpretasi tentu saja dapat mengandung perkiraan, mungkin salah, dapat diubah parsial, palsu, berat sebelah, salah arah, mengandung prasangka, terikat budaya, dan tidak lengkap, tetapi itulah yang ditetapkan oleh Source of Revelation (Allah). Kita manusia yang mungkin salah dan itulah porsi kita dihadapan "Kebenaran" (truth). Kasus agama tidak ada bedanya dengan alam. Kita dibatasi oleh kemanusian kita sendiri. Tidak ada ilmu buatan manusia yang sakral, tidak terkecuali ilmu pengetahuan agama – interpretasi harus tetap utuh. Kita semua tenggelam dalam lautan interpretasi, sekali kita menawarkan suatu bentuk interpretasi yang benar terhadap teks, kita akan semakin terikat. Untuk menangkap wahyu idealnya interpretasi dilakukan secara kolektif, tetapi pada akhirnya mungkin kita akan menemukan bahwa maksud dari "Sumber Wahyu" sebenarnya adalah usaha yang dilakukan manusia secara kolektif itu sendiri.

Maka untuk mewujudkan pemahaman kolektif itulah Soroush menjadi aktif mengkampanyekan pluralisme. Dimana pluralisme

pemahaman bagi umat beragama bukan hanya terbatas pada teks keagamaan tetapi juga terjadi pemahaman terhadap pengalaman keagamaan. Dalam bukunya *The Expansion of Prophetic Experience* Soroush mengatakan:

"Today, religious pluralism is generally built on two pillars: one is the diversity of our understanding of religious text and the second is the diversity of our interpretation of religious experiences" 58

Baik antara teks keagamaan (*religious text*) dan pengalaman keagamaan (*religious experience*), keduanya harus ditafsirkan. Manusia harus membuka tabir teks dan pengalaman untuk membuatnya berbicara. Untuk membuka tabir itu tidak bisa dilakukan dengan satu cara, dengan sendirinya cara-cara itu berbeda dan plural. Dimana dipengaruhi oleh intra-religius dan ekstra-religius.

Soroush menilai interpretasi kini sebagai wahyu yang turun dalam bentuk baru, dari langit teks ke bumi interpretasi melalui malaikat pemikiran zaman, setelah diwahyukan pada Nabi, dulu pada suatu masa.

# C. Mempertimbangkan Pemikiran Soroush

Pernyataan Soroush bahwa al-Qur'an adalah makhluk karena pembahasaannya berasal dari Nabi Muhammad saw. sangatlah kontroversial. Namun tidak ada pemikiran yang lahir tanpa konteks. Demikian juga pemikiran Soroush muncul dengan segala latar belakang yang melingkupinya. Sebagaimana yang dikatakan oleh

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Soroush, *The Expansion*, 119.

Soroush sendiri bahwa pengetahuan sesorang di luar agama akan mempengaruhi ilmu pengetahuan keagamaannya.

Soroush merupakan tokoh yang muncul pasca revolusi Iran saat negaranya sibuk menata sistem pemerintahan kembali dan melakukan transisi dari monarki menuju teo-demokrasi. Sehingga dibentuklah wilāyah al-faqīh yang digagas oleh Ayatullah Khoemaini sebagai pemimpin revolusi. Lepas dari kediktatoran sistem monarki, wilāyah al-faqīh diciptakan untuk pemerintahan yang demokrasi, berdaulat dan mendengarkan suara rakyat. Namun yang terjadi justru sebaliknya

Sedangkan biografi akademik Soroush menunjukkan bahwa pada mulanya adalah ilmuwan sains. Soroush mendapatkan gelar sarjananya di Fakultas Farmakologi di Universitas Teheran. Kemudian melanjutkan program pasca-sarjananya di Universitas London pada bidang analitik kimia. Sedangkan program doktoralnya ia tempuh di Chealsea College of Science and Technology mengambil bidang sejarah dan filsafat sains.

Dengan paradigma filsafat ilmu Soroush mencoba untuk membongkar bangunan ilmu keagamaan. Apa yang dilakukan Soroush merupakan upaya filosofis untuk membuka "pintu kebebasan" memahami agama. Dimana dalam tradisi Syi'ah pemahaman keagamaan tidak semua diperbolehkan. Dimana dalam memahami al-Qur'an mereka sangat mengedepankan *ta'wīl*. Menurut Ignaz Goldziher bahwa Syi'ah adalah sekte yang menjunjung *ta'wīl* dan mereka meyakini bahwa Ali adalah orang yang diakui dalam *ta'wīl*-

nya. Selanjutya hanya para imamlah yang dapat diterima *ta'wīl*-nya karena mereka dianggap mempunyai sumber-otoritatif yang paling tinggi derajatnya. Dimana dalam konteks sekarang ini "kekuasaan" itu berada di tangan *wilāyah al-faqīh*.

Upayanya itu diawali dengan menyatakan bahwa ilmu keagamaan mempunyai kedudukan yang sama dengan ilmu-ilmu non-keagamaan, dimana keduanya merupakan hasil pemahaman manusia. Ilmu keagamaan merupakan hasil pemahaman dari syari'ah (yang bersumber dari teks keagamaan) sedangkan ilmu non-keagamaan bersumber dari alam. Kemudian ia mendekati al-Qur'an sebagai sumber hukum umat Islam dengan cara pandang yang sama yang ia gunakan dalam ilmu sains. Sehingga Soroush sibuk melakukan rasionalisasi proses turunnya al-Qur'an mampu diterima oleh akal. Yaitu dengan menyatakan bahwa wahyu turun berupa inspirasi dan pembahasaannya berasal dari Nabi Muhammad saw.

Tidak cukup sampai disitu, karena pembahasaan al-Qur'an berasal dari Nabi Muhammad saw. maka sangat dipengaruhi oleh pengetahuan Nabi. Dimana sebagai manusia, pengetahuan Nabi mengalami *al-qabḍ wa al-basṭ* tergantung pengalaman-pengalaman Nabi baik lahir maupun batin. Oleh karena sifat pengetahuan yang selalu mengalami evolusi jika pengetahuan lain berevolusi maka menurut Soroush bisa saja di dalam al-Qur'an terdapat kesalahan atau tidak sesuai dengan keadaan zaman kita sekarang ini. Karena bisa jadi ia benar menurut pengetahuan yang berkembang di zamannya tetapi

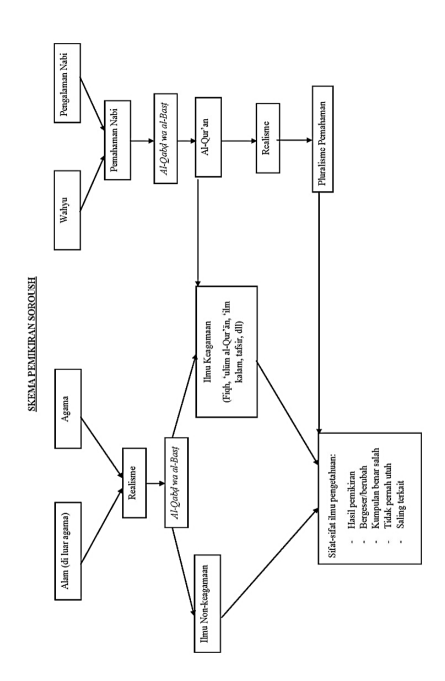
sudah tidak relevan jika diukur dengan pengetahuan di zaman sekarang.

Al-Qur'an memang merekam dialog antara dirinya sendiri dengan realita yang terjadi di zaman Nabi. Hal inilah yang menjadi sumber perdebatan, jika memang ia adalah kalam Allah yang *qadīm* mengapa ia merespon kejadian yang sifatnya *ḥadīš*. Dalam hal ini Soroush membaginya menjadi bagian *accidentals* dan *essentials* dalam al-Qur'an. Bagian-bagian *accidentals* merupakan bagian yang bisa saja tidak terjadi atau bisa berupa (kejadian) yang lain yang mempengaruhi pembahasaan al-Qur'an tetapi tidak mengurangi kesakralan agama Islam. Sehingga jika ada kemungkinan Nabi mengalami atau menemui kejadian yang berbeda maka bunyi al-Qur'an akan berbeda. Bahkan Soroush mengatakan jika Nabi hidup lebih lama maka al-Qur'an akan menjadi lebih banyak karena Nabi juga akan menjumpai lebih banyak peristiwa.

Pemikiran Soroush mengenai pembahasaan al-Qur'an bisa disanggah menggunakan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* Soroush sendiri. Al-Qur'an mmepunyai sisi mu'jizat berupa tingginya nilai sastra yang dikandungnya. Tingginya nilai sastra al-Qur'an ini juga diakui oleh Soroush. Karena ia hadir ditengah-tengah masyarakat yang sangat menggemari sastra maka wajar saja jika al-Qur'an juga mengandung nilai sastra. Tetapi pertanyaannya adalah mengapa jika memang pembahasaan al-Qur'an berasal dari Muhammad, mengapa hadits yang disandarkan pada "sabda" Nabi mempunyai "rasa" bahasa yang berbeda dengan hadits. Jika mengikuti nalar *al-qabd wa al-bast* maka

seharusnya Nabi juga mempunyai pengetahuan sastra yang tinggi. Namun tidak ada hadits yang menjelaskan bahwa Nabi adalah merupakan sosok yang pandai membuat sastra. Setelah 23 tahun menerima wahyu seharusnya bahasa al-Qur'an akan mempengaruhi gaya bahasa Nabi Muhammad saw. Tetapi kenyataannya hal itu tidaklah terjadi.

Selain itu terdapat ayat-ayat yang *mukhāṭab*-nya adalah diri Nabi Muhammad saw. sendiri. Contohnya dalam surat '*Abasa* yang berisi teguran Nabi karena bermuka masam saat ada seorang yang buta mengadu kepadanya. Jika al-Qur'an adalah perkataan Nabi, bagaimana beliau menegur, mengingatkan, memerintah dan bahkan menghibur dirinya sendiri melalui ayat-ayat al-Qur'an?



### BAB V

#### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan

Abdul Karim Soroush adalah salah satu tokoh pasca revolusi Iran yang paling berpengaruh yang turut aktif dalam mengkritik pemerintahan Iran yang menggunakan sistem pemerintahan teodemokrasi. Pemikirannya tentang teori *al-qabḍ wa al-basṭ* menurut penulis adalah jalan memutar Soroush dalam menyampaikan kritiknya terhadap sistem pemerintahan di negaranya. Poin-poin yang dapat disimpulakn dari pemikiran Soroush dalam penerapan teori *al-qabḍ wa al-basṭ* dalam '*ulūm al-Qur'ān* adalah:

- 1. Teori *al-qabḍ wa al-basṭ* memandang ilmu-ilmu keagamaan mempunyai kedudukan yang sama dengan ilmu-ilmu pengetahuan manusia yang lain. Hal itu berarti ilmu-ilmu keagamaan tidak bisa terlepas dari sifat-sifat manusiawi, terkait dengan ilmu-ilmu pengetahuan lain, bisa berubah dan tidak ada kebenaran final.
- 2. Penerapan teori al-qabd wa al-bast dalam 'ulūm al-Qur'ān:
  - a. Al- qabd wa al-bast dalam proses pewahyuan

Menurut Soroush *wording* al-Qur'an adalah berasal dari Nabi Muhammad saw. Dengan kata lain ia perkataan Nabi yang merupakan hasil dari interpretasinya terhadap wahyu yang diturunkan kepadanya dalam bentuk inspirasi. Dimana dalam melakukan interpretasi terhadap *inspirasi ilahiah* inilah Nabi Muhammad saw. sangat dipengaruhi oleh akumulasi pengetahuan dalam pikirannya serta yang berlaku di zamannya.

Disinilah teriadi korespondensi dan koherensi serta interpenetrasi sekaligus antara pengetahuan Nabi yang dipengaruhi oleh perkembangan pengetahuan di zamannya kemudian ikut merembesi isi kandungan al-Qur'an. Selain itu wording al-Our'an juga sangat dipengaruhi dengan budaya masyarakat Arab (meliputi bahasa, mata pencaharian, kekuatan dan kelemahan berfikir, imajinasi, kebiasaan, adat-istiadat, dan kekayaan kosakata dan terminologi), peristiwa-peristiwa dan pertanyaan yang ditujukan kepadanya. menjadi batas penyampaian ajaran agama. Dengan kata lain semua faktorfaktor eksternal ini juga mengalami korespondensi dan koherensi sehingga turut berperan dalam pembahasaan al-Qur'an. Pada akhirnya korespondensi dan koherensi serta interpenetrasi pengetahuan Nabi menyebabkan al-Qur'an "boleh salah" jika ilmu pengetahuan manusia mengalami evolusi.

## b. Al-qabd wa al-bast dalam 'ulūm al-Qur'ān

Langkah pertama Soroush dalam menerapkan teorinya al-qabd wa al-bast pada 'ulūm al-Qur'ān (juga ilmu-ilmu keagamaan yang lain) adalah dengan menganggapnya sama dengan ilmu-ilmu pengetahuan manusia yang lain dan melakukan humanisasi terhadap ilmu-ilmu keagamaan. Kedua bahwa syari'ah itu diam dan hanya akan berbicara ketika ada pertanyaan yang datang kepadanya. Pertanyaan-pertanyaan inilah yang membuka peluang terjadinya korespondensi dan koherensi serta interpenetrasi ilmu-ilmu pengetahuan di luar

agama terhadap ilmu-ilmu keagamaan. Karena dalam menyampaikan pertanyaan orang akan sangat dipengaruhi oleh akumulasi pengetahuan yang dia miliki. Ketiga pemilahan antara accidental dan essential baik terhadap faktor-faktor eksternal maupun terhadap kandungan itu sendiri. Sehingga dalam konteks kajian asbāb al-nuzūl pemikiran Soroush lebih condong kepada al-'ibrah bi khusūs al-sabab la bi 'umūm al-lafz. Keempat tidak adanya kesepakatan manakah ayat-ayat muḥkamāt dan manakah ayat-ayat muṭasyābihāt menunjukkan bahwa penentuan muḥkam-mutasyābih dipengaruhi oleh latar belakanga pengetahuan yang dimiliki oleh mufassir.

### 3. Implikasi dari penerapan teori al-qabd wa al-bast

Konsekuensi dari penerapan al-qabd wa al-bast pada 'ulūm al-Qur'ān adalah bahwa segala pemahaman teks-teks keagamaan pasti dipengaruhi faktor ekstra-religious; ekspektasi, pertanyaan dan asumsi *mufassir*. Dimana ketiganya akan berkoresponden dengan pengetahuan yang lain dan berevolusi bersama pengetahuan yang lain. Maka pluralisme pemahaman menurut Soroush adalah sebuah keniscayaan. Bahkan Soroush menolak adanya klaim kebenaran final. Karena menurut Soroush interpretasi dan pemahaman adalah proses tanpa akhir dan bahwa tujuan sebenarnya pewahyuan adalah usaha yang dilakukan manusia secara kolektif.

### B. Saran

Tentu saja upaya yang dilakukan penulis dalam penilitian ini belum mampu meng-counter seluruh pemikiran Soroush. Telaah dan kajian kritis serta pengembangan terhadap pemikiran Soroush masih sangat terbuka lebar. Salah satu rekomendasi penulis yaitu pemikiran Soroush sepertinya akan menjadi lebih menarik jika diaplikasikan dalam konteks keragaman pemikiran di Indonesia. Gagasan Soroush tentang pluralisme pemahaman ini sangat sesuai dengan kultur Islam di Indonesia yang begitu beragam. Selain itu sistem demokrasi di Indonesia yang bisa dikatakan mendekati religious democracy yang diimpikan Soroush.

#### DAFTAR PUSTAKA

- A'la, Abd. *Dari Neomodernisme ke Islam Liberal*. Jakarta: Paramadina, 2003.
- Abdullah, Amin. *Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif Interkonektif.* Yogyakarta: PustakaPelajar, 2006.
- Almirzanah, Syafaatun. "Abdol Karim Soroush: Interpretasi Terbuka Terhadap al-Qur'an". Dalam *Upaya Integrasi Hermeneutika dalam Kajian Qur'an dan Hadis (Teori & Aplikasi)*. Ed. Syafa'atun Almirzanah & Sahiron Syamsuddin. Yogyakarta: Lembaga Penelitian Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2012.
- Anis, Muhammad. *Islam dan Demokrasi: Perspektif Wilayah al-Faqih.* Bandung: Mizan, 2013.
- Anwar, Rosihon. Samudera al-Qur'an. Bandung: Pustaka Setia, 2001.
- Arkoun, Mohammed. *Berbagai Pembacaan Qur'an*, Terj.Machasin. Jakarta: INIS, 1997.
- Azami, Muhammad Musthafa. *Hadis Nabawi dan Sejarah Kodifikasinya*. Terj.Ali Musthofa Yaqub. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2009.
- Badara, Aris. *Analisis Wacana: Teori, Metode, dan Penerapannya Pada Wacana Media*. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013.
- Baidan, Nashruddin. *Rekonstruksi Ilmu Tafsir*. Yogyakarta: Dana Bhkati Prima Yasa, 2000.
- Chirzin, Muhammad. Mengerti Asbabun Nuzul .Jakarta: Zaman, 2015.
- Chittick, William. The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur'an Ibnu al-'Araby, Yogyakarta: Qalam, 2001.
- Cooper, John. "Batas-Batas yamg Sakral: Epistemologi Abdul Karim Soroush". Dalam *Pemikiran Islam; dari Sayyid Ahmad Khan*

- hingga Nasr Hamid Abu Zaid. Ed. John Cooper dkk., terj. Wahid Nur Efendi. Jakarta: Erlangga, 2000.
- Creswell, John W. *Peneletian Kualitatif dan Desain Riset: Memilih di Antara Lima Pendekatan*. Terj. Ahmad Lintang Lazuardi. cet.3. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015.
- Djamil, Abdul. *M.Iqbal dan Falsafah Agama*, Semarang: Gunungjati, 2002.
- Al-Dzahabi, Sayyid Husein *Penyimpangan-penyimpangan dalam Penafsiran al-Qur'an*. terj. Hamim Ilyas dan Machnun Husein. Jakarta: PT.RajaGrafindo Persada, 1993.
- Eriyanto, 2006, Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media, cet.v, Yogyakarta: LkiS.
- Fanani, Muhyar. *Pudarnya Pesona Ilmu Agama*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007.
- Gadamer, Hanz-George. *Kebenaran dan Metode: Pengantar Filsafat Hermeneutika*. Terj. Ahmad Sahidah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.
- Ghazali, Abdul Moqsith. "Considering Hermeneutics as Method of al-Qur'ān Interpretation". *Dialog: A Journal on Religious Research and Studies*, (1/2004).
- Goldziher, Ignaz, *Madzhab Tafsir dari Klasik Hingga Modern*, Terj.M.Alaika Salamullah, dkk, Yogyakarta:eLSAQ Press, 2006.
- Hakim, Baqir. '*Ulūmul Qur'ān*. Terj.Nashirul Haq, dkk. Jakarta; Al-Huda, 2006.
- Hanafi, Hasan. *Bongkar Tafsir: Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik* Yogyakarta: Prismashopie, 2005.
- Harahap, Syahrin. *Metodologi Studi Tokoh Pemikiran Islam*. Jakarta; Prenada Media Group, 2011.
- Harb, Ali, 2003, *Kritik Nalar al-Qur'an*, terj. Faisol Fatawi, cet.II, Yogyakarta: LKiS.

- Hashas, Mohammed. "Abdolkarim Soroush: The Neo-Mu'tazilite that Buries Classical Islamic Political Theology in Defence of Religious Democracy and Pluralisme". Dalam *Studia Islamica* 109. Leiden: Brill, 2014.
- Hidayat, Komaruddin. *Memahami Bahasa Agama*. Bandung: Mizan Media Utama, 2011.
- http://drsoroush.com/en/dr-soroush-receives-the-eramus-prize/
- Ilyas Supena. Hermeneutika al-Qur'an. Yogyakarta: Ombak, 2014.
- Ilyas, Yunahar. "Perlukah Hermeneutika dalam Menafsirkan al-Qur'an?", *Jurnal al-Taqaddum*, 2 (2/November).
- Imro'atul Mufidah. "Hermeneutika al-Qur'an Muhammad Syahrur". Dalam *Hermeneutika al-Qur'an & Hadis*. Ed.Sahiron Syamsuddin. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010.
- Imron, Ali. "Hermeneutika al-Qur'an Hasr Hamid Abu Zaid". dalam *Hermeneutika al-Qur'an & Hadis*. ed.Sahiron Syamsuddin. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010.
- Iqbal, Muhammad. *Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam*. Jakarta: Bulan Bintang, 1978.
- Irwandar. *Dekonstruksi Pemikiran Islam: Realitas Nilai dan Realitas Empiris*. Yogyakarta: AR-Ruzz Media Press, 2003.
- Jeffrey, Arthur. *The Foreign Vocabulary of the Qur'an*. Borada, India: Oriental Institute. 1938.
- Kaelan. *Metode Penelitian Agama Kualitatif Interdisipliner*. Yogyakarta: Paradigma, 2010.
- Al-Khulli, Amin. "Tafsir". Dalam *Pemikiran Hermeneutika dalam Tradisi Islam; Reader*. Terj.Kamran Irsyadi dan Sahiron Syamsuddin. Yogyakarta: Lembaga Penelitian Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2011.
- Madaninejad, Banafsheh. New Theology in Islamic Republic of Iran: Comparative Study between Abdolkarim Soroush and Mohsen Kadivar. Disertasi. Austin: The University of Texas, 2011.

- Moloeng, Lexy J. *Metode Penelitian Kualitatif*. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2010.
- Mustaqim, Abdul. *Epistemologi Tafsir Kontemporer*. Yogyakarta: LKiS, 2010.
- Parray, Tauseef Ahmad. "Iranian Intelectual on 'Islam and Democracy' Compatibility: Views of Abdulkarim Soroush and Hasan Yousuf Eshkevari", *Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (in Asia)*, Vol.7, No.3, 43-64., Aligarh: Aligarh Muslim University, 2013.
- Qadafy, Muammar Zayn. Buku Pintar Sababun Nuzul dari Mikro Hingga Makro: Sebuah Kajian Epistemologis. Yogyakarta: Azna's Books, 2015.
- Al-Qattan, M. Kholil Mana'. *Mabāḥis fī Ulūm al-Qur'an*. t.k: Mansyurāt al-'Aṣri al-ḥadīs, 1990.
- Rahman, Fazlur. *Islam*. Terj.Ahsin Mohammad. Bandung: Penerbit Pustaka, 1984.
- \_\_\_\_\_ . Islam dan Modernitas : Tentang Transformasi Intelektual.

  Bandung: Penerbit Pustaka, 1985.
- \_\_\_\_\_\_. *Tema Pokok Al-Qur'an*. Bandung: Penerbit Pustaka, 1983.
- \_\_\_\_\_\_. Kontroversi Kenabian dalam Islam: antara Filsafat dan Ortodoksi. Bandung: Mizan, 2003.
- Russel, Bertrand. *Sejarah Filsafat Barat*. Terj.Sigit Jatmiko dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
- Saenong, Ilham B. Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir al-Qur'an Menurut Hassan Hanafi. Jakarta: Teraju, 2002.
- Setiawan, Nur Cholis. *Al-Qur'an Kitab Sastra Terbesar*. Yogyakarta: Elsaq Press, 2006.
- Sibawahi. *Hermeneutika Al-Qur'an Fazlur Rahman*. Yogyakarta: Jalasutra, 2007.

- Sibawaihi. *Hermeneutika Al-Qur'an Fazlur Rahman*. Yogyakarta: Jalasutra, 2007.
- Sorous, Abdolkarim. "Evolusi dan Devolusi Pengetahuan Keagamaan". *Wacana Islam Liberal; Pemikiran Islam Kontemporer tentang Isu-isu Global*. Ed.Charles Kurzman, Terj.Bharul Ulum & Heri Junaidi. Jakarta: Paramadina, 2003.
- \_\_\_\_\_. "I am a Neo-Mu'tazilite, sebuah interview pada Juli 2008 oleh Matin Ghaffarian pada http://www,drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-Neo-Mutazilite\_July2008.html diakses tanggal 30 Mei 2017 jam 14.50
- \_\_\_\_\_. "The Changeable and the Unchangeable". New Directions in Islamic Thought Exploring Reform and Muslim Tradition.
  Ed.Kari Vogt dkk. London-New York: I.B. Tauris, 2009.
- \_\_\_\_\_. *Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama*. Bandung: Penerbit Mizan, 2002.
- \_\_\_\_\_. Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Terj.Mahmoud Sadri dan Ahmad Sadri. New York: Oxford University Press, 2000.
- \_\_\_\_\_. The Expansion of Prophetic Experience: Essays on Historicity, Contingency and Plurality in Religion, terj.Nilou Mobasser, London: Koninklijke Brill, 2009.
- Strathen, Paul. 90 Menit Bersama Kant. Terj. Frans Kowa (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2001.
- Subhi al-Shalih. *Mabāḥis fī Ulūm al-Qur'ān*. Beirut: Dār al-'Ilmi al-Malāyīn, 2000.
- Al-Suyuthi. *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān*. t.k : al-Haiah al-Miṣriyah al-'Āmah li al-Kitāb, 1974.
- Al-Thabathaba'i. *al-Mizān fī Tafsīr al-Qur'ān*. Jilid.3. Beirut: al-Muassasah al-A'lā al-Matbū'āt, 1991.

- Vakili, Valla. "Abdul Karim Soroush dan Diskursus Kritik di Iran". Dalam *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*. Ed. John L. Esposito & John O. Voll. Terj.Sugeng Hariyanto dkk. Jakarta: Grafindo Persada, 2002.
- Wa'izī, Aḥmad. *Naqd Nazariyyah al-Qabḍ wa al-Basṭ*. Terj. Muhammad Zurāqaṭ. Beirut: Dār al-Hādī, 2003.
- Wijaya, Aksin. Teori Interpretasi al-Qur'an Ibnu Rusyd: Kritik Ideologis-Hermeneutis. Yogyakarta: LKiS, 2009.
- Zaid, Nars Hamid Abu. *Tekstualitas Al-Qur'an; Kritik Terhadap Ulum Al-Qur'an*. Terj. Khoiron Nahdliyyin. Cet.iv. Yogyakarta: LKiS, 2005.
- Zaprulkhan. *Filsafat Umum: Sebuah Pendekatan Tematik*. Jakarta; PT RajaGrafindo Persada, 2016.
- Al-Zarqani. Muhammad Abdul Adzim. *Manāhil al-'Irfān fī 'Ulūm al-Qur'ān*. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2000.

### **BIOGRAFI PENULIS**



Penulis lahir di penghujung timur Provinsi Jawa Tengah, desa Sale Kab.Rembang pada 14 November 1988. Dia merupakan anak termuda dari tiga bersaudara dari pasangan Mu'azizah dan Suyuti. Penulis menempuh pendidikan formalnya di SDN Sale 1 (1994-2000), MTsN Sale (2000-2003), MA ASSALAM Bangilan-Tuban (2003-

2007). Setelah menyelesaikan masa pengabdian satu tahun di Pondok Pesantren ASSALAM Bangilan Tuban penulis kemudian melanjutkan studinya di Fakultas Ushuluddin UIN Walisongo Semarang (2008-2012). Setelah lulus penulis sempat bekerja di perusahaan bidang jasa transportasi, barulah kemudian mengambil Program Pascasarjana di UIN Walisongo Semarang (2014-2017). Selain pendidikan formal, penulis juga menempuh pendidikan non-formal di Pondok Pesantren ASSALAM Bangilan Tuban (2003-2008), Ma'had Ulil Albab Ngaliyan-Semarang dan Rumah Tahfidz al-Amna Jatisari, Mijen-Semarang.

memperdalam kajian Tafsir-Hadits, penulis Disamping merupakan penikmat kajian gender. Beberapa forum yang pernah diikuti diantaranya 1st Young Women's Camp on Gender Issues, Sexuality and Prostitution, Workshop We Can Indonesia, Pelatihan Paralegal Tingkat 1 Dasar II LBH Apik Semarang dan Youth Interfaith Forum on Sexuality (YIFOS) tahun 2012. Selain itu selama menempuh kuliah S1, penulis juga aktif dibeberapa organisasi. Diantaranya sebagai ketua *Jam'iyyah Hamalah al-Qur'an* (JHQ) periode 2009-2010, Devisi Rumah Tangga LPM IDEA periode 2009-2010, Devisi PPSDM di HMJ-TH periode 2008-2009. Sementara dalam kegiatan di luar kampus penulis aktif dalam Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII) sebagai Devisi Pengkaderan periode 2009-2010 dan sebagai volunteer di Telepon Sahabat Anak (TESA) 129, Perlindungan Anak BP3AKB Jawa Tengah (2010-2012). Sekarang ini penulis masih *nyantri* sekaligus menjadi tenaga pengajar pembantu di Rumah Tahfidz al-Amna, Mijen-Semarang.