KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI
INTERAKSIONISME SIMBOLIK
(Studi Kasus: Rumah Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi

Kabupaten Lamongan)

Yil?

WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memenuhi Gelar Sarjana Strata-1
Dalam llmu Ushuluddin Dan Humaniora

Jurusan Studi Agama-Agama

Oleh:
Adildzu Khulugi Muhammad
NIM: 2104036003

FAKULTAS USHULUDDHIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025



HALAMAN DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini :

Nama Adildzu Khlugi Mubammad

Nim : 2104036003

Jurusan : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Kohesivitas Antar Umat Beragama Melalui

Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah
Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten
Lamongan)
Secara keseluruhan merupakan hasil penelitian/karya ilmiah sendiri,
kecuali pada bagian tertentu yang di rujuk dari sumbernya.

Semarang, 11 Juni 2025
"embuat Pernyataan,
R

BAMX 364153541

ildz ulugi M
NIM: 2104036003



HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING

KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI
INTERAKSIONISME SIMBOLIK
(Studi Kasus: Rumah Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten

Lamongan)

e

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana

Dalam ilmu Ushuluddin dan Humaniora

Oleh:
ADILDZU KHULUQI MUHAMMAD
NIM: 2104036003

Semarang, 11 Juni 2025
Disetujui Oleh
Pembimbing,

Rokhmah Ulfah, M. Ag

NIP, 197005131998032002



NOTA PEMBIMBING

Hal: Persetujuan Naskah Skripsi
Kepada Yth.
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

UIN Walisongo Semarang

Assalamu’alaikum Wr. Wb.
Setelah  membaca, mengadakan koreksi, dan memperbaiki

sebagaimana mestinya, maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi

saudara:

Nama : Adildzu Khuluqi Muhammad

NIM : 2104036003

Fakultas : Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Kohesivitas Antar Umat Beragama Melalui

Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah
Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten
Lamongan)
Nilai Bimbingan : %, %) -
Dengan ini telah kami setujui dan segera untuk diujikan, demikian atas
perhatiannya diucapkan terimakasih.

Wassalamu'alaikum Wr. Wh.
Semarang, 11 Juni 2025

Disetujui oleh

Pembimbing,
&,
0 i Jfah, M. AR

NIP, 19700513 1998032002



HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi di bawah ini:
Nama : Adildzu Khulugi Muhammad
NIM  : 2104036003
Judul : Kohesivitas Antar Umat Beragama Melalui Interaksionisme Simbolik
(Studi Kasus: Rumah Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten
Lamongan).
Telah dimunaqosahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang pada tanggal 24 Juni 2025 dan

telah diterima sebagai salah satu syarat guna memperoleh gelar sarjana dalam Timu

Ushuluddin dan Humaniora jurusan Studi Agama-Agama.

Semarang, 24 Juni 2025

Sekretaris Sidang

—

Muhaimmad B{( M. A.
NIP#198708292019031008

Penguji 1T

PP s

r. H. Tafsir, M. Ag. Winarto, M.S.1.
NIP. 196401161992031003 NIP. 198504052019031012

Pembimbing |

4

Rokhmah Ulfah, M. Ag.
NIP, 197005131998032002



MOTTO

% -

Es Ex sl g V) 1 JB 8 I 8 A U35 el B QWG (g GG o ST R ol 02

sy ()1l ol (aid 4Gy

Dari Abu Hamzah Anas bin Malik R. A. (pembantu Rasulullah SAW), beliau
bersabda: “Tidak berimanlah salah seorang diantara kalian (dengan iman sempurna)
sampali ia mencintai saudaranya seperti ia mencintai dirinya sendiri.” (HR. Al-
Bukhari dan Muslim).!

! Dikutip pada 21 Mei 2025 dari https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-
seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html.



https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html
https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html

PERSEMBAHAN

Skripsi ini dipersembahkan kepada:

1. Kedua orang tua tercinta, Bapak Samsul Hadi dan Ibu Muriyati
yang telah mendidik serta mendoakan penulis dengan kasih sayang
dan selalu memberi dukungan secara moril dan materi. Adik
penulis, Muhammad Miftahul Khulug, yang telah menjadi
penyemangat.

2. Rekan-rekan semasa perkuliahan yaitu Wafa, Afig, Aslam, Edwin,
Nizam, Anzil, Fajar, Hakim, Erik, Rina, Priska, Retno, Fira, Diva,
Salwa yang berkenan memberikan kritik dan masukan.

3. Rekan-rekan seperjuangan Ari, Fattah, Almh. Tia, Alyah, Widi,
Arya, Ridwan, Kelvin, Citra, Atri, Ulin, Bobby yang telah mau
memberikan ruang cerita kepada penulis setiap saat.

4. Saudara-saudari Kelompok Kerja Nyata Posko 04 Desa
Gempolsewu yang telah memberikan dukungan serta kebersamaan
selama KKN.

Vi



UCAPAN TERIMA KASIH

Segala puji syukur kehadirat Allah SWT, yang telah memberikan
rahmat dan hidayah-Nya sehingga perencanaan, pelaksanaan, dan
penyelesaian skripsi yang berjudul “Kohesivitas Antar Umat Beragama
Melalui Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah Ibadah di
Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan)” dapat
diselesaikan dengan lancar dan semoga memberi manfaat. Skripsi ini tidak
akan terselesaikan tanpa adanya bantuan dari berbagai pihak secara
langsung maupun tidak langsung, do’a serta motivasi dan dukungan yang
diberikan orang-orang sekitar menjadi kunci utama dalam keberhasilan
penulisan skripsi ini. Dengan rendah hati serta penuh rasa hormat, penulis
ingin mengucapkan banyak terima kasih yang tulus kepada:

1. Prof. Dr. Nizar Ali, M. Ag. selaku Rektor UIN Walisongo

Semarang.

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora yang telah memberi izin atas penulisan skripsi ini.

3. Bapak Ulin Ni’am Masruri, Lc, M.A. selaku Kepala Jurusan Studi
Agama-Agama UIN Walisongo Semarang.

4. Bapak Thiyas Tono Taufig, S.Th.l., M.Ag., selaku Sekretaris
Jurusan Studi Agama-Agama yang telah membantu administrasi
dalam surat menyurat selama perkuliahan.

5. Ibu Rokhmah Ulfah, M. Ag. selaku Wali Dosen yang telah banyak
membantu selama masa perkuliahan sejak semester awal hingga
pengerjaan skripsi, serta juga selaku Dosen Pembimbing yang
sudah meluangkan waktu, tenaga, pikiran, dan memberikan saran
maupun motivasi selama pengerjaan skripsi.

6. Segenap Dosen Studi Agama-Agama dan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang, yang telah mengajarkan
ilmunya untuk di jadikan sebagai bekal peneliti dalam menyusun

skripsi.

vii



7. Kepada keluarga penulis, khususnya Bapak Samsul Hadi, Ibu
Muriyati, adik M. Miftahul Khulug, Paman Wito Suwito, Bibi
Ninik Rahmawati, adik Muhammad Arshaka Keenandra, Mbah
Muntari, Almh. Mak Rusiati, Alm. Mbah kakung Tumiran, Almh.
Mbah putri Sulami.

8. Bidang Administrasi TU Fakultas Ushuluddin dan Humaniora yang
telah memberikan kesempatan untuk penulis melaksanakan
penelitian dan mencari ilmu yang begitu berguna hingga mampu
menulis skripsi ini. Dan seluruh pegawai Ushuluddin beserta staf
yang tidak bisa penulis sebutkan satu per satu.

9. Bapak H. Khusyairi selaku Kepala Desa Balun, Bapak Sutrisno,
Bapak Mangku Tadi, Bapak Rokhim, Mas Very dan warga lokal
Desa Balun yang mengizinkan penulis melaksanakan penelitian.

10. Teman-teman Studi Agama-Agama 2021 seperjuangan yang selalu
membagi suka dan duka dengan penulis.

11. Semua pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan
skripsi ini yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu.

12. Tidak lupa, penulis mengucapkan maaf dan terima kasih kepada
diri sendiri yang tak menyerah dan selalu menguatkan dirinya
sendiri hingga saat ini. Terima kasih sudah berjuang.

Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulisan skripsi ini belum
mencapai kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap
semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya dan
pembaca pada umumnya.

Semarang, 10 Juli 2025
penulis, ¥ 9
—

Adildzu Khulugi M.

viii



TRANSLITERASI ARAB LATIN

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalihan dari abjad yang satu ke

abjad yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-

huruf Arab dengan huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman

transliterasi dalam skripsi ini berpedoman pada hasil Keputusan bersama

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan Kebudayaan Republik Indonesia
Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987.

1. Konsonan
Huruf
y— Nama Huruf Latin Keterangan
\ alif ] fidak tidak dilambangkan
dilambangkan
< ba’ B be
< ta’ T te
< sa’ § es (dengan titik di atas)
z jim J je
z ha’ h ha (dengan titik di bawah)
z kha’ Kh ka dan ha
3 dal D de
3 zal 4 zet (dengan titik di atas)
D) ra’ R er
D zai Y4 zet
o sin S es
o syin Sy es dan ye
o sad $ es (dengan titik di bawah)
o= dad d de (dengan titik di bawah)
L ta’ t te (dengan titik di bawah)
L za” z zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ‘ koma terbalik di atas




¢ gain G ge
s fa’ F ef
3 qaf Q qi
4 kaf K ka
J lam L el
2 mim M em
o nun N en
g wau w w
- ha’ H ha
¢ hamzah , ar
¢ ya’ Y ye

2. Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa

tanda atau harakat sebagai berikut:

: Fathah (a) & Ditulis tabaaroka
- Kasrah (i) JEw] Ditulis ilaika
: Dommah (u) i Ditulis dunyaa

3. Vokal Panjang

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan

berupa tanda dengan huruf seperti berikut:

1. Fathah + alif
2. Fathah + ya’ mati
3. Kasrah + ya’ mati

4. Dammah + wawu mati

Q) Q)

]

e
Ry

E3

Ditulis
Ditulis
Ditulis
Ditulis

‘adzabin
Wa’ala
Jami’in

Qulitbana

4. Vokal Rangkap




Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan
antara harakat dengan huruf, contohnya dilambangkan seperti dibawah

ini:
Fathah + ya’ mati (ai) agl Ditulis aitahum
Fathah + wawu mati (au) dia g Ditulis yauma-iziy

5. Ta’ Marbuthah
a. Apabila ta’ marbuthah hidup atau dibaca dengan harakat fathah,

kasrah, dan dammah maka ditulis dengan (t):

-

sty Ditulis saa’atu

-

452 Ditulis baghtatan

b. Apabila fa’ marbuthah mati atau diwagafkan maka ditulis dengan

(h):

aalg Ditulis qiyaamah

r

daa) Ditulis rohmah

6. Kata Sandang
a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan

huruf pertama Syamsiyah:

caa Ditulis ar-rahman
AT Ditulis asy-syamsu
b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”:
Ol Al Ditulis al-qur’an
Oy Ditulis al-insan
7. Syaddah
Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini:
£ 08 Ditulis kulla syaiin
A5 Ditulis battahiz

Xi



8. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah

maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka

dilambangkan dengan alif:

AL Ditulis ya-tii
| gidlall Ditulis liyuthfi-uu
gLl Ditulis auliya-a

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat

Sl

Ditulis yaaa ayyuhalladziina aamanuu
ot o wallohu bimaa ta ' maluuna
pani glaxilasgh 3 Ditulis .
bashiir
10. Tajwid

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting

untuk dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefasihan dalam

pembacaan al-Qur’an. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi

Indonesia) diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid.

Xii




DAFTAR ISI

HALAMAN DEKLARASI KEASLIAN. ... [
HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ..........ccooiviiiiiiiinnn, i
NOTA PEMBIMBING ..ottt i
HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI ... iv
MOTTO ettt b e neeraeneeneeneas %
PERSEMBAHAN .. ..ot Vi
UCAPAN TERIMA KASIH ... vii
TRANSLITERASI ARAB LATIN ....cootiieeeeee e, iX
DAFTAR IS .o xiii
DAFTAR GAMBAR ...t XVi
ABSTRAK ..ottt e e Xvii
BAB | PENDAHULUAN ..ottt 1
A. Latar Belakang Masalah..............ccccccooieiieiiiic i 1
B. Rumusan Masalah ... 7
C. Tujuan Penelitian ..........ccceoveiiiiiiicceee e 7
D. Manfaat Penelitian ..., 7
E. Tinjauan PuStaka...........cccoeiiiiiiiiiiiecee e, 9
F. Metode Penelitian ... 14
G. Sistematika Penulisan ... 23
BAB Il KOHESIVITAS KELOMPOK
DAN INTERAKSIONISME SIMBOLIK.......cccocoiiiiiiiiiiieieieiee 25
A. Teori Kohesivitas KelompokK ..o 25
1. Pengertian Kohesivitas KelompoK ..........cccccveiiiiiiiiiicnnn, 25
2. Dimensi Kohesivitas KelompoK...........ccccoooiiiiiiiiiciiccc, 29
3. Faktor Memperkuat Kohesivitas KelompoK............cc.ccoccoviinnee. 30
B. Teori Interaksionisme SimbOliK..........ccccccoiiviieiiieiieiiesieie e 32
1. Pengertian Interaksionisme SimboliK.............ccccooeviiiiiiiieinnnen, 32
2. Dimensi Teori Interaksionisme Simbolik Mead............c............. 34
3. Faktor-Faktor Interaksionisme SImboliK.............cccoovevviiviiennenn, 36
C. Hubungan Kohesivitas Kelompok Dan Interaksionisme
Simbolik dengan Toleransi Beragama ..........cccccceevevevvereciieseennnnn, 37
1. Definisi, Faktor, dan Dimensi Toleransi Beragama.................... 37

Xiii



2.Korelasi Antara Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme

Simbolik, dan Toleransi Beragama..........cccccoevevveresinnieenesiennnns 45

BAB 111 SEJARAH DAN BUDAYA DESA BALUN........c..cccovvvennnn. 49
A. Sejarah Desa Balun ... 49
B. Agama, Budaya dan Simbol Rumah Ibadah di Desa Balun...... 54

1. Sejarah Agama-Agama di Balun .............ccccceevevievicin e, 55

2. Simbol-Simbol Rumah Ibadah Desa Balun...............ccceevevennee. 60

3. Budaya Masyarakat Desa Balun............ccccooeveieiiniiininiceen, 64

BAB IV KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI
INTERAKSIONISME SIMBOLIK DI DESA BALUN

KECAMATAN TURI KABUPATEN LAMONGAN........cccccoevvieinnnn 72

A. Pola Hubungan Kohesivitas Antar Umat Beragama.................. 72

1. Kekuatan Sosial dalam Hubungan Antar Umat Beragama ......... 73

2. Tradisi Agama sebagai Daya Tarik Individu Terhadap

KEIOMPOK ..o 74

3. Nilai dan Tujuan yang Sama sebagai Warga Desa...................... 76

4. Interaksi Intensif Lintas Agama ........cccccvevveieeieiviesec v, 78

5. Faktor pendukung dan tantangan kohesivitas kelompok............. 79

B. Implementasi Nilai Toleransi Dalam Peribadatan...................... 82

1. Simbolisasi Tempat Ibadah ............cccccooovviiiiiiiiec e 82

2. Proses Sosialisasi dan Edukasi Nilai Toleransi ............cc.ccccveuee. 86

BAB V PENUTUP ...t 89

AL KESIMPUIAN ..o 89

B. SAKaN ... 90

DAFTAR PUSTAKA .ttt 91

LAMPIRAN-LAMPIRAN ..ottt 96
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......coiiiiiiiieeeee e 106

Xiv



DAFTAR TABEL

Tabel 1.1 Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama Tahun 2023
Tabel 1.2 Pendidikan Masyarakat Desa Balun Tahun 2023.....
Tabel 1.3 Mata Pencaharian Pokok 2023 ............ccccoovveivinene.

XV



DAFTAR GAMBAR

Gambar 1 Peta Desa Balun Kec. Turi Kab. Lamongan...........c.cccocevivniiiiiiennnnne 51
Gambar 2 Ziarah Makam Mbah Alun oleh Pemkot Lamongan.............ccccce....... 70
Gambar 3 Pawai ogoh-ogoh di Desa Balun ............ccccoeviievievicicciccecc e 75
Gambar 4 Potret Masjid, Gereja, dan Pura berdampingan.............ccccccoevevvenene. 84

XVi



ABSTRAK

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman yang sangat
tinggi, baik dari segi agama, suku, maupun budaya. Namun, realitas ini
seringkali memicu konflik yang bersumber dari perbedaan keyakinan. Di
tengah kondisi seperti itu, Desa Balun yang berada di Kecamatan Turi,
Kabupaten Lamongan, justru memperlihatkan kehidupan sosial yang rukun
dan saling menghargai antar pemeluk tiga agama: Islam, Kristen, dan
Hindu. Keunikan desa ini tampak dari keberadaan masjid, gereja, dan pura
yang berdiri berdampingan serta digunakan secara aktif oleh masyarakat
tanpa menimbulkan konflik. Penelitian ini bertujuan untuk memahami
bentuk kohesivitas antar umat beragama di Desa Balun, sekaligus
menelusuri bagaimana sikap toleransi diwujudkan dalam kehidupan
sehari-hari melalui simbol-simbol dan praktik keagamaan masing-masing.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kasus. Data dikumpulkan melalui observasi langsung di lapangan,
wawancara dengan tokoh agama, aparat desa, dan warga, serta dilengkapi
dengan dokumentasi pendukung. Berdasarkan hasil pengamatan dan
wawancara, ditemukan bahwa masyarakat di Desa Balun menjalin
hubungan yang erat melalui kegiatan gotong royong lintas agama, saling
menghormati saat ibadah berlangsung, serta menjalin komunikasi yang
difasilitasi oleh tokoh masyarakat. Nilai toleransi di desa ini bukan hanya
menjadi wacana, melainkan dipraktikkan dalam berbagai aktivitas sosial
keagamaan. Sebagai bentuk saran, pola kehidupan harmonis yang
terbangun di Desa Balun dapat dijadikan contoh atau referensi dalam
menyusun kebijakan moderasi beragama serta dalam pengembangan
pendidikan multikultural di daerah lain yang memiliki latar belakang
keagamaan yang serupa.

Kata Kunci: Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme Simbolik, Kerukunan
Umat Beragama, Toleransi, Desa Balun.

Xvii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Setiap negara memiliki ciri khas yang menjadi simbol identitas dari
negara itu sendiri. Terlepas dari ciri khas negara tersebut terpandang
positif maupun negatif. Negara Indonesia merupakan negara terluas di
dunia dengan urutan ke 15.' Indonesia terkenal di kancah dunia dengan
ciri khas sebutan negara seribu pulau, serta keunikan dan banyaknya
keberagaman dalam segi agama, suku, budaya, ras, dan adat istiadat yang
menjadi tradisi penganut kepercayaannya. Adanya keragaman sosial
maupun kultur tersebut menjadikan warna dalam kehidupan masyarakat,
yang kadang kali menghasilkan keharmonisan maupun perpecahan.
Indonesia memiliki ribuan pulau dan ratusan suku lokal dan agama yang
telah lama dianut oleh warga Indonesia, baik agama samawi maupun
agama lokal yang telah lama dianut oleh masyarakat Nusantara sebelum
agama-agama lain datang ke Indonesia. Kehadiran dan keadaan ini yang
menjadi bukti bahwa masyarakat Indonesia bersifat majemuk.2

Dengan keberagaman ini, permasalahan kehidupan beragama di
Indonesia menjadi sangat kompleks. Hal itu disebabkan oleh isu-isu agama
yang dicampuradukkan dengan politik sebagai klaim identitas. Dan dalam
perspektif norma masyarakat, doktrin religi sering merembet dalam
kehidupan sosial sebagai klaim golongan seperti tata cara berpakain, jenis
makanan, legalitas sebuah perkawinan dan sebagainya. Maka masalah
sosial akan menjadi rumit apabila konflik tersebut mengandung unsur
yang disebut SARA (suku, agama, ras, dan antargolongan). Terlebih lagi
jika sudah menyangkut persoalan agama, terlepas dari pengamalan ajaran

! Reddy Suzayzt, 2024, “Urutan Negara terbesar di Dunia, Indonesia Nomor
Berapa?”, VOI. id, Berita, Yogyakarta, Dikutip pada tanggal 22 September 2024 dari
Urutan Negara Terbesar di Dunia, Indonesia Nomor Berapa? (voi.id).

2 Agus Setiawan, “Keanekaragaman Hayati Indonesia”, Indonesian Journal of
Conservation, Vol 11(1), 2022, h. 13-21.



https://voi.id/berita/428136/urutan-negara-terbesar-di-dunia

agama dari masing-masing penduduk. Hal ini menunjukkan, agama
mempunyai unsur perekat sosial sekaligus pemisah sosial.

Di tengah potensi konflik yang kerap muncul akibat perbedaan
keyakinan, Desa Balun di Kabupaten Lamongan justru menawarkan
contoh nyata kehidupan harmonis antar umat beragama. Keberhasilan ini
tidak lepas dari kuatnya kohesivitas kelompok dalam komunitas tersebut.
Kohesivitas merupakan suatu ikatan sosial yang memunculkan
kecenderungan anggota kelompok untuk tetap bersatu dalam mencapai
tujuan bersama melalui interaksi intensif, saling ketergantungan positif,
dan komitmen kolektif. Di dalam Desa Balun, kohesivitas terwujud
melalui tradisi gotong royong lintas agama, sikap saling menghormati
dalam beribadah, dan kebersamaan dalam menyelesaikan masalah desa, di
mana masjid, gereja, dan pura yang berdampingan menjadi simbol nyata
dari kekuatan ikatan sosial ini. Fenomena unik inilah yang mendorong
penelitian untuk mengkaji lebih dalam bagaimana konsep kohesivitas
kelompok mampu menjadi perekat sosial yang efektif dalam masyarakat
multireligius,  sekaligus  mencari  faktor-faktor  penentu  yang
memungkinkan terciptanya harmoni berkelanjutan di tengah perbedaan
keyakinan yang ada.’

Di negara dengan dominasi pemeluk agama tertentu seperti Negara
Indonesia, hubungan antar agama dan masyarakat sangatlah kuat, di mana
keduanya saling memengaruhi dalam satu kesatuan yang utuh. Agama
seringkali menjadi sumber nilai-nilai moral universal yang mampu
memberikan jawaban atas berbagai persoalan kehidupan, serta membentuk
pola perilaku dan cara bersikap individu dalam kehidupan sosial.

Keberadaan manusia sebagai makhluk sosial belum dapat dikatakan
utuh tanpa kehadiran agama dalam hidupnya. Fungsi agama akan tampak
nyata apabila terjadi dialog dalam keberagaman (diversity) yang

menyadarkan bahwa ajaran agama bisa berperan secara efektif dalam

% Carron, Albert V. dan Brawley, Lawrence R, "Cohesion: Conceptual and
Measurement Issues”, Small Group Research, Journal Artikel, Western University,
Canada. Sage Publications. VVol. 43(6), 2012, h. 726-743.



kehidupan. Selama individu menunjukkan sikap dan perilaku yang
mencerminkan kepribadian yang baik dalam aktivitas sehari-hari, maka
agama pun akan tampak sebagai cerminan dari dirinya. Dalam praktiknya,
agama tidak berdiri terpisah dari kehidupan, melainkan menyatu erat
dalam tindakan dan perilaku manusia itu sendiri.”

Agama dijadikan manusia sebagai pedoman dalam membangun
kehidupan sosial, karena di dalamnya terkandung ajaran serta nilai-nilai
kebaikan yang seyogianya dijalankan oleh setiap pengikutnya. Schimmel
menyatakan bahwa, “sistem agama adalah bentuk kohesi sosial dan
kesepakatan bersama, sekaligus menciptakan seperangkat nilai dan
aturan dalam struktur keyakinan para penganutnya”. Dengan demikian,
agama memiliki peran ganda: di satu sisi mampu meredam konflik, namun
di sisi lain juga bisa menjadi pemicu timbulnya konflik, tergantung pada
cara pemahamannya di tengah masyarakat.”

Landasan setiap umat beragama sesungguhnya tersimpul atau
berpatok dalam pesan yang dibawa oleh setiap agama.® Namun perlu
digarisbawabhi, tidak ada satu pun ajaran agama yang dipahami masyarakat
yang bertujuan untuk merusak maupun menjerumuskan masyarakat.
Agama mengajarkan agar pemeluknya hidup saling tolong-menolong,
saling membantu dan saling memahami satu sama lain. Agama mendorong
penganutnya untuk berbuat kebaikan karena agama menganjurkan hal
tersebut agar terwujud sikap ketentraman, keamanan, dan kesejahteraan
dalam kehidupan manusia.

Kabupaten Lamongan yang terletak di Provinsi Jawa Timur

merupakan salah satu wilayah penyebaran tokoh terkemuka Islam. Dari

* Catur Widiat Moko, “Pluralisme Agama Menurut Nurcholis Madjid (1939-
2005) dalam Konteks Keindonesiaan”, E-journal Universitas Islam Negeri Raden
Fattah Palembang, Madina-Te, Vol. 16(1), 2017, h. 62-65.

> Paragraf itu merupakan komentar Nurcholish Madjid yang dicantumkan dalam
buku Atas Nama Agama. Lihat Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam
Dialog “Bebas” Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), h. 259.

® Julita Lestari, “Pluralisme Agama di Indonesia Tantangan dan Peluang Bagi
Keutuhan Bangsa”. Journal Of Religious Studies. Al-Adyan Vol 1(01). UIN Sunan
Kalijaga. 2020, h. 30-33.



enam agama yang secara resmi diakui di Indonesia, Islam merupakan yang
paling dominan dianut oleh penduduk, khususnya di Kabupaten
Lamongan, bahkan menjadi agama mayoritas secara nasional. Di wilayah
Lamongan sendiri, keberagaman agama dalam satu desa merupakan hal
yang jarang ditemui, mengingat daerah ini memiliki latar belakang sejarah
sebagai pusat penyebaran agama Islam, yang erat kaitannya dengan peran
Sunan Drajat. Sosok Sunan Drajat atau Raden Qasim ialah salah satu dari
Wali Songo, tokoh penting dalam penyebaran Islam di tanah Jawa pada
abad ke-14 Masehi. Dalam buku Atlas Walisongo karya Agus Sunyoto,
dijelaskan bahwa ajaran dakwah yang disampaikan oleh Sunan Drajat
menekankan pada nilai-nilai seperti kerja keras, kepedulian sosial,
kedermawanan, sikap saling menghargai, gotong royong, serta semangat
solidaritas di tengah masyarakat. Beliau juga mengajarkan berbagai
keterampilan praktis kepada warga, mulai dari membangun rumah hingga
membuat peralatan untuk membantu orang lain.’

Kerukunan antar umat beragama merujuk pada bentuk interaksi sosial
yang harmonis antara kelompok-kelompok pemeluk agama, di mana
tercipta suasana saling menghormati dan saling menghargai, hidup
berdampingan secara damai, tanpa konflik terbuka. Setiap permasalahan
yang muncul pun dapat diselesaikan secara musyawarah tanpa
menimbulkan gangguan terhadap keharmonisan hubungan keagamaan di
wilayah tertentu. Contoh nyata dari kondisi tersebut dapat ditemukan di
Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, yang dikenal
memiliki tingkat toleransi dan kerukunan antar umat beragama yang
sangat kuat dan terjaga. Di Desa Balun terdapat tiga agama yang berbeda,
yaitu Agama Islam, Hindu, dan Kristen. Meskipun mereka mempunyai
doktrin yang berbeda dalam hal agama tetapi warga Desa Balun tidak
mempermasalahkan perbedaan doktrin, tetapi sebaliknya mereka saling

mengisi kehidupan untuk keharmonisan di Desa Balun.

"Agus Sunyoto, “Atlas Walisongo” (Cetakan VII), Buku, Pustaka lIMaN
Tangerang Selatan, 2016, h. 309-310.



Masyarakat Desa Balun memiliki tradisi kebersamaan yang
menjunjung tinggi nilai-nilai kerukunan yang terpantul dalam berbagai
bentuk kegiatan seperti gotong royong baik dalam segi untuk membangun
desa, ataupun hari raya keagamaan. Kerukunan antar umat beragama yang
tercipta bukan berarti menunjukkan bahwa tidak pernah terjadi konflik.
Pada kenyataannya, konflik justru menjadi bagian dari proses sosial yang
secara bertahap dapat mengarah pada pembentukan harmoni dan kesatuan
dalam kehidupan beragama. Oleh sebab itu, membangun dan menjaga
kerukunan antar pemeluk agama menjadi hal yang krusial dan
fundamental, bahkan dianggap sebagai satu-satunya jalan strategis untuk
mempertahankan stabilitas dan keteraturan dalam kehidupan sosial
masyarakat. Namun, tentu saja kerukunan harus diwujudkan dalam bentuk
keseimbangan yang dinamis, artinya kerukunan yang tidak mengekang
kebebasan dan kebebasan yang tidak merusak kerukunan.®

Manusia merupakan makhluk sosial sehingga tidak bisa melepaskan
diri dari hubungan sosial dengan sesamanya. Manusia memerlukan
hubungan dan kerja sama dengan orang lain dalam kelangsungan hidupnya
baik dalam segi material maupun spiritual, sejatinya manusia dalam hal ini
saling membutuhkan antar sesamanya. Dengan demikian menjadi suatu
kenyataan bahwa interaksi sesama manusia merupakan suatu kemestian
dalam berbagai pola dan ragamnya. Namun interaksi dalam berbagai hal
bisa menjadi pemicu konflik. Karena setiap manusia pasti memiliki
perbedaan perasaan, keyakinan dan keinginan kebutuhan. Memang sebagai
makhluk sosial, manusia tidak bisa dianggap netral baik dalam politik,
sosial, budaya maupun agama. Perbedaan juga terletak pada ciri fisik,
kepandaian, pengetahuan, adat istiadat serta keyakinan. Identitas ini secara
tidak langsung terbentuk dalam interaksi manusia dan juga memicu

konflik yang akan datang.’

® Hamdan Daulay, “Membangun Kerukunan Berpolitik dan Beragama di
Indonesia”. Jakarta: Departemen Agama RI, 2002, h. 80.

® Novri Susan, “Pengantar Sosiologi Konflik Dan Isu-Isu Konflik Kontemporer”,
Jakarta: Kencana, 2010, h. 5.



Hal ini yang menjadi latar belakang masalah yang membuat peneliti
tertarik, dalam mengkaji serta mengetahui lebih dalam tentang interaksi
manusia serta adanya keberadaan tiga agama di Desa Balun. Dengan kasus
yang sangat jarang di daerah Kabupaten Lamongan dan sekitarnya,
keunikan tempat ibadah yang saling bertetangga. Hingga saat ini,
masyarakat yang tinggal di desa tersebut tetap hidup dalam suasana yang
harmonis tanpa mengalami perpecahan. Hal ini menjadi fenomena
menarik, mengingat dalam kasus serupa di wilayah lain, perbedaan
semacam itu kerap memicu konflik hingga berujung pada tindakan
kekerasan. Dalam konteks ini, kohesivitas kelompok memiliki peran
sentral. Kohesivitas dapat dipahami sebagai suatu bentuk kesepahaman
dan kesepakatan yang terjalin antara penduduk asli dengan warga
pendatang, yang tercermin dari sikap saling menerima dan menghargai
satu sama lain. Ketika individu-individu dalam komunitas memiliki
ketertarikan interpersonal serta kesepakatan nilai yang tinggi satu sama
lain, maka kohesivitas tersebut akan memupuk rasa toleransi yang kuat.
Dengan demikian, Kkohesivitas bukan hanya menjadi penopang
keberagaman, tetapi juga menjadi fondasi utama dalam membangun
kehidupan sosial yang damai dan inklusif.'

Dari apa yang sudah dipelajari oleh penulis dengan membaca literatur
review tulisan-tulisan terkait dengan Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan, maka penulis melakukan penelitian untuk
keperluan penulisan skripsi dengan judul “Kohesivitas Antar Umat
Beragama Melalui Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah
Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan)”.
Skripsi ini akan mengupas tentang bagaimana dalam sebuah desa yang
berada dalam dominasi agama tertentu dapat bertahan dalam keberadaan
tri-religi. Selain itu, kehadiran rumah peribadatan dari ketiga kepercayaan

yang saling berdekatan satu sama lain. Penulis ingin mengungkap dan

1 Ardiani dan Naila Laily Elsa, “Kohesivitas Masyarakat Dalam Kegiatan
Lintas Agama (Studi Kasus Di Desa Tanon, Kecamatan Papar, Kabupaten
Kediri) ”. Doctoral dissertation, Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023, h. 11.



mempelajari konsep kohesivitas yang diterapkan dalam Desa Balun, selain
itu faktor apa yang mempengaruhi masyarakat Desa Balun sehingga
mereka bisa tetap menjadi satu kesatuan meskipun perbedaan identitas

agama yang mencolok.

B. Rumusan Masalah
Perumusan masalah berfungsi sebagai pedoman utama agar proses
penelitian berjalan secara sistematis, terarah, dan tidak menyimpang dari
fokus kajian. Adapun rumusan masalah yang menjadi pusat perhatian
dalam penelitian ini sebagai berikut:
1. Bagaimana pola hubungan sebagai nilai kohesivitas antar umat
beragama di Desa Balun?
2. Bagaimana nilai implementasi keharmonisan/toleransi dalam

aktivitas rumah ibadah masing-masing?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan penelitian ini
adalah:
1. Untuk mendeskripsikan pola hubungan untuk penguatan
kerukunan trireligi di Desa Balun.
2. Untuk mengetahui nilai implementasi keharmonisan/toleransi

jama’ah rumah ibadah masing-masing.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berarti,
baik bagi penulis sendiri maupun bagi masyarakat secara umum yang
membaca dan memanfaatkan hasilnya. Tidak hanya sebatas sebagai
referensi, penelitian ini juga diharapkan mampu menjadi sumber rujukan
yang relevan bagi kalangan akademisi, pemikir, dan para intelektual yang

menaruh perhatian pada isu-isu keagamaan dan sosial kemasyarakatan.



Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai pijakan awal atau
landasan  konseptual untuk penelitian-penelitian  selanjutnya,
khususnya dalam pengembangan kajian ilmiah di bidang studi agama.
Dengan demikian, keberadaan penelitian ini memiliki nilai strategis
dalam memperkaya ilmu pengetahuan sekaligus memberi manfaat
praktis bagi pembentukan pemahaman keagamaan yang lebih inklusif.
Adapun beberapa bentuk manfaat tersebut dapat dirinci sebagai
berikut:

1. Manfaat Teoritis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
penting bagi pengembangan Kkajian keilmuan, khususnya
yang berkaitan dengan nilai-nilai religius dalam kehidupan
masyarakat. Pertama, hasil penelitian ini dapat memperluas
wawasan dalam memahami ragam ekspresi keberagamaan
yang berbeda-beda dalam pelaksanaan aktivitas sosial
keagamaan. Dengan adanya perbedaan tersebut, diharapkan
muncul pemahaman bahwa praktik keagamaan yang beragam
justru memperkaya budaya spiritual bangsa. Kedua,
penelitian ini juga bermanfaat dalam menambah pengetahuan
baik bagi penulis maupun pembaca, terutama dalam mengkaji
lebih dalam mengenai peran kohesivitas kelompok sebagai
elemen penting dalam menjaga harmoni sosial di tengah
perbedaan keyakinan. Dengan demikian, manfaat teoritis ini
menjadi dasar yang kuat untuk memperluas pemahaman
dalam studi-studi interdisipliner terkait agama dan
masyarakat.

2. Manfaat Praktis

Secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu
menumbuhkan pandangan yang lebih positif terhadap
eksistensi agama-agama yang ada di Indonesia. Melalui

pemahaman yang lebih mendalam, diharapkan masyarakat



dapat menyadari bahwa setiap tindakan atau praktik
keagamaan yang dilakukan oleh umat Islam, Kristen, Hindu,
dan agama lainnya memiliki makna yang khas dan bernilai
secara spiritual maupun sosial. Dengan menyadari hal
tersebut, toleransi dan saling pengertian antarumat beragama
dapat tumbuh secara alami. Penelitian ini juga diharapkan
menjadi pemicu lahirnya dialog lintas agama yang lebih
sehat, terbuka, dan konstruktif dalam konteks kehidupan
berbangsa dan bernegara.
Adapun manfaat praktis untuk sumber cakupan data penelitian
dan instansi penulis, antara lain:
a) Pada Masyarakat Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten
Lamongan
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan suatu
pandangan baru sehingga dapat membantu masyarakat
Desa Balun untuk melangkah maju dalam segi toleransi
dan moderasi seputar agama dan peribadatan. Sehingga
masyarakat di Desa Balun dapat hidup aman, sejahtera,
dan damai.
b) Pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
Untuk fakultas, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan sedikit kajian baru terkait kohesivitas antar
umat beragama agar kemudian dapat diaplikasikan dalam

penambahan kurikulum maupun pembelajaran teori.

E. Tinjauan Pustaka

Peneliti mengungkap data dari penelitian terdahulu sebagai bahan
tambahan referensi ilmiah dan sejumlah pakar yang telah meneliti isu-isu
sebelumnya. Isu-isu seputar koeksistensi berbagai agama di Desa Balun
Turi, Lamongan telah banyak diteliti, tetapi topik yang dibahas berbeda
dari apa yang telah diteliti sebelumnya. Penelitian tersebut termuat dalam



penelitian jurnal dan penelitian skripsi. Berikut penulis memaparkan
mengenai permasalahan yang dibahas dalam penelitian terdahulu :

1. Penelitian berjudul "Model Pluralisme Agama Berbasis
Kearifan Lokal Desa Pancasila di Lamongan” dalam Jurnal
Imroatul Azizah, Nur Kholis, & Nurul Huda (2020) membahas
peran kearifan lokal dalam mencapai toleransi beragama di
Desa Balun, Kabupaten Lamongan. Penelitian tentang
pluralisme berakar pada budaya dan tradisi lokal. Menurut
penelitian ini, masyarakat Balun mampu menegakkan dan
meningkatkan toleransi beragama. Kekuatan ini dibangun atas
sejumlah kearifan lokal: tradisi nyadran dan memanjatkan doa
kepada orang yang telah meninggal, yang dipraktikkan secara
kolektif tanpa memandang afiliasi agama. Praktik inklusif ini
mendorong penyelesaian konflik, pertemuan lintas agama, dan
rasa solidaritas komunal. **

2. “Agama dan Budaya Lokal: Pergumulan Agama dengan
Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan” merupakan judul
Tesis Firhrotun Nufus (2019) yang mengupas tentang waktu
lahir dan masuknya agama di Desa Balun. Tesis ini mencakup
sejarah masuknya agama di Desa Balun serta signifikansi
konflik agama di sana. Peneliti dalam penelitian ini
mengadopsi sudut pandang sosiologis karena kata-kata dan
simbol yang muncul dari budaya dan agama telah membahas
masalah-masalah yang terkait dengan peristiwa, tindakan,
pikiran, ide, dan emosi yang dapat dipahami. Dengan demikian,
data hasil penelitian ini dipahami dengan menggunakan teori
interaksi simbolik, yaitu teori yang menyatakan bahwa
interaksi manusia menggunakan  simbol-simbol  untuk
merepresentasikan apa yang ingin dikomunikasikan satu sama
lain, dan juga bagaimana pengaruh penafsiran simbol-simbol
tersebut terhadap perilaku pihak-pihak yang terlibat dalam
interaksi sosial. Desa Balun yang dikenal di seluruh Lamongan
sebagai masyarakat teladan kerukunan antarumat beragama,
merupakan rumah bagi berbagai budaya lokal. Selain
melakukan kegiatan keagamaan, masyarakat Balun juga secara

1 Azizah, Nurul Kholis dan Nurul Huda, “Model Pluralisme Agama Berbasis
Kearifan Lokal “Desa Pancasila” di Lamongan”, Jurnal llmu Agidah Dan Studi
Keagamaan IAIN Kudus, Vol. 8(2), 2020, h. 278.

10



intrinsik terkait dengan pemeliharaan budaya lokal masa lalu,
seperti Ziarah Makam Mbah Alun dan budaya Turun Balun.*?

Skripsi Khoirul Ulum (2019) yang berjudul “Multikulturalisme
dan Budaya Toleransi Masyarakat Desa Balun, Kecamatan
Turi, Kabupaten Lamongan” mengkaji tentang keberagaman
komunal yang memiliki relevansi keagamaan di Desa Balun.
Penelitian ini menemukan bahwa keberagaman agama di
masyarakat Desa Balun berkaitan dengan bentuk keberagaman
komunal, karena masing-masing agama di masyarakat
menjalankan tradisinya yang berbeda-beda dalam satu budaya
umum tanpa menghapus identitas aslinya. Multikulturalisme di
masyarakat Desa Balun diekspresikan dalam bentuk toleransi
yang menekankan kesediaan untuk menerima perbedaan
sebagai satu kesatuan, tanpa mempersoalkan perbedaan agama
dan memperlakukannya secara setara.*®

Penelitian Studi Sejarah: skeptisisme dan tumbuhnya toleransi
dalam Jurnal Bernadetta Budi Lestari & Suhartono (2022) yang
berjudul "Tumbuhnya Toleransi Beragama di Desa Balun, Turi,
Lamongan, Jawa Timur: kajian historis". Berikut ini adalah
temuan baru dalam penelitian ini: Dalam kehidupan masyarakat
Balun, mengingat berbagai agama tersebut saling berdekatan,
maka banyak kemungkinan terjadinya perkawinan campuran,
antara penganut agama Islam dengan Hindu, Hindu dengan
Kristen, atau Kristen dengan Islam. Tidak ada masalah di sini.
Masalah tersebut harus ditangani dengan hati-hati, dengan
diberikan kebebasan kepada kedua mempelai untuk memilih
keyakinannya sendiri. Keluarga tidak akan mencela atau
melarangnya. Bukan suatu masalah jika banyak warga Desa
Balun yang satu keluarga dengan beberapa agama. Masyarakat
Balun memiliki satu pemakaman umum yang dianut oleh tiga

2 Fithrotun Nufus, “Agama dan Budaya Lokal (Pergumulan Agama-Agama
dengan Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan)”, Universitas Islam Negeri Sunan
Ampel Surabaya, 2019, h. 104-105.

18 Khoirul Ulum, “Multikulturalisme Dan Budaya Toleransi Masyarakat Desa
Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2019, h. 102-103.

11



agama, Yyaitu Islam, Hindu, dan Kristen. Umat Hindu juga
dimakamkan di sini ketika ada yang meninggal. **

. Jurnal Puput Anggorowati & Sarmini (2015) penelitian tentang
pelaksanaan gotong royong dan tindakan yang dilakukan oleh
pemerintah desa dalam memelihara gotong royong di Desa
Balun dengan judul "Pelaksanaan Gotong Royong di Era
Global (Studi Kasus di Desa Balun, Kecamatan Turi,
Kabupaten Lamongan)”. Menurut penelitian tersebut,
pelaksanaan gotong royong di Desa Balun berjalan dengan baik
berkat adanya kerja sama antara warga dengan agama, serta
gotong royong dalam agama. Upaya pemerintah Desa Balun
untuk melestarikan gotong royong didasarkan pada dua asas,
yaitu asas paksaan dan asas kesukarelaan. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa meskipun tidak semua gotong royong
dapat dilakukan oleh semua warga negara, ada juga contoh-
contoh yang dilakukan semata-mata atas dasar pertimbangan
agama. Unsur keterpaksaan, menunjukkan bahwa gotong
royong di Desa Balun telah berubah di era global. *°

Penelitian tentang implementasi penanaman multikultural
melalui pendidikan dalam Skripsi Abdul Bassith Tamami
(2018) yang berjudul “Implementasi Pendidikan Multikultural
dalam Mewujudkan Kerukunan Antar Umat Beragama pada
Siswa di SDN 1 Balun Lamongan”. Temuan penelitian ini
adalah sebagai berikut: (1) Terciptanya suatu perencanaan
pendidikan multikultural dari hasil pengorganisasian lembaga
sekolah yang saling merancang dan juga membangun landasan
yang dilihat dari perbedaan agama yang ada (2) Terlaksananya
pendidikan multikultural di SDN 1 Balun Lamongan dapat
dilihat dari lingkungan sekolah yang multikultural, penerapan
pendidikan multikultural melalui pendidikan formal dan
nonformal serta kerukunan antar umat beragama yang sudah
lama terjadi pada masyarakat Balun sehingga dijuluki sebagai
Desa Pancasila (3) Evaluasi yang dilakukan dalam pendidikan

4 Bernadetta Budi Lestari dan Suhartono, “Tumbuhnya Toleransi Beragama di
Desa Balun Turi Lamongan Jawa Timur: Kajian Historis 7, 2022, h. 167.

Anggorowati, Puput dan Sarmini, “Pelaksanaan Gotong Royong di Era

Global (Studi Kasus Di Desa Balun Kecamatan Turi Kkabupaten Lamongan)”. Jurnal
Mahasiswa Universitas Negerei Surabaya. Kajian Moral dan Kewarganegaraan. Vol,
No. 1(03), 2015. h. 39.

12



multikultural di SDN 1 Balun Lamongan dilihat dari persepsi,
pemahaman, penghayatan, tindakan dan sikap peserta didik
yang dapat menghargai keberagaman dan perbedaan yang
terjadi.’®

Berdasarkan sejumlah penelitian terdahulu yang telah dilakukan oleh

para peneliti sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa topik mengenai
keragaman agama di Desa Balun telah menjadi perhatian dan telah dikaji
dari berbagai perspektif. Namun demikian, dari berbagai kajian yang telah
dipaparkan sebelumnya, belum ditemukan penelitian yang secara spesifik
membahas mengenai adanya bentuk kesepahaman antara masyarakat
pendatang dan warga lokal dalam aspek keyakinan, khususnya dalam hal
bagaimana mereka mampu hidup berdampingan secara harmonis hingga
membangun rumah ibadah yang saling berdekatan. Aspek inilah yang
menjadi celah kajian yang belum banyak disentuh oleh penelitian
sebelumnya.

Oleh karena itu, dalam penelitian ini, peneliti mencoba menghadirkan
perspektif baru dengan memfokuskan kajian pada bentuk interaksi
kohesivitas antar umat beragama dalam aktivitas peribadatan di Desa
Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, yang sekaligus dijadikan
sebagai lokasi penelitian. Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk
memperkaya pembaharuan karya ilmiah, tetapi juga diharapkan mampu
memberikan gambaran yang lebih mendalam tentang bagaimana
kohesivitas kelompok agama terjalin di tengah perbedaan keyakinan, serta
bagaimana nilai-nilai tersebut tercermin dalam praktik kehidupan sehari-
hari masyarakat setempat. Dengan adanya kajian ini, diharapkan muncul
pemahaman baru yang lebih komprehensif mengenai model kerukunan

antar agama yang bersifat inklusif dalam konteks sosial Indonesia.

% Tamami, Abd. Bassith, “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam
Mewujudkan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama Pada Siswa Di SDN 1 Balun
Lamogan”, Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2018, h.
19.

13



F. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian

Penelitian ini  menggunakan jenis penelitian kualitatif.
Penelitian kualitatif merupakan suatu proses sistematis yang
bertujuan untuk memahami fenomena sosial dan persoalan-
persoalan kemanusiaan berdasarkan perspektif para informan.
Metode ini lebih menekankan pada makna di balik peristiwa sosial
yang terjadi. Dalam pelaksanaannya, peneliti berupaya membangun
pemahaman yang menyeluruh melalui penggambaran realitas
secara mendalam, baik melalui analisis terhadap narasi-narasi,
pengamatan langsung terhadap konteks sosial, maupun interpretasi
terhadap pandangan para informan.

Peneliti berusaha menyusun deskripsi yang bersifat kompleks
dan kaya makna, menggali informasi secara mendalam melalui
kata-kata, serta menyusun laporan yang rinci berdasarkan
pengalaman, pandangan, dan pengetahuan para responden. Selain
itu, penelitian ini juga dilakukan dalam kondisi yang natural atau
alami, di mana peneliti berinteraksi langsung dengan lingkungan
dan objek kajian tanpa adanya manipulasi terhadap situasi. Hal ini
dimaksudkan agar data yang diperoleh mencerminkan kondisi
nyata dan autentik dari kehidupan sosial yang sedang diteliti.'’

Dalam penelitian ini, peneliti menerapkan metode penelitian
lapangan (field research), vyaitu suatu pendekatan di mana
pengumpulan data dilakukan secara langsung di lokasi yang
menjadi objek kajian. Penelitian dilakukan secara intensif terhadap
kehidupan keberagamaan masyarakat yang tinggal di Desa Balun,

Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, dengan tujuan untuk

" Burhan Bungin, “Metodologi Penelitian Sosial”, Surabaya: Airlangga
University, 2009, h. 129.

14



memahami secara mendalam bagaimana kerukunan antarumat

beragama terwujud dalam kehidupan sehari-hari.*®

2. Pendekatan Penelitian

Metode penelitian merupakan tahapan yang digunakan peneliti
untuk melakukan penelitian. Penggunaan dalam jenis penelitian ini
didasari oleh beberapa alasan yang membuat penelitian ini lebih
tepat menggunakan pendekatan kualitatif.*

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini
adalah studi kasus. Studi kasus merupakan metode yang berfokus
pada pengkajian secara intensif terhadap suatu peristiwa, kejadian,
atau fenomena sosial tertentu yang dianggap memiliki keunikan
tersendiri. Tujuannya adalah untuk mengungkap ciri khas atau
karakteristik yang menonjol dari kasus yang sedang diteliti, yang
dalam hal ini berkaitan dengan dinamika sosial keagamaan di
tengah masyarakat multikultural.

Pendekatan ini dianggap relevan karena topik penelitian
menyoroti kondisi sosial yang kompleks, di mana dalam struktur
masyarakat tersebut terdapat beragam lapisan sosial, nilai-nilai
budaya, serta norma-norma Yyang membentuk interaksi
antarindividu dan kelompok. Dengan menggunakan studi kasus,
peneliti mampu menangkap secara utuh konteks sosial yang
melatarbelakangi terwujudnya kohesi sosial dan kerukunan antar
pemeluk agama yang berbeda, khususnya dalam ruang lingkup
komunitas yang unik seperti Desa Balun.

Penelitian ini dilakukan untuk dapat mengungkap bagaimana
interaksi kohesivitas antar umat beragama yang ada di Desa Balun

Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan. Penelitian kualitatif ini

8 Nursapia Harahap, “Penelitian Kualitatif”, Wal ashri Publishing, 2020, h.
129-130.

9 Jusuf Soewadji, “Pengantar Metodologi Penelitian”, Jakarta: Mitra Wacana
Media, 2012, h. 5.

15



bertujuan untuk menjelaskan fenomena yang terjadi dengan

menekankan kedalaman data yang diperoleh oleh peneliti.?°

3. Lokasi dan Waktu Penelitian

Tempat penelitian ini dilakukan di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan Jawa Timur. Menjadikan desa tersebut
sebagai lokasi penelitian, karena penulis memandang bahwasannya
Desa Balun merupakan salah satu dari sedikitnya desa yang ada di
Kabupaten Lamongan yang memiliki keragaman umat beragama
serta dengan keunikan tempat ibadah dari umat agama ini yang
bersebelahan. Adapun waktu penelitian ini akan dilaksanakan pada

tanggal 06 Oktober 2024 hingga selesai.

4. Sumber Data dan Data Penelitian

Sumber data dari penelitian ini, peneliti akan mendapatkan

informasi dari beberapa informan yang ada di Desa Balun.
Adapun data penelitian yang dilakukan dalam penelitian ini

adalah data primer dan data sekunder.
a) Sumber Data Primer

Sumber data primer merupakan jenis data utama yang
diperoleh langsung dari tangan pertama, yaitu individu atau
pihak yang terlibat secara langsung dalam objek penelitian.
Data ini dikumpulkan secara langsung oleh peneliti melalui
proses observasi maupun wawancara tatap muka di lapangan.
Dalam konteks penelitian ini, data primer diperoleh dari
narasumber kunci yang memiliki peranan penting dalam
kehidupan keagamaan masyarakat Desa Balun, seperti para
tokoh lintas agama serta aparat pemerintahan desa yang

memahami dinamika sosial dan praktik kerukunan antarumat

2 Erliana Hasan, “Filsafat Ilmu dan Metodologi Penelitian Ilmu Pemerintahan”,
Bogor: Ghalia Indonesia, 2014, h. 67.

16



beragama di wilayah tersebut. Informasi yang diberikan oleh
mereka menjadi dasar utama dalam menjelaskan fenomena
sosial yang sedang diteliti.
b) Sumber Data Sekunder

Sementara itu, sumber data sekunder merujuk pada data
pelengkap yang diperoleh bukan secara langsung dari subjek
penelitian, melainkan dari berbagai referensi tertulis yang
relevan dengan topik yang dikaji. Dalam hal ini, peneliti
mengakses berbagai dokumen resmi, hasil penelitian
terdahulu, literatur, arsip desa, hingga artikel atau publikasi
yang memuat informasi mengenai sejarah, kondisi sosial,
serta karakteristik masyarakat Desa Balun. Data sekunder ini
berfungsi sebagai pendukung analisis dan digunakan untuk
memperkaya pemahaman terhadap konteks sosial yang
sedang dikaji. Dengan adanya data tambahan ini, diharapkan

hasil penelitian menjadi lebih utuh, objektif, dan mendalam.

5. Metode Pengambilan Data

Dalam suatu penelitian ilmiah, teknik pengumpulan data
memegang peranan penting sebagai fondasi utama untuk
memperoleh informasi yang valid dan relevan. Keberhasilan
sebuah penelitian sangat ditentukan oleh sejauh mana data yang
dikumpulkan mampu merepresentasikan realitas di lapangan.
Tanpa adanya proses pengumpulan data yang sistematis dan tepat
sasaran, maka hasil  penelitian tidak akan  dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Peneliti  menggunakan tiga metode utama dalam
mengumpulkan data, yaitu observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Ketiga metode ini dipilih karena dinilai mampu
memberikan gambaran yang menyeluruh tentang kondisi sosial

masyarakat serta interaksi antarumat beragama yang menjadi fokus

17



utama kajian. Baik sumber data primer maupun sekunder digali
melalui pendekatan yang saling melengkapi.
a) Metode Observasi

Observasi merupakan teknik pengamatan langsung
terhadap fenomena sosial yang terjadi di lapangan, dan
menjadi dasar bagi perkembangan ilmu pengetahuan sosial.
Observasi dapat diklasifikasikan ke dalam tiga jenis, yaitu:
observasi partisipatif, observasi terang-terangan dan
tersamar, serta observasi tidak terstruktur. Dalam penelitian
ini, peneliti melakukan observasi secara langsung terhadap
berbagai aktivitas masyarakat di Desa Balun, Kecamatan
Turi, Kabupaten Lamongan, dengan fokus pada interaksi
keseharian antar pemeluk agama yang berbeda. Melalui
teknik ini, peneliti dapat mencermati situasi sosial secara
alami dan mendapatkan pemahaman mendalam terhadap

dinamika yang berlangsung di lapangan.?

b) Metode Wawancara

Wawancara  merupakan  salah  satu  metode
pengumpulan data kualitatif yang dilakukan melalui
percakapan tatap muka antara peneliti dengan narasumber,
di mana peneliti menggali informasi langsung dari individu
yang memiliki pengalaman atau pemahaman terhadap objek
penelitian. Tujuan dari wawancara ini adalah untuk
memperoleh data mendalam yang tidak dapat diperoleh
melalui observasi semata. Secara umum, wawancara terbagi
menjadi tiga kategori, yaitu: wawancara terstruktur, semi

terstruktur, dan tak terstruktur.??

2 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung:
Penerbit Alvabeta, 2017, h. 226.

%2 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung:
Penerbit Alvabeta, 2017, h. 233.

18



Dalam konteks penelitian ini, peneliti memilih untuk
menggunakan jenis wawancara semi terstruktur. Model ini
memungkinkan pengembangan topik wawancara secara
fleksibel, sehingga peneliti dapat menyesuaikan pertanyaan
berdasarkan dinamika pembicaraan yang terjadi. Jenis
wawancara ini dipandang efektif karena memberikan ruang
bagi narasumber untuk menyampaikan pandangan mereka
secara lebih terbuka dan mendalam. Adapun pihak-pihak
yang menjadi narasumber utama dalam penelitian ini
meliputi Kepala Desa Balun, para tokoh agama dari tiga
keyakinan utama yang ada di desa tersebut (Islam, Kristen,
dan Hindu), serta beberapa pemuda yang tinggal dan aktif
berinteraksi dalam kehidupan sosial masyarakat Desa
Balun. Dengan detail sebagai berikut:

1) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama
Islam yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan.

2) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama
Hindu yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan.

3) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama
Kristen yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan.

4) Melakukan wawancara dengan Kepala Desa Balun
beserta jajaran petinggi yang ada di Desa Balun
Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan.

5) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama
Hindu yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi

Kabupaten Lamongan.

19



6) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama
Kristen yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan.

7) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama
Islam yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi
Kabupaten Lamongan.

c) Metode Dokumentasi
Dalam penelitian lapangan, metode dokumentasi
merupakan salah satu teknik penting yang digunakan untuk
mengumpulkan data yang relevan dengan fokus penelitian.
Pendekatan ini dilakukan dengan menghimpun berbagai
sumber tertulis maupun visual, seperti dokumen, literatur,
buku, arsip, serta pustaka lain yang memiliki keterkaitan
erat dengan isu atau permasalahan yang tengah dikaji.
Tujuan utama dari penggunaan metode ini adalah untuk
memperoleh informasi pendukung yang dapat melengkapi
data lapangan secara objektif. Dokumentasi ini tidak hanya
menjadi pelengkap dari data hasil observasi dan
wawancara, tetapi juga berfungsi sebagai bukti konkret
yang dapat digunakan untuk memperkuat analisis.
Dokumen memiliki peran yang signifikan dalam
penelitian karena memiliki sejumlah keunggulan yang
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Beberapa
alasan mengapa dokumen digunakan dalam penelitian,
antara lain sebagai berikut:
1) Dokumen dan rekaman dianggap sebagai sumber data
yang relatif stabil, kaya akan informasi, dan memiliki
kemampuan untuk menstimulasi pemikiran peneliti

lebih mendalam.

20



2) Dokumen dapat dimanfaatkan sebagai  bahan
pembuktian dalam proses pengujian data lainnya,
sehingga memperkuat validitas temuan.

3) Karena sifathya yang alamiah dan kontekstual,
dokumen sangat sesuai digunakan dalam penelitian
kualitatif, sebab ia muncul dan berada dalam
lingkungan yang autentik.

4) Rekaman audio atau visual umumnya mudah
didapatkan dan relatif hemat biaya, sementara dokumen
tertulis memang perlu ditelusuri lebih dalam dengan
menggunakan pendekatan analisis isi atau kajian isi
yang sistematis.

5) Hasil dari kajian isi terhadap dokumen memungkinkan
peneliti untuk menggali dan memperluas cakupan
pengetahuan, memberikan ruang bagi pemahaman baru
yang lebih mendalam terhadap subjek yang sedang
diteliti.”

d) Metode Pengambilan Sampel

Pemilihan dan pengambilan sampel yang disengaja
untuk memilih informasi yang kaya akan kasus guna studi
yang mendalam. Dalam penelitian ini teknik pengambilan
sampel yang digunakan yaitu purposive sampling.
Purposive sampling merupakan teknik pengambilan sampel
sumber data dengan pertimbangan tertentu. Pemilihan
kriteria data penelitian ini, sebagai berikut:
1) Sudah hidup menetap di Desa Balun selama 20 tahun
2) Sering mengunjungi tempat ibadah

3) Paham akan perbedaan yang ada di Desa Balun

2 Sugiyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, h. 267-276.

21



4) Pernah mengikuti dan aktif dalam pelaksanaan ibadah

atau kegiatan lintas agama di Desa Balun.

e) Metode Analisis Data

Dalam suatu penelitian kualitatif, proses analisis data
memegang peranan yang sangat krusial. Analisis tidak
hanya berfungsi untuk memahami data secara mendalam,
tetapi juga sebagai sarana untuk menemukan keterkaitan
antar unsur yang muncul selama proses pengumpulan data.
Dengan kata lain, tanpa adanya analisis yang tepat, peneliti
akan kesulitan untuk merumuskan pemahaman yang utuh
terhadap fenomena yang diteliti, serta mengevaluasi dan
mengembangkan hipotesis yang relevan berdasarkan data
yang telah diperoleh.

Analisis data dalam konteks penelitian ini dipahami
sebagai upaya sistematis untuk mengkaji suatu objek
dengan cara memecahkannya menjadi bagian-bagian
tertentu, melihat relasi di antara bagian tersebut, dan
menghubungkannya kembali dalam konteks keseluruhan.
Tujuannya adalah untuk menggali pola-pola tertentu yang
tersembunyi dalam data sehingga informasi yang tersaji
dapat dicerna dengan lebih mudah dan jelas oleh pembaca.
Proses ini mencakup tahapan pengumpulan data dari
berbagai sumber seperti catatan lapangan, hasil wawancara
mendalam, serta dokumentasi yang telah dilakukan, lalu
dilanjutkan dengan pengorganisasian data tersebut secara
sistematik  hingga akhirnya menghasilkan  sebuah

kesimpulan yang komprehensif.?

2 Latifah Uswatun Khasanah, 2022, “Analisis Semiotika: Teknik Analisis Data
Yang Menganalisis Simbol”. Yayasan Multimedia Nusantara & Xeratic: DQLab.
Dikutip pada 20 Oktober 2024 dari Analisis Semiotika: Teknik Analisis Data yang
Menganalisis S... (dglab.id)

22


https://dqlab.id/analisis-semiotika-teknik-analisis-data-yang-menganalisis-simbol
https://dqlab.id/analisis-semiotika-teknik-analisis-data-yang-menganalisis-simbol

Dalam penelitian ini penulis menggunakan data-data
dari teori kohesivitas kelompok serta tindakan sosial untuk
melakukan analisis data. Selanjutnya penulis akan
menjelaskan hasil dari penelitian sesuai dengan data yang
telah didapatkan di lapangan dengan cara mendeskripsikan

permasalahan atau fenomena yang ada di lokasi penelitian.

G. Sistematika Penulisan
Penelitian ini akan berisi lima bab yang masing-masing bab terdiri
dari beberapa sub-sub yang saling berhubungan. Agar mempermudah
dalam pembahasan, maka dari itu disusun sistematika penulisan yang
terdiri dari lima bab, sebagai berikut:
1. BAB I Pendahuluan
Bab ini memuat bagian awal dari penelitian yang diawali
dengan uraian latar belakang permasalahan. Dalam latar belakang
tersebut, peneliti mengemukakan alasan mengapa topik ini penting
untuk dikaji. Kemudian dirumuskan ke sejumlah pertanyaan yang
menjadi fokus utama dalam penelitian, yang selanjutnya
dirangkum menjadi rumusan masalah. Jawaban dari pertanyaan-
pertanyaan tersebut menjadi dasar dalam mencapai tujuan
penelitian yang telah ditentukan. Temuan-temuan yang diharapkan
dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi positif,
khususnya dalam bidang teoritis. Bab ini ditutup dengan
pemaparan mengenai kerangka pikir atau sistematika pembahasan

yang menjadi panduan alur penelitian secara keseluruhan.

2. BAB Il Landasan Teori
Pada bab ini, peneliti menyajikan uraian teoritis yang
menjadi dasar dalam mengkaji topik penelitian. Pembahasan
mengenai konsep dasar toleransi dalam beragama, dilanjutkan

dengan teori mengenai kohesivitas sosial yang menjelaskan

23



tentang kekuatan hubungan dalam suatu kelompok, serta teori
interaksi simbolik yang memaparkan bagaimana makna dibentuk
dan dimaknai melalui proses interaksi sosial antarindividu. Ketiga
teori ini digunakan sebagai kerangka analisis dalam memahami

fenomena yang diteliti.

BAB Il Penyajian Data

Bab ketiga berisi deskripsi data hasil pengamatan lapangan.
Data yang diperoleh meliputi informasi mengenai kondisi
geografis dan demografis Desa Balun, termasuk latar belakang
sejarah masuknya agama dan perkembangan kebudayaan yang
tumbuh di tengah-tengah masyarakatnya. Pemaparan ini bertujuan
memberikan gambaran menyeluruh mengenai konteks sosial dan

kultural masyarakat yang menjadi objek kajian.

BAB IV Analisis dan Pembahasan

Bab ini memuat hasil analisis data yang telah diperoleh dari
lapangan, yang selanjutnya dianalisis berdasarkan teori yang telah
dijabarkan pada bab sebelumnya. Fokus utama dari pembahasan
ini adalah mengenai interaksi dan kohesivitas antar umat
beragama di Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan.
Peneliti berusaha menguraikan bagaimana proses interaksi
tersebut terbentuk, nilai-nilai apa saja yang mendukung
terwujudnya kohesivitas kelompok, serta dampaknya terhadap

kehidupan sosial masyarakat secara keseluruhan.

BAB V Penutup

Bab terakhir dari penelitian ini berisi penutup yang
mencakup ringkasan dari pembahasan-pembahasan sebelumnya.
Dalam bagian ini, peneliti menyampaikan kesimpulan utama dari

hasil penelitian yang telah dilakukan, disertai dengan saran-saran

24



yang dapat dijadikan pertimbangan bagi pihak-pihak yang
berkepentingan, baik dari sisi praktis maupun akademik. Selain
itu, bab ini juga dilengkapi dengan lampiran-lampiran yang
relevan dan mendukung isi keseluruhan penelitian.

25



BAB I
KOHESIVITAS KELOMPOK
DAN INTERAKSIONISME SIMBOLIK
A. Teori Kohesivitas Kelompok
1. Pengertian Kohesivitas Kelompok

Kohesivitas memegang peran krusial dalam kehidupan sebuah
kelompok, sebab ia berfungsi sebagai kekuatan pemersatu antar
anggota yang memungkinkan terbentuknya kerja kelompok yang
efektif dan terarah. Kohesivitas kelompok tidak hanya terbatas pada
rasa kebersamaan atau relasi persahabatan di antara individu-
individu yang terlibat. Tetapi lebih dari itu, kohesivitas kelompok
merupakan suatu proses dinamis dan kompleks yang mencakup
keterikatan emosional serta interaksi sosial antar anggota. Semakin
tinggi tingkat kohesivitas dalam sebuah kelompok, semakin besar
pula kecenderungan anggota untuk mematuhi norma-norma yang
berlaku dalam kelompok tersebut. Selain itu, kesamaan pandangan
dan nilai antar anggota juga cenderung memperkuat kohesivitas,
yang berdampak pada meningkatnya efektivitas komunikasi serta
soliditas internal kelompok secara keseluruhan.!

Kohesivitas kelompok dapat dipahami sebagai tingkat
keterikatan di antara anggota dalam suatu kelompok, di mana
individu merasakan ketertarikan satu sama lain serta memiliki rasa
memiliki terhadap kelompok tersebut.? Kohesivitas ini tidak hanya
berperan dalam menciptakan ikatan sosial, tetapi juga turut
berpengaruh terhadap performa setiap anggota dalam menjalankan
perannya. Semakin kuat rasa kebersamaan dalam kelompok, maka

! Nurul Qomaria, Muhammad Al Musadieq, Heru Susilo, “Peranana Kohesivitas
Kelompok Untuk Menciptakan Kerja Yang Kondusif (Studi Pada PT. Panca Mitra Multi
Perdana Situbondo)”, Universitas Brawijaya Malang, Jurnal Administrasi Bisnis, Vol.
29(01), 2015, h.79.

2 pramudhita Ayu Amalia, “Hubungan antara Kohesivitas kelompok dengan
Komitmern Organisasi pada Karyawan”, Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2009,
h. 7-8

25



semakin besar pula kontribusi individu terhadap pencapaian tujuan
bersama. Keberadaan kohesivitas memungkinkan terjadinya
pertukaran pengetahuan yang lebih luas antar anggota kelompok,
terutama ketika mereka memiliki latar belakang yang serupa. Dalam
situasi ini, proses berbagi informasi dan pengalaman menjadi lebih
terbuka dan mendalam, yang pada akhirnya memperkuat kerja sama
serta produktivitas dalam kelompok tersebut.’

Kelompok yang memiliki kohesivitas yag tinggi maka para
anggotanya memiliki tanggung jawab, memiliki ketertarikan yang
kuat pada kelompok dan biasanya tampil sebagai kelompok yang
kompak.* Kohesivitas kelompok secara umum dapat dijelaskan
bagaimana anggota saling berusaha untuk selalu membentuk ikatan
emosional, akrab, dan solid sehingga dapat mempertahankan anggota
tetap berada dalam kelompok. Untuk lebih jelas dalam melihat
pengertian kohesi terdapat beberapa pengertian yang dikemukakan
oleh para ahli mengenai kohesivitas.”

Faturochman (dalam Utami dan Purwaningtyas) menjelaskan
bahwa kohesivitas dalam suatu kelompok mencerminkan sejauh
mana anggota kelompok memiliki keinginan untuk tetap menjadi
bagian dari kelompok tersebut. Hal ini juga dapat dimaknai sebagai
ukuran terhadap seberapa besar daya tarik kelompok bagi
anggotanya, serta sejauh mana perasaan tanggung jawab dan
kenyamanan dirasakan individu terhadap kelompoknya. Apabila
suatu kelompok memiliki tingkat kohesivitas yang tinggi, maka hal
tersebut akan tercermin dari tingginya rasa tanggung jawab
anggotanya, kedekatan emosional terhadap kelompok, dan

® Donelson R. Forsyth, “Dynamics Group”, Wadworth, Cengage learning,

2010, h. 139.

* Retno Ristiasih Utami dan Purwaningtyastuti, “Kohesivitas Kelompok Ditinjau

dari Gender dan Bagian Kerja, Prosiding Seminar Nasional Peran Hudaya Organisasi
Terhadap Efektifitas dan Efisiensi Organisasi”, 2012, h. 62.

® pramudhita Ayu Amalia, “Hubungan antara Kohesivitas kelompok dengan

Komitmern Organisasi pada Karyawan”, h. 10.

26



kecenderungan untuk tampil solid dan kompak dalam menjalankan
berbagai aktivitas bersama. Kohesivitas dapat meningkatkan
produktivitas, kinerja, kepatuhan terhadap norma, semangat Kkerja,
dan kepuasan dalam berkelompok.®

Minat seseorang untuk bergabung dalam suatu kelompok sangat
dipengaruhi oleh sejauh mana keselarasan antara kebutuhan pribadi
dan sasaran individu dengan aktivitas serta tujuan kelompok
tersebut. Salah satu kekuatan positif dalam kelompok tercermin dari
tingkat efektivitas dan keharmonisan interaksi antar anggotanya.
Daya tarik antarpersonal yang berkembang di antara para anggota
menjadi faktor utama dalam memperkuat ikatan kelompok. Ketika
antar anggota memiliki rasa saling suka dan hubungan yang terjalin
dilandasi oleh persahabatan, maka tingkat kekompakan kelompok
cenderung meningkat secara signifikan.

Selain itu, kekuatan positif lainnya terletak pada motivasi
individu untuk tetap menjadi bagian dari kelompok. Motivasi ini
umumnya terkait dengan tujuan instrumental dari kelompok itu
sendiri. Sering kali, seseorang terlibat aktif dalam kelompok sebagai
langkah strategis untuk meraih tujuan tertentu, seperti memperoleh
penghasilan, menyelesaikan pekerjaan, atau meraih manfaat
komunikasi yang lebih lancar, mengurangi potensi konflik atau
permusuhan, serta memperkuat rasa aman dan penghargaan terhadap
diri sendiri. Dalam hal ini, kohesivitas menjadi representasi dari
solidaritas serta perasaan positif antar anggota. Semakin tinggi
tingkat kohesivitas, maka semakin kuat ikatan kelompok, dan

® Retno Ristiasih Utami dan Purwaningtyastuti, “Kohesivitas Kelompok Ditinjau
dari Gender dan Bagian Kerja, Prosiding Seminar Nasional Peran Hudaya Organisasi
Terhadap Efektifitas dan Efisiensi Organisasi”, h. 63.

27



semakin tinggi pula loyalitas anggotanya terhadap kelompok
tersebut.”

Sebaliknya, kekompakan dalam suatu kelompok juga dapat
dipengaruhi oleh faktor negatif, yaitu kondisi yang membuat
individu merasa terikat sehingga enggan meninggalkan kelompok,
meskipun sebenarnya mereka mengalami ketidakpuasan. Dalam
beberapa situasi, seseorang tetap bertahan dalam kelompok bukan
karena kehendak pribadi, melainkan karena potensi kerugian yang
besar apabila ia keluar dari kelompok tersebut, atau karena
terbatasnya pilihan lain yang tersedia. Menurut Festinger (dalam
Safitri dan Andrianto), kohesivitas dalam kelompok didefinisikan
sebagai daya tarik terhadap kelompok serta anggota-anggotanya,
yang kemudian dilanjutkan dengan terbentuknya interaksi sosial dan
keterkaitan antara tujuan pribadi dengan kebutuhan untuk saling
bergantung satu sama lain.®

Pada dasarnya, sikap yang muncul dalam kelompok
mencerminkan bahwa kohesivitas merupakan kekuatan pemersatu
yang menjalin keterhubungan antara anggota secara individu dengan
keseluruhan anggota dalam kelompok. Dengan kata lain, kohesivitas
merupakan bentuk dari kesatuan kelompok itu sendiri. Oleh karena
itu, dapat disimpulkan bahwa kohesivitas kelompok adalah suatu
daya tarik yang melekat dalam kelompok dan mendorong setiap
anggota untuk tetap berpartisipasi serta mempertahankan
keberadaannya dalam kelompok tersebut.” Berdasarkan beberapa

definisi yang telah dijelaskan sebelumnya, penelitian ini merujuk

" John M. Levine and Michael A. Hogg, “Group Cohesiveness”. Encclopedia of

Group Processes & Intergroup Relations, Thousand Oaks: Sage Publications, 2010, h.
329-331.

8 Anfa Safitri dan Sonny Andrianto, “Hubungan antara Kohesivitas dengan

Intensi Perilaku Agresi pada Supporter Sepak Bola”, Jurnal Psikologi Islami, Vol. 1(2),
2015, h. 16.

° Anfa Safitri dan Sonny Andrianto, “Hubungan antara Kohesivitas dengan

Intensi Perilaku Agresi pada Supporter Sepak Bola”, Jurnal Psikologi Islami, Vol. 1(2),
2015, h. 64.

28



pada teori kohesivitas kelompok sebagaimana dikemukakan oleh
Carron. Dalam pandangan Carron, kohesivitas kelompok adalah
suatu proses Yyang bersifat dinamis, yang tercermin dalam
kecenderungan kelompok untuk tetap bersatu dan menjalin
kebersamaan dalam mencapai tujuan utama kelompok maupun untuk

memenuhi kebutuhan emosional dan sosial dari para anggotanya. '

2. Dimensi Kohesivitas Kelompok

Konsep kohesivitas kelompok dapat dipahami melalui dua
perspektif utama. Pertama, integritas kelompok (group integration)
yang menggambarkan persepsi anggota tentang tingkat kedekatan,
kesamaan pandangan, dan kekuatan ikatan dalam kelompok secara
keseluruhan. Kedua, ketertarikan individu terhadap kelompok
(individual attractions to the group) yang merefleksikan daya tarik
personal anggota terhadap kelompoknya, termasuk keterlibatan
emosional dan komitmen pribadi terhadap kelompok. Kedua
perspektif ini kemudian dikembangkan menjadi empat dimensi
berdasarkan orientasinya: (1) GI-T (Group Integration-Task) yang
mengukur kesatuan kelompok dalam menyelesaikan tugas, (2) GI-S
(Group Integration-Social) yang menilai keharmonisan hubungan
sosial dalam kelompok, (3) ATG-T (Individual Attraction to Group-
Task) yang melihat keterlibatan individu dalam tugas kelompok, dan
(4) ATG-S (Individual Attraction to Group-Social) yang
mengevaluasi partisipasi sosial individu dalam kelompok.**

Forsyth memperkaya pemahaman ini dengan menambahkan
empat dimensi kohesivitas lainnya: (1) kekuatan sosial sebagai daya
pengikat anggota kelompok, (2) rasa kesatuan dan kebersamaan yang

membuat anggota merasa menjadi bagian dari "keluarga" kelompok,

0" Albert V. Carron and Lawrence R. Brawley, “Cohesion: Conceptual and
Measurement Issues”. Small Group Research, 2012, Vol. 43(6), h. 256.

' Juliana Nababan, “Kohesivitas Kelompok pada Koperasi di Kabupaten
Tapanuli Utara”, MUKASI: Jurnal llmu Komunikasi, Vol. 1(1), 2022, h.49.

29



(3) daya tarik kelompok secara keseluruhan yang melebihi daya tarik
individu anggotanya, dan (4) semangat kerja sama untuk mencapai
tujuan bersama.’* Sementara Robbins menekankan pada aspek
kualitas dan kuantitas interaksi, pembentukan norma kelompok, serta
dampak interpersonal dalam mengukur kohesivitas. Secara
menyeluruh, dimensi-dimensi kohesivitas ini mencakup aspek sosial
dan tugas, baik pada level kelompok maupun individu, yang
bersama-sama membentuk kekuatan pengikat dalam suatu
kelompok.*®

Berdasarkan penjabaran di atas maka yang dimaksud dengan
dimensi-dimensi kohesivitas adalah kekuatan sosial, kesatuan dalam

kelompok, daya tarik, dan kerja sama kelompok.

3. Faktor Memperkuat Kohesivitas Kelompok

Terdapat beberapa faktor utama yang dapat meningkatkan
kohesivitas dalam suatu kelompok, yakni: Pertama, kesamaan nilai
dan minat antar anggota kelompok menjadi dasar terbentuknya daya
tarik interpersonal. Ketika individu memiliki pandangan atau prinsip
yang sejalan, mereka cenderung lebih mudah membangun ikatan
emosional yang kuat.

Kedua, kesepakatan tentang tujuan kelompok berperan penting
dalam memperkuat kohesivitas. Proses partisipatif dalam
menetapkan sasaran bersama tidak hanya meningkatkan komitmen
anggota, tetapi juga menciptakan ruang untuk saling memahami dan
memengaruhi satu sama lain. Selain itu, intensitas interaksi yang

tinggi dan kedekatan fisik antaranggota turut mendorong

12 Raditio Andaru, “Pengaruh Kohesivitas Kelompok, Self Efficacy dan Jenis

Kelamin Terhadap Social Loafing pada Mahasiswa UIN Syarif Hidayatullah Jakarta”,
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019, h. 20-25.

B Fenri Abraham Stevi Tupamahu, “Kecerdasan Spiritual, Kohesivitas

Kelompok, Sebagai Pendorong Organizational Citizenship Behavior Dan Kinerja
Karyawan ”, Peluang, Vol. 12(1), 2018, h. 35-36.

30



terbentuknya keintiman dan saling pengertian sebagai ciri kelompok
yang padu.™

Faktor lain yang berpengaruh adalah ukuran kelompok.
Kelompok dengan jumlah anggota lebih kecil umumnya
menunjukkan tingkat kohesivitas yang lebih tinggi karena
memungkinkan interaksi yang lebih intens dan personal. Di sisi lain,
sistem penghargaan terhadap kontribusi kelompok dapat
memperkuat rasa bangga dan keterikatan anggota. Pengakuan atas
pencapaian kolektif akan meningkatkan motivasi untuk menjaga
solidaritass kelompok.

Kondisi eksternal juga berperan dalam membangun kohesivitas.
Adanya ancaman dari luar justru dapat memperkuat ikatan internal
kelompok karena menciptakan kesadaran akan musuh bersama.
Demikian pula dengan isolasi kelompok, yang memunculkan
perasaan senasib dan memperkuat solidaritas antar anggota. Kedua
kondisi ini mendorong respons kolektif yang seragam sebagai bentuk
pertahanan kelompok.

Dengan demikian, kohesivitas kelompok merupakan hasil dari
dinamika internal (seperti kesamaan nilai, tujuan bersama, dan
interaksi intensif) maupun pengaruh eksternal (seperti ancaman atau
isolasi) yang bersama-sama membentuk ikatan sosial yang kuat antar
anggota.™

Berdasarkan penjabaran teori faktor dalam kohesivitas
kelompok di atas maka faktor-faktor yang dapat mempengaruhi

kohesivitas adalah tujuan kelompok yang spesifik, kepemimpinan,

 Dicky zulkifli dan Umar Yusuf, “Hubungan Kohesivitas Kelompok Dengan

Kinerja Karyawan pada Bagian Pemasaran Ekspor PT. Biofarma (Persero) . Prosiding
Penelitian Sivitas Akademika Unisba, 2015, h. 9-15.

1> Dina Purnama Soleha dan Amiruddin Saleh, “Faktor-Faktor yang Berkaitan

Dengan Kohesivitas Kelompok dan Adopsi teknologi IPB PRIMA”, Instituit Pertanian
Bogor, Jurnal Sains Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat, 2021, Vol. 05(01), h.
123-124.

31



reputasi kelompok, jumlah anggota kelompok, dan sikap anggota
kelompok terhadap anggota yang lainnya.

B. Teori Interaksionisme Simbolik

1. Pengertian Interaksionisme Simbolik

interaksionisme simbolik merupakan salah satu cabang dari
pendekatan sosiologi yang berperan penting dalam penelitian
kualitatif. Berbeda dengan pendekatan lain yang menekankan pada
aspek objektif dan struktural dalam sistem sosial secara luas,
interaksionisme simbolik lebih menyoroti dimensi subjektif dari
kehidupan sosial, terutama dalam lingkup mikro atau skala kecil.
Fokus utamanya terletak pada bagaimana individu membangun
makna melalui interaksi sosial yang mereka alami sehari-hari.'®

Inti dari pendekatan ini adalah menelaah bagaimana simbol dan
makna digunakan oleh masyarakat dalam menjalani interaksi
mereka. Pertanyaan mendasar dalam interaksionisme simbolik
berkaitan dengan bagaimana simbol-simbol dipahami dan
diinterpretasikan dalam konteks sosial tertentu. Dengan kata lain,
pendekatan ini mencoba mengurai bagaimana makna terbentuk dari
proses komunikasi antarindividu dalam kehidupan sosial. Pada awal
kemunculannya, interaksionisme simbolik memang lebih banyak
digunakan untuk mengamati dan menganalisis perilaku manusia
pada level individu. Fokus utamanya bukanlah pada struktur
masyarakat secara keseluruhan, melainkan pada dinamika interaksi
dan persepsi yang muncul dari hubungan antarpribadi. Namun,
seiring perkembangan waktu, pendekatan ini juga mulai digunakan

untuk memahami realitas sosial yang lebih luas melalui pemahaman

' Mudjia Rahardjo, “Interaksionoisme Simbolik Dalam Penelitian Kualitatif”,
Repository UIN Malang, 2018, h. 3.

32



terhadap tindakan simbolik yang dilakukan oleh individu dalam
kelompok sosialnya."’

Dalam perspektif interaksionisme simbolik, pemaknaan
terhadap suatu hal dapat muncul melalui dua pendekatan utama.
Pertama, suatu objek, peristiwa, atau fenomena diyakini memiliki
makna yang bersifat melekat secara langsung, seolah makna tersebut
bersifat bawaan dari unsur yang dimaksud. Kedua, makna bisa
terbentuk melalui proses psikologis, yakni ketika seseorang
memberikan nilai atau arti tertentu terhadap suatu objek atau
kejadian berdasarkan pengalaman atau pandangannya sendiri.

Dengan kata lain, makna tidak hanya hadir sebagai sesuatu yang
melekat atau berhubungan dalam benda atau peristiwa, melainkan
juga merupakan hasil konstruksi sosial dan interpretasi individu yang
dipengaruhi oleh konteks sosial di mana peristiwa tersebut terjadi.
Oleh karena itu, makna selalu melekat pada realitas yang sedang
berlangsung sebagai bagian dari interaksi sosial yang terus
berkembang dalam kehidupan manusia.'®

Teori interaksionisme simbolik menitikberatkan pada analisis
interaksi sosial manusia sebagai proses dinamis di mana individu
membentuk dan mengatur perilakunya dengan mempertimbangkan
harapan dari pihak-pihak yang terlibat dalam interaksi tersebut. Inti
dari teori ini terletak pada pemahaman bahwa seluruh aktivitas sosial
manusia pada hakikatnya merupakan pertukaran simbol-simbol
bermakna. Manusia tidak hanya menggunakan simbol-simbol ini
untuk berkomunikasi, tetapi juga dipengaruhi oleh interpretasi
terhadap simbol-simbol tersebut dalam membentuk perilaku sosial.*®

Terdapat tiga premis dasar dalam interaksionisme simbolik:

" Teresia Noiman Derung, “Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan
Bermasyarakat”, SAPA Jurnal Kateketik Dan Pastoral, Vol. 2(1), 2017, h. 122-125.

8 Mudjia Rahardjo, “Interaksionoisme Simbolik Dalam Penelitian Kualitatif”,
Repository UIN Malang, 2018, h. 5.

9 Blumer, “Symbolic Interactionism: Perspective and Method”, Berkeley:
University of California Press, 1986, h. 1-7.

33



a) Respons manusia terhadap lingkungan tidak bersifat
langsung, tetapi melalui interpretasi terhadap simbol-
simbol yang melekat pada objek fisik maupun sosial

b) Makna dalam interaksi sosial bukanlah sifat intrinsik
objek, melainkan hasil konstruksi sosial melalui proses
komunikasi dan negosiasi

c) Interpretasi makna bersifat dinamis dan dapat berubah
sesuai konteks sosial dan perkembangan pemikiran

individu.?

2. Dimensi Teori Interaksionisme Simbolik Mead
a) Mind (Pikiran)

Mead menjelaskan bahwa pikiran merupakan kemampuan
manusia dalam menggunakan simbol bermakna selama proses
berpikir dan berkomunikasi debgab diri sendiri. pikiran bukanlah
sesuatu yang sudah ada secraa alami, tetapi muncul dari interaksi
sosial. Dengan bahasa dan simbol, seseorang dapat menyerap
pandangan orang lain, sehingga dapat memikirkan respon yang
tepat dalam berinteraksi *

Dalam penelitian di Desa Balun, aspek ini terlihat jelas melalui
cara warga memahami asrti simbolik dari kerukunan, seperti
adanya tempat ibadah yang berdampngan. Contohnya, masjid,
gereja, dan pura tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi
juga sebagai simbol kesepakatan bersama untuk hidup harmonis.
Proses interpretasi makna ini melibatkan “dialog internal” (mind)
warga, di mana mereka menilai tindakan toleransi sebagai sesuatu

yang bernilai positif. Seperti dikemukakan Mead, "Pikiran muncul

% Mead, “Mind, Self and Society”, Chicago: University of Chicago Press, 1934,
h. 135.

2 Ritzer, « Sociological Theory”, (8th ed.). New York: McGraw-Hill, 2011, h.
327-335.

34



melalui interaksi sosial, di mana individu mengembangkan

kemampuan untuk memaknai simbol-simbol".?

b) Self (Diri)

Konsep self Mead terbagi menjadi dua komponen: "I" (saya)
yang spontan dan kreatif, serta "Me" (aku) yang merefleksikan
harapan masyarakat. "Me" terbentuk melalui internalisasi sikap

orang lain (generalized other), sementara "I" meresponsnya dengan
tindakan yang mungkin melampaui norma. Di Desa Balun,
dinamika "I" dan "Me" tampak dalam sikap warga Yyang
menyeimbangkan keyakinan pribadi (I) dengan tuntutan sosial
untuk toleransi (Me). Misalnya, seorang Muslim yang secara
pribadi memiliki keyakinan kuat (I) tetap menghormati perayaan
Natal (Me) karena memahami ekspektasi komunitas. Mead
menjelaskan, "Diri berkembang melalui pengambilan peran (role-
taking), di mana individu melihat diri mereka dari sudut pandang
orang lain".?® Proses tentang pemahaman peran antara (1) dan (Me)
ini mendorong warga Desa Balun untuk mengadaptasi perilaku

yang mendukung kohesivitas kelompok.

c) Society (Masyarakat)

Masyarakat, menurut Mead, adalah produk dari interaksi
simbolik yang berkelanjutan. Pranata sosial (seperti agama)
dibentuk melalui respon bersama (shared responses) yang di
internalisasi oleh anggota masyarakat. Di Desa Balun, nilai-nilai
toleransi dan gotong royong menjadi pranata sosial yang
dipertahankan melalui interaksi sehari-hari. Misalnya, tradisi

rewang (gotong royong) lintas agama menunjukkan bagaimana

136.

22 Ritzer, “ Sociological Theory”, (8th ed.). New York: McGraw-Hill, 2011, h.

% |da Bagus Wirawan, “Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma”,

Prenadamedia Group, Cetakan ke- 4, Jakarta: Kencana,2015, h. 124.

35



masyarakat ~ mengkonstruksi makna  bersama  tentang
kebersamaan.?* Mead menekankan bahwa "Masyarakat bukanlah
struktur statis, melainkan proses dinamis yang terus direproduksi
melalui interaksi simbolik™. Hal ini sejalan dengan temuan
penelitian bahwa kerukunan di Desa Balun bukanlah kebetulan,

melainkan hasil dari negosiasi makna yang terus-menerus.”

3. Faktor-Faktor Interaksionisme Simbolik
a) Simbol-Simbol Signifikan

Simbol-simbol (seperti bahasa, ritual, atau tempat ibadah)
harus dimaknai secara bersama agar interaksi efektif. Di
Desa Balun, simbol-simbol keagamaan (misalnya, ucapan
selamat hari raya) menjadi media komunikasi yang
memperkuat kohesivitas. Simbol-simbol ini  berfungsi
sebagai isyarat bermakna (significant gestures) yang

memediasi interaksi sosial.

b) Pengambilan Peran (Role-Taking)

Kemampuan untuk memahami perspektif orang lain (role-
taking) adalah kunci kohesivitas kelompok. Warga Desa
Balun kerap mengadakan pertemuan lintas agama untuk
membahas isu bersama, seperti pembangunan desa. Kegiatan
ini melatih mereka untuk mengambil peran kelompok lain,
sehingga tercipta solusi yang inklusif. Mead menyatakan,
"Kemampuan mengambil peran orang lain memungkinkan

terciptanya tatanan sosial yang kohesif".?®

c) Generalized Other

** Mead, “Mind, Self and Society”, h. 142.
% |da Bagus Wirawan, “Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma”, h. 111.
% Mead, “Mind, Self, and Society ”, h. 150.

36



Generalized other merujuk pada harapan kolektif
masyarakat yang di internalisasi individu. Di Desa Balun,
norma seperti tidak mengganggu ibadah agama lain telah
menjadi generalized other yang diterima semua warga.
Internalisasi norma ini menunjukkan bagaimana society

membentuk perilaku individu.

d) Proses Sosialisasi

Sosialisasi nilai toleransi dilakukan melalui keluarga dan
tokoh agama. Misalnya, orang tua di Desa Balun
mengajarkan anak-anak untuk menghormati perbedaan sejak
dini. Proses ini sejalan dengan konsep Mead bahwa "Pikiran
dan diri berkembang melalui sosialisasi, di mana individu

belajar simbol-simbol dan maknanya dari komunitas".?’
Berdasarkan penjabaran teori Interaksionisme Simbolik di atas,
teori Interaksionisme Simbolik Mead cocok untuk menganalisis
kohesivitas di Desa Balun karena untuk menegaskan bahwa
kerukunan adalah produk aktif dari interaksi simbolik yang terus
diperbaharui oleh masyarakat Desa Balun. Sebuah proses interaksi
sosial manusia pada dasarnya ialah simbol. Manusia berinteraksi
satu sama lain dengan cara memahami simbol dan memberi makna

pada simbol tersebut.

C. Hubungan Kohesivitas Kelompok Dan Interaksionisme Simbolik
dengan Toleransi Beragama
1. Definisi, Faktor, dan Dimensi Toleransi Beragama
Secara etimologi, kata toleransi berasal dari bahasa latin
“Tolerare” yang artinya adalah “dengan lapang dada membiarkan

sesuatu”. Jadi secara harfiah arti dari toleransi beragama ialah dengan

2" Mead, “Mind, Self, and Society ”, h.150.

37



sabar membiarkan individu menjalankan agamanya masing-masing.”®
Toleransi secara bahasa berarti sifat atau sikap toleran yang dimaksud
ialah “dua kelompok vyang berbeda kebudayaan itu saling
berhubungan dengan penuh”, atau bisa juga penyimpangan dari
kepercayaan pribadi individu yang masih bisa diterima dalam
pengukuran kerja.?

Secara umum, toleransi dapat dipahami sebagai suatu sikap
memberikan keleluasaan kepada individu lain untuk menjalani
keyakinan, memilih jalan hidup, serta menentukan masa depannya
sendiri. Kebebasan ini diberikan selama tindakan tersebut tidak
bertentangan dengan nilai-nilai, norma sosial, maupun prinsip-prinsip
dasar yang berlaku dalam masyarakat. Jadi yang dimaksudkan dalam
bertoleransi merupakan bukan perumusan yang merujuk hanya untuk
beragama melainkan toleransi memiliki peran yang luas. Seperti
halnya toleransi dalam membiarkan seseorang berpendapat dan
berpendirian lain dari pendirian mayoritas.*

Toleransi memiliki peran yang sangat vital dalam kehidupan
bermasyarakat. Kehadirannya mampu menjadi landasan dalam
menjaga stabilitas sosial, terutama ketika dihadapkan pada konflik
yang rumit. Apabila masyarakat menjunjung tinggi prinsip kesetaraan
dan mampu menerapkan sikap toleran secara konsisten, maka
berbagai bentuk perselisinan dapat diselesaikan secara damai tanpa
menimbulkan kekerasan. Toleransi juga merupakan salah satu bentuk

hak sipil yang fundamental, di mana setiap individu dituntut untuk

%8 Hery Prasetyo Laoli dan Radea Yuli A. Hambali, “Relasi Anatara Toleransi

dan Sekularisme dalam Masyarakat Modern”, Universitas Islam Gunung Djati
Bandung, Gunung Djati Conference Series article, Vol. 19, 2023, h. 454. Dikutip pada
01 Mei 2025 dari View of Relasi Antara Toleransi dan Sekularisasi dalam Masyarakat
Modern (uinsgd.ac.id).

# Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “Kamus Besar Bahasa

Indonesia”, Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia, 2016.
Dikutip pada 01 Mei 2025 dari Hasil Pencarian - KBBI VI Daring (kemdikbud.go.id).

% Maulana, “Belajar Dari Nabi Muhammad: Studi Kasus Hadits-Hadits tentang

Toleransi”, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Jurnal TOLERANSI:
Media Komunikasi umat Beragama, Vol. 14(2), 2022, h. 113-120.

38


https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1301/885
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1301/885
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleransi

memiliki sikap kritis, khususnya dalam konteks sistem demokrasi
yang menjunjung kebebasan dan keadilan.*’ Dalam praktiknya,
toleransi seharusnya disertai dengan sikap lapang dada dan keteguhan
hati dalam menghadapi perbedaan yang dimiliki orang lain.*

Toleransi antar umat beragama mempunyai arti sikap lapang dada
seseorang untuk menghormati dan membiarkan pemeluk agama untuk
melaksanakan ibadah menurut ajaran dan ketentuan agama masing-
masing yang diyakini, tanpa ada unsur diskriminasi dan doktrin
ekstrim baik dari individu dalam maupun luar lingkup individu.
Secara praktis, penerapan sikap toleransi antar pemeluk agama dalam
kehidupan masyarakat umumnya berkaitan erat dengan kebebasan
individu dalam memahami, menghayati, dan mengungkapkan ajaran
agama sesuai dengan keyakinan masing-masing. Kebebasan ini
mencerminkan penghormatan terhadap hak setiap orang dalam
menafsirkan serta menjalankan nilai-nilai keagamaannya tanpa
tekanan atau paksaan dari pihak luar.*®

Terdapat dua bentuk utama dalam praktik toleransi beragama.
Pertama adalah toleransi pasif, yaitu suatu sikap yang menerima
keberagaman agama sebagai kenyataan yang tak terbantahkan dalam
kehidupan sosial. Kedua adalah toleransi aktif, yakni keterlibatan
nyata individu atau kelompok dalam menjalin hubungan harmonis
dengan pihak lain, meskipun terdapat perbedaan keyakinan dan latar
belakang keagamaan. Toleransi aktif sejatinya merupakan nilai
fundamental yang diajarkan oleh seluruh agama. Esensi dari toleransi
sendiri adalah terciptanya kehidupan yang damai, saling menghormati,
dan penuh pengertian di tengah masyarakat multikultural.

1 Alamsyah, “(IN)Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas Nama

Agama”, UMBARA Indonesian Journal pf Anthropoly, Vol. 5(2), Jakarta: PT Elex
Media Komputindo Kelompok Gramedia, 2020, h. 18.

%2 M. Daud Ali et.al, “Islam untuk Disiplin llmu Hukum Sosial dan Politik: buku

daras pendidikan agama Islam pada perguruan tinggi umum”, Jakarta: Bulan Bintang,
1988, h. 80.

% Bustanul Arifin, “Implikasi Konsep Tasamuh (Toleransi) Antar Umat

Beragama”. Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, Vol. 01(6), 2016, h. 399.

39



Namun, penting untuk dipahami bahwa toleransi antarumat
beragama tidak berarti seseorang bebas mengikuti atau melaksanakan
ritual dari semua agama. Sebaliknya, toleransi beragama lebih kepada
pengakuan terhadap eksistensi agama lain beserta sistem keyakinan
dan praktik ibadahnya, serta memberikan ruang kebebasan bagi setiap
individu untuk menjalankan ajaran agamanya masing-masing secara
leluasa.®*

Toleransi dapat dipahami sebagai suatu sikap terbuka dalam
menerima serta menghormati berbagai bentuk perbedaan yang ada
dalam kehidupan sosial, tanpa memandang rendah atau
mendiskriminasi kelompok-kelompok minoritas. Ragam perbedaan
tersebut mencakup perbedaan agama, etnis, ras, kebangsaan, budaya,
penampilan fisik, hingga kemampuan individu. Tujuan utama dari
pengembangan sikap toleran ini adalah untuk menciptakan sebuah
tatanan masyarakat global yang harmonis dan damai. Dengan adanya
toleransi, sikap fanatisme berlebihan maupun tindakan kekerasan yang
tidak berperikemanusiaan dapat diminimalisir atau bahkan
dihilangkan sepenuhnya dari kehidupan bersama.

Dalam menjalani kehidupan bermasyarakat, tidak dapat dihindari
bahwa gesekan antar kelompok sosial seringkali muncul, baik yang
berkaitan dengan perbedaan ras maupun keyakinan agama. Konflik
yang mengatasnamakan agama sering kali bersumber dari cara
pandang sebagian kelompok yang masih bersifat formal terhadap
pluralitas keagamaan. Kelompok-kelompok ini cenderung meyakini
bahwa hanya ajaran agamanya sendirilah yang paling benar dan
unggul, sementara ajaran agama lain dianggap kurang sempurna
bahkan mengalami penyusutan nilai atau reduksionisme. Kurangnya
pemahaman yang mendalam serta keterbatasan wawasan antar

pemeluk agama terhadap keberagaman keyakinan membuat individu

¥ M. Nur Gufron, “Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan Toleransi
Beragama”, Sekolah Tinggi Agama Islam Kudus, Fikrah: Jurnal IImu Agidah dan Studi
Keagamaan, Vol. 4(1), 2016, h. 144.

40



maupun kelompok tertentu secara tidak sadar terjebak dalam
stereotipe dan prasangka negatif terhadap mereka yang berada di luar
kelompoknya.*®

Menanamkan sikap toleransi beragama perlu dilakukan sejak usia
dini, karena pada saat masa anak-anak mulai bersosialisasi dengan
teman sebaya, mereka akan mulai menyadari adanya perbedaan di
antara satu sama lain. Toleransi antar pemeluk agama mengandung
makna menghargai serta menunjukkan kepedulian terhadap keyakinan
orang lain, tanpa adanya paksaan untuk mengikuti ajaran agama
tertentu maupun mencampuri urusan keagamaan masing-masing
individu. Oleh karena itu, seorang pendidik memiliki peran penting
dalam memahami serta merancang langkah-langkah strategis untuk
menumbuhkan sikap toleransi beragama dalam proses pembelajaran.
Dengan strategi yang tepat, kegiatan belajar mengajar dapat
berlangsung lebih optimal dan tujuan pembentukan karakter siswa
dapat tercapai secara efektif.®

Ketika latar belakang agama seseorang dijadikan sumber
permasalahan, maka penting untuk menyadari bahwa persatuan sejati
hanya dapat tercipta apabila didasari oleh sikap toleransi yang tulus
dan benar. Tujuan utama dari toleransi antar umat beragama sejalan
dengan semangat persatuan yang tercermin dalam semboyan Negara
Kesatuan Republik Indonesia, yaitu “Bhinneka Tunggal Ika,” yang
mengandung makna bahwa meskipun bangsa ini terdiri atas berbagai
perbedaan, tetap bersatu sebagai satu kesatuan yang utuh.

Toleransi beragama memiliki banyak fungsi, antara lain:

a) Mencegah perpecahan

% Larasati Dewi, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari, “Penanaman

Sikap Toleransi Beragama di Sekolah”, Universitas Pendidikan Indonesia, Jurnal
Pendidikan Tombusai, VVol. 5(3), 2021, h. 8060-8061.

% Larasati Dewi, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari, “Penanaman

Sikap Toleransi Beragama di Sekolah”, Universitas Pendidikan Indonesia, Jurnal
Pendidikan Tombusai, VVol. 5(3), 2021, h. 8063.

41



Indonesia sebagai negara yang plural rentan terhadap
perpecahan, di mana isu-isu keagamaan dapat dengan mudah
menyebar. Oleh karena itu, penerapan toleransi beragama
sangat penting untuk mengantisipasi konflik antar umat
beragama.

b) Memperkuat hubungan antar agama

Toleransi beragama berperan dalam mempererat
hubungan antar umat beragama. Dengan mengajarkan
kesadaran untuk menerima perbedaan, umat beragama dapat
saling bekerja sama dalam mencipatakan perdamaian, yang
merupakan cita-cita bersama seluruh umat manusia.
Masyarakat dan negara juga dapat saling mendukung untuk
mencapai kehidupan yang harmonis melalui toleransi
beragama.

c) Meningkatkan ketagwaan

Pada dasarnya, semua agama mengajarkan nilai-nilai
kebaikan terkait perbedaan, dan tidak ada agama yang
mengajarkan keburukan. Ketagwaan seseorang dapat terlihat
dari cara mereka menerapkan ajaran agama masing-masing
dan menjalin hubungan dnegan agama lain.*’

Dalam Al-Qur’an Surah Al-Mumtahanah, ayat 8:

2R L 080 00 2 e 2358 A v BT SPPR SN NN AR\
Faudl 3 855 O3S 22 o532 s 20 & g5 1 D) o 4 2 Y
- AP T [ b 4

Frlaadd) S A Y »::Iiizs‘:_@gl

Artinya: “Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan

berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu

dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung

¥ Riski Ardi Pratama, “Fungsi Tokoh Agama Dalam Membina Toleransi
Beragama di Masyarakat Gunung Cahya Pakuan Ratu Way Kanan”, Institut Agama
Islam Negeri Metro, 2024, h. 28-29.

42



halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang
berlaku adil”. (QS. Al-Mumtahanah: 8). *®

Ayat ini menjelaskan tentang bahwasannya Allah tidak melarang
sesiapapun untuk berbuat baik dan adil, dikarenakan berbuar kebaikan
dan keadilan itu bersifat universal, mau kepada orang se-agama
ataupun lain agama. Ayat ini memberikan ketentuan umum bagaimana
penyikapan kita kepada orang yang tidak sepaham dalam satu ke-
negaraan. Umat Islam memiliki kewajiban untuk memperlakukan
pemeluk agama lain dengan sikap yang baik dan menjalin hubungan
sosial yang harmonis, selama pihak lain juga menunjukkan itikad baik
dan keinginan untuk hidup berdampingan secara damai.*

Tujuan dari penerapan sikap toleransi adalah untuk membangun
hubungan yang harmonis antar sesama manusia, meskipun memiliki
perbedaan latar belakang ras, suku, maupun agama. Melalui toleransi,
diharapkan tercipta kehidupan yang penuh kerukunan, saling
menghormati, serta menghargai keberagaman, sehingga dapat
mewujudkan suasana hidup yang damai dan aman bagi semua pihak.*°

Sikap toleransi memiliki tujuan utama untuk menciptakan
kesatuan di tengah-tengah masyarakat, khususnya bagi seluruh warga
negara Indonesia, tanpa mempersoalkan latar belakang keyakinan
agama masing-masing. Jika suatu bentuk persatuan dibangun atas
dasar toleransi yang tulus dan benar, maka persatuan tersebut
mencerminkan makna sejati dari kesatuan itu sendiri.

Toleransi merupakan sikap menghormati perbedaan yang
mencakup berbagai aspek identitas manusia, mulai dari latar belakang

suku, jenis kelamin, penampilan fisik, tradisi budaya, sistem

% Kementerian Agama R, “Al-Qur’an Surat Al-Mumtahanah Ayat 8”, Dikutip

pada 12 Desember 2024 dari Surat Al-Mumtahanah Ayat 8 - Qur'an Tafsir Perkata
(quranhadits.com).

¥ Jalaluddin As-Suyuthi, “dsbabun Nuzul: Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an”,

Terjemahan dari Lubaabun Nuquul fii Asbaabin Nuzul oleh Tim Abdul Hayyie, Jakarta:
Gema insani, 2009, cetakan 2, h. 566.

“ Yunus Ali Al-Mukhdor, “Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-

Musuhnya”. Surabaya: PT Bungkul Indah, 1994, h. 05.

43


https://quranhadits.com/quran/60-al-mumtahanah/al-mumtahanah-ayat-8/
https://quranhadits.com/quran/60-al-mumtahanah/al-mumtahanah-ayat-8/

keyakinan, tingkat kemampuan, hingga preferensi seksual. Esensi dari
toleransi terletak pada kemampuan seseorang untuk tetap menghargai
orang lain meskipun terdapat perbedaan pandangan hidup atau prinsip
dasar. Namun penting untuk dipahami bahwa toleransi memiliki
batasan yang jelas, sikap ini sama sekali tidak membenarkan segala
bentuk kekerasan atau sikap fanatisme buta.

Implementasi nyata dari nilai toleransi dapat diwujudkan melalui
berbagai perilaku, seperti kesediaan menerima perbedaan dengan
pikiran terbuka, penolakan terhadap segala bentuk diskriminasi,
penghormatan terhadap kebebasan berkeyakinan, tidak mengganggu
aktivitas ibadah pihak lain, serta memelihara hubungan sosial yang
baik dalam interaksi sehari-hari tanpa memandang perbedaan
keyakinan.*

Lebih mendasar lagi, toleransi mengandung beberapa prinsip
pokok yang menjadi landasan penerapannya. Prinsip-prinsip tersebut
meliputi: (1) pengakuan terhadap hak kebebasan individu, (2)
penghormatan terhadap hak-hak dasar setiap manusia, (3) sikap
menghargai sistem kepercayaan yang dianut orang lain, (4)
kemampuan untuk saling memahami, (5) komitmen untuk
menciptakan kehidupan yang damai, serta (6) kesediaan untuk saling
membantu dalam lingkup kemanusiaan. Unsur-unsur inilah yang
membentuk kerangka dasar dari toleransi yang sejati dalam kehidupan

bermasyarakat.*?

** Nur Faiqoh, “Implementasi Pendidikan Berbasis Multikultural Sebagai Upaya
Penguatan Nilai Karakter Kejujuran, Toleransi, dan Cinta Damai Pada Anak usia Dini
di Kiddy Care, Kota Tega!”, Universitas Negeri Semarang, BELIA, Vol. 4(2), 2015, h.
83-84.

* Mujetaba Mustafa, “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an”,
Tasamuh: Jurnal Studi Islam, Vol. 7(1), 2015, h. 9.

44



2. Korelasi Antara Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme
Simbolik, dan Toleransi Beragama
Teori interaksionisme simbolik menggambarkan cara seorang
individu menciptakan makna dan pengertian kolektif lewat
interaksi sosial. Ketertarikan dengan kohesivitas kelompok
menunjukkan bahwa interaksi yang berlandaskan makna yang
sama dapat memperkuat rasa persatuan dan solidaritas, yang
merupakan aspek penting dalam menjaga kohesivitas kelompok.
Dengan kata lain, interaksionisme simbolik memberikan individu
wawasan makna untuk memahami bagaimana interaksi dalam
kelompok bisa menguatkan tali persaudaraan dan mendorong
anggota merasa sebagai bagian yang kolektif dalam kelompok.*?

Korelasi antara kohesivitas kelompok, interaksionisme
simbolik, dan toleransi beragama dalam konteks keberagaman
agama di suatu tempat menciptakan dinamika yang rumit dan

saling berpengaruh dalam masyarakat.

a) Kohesivitas kelompok sebagai fondasi dan tantangan

Kohesivitas kelompok, yang merujuk pada kekuatan
interaksi sosial dan juga menyatukan anggotanya, memiliki
peran ganda dalam bertoleransi beragama. Di satu sisi,
kohesivitas yang kuat dalam kelompok agama dapat
memberikan rasa identitas, keamanan, serta dukungan sosial
yang krusial untuk individu.** Anggota dari kelompok merasa
terikat oleh nilai, tujuan, dan pengalaman yang sama, di mana

semakin memperkuat rasa kebersamaan dan menolong

* Theodorus Sudimin, Stevanus hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko,
“Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral Hidup)”, UNIKA
Soedijapranata, 2019, h. 60-61.

* Theodorus Sudimin, Stevanus hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko,
“Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral Hidup)”, UNIKA
Soedijapranata, 2019, h. 67.

45



b)

partisipasi aktif dalam kegiatan keagamaan dan sosial dari
kelompok tersebut.

Namun, disisi lain kohesivitas kelompok juga memiliki
potensi untuk menciptakan eksklusivitas dan konflik. Jika
kelompok agama tertentu terlalu fokus pada identitas internal
dan membangun batas-batas yang kaku terhadap kelompok
lain, maka hal ini dapat mengakibatkan sikap “kami” versus
“mereka”. Perbedaan agama dapat diperbesar dan dianggap
sebagai ancaman, yang memicu prasangka, streotip, dan
diskriminasi. Dalam kasus ekstrem, kohesivitas kelompok yang
ekslusif dapat digunakan sebagai pembenaran dalam kekerasan
dan konflik atas nama agama.*

Arah dampak kohesivitas kelompok terhadap toleransi juga
sangat dipengaruhi oleh peran kepemimpinan dan norma-
norma yang berkembang dalam kelompok tersebut. Pemimpin
agama yang inklusif dan moderat dapat mendorong anggotanya
untuk membangun hubungan yang positif terhadap kelompok

lain.*®

Interaksionisme Simbolik sebagai jembatan interaksi
Interkasionisme simbolik, sebagai pendekatan sosiologis
yang menekankan pentingnya interaksi dan simbol dalam

membentuk makna sosial, memberikan kerangka untuk

* Denny Tebe (ed), 2025, “Identitas Kelompok: Pembentukan Sosial &
Pengaruhnya)”, Media Indonesia, dikutip pada tanggal 24 Mei 2025 dari Identitas
Kelompok Pembentukan Sosial Pengaruhnya (mediaindonesia.com)

% Sekar Ayu Anjany, Kadhung Prayoga, Agus Subhan Prasetyo, “Pengaruh
Kohesivitas, Gaya Kepemimpinan Dan Motivasai Terhadap Keaktifan Anggota
Kelompok Tani Gondang Lestari”, Mimbar Agribisnis: Jurnal Pemikiran Masyarakat
IImiah Berwawasan Agribisnis, 2022, Vol 8(2), h. 1050-1067.

46


https://mediaindonesia.com/humaniora/774708/identitas-kelompok-pembentukan-sosial--pengaruhnya#goog_rewarded
https://mediaindonesia.com/humaniora/774708/identitas-kelompok-pembentukan-sosial--pengaruhnya#goog_rewarded

memahami bagaimana toleransi beragama dibangun dan
dipertahankan melalui interaksi antar kelompok agama.*’

Dalam setiap interaksi antar individu dari kelompok agama
yang berbeda saling bertukar simbol, baik yang saling
menghormati, dapat berguna sebagai pengurangan prasangka
dan stereotip serta membangun pengertian dan kerja sama antar
kelompok agama. individu belajar untuk melihat persamaan
dan perbedaan sebagai bagian dari diversity dan
mengembangkan sikap inklusif menghargai keberagaman yang
ada.*®

Kaitannya antara kohesivitas kelompok dan interaksionisme simbolik
dengan toleransi beragama bersifat dinamis dan bergantung pada konteks.
Ini berarti bahwa dampak kohesivitas kelompok terhadap toleransi sangat
ditentukan oleh kualitas interaksi antar kelompok agama. Ketika
kohesivitas kelompok disertai dengan interkasionime simbolik yang positif
dan inklusif, dapat menciptakan suasana sosial yang mendukung untuk
ber-toleransi beragama. Rasa identitas, persaudaraan, dan kesatuan yang
kuat dalam kelompok agama dapat memberikan dasar yang solid untuk
menjalin hubungan saling menghormati satu sama lain.

Namun jika kelompok yang tidak dilengkapi dengan interaksi yang
konstruktif bisa menyebabkan halangan untuk mewujudkan toleransi dan
berpotensi menimbulkan konflik. Oleh karena itu, penting untuk
menciptakan kondisi yang mendukung interaksi positif antar kelompok
agama, seperti dialog antar agama, kolaborasi dalam kegiatan sosial, dan

pendidikan tentang mulkulturalisme.*

" Sumarni Sumai dan Adinda Tessa Naumi, “Dramaturgi Umat Beragama:
Toleransi Dan Reproduksi Identitas Beragama Di Rejang Lebong”, |AIN Parepare
Nusantara Press, 2019, h. 45-47.

*® Solehudin, “Komunikasi Antar Budaya Dalam Membina Toleransi Beragama
Desa Terbangsi Subing Kecamatan Gunung Sugih Lampung Tengah”, Institut Agama
Islam Negeri Metro, 2024, h. 57-60.

* M. Wahyu Fauzi Aziz, “Model Penguatan Moderasi Beragama Berbasis
Interaksionisme Simbolik Pada Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kabupaten

47



Hubungan antara kohesivitas kelompok dan interaksionisme simbolik
dengan toleransi beragama adalah kompleks dan memiliki banyak dimensi.
Kohesivitas kelompok dapat berfungsi sebagai kekuatan baik atau buruk
tergantung pada bagaimana interaksi antar kelompok agama dikelola.
Pendekatan interaksionisme simbolik memberikan kerangka yang krusial
untuk memahami bagaimana interaksi yang konstruktif dapat membangun
jembatan pengertian dan penghormatan, yang pada akhirnya memperkuat

toleransi beragama dalam masyarakat yang beragam.*

Banyumas”, Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2023, h.
162.

%0 Najahan Musyafak dan Lulu Choirun Nisa, “Resiliensi Masyarakat Melawan
Radikalisme”, CV Lawwana Gunung Pati Semarang Tengah, 2020, h. 35-38.

48



BAB Il
SEJARAH DAN BUDAYA DESA BALUN
A. Sejarah Desa Balun

Desa Balun dikenal sebagai salah satu desa tertua yang berada di
wilayah Kabupaten Lamongan, dan memiliki kekayaan sejarah yang
sangat kuat, termasuk dalam hal penyebaran ajaran Islam yang dilakukan
oleh para santri Walisongo. Selain itu, Desa Balun juga masih terikat erat
dengan sejarah berdirinya Kota Lamongan.

Asal-usul nama Desa Balun diyakini masyarakat berasal dari sosok
“Mbah Alun”, seorang tokoh penyebar Agama Islam yang memiliki peran
penting serta dedikasi besar dalam pembentukan wilayah Desa Balun
sejak sekitar abad ke-17, tepatnya pada tahun 1600-an." Mbah Alun dikenal
pula dengan nama Sunan Tawang Alun | atau Mbah Sin Arih. Berdasarkan cerita
yang berkembang, beliau diyakini sebagai Raja Blambangan yang memiliki
nama Bedande Sakte Bhreu Arih dan bergelar Tawang Alun I. la dilahirkan di
Lumajang pada tahun 1574. Mbah Alun merupakan putra dari Minak Lumpat,
yang menurut catatan dalam naskah Babat Sembar, masih memiliki garis
keturunan dari Lembu Miruda, seorang tokoh dari Kerajaan Majapahit
(Brawijaya).

Dalam perjalanan spiritualnya, Mbah Alun menimba ilmu agama Islam
dengan belajar mengaji di bawah bimbingan Sunan Giri IV (Sunan Prapen).
Setelah menyelesaikan masa belajarnya, ia kembali ke kampung halaman untuk
menyebarkan ajaran Islam sebelum akhirnya dinobatkan sebagai Raja
Blambangan. Masa pemerintahannya berlangsung dari tahun 1633 hingga 1639.
Pada periode tersebut, wilayah Blambangan mengalami tekanan dan serangan
dari Kesultanan Mataram dan pihak Belanda, yang berujung pada kehancuran

kedaton Blambangan.2

! Sejarah Desa Balun, Turi, Lamongan, dikutip pada 29 April 2025 dari (Balun
Turi, Lamongan - Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas), diakses pada
tanggal 20 Januari 2025.

2 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan
Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN

(google.com)

49


https://id.wikipedia.org/wiki/Balun,_Turi,_Lamongan
https://id.wikipedia.org/wiki/Balun,_Turi,_Lamongan
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

Pada masa itu, Sunan Tawang Alun memilih untuk mengungsi ke
arah barat menuju wilayah Brondong guna mencari perlindungan dari
putranya, yaitu Ki Lanang Dhangiran yang dikenal juga sebagai Sunan
Brondong. Di sana, beliau kemudian diberikan tempat tinggal di sebuah
kawasan bernama Candipari, yang pada masa kini dikenal sebagai Desa
Balun dan terletak di Desa Kuro. Kisah ini tercatat dalam naskah Babat
Blambangan yang ditulis oleh Wanarsih Partaningrat Arifin pada tahun
1995, dikatakan bahwa di Kerajaan Blambangan terdapat pemerintahan
sebagai berikut:

1. Tahun 1624 yang menjadi Raja Lumajang — Kedawung adalah
Tawang Alun 1.

2. Tahun 1632 Tawang Alun menjadi Adipati Singosari.

3. Tahun 1633-1639 Tawang Alun | menjadi Raja Blambangan.

Pada awalnya, Mbah Alun menganut kepercayaan Hindu dengan
nama asli Sin Arih serta menyandang gelar Bedande Sakte Bawean Sin
Arih. Setelah memeluk Islam, beliau kemudian dikenal dengan julukan
Sunan Tawang Alun I. Sekitar tahun 1600-an, beliau mulai menyebarkan
ajaran Islam dan memberikan kontribusi besar dalam pembentukan Desa
Balun. Setelah menjalani peran sebagai penyebar agama hingga akhir
hayatnya, beliau wafat pada tahun 1654 dalam usia 80 tahun dan dikenal
sebagai seorang Waliyullah. Wilayah tempat dimakamkannya Mbah
Alun inilah yang kemudian diberi nama Desa Balun.?

a) Letak Geografis

Desa Balun merupakan desa yang secara geografis terletak di
Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan Provinsi Jawa Timur. Desa
Balun memiliki luas wilayah 621.103 hektar dan dominan berbentuk
sawah atau tambak seluas 530.603 hektar. Luas wilayah yang

dominan sawah ini di landasi oleh profesi warga Desa Balun, yakni

® Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan,
dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS
TENTANG DESA BALUN (google.com).

50


https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

Petambak dan Petani. Selain profesi itu, sedikit juga yang menjadi
Pedagang, Tentara, Polisi, Guru, Buruh dan lain-lain.

Kondisi geografis Desa Balun berbatasan dengan beberapa desa,
yaitu, Utara: Desa Ngujungrejo, Timur: Desa Gedongboyountung,
Selatan: Kelurahan Sukorejo, Barat: Desa Tambak Ploso. Batas-
batas wilayah tersebut dimaksudkan untuk mengetahui dan
mengadakan wilayah pemusatan hak kewenangan, terutama yang
menyangkut masalah administrasi otonomi daerah.

Gambar 1

Sumber: Data Administrasi Desa Balun*
b) Sosial Masyarakat
Berdasarkan data administrasi kependudukan Desa Balun pada
tahun 2023, secara keseluruhan masyarakat Desa Balun berjumlah
4.721 jiwa, yang terdiri dari 3.746 jiwa beragama Islam, 692 jiwa
beragama Kristen dan 281 jiwa beragama Hindu. Meskipun
demikian, warga Desa Balun dapat bahu membahu dalam segala

aspek sosial.

* Gambar diambil dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG
DESA BALUN (google.com).

o1


https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

Desa Balun dikatakan sangat heterogen untuk suatu ukuran desa
di Lamongan, selain itu Desa Balun disebut juga dengan Desa
Pancasila. Sebutan Desa Pancasila ini diberikan karena latar situasi
yang unik di Desa Balun, dikenal memiliki semangat toleransi dan rasa
kekeluargaan yang sangat kental. Hal ini tercermin dari keberadaan tempat-
tempat ibadah yang berdiri berdampingan. Di Dusun Balun, terdapat Pura
yang terletak di sisi Kiri, Masjid berada di bagian tengah, dan Gereja berdiri
agak ke depan di sisi kanan. Ketiga rumah ibadah ini mengelilingi sebuah
lapangan hijau yang berfungsi sebagai pusat dari lingkungan peribadatan
tersebut, menjadi simbol nyata harmoni antar umat beragama di desa
tersebut.” Selain itu masyarakat Balun dalam suatu keluarga juga
terdapat yang memeluk berbeda agama.

Umat Agama Islam menjadi agama mayoritas dengan pengikut
terbanyak, meskipun menjadi kaum mayoritas tidak mengurangi
sikap sosial masyarakat kepada penganut agama lainnya. Begitu juga
dengan umat Kristiani, umat Kristiani menganggap perbedaan
sebagai sebuah hal yang wajar dan tidak ada masalah dengan itu.
tidak jauh berbeda dengan umat agama lain, umat Hindu dalam
melakukan kegiatan keagamaannya selalu menjunjung tinggi nilai-
nilai kemanusiaan. Kesadaran setiap umat beragama akan pentingnya
sikap toleransi ini tentu menjadi salah satu faktor yang membuat
situasi aman, nyaman serta harmonis di Desa Balun Kecamatan Turi

Kabupaten Lamongan.

Tabel 1. 1
Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama Tahun 2023
NO. AGAMA ALY
(orang)
1 | ISLAM 3.748
2 | KRISTEN 692
3 | HINDU 281
TOTAL 4.721
u

® Hasil Observasi Pada Tanggal 11 Oktober 2024.

52




Sumber: Data Administrasi Desa Balun®
c) Pendidikan

Tingkat pendidikan yang dimiliki oleh para penduduk Desa Balun
bervariasi, berdasarkan data Desa Balun pada tahun 2023 yang tidak
tamat sekolah 216 jiwa. Meskipun seperti itu, jika disandingkan
antara data arsip Desa Balun yang terbaru dengan sampel penelitian
yang berlokasi di Desa Balun, tingkat angka pendidikan di Desa
Balun terbilang meningkat dari tahun ke tahun.

Tabel 1. 2
Pendidikan Masyarakat Desa Balun Tahun 2023
JUMLAH
NO. TINGKAT PENDIDIKAN (ORANG)
1 SD 2.926
2 BELUM SEKOLAH 151
3 TIDAK TAMAT SEKOLAH 216
4 SLTP/SEDERAJAT 723
5 SLTA/SEDERAJAT 518
6 SARJANA MUDA 43
7 SARJANA S1 142
8 PASCA SARJANA 2
TOTAL 4,721
Sumber: Data Administrasi Desa Balun’
d) Ekonomi

Kondisi perekonomian Desa Balun masih dimayoritasi profesi
sebagai petani, dengan hasil produksi utama yakni ikan dan padi. Di
Desa Balun 79% luas wilayah berupa tambak dan sawah yaitu
530.603 hektar. Selama bulan Januari hingga Juni, sebagian besar
masyarakat Desa Balun menggantungkan hidup pada sektor
perikanan, sementara pada bulan Juli hingga September, beralih ke
bidang pertanian. Di samping itu, ada sebagian kecil penduduk yang

menekuni profesi lain seperti berdagang, menjadi anggota TNI atau

® Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan

Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN
(google.com)

" Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan

Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN
(google.com)

53



https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

Polri, guru, serta buruh. Keunikan yang dimiliki desa ini terletak pada
kekayaan budayanya, salah satunya adalah keberadaan makam Mbah
Alun yang rutin dikunjungi peziarah setiap hari Jum’at Kliwon.
Tingginya jumlah kunjungan ini menjadikan makam tersebut sebagai
aset budaya yang potensial, bahkan mampu dikelola untuk
menghasilkan pendapatan asli desa. Demikianlah merupakan salah
satu contoh dilapangan tentang kerukunan sosial yang terjalin sangat
dinamis. Masyarakat Desa Balun tidak membeda-bedakan seseorang

karena latar belakang agama, status dan profesi.

Tabel 1. 3
Mata Pencaharian Pokok 2023
JUMLAH
NO. PROFESI (ORANG)
1 PETANI 1.451
2 PEDAGANG 91
3 BURUH 428
4 PEGAWAI NEGERI SIPIL 105
5 TNI/POLISI 29
6 PENSIUNAN 49
TOTAL 4721

Sumber: Data Administrasi Desa Balun®

B. Agama, Budaya dan Simbol Rumah Ibadah di Desa Balun

Desa Balun di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, merupakan desa
yang memiliki karakteristik sosial dan religius yang sangat unik dalam
konteks ke-indonesiaan. Desa ini dikenal luas sebagai "Desa Pancasila"
karena kemampuannya menjaga harmoni antar umat beragama meskipun

terdapat perbedaan keyakinan yang signifikan di antara warganya. Dengan

® Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan,
dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS
TENTANG DESA BALUN (google.com).

° Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan,
dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS
TENTANG DESA BALUN (google.com).

54



https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

populasi lebih dari 4.700 jiwa, Desa Balun dihuni oleh pemeluk tiga
agama resmi yakni Islam, Kristen, dan Hindu.*

Secara historis, perbedaan agama di Desa Balun tidak lahir dari konflik
atau dominasi satu kelompok atas kelompok lain. Sebaliknya, kehadiran
berbagai agama ini berakar dari proses historis yang berkaitan dengan
peristiwva nasional, khususnya pasca pemberontakan G30 S/PKI pada
tahun 1965. Setelah peristiwa tersebut, pemerintah mengeluarkan
kebijakan yang mendorong penganut aliran kepercayaan lokal seperti
Kejawen, Sapta Dharma, dan Roso Sejati untuk beralih ke salah satu dari
enam agama resmi yang diakui negara.

Dalam situasi ini, masyarakat Desa Balun dengan kearifan lokal
mereka memilih jalan damai. Sebagian besar berpindah ke Islam,
sebagian lainnya ke Kristen dan Hindu, berdasarkan kesamaan nilai
spiritual dengan keyakinan lokal mereka sebelumnya. Kondisi sosial
masyarakat Balun yang telah lama menjunjung tinggi nilai gotong royong,
musyawarah, dan tenggang rasa mempermudah proses perubahan ini
tanpa menimbulkan konflik berarti. Hal ini menunjukkan bahwa agama di
Desa Balun berkembang bukan sebagai faktor disintegrasi, melainkan

sebagai media kohesi sosial.

1. Sejarah Agama-Agama di Balun
a) Sejarah Agama Islam di Balun
Islam merupakan agama pertama yang berkembang luas di Desa
Balun. Masuknya Islam tidak terlepas dari peran Walisongo,
khususnya Sunan Drajat yang menyebarkan ajaran Islam dengan
pendekatan budaya lokal dan nilai kemanusiaan seperti kerja keras,
kedermawanan, dan gotong royong.
Selain itu, figur penting lainnya adalah Mbah Alun (juga dikenal
sebagai Sunan Tawang Alun 1), seorang mantan Raja Blambangan

1% Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan,
dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS
TENTANG DESA BALUN (google.com).

55


https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun

yang masuk Islam setelah berguru kepada Sunan Giri 1V. Dalam
literatur sejarah lokal disebutkan bahwa setelah kejatuhan Kerajaan
Blambangan akibat serangan Mataram dan Belanda, Mbah Alun
menetap di daerah yang kini dikenal sebagai Desa Balun dan aktif
dalam dakwah Islam. Islam di Desa Balun awalnya bercorak Islam
abangan, yakni bentuk Islam yang masih bercampur dengan tradisi
lokal dan unsur kepercayaan nenek moyang. Namun, seiring
perjalanan waktu, pemahaman Islam di kalangan masyarakat semakin
mengalami pemurnian, tanpa meninggalkan kearifan lokal yang
menjadi kekayaan budaya desa.™

Penyebaran ajaran Islam di Desa Balun sudah berlangsung sejak
awal berdirinya desa tersebut, yang dilakukan oleh para santri yang
merupakan murid dari Walisongo. Sejarah perkembangan desa ini
juga berkaitan erat dengan hari jadi Kota Lamongan. Nama “Balun”
sendiri berasal dari sosok tokoh penting bernama Mbah Alun, yang
memiliki kontribusi besar dalam proses terbentuknya Desa Balun
sejak sekitar abad ke-17, tepatnya tahun 1600-an. Keberagaman
agama di wilayah ini meliputi Islam, Kristen, dan Hindu mulai
terlihat sejak dekade 1960-an. Masyarakat Desa Balun yang
mayoritas beragama Islam mendirikan sebuah masjid sebagai bentuk
reaksi pasca peristiwva G30S/PKI. Berdasarkan keterangan pengurus
takmir masjid, pembangunan masjid ini dimulai pada tahun 1960-an
di atas tanah wakaf milik warga setempat dan diprakarsai oleh salah
satu tokoh penyebar Islam di desa tersebut. Hingga kini, peninggalan
bersejarah berupa mimbar khotbah dari kayu jati dan sebuah bedug
masih tetap difungsikan dalam kegiatan keagamaan.*?

Seiring dengan perkembangan agama Islam di Desa Balun, telah
berdiri sebuah pondok pesantren sebagai pusat pendidikan

keagamaan, serta dilakukan renovasi menyeluruh terhadap Masjid

I Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025.
2 Wawancara dengan pemuda Desa Balun Mas Very dilakukan pada 10
Okotober 2024 di Lamongan.

56



Miftahul Huda yang merupakan masjid utama di desa tersebut. Proses
pembangunan masjid ini mendapat dukungan dari umat beragama
lain yang turut berpartisipasi secara aktif, baik dalam bentuk
pemberian izin maupun bantuan berupa dana, makanan, serta
minuman bagi para pekerja yang terlibat. Partisipasi lintas agama
yang begitu antusias ini mencerminkan kuatnya semangat toleransi
dan keharmonisan antarumat beragama di Desa Balun, sehingga
menjadikan desa ini dikenal luas sebagai simbol kehidupan yang

rukun dan damai.*®

b) Sejarah Agama Kristen di Balun

Agama Kristen masuk ke Desa Balun pada tahun 1966. Proses ini
bermula ketika Bapak Asman, salah seorang warga desa,
menemukan selembaran Injil yang menarik perhatiannya. Setelah
berkonsultasi dengan Kepala Desa saat itu, Bapak Bati, dan
memastikan bahwa keterlibatannya dalam agama baru tersebut tidak
bersinggungan dengan masalah politik (terkait G30S/PKI), keduanya
memutuskan untuk dibaptis pada tanggal 25 November 1967.

Tahun 1966 ada pemilihan kepala Desa Balun dan Bapak Bati
terpilih, bersamaan dengan itu seseorang menemukan selembaran
kertas yang kemudian seseorang itu pelajari lebih mendalam. Beliau
bernama Bapak Asman, beliau tertarik dan mencari sumber dari isi
lembaran tersebut.

Sebelum menjalani proses pembaptisan, beliau terlebih dahulu
meminta izin kepada Pak Bati selaku kepala desa, karena pada saat
itu ada kekhawatiran jika langkah tersebut dikaitkan dengan
peristiwva kelam G30S/PKI. Setelah mendengarkan penjelasan, Pak
Bati bersama Pak Asman memutuskan untuk mengunjungi rumah
ibadah umat Kristen yang digunakan sebagai tempat beribadah.

Kunjungan ini dilakukan sebelum beliau benar-benar memutuskan

3 Wawancara dengan Tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025.

S7



untuk dibaptis, demi memastikan bahwa tindakan tersebut tidak
menimbulkan kesalahpahaman atau keterkaitan dengan kejadian
masa lalu tersebut. Hingga akhirnya, pada tanggal 25 November
1967, Pak Bati dan Pak Asman resmi dibaptis. Kehadiran agama
Kristen di Desa Balun bermula dari kedua tokoh tersebut. Setelah
itu, beliau menyampaikan kepada masyarakat bahwa setiap individu
bebas menganut agama apa pun selama agama tersebut diakui secara
resmi oleh pemerintah.

Karena pada saat tahun 1967 masyarakat Balun mayoritas sudah
beragama Islam, dan Islam di Balun pada saat itu masih berstatus
abangan, yakni muslim itu masih cenderung ke aliran kepercayaan
seperti sapto darmo, darmo gandul dan pangestu. Ditakutkan akan
terjadi perpecahan, maka sebelum dibaptis para penemu lembaran ini
meminta izin kepada petinggi desa, dan alhasil setelah di umumkan
secara terbuka maksyarakat Desa Balun meneriman akan
kedatangannya keprcayaan ini. Baptisan ini kemudian menginspirasi
baptisan massal 92 warga hanya dalam kurun waktu satu bulan, yang
menandai awal tumbuhnya komunitas Kristen di Balun. Pada tahun
yang sama, Gereja Kristen Jawi Wetan didirikan, berdampingan
dengan masjid dan pura, di sekitar lapangan utama desa.

Keberadaan umat Kristen di Balun diterima secara baik oleh
masyarakat, berkat adanya prinsip bahwa pemelukan agama
dilakukan atas dasar kesadaran pribadi dan kebebasan beragama,
bukan paksaan. Hal ini sesuai dengan prinsip toleransi aktif,

sebagaimana diungkapkan dalam literatur teori toleransi beragama.™

c) Sejarah Agama Hindu di Balun
Agama Hindu masuk ke Desa Balun pasca peristiwa G30 S/PKI,
Pemerintah setempat menganjurkan kepada masyarakat penganut

kepercayaan untuk berpindah agama yang sudah disahkan oleh

¥ Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 2025.

58



pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Di Balun pernah
ada penganut yang memeluk aliran kejawen, Sapta Dharma, Roso
Sejati dan lain lain.

Pada tahun 1967 Agama Hindu masuk ke Desa Balun, Agama
Hindu dibawa dari Desa Plosowahyu. Tokoh sesepuh yang membawa
Agama Hindu adalah Bapak Tahardono Sasmito. Dengan tanpa
adanya mengajak dan ancaman Agama Hindu diterima oleh
masyarakat Desa Balun sebagai agama pendatang.

“Baik mas, Agama Hindu masuk di Balun ini merupakan sebuah
peralihan yang dianjurkan oleh pemerintah kepada para peganut
aliran kepercayaan. Para penganut aliran kepercayaan ini mencari
agama yang mengandung unsur hampir sama dengan aliran mereka
dan masuk ke Agama Hindu. Hal ini terjadi pada sekitaran tahun
1967 mas”.*°

Agama Hindu lambat laun berkembang di Desa Balun dan dengan
semangat dari swadya masyarakat, sehingga membangun rumah
ibadah untuk penganut Agama Hindu. Kemudian terbangunlah pura
yang megah yang kebetulan tidak jauh dari jarak Masjid dan Gereja.
Yang menarik, masyarakat Hindu di Balun berbaur dengan komunitas
Islam dan Kristen dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan,
tanpa terjadi gesekan serius. Ini memperlihatkan bahwa toleransi di
Desa Balun tidak sebatas pada formalitas, melainkan terwujudkan
dalam keseharian warga.

Sejarah tiga agama di Desa Balun Islam, Kristen, dan Hindu
menunjukkan bahwa kerukunan tidak terjadi secara kebetulan,
melainkan melalui proses panjang yang melibatkan faktor sejarah,
politik, dan kesadaran masyarakat akan pentingnya toleransi.

Hal yang paling mengesankan adalah keberadaan tiga agama di

wilayah tersebut tidak hanya sekadar hidup berdampingan, tetapi juga

> Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari
2025.

59



terjalin hubungan saling mendukung satu sama lain. Letak rumah
ibadah yang berdekatan menjadi simbol nyata dari kerukunan
tersebut, di mana setiap kegiatan keagamaan yang dilakukan oleh
masing-masing pemeluk agama disertai sikap saling menghormati
dan menjaga kenyamanan bersama.®

Kerja sama dalam kegiatan sosial dan saling menghargai menjadi
bukti nyata bahwa perbedaan agama tidak harus memicu konflik,
melainkan dapat menjadi kekuatan untuk membangun masyarakat
yang harmonis. Desa Balun menjadi contoh nyata bahwa pluralisme
dan toleransi yang bukan sekadar wacana, tetapi bisa diwujudkan

dalam kehidupan sehari-hari.

2. Simbol-Simbol Rumah Ibadah Desa Balun

Dalam kerangka masyarakat multikultural dan plural seperti di Indonesia,
simbol-simbol keagamaan memainkan peran yang sangat penting dalam
membangun dan memperkuat kohesi sosial. Simbol bukan sekadar penanda
visual, melainkan merupakan manifestasi dari nilai-nilai dan keyakinan yang
dianut oleh komunitas keagamaan. Melalui pendekatan interaksionisme
simbolik, simbol dipahami sebagai hasil dari proses interaksi sosial yang
berkelanjutan, yang maknanya dibentuk dan dipertahankan secara kolektif oleh
masyarakat.

Desa Balun, yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten
Lamongan, Jawa Timur, dikenal sebagai "Desa Pancasila" karena
keberhasilannya dalam menjaga kerukunan antar umat beragama.
Terdapat tiga rumah ibadah utama yang berdiri berdampingan, yaitu
Masjid, Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW), dan Pura Sweta Maha
Suci. Ketiga tempat ibadah ini tidak hanya menjadi pusat kegiatan
keagamaan, tetapi juga menjadi simbol harmoni, toleransi, dan dialog

1® Bernadetta Budi Lestari dan Suhartono, “Tumbuhnya Toleransi Beragama di
Desa Balun, Turi, Lamongan Jawa Timur: Kajian Historis 7, Pedagogika: Jurnal limu-
ilmu Kependidikan, Vol. 2(1), 2022, h. 165.

60



antar umat beragama yang hidup dalam satu ruang geografis dan sosial

yang sama.

a) Masjid Desa Balun: Representasi Islam yang Inklusif dan Moderat
Masjid di Desa Balun menampilkan beberapa simbol utama yang
mencerminkan karakter Islam moderat. Meskipun tidak ada satu
aliran yang dideklarasikan secara tegas menjadi aliran Agama Islam
mayoritas di Desa Balun, tetapi menurut observasi dan aktivitas
warga muslim lebih cenderung ke Nahdlatul Ulama.

1) Logo NU vyang terdiri dari bola dunia dan tali rantai
melambangkan persatuan umat Islam di seluruh dunia dan
keterhubungan dengan nilai-nilai universal.'’

2) Kubah dan menara berfungsi sebagai penanda arsitektur Islam
serta simbol keterhubungan antara manusia dan Tuhan.®

3) Kaligrafi Arab seperti lafaz “Allah” dan “Muhammad”
melambangkan kehadiran ilahi dan keteladanan Nabi sebagai nilai
utama dalam kehidupan.*®

Menurut Bapak Sutrisno, warga non-Muslim juga turut merawat

masjid sebagai bagian dari kehidupan sosial bersama, menunjukkan
bahwa simbol-simbol Islam ini diterima secara terbuka.?’ Serta
Berdasarkan pengamatan langsung dan hasil rekaman video, masjid
ini kerap dijadikan lokasi kegiatan sosial, seperti musyawarah desa,
kerja bakti, hingga pengajian yang melibatkan tokoh lintas agama.
Hal ini menegaskan bahwa simbol-simbol masjid tidak dimaknai
secara eksklusif, melainkan terbuka untuk interpretasi kolektif yang
lebih inklusif.

7 Zamzami, "Makna Simbolik Logo NU", dalam Kajian Simbol dalam Islam,
Yogyakarta: LKiS, Vol. 1, 2019, h. 24.

18 Asrori, "Simbol dan Identitas dalam Arsitektur Masjid", Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, Vol. 1, 2020, h. 89.

9 Abdul Wahid, "Estetika Kaligrafi dalam Tradisi Islam”, Jakarta: UIN Press,
Vol. 2, 2021, h. 57.

%0 \Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari
2025.

61



b) Gereja GKJW Balun: Simbol Spiritualitas dan Akar Budaya Lokal

Gereja Kristen Jawi Wetan di Desa Balun merupakan tempat
ibadah umat Kristen Protestan yang sangat kental dengan nuansa
budaya lokal. Dalam rekaman wawancara dengan Kepala Desa Balun,
dijelaskan bahwa gereja ini tidak hanya digunakan untuk ibadah rutin,
tetapi juga menjadi tempat pelatihan keterampilan, ruang diskusi
antarumat beragama, dan perayaan-perayaan desa yang melibatkan
seluruh warga. Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW) memiliki
perpaduan simbol universal Kekristenan dan budaya Jawa:

1) Salib melambangkan kasih dan pengorbanan Kristus, serta cinta

universal bagi sesama.”*

2) Lonceng Gereja menjadi simbol pengingat ibadah dan keteraturan

waktu, yang juga dimaknai warga sekitar sebagai seruan damai.?

3) Aksara Jawa dan ukiran lokal mencerminkan proses akulturasi

budaya dan simbol penerimaan terhadap kearifan lokal.?

Menurut Kepala Desa Balun, simbol-simbol ini menjadi bagian
dari harmoni karena gereja juga digunakan untuk kegiatan sosial
lintas agama.?* Dalam video dokumentasi kegiatan gereja, tampak warga
Muslim dan Hindu ikut serta dalam dekorasi perayaan Natal dan Unduh-
Unduh?® sebagai bentuk kolaborasi lintas agama. Hal ini memperkuat makna

simbol gereja sebagai ruang keterbukaan budaya dan spiritual.

21 Kristiyanto, "Teologi Simbolik dalam Kekristenan", Yogyakarta: Kanisius,
Vol. 1, 2018, h. 41.

22 Retnowati, "Tradisi dan Simbol dalam Liturgi GKIJW", Yogyakarta: UGM
Press, Vol. 1, 2020, h. 76.

% Heru Santoso, "Simbol dan Budaya dalam Gereja Jawa", Yogyakarta: Tiara
Wacana, Vol. 1, 2022, h. 112.

# Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari
2025.

% Unduh-unduh merupakan perayaan syukur atas hasil panen yang dirayakan
oleh Gereja Kristen Jawa.

62



¢) Pura Sweta Maha Suci: Simbol Kesakralan, Keselarasan, dan
Keheningan

Pura Sweta Maha Suci adalah tempat ibadah umat Hindu yang
terletak tidak jauh dari masjid dan gereja. Dalam wawancara bersama
Bapak Mangku Tadi, juru kunci pura, disebutkan bahwa nama
"Sweta" berarti suci, yang merepresentasikan kesucian spiritual dan
keharmonisan batin. Pura Hindu di Desa Balun memiliki simbol-
simbol khas yang sarat makna:

1) Padmasana sebagai tempat berstana Sang Hyang Widhi
merupakan lambang kesucian tertinggi.”®

2) Candi Bentar dan Penjor menjadi simbol penyambutan dan
hubungan manusia dengan alam semesta.?’

3) Pratima dan Sesajen sebagai manifestasi penghormatan terhadap
leluhur dan keseimbangan kosmis.”®

Menurut Bapak Mangku Tadi, simbol-simbol tersebut tidak hanya
dimengerti oleh umat Hindu, tetapi juga dihormati dan dijaga oleh
masyarakat lintas agama sebagai simbol kehidupan bersama yang
sakral.?

Dengan merujuk pada sumber-sumber akademik dan wawancara
lapangan, jelas bahwa simbol-simbol rumah ibadah di Desa Balun
bukan hanya menegaskan identitas keagamaan, tetapi juga
membentuk jalinan sosial yang erat antarumat beragama. Simbol

bukan hanya identitas, tetapi juga jembatan harmoni.

| Made Suta, "Makna Arsitektur Suci Hindu", Surabaya: Paramita, Vol. 1,
2020, h. 59.

%" Darma Putra, "Ritual dan Simbol dalam Hindu Bali", Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, Vol. 1, 2019, h. 103.

%8 Ngurah Arya, "Taksu dan Simbol dalam Upacara Hindu", Denpasar: Widya
Dharma, Vol. 1, 2021, h. 91.

# Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari
2025.

63



3. Budaya Masyarakat Desa Balun

Sejarah masuk dan berkembangnya Islam, Kristen, dan Hindu di
Desa Balun merupakan representasi nyata dari transformasi sosial-
religius yang berakar pada pengalaman historis nasional dan kearifan
lokal. Melalui pendekatan damai, dialog terbuka, dan penghormatan
terhadap pilihan individu, masyarakat Balun membuktikan bahwa
perbedaan keyakinan tidak harus berujung pada perpecahan, melainkan
dapat menjadi modal sosial untuk membangun kohesivitas masyarakat.

Kondisi masyarakat Desa Balun  menunjukkan  bahwa
multikulturalisme bukan hanya konsep teoritis, tetapi dapat
diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari.
Penerimaan terhadap keberagaman agama tanpa diskriminasi
membentuk struktur sosial harmonis yang didukung oleh nilai-nilai
gotong royong, musyawarah, dan kesetaraan.®® Beberapa keadaan

budaya masyarakat Desa Balun yakni:

a) Penguatan Nilai Toleransi Dalam Kerukunan antar Umat
Beragama
Kehidupan bermasyarakat di Desa Balun merupakan
kerukunan yang terjalin erat antar warga, meskipun mereka
memeluk keyakinan yang berbeda. Keberadaan tiga rumah
ibadah yang berdiri berdekatan, yaitu masjid, gereja, dan pura,
adalah simbol nyata dari kerukunan ini. Kerukunan ini bukan
hanya sekadar berdampingan tanpa konflik, tetapi juga
terwujud dalam interaksi sosial yang positif dan saling

menghormati.

% Abdul Bassith Tamami, “Implementasi Pendidikan Multikultural dalam
mewujudkan kerukunan hidup antar umat beragama pada siswa di SDN 1 Balun
Lamongan” (Doctoral dissertation, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim),
2018, h. 54-55.

64



“Warga Balun ini unik mas, meskipun tetangganya berbeda
kepercayaan, kalau ada slametan atau acara adat lain
tonggone mesti oleh. Kasaran e sego sejumpot podo roto ”.%*

Toleransi di Desa Balun bukan sekadar konsep, melainkan
praktik hidup sehari-hari. Masyarakat memiliki pemahaman
yang mendalam tentang perbedaan keyakinan dan menghargai
hak setiap individu untuk menjalankan ibadahnya masing-
masing. Tidak jarang Kkita temui anggota keluarga yang
berbeda agama hidup berdampingan dengan harmonis. Ketika
hari raya keagamaan tiba, warga dari agama lain turut
memberikan ucapan selamat dan menghormati jalannya
ibadah. Sikap saling menghormati dan menghargai perbedaan
ini telah menjadi bagian tak terpisahkan dari identitas
masyarakat Balun.

Desa Balun terdapat tradisi sebuah penghormatan kepada
lintas agama, seperti saling memberikan ucapan selamat saat
perayaan hari raya keagamaan. Masyarakat memiliki
kesadaran untuk menghormati hak setiap individu dalam
menjalankan ibadahnya. Mekanisme penghormatan ini tidak
hanya bersifat formal, tetapi juga ter-internalisasi dalam
kehidupan sehari-hari. Misalnya, saat ada acara pemakaman,
warga dari agama lain turut hadir untuk memberikan
penghormatan terakhir, yang menunjukkan bahwa rasa empati
dan solidaritas tidak mengenal batasan agama.

Praktik ini menciptakan ikatan emosional yang kuat antar
anggota masyarakat, sehingga memperkuat kohesivitas dan
toleransi di Desa Balun. Dengan demikian, mekanisme
penghormatan yang terjalin dalam interaksi sosial sehari-hari

menjadi salah satu pilar penting dalam menjaga kerukunan

1 Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari
2025.

65



antar umat beragama. Selain itu, dalam kegiatan sosial, warga
dari berbagai agama seringkali berkolaborasi, seperti dalam
acara gotong royong, yang menunjukkan bahwa penghormatan
tidak hanya bersifat formal, tetapi juga terinternalisasi dalam

kehidupan sehari-hari.

b) Gotong Royong Antar Lintas Agama

Semangat gotong royong menjadi urat nadi kehidupan di
Desa Balun. Ketika ada warga yang mengadakan hajatan,
membangun rumah, atau mengalami musibah, seluruh
masyarakat tanpa memandang agama akan bahu-membahu
memberikan bantuan. Tradisi sambatan atau kerja bakti masih
sangat kental, di mana warga secara sukarela meluangkan
waktu dan tenaga untuk kepentingan bersama. Gotong royong
ini tidak hanya meringankan beban individu, tetapi juga
mempererat tali persaudaraan antar warga.

“Kami sebagai masyarakat yang sudah memegang sikap
‘rewang’ mesti tergerak dalam hal membantu sesama mas,
sebaliknya memang bukan mengharapkan diperlakukan sama,
tapi tanpa disuruh pun warga-warga seperti itu juga mas”.>
Ramah tamah merupakan ciri khas lain dari masyarakat

Desa Balun. Rewang merupakan sikap saling membantu yang
di pertahankan oleh masyarakat Desa Balun, di mana setiap
ada acara besar yang membutuhkan bantuan tanpa memandang
keyakinan masyarakat Desa Balun akan bersukarelawan
membantu, tentu akan ada fee bagi sukarelawan ini. Warga
Desa Balun dikenal sebagai orang-orang yang terbuka dan
menyambut baik siapapun yang datang ke desa mereka. Sikap

ini tercermin dalam interaksi sehari-hari, baik antarwarga

% Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari
2025.

66



maupun dengan orang luar. Kehangatan dan keramahan ini
menciptakan suasana yang nyaman dan kondusif bagi
terciptanya kerukunan dan toleransi. Mereka tidak melihat
perbedaan sebagai penghalang untuk menjalin silaturahmi dan

persahabatan.

c) Kedewasaan Beragama Melalui Tradisi Lokal

Perbedaan agama di Desa Balun tidak menjadi sumber
perpecahan, melainkan justru menjadi kekayaan dan keunikan
tersendiri. Masyarakat belajar untuk hidup berdampingan
dengan menghargai keyakinan masing-masing. Perbedaan ini
tidak menghalangi mereka untuk bekerja sama dalam
membangun desa, menjaga keamanan, dan melestarikan tradisi
lokal. Justru, perbedaan ini memperkaya perspektif dan
memperkuat rasa persatuan sebagai warga Desa Balun.

Bahkan dalam aspek tempat penguburan jasad, masyarakat
Desa Balun memperbolehkan penggunaan satu kompleks
makam untuk umat Islam, Kristen, dan Hindu, sebuah bentuk
nyata dari toleransi dan pluralisme.*®* Dengan demikian,
pengalaman Desa Balun relevan tidak hanya untuk kajian studi
agama-agama, tetapi juga untuk pengembangan konsep
toleransi  aktif, moderasi beragama, dan perdamaian

berkelanjutan di Indonesia dan dunia.>

d) Interaksi Antar Umat Beragama
Masyarakat Desa Balun menunjukkan bagaimana interaksi
antar anggota masyarakat yang berbeda agama dapat

menciptakan kohesivitas. Dalam konteks ini, mencakup kerja

¥ Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari
2025.

% Fithrotun Nufus. “AGAMA DAN BUDAYA LOKAL”, Skripsi. Studi Agama-
Agama, FUHUM, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 2019, h. 93.

67



sama dalam kegiatan sosial, seperti gotong royong dan
perayaan bersama. Masyarakat Desa Balun memiliki kebiasaan
untuk saling membantu dalam berbagai kegiatan, yang tidak
hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga
menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas. Interaksi atau
komunikasi ini berfungsi sebagai perekat sosial yang menjaga
keharmonisan meskipun terdapat perbedaan keyakinan. Dari
observasi dan wawancara yang telah dilakukan menunjukkan
adanya tradisi gotong royong dan kerjabsama lintas agama, di
mana anggota kelompok saling mendukung dan berkontribusi
dalam kegiatan sosial. Kohesivitas ini tidak hanya menciptakan
solidaritas, tetapi juga memperkuat identitas kolektif
masyarakat Desa Balun sebagai komunitas yang harmonis.

Dalam wawancara dengan Bapak Rokhim, beliau
menambahkan, “Setiap kali ada acara, baik itu pernikahan
atau perayaan agama, kami selalu membantu. Ini sudah
menjadi tradisi bagi kami "3

Penyataan ini menggarisbawahi pentingnya interaksi sosial
atau beragama dalam menciptakan kohesivitas. Kegiatan sosial
yang melibatkan berbagai agama, seperti gotong royong dalam
persiapan acara, tidak hanya memperkuat hubungan antar
individu, tetapi juga menciptakan rasa memiliki terhadap
komunitas.

Dalam wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak
Mangku Tadi, beliau menyatakan, "Kami sering mengadakan
kegiatan bersih-bersih desa bersama. Ini adalah cara kami
untuk menunjukkan bahwa kami semua peduli terhadap

lingkungan™.*®

% Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025.
% Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari
2025.

68



Kegiatan ini tidak hanya berfungsi untuk meningkatkan
kebersihan desa, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat
hubungan antar warga. Dengan berkolaborasi dalam kegiatan
sosial, masyarakat pendatang dan yang menetap dapat saling
mengenal dan memahami satu sama lain, sehingga mengurangi
potensi konflik yang mungkin timbul akibat perbedaan latar

belakang.

e) Tradisi Masyarakat Desa Balun
a. Haul Mbah Alun

Haul atau sering dikenal peringatan kematian atau
kelahiran seseorang merupakan salah satu tradisi yang
mencolok di Desa Balun. Haul yang dimaksudkan sebagai
syukuran dan penghormatan kepada Mbah Alun yang
telah berkontribusi dan nama beliau dipakai sebagai
identitas desa. Ziarah makam Mbah Alun umumnya di
lakukan setiap malam Jum’at Kliwon oleh warga Desa
Balun. ¥

Selain beliau dipercaya sebagai pembabat Desa
Balun, beliau memiliki keterikatan dengan Hari kelahiran
Kabupaten Lamongan sendiri. terbuti pada 25 mei 2025
lalu segenap OPD (Organisasi Pemerintah Daerah)
Lamongan menjelang hari jadi Kabupaten Lamongan yag
ke 456 Tahun berbondong-bondong mengunjungi makam
Mbah Alun.

2025.

" Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari

69



Gambar 2

Ziarah Pemakaman Mbah Alun oleh Pemkot Lamongan

Ziarah Makam Mbah Alun,
Desa Balun Kecamatan Turi

Semarak Hari Jadi Lamongan Ke-456 Tahun 2025

Balu Turi, 24 Mei 2025

Sumber: Dinas Pemberdayaan Masyarakat dan Desa™®

b. Ritual Turun Balun

Hampir serupa dengan haul, tradisi turun ini
merupakan tradisi yang dilakasanakan  sebelum
pernikahan. Sowan ke makam Mbah Alun di sertai
membawa sesajen dsn tangga yang terbuat dari tebu
hitam. Dan jiakalau salah satu pengantin tidak bisa hadir
dapat diwakilkan dengan pakaian yang dikenakan saat
pernikahan.

Jika ada rasa keraguan atau tidak menghormati
prosesi ini maka akan terjadi kejadian, seperti kesurupan
dan macam-macam. Masyarakat Desa Balun masih
melakukan tradisi ini hingga sekarang. Tradisi ini
dipercaya turun temurun dari nenek moyang. “Tradisi
sowan mbah alun saat pernikahan adalah bentuk

penghormatan kepada leluhur. Kami percaya bahwa

%8 Gambar diambil dari laman website Dinas Permberdayaan Masyarakat dan
Desa. Dikutip pada 01 Juni 2025 dari https://dinpmd.lamongankab.go.id/posting/26442

70



dengan melakukan ini, kami mendapatkan restu dan
berkah untuk pasangan yang menikah "%

Berbicara soal pernikahan di Desa Balun sering
dijumpai praktik pernikahan antar umat beragama.
Terbukti dalam satu keluarga besar ada yang berbeda
keyakinan. Dalam kasus pernikahan antar pemeluk agama
yang berbeda, pihak dari keluarga di Desa Balun tidak
memaksakan pilihan agama kepada pasangan muda,
melainkan memberikan kebebasan kepada masing-masing
individu untuk menentukan sendiri agama yang akan
dianut keluarga mereka kedepannya. Dalam wawancara
dengan tokoh Agama Hindu, beliau mengatakan “Terbukti
dari keluarga saya sesndiri mas, yang memiliki kerabat
ketiga agama tersbur dankami rukun-rukun saja. Yang
penting saling memahami dan menghargai” . 40

Dengan demikian, keadaan budaya masyarakat Desa Balun
mencerminkan toleransi yang tinggi. Nilai-nilai ini tidak hanya
diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga dipraktikkan dalam
setiap aspek kehidupan, menjadikan Desa Balun sebagai contoh
inspiratif bagi kehidupan multikultural yang harmonis. Dalam
konteks Indonesia yang pluralistik atau keberagaman, Desa Balun
menjadi miniatur ideal dalam pelaksanaan prinsip Bhinneka
Tunggal lka (berbeda-beda tetapi tetap satu jua), sekaligus
memberikan  pelajaran  penting bahwa  multikulturalisme
membutuhkan pendekatan dari penduduk kelas menengah ke
bawah yang berbasis kesadaran sosial, bukan hanya sekadar

instruksi negara.

2025.

2025.

¥ Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari

“0 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari

71



BAB IV
KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI
INTERAKSIONISME SIMBOLIK DI DESA BALUN
KECAMATAN TURI KABUPATEN LAMONGAN

A. Pola Hubungan Kohesivitas Antar Umat Beragama

Desa Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan
menjadi bukti nyata dari kerukunan antar agama di tanah air. Desa ini
dihuni oleh penganut tiga kepercayaan resmi, yakni Agama Hindu, Agama
Islam, dan Agama Kristen. Keberagaman ini mencerminkan pluralisme
yang kuat, di mana masyarakat dapat hidup berdampingan dengan damai
meskipun terdapat perbedaan keyakinan yang cukup signifikan.

Sejarah Desa Balun menunjukkan bahwa perbedaan agama di daerah
ini tidak timbul dari konflik, melainkan buah hasil dari proses sejarah yang
berhubungan dengan peristiwa nasional, khususnya setelah terjadinya
pemberontakan G-30S/PKI pada tahun 1965. Dalam situasi seperti ini,
masyarakat Desa Balun memilih untuk hidup dalam kedamaian dan saling
menghargai, yang memungkinkan mereka menerima perbedaan keyakinan
tanpa menimbulkan ketegangan.

Hubungan di Desa Balun terbangun karena interaksi sosial yang
positif, di mana warga saling menghargai dan mendukung satu sama lain
dalam beragam aktivitas, baik sosial maupun keagamaan. Hal ini
menciptakan suasana yang kondusif untuk hidup harmonis, menjadikan
Desa Balun sebagai teladan bagi masyarakat multikultural religi di
Indonesia. Kohesivitas antar umat beragama di Desa Balun merupakan
fenomena sosial yang menarik untuk diteliti, terlebih dalam keberagaman
yang ada.

Beberapa aspek penting yang ditemukan dan kemudian membangun
kohesivitas kelompok di Desa Balun yaitu, kekuatan sosial, daya tarik,
kerja sama kelompok, kesamaan nilai, tujuan bersama, dan interaksi

intensif.

72



1. Kekuatan Sosial dalam Hubungan Antar Umat Beragama

Kekuatan sosial di Desa Balun terbangun melalui hubungan
yang erat antar pemeluk agama yang ada. Masyarakat memiliki rasa
kebersamaan yang kuat dan erat, di mana mereka saling membantu
dalam berbagai aspek sosial. Kekuatan sosial di Desa Balun ini
paling sering terlihat dalam aktifitas keagamaan, seperti perayaan
hari besar agama, di mana warga dari masing-maing agama ikut serta
dan saling mendukung.

Seperti saat hari idul fitri, umat Agama Kristen dan umat Agama
Hindu hadir untuk menyampaikan ucapan selamat serta berbagi
makanan dan tunjangan hari raya kepada anak-anak. Kehadiran dari
masyarakat yang berbeda keyakinan ini menumbuhkan rasa
kebersamaan yang erat dan memperkokoh tali persaudaraan di antara
masyarakat (anggota kelompok). Dalam wawancara dengan Bapak
Sutrisno, beliau menyatakan “kami saling mengucapkan selamat
saat idul fitri, itu tanda kami menghargai adanya perbedaan dan
menjadikan itu sebagai penyatuan kita .

Tak hanya hari besar agama saja, melainkan dalam sehari-hari
dalam melaksanakan ibadah yang sifatnya sensitif sakral, para
pemuda Desa Balun ikut berkontribusi. Dalam wawancara dengan
Mas Sigit, beliau menyampaikan ‘“kegiatan hari raya dari masing-
masing agama dengan saling membantu, misalnya untuk
pengamanan selama kegiatan ibadah berlangsung seperti penjagaan
parkir”. ? Saat pelaksanaan peringatan hari raya agama masing-
masing, umat dari agama lain di Desa Balun akan turut membantu

dalam mengamankan saat jalannya upacara keagamaan.

! Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari
2025.

2 Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25 Mei
2025.

73



Jika umat Kristani merayakan Natal, maka umat muslim dari
remaja masjid dan pemuda dari Agama Hindu juga akan ikut

menjaga gereja.

2. Tradisi Agama sebagai Daya Tarik Individu Terhadap

Kelompok

Interaksi sosial yang positif dan saling menghormati di antara
orang-orang dari berbagai agama di Desa Balun, berfungsi sebagai
daya tarik yang kuat. Warga di Balun menunjukkan ketertarikan
yang besar terhadap budaya dan tradisi dari agama lain yang ada di
Desa Balun. Seperti, pada saat perayaan pernikahan, warga dengan
latar belakang agama yang berbeda diundang untuk hadir dan
merayakan bersama. Hal ini menciptakan suasana yang hangat dan
memperkuat hubungan antar warga (individu). Dalam wawancara
dengan Bapak Mangku Tadi, beliau menyampaikan “kami selalu
senang ketika diundang ke acara-acara keagamaan teman-teman
atau saudara kami, ini kesempatan untuk saling mengenal dan
menghargai "3

Daya tarik ini melibatkan kolaborasi antara anggota kelompok
atau bisa dibilang penganut agama. Kolaborasi ini menciptakan kerja
sama antar kelompok dalam mencapai tujuan bersama, yang
menciptakan rasa saling bergantung dalam kaca kebaikan. Bapak
Mangku Tadi meneybutkan, “kami sering mengadakan kegiatan
bersih-bersih desa bersama, ini cara kami untuk menunjukkan
bahwa kami peduli terhadap lingkungan 4

Kegiatan bersih-bersih ini tidak hanya berfungsi untuk
meningkatkan kebersihan desa, tetapi juga sebgaai sarana penguatan

dan kesatuan antar lintas agama. Dengan bekerja sama, daya tarik

¥ Wawancara dengan tokoh Agama Hiondu, Bapak Mangku Tadi pada 28
Januari 2025.

* Wawancara dengan tokoh Agama Hiondu, Bapak Mangku Tadi pada 28
Januari 2025.

74



akan individu dapat meningkat. Sama halnya tidak lama, diadakan
pawai ogoh-ogoh di Desa Balun. Dalam wawancara dengan Mas
Nanda, “terkadang kegiatan yang ada di pura, seperti pawai ogoh-
ogoh pada waktu lalu melibatkan pemuda dari agama lain secara
langsung, meskipun tidak banyak tapi ikut serta membantu saat
keberlangsungan acara tersebut”.’

Gambar 3
Pawai ogoh-ogoh di Desa Balun

\ ;
Sumber: Instagram Desa Balun

Pawai ogoh-ogoh terakhir dilaksanakan pada 28 Maret 2025 di
Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan. Ogoh-ogoh
atau patung raksasa ini menjadi acara yang ditunggu-tunggu di
khalayak pemuda pemudi luar maupun dalam Desa Balun. Karena
kreativitas yang akan di tampil kan oleh para pemuda Desa Balun
menjadi daya tarik tersendiri. Dan pada pawai ini, tak jarang
kolaborasi antara pemuda lintas agama terjalin karena daya tarik
terhadap pawai ogoh-ogoh. Menurut Mas Sigit selaku pemuda

® Wawancara dengan pemuda Agama Hindu, Mas Frananda Eka Saputra pada 25
Mei 2025.

® Gambar diambil sosial media dari instagram Desa Balun Turi Lamongan
/lwww.instagram.com/officialdesabalun.

75



Agama Islam, keikutsertaan para pelaksana dan pelaku kreatif yang
membuat patung tidak ada paksaan, melainkan sukarelawan. Sikap
menghormati menjadi daya tarik untuk mengeratkan para pemuda
ini. “sukarewalan mas yang ikut, kita saling respect” ujar Mas

Sigit.

3. Nilai dan Tujuan yang Sama sebagai Warga Desa

Nilai yang sama diantara anggota kelompok mengenai prinsip-
prinsip yang dianggap penting oleh masyarakat menjadi dasar bagi
interaksi sosial dan kohesivitas. Di Desa Balun, masyarakat sadar
untuk menggunakan perbedaan keyakinan ini melalui dialog dan
kerja sama. Para tokoh agama di Desa Balun sepakat, bahwasannya
tidak ada kesenjangan dalam hal apapun dalam menjalani
kehidupan religius dan peribadatan di Desa Balun. Bapak Sutrisno
menjelaskan, “kami selalu berusaha untuk mengakomodasi
pendatang, mereka adalah bagian dari komunitas kami”.”

Penanaman nilai ini terjadi melalui pendidikan informal dalam
keluarga dan interaksi sosial sehari-hari, di mana nilai-nilai
tersebut diajarkan dan dipraktikkan secara langsung. Misalnya, saat
ada acara keagamaan, warga dari agama lain turut berpartisipasi
dan memberikan dukungan, yang memperkuat rasa persatuan dan
saling menghargai. Makna nilai di sini merupakan proses di mana
individu atau kelompok mengadopsi dan menggunakan norma atau
prinsip yang sesuai dengan keadaan dalam masyarakat. Nilai
toleransi di Desa Balun mencakup pemahaman dan penerimaan
terhadap perbedaan agama yang ada. Masyarakat Desa Balun telah
mempraktikkan nilai-nilai toleransi dan saling menghormati, yang

menjadi dasar bagi kohesivitas antar umat beragama.

2025.

" Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari

76



Wawancara dengan Bapak Sutrisno, beliau memberikan
wawasan yang mendalam tentang bagaimana nilai-nilai toleransi
telah ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Beliau
mengatakan, “Di sini, Kami selalu mengajarkan anak-anak untuk
saling menghormati, tidak perduli agama apa pun yang mereka
anut. Kami percaya bahwa perbedaan itu indah”.® Pernyataan ini
menunjukkan bahwa sejak dini, masyarakat Desa Balun telah
menanamkan nilai-nilai toleransi kepada generasi muda. Proses ini
tidak hanya terjadi dalam kekeluargaan, tetapi juga diperkuat
melalui interaksi sosial di lingkungan masyarakat. Dengan adanya
pemahaman yang mendalam tentang pentingnya menghargai
perbedaan, masyarakat Desa Balun mampu menciptakan suasana
yang kondusif untuk hidup berdampingan secara harmonis.

Serta tujuan yang sama menjadi sasaran yang ingin dicapai oleh
kelompok menjadi aspek penting pada kohesivitas di Desa Balun
ini. Tujuan ini menciptakan motivasi untuk bekerja sama dan
saling mendukung. Di Desa Balun, pertemuan rutin antara lintas
agama diadakan untuk membahas isu-isu yang ada dan mencari
solusi bersama, yang guna memperkuat hubungan antar agama.
Bapak Kelapa Desa Balun menyebutkan, “kami (pemdes) memiliki
rundown untuk pertemuan para tokoh agama, acara ini
dilaksanakan biasanya sebelum mengadakan acara kegamaan, dan
hal ini menjadi rutin”.®

Masyarakat Balun memiliki sejarah yang kelam dan berkaitan
dengan tragedi nasional. Rasa trauma yang masih ada dan diingat
oleh masyarakat akan G-30S/PKI membuat perubahan dalam
memandang keberagama yang ada di Desa Balun. Bapak Mangku

Tadi menjelaskan, “tragedi G-30S/PKI menjadi alasan masyarakat

2025.

2025.

8 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari

° Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari

77



4.

Desa Balun ingin membuat rasa aman dan perdamaian mas,
karena pada waktu itu beberapa warga Balun terkena secara
langsung aksi dari PKI tersebut”. ** Masyarakat Desa Balun ingin
mewujudkan perdamaian dan rasa aman, terutama kepada generasi
selanjutnya. Dibekali oleh pemahaman religius dan adanya
pengalaman yang kelam, para tokoh agama menjadi pelopor
terhadap hal tersebut. Bersama-sama ingin mewujudkan rasa aman,

nyaman, sejahtera, dan damai saat ini hingga seterusnya.

Interaksi Intensif Lintas Agama

Interaksi adalah hubungan yang terjalin antara individu dalam
kelompok yang dapat memperkuat ketertarikan dan peran dalam
kelompok. Interaksi ini menciptakan ikatan emosional yang kuat
antara anggota kelompok. Masyarakat Desa Balun memiliki
kebiasaan untuk saling membantu dalam berbagai kegiatan, yang
tidak hanya memperkuat hubungan antar individu tetapi juga
menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas. Bapak Rokhim
mnegaskan, “kami sebagai masyarakat yang sudah memegang
sikap ‘rewang’ mesti tergerak dalam hal membantu sesama”.**

Masyarakat Jawa mempertahankan adat ‘rewang’ yang artinya
membantu. Hal tersebut sering dipraktikkan saat pernikahan,
slametan, dan acara-acara berbau adat lainnya. Serupa, masyarakat
Desa Balun tetap mengikuti sikap tersebut. Rewang merupakan
tradisi yang masih bertahan dan dilaksanakan oleh masyarakat
etnis Jawa, membantu sesama tetangga dengan sukarela saat ada
acara. [’tikad baik dalam membantu ini sering dijadikan sarana
untuk saling mengenal dan mengakrabkan diri.

Tak hanya itu, interaksi sehari-hari dengan lintas agama sering

terjadi. Bapak Rokhim menyebutkan, “dalam melaksanakan

2025.

1% Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 28 Januari

I Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025.

78



peribadatan dari masing-masing agama berjalan dengan tertib
dan aman. Interaksi antar umat beragama berjalan dengan baik
dan kondusif”. 12

Dilanjut oleh Mas Sigit menegaskan, “ibadah tetap berjalan
sesuai dengan ketentuan masing-masing agama tersebut mas,
kalau saya yang di Kristen untuk beribadah umum dilakukan pada
hari minggu, lain dengan kegiatan-kegiatan lainnya”.*®

Hal-hal tersebut membuktikan, bahwa setiap penganut agama
pasti melakukan kontak fisik secara langsung dan interaksi ini
memiliki aturan tanpa tertulis. Di mana pada saat ada kejadian
peribadatan yang memiliki makna spiritual khusus terjadi di waktu
yang sama, ada yang mengalah. Pada saat hari raya nyepi dan
jum’at agung contohnya, speaker masjid yang biasanya digunakan
luar dan dalam untuk pijuan, adzan, serta khotbah berganti
menggunakan speaker dalam saja, supaya saudara se-kampung

yang melaksanakan ibadah tidak terganggu.

5. Faktor pendukung dan tantangan kohesivitas kelompok

Beberapa faktor yang mendukung kohesivitas dan toleransi di
Desa Balun antara lain: kesamaan nilai dan tujuan di antara
masyarakat, dukungan dari tokoh agama, serta tradisi gotong
royong yang kuat. Kesamaan dalam nilai-nilai kemanusiaan dan
kearifan lokal berkontribusi pada terciptanya lingkungan yang
harmonis.

Dalam wawancara dengan Bapak Sutrisno, beliau juga
menekankan, "Kami memiliki tokoh agama vyang selalu

mengingatkan kami untuk hidup rukun. Mereka berperan penting

2025.

12 Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 24 Mei 2025.
3 Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25 Mei

79



dalam menjaga kerukunan".** Ini menunjukkan bahwa dukungan
dari tokoh agama menjadi faktor pendukung yang signifikan dalam
menciptakan kohesivitas di Desa Balun.

Tokoh agama di desa ini tidak hanya berfungsi sebagai
pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai mediator yang membantu
menyelesaikan konflik dan mempromosikan pesan-pesan toleransi.
Selain itu, tradisi gotong royong yang telah ada sejak lama menjadi
salah satu pilar utama dalam membangun kohesivitas di Desa
Balun. Kegiatan gotong royong tidak hanya melibatkan satu
agama, tetapi melibatkan semua elemen masyarakat, tanpa
memandang latar belakang agama. Misalnya, saat ada
pembangunan infrastruktur desa, warga dari berbagai agama saling
bahu-membahu untuk menyelesaikan proyek tersebut. Kegiatan ini
tidak hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga
menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas yang lebih besar.

Salah satu faktor yang mendukung kohesivitas antara
kepercayaan yang datang dan yang sudah ada adalah tokoh
masyarakat yang berperan sebagai mediator. Dalam wawancara
dengan Bapak Sutrisno, beliau menekankan, "Tokoh masyarakat di
sini sangat berperan dalam menjaga hubungan baik antara
pendatang dan yang menetap. Mereka sering mengadakan
pertemuan untuk mendiskusikan isu-isu yang muncul dan mencari
solusi bersama".® Ini menunjukkan bahwa keberadaan tokoh
masyarakat yang berpengaruh dapat menjadi jembatan untuk
membangun komunikasi yang baik antara kedua kelompok. Tokoh
masyarakat berfungsi sebagai fasilitator yang membantu
meredakan ketegangan dan mempromosikan dialog yang
konstruktif.

2025.

4 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari

BWawancara dengan Tokoh Agama Kristen, Bapak Sutrisno, 27 Januari 2025.

80



Selain itu, tradisi gotong royong yang telah ada sejak lama juga
menjadi pendorong utama dalam menciptakan kohesivitas.
Kegiatan gotong royong yang melibatkan semua elemen
masyarakat, tanpa memandang latar belakang agama atau asal usul,
menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. Misalnya, saat ada
pembangunan infrastruktur desa, warga dari berbagai agama saling
bahu-membahu untuk menyelesaikan proyek tersebut. Kegiatan ini
tidak hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga
menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas yang lebih besar.

Dengan adanya dukungan dari berbagai pihak, baik dari tokoh
masyarakat maupun individu, kohesivitas di Desa Balun semakin
terjaga dan diperkuat.

Meskipun banyak faktor pendukung dalam praktik kohesivitas,
terdapat juga tantangan yang dapat memicu ketegangan, seperti
stereotip negatif terhadap agama lain dan kurangnya pemahaman
tentang ajaran agama yang berbeda. Dalam wawancara dengan
Bapak Rokhim, beliau mengungkapkan, "Terkadang, ada berita-
berita dari luar yang membuat kami khawatir. Kami tidak ingin
konflik yang terjadi di tempat lain terjadi di sini".*® Pernyataan ini
mencerminkan adanya faktor tantangan yang dapat memicu
ketegangan, seperti pengaruh berita negatif yang dapat memicu
ketakutan di masyarakat.

Stereotip ini sering kali muncul akibat kurangnya pemahaman
tentang ajaran agama yang berbeda, yang dapat menyebabkan
prasangka dan ketidakpercayaan. Oleh karena itu, penting bagi
masyarakat untuk terus membangun komunikasi yang baik dan
meningkatkan pemahaman antar agama agar tantangan ini dapat
diminimalisir. Isu-isu eksternal, seperti politik dan media yang
memicu konflik, juga dapat menjadi penghambat dalam menjaga

kerukunan antar umat beragama.

18 \Wawancara dengan Tokoh Agama Islam, Bapak Rokhim, 27 Januari 2025.

81



B.

Teori kohesivitas kelompok menjelaskan bahwa ikatan sosial
yang kuat dapat terbentuk melalui kesamaan nilai dan tujuan, yang
terlihat dalam pernyataan Bapak Sutrisno dan Bapak Rokhim
mengenai pentingnya saling menghormati dan berkolaborasi dalam
kegiatan sosial. Dalam konteks Desa Balun, menunjukkan bahwa
pola hubungan kohesivitas terwujud melalui nilai-nilai toleransi
dan interaksi kelompok yang kuat.

Masyarakat Desa Balun memiliki kesamaan nilai dan tujuan
yang mendasari interaksi mereka, yang memperkuat ikatan sosial
di antara mereka. Pola hubungan kohesivitas juga terwujud melalui
kesepakatan yang dijalin antara masyarakat pendatang dan
masyarakat yang menetap. Kesepakatan ini mencakup berbagai
aspek, mulai dari kegiatan sosial hingga pembangunan desa, yang
memperkuat ikatan sosial di antara mereka.

Hal ini sejalan dengan teori kohesivitas kelompok yang
menyatakan bahwa kesamaan nilai dan tujuan dapat memperkuat
ikatan sosial di antara anggota kelompok. Hal ini menunjukkan
bahwa kohesivitas di Desa Balun bukan hanya sekadar teori, tetapi
merupakan praktik nyata yang terwujud dalam kehidupan sehari-

hari.

Implementasi Nilai Toleransi Dalam Peribadatan
1. Simbolisasi Tempat Ibadah

Simbol-simbol di masyarakat Desa Balun memiliki peran penting

dalam membangun kohesivitas kelompok antar umat beragama.
Simbol ini mencakup berbagai elemen, seperti tempat ibadah, ritual,
dan Bahasa yang digunakan dalam interaksi sehari-hari. Simbol
tempat ibadah di Desa Balun sangat mencolok, di mana keberadaan
masjid, gereja, dan pura yang berdiri berdampingan. Keberadaan
ketiga tempat ibadah ini bukan hanya sebagai sarana ibadah, tetapi

juga sebagai simbol toleransi dan kerukunan antar umat beragama.

82



Masyarakat saling menghormati keberadaan tempat ibadah satu sama
lain, dan seringkali mengadakan kegiatan lintas agama yang
melibatkan semua pemeluk agama. Hal ini menciptakan suasana
yang harmonis dan menunjukkan bahwa perbedaan agama dapat
hidup berdampingan dengan damai.

Dalam wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun Bapak H.
Khusyairi, beliau menjelaskan, “Kami memiliki masjid, gereja dan
pura yang berdiri berdekatan. Ini menunjukkan bahwa kami bisa
hidup berdampingan dengan segala perbedaan secara damai”.*’

Pernyataan ini menegaskan bahwa simbolisasi tempat ibadah di
Desa Balun bukan hanya fisik, tetapi juga mencerminkan komitmen
masyarakat untuk menjaga kerukunan antar umat beragama.
Keberadaan tiga tempat ibadah ini menciptakan ruang bagi
masyarakat untuk saling menghormati dan berinteraksi, sehingga
memperkuat rasa persatuan di antara mereka. Simbol ini juga
berfungsi sebagai pengingat bahwa perbedaan agama tidak menjadi
penghalang untuk hidup berdampingan, melainkan menjadi kekuatan
untuk membangun kerukunan.

Simbol-simbol ini berfungsi sebagai ‘isyarat bermakna’ yang
memediasi interaksi sosial, di mana masyarakat saling secara
langsung dan belajar untuk memahami satu sama lain. Menurut Mas
Nanda, “menurut saya, rumah ibadah seperti pura, masjid, dan
gereja di Desa Balun memiliki peran penting bagi pemuda dalam
menjaga kerukunan antar umat beragama. Dengan adanya rumah
ibadah yang berdampingan, kami para pemuda belajar tentang
toleransi dan saling menghormati”.*® Saat ada ibadah yang
dilakukan bersamaan seperti sholat dan ibadah di pura dan gereja,

umat Islam hanya akan menggunakan speaker dalam yang semula

' Wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 27
Januari 2025.

'8 Wawancara dengan pemuda Agama Hindu Mas Frananda Eka Saputra pada
25 Mei 2025.

83



menggunakan speaker luar untuk pujian. Umat Agama Islam tidak
ingin menggangu pelaksanaan ibadah sama halnya mereka tak ingin
diganggu.

Tempat ibadah di Desa Balun menjadi contoh nyata tentang
bagaimana para penganut berbagai agama dapat membina hidup
berdampingan secara damai dalam suatu komunitas. Dengan
menerapkan prinsip-prinsip interaksionisme simbolik, konsep “self”
diilustrasikan oleh bagaimana penduduk desa ini menyesuaikan
identitas agama mereka untuk mengakomodasi keberagaman yang
ada. Mereka menghormati upacara dan adat istiadat satu sama lain,
menunjukkan pemahaman terhadap berbagai sudut pandang. Aspek
“mind” sangat penting dalam cara mereka memandang berbagai
simbol agama. Melalui interaksi pribadi, seperti memberikan ucapan
selamat selama acara-acara perayaan, mereka menghargai
keberagaman dan memperoleh makna dari persatuan.

Terakhir, “society” mengungkapkan nilai-nilai bersama yang
telah berkembang di antara mereka, yang menunjukkan bahwa
kedekatan tempat-tempat ibadah ini bukan sekadar kebetulan, tetapi
representasi sejati dari penerimaan dan kedamaian. Hal ini
menunjukkan bahwa penduduk Desa Balun tidak hanya hidup
berdampingan tetapi juga secara aktif berupaya untuk memelihara
hubungan yang saling mendukung, sehingga membangun tatanan
sosial yang tangguh dan harmonis.

Gambar 4

Potret Masjid, Gereja, dan Pura berdampingan




Sumber: merdeka.com™®

Implementasi nilai toleransi dalam aktivitas rumah ibadah di
Desa Balun tidak hanya diwujudkan dalam sikap saling
menghormati, tetapi juga dalam partisipasi aktif lintas agama
dalam kehidupan keagamaan dan sosial. Toleransi di Desa Balun
tercermin dari interaksi yang terus-menerus antara umat Islam,
Kristen, dan Hindu, terutama di sekitar masjid, gereja, dan pura.

Di Masjid, keterlibatan umat non-Muslim dalam kegiatan
bersih-bersih masjid dan pengajian bersama menunjukkan bahwa
simbol dan aktivitas keislaman tidak menjadi batas, melainkan
ruang partisipasi bersama. Di Gereja GKJW, keterbukaan terhadap
budaya lokal serta Kketerlibatan umat lain dalam kegiatan
keagamaan menjadikan gereja sebagai simbol keberagaman yang
hidup. Sementara itu, di Pura Sweta Maha Suci, simbol-simbol
keagamaan Hindu telah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat
secara luas karena diresapi sebagai simbol keseimbangan alam dan
kesucian bersama.”

Menurut Data dari wawancara dengan beberapa tokoh agama,
menunjukkan bahwa warga dengan mudah menghadiri dan
membantu dalam kegiatan lintas agama tanpa merasa canggung
atau terpaksa. Partisipasi ini bukan semata bentuk toleransi pasif,
tetapi merupakan tindakan sadar yang dilandasi oleh pemahaman
simbolik dan nilai kebersamaan. Simbol keagamaan yang
sebelumnya dapat berpotensi menjadi sekat, kini justru menjadi
perekat sosial karena telah mengalami redefinisi secara sosial.

Pendekatan interaksionisme simbolik yang digunakan dalam

penelitian ini membuktikan bahwa makna simbol keagamaan

9 Gambar diambil dari laman website pada 01 Juni 2025, dari

https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-
agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3.

0 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 28 Januari
2025.

85


https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3
https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3

bersifat dinamis. la dibentuk dan dimodifikasi melalui proses
interaksi sosial yang terus-menerus. Di Desa Balun, simbol-simbol
tersebut telah ditafsirkan ulang secara kolektif dan dipraktikkan
secara nyata melalui tindakan sosial lintas agama yang konsisten
dan berkelanjutan.

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa implementasi nilai
toleransi dalam aktivitas rumah ibadah di Desa Balun tercermin
dalam:

a) Partisipasi aktif lintas agama dalam kegiatan ibadah dan
sosial di masing-masing rumah ibadah.

b) Makna simbol keagamaan yang dipahami sebagai bagian
dari identitas kolektif desa, bukan eksklusivitas
kelompok.

c) Keterbukaan rumah ibadah sebagai ruang interaksi
spiritual dan sosial bersama.

d) Peran rumah ibadah sebagai simbol integrasi, edukasi,
dan solidaritas antarumat beragama.”*

Simbolisasi tempat ibadah yang bersebelahan di Desa Balun
dimaknai oleh sebagian besar masyarakat representasi dari nilai

toleransi yang berbentuk nyata.

2. Proses Sosialisasi dan Edukasi Nilai Toleransi

Proses pemahaman nilai toleransi dilakukan melalui keluarga
dan tokoh agama. Orang tua di Desa Balun mnegajarkan anak-anak
untuk menghormati perbedaan sejak dini. Proses ini sejalan dengan
konsep Mead bahwa, “pikiran dan diri berkembang melalui
sosialisasi, di mana individu belajar simbol-simbol dan maknanya
dari komunitas”. Dalam wawancara dengan Bapak Mangku Tadi,

beliau menjelaskan, “di sini, kami selalu mengajarkan anak-anak

2! Dokumentasi Observasi Lapangan, Januari 2025.

86



untuk saling menghormati, tidak peduli agama apapun yang
mereka anut. Kami percaya bahwa perbedaan itu indah”.

Sikap toleransi yang terjadi di Desa Balun tidak dapat
dilepaskan peran penting pendidikan. Di Desa Balun banyak
lembaga formal maupun non-formal yang berperan signifikan
dalam menumbuhkan atapun mesosialisasikan sikap toleransi antar
umat beragama. Sejak dini anak-anak di Desa Balun sudah ada
penanaman sikap untuk memahami dan menerima perbedaan.
Beberapa lembaga pendidikan di Desa Balun Turi Lamongan
yakni, SDN 1, SDN 2, dan MI Tarbiyatussibyan Baun Turi tidak
memiliki startegi maupun pola khusus dalam mata pelajaran yang
mengajarkan nilai toleransi. Meskipun tidak ada pelajaran
khusus,sejak dini anak-anak Desa Balun sudah terbiasa hidup
berdampingan serta para guru senantiasa memberikan nasihat
diluar jam pelajaran tentang perbedaan, penrimaan serta tidak
berfikir ekstrem tentang keragaman yang ada di Desa Balun.?

Para orang tua di Desa Balun mendidik anak-anak mereka se-
dini  mungkin untuk saling bertoleransi dan menghormati
kepercayaan orang lain. Tentu dengan bahasa lembah lembut dan
gampang difahami oleh anak-anak. Sejak kecil anak-anak di Desa
Balun sudah bergaul dengan siapa saja tanpa memandang
perbedaan. Keluarga memiliki waktu yang cukup banyak untuk
bermain bersama anak-anaknya, maka dari hal itu peran keluarga
terutama kedua orang menjadi pelopor utaman dalam sosialisasi
toleransi anatar umat beragama. Bagi anak yang beragama Islam
pembelajaran agama selain di daopatkan dari orang tua, diperoleh

juga dari TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an). Bagi anak yang

22 \Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 30 Januari
2025.

% Lusia Mumtahanah, etal. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui
Pendidikan Agama Islam di Lembaga Pendidikan Dasar Desa Pancasila balun Turi
Lamongan”, AI-HIKMAH: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 12(2), 2022, h. 169-173.

87



beragama Kristen pendidikan agama diberikan melalui ibadah
minggu yang berisi doa-doa dan pujian. Sedangkan bagi anak yang
beragama Hindu diajarkan hal serupa pada saat ibadah.

Dalam wawancara dengan Mas Rizqi pemuda Desa Balun
menyebutkan, “Setiap sore ada kegiatan permaianan bola volly
dan sepak bola, dalam permainan itulah semua umat beragama
salinfg mengenal dan saling guyup rukun”** Pernyataan ini
memperkuat adanya sosialisasi sejak dini yang membuahkan hasil
nyata. Kolaborasi antar pemuda lintas agama di Desa Balun ini,
perayaan agaman, kegiatan sosial serta dengan hal-hal seperti
permainan tersebut.

Dengan adanya pemahaman yang mendalam tentang pentingya
menghargai  perbedaaan, masyarakat Desa Balun mampu
menciptakan suasana yang kondusif untuk hidup berdampingan
secara harmonis. Proses sosialisaai ini tidak hanya terjadi dalam
kekeluargaan, tetapi juga diperkuat melalui interkasi sosial di

lingkungan masyarakat.

2025.

# Wawancara dengan Pemuda Agama Islam Mas Rizqi Rahman pada 24 Mei

88



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan

1. Pola Hubungan Sebagai Nilai Kohesivitaas Antar Umat
Beragama di Desa Balun

Pola hubungan antar umat beragama di Desa Balun sangat
harmonis. Kohesivitas antar umat beragama terwujud melalui
interkasi sosial yang intens, tradisi gotong royong, dan saling
menghormati dalam kegiatan keagamaan. Masyarakat Desa
Balun mampu menciptakan lingkungan yang kondusif unutk
hidup berdampingan meskipun terdapat perbedaan keyakinan.
Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai toleransi, tujuan serta
kerja sama menjadikan fondasi utama dalam menjaga kerukunan
antar umat beragama.

Tradisi gotong royong menjadi salah satu pilar utama dalam
membangun kohesivitas. Masyarakat secara sukarela membantu
satu sama lain dalam berbagai kegiatan, seperti pernikahan dan
acara keagamaan. Masyarakat Desa Balun juga memiliki
kesamaan dalam nilai-nilai kemanusiaan dan kearifan lokalk
yang mendasari interaksi mereka. Selain itu, peran tokoh agama
penting dalam mempromosikan nilai toleransi dan saling
menghormati, serta menjadi mediator dalam menyelesaikan

konflik yang mungkin muncul.

2. Nilai  Implementasi  Keharmonisan/Toleransi  dalam
Aktivitas Rumah Ibadah Masing-Masing
Implementasi nilai toleransi di Desa Balun terlihat dalam
bebagai aktivitas. Keagamaan yang melibatkan semua pemeluk
agama. Masyarakat saling memberikan dukungan dalam
perayaan hari besar agama masing-masing, serta berpartisipasi

dalam kegiatan sosial lintas agama. Hal ini membuat rasa saling

89



memiliki dan mmeperkuat kohesivitas di antara mereka. Dengan
demikian, toleransi bukan hanya sekedar konsep, tetapi telah
terinternaslisasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Desa
Balun.

Keberadaan masjid, gereja, dan pura yang berdampingan di
Desa Balun menjadi simbol nyata dari kerukunan dan toleransi
antar umat beragama. Tempat ibadah ini tidak hanya berfungsi
sebagai sarana ibadah, tetapi juga sebagai ruang interaksi sosial
yang memperkuat kerukunan di Desa Balun.

Penanaman nilai dan sikap ini tentu bukan dalam waktu
yang singkat, melainkan tertanam sejak lama dan diajarkan
sedari kecil. Proses ini dilakukan melalui keluarga dan tokoh
agama. orang tua di Desa Balun mengajarkan anak-anak untuk
menghormati perbedaan sejak kecil, sehingga menciptakan

generasi yang lebih relevan.

B. Saran

1. Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi lebih
dalam mengenai faktor-faktor yang mempengaruhi kohesivitas
antar umat beragama di desa lain yang memiliki keragaman
serupa. Hal ini dapat memberikan wawasan yang lebih luas
tentang praktik toleransi dan kerukunan di masyarakat
multikultural.

2. Penulis sebagai peneliti hanyalah manusia biasa yang hanya bisa
berikhtiar menuju kepada hal yang lebih baik, maka dengan
adanya penelitian ini penulis berharap seluruh masyarakat
Indonesia terkhusus para pemuka agama dan masyarakat
multireligius agar selalu mempertahankan dan mengusahakan

perdamaian yang semestinya dan menghidari konflik.

90



DAFTAR PUSTAKA

Alamsyah. "(IN)Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas
Nama Agama". Jakarta: PT Elex Media Komputindo Kelompok
Gramedia, 2020.

Andito (ed.). "Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam Dialog 'Bebas’
Konflik". Bandung: Pustaka Hidayah, 1998.

Anggorowati, Puput dan Sarmini. "Pelaksanaan Gotong Royong di Era
Global (Studi Kasus Di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten
Lamongan)". Jurnal Mahasiswa Universitas Negeri Surabaya.
Kajian Moral dan Kewarganegaraan, 2015.

Ardiani dan Naila Laily Elsa. "Kohesivitas Masyarakat Dalam Kegiatan
Lintas Agama (Studi Kasus Di Desa Tanon, Kecamatan Papar,
Kabupaten Kediri)". Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023.

Arifin, Bustanul. "Implikasi Konsep Tasamuh (Toleransi) Antar Umat
Beragama". Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, 2016.

Asrori. "Simbol dan ldentitas dalam Arsitektur Masjid". Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2020.

Aziz, M. Wahyu Fauzi. "Model Penguatan Moderasi Beragama Berbasis
Interaksionisme Simbolik Pada Forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB) Kabupaten Banyumas". Universitas Islam Negeri Prof.
K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2023.

Azizah, Nurul Kholis dan Nurul Huda. "Model Pluralisme Agama
Berbasis Kearifan Lokal 'Desa Pancasila’ di Lamongan". Jurnal
liImu Agidah Dan Studi Keagamaan IAIN Kudus, 2020.

Blumer. "Symbolic Interactionism: Perspective and Method"”. Berkeley:
University of California Press, 1986.

Bungin, Burhan. "Metodologi Penelitian Sosial”. Surabaya: Airlangga
University, 20009.

Carron, Albert V. dan Brawley, Lawrence R. "Cohesion: Conceptual and
Measurement Issues”. Small Group Research, Journal Artikel,
Western University, Canada. Sage Publications, 2012.

Daud Ali, M. et.al. "Islam untuk Disiplin lImu Hukum Sosial dan Politik:
buku daras pendidikan agama Islam pada perguruan tinggi
umum®. Jakarta: Bulan Bintang, 1988.

Daulay, Hamdan. "Membangun Kerukunan Berpolitik dan Beragama di
Indonesia™. Jakarta: Departemen Agama RI, 2002.

91



Dewi, Larasati, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari. "Penanaman
Sikap Toleransi Beragama di Sekolah™. Universitas Pendidikan
Indonesia, Jurnal Pendidikan Tombusai, 2021.

Forsyth, Donelson R. "Dynamics Group". Wadworth, Cengage learning,
2010.

Gufron, M. Nur. "Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan
Toleransi Beragama". Sekolah Tinggi Agama Islam Kudus,
Fikrah: Jurnal Ilmu Agidah dan Studi Keagamaan, 2016.

Harahap, Nursapia. "Penelitian Kualitatif". Wal ashri Publishing, 2020.

Hasan, Erliana. "Filsafat IImu dan Metodologi Penelitian Ilmu
Pemerintahan™. Bogor: Ghalia Indonesia, 2014.

Jalaluddin As-Suyuthi. "Asbabun Nuzul: Sebab Turunnya Ayat Al-
Qur'an". Jakarta: Gema insani, 20009.

Kristiyanto. "Teologi Simbolik dalam Kekristenan". Yogyakarta: Kanisius,
2018.

Laoli, Hery Prasetyo dan Radea Yuli A. Hambali. "Relasi Antara
Toleransi dan Sekularisme dalam Masyarakat Modern".
Universitas Islam Gunung Dijati Bandung, Gunung Djati
Conference Series article, 2023. Dikutip dari View of Relasi
Antara Toleransi dan Sekularisasi dalam Masyarakat Modern
(uinsgd.ac.id).

Levine, John M. dan Hogg, Michael A. "Group Cohesiveness".
Encyclopedia of Group Processes & Intergroup Relations,
Thousand Oaks: Sage Publications, 2010.

Made Suta, I. "Makna Arsitektur Suci Hindu". Surabaya: Paramita, 2020.

Maulana. "Belajar Dari Nabi Muhammad: Studi Kasus Hadits-Hadits
tentang Toleransi”. Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, Jurnal TOLERANSI: Media Komunikasi umat Beragama,
2022.

Mead. "Mind, Self and Society”. Chicago: University of Chicago Press,
1934.

Moko, Catur Widiat. "Pluralisme Agama Menurut Nurcholis Madjid
(1939-2005) dalam Konteks Keindonesiaan™. E-journal Universitas
Islam Negeri Raden Fattah Palembang, Madina-Te, 2017.

Mujetaba Mustafa. "Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur'an™.
Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 2015.

92



Musyafak, Najahan dan Lulu Choirun Nisa. "Resiliensi Masyarakat
Melawan Radikalisme”. CV Lawwana Gunung Pati Semarang
Tengah, 2020.

Nababan, Juliana. "Kohesivitas Kelompok pada Koperasi di Kabupaten
Tapanuli Utara™. MUKASI: Jurnal llmu Komunikasi, 2022.

Ngurah Arya. "Taksu dan Simbol dalam Upacara Hindu". Denpasar:
Widya Dharma, 2021.

Nufus, Fithrotun. "Agama dan Budaya Lokal (Pergumulan Agama-Agama
dengan Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan)”. Universitas
Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019.

Pratama, Riski Ardi. "Fungsi Tokoh Agama Dalam Membina Toleransi
Beragama di Masyarakat Gunung Cahya Pakuan Ratu Way
Kanan". Institut Agama Islam Negeri Metro, 2024.

Putra, Darma. "Ritual dan Simbol dalam Hindu Bali". Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia, 2019.

Qomaria, Nurul, Muhammad Al Musadieq, Heru Susilo. "Peran
Kohesivitas Kelompok Untuk Menciptakan Kerja Yang Kondusif
(Studi Pada PT. Panca Mitra Multi Perdana Situbondo)".
Universitas Brawijaya Malang, Jurnal Administrasi Bisnis, 2015.

Rahardjo, Mudjia. "Interaksionisme Simbolik Dalam Penelitian
Kualitatif". Repository UIN Malang, 2018.

Retnowati. "Tradisi dan Simbol dalam Liturgi GKJW". Yogyakarta: UGM
Press, 2020.

Ritzer. "Sociological Theory". New York: McGraw-Hill, 2011.

Santoso, Heru. "Simbol dan Budaya dalam Gereja Jawa". Yogyakarta:
Tiara Wacana, 2022.

Setiawan, Agus. "Keanekaragaman Hayati Indonesia”. Indonesian Journal
of Conservation, 2022.

Soewadji, Jusuf. "Pengantar Metodologi Penelitian™. Jakarta: Mitra
Wacana Media, 2012.

Solehudin. "Komunikasi Antar Budaya Dalam Membina Toleransi
Beragama Desa Terbangsi Subing Kecamatan Gunung Sugih
Lampung Tengah". Institut Agama Islam Negeri Metro, 2024.

Sudimin, Theodorus, Stevanus Hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko.
"Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral
Hidup)". UNIKA Soedijapranata, 2019.

93



Sugiyono. "Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D™.
Bandung: Penerbit Alvabeta, 2017.

Sunyoto, Agus. "Atlas Walisongo". Tangerang Selatan: Pustaka l1IMaN,
2016.

Susan, Novri. "Pengantar Sosiologi Konflik Dan Isu-Isu Konflik
Kontemporer". Jakarta: Kencana, 2010.

Tamami, Abdul Bassith. "Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam
Mewujudkan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama Pada Siswa
Di SDN 1 Balun Lamongan™. Universitas Islam Negeri Maulana
Malik Ibrahim Malang, 2018.

Tebe, Denny (ed). "ldentitas Kelompok: Pembentukan Sosial &
Pengaruhnya™. Media Indonesia, 2025.

Ulum, Khoirul. "Multikulturalisme Dan Budaya Toleransi Masyarakat
Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan™. Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019.

Wahid, Abdul. "Estetika Kaligrafi dalam Tradisi Islam". Jakarta: UIN
Press, 2021.

Wirawan, lda Bagus. "Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma".
Jakarta: Kencana, 2015.

Yunus Ali Al-Mukhdor. "Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-
Musuhnya". Surabaya: PT Bungkul Indah, 1994.

Zamzami. "Makna Simbolik Logo NU". Yogyakarta: LKiS, 2019.

Sumber Online:

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. "Kamus Besar Bahasa
Indonesia”. Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah
Republik Indonesia, 2016. Dikutip dari Hasil Pencarian - KBBI VI
Daring (kemdikbud.go.id).

Kementerian Agama RI. "Al-Qur'an Surat Al-Mumtahanah Ayat 8".
Dikutip dari Surat Al-Mumtahanah Ayat 8 - Qur'an Tafsir Perkata
(quranhadits.com).

Suzayzt, Reddy. "Urutan Negara terbesar di Dunia, Indonesia Nomor
Berapa?". VOL.id, Berita, Yogyakarta, 2024. Dikutip dari Urutan
Negara Terbesar di Dunia, Indonesia Nomor Berapa? (voi.id).

94



Wawancara dan Observasi:

Wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun H. Khusyairi pada 22
Januari 2025.

Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22, 28,
dan 30 Januari 2025.

Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari
dan 24 Mei 2025.

Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari
2025.

Wawancara dengan pemuda Agama Hindu Mas Frananda Eka Saputra
pada 25 Mei 2025.

Wawancara dengan pemuda Agama Islam Mas Rizgi Rahman pada 24
Mei 2025.

Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25
Mei 2025.

Wawancara dengan pemuda Desa Balun Mas Very pada 10 Oktober 2024
di Lamongan.

Observasi lapangan pada 11 Oktober 2024 dan Januari 2025.

95



LAMPIRAN-LAMPIRAN

Lampiran |

A. Dokumentasi

Wawancara dengan Bapak Sutrisno

96



Wawancara dena aMngku Tadi

Konsultasi dengan Sekretaris Desa Balun

97



Pura Sweta Maha Suci

98



Masjid Miftahul Huda

99



Surat balasan penelitian dari Pemerintah Desa Balun

100



d KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
i

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
“ a Jalan Prof. Hamka Km.2 Semarang 50185
Telepon 024-7601295, : www.fuhum. go.ac.id, Email: fuhum@walisongo.ac.id
Nomor : 175/Un.10.2/D.1/KM.00.01/1/2025 14 Januari 2025
Lamp : Proposal Penelitian
Hal . Permohonan Izin Penelitian
Yth.

Koordinator Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan
di Lamongan

Assalamu'alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk
mencapai gelar kesarjanaan pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, kami mohon kesediaan Bapak/Ibu untuk memberikan izin penelitian kepada:

Nama : ADILDZU KHULUQI MUHAMMAD

NIM : 2104036003

Program Studi : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Kohesivitas Antar Umat Beragama (Studi Kasus: Desa Balun

Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan)
Tanggal Mulai Penelitian : 11 Januari 2025
Tanggal Selesai : 31 Januari 2025
Lokasi : Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan

Bersama ini kami lampirkan Proposal Penelitian dan Instrumen Pengumpulan data yang
bersangkutan.

Demikian permohonan ini kami sampaikan, atas perhatian dan perkenannya diucapkan
terima kasih.

Wassalamu alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

O s =a

SRI PURWANINGSIH

Tembusan:
- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat ini telah disahkan secara elektronik, untuk cek kesesuaian surat ini silakan scan QRCode di atas.

Surat izin penelitian dari Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

101




Lampiran Il (Pertanyaan Wawancara)

Daftar Wawancara

1. Kepala Desa Balun :

1.

Sejak kapan ketiga agama tersebut telah hidup berdampingan di
Desa Balun?

Apakah ada kegiatan keagamaan bersama yang pernah atau sering
dilakukan oleh ketiga agama di Desa Balun? Jika ada, kegiatan apa
saja?

Bagaimana Bapak/lbu menilai tingkat kohesivitas antar umat
beragama di Desa Balun? Adakah faktor-faktor yang memperkuat
atau melemahkan kohesivitas tersebut?

Bagaimana interaksi sosial antar umat beragama dalam kehidupan
sehari-hari di Desa Balun? Apakah ada pertukaran nilai, norma,
atau tradisi antar agama?

Adakah peristiwa atau kejadian yang pernah memicu konflik antar
umat beragama? Bagaimana cara masyarakat dan pemerintah desa
mengatasi konflik tersebut?

Apa harapan Bapak/lbu untuk masa depan kerukunan umat

beragama di Desa Balun?

2. Tokoh Agama Hindu :

1.

"Bagaimana menurut Bapak, keberadaan tiga rumah ibadah yang
berdekatan di Desa Balun ini turut memperkuat rasa persatuan dan
kesatuan di antara warga dari berbagai agama?"

"Dalam pandangan Bapak, adakah momen-momen khusus atau
kegiatan bersama antar umat beragama yang telah berhasil
mempererat hubungan sosial di Desa Balun? Jika ada, bisa Bapak

ceritakan lebih lanjut?"

102



"Bagaimana peran tokoh agama dalam menjaga dan memperkuat
kohesivitas kelompok di tengah keberagaman agama di Desa
Balun?"

"Simbol-simbol apa saja yang menurut Bapak paling kuat
menggambarkan kerukunan umat beragama di Desa Balun?
Bagaimana simbol-simbol tersebut dikonstruksi dan dipertahankan
dalam kehidupan sehari-hari?"

"Bagaimana interaksi sehari-hari antara umat beragama di Desa
Balun mempengaruhi pemahaman masing-masing terhadap agama
dan keyakinan? Apakah ada perubahan pemahaman yang
signifikan seiring berjalannya waktu?"

Apa harapan Bapak/lbu terkait dengan hubungan antar umat
beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang

perlu dilakukan untuk menjaga dan meningkatkan kerukunan ini?"

3. Tokoh Agama Kristen :

1.

"Bapak/Ibu, bagaimana pengalaman Bapak/Ibu dalam menjalankan
ibadah di Desa Balun, di mana terdapat tiga agama yang berbeda?
Adakah momen-momen khusus yang menunjukkan adanya
harmoni dan kerja sama antar umat beragama?"

"Simbol-simbol apa yang paling sering muncul dan menjadi
perekat persatuan antar umat beragama di Desa Balun? Apakah ada
ritual atau kegiatan bersama yang memperkuat ikatan tersebut?"
"Menurut Bapak/lbu, bagaimana peran agama Kristen dalam
membangun kohesivitas sosial di Desa Balun? Nilai-nilai apa yang
diajarkan agama Kristen yang dapat memperkuat persatuan antar
umat?"

“Tantangan apa saja yang pernah dihadapi dalam menjaga
kerukunan umat beragama di Desa Balun? Upaya apa yang telah

dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?"

103



"Sebagai tokoh agama, peran apa yang Bapak/Ibu lakukan untuk
mempromosikan nilai-nilai toleransi dan saling menghormati antar
umat beragama?"

“Apa harapan Bapak/lbu terkait dengan hubungan antar umat
beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang

perlu dilakukan untuk menjaga dan meningkatkan kerukunan ini?"

4. Tokoh Agama Islam :

1.

"Bapak, bagaimana Bapak melihat tingkat kohesivitas atau
kekompakan antar umat beragama di Desa Balun? Apakah ada
momen-momen khusus atau kegiatan bersama yang memperkuat
ikatan tersebut?"

"Simbol-simbol apa saja yang menurut Bapak paling kuat
menggambarkan kerukunan umat beragama di Desa Balun?
Apakah ada ritual atau tradisi bersama yang menjadi simbol
persatuan?"

"Bagaimana peran agama Islam dalam membangun kohesivitas
sosial di Desa Balun, terutama dalam konteks keberagaman
agama?"

"Tantangan apa saja yang pernah dihadapi dalam menjaga
kerukunan umat beragama di Desa Balun? Upaya apa yang telah
dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?"

"Sebagai tokoh agama, peran apa yang Bapak mainkan dalam
memfasilitasi interaksi dan membangun hubungan yang harmonis
antar umat beragama?"

"Pesan apa yang ingin Bapak sampaikan kepada generasi muda
Desa Balun terkait pentingnya menjaga kerukunan umat

beragama?"

104



5. Masyarakat/Pemuda Desa Balun :

1.

"Bagaimana menurut Bapak/lbu, kehidupan beragama di Desa
Balun saat ini? Apakah ada perubahan yang signifikan
dibandingkan beberapa tahun lalu?"

"Seberapa sering Bapak/Ibu berinteraksi dengan umat agama lain
di desa ini? Dalam kegiatan apa saja interaksi tersebut biasanya
terjadi?"

"Menurut Bapak/lbu, apa saja simbol-simbol atau nilai-nilai
bersama yang menyatukan masyarakat Desa Balun, terlepas dari
perbedaan agama?"

"Bagaimana peran agama dalam kehidupan sosial masyarakat Desa
Balun? Apakah agama berperan dalam memperkuat hubungan
sosial atau sebaliknya?"

"Apa saja tantangan yang dihadapi dalam menjaga kerukunan umat
beragama di Desa Balun? Solusi apa yang menurut Bapak/lbu
dapat dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?"

"Apakah Bapak/lbu melihat adanya perubahan dalam cara
masyarakat Desa Balun menjalankan agamanya seiring dengan
perubahan zaman? Jika ya, perubahan apa saja yang terjadi?"

Apa harapan Bapak/lbu terkait dengan hubungan antar umat
beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang
perlu dilakukan untuk terus menjaga dan memperkuat kerukunan
yang sudah terjalin?"

105



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Adildzu Khulugi Muhammad

Tempat & Tanggal Lahir : Lamongan, 22 Mei 2003

Alamat : RT 001 RW 001 Desa Kediren
Kecamatan Kalitengah Kabupaten
Lamongan

Nomor Induk Mahasiswa : 2104036003

Nomor HP : 085645280231

E-mail : Adilulkhulugil61l@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal
1. MI. Al-Amal Kediren Kalitengah Lamongan
2. MTs. Tanwirul Qulub Sunggelebak Karanggeneng
Lamongan
3. SMA NU 1 Model Sunggelebak Karanggeneng Lamongan
Riwayat Pendidikan Nonformal
1. Pondok Pesantren Tanwirul Qulub  Sunggelebak
Lamongan
Pengalaman Organisasi
1. Ketua Pramuka Penggalang Mts. Tanwirul Qulub Periode
2017-2018
2. Anggota Osis Mts. Tanwirul Qulub Periode 2017-2018
3. Ketua Pramuka Penegak SMA NU 1 Model Periode 2020-
2021
4. Anggota Osis SMA NU 1 Model 2020-2021
5. Anggota Himpunan Mahasiswa Jurusan Divisi Media dan
Informasi periode 2021-2022
6. Anggota Himpunan Mahasiswa Jurusan Divisi Internal
periode 2022-2023

106


mailto:Adilulkhuluqi161@gmail.com

7. Sekretaris UKM Ushuluddin Sport Club 2 periode 2021-

2023

Demikian data riwayat hidup yang peneliti tulis dengan sebenar-

benarnya.

107

Semarang, 03 Juni 2025
Atas nama Penulis

v 9

AW

Adildzu Khulugi Muhammad
NIM. 2104036003




