
 
 

KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI 

INTERAKSIONISME SIMBOLIK 

(Studi Kasus: Rumah Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan)                                                                                                               

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI  

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memenuhi Gelar Sarjana Strata-1 

Dalam Ilmu Ushuluddin Dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

Oleh: 

Adildzu Khuluqi Muhammad 

NIM: 2104036003 

 

 

 

 

 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDHIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025



i 

 

HALAMAN DEKLARASI KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        

                                                                

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

MOTTO 

 

ْأَبِْْحََْزةَْأنََسِْبنِْمَالِكٍْرَضِيَْاللهُْتَ عَالََْعَنْوُْخَادِمِْرَسُوْلِْاِللهْصلى الله عليه وسلمْعَنْالنبيْصلى الله عليه وسلمْعَنْْ ْ ُِ بَّ بَِّ ُّىَْْ  َُ ْلاَلَُْمَِْأحُمِنُْأََ 
ْلنَِ فْسِوِ(ْرواهْالبخاريْومسلى  لَأخِيْوِْمَاْ ُِ ُّ

Dari Abu Hamzah Anas bin Malik R. A. (pembantu Rasulullah SAW), beliau 

bersabda: “Tidak berimanlah salah seorang diantara kalian (dengan iman sempurna) 

sampai ia mencintai saudaranya seperti ia mencintai dirinya sendiri.” (HR. Al-

Bukhari dan Muslim).
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1
 Dikutip pada 21 Mei 2025 dari https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-

seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html. 

 

https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html
https://almanhaj.or.id/29663-mencintai-saudara-seiman-termasuk-kesempurnaan-iman-2.html


vi 

 

PERSEMBAHAN 

 

Skripsi ini dipersembahkan kepada: 

1. Kedua orang tua tercinta, Bapak Samsul Hadi dan Ibu Muriyati 

yang telah mendidik serta mendoakan penulis dengan kasih sayang 

dan selalu memberi dukungan secara moril dan materi. Adik 

penulis, Muhammad Miftahul Khuluq, yang telah menjadi 

penyemangat. 

2. Rekan-rekan semasa perkuliahan yaitu Wafa, Afiq, Aslam, Edwin, 

Nizam, Anzil, Fajar, Hakim, Erik, Rina, Priska, Retno, Fira, Diva, 

Salwa yang berkenan memberikan kritik dan masukan. 

3. Rekan-rekan seperjuangan Ari, Fattah, Almh. Tia, Alyah, Widi, 

Arya, Ridwan, Kelvin, Citra, Atri, Ulin, Bobby yang telah mau 

memberikan ruang cerita kepada penulis setiap saat. 

4. Saudara-saudari Kelompok Kerja Nyata Posko 04 Desa 

Gempolsewu yang telah memberikan dukungan serta kebersamaan 

selama KKN. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

   ﷽ 

Segala puji syukur kehadirat Allah SWT, yang telah memberikan 

rahmat dan hidayah-Nya sehingga perencanaan, pelaksanaan, dan 

penyelesaian skripsi yang berjudul “Kohesivitas Antar Umat Beragama 

Melalui Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah Ibadah di 

Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan)” dapat 

diselesaikan dengan lancar dan semoga memberi manfaat. Skripsi ini tidak 

akan terselesaikan tanpa adanya bantuan dari berbagai pihak secara 

langsung maupun tidak langsung, do‟a serta motivasi dan dukungan yang 

diberikan orang-orang sekitar menjadi kunci utama dalam keberhasilan 

penulisan skripsi ini. Dengan rendah hati serta penuh rasa hormat, penulis 

ingin mengucapkan banyak terima kasih yang tulus kepada: 

1. Prof. Dr. Nizar Ali, M. Ag. selaku Rektor UIN Walisongo 

Semarang. 

2. Dr. H. Mokh. Sya‟roni, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora yang telah memberi izin atas penulisan skripsi ini. 

3. Bapak Ulin Ni‟am Masruri, Lc, M.A. selaku Kepala Jurusan Studi 

Agama-Agama UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag., selaku Sekretaris 

Jurusan Studi Agama-Agama yang telah membantu administrasi 

dalam surat menyurat selama perkuliahan. 

5. Ibu Rokhmah Ulfah, M. Ag. selaku Wali Dosen yang telah banyak 

membantu selama masa perkuliahan sejak semester awal hingga 

pengerjaan skripsi, serta juga selaku Dosen Pembimbing yang 

sudah meluangkan waktu, tenaga, pikiran, dan memberikan saran 

maupun motivasi selama pengerjaan skripsi. 

6. Segenap Dosen Studi Agama-Agama dan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang, yang telah mengajarkan 

ilmunya untuk di jadikan sebagai bekal peneliti dalam menyusun 

skripsi. 



viii 

 

7. Kepada keluarga penulis, khususnya Bapak Samsul Hadi, Ibu 

Muriyati, adik M. Miftahul Khuluq, Paman Wito Suwito, Bibi 

Ninik Rahmawati, adik Muhammad Arshaka Keenandra, Mbah 

Muntari, Almh. Mak Rusiati, Alm. Mbah kakung Tumiran, Almh. 

Mbah putri Sulami.   

8. Bidang Administrasi TU Fakultas Ushuluddin dan Humaniora yang 

telah memberikan kesempatan untuk penulis melaksanakan 

penelitian dan mencari ilmu yang begitu berguna hingga mampu 

menulis skripsi ini. Dan seluruh pegawai Ushuluddin beserta staf 

yang tidak bisa penulis sebutkan satu per satu. 

9. Bapak H. Khusyairi selaku Kepala Desa Balun, Bapak Sutrisno, 

Bapak Mangku Tadi, Bapak Rokhim, Mas Very dan warga lokal 

Desa Balun yang mengizinkan penulis melaksanakan penelitian. 

10. Teman-teman Studi Agama-Agama 2021 seperjuangan yang selalu 

membagi suka dan duka dengan penulis. 

11. Semua pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan 

skripsi ini yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu. 

12. Tidak lupa, penulis mengucapkan maaf dan terima kasih kepada 

diri sendiri yang tak menyerah dan selalu menguatkan dirinya 

sendiri hingga saat ini. Terima kasih sudah berjuang. 

Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulisan skripsi ini belum 

mencapai kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap 

semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya dan 

pembaca pada umumnya.  

 Semarang, 10 Juli 2025   

 Penulis,   

 

 

 Adildzu Khuluqi M. 

 



ix 

 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalihan dari abjad yang satu ke 

abjad yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-

huruf Arab dengan huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman 

transliterasi dalam skripsi ini berpedoman pada hasil Keputusan bersama  

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan Kebudayaan Republik Indonesia 

Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987. 

1. Konsonan 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif ا
tidak 

dilambangkan 
tidak dilambangkan 

 ba‟ B be ب

 ta‟ T te ت

 ṡa‟ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim J je ج

 ḥa‟ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha‟ Kh ka dan ha خ

 dal D de د

 zal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra‟ R er ر

 zai Z zet ز

 sin S es س

 syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa‟ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa” ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain „ koma terbalik di atas„ ع



x 

 

 gain G ge غ

 fa‟ F ef ف

 qaf Q qi ق

 kaf K ka ك

 lam L el ل

 mim M em م

 nun N en ن

 wau W w و

 ha‟ H ha هـ

 ’hamzah , a ء

 ya‟ Y ye ي

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa 

tanda atau harakat sebagai berikut: 

كَ  Fathah (a) ـ َ  Ditulis tabaaroka ت بٰز 

 Ditulis ilaika ا ل يْلَ  Kasrah  (i) ـ َ

وْي ب Dommah (u) ـ َ  Ditulis dunyaa د 

 

3. Vokal Panjang 

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan 

berupa tanda dengan huruf seperti berikut: 

1. Fathah + alif 

2. Fathah + ya‟ mati 

3. Kasrah + ya‟ mati 

4. Dammah + wawu mati 

ā 

ā 

ī 

ū 

 عَذاَب

 وَعَلىَ

 جَمِيْعِِ

 قلُوُْبَهَِ

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

„adzābin 

Wa‟alā 

Jamī‟in 

Qulūbana 

 

4. Vokal Rangkap 



xi 

 

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan 

antara harakat dengan huruf, contohnya  dilambangkan seperti dibawah 

ini: 

Fathah + ya‟ mati (ai)  َمَْا يْت ه  Ditulis aitahum 

Fathah + wawu mati (au)  َئ ذ  Ditulis yauma-iziy ي ىْم 

 

5. Ta’ Marbuthah 

a. Apabila ta‟ marbuthah hidup atau dibaca dengan harakat fathah, 

kasrah, dan dammah maka ditulis dengan (t): 

 Ditulis saa‟atu سَّبع ة

 Ditulis baghtatan ب غْت ة َ  

 

b. Apabila ta‟ marbuthah mati atau diwaqafkan maka ditulis dengan 

(h): 

ةَ   Ditulis qiyaamah ق ي بم 

ة َ حْم   Ditulis rohmah ر 

 

6. Kata Sandang 

a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan 

huruf pertama Syamsiyah: 

حْمٰه  Ditulis ar-rahman ا لزَّ

مْسشََّلا  Ditulis asy-syamsu 

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”: 

 Ditulis al-qur‟an ا لْق زا ن

وْس بن  Ditulis al-insan ا لْْ 

 

7. Syaddah 

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini: 

ش يْءَ ِم لََّ    Ditulis kulla syaiin 

ذَْ  Ditulis battahiz ب تَّخ 



xii 

 

 

8. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah 

maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka 

dilambangkan dengan alif: 

 Ditulis ya-tii ي أتْ يَْ

ىْا ـئ ـ  Ditulis liyuthfi-uu ل ي طْف 

ي بءَٓ   Ditulis auliya-a ا وْل 

 

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat 

ى ى يْى م  بلَّذ  ب ايُّه 
 Ditulis yaaa ayyuhalladziina aamanuu يٰٰۤ

يْز ل ىْو ب ص  بت عْم  ب م  اللّٰه   Ditulis و 
wallohu bimaa ta‟maluuna 

bashiir 

 

10. Tajwid 

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting 

untuk dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefasihan dalam 

pembacaan al-Qur‟an. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi 

Indonesia) diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN DEKLARASI KEASLIAN ............................................... i 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ................................... ii 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI ................................................ iv 

MOTTO ................................................................................................... v 

PERSEMBAHAN ................................................................................... vi 

UCAPAN TERIMA KASIH .................................................................. vii 

TRANSLITERASI ARAB LATIN ........................................................ ix 

DAFTAR ISI ............................................................................................ xiii 

DAFTAR GAMBAR ............................................................................... xvi 

ABSTRAK ............................................................................................... xvii 

BAB I PENDAHULUAN ........................................................................ 1 

 Latar Belakang Masalah ............................................................... 1 A.

 Rumusan Masalah ......................................................................... 7 B.

 Tujuan Penelitian .......................................................................... 7 C.

 Manfaat Penelitian ........................................................................ 7 D.

 Tinjauan Pustaka ........................................................................... 9 E.

 Metode Penelitian .......................................................................... 14 F.

 Sistematika Penulisan ................................................................... 23 G.

BAB II KOHESIVITAS KELOMPOK   

DAN INTERAKSIONISME SIMBOLIK ............................................. 25 

A. Teori Kohesivitas Kelompok ........................................................ 25 

1. Pengertian Kohesivitas Kelompok .............................................. 25 

2. Dimensi Kohesivitas Kelompok .................................................. 29 

3. Faktor Memperkuat Kohesivitas Kelompok................................ 30 

B. Teori Interaksionisme Simbolik ................................................... 32 

1. Pengertian Interaksionisme Simbolik .......................................... 32 

2. Dimensi Teori Interaksionisme Simbolik Mead .......................... 34 

3. Faktor-Faktor Interaksionisme Simbolik ..................................... 36 

 Hubungan Kohesivitas Kelompok Dan Interaksionisme  C.

Simbolik dengan Toleransi Beragama ............................................. 37 

1. Definisi, Faktor, dan Dimensi Toleransi Beragama .................... 37 



xiv 

 

2.Korelasi Antara Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme  

Simbolik, dan Toleransi Beragama ............................................... 45 

BAB III SEJARAH DAN BUDAYA DESA BALUN ........................... 49 

A. Sejarah Desa Balun ....................................................................... 49 

B. Agama, Budaya dan Simbol Rumah Ibadah di Desa Balun ...... 54 

1. Sejarah Agama-Agama di Balun ................................................. 55 

2. Simbol-Simbol Rumah Ibadah Desa Balun ................................. 60 

3. Budaya Masyarakat Desa Balun .................................................. 64 

BAB IV KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI  

INTERAKSIONISME SIMBOLIK DI DESA BALUN  

KECAMATAN TURI KABUPATEN LAMONGAN .......................... 72 

A. Pola Hubungan Kohesivitas Antar Umat Beragama ................. 72 

1. Kekuatan Sosial dalam Hubungan Antar Umat Beragama ......... 73 

2. Tradisi Agama sebagai Daya Tarik Individu Terhadap  

Kelompok  ..................................................................................... 74 

3. Nilai dan Tujuan yang Sama sebagai Warga Desa ...................... 76 

4. Interaksi Intensif Lintas Agama .................................................. 78 

5. Faktor pendukung dan tantangan kohesivitas kelompok ............. 79 

B. Implementasi Nilai Toleransi Dalam Peribadatan ..................... 82 

1. Simbolisasi Tempat Ibadah ......................................................... 82 

2. Proses Sosialisasi dan Edukasi Nilai Toleransi ........................... 86 

BAB V PENUTUP ................................................................................... 89 

A. Kesimpulan .................................................................................... 89 

B. Saran ............................................................................................... 90 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................................. 91 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ..................................................................... 96 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................... 106 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama Tahun 2023 ........................... 52 

Tabel 1.2  Pendidikan Masyarakat Desa Balun Tahun 2023 ................................ 53 

Tabel 1.3  Mata Pencaharian Pokok 2023 .............................................................. 54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 1 Peta Desa Balun Kec.Turi Kab. Lamongan ......................................... 51 

Gambar 2 Ziarah Makam Mbah Alun oleh Pemkot Lamongan .......................... 70 

Gambar 3 Pawai ogoh-ogoh di Desa Balun ............................................................ 75 

Gambar 4 Potret Masjid, Gereja, dan Pura berdampingan ................................. 84 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

ABSTRAK 

 Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman yang sangat 

tinggi, baik dari segi agama, suku, maupun budaya. Namun, realitas ini 

seringkali memicu konflik yang bersumber dari perbedaan keyakinan. Di 

tengah kondisi seperti itu, Desa Balun yang berada di Kecamatan Turi, 

Kabupaten Lamongan, justru memperlihatkan kehidupan sosial yang rukun 

dan saling menghargai antar pemeluk tiga agama: Islam, Kristen, dan 

Hindu. Keunikan desa ini tampak dari keberadaan masjid, gereja, dan pura 

yang berdiri berdampingan serta digunakan secara aktif oleh masyarakat 

tanpa menimbulkan konflik. Penelitian ini bertujuan untuk memahami 

bentuk kohesivitas antar umat beragama di Desa Balun, sekaligus 

menelusuri bagaimana sikap toleransi diwujudkan dalam kehidupan 

sehari-hari melalui simbol-simbol dan praktik keagamaan masing-masing. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kasus. Data dikumpulkan melalui observasi langsung di lapangan, 

wawancara dengan tokoh agama, aparat desa, dan warga, serta dilengkapi 

dengan dokumentasi pendukung. Berdasarkan hasil pengamatan dan 

wawancara, ditemukan bahwa masyarakat di Desa Balun menjalin 

hubungan yang erat melalui kegiatan gotong royong lintas agama, saling 

menghormati saat ibadah berlangsung, serta menjalin komunikasi yang 

difasilitasi oleh tokoh masyarakat. Nilai toleransi di desa ini bukan hanya 

menjadi wacana, melainkan dipraktikkan dalam berbagai aktivitas sosial 

keagamaan. Sebagai bentuk saran, pola kehidupan harmonis yang 

terbangun di Desa Balun dapat dijadikan contoh atau referensi dalam 

menyusun kebijakan moderasi beragama serta dalam pengembangan 

pendidikan multikultural di daerah lain yang memiliki latar belakang 

keagamaan yang serupa. 

 

Kata Kunci: Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme Simbolik, Kerukunan 

Umat Beragama, Toleransi, Desa Balun.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 Latar Belakang Masalah A.

Setiap negara memiliki ciri khas yang menjadi simbol identitas dari 

negara itu sendiri. Terlepas dari ciri khas negara tersebut terpandang 

positif maupun negatif. Negara Indonesia merupakan negara terluas di 

dunia dengan urutan ke 15.
1
 Indonesia terkenal di kancah dunia dengan 

ciri khas sebutan negara seribu pulau, serta keunikan dan banyaknya 

keberagaman dalam segi agama, suku, budaya, ras, dan adat istiadat yang 

menjadi tradisi penganut kepercayaannya. Adanya keragaman sosial 

maupun kultur tersebut menjadikan warna dalam kehidupan masyarakat, 

yang kadang kali menghasilkan keharmonisan maupun perpecahan. 

Indonesia memiliki ribuan pulau dan ratusan suku lokal dan agama yang 

telah lama dianut oleh warga Indonesia, baik agama samawi maupun 

agama lokal yang telah lama dianut oleh masyarakat Nusantara sebelum 

agama-agama lain datang ke Indonesia. Kehadiran dan keadaan ini yang 

menjadi bukti bahwa masyarakat Indonesia bersifat majemuk.
2
 

Dengan keberagaman ini, permasalahan kehidupan beragama di 

Indonesia menjadi sangat kompleks. Hal itu disebabkan oleh isu-isu agama 

yang dicampuradukkan dengan politik sebagai klaim identitas. Dan dalam 

perspektif norma masyarakat, doktrin religi sering merembet dalam 

kehidupan sosial sebagai klaim golongan seperti tata cara berpakain, jenis 

makanan, legalitas sebuah perkawinan dan sebagainya. Maka masalah 

sosial akan menjadi rumit apabila konflik tersebut mengandung unsur 

yang disebut SARA (suku, agama, ras, dan antargolongan). Terlebih lagi 

jika sudah menyangkut persoalan agama, terlepas dari pengamalan ajaran 

                                                           
1
 Reddy Suzayzt, 2024, ”Urutan Negara terbesar di Dunia, Indonesia Nomor 

Berapa?”, VOI. id, Berita, Yogyakarta, Dikutip pada tanggal 22 September 2024 dari 

Urutan Negara Terbesar di Dunia, Indonesia Nomor Berapa? (voi.id). 
2
 Agus Setiawan, “Keanekaragaman Hayati Indonesia”, Indonesian Journal of 

Conservation, Vol 11(1), 2022, h. 13-21.   

https://voi.id/berita/428136/urutan-negara-terbesar-di-dunia


2 

 

agama dari masing-masing penduduk. Hal ini menunjukkan, agama 

mempunyai unsur perekat sosial sekaligus pemisah sosial. 

Di tengah potensi konflik yang kerap muncul akibat perbedaan 

keyakinan, Desa Balun di Kabupaten Lamongan justru menawarkan 

contoh nyata kehidupan harmonis antar umat beragama. Keberhasilan ini 

tidak lepas dari kuatnya kohesivitas kelompok dalam  komunitas tersebut. 

Kohesivitas merupakan suatu ikatan sosial yang memunculkan 

kecenderungan anggota kelompok untuk tetap bersatu dalam mencapai 

tujuan bersama melalui interaksi intensif, saling ketergantungan positif, 

dan komitmen kolektif. Di dalam Desa Balun, kohesivitas terwujud 

melalui tradisi gotong royong lintas agama, sikap saling menghormati 

dalam beribadah, dan kebersamaan dalam menyelesaikan masalah desa, di 

mana masjid, gereja, dan pura yang berdampingan menjadi simbol nyata 

dari kekuatan ikatan sosial ini. Fenomena unik inilah yang mendorong 

penelitian untuk mengkaji lebih dalam bagaimana konsep kohesivitas 

kelompok mampu menjadi perekat sosial yang efektif dalam masyarakat 

multireligius, sekaligus mencari faktor-faktor penentu yang 

memungkinkan terciptanya harmoni berkelanjutan di tengah perbedaan 

keyakinan yang ada.
3
 

Di negara dengan dominasi pemeluk agama tertentu seperti Negara 

Indonesia, hubungan antar agama dan masyarakat sangatlah kuat, di mana 

keduanya saling memengaruhi dalam satu kesatuan yang utuh. Agama 

seringkali menjadi sumber nilai-nilai moral universal yang mampu 

memberikan jawaban atas berbagai persoalan kehidupan, serta membentuk 

pola perilaku dan cara bersikap individu dalam kehidupan sosial. 

Keberadaan manusia sebagai makhluk sosial belum dapat dikatakan 

utuh tanpa kehadiran agama dalam hidupnya. Fungsi agama akan tampak 

nyata apabila terjadi dialog dalam keberagaman (diversity) yang 

menyadarkan bahwa ajaran agama bisa berperan secara efektif dalam 

                                                           
3
 Carron, Albert V. dan Brawley, Lawrence R, "Cohesion: Conceptual and 

Measurement Issues", Small Group Research, Journal Artikel, Western University, 

Canada. Sage Publications. Vol. 43(6), 2012, h. 726-743. 



3 

 

kehidupan. Selama individu menunjukkan sikap dan perilaku yang 

mencerminkan kepribadian yang baik dalam aktivitas sehari-hari, maka 

agama pun akan tampak sebagai cerminan dari dirinya. Dalam praktiknya, 

agama tidak berdiri terpisah dari kehidupan, melainkan menyatu erat 

dalam tindakan dan perilaku manusia itu sendiri.
4
 

Agama dijadikan manusia sebagai pedoman dalam membangun 

kehidupan sosial, karena di dalamnya terkandung ajaran serta nilai-nilai 

kebaikan yang seyogianya dijalankan oleh setiap pengikutnya. Schimmel 

menyatakan bahwa, “sistem agama adalah bentuk kohesi sosial dan 

kesepakatan bersama, sekaligus menciptakan seperangkat nilai dan 

aturan dalam struktur keyakinan para penganutnya”. Dengan demikian, 

agama memiliki peran ganda: di satu sisi mampu meredam konflik, namun 

di sisi lain juga bisa menjadi pemicu timbulnya konflik, tergantung pada 

cara pemahamannya di tengah masyarakat.
5
 

Landasan setiap umat beragama sesungguhnya tersimpul atau 

berpatok dalam pesan yang dibawa oleh setiap agama.
6
 Namun perlu 

digarisbawahi, tidak ada satu pun ajaran agama yang dipahami masyarakat 

yang bertujuan untuk merusak maupun menjerumuskan masyarakat. 

Agama mengajarkan agar pemeluknya hidup saling tolong-menolong, 

saling membantu dan saling memahami satu sama lain. Agama mendorong 

penganutnya untuk berbuat kebaikan karena agama menganjurkan hal 

tersebut agar terwujud sikap ketentraman, keamanan, dan kesejahteraan 

dalam kehidupan manusia.  

Kabupaten Lamongan yang terletak di Provinsi Jawa Timur 

merupakan salah satu wilayah penyebaran tokoh terkemuka Islam. Dari 

                                                           
4
 Catur Widiat Moko, “Pluralisme Agama Menurut Nurcholis Madjid (1939-

2005) dalam Konteks Keindonesiaan”, E-journal Universitas Islam Negeri Raden 

Fattah Palembang, Madina-Te, Vol. 16(1), 2017, h. 62-65. 
5
 Paragraf itu merupakan komentar Nurcholish Madjid yang dicantumkan dalam 

buku Atas Nama Agama. Lihat Andito (ed.), Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam 

Dialog “Bebas” Konflik, (Bandung : Pustaka Hidayah, 1998), h. 259. 
6
 Julita Lestari, “Pluralisme Agama di Indonesia Tantangan dan Peluang Bagi 

Keutuhan Bangsa”. Journal Of Religious Studies. Al-Adyan Vol 1(01). UIN Sunan 

Kalijaga. 2020, h. 30-33. 



4 

 

enam agama yang secara resmi diakui di Indonesia, Islam merupakan yang 

paling dominan dianut oleh penduduk, khususnya di Kabupaten 

Lamongan, bahkan menjadi agama mayoritas secara nasional. Di wilayah 

Lamongan sendiri, keberagaman agama dalam satu desa merupakan hal 

yang jarang ditemui, mengingat daerah ini memiliki latar belakang sejarah 

sebagai pusat penyebaran agama Islam, yang erat kaitannya dengan peran 

Sunan Drajat. Sosok Sunan Drajat atau Raden Qasim ialah salah satu dari 

Wali Songo, tokoh penting dalam penyebaran Islam di tanah Jawa pada 

abad ke-14 Masehi. Dalam buku Atlas Walisongo karya Agus Sunyoto, 

dijelaskan bahwa ajaran dakwah yang disampaikan oleh Sunan Drajat 

menekankan pada nilai-nilai seperti kerja keras, kepedulian sosial, 

kedermawanan, sikap saling menghargai, gotong royong, serta semangat 

solidaritas di tengah masyarakat. Beliau juga mengajarkan berbagai 

keterampilan praktis kepada warga, mulai dari membangun rumah hingga 

membuat peralatan untuk membantu orang lain.
7
 

Kerukunan antar umat beragama merujuk pada bentuk interaksi sosial 

yang harmonis antara kelompok-kelompok pemeluk agama, di mana 

tercipta suasana saling menghormati dan saling menghargai, hidup 

berdampingan secara damai, tanpa konflik terbuka. Setiap permasalahan 

yang muncul pun dapat diselesaikan secara musyawarah tanpa 

menimbulkan gangguan terhadap keharmonisan hubungan keagamaan di 

wilayah tertentu. Contoh nyata dari kondisi tersebut dapat ditemukan di 

Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, yang dikenal 

memiliki tingkat toleransi dan kerukunan antar umat beragama yang 

sangat kuat dan terjaga. Di Desa Balun terdapat tiga agama yang berbeda, 

yaitu Agama Islam, Hindu, dan Kristen. Meskipun mereka mempunyai 

doktrin yang berbeda dalam hal agama tetapi warga Desa Balun tidak 

mempermasalahkan perbedaan doktrin, tetapi sebaliknya mereka saling 

mengisi kehidupan untuk keharmonisan di Desa Balun.  

                                                           
7
Agus Sunyoto, “Atlas Walisongo” (Cetakan VII), Buku, Pustaka IIMaN 

Tangerang Selatan, 2016, h. 309-310. 



5 

 

Masyarakat Desa Balun memiliki tradisi kebersamaan yang 

menjunjung tinggi nilai-nilai kerukunan yang terpantul dalam berbagai 

bentuk kegiatan seperti gotong royong baik dalam segi untuk membangun 

desa, ataupun hari raya keagamaan. Kerukunan antar umat beragama yang 

tercipta bukan berarti menunjukkan bahwa tidak pernah terjadi konflik. 

Pada kenyataannya, konflik justru menjadi bagian dari proses sosial yang 

secara bertahap dapat mengarah pada pembentukan harmoni dan kesatuan 

dalam kehidupan beragama. Oleh sebab itu, membangun dan menjaga 

kerukunan antar pemeluk agama menjadi hal yang krusial dan 

fundamental, bahkan dianggap sebagai satu-satunya jalan strategis untuk 

mempertahankan stabilitas dan keteraturan dalam kehidupan sosial 

masyarakat. Namun, tentu saja kerukunan harus diwujudkan dalam bentuk 

keseimbangan yang dinamis, artinya kerukunan yang tidak mengekang 

kebebasan dan kebebasan yang tidak merusak kerukunan.
8
  

Manusia merupakan makhluk sosial sehingga tidak bisa melepaskan 

diri dari hubungan sosial dengan sesamanya. Manusia memerlukan 

hubungan dan kerja sama dengan orang lain dalam kelangsungan hidupnya 

baik dalam segi material maupun spiritual, sejatinya manusia dalam hal ini 

saling membutuhkan antar sesamanya. Dengan demikian menjadi suatu 

kenyataan bahwa interaksi sesama manusia merupakan suatu kemestian 

dalam berbagai pola dan ragamnya. Namun interaksi dalam berbagai hal 

bisa menjadi pemicu konflik. Karena setiap manusia pasti memiliki 

perbedaan perasaan, keyakinan dan keinginan kebutuhan. Memang sebagai 

makhluk sosial, manusia tidak bisa dianggap netral baik dalam politik, 

sosial, budaya maupun agama. Perbedaan juga terletak pada ciri fisik, 

kepandaian, pengetahuan, adat istiadat serta keyakinan. Identitas ini secara 

tidak langsung terbentuk dalam interaksi manusia dan juga memicu 

konflik yang akan datang.
9
 

                                                           
8
 Hamdan Daulay, “Membangun Kerukunan Berpolitik dan Beragama di 

Indonesia”. Jakarta: Departemen Agama RI,  2002, h. 80. 
9
 Novri Susan, “Pengantar Sosiologi Konflik Dan Isu-Isu Konflik Kontemporer”, 

Jakarta: Kencana, 2010, h. 5.   



6 

 

Hal ini yang menjadi latar belakang masalah yang membuat peneliti 

tertarik, dalam mengkaji serta mengetahui lebih dalam tentang interaksi 

manusia serta adanya keberadaan tiga agama di Desa Balun. Dengan kasus 

yang sangat jarang di daerah Kabupaten Lamongan dan sekitarnya, 

keunikan tempat ibadah yang saling bertetangga. Hingga saat ini, 

masyarakat yang tinggal di desa tersebut tetap hidup dalam suasana yang 

harmonis tanpa mengalami perpecahan. Hal ini menjadi fenomena 

menarik, mengingat dalam kasus serupa di wilayah lain, perbedaan 

semacam itu kerap memicu konflik hingga berujung pada tindakan 

kekerasan. Dalam konteks ini, kohesivitas kelompok memiliki peran 

sentral. Kohesivitas dapat dipahami sebagai suatu bentuk kesepahaman 

dan kesepakatan yang terjalin antara penduduk asli dengan warga 

pendatang, yang tercermin dari sikap saling menerima dan menghargai 

satu sama lain. Ketika individu-individu dalam komunitas memiliki 

ketertarikan interpersonal serta kesepakatan nilai yang tinggi satu sama 

lain, maka kohesivitas tersebut akan memupuk rasa toleransi yang kuat. 

Dengan demikian, kohesivitas bukan hanya menjadi penopang 

keberagaman, tetapi juga menjadi fondasi utama dalam membangun 

kehidupan sosial yang damai dan inklusif.
10

 

Dari apa yang sudah dipelajari oleh penulis dengan membaca literatur 

review tulisan-tulisan terkait dengan Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan, maka penulis melakukan penelitian untuk 

keperluan penulisan skripsi dengan judul “Kohesivitas Antar Umat 

Beragama Melalui Interaksionisme Simbolik (Studi Kasus: Rumah 

Ibadah di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan)”. 

Skripsi ini akan mengupas tentang bagaimana dalam sebuah desa yang 

berada dalam dominasi agama tertentu dapat bertahan dalam keberadaan 

tri-religi. Selain itu, kehadiran rumah peribadatan dari ketiga kepercayaan 

yang saling berdekatan satu sama lain. Penulis ingin mengungkap dan 

                                                           
10

 Ardiani dan Naila Laily Elsa, “Kohesivitas Masyarakat Dalam Kegiatan 

Lintas Agama (Studi Kasus Di Desa Tanon, Kecamatan Papar, Kabupaten 

Kediri)”. Doctoral dissertation, Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023, h. 11. 



7 

 

mempelajari konsep kohesivitas yang diterapkan dalam Desa Balun, selain 

itu faktor apa yang mempengaruhi masyarakat Desa Balun sehingga 

mereka bisa tetap menjadi satu kesatuan meskipun perbedaan identitas 

agama yang mencolok. 

 

 Rumusan Masalah B.

Perumusan masalah berfungsi sebagai pedoman utama agar proses 

penelitian berjalan secara sistematis, terarah, dan tidak menyimpang dari 

fokus kajian. Adapun rumusan masalah yang menjadi pusat perhatian 

dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Bagaimana pola hubungan sebagai nilai kohesivitas antar umat 

beragama di Desa Balun? 

2. Bagaimana nilai implementasi keharmonisan/toleransi dalam 

aktivitas rumah ibadah masing-masing? 

 

 Tujuan Penelitian C.

Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan penelitian ini 

adalah: 

1. Untuk mendeskripsikan pola hubungan untuk penguatan 

kerukunan trireligi di Desa Balun. 

2. Untuk mengetahui nilai implementasi keharmonisan/toleransi 

jama‟ah rumah ibadah masing-masing. 

 

 Manfaat Penelitian D.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berarti, 

baik bagi penulis sendiri maupun bagi masyarakat secara umum yang 

membaca dan memanfaatkan hasilnya. Tidak hanya sebatas sebagai 

referensi, penelitian ini juga diharapkan mampu menjadi sumber rujukan 

yang relevan bagi kalangan akademisi, pemikir, dan para intelektual yang 

menaruh perhatian pada isu-isu keagamaan dan sosial kemasyarakatan.  



8 

 

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai pijakan awal atau 

landasan konseptual untuk penelitian-penelitian selanjutnya, 

khususnya dalam pengembangan kajian ilmiah di bidang studi agama. 

Dengan demikian, keberadaan penelitian ini memiliki nilai strategis 

dalam memperkaya ilmu pengetahuan sekaligus memberi manfaat 

praktis bagi pembentukan pemahaman keagamaan yang lebih inklusif. 

Adapun beberapa bentuk manfaat tersebut dapat dirinci sebagai 

berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

 Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

penting bagi pengembangan kajian keilmuan, khususnya 

yang berkaitan dengan nilai-nilai religius dalam kehidupan 

masyarakat. Pertama, hasil penelitian ini dapat memperluas 

wawasan dalam memahami ragam ekspresi keberagamaan 

yang berbeda-beda dalam pelaksanaan aktivitas sosial 

keagamaan. Dengan adanya perbedaan tersebut, diharapkan 

muncul pemahaman bahwa praktik keagamaan yang beragam 

justru memperkaya budaya spiritual bangsa. Kedua, 

penelitian ini juga bermanfaat dalam menambah pengetahuan 

baik bagi penulis maupun pembaca, terutama dalam mengkaji 

lebih dalam mengenai peran kohesivitas kelompok sebagai 

elemen penting dalam menjaga harmoni sosial di tengah 

perbedaan keyakinan. Dengan demikian, manfaat teoritis ini 

menjadi dasar yang kuat untuk memperluas pemahaman 

dalam studi-studi interdisipliner terkait agama dan 

masyarakat. 

2. Manfaat Praktis 

 Secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu 

menumbuhkan pandangan yang lebih positif terhadap 

eksistensi agama-agama yang ada di Indonesia. Melalui 

pemahaman yang lebih mendalam, diharapkan masyarakat 



9 

 

dapat menyadari bahwa setiap tindakan atau praktik 

keagamaan yang dilakukan oleh umat Islam, Kristen, Hindu, 

dan agama lainnya memiliki makna yang khas dan bernilai 

secara spiritual maupun sosial. Dengan menyadari hal 

tersebut, toleransi dan saling pengertian antarumat beragama 

dapat tumbuh secara alami. Penelitian ini juga diharapkan 

menjadi pemicu lahirnya dialog lintas agama yang lebih 

sehat, terbuka, dan konstruktif dalam konteks kehidupan 

berbangsa dan bernegara. 

Adapun manfaat praktis untuk sumber cakupan data penelitian 

dan instansi penulis, antara lain: 

a) Pada Masyarakat Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten 

Lamongan 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan suatu 

pandangan baru sehingga dapat membantu masyarakat 

Desa Balun untuk melangkah maju dalam segi toleransi 

dan moderasi seputar agama dan peribadatan. Sehingga 

masyarakat di Desa Balun dapat hidup aman, sejahtera, 

dan damai.  

b) Pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Untuk fakultas, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan sedikit kajian baru terkait kohesivitas antar 

umat beragama agar kemudian dapat diaplikasikan dalam 

penambahan kurikulum maupun pembelajaran teori.  

 

 Tinjauan Pustaka E.

 Peneliti mengungkap data dari penelitian terdahulu sebagai bahan 

tambahan referensi ilmiah dan sejumlah pakar yang telah meneliti isu-isu 

sebelumnya. Isu-isu seputar koeksistensi berbagai agama di Desa Balun 

Turi, Lamongan telah banyak diteliti, tetapi topik yang dibahas berbeda 

dari apa yang telah diteliti sebelumnya. Penelitian tersebut termuat dalam 



10 

 

penelitian jurnal dan penelitian skripsi. Berikut penulis memaparkan 

mengenai permasalahan yang dibahas dalam penelitian terdahulu : 

1. Penelitian berjudul "Model Pluralisme Agama Berbasis 

Kearifan Lokal Desa Pancasila di Lamongan" dalam Jurnal 

Imroatul Azizah, Nur Kholis, & Nurul Huda (2020) membahas 

peran kearifan lokal dalam mencapai toleransi beragama di 

Desa Balun, Kabupaten Lamongan. Penelitian tentang 

pluralisme berakar pada budaya dan tradisi lokal. Menurut 

penelitian ini, masyarakat Balun mampu menegakkan dan 

meningkatkan toleransi beragama. Kekuatan ini dibangun atas 

sejumlah kearifan lokal: tradisi nyadran dan memanjatkan doa 

kepada orang yang telah meninggal, yang dipraktikkan secara 

kolektif tanpa memandang afiliasi agama. Praktik inklusif ini 

mendorong penyelesaian konflik, pertemuan lintas agama, dan 

rasa solidaritas komunal. 
11

 

 

2. “Agama dan Budaya Lokal: Pergumulan Agama dengan 

Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan” merupakan judul 

Tesis Firhrotun Nufus (2019) yang mengupas tentang waktu 

lahir dan masuknya agama di Desa Balun. Tesis ini mencakup 

sejarah masuknya agama di Desa Balun serta signifikansi 

konflik agama di sana. Peneliti dalam penelitian ini 

mengadopsi sudut pandang sosiologis karena kata-kata dan 

simbol yang muncul dari budaya dan agama telah membahas 

masalah-masalah yang terkait dengan peristiwa, tindakan, 

pikiran, ide, dan emosi yang dapat dipahami. Dengan demikian, 

data hasil penelitian ini dipahami dengan menggunakan teori 

interaksi simbolik, yaitu teori yang menyatakan bahwa 

interaksi manusia menggunakan simbol-simbol untuk 

merepresentasikan apa yang ingin dikomunikasikan satu sama 

lain, dan juga bagaimana pengaruh penafsiran simbol-simbol 

tersebut terhadap perilaku pihak-pihak yang terlibat dalam 

interaksi sosial. Desa Balun yang dikenal di seluruh Lamongan 

sebagai masyarakat teladan kerukunan antarumat beragama, 

merupakan rumah bagi berbagai budaya lokal. Selain 

melakukan kegiatan keagamaan, masyarakat Balun juga secara 

                                                           
11

 Azizah, Nurul Kholis dan Nurul Huda, “Model Pluralisme Agama Berbasis 

Kearifan Lokal “Desa Pancasila” di Lamongan”, Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi 

Keagamaan IAIN Kudus, Vol. 8(2), 2020, h. 278. 



11 

 

intrinsik terkait dengan pemeliharaan budaya lokal masa lalu, 

seperti Ziarah Makam Mbah Alun dan budaya Turun Balun.
12

 

 

3. Skripsi Khoirul Ulum (2019) yang berjudul “Multikulturalisme 

dan Budaya Toleransi Masyarakat Desa Balun, Kecamatan 

Turi, Kabupaten Lamongan” mengkaji tentang keberagaman 

komunal yang memiliki relevansi keagamaan di Desa Balun. 

Penelitian ini menemukan bahwa keberagaman agama di 

masyarakat Desa Balun berkaitan dengan bentuk keberagaman 

komunal, karena masing-masing agama di masyarakat 

menjalankan tradisinya yang berbeda-beda dalam satu budaya 

umum tanpa menghapus identitas aslinya. Multikulturalisme di 

masyarakat Desa Balun diekspresikan dalam bentuk toleransi 

yang menekankan kesediaan untuk menerima perbedaan 

sebagai satu kesatuan, tanpa mempersoalkan perbedaan agama 

dan memperlakukannya secara setara.
13

 

 

4. Penelitian Studi Sejarah: skeptisisme dan tumbuhnya toleransi 

dalam Jurnal Bernadetta Budi Lestari & Suhartono (2022) yang 

berjudul "Tumbuhnya Toleransi Beragama di Desa Balun, Turi, 

Lamongan, Jawa Timur: kajian historis". Berikut ini adalah 

temuan baru dalam penelitian ini: Dalam kehidupan masyarakat 

Balun, mengingat berbagai agama tersebut saling berdekatan, 

maka banyak kemungkinan terjadinya perkawinan campuran, 

antara penganut agama Islam dengan Hindu, Hindu dengan 

Kristen, atau Kristen dengan Islam. Tidak ada masalah di sini. 

Masalah tersebut harus ditangani dengan hati-hati, dengan 

diberikan kebebasan kepada kedua mempelai untuk memilih 

keyakinannya sendiri. Keluarga tidak akan mencela atau 

melarangnya. Bukan suatu masalah jika banyak warga Desa 

Balun yang satu keluarga dengan beberapa agama. Masyarakat 

Balun memiliki satu pemakaman umum yang dianut oleh tiga 

                                                           
12

 Fithrotun Nufus, “Agama dan Budaya Lokal (Pergumulan Agama-Agama 

dengan Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan)”, Universitas Islam Negeri Sunan 

Ampel Surabaya, 2019, h. 104-105. 
13

 Khoirul Ulum, “Multikulturalisme Dan Budaya Toleransi Masyarakat Desa 

Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2019, h. 102-103. 



12 

 

agama, yaitu Islam, Hindu, dan Kristen. Umat Hindu juga 

dimakamkan di sini ketika ada yang meninggal.
 14

 

 

5. Jurnal Puput Anggorowati & Sarmini (2015) penelitian tentang 

pelaksanaan gotong royong dan tindakan yang dilakukan oleh 

pemerintah desa dalam memelihara gotong royong di Desa 

Balun dengan judul "Pelaksanaan Gotong Royong di Era 

Global (Studi Kasus di Desa Balun, Kecamatan Turi, 

Kabupaten Lamongan)". Menurut penelitian tersebut, 

pelaksanaan gotong royong di Desa Balun berjalan dengan baik 

berkat adanya kerja sama antara warga dengan agama, serta 

gotong royong dalam agama. Upaya pemerintah Desa Balun 

untuk melestarikan gotong royong didasarkan pada dua asas, 

yaitu asas paksaan dan asas kesukarelaan. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa meskipun tidak semua gotong royong 

dapat dilakukan oleh semua warga negara, ada juga contoh-

contoh yang dilakukan semata-mata atas dasar pertimbangan 

agama. Unsur keterpaksaan, menunjukkan bahwa gotong 

royong di Desa Balun telah berubah di era global.
 15

 

 

6. Penelitian tentang implementasi penanaman multikultural 

melalui pendidikan dalam Skripsi Abdul Bassith Tamami 

(2018) yang berjudul “Implementasi Pendidikan Multikultural 

dalam Mewujudkan Kerukunan Antar Umat Beragama pada 

Siswa di SDN 1 Balun Lamongan”. Temuan penelitian ini 

adalah sebagai berikut: (1) Terciptanya suatu perencanaan 

pendidikan multikultural dari hasil pengorganisasian lembaga 

sekolah yang saling merancang dan juga membangun landasan 

yang dilihat dari perbedaan agama yang ada (2) Terlaksananya 

pendidikan multikultural di SDN 1 Balun Lamongan dapat 

dilihat dari lingkungan sekolah yang multikultural, penerapan 

pendidikan multikultural melalui pendidikan formal dan 

nonformal serta kerukunan antar umat beragama yang sudah 

lama terjadi pada masyarakat Balun sehingga dijuluki sebagai 

Desa Pancasila (3) Evaluasi yang dilakukan dalam pendidikan 

                                                           
14

 Bernadetta Budi Lestari dan Suhartono, “Tumbuhnya Toleransi Beragama di 

Desa Balun Turi Lamongan Jawa Timur: Kajian Historis”,  2022, h. 167.  
15

  Anggorowati, Puput dan Sarmini, “Pelaksanaan Gotong Royong di Era 

Global (Studi Kasus Di Desa Balun Kecamatan Turi Kkabupaten Lamongan)”.  Jurnal 

Mahasiswa Universitas Negerei Surabaya. Kajian Moral dan Kewarganegaraan. Vol, 

No. 1(03), 2015. h. 39. 



13 

 

multikultural di SDN 1 Balun Lamongan dilihat dari persepsi, 

pemahaman, penghayatan, tindakan dan sikap peserta didik 

yang dapat menghargai keberagaman dan perbedaan yang 

terjadi.
16

 

Berdasarkan sejumlah penelitian terdahulu yang telah dilakukan oleh 

para peneliti sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa topik mengenai 

keragaman agama di Desa Balun telah menjadi perhatian dan telah dikaji 

dari berbagai perspektif. Namun demikian, dari berbagai kajian yang telah 

dipaparkan sebelumnya, belum ditemukan penelitian yang secara spesifik 

membahas mengenai adanya bentuk kesepahaman antara masyarakat 

pendatang dan warga lokal dalam aspek keyakinan, khususnya dalam hal 

bagaimana mereka mampu hidup berdampingan secara harmonis hingga 

membangun rumah ibadah yang saling berdekatan. Aspek inilah yang 

menjadi celah kajian yang belum banyak disentuh oleh penelitian 

sebelumnya. 

Oleh karena itu, dalam penelitian ini, peneliti mencoba menghadirkan 

perspektif baru dengan memfokuskan kajian pada bentuk interaksi 

kohesivitas antar umat beragama dalam aktivitas peribadatan di Desa 

Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, yang sekaligus dijadikan 

sebagai lokasi penelitian. Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk 

memperkaya pembaharuan karya ilmiah, tetapi juga diharapkan mampu 

memberikan gambaran yang lebih mendalam tentang bagaimana 

kohesivitas kelompok agama terjalin di tengah perbedaan keyakinan, serta 

bagaimana nilai-nilai tersebut tercermin dalam praktik kehidupan sehari-

hari masyarakat setempat. Dengan adanya kajian ini, diharapkan muncul 

pemahaman baru yang lebih komprehensif mengenai model kerukunan 

antar agama yang bersifat inklusif dalam konteks sosial Indonesia. 

 

 

                                                           
16

 Tamami, Abd. Bassith, “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam 

Mewujudkan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama Pada Siswa Di SDN 1 Balun 

Lamogan”, Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2018, h. 

19.  



14 

 

 Metode Penelitian F.

1. Jenis Penelitian  

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif. 

Penelitian kualitatif merupakan suatu proses sistematis yang 

bertujuan untuk memahami fenomena sosial dan persoalan-

persoalan kemanusiaan berdasarkan perspektif para informan. 

Metode ini lebih menekankan pada makna di balik peristiwa sosial 

yang terjadi. Dalam pelaksanaannya, peneliti berupaya membangun 

pemahaman yang menyeluruh melalui penggambaran realitas 

secara mendalam, baik melalui analisis terhadap narasi-narasi, 

pengamatan langsung terhadap konteks sosial, maupun interpretasi 

terhadap pandangan para informan. 

Peneliti berusaha menyusun deskripsi yang bersifat kompleks 

dan kaya makna, menggali informasi secara mendalam melalui 

kata-kata, serta menyusun laporan yang rinci berdasarkan 

pengalaman, pandangan, dan pengetahuan para responden. Selain 

itu, penelitian ini juga dilakukan dalam kondisi yang natural atau 

alami, di mana peneliti berinteraksi langsung dengan lingkungan 

dan objek kajian tanpa adanya manipulasi terhadap situasi. Hal ini 

dimaksudkan agar data yang diperoleh mencerminkan kondisi 

nyata dan autentik dari kehidupan sosial yang sedang diteliti.
17

 

Dalam penelitian ini, peneliti menerapkan metode penelitian 

lapangan (field research), yaitu suatu pendekatan di mana 

pengumpulan data dilakukan secara langsung di lokasi yang 

menjadi objek kajian. Penelitian dilakukan secara intensif terhadap 

kehidupan keberagamaan masyarakat yang tinggal di Desa Balun, 

Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, dengan tujuan untuk 

                                                           
17

 Burhan Bungin, “Metodologi Penelitian Sosial”, Surabaya: Airlangga 

University, 2009, h. 129.  



15 

 

memahami secara mendalam bagaimana kerukunan antarumat 

beragama terwujud dalam kehidupan sehari-hari.
18

  

 

2. Pendekatan Penelitian 

Metode penelitian merupakan tahapan yang digunakan peneliti 

untuk melakukan penelitian. Penggunaan dalam jenis penelitian ini 

didasari oleh beberapa alasan yang membuat penelitian ini lebih 

tepat menggunakan pendekatan kualitatif.
19

 

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah studi kasus. Studi kasus merupakan metode yang berfokus 

pada pengkajian secara intensif terhadap suatu peristiwa, kejadian, 

atau fenomena sosial tertentu yang dianggap memiliki keunikan 

tersendiri. Tujuannya adalah untuk mengungkap ciri khas atau 

karakteristik yang menonjol dari kasus yang sedang diteliti, yang 

dalam hal ini berkaitan dengan dinamika sosial keagamaan di 

tengah masyarakat multikultural. 

Pendekatan ini dianggap relevan karena topik penelitian 

menyoroti kondisi sosial yang kompleks, di mana dalam struktur 

masyarakat tersebut terdapat beragam lapisan sosial, nilai-nilai 

budaya, serta norma-norma yang membentuk interaksi 

antarindividu dan kelompok. Dengan menggunakan studi kasus, 

peneliti mampu menangkap secara utuh konteks sosial yang 

melatarbelakangi terwujudnya kohesi sosial dan kerukunan antar 

pemeluk agama yang berbeda, khususnya dalam ruang lingkup 

komunitas yang unik seperti Desa Balun. 

 Penelitian ini dilakukan untuk dapat mengungkap bagaimana 

interaksi kohesivitas antar umat beragama yang ada di Desa Balun 

Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan. Penelitian kualitatif ini 

                                                           
 

18
 Nursapia Harahap, “Penelitian Kualitatif”, Wal ashri Publishing, 2020, h. 

129-130.  
19

 Jusuf Soewadji, “Pengantar Metodologi Penelitian”,  Jakarta: Mitra Wacana 

Media, 2012, h. 5. 



16 

 

bertujuan untuk menjelaskan fenomena yang terjadi dengan 

menekankan kedalaman data yang diperoleh oleh peneliti.
20

 

 

3. Lokasi dan Waktu Penelitian 

Tempat penelitian ini dilakukan di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan Jawa Timur. Menjadikan desa tersebut 

sebagai lokasi penelitian, karena penulis memandang bahwasannya 

Desa Balun merupakan salah satu dari sedikitnya desa yang ada di 

Kabupaten Lamongan yang memiliki keragaman umat beragama 

serta dengan keunikan tempat ibadah dari umat agama ini yang 

bersebelahan. Adapun waktu penelitian ini akan dilaksanakan pada 

tanggal 06 Oktober 2024 hingga selesai. 

 

4. Sumber Data dan Data Penelitian 

Sumber data dari penelitian ini, peneliti akan mendapatkan 

informasi dari beberapa informan yang ada di Desa Balun. 

Adapun data penelitian yang dilakukan dalam penelitian ini 

adalah data primer dan data sekunder. 

a) Sumber Data Primer 

 Sumber data primer merupakan jenis data utama yang 

diperoleh langsung dari tangan pertama, yaitu individu atau 

pihak yang terlibat secara langsung dalam objek penelitian. 

Data ini dikumpulkan secara langsung oleh peneliti melalui 

proses observasi maupun wawancara tatap muka di lapangan. 

Dalam konteks penelitian ini, data primer diperoleh dari 

narasumber kunci yang memiliki peranan penting dalam 

kehidupan keagamaan masyarakat Desa Balun, seperti para 

tokoh lintas agama serta aparat pemerintahan desa yang 

memahami dinamika sosial dan praktik kerukunan antarumat 

                                                           
20

 Erliana Hasan, “Filsafat Ilmu dan Metodologi Penelitian Ilmu Pemerintahan”, 

Bogor: Ghalia Indonesia, 2014, h. 67. 



17 

 

beragama di wilayah tersebut. Informasi yang diberikan oleh 

mereka menjadi dasar utama dalam menjelaskan fenomena 

sosial yang sedang diteliti. 

b) Sumber Data Sekunder 

 Sementara itu, sumber data sekunder merujuk pada data 

pelengkap yang diperoleh bukan secara langsung dari subjek 

penelitian, melainkan dari berbagai referensi tertulis yang 

relevan dengan topik yang dikaji. Dalam hal ini, peneliti 

mengakses berbagai dokumen resmi, hasil penelitian 

terdahulu, literatur, arsip desa, hingga artikel atau publikasi 

yang memuat informasi mengenai sejarah, kondisi sosial, 

serta karakteristik masyarakat Desa Balun. Data sekunder ini 

berfungsi sebagai pendukung analisis dan digunakan untuk 

memperkaya pemahaman terhadap konteks sosial yang 

sedang dikaji. Dengan adanya data tambahan ini, diharapkan 

hasil penelitian menjadi lebih utuh, objektif, dan mendalam. 

 

5. Metode Pengambilan Data  

Dalam suatu penelitian ilmiah, teknik pengumpulan data 

memegang peranan penting sebagai fondasi utama untuk 

memperoleh informasi yang valid dan relevan. Keberhasilan 

sebuah penelitian sangat ditentukan oleh sejauh mana data yang 

dikumpulkan mampu merepresentasikan realitas di lapangan. 

Tanpa adanya proses pengumpulan data yang sistematis dan tepat 

sasaran, maka hasil penelitian tidak akan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah.  

Peneliti menggunakan tiga metode utama dalam 

mengumpulkan data, yaitu observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Ketiga metode ini dipilih karena dinilai mampu 

memberikan gambaran yang menyeluruh tentang kondisi sosial 

masyarakat serta interaksi antarumat beragama yang menjadi fokus 



18 

 

utama kajian. Baik sumber data primer maupun sekunder digali 

melalui pendekatan yang saling melengkapi. 

a) Metode Observasi 

Observasi merupakan teknik pengamatan langsung 

terhadap fenomena sosial yang terjadi di lapangan, dan 

menjadi dasar bagi perkembangan ilmu pengetahuan sosial. 

Observasi dapat diklasifikasikan ke dalam tiga jenis, yaitu: 

observasi partisipatif, observasi terang-terangan dan 

tersamar, serta observasi tidak terstruktur. Dalam penelitian 

ini, peneliti melakukan observasi secara langsung terhadap 

berbagai aktivitas masyarakat di Desa Balun, Kecamatan 

Turi, Kabupaten Lamongan, dengan fokus pada interaksi 

keseharian antar pemeluk agama yang berbeda. Melalui 

teknik ini, peneliti dapat mencermati situasi sosial secara 

alami dan mendapatkan pemahaman mendalam terhadap 

dinamika yang berlangsung di lapangan.
21

 

b) Metode Wawancara 

Wawancara merupakan salah satu metode 

pengumpulan data kualitatif yang dilakukan melalui 

percakapan tatap muka antara peneliti dengan narasumber, 

di mana peneliti menggali informasi langsung dari individu 

yang memiliki pengalaman atau pemahaman terhadap objek 

penelitian. Tujuan dari wawancara ini adalah untuk 

memperoleh data mendalam yang tidak dapat diperoleh 

melalui observasi semata. Secara umum, wawancara terbagi 

menjadi tiga kategori, yaitu: wawancara terstruktur, semi 

terstruktur, dan tak terstruktur.
22

 

                                                           
21

 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung: 

Penerbit Alvabeta, 2017, h. 226. 
22

 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung: 

Penerbit Alvabeta, 2017, h. 233.  



19 

 

Dalam konteks penelitian ini, peneliti memilih untuk 

menggunakan jenis wawancara semi terstruktur. Model ini 

memungkinkan pengembangan topik wawancara secara 

fleksibel, sehingga peneliti dapat menyesuaikan pertanyaan 

berdasarkan dinamika pembicaraan yang terjadi. Jenis 

wawancara ini dipandang efektif karena memberikan ruang 

bagi narasumber untuk menyampaikan pandangan mereka 

secara lebih terbuka dan mendalam. Adapun pihak-pihak 

yang menjadi narasumber utama dalam penelitian ini 

meliputi Kepala Desa Balun, para tokoh agama dari tiga 

keyakinan utama yang ada di desa tersebut (Islam, Kristen, 

dan Hindu), serta beberapa pemuda yang tinggal dan aktif 

berinteraksi dalam kehidupan sosial masyarakat Desa 

Balun. Dengan detail sebagai berikut: 

1) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama 

Islam yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

2) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama 

Hindu yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

3) Melakukan wawancara dengan pemuka Agama 

Kristen yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

4) Melakukan wawancara dengan Kepala Desa Balun 

beserta jajaran petinggi yang ada di Desa Balun 

Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan. 

5) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama 

Hindu yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 



20 

 

6) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama 

Kristen yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

7) Melakukan wawancara dengan pemuda Agama 

Islam yang ada di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

 

c) Metode Dokumentasi 

 Dalam penelitian lapangan, metode dokumentasi 

merupakan salah satu teknik penting yang digunakan untuk 

mengumpulkan data yang relevan dengan fokus penelitian. 

Pendekatan ini dilakukan dengan menghimpun berbagai 

sumber tertulis maupun visual, seperti dokumen, literatur, 

buku, arsip, serta pustaka lain yang memiliki keterkaitan 

erat dengan isu atau permasalahan yang tengah dikaji. 

Tujuan utama dari penggunaan metode ini adalah untuk 

memperoleh informasi pendukung yang dapat melengkapi 

data lapangan secara objektif. Dokumentasi ini tidak hanya 

menjadi pelengkap dari data hasil observasi dan 

wawancara, tetapi juga berfungsi sebagai bukti konkret 

yang dapat digunakan untuk memperkuat analisis. 

 Dokumen memiliki peran yang signifikan dalam 

penelitian karena memiliki sejumlah keunggulan yang 

dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Beberapa 

alasan mengapa dokumen digunakan dalam penelitian, 

antara lain sebagai berikut: 

1) Dokumen dan rekaman dianggap sebagai sumber data 

yang relatif stabil, kaya akan informasi, dan memiliki 

kemampuan untuk menstimulasi pemikiran peneliti 

lebih mendalam. 



21 

 

2) Dokumen dapat dimanfaatkan sebagai bahan 

pembuktian dalam proses pengujian data lainnya, 

sehingga memperkuat validitas temuan. 

3) Karena sifatnya yang alamiah dan kontekstual, 

dokumen sangat sesuai digunakan dalam penelitian 

kualitatif, sebab ia muncul dan berada dalam 

lingkungan yang autentik. 

4) Rekaman audio atau visual umumnya mudah 

didapatkan dan relatif hemat biaya, sementara dokumen 

tertulis memang perlu ditelusuri lebih dalam dengan 

menggunakan pendekatan analisis isi atau kajian isi 

yang sistematis. 

5) Hasil dari kajian isi terhadap dokumen memungkinkan 

peneliti untuk menggali dan memperluas cakupan 

pengetahuan, memberikan ruang bagi pemahaman baru 

yang lebih mendalam terhadap subjek yang sedang 

diteliti.
23

 

  

d) Metode Pengambilan Sampel  

Pemilihan dan pengambilan sampel yang disengaja 

untuk memilih informasi yang kaya akan kasus guna studi 

yang mendalam.  Dalam penelitian ini teknik pengambilan 

sampel yang digunakan yaitu purposive sampling. 

Purposive sampling merupakan teknik pengambilan sampel 

sumber data dengan pertimbangan tertentu. Pemilihan 

kriteria data penelitian ini, sebagai berikut: 

1) Sudah hidup menetap di Desa Balun selama 20 tahun 

2) Sering mengunjungi tempat ibadah  

3) Paham akan perbedaan yang ada di Desa Balun 

                                                           
23

 Sugiyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, h. 267-276.  



22 

 

4) Pernah mengikuti dan aktif dalam pelaksanaan ibadah 

atau kegiatan lintas agama di Desa Balun. 

 

e) Metode Analisis Data 

Dalam suatu penelitian kualitatif, proses analisis data 

memegang peranan yang sangat krusial. Analisis tidak 

hanya berfungsi untuk memahami data secara mendalam, 

tetapi juga sebagai sarana untuk menemukan keterkaitan 

antar unsur yang muncul selama proses pengumpulan data. 

Dengan kata lain, tanpa adanya analisis yang tepat, peneliti 

akan kesulitan untuk merumuskan pemahaman yang utuh 

terhadap fenomena yang diteliti, serta mengevaluasi dan 

mengembangkan hipotesis yang relevan berdasarkan data 

yang telah diperoleh.  

Analisis data dalam konteks penelitian ini dipahami 

sebagai upaya sistematis untuk mengkaji suatu objek 

dengan cara memecahkannya menjadi bagian-bagian 

tertentu, melihat relasi di antara bagian tersebut, dan 

menghubungkannya kembali dalam konteks keseluruhan. 

Tujuannya adalah untuk menggali pola-pola tertentu yang 

tersembunyi dalam data sehingga informasi yang tersaji 

dapat dicerna dengan lebih mudah dan jelas oleh pembaca. 

Proses ini mencakup tahapan pengumpulan data dari 

berbagai sumber seperti catatan lapangan, hasil wawancara 

mendalam, serta dokumentasi yang telah dilakukan, lalu 

dilanjutkan dengan pengorganisasian data tersebut secara 

sistematik hingga akhirnya menghasilkan sebuah 

kesimpulan yang komprehensif.
24

  

                                                           
24

 Latifah Uswatun Khasanah, 2022, “Analisis Semiotika: Teknik Analisis Data 

Yang Menganalisis Simbol”. Yayasan Multimedia Nusantara & Xeratic: DQLab. 

Dikutip pada 20 Oktober 2024 dari Analisis Semiotika: Teknik Analisis Data yang 

Menganalisis S... (dqlab.id) 

https://dqlab.id/analisis-semiotika-teknik-analisis-data-yang-menganalisis-simbol
https://dqlab.id/analisis-semiotika-teknik-analisis-data-yang-menganalisis-simbol


23 

 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan data-data 

dari teori kohesivitas kelompok serta tindakan sosial untuk 

melakukan analisis data. Selanjutnya penulis akan 

menjelaskan hasil dari penelitian sesuai dengan data yang 

telah didapatkan di lapangan dengan cara mendeskripsikan 

permasalahan atau fenomena yang ada di lokasi penelitian. 

 

 Sistematika Penulisan G.

Penelitian ini akan berisi lima bab yang masing-masing bab terdiri 

dari beberapa sub-sub yang saling berhubungan. Agar mempermudah 

dalam pembahasan, maka dari itu disusun sistematika penulisan yang 

terdiri dari lima bab, sebagai berikut: 

1. BAB I Pendahuluan 

Bab ini memuat bagian awal dari penelitian yang diawali 

dengan uraian latar belakang permasalahan. Dalam latar belakang 

tersebut, peneliti mengemukakan alasan mengapa topik ini penting 

untuk dikaji. Kemudian dirumuskan ke sejumlah pertanyaan yang 

menjadi fokus utama dalam penelitian, yang selanjutnya 

dirangkum menjadi rumusan masalah. Jawaban dari pertanyaan-

pertanyaan tersebut menjadi dasar dalam mencapai tujuan 

penelitian yang telah ditentukan. Temuan-temuan yang diharapkan 

dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi positif, 

khususnya dalam bidang teoritis. Bab ini ditutup dengan 

pemaparan mengenai kerangka pikir atau sistematika pembahasan 

yang menjadi panduan alur penelitian secara keseluruhan. 

 

2. BAB II Landasan Teori 

Pada bab ini, peneliti menyajikan uraian teoritis yang 

menjadi dasar dalam mengkaji topik penelitian. Pembahasan 

mengenai konsep dasar toleransi dalam beragama, dilanjutkan 

dengan teori mengenai kohesivitas sosial yang menjelaskan 



24 

 

tentang kekuatan hubungan dalam suatu kelompok, serta teori 

interaksi simbolik yang memaparkan bagaimana makna dibentuk 

dan dimaknai melalui proses interaksi sosial antarindividu. Ketiga 

teori ini digunakan sebagai kerangka analisis dalam memahami 

fenomena yang diteliti. 

 

3. BAB III Penyajian Data 

Bab ketiga berisi deskripsi data hasil pengamatan lapangan. 

Data yang diperoleh meliputi informasi mengenai kondisi 

geografis dan demografis Desa Balun, termasuk latar belakang 

sejarah masuknya agama dan perkembangan kebudayaan yang 

tumbuh di tengah-tengah masyarakatnya. Pemaparan ini bertujuan 

memberikan gambaran menyeluruh mengenai konteks sosial dan 

kultural masyarakat yang menjadi objek kajian. 

 

4. BAB IV Analisis dan Pembahasan 

Bab ini memuat hasil analisis data yang telah diperoleh dari 

lapangan, yang selanjutnya dianalisis berdasarkan teori yang telah 

dijabarkan pada bab sebelumnya. Fokus utama dari pembahasan 

ini adalah mengenai interaksi dan kohesivitas antar umat 

beragama di Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan. 

Peneliti berusaha menguraikan bagaimana proses interaksi 

tersebut terbentuk, nilai-nilai apa saja yang mendukung 

terwujudnya kohesivitas kelompok, serta dampaknya terhadap 

kehidupan sosial masyarakat secara keseluruhan. 

 

5. BAB V Penutup 

Bab terakhir dari penelitian ini berisi penutup yang 

mencakup ringkasan dari pembahasan-pembahasan sebelumnya. 

Dalam bagian ini, peneliti menyampaikan kesimpulan utama dari 

hasil penelitian yang telah dilakukan, disertai dengan saran-saran 



25 

 

yang dapat dijadikan pertimbangan bagi pihak-pihak yang 

berkepentingan, baik dari sisi praktis maupun akademik. Selain 

itu, bab ini juga dilengkapi dengan lampiran-lampiran yang 

relevan dan mendukung isi keseluruhan penelitian. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 

 

BAB II 

KOHESIVITAS KELOMPOK  

DAN INTERAKSIONISME SIMBOLIK 

A. Teori Kohesivitas Kelompok 

1. Pengertian Kohesivitas Kelompok 

Kohesivitas memegang peran krusial dalam kehidupan sebuah 

kelompok, sebab ia berfungsi sebagai kekuatan pemersatu antar 

anggota yang memungkinkan terbentuknya kerja kelompok yang 

efektif dan terarah. Kohesivitas kelompok tidak hanya terbatas pada 

rasa kebersamaan atau relasi persahabatan di antara individu-

individu yang terlibat. Tetapi lebih dari itu, kohesivitas kelompok 

merupakan suatu proses dinamis dan kompleks yang mencakup 

keterikatan emosional serta interaksi sosial antar anggota. Semakin 

tinggi tingkat kohesivitas dalam sebuah kelompok, semakin besar 

pula kecenderungan anggota untuk mematuhi norma-norma yang 

berlaku dalam kelompok tersebut. Selain itu, kesamaan pandangan 

dan nilai antar anggota juga cenderung memperkuat kohesivitas, 

yang berdampak pada meningkatnya efektivitas komunikasi serta 

soliditas internal kelompok secara keseluruhan.
1
  

Kohesivitas kelompok dapat dipahami sebagai tingkat 

keterikatan di antara anggota dalam suatu kelompok, di mana 

individu merasakan ketertarikan satu sama lain serta memiliki rasa 

memiliki terhadap kelompok tersebut.
2
 Kohesivitas ini tidak hanya 

berperan dalam menciptakan ikatan sosial, tetapi juga turut 

berpengaruh terhadap performa setiap anggota dalam menjalankan 

perannya. Semakin kuat rasa kebersamaan dalam kelompok, maka 

                                                           
1
 Nurul Qomaria, Muhammad Al Musadieq, Heru Susilo, “Peranana Kohesivitas 

Kelompok Untuk Menciptakan Kerja Yang Kondusif (Studi Pada PT. Panca Mitra Multi 

Perdana Situbondo)”, Universitas Brawijaya Malang, Jurnal Administrasi Bisnis, Vol. 

29(01), 2015, h.79. 
2
 Pramudhita Ayu Amalia, “Hubungan antara Kohesivitas kelompok dengan 

Komitmern Organisasi pada Karyawan”, Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2009,  

h. 7-8 



26 

 

semakin besar pula kontribusi individu terhadap pencapaian tujuan 

bersama. Keberadaan kohesivitas memungkinkan terjadinya 

pertukaran pengetahuan yang lebih luas antar anggota kelompok, 

terutama ketika mereka memiliki latar belakang yang serupa. Dalam 

situasi ini, proses berbagi informasi dan pengalaman menjadi lebih 

terbuka dan mendalam, yang pada akhirnya memperkuat kerja sama 

serta produktivitas dalam kelompok tersebut.
3
  

Kelompok yang memiliki kohesivitas yag tinggi maka para 

anggotanya memiliki tanggung jawab, memiliki ketertarikan yang 

kuat pada kelompok dan biasanya tampil sebagai kelompok yang 

kompak.
4
 Kohesivitas kelompok secara umum dapat dijelaskan 

bagaimana anggota saling berusaha untuk selalu membentuk ikatan 

emosional, akrab, dan solid sehingga dapat mempertahankan anggota 

tetap berada dalam kelompok. Untuk lebih jelas dalam melihat 

pengertian kohesi terdapat beberapa pengertian yang dikemukakan 

oleh para ahli mengenai kohesivitas.
5
 

Faturochman (dalam Utami dan Purwaningtyas) menjelaskan 

bahwa kohesivitas dalam suatu kelompok mencerminkan sejauh 

mana anggota kelompok memiliki keinginan untuk tetap menjadi 

bagian dari kelompok tersebut. Hal ini juga dapat dimaknai sebagai 

ukuran terhadap seberapa besar daya tarik kelompok bagi 

anggotanya, serta sejauh mana perasaan tanggung jawab dan 

kenyamanan dirasakan individu terhadap kelompoknya. Apabila 

suatu kelompok memiliki tingkat kohesivitas yang tinggi, maka hal 

tersebut akan tercermin dari tingginya rasa tanggung jawab 

anggotanya, kedekatan emosional terhadap kelompok, dan 

                                                           
 

3
 Donelson R. Forsyth, “Dynamics Group”,  Wadworth, Cengage learning, 

2010, h. 139. 
4
 Retno Ristiasih Utami dan Purwaningtyastuti, “Kohesivitas Kelompok Ditinjau 

dari Gender dan Bagian Kerja, Prosiding Seminar Nasional Peran Hudaya Organisasi 

Terhadap Efektifitas dan Efisiensi Organisasi”, 2012, h. 62. 
5
 Pramudhita Ayu Amalia, “Hubungan antara Kohesivitas kelompok dengan 

Komitmern Organisasi pada Karyawan”, h. 10. 



27 

 

kecenderungan untuk tampil solid dan kompak dalam menjalankan 

berbagai aktivitas bersama. Kohesivitas dapat meningkatkan 

produktivitas, kinerja, kepatuhan terhadap norma, semangat kerja, 

dan kepuasan dalam berkelompok.
6
  

Minat seseorang untuk bergabung dalam suatu kelompok sangat 

dipengaruhi oleh sejauh mana keselarasan antara kebutuhan pribadi 

dan sasaran individu dengan aktivitas serta tujuan kelompok 

tersebut. Salah satu kekuatan positif dalam kelompok tercermin dari 

tingkat efektivitas dan keharmonisan interaksi antar anggotanya. 

Daya tarik antarpersonal yang berkembang di antara para anggota 

menjadi faktor utama dalam memperkuat ikatan kelompok. Ketika 

antar anggota memiliki rasa saling suka dan hubungan yang terjalin 

dilandasi oleh persahabatan, maka tingkat kekompakan kelompok 

cenderung meningkat secara signifikan. 

Selain itu, kekuatan positif lainnya terletak pada motivasi 

individu untuk tetap menjadi bagian dari kelompok. Motivasi ini 

umumnya terkait dengan tujuan instrumental dari kelompok itu 

sendiri. Sering kali, seseorang terlibat aktif dalam kelompok sebagai 

langkah strategis untuk meraih tujuan tertentu, seperti memperoleh 

penghasilan, menyelesaikan pekerjaan, atau meraih manfaat 

fungsional lainnya. Kondisi ini juga membantu dalam membangun 

komunikasi yang lebih lancar, mengurangi potensi konflik atau 

permusuhan, serta memperkuat rasa aman dan penghargaan terhadap 

diri sendiri. Dalam hal ini, kohesivitas menjadi representasi dari 

solidaritas serta perasaan positif antar anggota. Semakin tinggi 

tingkat kohesivitas, maka semakin kuat ikatan kelompok, dan 

                                                           
6
 Retno Ristiasih Utami dan Purwaningtyastuti, “Kohesivitas Kelompok Ditinjau 

dari Gender dan Bagian Kerja, Prosiding Seminar Nasional Peran Hudaya Organisasi 

Terhadap Efektifitas dan Efisiensi Organisasi”, h. 63. 



28 

 

semakin tinggi pula loyalitas anggotanya terhadap kelompok 

tersebut.
7
 

Sebaliknya, kekompakan dalam suatu kelompok juga dapat 

dipengaruhi oleh faktor negatif, yaitu kondisi yang membuat 

individu merasa terikat sehingga enggan meninggalkan kelompok, 

meskipun sebenarnya mereka mengalami ketidakpuasan. Dalam 

beberapa situasi, seseorang tetap bertahan dalam kelompok bukan 

karena kehendak pribadi, melainkan karena potensi kerugian yang 

besar apabila ia keluar dari kelompok tersebut, atau karena 

terbatasnya pilihan lain yang tersedia. Menurut Festinger (dalam 

Safitri dan Andrianto), kohesivitas dalam kelompok didefinisikan 

sebagai daya tarik terhadap kelompok serta anggota-anggotanya, 

yang kemudian dilanjutkan dengan terbentuknya interaksi sosial dan 

keterkaitan antara tujuan pribadi dengan kebutuhan untuk saling 

bergantung satu sama lain.
8
 

Pada dasarnya, sikap yang muncul dalam kelompok 

mencerminkan bahwa kohesivitas merupakan kekuatan pemersatu 

yang menjalin keterhubungan antara anggota secara individu dengan 

keseluruhan anggota dalam kelompok. Dengan kata lain, kohesivitas 

merupakan bentuk dari kesatuan kelompok itu sendiri. Oleh karena 

itu, dapat disimpulkan bahwa kohesivitas kelompok adalah suatu 

daya tarik yang melekat dalam kelompok dan mendorong setiap 

anggota untuk tetap berpartisipasi serta mempertahankan 

keberadaannya dalam kelompok tersebut.
9 Berdasarkan beberapa 

definisi yang telah dijelaskan sebelumnya, penelitian ini merujuk 

                                                           
7
 John M. Levine and Michael A. Hogg, “Group Cohesiveness”. Encclopedia of 

Group Processes & Intergroup Relations, Thousand Oaks: Sage Publications, 2010, h. 

329-331. 
8
 Anfa Safitri dan Sonny Andrianto,“Hubungan antara Kohesivitas dengan 

Intensi Perilaku Agresi pada Supporter Sepak Bola”, Jurnal Psikologi Islami, Vol. 1(2), 

2015, h. 16.  
9
 Anfa Safitri dan Sonny Andrianto,“Hubungan antara Kohesivitas dengan 

Intensi Perilaku Agresi pada Supporter Sepak Bola”, Jurnal Psikologi Islami, Vol. 1(2), 

2015,  h. 64. 



29 

 

pada teori kohesivitas kelompok sebagaimana dikemukakan oleh 

Carron. Dalam pandangan Carron, kohesivitas kelompok adalah 

suatu proses yang bersifat dinamis, yang tercermin dalam 

kecenderungan kelompok untuk tetap bersatu dan menjalin 

kebersamaan dalam mencapai tujuan utama kelompok maupun untuk 

memenuhi kebutuhan emosional dan sosial dari para anggotanya.
10

 

 

2. Dimensi Kohesivitas Kelompok 

Konsep kohesivitas kelompok dapat dipahami melalui dua 

perspektif utama. Pertama, integritas kelompok (group integration) 

yang menggambarkan persepsi anggota tentang tingkat kedekatan, 

kesamaan pandangan, dan kekuatan ikatan dalam kelompok secara 

keseluruhan. Kedua, ketertarikan individu terhadap kelompok 

(individual attractions to the group) yang merefleksikan daya tarik 

personal anggota terhadap kelompoknya, termasuk keterlibatan 

emosional dan komitmen pribadi terhadap kelompok. Kedua 

perspektif ini kemudian dikembangkan menjadi empat dimensi 

berdasarkan orientasinya: (1) GI-T (Group Integration-Task) yang 

mengukur kesatuan kelompok dalam menyelesaikan tugas, (2) GI-S 

(Group Integration-Social) yang menilai keharmonisan hubungan 

sosial dalam kelompok, (3) ATG-T (Individual Attraction to Group-

Task) yang melihat keterlibatan individu dalam tugas kelompok, dan 

(4) ATG-S (Individual Attraction to Group-Social) yang 

mengevaluasi partisipasi sosial individu dalam kelompok.
11

 

Forsyth memperkaya pemahaman ini dengan menambahkan 

empat dimensi kohesivitas lainnya: (1) kekuatan sosial sebagai daya 

pengikat anggota kelompok, (2) rasa kesatuan dan kebersamaan yang 

membuat anggota merasa menjadi bagian dari "keluarga" kelompok, 

                                                           
10

 Albert V. Carron and Lawrence R. Brawley, “Cohesion: Conceptual and  

Measurement Issues”. Small Group Research, 2012, Vol. 43(6), h. 256. 
11

 Juliana Nababan, “Kohesivitas Kelompok pada Koperasi di Kabupaten 

Tapanuli Utara”, MUKASI: Jurnal Ilmu Komunikasi, Vol. 1(1), 2022, h.49. 



30 

 

(3) daya tarik kelompok secara keseluruhan yang melebihi daya tarik 

individu anggotanya, dan (4) semangat kerja sama untuk mencapai 

tujuan bersama.
12

 Sementara Robbins menekankan pada aspek 

kualitas dan kuantitas interaksi, pembentukan norma kelompok, serta 

dampak interpersonal dalam mengukur kohesivitas. Secara 

menyeluruh, dimensi-dimensi kohesivitas ini mencakup aspek sosial 

dan tugas, baik pada level kelompok maupun individu, yang 

bersama-sama membentuk kekuatan pengikat dalam suatu 

kelompok.
13

 

Berdasarkan penjabaran di atas maka yang dimaksud dengan 

dimensi-dimensi kohesivitas adalah kekuatan sosial, kesatuan dalam 

kelompok, daya tarik, dan kerja sama kelompok. 

 

3. Faktor Memperkuat Kohesivitas Kelompok 

Terdapat beberapa faktor utama yang dapat meningkatkan 

kohesivitas dalam suatu kelompok, yakni: Pertama, kesamaan nilai 

dan minat antar anggota kelompok menjadi dasar terbentuknya daya 

tarik interpersonal. Ketika individu memiliki pandangan atau prinsip 

yang sejalan, mereka cenderung lebih mudah membangun ikatan 

emosional yang kuat. 

Kedua, kesepakatan tentang tujuan kelompok berperan penting 

dalam memperkuat kohesivitas. Proses partisipatif dalam 

menetapkan sasaran bersama tidak hanya meningkatkan komitmen 

anggota, tetapi juga menciptakan ruang untuk saling memahami dan 

memengaruhi satu sama lain. Selain itu, intensitas interaksi yang 

tinggi dan kedekatan fisik antaranggota turut mendorong 

                                                           
12

 Raditio Andaru, “Pengaruh Kohesivitas Kelompok, Self Efficacy dan Jenis 

Kelamin Terhadap Social Loafing pada Mahasiswa UIN Syarif Hidayatullah Jakarta”, 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019, h. 20-25. 
13

 Fenri Abraham Stevi Tupamahu, “Kecerdasan Spiritual, Kohesivitas 

Kelompok, Sebagai Pendorong Organizational Citizenship Behavior Dan Kinerja 

Karyawan”, Peluang, Vol. 12(1), 2018, h. 35-36. 



31 

 

terbentuknya keintiman dan saling pengertian sebagai ciri kelompok 

yang padu.
14

 

Faktor lain yang berpengaruh adalah ukuran kelompok. 

Kelompok dengan jumlah anggota lebih kecil umumnya 

menunjukkan tingkat kohesivitas yang lebih tinggi karena 

memungkinkan interaksi yang lebih intens dan personal. Di sisi lain, 

sistem penghargaan terhadap kontribusi kelompok dapat 

memperkuat rasa bangga dan keterikatan anggota. Pengakuan atas 

pencapaian kolektif akan meningkatkan motivasi untuk menjaga 

solidaritass kelompok. 

Kondisi eksternal juga berperan dalam membangun kohesivitas. 

Adanya ancaman dari luar justru dapat memperkuat ikatan internal 

kelompok karena menciptakan kesadaran akan musuh bersama. 

Demikian pula dengan isolasi kelompok, yang memunculkan 

perasaan senasib dan memperkuat solidaritas antar anggota. Kedua 

kondisi ini mendorong respons kolektif yang seragam sebagai bentuk 

pertahanan kelompok. 

Dengan demikian, kohesivitas kelompok merupakan hasil dari 

dinamika internal (seperti kesamaan nilai, tujuan bersama, dan 

interaksi intensif) maupun pengaruh eksternal (seperti ancaman atau 

isolasi) yang bersama-sama membentuk ikatan sosial yang kuat antar 

anggota.
15

 

Berdasarkan penjabaran teori faktor dalam kohesivitas 

kelompok di atas maka faktor-faktor yang dapat mempengaruhi 

kohesivitas adalah tujuan kelompok yang spesifik, kepemimpinan, 

                                                           
14

 Dicky Zulkifli dan Umar Yusuf, “Hubungan Kohesivitas Kelompok Dengan 

Kinerja Karyawan pada Bagian Pemasaran Ekspor PT. Biofarma (Persero)”. Prosiding 

Penelitian Sivitas Akademika Unisba, 2015, h. 9-15. 
15

 Dina Purnama Soleha dan Amiruddin Saleh, “Faktor-Faktor yang Berkaitan 

Dengan Kohesivitas Kelompok dan Adopsi teknologi IPB PRIMA”, Instituit Pertanian 

Bogor, Jurnal Sains Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat, 2021, Vol. 05(01), h. 

123-124. 



32 

 

reputasi kelompok, jumlah anggota kelompok, dan sikap anggota 

kelompok terhadap anggota yang lainnya. 

 

B. Teori Interaksionisme Simbolik 

1. Pengertian Interaksionisme Simbolik 

interaksionisme simbolik merupakan salah satu cabang dari 

pendekatan sosiologi yang berperan penting dalam penelitian 

kualitatif. Berbeda dengan pendekatan lain yang menekankan pada 

aspek objektif dan struktural dalam sistem sosial secara luas, 

interaksionisme simbolik lebih menyoroti dimensi subjektif dari 

kehidupan sosial, terutama dalam lingkup mikro atau skala kecil. 

Fokus utamanya terletak pada bagaimana individu membangun 

makna melalui interaksi sosial yang mereka alami sehari-hari.
16

 

Inti dari pendekatan ini adalah menelaah bagaimana simbol dan 

makna digunakan oleh masyarakat dalam menjalani interaksi 

mereka. Pertanyaan mendasar dalam interaksionisme simbolik 

berkaitan dengan bagaimana simbol-simbol dipahami dan 

diinterpretasikan dalam konteks sosial tertentu. Dengan kata lain, 

pendekatan ini mencoba mengurai bagaimana makna terbentuk dari 

proses komunikasi antarindividu dalam kehidupan sosial. Pada awal 

kemunculannya, interaksionisme simbolik memang lebih banyak 

digunakan untuk mengamati dan menganalisis perilaku manusia 

pada level individu. Fokus utamanya bukanlah pada struktur 

masyarakat secara keseluruhan, melainkan pada dinamika interaksi 

dan persepsi yang muncul dari hubungan antarpribadi. Namun, 

seiring perkembangan waktu, pendekatan ini juga mulai digunakan 

untuk memahami realitas sosial yang lebih luas melalui pemahaman 

                                                           
16

 Mudjia Rahardjo, “Interaksionoisme Simbolik Dalam Penelitian Kualitatif”, 

Repository UIN Malang, 2018, h. 3. 



33 

 

terhadap tindakan simbolik yang dilakukan oleh individu dalam 

kelompok sosialnya.
17

 

Dalam perspektif interaksionisme simbolik, pemaknaan 

terhadap suatu hal dapat muncul melalui dua pendekatan utama. 

Pertama, suatu objek, peristiwa, atau fenomena diyakini memiliki 

makna yang bersifat melekat secara langsung, seolah makna tersebut 

bersifat bawaan dari unsur yang dimaksud. Kedua, makna bisa 

terbentuk melalui proses psikologis, yakni ketika seseorang 

memberikan nilai atau arti tertentu terhadap suatu objek atau 

kejadian berdasarkan pengalaman atau pandangannya sendiri.  

Dengan kata lain, makna tidak hanya hadir sebagai sesuatu yang 

melekat atau berhubungan dalam benda atau peristiwa, melainkan 

juga merupakan hasil konstruksi sosial dan interpretasi individu yang 

dipengaruhi oleh konteks sosial di mana peristiwa tersebut terjadi. 

Oleh karena itu, makna selalu melekat pada realitas yang sedang 

berlangsung sebagai bagian dari interaksi sosial yang terus 

berkembang dalam kehidupan manusia.
18

 

Teori interaksionisme simbolik menitikberatkan pada analisis 

interaksi sosial manusia sebagai proses dinamis di mana individu 

membentuk dan mengatur perilakunya dengan mempertimbangkan 

harapan dari pihak-pihak yang terlibat dalam interaksi tersebut. Inti 

dari teori ini terletak pada pemahaman bahwa seluruh aktivitas sosial 

manusia pada hakikatnya merupakan pertukaran simbol-simbol 

bermakna. Manusia tidak hanya menggunakan simbol-simbol ini 

untuk berkomunikasi, tetapi juga dipengaruhi oleh interpretasi 

terhadap simbol-simbol tersebut dalam membentuk perilaku sosial.
19

 

Terdapat tiga premis dasar dalam interaksionisme simbolik: 

                                                           
17

 Teresia Noiman Derung, “Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan 

Bermasyarakat”, SAPA Jurnal Kateketik Dan Pastoral, Vol. 2(1), 2017, h. 122-125. 
18

 Mudjia Rahardjo, “Interaksionoisme Simbolik Dalam Penelitian Kualitatif”, 

Repository UIN Malang, 2018, h. 5. 
19

 Blumer, “Symbolic Interactionism: Perspective and Method”, Berkeley: 

University of California Press, 1986, h. 1-7.  



34 

 

a) Respons manusia terhadap lingkungan tidak bersifat 

langsung, tetapi melalui interpretasi terhadap simbol-

simbol yang melekat pada objek fisik maupun sosial 

b) Makna dalam interaksi sosial bukanlah sifat intrinsik 

objek, melainkan hasil konstruksi sosial melalui proses 

komunikasi dan negosiasi 

c) Interpretasi makna bersifat dinamis dan dapat berubah 

sesuai konteks sosial dan perkembangan pemikiran 

individu.
20

 

 

2. Dimensi Teori Interaksionisme Simbolik Mead 

a) Mind (Pikiran) 

Mead menjelaskan bahwa pikiran merupakan kemampuan 

manusia dalam menggunakan simbol bermakna selama proses 

berpikir dan berkomunikasi debgab diri sendiri. pikiran bukanlah 

sesuatu yang sudah ada secraa alami, tetapi muncul dari interaksi 

sosial. Dengan bahasa dan simbol, seseorang dapat menyerap 

pandangan orang lain, sehingga dapat memikirkan respon yang 

tepat dalam berinteraksi 
21

 

Dalam penelitian di Desa Balun, aspek ini terlihat jelas melalui 

cara warga memahami asrti simbolik dari kerukunan, seperti 

adanya tempat ibadah yang berdampngan. Contohnya, masjid, 

gereja, dan pura tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi 

juga sebagai simbol kesepakatan bersama untuk hidup harmonis. 

Proses interpretasi makna ini melibatkan "dialog internal" (mind) 

warga, di mana mereka menilai tindakan toleransi sebagai sesuatu 

yang bernilai positif. Seperti dikemukakan Mead, "Pikiran muncul 

                                                           
20

 Mead, “Mind, Self and Society”, Chicago: University of Chicago Press, 1934, 

h. 135. 
21

 Ritzer, “ Sociological Theory”,  (8th ed.). New York: McGraw-Hill, 2011, h. 

327-335.  



35 

 

melalui interaksi sosial, di mana individu mengembangkan 

kemampuan untuk memaknai simbol-simbol".
22

 

 

b) Self (Diri) 

Konsep self Mead terbagi menjadi dua komponen: "I" (saya) 

yang spontan dan kreatif, serta "Me" (aku) yang merefleksikan 

harapan masyarakat. "Me" terbentuk melalui internalisasi sikap 

orang lain (generalized other), sementara "I" meresponsnya dengan 

tindakan yang mungkin melampaui norma. Di Desa Balun, 

dinamika "I" dan "Me" tampak dalam sikap warga yang 

menyeimbangkan keyakinan pribadi (I) dengan tuntutan sosial 

untuk toleransi (Me). Misalnya, seorang Muslim yang secara 

pribadi memiliki keyakinan kuat (I) tetap menghormati perayaan 

Natal (Me) karena memahami ekspektasi komunitas. Mead 

menjelaskan, "Diri berkembang melalui pengambilan peran (role-

taking), di mana individu melihat diri mereka dari sudut pandang 

orang lain".
23

 Proses tentang pemahaman peran antara (I) dan (Me) 

ini mendorong warga Desa Balun untuk mengadaptasi perilaku 

yang mendukung kohesivitas kelompok. 

 

c) Society (Masyarakat) 

Masyarakat, menurut Mead, adalah produk dari interaksi 

simbolik yang berkelanjutan. Pranata sosial (seperti agama) 

dibentuk melalui respon bersama (shared responses) yang di 

internalisasi oleh anggota masyarakat. Di Desa Balun, nilai-nilai 

toleransi dan gotong royong menjadi pranata sosial yang 

dipertahankan melalui interaksi sehari-hari. Misalnya, tradisi 

rewang (gotong royong) lintas agama menunjukkan bagaimana 

                                                           
 

22
 Ritzer, “ Sociological Theory”,  (8th ed.). New York: McGraw-Hill, 2011, h. 

136. 
23

 Ida Bagus Wirawan, “Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma”, 

Prenadamedia Group, Cetakan ke- 4, Jakarta: Kencana,2015, h. 124. 



36 

 

masyarakat mengkonstruksi makna bersama tentang 

kebersamaan.
24

 Mead menekankan bahwa "Masyarakat bukanlah 

struktur statis, melainkan proses dinamis yang terus direproduksi 

melalui interaksi simbolik". Hal ini sejalan dengan temuan 

penelitian bahwa kerukunan di Desa Balun bukanlah kebetulan, 

melainkan hasil dari negosiasi makna yang terus-menerus.
25

 

 

3. Faktor-Faktor Interaksionisme Simbolik 

a) Simbol-Simbol Signifikan 

Simbol-simbol (seperti bahasa, ritual, atau tempat ibadah) 

harus dimaknai secara bersama agar interaksi efektif. Di 

Desa Balun, simbol-simbol keagamaan (misalnya, ucapan 

selamat hari raya) menjadi media komunikasi yang 

memperkuat kohesivitas. Simbol-simbol ini berfungsi 

sebagai isyarat bermakna (significant gestures) yang 

memediasi interaksi sosial. 

 

b) Pengambilan Peran (Role-Taking) 

Kemampuan untuk memahami perspektif orang lain (role-

taking) adalah kunci kohesivitas kelompok. Warga Desa 

Balun kerap mengadakan pertemuan lintas agama untuk 

membahas isu bersama, seperti pembangunan desa. Kegiatan 

ini melatih mereka untuk mengambil peran kelompok lain, 

sehingga tercipta solusi yang inklusif. Mead menyatakan, 

"Kemampuan mengambil peran orang lain memungkinkan 

terciptanya tatanan sosial yang kohesif".
26

 

 

c) Generalized Other 

                                                           
 

24
 Mead, “Mind, Self and Society”, h. 142.  

25
 Ida Bagus Wirawan, “Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma”, h. 111. 

 
26

 Mead, “Mind, Self, and Society”, h. 150. 



37 

 

Generalized other merujuk pada harapan kolektif 

masyarakat yang di internalisasi individu. Di Desa Balun, 

norma seperti tidak mengganggu ibadah agama lain telah 

menjadi generalized other yang diterima semua warga. 

Internalisasi norma ini menunjukkan bagaimana society 

membentuk perilaku individu. 

 

d) Proses Sosialisasi 

Sosialisasi nilai toleransi dilakukan melalui keluarga dan 

tokoh agama. Misalnya, orang tua di Desa Balun 

mengajarkan anak-anak untuk menghormati perbedaan sejak 

dini. Proses ini sejalan dengan konsep Mead bahwa "Pikiran 

dan diri berkembang melalui sosialisasi, di mana individu 

belajar simbol-simbol dan maknanya dari komunitas".
27

 

Berdasarkan penjabaran teori Interaksionisme Simbolik di atas, 

teori Interaksionisme Simbolik Mead cocok untuk menganalisis 

kohesivitas di Desa Balun karena untuk menegaskan bahwa 

kerukunan adalah produk aktif dari interaksi simbolik yang terus 

diperbaharui oleh masyarakat Desa Balun. Sebuah proses interaksi 

sosial manusia pada dasarnya ialah simbol. Manusia berinteraksi 

satu sama lain dengan cara memahami simbol dan memberi makna 

pada simbol tersebut. 

 

 Hubungan Kohesivitas Kelompok Dan Interaksionisme Simbolik C.

dengan Toleransi Beragama 

1. Definisi, Faktor, dan Dimensi Toleransi Beragama 

Secara etimologi, kata toleransi berasal dari bahasa latin 

“Tolerare” yang artinya adalah “dengan lapang dada membiarkan 

sesuatu”. Jadi secara harfiah arti dari toleransi beragama ialah dengan 

                                                           
 

27
 Mead, “Mind, Self, and Society”, h.150. 



38 

 

sabar membiarkan individu menjalankan agamanya masing-masing.
28

 

Toleransi secara bahasa berarti sifat atau sikap toleran yang dimaksud 

ialah “dua kelompok yang berbeda kebudayaan itu saling 

berhubungan dengan penuh”, atau bisa juga penyimpangan dari 

kepercayaan pribadi individu yang masih bisa diterima dalam 

pengukuran kerja.
29

 

Secara umum, toleransi dapat dipahami sebagai suatu sikap 

memberikan keleluasaan kepada individu lain untuk menjalani 

keyakinan, memilih jalan hidup, serta menentukan masa depannya 

sendiri. Kebebasan ini diberikan selama tindakan tersebut tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai, norma sosial, maupun prinsip-prinsip 

dasar yang berlaku dalam masyarakat. Jadi yang dimaksudkan dalam 

bertoleransi merupakan bukan perumusan yang merujuk hanya untuk 

beragama melainkan toleransi memiliki peran yang luas. Seperti 

halnya toleransi dalam membiarkan seseorang berpendapat dan 

berpendirian lain dari pendirian mayoritas.
30

 

Toleransi memiliki peran yang sangat vital dalam kehidupan 

bermasyarakat. Kehadirannya mampu menjadi landasan dalam 

menjaga stabilitas sosial, terutama ketika dihadapkan pada konflik 

yang rumit. Apabila masyarakat menjunjung tinggi prinsip kesetaraan 

dan mampu menerapkan sikap toleran secara konsisten, maka 

berbagai bentuk perselisihan dapat diselesaikan secara damai tanpa 

menimbulkan kekerasan. Toleransi juga merupakan salah satu bentuk 

hak sipil yang fundamental, di mana setiap individu dituntut untuk 

                                                           
28

 Hery Prasetyo Laoli dan Radea Yuli A. Hambali, “Relasi Anatara Toleransi 

dan Sekularisme dalam Masyarakat Modern”, Universitas Islam Gunung Djati 

Bandung, Gunung Djati Conference Series article, Vol. 19, 2023, h. 454. Dikutip pada 

01 Mei 2025 dari View of Relasi Antara Toleransi dan Sekularisasi dalam Masyarakat 

Modern (uinsgd.ac.id). 
29

 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “Kamus Besar Bahasa 

Indonesia”, Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia, 2016. 

Dikutip pada 01 Mei 2025 dari Hasil Pencarian - KBBI VI Daring (kemdikbud.go.id). 
30

 Maulana, “Belajar Dari Nabi Muhammad: Studi Kasus Hadits-Hadits tentang 

Toleransi”, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Jurnal TOLERANSI: 

Media Komunikasi umat Beragama, Vol. 14(2), 2022, h. 113-120.  

https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1301/885
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1301/885
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleransi


39 

 

memiliki sikap kritis, khususnya dalam konteks sistem demokrasi 

yang menjunjung kebebasan dan keadilan.
31

 Dalam praktiknya, 

toleransi seharusnya disertai dengan sikap lapang dada dan keteguhan 

hati dalam menghadapi perbedaan yang dimiliki orang lain.
32

 

Toleransi antar umat beragama mempunyai arti sikap lapang dada 

seseorang untuk menghormati dan membiarkan pemeluk agama untuk 

melaksanakan ibadah menurut ajaran dan ketentuan agama masing-

masing yang diyakini, tanpa ada unsur diskriminasi dan doktrin 

ekstrim baik dari individu dalam maupun luar lingkup individu. 

Secara praktis, penerapan sikap toleransi antar pemeluk agama dalam 

kehidupan masyarakat umumnya berkaitan erat dengan kebebasan 

individu dalam memahami, menghayati, dan mengungkapkan ajaran 

agama sesuai dengan keyakinan masing-masing. Kebebasan ini 

mencerminkan penghormatan terhadap hak setiap orang dalam 

menafsirkan serta menjalankan nilai-nilai keagamaannya tanpa 

tekanan atau paksaan dari pihak luar.
33

 

Terdapat dua bentuk utama dalam praktik toleransi beragama. 

Pertama adalah toleransi pasif, yaitu suatu sikap yang menerima 

keberagaman agama sebagai kenyataan yang tak terbantahkan dalam 

kehidupan sosial. Kedua adalah toleransi aktif, yakni keterlibatan 

nyata individu atau kelompok dalam menjalin hubungan harmonis 

dengan pihak lain, meskipun terdapat perbedaan keyakinan dan latar 

belakang keagamaan. Toleransi aktif sejatinya merupakan nilai 

fundamental yang diajarkan oleh seluruh agama. Esensi dari toleransi 

sendiri adalah terciptanya kehidupan yang damai, saling menghormati, 

dan penuh pengertian di tengah masyarakat multikultural. 

                                                           
31

 Alamsyah, “(IN)Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas Nama 

Agama”, UMBARA Indonesian Journal pf Anthropoly, Vol. 5(2), Jakarta: PT Elex 

Media Komputindo Kelompok Gramedia, 2020, h. 18. 
32

 M. Daud Ali et.al, “Islam untuk Disiplin Ilmu Hukum Sosial dan Politik: buku 

daras pendidikan agama Islam pada perguruan tinggi umum”, Jakarta: Bulan Bintang, 

1988, h. 80. 
33

 Bustanul Arifin,”Implikasi Konsep Tasamuh (Toleransi) Antar Umat 

Beragama”. Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, Vol. 01(6), 2016, h. 399. 



40 

 

Namun, penting untuk dipahami bahwa toleransi antarumat 

beragama tidak berarti seseorang bebas mengikuti atau melaksanakan 

ritual dari semua agama. Sebaliknya, toleransi beragama lebih kepada 

pengakuan terhadap eksistensi agama lain beserta sistem keyakinan 

dan praktik ibadahnya, serta memberikan ruang kebebasan bagi setiap 

individu untuk menjalankan ajaran agamanya masing-masing secara 

leluasa.
34

 

Toleransi dapat dipahami sebagai suatu sikap terbuka dalam 

menerima serta menghormati berbagai bentuk perbedaan yang ada 

dalam kehidupan sosial, tanpa memandang rendah atau 

mendiskriminasi kelompok-kelompok minoritas. Ragam perbedaan 

tersebut mencakup perbedaan agama, etnis, ras, kebangsaan, budaya, 

penampilan fisik, hingga kemampuan individu. Tujuan utama dari 

pengembangan sikap toleran ini adalah untuk menciptakan sebuah 

tatanan masyarakat global yang harmonis dan damai. Dengan adanya 

toleransi, sikap fanatisme berlebihan maupun tindakan kekerasan yang 

tidak berperikemanusiaan dapat diminimalisir atau bahkan 

dihilangkan sepenuhnya dari kehidupan bersama. 

Dalam menjalani kehidupan bermasyarakat, tidak dapat dihindari 

bahwa gesekan antar kelompok sosial seringkali muncul, baik yang 

berkaitan dengan perbedaan ras maupun keyakinan agama. Konflik 

yang mengatasnamakan agama sering kali bersumber dari cara 

pandang sebagian kelompok yang masih bersifat formal terhadap 

pluralitas keagamaan. Kelompok-kelompok ini cenderung meyakini 

bahwa hanya ajaran agamanya sendirilah yang paling benar dan 

unggul, sementara ajaran agama lain dianggap kurang sempurna 

bahkan mengalami penyusutan nilai atau reduksionisme. Kurangnya 

pemahaman yang mendalam serta keterbatasan wawasan antar 

pemeluk agama terhadap keberagaman keyakinan membuat individu 

                                                           
34

 M. Nur Gufron, “Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan Toleransi 

Beragama”, Sekolah Tinggi Agama Islam Kudus, Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi 

Keagamaan, Vol. 4(1), 2016, h. 144. 



41 

 

maupun kelompok tertentu secara tidak sadar terjebak dalam 

stereotipe dan prasangka negatif terhadap mereka yang berada di luar 

kelompoknya.
35

 

Menanamkan sikap toleransi beragama perlu dilakukan sejak usia 

dini, karena pada saat masa anak-anak mulai bersosialisasi dengan 

teman sebaya, mereka akan mulai menyadari adanya perbedaan di 

antara satu sama lain. Toleransi antar pemeluk agama mengandung 

makna menghargai serta menunjukkan kepedulian terhadap keyakinan 

orang lain, tanpa adanya paksaan untuk mengikuti ajaran agama 

tertentu maupun mencampuri urusan keagamaan masing-masing 

individu. Oleh karena itu, seorang pendidik memiliki peran penting 

dalam memahami serta merancang langkah-langkah strategis untuk 

menumbuhkan sikap toleransi beragama dalam proses pembelajaran. 

Dengan strategi yang tepat, kegiatan belajar mengajar dapat 

berlangsung lebih optimal dan tujuan pembentukan karakter siswa 

dapat tercapai secara efektif.
36

 

Ketika latar belakang agama seseorang dijadikan sumber 

permasalahan, maka penting untuk menyadari bahwa persatuan sejati 

hanya dapat tercipta apabila didasari oleh sikap toleransi yang tulus 

dan benar. Tujuan utama dari toleransi antar umat beragama sejalan 

dengan semangat persatuan yang tercermin dalam semboyan Negara 

Kesatuan Republik Indonesia, yaitu “Bhinneka Tunggal Ika,” yang 

mengandung makna bahwa meskipun bangsa ini terdiri atas berbagai 

perbedaan, tetap bersatu sebagai satu kesatuan yang utuh. 

Toleransi beragama memiliki banyak fungsi, antara lain:  

a) Mencegah perpecahan 

                                                           
35

 Larasati Dewi, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari, “Penanaman 

Sikap Toleransi Beragama di Sekolah”, Universitas Pendidikan Indonesia, Jurnal 

Pendidikan Tombusai, Vol. 5(3), 2021, h. 8060-8061.  
36

 Larasati Dewi, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari, “Penanaman 

Sikap Toleransi Beragama di Sekolah”, Universitas Pendidikan Indonesia, Jurnal 

Pendidikan Tombusai, Vol. 5(3), 2021, h. 8063. 



42 

 

 Indonesia sebagai negara yang plural rentan terhadap 

perpecahan, di mana isu-isu keagamaan dapat dengan mudah 

menyebar. Oleh karena itu, penerapan toleransi beragama 

sangat penting untuk mengantisipasi konflik antar umat 

beragama. 

b) Memperkuat hubungan antar agama 

 Toleransi beragama berperan dalam mempererat 

hubungan antar umat beragama. Dengan mengajarkan 

kesadaran untuk menerima perbedaan, umat beragama dapat 

saling bekerja sama dalam mencipatakan perdamaian, yang 

merupakan cita-cita bersama seluruh umat manusia. 

Masyarakat dan negara juga dapat saling mendukung untuk 

mencapai kehidupan yang harmonis melalui toleransi 

beragama. 

c) Meningkatkan ketaqwaan 

 Pada dasarnya, semua agama mengajarkan nilai-nilai 

kebaikan terkait perbedaan, dan tidak ada agama yang 

mengajarkan keburukan. Ketaqwaan seseorang dapat terlihat 

dari cara mereka menerapkan ajaran agama masing-masing 

dan menjalin hubungan dnegan agama lain.
37

 

 Dalam Al-Qur‟an Surah Al-Mumtahanah, ayat 8: 

ىْۡانَْۡتَ بَ رُّوَِْْْۡ نْۡدِيََرُِّ ىْۡمِّ رجُِوُّۡ ْيُُۡ َِّأۡنِْوَلََۡ ْأُ قَاتلُِوُّۡىْۡفِِْال ُْعَنِْالبَّذِأۡنَْلََۡ هٰٮكُىُْاللّّٰ اْأَ ن ۡ ىُىْۡوَْتُ قۡسِطُوۡۤۡ

ْالۡمُقۡسِطِيَْْۡ ُِ ُّْْاللَّّْْٰاِنبَِّْْؕ الِيَۡهِىْۡ  

Artinya: “Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan 

berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu 

dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung 

                                                           
37

 Riski Ardi Pratama, “Fungsi Tokoh Agama Dalam Membina Toleransi 

Beragama di Masyarakat Gunung Cahya Pakuan Ratu Way Kanan”, Institut Agama 

Islam Negeri Metro, 2024, h. 28-29. 



43 

 

halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang 

berlaku adil”. (QS. Al-Mumtahanah: 8).
 38

 

Ayat ini menjelaskan tentang bahwasannya Allah tidak melarang 

sesiapapun untuk berbuat baik dan adil, dikarenakan berbuar kebaikan 

dan keadilan itu bersifat universal, mau kepada orang se-agama 

ataupun lain agama. Ayat ini memberikan ketentuan umum bagaimana 

penyikapan kita kepada orang yang tidak sepaham dalam satu ke-

negaraan. Umat Islam memiliki kewajiban untuk memperlakukan 

pemeluk agama lain dengan sikap yang baik dan menjalin hubungan 

sosial yang harmonis, selama pihak lain juga menunjukkan itikad baik 

dan keinginan untuk hidup berdampingan secara damai.
39

  

Tujuan dari penerapan sikap toleransi adalah untuk membangun 

hubungan yang harmonis antar sesama manusia, meskipun memiliki 

perbedaan latar belakang ras, suku, maupun agama. Melalui toleransi, 

diharapkan tercipta kehidupan yang penuh kerukunan, saling 

menghormati, serta menghargai keberagaman, sehingga dapat 

mewujudkan suasana hidup yang damai dan aman bagi semua pihak.
40

 

Sikap toleransi memiliki tujuan utama untuk menciptakan 

kesatuan di tengah-tengah masyarakat, khususnya bagi seluruh warga 

negara Indonesia, tanpa mempersoalkan latar belakang keyakinan 

agama masing-masing. Jika suatu bentuk persatuan dibangun atas 

dasar toleransi yang tulus dan benar, maka persatuan tersebut 

mencerminkan makna sejati dari kesatuan itu sendiri.  

Toleransi merupakan sikap menghormati perbedaan yang 

mencakup berbagai aspek identitas manusia, mulai dari latar belakang 

suku, jenis kelamin, penampilan fisik, tradisi budaya, sistem 

                                                           
38

 Kementerian Agama RI, “Al-Qur‟an Surat Al-Mumtahanah Ayat 8”, Dikutip 

pada 12 Desember 2024 dari Surat Al-Mumtahanah Ayat 8 - Qur'an Tafsir Perkata 

(quranhadits.com). 
39

 Jalaluddin As-Suyuthi, “Asbabun Nuzul: Sebab Turunnya Ayat Al-Qur‟an”, 

Terjemahan dari Lubaabun Nuquul fii Asbaabin Nuzul oleh Tim Abdul Hayyie, Jakarta: 

Gema insani, 2009, cetakan 2, h. 566.  
40

 Yunus Ali Al-Mukhdor, “Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-

Musuhnya”. Surabaya: PT Bungkul Indah, 1994, h. 05.  

https://quranhadits.com/quran/60-al-mumtahanah/al-mumtahanah-ayat-8/
https://quranhadits.com/quran/60-al-mumtahanah/al-mumtahanah-ayat-8/


44 

 

keyakinan, tingkat kemampuan, hingga preferensi seksual. Esensi dari 

toleransi terletak pada kemampuan seseorang untuk tetap menghargai 

orang lain meskipun terdapat perbedaan pandangan hidup atau prinsip 

dasar. Namun penting untuk dipahami bahwa toleransi memiliki 

batasan yang jelas, sikap ini sama sekali tidak membenarkan segala 

bentuk kekerasan atau sikap fanatisme buta.  

Implementasi nyata dari nilai toleransi dapat diwujudkan melalui 

berbagai perilaku, seperti kesediaan menerima perbedaan dengan 

pikiran terbuka, penolakan terhadap segala bentuk diskriminasi, 

penghormatan terhadap kebebasan berkeyakinan, tidak mengganggu 

aktivitas ibadah pihak lain, serta memelihara hubungan sosial yang 

baik dalam interaksi sehari-hari tanpa memandang perbedaan 

keyakinan.
41

 

Lebih mendasar lagi, toleransi mengandung beberapa prinsip 

pokok yang menjadi landasan penerapannya. Prinsip-prinsip tersebut 

meliputi: (1) pengakuan terhadap hak kebebasan individu, (2) 

penghormatan terhadap hak-hak dasar setiap manusia, (3) sikap 

menghargai sistem kepercayaan yang dianut orang lain, (4) 

kemampuan untuk saling memahami, (5) komitmen untuk 

menciptakan kehidupan yang damai, serta (6) kesediaan untuk saling 

membantu dalam lingkup kemanusiaan. Unsur-unsur inilah yang 

membentuk kerangka dasar dari toleransi yang sejati dalam kehidupan 

bermasyarakat.
42

 

 

 

 

                                                           
41

 Nur Faiqoh, “Implementasi Pendidikan Berbasis Multikultural Sebagai Upaya 

Penguatan Nilai Karakter Kejujuran, Toleransi, dan Cinta Damai Pada Anak usia Dini 

di Kiddy Care, Kota Tegal”, Universitas Negeri Semarang, BELIA, Vol. 4(2),  2015, h. 

83-84. 
42

 Mujetaba Mustafa, “Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur‟an”, 

Tasamuh: Jurnal Studi Islam, Vol. 7(1), 2015, h. 9. 



45 

 

2. Korelasi Antara Kohesivitas Kelompok, Interaksionisme 

Simbolik, dan Toleransi Beragama 

Teori interaksionisme simbolik menggambarkan cara seorang 

individu menciptakan makna dan pengertian kolektif lewat 

interaksi sosial. Ketertarikan dengan kohesivitas kelompok 

menunjukkan bahwa interaksi yang berlandaskan makna yang 

sama dapat memperkuat rasa persatuan dan solidaritas, yang 

merupakan aspek penting dalam menjaga kohesivitas kelompok. 

Dengan kata lain, interaksionisme simbolik memberikan individu 

wawasan makna untuk memahami bagaimana interaksi dalam 

kelompok bisa menguatkan tali persaudaraan dan mendorong 

anggota merasa sebagai bagian yang kolektif dalam kelompok.
43

 

Korelasi antara kohesivitas kelompok, interaksionisme 

simbolik, dan toleransi beragama dalam konteks keberagaman 

agama di suatu tempat menciptakan dinamika yang rumit dan 

saling berpengaruh dalam masyarakat. 

 

a) Kohesivitas kelompok sebagai fondasi dan tantangan 

 Kohesivitas kelompok, yang merujuk pada kekuatan 

interaksi sosial dan juga menyatukan anggotanya, memiliki 

peran ganda dalam bertoleransi beragama. Di satu sisi, 

kohesivitas yang kuat dalam kelompok agama dapat 

memberikan rasa identitas, keamanan, serta dukungan sosial 

yang krusial untuk individu.
44

 Anggota dari kelompok merasa 

terikat oleh nilai, tujuan, dan pengalaman yang sama, di mana 

semakin memperkuat rasa kebersamaan dan menolong 

                                                           
 

43
 Theodorus Sudimin, Stevanus hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko, 

“Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral Hidup)”, UNIKA 

Soedijapranata, 2019, h. 60-61.  

 
44

 Theodorus Sudimin, Stevanus hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko, 

“Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral Hidup)”, UNIKA 

Soedijapranata, 2019, h. 67. 



46 

 

partisipasi aktif dalam kegiatan keagamaan dan sosial dari 

kelompok tersebut. 

 Namun, disisi lain kohesivitas kelompok juga memiliki 

potensi untuk menciptakan eksklusivitas dan konflik. Jika 

kelompok agama tertentu terlalu fokus pada identitas internal 

dan membangun batas-batas yang kaku terhadap kelompok 

lain, maka hal ini dapat mengakibatkan sikap “kami” versus 

“mereka”. Perbedaan agama dapat diperbesar dan dianggap 

sebagai ancaman, yang memicu prasangka, streotip, dan 

diskriminasi. Dalam kasus ekstrem, kohesivitas kelompok yang 

ekslusif dapat digunakan sebagai pembenaran dalam kekerasan 

dan konflik atas nama agama.
45

 

 Arah dampak kohesivitas kelompok terhadap toleransi juga 

sangat dipengaruhi oleh peran kepemimpinan dan norma-

norma yang berkembang dalam kelompok tersebut. Pemimpin 

agama yang inklusif dan moderat dapat mendorong anggotanya 

untuk membangun hubungan yang positif terhadap kelompok 

lain.
46

 

 

b) Interaksionisme Simbolik sebagai jembatan interaksi 

 Interkasionisme simbolik, sebagai pendekatan sosiologis 

yang menekankan pentingnya interaksi dan simbol dalam 

membentuk makna sosial, memberikan kerangka untuk 

                                                           
 

45
 Denny Tebe (ed), 2025, “Identitas Kelompok: Pembentukan Sosial & 

Pengaruhnya)”, Media Indonesia, dikutip pada tanggal 24 Mei 2025 dari Identitas 

Kelompok Pembentukan Sosial Pengaruhnya (mediaindonesia.com) 

 
46

 Sekar Ayu Anjany, Kadhung Prayoga, Agus Subhan Prasetyo, “Pengaruh 

Kohesivitas, Gaya Kepemimpinan Dan Motivasai Terhadap Keaktifan Anggota 

Kelompok Tani Gondang Lestari”, Mimbar Agribisnis: Jurnal Pemikiran Masyarakat 

Ilmiah Berwawasan Agribisnis, 2022, Vol 8(2), h. 1050-1067.  

https://mediaindonesia.com/humaniora/774708/identitas-kelompok-pembentukan-sosial--pengaruhnya#goog_rewarded
https://mediaindonesia.com/humaniora/774708/identitas-kelompok-pembentukan-sosial--pengaruhnya#goog_rewarded


47 

 

memahami bagaimana toleransi beragama dibangun dan 

dipertahankan melalui interaksi antar kelompok agama.
47

 

 Dalam setiap interaksi antar individu dari kelompok agama 

yang berbeda saling bertukar simbol, baik yang saling 

menghormati, dapat berguna sebagai pengurangan prasangka 

dan stereotip serta membangun pengertian dan kerja sama antar 

kelompok agama. individu belajar untuk melihat persamaan 

dan perbedaan sebagai bagian dari diversity dan 

mengembangkan sikap inklusif menghargai keberagaman yang 

ada.
48

 

Kaitannya antara kohesivitas kelompok dan interaksionisme simbolik 

dengan toleransi beragama bersifat dinamis dan bergantung pada konteks. 

Ini berarti bahwa dampak kohesivitas kelompok terhadap toleransi sangat 

ditentukan oleh kualitas interaksi antar kelompok agama. Ketika 

kohesivitas kelompok disertai dengan interkasionime simbolik yang positif 

dan inklusif, dapat menciptakan suasana sosial yang mendukung untuk 

ber-toleransi beragama. Rasa identitas, persaudaraan, dan kesatuan yang 

kuat dalam kelompok agama dapat memberikan dasar yang solid untuk 

menjalin hubungan saling menghormati satu sama lain.  

Namun jika kelompok yang tidak dilengkapi dengan interaksi yang 

konstruktif bisa menyebabkan halangan untuk mewujudkan toleransi dan 

berpotensi menimbulkan konflik. Oleh karena itu, penting untuk 

menciptakan kondisi yang mendukung interaksi positif antar kelompok 

agama, seperti dialog antar agama, kolaborasi dalam kegiatan sosial, dan 

pendidikan tentang mulkulturalisme.
49

 

                                                           
 

47
 Sumarni Sumai dan Adinda Tessa Naumi, “Dramaturgi Umat Beragama: 

Toleransi Dan Reproduksi Identitas Beragama Di Rejang Lebong”, IAIN Parepare 

Nusantara Press, 2019, h. 45-47. 

 
48

 Solehudin, “Komunikasi Antar Budaya Dalam Membina Toleransi Beragama 

Desa Terbangsi Subing Kecamatan Gunung Sugih Lampung Tengah”, Institut Agama 

Islam Negeri Metro, 2024, h. 57-60. 

 
49

 M. Wahyu Fauzi Aziz, “Model Penguatan Moderasi Beragama Berbasis 

Interaksionisme Simbolik Pada Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kabupaten 



48 

 

Hubungan antara kohesivitas kelompok dan interaksionisme simbolik 

dengan toleransi beragama adalah kompleks dan memiliki banyak dimensi. 

Kohesivitas kelompok dapat berfungsi sebagai kekuatan baik atau buruk 

tergantung pada bagaimana interaksi antar kelompok agama dikelola. 

Pendekatan interaksionisme simbolik memberikan kerangka yang krusial 

untuk memahami bagaimana interaksi yang konstruktif dapat membangun 

jembatan pengertian dan penghormatan, yang pada akhirnya memperkuat 

toleransi beragama dalam masyarakat yang beragam.
50

 

 

                                                                                                                                                               
Banyumas”, Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2023, h. 

162. 

 
50

 Najahan Musyafak dan Lulu Choirun Nisa, “Resiliensi Masyarakat Melawan 

Radikalisme”, CV Lawwana Gunung Pati Semarang Tengah, 2020, h. 35-38. 



 

49 

 

BAB III 

SEJARAH DAN BUDAYA DESA BALUN 

A. Sejarah Desa Balun 

Desa Balun dikenal sebagai salah satu desa tertua yang berada di 

wilayah Kabupaten Lamongan, dan memiliki kekayaan sejarah yang 

sangat kuat, termasuk dalam hal penyebaran ajaran Islam yang dilakukan 

oleh para santri Walisongo. Selain itu, Desa Balun juga masih terikat erat 

dengan sejarah berdirinya Kota Lamongan. 

Asal-usul nama Desa Balun diyakini masyarakat berasal dari sosok 

“Mbah Alun”, seorang tokoh penyebar Agama Islam yang memiliki peran 

penting serta dedikasi besar dalam pembentukan wilayah Desa Balun 

sejak sekitar abad ke-17, tepatnya pada tahun 1600-an.
1
 Mbah Alun dikenal 

pula dengan nama Sunan Tawang Alun I atau Mbah Sin Arih. Berdasarkan cerita 

yang berkembang, beliau diyakini sebagai Raja Blambangan yang memiliki 

nama Bedande Sakte Bhreu Arih dan bergelar Tawang Alun I. Ia dilahirkan di 

Lumajang pada tahun 1574. Mbah Alun merupakan putra dari Minak Lumpat, 

yang menurut catatan dalam naskah Babat Sembar, masih memiliki garis 

keturunan dari Lembu Miruda, seorang tokoh dari Kerajaan Majapahit 

(Brawijaya).  

Dalam perjalanan spiritualnya, Mbah Alun menimba ilmu agama Islam 

dengan belajar mengaji di bawah bimbingan Sunan Giri IV (Sunan Prapen). 

Setelah menyelesaikan masa belajarnya, ia kembali ke kampung halaman untuk 

menyebarkan ajaran Islam sebelum akhirnya dinobatkan sebagai Raja 

Blambangan. Masa pemerintahannya berlangsung dari tahun 1633 hingga 1639. 

Pada periode tersebut, wilayah Blambangan mengalami tekanan dan serangan 

dari Kesultanan Mataram dan pihak Belanda, yang berujung pada kehancuran 

kedaton Blambangan.
2
 

                                                           
1
 Sejarah Desa Balun, Turi, Lamongan, dikutip pada 29 April 2025 dari (Balun, 

Turi, Lamongan - Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas), diakses pada 

tanggal 20 Januari 2025. 
2
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan 

Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN 

(google.com) 

https://id.wikipedia.org/wiki/Balun,_Turi,_Lamongan
https://id.wikipedia.org/wiki/Balun,_Turi,_Lamongan
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


50 

 

Pada masa itu, Sunan Tawang Alun memilih untuk mengungsi ke 

arah barat menuju wilayah Brondong guna mencari perlindungan dari 

putranya, yaitu Ki Lanang Dhangiran yang dikenal juga sebagai Sunan 

Brondong. Di sana, beliau kemudian diberikan tempat tinggal di sebuah 

kawasan bernama Candipari, yang pada masa kini dikenal sebagai Desa 

Balun dan terletak di Desa Kuro. Kisah ini tercatat dalam naskah Babat 

Blambangan yang ditulis oleh Wanarsih Partaningrat Arifin pada tahun 

1995, dikatakan bahwa di Kerajaan Blambangan terdapat pemerintahan 

sebagai berikut:  

1. Tahun 1624 yang menjadi Raja Lumajang – Kedawung adalah 

Tawang Alun I. 

2. Tahun 1632 Tawang Alun menjadi Adipati Singosari. 

3. Tahun 1633-1639 Tawang Alun I menjadi Raja Blambangan. 

Pada awalnya, Mbah Alun menganut kepercayaan Hindu dengan 

nama asli Sin Arih serta menyandang gelar Bedande Sakte Bawean Sin 

Arih. Setelah memeluk Islam, beliau kemudian dikenal dengan julukan 

Sunan Tawang Alun I. Sekitar tahun 1600-an, beliau mulai menyebarkan 

ajaran Islam dan memberikan kontribusi besar dalam pembentukan Desa 

Balun. Setelah menjalani peran sebagai penyebar agama hingga akhir 

hayatnya, beliau wafat pada tahun 1654 dalam usia 80 tahun dan dikenal 

sebagai seorang Waliyullah. Wilayah tempat dimakamkannya Mbah 

Alun inilah yang kemudian diberi nama Desa Balun.
3
 

 

a) Letak Geografis 

Desa Balun merupakan desa yang secara geografis terletak di 

Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan Provinsi Jawa Timur. Desa 

Balun memiliki luas wilayah 621.103 hektar dan dominan berbentuk 

sawah atau tambak seluas 530.603 hektar. Luas wilayah yang 

dominan sawah ini di landasi oleh profesi warga Desa Balun, yakni 

                                                           
3
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan, 

dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS 

TENTANG DESA BALUN (google.com). 

https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


51 

 

Petambak dan Petani. Selain profesi itu, sedikit juga yang menjadi 

Pedagang, Tentara, Polisi, Guru, Buruh dan lain-lain. 

Kondisi geografis Desa Balun berbatasan dengan beberapa desa, 

yaitu, Utara: Desa Ngujungrejo, Timur: Desa Gedongboyountung, 

Selatan: Kelurahan Sukorejo, Barat: Desa Tambak Ploso. Batas-

batas wilayah tersebut dimaksudkan untuk mengetahui dan 

mengadakan wilayah pemusatan hak kewenangan,  terutama yang 

menyangkut masalah administrasi otonomi daerah. 

Gambar 1  

Peta Desa Balun Kec. Turi Kab. Lamongan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Data Administrasi Desa Balun
4
 

b) Sosial Masyarakat 

Berdasarkan data administrasi kependudukan Desa Balun pada 

tahun 2023, secara keseluruhan masyarakat Desa Balun berjumlah 

4.721 jiwa, yang terdiri dari 3.746 jiwa beragama Islam, 692 jiwa 

beragama Kristen dan 281 jiwa beragama Hindu. Meskipun 

demikian, warga Desa Balun dapat bahu membahu dalam segala 

aspek sosial.  

                                                           
4
 Gambar diambil dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG 

DESA BALUN (google.com). 

https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


52 

 

Desa Balun dikatakan sangat heterogen untuk suatu ukuran desa 

di Lamongan, selain itu Desa Balun disebut juga dengan Desa 

Pancasila. Sebutan Desa Pancasila ini diberikan karena latar situasi 

yang unik di Desa Balun, dikenal memiliki semangat toleransi dan rasa 

kekeluargaan yang sangat kental. Hal ini tercermin dari keberadaan tempat-

tempat ibadah yang berdiri berdampingan. Di Dusun Balun, terdapat Pura 

yang terletak di sisi kiri, Masjid berada di bagian tengah, dan Gereja berdiri 

agak ke depan di sisi kanan. Ketiga rumah ibadah ini mengelilingi sebuah 

lapangan hijau yang berfungsi sebagai pusat dari lingkungan peribadatan 

tersebut, menjadi simbol nyata harmoni antar umat beragama di desa 

tersebut.
5
 Selain itu masyarakat Balun dalam suatu keluarga juga 

terdapat yang memeluk berbeda agama. 

Umat Agama Islam menjadi agama mayoritas dengan pengikut 

terbanyak, meskipun menjadi kaum mayoritas tidak mengurangi 

sikap sosial masyarakat kepada penganut agama lainnya. Begitu juga 

dengan umat Kristiani, umat Kristiani menganggap perbedaan 

sebagai sebuah hal yang wajar dan tidak ada masalah dengan itu. 

tidak jauh berbeda dengan umat agama lain, umat Hindu dalam 

melakukan kegiatan keagamaannya selalu menjunjung tinggi nilai-

nilai kemanusiaan. Kesadaran setiap umat beragama akan pentingnya 

sikap toleransi ini tentu menjadi salah satu faktor yang membuat 

situasi aman, nyaman serta harmonis di Desa Balun Kecamatan Turi 

Kabupaten Lamongan. 

Tabel 1. 1 

Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama Tahun 2023 

 

 

 

 

 

S

u 

                                                           
5
 Hasil Observasi Pada Tanggal 11 Oktober 2024. 

NO. AGAMA 
JUMLAH 

(orang) 

1 ISLAM 3.748 

2 KRISTEN 692 

3 HINDU 281 

 TOTAL 4.721 



53 

 

Sumber: Data Administrasi Desa Balun
6
 

c) Pendidikan 

Tingkat pendidikan yang dimiliki oleh para penduduk Desa Balun 

bervariasi, berdasarkan data Desa Balun pada tahun 2023 yang tidak 

tamat sekolah 216 jiwa. Meskipun seperti itu, jika disandingkan 

antara data arsip Desa Balun yang terbaru dengan sampel penelitian 

yang berlokasi di Desa Balun, tingkat angka pendidikan di Desa 

Balun terbilang meningkat dari tahun ke tahun.  

Tabel 1. 2 

Pendidikan Masyarakat Desa Balun Tahun 2023 

Sumber: Data Administrasi Desa Balun
7
 

d) Ekonomi 

Kondisi perekonomian Desa Balun masih dimayoritasi profesi 

sebagai petani, dengan hasil produksi utama yakni ikan dan padi. Di 

Desa Balun 79% luas wilayah berupa tambak dan sawah yaitu 

530.603 hektar. Selama bulan Januari hingga Juni, sebagian besar 

masyarakat Desa Balun menggantungkan hidup pada sektor 

perikanan, sementara pada bulan Juli hingga September, beralih ke 

bidang pertanian. Di samping itu, ada sebagian kecil penduduk yang 

menekuni profesi lain seperti berdagang, menjadi anggota TNI atau 

                                                           
6
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan 

Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN 

(google.com) 
7
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan 

Tahun 2025, (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS TENTANG DESA BALUN 

(google.com) 

NO. TINGKAT PENDIDIKAN 
JUMLAH 

(ORANG) 

1 SD 2.926 

2 BELUM SEKOLAH 151 

3 TIDAK TAMAT SEKOLAH 216 

4 SLTP/SEDERAJAT 723 

5 SLTA/SEDERAJAT 518 

6 SARJANA MUDA 43 

7 SARJANA S1 142 

8 PASCA SARJANA 2 

 TOTAL 4.721 

https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


54 

 

Polri, guru, serta buruh. Keunikan yang dimiliki desa ini terletak pada 

kekayaan budayanya, salah satunya adalah keberadaan makam Mbah 

Alun yang rutin dikunjungi peziarah setiap hari Jum‟at Kliwon. 

Tingginya jumlah kunjungan ini menjadikan makam tersebut sebagai 

aset budaya yang potensial, bahkan mampu dikelola untuk 

menghasilkan pendapatan asli desa. Demikianlah merupakan salah 

satu contoh dilapangan tentang kerukunan sosial yang terjalin sangat 

dinamis. Masyarakat Desa Balun tidak membeda-bedakan seseorang 

karena latar belakang agama, status dan profesi. 
8
 

Tabel 1. 3 

Mata Pencaharian Pokok 2023 

Sumber: Data Administrasi Desa Balun
9
 

 

 

B. Agama, Budaya dan Simbol Rumah Ibadah di Desa Balun 

Desa Balun di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan, merupakan desa 

yang memiliki karakteristik sosial dan religius yang sangat unik dalam 

konteks ke-indonesiaan. Desa ini dikenal luas sebagai "Desa Pancasila" 

karena kemampuannya menjaga harmoni antar umat beragama meskipun 

terdapat perbedaan keyakinan yang signifikan di antara warganya. Dengan 

                                                           
8
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan, 

dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS 

TENTANG DESA BALUN (google.com). 
9
 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan, 

dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS 

TENTANG DESA BALUN (google.com). 

NO. PROFESI 
JUMLAH 

(ORANG) 

1 PETANI 1.451 

2 PEDAGANG 91 

3 BURUH 428 

4 PEGAWAI NEGERI SIPIL 105 

5 TNI/POLISI 29 

6 PENSIUNAN 49 

 TOTAL 4.721 

https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


55 

 

populasi lebih dari 4.700 jiwa, Desa Balun dihuni oleh pemeluk tiga 

agama resmi yakni Islam, Kristen, dan Hindu.
10

 

Secara historis, perbedaan agama di Desa Balun tidak lahir dari konflik 

atau dominasi satu kelompok atas kelompok lain. Sebaliknya, kehadiran 

berbagai agama ini berakar dari proses historis yang berkaitan dengan 

peristiwa nasional, khususnya pasca pemberontakan G30 S/PKI pada 

tahun 1965. Setelah peristiwa tersebut, pemerintah mengeluarkan 

kebijakan yang mendorong penganut aliran kepercayaan lokal seperti 

Kejawen, Sapta Dharma, dan Roso Sejati untuk beralih ke salah satu dari 

enam agama resmi yang diakui negara. 

Dalam situasi ini, masyarakat Desa Balun dengan kearifan lokal 

mereka memilih jalan damai. Sebagian besar berpindah ke Islam, 

sebagian lainnya ke Kristen dan Hindu, berdasarkan kesamaan nilai 

spiritual dengan keyakinan lokal mereka sebelumnya. Kondisi sosial 

masyarakat Balun yang telah lama menjunjung tinggi nilai gotong royong, 

musyawarah, dan tenggang rasa mempermudah proses perubahan ini 

tanpa menimbulkan konflik berarti. Hal ini menunjukkan bahwa agama di 

Desa Balun berkembang bukan sebagai faktor disintegrasi, melainkan 

sebagai media kohesi sosial. 

 

1. Sejarah Agama-Agama di Balun 

a) Sejarah Agama Islam di Balun 

Islam merupakan agama pertama yang berkembang luas di Desa 

Balun. Masuknya Islam tidak terlepas dari peran Walisongo, 

khususnya Sunan Drajat yang menyebarkan ajaran Islam dengan 

pendekatan budaya lokal dan nilai kemanusiaan seperti kerja keras, 

kedermawanan, dan gotong royong. 

Selain itu, figur penting lainnya adalah Mbah Alun (juga dikenal 

sebagai Sunan Tawang Alun I), seorang mantan Raja Blambangan 

                                                           
10

 Data di ambil dari arsip Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan, 

dikutip pada 29 April 2025 dari (PEMERINTAH DESA BALUN - SEKILAS 

TENTANG DESA BALUN (google.com). 

https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun
https://sites.google.com/view/pemerintahdesabalun/sekilas-tentang-desa-balun


56 

 

yang masuk Islam setelah berguru kepada Sunan Giri IV. Dalam 

literatur sejarah lokal disebutkan bahwa setelah kejatuhan Kerajaan 

Blambangan akibat serangan Mataram dan Belanda, Mbah Alun 

menetap di daerah yang kini dikenal sebagai Desa Balun dan aktif 

dalam dakwah Islam. Islam di Desa Balun awalnya bercorak Islam 

abangan, yakni bentuk Islam yang masih bercampur dengan tradisi 

lokal dan unsur kepercayaan nenek moyang. Namun, seiring 

perjalanan waktu, pemahaman Islam di kalangan masyarakat semakin 

mengalami pemurnian, tanpa meninggalkan kearifan lokal yang 

menjadi kekayaan budaya desa.
11

 

Penyebaran ajaran Islam di Desa Balun sudah berlangsung sejak 

awal berdirinya desa tersebut, yang dilakukan oleh para santri yang 

merupakan murid dari Walisongo. Sejarah perkembangan desa ini 

juga berkaitan erat dengan hari jadi Kota Lamongan. Nama “Balun” 

sendiri berasal dari sosok tokoh penting bernama Mbah Alun, yang 

memiliki kontribusi besar dalam proses terbentuknya Desa Balun 

sejak sekitar abad ke-17, tepatnya tahun 1600-an. Keberagaman 

agama di wilayah ini meliputi Islam, Kristen, dan Hindu mulai 

terlihat sejak dekade 1960-an. Masyarakat Desa Balun yang 

mayoritas beragama Islam mendirikan sebuah masjid sebagai bentuk 

reaksi pasca peristiwa G30S/PKI. Berdasarkan keterangan pengurus 

takmir masjid, pembangunan masjid ini dimulai pada tahun 1960-an 

di atas tanah wakaf milik warga setempat dan diprakarsai oleh salah 

satu tokoh penyebar Islam di desa tersebut. Hingga kini, peninggalan 

bersejarah berupa mimbar khotbah dari kayu jati dan sebuah bedug 

masih tetap difungsikan dalam kegiatan keagamaan.
12

 

Seiring dengan perkembangan agama Islam di Desa Balun, telah 

berdiri sebuah pondok pesantren sebagai pusat pendidikan 

keagamaan, serta dilakukan renovasi menyeluruh terhadap Masjid 

                                                           
 

11
  Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025. 

 
12

 Wawancara dengan pemuda Desa Balun Mas Very dilakukan pada 10 

Okotober 2024  di Lamongan. 



57 

 

Miftahul Huda yang merupakan masjid utama di desa tersebut. Proses 

pembangunan masjid ini mendapat dukungan dari umat beragama 

lain yang turut berpartisipasi secara aktif, baik dalam bentuk 

pemberian izin maupun bantuan berupa dana, makanan, serta 

minuman bagi para pekerja yang terlibat. Partisipasi lintas agama 

yang begitu antusias ini mencerminkan kuatnya semangat toleransi 

dan keharmonisan antarumat beragama di Desa Balun, sehingga 

menjadikan desa ini dikenal luas sebagai simbol kehidupan yang 

rukun dan damai.
13

 

 

b) Sejarah Agama Kristen di Balun 

Agama Kristen masuk ke Desa Balun pada tahun 1966. Proses ini 

bermula ketika Bapak Asman, salah seorang warga desa, 

menemukan selembaran Injil yang menarik perhatiannya. Setelah 

berkonsultasi dengan Kepala Desa saat itu, Bapak Bati, dan 

memastikan bahwa keterlibatannya dalam agama baru tersebut tidak 

bersinggungan dengan masalah politik (terkait G30S/PKI), keduanya 

memutuskan untuk dibaptis pada tanggal 25 November 1967. 

Tahun 1966 ada pemilihan kepala Desa Balun dan Bapak Bati 

terpilih, bersamaan dengan itu seseorang menemukan selembaran 

kertas yang kemudian seseorang itu pelajari lebih mendalam. Beliau 

bernama Bapak Asman, beliau tertarik dan mencari sumber dari isi 

lembaran tersebut.  

Sebelum menjalani proses pembaptisan, beliau terlebih dahulu 

meminta izin kepada Pak Bati selaku kepala desa, karena pada saat 

itu ada kekhawatiran jika langkah tersebut dikaitkan dengan 

peristiwa kelam G30S/PKI. Setelah mendengarkan penjelasan, Pak 

Bati bersama Pak Asman memutuskan untuk mengunjungi rumah 

ibadah umat Kristen yang digunakan sebagai tempat beribadah. 

Kunjungan ini dilakukan sebelum beliau benar-benar memutuskan 

                                                           
13

 Wawancara dengan Tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025. 



58 

 

untuk dibaptis, demi memastikan bahwa tindakan tersebut tidak 

menimbulkan kesalahpahaman atau keterkaitan dengan kejadian 

masa lalu tersebut. Hingga akhirnya, pada tanggal 25 November 

1967, Pak Bati dan Pak Asman resmi dibaptis. Kehadiran agama 

Kristen di Desa Balun bermula dari kedua tokoh tersebut. Setelah 

itu, beliau menyampaikan kepada masyarakat bahwa setiap individu 

bebas menganut agama apa pun selama agama tersebut diakui secara 

resmi oleh pemerintah. 

Karena pada saat tahun 1967 masyarakat Balun mayoritas sudah 

beragama Islam, dan Islam di Balun pada saat itu masih berstatus 

abangan, yakni muslim itu masih cenderung ke aliran kepercayaan 

seperti sapto darmo, darmo gandul dan pangestu. Ditakutkan akan 

terjadi perpecahan, maka sebelum dibaptis para penemu lembaran ini 

meminta izin kepada petinggi desa, dan alhasil setelah di umumkan 

secara terbuka maksyarakat Desa Balun meneriman akan 

kedatangannya keprcayaan ini. Baptisan ini kemudian menginspirasi 

baptisan massal 92 warga hanya dalam kurun waktu satu bulan, yang 

menandai awal tumbuhnya komunitas Kristen di Balun. Pada tahun 

yang sama, Gereja Kristen Jawi Wetan didirikan, berdampingan 

dengan masjid dan pura, di sekitar lapangan utama desa. 

Keberadaan umat Kristen di Balun diterima secara baik oleh 

masyarakat, berkat adanya prinsip bahwa pemelukan agama 

dilakukan atas dasar kesadaran pribadi dan kebebasan beragama, 

bukan paksaan. Hal ini sesuai dengan prinsip toleransi aktif, 

sebagaimana diungkapkan dalam literatur teori toleransi beragama.
14

 

 

c) Sejarah Agama Hindu di Balun 

Agama Hindu masuk ke Desa Balun pasca peristiwa G30 S/PKI, 

Pemerintah setempat menganjurkan kepada masyarakat penganut 

kepercayaan untuk berpindah agama yang sudah disahkan oleh 

                                                           
14

 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 2025. 



59 

 

pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Di Balun pernah 

ada penganut yang memeluk aliran kejawen, Sapta Dharma, Roso 

Sejati dan lain lain.  

Pada tahun 1967 Agama Hindu masuk ke Desa Balun, Agama 

Hindu dibawa dari Desa Plosowahyu. Tokoh sesepuh yang membawa 

Agama Hindu adalah Bapak Tahardono Sasmito. Dengan tanpa 

adanya mengajak dan ancaman Agama Hindu diterima oleh 

masyarakat Desa Balun sebagai agama pendatang.  

“Baik mas, Agama Hindu masuk di Balun ini merupakan sebuah 

peralihan yang dianjurkan oleh pemerintah kepada para peganut 

aliran kepercayaan. Para penganut aliran kepercayaan ini mencari 

agama yang mengandung unsur hampir sama dengan aliran mereka 

dan masuk ke Agama Hindu. Hal ini terjadi pada sekitaran tahun 

1967 mas”.
15

 

Agama Hindu lambat laun berkembang di Desa Balun dan dengan 

semangat dari swadya masyarakat, sehingga membangun rumah 

ibadah untuk penganut Agama Hindu. Kemudian terbangunlah pura 

yang megah yang kebetulan tidak jauh dari jarak Masjid dan Gereja. 

Yang menarik, masyarakat Hindu di Balun berbaur dengan komunitas 

Islam dan Kristen dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan, 

tanpa terjadi gesekan serius. Ini memperlihatkan bahwa toleransi di 

Desa Balun tidak sebatas pada formalitas, melainkan terwujudkan 

dalam keseharian warga.  

Sejarah tiga agama di Desa Balun Islam, Kristen, dan Hindu 

menunjukkan bahwa kerukunan tidak terjadi secara kebetulan, 

melainkan melalui proses panjang yang melibatkan faktor sejarah, 

politik, dan kesadaran masyarakat akan pentingnya toleransi.  

Hal yang paling mengesankan adalah keberadaan tiga agama di 

wilayah tersebut tidak hanya sekadar hidup berdampingan, tetapi juga 

                                                           
15

 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025.  



60 

 

terjalin hubungan saling mendukung satu sama lain. Letak rumah 

ibadah yang berdekatan menjadi simbol nyata dari kerukunan 

tersebut, di mana setiap kegiatan keagamaan yang dilakukan oleh 

masing-masing pemeluk agama disertai sikap saling menghormati 

dan menjaga kenyamanan bersama.
16

  

Kerja sama dalam kegiatan sosial dan saling menghargai menjadi 

bukti nyata bahwa perbedaan agama tidak harus memicu konflik, 

melainkan dapat menjadi kekuatan untuk membangun masyarakat 

yang harmonis. Desa Balun menjadi contoh nyata bahwa pluralisme 

dan toleransi yang bukan sekadar wacana, tetapi bisa diwujudkan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 

2. Simbol-Simbol Rumah Ibadah Desa Balun 

 Dalam kerangka masyarakat multikultural dan plural seperti di Indonesia, 

simbol-simbol keagamaan memainkan peran yang sangat penting dalam 

membangun dan memperkuat kohesi sosial. Simbol bukan sekadar penanda 

visual, melainkan merupakan manifestasi dari nilai-nilai dan keyakinan yang 

dianut oleh komunitas keagamaan. Melalui pendekatan interaksionisme 

simbolik, simbol dipahami sebagai hasil dari proses interaksi sosial yang 

berkelanjutan, yang maknanya dibentuk dan dipertahankan secara kolektif oleh 

masyarakat. 

 Desa Balun, yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten 

Lamongan, Jawa Timur, dikenal sebagai "Desa Pancasila" karena 

keberhasilannya dalam menjaga kerukunan antar umat beragama. 

Terdapat tiga rumah ibadah utama yang berdiri berdampingan, yaitu 

Masjid, Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW), dan Pura Sweta Maha 

Suci. Ketiga tempat ibadah ini tidak hanya menjadi pusat kegiatan 

keagamaan, tetapi juga menjadi simbol harmoni, toleransi, dan dialog 

                                                           
16

 Bernadetta Budi Lestari dan Suhartono, “Tumbuhnya Toleransi Beragama di 

Desa Balun, Turi, Lamongan Jawa Timur: Kajian Historis”, Pedagogika: Jurnal Ilmu-

ilmu Kependidikan, Vol. 2(1), 2022, h. 165. 



61 

 

antar umat beragama yang hidup dalam satu ruang geografis dan sosial 

yang sama. 

 

a) Masjid Desa Balun: Representasi Islam yang Inklusif dan Moderat 

 Masjid di Desa Balun menampilkan beberapa simbol utama yang 

mencerminkan karakter Islam moderat. Meskipun tidak ada satu 

aliran yang dideklarasikan secara tegas menjadi aliran Agama Islam 

mayoritas di Desa Balun, tetapi menurut observasi dan aktivitas 

warga muslim lebih cenderung ke Nahdlatul Ulama. 

1) Logo NU yang terdiri dari bola dunia dan tali rantai 

melambangkan persatuan umat Islam di seluruh dunia dan 

keterhubungan dengan nilai-nilai universal.
17

 

2) Kubah dan menara berfungsi sebagai penanda arsitektur Islam 

serta simbol keterhubungan antara manusia dan Tuhan.
18

 

3) Kaligrafi Arab seperti lafaz “Allah” dan “Muhammad” 

melambangkan kehadiran ilahi dan keteladanan Nabi sebagai nilai 

utama dalam kehidupan.
19

 

 Menurut Bapak Sutrisno, warga non-Muslim juga turut merawat 

masjid sebagai bagian dari kehidupan sosial bersama, menunjukkan 

bahwa simbol-simbol Islam ini diterima secara terbuka.
20

 Serta 

Berdasarkan pengamatan langsung dan hasil rekaman video, masjid 

ini kerap dijadikan lokasi kegiatan sosial, seperti musyawarah desa, 

kerja bakti, hingga pengajian yang melibatkan tokoh lintas agama. 

Hal ini menegaskan bahwa simbol-simbol masjid tidak dimaknai 

secara eksklusif, melainkan terbuka untuk interpretasi kolektif yang 

lebih inklusif. 

                                                           
 

17
 Zamzami, "Makna Simbolik Logo NU", dalam Kajian Simbol dalam Islam, 

Yogyakarta: LKiS, Vol. 1, 2019, h. 24. 

 
18

 Asrori, "Simbol dan Identitas dalam Arsitektur Masjid", Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, Vol. 1, 2020, h. 89. 

 
19

 Abdul Wahid, "Estetika Kaligrafi dalam Tradisi Islam", Jakarta: UIN Press, 

Vol. 2, 2021, h. 57. 

 
20

 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025.  



62 

 

b) Gereja GKJW Balun: Simbol Spiritualitas dan Akar Budaya Lokal 

 Gereja Kristen Jawi Wetan di Desa Balun merupakan tempat 

ibadah umat Kristen Protestan yang sangat kental dengan nuansa 

budaya lokal. Dalam rekaman wawancara dengan Kepala Desa Balun, 

dijelaskan bahwa gereja ini tidak hanya digunakan untuk ibadah rutin, 

tetapi juga menjadi tempat pelatihan keterampilan, ruang diskusi 

antarumat beragama, dan perayaan-perayaan desa yang melibatkan 

seluruh warga. Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW) memiliki 

perpaduan simbol universal Kekristenan dan budaya Jawa: 

1) Salib melambangkan kasih dan pengorbanan Kristus, serta cinta 

universal bagi sesama.
21

 

2) Lonceng Gereja menjadi simbol pengingat ibadah dan keteraturan 

waktu, yang juga dimaknai warga sekitar sebagai seruan damai.
22

 

3) Aksara Jawa dan ukiran lokal mencerminkan proses akulturasi 

budaya dan simbol penerimaan terhadap kearifan lokal.
23

 

 Menurut Kepala Desa Balun, simbol-simbol ini menjadi bagian 

dari harmoni karena gereja juga digunakan untuk kegiatan sosial 

lintas agama.
24

 Dalam video dokumentasi kegiatan gereja, tampak warga 

Muslim dan Hindu ikut serta dalam dekorasi perayaan Natal dan Unduh-

Unduh
25

 sebagai bentuk kolaborasi lintas agama. Hal ini memperkuat makna 

simbol gereja sebagai ruang keterbukaan budaya dan spiritual. 

 

 

 

                                                           
 

21
 Kristiyanto, "Teologi Simbolik dalam Kekristenan", Yogyakarta: Kanisius, 

Vol. 1, 2018, h. 41. 

 
22

 Retnowati, "Tradisi dan Simbol dalam Liturgi GKJW", Yogyakarta: UGM 

Press, Vol. 1, 2020, h. 76. 

 
23

 Heru Santoso, "Simbol dan Budaya dalam Gereja Jawa", Yogyakarta: Tiara 

Wacana, Vol. 1, 2022, h. 112. 
24

 Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari 

2025. 

 
25

 Unduh-unduh merupakan perayaan syukur atas hasil panen yang dirayakan 

oleh Gereja Kristen Jawa. 



63 

 

c) Pura Sweta Maha Suci: Simbol Kesakralan, Keselarasan, dan 

Keheningan 

 Pura Sweta Maha Suci adalah tempat ibadah umat Hindu yang 

terletak tidak jauh dari masjid dan gereja. Dalam wawancara bersama 

Bapak Mangku Tadi, juru kunci pura, disebutkan bahwa nama 

"Sweta" berarti suci, yang merepresentasikan kesucian spiritual dan 

keharmonisan batin. Pura Hindu di Desa Balun memiliki simbol-

simbol khas yang sarat makna: 

1) Padmasana sebagai tempat berstana Sang Hyang Widhi 

merupakan lambang kesucian tertinggi.
26

 

2) Candi Bentar dan Penjor menjadi simbol penyambutan dan 

hubungan manusia dengan alam semesta.
27

 

3) Pratima dan Sesajen sebagai manifestasi penghormatan terhadap 

leluhur dan keseimbangan kosmis.
28

 

 Menurut Bapak Mangku Tadi, simbol-simbol tersebut tidak hanya 

dimengerti oleh umat Hindu, tetapi juga dihormati dan dijaga oleh 

masyarakat lintas agama sebagai simbol kehidupan bersama yang 

sakral.
29

 

 Dengan merujuk pada sumber-sumber akademik dan wawancara 

lapangan, jelas bahwa simbol-simbol rumah ibadah di Desa Balun 

bukan hanya menegaskan identitas keagamaan, tetapi juga 

membentuk jalinan sosial yang erat antarumat beragama. Simbol 

bukan hanya identitas, tetapi juga jembatan harmoni. 

 

 

 

                                                           
 

26
 I Made Suta, "Makna Arsitektur Suci Hindu", Surabaya: Paramita, Vol. 1, 

2020, h. 59. 

 
27

 Darma Putra, "Ritual dan Simbol dalam Hindu Bali", Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, Vol. 1, 2019, h. 103. 

 
28

 Ngurah Arya, "Taksu dan Simbol dalam Upacara Hindu", Denpasar: Widya 

Dharma, Vol. 1, 2021, h. 91. 

 
29

 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025. 



64 

 

3. Budaya Masyarakat Desa Balun 

Sejarah masuk dan berkembangnya Islam, Kristen, dan Hindu di 

Desa Balun merupakan representasi nyata dari transformasi sosial-

religius yang berakar pada pengalaman historis nasional dan kearifan 

lokal. Melalui pendekatan damai, dialog terbuka, dan penghormatan 

terhadap pilihan individu, masyarakat Balun membuktikan bahwa 

perbedaan keyakinan tidak harus berujung pada perpecahan, melainkan 

dapat menjadi modal sosial untuk membangun kohesivitas masyarakat. 

Kondisi masyarakat Desa Balun menunjukkan bahwa 

multikulturalisme bukan hanya konsep teoritis, tetapi dapat 

diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Penerimaan terhadap keberagaman agama tanpa diskriminasi 

membentuk struktur sosial harmonis yang didukung oleh nilai-nilai 

gotong royong, musyawarah, dan kesetaraan.
30

 Beberapa keadaan 

budaya masyarakat Desa Balun yakni: 

 

a) Penguatan Nilai Toleransi Dalam Kerukunan antar Umat 

Beragama 

Kehidupan bermasyarakat di Desa Balun merupakan 

kerukunan yang terjalin erat antar warga, meskipun mereka 

memeluk keyakinan yang berbeda. Keberadaan tiga rumah 

ibadah yang berdiri berdekatan, yaitu masjid, gereja, dan pura, 

adalah simbol nyata dari kerukunan ini. Kerukunan ini bukan 

hanya sekadar berdampingan tanpa konflik, tetapi juga 

terwujud dalam interaksi sosial yang positif dan saling 

menghormati. 

                                                           
30

 Abdul Bassith Tamami, “Implementasi Pendidikan Multikultural dalam 

mewujudkan kerukunan hidup antar umat beragama pada siswa di SDN 1 Balun 

Lamongan” (Doctoral dissertation, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim), 

2018, h. 54-55. 



65 

 

“Warga Balun ini unik mas, meskipun tetangganya berbeda 

kepercayaan, kalau ada slametan atau acara adat lain 

tonggone mesti oleh. Kasaran e sego sejumpot podo roto”.
31

  

Toleransi di Desa Balun bukan sekadar konsep, melainkan 

praktik hidup sehari-hari. Masyarakat memiliki pemahaman 

yang mendalam tentang perbedaan keyakinan dan menghargai 

hak setiap individu untuk menjalankan ibadahnya masing-

masing. Tidak jarang kita temui anggota keluarga yang 

berbeda agama hidup berdampingan dengan harmonis. Ketika 

hari raya keagamaan tiba, warga dari agama lain turut 

memberikan ucapan selamat dan menghormati jalannya 

ibadah. Sikap saling menghormati dan menghargai perbedaan 

ini telah menjadi bagian tak terpisahkan dari identitas 

masyarakat Balun. 

Desa Balun terdapat tradisi sebuah penghormatan kepada 

lintas agama, seperti saling memberikan ucapan selamat saat 

perayaan hari raya keagamaan. Masyarakat memiliki 

kesadaran untuk menghormati hak setiap individu dalam 

menjalankan ibadahnya. Mekanisme penghormatan ini tidak 

hanya bersifat formal, tetapi juga ter-internalisasi dalam 

kehidupan sehari-hari. Misalnya, saat ada acara pemakaman, 

warga dari agama lain turut hadir untuk memberikan 

penghormatan terakhir, yang menunjukkan bahwa rasa empati 

dan solidaritas tidak mengenal batasan agama.  

Praktik ini menciptakan ikatan emosional yang kuat antar 

anggota masyarakat, sehingga memperkuat kohesivitas dan 

toleransi di Desa Balun. Dengan demikian, mekanisme 

penghormatan yang terjalin dalam interaksi sosial sehari-hari 

menjadi salah satu pilar penting dalam menjaga kerukunan 

                                                           
31

  Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari 

2025. 



66 

 

antar umat beragama. Selain itu, dalam kegiatan sosial, warga 

dari berbagai agama seringkali berkolaborasi, seperti dalam 

acara gotong royong, yang menunjukkan bahwa penghormatan 

tidak hanya bersifat formal, tetapi juga terinternalisasi dalam 

kehidupan sehari-hari.  

 

b) Gotong Royong Antar Lintas Agama 

Semangat gotong royong menjadi urat nadi kehidupan di 

Desa Balun. Ketika ada warga yang mengadakan hajatan, 

membangun rumah, atau mengalami musibah, seluruh 

masyarakat tanpa memandang agama akan bahu-membahu 

memberikan bantuan. Tradisi sambatan atau kerja bakti masih 

sangat kental, di mana warga secara sukarela meluangkan 

waktu dan tenaga untuk kepentingan bersama. Gotong royong 

ini tidak hanya meringankan beban individu, tetapi juga 

mempererat tali persaudaraan antar warga. 

“Kami sebagai masyarakat yang sudah memegang sikap 

„rewang‟ mesti tergerak dalam hal membantu sesama mas, 

sebaliknya memang bukan mengharapkan diperlakukan sama, 

tapi tanpa disuruh pun warga-warga seperti itu juga mas”.
32

 

Ramah tamah merupakan ciri khas lain dari masyarakat 

Desa Balun. Rewang merupakan sikap saling membantu yang 

di pertahankan oleh masyarakat Desa Balun, di mana setiap 

ada acara besar yang membutuhkan bantuan tanpa memandang 

keyakinan masyarakat Desa Balun akan bersukarelawan 

membantu, tentu akan ada fee bagi sukarelawan ini. Warga 

Desa Balun dikenal sebagai orang-orang yang terbuka dan 

menyambut baik siapapun yang datang ke desa mereka. Sikap 

ini tercermin dalam interaksi sehari-hari, baik antarwarga 

                                                           
32

  Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025.  



67 

 

maupun dengan orang luar. Kehangatan dan keramahan ini 

menciptakan suasana yang nyaman dan kondusif bagi 

terciptanya kerukunan dan toleransi. Mereka tidak melihat 

perbedaan sebagai penghalang untuk menjalin silaturahmi dan 

persahabatan. 

 

c) Kedewasaan Beragama Melalui Tradisi Lokal 

Perbedaan agama di Desa Balun tidak menjadi sumber 

perpecahan, melainkan justru menjadi kekayaan dan keunikan 

tersendiri. Masyarakat belajar untuk hidup berdampingan 

dengan menghargai keyakinan masing-masing. Perbedaan ini 

tidak menghalangi mereka untuk bekerja sama dalam 

membangun desa, menjaga keamanan, dan melestarikan tradisi 

lokal. Justru, perbedaan ini memperkaya perspektif dan 

memperkuat rasa persatuan sebagai warga Desa Balun. 

Bahkan dalam aspek tempat penguburan jasad, masyarakat 

Desa Balun memperbolehkan penggunaan satu kompleks 

makam untuk umat Islam, Kristen, dan Hindu, sebuah bentuk 

nyata dari toleransi dan pluralisme.
33

 Dengan demikian, 

pengalaman Desa Balun relevan tidak hanya untuk kajian studi 

agama-agama, tetapi juga untuk pengembangan konsep 

toleransi aktif, moderasi beragama, dan perdamaian 

berkelanjutan di Indonesia dan dunia.
34

  

 

d) Interaksi Antar Umat Beragama 

Masyarakat Desa Balun menunjukkan bagaimana interaksi 

antar anggota masyarakat yang berbeda agama dapat 

menciptakan kohesivitas. Dalam konteks ini, mencakup kerja 

                                                           
33

  Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025. 
34

 Fithrotun Nufus. “AGAMA DAN BUDAYA LOKAL”, Skripsi. Studi Agama-

Agama, FUHUM, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 2019, h. 93. 



68 

 

sama dalam kegiatan sosial, seperti gotong royong dan 

perayaan bersama. Masyarakat Desa Balun memiliki kebiasaan 

untuk saling membantu dalam berbagai kegiatan, yang tidak 

hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga 

menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas. Interaksi atau 

komunikasi ini berfungsi sebagai perekat sosial yang menjaga 

keharmonisan meskipun terdapat perbedaan keyakinan. Dari 

observasi dan wawancara yang telah dilakukan menunjukkan 

adanya tradisi gotong royong dan kerjabsama lintas agama, di 

mana anggota kelompok saling mendukung dan berkontribusi 

dalam kegiatan sosial. Kohesivitas ini tidak hanya menciptakan 

solidaritas, tetapi juga memperkuat identitas kolektif 

masyarakat Desa Balun sebagai komunitas yang harmonis.  

Dalam wawancara dengan Bapak Rokhim, beliau 

menambahkan, “Setiap kali ada acara, baik itu pernikahan 

atau perayaan agama, kami selalu membantu. Ini sudah 

menjadi tradisi bagi kami”.
35

  

Penyataan ini menggarisbawahi pentingnya interaksi sosial 

atau beragama dalam menciptakan kohesivitas. Kegiatan sosial 

yang melibatkan berbagai agama, seperti gotong royong dalam 

persiapan acara, tidak hanya memperkuat hubungan antar 

individu, tetapi juga menciptakan rasa memiliki terhadap 

komunitas.  

Dalam wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak 

Mangku Tadi, beliau menyatakan, "Kami sering mengadakan 

kegiatan bersih-bersih desa bersama. Ini adalah cara kami 

untuk menunjukkan bahwa kami semua peduli terhadap 

lingkungan".
36

  

                                                           
 

35
  Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025. 

 
36

 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025.  



69 

 

Kegiatan ini tidak hanya berfungsi untuk meningkatkan 

kebersihan desa, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat 

hubungan antar warga. Dengan berkolaborasi dalam kegiatan 

sosial, masyarakat pendatang dan yang menetap dapat saling 

mengenal dan memahami satu sama lain, sehingga mengurangi 

potensi konflik yang mungkin timbul akibat perbedaan latar 

belakang. 

 

e) Tradisi Masyarakat Desa Balun 

a. Haul Mbah Alun 

 Haul atau sering dikenal peringatan kematian atau 

kelahiran seseorang merupakan salah satu tradisi yang 

mencolok di Desa Balun. Haul yang dimaksudkan sebagai 

syukuran dan penghormatan kepada Mbah Alun yang 

telah berkontribusi dan nama beliau dipakai sebagai 

identitas desa. Ziarah makam Mbah Alun umumnya di 

lakukan setiap malam Jum‟at Kliwon oleh warga Desa 

Balun.
 37

 

 Selain beliau dipercaya sebagai pembabat Desa 

Balun, beliau memiliki keterikatan dengan Hari kelahiran 

Kabupaten Lamongan sendiri. terbuti pada 25 mei 2025 

lalu segenap OPD (Organisasi Pemerintah Daerah) 

Lamongan menjelang hari jadi Kabupaten Lamongan yag 

ke 456 Tahun berbondong-bondong mengunjungi makam 

Mbah Alun. 

 

 

 

 

                                                           
 

37
 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025.  



70 

 

 

Gambar 2  

Ziarah Pemakaman Mbah Alun oleh Pemkot Lamongan 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Dinas Pemberdayaan Masyarakat dan Desa
38

 

 

b. Ritual Turun Balun 

 Hampir serupa dengan haul, tradisi turun ini 

merupakan tradisi yang dilakasanakan sebelum 

pernikahan. Sowan ke makam Mbah Alun di sertai 

membawa sesajen dsn tangga yang terbuat dari tebu 

hitam. Dan jiakalau salah satu pengantin tidak bisa hadir 

dapat diwakilkan dengan pakaian yang dikenakan saat 

pernikahan. 

 Jika ada rasa keraguan atau tidak menghormati 

prosesi ini maka akan terjadi kejadian, seperti kesurupan 

dan macam-macam. Masyarakat Desa Balun masih 

melakukan tradisi ini hingga sekarang. Tradisi ini 

dipercaya turun temurun dari nenek moyang. “Tradisi 

sowan mbah alun saat pernikahan adalah bentuk 

penghormatan kepada leluhur. Kami percaya bahwa 

                                                           
 
38

 Gambar diambil dari laman website Dinas Permberdayaan Masyarakat dan 

Desa. Dikutip pada 01 Juni 2025 dari https://dinpmd.lamongankab.go.id/posting/26442 



71 

 

dengan melakukan ini, kami mendapatkan restu dan 

berkah untuk pasangan yang menikah”.
39

 

 Berbicara soal pernikahan di Desa Balun sering 

dijumpai praktik pernikahan antar umat beragama. 

Terbukti dalam satu keluarga besar ada yang berbeda 

keyakinan. Dalam kasus pernikahan antar pemeluk agama 

yang berbeda, pihak dari keluarga di Desa Balun tidak 

memaksakan pilihan agama kepada pasangan muda, 

melainkan memberikan kebebasan kepada masing-masing 

individu untuk menentukan sendiri agama yang akan 

dianut keluarga mereka kedepannya. Dalam wawancara 

dengan tokoh Agama Hindu, beliau mengatakan “Terbukti 

dari keluarga saya sesndiri mas, yang memiliki kerabat 

ketiga agama tersbur dankami rukun-rukun saja. Yang 

penting saling memahami dan menghargai”. 
40

 

Dengan demikian, keadaan budaya masyarakat Desa Balun 

mencerminkan toleransi yang tinggi. Nilai-nilai ini tidak hanya 

diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga dipraktikkan dalam 

setiap aspek kehidupan, menjadikan Desa Balun sebagai contoh 

inspiratif bagi kehidupan multikultural yang harmonis. Dalam 

konteks Indonesia yang pluralistik atau keberagaman, Desa Balun 

menjadi miniatur ideal dalam pelaksanaan prinsip Bhinneka 

Tunggal Ika (berbeda-beda tetapi tetap satu jua), sekaligus 

memberikan pelajaran penting bahwa multikulturalisme 

membutuhkan pendekatan dari penduduk kelas menengah ke 

bawah yang berbasis kesadaran sosial, bukan hanya sekadar 

instruksi negara. 

                                                           
39

  Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025.  

 
40

 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22 Januari 

2025.  



 

72 

 

BAB IV 

KOHESIVITAS ANTAR UMAT BERAGAMA MELALUI 

INTERAKSIONISME SIMBOLIK DI DESA BALUN 

KECAMATAN TURI KABUPATEN LAMONGAN 
 

A. Pola Hubungan Kohesivitas Antar Umat Beragama 

Desa Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan 

menjadi bukti nyata dari kerukunan antar agama di tanah air. Desa ini 

dihuni oleh penganut tiga kepercayaan resmi, yakni Agama Hindu, Agama 

Islam, dan Agama Kristen. Keberagaman ini mencerminkan pluralisme 

yang kuat, di mana masyarakat dapat hidup berdampingan dengan damai 

meskipun terdapat perbedaan keyakinan yang cukup signifikan. 

Sejarah Desa Balun menunjukkan bahwa perbedaan agama di daerah 

ini tidak timbul dari konflik, melainkan buah hasil dari proses sejarah yang 

berhubungan dengan peristiwa nasional, khususnya setelah terjadinya 

pemberontakan G-30S/PKI pada tahun 1965. Dalam situasi seperti ini, 

masyarakat Desa Balun memilih untuk hidup dalam kedamaian dan saling 

menghargai, yang memungkinkan mereka menerima perbedaan keyakinan 

tanpa menimbulkan ketegangan.  

Hubungan di Desa Balun terbangun karena interaksi sosial yang 

positif, di mana warga saling menghargai dan mendukung satu sama lain 

dalam beragam aktivitas, baik sosial maupun keagamaan. Hal ini 

menciptakan suasana yang kondusif untuk hidup harmonis, menjadikan 

Desa Balun sebagai teladan bagi masyarakat multikultural religi di 

Indonesia. Kohesivitas antar umat beragama di Desa Balun merupakan 

fenomena sosial yang menarik untuk diteliti, terlebih dalam keberagaman 

yang ada. 

Beberapa aspek penting yang ditemukan dan kemudian membangun 

kohesivitas kelompok di Desa Balun yaitu, kekuatan sosial, daya tarik, 

kerja sama kelompok, kesamaan nilai, tujuan bersama, dan interaksi 

intensif. 

 

 



73 

 

1. Kekuatan Sosial dalam Hubungan Antar Umat Beragama 

 Kekuatan sosial di Desa Balun terbangun melalui hubungan 

yang erat antar pemeluk agama yang ada. Masyarakat memiliki rasa 

kebersamaan yang kuat dan erat, di mana mereka saling membantu 

dalam berbagai aspek sosial. Kekuatan sosial di Desa Balun ini 

paling sering terlihat dalam aktifitas keagamaan, seperti perayaan 

hari besar agama, di mana warga dari masing-maing agama ikut serta 

dan saling mendukung. 

 Seperti saat hari idul fitri, umat Agama Kristen dan umat Agama 

Hindu hadir untuk menyampaikan ucapan selamat serta berbagi 

makanan dan tunjangan hari raya kepada anak-anak. Kehadiran dari 

masyarakat yang berbeda keyakinan ini menumbuhkan rasa 

kebersamaan yang erat dan memperkokoh tali persaudaraan di antara 

masyarakat (anggota kelompok). Dalam wawancara dengan Bapak 

Sutrisno, beliau menyatakan “kami saling mengucapkan selamat 

saat idul fitri, itu tanda kami menghargai adanya perbedaan dan 

menjadikan itu sebagai penyatuan kita”.
1
 

 Tak hanya hari besar agama saja, melainkan dalam sehari-hari 

dalam melaksanakan ibadah yang sifatnya sensitif sakral, para 

pemuda Desa Balun ikut berkontribusi. Dalam wawancara dengan 

Mas Sigit, beliau menyampaikan “kegiatan hari raya dari masing-

masing agama dengan saling membantu, misalnya untuk 

pengamanan selama kegiatan ibadah berlangsung seperti penjagaan 

parkir”.
 2

 Saat pelaksanaan peringatan hari raya agama masing-

masing, umat dari agama lain di Desa Balun akan turut membantu 

dalam mengamankan saat jalannya upacara keagamaan.  

                                                           
 

1
 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025. 

 
2
 Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25 Mei 

2025. 



74 

 

 Jika umat Kristani merayakan Natal, maka umat muslim dari 

remaja masjid dan pemuda dari Agama Hindu juga akan ikut 

menjaga gereja. 

 

2. Tradisi Agama sebagai Daya Tarik Individu Terhadap 

Kelompok 

 Interaksi sosial yang positif dan saling menghormati di antara 

orang-orang dari berbagai agama di Desa Balun, berfungsi sebagai 

daya tarik yang kuat. Warga di Balun menunjukkan ketertarikan 

yang besar terhadap budaya dan tradisi dari agama lain yang ada di 

Desa Balun. Seperti, pada saat perayaan pernikahan, warga dengan 

latar belakang agama yang berbeda diundang untuk hadir dan 

merayakan bersama. Hal ini menciptakan suasana yang hangat dan 

memperkuat hubungan antar warga (individu). Dalam wawancara 

dengan Bapak Mangku Tadi, beliau menyampaikan “kami selalu 

senang ketika diundang ke acara-acara keagamaan teman-teman 

atau saudara kami, ini kesempatan untuk saling mengenal dan 

menghargai”.
3
 

 Daya tarik ini melibatkan kolaborasi antara anggota kelompok 

atau bisa dibilang penganut agama. Kolaborasi ini menciptakan kerja 

sama antar kelompok dalam mencapai tujuan bersama, yang 

menciptakan rasa saling bergantung dalam kaca kebaikan. Bapak 

Mangku Tadi meneybutkan, “kami sering mengadakan kegiatan 

bersih-bersih desa bersama, ini cara kami untuk menunjukkan 

bahwa kami peduli terhadap lingkungan”.
4
 

 Kegiatan bersih-bersih ini tidak hanya berfungsi untuk 

meningkatkan kebersihan desa, tetapi juga sebgaai sarana penguatan 

dan kesatuan antar lintas agama. Dengan bekerja sama, daya tarik 

                                                           
 

3
 Wawancara dengan tokoh Agama Hiondu, Bapak Mangku Tadi pada 28 

Januari 2025. 

 
4
 Wawancara dengan tokoh Agama Hiondu, Bapak Mangku Tadi pada 28 

Januari 2025. 



75 

 

akan individu dapat meningkat. Sama halnya tidak lama, diadakan 

pawai ogoh-ogoh di Desa Balun. Dalam wawancara dengan Mas 

Nanda, “terkadang kegiatan yang ada di pura, seperti pawai ogoh-

ogoh pada waktu lalu melibatkan pemuda dari agama lain secara 

langsung, meskipun tidak banyak tapi ikut serta membantu saat 

keberlangsungan acara tersebut”.
5
  

Gambar 3 

Pawai ogoh-ogoh di Desa Balun 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Instagram Desa Balun
6
 

 

Pawai ogoh-ogoh terakhir dilaksanakan pada 28 Maret 2025 di 

Desa Balun, Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan. Ogoh-ogoh 

atau patung raksasa ini menjadi acara yang ditunggu-tunggu di 

khalayak pemuda pemudi luar maupun dalam Desa Balun. Karena 

kreativitas yang akan di tampil kan oleh para pemuda Desa Balun 

menjadi daya tarik tersendiri. Dan pada pawai ini, tak jarang 

kolaborasi antara pemuda lintas agama terjalin karena daya tarik 

terhadap pawai ogoh-ogoh. Menurut Mas Sigit selaku pemuda 

                                                           
 

5
 Wawancara dengan pemuda Agama Hindu, Mas Frananda Eka Saputra pada 25 

Mei 2025. 

 
6
 Gambar diambil sosial media dari instagram Desa Balun Turi Lamongan 

//www.instagram.com/officialdesabalun. 



76 

 

Agama Islam, keikutsertaan para pelaksana dan pelaku kreatif yang 

membuat patung tidak ada paksaan, melainkan sukarelawan. Sikap 

menghormati menjadi daya tarik untuk mengeratkan para pemuda 

ini. “sukarewalan mas yang ikut, kita saling respect” ujar Mas 

Sigit.  

 

3. Nilai dan Tujuan yang Sama sebagai Warga Desa 

Nilai yang sama diantara anggota kelompok mengenai prinsip-

prinsip yang dianggap penting oleh masyarakat menjadi dasar bagi 

interaksi sosial dan kohesivitas. Di Desa Balun, masyarakat sadar 

untuk menggunakan perbedaan keyakinan ini melalui dialog dan 

kerja sama. Para tokoh agama di Desa Balun sepakat, bahwasannya 

tidak ada kesenjangan dalam hal apapun dalam menjalani 

kehidupan religius dan peribadatan di Desa Balun. Bapak Sutrisno 

menjelaskan, “kami selalu berusaha untuk mengakomodasi 

pendatang, mereka adalah bagian dari komunitas kami”.
 7

 

Penanaman nilai ini terjadi melalui pendidikan informal dalam 

keluarga dan interaksi sosial sehari-hari, di mana nilai-nilai 

tersebut diajarkan dan dipraktikkan secara langsung. Misalnya, saat 

ada acara keagamaan, warga dari agama lain turut berpartisipasi 

dan memberikan dukungan, yang memperkuat rasa persatuan dan 

saling menghargai. Makna nilai di sini merupakan proses di mana 

individu atau kelompok mengadopsi dan menggunakan norma atau 

prinsip yang sesuai dengan keadaan dalam masyarakat. Nilai 

toleransi di Desa Balun mencakup pemahaman dan penerimaan 

terhadap perbedaan agama yang ada. Masyarakat Desa Balun telah 

mempraktikkan nilai-nilai toleransi dan saling menghormati, yang 

menjadi dasar bagi kohesivitas antar umat beragama.  

                                                           
 

7
 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025. 



77 

 

Wawancara dengan Bapak Sutrisno, beliau memberikan 

wawasan yang mendalam tentang bagaimana nilai-nilai toleransi 

telah ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Beliau 

mengatakan, “Di sini, Kami selalu mengajarkan anak-anak untuk 

saling menghormati, tidak perduli agama apa pun yang mereka 

anut. Kami percaya bahwa perbedaan itu indah”.
8
 Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa sejak dini, masyarakat Desa Balun telah 

menanamkan nilai-nilai toleransi kepada generasi muda. Proses ini 

tidak hanya terjadi dalam kekeluargaan, tetapi juga diperkuat 

melalui interaksi sosial di lingkungan masyarakat. Dengan adanya 

pemahaman yang mendalam tentang pentingnya menghargai 

perbedaan, masyarakat Desa Balun mampu menciptakan suasana 

yang kondusif untuk hidup berdampingan secara harmonis. 

Serta tujuan yang sama menjadi sasaran yang ingin dicapai oleh 

kelompok menjadi aspek penting pada kohesivitas di Desa Balun 

ini. Tujuan ini menciptakan motivasi untuk bekerja sama dan 

saling mendukung. Di Desa Balun, pertemuan rutin antara lintas 

agama diadakan untuk membahas isu-isu yang ada dan mencari 

solusi bersama, yang guna memperkuat hubungan antar agama. 

Bapak Kelapa Desa Balun menyebutkan, “kami (pemdes) memiliki 

rundown untuk pertemuan para tokoh agama, acara ini 

dilaksanakan biasanya sebelum mengadakan acara kegamaan, dan 

hal ini menjadi rutin”.
 9
 

Masyarakat Balun memiliki sejarah yang kelam dan berkaitan 

dengan tragedi nasional. Rasa trauma yang masih ada dan diingat 

oleh masyarakat akan G-30S/PKI membuat perubahan dalam 

memandang keberagama yang ada di Desa Balun. Bapak Mangku 

Tadi menjelaskan, “tragedi G-30S/PKI menjadi alasan masyarakat 

                                                           
 

8
  Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025. 

 
9
  Wawancara dengan Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 22 Januari 

2025. 



78 

 

Desa Balun ingin membuat rasa aman dan perdamaian mas, 

karena pada waktu itu beberapa warga Balun terkena secara 

langsung aksi dari PKI tersebut”. 
10

 Masyarakat Desa Balun ingin 

mewujudkan perdamaian dan rasa aman, terutama kepada generasi 

selanjutnya. Dibekali oleh pemahaman religius dan adanya 

pengalaman yang kelam, para tokoh agama menjadi pelopor 

terhadap hal tersebut. Bersama-sama ingin mewujudkan rasa aman, 

nyaman, sejahtera, dan damai saat ini hingga seterusnya.   

 

4. Interaksi Intensif Lintas Agama 

Interaksi adalah hubungan yang terjalin antara individu dalam 

kelompok yang dapat memperkuat ketertarikan dan peran dalam 

kelompok. Interaksi ini menciptakan ikatan emosional yang kuat 

antara anggota kelompok. Masyarakat Desa Balun memiliki 

kebiasaan untuk saling membantu dalam berbagai kegiatan, yang 

tidak hanya memperkuat hubungan antar individu tetapi juga 

menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas. Bapak Rokhim 

mnegaskan, “kami sebagai masyarakat yang sudah memegang 

sikap „rewang‟ mesti tergerak dalam hal membantu sesama”.
 11

 

Masyarakat Jawa mempertahankan adat „rewang‟ yang artinya 

membantu. Hal tersebut sering dipraktikkan saat pernikahan, 

slametan, dan acara-acara berbau adat lainnya. Serupa, masyarakat 

Desa Balun tetap mengikuti sikap tersebut. Rewang merupakan 

tradisi yang masih bertahan dan dilaksanakan oleh masyarakat 

etnis Jawa, membantu sesama tetangga dengan sukarela saat ada 

acara. I‟tikad baik dalam membantu ini sering dijadikan sarana 

untuk saling mengenal dan mengakrabkan diri.  

Tak hanya itu, interaksi sehari-hari dengan lintas agama sering 

terjadi. Bapak Rokhim menyebutkan, “dalam melaksanakan 

                                                           
 

10
  Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 28 Januari 

2025. 

 
11

  Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 2025. 



79 

 

peribadatan dari masing-masing agama berjalan dengan tertib 

dan aman. Interaksi antar umat beragama berjalan dengan baik 

dan kondusif”.
 12

 

Dilanjut oleh Mas Sigit menegaskan, “ibadah tetap berjalan 

sesuai dengan ketentuan masing-masing agama tersebut mas, 

kalau saya yang di Kristen untuk beribadah umum dilakukan pada 

hari minggu, lain dengan kegiatan-kegiatan lainnya”.
 13

  

Hal-hal tersebut membuktikan, bahwa setiap penganut agama 

pasti melakukan kontak fisik secara langsung dan interaksi ini 

memiliki aturan tanpa tertulis. Di mana pada saat ada kejadian 

peribadatan yang memiliki makna spiritual khusus terjadi di waktu 

yang sama, ada yang mengalah. Pada saat hari raya nyepi dan 

jum‟at agung contohnya, speaker masjid yang biasanya digunakan 

luar dan dalam untuk pijuan, adzan, serta khotbah berganti 

menggunakan speaker dalam saja, supaya saudara se-kampung 

yang melaksanakan ibadah tidak terganggu. 

 

5. Faktor pendukung dan tantangan kohesivitas kelompok 

Beberapa faktor yang mendukung kohesivitas dan toleransi di 

Desa Balun antara lain: kesamaan nilai dan tujuan di antara 

masyarakat, dukungan dari tokoh agama, serta tradisi gotong 

royong yang kuat. Kesamaan dalam nilai-nilai kemanusiaan dan 

kearifan lokal berkontribusi pada terciptanya lingkungan yang 

harmonis.  

Dalam wawancara dengan Bapak Sutrisno, beliau juga 

menekankan, "Kami memiliki tokoh agama yang selalu 

mengingatkan kami untuk hidup rukun. Mereka berperan penting 

                                                           
 

12
  Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 24 Mei 2025. 

 
13

  Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25 Mei 

2025. 



80 

 

dalam menjaga kerukunan".
14

 Ini menunjukkan bahwa dukungan 

dari tokoh agama menjadi faktor pendukung yang signifikan dalam 

menciptakan kohesivitas di Desa Balun.  

Tokoh agama di desa ini tidak hanya berfungsi sebagai 

pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai mediator yang membantu 

menyelesaikan konflik dan mempromosikan pesan-pesan toleransi. 

Selain itu, tradisi gotong royong yang telah ada sejak lama menjadi 

salah satu pilar utama dalam membangun kohesivitas di Desa 

Balun. Kegiatan gotong royong tidak hanya melibatkan satu 

agama, tetapi melibatkan semua elemen masyarakat, tanpa 

memandang latar belakang agama. Misalnya, saat ada 

pembangunan infrastruktur desa, warga dari berbagai agama saling 

bahu-membahu untuk menyelesaikan proyek tersebut. Kegiatan ini 

tidak hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga 

menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas yang lebih besar.  

Salah satu faktor yang mendukung kohesivitas antara 

kepercayaan yang datang dan yang sudah ada adalah tokoh 

masyarakat yang berperan sebagai mediator. Dalam wawancara 

dengan Bapak Sutrisno, beliau menekankan, "Tokoh masyarakat di 

sini sangat berperan dalam menjaga hubungan baik antara 

pendatang dan yang menetap. Mereka sering mengadakan 

pertemuan untuk mendiskusikan isu-isu yang muncul dan mencari 

solusi bersama".
15

 Ini menunjukkan bahwa keberadaan tokoh 

masyarakat yang berpengaruh dapat menjadi jembatan untuk 

membangun komunikasi yang baik antara kedua kelompok. Tokoh 

masyarakat berfungsi sebagai fasilitator yang membantu 

meredakan ketegangan dan mempromosikan dialog yang 

konstruktif.  

                                                           
 

14
 Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025. 

 
15

Wawancara dengan Tokoh Agama Kristen, Bapak Sutrisno, 27 Januari 2025.  



81 

 

Selain itu, tradisi gotong royong yang telah ada sejak lama juga 

menjadi pendorong utama dalam menciptakan kohesivitas. 

Kegiatan gotong royong yang melibatkan semua elemen 

masyarakat, tanpa memandang latar belakang agama atau asal usul, 

menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. Misalnya, saat ada 

pembangunan infrastruktur desa, warga dari berbagai agama saling 

bahu-membahu untuk menyelesaikan proyek tersebut. Kegiatan ini 

tidak hanya memperkuat hubungan antar individu, tetapi juga 

menciptakan rasa memiliki terhadap komunitas yang lebih besar. 

Dengan adanya dukungan dari berbagai pihak, baik dari tokoh 

masyarakat maupun individu, kohesivitas di Desa Balun semakin 

terjaga dan diperkuat. 

Meskipun banyak faktor pendukung dalam praktik kohesivitas, 

terdapat juga tantangan yang dapat memicu ketegangan, seperti 

stereotip negatif terhadap agama lain dan kurangnya pemahaman 

tentang ajaran agama yang berbeda. Dalam wawancara dengan 

Bapak Rokhim, beliau mengungkapkan, "Terkadang, ada berita-

berita dari luar yang membuat kami khawatir. Kami tidak ingin 

konflik yang terjadi di tempat lain terjadi di sini".
16

 Pernyataan ini 

mencerminkan adanya faktor tantangan yang dapat memicu 

ketegangan, seperti pengaruh berita negatif yang dapat memicu 

ketakutan di masyarakat.  

Stereotip ini sering kali muncul akibat kurangnya pemahaman 

tentang ajaran agama yang berbeda, yang dapat menyebabkan 

prasangka dan ketidakpercayaan. Oleh karena itu, penting bagi 

masyarakat untuk terus membangun komunikasi yang baik dan 

meningkatkan pemahaman antar agama agar tantangan ini dapat 

diminimalisir. Isu-isu eksternal, seperti politik dan media yang 

memicu konflik, juga dapat menjadi penghambat dalam menjaga 

kerukunan antar umat beragama. 

                                                           
 

16
 Wawancara dengan Tokoh Agama Islam, Bapak Rokhim, 27 Januari 2025. 



82 

 

Teori kohesivitas kelompok menjelaskan bahwa ikatan sosial 

yang kuat dapat terbentuk melalui kesamaan nilai dan tujuan, yang 

terlihat dalam pernyataan Bapak Sutrisno dan Bapak Rokhim 

mengenai pentingnya saling menghormati dan berkolaborasi dalam 

kegiatan sosial. Dalam konteks Desa Balun, menunjukkan bahwa 

pola hubungan kohesivitas terwujud melalui nilai-nilai toleransi 

dan interaksi kelompok yang kuat.  

Masyarakat Desa Balun memiliki kesamaan nilai dan tujuan 

yang mendasari interaksi mereka, yang memperkuat ikatan sosial 

di antara mereka. Pola hubungan kohesivitas juga terwujud melalui 

kesepakatan yang dijalin antara masyarakat pendatang dan 

masyarakat yang menetap. Kesepakatan ini mencakup berbagai 

aspek, mulai dari kegiatan sosial hingga pembangunan desa, yang 

memperkuat ikatan sosial di antara mereka. 

Hal ini sejalan dengan teori kohesivitas kelompok yang 

menyatakan bahwa kesamaan nilai dan tujuan dapat memperkuat 

ikatan sosial di antara anggota kelompok. Hal ini menunjukkan 

bahwa kohesivitas di Desa Balun bukan hanya sekadar teori, tetapi 

merupakan praktik nyata yang terwujud dalam kehidupan sehari-

hari. 

 

B. Implementasi Nilai Toleransi Dalam Peribadatan 

1. Simbolisasi Tempat Ibadah 

Simbol-simbol di masyarakat Desa Balun memiliki peran penting 

dalam membangun kohesivitas kelompok antar umat beragama. 

Simbol ini mencakup berbagai elemen, seperti tempat ibadah, ritual, 

dan Bahasa yang digunakan dalam interaksi sehari-hari. Simbol 

tempat ibadah di Desa Balun sangat mencolok, di mana keberadaan 

masjid, gereja, dan pura yang berdiri berdampingan. Keberadaan 

ketiga tempat ibadah ini bukan hanya sebagai sarana ibadah, tetapi 

juga sebagai simbol toleransi dan kerukunan antar umat beragama. 



83 

 

Masyarakat saling menghormati keberadaan tempat ibadah satu sama 

lain, dan seringkali mengadakan kegiatan lintas agama yang 

melibatkan semua pemeluk agama. Hal ini menciptakan suasana 

yang harmonis dan menunjukkan bahwa perbedaan agama dapat 

hidup berdampingan dengan damai.  

Dalam wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun Bapak H. 

Khusyairi, beliau menjelaskan,“Kami memiliki masjid, gereja dan 

pura yang berdiri berdekatan. Ini menunjukkan bahwa kami bisa 

hidup berdampingan dengan segala perbedaan secara damai”.
17

 

Pernyataan ini menegaskan bahwa simbolisasi tempat ibadah di 

Desa Balun bukan hanya fisik, tetapi juga mencerminkan komitmen 

masyarakat untuk menjaga kerukunan antar umat beragama. 

Keberadaan tiga tempat ibadah ini menciptakan ruang bagi 

masyarakat untuk saling menghormati dan berinteraksi, sehingga 

memperkuat rasa persatuan di antara mereka. Simbol ini juga 

berfungsi sebagai pengingat bahwa perbedaan agama tidak menjadi 

penghalang untuk hidup berdampingan, melainkan menjadi kekuatan 

untuk membangun kerukunan.  

Simbol-simbol ini berfungsi sebagai „isyarat bermakna‟ yang 

memediasi interaksi sosial, di mana masyarakat saling secara 

langsung dan belajar untuk memahami satu sama lain. Menurut Mas 

Nanda, “menurut saya, rumah ibadah seperti pura, masjid, dan 

gereja di Desa Balun memiliki peran penting bagi pemuda dalam 

menjaga kerukunan antar umat beragama. Dengan adanya rumah 

ibadah yang berdampingan, kami para pemuda belajar tentang 

toleransi dan saling menghormati”.
18

 Saat ada ibadah yang 

dilakukan bersamaan seperti sholat dan ibadah di pura dan gereja, 

umat Islam hanya akan menggunakan speaker dalam yang semula 

                                                           
 

17
 Wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun Bapak H. Khusyairi pada 27 

Januari 2025. 

 
18

 Wawancara dengan pemuda Agama Hindu Mas Frananda Eka Saputra pada 

25 Mei 2025. 



84 

 

menggunakan speaker luar untuk pujian. Umat Agama Islam tidak 

ingin menggangu pelaksanaan ibadah sama halnya mereka tak ingin 

diganggu.  

Tempat ibadah di Desa Balun menjadi contoh nyata tentang 

bagaimana para penganut berbagai agama dapat membina hidup 

berdampingan secara damai dalam suatu komunitas. Dengan 

menerapkan prinsip-prinsip interaksionisme simbolik, konsep “self” 

diilustrasikan oleh bagaimana penduduk desa ini menyesuaikan 

identitas agama mereka untuk mengakomodasi keberagaman yang 

ada. Mereka menghormati upacara dan adat istiadat satu sama lain, 

menunjukkan pemahaman terhadap berbagai sudut pandang. Aspek 

“mind” sangat penting dalam cara mereka memandang berbagai 

simbol agama. Melalui interaksi pribadi, seperti memberikan ucapan 

selamat selama acara-acara perayaan, mereka menghargai 

keberagaman dan memperoleh makna dari persatuan.  

Terakhir, “society” mengungkapkan nilai-nilai bersama yang 

telah berkembang di antara mereka, yang menunjukkan bahwa 

kedekatan tempat-tempat ibadah ini bukan sekadar kebetulan, tetapi 

representasi sejati dari penerimaan dan kedamaian. Hal ini 

menunjukkan bahwa penduduk Desa Balun tidak hanya hidup 

berdampingan tetapi juga secara aktif berupaya untuk memelihara 

hubungan yang saling mendukung, sehingga membangun tatanan 

sosial yang tangguh dan harmonis. 

Gambar 4 

Potret Masjid, Gereja, dan Pura berdampingan 

 

 

 

 

 



85 

 

Sumber: merdeka.com
19

 

Implementasi nilai toleransi dalam aktivitas rumah ibadah di 

Desa Balun tidak hanya diwujudkan dalam sikap saling 

menghormati, tetapi juga dalam partisipasi aktif lintas agama 

dalam kehidupan keagamaan dan sosial. Toleransi di Desa Balun 

tercermin dari interaksi yang terus-menerus antara umat Islam, 

Kristen, dan Hindu, terutama di sekitar masjid, gereja, dan pura. 

Di Masjid, keterlibatan umat non-Muslim dalam kegiatan 

bersih-bersih masjid dan pengajian bersama menunjukkan bahwa 

simbol dan aktivitas keislaman tidak menjadi batas, melainkan 

ruang partisipasi bersama. Di Gereja GKJW, keterbukaan terhadap 

budaya lokal serta keterlibatan umat lain dalam kegiatan 

keagamaan menjadikan gereja sebagai simbol keberagaman yang 

hidup. Sementara itu, di Pura Sweta Maha Suci, simbol-simbol 

keagamaan Hindu telah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat 

secara luas karena diresapi sebagai simbol keseimbangan alam dan 

kesucian bersama.
20

 

Menurut Data dari wawancara dengan beberapa tokoh agama, 

menunjukkan bahwa warga dengan mudah menghadiri dan 

membantu dalam kegiatan lintas agama tanpa merasa canggung 

atau terpaksa. Partisipasi ini bukan semata bentuk toleransi pasif, 

tetapi merupakan tindakan sadar yang dilandasi oleh pemahaman 

simbolik dan nilai kebersamaan. Simbol keagamaan yang 

sebelumnya dapat berpotensi menjadi sekat, kini justru menjadi 

perekat sosial karena telah mengalami redefinisi secara sosial. 

Pendekatan interaksionisme simbolik yang digunakan dalam 

penelitian ini membuktikan bahwa makna simbol keagamaan 

                                                           
19

 Gambar diambil dari laman website pada 01 Juni 2025, dari 

https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-

agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3.  

 20
 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 28 Januari 

2025. 

https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3
https://www.merdeka.com/jatim/mengunjungi-desa-balun-lamongan-warga-beda-agama-hidup-rukun-kompak-meriahkan-pawai-ogoh-ogoh-97513-mvk.html?page=3


86 

 

bersifat dinamis. Ia dibentuk dan dimodifikasi melalui proses 

interaksi sosial yang terus-menerus. Di Desa Balun, simbol-simbol 

tersebut telah ditafsirkan ulang secara kolektif dan dipraktikkan 

secara nyata melalui tindakan sosial lintas agama yang konsisten 

dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa implementasi nilai 

toleransi dalam aktivitas rumah ibadah di Desa Balun tercermin 

dalam: 

a) Partisipasi aktif lintas agama dalam kegiatan ibadah dan 

sosial di masing-masing rumah ibadah. 

b) Makna simbol keagamaan yang dipahami sebagai bagian 

dari identitas kolektif desa, bukan eksklusivitas 

kelompok. 

c) Keterbukaan rumah ibadah sebagai ruang interaksi 

spiritual dan sosial bersama. 

d) Peran rumah ibadah sebagai simbol integrasi, edukasi, 

dan solidaritas antarumat beragama.
21

 

 Simbolisasi tempat ibadah yang bersebelahan di Desa Balun 

dimaknai oleh sebagian besar masyarakat representasi dari nilai 

toleransi yang berbentuk nyata.  

 

2. Proses Sosialisasi dan Edukasi Nilai Toleransi 

Proses pemahaman nilai toleransi dilakukan melalui keluarga 

dan tokoh agama. Orang tua di Desa Balun mnegajarkan anak-anak 

untuk menghormati perbedaan sejak dini. Proses ini sejalan dengan 

konsep Mead bahwa, “pikiran dan diri berkembang melalui 

sosialisasi, di mana individu belajar simbol-simbol dan maknanya 

dari komunitas”. Dalam wawancara dengan Bapak Mangku Tadi, 

beliau menjelaskan, “di sini, kami selalu mengajarkan anak-anak 

                                                           
 

21
 Dokumentasi Observasi Lapangan, Januari 2025. 



87 

 

untuk saling menghormati, tidak peduli agama apapun yang 

mereka anut. Kami percaya bahwa perbedaan itu indah”. 
22

 

 
Sikap toleransi yang terjadi di Desa Balun tidak dapat 

dilepaskan peran penting pendidikan. Di Desa Balun banyak 

lembaga formal maupun non-formal yang berperan signifikan 

dalam menumbuhkan atapun mesosialisasikan sikap toleransi antar 

umat beragama. Sejak dini anak-anak di Desa Balun sudah ada 

penanaman sikap untuk memahami dan menerima perbedaan. 

Beberapa lembaga pendidikan di Desa Balun Turi Lamongan 

yakni, SDN 1, SDN 2, dan MI Tarbiyatussibyan Baun Turi tidak 

memiliki startegi maupun pola khusus dalam mata pelajaran yang 

mengajarkan nilai toleransi. Meskipun tidak ada pelajaran 

khusus,sejak dini anak-anak Desa Balun sudah terbiasa hidup 

berdampingan serta para guru senantiasa memberikan nasihat 

diluar jam pelajaran tentang perbedaan, penrimaan serta tidak 

berfikir ekstrem tentang keragaman yang ada di Desa Balun.
23

  

Para orang tua di Desa Balun mendidik anak-anak mereka se-

dini mungkin untuk saling bertoleransi dan menghormati 

kepercayaan orang lain. Tentu dengan bahasa lembah lembut dan 

gampang difahami oleh anak-anak. Sejak kecil anak-anak di Desa 

Balun sudah bergaul dengan siapa saja tanpa memandang 

perbedaan. Keluarga memiliki waktu yang cukup banyak untuk 

bermain bersama anak-anaknya, maka dari hal itu peran keluarga 

terutama kedua orang menjadi pelopor utaman dalam sosialisasi 

toleransi anatar umat beragama. Bagi anak yang beragama Islam 

pembelajaran agama selain di daopatkan dari orang tua, diperoleh 

juga dari TPA (Taman Pendidikan Al-Qur‟an). Bagi anak yang 

                                                           
 

22
 Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 30 Januari 

2025. 
23

 Lusia Mumtahanah, et.al. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui 

Pendidikan Agama Islam di Lembaga Pendidikan Dasar Desa Pancasila balun Turi 

Lamongan”, Al-HIKMAH: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 12(2), 2022, h. 169-173. 



88 

 

beragama Kristen pendidikan agama diberikan melalui ibadah 

minggu yang berisi doa-doa dan pujian. Sedangkan bagi anak yang 

beragama Hindu diajarkan hal serupa pada saat ibadah. 

Dalam wawancara dengan Mas Rizqi pemuda Desa Balun 

menyebutkan, “Setiap sore ada kegiatan permaianan bola volly 

dan sepak bola, dalam permainan itulah semua umat beragama 

salinfg mengenal dan saling guyup rukun”.
24

 Pernyataan ini 

memperkuat adanya sosialisasi sejak dini yang membuahkan hasil 

nyata. Kolaborasi antar pemuda lintas agama di Desa Balun ini, 

perayaan agaman, kegiatan sosial serta dengan hal-hal seperti 

permainan tersebut. 

Dengan adanya pemahaman yang mendalam tentang pentingya 

menghargai perbedaaan, masyarakat Desa Balun mampu 

menciptakan suasana yang kondusif untuk hidup berdampingan 

secara harmonis. Proses sosialisaai ini tidak hanya terjadi dalam 

kekeluargaan, tetapi juga diperkuat melalui interkasi sosial di 

lingkungan masyarakat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
24

 Wawancara dengan Pemuda Agama Islam Mas Rizqi Rahman pada 24 Mei 

2025.  



89 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Pola Hubungan Sebagai Nilai Kohesivitaas Antar Umat 

Beragama di Desa Balun 

 Pola hubungan antar umat beragama di Desa Balun sangat 

harmonis. Kohesivitas antar umat beragama terwujud melalui 

interkasi sosial yang intens, tradisi gotong royong, dan saling 

menghormati dalam kegiatan keagamaan. Masyarakat Desa 

Balun mampu menciptakan lingkungan yang kondusif unutk 

hidup berdampingan meskipun terdapat perbedaan keyakinan. 

Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai toleransi, tujuan serta 

kerja sama menjadikan fondasi utama dalam menjaga kerukunan 

antar umat beragama. 

 Tradisi gotong royong menjadi salah satu pilar utama dalam 

membangun kohesivitas. Masyarakat secara sukarela membantu 

satu sama lain dalam berbagai kegiatan, seperti pernikahan dan 

acara keagamaan. Masyarakat Desa Balun juga memiliki 

kesamaan dalam nilai-nilai kemanusiaan dan kearifan lokalk 

yang mendasari interaksi mereka. Selain itu, peran tokoh agama 

penting dalam mempromosikan nilai toleransi dan saling 

menghormati, serta menjadi mediator dalam menyelesaikan 

konflik yang mungkin muncul. 

 

2. Nilai Implementasi Keharmonisan/Toleransi dalam 

Aktivitas Rumah Ibadah Masing-Masing 

 Implementasi nilai toleransi di Desa Balun terlihat dalam 

bebagai aktivitas. Keagamaan yang melibatkan semua pemeluk 

agama. Masyarakat saling memberikan dukungan dalam 

perayaan hari besar agama masing-masing, serta berpartisipasi 

dalam kegiatan sosial lintas agama. Hal ini membuat rasa saling 



90 

 

memiliki dan mmeperkuat kohesivitas di antara mereka. Dengan 

demikian, toleransi bukan hanya sekedar konsep, tetapi telah 

terinternaslisasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Desa 

Balun. 

 Keberadaan masjid, gereja, dan pura yang berdampingan di 

Desa Balun menjadi simbol nyata dari kerukunan dan toleransi 

antar umat beragama. Tempat ibadah ini tidak hanya berfungsi 

sebagai sarana ibadah, tetapi juga sebagai ruang interaksi sosial 

yang memperkuat kerukunan di Desa Balun. 

  Penanaman nilai dan sikap ini tentu bukan dalam waktu 

yang singkat, melainkan tertanam sejak lama dan diajarkan 

sedari kecil. Proses ini dilakukan melalui keluarga dan tokoh 

agama. orang tua di Desa Balun mengajarkan anak-anak untuk 

menghormati perbedaan sejak kecil, sehingga menciptakan 

generasi yang lebih relevan.  

 

B. Saran  

1. Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi lebih 

dalam mengenai faktor-faktor yang mempengaruhi kohesivitas 

antar umat beragama di desa lain yang memiliki keragaman 

serupa. Hal ini dapat memberikan wawasan yang lebih luas 

tentang praktik toleransi dan kerukunan di masyarakat 

multikultural. 

2. Penulis sebagai peneliti hanyalah manusia biasa yang hanya bisa 

berikhtiar menuju kepada hal yang lebih baik, maka dengan 

adanya penelitian ini penulis berharap seluruh masyarakat 

Indonesia terkhusus para pemuka agama dan masyarakat 

multireligius agar selalu mempertahankan dan mengusahakan 

perdamaian yang semestinya dan menghidari konflik.  

 



91 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Alamsyah. "(IN)Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas 

Nama Agama". Jakarta: PT Elex Media Komputindo Kelompok 

Gramedia, 2020. 

Andito (ed.). "Atas Nama Agama: Wacana Agama dalam Dialog 'Bebas' 

Konflik". Bandung: Pustaka Hidayah, 1998. 

Anggorowati, Puput dan Sarmini. "Pelaksanaan Gotong Royong di Era 

Global (Studi Kasus Di Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten 

Lamongan)". Jurnal Mahasiswa Universitas Negeri Surabaya. 

Kajian Moral dan Kewarganegaraan, 2015. 

Ardiani dan Naila Laily Elsa. "Kohesivitas Masyarakat Dalam Kegiatan 

Lintas Agama (Studi Kasus Di Desa Tanon, Kecamatan Papar, 

Kabupaten Kediri)". Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023. 

Arifin, Bustanul. "Implikasi Konsep Tasamuh (Toleransi) Antar Umat 

Beragama". Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya, 2016. 

Asrori. "Simbol dan Identitas dalam Arsitektur Masjid". Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2020. 

Aziz, M. Wahyu Fauzi. "Model Penguatan Moderasi Beragama Berbasis 

Interaksionisme Simbolik Pada Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) Kabupaten Banyumas". Universitas Islam Negeri Prof. 

K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2023. 

Azizah, Nurul Kholis dan Nurul Huda. "Model Pluralisme Agama 

Berbasis Kearifan Lokal 'Desa Pancasila' di Lamongan". Jurnal 

Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan IAIN Kudus, 2020. 

Blumer. "Symbolic Interactionism: Perspective and Method". Berkeley: 

University of California Press, 1986. 

Bungin, Burhan. "Metodologi Penelitian Sosial". Surabaya: Airlangga 

University, 2009. 

Carron, Albert V. dan Brawley, Lawrence R. "Cohesion: Conceptual and 

Measurement Issues". Small Group Research, Journal Artikel, 

Western University, Canada. Sage Publications, 2012. 

Daud Ali, M. et.al. "Islam untuk Disiplin Ilmu Hukum Sosial dan Politik: 

buku daras pendidikan agama Islam pada perguruan tinggi 

umum". Jakarta: Bulan Bintang, 1988. 

Daulay, Hamdan. "Membangun Kerukunan Berpolitik dan Beragama di 

Indonesia". Jakarta: Departemen Agama RI, 2002. 



92 

 

Dewi, Larasati, Dinie Anggraeini, Yayang Furi Furnamasari. "Penanaman 

Sikap Toleransi Beragama di Sekolah". Universitas Pendidikan 

Indonesia, Jurnal Pendidikan Tombusai, 2021. 

Forsyth, Donelson R. "Dynamics Group". Wadworth, Cengage learning, 

2010. 

Gufron, M. Nur. "Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan 

Toleransi Beragama". Sekolah Tinggi Agama Islam Kudus, 

Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan, 2016. 

Harahap, Nursapia. "Penelitian Kualitatif". Wal ashri Publishing, 2020. 

Hasan, Erliana. "Filsafat Ilmu dan Metodologi Penelitian Ilmu 

Pemerintahan". Bogor: Ghalia Indonesia, 2014. 

Jalaluddin As-Suyuthi. "Asbabun Nuzul: Sebab Turunnya Ayat Al-

Qur'an". Jakarta: Gema insani, 2009. 

Kristiyanto. "Teologi Simbolik dalam Kekristenan". Yogyakarta: Kanisius, 

2018. 

Laoli, Hery Prasetyo dan Radea Yuli A. Hambali. "Relasi Antara 

Toleransi dan Sekularisme dalam Masyarakat Modern". 

Universitas Islam Gunung Djati Bandung, Gunung Djati 

Conference Series article, 2023. Dikutip dari View of Relasi 

Antara Toleransi dan Sekularisasi dalam Masyarakat Modern 

(uinsgd.ac.id). 

Levine, John M. dan Hogg, Michael A. "Group Cohesiveness". 

Encyclopedia of Group Processes & Intergroup Relations, 

Thousand Oaks: Sage Publications, 2010. 

Made Suta, I. "Makna Arsitektur Suci Hindu". Surabaya: Paramita, 2020. 

Maulana. "Belajar Dari Nabi Muhammad: Studi Kasus Hadits-Hadits 

tentang Toleransi". Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, Jurnal TOLERANSI: Media Komunikasi umat Beragama, 

2022. 

Mead. "Mind, Self and Society". Chicago: University of Chicago Press, 

1934. 

Moko, Catur Widiat. "Pluralisme Agama Menurut Nurcholis Madjid 

(1939-2005) dalam Konteks Keindonesiaan". E-journal Universitas 

Islam Negeri Raden Fattah Palembang, Madina-Te, 2017. 

Mujetaba Mustafa. "Toleransi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur'an". 

Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 2015. 



93 

 

Musyafak, Najahan dan Lulu Choirun Nisa. "Resiliensi Masyarakat 

Melawan Radikalisme". CV Lawwana Gunung Pati Semarang 

Tengah, 2020. 

Nababan, Juliana. "Kohesivitas Kelompok pada Koperasi di Kabupaten 

Tapanuli Utara". MUKASI: Jurnal Ilmu Komunikasi, 2022. 

Ngurah Arya. "Taksu dan Simbol dalam Upacara Hindu". Denpasar: 

Widya Dharma, 2021. 

Nufus, Fithrotun. "Agama dan Budaya Lokal (Pergumulan Agama-Agama 

dengan Budaya Lokal di Balun Turi Lamongan)". Universitas 

Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019. 

Pratama, Riski Ardi. "Fungsi Tokoh Agama Dalam Membina Toleransi 

Beragama di Masyarakat Gunung Cahya Pakuan Ratu Way 

Kanan". Institut Agama Islam Negeri Metro, 2024. 

Putra, Darma. "Ritual dan Simbol dalam Hindu Bali". Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 2019. 

Qomaria, Nurul, Muhammad Al Musadieq, Heru Susilo. "Peran 

Kohesivitas Kelompok Untuk Menciptakan Kerja Yang Kondusif 

(Studi Pada PT. Panca Mitra Multi Perdana Situbondo)". 

Universitas Brawijaya Malang, Jurnal Administrasi Bisnis, 2015. 

Rahardjo, Mudjia. "Interaksionisme Simbolik Dalam Penelitian 

Kualitatif". Repository UIN Malang, 2018. 

Retnowati. "Tradisi dan Simbol dalam Liturgi GKJW". Yogyakarta: UGM 

Press, 2020. 

Ritzer. "Sociological Theory". New York: McGraw-Hill, 2011. 

Santoso, Heru. "Simbol dan Budaya dalam Gereja Jawa". Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 2022. 

Setiawan, Agus. "Keanekaragaman Hayati Indonesia". Indonesian Journal 

of Conservation, 2022. 

Soewadji, Jusuf. "Pengantar Metodologi Penelitian". Jakarta: Mitra 

Wacana Media, 2012. 

Solehudin. "Komunikasi Antar Budaya Dalam Membina Toleransi 

Beragama Desa Terbangsi Subing Kecamatan Gunung Sugih 

Lampung Tengah". Institut Agama Islam Negeri Metro, 2024. 

Sudimin, Theodorus, Stevanus Hardiyarso, dan Gregorius Daru Wijoyoko. 

"Melindungi Martabat Manusia (Bahan Kuliah Teologi Moral 

Hidup)". UNIKA Soedijapranata, 2019. 



94 

 

Sugiyono. "Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D". 

Bandung: Penerbit Alvabeta, 2017. 

Sunyoto, Agus. "Atlas Walisongo". Tangerang Selatan: Pustaka IIMaN, 

2016. 

Susan, Novri. "Pengantar Sosiologi Konflik Dan Isu-Isu Konflik 

Kontemporer". Jakarta: Kencana, 2010. 

Tamami, Abdul Bassith. "Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam 

Mewujudkan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama Pada Siswa 

Di SDN 1 Balun Lamongan". Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang, 2018. 

Tebe, Denny (ed). "Identitas Kelompok: Pembentukan Sosial & 

Pengaruhnya". Media Indonesia, 2025. 

Ulum, Khoirul. "Multikulturalisme Dan Budaya Toleransi Masyarakat 

Desa Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan". Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019. 

Wahid, Abdul. "Estetika Kaligrafi dalam Tradisi Islam". Jakarta: UIN 

Press, 2021. 

Wirawan, Ida Bagus. "Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma". 

Jakarta: Kencana, 2015. 

Yunus Ali Al-Mukhdor. "Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-

Musuhnya". Surabaya: PT Bungkul Indah, 1994. 

Zamzami. "Makna Simbolik Logo NU". Yogyakarta: LKiS, 2019. 

 

Sumber Online: 

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. "Kamus Besar Bahasa 

Indonesia". Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah 

Republik Indonesia, 2016. Dikutip dari Hasil Pencarian - KBBI VI 

Daring (kemdikbud.go.id). 

Kementerian Agama RI. "Al-Qur'an Surat Al-Mumtahanah Ayat 8". 

Dikutip dari Surat Al-Mumtahanah Ayat 8 - Qur'an Tafsir Perkata 

(quranhadits.com). 

Suzayzt, Reddy. "Urutan Negara terbesar di Dunia, Indonesia Nomor 

Berapa?". VOI.id, Berita, Yogyakarta, 2024. Dikutip dari Urutan 

Negara Terbesar di Dunia, Indonesia Nomor Berapa? (voi.id). 

 



95 

 

 Wawancara dan Observasi: 

Wawancara dengan Bapak Kepala Desa Balun H. Khusyairi pada 22 

Januari 2025. 

Wawancara dengan tokoh Agama Hindu Bapak Mangku Tadi pada 22, 28, 

dan 30 Januari 2025. 

Wawancara dengan tokoh Agama Islam Bapak Rokhim pada 27 Januari 

dan 24 Mei 2025. 

Wawancara dengan tokoh Agama Kristen Bapak Sutrisno pada 27 Januari 

2025. 

Wawancara dengan pemuda Agama Hindu Mas Frananda Eka Saputra 

pada 25 Mei 2025. 

Wawancara dengan pemuda Agama Islam Mas Rizqi Rahman pada 24 

Mei 2025. 

Wawancara dengan pemuda Agama Kristen Mas Sigit Setiawan pada 25 

Mei 2025. 

Wawancara dengan pemuda Desa Balun Mas Very pada 10 Oktober 2024 

di Lamongan. 

Observasi lapangan pada 11 Oktober 2024 dan Januari 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

Lampiran I 

A. Dokumentasi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wawancara dengan Bapak Rokhim 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wawancara dengan Bapak Sutrisno 

 

 



97 

 

 

 

 

 

 

Wawancara dengan Bapak Mangku Tadi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Konsultasi dengan Sekretaris Desa Balun 

 

 



98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gereja Kristen Jawi Wetan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pura Sweta Maha Suci 

 



99 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Masjid Miftahul Huda 

 

 

 

 

 



100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Surat balasan penelitian dari Pemerintah Desa Balun 

 

 



101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Surat izin penelitian dari Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

 

 

 

 

 



102 

 

Lampiran II (Pertanyaan Wawancara) 

 

Daftar Wawancara 

 

1. Kepala Desa Balun : 

1. Sejak kapan ketiga agama tersebut telah hidup berdampingan di 

Desa Balun? 

2. Apakah ada kegiatan keagamaan bersama yang pernah atau sering 

dilakukan oleh ketiga agama di Desa Balun? Jika ada, kegiatan apa 

saja? 

3. Bagaimana Bapak/Ibu menilai tingkat kohesivitas antar umat 

beragama di Desa Balun? Adakah faktor-faktor yang memperkuat 

atau melemahkan kohesivitas tersebut? 

4. Bagaimana interaksi sosial antar umat beragama dalam kehidupan 

sehari-hari di Desa Balun? Apakah ada pertukaran nilai, norma, 

atau tradisi antar agama? 

5. Adakah peristiwa atau kejadian yang pernah memicu konflik antar 

umat beragama? Bagaimana cara masyarakat dan pemerintah desa 

mengatasi konflik tersebut? 

6. Apa harapan Bapak/Ibu untuk masa depan kerukunan umat 

beragama di Desa Balun? 

 

2. Tokoh Agama Hindu : 

1. "Bagaimana menurut Bapak, keberadaan tiga rumah ibadah yang 

berdekatan di Desa Balun ini turut memperkuat rasa persatuan dan 

kesatuan di antara warga dari berbagai agama?" 

2. "Dalam pandangan Bapak, adakah momen-momen khusus atau 

kegiatan bersama antar umat beragama yang telah berhasil 

mempererat hubungan sosial di Desa Balun? Jika ada, bisa Bapak 

ceritakan lebih lanjut?" 



103 

 

3. "Bagaimana peran tokoh agama dalam menjaga dan memperkuat 

kohesivitas kelompok di tengah keberagaman agama di Desa 

Balun?" 

4. "Simbol-simbol apa saja yang menurut Bapak paling kuat 

menggambarkan kerukunan umat beragama di Desa Balun? 

Bagaimana simbol-simbol tersebut dikonstruksi dan dipertahankan 

dalam kehidupan sehari-hari?" 

5. "Bagaimana interaksi sehari-hari antara umat beragama di Desa 

Balun mempengaruhi pemahaman masing-masing terhadap agama 

dan keyakinan? Apakah ada perubahan pemahaman yang 

signifikan seiring berjalannya waktu?" 

6. Apa harapan Bapak/Ibu terkait dengan hubungan antar umat 

beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang 

perlu dilakukan untuk menjaga dan meningkatkan kerukunan ini?" 

 

3. Tokoh Agama Kristen : 

1. "Bapak/Ibu, bagaimana pengalaman Bapak/Ibu dalam menjalankan 

ibadah di Desa Balun, di mana terdapat tiga agama yang berbeda? 

Adakah momen-momen khusus yang menunjukkan adanya 

harmoni dan kerja sama antar umat beragama?" 

2. "Simbol-simbol apa yang paling sering muncul dan menjadi 

perekat persatuan antar umat beragama di Desa Balun? Apakah ada 

ritual atau kegiatan bersama yang memperkuat ikatan tersebut?" 

3. "Menurut Bapak/Ibu, bagaimana peran agama Kristen dalam 

membangun kohesivitas sosial di Desa Balun? Nilai-nilai apa yang 

diajarkan agama Kristen yang dapat memperkuat persatuan antar 

umat?" 

4. “Tantangan apa saja yang pernah dihadapi dalam menjaga 

kerukunan umat beragama di Desa Balun? Upaya apa yang telah 

dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?" 



104 

 

5. "Sebagai tokoh agama, peran apa yang Bapak/Ibu lakukan untuk 

mempromosikan nilai-nilai toleransi dan saling menghormati antar 

umat beragama?" 

6. “Apa harapan Bapak/Ibu terkait dengan hubungan antar umat 

beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang 

perlu dilakukan untuk menjaga dan meningkatkan kerukunan ini?" 

 

4. Tokoh Agama Islam : 

1. "Bapak, bagaimana Bapak melihat tingkat kohesivitas atau 

kekompakan antar umat beragama di Desa Balun? Apakah ada 

momen-momen khusus atau kegiatan bersama yang memperkuat 

ikatan tersebut?" 

2. "Simbol-simbol apa saja yang menurut Bapak paling kuat 

menggambarkan kerukunan umat beragama di Desa Balun? 

Apakah ada ritual atau tradisi bersama yang menjadi simbol 

persatuan?" 

3. "Bagaimana peran agama Islam dalam membangun kohesivitas 

sosial di Desa Balun, terutama dalam konteks keberagaman 

agama?" 

4. "Tantangan apa saja yang pernah dihadapi dalam menjaga 

kerukunan umat beragama di Desa Balun? Upaya apa yang telah 

dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?" 

5. "Sebagai tokoh agama, peran apa yang Bapak mainkan dalam 

memfasilitasi interaksi dan membangun hubungan yang harmonis 

antar umat beragama?" 

6. "Pesan apa yang ingin Bapak sampaikan kepada generasi muda 

Desa Balun terkait pentingnya menjaga kerukunan umat 

beragama?" 

 

 

 



105 

 

 

5. Masyarakat/Pemuda Desa Balun : 

1. "Bagaimana menurut Bapak/Ibu, kehidupan beragama di Desa 

Balun saat ini? Apakah ada perubahan yang signifikan 

dibandingkan beberapa tahun lalu?" 

2. "Seberapa sering Bapak/Ibu berinteraksi dengan umat agama lain 

di desa ini? Dalam kegiatan apa saja interaksi tersebut biasanya 

terjadi?" 

3. "Menurut Bapak/Ibu, apa saja simbol-simbol atau nilai-nilai 

bersama yang menyatukan masyarakat Desa Balun, terlepas dari 

perbedaan agama?" 

4. "Bagaimana peran agama dalam kehidupan sosial masyarakat Desa 

Balun? Apakah agama berperan dalam memperkuat hubungan 

sosial atau sebaliknya?" 

5. "Apa saja tantangan yang dihadapi dalam menjaga kerukunan umat 

beragama di Desa Balun? Solusi apa yang menurut Bapak/Ibu 

dapat dilakukan untuk mengatasi tantangan tersebut?" 

6. "Apakah Bapak/Ibu melihat adanya perubahan dalam cara 

masyarakat Desa Balun menjalankan agamanya seiring dengan 

perubahan zaman? Jika ya, perubahan apa saja yang terjadi?" 

7. Apa harapan Bapak/Ibu terkait dengan hubungan antar umat 

beragama di Desa Balun ke depannya? Langkah-langkah apa yang 

perlu dilakukan untuk terus menjaga dan memperkuat kerukunan 

yang sudah terjalin?" 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama     : Adildzu Khuluqi Muhammad 

Tempat & Tanggal Lahir  : Lamongan, 22 Mei 2003 

Alamat     : RT 001 RW 001 Desa Kediren  

     Kecamatan Kalitengah Kabupaten  

     Lamongan 

Nomor Induk Mahasiswa  : 2104036003 

Nomor HP    : 085645280231 

E-mail     : Adilulkhuluqi161@gmail.com 

Riwayat Pendidikan Formal  :  

1. MI. Al-Amal Kediren Kalitengah Lamongan 

2. MTs. Tanwirul Qulub Sunggelebak Karanggeneng 

Lamongan 

3. SMA NU 1 Model Sunggelebak Karanggeneng Lamongan 

Riwayat Pendidikan Nonformal :  

1. Pondok Pesantren Tanwirul Qulub Sunggelebak 

Lamongan  

Pengalaman Organisasi  :  

1. Ketua Pramuka Penggalang Mts. Tanwirul Qulub Periode 

2017-2018 

2. Anggota Osis Mts. Tanwirul Qulub Periode 2017-2018 

3. Ketua Pramuka Penegak SMA NU 1 Model Periode 2020-

2021 

4. Anggota Osis SMA NU 1 Model 2020-2021 

5. Anggota Himpunan Mahasiswa Jurusan Divisi Media dan 

Informasi periode 2021-2022 

6. Anggota Himpunan Mahasiswa Jurusan Divisi Internal 

periode 2022-2023 

mailto:Adilulkhuluqi161@gmail.com


107 

 

7. Sekretaris UKM Ushuluddin Sport Club  2 periode 2021-

2023 

Demikian data riwayat hidup yang peneliti tulis dengan sebenar-

benarnya. 

Semarang, 03 Juni 2025 

Atas nama Penulis 

 

 

 

Adildzu Khuluqi Muhammad 
NIM. 2104036003 


