
 
 

 
 

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI 

PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH 

(Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang) 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

Oleh: 

DELLA ANNISA JAMIL HABSYA 

NIM: 2104036006 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 

 

 

 

 

 

 





i 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 
  



ii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

 

 

 

  



iv 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

  



v 
 

MOTTO 

 

رَبَّهُ مَنْ عَرَفَ نفَْسَهُ فقََدْ عَرَفَ   

Barang siapa yang mengenal dirinya, sungguh ia telah mengenal Tuhannya. 

(Syekh Yahya bin Mu’adz Ar-Razi) 

 

Di balik dzikir yang diam, terbentuk jiwa yang kokoh dalam keimanan. 

  



vi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pedoman Transliterasi Penulisan ejaan Arab dalam skripsi ini berpedoman 

pada buku panduan penulisan skripsi FUHUM UIN Walisongo Semarang yang 

dikeluarkan berdasarkan keputusan bersama menteri agama dan menteri pendidikan 

dan kebudayaan republik Indonesia Nomor: 158 th. 1987 dan 0543b/U/1987. 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih huruf dari abjad yang satu ke abjad 

yang lain. Transliterasi Arab-Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan 

huruf-huruf Latin beserta perangkatnya, Hal-hal yang dirumuskan secara kongkrit 

dalam pedoman Transliterasi Arab-Latin pada skripsi ini meliputi: 

1. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan denga huruf, dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lain 

lagi dengan huruf dan tanda sekaligus. 

 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak ا

dilambangkan 

Tidak dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Sa ṡ es (dengan titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 Ha ḥ Ha (dengan titik dibawah) ح

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż Zet (dengan titik diatas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س



vii 
 

 Syin Sy es dan ye ش

 Sad ṣ es (dengan titik dibawah) ص

 Dad ḍ de (dengan titik dibawah) ض

 Ta ṭ te (dengan titik dibawah) ط

 Za ẓ zet (dengan titik dibawah) ظ

 ain ...‘ koma terbalik diatas‘ ع

 Ghain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ...’ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monftong dan vokal rangkap atau diftong: 

a. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebgai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 ََ  Fathah A A 

  َ  Kasrah I I 

 َُ  Dhammah U U 

 

 



viii 
 

b. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 ََ  fathah dan ya Ai a dan i ي 

 ََ  fathah dan wau Au a dan u و 

 

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 ََ ََ  ا   Fathah dan alif ي 

atau ya 

Ā a dan garis diatas 

  َ  Kasrah dan ya Ī i dan agris diatas ي 

و َُ   Dhammah dan 

wau 

Ū u dan garis diatas 

 

Contoh: ََقَال : qāla 

 qīla : قِيلََ  

 yaqūlu : يَقوُْلَُ  

4. Ta Marbutah 

Transliterasi untuk ta marbutah menggungakan: 

a. Ta marbutah hidup 

Ta marbutah yang hidup atau mendapat harakat fathah, kasrah dan 

dhammah, transliterasinya adalah /t/  

Contohnya : َُرَوْضَة : rauḍatu 

b. Ta marbutah mati 

Ta marbutah yang mati atau mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah /h/ 

Contohnya : َْرَوْضَة : rauḍah 



ix 
 

c. Kalau ada kata yang terakhir dengan ta marbutah diikuti oleh kata 

yang menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu 

terpisah maka ta marbutah itu ditranslitersikan dengan ha (h)  

Contohnya : َْرَوْضَةَُالْْطَْفَال : rauḍah al-aṭfāl 

5. Syaddah (tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan 

dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasudid, dalam trasnliterasi 

ini tanda syaddah dilambangkan dengan huruf, yaitu huruf yang sama 

dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu.  

Contohnya: َرَبَّنا : rabbanā 

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan arab dilambangkan dengan huruf 

namun dalam transliterasi ini kata sandang dibedakan atas kata sandang 

yang diikuti huruf syamsiyah dan kata sandang yang diikuti oleh huruf 

qamariah. 

a. Kata sandang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruh syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf /i/ diganti dengan huruf yang sama 

dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu. 

Contohnya : الشفاء : asy-syifā’ 

b. Kata sandang yang diikuti huruf qamariah  

Kata sandang yang diikuti huruf qamariah ditransliterasikan sesuai 

dengan aturan yang digariskan didepan dan sesuai pula dengan 

bunyinya. 

Contohnya : القلم : al-qalamu 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qomariah, kata 

sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan 

kata sandang. 

 

 

 



x 
 

7. Hamzah 

Dinyatakan didepan bahwa hamzah ditransliterasikan dengan apostrof, 

namun itu hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir 

kata. Bila hamzah itu terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena 

dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contohnya : ان (dibaca) inna. 

8. Penulisan kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fi’il, isim, maupun haruf, ditulis terpisah, 

hanya kata-kata tertentu yang penulisannya 98 dengan huruf Arab sudah 

lazimnya dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harakat yang 

dihilangkan maka dalam transliterasi ini penulisan kata tersebut 

dirangkaikan juga dalam kata lain yang mengikutinya. 

Contohnya : ََّابرِِيْنََإِن ََمَعََالصَّ َاللّٰه  (dibaca) innallāha ma'aṣ-ṣābirīn 

9. Huruf kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, 

dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf 

kapital seperti apa yang erlaku dalam EYD, diantaranya: huruf kapital 

digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. 

Bila nama diri itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan 

huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata 

sandangnya. 

10. Tajwid  

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu 

Tajwid. Karena itu, peresmian pedoman transliterasi arab Latin (versi 

internasional) ini perlu disertai dengan pedoman tajwid.  



xi 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Dalam sujud yang lirih dan doa yang tak pernah letih, kupersembahkan rasa 

syukurku yang mendalam kepada Allah Swt., Dzat Maha Mencinta. Shalawat dan 

salam senantiasa tercurah kepada Baginda Nabi Muhammad Saw., sang cahaya 

dalam setiap langkah, lentera di tengah gelap, dan teladan dalam setiap jejak 

kehidupan. Tiada kata yang mampu membalas cintanya, namun biarlah karya ini 

menjadi saksi rindu seorang umat yang mendamba dekat di telaganya kelak. 

Dengan penuh cinta dan bahagia, karya ini kupersembahkan kepada:  

1. Abah, cinta pertamaku yang dalam diam dan kerja kerasmu mengajarkanku 

tentang arti ketulusan, keteguhan, dan tanggung jawab. Doamu yang tak 

terdengar namun selalu terasa, menuntunku hingga titik ini.  

2. Umik, sumber kekuatanku. Dari pelukmu aku belajar makna sabar, dari 

doamu aku belajar untuk tetap bertahan. Terima kasih telah menjadi langit 

teduh untuk setiap badaiku. 

3. Yaya, adik kecilku yang menjadi cahaya sederhana namun menguatkan. 

Senyummu adalah alasan untukku melanjutkan setiap langkah.  

4. Mbah Kakung dan keluarga besar, akar yang kokoh dan tempat kami 

berpulang dalam cinta dan nilai-nilai luhur. 

5. Ibuk Isnayati, Murabbi ruhina. Dengan kelembutan dan dzikir yang kau 

tanamkan, jiwaku dibentuk untuk mencintai takdir dan berserah dalam 

syukur. 

6. Diri saya sendiri Della Annisa Jamil Habsya, terima kasih karena tidak 

menyerah saat semuanya terasa berat. Untuk semua luka yang kau 

sembuhkan diam-diam, untuk setiap doa yang kau bisikkan dalam sunyi, 

aku bangga padamu. Terima kasih untuk selalu mau belajar dan berubah 

menjadi yang lebih baik untuk setiap harinya. Terima kasih karena telah 

tumbuh menjadi gadis manis yang mencintai takdirnya. Kau layak bahagia, 

karena telah bertahan sejauh ini dengan hati yang tetap penuh cinta. 



xii 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

حْمٰن   يْم   الرَّ ح   ب سْم   اٰللّ   الرَّ

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Dzat Yang 

Maha Memberi Kemampuan. Atas limpahan rahmat, taufik, dan inayah-Nya, 

skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa 

tercurah kepada junjungan mulia, Nabi Muhammad Saw., sosok agung yang telah 

membawa risalah kebenaran dan membimbing umat manusia menuju cahaya ilmu 

dan petunjuk. 

Dengan kerendahan hati, penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-

besarnya kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan moril, spiritual, 

dan akademik selama penyusunan skripsi ini. Apresiasi khusus disampaikan kepada 

mereka yang senantiasa hadir dan berperan dalam perjalanan akademik dan 

spiritual penulis, hingga karya ini dapat diselesaikan dengan baik. Ucapan terima 

kasih secara khusus penulis sampaikan kepada: 

1. Rektor UIN Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., yang telah 

memberikan kesempatan dan fasilitas bagi penulis dalam menempuh 

pendidikan di lingkungan akademik yang kondusif dan penuh semangat 

keilmuan.  

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., 

yang senantiasa mendukung dan memfasilitasi kegiatan akademik 

mahasiswa, serta menciptakan suasana pembelajaran yang dialoogis dan 

terbuka.  

3. Ketua Program Studi Jurusan Studi Agama Agama, Bapak Ulin Ni’am 

Masruri, Lc, MA. Dan sekretaris Jurusan Studi Agama Agama, Bapak 

Thiyas Tono Taufiq, S. Th.I., M.Ag., yang dengan penuh kesabaran dan 

komitmen terus mendorong dan membimbing mahasiswa untuk 

menyelesaikan studi dengan baik. Arahan serta kebijaksanaan beliau telah 

menjadi penopang penting dalam proses penyusunan skripsi ini. 

4. Dosen Pembimbing, Bapak Muhammad Syaifuddien Zuhriy, M.Ag., yang 

dengan kesabaran, keikhlasan, dan ilmu yang luas telah membimbing 

penulis sejak awal hingga akhir penyusunan skripsi ini. Bimbingan dan 



xiii 
 

nasihat beliau menjadi sumber motivasi dan kekuatan dalam menghadapi 

setiap tantangan akademik. 

5. Seluruh Dosen dan civitas akademika Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

yang telah memberikan ilmu, fasilitas, serta dukungan moral selama penulis 

menempuh pendidikan. Lingkungan akademik yang kondusif ini sangat 

membantu proses pembelajaran dan penelitian penulis. 

6. Kedua orang tua tercinta, atas cinta dan doa yang tak pernah putus. 

7. Adikku, Yaya, serta seluruh keluarga besar yang senantiasa mendukung dan 

mendoakan. 

8. Ibuk Isnayati, yang dengan keteladanan dan kasihnya membimbing kami 

para santri. 

9. Santri Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, yang menjadi teman belajar 

dan objek penelitian dengan penuh ketulusan. 

10. Saya juga berterima kasih kepada sahabat dan teman seperjuangan: Erin, 

Kharir, Saski, Rengganis, Bela, Aura, Tsania, Novi, Anzil, Nuril, Roihan, 

teman-teman SAA angkatan 21, dan seluruh teman KKN MIT 18 Posko 

105. Terimakasih atas tawa, pelukan, semangat, dan kehadiran kalian yang 

berarti dalam setiap detik perjalanan ini. Semoga semua kebaikan kalian 

dibalas dengan limpahan rahmat dari Allah Swt. 

 

Semarang, 04 Juni 2025 

 

Della Annisa Jamil Habsya 

2104036006 

  



xiv 
 

DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................................ i 

HALAMAN PERSETUJUAN.............................................................................. ii 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................................ iii 

HALAMAN PENGESAHAN .............................................................................. iv 

MOTTO ................................................................................................................. v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN........................................................................... xi 

UCAPAN TERIMA KASIH............................................................................... xii 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiv 

DAFTAR GAMBAR ......................................................................................... xvii 

ABSTRAK ........................................................................................................ xviii 

BAB I ...................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 7 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................... 8 

1. Tujuan Penelitian ...................................................................................... 8 

2. Manfaat Penelitian .................................................................................... 8 

D. Tinjauan Pustaka .......................................................................................... 9 

E. Metode Penelitian....................................................................................... 12 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian ............................................................. 12 

2. Sumber dan Jenis Data ........................................................................... 13 

3. Teknik Pengumpulan Data ..................................................................... 14 

4. Teknik Analisis Data .............................................................................. 16 

F. Sistematika Penulisan................................................................................. 18 

BAB II .................................................................................................................. 20 

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI 

PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG ....................................... 20 

A. Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann ............. 20 

1. Paradigma Dasar Teori Konstruksi Sosial .............................................. 20 



xv 
 

2. Konsep Dasar Teori Konstruksi Sosial menurut Peter L. Berger dan 

Thomas Luckmann ........................................................................................ 22 

3. Dialektika Teori Konstruksi Sosial ........................................................ 23 

B. Konstruksi Identitas Keagamaan................................................................ 25 

1. Konstruksi Identitas ................................................................................ 25 

2. Keagamaan ............................................................................................. 26 

3. Komponen-komponen Dasar Pembentuk Identitas Keagamaan ............ 27 

4. Hubungan antara Praktik Keagamaan dan Pembentukan Identitas 

Keagamaan..................................................................................................... 31 

C. Praktik Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah .............................................. 32 

1. Sejarah Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah .......................................... 32 

2. Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah ................................ 34 

3. Ajaran Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah ........................................... 36 

4. Praktik-praktik Khas Pengikut Tarekat di Pesantren.............................. 40 

BAB III ................................................................................................................. 42 

PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG ....................................... 42 

A. Profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI ............................................ 42 

B. Sejarah dan Latar belakang Pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

 42 

C. Motto, Visi, dan Misi Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI .................. 43 

D. Logo Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI beserta maknanya............... 44 

E. Sarana Prasarana Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI ......................... 46 

F. Tenaga Pengajar Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI .......................... 47 

G. Struktur dan Sistem Pengasuhan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI . 48 

H. Kegiatan Keagamaan dan Pendidikan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

 51 

I. Praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI ............................ 60 

J. Kegiatan Pondok Pesantren yang Membentuk Identitas Keagamaan Santri

 67 

BAB IV ................................................................................................................. 69 

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI MELALUI PRAKTIK TAREKAT 

QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH ............................................................... 69 



xvi 
 

A. Peran Praktik Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah dalam Menciptakan 

Realitas Sosial dan Pembentukan Identitas Keagamaan Santri di Pondok 

Pesantren Putri MBAH RUMI .......................................................................... 69 

B. Proses  Ekstrenalisasi, Objektivasi, dan Internalisasi Identitas Keagamaan 

Santri Terbentuk melalui Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah ......................... 73 

BAB V ................................................................................................................... 81 

PENUTUP ............................................................................................................ 81 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 81 

B. Saran ........................................................................................................... 82 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 82 

LAMPIRAN ......................................................................................................... 89 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........................................................................... 96 

 



xvii 
 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 3.1 Logo Pesantren MBAH RUMI ......................................................... 44 

Gambar 3.2 Struktur Kepengurusan Pesantren MBAH RUMI ............................. 50 

Gambar 3.3 Jadwal KBM Santri MBAH RUMI ................................................... 51 

Gambar 3.4 Kegiatan Mujahadah oleh Santri MBAH RUMI............................... 53 

Gambar 3.5 Kegiatan Tasmi' 5 Juz ....................................................................... 54 

Gambar 3.6 Kegiatan Yasin dan Tahlil oleh Santri .............................................. 55 

Gambar 3.7 Kegiatan Dzibaan para Santri ............................................................ 56 

Gambar 3.8 Kegiatan Ziarah Maqbaroh................................................................ 57 

Gambar 3.9 Kegiatan Khitobah............................................................................. 58 

Gambar 3.10 Kajian Kitab Kuning ....................................................................... 59 

Gambar 3.11 Praktik Dzikir Jahr dan Khafi di dalam Salat .................................. 61 

Gambar 3.12 Kegiatan Dzikir Khataman oleh Santri ........................................... 62 

Gambar 3.13 Kegiatan Khidmah Ilmiah oleh Ibunyai .......................................... 63 

Gambar 3.14 Kegiatan Manaqib di Masjid Al- Muhtadun ................................... 64 

Gambar 3.15 Dokumentasi bersama Wakil Talqin ............................................... 65 

Gambar 3.16 Syahadah Santri dalam Pelaksanaan Riyadhah ............................... 66 

 

 

 

  

  



xviii 
 

ABSTRAK 

Identitas keagamaan santri merupakan aspek penting dalam penguatan karakter 

religious di lingkungan pesantren, terutama dalam menghadapi arus modernitas. 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana praktik Tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah (TQN) membentuk identitas keagamaan santri di Pondok 

Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang. Fokus utama terletak pada bagaimana 

praktik tarekat menciptakan realitas sosial serta bagaimana proses eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi berlangsung dalam pembentukan identitas tersebut. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. Data 

diperoleh melalui wawancara mendalam dengan santri pengikut tarekat dan 

pengasuh, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap aktivitas tarekat yang 

dijalankan oleh santri, pengasuh, dan pengurus pesantren. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa praktik TQN menjadi instrumen penting dalam membangun 

kesadaran religius santri melalui pendekatan spiritual dan sosial yang menyatu 

dalam kehidupan sehari-hari. Temuan ini dibaca melalui konsep kontruksi sosial 

Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, menunjukkan bahwa identitas keagamaan 

santri terbentuk secara dinamis melalui proses dialektis dalam lingkungan 

pesantren. Studi ini menunjukkan bahwa pendidikan tarekat, dalam konteks TQN 

di pesantren, memiliki peran dalam pembentukan identitas keagamaan santri yang 

relevan di tengah arus sosial-keagamaan modern. 

 

Kata Kunci: Konstruksi Sosial, Identitas Keagamaan, Santri, Tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah, Pesantren. 

 



 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Identitas memegang peranan penting dalam kehidupan manusia 

karena membantu individu memahami jati diri serta posisi mereka dalam 

lingkungan sosial. Agama, sebagai salah satu komponen identitas, memiliki 

peran yang krusial dalam membentuk cara pandang hidup, sekaligus 

menyediakan nilai-nilai serta kerangka moral dan etika yang menjadi 

pedoman perilaku seseorang. Melalui ajaran agama, individu memperoleh 

pemahaman mengenai tujuan hidup serta merasakan kedekatan dengan 

sesuatu yang lebih tinggi, seperti Tuhan, yang memberikan makna dan arah 

dalam eksistensi mereka. Selain itu, agama turut berkontribusi dalam 

pembentukan identitas sosial dengan menjadi dasar terbentuknya berbagai 

kelompok sosial tertentu.1 

Identitas keagamaan memegang peran penting bagi para santri yang 

tinggal dan menuntut ilmu di pondok pesantren. Identitas tersebut bukan 

sesuatu yang tetap, melainkan terus mengalami perubahan dan konstruksi 

sosial seiring waktu dan interaksi sosial yang berlangsung. Pesantren tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran agama, tetapi juga menjadi 

wadah bagi santri untuk membangun dan mengembangkan identitas 

keagamaan mereka secara aktif. Sebagai institusi pendidikan Islam, 

pesantren dipercaya mampu melakukan pembinaan dan pengembangan 

karakter religius yang lebih baik sesuai dengan prinsip syariat Islam. Di 

dalam lingkungan pesantren, para santri juga dibimbing agar menjadi 

individu yang berakhlak mulia dan memiliki kontribusi positif bagi 

masyarakat. Mereka juga dididik untuk membentuk serta mengembangkan. 

                                                             
1 Dwi Haryanti dan Farasifa Chairunissa, “Studi Identitas Agama pada Remaja: Warisan 

vs Self Choice,” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1, no. 01 (2022). 



2 
 

 
 

karakter yang tegas dan baik. Sehingga bisa dikatakan bahwa 

pesantren menjadi tempat terbaik untuk membangun kehidupan yang 

harmonis.2 

Tarekat menjadi jalan untuk seseorang dapat memperdalam 

pemahaman serta pengamalan agama Islam. Tarekat sendiri berperan dalam 

menumbuhkan kesadaran beragama dalam diri seseorang, yang mana 

kesadaran beragama ini akan menjadikan seseorang untuk selalu ingin 

melakukan yang terbaik bagi agamanya dengan cara melaksanakan sesuatu 

yang telah Tuhan perintahkan kepadanya dan menjauhi larangan-Nya, 

sehingga sikap, cara pandang, dan karakter juga terbentuk.3 Istilah tarekat 

memiliki dua makna utama. Pertama, tarekat dipahami sebagai jalan 

spiritual yang dilalui oleh seorang sufi dalam upaya mendekatkan diri 

kepada Tuhan. Kedua, tarekat merujuk pada suatu komunitas atau kelompok 

persaudaraan sufi yang terorganisir, yang dikenal juga sebagai ordo 

spiritual. Tarekat dapat kita artikan sebagai jalan, metode, atau cara 

mendekatkan diri kepada Tuhan melalui amalan-amalan, atau praktik-

praktik spiritual yang sistematis dan melembaga.4 

Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah merupakan salah satu tarekat 

yang memiliki pengaruh signifikan di Indonesia, khususnya di kalangan 

pesantren. Tarekat ini tidak hanya mengajarkan ajaran-ajaran spiritual, 

tetapi juga memberikan kerangka nilai-nilai dan praktik yang menjadi dasar 

bagi santri dalam membangun identitas keagamaan mereka. Pengajaran 

tarekat memiliki peran penting dalam meningkatkan kecerdasan emosional 

dan spiritual umat, khususnya kalangan muslim. Melalui pendidikan 

spiritual tersebut, individu diharapkan mampu menjaga diri dari pengaruh 

                                                             
2 Abd Mahfud, Benny Prasetiya, dan Subhan Adi Santoso, “Peran Pondok Pesantren Dalam 

Pembentukan Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 

2 (2022): 19–28. 
3 Josef Subagio, Farida Ulvi Naimah, dan Muslihun Muslihun, “Peran Thariqat Qadiriyah 

An Na40qsyabandiyah Dalam Membentuk Budaya Religius,” Irsyaduna: Jurnal Studi 

Kemahasiswaaan 4, no. 1 (2024): 29–39. 
4 Muhammad Torik, Tarekat Syattariyah Dan Tarekat Tijaniyah; Sejarah, Perkembangan 

Dan Ajaran (Palembang: Rafah Press, 2019). 



3 
 

 
 

negatif arus modernitas yang semakin tak terbendung, sekaligus 

menemukan makna kehidupan yang sebenarnya.5 Praktik-praktik dalam 

tarekat dijadikan sebagai strategi pembelajaran agama dengan pendekatan 

yang lebih tradisonal yang mungkin tidak lagi sesuai dengan gaya belajar 

dan kebutuhan pemuda milenial. Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

menekankan pada pembelajaran dan pemahaman mendalam tentang ajaran 

Islam. Melalui praktik dzikir dan pengajaran spiritual, santri dapat 

memperoleh pemahaman yang lebih dalam tentang prinsip-prinsip agama 

mereka. Karenanya peran pondok pesantren juga menjadi faktor pendorong 

para santri dalam membangun identitas Islami yang kuat di tengah pengaruh 

budaya yang berasal dari lingkungan yang semakin pluralistik dan global.6 

Dalam konteks sosial, tarekat merupakan fenomena yang menarik 

karena pengaruhnya tidak terbatas pada ajaran-ajaran spiritual saja. 

Sebaliknya, tarekat ini pada dasarnya juga mengajarkan pentingnya 

menjalani kehidupan yang selaras dengan berbagai aspek dalam kehidupan 

manusia.7 Dalam pembentukan identitas keagamaan, tarekat memiliki peran 

dalam membantu individu mendalami ajaran Islam dan mendekatkan diri 

kepada Tuhan. Selain dijadikan sebagai kerangka spiritual yang kuat, 

tarekat juga menyediakan komunitas yang solid dan dukungan sosial bagi 

para pengikutnya. 

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, sebagai lembaga pendidikan 

Islam yang klasik, dikenal sebagai salah satu pusat pengembangan Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah, proses pembentukan identitas keagamaan 

santri menjadi lebih kompleks dan menarik untuk diteliti, karena santri tidak 

hanya menjalani pendidikan formal, tetapi juga terlibat dalam praktik-

                                                             
5 Abdul Muklis, “Peran Ajaran Tarekat Qodiriyyah Wa Naqsyabandiyyah (Tqn) Dalam 

Peningkatan (ESQ) Emotional Spiritual Quotient (ESQ) Santri Di Pondok Pesantren Nurul Barokah 

Desa Beji Kecamatan Bojongsari Kabupaten Purbalingga” (PhD Thesis, IAIN Purwokerto, 2014). 
6 Nasaruddin Nasaruddin dan Moh Safrudin, “Membentuk Identitas Islami di Tengah 

Tantangan Era Milenial; Pendekatan dan Strategi Pembelajaran Islam,” EL-BANAT: Jurnal 

Pemikiran dan Pendidikan Islam 13, no. 1 (2023): 105–16. 
7 Uswatun Hasanah, Duski Samad, dan Zulheldi Zulheldi, “Peran Tarekat Dalam 

Membangun Spiritualitas Umat Islam Kontemporer,” Fikrah: Journal of Islamic Education 8, no. 1 

(2023): 56–67. 



4 
 

 
 

praktik yang berakar kuat dalam tradisi Islam Indonesia. Di Pondok 

Pesantren Putri MBAH RUMI, tarekat ini tidak hanya menjadi bagian dari 

pendidikan spiritual, tetapi juga menjadi sarana utama dalam membentuk 

cara pandang santri terhadap dunia dan agama mereka. Tarekat ini termasuk 

dalam tarekat yang sudah mu’tabarah yang berasal dari gabungan dua 

tarekat besar, yaitu Qodiriyah dan Naqsyabandiyah dan menjadi tarekat 

yang sampai saat ini diikuti oleh seluruh keluarga besar Pondok Pesantren 

Putri MBAH RUMI. Hal ini dikarenakan tarekat ini menjadi tarekat sufi 

yang memiliki akar dalam spiritualitas Islam serta berfokus pada 

pengembangan karakter serta hubungan yang erat dengan Tuhan. Sehingga 

dapat memberikan landasan yang kokoh bagi santri untuk mendalami aspek-

aspek esoteris dalam agama Islam.8 Dalam konteks ini tarekat berperan 

dalam proses pembentukan identitas keagamaan tersebut. 

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI dapat menjadi tempat bagi para 

santri untuk membangun komunitas yang solid berdasarkan prinsip-prinsip 

tarekat ini. Dalam komunitas yang mendukung ini, mereka dapat saling 

mendukung dan memotivasi dalam perjalanan spiritual mereka. Dengan 

melibatkan diri dalam pratik-praktik spiritual tarekat, seseorang mungkin 

mengalami perubahan dalam persepsi diri dan dunia, serta mengembangkan 

identitas keagamaan yang lebih kuat dan terfokus. Karena tarekat ini tidak 

hanya menyediakan kerangka spiritual, tetapi juga mengajarkan nilai-nilai 

yang relevan dengan tuntutan zaman, serta memberikan wadah bagi 

pengembangan diri yang holistik. Dengan konsep pendidikan yang 

terstruktur, terarah, tepat waktu di pesantren tentu akan menumbuhkan 

dalam diri setiap santri karakter muslim yang tangguh dan taat beribadah, 

serta mampu mengatasi masalah yang timbul dalam dirinya dan pandai 

mengatur waktunya untuk digunakan dalam hal-hal yang bermanfaat.9 

                                                             
8 Cecep Zakarias El Bilad, “Mengenal tarekat qadiriyah naqsyabandiyah bekal wawasan 

bagi ikhwan tqn suryalaya” (Latifah Press, 2023). 
9 Muhammad Fajrul Fajrul, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan 

Pembentukan Karakter Di Era Milenial (Studi Pondok Pesantren Al Utsmani),” Edification Journal: 

Pendidikan Agama Islam 4, no. 2 (2022): 287–301. 



5 
 

 
 

Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (TQN) di Pesantren MBAH 

RUMI menjadi bagian penting dalam pembentukan identitas keagamaan 

santri. Namun, meskipun praktik tarekat ini telah lama dijalankan, belum 

banyak kajian yang secara spesifik meneliti bagaimana proses sosial yang 

terjadi dalam membentuk identitas keagamaan santri. Beberapa penelitian 

lebih berfokus pada aspek ritualistik dan spiritual tarekat, tanpa menggali 

lebih dalam bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi 

identitas keagamaan terjadi di dalamnya. 

Berdasarkan uraian sebelumnya, terdapat sejumlah penelitian 

terdahulu yang memiliki kesamaan tema atau keterkaitan dengan fokus 

penelitian ini. Salah satu di antaranya adalah studi yang dilakukan oleh 

Agus Hasan Munadi (2021) berjudul “Peran Tarekat Qadiriyah Wa 

Naqsabandiyah Dalam Meningkatkan Motivasi Ibadah dan Akhlak Santri 

(Studi Kasus Pondok Pesantren Al-Madani Dukuh Terwidi, Kelurahan 

Plalangan, Kecamatan Gunungpati, Kota Semarang)”. Penelitian tersebut 

menemukan bahwa peran mursyid Tarekat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah 

dalam memotivasi santri mencakup tiga aspek utama, yaitu ukhuwah, 

tasawuf, dan akhlak, yang kesemuanya berorientasi pada pembentukan 

karakter dan peningkatan kualitas ibadah santri. 

Penerapan nilai-nilai tersebut dilakukan dengan menumbuhkan 

semangat kebersamaan, saling mengingatkan dalam kebaikan, serta 

meneladani sikap dan perilaku mursyid dan para asatidz. Persepsi para santri 

terhadap motivasi yang diberikan mursyid tergolong positif. Dari 30 

informan, sebanyak 23 di antaranya menyatakan memahami dan menyadari 

pentingnya motivasi tersebut, yang terbentuk berkat ketekunan, kesadaran 

pribadi, serta keteladanan yang konsisten dari pengasuh dan para dewan 

guru dalam membina ibadah dan akhlak santri di lingkungan pesantren. 

Penelitian oleh Moh. Falihul Isbah (2021) yang berjudul 

“Pendidikan Tarekat pada Santri di Era Milenial (Studi di Pondok Pesantren 

Miftahul Huda Ngroto Gubug Grobogan)” mengungkap sejumlah temuan 

penting. Pertama, pelaksanaan pendidikan tarekat bagi santri milenial di 



6 
 

 
 

pesantren tersebut diwujudkan melalui pengenalan ajaran-ajaran tarekat 

yang dilandasi sikap hormat terhadap nilai-nilai yang diajarkan oleh K.H. 

Achmad Asrori Al-Ishaqi. Dalam praktiknya, para santri rutin 

mengamalkan ajaran yang terdapat dalam kitab Iklil, Faidul Rahman, 

Maulidul Rasul, dan Fathul Nuriyah. Proses pendidikan tarekat ini juga 

disesuaikan dengan dinamika kemajuan teknologi informasi. Dengan 

demikian, santri tidak hanya dikenalkan pada nilai-nilai spiritual tarekat, 

tetapi juga diberi pemahaman mengenai pentingnya penguasaan teknologi 

dalam kehidupan modern, tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran 

tarekat. 

Pelaksanaan pendidikan tarekat dijalankan melalui serangkaian 

program kerja jangka pendek maupun jangka panjang, yang meliputi 

berbagai bentuk amalan seperti salat fardu, dzikir, pembacaan shalawat, 

pengiriman doa, pembacaan nariyahan dalam kegiatan tawajuhan, 

mujahadah, istighatsah, puasa sunnah, salat malam, serta kajian kitab 

kuning. Seluruh kegiatan ini berakar pada sikap hormat kepada pengasuh 

pesantren dan dilandasi oleh keyakinan mendalam terhadap nilai-nilai dari 

setiap amalan yang dipraktikkan. Keteladanan dari pengasuh dan para 

asatidz juga menjadi elemen penting dalam proses pendidikan tarekat di 

lingkungan pesantren. Evaluasi dilakukan untuk menilai pencapaian 

pendidikan tarekat pada santri. 

Kedua, relevansi antara pendidikan tarekat dan pembentukan akhlak 

santri milenial terlihat dari aktivitas rutin santri dalam mengamalkan ajaran 

tarekat. Praktik spiritual tersebut membentuk karakter santri yang 

berakhlakul karimah, karena melatih mereka untuk merasa dekat dengan 

Allah SWT, serta menumbuhkan kepekaan sosial dan sikap mandiri. 

Budaya takdzim dan keteladanan dari para pengasuh serta asatidz turut 

membentuk pribadi santri yang santun, beretika, dan berperilaku terpuji 

dalam kehidupan sehari-hari.Berdasarkan penelitian terdahulu, tarekat 

memiliki peran dalam membentuk kesalehan individu dan identitas kolektif. 

Studi yang dilakukan di beberapa pesantren tarekat menunjukkan bahwa 



7 
 

 
 

praktik dzikir dan ajaran spiritual dapat membentuk pola pikir serta perilaku 

santri dalam kehidupan sehari-hari. Namun belum ada data yang secara 

spesifik mengkaji bagaimana TQN di Pesantren MBAH RUMI 

mengkonstruksi identitas keagamaan santri dalam kerangka teori konstruksi 

sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. 

Berdasarkan fenomena dan data yang ada, dapat disimpulkan bahwa 

meskipun TQN memainkan peran dalam pembentukan identitas keagamaan 

santri, mekanisme sosial yang terjadi dalam proses tersebut belum banyak 

terungkap. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha memahami bagaimana 

praktik TQN menciptakan realitas sosial yang membentuk identitas 

keagamaan santri serta bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi berlangsung dalam konteks pesantren. 

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan bahwa tarekat dapat 

membentuk kesalehan dan karakter santri. Namun penelitian ini akan 

mengisi celah dengan mengkaji secara spesifik bagaimana identitas 

keagamaan santri dikonstruksi melalui mekanisme sosial yang dijelaskan 

dalam teori konstruksi sosial Peter L. Berger Dan Thomas Luckmann. 

Fokus ini memberikan perspektif baru dalam memahami peran tarekat di 

lingkungan pesantren. Dengan demikian, berdasarkan paparan latar 

belakang dan research gap di atas, maka peneliti tertarik untuk melakukan 

sebuah penelitian yang berjudul “Konstruksi Identitas Keagamaan 

Santri melalui Praktik Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (Studi 

Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Kota Semarang)”. 

 

B. Rumusan Masalah 

Merujuk pada pemaparan latar belakang di atas, maka fokus 

permasalahan dalam penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut: 

1. Bagaimana praktik tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah menciptakan 

realitas sosial yang berperan dalam pembentukan identitas keagamaan 

santri di Pesantren MBAH RUMI? 



8 
 

 
 

2. Bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi identitas 

keagamaan santri terbentuk melalui tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

di Pesantren MBAH RUMI? 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk memahami praktik tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

menciptakan realitas sosial yang berperan dalam pembentukan 

identitas keagamaan santri di Pesantren MBAH RUMI. 

b. Untuk memahami proses eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi identitas keagamaan santri terbentuk melalui tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah di Pesantren MBAH RUMI. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Teoritis 

Secara teoritis, karya ilmiah ini diharapkan mampu 

memberikan sumbangsih terhadap perkembangan khazanah 

keilmuan, khususnya dalam ranah sosiologi agama yang membahas 

mengenai pembentukan identitas keagamaan para santri. Selain itu, 

penelitian ini memperkaya literatur tentang penerapan teori 

konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmannn dalam 

konteks praktik tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah di lingkungan 

pesantren. 

b. Manfaat Praktis 

Dari sisi praktis, temuan dalam penelitian ini diharapkan 

mampu memberikan manfaat nyata yang dapat diterapkan dalam 

konteks kehidupan sosial maupun pendidikan keagamaan. Serta 

dapat meningkatkan pemahaman masyarakat tentang pentingnya 

tarekat di pesantren. Juga membantu pengasuh pesantren memahami 

tarekat dalam pembentukan identitas keagamaan santri, serta 

memberi panduan bagi pesantren lain yang ingin mengintegrasikan 



9 
 

 
 

ajaran tarekat dalam pembinaan santri. Temuan dalam penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi referensi atau pijakan bagi studi-studi 

mendatang yang membahas tema serupa dalam cakupan atau 

pendekatan yang berbeda. 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Beberapa kajian atau penelitian sebelumnya yang memiliki 

keterkaitan dengan penelitian ini adalah sebagai berikut: 

Pertama, Penelitian Inayatul Ulya, (2022), Esoterik Jurnal Akhlak dan 

Tasawuf Volume 8 No. 2 berjudul Pendidikan Sufistik bagi Masyarakat 

Kelas Menengah Muslim (Konstruksi Identitas Keberagamaan Berbasis 

Tarekat). Penelitian ini mengungkap bahwa kalangan muslim kelas 

menengah memanfaatkan pendidikan sufistik sebagai sarana dalam 

membentuk pola keberagamaan mereka. Bagi mereka, keterlibatan dalam 

tarekat menjadi penanda identitas yang membedakan dari kelompok muslim 

lainnya. Pelibatan mereka dalam pendidikan sufistik dapat ditinjau dari dua 

sudut pandang. Pertama, dari sisi individual, mereka berupaya mengikuti 

ajaran tarekat sebagai bagian dari proses perbaikan diri dan pembentukan 

karakter yang lebih baik. Kedua, dari sisi sosial, keterlibatan dalam 

jam’iyyah tarekat menjadi bagian dari upaya membangun identitas 

keagamaan yang lebih kuat dan bermakna secara kolektif. 

Penelitian Inayatul Ulya memiliki persamaan dengan penelitian ini, 

yaitu konstruksi identitas keagamaan melalui peran tarekat, tetapi yang 

membedakan jika pada penelitian sebelumnya berfokus pada pendidikan 

sufistik pada kelompok masyarakat kelas menengah muslim, sedangkan 

dalam penelitian ini berfokus pada diri santri yang notabennya dilingkungan 

pesantren. 

Kedua, Penelitian Mohammad Rifqi Junaidi dan A. Samsul Ma’arif, 

(2020), Prosiding Konferensi Nasional Pendidikan Islam (KNPI) berjudul 

Teori Konstruksi Sosial dan Penerapannya Pada Pendidikan Karakter di 

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadiin Tasikmadu Malang. Penelitian ini 



10 
 

 
 

menunjukkan bahwa proses pembentukan karakter di Pondok Pesantren 

Hidayatul Mubtadiin Tasikmadu Malang berlangsung secara natural 

melalui aktivitas pendidikan dan pembelajaran yang ada. Artikel ini 

mengulas penerapan teori konstruksi sosial dalam konteks pendidikan 

karakter di pesantren tersebut. Kerangka teoritis dalam kajian ini bertumpu 

pada pemikiran sosiologis Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 

khususnya dalam memahami tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi dalam proses pembentukan nilai dan identitas santri. 

Penelitian Mohammad Rifqi Junaidi dan A. Samsul Ma’arif memiliki 

persamaan dengan penelitian ini, yaitu menggunakan Teori Peter L. Berger 

sebagai landasan utama dalam menganalisis bagaimana proses 

eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Yang membedakan antara 

penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah penelitian ini lebih 

berfokus pada konstruksi identitas keagamaan santri melalui Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah di Pesaantren MBAH RUMI, sedangkan 

penelitian sebelumnya menekankan pada pendidikan karakter santri di 

pesantren secara umum tanpa fokus pada praktik spiritual tertentu. 

Ketiga, penelitian Imam Mutakhim, (2017), berjudul Kontruksi 

Identitas Keagamaaan Remaja SMA Perspektif Sosiologi Pengetahuan 

Peter L. Berger. Penelitian ini membahas bagaimana identitas keagamaan 

remaja terbentuk melalui proses internalisasi, objektivasi, dan 

eksternalisasi. Penelitian ini dilakukan di SMA Negeri 4 Yogyakarta dengan 

pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses 

internalisasi identitas keagamaan pada remaja dipengaruhi oleh orang tua, 

teman sebaya, dan lingkungan sekolah, sementara eksternlisasi ditampilkan 

dalam praktik ibadah dan ekspresi keimanan sehari-hari. Bagi kalangan 

remaja, agama tidak semata-mata dipahami sebagai praktik ritual, 

melainkan juga sebagai pedoman hidup yang kerap dihadapkan pada 

ketegangan antara realitas subjektif dan objektif. 

Penelitian Imam Mutakhim memiliki persamaan dengan penelitian 

ini, yaitu keduanya didasarkan pada teori konstruksi sosial Peter L. Berger, 



11 
 

 
 

khususnya konsep internalisasi, objektivasi, dan eksternalisasi dalam 

membahas identitas keagamaan. Keduanya sama-sama menggunakan 

pendekatan kualitatif untuk menganalisis data, serta sama-sama menyoroti 

peran sosialisasi primer dan sekunder dalam membentuk identitas individu. 

Perbedaan utama antara penelitian ini dengan studi sebelumnya 

adalah penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren MBAH RUMI 

Semarang, dengan fokus pada santri yang terlibat dalam tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah, sebuah instituasi pendidikan berbasis agama dan spiritual, 

sedangkan penelitian sebelumnya dilakukan di SMA Negeri 4 Yogyakarta, 

dengan fokus pada siswa remaja dalam konteks pendidikan formal. Objek 

penelitian dalam penelitian ini adalah santri pesantren yang kehidupannya 

lebih terstruktur oleh nilai-nilai tarekat dan tradisi pesantren, sedangkan 

objek penelitian pada penelitian sebelumnya adalah remaja SMA sebagai 

individu yang menghadapi dinamika fluktuasi identitas di usia transisi. 

Penelitian ini lebih menekankan pada bagaimana tarekat secara spesifik 

memengaruhi internalisasi dan eksternalisasi identitas keagamaan santri, 

sedangkan penelitian sebelumnya membahas unsur-unsur keagamaan 

berdasarkan teori Berger seperti kredo, dromena (ibadah), dan legoumena 

(mengingat Allah). Perbedaan lain terletak pada tujuan penelitian yang 

diangkat dalam studi ini dibandingkan dengan penelitian terdahulu, 

penelitian ini bertujuan untuk memahami pengaruh tooriqoh Qodiriyah 

Naqsyabandiyah terhadap pembentukan identitas keagamaan santri, dengan 

tekanan pada aspek spiritual dan sosial, sedangkan penelitian sebelumnya 

fokus pada analisis proses internalisasi dan eksternalisasi identitas 

keagamaan remaja serta kesenjangan kenyataan subyektif dan objektif. 

Keempat, Penelitian Ekky Abi Wibowo, (2024), Risenologi: Jurnal 

Sains, Teknologi, Sosial, Pendidikan, Bahasa Volume 9 No. 1, berjudul 

Konstruksi Identitas Keagamaan Perempuan Berhijab Penggemar K-Pop: 

Studi tentang Corak Islam di Indonesia. Fokus utama penelitian tersebut 

adalah bagaimana nilai-nilai keislaman perempuan berhijab di Indonesia 

terinternalisasi dan bertransformasi ketika mereka menjadi penggemar 



12 
 

 
 

budaya pop Korea (K-Pop). Temuannya mengidentifikasi dua kelompok 

identitas keagamaan, yaitu fandom Muslim moderat dan konservatif. 

Penelitian ini memiliki beberapa kesamaan dengan penelitian 

sebelumnya, yaitu keduanya menggunakan teori konstruksi sosial Peter L. 

Berger serta menekankan proses eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi dalam pembentukan identitas keagamaan. Selain itu, kedua 

penelitian sama-sama menerapkan pendekatan kualitatif. Namun demikian, 

terdapat perbedaan mendasar antara penelitian terdahulu dengan penelitian 

ini, yaitu penelitian Ekky Abi Wibowo meneliti perempuan berhijab yang 

terpapar budaya global melalui K-Pop, sementara penelitian ini meneliti 

santri yang membangun identitas keagamaan melalui praktik lokal Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah di lingkungan pesantren. 

 

E. Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian yang diterapkan dalam studi ini adalah penelitian 

kualitatif. Pendekatan kualitatif berangkat dari pola pikir induktif dan 

didasarkan pada pengamatan yang bersifat objektif serta partisipatif 

terhadap fenomena sosial yang diteliti.10 Metode kualitatif menurut 

Creswell merupakan metode yang digunakan dalam memahami serta 

mengeksplorasi makna pada sejumlah individu atau sekelompok orang 

dianggap berasal dari masalah kemanusiaan atau sosial.11 Penelitian ini 

bertujuan untuk mencapai pemahaman yang menyeluruh tentang 

fenomena sosial dalam konteks alamiahnya, dan dengan menggunakan 

metode ini dapat mengungkap aspek-aspek kompleks dari sebuah situasi 

atau merangsang pengembangan ide penelitian, juga mengungkap 

makna dan pemahaman dari fenomena yang sulit diuraikan.12 

                                                             
10 Nursapia Harahap, “Penelitian kualitatif,” 2020. 
11 Adhi Kusumastuti dan Ahmad Mustamil Khoiron, Metode penelitian kualitatif (Lembaga 

Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP), 2019). 
12 Asep Mulyana dkk., Metode penelitian kualitatif (Penerbit Widina, 2024). 



13 
 

 
 

Penelitian kualitatif dengan pendekatan lapangan ( field research) 

dipilih oleh penulis dalam penelitian ini, bertujuan untuk menggali data 

secara mendalam terkait Bagaimana Proses Pembentukan Identitas 

Keagamaan Santri berlangsung dalam Konteks Ajaran Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah. Penelitian ini menggunakan penelitian 

lapangan (field research) karena peneliti secara langsung terlibat dalam 

pengamatan dan pemahaman terhadap fenomena sosial yang terjadi. 

Penelitian dilakukan di Pondok Pesantren MBAH RUMI, Semarang. 

Pesantren ini dipilih karena afiliasinya dengan Tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah dan perannya dalam membentuk identitas keagamaan 

santri. 

2. Sumber dan Jenis Data 

Dalam penelitian ini, sumber data terdiri dari data primer dan data 

sekunder. 

a) Data Primer 

Menurut Bungin (2017), data primer merupakan data yang 

diperoleh langsung dari sumber utama di lokasi penelitian atau objek 

penelitian.13 Dalam penelitian ini, data primer dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam dengan pengasuh pesantren, santri senior dan 

santri baru, serta pengurus pesantren yang terlibat langsung dalam 

kegiatan Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah, Selain itu, observasi 

partisipatif terhadap aktivitas tarekat di pesantren juga menjadi 

sumber data utama untuk memahami pembentukan identitas 

keagamaan santri secara langsung. 

b) Data Sekunder 

Menurut Sugiyono (2013), data sekunder merupakan sumber 

data yang tidak diperoleh secara langsung oleh peneliti, melainkan 

melalui perantara seperti pihak lain atau melalui dokumentasi.14 

                                                             
13 Antasari Press, “Pengantar Metodologi Penelitian,” 2017, Https://Idr.Uin-

Antasari.Ac.Id/10670/1/Pengantar%20metodologi%20penelitian.Pdf. 
14 Nurjanah Nurjanah, “Analisis Kepuasan Konsumen dalam Meningkatkan Pelayanan 

Pada Usaha Laundry Bunda,” Jurnal Mahasiswa 1, no. 1 (2021). 



14 
 

 
 

Dalam penelitian ini, data sekunder diperoleh dari berbagai literatur, 

termasuk buku, jurnal, dan artikel yang membahas Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah, serta dokumen dokumen yang ada di 

pesantren, seperti panduan tarekat dan arsip kegiatan pesantren yang 

relevan dengan proses pembentukan identitas keagamaan santri. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data adalah metode atau pendekatan yang 

diterapkan oleh peneliti guna memperoleh informasi yang relevan, 

akurat, dan terpercaya, sehingga dapat mejawab pertanyaan penelitian 

serta mencapai tujuan yang telah ditentukan. Dalam penelitian ini, 

teknik pengumpulan data yang digunakan meliputi: 

a) Wawancara 

Wawancara adalah proses komunikasi antara dua pihak atau 

lebih yang biasanya dilakukan secara tatap muka, di mana salah satu 

pihak berperan sebagai pewawancara (interviewer) dan pihak 

lainnya sebagai yang diwawancarai (interviewee). Tujuan dari 

wawancara ini adalah untuk memperoleh informasi serta 

mengumpulkan data yang relevan. Wawancara dalam penelitian 

bertujuan untuk memperoleh informasi dari sudut pandang saja, 

sehingga hubungan yang asimetri perlu terlihat. Peneliti biasanya 

mengarahkan wawancara untuk menggali perasaan, persepsi, dan 

pemikiran dari partisipan. 

Penelitian ini menggunakan teknik wawancara semi-

terstruktur, yakni wawancara yang dilakukan dengan panduan 

pertanyaan terbuka, sehingga memberikan ruang bagi informan 

untuk menjawab secara bebas, mendalam, dan reflektif. Informan 

dipilih secara purposive, terdiri dari santri senior, santri baru, 

pengurus, dan pembimbing tarekat di Pondok Pesantren Putri 

MBAH RUMI. Fokus wawancara diarahkan untuk menjawab 

rumusan masalah, yaitu terkait peran praktik TQN dalam 



15 
 

 
 

menciptakan realitas sosial serta proses eksternalisasi, objektivasi, 

dan internalisasi identitas keagamaan santri. 

Jawaban yang diperoleh dari wawancara bersumber langsung 

dari pengalaman pribadi partisispan, bukan hasil konstruksi atau 

rekayasa peneliti. Tujuan utama wawancara ini adalah untuk 

menggali makna dan pemahaman mendalam atas pengalaman yang 

benar-benar mereka alami. Jumlah pastisipan bersifat terbatas, 

karena yang menjadi fokus bukanlah kuantitas atau representasi 

statistik, melainkan kredibilitas dan kekayaan informasi 

(information-rich) yang dimiliki oleh masing-masing informan. 

Keabsahan data terjamin karena bersumber dari pengalaman nyata 

partisipan yang dialami secara langsung dalam konteks kehidupan 

mereka di lingkungan tarekat. 

b) Observasi 

Observasi merupakan salah satu metode pengumpulan data 

yang dilakukan dengan mengamati secara langsung objek yang 

terdapat di lingkungan penelitian, baik dalam aktivitas yang sedang 

berlangsung maupun dalam tahap tertentu, dengan melibatkan 

perhatian sistematis terhadap objek kajian melalui proses 

penginderaan. Serta suatu tindakan yang dilakukan dilakukan secara 

sengaja dan sadar, serta dilakukan secara terus menerus di lokasi 

penelitian yang bersifat alami dengan tujuan memperoleh fakta.15 

Jenis observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

observasi partisipasi lengkap. Di mana dalam kegiatan sehari-hari 

objek yang akan diteliti, peneliti juga terlibat didalamnya termasuk 

juga ritual keagamaan, interaksi sosial, dan aktivitas santri. Namun, 

tetap menjaga agar keterlibatannya tidak terlihat, sehingga situasi 

berlangsung secara alami dan peneliti dalam hal ini mampu 

                                                             
15 Hasyim Hasanah, “Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode Pengumpulan 

Data Kualitatif Ilmu-ilmu Sosial),” At-Taqaddum 8, no. 1 (5 Januari 2017): 21. 



16 
 

 
 

mempelajari serta memahami konteks sosial dan budaya di mana 

identitas keagamaan santri dibentuk dan dihidupi.16 

c) Dokumentasi 

Dokumen merupakan bahan tertulis atau visual yang tidak 

disiapkan secara khusus atas permintaan peneliti. Dalam konteks 

penelitian, dokumen sering dimanfaatkan sebagai sumber data 

karena dapat berfungsi untuk memverifikasi, menafsirkan, bahkan 

memprediksi informasi. Dalam penelitian kualitatif, dokumentasi 

berperan sebagai pelengkap terhadap metode observasi dan 

wawancara, sebagai sumber data tambahan dan menjadi penunjang 

kedua sumber data sebelumnya berupa sumber tertulis, film gambar 

yang dilakukan pada saat observasi dan wawancara sehingga 

berguna untuk bukti yang tidak dapat difitnah hingga disangkal 

hukum.17 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data merupakan proses mengolah data yang telah 

dikumpulkan guna menghasilkan informasi baru, sehingga data tersebut 

lebih mudah dipahami dan dapat dimanfaatkan untuk menjawab 

permasalahan yang menjadi fokus penelitian.18 Penelitian ini 

menerapkan teknik analisis data deskriptif kualitatif sebagai pendekatan 

utama dalam mengolah dan menafsirkan data yang diperoleh di 

lapangan. 

Adapun tahapan analisis data dilakukan melalui langkah-langkah 

sebagai berikut: 

1. Reduksi Data 

                                                             
16 Stambol A. Mappasere dan Naila Suyuti, “Pengertian Penelitian Pendekatan Kualitatif,” 

Metode Penelitian Sosial 33 (2019). 
17  Dilla Rizki Ramadani, 2019. Analisis Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri 

5 Kota Jambi. Jurnal Analisis Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri 5 Kota Jambi, 

Diakses 6 Januari 2025. 
18 Almira keumala Ulfa dkk., Ragam Analisis Data Penelitian (Sastra, Riset Dan 

Pengembangan), ed. oleh Sri Rizqi Wahyuningrum (Pamekasan: IAIN Madura Press, 2022). 



17 
 

 
 

Tahap ini merupakan proses pemilihan, pemusatan perhatian, 

penyederhanaan, dan transformasi data mentah yang muncul dari 

catatan lapangan. Peneliti mulai mengorganisasi data dengan 

menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian, 

sehingga data lebih terarah dan bermakna. Reduksi dilakukan secara 

berkelanjutan selama proses penelitian berlangsung.19 

Dengan demikian, proses reduksi data berperan dalam 

menyaring dan menyusun informasi secara sistematis, sehingga 

memberikan gambaran yang lebih terarah dan memudahkan peneliti 

dalam menentukan langkah selanjutnya dalam pengumpulan data. 

2. Penyajian Data 

Penyajian data merupakan tahapan dalam analisis yang 

bertujuan untuk merapikan dan menyusun informasi secara 

sistematis agar memudahkan dalam proses penarikan kesimpulan 

maupun pengambilan keputusan. Dalam penelitian kualitatif, 

penyajian data dapat dilakukan melalui berbagai bentuk, antara lain: 

a) Teks Naratif, seperti catatan lapangan. 

b) Matriks, grafik, serta bagan jaringan. 

Bentuk-bentuk tersebut disusun secara terstruktur dan terpadu, 

sehingga membantu peneliti dalam memahami konteks situasi, 

menilai validitas temuan, serta memungkinkan dilakukannya 

analisis ulang apabila diperlukan. 

3. Penarikan Kesimpulan 

Semua data yang telah dikumpulkan oleh penulis kemudian 

dirangkum dalam bentuk kesimpulan. Proses ini bertujuan untuk 

mengidentifikasi dan menganalisis hubungan, baik persamaan 

maupun perbedaan, yang kemudian dituangkan dalam penelitian. 

 

                                                             
19 Ahmad Rijali, “Analisis data kualitatif,” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 17, no. 33 

(2018): 81–95. 



18 
 

 
 

F. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan merupakan struktur atau kerangka yang 

digunakan dalam penyusunan penelitian ini guna mengorganisir isi dari 

setiap bab dan sub-bab sehingga dapat memberikan gambaran yang jelas 

tentang bagaimana penelitian ini akan disusun dan apa yang akan dibahas 

dalam setiap bagian. Dalam penyusunan penelitian ini, peneliti 

mengorganisir materi yang tersedia ke dalam beberapa bagian sehingga 

membentuk sistematika penulisan sebagai berikut: 

BAB I  PENDAHULUAN 

Bab ini menyajikan latar belakang penelitian yang 

menjelaskan konteks dan alasan pentingnya menkaji 

konstruksi identitas keagamaan santri melalui Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah di Pondok Pesantren MBAH 

RUMI Semarang. Bab ini mencakup rumusan maslah yang 

ingin dipecahkan, tujuan penelitian, manfaat penetilian bagi 

teori dan praktik, serta kerangka teori yang digunakan, 

khususnya teori konstruksi sosial Peter L. Berger. Tinjauan 

pustaka, metodologi penelitian, dan sistematika pembahasan 

juga kan dijelaskan di bab ini. 

BAB II  LANDASAN TEORI 

Bab ini membahas teori-teori yang relevan dengan 

penelitian, termasuk kajian literatur tentang Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah, konsep identitas keagamaan, 

teori konstruksi sosial, dan pondok pesantren. 

BAB III GAMBARAN UMUM OBJEK PENELITIAN 

Gambaran umum objek penelitian menguraikan tentang 

profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI yang berlokasi 

di Kota Semarang. Uraian mencakup sejarah dan latar 

belakang pendirian pondok pesantren, visi-misi, dan motto 

pondok pesantren, struktur dan sistem pengasuhan pondok 



19 
 

 
 

pesantren, serta kegiatan keagamaan dan pendidikan di 

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI. 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Bab ini meyajikan hasil penelitian yang diperoleh dari 

pengumpulan data di Pondok Pesantren MBAH RUMI. 

Hasil tersebut akan dianalisis dan akan dikaitkan dengan 

teori-teori yang telah dijelaskan di Bab II. Pembahasan akan 

dilakukan untuk menginterpretasikan data dan menjelaskan 

bagaimana Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

mempengaruhi konstruksi identitas keagamaan santri. 

BAB V PENUTUP 

Bab ini berisi kesimpulan dan saran atas penelitian ini, serta 

terdapat lampiran yang berisi foto hasil wawancara sebagai 

bukti penelitian di lapangan. 



 
 

20 
 

BAB II 

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI 

PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG 

 

A. Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann 

1. Paradigma Dasar Teori Konstruksi Sosial 

Kata konstruksi dalam Kamus Besar Bahas Indonesia, memiliki arti 

susunan (model, tata letak) suatu bangunan (jembatan, rumah, dan 

sebagainya). Sedangkan dalam kamus komunikasi konstruksi diartikan 

sebagai konsep atau abstraksi yang merupakan generalisasi yang dapat 

diamati dan diukur dari hal-hal khusus. Dalam ilmu sosial, konstruksi 

sosial adalah teori yang menjelaskan bagaimana seseorang belajar dan 

berkembang melalui interaksi dengan orang lain. Konstruksi sosial juga 

dapat diartikan sebagai konsep, gagasan, makna, atau konotasi yang 

diberikan masyarakat pada sesuatu atau peristiwa.20 

Konstruksi Sosial merupakan proses dimana setiap individu 

melakukan pemaknaan terhadap lingkungannya serta elemen diluar 

dirinya yang terdiri dari proses eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi. Menurut Poloma (2004), konstruksi sosial atas realitas 

merupakan proses sosial melalui tindakan dan interaksi dimana individu 

secara subyektif menciptakan suatu realitas yang dimiliki dan dialami 

bersama.21 Berdasarkan pemikiran Peter L. Berger seorang sosiolog dari 

New School for Social Research, New York dan Thomas Luckmann 

seorang sosiolog dari University of Frankfurt dalam buku mereka yang 

berjudul “the Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology 

of Knowledge” yaitu bahwa “kenyataan itu dibangun secara sosial” 

                                                             
20 Latifah Azzahra, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia, “Kontruksi Nilai – Nilai Kode 

Kehormatan Sebagai Pengabdian,” Journal Of Community Devation 1, No. 1 (2024): 41–51. 
21 Argyo Demartoto, “Teori Konstruksi Sosial Dari Peter L. Berger Dan Thomas Luckmann 

– Dr. Argyo Demartoto, M.Si,” Diakses 10 November 2024, 

Https://Argyo.Staff.Uns.Ac.Id/2013/04/10/Teori-Konstruksi-Sosial-Dari-Peter-L-Berger-Dan-

Thomas-Luckmann/. 



21 
 

 
 

kenyataan harus dipahami sebagai sesuatu yang dibangun secara sosial, 

dan sosiologi pengetahuan bertugas menganalisis proses terjadinya 

konstruksi tersebut. Kenyataan diartikan sebagai sifat atau kualitas yang 

melekat pada fenomena-fenomena yang diakui memiliki keberadaan 

(being) yang independen dari kehendak individu, sehingga tidak bisa 

dihilangkan hanya dengan imajinasi. Sementara itu, pengetahuan 

didefinisikan sebagai keyakinan bahwa fenomena tersebut benar-benar ada 

(real) dan memiliki karakteristik tertentu. Penjelasan ini menjadi dasar 

pemahaman teantang konsep “kenyataan” dan “pengetahuan,” yang 

merupakan istilah kunci dalam teori konstruksi sosial yang dikembangkan 

oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmannn.22 

Dalam pemahaman “kenyataan” dan “pengetahuan” yang terbentuk 

melalui konstruksi sosial dalam kehidupan sehari-hari sangat dipengaruhi 

oleh cara individu memahami sesuatu berdasarkan kebiasaan (habitus) dan 

kumpulan pengetahuan yang dimilikinya (stock of knowledge). Penafsiran 

yang dihasilkan oleh relativitas sosial memberikan makna pada sesuatu 

sesuai dengan definisi yang diberikan individu terhadap objek tersebut. 

Penjelasan lebeih lanjut akan membantu memahami bagaimana realitas 

dan pengetahuan tersebut dan dikonstruksi.23 Dan yang menjadi dasar ori 

ini adalah paradigma konstruktivis menganggap manusia sebagai pencipta 

realitas sosial yang relatif bebas. Realitas sosial bukan sesuatu yang 

bersifat objektif dan tetap melainkan karena interaksi dan tindakan 

manusia yang terus menerus menciptakan dan mendefinisikan realitas 

tersebut secara subjektif.24 Dengan kata lain, konstruksi sosial diartikan 

sebagai proses di mana individu atau kelompok menciptakan realitas sosial 

melalui interaksi sosial. 

                                                             
22 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise 

in the Sociology of Knowledge (Open Road Media, 2011). 
23 Aimie Sulaiman, “Memahami Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” Society 4, no. 1 

(1 Juni 2016): 15–22. 
24 Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial, Jurnal Inovasi, Vol. 12, No. 2, 2018, h. 1. 



22 
 

 
 

2. Konsep Dasar Teori Konstruksi Sosial menurut Peter L. Berger dan 

Thomas Luckmann 

Teori Berger dan Luckmann mengenai konstruksi sosial ini memiliki 

banyak asumsi, dan mereka menyatakan bahwa teori konstruksi sosial 

memiliki asumsi dasar yang mendasar. Pertama, mereka mengatakan 

bahwa realitas diciptakan oleh kegiatan kreatif manusia yang membangun 

dunia sehari-hari melalui proses konstruksi sosial. Kedua, mereka 

menegaskan bahwa konteks sosial dan cara berpikir manusia saling terkait 

dan berubah seiring waktu. Ketiga, mereka mengatakan bahwa kehidupan 

sosial masyarakat senantiasa di bangun dan direkonstruksi secara terus-

menerus. Keempat, mereka menekankan perbedaan antara pengetahuan 

subjektif dan realitas objektif. Dalam pandangan mereka, tindakan serta 

interaksi manusia berperan penting dalam menciptakan, mempertahankan, 

maupun mengubah institusi sosial. 

Meskipun masyarakat dan institusi sosial tampak objektif, mereka 

sebenarnya dibangun dalam kerangka subjektif melalui interaksi. Selain 

itu, Berger dan Luckmann menemukan konsep dialektika yang membantu 

menghubungkan antara aspek subjektif dan objektif realitas sosial.25 

Berdasarkan penjelasan tersebut, terdapat banyak poin penting yang dapat 

dipelajari dari teori kostruksi sosial dalam kerangka dialektika yang 

dikembangkan oleh Berger dan Luckmannn. Menurut pandangan mereka, 

proses konstruksi sosial berlangsung melalui interaksi sosial yang bersifat 

dialektis, dengan melibatkan tiga bentuk realitas, diantaranya: realitas 

objektif, realitas simbolik, dan realitas subjektif. 

Adapun pengertian dari tiga bentuk tersebut, yaitu: 

a. Realitas Objektif merupakan kumpulan definisi realitas, 

termasuk ideologi, keyakinan, rutinitas, dan pola perilaku 

                                                             
25 Noviati Ului dan Arief Sudrajat, “Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural 

Masyarakat Suku Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi Agama,” Paradigma 13, no. 1 

(24 April 2024): 61–70. 



23 
 

 
 

yang telah mapan, yang diterima oleh individu secara umum 

sebagai fakta. 

b. Realitas Simbolik merupakan ekspresi simbolik dari realitas 

objektif, seperti teks, berita media, atau prodik industri media 

lainnya, termasuk film dan konten elektronik. 

c. Realitas Subjektif merupakan definisi realitas yang 

dikonstruksi individu melalui proses internalisasi. Realitas ini 

menjadi dasar individu untuk terlibat dalam eksternalisasi, 

yaitu interaksi sosial dengan orang lain dalam struktur sosial. 

Melalui eksternalisasi, individu bersama-sama menciptakan 

realitas objektivikasi, yang menghasilkan konstruksi baru dari 

realitas objektif. 

Menurut Berger dan Luckmann, terdapat dialektika timbal balik 

antara individu yang membentuk masyarakat dan masyarakat yang 

membentuk individu. Proses ini berlangsung melalui tahapan 

eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Konsep tersebut menjadi 

jembatan yang menghubungkan aspek subjektif dan objektif dalam 

konstruksi sosial.26 

3. Dialektika Teori Konstruksi Sosial 

Teori konstruksi sosial oleh Berger dan Luckmann tidak terlepas dari 

sebuah realitas dan pengetahuan. Realitas termasuk kedalam kategori fakta 

sosial yang bersifat umum atau eksternal. Meskipun seseorang 

menyukainya atau tidak, realitas tetap ada. Disisi lain, pengetahuan 

merupakan bagian dari realitas yang berasal dari kesadaran individu. Oleh 

karena itu, dalam teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann, 

memperkenalkan konsep dialektika sebagai jembatan penghubung antara 

                                                             
26 Andi Holilulloh, Mokhamad Azis Aji Abdilah, Dan Gunawan Laksono Aji, “Pierre 

Bourdieu Dan Gagasannya Mengenai Agama,” 2016. 



24 
 

 
 

realitas subjektif dan objektif, yang terdiri dari tiga tahap utama.27 Adapun 

maksud dari ketiga tahap dialektika tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Eksternalisasi menurut Berger dan Luckmann adalah proses 

penyesuaian dan pencurahan diri yang dihasilkan oleh dunia sosio-

kultural yang diciptakan oleh manusia. Manusia merupakan produk 

masyarakat, Bahas dan Tindakan adalah dua elemen yang 

membentuk eksternalisasi ini. Yang membantu adaptasi dengan 

sosio-kulturalnya. Saat ini, terdapat dua bentuk adaptasi dan 

pencurahan yang dilakukan oleh seseorang terhadap dunia 

kulturalnya, yaitu salah satunya adalah menerima dunia tersebut, 

yang berarti individu menyesuaikan perilaku dan tindakannya sesuai 

dengan lingkungan budaya yang ada, atau menolak dunia 

sosiokulturalnya itu.28 

2. Objektivasi merupakan tahapan kedua dalam pembentukan realitas 

sosial, di mana makna yang diciptakan manusia melalui aktivitas 

subjektif mereka (eksternalisasi) menjadi sesuatu yang dianggap 

nyata atau objektif oleh masyarakat, produk sosial ini kemudian 

dilepaskan dari penciptanya dan menjadi bagian dari struktur 

eksternal yang “mengatur” kehidupan manusia, seperti norma, 

tradisi, atau sistem nilai. Objektivasi adalah proses di mana 

kebutuhan manusia di berbagai bidang kehidupan menghasilkan 

tanda-tanda yang disepakati oleh masyarakat sebagai sesuatu yang 

mapan dan nyata. Hal ini terjadi ketika produk dari aktivitas manusia 

menjadi fakta yang bersifat eksternal dan terpisah dari individu atau 

kelompok yang menciptakannya. Meskipun budaya berasal dari 

kesadaran subjektif manusia, eksistensinya berada di luar 

                                                             
27 Titi Anriani dan Khoiruddin Nasution, “Adaptasi Mahasiswa Perantau di Kota 

Yogyakarta: Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” Huma: Jurnal Sosiologi 3, no. 2 

(4 Mei 2024): 168–77. 
28 Mustakim Mustakim dkk., “Konstruksi Kepemimpinanan Atas Tradisi Giri Kedaton 

Sebagai Identitas Sosial Budaya Masyarakat Kabupaten Gresik,” Media Komunikasi FPIPS 19, no. 

1 (22 April 2020): 11. 



25 
 

 
 

subjektivitas individu dan menjadi bagian dari realitas objektif yang 

diakui secara kolektif..29 

3. Tahapan yang ketiga, yaitu Internalisasi merupakan proses di mana 

manusia menyerap kembali realitas yang telah terbentuk dalam 

kehidupannya.30 Dalam proses internalisasi, individu mulai 

mengenali dan mengadaptasikan diri terhadap lembaga-lembaga 

maupun struktur sosial tempat ia berada. Pada tahap ini, manusia 

dipandang sebagai produk dari proses interaksi sosial yang 

membentuk pola pikir, sikap, serta identitas dirinya.31 

 

B. Konstruksi Identitas Keagamaan 

1. Konstruksi Identitas 

Kata konstruksi dalam Kamus Besar Bahas Indonesia, memiliki arti 

susunan (model, tata letak) suatu bangunan (jembatan, rumah, dan 

sebagainya). Sedangkan dalam kamus komunikasi konstruksi diartikan 

sebagai konsep atau abstraksi yang merupakan generalisasi yang dapat 

diamati dan diukur dari hal-hal khusus. Dalam ilmu sosial, konstruksi sosial 

adalah teori yang menjelaskan bagaimana seseorang belajar dan berkembang 

melalui interaksi dengan orang lain. Konstruksi sosial juga dapat diartikan 

sebagai konsep, gagasan, makna, atau konotasi yang diberikan masyarakat 

pada sesuatu atau peristiwa.32 Pemakaian istilah konstruksi dalam penelitian 

ini merujuk pada proses pembentukan makna atau pemahaman terhadap 

identitas keagamaan santri. Bagaimana identitas dibangun melalui proses 

internalisasi dan eksternalisasi yang saling berinteraksi, sehingga akhirnya 

                                                             
29 Asmanidar Asmanidar, “Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori 

Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckmann),” Abrahamic Religions: Jurnal Studi 

Agama-Agama 1, No. 1 (27 April 2021): 99–107. 
30 Hanifah Hertanti Putri dan Aziz Muslim, “Internalisasi Sifat Wara’ dalam Konsumsi 

Makanan Halal (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger),” Jurnal Riset Agama 3, no. 1 (25 

Januari 2023): 108–221. 
31 Noname Noname, “Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial,” Jurnal Inovasi 12, 

no. 2 (2018): 1–25. 
32 Latifah Azzahra, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia, “Kontruksi Nilai – Nilai Kode 

Kehormatan Sebagai Pengabdian,” Journal Of Community Devation 1, No. 1 (2024): 41–51. 



26 
 

 
 

terbentuk menjadi identitas yang stabil dan kokoh, seperti halnya tujuan 

dalam konstruksi suatu bangunan. 

Konstruksi identitas merujuk pada kesadaran individu terhadap dirinya 

sendiri, yang terbentuk melalui evaluasi menyeluruh terhadap konsep diri. 

Secara mendasar, konstruksi identitas dapat dopahami sebagai representasi 

dari proses perjuangan seseorang dalam memperoleh identitasnya. Istilah ini 

juga mencakup makna pembentukan, penciptaan, dan pembangunan 

identitas.33 

2. Keagamaan 

Penelitian ini tidak membahas mengenai agama berdasarkan dalil-dalil 

dari suatu ajaran melainkan keagamaan, yang menurut KBBI diartikan 

sebagai hal-hal yang berkaitan dengan agama.34 Melainkan merujuk pada 

dimensi spiritual dan praktik kepercayaan yang menjadi identitas utama 

seorang individu atau kelompok, khususnya santri di Pondok Pesantren 

MBAH RUMI. Keagamaan tidak hanya dipahami sebagai manifestasi formal 

dalam bentuk ibadah, tetapi juga mencakup internalisasi nilai-nilai Islam yang 

diajarkan melalui Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah. Melalui proses 

pendidikan, pembimbingan spiritual, dan interaksi sosial dilingkungan 

pesantren, keagamaan para santri terbentuk sebagai identitas yang khas, 

menceminkan pemahaman, pengalaman, dan komitmen mereka terhadap 

ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Konstruksi identitas keagamaan dalam penelitian ini merujuk pada 

proses pembentukan kesadaran dan pemahaman santri mengenai identitas 

keagamaannya yang berkembang melalui interaksi sosial, pengalaman 

spiritual, dan pengajaran dalam lingkungan TQN di Pondok Pesantren Putri 

MBAH RUMI. Identitas keagamaan ini tidak terbentuk secara instan, 

melainkan melalui tahapan dialektika sebagai mana dijelaskan dalam teori 

konstruksi Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, yakni Ekternalisasi, yang 

                                                             
33 Erna Rahayu Nurhaini, “Konstruksi Identitas Diri Blogger Pada Blog Tentang 

Kepustakawanan” (ADLN, 2017). 
34 “keagamaan,” dalam Wikikamus bahasa Indonesia, 1 Mei 2017, 

https://id.wiktionary.org/w/index.php?title=keagamaan&oldid=863622., Diakses 2 Januari, 2025. 



27 
 

 
 

terjadi ketika nilai-nilai dan praktik keagamaan yang diajarkan oleh tarekat 

ditanamkan kepada santri. Objektivasi, proses di mana nilai-nilai tersebut 

diterima sebagai realitas yang dianggap sah dan benar oleh para santri. 

Selanjutnya, Internalisasi, ketika nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari 

kesadaran diri santri dan memengaruhi cara mereka memahami serta 

menjalankan kehidupan beragama. Dengan demikian, identitas keagamaan 

yang terbentuk tidak hanya mencerminkan hasil dari ajaran tarekat, tetapi 

juga perjuangan pribadi santri dalam meresapi dan mengamalkan nilai-nilai 

tersebut dalam kehidupan mereka sehari-hari. 

3. Komponen-komponen Dasar Pembentuk Identitas Keagamaan 

Berikut ini adalah beberapa komponen utama yang sering diidentifikasi 

dalam pembentukan identitas keagamaan, diantaranya: keyakinan, perilaku, 

dan rasa memiliki.35 

a) Keyakinan (Beliefs) 

Keyakinan menjadi dasar identitas keagamaan yang mencakup 

ajaran serta doktrin yang diyakini oleh setiap individu dan 

komunitas. Dalam hal keyakinan, sistem kepercayaan diwariskan 

dari satu generasi ke generasi berikutnya, dan sejak lahir, anak-anak 

mulai menyerap sistem kepercayaan yang dianut oleh orang tua 

mereka. Salah satu alasan utama keterikatan terhadap identitas 

keagamaan adalah keyakinan bahwa agama tersebut merupakan 

warisan dari orang tua mereka. Proses pewarisan nilai-nilai dan 

keyakinan agama antar generasi menjadi sumber penting untuk 

menjaga kesinambungan agama dari waktu ke waktu. Agama 

dipandang sebagai sesuatu yang sudah ditentukan sebelumnya dan 

tidak selalu dipertanyakan, karena keberadaannya tidak bergantung 

pada pilihan individu. Keyakinan agama ini bersifat fungsional, 

sehingga berpengaruh pada pembentukan identitas dan 

mempengaruhi keputusan penting dalam hidup. 

                                                             
35 Kalangan Milenial Diaspora Muslim, “MUSLIM DI EROPA,” diakses 30 Desember 

2024, https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/25361/. 



28 
 

 
 

b) Perilaku 

Perilaku menjadi salah satu elemen penting dalam membentuk 

identitas keagamaan. Tindakan seseorang dapat muncul dari 

keyakinan yang dianut, didikan yang diberikan orang tua, atau hasil 

dari pembelajaran melalui pengamatan. Pola perilaku sangat 

bergantung pada landasan yang melatarbelakangi sistem 

kepercayaan tersebut. Keyakinan yang mendalam mendorong 

seseorang untuk menjalankan kewajiban agamanya dengan 

konsisten sekaligus menjauhi larangan yang ditetapkan oleh agama. 

c) Rasa memiliki 

Rasa memiliki mencerminkan keterikatan emosional 

seseorang terhadap agamanya. Pengalaman ini bersifat subyektif 

dan mendalam, terbentuk tanpa eksplorasi diri yang mendalam, 

namun tetap berakar kuat dengan penerimaan yang utuh. Tanpa 

penerimaan penuh, rasa memiliki sulit berkembang. Individu yang 

mampu menginternalisasi keyakinan agamanya sering mersakan 

kehadiran Tuhan secara subyektif, disertai emosi yang indah. Hal ini 

menciptakan ikatan kuat terhadap identitas agama, membuat mereka 

sulit menerima hal-hal yang bertentangan dengan sistem 

kepercayaan tersebut. 

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan untuk menjelaskan 

secara sistematis komponen identitas keagamaan santri adalah melalui teori 

lima dimensi religiusitas yang dikembangkan oleh Charles Y. Glock dan 

Rodney Stark (1965) dalam bukunya The Nature of Religius Commitmen, 

menyebut lima dimensi agama dalam diri manusia, yaitu:36 

a. Dimensi Ideologis 

Berkaitan dengan keyakinan terhadap doktrin teologis 

dasar agama. Individu diharapkan memegang kepercayaan 

                                                             
36 Rodney Stark dan Charles Y. Glock, American Piety: The Nature of Religious 

Commitment, 1 ed. (University of California Press, 2023), 

https://www.perlego.com/book/4210678/american-piety-the-nature-of-religious-commitment-pdf. 



29 
 

 
 

tertentu secara tegas, seperti keimanan kepada Tuhan, kitab 

suci, atau ajaran fundamental agama. 

Dimensi keyakinan atau akidah dalam Islam mencakup 

kepercayaan yang tertanam kuat dalam hati bahwa Allah adalah 

satu-satunya Tuhan yang layak disembah. Keyakinan ini 

diwujudkan melalui ucapan dua kalimat syahadat, yaitu 

pengakuan bahwa tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa Nabi 

Muhammad adalah utusan-Nya. Selain itu, akidah juga 

tercermin dalam perbuatan amal saleh. Dengann demikian, 

keimanan seorang Muslim mencakup seluruh aspek diri mulai 

dari hati, ucapan, tindakan yang semuanya mencerminkakn 

keyakinan kepada Allah. Seorang yang beriman tidak akan 

memiliki niat, mengucapkan kata-kata, atau melakukan 

perbuatan apapun kecuali yang sesuai dengan kehendak Allah.37 

b. Dimensi Ritualistik 

Dimensi ini meliputi pelaksanaan praktik keagamaan baik 

yang bersifat privat maupun kolektif. Dimensi ini mengukur 

sejauh mana individu terlibat dalam kegiatan ibadah dan simbol-

simbol keagamaan, dan sejauh mana agama dipraktikkan dalam 

bentuk tindakan ibadah yang nyata, Dalam Islam, dimensi ini 

bukan hanya bentuk ketaatan formal, tetapi juga cara untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan memperkuat dimensi 

keimanan lainnya. 

c. Dimensi Pengalaman Keagamaan 

Berhubungan dengan pengalaman spiritual atau emosi 

religius, seperti rasa syukur, ketenangan, kekaguman, atau 

hadirat Tuhan, yang menjadi “pengetahuan langsung” tentang 

realitas tertingi. 

                                                             
37 Aris Rahman Saleh, “Dimensi Keberagamaan dalam Pendidikan,” Jurnal Jendela 

Pendidikan 2, no. 04 (2022): 580–90. 



30 
 

 
 

Dimensi pengalaman keagamaan umumnya berkaitan 

dengan pengalaman spiritual yang dialami individu, termasuk 

emosi tertentu, persepsi pribadi, serta sensasi yang muncul 

dalam relasi dengan Tuhan. Contoh dari pengalaman ini antara 

lain perasaan dekat dengan Tuhan, rasa takut untuk melakukan 

dosa, keyakinan bahwa doanya telah dikabulkan, atau merasa 

telah mendapatkan pertolongan dan perlindungan dari Tuhan. 

d. Dimensi Intelektual 

Mengacu pada pengetahuan instruksional tentang ajaran 

agama dan kitab suci. Individu yang religious diharapkan 

memiliki pemahaman teori dan teks agama, karena 

“pengetahuan menjadi landasan bagi keyakinan.” Dimensi ini 

juga dikenal sebagai dimensi ilmu. Dalam ajaran Islam, dimensi 

ini mencakup pemahaman terhadap Ilmu Fiqh, Ilmu Tauhid, dan 

Ilmu Tasawuf. 

e. Dimensi Konsekuensial 

Mencerminkan pengaruh agama terhadap sikap, nilai dan 

perilaku sosial. Ini adalah implikasi moral dan komitmen 

keagamaan, yang tampak dalam cara seseorang bertindak dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Di sinilah konsep habluminannas (hubungan baik antar 

sesama manusia) dijalankan. Seseorang yang memiliki kualitas 

ibadah yang baik biasanya juga mampu menempatkan diri 

secara bijak dalam kehiduoan bermasyarakat, menjalin 

hubungan sosial yang harmonis, serta membawa manfaat bagi 

lingkungan sekitarnya. 

Dengan demikian, kelima dimensi religiusitas yang dikembangkan 

oleh Glock dan Stark menjadi kerangka konseptual yang penting untuk 

memahami ekspresi identitas keagamaan santri secara utuh. Dalam 

penelitian ini, dimensi ideologis, ritualistik, pengalaman religius, 

intelektual, dan konsekuensial digunakan sebagai indikator yang 



31 
 

 
 

menggambarkan bagaimana identitas keagamaan santri termanifestasi 

dalam kehidupan sehari-hari. Indikator ini tidak berdiri sendiri, melainkan 

akan dianalisis melalui perspektif teori konstruksi sosial Petel L. Berger dan 

Thimas Luckmann untuk melihat proses pembentukannya secara sosial 

melalui praktik tarekat. 

4. Hubungan antara Praktik Keagamaan dan Pembentukan Identitas 

Keagamaan 

Keagamaan, baik individu maupun komunitas, dalam artikel karya 

Habibi Zaman Riawan Ahmad menurut Wach dan Kitagawa, dapat 

diekspresikan melalui tiga bentuk ekspresi. Pertama, ekspresi teoritis yang 

mencakup pemikiran, seperti sistem kepercayaan, mitologi, dan doktrin-

doktrin agama. Kedua, ekspresi praktis yang mencakup pelaksanaan ritual 

ibadah serta kegiatan pelayanan. Ketiga, ekspresi persekutuan, yang 

mencerminkan interaksi sosial dan pengelompokan dalam komunitas 

beragama.38 

Praktik keagamaan memainkan peran krusial dalam proses 

pembentukan identitas keagamaan, yang berkontribusi pada pembentukan 

jati diri individu maupun kelompok. Lewat praktik keagamaan, seseorang 

dapat merasakan kedekatan dengan sesama pemeluk agama sekaligus 

membentuk hubungan sosial yang erat.39 Kegiatan keagamaan seperti 

ibadah, doa, dan ritual bukan hanya mencerminkan keyakinan seseorang, 

tetapi juga menjadi cara untuk menunjukkan identitas. Melalui kegiatan ini, 

individu bisa merasa dekat dengan nilai-nilai agama mereka dan komunitas 

yang lebih luas. Di pesantren, misalnya, mengaji dan berdoa adalah bagian 

penting dari kehidupan santri yang menciptakan pengalaman bersama dan 

mempererat hubungan sosial di antara mereka. 

                                                             
38 Habibi Zaman Riawan Ahmad, “Ekspresi keagamaan, dan narasi identitas: Studi 

program pesantren tahfidz intensif Daarul Quran Cipondoh Tangerang,” Harmoni 13, no. 2 (2014): 

51–69. 
39 Aulia Rahmah dan Al Pisyah, “Peran Agama Dalam Membentuk Identitas Sosial,” 

Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 2, no. 6 (2023): 357–66. 



32 
 

 
 

Praktik keagamaan menjadi sarana utama bagi individu untuk 

memahami nilai-nilai dan ajaran agama, terutama melalui proses sosialisasi 

yang melibatkan interaksi dalam komunitas keagamaan. Ritual keagamaan 

tidak hanya memberikan pengalaman emosional dan spiritual mendalam, 

tetapi juga berperan dalam menginternalisasi nilai-nilai agama, memperkuat 

pemahaman, serta keterikatan emosional terhadap identitas keagamaan. 

Dalam kehidupan sehari-hari, praktik seperti doa, dzikir, dan amal sosial 

menjadi wujud nyata dari nilai-nilai agama yang tidak hanya membentuk, 

tetapi juga mengekspresikan identitas keagamaan individu secara konkret. 

Praktik keagamaan bukan sekedar upaya pemenuhan kewajiban spiritual, 

tetapi juga merupakan proses dinamis yang berperan dalam pembentukan 

identitas keagamaan. Proses ini mencakup penghayatan nilai-nilai agama, 

interaksi sosial, serta ekspresi diri dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

menjadikan praktik keagamaan sebagai aspek fundamental dalam 

memahami identitas keagamaan baik pada tingkat individu maupun 

komunitas. 

 

C. Praktik Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

1. Sejarah Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (TQN) merupakan hasil dari 

penggabungan dua tarekat besar, yaitu Tarekat Qodiriyah dan Tarekat 

Naqsyabandiyah. Qodiriyah merupakan tarekat yang merujuk pada 

ajaran spiritual Syekh Abdul Qodir Al-Jailani (wafat di Baghdad pada 

1166M). Sedangkan Naqsyabandiyah merupakan tarekat yang merujuk 

pada ajaran spiritual Syekh Bahauddin an-Naqsyabandi (wafat di 

Bukhara, Uzbekistan pada 1389 M). Yang kemudian inti ajaran dari 

kedua tarekat ini dipadu padankan oleh seorang ulama Sufi besar asal 

Sambas, Kalimantan Barat, Syekh Ahmad Khatib bin Abdul Ghafar. Di 

usianya yang ke 20-an Syekh Ahmad Khatib menimba ilmu di Makkah 

dan mengambil sanad dari Tarekat Qodiriyah melalui Syekh 

Syamsuddin al-Makki dan juga untuk Tarekat Naqsyabandiyah Syekh 



33 
 

 
 

Ahmad Khatib mengambilnya dari guru yang sama, yaitu Syekh 

Syamsuddin. Berdasarkan keterangan dalam manuskrip kitab Fathul 

‘Arifin, yang ditulis oleh Syekh Abdul Wahid, khalifah Syekh Ahmad 

Khatib yang berasal dari Palembang. Dalam manuskrip tersebut 

disebutkan bahwa Syekh Syamsuddin belajar sekaligus mendapatkan 

ijazah irsyad Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah dari Syekh Musa dari 

Syekh Abu Sa’id al-Ahmadi; Syekh Abu Sa’id al-Ahmadi dari Syekh 

Abdallah Dihlawi (dari Delhi, India), dan seterusnya sampai pada 

Rosulullah SAW.40 

Syekh Ahmad Khatib Sambas merupakan seorang ulama besar 

asal Indonesia yang mengabdikan hidupnya untuk mengajar dan 

berdakwah di Makkah al-Mukarramah, Beliau memiliki keahlian 

mendalam dalam fikih, tauhid, dan tasawuf, sehngga dihormati sebagai 

tokoh berpengaruh di seluruh Nusantara. Sebagai mursyid yang arif dan 

berilmu tinggi, Syekh Ahmad Khatib memiliki otoritas untuk 

memodifikasi ajaran Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah yang 

dipimpinnya, menggabungkannya dengan inti ajaran Naqsyabandiyah. 

Penggabungan kedua tarekat ini dilandasi oleh alasan logis dan strategis, 

karena keduanya saling melengkapi, khususnya dalam hal metode dan 

jenis dzikir. Tarekat Qodiriyah menekankan dzikir jahr (keras) dengan 

kalimat la ilaha illa Allah, sementara Naqsyabandiyah lebih 

menonjolkan dzikir khafi (lembut) dengan lafadz Allah, Allah, Allah. 

Modifikasi ini bertujuan untuk memberikan murid-muridnya metode 

praktis dalam mencapai kesufian yang lebih efektif dan efisien. Meski 

tarekat hasil ijtihad ini layak dinamai Tarekat Khatibiyah atau 

Sambasiyah, Syekh Ahmad Khatib, karena ketawadhuannya dan bentuk 

                                                             
40 Cecep Zakarias El Bilad, “Mengenal tarekat qadiriyah naqsyabandiyah bekal wawasan 

bagi ikhwan tqn suryalaya” (Latifah Press, 2023). 



34 
 

 
 

hormat kepada para pendiri kedua tarekat ini, tetap menisbahkannya 

pada Qodiriyah dan Naqsyabandiyah.41 

2. Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

Secara umum tarekat memiliki beberapa tujuan utama yang ingin 

dicapai, diantaranya: Pertama, memperdalam ilmu agama untuk 

diamalkan sebagai bentuk ibadah kepada Allah Swt. Kedua, meneladani 

guru dan sesama anggota tarekat dalam melaksanakan amalan ibadah 

secara benar. Ketiga, menjauhi segala bentuk rukhsah (keringanan) dan 

ta’wil (penyelewengan makna) demi menjaga kesempurnaan dalam 

beramal. Keempat, memanfaatkan waktu dengan optimal untuk 

beribadah, seperti melalui wirid dan do’a, guna membentuk pribadi yang 

lebih baik. Kelima, mengendalikan hawa nafsu sebagai wujud 

kepatuhan terhadap perintah Allah Swt.42 

Dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (TQN) terdapat 

prinsip dasar yang dijadikan sebagai pedoman yang dipegang oleh para 

pengamal tarekat ini guna untuk mencapai tujuan spiritual dan moral. 

Kedua tarekat ini memiliki ajaran serta metode yang saling melengkapi 

dalam praktik tasawuf. Pendidikan TQN didasarkan pada lima prinsip 

dasar atau biasa disebut dengan “Al-Ushuulul Qoodiriyah Khomsatun” 

yang tercantum dalam kitab miftahush shudur, yaitu:43 

1) ‘Uluwwul Himmah (Cita-Cita Tinggi) 

Uluwwul Himmah, atau semangat untuk meraih cita-cita tinggi, 

adalah konsep fundamental dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah. 

Konsep ini menekankan bahwa seseorang yang bercita-cita besar akan 

mampu meraih derajat yang lebih mulia. Uluwwul Himmah 

                                                             
41 Akhmad Syahri dan Hamzah Hamzah, “Aktualisasi Ajaran Tarekat Qodiriyyah wa 

Naqsabandiyah dalam Membangun Karakter Generasi Milenial Indonesia,” AL-Munawwarah: 

Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2019): 96–113. 
42 Ahmad Rikiyanto, “Praktik Tarekat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah Dan Fungsinya 

Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji – Jember,” Jurnal Evaluasi Pendidikan 

(JEP) 6, no. 3 (1 Agustus 2024. 
43 “Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Naqsabandiyah | PDF,” Scribd, diakses 13 Desember 

2024, https://id.scribd.com/document/481394223/Prinsip-Dasar-Tarekat-Qodiriyah-

Naqsabandiyah. 



35 
 

 
 

mencerminkan tekad dan semangat yang luar biasa dalam mengejar 

tujuan spiritual maupun kehidupan. Hal ini mencakup keinginan kuat 

untuk mendekatkan diri kepada Allah sekaligus meningkatkan kualitas 

diri. Siapa pun yang mempunyai cita-cita, apabila ia menetapkan tujuan 

besar dan berhasil mencapainya, maka martabatnya kan melambung 

dan akan memperoleh kedudukan yang lebih tinggi.44 

2) Hifdzul Hurmah (Menjaga Kehormatan) 

Salah satu prinsip utama dalam TQN adalah Hifdzul Hurmah, 

yang menekankan betapa pentingnya menjaga serta menjunjung tinggi 

kehormatan, baik untuk diri sendiri maupun agama. Dalam menjaga 

kehormatan diri sendiri disini pengamal tarekat diharapkan untuk 

menjaga martabat dan kehormatan diri, yang berarti menghindari 

perilaku yang merendahkan diri dan selalu berusaha berperilaku sesuai 

dengan ajaran agama. Selain menjaga kehormatan diri, pengamalan 

tarekat diharapkan juga untuk menjaga kehormatan agama guna 

melindungi dan menghormati ajaran Islam, yang mencakup 

menghindari tindakan yang dapat mencemarkan nama baik agama serta 

menunjukkan akhlak yang baik sebagai representasi dari ajaran tersebut. 

Selain itu prinnsip Hifdzul Hurmah disini juga mencakup dalam 

hubungan sosial di mana cara individu berinteraksi dengan orang lain. 

Pengamal tarekat diajarkan untuk membina hubungan harmonis dengan 

sesama melalui sikap sopan santun dan menghormati sesama. 

Prinsip Hifdzul Hurmah ini didasarkan pada ajaran bahwa siapa 

pun yang menjaga kehormatan Allah, maka Allah akan menjaga 

kehormatannya. Sebagaimana tercermin dalam ungkapan: 

“Man hafidzo hurmatulloohi, hafidzollouhu hurmatuhu” 

(Siapa yang mennjaga kehormatan Allah, maka Allah akan 

menjaga kehormatannya). 

                                                             
44 Krisdiantoro dan Mohammad A’lan Tabaika, “Strategi Dakwah Tarekat Qadiriyah Wa 

Naqsabandiyah Di Desa Bluto Kec. Bluto Kab. Sumenep,” Journal of Islamic Communication 

Studies 1, no. 2 (31 Juli 2023): 40–50, https://doi.org/10.15642/jicos.2023.1.2.40-50. 



36 
 

 
 

3) Husnul Khidmah (Pengabdian yang Baik) 

Husnul Khidmah mengacu pada pelayanan yang baik serta 

pengabdian yang tulus kepada sesama, khususnya kepada guru dan 

masyarakat. Dalam perspektif spiritual, konsep ini mencerminkan 

kerendahan hati dan tekad untuk memberikan manfaat serta kontribusi 

positif bagi orang lain. 

4) Nufuudzul ‘Azmah (Melaksanakan Tekad) 

Nufuudzul ‘Azmah berarti menjalankan tekad yang telah 

ditetapkan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya memiliki tekad yang 

kokoh untuk meraih tujuan yang diinginkan, baik dalam kehidupan 

spiritual maupun sosial. 

5) Ta’dziimun Ni’mah (Mengagungkan Nikmat) 

Ta’dzimun Ni’mah berarti menghargai dan memuliakan setiap 

nikmat yang diterima, baik secara materi maupun spiritual. Prinsip ini 

mengajarkan individu untuk menyadari bahwa segala sesuatu yang 

dimiliki adalah karunia dari Allah, sehingga rasa syukur harus 

diwujudkan dengan menggunakan nikmat tersebut secara bijak. 

3. Ajaran Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah 

Dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah terdapat beberapa 

ajaran pokok, diantaranya yaitu dzikir, muroqobah, kesempurnaan 

suluk, dan adab murid terhadap guru (mursyid). Muroqobah disini 

berarti mendekatkan diri kepada Allah melalui amalan dan riyadhah, 

dengan kesadaran bahwa diri selalu berada dalam pengawasan Allah 

swt.45 

a) Dzikir dan Muroqobah 

Secara etimologi dzikir berasal dari kata “zakara” yang berarti 

mensucikan, menyebut, menjaga, mengerti, memberi, mempelajari, 

menggabungkan, dan nasehat. Dengan demikian, dzikir memiliki makna 

                                                             
45 Rusmiati, “Konsep Muraqabah dalam Perspektif Sa’id Hawwa dan Relevansinya dalam 

Konteks Kekinian,” Diakses 14 Januari 2025, Https://Repository.Ar-Raniry.Ac.Id/Id/Eprint/35514/. 



37 
 

 
 

mensucikan dan mengagungkan, sekaligus juga berarti menyebut serta 

mengingat nama Allah dalam hati dan lisan. 

Dalam konteks ibadah Islam, dzikir meliputi segala bentuk 

ucapan yang digunakan untuk memuji serta memohon kepada Allah. 

Dzikir atau dzikrullah mencerminkan hubungan seorang mukmin 

dengan Allah, yang sulit diukur, dan dapat dilihat dalam sikap dan 

perilaku mereka. Ini melibatkan mengagungkan-Nya dengan menyebut 

nama-nama dan sifat-Nya, serta bersyukur dan mengagungkan-Nya. 

Sehingga, dzikir bukan hanya ucapan; melainkan juga bentuk kesadaran 

spiritual yang mendalam tentang kehadiran dan pengawasan Allah 

dalam kehidupan sehari-hari.46 

Selain dalam konteks ibadah, dzikir juga sering ditemukan dalam 

karya sastra sufi. Contohnya, Ibnu Ata’illah al-Iskandari (w. 1309) 

dalam kitab Mistah al-Falah wa Misbah al-Arwah menyatakan bahwa 

dzikir merupakan cara untuk menghilangkan kesalahan dan lupa dengan 

menghadirkan hati secara terus-menerus kepada Allah. Dzikir termasuk 

salah satu amalan kebaikan yang sangat utama, karena pada Hari 

Kebangkitan nanti, semua amal seorang hamba akan sia-sia kecuali 

dzikir kepada Allah. Dzikir biasanya dianggap sebagai pendekatan 

pribadi yang bersifat batiniah. Oleh karena itu, para sufi menganggap 

setiap ajaran Islam sebagai jalan bagi setiap manusia untuk senantiasa 

mengingat Allah dalam batin mereka.47 

Muroqobah adalah sikap mental yang tinggi yang mencerminkan 

kesadaran seseorang terhadap kehadiran Allah dalam setiap aspek 

kehidupannya dan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasinya. 

Karena kesadaran ini, menjadikan diri lebih waspada dan siap dalam 

berbagai situasi. Dalam konteks ini, muroqobah melibatkan pandangan 

                                                             
46 “Tradisi Zikir Berjamaah Tarekat Qadiriyah dan Naqsyabandiyah.pdf,” diakses 21 

November 2024, https://repositori.uin-

alauddin.ac.id/17792/1/Tradisi%20Zikir%20Berjamaah%20Tarekat%20Qadiriyah%20dan%20Na

qsyabandiyah.pdf.  
47 Dr Hj Sri Mulyati M.A, Peran Edukasi Tarekat Qadariyyah Naqsabandiyyah Dengan 

Referensi Utama Suryalaya (Prenada Media, 2010). 



38 
 

 
 

hati atau “vision of the heart” yang terus memfokuskan perhatian pada 

Allah; dalam hal ini, individu juga menyadari bahwa Allah melihatnya 

dengan penuh perhatian. Karena mereka selalu berada di bawah 

pengawasan Allah dan berhadap-hadapan dengan-Nya, mereka 

melakukan sikap muroqobah dengan berusaha untuk menjaga kesucian 

diri dan perilaku. Dengan demikian, muroqobah menjadi praktik 

spiritual yang juga merupakan cara untuk menata diri sendiri agar 

senantiasa dekat dengan Allah.48 

Dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah, muroqobah adalah 

praktik penting yang membantu seseorang untuk selalu merasakan 

kehadiran Allah dan berperilaku sesuai dengan ajaran-Nya. Melalui 

praktik muroqobah, seseorang bisa meraih tingkat kedekatan spiritual 

yang lebih mendalam sekaligus memperbaiki diri dalam proses menuju 

kesempurnaan akhlak. 

b) Kesempurnaan suluk 

Suluk merupakan salah satu metode dalam tarekat untuk 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pada dasarnya, suluk berfungsi 

sebagai jalan yang harus ditempuh oleh seorang sufi dengan tujuan 

meraih kedekatan yang maksimal kepada Allah SWT, yang biasa 

disebut dengan “taqarrub."49 Dalam tasawuf “kesempurnaan suluk” 

merujuk pada proses spiritual yang dilakukan oleh seorang salik 

(pengamal suluk) untuk mencapai kedekatan dengan Allah dan 

penyempurnaan akhlak. Suluk merupakan perjalanan batin yang 

melibatkan pengendalian diri, disiplin spiritual, dan praktik dzikir. 

Dengan demikian, suluk dapat dimaknai sebagai suatu ikhtiar untuk 

meraih ma'rifat kepada Allah SWT melalui pendekatan diri kepada-Nya, 

                                                             
48 Mohammad Hazmi Fauzan, Undang Ahmad Darsa, Dan Elis Suryani Nani Sumarlina, 

“Konsep Muraqabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin: Konsep 

Muraqabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin,” Kabuyutan 2, No. 1 

(8 Maret 2023): 76–79. 
49 Valentina Adinda Febriani, “Kesempurnaan Suluk Dan Adab Para Murid,” Spiritualita 

5, no. 1 (30 Juni 2021): 1–15, https://doi.org/10.30762/spiritualita.v5i1.292. 



39 
 

 
 

yang dilakukan sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh 

Allah melalui utusan-Nya.50 

Perjalanan ini dimulai dengan memasuki sebuah tarekat yang 

mu’tabarah dan selama empat puluh hari akan dibawa pada pencapaian 

tingkat spiritual tertinggi, yaitu melaksanakan suluk secara sempurna, 

dengan bimbingan mursyid. Jalan kesempurnaa suluk terdiri dari tiga 

dimensi: Islam, Iman, dan Ihsan. Jadi tarekat adalah pengamalan dari 

syari’at itu sendiri. Karena bersyari’at tanpa tarekat, atau tidak 

mengaplikasikan syariat yang dipegangnya, seperti memiliki kapal 

tetapi tidak digunakan di lautan hanya didiamkan di daratan.51 

c) Adab murid terhadap guru (mursyid) 

Adab merujuk pada perilaku sopan, etika, moralitas, serta norma-

norma yang dianggap baik dan diterima oleh masyarakat luas. Oleh 

karena itu, pencapaian seseorang dalam berbagai aspek kehidupan 

sangat ditentukan oleh kualitas adab yang dimilikinya. Sehingga dalam 

Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah adab seorang murid terhadap guru 

(mursyid) sangat penting guna menjaga hubungan yang baik dan efektif 

dalam proses pembelajaran spiritual. Dalam tarekat, adab dan sopan 

santun adalah aspek penting yang harus dimiliki oleh setiap murid. 

Murid diwajibkan menghormati guru, baik lahir maupun batin, serta 

mematuhi segala perintahnya selama tidak bertentangan dengan syari’at 

Islam.52 

Dalam ajaran Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (TQN), Tanbih 

atau nasihat menekankan pentingnya sikap hormat kepada mereka yang 

memiliki kedudukan lebih tinggi, baik dari segi spiritual maupun sosial.. 

                                                             
50 M. Afif Anshori, “Religiousitas jama’ah suluk; pengalaman keagamaan pada tarekat 

qadariyah wan naqsabandiyah” (PhD Thesis, UIN Raden Intan Lampung, 2018), 

http://repository.radenintan.ac.id/2964/2/2013_afif_reviewer_Religiusitas_Jamaah_Suluk.pdf. 
51 Misbahul Anam, Syamsul Bahri Tanrere, dan Muhammad Adlan Nawawi, “Pendidikan 

Karakter Siswa Perspektif Syekh Ahmad Khatib Sambas,” Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam dan 

Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 03 (2022): 415–39. 
52 Ahmad Rikiyanto, “Praktik Tareqat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah Dan Fungsinya 

Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji–Jember,” Jurnal Evaluasi Pendidikan 

(JEP) 6, no. 3 (2024). 



40 
 

 
 

Hal ini berarti seorang murid harus menghormati guru spiritual atau 

mursyid mereka. Ini mencakup mengakui pengetahuan, pengalaman, 

dan kedudukan spiritual yang dimiliki mursyid. Rasa hormat yang 

ditunjukkan oleh murid inilah yang akan membangun hubungan positif. 

Di sana, mursyid akan merasa dihargai dan terdorong untuk memberi 

bimbingan yang lebih baik. Ini menyebabkan kedua belah pihak dapat 

saling membantu dalam perjalanan spiritual.53 

4. Praktik-praktik Khas Pengikut Tarekat di Pesantren 

Praktik-praktik khas yang dilakukan oleh para pengikut tarekat di 

pesantren mencakup beragam kegiatan yang bernilai spiritual dan sosial, 

karena di pesantren praktik tarekat tidak hanya menekankan ibadah 

ritual, tetapi juga membentuk karakter dan khlak para santri. Berikut 

adalah beberapa praktik yang umum dilakukan oleh pengikut tarekat, 

terutama Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah: 

1) Dzikir 

Dzikir merupakan salah satu amalan serta menjadi bagian integral 

dari kehidupan sehari-hari santri, karena dzikir merupakan sebuah 

bentuk mengingat atau latihan spiritual yang bertujuan untuk 

menghadirkan keberadaan Tuhan dengan merenungkan wujud-Nya. 

Dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah sendiri mengajarkan kepada 

para pengikutnya untuk melakukan dua jenis dzikir, yang pertama dzikir 

jahr (dzikir keras) berasal dari Tarekat Qodiriyah dengan lafadz 

utamanya yaitu, La ilaaha Illaallah sebanyak 165 kali setiap selesai solat 

5 waktu, dan yang kedua dzikir khafi (dzikir yang letaknya dalam hati) 

bersal dari Tarekat Naqsyabandiyah, dengan amalan berupa 

melafadzkan “Allah” di dalam hati. 

                                                             
53 Ach Sayyi, “Wasiat Pendidikan Sufistik Dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat 

Qodiriyyah Naqsyabandiyah Suryalaya (Telaah Pemikiran Guru Mursyid Tqn Suryalay),” 

FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 6, no. 01 (2017). 



41 
 

 
 

Dzikir sebagai amalan utama dalam Tarekat Qoodiriyah 

Naqsyabandiyah memiliki dasar yang kuat baik dari Al-Qur’an maupun 

hadis. Seperti dalam QS. Al-Ahzab ayat 41: 

  (٤١ يْنَ اٰمَنوُا اذْكُرُوا اٰللَّ  كْرًا كَث يْ يٰٰٓايَُّهَا الَّذ  رًا  ذ 

Artinya:“Wahai orang-orang yang beriman berdzikirlah (dengan 

menyebut nama) Allah, dengan dzikir yang sebanyak-banyaknya.” (QS. 

Al-Ahzab:41)54 

Ayat ini menjadi dasar kuat bahwa dzikir bukan hanya dianjurkan, tapi 

diperintahkan untuk dilakukan sebanyak-banyaknya (  كْرًا كَث يْرًا  Ini juga .( ذ 

menjadi landasan bagi amalan dzikir dalam tarekat. Selanjutnya, terkait 

dzikir jahr dalam tarekat ini juga di dasarkan oleh HR. Tirmidzi: 

عْتُ رَسُولَ الله   يَ اللهُ عَنْهُ قاَلَ سَم  ِّكْر  لاَ صَلَّى اللهُ عَ عَنْ جَاب رٍ رَض  ليَْه  وَسَلَّمَ يقَوُلُ: ))أفَْضَلُ الذ 

 إ لَهَ إ لاَّ اللهُ((

 

Artinya:"Dari Jabir radhiyallahu 'anhu, ia berkata, aku mendengar 

Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: Dzikir yang paling 

utama adalah َ َإِلاَّ َإلَِهَ اللَُلاَ '." (HR. Tirmidzi, ia menyatakan bahwa hadits 

ini hasan) 

Hadis ini menjadi dasar penting bagi amalan dzikir dalam Tarekat 

Qodiriyah Naqsyabandiyah, khususnya dalam dzikir jahr (lantang) yang 

sering kali mengulang kalimat ََُالل َإِلاَّ َإلَِهَ  secara rutin. Kalimat ini لاَ

merupakan inti dari tauhid dan menjadi sarana pembentukan kesadaran 

ilahiyah dalam diri santri. 

2) Khataman 

Khataman menjadi amalan mingguan bagi para santri di pondok 

pesantren, yang mana pelaksanaannya diatur oleh Syaikh Mursyid KH. 

Shohibulwafa Tajul Arifin dalam kitab Uquudul Jumaan, yang 

didalamnya mencakup khataman dengan memadukan dzikir, sholawat, 

doa-doa, dan bacaan yang biasanya diamalkan oleh Rosulullah dan para 

                                                             
54 Kementrian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, h. 434. 



42 
 

 
 

sahabat. Pelaksanaanya bisa dilakukan sendiri maupun berjamaah, 

dengan kurun waktu fleksibel antara Maghrib dan Isya. Amalan ini 

bertujuan memperkuat dimensi mental dan spiritual pengamalnya, serta 

mendukung kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Intensitas pelaksanaan 

khataman dianjurkan meningkat, baik mingguan, dua kali seminggu, 

atau bahkan setiap hari, sebagai upaya memperkuat kejayaan agama dan 

negara. 55 

3) Manaqiban 

Manaqib berarti hikayat atau riwayat kehidupan orang-orang 

saleh yang mencerminkan perjalanan hidup dan akhlak mulia mereka. 

Manaqiban merupakan kegiatan membaca, mengkaji, dan memperingati 

riwayat hidup orang-orang saleh, terutama Syekh Abdul Qodir al-

Jailani, untuk meneladani kebaikannya. Dalam praktiknya, manaqiban 

merupakan amalan rutin satu bulan sekali yang dilakukan oleh para 

pengamal Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah.56 Acara manaqiban 

berlangsung dari pagi hingga menjelang waktu dhuhur, dengan susunan 

inti yang terbagi menjadi dua bagian, yaitu Khidmah Amaliah dan 

Khidmah Ilmiah. Khidmah amaliah meliputi empat ritual utama: 

pembacaan Al-Qur’an, tawasul, pembacaan tanbih Abah Sepuh, dan 

pembacaan manqobah. Sementara itu, Khidmah Ilmiah terdiri atas dua 

kegiatan pokok, yakni kajian kitab Miftah al- Shudur dan ceramah 

tentang tasawuf dan tarekat. Acara ditutup dengan doa oleh Mursyid 

atau Wakil Mursyid (Wakil Talqin) yang telah ditunjuk.57 

 

 

                                                             
55 Edwin Syarif, “Etika sufistik modern, telaah pemikiran kh. Ahmad shohibulwafa tajul 

‘arifin (abah anom)” (B.S. thesis), diakses 30 Desember 2024. 
56 Rohana Rohana, “Praktek Tasawuf Pada Tarekat Qodiriyyah Naqsyabandiyah Di 

Kelurahan Terjun Kecamatan Medan Marelan,” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 

3, no. 2 (30 Desember 2021), https://doi.org/10.51900/alhikmah.v3i2.15492. 
57 Asep Usman, “Fenomena Tarekat di Zaman Now: Telaah atas Ajaran dan Amalan TQN 

Suryalaya,” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 22, no. 2 (2 Oktober 2019): 198–

216, https://doi.org/10.15408/dakwah.v22i2.12068.. 



43 
 

 
 

4) Talqin dan Bai’at 

Talqin merupakan tahap awal yang wajib dilalui oleh seseorang 

sebelum dapat mengikuti dan mengamalkan ajaran dalam suatu tarekat. 

Hal ini juga berlaku dalam Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah, di mana 

proses talqin menjadi syarat penting sebelum seseorang memulai 

pengamalannya.. Talqin sering kali disandingkan dengan istilah bai’at, 

yang merujuk pada sebuah pengaturan, persetujuan, atau janji kesetiaan 

yang diikrarkan kepada seorang syaikh. Bai’at mecerminkan komitmen 

nyata seorang murid terhadap gurunya. Menurut Syekh Abd al-Qadir al-

Jilani, pencapaian tingkat pencerahan spiritual tertinggi hanya dapat 

diraih melalui taubat yang tulus (al-tawba al-nasuh) melalui proses 

talqin yang diberikan oleh orang-orang yang memiliki otoritas dan 

keyakinan (al-talqin min ahlih).58 Talqin biasanya diberikan langsung 

oleh seorang mursyid, atau oleh seseorang yang telah mendapatkan izin 

dan kepercayaan dari mursyid, yang dikenal sebagai wakil talqin. Dalam 

tradisi tasawuf dan tarekat, seperti yang dijelaskan oleh Syaikh Abdul 

Qadir al-Jailani, talqin merupakan proses pembelajaran dari seorang 

guru untuk menanamkan dan meneguhkan kalimat taqwa, yaitu kalimat 

tahlil (Laa ilaaha illallah).59 

  

                                                             
58 Agus Sholikhin, “Tarekat Sebagai Sistem Pendidikan Tasawuf,” Conciencia 18, no. 2 

(30 Desember 2018): 1–13. 
59 Annisa Nuraeni, “Pelaksanaan Amaliah Thariqat Qadiriyyah Naqsyabandiyyah 

Suryalaya dalam Membina Akhlakul Karimah Santri di Pesantren Jagat ‘Arsy BSD Tangerang 

Selatan” (B.S. thesis, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Syarif Hidayatullah Jakarta), 

diakses 30 Desember 2024, https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/65869. 



 
 

42 
 

BAB III  

PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG 

 

A. Profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

1. Nama Pesantren                 : Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI 

2. Alamat Pesantren     : Jl. Wismasari Raya No.15 (Asrama 

I), Jl. Wismasari Selatan No. 2-3 

(Asrama II), Ngaliyan, Kec. 

Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa 

Tengah 50181 

3. Pengasuh      : Ibunyai Isnayati Kholis 

4. Telepon       : 081240247682 

 

B. Sejarah dan Latar belakang Pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI 

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI berdiri berawal dari sebuah 

rumah keprabon peninggalan putri simbah Hj. Rumi, yang berubah menjadi 

"Roudhotul Ilmi" bagi para santri yang hadir atas izin Allah SWT tanpa 

brosur, iklan, dan bahkan promosi. Mereka ini anak-anak negeri yang sangat 

ingin menimba ilmu agama dan membekali dirinya dengan perisai ilmu 

Allah, “tafaqquh fiddin” seberat apapun kehidupan di pesantren yang harus 

dijalani, karena tidak mudah nyantri di sebuah pesantren yang tidak 

dibangun untuk mengaji, bahkan ini adalah rumah tinggal yang disulap 

menjadi tempat mengaji yang pada akhirnya khalayak menyebutnya 

menjadi sebuah pesantren. Dan pesantren itu diberi nama Pondok Pesantren 

Putri Mbah Rumi. MBAH RUMI merupakan kepanjangan dari “Mencari 

Bekal Akhirat Roudhotul Ilmi.” Adapun nama “MBAH RUMI” diambilkan 

dari nama ibu mertua pendiri pesantren, yaitu simbah Hj. Rumi yang wafat 

tahun 2014. 



43 
 

 
 

Pemberian nama MBAH RUMI yang memiliki kepanjangan “Mencari 

Bekal Akhirat Roudhotul Ilmi” dalam istilah jawanya merupakan hasil dari 

otak-atik gathuk dari ibunyai Isnayati Kholis dan dalam hal ini sangat 

disetujui oleh beliau pendiri pesantren, Abah Imam Nur Kholis, yang 

merupakan suami dari pengasuh pesantren yaitu ibunyai Isnayati Kholis 

binti Muhdi bin Ali bin Luthfillah. Ini merupakan sekelumit dari latar 

belakang pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI yang beralamat 

di Jalan Wismasari Raya No. 15, Ngaliyan, Semarang (untuk asrama I), 

lebih tepatnya di depan Puskesmas Ngaliyan, dan Jalan Wismasari Selatan 

No. 2–3, Ngaliyan, Semarang (untuk asrama II). 

Harapan dari Ibunyai Isnayati, semoga Pesantren Putri MBAH RUMI 

selalu diberkahi, istiqamah ila yaumil qiyamah, seluruh santrinya diberikan 

fadhol Allah, hasil maqshud 'ilman nafian mubarakan li khidmati ummati 

nabiyyina Muhammad SAW. 

 

C. Motto, Visi, dan Misi Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

1. Motto: 

HUBBUL ULAMA 

TAWADHU’ 

BERAMAL NYATA 

Memahami makna motto tersebut sebagai nasehat bahwa santri MBAH 

RUMI selain harus berilmu, juga diharapkan memiliki kecintaan kepada 

ahli ilmu sebagai bentuk penghormatan dan keteladanan dalam 

menuntut ilmu, dan disaat sudah memiliki banyak ilmu harus tetap 

ta’aluq kepada guru atau alim ulama dan menjaga sikap tawadhu dengan 

tetap beramal nyata, dalam artian bersikap realistis dan terkendali dalam 

berkehidupan dan tidak bersikap ghuluw mengandalkan ibadah mahdoh 

saja tanpa praktik amaliah sosial. 

 

 

 



44 
 

 
 

2. Visi: 

Menjadikan Pondok Pesantren sebagai lembaga pendidikan yang 

mengedepankan ‘Akhlaqul Karimah” berpegang teguh pada prinsip 

ajaran “Ahlussunah wal jama’ah An Nahdiyyin” dan mencintai Al-

Qur’an sebagai panduan hidup sepanjang hayat. 

3. Misi: 

1. Menyelenggarakan pendidikan berbasis Pondok Pesantren. 

2. Membentuk komunitas yang terampil dalam belajar dan terampil 

dalam kehidupan. 

3. Berupaya menciptakan santri yang berkepribadian tangguh, kuat dan 

sabar dalam berda’wah di masyarakat demi teguhnya Islam yang 

Rahmatallilalamin. 

4. Memberdayakan seluruh fasilitas dan lingkungan alam sekitar 

sebagai sumber belajar. 

 

D. Logo Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI beserta maknanya 

Gambar 3.1 Logo Pesantren MBAH RUMI 

 

Logo dari pondok pesantren putri MBAH RUMI mulai ada dan di 

perkenalkan ke publik sejak awal pendirian pesantren ini. Logo dengan 

nuansa dominan hitam dan berbentuk lima sudut ini di desain khusus oleh 



45 
 

 
 

pendiri pesantren ini yaitu Ibunyai Isnayati Kholis. Bentuk, warna, serta 

instrumen-instrumen yang ada pada logo tersebut juga memiliki makna dan 

harapan tersendiri bagi pesantren dan para santri. 

Pengasuh pesantren putri MBAH RUMI Kota Semarang, Ibunyai 

Isnayati Kholis menyampaikan bahwa pada logo terdapat beberapa 

instrumen, seperti Sembilan Bintang yang mempresentasikan makna santri 

MBAH RUMI berhaluan Ahlussunah Wal Jama’ah an Nahdhiyyah. 

Dunia/Bumi Hijau mempresentasikan makna santri MBAH RUMI harus 

ikut andil dalam memakmurkan dunia dengan kebaikan yang 

menyejahterakan (manfaat global). Menara Tauhid mempresentasikan 

makna santri MBAH RUMI harus menjadi pionir di masyarakatnya masing-

masing dalam memurnikan tauhid (menjaga hati dari kemusyrikan sekecil 

apapun yang mana ‘ujub, sum’ah, dan riya’ adalah bukan akhlak ahli ilmu 

karena semua itu adalah syirik yang mengotori tauhid).  

Buku atau Kitab dan Pena mempresentasikan makna santri MBAH 

RUMI harus selalu tholabul ilmi sepanjang masa dengan serius dan tekun, 

dengan kesadaran setiap pemahaman diabadikan dengan ditulis. Ka’bah 

mempresentasikan makna simbol petunjuk arah, bahwa santri MBAH 

RUMI dalam menjalani kehidupan harus terarah fokus dan menjaga 

kesucian diri (dari kemaksiatan). Pita mempresentasikan makna santri 

MBAH RUMI harus rukun bersatu untuk mendukung lestarinya almamater 

yang berarti lestarinya kemakmuran dunia dengan ilmu dan amal konkrit. 

Sudut pinggir 5 mempresentasikan makna santri MBAH RUMI konsisten 

mengamalkan rukun Islam. Di samping itu, pemilihan warna hitam, putih 

dan kuning pada logo juga terdapat filosofinya tersendiri. Warna hitam 

berarti ketegasan dalam prinsip, warna putih berarti kesucian dalam segala 

hal, yaitu suci akidah, dalam ibadah, dan akhlaqul karimah, warna kuning 

berarti menjalani kehidupan dengan optimis, keceriaan, dan kebahagiaan 

karena faham terhadap sirrinya takdir Allah swt.60 

                                                             
60 Isnayati Kholis, wawancara Pengasuh Pondok pesantren Putri MBAH RUMI Semarang, 

21 Januari 2025, pada pukul 10.34 WIB. 



46 
 

 
 

E. Sarana Prasarana Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI didirikan dengan semangat 

mendidik santri dalam bingkai keislaman yang luhur. Dalam upaya 

menunjang proses pembelajaran dan kehidupan santri yang nyaman, 

pesantren ini terus berupaya menyediakan sarana dan prasarana yang 

memadai. Fasilitas yang tersedia tidak hanya berfungsi sebagai penunjang 

aktivitas akademik, tetapi juga mendukung pembentukan karakter santri 

yang mandiri, disiplin, dan berdaya saing. Keberadaan sara prasarana yang 

memadai menjadi cerminan komitmen pesantren dalam memberikan 

layanan pendidikan terbaik bagi santri. 

Adapun sarana prasarana di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

sebagai berikut: 

a. Gedung Pesantren 

Pondok pesantren putri MBAH RUMI secara keseluruhan memiliki 3 

gedung, satu bertempat di asrama I dan dua lainnya berada di asrama 2. 

Untuk gedung di asrama I merupakan ndalem Ibunyai yang juga 

terdapat 4 kamar yang dulunya menjadi tempat untuk para santri tahfidz. 

Dan untuk di asrama II terdapat 2 gedung, gedung pertama terdapat 5 

kamar yang di beri nama komplek al-firdaus, dan di gedung belakang 

terdapat 24 kamar yang dibagi menjadi 2 komplek, yaitu komplek darul 

aman dan komplek darussalam. 

b. Aula 

Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 2 aula besar yang diberi 

nama aula Fatimah yang berlokasi di komplek al-firdaus dan aula 

Khodijah yang berlokasi di komplek darul aman. Aula Fatimah 

difungsikan untuk kegiatan belajar mengajar di pesantren ini, seperti 

setoran, kajian kitab kuning, khitobah, dan dzibaan. Sedangkan aula 

Khodijah difungsikan untuk solat jamaah dan tidak jarang juga 

digunakan kegiatan ngaji pagi santri haid. 

 

 



47 
 

 
 

c. Halaman 

Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 2 halaman yang 

masing-masing mempunyai lebar yang tidak cukup luas. Untuk halaman 

di depan aula Khodijah digunakan untuk parkir mobil pondok dan juga 

kendaran santri, dana untuk halaman di depan teras al-firdaus hanya 

berisikan gazebo dan pohon mangga. 

d. Kamar Mandi 

Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 12 kamar mandi, 6 

diantaranya berada di komplek al-firdaus, dan 6 lainnya berada di 

komplek darul aman dan darussalam. 

e. Kantin Santri 

Seperti pondok pesantren pada umumnya, pondok pesantren putri 

MBAH RUMI memiliki kantin untuk santri santri yang menyediakan 

berbagai kebutuhan untuk santri, seperti sabun cuci hingga mie instan. 

f. Antar jemput kuliah 

Pondok pesantren putri MBAH RUMI menyediakan fasilitas berupa 

antar jemput mobil bagi santri yang tidak memiliki kendaraan untuk 

berangkat kuliah, antar jemput ini akan membantu santri dalam 

berkegiatan diluar pesantren selama 5 hari, yaitu hari senin sampai 

jum’at. 

g. Loundry 

Guna memaksimalkan waktu belajar, mulai tahun 2024 pondok 

pesantren putri MBAH RUMI menyediakan fasilitas kepada santri 

berupa loundry, sehingga santri tidak perlu lagi memikirkan adanya 

cucian yang menumpuk, dan juga hal ini meminimalisir adanya 

kepadatan di area jemuran, karena sistem loundry ini sudah terjadwal 

sesuai dengan komplek masing-masing. 

 

F. Tenaga Pengajar Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

Sama halnya dengan pondok pesantren lain, pondok pesantren putri 

MBAH RUMI juga dalam sistem pendidikannya tidak terlepas dari peran 



48 
 

 
 

ustadz dan ustadzah. Berikut merupakan daftar nama ustadz dan ustadzah 

yang menjadi tenaga pendidik di pesantren ini: 

No Nama Jabatan Pelajaran 

1. Ibunyai Isnayati 

Kholis 

Pengasuh Qomi’ut Tughyan, 

Ianatun Nisa’, Tafsir 

Yasin, dan Ta’limul 

Muta’allim. 

2. Hijriyah Ustadzah Jurumiyyah, 

Pendalaman tafsir 

(Tafsir Jalalain). 

3. Maddatul Ali Ustadz Mukhtarul Ahadits, 

Safinatunnaja, Taqrib. 

4. Syafiq Ustadz Tahfidz dan Ghorib 

tajwid 

5. Sayyida Hasna Ustadzah Tahfidz 

6. Solya Fatimatul 

Hasanah 

Ustadzah Tahfidz 

Sumber: Data Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 2024 

 

 

G. Struktur dan Sistem Pengasuhan Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI 

Struktur berarti mengacu pada pengaturan atau tata kelola sistem 

maupun organisasi. Dalam konteks pesantren, struktur menjelaskan 

bagaimana berbagai elemen dan posisi dalam organisasi pesantren di 

organisasikan serta saling berhubungan satu sama lain. Kepengurusan, 

berakar dari istilah “pengurus” yang merujuk pada individu-individu yang 

bertanggung jawab atas pengelolaan dan pengaturan suatu organisasi. Di 

pesantren, kepengurusan melibatkan semua pihak yang berperan dalam 

menjalankan dan mengelola aktivitas pesantren. 



49 
 

 
 

Secara keseluruhan, “struktur kepengurusan pesantren” mengacu pada 

susunan organisasi dan sistem pengelolaan dalam lembaga pendidikan 

Islam (pesantren). Istilah ini mencakup berbagai peran dan posisi yang 

diemban oleh individu-individu yang bertugas mengatur, menjalankan, dan 

mengawasi kegiatan pendidikan serta pembinaan santri. 

Adapun struktur kepengurusan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

memiliki struktur kepengurusan yang terorganisir sehingga memiliki 

sejumlah manfaat penting, diantaranya dengan adanya pembagian tugas 

yang jelas, setiap pengurus memiliki peran dan tanggung jawab spesifik, 

menghindari tumpang tindih pekerjaan. Pengelolaan yang efisien 

memastikan penggunaan sumber daya manusia dan materi secara optimal 

sehingga kegiatan pesantren berjalan lancar. Proses keputusan pun menjadi 

lebih terstruktur, karena setiap tingkat kepengurusan dapat berkontribusi 

dalam memberikan masukan. Selain itu, kualitas pendidikan santri dapat 

ditingkatkan melalui perencanaan kurikulum, program pembelajaran, dan 

kegiatan ekstrakurikuler yang mendukung. 

Pengembangan karakter dan keterampilan santri juga didukung 

melalui program-program yang berfokus pada nilai keagamaan, sosial, dan 

keterampilan hidup. Komunikasi yang lebih baik antara pengurus, pengajar, 

dan santri menciptakan lingkungan belajar yang kondusif, sementara 

akuntabilitas setiap anggota kepengurusan mencegah penyalahgunaan 

wewenang. Akhirnya, struktur yang baik juga memperkuat hubungan antara 

pengurus, pengajar, santri, masyarakat sekitar, menjadikan pesantren lebih 

efektif dalam mencapai tujuannya. 

Selain pengelolaan yang terstruktur, kepengurusan pesantren juga 

berperan aktif dalam pembinaan karakter santri. Melalui berbagai program 

yang dilaksanakan oleh masing-masing divisi, seperti divisi keagamaan, 

keamanan, dan kebersihan, santri dibentuk menjadi pribadi yang tidak 

hanya taat secara spiritual, tetapi juga bertanggung jawab dan peduli 

terhadap lingkungan sekitar. Pembiasaan ini menjadi proses penting dalam 

internalisasi nilai-nilai moral dan sosial yang diajarkan di pesantren. 



50 
 

 
 

Dengan demikian, struktur kepengurusan yang tertata di Pondok 

Pesantren Putri MBAH RUMI tidak hanya berfungsi sebagai alat manajerial 

semata, tetapi juga menjadi cerminan nilai-nilai kepemimpinan islami yang 

ditanamkan kepada seluruh santri. Melalui sistem ini, para santri dapat 

belajar tentang tanggung jawab, kedisiplinan, kerja sama, serta pentingnya 

kontribusi dalam komunitas. Hal ini menjadi bagian integral dalam proses 

pembentukan karakter santri yang tidak hanya unggul dalam ilmu agama, 

tetapi juga siap berperan aktif dalam kehidupan bermasyarakat. Berikut 

merupakan struktur kepengurusan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

tahun 2024/2025: 

 

Gambar 3.2 Struktur Kepengurusan Pesantren MBAH RUMI 

 

Sumber: Data Pondok Pesantren MBAH RUMI, 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

 
 

H. Kegiatan Keagamaan dan Pendidikan Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI 

Gambar 3.3 Jadwal KBM Santri MBAH RUMI 

 

   Sumber: Data Pesantren MBAH RUMI, 2024. 

Kegiatan keagaman di Pondok Pesantren MBAH RUMI merupakan jantung 

dari kehidupan sehari-hari santri. Mulai dari pembiasaan mujahadah yang menjadi 

nyawa pesantren ini, kajian kitab kuning, program tahfidz Al-Qur’an, hingga 

pendalaman tasawuf yang pada setiap aktivitasnya dirancang untuk memperdalam 

pemahaman agama sekaligus membentuk karakter yang kuat. Disini, para santri 

tidak hanya diajarkan untuk menghafal ayat-ayat suci, tetapi juga diajak untuk 

merenungkan makna dan aplikasi ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembinaan diri dalam segi kerohanian yang mendorong para santri untuk memiliki 

hari yang senantiasa mudah bersyukur atas segala karunia dan takdir yang telah 

Allah swt. tetapkan, menomorsatukan sikap husnudzon dalam hal apapun, serta 

menjadi pribadi yang mampu bertafakkur, bertaammul, dan beristifadah atas 

apapun yang mereka temui dan lalui. 

Menjadi pesantren salaf yang hampir keseluruhan santrinya merupakan 

mahasiswi, Pondok Pesantren MBAH RUMI dapat dikatakan memiliki jadwal yang 

cukup padat dan terstruktur. Meskipun terdapat perbedaan jadwal, dikarenakan 



52 
 

 
 

menyesuaikan masing-masing kategori santri, namun untuk kegiatan keagamaan 

dalam hal ubudiyah pada tiap-tiap santri tidak ada bedanya, adapun rangkaian 

kegiatan santri setiap harinya adalah sebagai berikut:61 

1) Setiap santri wajib bagun pukul 03.00 dini hari dan santri yang mendapat jadwal 

sebagai petugas mujahadah wajib bangun pukul 02.30 wib. guna membantu 

membangunkan seluruh santri untuk melaksanakan mandi taubat, setelahnya 

petugas mujahadah wajib melantunkan asmaul husna dan sholawat istiqomah 

sebanyak 100 kali pada dua titik, yaitu di Aula Khadijah dan di Aula Fatimah. 

Mujahadah merupakan kegiatan yang menjadi ciri khas serta pondasi pesantren 

ini. 

2) Setiap santri baik yang dalam keadaan suci maupun haid wajib bangun pada 

pukul 03.00 wib. Untuk melaksanakan mandi taubat dan mandi tabarrut yang 

dalam istilah pesantren disebut mandi segeran untuk santri yang sedang haid 

kemudian dilanjutkan dengan beberapa solat sunnah dan kegiatan pembacaan 

solawat istiqomah dan dzikir sembari menunggu adzan subuh. 

3) Setiap santri wajib mendirikan sholat jama’ah subuh dan disambung dengan 

dzikir ba’da sholat khas tarekat. 

4) Pukul 05.00 setiap santri, baik kategori tahfidz maupun kitab yang dalam 

keadaan suci wajib sudah berada di Aula Fatimah untuk melakukan sorogan. 

Dan untuk kegiatan santri haid di pusatkan di Aula Khodijah yang diisi dengan 

kegiatan pembacaan manaqib, muthola’ah kitab, maupun khot yang disesuaikan 

dengan jadwal yang berlaku. 

5) Pukul 07.00 hingga 18.00 hampir keseluruhan santri berkegiatan diluar 

pesantren, karena kebutuhan kuliah. 

6) Setiap santri wajib sudah berada di pondok saat maghrib untuk kemudian 

mendirikan jama’ah solat maghrib. 

7) Untuk kegiatan santri ba’da maghrib menyesuaikan jadwal yang berlaku dan 

dilanjutkan dengan kajian kitab kuning di jam kedua, baru setelahnya santri 

mendirikan jamaah sholat Isya’. 

                                                             
61 Elisa, Wawancara Lurah Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang, 19 Januari, 

2025, pada pukul 09.30 WIB. 



53 
 

 
 

8) Pukul 22.00 semua santri sudah dapat menjalankan kesibukan masing-masing 

dan beristirahat. 

Di pesantren MBAH RUMI setiap santri wajib mendirikan jamaah sholat 3 

waktu (subuh, maghrib, isya’) jika pada masa hari aktif perkuliahan, dan wajib 5 

waktu berjamaah apabila pada hari libur kuliah. Untuk dzikir ba’da sholat semua 

santri seragam menggunakan dzikir harian dari Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah, 

dikarenakan semua santri di pesantren ini telah bertarekat. 

Berikut ini, merupakan kegiatan yang terdapat di Pondok Pesantren MBAH 

RUMI Kota Semarang:62 

a. Mujahadah 

Gambar 3.4 Kegiatan Mujahadah oleh Santri MBAH RUMI 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumen Pribadi). 

Mujahadah menjadi salah satu kegiatan penting di pondok pesantren 

yang bertujuan mendekatkan para santri kepada Allah swt. Kegiatan ini tidak 

hanya menjadi sarana penguatan spiritual, tetapi juga berperan dalam 

membentuk karakter serta menanamkan nilai-nilai religius pada santri. Jika 

diartikan secara etimologis, mujahadah ini berarti “perjuangan,” dan dalam 

konteks spiritual, istilah ini mengacu pada upaya melawan hawa nafsu demi 

mendekatkan diri kepada Allah. Dan terbukti bahwa kenyataannya di pondok 

pesantren MBAH RUMI semua santri harus bisa melawan hawa nafsunya 

berupa rasa kantuk, dan harus bangun untuk melaksanakan rangkaian 

                                                             
62 Elisa. 



54 
 

 
 

kegiatan mujahadah. Di setiap pesantren, khususnya di pesantren MBAH 

RUMI mujahadah diwujudkan melalui berbagai ibadah, dzikir, sholawat, 

serta amalan kebaikan lainnya. 

b. Sorogan 

Sorogan merupakan salah satu cara pembelajaran yang umum 

digunakan di pondok pesantren dengan melibatkan interaksi langsung antara 

santri dengan pengajar. Dalam metode ini, santri secara bergiliran maju untuk 

membaca Al-Qur’an atau kitab di hadapan kyai atau ustadz. Sorogan di 

pondok pesantren MBAH RUMI ini dilaksanakan setiap ba’da subuh, yang 

mana untuk santri tahfidz harus siap menyetorkaan hafalannya kepada 

ustadz/ustadzah, begitu pula dengan santri kitab yang juga mengaji Al-qur’an 

(bin nadzri) dengan tartil. 

c. Tasmi’ 

Gambar 3.5 Kegiatan Tasmi' 5 Juz 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 

Tasmi’ merupakan kegiatan yang berkaitan dengan hafalan Al-

Qur’an, di mana para santri program tahfidz di pesantren MBAH RUMI 

harus melakukan tes hafalan jika sudah mencapai 5 juz untuk bisa 

melanjutkan ke juz selanjutnya. Tasmi’ di pesantren MBAH RUMI 

juga dijadikan sebagai kegiatan mingguan, yaitu santri yang telah 

menyelesaikan hafalan 30 juz secara terjadwal harus siap di simak oleh 

seluruh santri. Biasanya kegiatan ini dilakukan dua titik sekaligus, yaitu 

di aula Fatimah dan aula Khodijah sesuai dengan kelompok yang telah 



55 
 

 
 

ditentukan oleh pesantren. Melalui kegiatan ini, santri dilatih untuk 

menjaga kualitas hafalan, meningkatkan rasa percaya diri, serta 

memperkokoh kedisiplinan dan tanggung jawab dalam menjaga Al-

Qur’an sebagai pedoman hidup. 

d. Yasin dan Tahlil 

Gambar 3.6 Kegiatan Yasin dan Tahlil oleh Santri 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 

Yasin tahlil merupakan kegiatan yang telah menjadi tradisi yang umum 

dilakukan oleh santri sebagai bentuk pengiriman doa dan penghormatan 

kepada keluarga yang telah meninggal dunia. Di pesantren MBAH RUMI 

kegiatan yasin tahlil dilakukan setiap malam jum’at setelah selesai jama’ah 

sholat maghrib yang dilakukan secara terstruktur dengan memberikan 

kesempatan bagi setiap santri untuk memimpin bacaan sesuai jadwal. 

Kegiatan yasin tahlil di pesantren MBAH RUMI bukan hanya sekadar 

rutinitas, melainkan juga sarana untuk memperkuat iman dan karakter santri 

melalui doa dan dzikir bersama. 

 

 

 

 

 

 



56 
 

 
 

e. Dziba’an 

Gambar 3.7 Kegiatan Dzibaan para Santri 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 

Dziba’an atau biasa disebut dengan dibaan merupakan tradisi 

melantukan sholawat dan pujian kepada Nabi Muhammad saw yang 

dilakukan secara besama-sama. Kegiatan ini umum dilakukan oleh santri 

dan masyarakat, terutama di kalangan Nahdlatul Ulama (NU) yang sering 

dilakukan setiap malam Jum’at setelah sholat Isya. Di pesantren MBAH 

RUMI kegiatan maulid dziba’ menjadi tradisi penuh keberkahan yang 

diadakan untuk mengekspresikan cinta kepada Nabi Muhammad SAW yang 

dilaksanakan setiap malam Jum’at setelah jamaah sholat maghrib dan 

pembacaan yasin tahlil yang bertempat di aula Fatimah dengan diiringi oleh 

hadrah yang anggota adalah dari santri MBAH RUMI sendiri. Kegiatan 

maulid dziba’ terlebih saat Mahalul Qiyam merupakan momentum para 

santri untuk merasakan puncak kerinduan yang mendalam kepada 

Rasulullah SAW. 

 

 

 

 

 

 



57 
 

 
 

f. Ziarah Maqbaroh 

Gambar 3.8 Kegiatan Ziarah Maqbaroh 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 

Kegiatan ziaroh maqbaroh di pesantren MBAH RUMI menjadi 

momen spiritual bagi para santri untuk mendokan para pendahulu, 

khususnya pendiri pesantren dan para ulama, sekaligus mengingatkan 

pentingnya menghormati jasa mereka. Ziaroh ini juga menjadi pengingat 

akan kehidupan akhirat, memperkuat kesadaran akan ketakwaan, serta 

menanamkan nilai-nilai tawadhu dan kecintaan terhadap tradisi Islam. 

Melalui kegiatan ini, para santri tidak hanya belajar secara teori, 

tetapi juga mengalami langsung proses pendidikan hati yang mendalam, 

yang menjadi bagian penting dalam pembentukan karakter santri yang 

berakhlakul karimah. Suasana khusyuk dan haru yang menyelimuti kegiatan 

ini sering kali menjadi momen refleksi batin, menggerakkan hati santri 

untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah dan memperbaiki diri. Selain 

itu, ziaroh ini juga mempererat rasa kebersamaan dan ukhuwah di antara 

para santri, karena dilakukan secara berjamaah dengan niat dan tujuan yang 

sama, sekaligus menjaga kesinambungan warisan keilmuan dan spiritual 

Islam yang telah diwariskan secara turun-temurun. 

 

 

 



58 
 

 
 

g. Khitobah 

Gambar 3.9 Kegiatan Khitobah 

 

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi). 

Khitobah di pondok pesantren merupakan kegiatan yang 

dirancang bertujuan untuk mengasah kemampuan santri dalam 

berbicara di depan umum sekaligus menyampaikan pesan-pesan 

dakwah. Kegiatan ini sangat lazim dilakukan di pesantren karena 

memiliki nilai pendidikan yang penting, terutama dalam meningkatkan 

kemampuan berbahasa, keterampilan retorika, dan rasa percaya diri 

santri. Di pesantren MBAH RUMI kegiatan khitobah dilaksanakan 

setiap malam rabu di jam ke dua setelah jamaah sholat isya.  

Khitobah di pesantren ini di model perkelompok yang berisi enam 

anggota, yang mendapat tugas yang berbeda-beda sesuai dengan undian 

yang didapatnya. Enam anggota ini ada yang bertugas menjadi MC, 

tilawah, sholawat, sambutan, mauidhoh khasanah, dan do’a. Mauidhoh 

khasanah menjadi momentum yang paling di tunggu-tunggu oleh para 

santri ketika kegiatan khitobah karena penasaran akan tema dan isi yang 

akan disampaikan oleh petugas. Dalam khitobah dapat dilihat bahwa 

kegiatan ini menjadi wadah untuk membangun rasa percaya diri dan 

menggali potensi kepemimpinan santri. 

 

 



59 
 

 
 

h. Kajian Kitab Kuning 

Gambar 3.10 Kajian Kitab Kuning 

 

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi). 

Kajian kitab kuning di pesantren menjadi bagian penting dari tradisi 

intelektual Islam di Indonesia yang memiliki peran signnifikan dalam 

membentuk pemahaman agama, nilai moral, dan kehidupan sosial para 

santri. Selain itu, kajian kitab kuning juga menjadi salah satu identitas 

pesantren yang membedakannya dari lembaga pendidikan Islam lainnya. 

Kitab kuning sendiri mengacu pada kitab-kitab klasik berbahasa Arab 

yang umumnya tidak menggunakan harakat. Kitab-kitab ini menjadi 

sumber utama dalam berbagai cabang ilmu keislaman, seperti fikih, tafsir, 

hadis, akhlak, tasawuf, serta nahwu-shorof.  

Sebagai pesantren kategori salaf, ponpes MBAH RUMI juga 

menyediakan beberapa kajian kitab kuning dalam kurikulumya, mulai dari 

bahasan bab fikih sampai bab nahwu-sorof. Diantara kitab-kitab yang 

dikaji didalamnya adalah kitab Safinatun-Naja, Taqrib, Mukhtarul 

Ahadits, Ghorib-Tajwid, Qomi’ut-Tughyan, I’anatun Nisa’, Tafsir 

jalalain, Ta’limul Muta’allim, Tafsir Yasin, dan Jurumiyah. Kajian kitab 

kuning di pesantren MBAH RUMI biasanya dilaksanakan di malam hari 

waktu jam kedua dan hari sabtu dan ahad pagi. Kitab-kitab ini di ampu 

oleh para ustadz-ustadzah dan juga Ibunyai Isnayati sendiri. 

 



60 
 

 
 

i. Kerja bakti (Ro’an) 

Kerja bakti, yang dalam lingkungan pesantren sering disebut “roan” 

adalah tradisi penting yang melibatkan para santri dalam menjaga 

kebersihan dan kerapian area pesantren. Kegiatan ini dilakukan secara 

gotong royong untuk membersihkan lingkungan berbagai fasilitas 

pesantren. Biasanya kegiatan roan ini dilakukan secara rutin, baik 

mingguan maupun bulanan sesuai dengan kebijakan pesantren. Di 

pesantren MBAH RUMI kegiatan roan dilakukan secara rutin setiap 

seminggu sekali di hari ahad pagi. Tujuan dari tradisi ro’an ini selain guna 

mempererat rasa kebersamaan, juga mengajarkan nilai-nilai tanggung 

jawab, kerja sama, dan kepedulian lingkungan sekitar. Mengingat pesan 

dari Ibunyai, bahwa mbak-mbak santri apabila mendapat jadwal piket atau 

ro’an yang pertama di niatkan untuk menggugurkan kewajiban, dan kedua 

di niatkan untuk khidmah pesantren, agar semua apa yang dikerjakan 

tercatat ibadah oleh Allah swt. 

 

I. Praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

Praktik TQN yang di terapkan di pondok pesantren putri MBAH 

RUMI menjadi bagian penting dalam proses pembinaan spiritual para santri. 

Ajaran dan prinsip prinsip tasawuf yang bersumber dari dua tokoh sentral 

dalam sejarah ini, yaitu syekh Abdul Qodir Al Jailani sebagai pendiri tarekat 

qodiriyah, dan syekh Bahaudin an-Naqsyabandi sebagai tokoh utama 

tarekat Naqsyabandiyah merupakan dasar dari seluruh kegiatan tarekat. Para 

Mursyid dan guru tarekat kemudian menghidupkan kembali prinsip prinsip 

ini di pesantren. 

Tarekat tidak hanya terbatas pada aspek ritual seperti dzikir, wirid, 

atau khalwat, tetapi juga menyentuh aspek pembinaan kepribadian dan 

spiritualitas santri secara keseluruhan. Tarekat menjadi media pembelajaran 

spiritual yang bertujuan untuk membangun karakter santri yang lebih sabar, 

dan memiliki kedekatan yang kuat dengan Allah SWT. 



61 
 

 
 

Selain itu, praktik tarekat ini memiliki untuk pembelajaran dan 

transformasional. Artinya, santri tidak hanya belajar menjalankan ritual 

keagamaan tetapi juga mengalami proses perubahan batin dan pembentukan 

identitas keagamaan yang lebih matang melalui proses yang dilakukan 

dalam kegiatan tarekat. Proses ini berlangsung secara bertahap dan 

berkelanjutan, dan menyatu dalam kehidupan sehari-hari santri melalui 

pengamalan nilai-nilai sufistik. Oleh karena itu, tarekat qodiriyah 

Naqsyabandiyah dipahami tidak hanya sebagai amalan spiritual semata-

mata, tetapi juga sebagai sistem pembinaan keagamaan yang sistematis. Ini 

memengaruhi jati diri keagamaan para santri di pondok pesantren putri 

MBAH RUMI. 

Di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, amalan khas Tarekat 

Qadiriyah wa Naqsyabandiyah (TQN) dilakukan secara rutin. Praktik-

praktik ini memiliki nilai edukatif, spiritual, dan simbolik, serta berperan 

penting dalam membentuk karakter dan identitas keagamaan santri. Ini 

adalah beberapa bentuk praktik utama yang dilakukan dilingkungan 

pesantren: 

1. Dzikir Jahr dan Khafi 

Gambar 3.11 Praktik Dzikir Jahr dan Khafi di dalam Salat 

 

   Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi). 



62 
 

 
 

Santri biasanya diajarkan untuk melakukan dua bentuk dzikir: 

dzikir jahr (dengan suara keras) dan dzikir khafi (secara diam-diam 

dalam hati). Setelah salat fardhu, dzikir jahr biasanya dilakukan dengan 

membaca kalimat laa ilaaha illaallah sebayak 165 kali. Praktik ini 

dirancang untuk meningkatkan kesadaran tauhid secara kolektif di 

antara santri. Di sisi lain, dzikir khafi dilakukan secara pribadi dan 

konsisten dengan menyebut lafadz Allah dalam hati. 

Tujuan dzikir ini adalah untuk membiasakan para santri untuk 

senantiasa mengingat Allah dalam setiap tindakan mereka, sekaligus 

meningkatkan hubungan batin antara hamba dan Tuhannya. Dalam 

pembinaan, kedua jenis dzikir ini menciptakan antara aspek lahir dan 

batin. Ini karena tarekat Qodiriyah, yang menekankan dzikir jahr, dan 

tarekat Naqsyabandiyah, yang menekankan dzikir khafi. Praktik dzikir 

khafi juga dilakukan santri dalam akhir proses wirid yang disebut 

tawajjuh (menghadapkan diri kepada Allah SWT). Ini dilakukan 

dengan menundukkan kepala dalam-dalam, mengarahkan ke titik 

Latifah qalbi, memejamkan mata, menutup bibir dengan melipat lidah 

keatas agar tidak bergetar jika perlu, dan merasakan asma Allah 

memasuki qolbu. 

2. Khataman 

Gambar 3.12 Kegiatan Dzikir Khataman oleh Santri 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 



63 
 

 
 

       Gambar 3.13 Kegiatan Khidmah Ilmiah oleh Ibunyai 

       

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi). 

Khataman adalah kegiatan mingguan yang terdiri dari pembacaan 

wirid, doa, dan sholawat sesuai dengan pedoman mursyid tarekat. Tujuan dari 

pelaksanaannya, yang dilakukan secara berjamaah antara Maghrib dan isya, 

adalah untuk memperkuat hubungan spiritual dan membuat santri lebih 

tenang. Praktik khataman di pesantren MBAH RUMI biasa dilanjutkan 

dengan yang namanya khidmil (khidmah ilmiah). Dalam konteks TQN 

khidmil ini merujuk pada pengabdian dan pelayanan yang dilakukan oleh 

pengikut tarekat dalam upaya mendapatkan pengetahuan dan menyebarkan 

ajaran spiritual. 

 Kegiatan khidmil di pesantren MBAH RUMI dilaksanakan oleh 

ibunyai sebagai mursyid yang memberikan ilmu pengetahuan yang berupa 

materi terkait dengan tasawuf dan orang yang bertarekat, dan juga diikut oleh 

santri sebagai audiens yang meniatkan ini sebagai upaya mendapatkan 

pengetahuan serta menjadi kegiatan wajib sebagai seorang pengikut tarekat. 

 

 

 



64 
 

 
 

3. Manaqib 

Gambar 3.14 Kegiatan Manaqib di Masjid Al- Muhtadun 

 

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi). 

Manaqiban merupakan kegiatan pembacaan kisah hidup dan 

perjuangan syekh Abdul Qodir al-Jailani, dan menjadi satu tradisi penting 

yang dijaga di pesantren. Kegiatan ini diadakan sebulan sekali di minggu 

ketiga dan bertujuan untuk meneladani akhlak dan perjuangan tokoh-tokoh 

penting dalam tarekat Qodiriyah. Biasanya juga disampaikan tanbih 

(nasihat) dan ceramah Ruhani tentang prinsip tasawuf. Kegiatan ini tidak 

hanya meningkatkan semangat spiritual, tetapi juga menciptakan rasa 

kebersamaan dalam komunitas santri. Manaqiban membantu memperkuat 

identitas tarekat yang dianut dan menanamkan nilai keteladanan. Praktik 

manaqib oleh seluruh santri pesantren MBAH RUMI dilaksanakan 

bersama Lembaga Dakwah Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah (LDTQN) 

Kota Semarang dilakukan setiap satu bulan sekali di Minggu ketiga yang 

bertempat di masjid Al Muhtadun Jl. Banteng Utara VI, Pandean Lamper, 

Kec. Gayamsari, Kota Semarang, Jawa Tengah 50249. 

 

 

 



65 
 

 
 

4. Talqin dan Bai’at 

Gambar 3.15 Dokumentasi bersama Wakil Talqin 

 

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi). 

Bagi santri yang ingin menjadi pengikut tarekat secara sah, mereka 

harus melewati tahapan talqin dzikir dan bai'at terlebih dahulu. Talqin 

merupakan proses penyampaian dzikir yang dibimbing langsung oleh 

seorang Mursyid atau wakilnya kepada calon murid sebagai bentuk 

pengajaran awal. Sementara itu, bai'at adalah pernyataan janji setia dari 

santri untuk menempuh jalan spiritual tarekat secara serius. Kedua proses 

ini memiliki nilai simbolis dan spiritual yang mendalam, karena 

menggambarkan adanya ikatan rohani antara murid dan guru, sekaligus 

menandai kesiapan santri dalam menjalani suluk. Setelah bai'at 

dilaksanakan, santri secara resmi diterima sebagai bagian dari komunitas 

tarekat dan berhak menerima bimbingan khusus dalam amalan-amalan 

lanjutan. Semua santri di pesantren MBAH RUMI memang diwajibkan 

dan sudah secara keseluruhan di talqin, oleh wakil talqin pangersa Abah 

Anom yang berasal dari Semarang yaitu Drs. KH. Anhari Basuki, yang 

merupakan penanggung jawab dalam memandu tarekat di wilayah Jawa 

Tengah. 

 

 



66 
 

 
 

5. Riyadhah 

Gambar 3.16 Syahadah Santri dalam Pelaksanaan Riyadhah  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber:  Syahadah TQN (2022), dokumentasi peneliti, 2025. 

Riyadhah merupakan latihan rohani yang dilakukan dengan maksud 

untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. dan upaya dalam penyucian jiwa. 

di Pesantren MBAH RUMI praktik ini dilakukan oleh santri pada saat libur 

semester, dikarenakan hampir keseluruhan santri merupakan seorang 

mahasiswi. Waktu ini dipilih dengan tujuan agar setiap santri dapat 

melaksanakan rangkaian kegiatan riyadhah dengan khusyuk tanpa perlu 

memikirkan tugas lain. Pada pelaksanaan riyadhah semua santri di 

gembleng dan dipaksa untuk melaksanakan praktik wajib sebagai pengikut 

tarekat dan juga beberapa rangkaian kegiatan serta amalan yang mampu 

mendukung proses riyadhah santri. Dengan tujuan untuk menyucikan jiwa, 

membersihkan hati, serta meraih keridhaan Allah swt. 

 Dalam praktiknya di pesantren MBAH RUMI pelaksanaan 

riyadhah juga dimaksudkan agar setiap santri memiliki kualitas kesehatan 

jasmani yang baik. Seperti praktik pelaksanaan mandi taubat setelah 

bangung tidur yang kemudian dilanjutkan dengan amalan solat Sunnah 

hingga bermunajat kepada Allah, dan senam setiap harinya setelah 



67 
 

 
 

melaksanakan rangkaian solat subuh, kegiatan makan bersama dalam 

upaya meningkatkan rasa kebersamaan pada diri setiap santri. Pada intinya 

praktik riyadhah di pesantren MBAH RUMI dilakukan agar menghasilkan 

keseimbangan Ruhani dan jasmani. 

6. Adab kepada Mursyid 

Salah satu elemen penting dalam pendidikan tarekat di pesantren 

MBAH RUMI adalah pembentukan Adan atau etika terhadap mereka. 

Santri diajarkan untuk tetap rendah hati, menghormati, dan melayani para 

guru spiritual dengan tulus. Adab bukan hanya dianggap sebagai cara 

bersikap sopan, tetapi juga sebagai cara spiritual untuk menumbuhkan rasa 

ta'dzim dan ikatan batin antara murid dan guru mereka. Adab, dalam tradisi 

tarekat menjadi dasar utama untuk memperoleh keberkahan ilmu dan 

keberhasilan dalam suluk. 

Proses pembentukan identitas keagamaan santri terdiri dari semua 

praktik yang disebutkan di atas. Santri mengalami transformasi spiritual 

yang signifikan selain menjalani praktik keagamaan secara formal melalui 

pembiasaan terus-menerus, pengalaman kolektif, dan interaksi intens di 

lingkungan pesantren. Dengan demikian, tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah di pondok pesantren putri MBAH RUMI berfungsi 

sebagai alat yang berguna untuk membangun kepribadian religius yang 

kokoh, konsisten, dan berkelanjutan dalam setiap santri. 

J. Kegiatan Pondok Pesantren yang Membentuk Identitas Keagamaan 

Santri 

Dalam lingkungan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, kegiatan-

kegiatan keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi 

juga sebagai media internalisasi nilai-nilai ajaran Islam. Melalui pendekatan 

spiritual dan sosial yang sistematis, kegiatan-kegiatan tersebut 

mengonstruksi identitas keagamaan santri secara berkelanjutan. Adapun 

beberapa kegiatan inti dan nilai-nilai keagamaan yang terbentuk dapat 

dilihat dalam tabel berikut: 



68 
 

 
 

Tabel 1 Kegiatan Tarekat yang Membentuk Identitas Keagamaan 

Santri 

NO. Nama Kegiatan Deskripsi Singkat Nilai Keagamaan 

yang Dibentuk 

1. Dzikir Jahr Dzikir dengan suara 

keras menggunakan 

menggunakan lafadz 

Lā Ilāha Illallāh secara 

rutin bersama. 

Komitmen tauhid, 

kekhusukan, dan 

kesabaran 

2. Dzikir Khafi Dzikir secara 

lirih/diam di dalam hati 

sesuai ajaran 

Naqsyabandiyah. 

Kesadaran spiritual 

batin, konsistensi hati 

3. Mujahadah Doa bersama dengan 

dzikir dan wirid 

tertentu di waktu-

waktu tertentu. 

Kekuatan spiritual, 

kedisiplinan, 

kebersamaan 

4. Khataman & 

Manaqiban 

Pembacaan wirid 

tarekat dan kisah para 

wali sebagai tradisi 

tarekat 

Hubbul ulama, 

keteladanan, 

penghormatan 

5. Talqin dan Baiat Prosesi pembacaan 

syahadat tarekat dan 

pengakuan kepada 

mursyid. 

Kepatuhan kepada 

mursyid, komitmen 

spiritual 

6. Riyadhah Tarekat Latihan penguatan 

ruhani seperti puasa 

sunnah, qiyamul lail, 

mandi tobat. 

Ketekunan ibadah, 

kontrol diri, penyucian 

jiwa 

Sumber: Diolah dari hasil observasi lapangan dan wawancara. 
 



69 
 

 
 

Tabel dia atas menggambarkan berbagai kegiatan di Pondok 

Pesantren Putri MBAH RUMI yang secara aktif membentuk identitas 

keagamaan santri. Setiap kegiatan, baik yang bersifaft ritual seperti dzikir, 

mujahadah, hingga kegiatan pembelajaran seperti kajian kitab kuning dan 

khitobah, tidak hanya memperkuat aspek spiritual, tetapi juga menanamkan 

nilai-nilai keislaman dalam kehidupan sehari-hari santri. Melalui rutinitas 

ini, proses internalisasi nilai-nilai keagamaan berlangsung secara 

berkelanjutan dan menjadi bagian dari pola pikir serta perilaku santri, sesuai 

dengan kerangka teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas 

Luckmann. 

 

  





 
 

69 
 

BAB IV  

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI PONDOK 

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI MELALUI PRAKTIK TAREKAT 

QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH 

A. Peran Praktik Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah dalam 

Menciptakan Realitas Sosial dan Pembentukan Identitas Keagamaan 

Santri di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

Praktik TQN di pesantren MBAH RUMI bukan hanya ritual ibadah, 

tetapi juga membentuk pola sosial dan budaya yang berpengaruh dalam 

pembentukan identitas keagamaan santri. Praktik-praktik dalam tarekat 

yang meliputi dzikir jahr (lantang) dan dzikir khafi (senyap), khataman, 

riyadhah (latihan spiritual), dan manaqiban semuanya dilaksanakan secara 

rutin dan kolektif. Dzikir jahr biasanya dilaksanakan bersama ketika dzikir 

setelah salat fardhu serta dalam kegiatan rutin khataman setiap minggunya. 

Sementara dzikir khafi menjadi amalan harian santri yang dilaksanakan 

secara individu namun tetap dalam bimbingan mursyid. Praktik ini menjadi 

bagian tak terpisahkan dalam kehidupan santri sehari-hari. Peran mursyid 

dalam praktik tarekat ini sangat sentral. Beliau tidak hanya membimbing 

dalam aspek teknis pelaksanaan dzikir dan amalan, tetapi juga menjadi 

panutan dalam hal akhlak, kesabaran, serta ketawadhuan. Mursyid 

dianggap sebagai sosok yang telah mencapai maqam spiritual tinggi dan 

menjadi perantara dalam mendekatkan diri kepada Allah. 

Praktik-praktik tarekat di Pesantren MBAH RUMI tidak hanya 

bersifat individual, tetapi menciptakan realitas sosial yang kuat di antara 

para santri, dzikir berjamaah, riyadhah, serta kegiatan rutin lainnya 

membentuk solidaritas spiritual yang tinggi. Santri merasa menjadi bagian 

dari komunitas yang memiliki tujuan spiritual yang sama. Interaksi antar 

santri dalam kegiatan tarekat menumbuhkan rasa saling menghargai dan 

saling mendukung. Hubungan santri dengan mursyid juga sangat kuat, tidak 

hanya sebagai guru, tetapi juga sebagai pembimbing ruhani yang dipercayai 

dan dihormati. TQN menciptakan realitas sosial di pesantren dengan 



70 
 

 
 

membangun komunitas yang memiliki pola ibadah dan nilai-nilai khusus. 

Realitas sosial ini membentuk pola hidup kolektif yang khas di pesantren, 

di mana nilai-nilai tarekat seperti kesabaran, keikhlasan, kerendahan hati, 

dan pengabdian menjadi nilai-nilai bersama. Santri tidak hanya belajar 

agama dalam arti formal, tetapi menghayatinya dalam kehidupan sehari-hari 

melalui praktik-pratik spiritual. Hal ini tidak terlepas dari motto pesantren 

(hubbul ulama, tawadhu’, dan beramal nyata) yang diusung dan juga 

menjadi pegangan bagi para santri. 

Realitas sosial yang terbentuk dari praktik tarekat berperan besar 

dalam pembentukan identitas keagamaan santri. Identitas ini tidak terbentuk 

secara instan, tetapi melalui pengalaman kolektif yang terus menerus. Santri 

mulai menginternalisasikan nilai-nilai tarekat melalui interaksi sosial, 

penghayatan spiritual, dan pembiasaan perilaku. Identitas santri sebagai 

bagian dari tarekat ini tidak hanya di tentukan oleh keikutsertaan mereka 

dalam dzikir, tetapi juga dalam kebiasaan sehari-hari yang mencerminkan 

kedisiplinan spiritual. Dalam aspek ini terdapat praktik kolektif dan struktur 

sosial, dimana semua santri mengikuti rangkaian dzikir yang di pimpin oleh 

Bu Nyai setiap harinya, serta adanya aturan dan nilai-nilai khusus bagi santri 

yang mengikuti tarekat, seperti menjaga wudhu, menjauhi ghibah, dan 

memperbanyak dzikir. Komunitas santri tarekat memiliki ikatan yang lebih 

erat, karena mereka sering berkumpul dalam majelis dzikir dan saling 

mendukung dalam pengamalan tarekat. 

Bu Nyai memiliki peran otoritas keagamaan dalam membimbing 

santri dalam tarekat, menjadikan ajaran tarekat lebih dari sekadar amalan 

individu. Tidak hanya mengajarkan amalan tarekat, tetapi Bu Nyai juga 

menjadi panutan dalam kehidupan spiritual santri. bimbingan dari beliau 

tidak hanya bersifat teknis (tentang bagaimana berdzikir) tetapi juga 

membentuk cara berpikir santri dalam memahami agama secara lebih 

mendalam. Dalam wawancara, ibunyai Isnayati menyampaikan: 

“Santri disini itu tidak hanya ngaji, tetapi juga ngalami. Dzikir itu 

bukan hanya bacaan, tapi jalan hidup. Makanya setiap hari itu 

santri itu yang awalnya terpaksa lalu menjadi terbiasa untuk wirid. 



71 
 

 
 

Di mana hal ini menjadi bagian dari tarekat, supaya hidup mereka 

terbentuk dari dalam, bukan hanya teori yang tidak diamalkan. 

Memberi pengertian kepada santri bahwa manusia itu harus selalu 

berdzikir (mengingat Allah) bukan hanya membaca dzikir, jangan 

sampai kita menjadi golongan manusia yang lalai dengan tidak 

mengingat Allah dalam setiap satu tarikan nafas kita.”63 

Santri yang awalnya hanya mengikuti amalan tarekat karena 

kewajiban, lambat laun mulai merasakan makna dan kedalaman spiritual di 

balik amalan tersebut. Praktik tarekat ini sudah menjadi bagian dari 

keseharian santri, di mana santri merasa harinya tidak lengkap ketika belum 

berdzikir serta amalan-amalan lain yang biasa dilakukan oleh pengamal 

tarekat. Santri merasakan bahwa ajaran tarekat yang mereka jalankan tidak 

hanya sekadar ritual tetapi mengubah cara mereka dalam memahami 

kehidupan dan menghadapi masalah. 

Dalam wawancara Qorin Salma menyampaikan: “Awal saya 

mengikuti TQN karena diajak oleh Bu Nyai dengan rasa terpaksa, 

akan tetapi setelah mempelajari lebih lanjut dengan sendirinya saya 

tertarik dengan TQN karena pengajaran dan amaliyah yang 

cenderung mudah dijalankan dibandingkan dengan tarekat lain, 

selain itu TQN merupakan tarekat yang sangat sistematis. Amalan 

TQN sudah menjadi bagian dari rutinitas saya, serta amalan TQN 

merupakan jembatan penghubung saya dalam mengenal Allah.”64 

Eka Dimas juga menyampaikan:” Pengalaman pertama saya dalam 

menjalankan amalan tarekat terasa agak berat karena belum 

terbiasa. Dzikir dan wirid yang panjang membutuhkan konsentrasi 

dan kesabaran. Namun, saya merasa hati menjadi lebih tenang dan 

pikiran lebih jernih setelah melakukannya. Meskipun awalnya sulit, 

saya merasa ini adalah proses yang harus dijalani untuk mencapai 

tujuan spiritual. Kewajiban dan pembiasaan dalam menjaga wudhu, 

mandi taubat, dan sebisa mungkin menghindari ghibah juga 

menjadi sesuatu yang awalnya terasa berat, tetapi berkat peran 

bunyai yang tidak hanya mengajarkan pada mbak-mbak santri 

amalan-amalan lahiriah saja, tetapi juga membimbing secara 

spiritual untuk membersihkan hati dan meningkatkan keimanan. 

Semua yang awalnya terasa berat, sekarang rasanya sudah menjadi 

kebiaasaan pada diri saya, malah sekarang kalo saya nggak mandi 

taubat sehari saja, dan tidak menjaga wudhu rasanya kayak ada 

yang kurang.”65 

                                                             
63 Isnayati Kholis, Wawancara Pengasuh Pesantren, 21 Januari 2025. 
64 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 
65 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 



72 
 

 
 

Maka, dalam hal ini dapat dilihat bahwa praktik tarekat yang wajib 

dijalankan oleh santri membentuk realitas sosial di mana tarekat menjadi 

norma yang dipraktikkan dan dihormati dalam komunitas pesantren. 

Praktik TQN juga membentuk perubahan dalam pola interaksi sosial, hal 

ini dapat dilihat pada diri setiap santri yang mengikuti tarekat lebih 

menghormati dan menghargai satu sama lain. Mereka diajarkan untuk 

saling mengingatkan dalam kebaikan dan menjaga ukhuwah Islamiyah. 

Terdapat perubahan sikap dalam interaksi sosial, diantaranya menjadi 

pribadi yang lebih sabar dan legowo, lebih rendah hati, dan menghindari 

konflik. Menghindari konflik disini bukan berarti lari dari masalah, tetapi 

lebih pada cara mereka merespon dan menyikapi sesuatu yang di rasa 

bertentangan atau bertolak belakang dengan pandangan diri mereka. 

Adanya komunitas tarekat lebih fokus pada spiritualitas, menjadikan 

mereka lebih solid dalam kebersamaan jika dibandingkan dengan santri 

yang tidak mengikuti tarekat. 

Realitas sosial juga dibangun dari pengalaman religius yang dialami 

langsung oleh santri dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu santri 

menyampaikan pengalamannya saat wawancara sebagai berikut: 

” TQN menjadikan saya lebih ikhlas dalam menerima takdir Allah 

yang pada awalnya saya rasa tidak adil. Hal ini saya alami ketika 

saya gagal menjadi wisudawan terbaik fakultas padahal nilai saya 

sama dan gagal memperoleh beasiswa full dalam s2. Akan tetapi 

ternyata Allah menjadikan saya sebagai skripsi terbaik fakultas dan 

saya mendapatkan uang penghargaan. Uang tersebut pada akhinya 

saya gunakan untuk membeli HP saya yang rusak. Ternyata Allah 

lebih mengetahui apa yang saya butuhkan dibandingkan perkiraan 

saya.” 

Pengalaman tersebut mencerminkan bagaimana ajaran tarekat 

membentuk cara pandang seseorang dalam memahami dan menanggapi 

kejadian dalam hidupnya. Nilai-nilai seperti keikhlasan, tawakal, serta 

penerimaan terhadap ketetapan Allah menjadi bagian dari kebiasaan sosial 

yang dijunjung dalam lingkungan tarekat. Dalam hal ini, tarekat 

memainkan peran sebagai lembaga spiritual yang membangun tatanan 



73 
 

 
 

sosial, menyatukan para pengikutnya melalui ikatan pengalaman batin yang 

sama. 

Dalam hal ini dapat dilihat bahwa praktik tarekat tidak hanya 

membentuk kebiasaan ibadah santri tetapi juga mempengaruhi pola sosial 

mereka, identitas keagamaan santri tidak hanya dibentuk oleh pemahaman 

individu tentang agama, tetapi juga melalui interaksi sosial mereka dalam 

komunitas tarekat. Hal ini sejalan dengan realitas sosial dalam teori 

konstruksi sosial peter L. Perger dan Thomas Luckmann yang dipahami 

sebagai sesuatu yang tidak ada secara independen, tetapi di bentuk oleh 

interaksi sosial dan proses sosial yang berlangsung dalam masyarakat yang 

dikonstruksi melalui tiga prostes utama, yaitu eksternalisasi, objektivasi, 

dan internalisasi. 

Dengan demikian, identitas keagamaan santri adalah bagian dari 

realitas sosial. Proses konstruksi identitas keagamaan santri juga melalui 

tiga tahap tersebut, di mana praktik tarekat menjadi faktor utama yang 

membentuknya. Jadi, identitas keagamaan bukanlah sesuatu yang muncul 

begitu saja, tetapi di konstruksi secara sosial melalui interaksi dalam 

lingkungan pesantren. 

 

B. Proses  Ekstrenalisasi, Objektivasi, dan Internalisasi Identitas 

Keagamaan Santri Terbentuk melalui Tarekat Qodiriyah 

Naqsyabandiyah 

1. Eksternalisasi (Penciptaan Realitas oleh Individu) 

Dalam perspektif konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas 

Luckmann, eksternalisasi merupakan tahap di mana Individu mulai 

mengenal suatu konsep atau praktik baru dan mengekspresikannya ke 

dalam tindakan nyata yang dapat diamati secara sosial. Eksternalisasi dalam 

konteks identitas keagamaan santri di Pesantren MBAH RUMI dapat 

dipahami sebagai tahap di mana santri mulai mengekspresikan pemahaman 

keagamaannya dalam bentuk perilaku nyata. Santri yang mengikuti TQN 

tidak hanya menyimpan nilai-nilai tersebut dalam hati, tetapi mulai 



74 
 

 
 

menampilkan nilai-nilai tersebut melalui tutur kata, sikap, dan amalan 

sehari-hari. Santri secara aktif mulai mengamalkan ajaran TQN sebagai 

bagian dari aktivitas harian mereka. Proses ini terjadi dalam bentuk ibadah 

pribadi dan kegiatan kolektif yang terjadi di lingkungan pesantren. Melalui 

pengamalan dzikir dan khataman setiap hari, mandi taubat, dan keterlibatan 

aktif dalam kegiatan manaqib proses ekternalisasi nilai-nilai tarekat dapat 

dilihat. Melalui tindakan-tindakan ini, nilai-nilai spiritual TQN 

dipraktikkan secara pribadi dan menjadi bagian dari kehidupan sosial para 

santri. Beberapa santri menjelaskan pengalaman mereka sebagai berikut: 

Nur Faizah menyampaikan dalam wawancara terkait praktik tarekat yang 

ada di pesantren:” Karena di pondok pesantrten tarekat ini telah dijadikan 

kultur, maka setiap kegiatan di pesantren diselingi dzikir dan amalan 

tarekat sehingga saya cukup sering mengikuti. Terutama dzikir setelah 

salat berjamaah dan khataman.”66 

Hal Serupa juga di sampaikan Ariyanti dalam wawancara:” 

Pembiasaan dzikir harian khas tarekat setiap selesai salat, 

khataman mingguan, khataman bulanan dan manaqib di masjid 

Muhtadun, menjadikan saya sebagai pribadi yang bisa dikatakan 

sebagai pengamal tarekat, karena amalan tarekat langsung di 

praktikkan di pesantren MBAH RUMI. Sampai amalan yang sudah 

menjadi bagian dari diri saya adalah dzikir khafiy dan mandi taubat 

setiap harinya.”67 

Dalam wawancara Qorin Salma menyampaikan, “ Ketika berada di 

pesantren saya selalu melaksanakan amalan TQN seperti dzikir sesudah 

salat, dzikir jahr dah khofiy, mandi taubat, khataman”68 

Santri menyatakan bahwa praktik tarekat dilakukan secara kolektif 

dan bukan secara pribadi. Amalan-amalan tersebut menjadi medium santri 

untuk menghadirkan nilai tarekat dalam dunia nyata. Praktik-praktik ini 

mencerminkan bagaimana spiritualitas diekspresikan dalam bentuk 

rutinitas ibadah. Ini adalah contoh eksternalisasi pada skala sosial di mana 

amalan yang diyakini menjadi tindakan nyata bersama. Pengamalan nilai-

                                                             
66 Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 
67 Ariyanti Safitri, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025. 
68 Qorin Salma, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 26 Februari 2025. 



75 
 

 
 

nilai dan ajaran tarekat dalam bentuk perilaku konkret sehari-hari yang 

menjadi bagian dari kehidupan sosial di pesantren. Di Pondok Pesantren 

Putri MBAH RUMI, santri menampilkan proses eksternalisasi melalui 

keterlibatan aktif mereka dalam mengamalkan ajaran TQN, baik dalam 

bentuk ritual maupun perilaku keseharian yang mencerminkan nilai-nilai 

spiritual tarekat. 

Tidak hanya ritual, nilai-nilai ajaran tarekat yang dianut kemudian 

diekspresikan dalam bentuk etika dan adab sosial, melalui kebiasaan untuk 

menjaga adab dalam berbicara, berpakaian sopan, serta menampilkan 

sikap rendah hati kepada sesama. Nilai-nilai seperti khusyu’, sabar, dan 

qana’ah menjadi bagian dari ekspresi diri mereka yang lahir dari interksi 

dengan ajaran tarekat. Sebagaimana pernyataan Eka Dimas dalam 

wawancara menyampaikan, “Kami juga diajarkan untuk menjaga adab 

dan akhlak dalam setiap aktivitas sehari-hari.”69 

Proses ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan tidak hanya 

dipelajari, tetapi diungkapkan secara aktif melalui aktivitas-aktivitas 

simbolik maupun sosial yang bersumber dari ajaran tarekat. Ini 

menunjukkan bahwa santri telah melakukan proses eksternalisasi nilai-

nilai spiritual tarekat ke dalam kehidupan nyata mereka. Eksternalisasi ini 

menjadi dasar dalam terbentuknya identitas keagamaan santri, sebelum 

kemudian nilai-nilai tersebut terlembaga secara sosial (objektivasi) dan 

menyatu dalam kesadaran diri (internalisasi). 

 

2. Objektivasi (Tarekat sebagai bagian dari realitas sosial di pesantren) 

Setelah tahap eksternalisasi, proses konstruksi sosial berlanjut ke 

tahap objektivasi. Menurut Berger dan Luckmann, objektivasi adalah 

proses ketika ekspresi subjektif individu secara konsisten menjadi 

kenyataan sosial yang diterima dan berlaku secara kolektif. Nilai-nilai 

yang awalnya hanya dialami secara pribadi kemudian menjadid institusi 

                                                             
69 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 



76 
 

 
 

sosial yang objektif, dapat dipelajari, diwariskan, dan bahkan diteruskan 

kepada generasi berikutnya. Praktik TQN di Pondok Pesantren MBAH 

RUMI Merupakan bagian dari sosial pesantren, tidak hanya dilakukan oleh 

santri secara pribadi. Tarekat diajarkan dalam bentuk kurikulum dan 

kegiatan harian yang harus diikuti oleh semua santri. Jadi, praktik tarekat 

tidak lagi hanya sekedar pengalaman spiritual. Sebaliknya, itu menjadi 

kenyataan sosial yang diatur, dan dijaga bersama. Objektivasi terjadi 

ketika nilai-nilai tarekat seperti kedisiplinan dalam berdzikir, adab kepada 

guru, kesederhanaan hidup menjadi norma sosial di lingkungan pondok. 

Dalam wawancara Aulianiaqli menyebutkan bahwa, “Ketika kita 

talqin ya berarti selama hidupnya akan berkegiatan tarekat.”70 Yang 

menunjukkan kesadaran kolektif tentang keterikatan antara identitas diri 

dan tarekat. Hal ini di perkuat oleh penyataan Qorin Salma yang 

mengatakan bahwa “PPP MBAH RUMI menjadikan amalan TQN sebagai 

bagian dari kurikulum pesantren, seperti adanya dzikir TQN sesudah 

sholat, dzikir khofi dan jahr, mandi taubat setiap hari, khataman, dll yang 

wajib dilaksanakan semua santri PPP MBAH RUMI.” 71 Pernyataan 

tersebut menunjukkan bahwa tarekat telah menjadi struktur sosial dan 

budaya yang mengikat seluruh aktivitas pesantren. 

Contoh dari proses objektivasi ini juga tampak pada pernyataan 

Faizah, “Setiap kegiatan di pesantren diselingi dzikir dan amalan 

tarekat,”72 yang menandakan integrasi nilai tarekat dalam rutinitas harian. 

Selain itu, komunitas santri yang mengikuti tarekat digambarkan oleh Eka 

Dimas, “Sebagai komunitas santri yang mengikuti tarekat ini cenderung 

disiplin dalam beribadah dan lebih fokus pada pembinaan spiritual.”73 

Objektivasi menjadikan identitas keagamaan tidak hanya sebagai 

milik individu, tetapi juga menjadi sistem nilai yang hidup dalam struktur 

sosial pondok. Hal ini menunjukkan bahwa tarekat telah menjadi bagian 

                                                             
70 Aulianiaqli, Wawancara Santri Pengamala Tarekat, 25 Februari 2025. 
71 Qorin Salma, Wawancara, 26 Februari 2025. 
72 Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat. 
73 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 



77 
 

 
 

dari sistem nilai yang membentuk perilaku dan identitas sosial santri di 

pesantren. 

 

3. Internalisasi (Tarekat sebagai bagian dari identitas diri santri) 

Internalisasi adalah tahap di mana nilai-nilai tarekat menjadi bagian 

dari kesadaran dan identitas santri. Pada tahap ini, praktik-praktik tarekat 

tidak lagi dilakukan karena perintah atau tekanan lingkungan, tetapi 

tumbuh dari kesadaran batin. Santri menjadikan dzikir dan amalan 

spiritual sebagai kebutuhan ruhani, bukna sekadar rutinitas. Dalam 

wawancara, santri mengungkapkan bahwa setelah mengikuti tarekat, ia 

merasakan perubahan besar dalam dirinya. la menjadi lebih tenang, lebih 

sabar, dan lebih mampu menerima setiap takdir yang Allah tetapkan. 

Sebagaimana yang disampaikan oleh Aulianiaqli Nabila terkait 

perubahan terbesar dalam hidupnya setelah mengamalkan tarekat ini: 

“Dalam pengamalan tarekat saya rasa terdapat perubahan terbesar 

dalam diri saya, rasanya saya menjadi pribadi yang lebih tenang, sabar, 

bersyukur, ikhlas meskipun semua itu masih di perjuangkan. Tarekat 

menjadi pijakan awal saya dalam mewujudkan hal itu.”74 Hal ini, sebagai 

bukti bahwa nilai-nilai tarekat telah tertanam dalam diri. 

Dan juga pernyataan dari Navila zinqi: “Dengan pengamalan 

tarekat saya merasa menjadi pribadi yang bisa khusyuk dalam beribadah, 

saya juga lebih bisa memanage diri saya dari emosi dengan dzikir 

khofiy,”75 yang menunjukkan perubahan dalam cara mengelola batin. 

Perasaan lebih ikhlas dan bisa menerima segala bentuk ketetapan Allah 

juga menjadi capaian terbesar para santri sebagai seorang pengamal tarekat 

ini. Sebagaimana pernyataan dari Nur Faizah: “Sebagai pengamal tarekat 

yang saya rasakan hati menjadi lebih ikhlas terhadap segala hal, terlebih 

lagi pada hal-hal yg kurang diinginkan untuk terjadi dalam hidup.”76 

                                                             
74 Aulianiaqli, Wawancara Santri Pengamala Tarekat. 
75 Navila Zinqi, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025. 
76 Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat. 



78 
 

 
 

Internalisasi ini tampak pula pada pernyataan Ariyanti yang 

mengatakan, “Dengan bertarekat saya belajar untuk mengontrol 

dan mengurangi rasa iri hati, ujub, sombong, dan lebih mendalami 

makna syirik sehingga lebih hati-hati terhadap perilaku yang 

memungkinkan menjadi syirik. Selain itu, dengan bertarekat saya 

belajar bahwa beribadah tidak hanya menyehatkan jiwa dan raga, 

seperti mandi taubat, puasa, belajar mengeloh rasa dan mengenal 

diri, belajar mengenal hakikat dan tujuan hidup, dan memahami 

sang pencipta. Setelah mengikuti tarekat saya mencoba belajar 

untuk tidak memiliki sifat ke”aku”an dan merasa lebih baik dari 

orang lain, sehingga ketika berinteraksi dengan orang lain dapat 

mengambil ibrah dan pelajaran oleh setiap orang. Selain itu, 

dengan tarekat saya belajar lebih bertanggung jawab dan disiplin 

dalam interaksi dengan orang lain maupun untuk urusan diri 

sendiri”77 

Hal yang sama juga disampaikan oleh Qorin Salma terkait perubahan 

terbesar dalam hidupnya setelah bertarekat: “Perubahan terbesar saya 

dalah lebih bisa menerima takdir dan skenario yang telah Allah buat serta 

lebih berbesar hati ketika sesuatu terjadi tidak sesuai kehendak kita. Karena 

Allah pasti menyiapkan hal terbaik bagi saya tanpa kita ketahui.”78 

Santri menjadi aktor spiritual yang otonom, di mana ia mampu 

menjalani serta menghayati kehidupan spiritualnya secara sadar, mandiri 

dan reflektif. Bukan hanya ikut-ikutan atau tunduk pada tekanan luar. Di 

tahap ini Santri bukan hanya menjadi objek didikan, melainkan sudah 

menjadi subjek aktif dalam menjalani agamanya. Mereka menjalankan 

dzikir, wirid, dan amalan tarekat karena kesadaran pribadi, bukan karena 

disuruh guru atau lingkungan saja. Mereka telah mandiri secara spiritual, 

karena mampu mengambil keputusan dalam menjalankan hidup 

religiusnya tanpa tergantung pada otoritas, mereka tidak hanya menjadi 

penerima ajaran, tetapi juga pengemban nilai-nilai tarekat yang siap 

diaplikasikan dalam kehidupan nyata, santri juga menyebutkan bahwa 

setelah lulus dari pesantren, ia akan tetap mengamalkan ajaran tarekat ini 

karena telah merasakan manfaatnya secara spiritual. 

                                                             
77 Ariyanti Safitri, Wawancacra Santri Pengamal Tarekat. 
78 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 



79 
 

 
 

Sebagaimana pernyataan dari Eka Dimas saat ditanya terkait 

keputusan nya setelah selesai di pesantren dan kembali ke masyarakat 

apakah akan tetap mengamalkan tarekat ini: “Ya, saya akan tetap 

mengamalkan ajaran tarekat ini karena saya merasakan manfaat yang 

besar bagi kehidupan spiritual saya. Tarekat ini telah menjadi bagian dari 

identitas dan cara hidup saya. Saya ingin terus menjaga hubungan dengan 

Allah SWT dan membagikan ketenangan yang saya rasakan kepada 

orang-orang di sekitar saya.”79 

Dan juga pernyataan dari Aulianiaqli Nabila: “Setelah selesai dari 

pesantren dan terjun ke masyarakat saya akan tetap bertarekat karena 

pada dasarnya hubungan baik yang terjalin di masyarakat itu merupakan 

bentuk implikasi dari hubungan yang baik juga dengan Allah SWT. Dan 

hal ini kita dapat ketika kita ber tarekat.”80 Hal ini menunjukkan bahwa 

tarekat telah menjadi bagian dari Identitas keagamaannya, yang tidak 

hanya berlaku selama ia berada di pesantren, tetapi juga akan terus dibawa 

ke kehidupan di luar pesantren. 

Dalam hal ini, tarekat tidak hanya membentuk identitas santri 

selama mereka berada di lingkungan pesantren, tetapi juga memberikan 

bekal spiritual yang akan mereka bawa sepanjang hidup. Ini menunjukkan 

bahwa internalisasi tarekat bukan hanya bersifat temporer (sementara), 

melainkan berkelanjutan dan menjadi bagian dari kehidupan keagamaan 

santri dalam jangka panjang. 

Berdasarkan uraian data dan analisis di atas, dapat disimpulkan 

bahwa identitas keagamaan santri yang dikonstruksi melalui praktik 

tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah di Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI tidak hanya tampak dari proses sosial seperti eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi sebagaimana dijelaskan oleh Berger dan 

Luckmann, tetapi juga dapat diamati secara konkret melalui lima dimensi 

religiusitas sebagaimana dikemukakan oleh Glock dan Stark. Dimensi 

                                                             
79 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025. 
80 Aulianiaqli, Wawancara Santri Pengamal Tarekat. 



80 
 

 
 

ideologis tercermin dalam keyakinan kuat terhadap ajaran tarekat, dimensi 

ritualistik terlihat dalam praktik dzikir, khataman, dan riyadhah, dimensi 

experiential tampak dari pengalaman spiritual para santri, dimensi 

intelektual melalui pengajian kitab dan bimbingan mursyid, serta dimensi 

konsekuensial tampak dalam sikap tawadhu’, cinta ulama, dan pengabdian 

sosial santri. 

Dengan demikian, praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH 

RUMI bukan hanya  membentuk pola ibadah formal, tetapi juga menjadi 

sarana konstruksi sosial dan spiritual yang membentuk identitas 

keagamaan santri secara utuh, baik dalam tindakan, pemikiran,  mauoun 

pengalaman batin mereka. 



 
 

81 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Bab ini merupakan bagian akhir dari penelitian yang berisi kesimpulan dan 

saran. Setelah melalui proses pengumpulan dan analisis data, peneliti merangkum 

hasil temuan yang menjawab rumusan masalah. Kesimpulan dalam penelitian ini 

disajikan berdasarkan dua fokus utama yang telah dirumuskan sebelumnya; 

1. Praktik TQN yang meliputi dzikir jahr dan khafi, khataman, manaqiban, serta 

riyadhah ruhani tidak hanya menjadi bagian dari aktivitas ibadah rutin santri, 

tetapi telah melebur menjadi budaya pesantren yang membentuk realitas 

sosial baru. Realitas sosial dalam penelitian ini diantaranya; kebiasaan dzikir 

dan ibadah kolektif, budaya takdzim (sikap hormat) terhadap guru dan kyai, 

perubahan pola pikir dan sikap hidup santri, lingkungan sosial yang penuh 

spiritualitas. Praktik ini menciptakan ruang interaksi spiritual dan sosial yang 

memperkuat struktur nilai kehidupan pesantren, seperti ketaatan, 

ketawadhuan, dan solidaritas antar santri. Dengan demikian, tarekat menjadi 

medium utama dalam pembentukan identitas keagamaan santri secara 

kolektif dan konsisten dan dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan yang 

memperkuat identitas santri.. 

2. Proses konstruksi identitas keagamaan santri berlangsung melalui tiga 

tahapan sebagaimana dijelaskan dalam teori Peter L. Berger dan Thomas 

Luckmannn, yaitu: 

a. Eksternalisasi: santri mengekspresikan nilai-nilai spiritual hasil dari 

pengamalan tarekat dalam perilaku sehari-hari, baik melalui ibadah dan 

perilaku sosial, serta secara individu maupun kolektif. 

b. Objektivasi: Praktik dan nilai-nilai tarekat menjadi realitas objektif yang 

diterima dan dihayati sebagai norma bersama di lingkungan pesantren. 

c. Internalisasi: santri menginternalisasi nilai-nilai tersebut menjadi 

bagian dari jati diri mereka, sehingga terbentuk identitas keagamaan 

yang kuat dan melekat. 



82 
 

 
 

Identitas keagamaan yang terbentuk melalui proses ini bersifat kokoh 

dan berkelanjutan, terlihat dalam sikap spiritual, etika sosial, dan pengabdian 

santri, baik di dalam maupun luar pesantren. Hal ini menunjukkan bahwa 

tarekat berfungsi sebagai fondasi spiritual jangka panjang dalam kehidupan 

santri. Pesantren MBAH RUMI, melalui praktik TQN, berhasil menjadi 

ruang konstruktif bagi terbentuknya individu yang religius, matang secara 

moral, dan kokoh dalam menjalankan nilai-nilai keislaman. 

B. Saran 

1. Bagi Pondok Pesantren MBAH RUMI, diharapkan dapat terus 

mempertahankan dan mengembangkan pendekatan spiritual tarekat 

dalam pendidikan santri, termasuk dokumentasi praktik dan nilai-

nilainya agar dapat diwariskan lintas generasi. 

2. Bagi para santri, diharapkan mampu menjaga identitas keagamaan yang 

telah terbentuk selama proses pendidikan di pesantren, serta 

mengimplementasikannya dalam kehidupan bermasyarakat sebagai 

representasi akhlakul karimah. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dijadikan sebagai 

referensi untuk kajian-kajian sejenis, khususnya yang berkaitan dengan 

peran tarekat dalam pembentukan identitas, pendidikan karakter, atau 

dinamika sosial-keagamaan di pesantren. 

 

 

 

 





 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmad, Habibi Zaman Riawan. “Ekspresi Keagamaan, Dan Narasi Identitas: Studi 

Program Pesantren Tahfidz Intensif Daarul Quran Cipondoh Tangerang.” 

Harmoni 13, No. 2 (2014): 51–69. 

Anam, Misbahul, Syamsul Bahri Tanrere, Dan Muhammad Adlan Nawawi. 

“Pendidikan Karakter Siswa Perspektif Syekh Ahmad Khatib Sambas.” 

Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam 4, 

No. 03 (2022): 415–39. Https://Doi.Org/10.36671/Andragogi.V4i03.329. 

Anriani, Titi, Dan Khoiruddin Nasution. “Adaptasi Mahasiswa Perantau Di Kota 

Yogyakarta: Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger.” Huma: 

Jurnal Sosiologi 3, No. 2 (4 Mei 2024): 168–77. 

Https://Doi.Org/10.20527/H-Js.V3i2.226. 

Anshori, M. Afif. “Religiousitas Jama’ah Suluk; Pengalaman Keagamaan Pada 

Tarekat Qadariyah Wan Naqsabandiyah.” Phd Thesis, Uin Raden Intan 

Lampung, 2018. 

Http://Repository.Radenintan.Ac.Id/2964/2/2013_Afif_Reviewer_Religius

itas_Jamaah_Suluk.Pdf. 

Ariyanti Safitri. Wawancacra Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025. 

Asmanidar, Asmanidar. “Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori 

Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman).” Abrahamic 

Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, No. 1 (27 April 2021): 99–107. 

Https://Doi.Org/10.22373/Arj.V1i1.9488. 

Aulianiaqli. Wawancara Santri Pengamala Tarekat, 25 Februari 2025. 

Azzahra, Latifah, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia. “Kontruksi Nilai – Nilai 

Kode Kehormatan Sebagai Pengabdian.” Journal Of Community Devation 

1, No. 1 (2024): 41–51. 

Berger, Peter L., Dan Thomas Luckmann. The Social Construction Of Reality: A 

Treatise In The Sociology Of Knowledge. Open Road Media, 2011. 

Bilad, Cecep Zakarias El. “Mengenal Tarekat Qadiriyah Naqsyabandiyah Bekal 

Wawasan Bagi Ikhwan Tqn Suryalaya.” Latifah Press, 2023. 

Http://Digilib.Iain-



 
 

 
 

Palangkaraya.Ac.Id/4696/1/Ebook.%20mengenal%20tqn.%20cetakan%20

kelima.%202023.Pdf. 

Demartoto, Argyo. “Teori Konstruksi Sosial Dari Peter L. Berger Dan Thomas 

Luckman – Dr. Argyo Demartoto, M.Si.” Diakses 10 November 2024. 

Https://Argyo.Staff.Uns.Ac.Id/2013/04/10/Teori-Konstruksi-Sosial-Dari-

Peter-L-Berger-Dan-Thomas-Luckman/. 

Fajrul, Muhammad Fajrul. “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan 

Pembentukan Karakter Di Era Milenial (Studi Pondok Pesantren Al 

Utsmani).” Edification Journal: Pendidikan Agama Islam 4, No. 2 (2022): 

287–301. 

Fauzan, Mohammad Hazmi, Undang Ahmad Darsa, Dan Elis Suryani Nani 

Sumarlina. “Konsep Muraqabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan 

Naskah Fathul ‘Arifin: Konsep Muraqabah: Wacana Keilmuan Tasawuf 

Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin.” Kabuyutan 2, No. 1 (8 Maret 2023): 

76–79. Https://Doi.Org/10.61296/Kabuyutan.V2i1.145. 

Harahap, Nursapia. “Penelitian Kualitatif,” 2020. 

Http://Repository.Uinsu.Ac.Id/9105/1/Buku%20metodologi%20penelitian

%20kualitatif%20dr.%20nursapia%20harahap,%20m.Hum.Pdf. 

Haryanti, Dwi, Dan Farasifa Chairunissa. “Studi Identitas Agama Pada Remaja: 

Warisan Vs Self Choice.” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1, 

No. 01 (2022). 

Https://Journal.Forikami.Com/Index.Php/Moderasi/Article/View/448. 

Hasanah, Hasyim. “Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode 

Pengumpulan Data Kualitatif Ilmu-Ilmu Sosial).” At-Taqaddum 8, No. 1 (5 

Januari 2017): 21. Https://Doi.Org/10.21580/At.V8i1.1163. 

Hasanah, Uswatun, Duski Samad, Dan Zulheldi Zulheldi. “Peran Tarekat Dalam 

Membangun Spiritualitas Umat Islam Kontemporer.” Fikrah: Journal Of 

Islamic Education 8, No. 1 (2023): 56–67. 

Holilulloh, Andi, Mokhamad Azis Aji Abdilah, Dan Gunawan Laksono Aji. “Pierre 

Bourdieu Dan Gagasannya Mengenai Agama,” 2016. 



 

 
 

 “Keagamaan.” Dalam Wikikamus Bahasa Indonesia, 1 Mei 2017. 

Https://Id.Wiktionary.Org/W/Index.Php?Title=Keagamaan&Oldid=86362

2. 

Kekinian, Konteks. “Konsep Muraqabah Dalam Perspektif Sa’id Hawwa Dan 

Relevansinya Dalam.” Diakses 14 Januari 2025. Https://Repository.Ar-

Raniry.Ac.Id/Id/Eprint/35514/. 

Krisdiantoro, Dan Mohammad A’lan Tabaika. “Strategi Dakwah Tarekat Qadiriyah 

Wa Naqsabandiyah Di Desa Bluto Kec. Bluto Kab. Sumenep.” Journal Of 

Islamic Communication Studies 1, No. 2 (31 Juli 2023): 40–50. 

Https://Doi.Org/10.15642/Jicos.2023.1.2.40-50. 

Kusumastuti, Adhi, Dan Ahmad Mustamil Khoiron. Metode Penelitian Kualitatif. 

Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo (Lpsp), 2019. 

Https://Books.Google.Com/Books?Hl=Id&Lr=&Id=637leaaaqbaj&Oi=Fn

d&Pg=Pa1&Dq=Metode+Penelitian+Kualitatif+A+Kusumastuti&Ots=X4

0jx6j6qw&Sig=G55cgbrw-25ijv27b9pqvz5fy7q. 

M.A, Dr Hj Sri Mulyati. Peran Edukasi Tarekat Qadariyyah Naqsabandiyyah 

Dengan Referensi Utama Suryalaya. Prenada Media, 2010. 

Mahfud, Abd, Benny Prasetiya, Dan Subhan Adi Santoso. “Peran Pondok Pesantren 

Dalam Pembentukan Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang.” 

Jurnal Pendidikan Islam 8, No. 2 (2022): 19–28. 

Mappasere, Stambol A., Dan Naila Suyuti. “Pengertian Penelitian Pendekatan 

Kualitatif.” Metode Penelitian Sosial 33 (2019). 

Https://Www.Researchgate.Net/Profile/Ismail-

Wekke/Publication/344211045_Metode_Penelitian_Sosial/Links/5f5c132e

a6fdcc11640bd740/Metode-Penelitian-Sosial.Pdf#Page=42. 

Muklis, Abdul. “Peran Ajaran Tarekat Qodiriyyah Wa Naqsyabandiyyah (Tqn) 

Dalam Peningkatan (Esq) Emotional Spiritual Quotient (Esq) Santri Di 

Pondok Pesantren Nurul Barokah Desa Beji Kecamatan Bojongsari 

Kabupaten Purbalingga.” Phd Thesis, Iain Purwokerto, 2014. 

Https://Eprints.Uinsaizu.Ac.Id/1176/2/Cover%2c%20bab%20i%2c%20ba

b%20v%2c%20daftar%20pustaka.Pdf. 



 
 

 
 

Mulyana, Asep, Cory Vidiati, Pri Agung Danarahmanto, Alfiyah Agussalim, 

Wiwin Apriani, Fiansi Fiansi, Fitra Fitra, Ni Putu Ari Aryawati, Noorsyah 

Adi Noer Ridha, Dan Lisa Astria Milasari. Metode Penelitian Kualitatif. 

Penerbit Widina, 2024. 

Https://Books.Google.Com/Books?Hl=Id&Lr=&Id=Vfg4eqaaqbaj&Oi=F

nd&Pg=Pp1&Dq=Metode+Penelitian+Kualitatif+&Ots=Kg9aovtizg&Sig

=Rtzomafjavttq23eo0duwb0fnt8. 

Muslim, Kalangan Milenial Diaspora. “Muslim Di Eropa.” Diakses 30 Desember 

2024. Https://Eprints.Walisongo.Ac.Id/Id/Eprint/25361/. 

Mustakim, Mustakim, Ishomuddin Ishomuddin, Wahyudi Winarjo, Dan Khozin 

Khozin. “Konstruksi Kepemimpinanan Atas Tradisi Giri Kedaton Sebagai 

Identitas Sosial Budaya Masyarakat Kabupaten Gresik.” Media Komunikasi 

Fpips 19, No. 1 (22 April 2020): 11. 

Https://Doi.Org/10.23887/Mkfis.V19i1.23250. 

Nasaruddin, Nasaruddin, Dan Moh Safrudin. “Membentuk Identitas Islami Di 

Tengah Tantangan Era Milenial; Pendekatan Dan Strategi Pembelajaran 

Islam.” El-Banat: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 13, No. 1 

(2023): 105–16. 

Noname, Noname. “Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial.” Jurnal Inovasi 

12, No. 2 (2018): 1–25. 

Nuraeni, Annisa. “Pelaksanaan Amaliah Thariqat Qadiriyyah Naqsyabandiyyah 

Suryalaya Dalam Membina Akhlakul Karimah Santri Di Pesantren Jagat 

‘Arsy Bsd Tangerang Selatan.” B.S. Thesis, Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan 

Keguruan Uin Syarif Hidayatullah Jakarta. Diakses 30 Desember 2024. 

Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/65869. 

Nurhaini, Erna Rahayu. “Konstruksi Identitas Diri Blogger Pada Blog Tentang 

Kepustakawanan.” Adln, 2017. Http://Journal.Unair.Ac.Id/Download-

Fullpapers-Ln2af6fb0351full.Pdf. 

Nurjanah, Nurjanah. “Analisis Kepuasan Konsumen Dalam Meningkatkan 

Pelayanan Pada Usaha Laundry Bunda.” Jurnal Mahasiswa 1, No. 1 (2021). 

Http://Ejournal.Ugkmb.Ac.Id/Index.Php/Jm/Article/Download/105/98. 



 

 
 

Press, Antasari. “Pengantar Metodologi Penelitian,” 2017. Https://Idr.Uin-

Antasari.Ac.Id/10670/1/Pengantar%20metodologi%20penelitian.Pdf. 

Putri, Hanifah Hertanti, Dan Aziz Muslim. “Internalisasi Sifat Wara’ Dalam 

Konsumsi Makanan Halal (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L. 

Berger).” Jurnal Riset Agama 3, No. 1 (25 Januari 2023): 108–221. 

Https://Doi.Org/10.15575/Jra.V3i1.23622. 

Qorin Salma. Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 26 Februari 2025. 

Rahmah, Aulia, Dan Al Pisyah. “Peran Agama Dalam Membentuk Identitas 

Sosial.” Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 2, No. 6 (2023): 357–

66. 

Rijali, Ahmad. “Analisis Data Kualitatif.” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 17, 

No. 33 (2018): 81–95. 

Rikiyanto, Ahmad. “Praktik Tareqat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah Dan Fungsinya 

Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji – Jember.” Jurnal 

Evaluasi Pendidikan (Jep) 6, No. 3 (1 Agustus 2024). 

Https://Journalpedia.Com/1/Index.Php/Jep/Article/View/2852. 

Rizki Ramadani, Dilla. Abstrak Dilla Rizki Ramadani, 2019, Jurnal Analisis 

Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri 5 Kota Jambi. Diakses 

6 Januari 2025. Https://Repository.Unja.Ac.Id/9083/1/Cover.Pdf. 

Rohana, Rohana. “Praktek Tasawuf Pada Thoriqoh Qodiriyyah Naqsyabandiyah Di 

Kelurahan Terjun Kecamatan Medan Marelan.” Al-Hikmah: Jurnal 

Theosofi Dan Peradaban Islam 3, No. 2 (30 Desember 2021). 

Https://Doi.Org/10.51900/Alhikmah.V3i2.15492. 

Saleh, Aris Rahman. “Dimensi Keberagamaan Dalam Pendidikan.” Jurnal Jendela 

Pendidikan 2, No. 04 (2022): 580–90. 

Sayyi, Ach. “Wasiat Pendidikan Sufistik Dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat 

Qodiriyyah Naqsyabandiyah Suryalaya (Telaah Pemikiran Guru Mursyid 

Tqn Suryalay).” Fikrotuna: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam 6, 

No. 01 (2017). Https://Core.Ac.Uk/Download/Pdf/231325178.Pdf. 



 
 

 
 

Scribd. “Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Naqsabandiyah | Pdf.” Diakses 13 

Desember 2024. Https://Id.Scribd.Com/Document/481394223/Prinsip-

Dasar-Tarekat-Qodiriyah-Naqsabandiyah. 

Sholikhin, Agus. “Tarekat Sebagai Sistem Pendidikan Tasawuf.” Conciencia 18, 

No. 2 (30 Desember 2018): 1–13. 

Https://Doi.Org/10.19109/Conciencia.V18i2.2760. 

Stark, Rodney, Dan Charles Y. Glock. American Piety: The Nature Of Religious 

Commitment. 1 Ed. University Of California Press, 2023. 

Https://Www.Perlego.Com/Book/4210678/American-Piety-The-Nature-

Of-Religious-Commitment-Pdf. 

Subagio, Josef, Farida Ulvi Naimah, Dan Muslihun Muslihun. “Peran Thariqat 

Qadiriyah An Naqsyabandiyah Dalam Membentuk Budaya Religius.” 

Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaaan 4, No. 1 (2024): 29–39. 

Sulaiman, Aimie. “Memahami Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger.” Society 4, 

No. 1 (1 Juni 2016): 15–22. Https://Doi.Org/10.33019/Society.V4i1.32. 

Syahri, Akhmad, Dan Hamzah Hamzah. “Aktualisasi Ajaran Thoriqoh Qodiriyyah 

Wa Naqsabandiyah Dalam Membangun Karakter Generasi Milenial 

Indonesia.” Al-Munawwarah: Jurnal Pendidikan Islam 11, No. 2 (2019): 

96–113. 

Syarif, Edwin. “Etika Sufistik Modern, Telaah Pemikiran Kh. Ahmad 

Shohibulwafa Tajul ‘Arifin (Abah Anom).” Diakses 30 Desember 2024. 

Https://Repository.Uinjkt.Ac.Id/Dspace/Handle/123456789/46730. 

Torik, Muhammad. Tarekat Syattariyah Dan Tarekat Tijaniyah; Sejarah, 

Perkembangan Dan Ajaran. Palembang: Rafah Press, 2019. 

Https://Repository.Radenfatah.Ac.Id/27894/. 

“Tradisi Zikir Berjamaah Tarekat Qadiriyah Dan Naqsyabandiyah.Pdf.” Diakses 21 

November 2024. Https://Repositori.Uin-

Alauddin.Ac.Id/17792/1/Tradisi%20zikir%20berjamaah%20tarekat%20qa

diriyah%20dan%20naqsyabandiyah.Pdf. 

Ulfa, Almira Keumala, Ramadhan Razali, Habibur Rahman, Abd Ghofur, Umar 

Bukhory, Sri Rizqi Wahyuningrum, Muhammad Yusup, Rita Inderawati, 



 

 
 

Dan Faqihul Muqoddam. Ragam Analisis Data Penelitian (Sastra, Riset 

Dan Pengembangan). Disunting Oleh Sri Rizqi Wahyuningrum. 

Pamekasan: Iain Madura Press, 2022. 

Http://Repository.Iainmadura.Ac.Id/796/. 

Ului, Noviati, Dan Arief Sudrajat. “Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural 

Masyarakat Suku Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi 

Agama.” Paradigma 13, No. 1 (24 April 2024): 61–70. 

Usman, Asep. “Fenomena Tarekat Di Zaman Now: Telaah Atas Ajaran Dan 

Amalan Tqn Suryalaya.” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan 

Kemasyarakatan 22, No. 2 (2 Oktober 2019): 198–216. 

Https://Doi.Org/10.15408/Dakwah.V22i2.12068. 

Valentina Adinda Febriani. “Kesempurnaan Suluk Dan Adab Para Murid.” 

Spiritualita 5, No. 1 (30 Juni 2021): 1–15. 

Https://Doi.Org/10.30762/Spiritualita.V5i1.292. 



 
 

 
 

LAMPIRAN 

 

Lampiran 1. Pedoman Wawancara 

Instrumen Wawancara tentang Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

dengan Lurah Pondok dan Pengasuh. 

1. Bagaimana sejarah dan latar belakang pendirian Pondok Pesantren Putri 

MBAH RUMI? 

2. Apa makna pada motto pesantren (Hubbul Ulama, Tawadhu, dan Beramal 

Nyata)? 

3. Apa Makna pada logo pesantren? 

4. Apa tujuan utama pengenalan Tarekat Qodiriyah Naqsyabandiyah kepada 

santri di pesantren ini? 

5. Bagaimana proses pembinaan identitas keagamaan santri melalui tarekat 

dilakukan? 

6. Apa tantangan yang dihadapi dalam membimbing santri menjalani tarekat? 

 

Instrumen Wawancara dengan santri Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

1. Bisa ceritakan sedikit tentang diri anda? (Asal daerah, sudah berapa lama di 

pesantren, dan latar belakang keluarga) 

2. Sejak kapan anda mengenal TQN? 

3. Apa alasan utama anda tertarik untuk mengikuti tarekat ini? 

4. Bisa ceritakan bagaimana praktik TQN di pesantren ini? 

5. Seberapa sering anda mengikuti kegiatan tarekat? Apa saja amalan yang 

biasa dilakukan? 

6. Bagaimana peran kyai dan mursyid dalam membimbing santri dalam tarekat 

ini? 

7. Bagaimana tarekat ini mempengaruhi pola interaksi anda dengan santri lain 

di pesantren ? 

8. Apakah ada aturan atau tradisi khusus bagi santri yang mengikuti tarekat 

ini? 



 

 
 

9. Bagaimana komunitas santri yang mengikuti tarekat ini dibandingkan 

dengan santri yang tidak mengikuti? 

10. Apa yang pertama kali membuat anda tertarik untuk mengikuti tarekat ini ? 

11. Bagaimana pengalaman pertama anda dalam menjalankan amalan tarekat? 

12. Apa tantangan terbesar yang anda hadapi saat pertama kali ikut tarekat? 

13. Apakah ada perubahan dalam cara anda memahami agama setelah 

mengikuti tarekat? 

14. Bagaimana tarekat ini mempengaruhi kebiasaan harian anda di pesantren? 

15. Apakah anda melihat adanya perbedaan cara berpikir atau beribadah antara 

Santri yang mengikuti tarekat dan yang tidak? 

16. Apa perubahan terbesar yang anda rasakan setelah mengituti tarekat ini? 

17. Bagaimana tarekat ini membentuk cara anda dalam memahami Spiritualitas 

dan kehidupan 

18. Jika anda kembali ke masyarakat setelah selesai di pesantren, apakah anda 

akan tetap mengamalkan ajaran tarekat ini? mengapa? 

19. Bagaimana cara anda menjelaskan identitas keagamaan anda kepada orang 

lain setelah mengikuti tarekat ini? 

20. Apakah ada pengalaman pribadi yang menurut anda penting untuk 

dibagikan tentang perjalanan Spritual anda melalui tarekat? 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 



 

 
 

 

  



 
 

 
 

DOKUMENTASI 

Foto Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 

 

Foto bersama Pengasuh Ponpes MBAH RUMI 

 

 



 

 
 

Foto bersama Lurah Pondok 

 

Foto bersama Santri Pengikut Tarekat 

 

 



 
 

 
 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama   : Della Annisa Jamil Habsya 

Tempat, Tanggal Lahir : Demak, 28 November 2003 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Agama   : Islam 

Kewarganegaraan  : Indonesia 

Alamat   : Desa Dempet, Kec. Dempet, Kab Demak 

No. Hp   : 081228131573 

Email   : dellahabsya@gmail.com 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

Formal 

2008-2009 TK Sari Indah II 

2009-2015 SD Negeri Dempet 2 

2015-2018 MTs Nurul Huda Dempet 

2018-2021 MAN Demak 

Informal 

2008-2016 Madrasah Diniyah Roudhotul Falah Dempet 

2018-2021 Islamic Boarding School Darul Ilmi Demak dan Pondok 

Pesantren“NUSANTARA” Darul Fikri Grobogan 

2021-2025 Pondok Pesantren Putri “MBAH RUMI” Semarang 

 

 

 

 

mailto:dellahabsya@gmail.com

