KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI
PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH
(Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang)

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1
Dalam IImu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Studi Agama-Agama

i 7
WALISONGO
Oleh:
DELLA ANNISA JAMIL HABSYA

NIM: 2104036006

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025






PERNYATAAN KEASLIAN

PERNYATAAN KEASLIAN

saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Della Annisa Jamil Habsya

NIM : 2104036006

Jurusan : Studi Agama-Agama

Fakultas : Ushuluddin dan Humaniora

Judul : “Konstruksi Identitas Keagamaan Santri melalui Praktik Tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah (Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Kota
Semarang)"

Dengan ini saya menyatakan bahwa skripsi ini merupakan hasil karya saya sendiri. Di
dalamnya tidak terdapat karya orang lain yang pernah diajukan untuk memperoleh gelar sarjana
di perguruan tinggi atau lembaga pendidikan mana pun. Jika terdapat kesamaan dengan karya
lain, hal tersebut semata-mata dijadikan sebagai referensi yang diambil sesuai dengan etika
penulisan karya ilmiah.

Semarang. 30 Mei 2025

NIM : 2104036006



HALAMAN PERSETUJUAN

HALAMAN PERSETUJUAN

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI PRAKTIK
TAREKAT QODIRIVAH NAQSYABANDIYAH

(Studi Kasus i Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Kota Semarang)

Y7

WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam Timu Ushuluddin dan Humaniora Jurusan Studi Agama-Agama
Oleh:
Della Annisa Jamil Habsya
NIM: 2104036006

Juni 2025

NIP. 19700504 1999031010



NOTA PEMBIMBING

NOTA PEMBIMBING
|.4'|_|'np'..
Hal: Persetujuan Naskah Skripsi

Kepada

Yth. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang

Assalamu’alaikum Wr.Wh

Setelah melalui proses bimbingan dan perbaikan, maka saya menyatakan bahwa skripsi
saudari:

MNama : Della Annisa Jamil Habsya

NIM 2104036006

Jurusan : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : “Konstruksi ldentitas Keapamaan Santri melalui Praktik Tarekat

Qodiriyah Nagsyabandiysh (Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri
MBAH RUMI Kota Semarang)”

Nilai : 33%9-;: N -
Telah saya setujui. Selanjutnya kami mohon dengan hormat agar skripsi tersebut bisa
dimunagasyahkan.

Demikian atas perhatiannya diucapkan terima kasih.

Wassalamu'alaikumWr.Wh

Semarang/04 Juni 2025

Zubriv, M.Ag,
NIP, 19700504 1999031010



HALAMAN PENGESAHAN

HALAMAN PENGESAHAN
Skripsi di bawah ini:
Nama : Della Annisa Jamil Habsya
NIM  : 2104036006

Judul : Konstruksi Identitas Keagamaan Santri melalui Praktik Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah (Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri
MBAH RUMI Semarang)

Telah dimunaqosahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang pada Kamis, 12 Juni
2025 dan telah diterima sebagai salah satu syarat guna memperoleh gelar Sarjana
Agama dalam 1lmu Ushuluddin dan Humaniora.

Semarang, 30 Juni 2025

Sekrettriy Sida

Sari Dewi Noyivanti, M.Pd
NIP. 199011052020122004

Penguji 1l

Winart

—H. Tafsir, M.A, .
NIP. 19850405201

NIP. 196401161992031003

NIP, 197005041999031010



MOTTO
43) cae M8 ALl e (a
Barang siapa yang mengenal dirinya, sungguh ia telah mengenal Tuhannya.

(Syekh Yahya bin Mu’adz Ar-Razi)

Di balik dzikir yang diam, terbentuk jiwa yang kokoh dalam keimanan.



PEDOMAN TRANSLITERASI
Pedoman Transliterasi Penulisan ejaan Arab dalam skripsi ini berpedoman
pada buku panduan penulisan skripsi FUHUM UIN Walisongo Semarang yang
dikeluarkan berdasarkan keputusan bersama menteri agama dan menteri pendidikan
dan kebudayaan republik Indonesia Nomor: 158 th. 1987 dan 0543b/U/1987.
Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih huruf dari abjad yang satu ke abjad
yang lain. Transliterasi Arab-Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan
huruf-huruf Latin beserta perangkatnya, Hal-hal yang dirumuskan secara kongkrit
dalam pedoman Transliterasi Arab-Latin pada skripsi ini meliputi:
1. Konsonan
Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab
dilambangkan denga huruf, dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan
dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lain

lagi dengan huruf dan tanda sekaligus.

Huruf Nama Huruf Latin Nama
Arab
| Alif Tidak Tidak dilambangkan
dilambangkan
o Ba B Be
< Ta T Te
& Sa $ es (dengan titik diatas)
d Jim J Je
d Ha h Ha (dengan titik dibawah)
¢ Kha Kh Ka dan ha
3 Dal D De
3 Zal Z Zet (dengan titik diatas)
J Ra R Er
J Zai z Zet
o Sin S Es

Vi



o Syin Sy es dan ye
ol Sad $ es (dengan titik dibawah)
ul Dad d de (dengan titik dibawah)
b Ta t te (dengan titik dibawah)
b Za z zet (dengan titik dibawah)
I ‘ain koma terbalik diatas

£ Ghain G Ge

o Fa F Ef

é Qaf Q Ki

d Kaf K Ka

J Lam L El

a Mim M Em

o Nun N En

3 Wau w We

5 Ha H Ha

s Hamzah ’ Apostrof

0] Ya Y Ye

2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal
tunggal atau monftong dan vokal rangkap atau diftong:
a. Vokal Tunggal
Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat,

transliterasinya sebgai berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
Fathah A A
Kasrah I I
..... Dhammah U U

vii



b. Vokal Rangkap

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
T fathah dan ya Ai adani
&8 fathah dan wau Au adanu
3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf,
transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Huruf Arab

Nama

Huruf Latin

Nama

ARENT

Fathah dan alif

atau ya

A

a dan garis diatas

NE
- ,G

Kasrah dan ya

il

i dan agris diatas

Dhammah dan

wau

Ch

u dan garis diatas

Contoh:  J&

4. Ta Marbutah

: qala
:qila
: yaqiilu

Transliterasi untuk ta marbutah menggungakan:

a. Ta marbutah hidup

Ta marbutah yang hidup atau mendapat harakat fathah, kasrah dan
dhammabh, transliterasinya adalah /t/

Contohnya:

2

=50

b. Ta marbutah mati

Ta marbutah yang mati

transliterasinya adalah /h/

Contohnya:

=50

viii

: raudatu

: raudah

atau

mendapat

harakat sukun,



c. Kalau ada kata yang terakhir dengan ta marbutah diikuti oleh kata
yang menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu
terpisah maka ta marbutah itu ditranslitersikan dengan ha (h)

Contohnya: QekYidzass;  :raudah al-atfal

5. Syaddah (tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan
dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasudid, dalam trasnliterasi
ini tanda syaddah dilambangkan dengan huruf, yaitu huruf yang sama
dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu.

Contohnya: &)  :rabbana
6. Kata Sandang
Kata sandang dalam sistem tulisan arab dilambangkan dengan huruf
namun dalam transliterasi ini kata sandang dibedakan atas kata sandang
yang diikuti huruf syamsiyah dan kata sandang yang diikuti oleh huruf
gamariah.
a. Kata sandang diikuti huruf syamsiyah

Kata sandang yang diikuti oleh huruh syamsiyah ditransliterasikan

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf /i/ diganti dengan huruf yang sama

dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu.

Contohnya : <l asy-syifa’

b. Kata sandang yang diikuti huruf gamariah

Kata sandang yang diikuti huruf gamariah ditransliterasikan sesuai

dengan aturan yang digariskan didepan dan sesuai pula dengan

bunyinya.

Contohnya : Al . al-galamu
Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf gomariah, kata

sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan

kata sandang.



7.

10.

Hamzah
Dinyatakan didepan bahwa hamzah ditransliterasikan dengan apostrof,
namun itu hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir
kata. Bila hamzah itu terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena
dalam tulisan Arab berupa alif.
Contohnya : ¢! (dibaca) inna.
Penulisan kata
Pada dasarnya setiap kata, baik fi’il, isim, maupun haruf, ditulis terpisah,
hanya kata-kata tertentu yang penulisannya 98 dengan huruf Arab sudah
lazimnya dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harakat yang
dihilangkan maka dalam transliterasi ini penulisan kata tersebut
dirangkaikan juga dalam kata lain yang mengikutinya.
Contohnya : & yliall g ) &) (dibaca) innalldha ma'as-sabirin
Huruf kapital

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal,
dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf
kapital seperti apa yang erlaku dalam EYD, diantaranya: huruf kapital
digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat.
Bila nama diri itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan
huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata
sandangnya.
Tajwid

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman
transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan llmu
Tajwid. Karena itu, peresmian pedoman transliterasi arab Latin (versi

internasional) ini perlu disertai dengan pedoman tajwid.



HALAMAN PERSEMBAHAN

Dalam sujud yang lirih dan doa yang tak pernah letih, kupersembahkan rasa

syukurku yang mendalam kepada Allah Swt., Dzat Maha Mencinta. Shalawat dan

salam senantiasa tercurah kepada Baginda Nabi Muhammad Saw., sang cahaya

dalam setiap langkah, lentera di tengah gelap, dan teladan dalam setiap jejak

kehidupan. Tiada kata yang mampu membalas cintanya, namun biarlah karya ini

menjadi saksi rindu seorang umat yang mendamba dekat di telaganya kelak.

Dengan penuh cinta dan bahagia, karya ini kupersembahkan kepada:

1.

Abah, cinta pertamaku yang dalam diam dan kerja kerasmu mengajarkanku
tentang arti ketulusan, keteguhan, dan tanggung jawab. Doamu yang tak
terdengar namun selalu terasa, menuntunku hingga titik ini.

Umik, sumber kekuatanku. Dari pelukmu aku belajar makna sabar, dari
doamu aku belajar untuk tetap bertahan. Terima kasih telah menjadi langit
teduh untuk setiap badaiku.

Yaya, adik kecilku yang menjadi cahaya sederhana namun menguatkan.
Senyummu adalah alasan untukku melanjutkan setiap langkah.

Mbah Kakung dan keluarga besar, akar yang kokoh dan tempat kami
berpulang dalam cinta dan nilai-nilai luhur.

Ibuk Isnayati, Murabbi ruhina. Dengan kelembutan dan dzikir yang kau
tanamkan, jiwaku dibentuk untuk mencintai takdir dan berserah dalam
syukur.

Diri saya sendiri Della Annisa Jamil Habsya, terima kasih karena tidak
menyerah saat semuanya terasa berat. Untuk semua luka yang kau
sembuhkan diam-diam, untuk setiap doa yang kau bisikkan dalam sunyi,
aku bangga padamu. Terima kasih untuk selalu mau belajar dan berubah
menjadi yang lebih baik untuk setiap harinya. Terima kasih karena telah
tumbuh menjadi gadis manis yang mencintai takdirnya. Kau layak bahagia,

karena telah bertahan sejauh ini dengan hati yang tetap penuh cinta.

xi



UCAPAN TERIMA KASIH
GRS a4 gl

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Dzat Yang
Maha Memberi Kemampuan. Atas limpahan rahmat, taufik, dan inayah-Nya,
skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa
tercurah kepada junjungan mulia, Nabi Muhammad Saw., sosok agung yang telah
membawa risalah kebenaran dan membimbing umat manusia menuju cahaya ilmu
dan petunjuk.

Dengan kerendahan hati, penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar -
besarnya kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan moril, spiritual,
dan akademik selama penyusunan skripsi ini. Apresiasi khusus disampaikan kepada
mereka yang senantiasa hadir dan berperan dalam perjalanan akademik dan
spiritual penulis, hingga karya ini dapat diselesaikan dengan baik. Ucapan terima
kasih secara khusus penulis sampaikan kepada:

1. Rektor UIN Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., yang telah
memberikan kesempatan dan fasilitas bagi penulis dalam menempuh
pendidikan di lingkungan akademik yang kondusif dan penuh semangat
keilmuan.

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag.,
yang senantiasa mendukung dan memfasilitasi kegiatan akademik
mahasiswa, serta menciptakan suasana pembelajaran yang dialoogis dan
terbuka.

3. Ketua Program Studi Jurusan Studi Agama Agama, Bapak Ulin Ni’am
Masruri, Lc, MA. Dan sekretaris Jurusan Studi Agama Agama, Bapak
Thiyas Tono Taufig, S. Th.l., M.Ag., yang dengan penuh kesabaran dan
komitmen terus mendorong dan membimbing mahasiswa untuk
menyelesaikan studi dengan baik. Arahan serta kebijaksanaan beliau telah
menjadi penopang penting dalam proses penyusunan skripsi ini.

4. Dosen Pembimbing, Bapak Muhammad Syaifuddien Zuhriy, M.Ag., yang
dengan kesabaran, keikhlasan, dan ilmu yang luas telah membimbing

penulis sejak awal hingga akhir penyusunan skripsi ini. Bimbingan dan

xii



10.

nasihat beliau menjadi sumber motivasi dan kekuatan dalam menghadapi
setiap tantangan akademik.

Seluruh Dosen dan civitas akademika Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
yang telah memberikan ilmu, fasilitas, serta dukungan moral selama penulis
menempuh pendidikan. Lingkungan akademik yang kondusif ini sangat
membantu proses pembelajaran dan penelitian penulis.

Kedua orang tua tercinta, atas cinta dan doa yang tak pernah putus.
Adikku, Yaya, serta seluruh keluarga besar yang senantiasa mendukung dan
mendoakan.

Ibuk Isnayati, yang dengan keteladanan dan kasihnya membimbing kami
para santri.

Santri Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, yang menjadi teman belajar
dan objek penelitian dengan penuh ketulusan.

Saya juga berterima kasih kepada sahabat dan teman seperjuangan: Erin,
Kharir, Saski, Rengganis, Bela, Aura, Tsania, Novi, Anzil, Nuril, Roihan,
teman-teman SAA angkatan 21, dan seluruh teman KKN MIT 18 Posko
105. Terimakasih atas tawa, pelukan, semangat, dan kehadiran kalian yang
berarti dalam setiap detik perjalanan ini. Semoga semua kebaikan kalian

dibalas dengan limpahan rahmat dari Allah Swt.

Semarang, 04 Juni 2025

Della Annisa Jamil Habsya
2104036006

Xiii



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt [
HALAMAN PERSETUJUAN. ..ottt i
NOTAPEMBIMBING ...ttt i
HALAMAN PENGESAHAN ..ot iv
Y/ N I SRS Y
PEDOMAN TRANSLITERASI ...ttt Vi
HALAMAN PERSEMBAHAN. ...ttt Xi
UCAPAN TERIMA KASIH. ..ottt Xii
DAFTAR ISttt Xiv
DAFTAR GAMBAR ...ttt e e XVvii
ABSTRAK e XViii
BAB | 1
PENDAHULUAN . .....cootit ittt 1
A. Latar Belakang Masalah.............ccccceviiiiiiiiicc e 1
B. RUMUSAN MaSalaN .......c.ccoiiiiiiee s 7
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............ccccooeiieiieie i 8
1. Tujuan PENEIITIAN . .......coiieiiiecie e 8

2. Manfaat Penelitian.........ccoooiiiiiiii i 8

D. Tinjauan PUSTAKA .........ccciveiieiieieciese e 9
E. Metode Penelitian.........cccocueiiiieiieieeie e 12

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian..........ccccocoveiiiiiiiniiiniene e 12

2. Sumber dan JENiS Data .........cccccverviieiieiieie e 13

3. Teknik Pengumpulan Data..........ccccevveiiiiiiiiiiiccie e 14

4. Teknik ANAliSiS DAta .......cccooiiiiiiiiiiieie e 16

F.  Sistematika PENUIISAN.........cccooiiiiiiiiiesieic e 18
BAB T ..ottt 20

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI
PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG .......cccoooiiiininininieees 20
A. Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann ............. 20
1. Paradigma Dasar Teori Konstruksi Sosial............ccccceveviiiiiiiiiieiieeninns 20

Xiv



2. Konsep Dasar Teori Konstruksi Sosial menurut Peter L. Berger dan
Thomas LUCKMANN ... 22
3. Dialektika Teori Konstruksi Sosial ..........cccoveiiiiininiiiniieceeece 23
B. Konstruksi Identitas Keagamaan............ccoccevverierienieseesesieeseeseseeseennens 25
1. KONSErUKST TAENTITAS....cvvevieeiecieeieeie e 25
2. KEAGAMAAN ....iiiiii it 26
3. Komponen-komponen Dasar Pembentuk Identitas Keagamaan............ 27
4. Hubungan antara Praktik Keagamaan dan Pembentukan Identitas
KBAGAMAAN. ... ittt 31
C. Praktik Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah ............cccccooeiinenineninnnnne 32
1. Sejarah Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah..........c.cccccooviviiiiiiinennns 32
2. Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah ............c.ccccoovvvnnnne. 34
3. Ajaran Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah ...........ccccccoovviiiininiiinnne. 36
4. Praktik-praktik Khas Pengikut Tarekat di Pesantren.............ccccccevvvenene. 40
BAB Tt 42
PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK
PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG .........cccooieviiiiiie e, 42
A. Profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI...........cccooiiiiiiiniceiee, 42
B. Sejarah dan Latar belakang Pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
42
C. Motto, Visi, dan Misi Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI .................. 43
D. Logo Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI beserta maknanya............... 44
E. Sarana Prasarana Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI ..........c..cccce.... 46
F. Tenaga Pengajar Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI .............ccccoe.... 47
G. Struktur dan Sistem Pengasuhan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI. 48
H. Kegiatan Keagamaan dan Pendidikan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
51
I.  Praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI............c.ccooenneee. 60
J. Kegiatan Pondok Pesantren yang Membentuk Identitas Keagamaan Santri
67
BAB TV .o ettt 69

KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI PONDOK
PESANTREN PUTRI MBAH RUMI MELALUI PRAKTIK TAREKAT
QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH ..o 69

XV



A. Peran Praktik Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah dalam Menciptakan
Realitas Sosial dan Pembentukan Identitas Keagamaan Santri di Pondok

Pesantren Putri MBAH RUMI ..o 69
B. Proses Ekstrenalisasi, Objektivasi, dan Internalisasi Identitas Keagamaan
Santri Terbentuk melalui Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah......................... 73
BAB V..ot ettt b 81
PENUTUP ..ottt e e e e e e e e e e ssae e e e e nnneaeeaans 81
A KESIMPUIAN . 81
B SAIaN...cc e 82
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 82
LAMPIRAN ...ttt sttt b et st se bt sseneanens 89
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..ot 96

XVi



DAFTAR GAMBAR

Gambar 3.1 Logo Pesantren MBAH RUMI ........cccooiiiiiiieieeceeeeeee e 44
Gambar 3.2 Struktur Kepengurusan Pesantren MBAH RUMI...........cccccvvvenenne. 50
Gambar 3.3 Jadwal KBM Santri MBAH RUMI.........ccccccoiiiinininneeeeeeee, 51
Gambar 3.4 Kegiatan Mujahadah oleh Santri MBAH RUMI...........ccccocovvrvennene. 53
Gambar 3.5 Kegiatan Tasmi'5 JUZ .......cceviririninineeieeienesesesese e 54
Gambar 3.6 Kegiatan Yasin dan Tahlil oleh Santri........ccccoecvevveveevieenencecee 55
Gambar 3.7 Kegiatan Dzibaan para Santri........c.cceceeeevievienieneneneneneeeeeeeeeee 56
Gambar 3.8 Kegiatan Ziarah Magbaroh...........ccocceeriiiiinininneeeeeen 57
Gambar 3.9 Kegiatan Khitobah............coooiiiiininiiicceeceee e 58
Gambar 3.10 Kajian Kitah KUNing ........cccoeverinininiiiecceeseseeeeeeee e 59
Gambar 3.11 Praktik Dzikir Jahr dan Khafi di dalam Salat.............ccccccevveiennenee. 61
Gambar 3.12 Kegiatan Dzikir Khataman oleh Santri ..........cccccvvevveneneeciencnnenee. 62
Gambar 3.13 Kegiatan Khidmah IImiah oleh Ibunyai .........ccocveneniniiencnen. 63
Gambar 3.14 Kegiatan Managib di Masjid Al- Muhtadun ...........ccccoceeveeieiennnee. 64
Gambar 3.15 Dokumentasi bersama Wakil Talgqin..........cccccoceveneneninienenenenn. 65
Gambar 3.16 Syahadah Santri dalam Pelaksanaan Riyadhah.............cccccceoveunenee. 66

XVii



ABSTRAK

Identitas keagamaan santri merupakan aspek penting dalam penguatan karakter
religious di lingkungan pesantren, terutama dalam menghadapi arus modernitas.
Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana praktik Tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah (TQN) membentuk identitas keagamaan santri di Pondok
Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang. Fokus utama terletak pada bagaimana
praktik tarekat menciptakan realitas sosial serta bagaimana proses eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi berlangsung dalam pembentukan identitas tersebut.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. Data
diperoleh melalui wawancara mendalam dengan santri pengikut tarekat dan
pengasuh, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap aktivitas tarekat yang
dijalankan oleh santri, pengasuh, dan pengurus pesantren. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa praktik TQN menjadi instrumen penting dalam membangun
kesadaran religius santri melalui pendekatan spiritual dan sosial yang menyatu
dalam kehidupan sehari-hari. Temuan ini dibaca melalui konsep kontruksi sosial
Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, menunjukkan bahwa identitas keagamaan
santri terbentuk secara dinamis melalui proses dialektis dalam lingkungan
pesantren. Studi ini menunjukkan bahwa pendidikan tarekat, dalam konteks TQN
di pesantren, memiliki peran dalam pembentukan identitas keagamaan santri yang
relevan di tengah arus sosial-keagamaan modern.

Kata Kunci: Konstruksi Sosial, Identitas Keagamaan, Santri, Tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah, Pesantren.

XViii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Identitas memegang peranan penting dalam kehidupan manusia
karena membantu individu memahami jati diri serta posisi mereka dalam
lingkungan sosial. Agama, sebagai salah satu komponen identitas, memiliki
peran yang krusial dalam membentuk cara pandang hidup, sekaligus
menyediakan nilai-nilai serta kerangka moral dan etika yang menjadi
pedoman perilaku seseorang. Melalui ajaran agama, individu memperoleh
pemahaman mengenai tujuan hidup serta merasakan kedekatan dengan
sesuatu yang lebih tinggi, seperti Tuhan, yang memberikan makna dan arah
dalam eksistensi mereka. Selain itu, agama turut berkontribusi dalam
pembentukan identitas sosial dengan menjadi dasar terbentuknya berbagai
kelompok sosial tertentu.

Identitas keagamaan memegang peran penting bagi para santri yang
tinggal dan menuntut ilmu di pondok pesantren. Identitas tersebut bukan
sesuatu yang tetap, melainkan terus mengalami perubahan dan konstruksi
sosial seiring waktu dan interaksi sosial yang berlangsung. Pesantren tidak
hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran agama, tetapi juga menjadi
wadah bagi santri untuk membangun dan mengembangkan identitas
keagamaan mereka secara aktif. Sebagai institusi pendidikan Islam,
pesantren dipercaya mampu melakukan pembinaan dan pengembangan
karakter religius yang lebih baik sesuai dengan prinsip syariat Islam. Di
dalam lingkungan pesantren, para santri juga dibimbing agar menjadi
individu yang berakhlak mulia dan memiliki kontribusi positif bagi

masyarakat. Mereka juga dididik untuk membentuk serta mengembangkan.

! Dwi Haryanti dan Farasifa Chairunissa, “Studi Identitas Agama pada Remaja: Warisan
vs Self Choice,” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1, no. 01 (2022).



karakter yang tegas dan baik. Sehingga bisa dikatakan bahwa
pesantren menjadi tempat terbaik untuk membangun kehidupan yang
harmonis.?

Tarekat menjadi jalan untuk seseorang dapat memperdalam
pemahaman serta pengamalan agama Islam. Tarekat sendiri berperan dalam
menumbuhkan kesadaran beragama dalam diri seseorang, yang mana
kesadaran beragama ini akan menjadikan seseorang untuk selalu ingin
melakukan yang terbaik bagi agamanya dengan cara melaksanakan sesuatu
yang telah Tuhan perintahkan kepadanya dan menjauhi larangan-Nya,
sehingga sikap, cara pandang, dan karakter juga terbentuk.® Istilah tarekat
memiliki dua makna utama. Pertama, tarekat dipahami sebagai jalan
spiritual yang dilalui oleh seorang sufi dalam upaya mendekatkan diri
kepada Tuhan. Kedua, tarekat merujuk pada suatu komunitas atau kelompok
persaudaraan sufi yang terorganisir, yang dikenal juga sebagai ordo
spiritual. Tarekat dapat kita artikan sebagai jalan, metode, atau cara
mendekatkan diri kepada Tuhan melalui amalan-amalan, atau praktik-
praktik spiritual yang sistematis dan melembaga.*

Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah merupakan salah satu tarekat
yang memiliki pengaruh signifikan di Indonesia, khususnya di kalangan
pesantren. Tarekat ini tidak hanya mengajarkan ajaran-ajaran spiritual,
tetapi juga memberikan kerangka nilai-nilai dan praktik yang menjadi dasar
bagi santri dalam membangun identitas keagamaan mereka. Pengajaran
tarekat memiliki peran penting dalam meningkatkan kecerdasan emosional
dan spiritual umat, khususnya kalangan muslim. Melalui pendidikan

spiritual tersebut, individu diharapkan mampu menjaga diri dari pengaruh

2 Abd Mahfud, Benny Prasetiya, dan Subhan Adi Santoso, “Peran Pondok Pesantren Dalam
Pembentukan Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no.
2 (2022): 19-28.

% Josef Subagio, Farida Ulvi Naimah, dan Muslihun Muslihun, “Peran Tharigat Qadiriyah
An Nad0Ogsyabandiyah Dalam Membentuk Budaya Religius,” Irsyaduna: Jurnal Studi
Kemahasiswaaan 4, no. 1 (2024): 29-39.

4 Muhammad Torik, Tarekat Syattariyah Dan Tarekat Tijaniyah; Sejarah, Perkembangan
Dan Ajaran (Palembang: Rafah Press, 2019).



negatif arus modernitas yang semakin tak terbendung, sekaligus
menemukan makna kehidupan yang sebenarnya.® Praktik-praktik dalam
tarekat dijadikan sebagai strategi pembelajaran agama dengan pendekatan
yang lebih tradisonal yang mungkin tidak lagi sesuai dengan gaya belajar
dan kebutuhan pemuda milenial. Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
menekankan pada pembelajaran dan pemahaman mendalam tentang ajaran
Islam. Melalui praktik dzikir dan pengajaran spiritual, santri dapat
memperoleh pemahaman yang lebih dalam tentang prinsip-prinsip agama
mereka. Karenanya peran pondok pesantren juga menjadi faktor pendorong
para santri dalam membangun identitas Islami yang kuat di tengah pengaruh
budaya yang berasal dari lingkungan yang semakin pluralistik dan global.®

Dalam konteks sosial, tarekat merupakan fenomena yang menarik
karena pengaruhnya tidak terbatas pada ajaran-ajaran spiritual saja.
Sebaliknya, tarekat ini pada dasarnya juga mengajarkan pentingnya
menjalani kehidupan yang selaras dengan berbagai aspek dalam kehidupan
manusia.” Dalam pembentukan identitas keagamaan, tarekat memiliki peran
dalam membantu individu mendalami ajaran Islam dan mendekatkan diri
kepada Tuhan. Selain dijadikan sebagai kerangka spiritual yang kuat,
tarekat juga menyediakan komunitas yang solid dan dukungan sosial bagi
para pengikutnya.

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, sebagai lembaga pendidikan
Islam yang klasik, dikenal sebagai salah satu pusat pengembangan Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah, proses pembentukan identitas keagamaan
santri menjadi lebih kompleks dan menarik untuk diteliti, karena santri tidak

hanya menjalani pendidikan formal, tetapi juga terlibat dalam praktik-

® Abdul Muklis, “Peran Ajaran Tarekat Qodiriyyah Wa Nagsyabandiyyah (Tqn) Dalam
Peningkatan (ESQ) Emotional Spiritual Quotient (ESQ) Santri Di Pondok Pesantren Nurul Barokah
Desa Beji Kecamatan Bojongsari Kabupaten Purbalingga” (PhD Thesis, IAIN Purwokerto, 2014).

® Nasaruddin Nasaruddin dan Moh Safrudin, “Membentuk ldentitas Islami di Tengah
Tantangan Era Milenial; Pendekatan dan Strategi Pembelajaran Islam,” EL-BANAT: Jurnal
Pemikiran dan Pendidikan Islam 13, no. 1 (2023): 105-16.

7 Uswatun Hasanah, Duski Samad, dan Zulheldi Zulheldi, “Peran Tarekat Dalam
Membangun Spiritualitas Umat Islam Kontemporer,” Fikrah: Journal of Islamic Education 8, no. 1
(2023): 56-67.



praktik yang berakar kuat dalam tradisi Islam Indonesia. Di Pondok
Pesantren Putri MBAH RUMI, tarekat ini tidak hanya menjadi bagian dari
pendidikan spiritual, tetapi juga menjadi sarana utama dalam membentuk
cara pandang santri terhadap dunia dan agama mereka. Tarekat ini termasuk
dalam tarekat yang sudah mu tabarah yang berasal dari gabungan dua
tarekat besar, yaitu Qodiriyah dan Nagsyabandiyah dan menjadi tarekat
yang sampai saat ini diikuti oleh seluruh keluarga besar Pondok Pesantren
Putri MBAH RUMI. Hal ini dikarenakan tarekat ini menjadi tarekat sufi
yang memiliki akar dalam spiritualitas Islam serta berfokus pada
pengembangan karakter serta hubungan yang erat dengan Tuhan. Sehingga
dapat memberikan landasan yang kokoh bagi santri untuk mendalami aspek-
aspek esoteris dalam agama Islam.® Dalam konteks ini tarekat berperan
dalam proses pembentukan identitas keagamaan tersebut.

Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI dapat menjadi tempat bagi para
santri untuk membangun komunitas yang solid berdasarkan prinsip-prinsip
tarekat ini. Dalam komunitas yang mendukung ini, mereka dapat saling
mendukung dan memotivasi dalam perjalanan spiritual mereka. Dengan
melibatkan diri dalam pratik-praktik spiritual tarekat, seseorang mungkin
mengalami perubahan dalam persepsi diri dan dunia, serta mengembangkan
identitas keagamaan yang lebih kuat dan terfokus. Karena tarekat ini tidak
hanya menyediakan kerangka spiritual, tetapi juga mengajarkan nilai-nilai
yang relevan dengan tuntutan zaman, serta memberikan wadah bagi
pengembangan diri yang holistik. Dengan konsep pendidikan yang
terstruktur, terarah, tepat waktu di pesantren tentu akan menumbuhkan
dalam diri setiap santri karakter muslim yang tangguh dan taat beribadah,
serta mampu mengatasi masalah yang timbul dalam dirinya dan pandai

mengatur waktunya untuk digunakan dalam hal-hal yang bermanfaat.®

8 Cecep Zakarias El Bilad, “Mengenal tarekat qadiriyah nagsyabandiyah bekal wawasan
bagi ikhwan tqn suryalaya” (Latifah Press, 2023).

® Muhammad Fajrul Fajrul, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan
Pembentukan Karakter Di Era Milenial (Studi Pondok Pesantren Al Utsmani),” Edification Journal:
Pendidikan Agama Islam 4, no. 2 (2022): 287-301.



Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (TQN) di Pesantren MBAH
RUMI menjadi bagian penting dalam pembentukan identitas keagamaan
santri. Namun, meskipun praktik tarekat ini telah lama dijalankan, belum
banyak kajian yang secara spesifik meneliti bagaimana proses sosial yang
terjadi dalam membentuk identitas keagamaan santri. Beberapa penelitian
lebih berfokus pada aspek ritualistik dan spiritual tarekat, tanpa menggali
lebih dalam bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi
identitas keagamaan terjadi di dalamnya.

Berdasarkan uraian sebelumnya, terdapat sejumlah penelitian
terdahulu yang memiliki kesamaan tema atau keterkaitan dengan fokus
penelitian ini. Salah satu di antaranya adalah studi yang dilakukan oleh
Agus Hasan Munadi (2021) berjudul “Peran Tarekat Qadiriyah Wa
Nagsabandiyah Dalam Meningkatkan Motivasi Ibadah dan Akhlak Santri
(Studi Kasus Pondok Pesantren Al-Madani Dukuh Terwidi, Kelurahan
Plalangan, Kecamatan Gunungpati, Kota Semarang)”. Penelitian tersebut
menemukan bahwa peran mursyid Tarekat Qadiriyah Wa Nagsabandiyah
dalam memotivasi santri mencakup tiga aspek utama, yaitu ukhuwah,
tasawuf, dan akhlak, yang kesemuanya berorientasi pada pembentukan
karakter dan peningkatan kualitas ibadah santri.

Penerapan nilai-nilai tersebut dilakukan dengan menumbuhkan
semangat kebersamaan, saling mengingatkan dalam kebaikan, serta
meneladani sikap dan perilaku mursyid dan para asatidz. Persepsi para santri
terhadap motivasi yang diberikan mursyid tergolong positif. Dari 30
informan, sebanyak 23 di antaranya menyatakan memahami dan menyadari
pentingnya motivasi tersebut, yang terbentuk berkat ketekunan, kesadaran
pribadi, serta keteladanan yang konsisten dari pengasuh dan para dewan
guru dalam membina ibadah dan akhlak santri di lingkungan pesantren.

Penelitian oleh Moh. Falihul Isbah (2021) yang berjudul
“Pendidikan Tarekat pada Santri di Era Milenial (Studi di Pondok Pesantren
Miftahul Huda Ngroto Gubug Grobogan)” mengungkap sejumlah temuan

penting. Pertama, pelaksanaan pendidikan tarekat bagi santri milenial di



pesantren tersebut diwujudkan melalui pengenalan ajaran-ajaran tarekat
yang dilandasi sikap hormat terhadap nilai-nilai yang diajarkan oleh K.H.
Achmad Asrori Al-Ishagi. Dalam praktiknya, para santri rutin
mengamalkan ajaran yang terdapat dalam kitab Iklil, Faidul Rahman,
Maulidul Rasul, dan Fathul Nuriyah. Proses pendidikan tarekat ini juga
disesuaikan dengan dinamika kemajuan teknologi informasi. Dengan
demikian, santri tidak hanya dikenalkan pada nilai-nilai spiritual tarekat,
tetapi juga diberi pemahaman mengenai pentingnya penguasaan teknologi
dalam kehidupan modern, tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran
tarekat.

Pelaksanaan pendidikan tarekat dijalankan melalui serangkaian
program kerja jangka pendek maupun jangka panjang, yang meliputi
berbagai bentuk amalan seperti salat fardu, dzikir, pembacaan shalawat,
pengiriman doa, pembacaan nariyahan dalam kegiatan tawajuhan,
mujahadah, istighatsah, puasa sunnah, salat malam, serta kajian kitab
kuning. Seluruh kegiatan ini berakar pada sikap hormat kepada pengasuh
pesantren dan dilandasi oleh keyakinan mendalam terhadap nilai-nilai dari
setiap amalan yang dipraktikkan. Keteladanan dari pengasuh dan para
asatidz juga menjadi elemen penting dalam proses pendidikan tarekat di
lingkungan pesantren. Evaluasi dilakukan untuk menilai pencapaian
pendidikan tarekat pada santri.

Kedua, relevansi antara pendidikan tarekat dan pembentukan akhlak
santri milenial terlihat dari aktivitas rutin santri dalam mengamalkan ajaran
tarekat. Praktik spiritual tersebut membentuk karakter santri yang
berakhlakul karimah, karena melatih mereka untuk merasa dekat dengan
Allah SWT, serta menumbuhkan kepekaan sosial dan sikap mandiri.
Budaya takdzim dan keteladanan dari para pengasuh serta asatidz turut
membentuk pribadi santri yang santun, beretika, dan berperilaku terpuji
dalam kehidupan sehari-hari.Berdasarkan penelitian terdahulu, tarekat
memiliki peran dalam membentuk kesalehan individu dan identitas kolektif.

Studi yang dilakukan di beberapa pesantren tarekat menunjukkan bahwa



praktik dzikir dan ajaran spiritual dapat membentuk pola pikir serta perilaku
santri dalam kehidupan sehari-hari. Namun belum ada data yang secara
spesifik mengkaji bagaimana TQN di Pesantren MBAH RUMI
mengkonstruksi identitas keagamaan santri dalam kerangka teori konstruksi
sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann.

Berdasarkan fenomena dan data yang ada, dapat disimpulkan bahwa
meskipun TQN memainkan peran dalam pembentukan identitas keagamaan
santri, mekanisme sosial yang terjadi dalam proses tersebut belum banyak
terungkap. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha memahami bagaimana
praktik TQN menciptakan realitas sosial yang membentuk identitas
keagamaan santri serta bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi berlangsung dalam konteks pesantren.

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan bahwa tarekat dapat
membentuk kesalehan dan karakter santri. Namun penelitian ini akan
mengisi celah dengan mengkaji secara spesifik bagaimana identitas
keagamaan santri dikonstruksi melalui mekanisme sosial yang dijelaskan
dalam teori konstruksi sosial Peter L. Berger Dan Thomas Luckmann.
Fokus ini memberikan perspektif baru dalam memahami peran tarekat di
lingkungan pesantren. Dengan demikian, berdasarkan paparan latar
belakang dan research gap di atas, maka peneliti tertarik untuk melakukan
sebuah penelitian yang berjudul “Konstruksi Identitas Keagamaan
Santri melalui Praktik Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (Studi
Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Kota Semarang)”.

B. Rumusan Masalah

Merujuk pada pemaparan latar belakang di atas, maka fokus
permasalahan dalam penelitian ini dapat dirumuskan sebagai berikut:
1. Bagaimana praktik tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah menciptakan
realitas sosial yang berperan dalam pembentukan identitas keagamaan
santri di Pesantren MBAH RUMI?



2. Bagaimana proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi identitas

keagamaan santri terbentuk melalui tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
di Pesantren MBAH RUMI?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian

1.

a.

Tujuan Penelitian

Untuk memahami praktik tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
menciptakan realitas sosial yang berperan dalam pembentukan
identitas keagamaan santri di Pesantren MBAH RUMI.
Untuk memahami proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi identitas keagamaan santri terbentuk melalui tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah di Pesantren MBAH RUMI.

Manfaat Penelitian

Manfaat Teoritis

Secara teoritis, karya ilmiah ini diharapkan mampu
memberikan sumbangsih terhadap perkembangan khazanah
keilmuan, khususnya dalam ranah sosiologi agama yang membahas
mengenai pembentukan identitas keagamaan para santri. Selain itu,
penelitian ini memperkaya literatur tentang penerapan teori
konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmannn dalam
konteks praktik tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah di lingkungan
pesantren.
Manfaat Praktis

Dari sisi praktis, temuan dalam penelitian ini diharapkan
mampu memberikan manfaat nyata yang dapat diterapkan dalam
konteks kehidupan sosial maupun pendidikan keagamaan. Serta
dapat meningkatkan pemahaman masyarakat tentang pentingnya
tarekat di pesantren. Juga membantu pengasuh pesantren memahami
tarekat dalam pembentukan identitas keagamaan santri, serta

memberi panduan bagi pesantren lain yang ingin mengintegrasikan



ajaran tarekat dalam pembinaan santri. Temuan dalam penelitian ini
diharapkan dapat menjadi referensi atau pijakan bagi studi-studi
mendatang yang membahas tema serupa dalam cakupan atau

pendekatan yang berbeda.

D. Tinjauan Pustaka

Beberapa kajian atau penelitian sebelumnya yang memiliki
keterkaitan dengan penelitian ini adalah sebagai berikut:

Pertama, Penelitian Inayatul Ulya, (2022), Esoterik Jurnal Akhlak dan
Tasawuf Volume 8 No. 2 berjudul Pendidikan Sufistik bagi Masyarakat
Kelas Menengah Muslim (Konstruksi Identitas Keberagamaan Berbasis
Tarekat). Penelitian ini mengungkap bahwa kalangan muslim kelas
menengah memanfaatkan pendidikan sufistik sebagai sarana dalam
membentuk pola keberagamaan mereka. Bagi mereka, keterlibatan dalam
tarekat menjadi penanda identitas yang membedakan dari kelompok muslim
lainnya. Pelibatan mereka dalam pendidikan sufistik dapat ditinjau dari dua
sudut pandang. Pertama, dari sisi individual, mereka berupaya mengikuti
ajaran tarekat sebagai bagian dari proses perbaikan diri dan pembentukan
karakter yang lebih baik. Kedua, dari sisi sosial, keterlibatan dalam
jam’iyyah tarekat menjadi bagian dari upaya membangun identitas
keagamaan yang lebih kuat dan bermakna secara kolektif.

Penelitian Inayatul Ulya memiliki persamaan dengan penelitian ini,
yaitu konstruksi identitas keagamaan melalui peran tarekat, tetapi yang
membedakan jika pada penelitian sebelumnya berfokus pada pendidikan
sufistik pada kelompok masyarakat kelas menengah muslim, sedangkan
dalam penelitian ini berfokus pada diri santri yang notabennya dilingkungan
pesantren.

Kedua, Penelitian Mohammad Rifqi Junaidi dan A. Samsul Ma’arif]
(2020), Prosiding Konferensi Nasional Pendidikan Islam (KNPI) berjudul
Teori Konstruksi Sosial dan Penerapannya Pada Pendidikan Karakter di

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadiin Tasikmadu Malang. Penelitian ini



10

menunjukkan bahwa proses pembentukan karakter di Pondok Pesantren
Hidayatul Mubtadiin Tasikmadu Malang berlangsung secara natural
melalui aktivitas pendidikan dan pembelajaran yang ada. Artikel ini
mengulas penerapan teori konstruksi sosial dalam konteks pendidikan
karakter di pesantren tersebut. Kerangka teoritis dalam kajian ini bertumpu
pada pemikiran sosiologis Peter L. Berger dan Thomas Luckmann,
khususnya dalam memahami tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi dalam proses pembentukan nilai dan identitas santri.

Penelitian Mohammad Rifqi Junaidi dan A. Samsul Ma’arif memiliki
persamaan dengan penelitian ini, yaitu menggunakan Teori Peter L. Berger
sebagai landasan wutama dalam menganalisis bagaimana proses
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Yang membedakan antara
penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah penelitian ini lebih
berfokus pada konstruksi identitas keagamaan santri melalui Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah di Pesaantren MBAH RUMI, sedangkan
penelitian sebelumnya menekankan pada pendidikan karakter santri di
pesantren secara umum tanpa fokus pada praktik spiritual tertentu.

Ketiga, penelitian Imam Mutakhim, (2017), berjudul Kontruksi
Identitas Keagamaaan Remaja SMA Perspektif Sosiologi Pengetahuan
Peter L. Berger. Penelitian ini membahas bagaimana identitas keagamaan
remaja terbentuk melalui proses internalisasi, objektivasi, dan
eksternalisasi. Penelitian ini dilakukan di SMA Negeri 4 Yogyakarta dengan
pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses
internalisasi identitas keagamaan pada remaja dipengaruhi oleh orang tua,
teman sebaya, dan lingkungan sekolah, sementara eksternlisasi ditampilkan
dalam praktik ibadah dan ekspresi keimanan sehari-hari. Bagi kalangan
remaja, agama tidak semata-mata dipahami sebagai praktik ritual,
melainkan juga sebagai pedoman hidup yang kerap dihadapkan pada
ketegangan antara realitas subjektif dan objektif.

Penelitian Imam Mutakhim memiliki persamaan dengan penelitian

ini, yaitu keduanya didasarkan pada teori konstruksi sosial Peter L. Berger,



11

khususnya konsep internalisasi, objektivasi, dan eksternalisasi dalam
membahas identitas keagamaan. Keduanya sama-sama menggunakan
pendekatan kualitatif untuk menganalisis data, serta sama-sama menyoroti
peran sosialisasi primer dan sekunder dalam membentuk identitas individu.
Perbedaan utama antara penelitian ini dengan studi sebelumnya
adalah penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren MBAH RUMI
Semarang, dengan fokus pada santri yang terlibat dalam tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah, sebuah instituasi pendidikan berbasis agama dan spiritual,
sedangkan penelitian sebelumnya dilakukan di SMA Negeri 4 Yogyakarta,
dengan fokus pada siswa remaja dalam konteks pendidikan formal. Objek
penelitian dalam penelitian ini adalah santri pesantren yang kehidupannya
lebih terstruktur oleh nilai-nilai tarekat dan tradisi pesantren, sedangkan
objek penelitian pada penelitian sebelumnya adalah remaja SMA sebagai
individu yang menghadapi dinamika fluktuasi identitas di usia transisi.
Penelitian ini lebih menekankan pada bagaimana tarekat secara spesifik
memengaruhi internalisasi dan eksternalisasi identitas keagamaan santri,
sedangkan penelitian sebelumnya membahas unsur-unsur keagamaan
berdasarkan teori Berger seperti kredo, dromena (ibadah), dan legoumena
(mengingat Allah). Perbedaan lain terletak pada tujuan penelitian yang
diangkat dalam studi ini dibandingkan dengan penelitian terdahulu,
penelitian ini bertujuan untuk memahami pengaruh toorigoh Qodiriyah
Nagsyabandiyah terhadap pembentukan identitas keagamaan santri, dengan
tekanan pada aspek spiritual dan sosial, sedangkan penelitian sebelumnya
fokus pada analisis proses internalisasi dan eksternalisasi identitas
keagamaan remaja serta kesenjangan kenyataan subyektif dan objektif.
Keempat, Penelitian Ekky Abi Wibowo, (2024), Risenologi: Jurnal
Sains, Teknologi, Sosial, Pendidikan, Bahasa Volume 9 No. 1, berjudul
Konstruksi Identitas Keagamaan Perempuan Berhijab Penggemar K-Pop:
Studi tentang Corak Islam di Indonesia. Fokus utama penelitian tersebut
adalah bagaimana nilai-nilai keislaman perempuan berhijab di Indonesia

terinternalisasi dan bertransformasi ketika mereka menjadi penggemar



12

budaya pop Korea (K-Pop). Temuannya mengidentifikasi dua kelompok
identitas keagamaan, yaitu fandom Muslim moderat dan konservatif.

Penelitian ini memiliki beberapa kesamaan dengan penelitian
sebelumnya, yaitu keduanya menggunakan teori konstruksi sosial Peter L.
Berger serta menekankan proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi dalam pembentukan identitas keagamaan. Selain itu, kedua
penelitian sama-sama menerapkan pendekatan kualitatif. Namun demikian,
terdapat perbedaan mendasar antara penelitian terdahulu dengan penelitian
ini, yaitu penelitian Ekky Abi Wibowo meneliti perempuan berhijab yang
terpapar budaya global melalui K-Pop, sementara penelitian ini meneliti
santri yang membangun identitas keagamaan melalui praktik lokal Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah di lingkungan pesantren.

E. Metode Penelitian

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Jenis penelitian yang diterapkan dalam studi ini adalah penelitian
kualitatif. Pendekatan kualitatif berangkat dari pola pikir induktif dan
didasarkan pada pengamatan yang bersifat objektif serta partisipatif
terhadap fenomena sosial yang diteliti.’® Metode kualitatif menurut
Creswell merupakan metode yang digunakan dalam memahami serta
mengeksplorasi makna pada sejumlah individu atau sekelompok orang

1.1 Penelitian ini

dianggap berasal dari masalah kemanusiaan atau sosia
bertujuan untuk mencapai pemahaman yang menyeluruh tentang
fenomena sosial dalam konteks alamiahnya, dan dengan menggunakan
metode ini dapat mengungkap aspek-aspek kompleks dari sebuah situasi
atau merangsang pengembangan ide penelitian, juga mengungkap

makna dan pemahaman dari fenomena yang sulit diuraikan.

10 Nursapia Harahap, “Penelitian kualitatif,” 2020.

11 Adhi Kusumastuti dan Ahmad Mustamil Khoiron, Metode penelitian kualitatif (Lembaga
Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP), 2019).

12 Asep Mulyana dkk., Metode penelitian kualitatif (Penerbit Widina, 2024).



13

Penelitian kualitatif dengan pendekatan lapangan ( field research)
dipilih oleh penulis dalam penelitian ini, bertujuan untuk menggali data
secara mendalam terkait Bagaimana Proses Pembentukan Identitas
Keagamaan Santri berlangsung dalam Konteks Ajaran Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah. Penelitian ini menggunakan penelitian
lapangan (field research) karena peneliti secara langsung terlibat dalam
pengamatan dan pemahaman terhadap fenomena sosial yang terjadi.
Penelitian dilakukan di Pondok Pesantren MBAH RUMI, Semarang.
Pesantren ini dipilih karena afiliasinya dengan Tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah dan perannya dalam membentuk identitas keagamaan
santri.

2. Sumber dan Jenis Data
Dalam penelitian ini, sumber data terdiri dari data primer dan data
sekunder.
a) Data Primer
Menurut Bungin (2017), data primer merupakan data yang
diperoleh langsung dari sumber utama di lokasi penelitian atau objek
penelitian.!® Dalam penelitian ini, data primer dikumpulkan melalui
wawancara mendalam dengan pengasuh pesantren, santri senior dan
santri baru, serta pengurus pesantren yang terlibat langsung dalam
kegiatan Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah, Selain itu, observasi
partisipatif terhadap aktivitas tarekat di pesantren juga menjadi
sumber data utama untuk memahami pembentukan identitas
keagamaan santri secara langsung.
b) Data Sekunder
Menurut Sugiyono (2013), data sekunder merupakan sumber
data yang tidak diperoleh secara langsung oleh peneliti, melainkan

melalui perantara seperti pihak lain atau melalui dokumentasi.**

13 Antasari Press, “Pengantar Metodologi Penelitian,” 2017, Hittps://Idr.Uin-
Antasari.Ac.1d/10670/1/Pengantar%20metodologi%20penelitian.Pdf.

14 Nurjanah Nurjanah, “Analisis Kepuasan Konsumen dalam Meningkatkan Pelayanan
Pada Usaha Laundry Bunda,” Jurnal Mahasiswa 1, no. 1 (2021).



14

Dalam penelitian ini, data sekunder diperoleh dari berbagai literatur,
termasuk buku, jurnal, dan artikel yang membahas Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah, serta dokumen dokumen yang ada di
pesantren, seperti panduan tarekat dan arsip kegiatan pesantren yang
relevan dengan proses pembentukan identitas keagamaan santri.
3. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data adalah metode atau pendekatan yang
diterapkan oleh peneliti guna memperoleh informasi yang relevan,
akurat, dan terpercaya, sehingga dapat mejawab pertanyaan penelitian
serta mencapai tujuan yang telah ditentukan. Dalam penelitian ini,
teknik pengumpulan data yang digunakan meliputi:
a) Wawancara

Wawancara adalah proses komunikasi antara dua pihak atau
lebih yang biasanya dilakukan secara tatap muka, di mana salah satu
pihak berperan sebagai pewawancara (interviewer) dan pihak
lainnya sebagai yang diwawancarai (interviewee). Tujuan dari
wawancara ini adalah untuk memperoleh informasi serta
mengumpulkan data yang relevan. Wawancara dalam penelitian
bertujuan untuk memperoleh informasi dari sudut pandang saja,
sehingga hubungan yang asimetri perlu terlihat. Peneliti biasanya
mengarahkan wawancara untuk menggali perasaan, persepsi, dan
pemikiran dari partisipan.

Penelitian ini menggunakan teknik wawancara semi-
terstruktur, yakni wawancara yang dilakukan dengan panduan
pertanyaan terbuka, sehingga memberikan ruang bagi informan
untuk menjawab secara bebas, mendalam, dan reflektif. Informan
dipilih secara purposive, terdiri dari santri senior, santri baru,
pengurus, dan pembimbing tarekat di Pondok Pesantren Putri
MBAH RUMI. Fokus wawancara diarahkan untuk menjawab

rumusan masalah, yaitu terkait peran praktik TQN dalam



15

menciptakan realitas sosial serta proses eksternalisasi, objektivasi,
dan internalisasi identitas keagamaan santri.

Jawaban yang diperoleh dari wawancara bersumber langsung
dari pengalaman pribadi partisispan, bukan hasil konstruksi atau
rekayasa peneliti. Tujuan utama wawancara ini adalah untuk
menggali makna dan pemahaman mendalam atas pengalaman yang
benar-benar mereka alami. Jumlah pastisipan bersifat terbatas,
karena yang menjadi fokus bukanlah kuantitas atau representasi
statistik, melainkan kredibilitas dan kekayaan informasi
(information-rich) yang dimiliki oleh masing-masing informan.
Keabsahan data terjamin karena bersumber dari pengalaman nyata
partisipan yang dialami secara langsung dalam konteks kehidupan
mereka di lingkungan tarekat.

b) Observasi

Observasi merupakan salah satu metode pengumpulan data
yang dilakukan dengan mengamati secara langsung objek yang
terdapat di lingkungan penelitian, baik dalam aktivitas yang sedang
berlangsung maupun dalam tahap tertentu, dengan melibatkan
perhatian sistematis terhadap objek kajian melalui proses
penginderaan. Serta suatu tindakan yang dilakukan dilakukan secara
sengaja dan sadar, serta dilakukan secara terus menerus di lokasi
penelitian yang bersifat alami dengan tujuan memperoleh fakta.'®

Jenis observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah
observasi partisipasi lengkap. Di mana dalam kegiatan sehari-hari
objek yang akan diteliti, peneliti juga terlibat didalamnya termasuk
juga ritual keagamaan, interaksi sosial, dan aktivitas santri. Namun,
tetap menjaga agar keterlibatannya tidak terlihat, sehingga situasi

berlangsung secara alami dan peneliti dalam hal ini mampu

15 Hasyim Hasanah, “Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode Pengumpulan
Data Kualitatif IImu-ilmu Sosial),” At-Tagaddum 8, no. 1 (5 Januari 2017): 21.



16

mempelajari serta memahami konteks sosial dan budaya di mana
identitas keagamaan santri dibentuk dan dihidupi.'®
c) Dokumentasi
Dokumen merupakan bahan tertulis atau visual yang tidak
disiapkan secara khusus atas permintaan peneliti. Dalam konteks
penelitian, dokumen sering dimanfaatkan sebagai sumber data
karena dapat berfungsi untuk memverifikasi, menafsirkan, bahkan
memprediksi informasi. Dalam penelitian kualitatif, dokumentasi
berperan sebagai pelengkap terhadap metode observasi dan
wawancara, sebagai sumber data tambahan dan menjadi penunjang
kedua sumber data sebelumnya berupa sumber tertulis, film gambar
yang dilakukan pada saat observasi dan wawancara sehingga
berguna untuk bukti yang tidak dapat difitnah hingga disangkal
hukum.’
4. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data merupakan proses mengolah data yang telah
dikumpulkan guna menghasilkan informasi baru, sehingga data tersebut
lebih mudah dipahami dan dapat dimanfaatkan untuk menjawab
permasalahan yang menjadi fokus penelitian.!® Penelitian ini
menerapkan teknik analisis data deskriptif kualitatif sebagai pendekatan
utama dalam mengolah dan menafsirkan data yang diperoleh di
lapangan.
Adapun tahapan analisis data dilakukan melalui langkah-langkah
sebagai berikut:
1. Reduksi Data

16 Stambol A. Mappasere dan Naila Suyuti, “Pengertian Penelitian Pendekatan Kualitatif;”
Metode Penelitian Sosial 33 (2019).

17 Dilla Rizki Ramadani, 2019. Analisis Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri
5 Kota Jambi. Jurnal Analisis Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri 5 Kota Jambi,
Diakses 6 Januari 2025.

18 Almira keumala Ulfa dkk., Ragam Analisis Data Penelitian (Sastra, Riset Dan
Pengembangan), ed. oleh Sri Rizqi Wahyuningrum (Pamekasan: IAIN Madura Press, 2022).



17

Tahap ini merupakan proses pemilihan, pemusatan perhatian,
penyederhanaan, dan transformasi data mentah yang muncul dari
catatan lapangan. Peneliti mulai mengorganisasi data dengan
menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian,
sehingga data lebih terarah dan bermakna. Reduksi dilakukan secara
berkelanjutan selama proses penelitian berlangsung.*®

Dengan demikian, proses reduksi data berperan dalam
menyaring dan menyusun informasi secara sistematis, sehingga
memberikan gambaran yang lebih terarah dan memudahkan peneliti
dalam menentukan langkah selanjutnya dalam pengumpulan data.

2. Penyajian Data

Penyajian data merupakan tahapan dalam analisis yang
bertujuan untuk merapikan dan menyusun informasi secara
sistematis agar memudahkan dalam proses penarikan kesimpulan
maupun pengambilan keputusan. Dalam penelitian kualitatif,
penyajian data dapat dilakukan melalui berbagai bentuk, antara lain:
a) Teks Naratif, seperti catatan lapangan.

b) Matriks, grafik, serta bagan jaringan.

Bentuk-bentuk tersebut disusun secara terstruktur dan terpadu,
sehingga membantu peneliti dalam memahami konteks situasi,
menilai validitas temuan, serta memungkinkan dilakukannya
analisis ulang apabila diperlukan.

3. Penarikan Kesimpulan

Semua data yang telah dikumpulkan oleh penulis kemudian
dirangkum dalam bentuk kesimpulan. Proses ini bertujuan untuk
mengidentifikasi dan menganalisis hubungan, baik persamaan

maupun perbedaan, yang kemudian dituangkan dalam penelitian.

19 Ahmad Rijali, “Analisis data kualitatif,” Alhadharah: Jurnal Iimu Dakwah 17, no. 33
(2018): 81-95.



18

F. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan merupakan struktur atau kerangka yang

digunakan dalam penyusunan penelitian ini guna mengorganisir isi dari

setiap bab dan sub-bab sehingga dapat memberikan gambaran yang jelas

tentang bagaimana penelitian ini akan disusun dan apa yang akan dibahas

dalam

setiap bagian. Dalam penyusunan penelitian ini, peneliti

mengorganisir materi yang tersedia ke dalam beberapa bagian sehingga

membentuk sistematika penulisan sebagai berikut:

BAB |

BAB Il

BAB Il

PENDAHULUAN

Bab ini menyajikan latar belakang penelitian yang
menjelaskan konteks dan alasan pentingnya menkaji
konstruksi identitas keagamaan santri melalui Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah di Pondok Pesantren MBAH
RUMI Semarang. Bab ini mencakup rumusan maslah yang
ingin dipecahkan, tujuan penelitian, manfaat penetilian bagi
teori dan praktik, serta kerangka teori yang digunakan,
khususnya teori konstruksi sosial Peter L. Berger. Tinjauan
pustaka, metodologi penelitian, dan sistematika pembahasan
juga kan dijelaskan di bab ini.

LANDASAN TEORI

Bab ini membahas teori-teori yang relevan dengan
penelitian, termasuk kajian literatur tentang Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah, konsep identitas keagamaan,
teori konstruksi sosial, dan pondok pesantren.
GAMBARAN UMUM OBJEK PENELITIAN

Gambaran umum objek penelitian menguraikan tentang
profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI yang berlokasi
di Kota Semarang. Uraian mencakup sejarah dan latar
belakang pendirian pondok pesantren, visi-misi, dan motto
pondok pesantren, struktur dan sistem pengasuhan pondok



BAB IV

BAB V

19

pesantren, serta kegiatan keagamaan dan pendidikan di
Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Bab ini meyajikan hasil penelitian yang diperoleh dari
pengumpulan data di Pondok Pesantren MBAH RUMI.
Hasil tersebut akan dianalisis dan akan dikaitkan dengan
teori-teori yang telah dijelaskan di Bab Il. Pembahasan akan
dilakukan untuk menginterpretasikan data dan menjelaskan
bagaimana Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
mempengaruhi konstruksi identitas keagamaan santri.
PENUTUP

Bab ini berisi kesimpulan dan saran atas penelitian ini, serta
terdapat lampiran yang berisi foto hasil wawancara sebagai

bukti penelitian di lapangan.



BAB Il
KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI MELALUI
PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK
PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG

A. Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann
1. Paradigma Dasar Teori Konstruksi Sosial

Kata konstruksi dalam Kamus Besar Bahas Indonesia, memiliki arti
susunan (model, tata letak) suatu bangunan (jembatan, rumah, dan
sebagainya). Sedangkan dalam kamus komunikasi konstruksi diartikan
sebagai konsep atau abstraksi yang merupakan generalisasi yang dapat
diamati dan diukur dari hal-hal khusus. Dalam ilmu sosial, konstruksi
sosial adalah teori yang menjelaskan bagaimana seseorang belajar dan
berkembang melalui interaksi dengan orang lain. Konstruksi sosial juga
dapat diartikan sebagai konsep, gagasan, makna, atau konotasi yang
diberikan masyarakat pada sesuatu atau peristiwa.?

Konstruksi Sosial merupakan proses dimana setiap individu
melakukan pemaknaan terhadap lingkungannya serta elemen diluar
dirinya yang terdiri dari proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi. Menurut Poloma (2004), konstruksi sosial atas realitas
merupakan proses sosial melalui tindakan dan interaksi dimana individu
secara subyektif menciptakan suatu realitas yang dimiliki dan dialami
bersama.?! Berdasarkan pemikiran Peter L. Berger seorang sosiolog dari
New School for Social Research, New York dan Thomas Luckmann
seorang sosiolog dari University of Frankfurt dalam buku mereka yang
berjudul “the Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology

of Knowledge” yaitu bahwa “kenyataan itu dibangun secara sosial”

20 Latifah Azzahra, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia, “Kontruksi Nilai — Nilai Kode
Kehormatan Sebagai Pengabdian,” Journal Of Community Devation 1, No. 1 (2024): 41-51.

21 Argyo Demartoto, “Teori Konstruksi Sosial Dari Peter L. Berger Dan Thomas Luckmann
- Dr. Argyo Demartoto, M.Si,” Diakses 10 November 2024,
Https://Argyo.Staff.Uns.Ac.1d/2013/04/10/Teori-Konstruksi-Sosial-Dari-Peter-L-Berger-Dan-
Thomas-Luckmann/.

20



21

kenyataan harus dipahami sebagai sesuatu yang dibangun secara sosial,
dan sosiologi pengetahuan bertugas menganalisis proses terjadinya
konstruksi tersebut. Kenyataan diartikan sebagai sifat atau kualitas yang
melekat pada fenomena-fenomena yang diakui memiliki keberadaan
(being) yang independen dari kehendak individu, sehingga tidak bisa
dihilangkan hanya dengan imajinasi. Sementara itu, pengetahuan
didefinisikan sebagai keyakinan bahwa fenomena tersebut benar-benar ada
(real) dan memiliki karakteristik tertentu. Penjelasan ini menjadi dasar
pemahaman teantang konsep “kenyataan” dan ‘“pengetahuan,” yang
merupakan istilah kunci dalam teori konstruksi sosial yang dikembangkan
oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckmannn.?

Dalam pemahaman “kenyataan” dan “pengetahuan” yang terbentuk
melalui konstruksi sosial dalam kehidupan sehari-hari sangat dipengaruhi
oleh cara individu memahami sesuatu berdasarkan kebiasaan (habitus) dan
kumpulan pengetahuan yang dimilikinya (stock of knowledge). Penafsiran
yang dihasilkan oleh relativitas sosial memberikan makna pada sesuatu
sesuai dengan definisi yang diberikan individu terhadap objek tersebut.
Penjelasan lebeih lanjut akan membantu memahami bagaimana realitas
dan pengetahuan tersebut dan dikonstruksi.?® Dan yang menjadi dasar ori
ini adalah paradigma konstruktivis menganggap manusia sebagai pencipta
realitas sosial yang relatif bebas. Realitas sosial bukan sesuatu yang
bersifat objektif dan tetap melainkan karena interaksi dan tindakan
manusia yang terus menerus menciptakan dan mendefinisikan realitas
tersebut secara subjektif.?* Dengan kata lain, konstruksi sosial diartikan
sebagai proses di mana individu atau kelompok menciptakan realitas sosial

melalui interaksi sosial.

22 peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise
in the Sociology of Knowledge (Open Road Media, 2011).

23 Aimie Sulaiman, “Memahami Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” Society 4, no. 1
(1 Juni 2016); 15-22.

24 pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial, Jurnal Inovasi, Vol. 12, No. 2, 2018, h. 1.



22

2. Konsep Dasar Teori Konstruksi Sosial menurut Peter L. Berger dan
Thomas Luckmann

Teori Berger dan Luckmann mengenai konstruksi sosial ini memiliki
banyak asumsi, dan mereka menyatakan bahwa teori konstruksi sosial
memiliki asumsi dasar yang mendasar. Pertama, mereka mengatakan
bahwa realitas diciptakan oleh kegiatan kreatif manusia yang membangun
dunia sehari-hari melalui proses konstruksi sosial. Kedua, mereka
menegaskan bahwa konteks sosial dan cara berpikir manusia saling terkait
dan berubah seiring waktu. Ketiga, mereka mengatakan bahwa kehidupan
sosial masyarakat senantiasa di bangun dan direkonstruksi secara terus-
menerus. Keempat, mereka menekankan perbedaan antara pengetahuan
subjektif dan realitas objektif. Dalam pandangan mereka, tindakan serta
interaksi manusia berperan penting dalam menciptakan, mempertahankan,
maupun mengubah institusi sosial.

Meskipun masyarakat dan institusi sosial tampak objektif, mereka
sebenarnya dibangun dalam kerangka subjektif melalui interaksi. Selain
itu, Berger dan Luckmann menemukan konsep dialektika yang membantu
menghubungkan antara aspek subjektif dan objektif realitas sosial.?®
Berdasarkan penjelasan tersebut, terdapat banyak poin penting yang dapat
dipelajari dari teori kostruksi sosial dalam kerangka dialektika yang
dikembangkan oleh Berger dan Luckmannn. Menurut pandangan mereka,
proses konstruksi sosial berlangsung melalui interaksi sosial yang bersifat
dialektis, dengan melibatkan tiga bentuk realitas, diantaranya: realitas
objektif, realitas simbolik, dan realitas subjektif.

Adapun pengertian dari tiga bentuk tersebut, yaitu:

a. Realitas Objektif merupakan kumpulan definisi realitas,

termasuk ideologi, keyakinan, rutinitas, dan pola perilaku

% Noviati Ului dan Arief Sudrajat, “Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural
Masyarakat Suku Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi Agama,” Paradigma 13, no. 1
(24 April 2024): 61-70.



23

yang telah mapan, yang diterima oleh individu secara umum
sebagai fakta.

b. Realitas Simbolik merupakan ekspresi simbolik dari realitas
objektif, seperti teks, berita media, atau prodik industri media
lainnya, termasuk film dan konten elektronik.

c. Realitas Subjektif merupakan definisi realitas yang
dikonstruksi individu melalui proses internalisasi. Realitas ini
menjadi dasar individu untuk terlibat dalam eksternalisasi,
yaitu interaksi sosial dengan orang lain dalam struktur sosial.
Melalui eksternalisasi, individu bersama-sama menciptakan
realitas objektivikasi, yang menghasilkan konstruksi baru dari
realitas objektif.

Menurut Berger dan Luckmann, terdapat dialektika timbal balik
antara individu yang membentuk masyarakat dan masyarakat yang
membentuk individu. Proses ini berlangsung melalui tahapan
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Konsep tersebut menjadi
jembatan yang menghubungkan aspek subjektif dan objektif dalam
konstruksi sosial.?®

3. Dialektika Teori Konstruksi Sosial

Teori konstruksi sosial oleh Berger dan Luckmann tidak terlepas dari
sebuah realitas dan pengetahuan. Realitas termasuk kedalam kategori fakta
sosial yang bersifat umum atau eksternal. Meskipun seseorang
menyukainya atau tidak, realitas tetap ada. Disisi lain, pengetahuan
merupakan bagian dari realitas yang berasal dari kesadaran individu. Oleh
karena itu, dalam teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann,

memperkenalkan konsep dialektika sebagai jembatan penghubung antara

% Andi Holilulloh, Mokhamad Azis Aji Abdilah, Dan Gunawan Laksono Aji, “Pierre
Bourdieu Dan Gagasannya Mengenai Agama,” 2016.



24

realitas subjektif dan objektif, yang terdiri dari tiga tahap utama.?” Adapun
maksud dari ketiga tahap dialektika tersebut adalah sebagai berikut:

1. Eksternalisasi menurut Berger dan Luckmann adalah proses
penyesuaian dan pencurahan diri yang dihasilkan oleh dunia sosio-
kultural yang diciptakan oleh manusia. Manusia merupakan produk
masyarakat, Bahas dan Tindakan adalah dua elemen yang
membentuk eksternalisasi ini. Yang membantu adaptasi dengan
sosio-kulturalnya. Saat ini, terdapat dua bentuk adaptasi dan
pencurahan yang dilakukan oleh seseorang terhadap dunia
kulturalnya, yaitu salah satunya adalah menerima dunia tersebut,
yang berarti individu menyesuaikan perilaku dan tindakannya sesuai
dengan lingkungan budaya yang ada, atau menolak dunia
sosiokulturalnya itu.?®

2. Objektivasi merupakan tahapan kedua dalam pembentukan realitas
sosial, di mana makna yang diciptakan manusia melalui aktivitas
subjektif mereka (eksternalisasi) menjadi sesuatu yang dianggap
nyata atau objektif oleh masyarakat, produk sosial ini kemudian
dilepaskan dari penciptanya dan menjadi bagian dari struktur
eksternal yang “mengatur” kehidupan manusia, seperti norma,
tradisi, atau sistem nilai. Objektivasi adalah proses di mana
kebutuhan manusia di berbagai bidang kehidupan menghasilkan
tanda-tanda yang disepakati oleh masyarakat sebagai sesuatu yang
mapan dan nyata. Hal ini terjadi ketika produk dari aktivitas manusia
menjadi fakta yang bersifat eksternal dan terpisah dari individu atau
kelompok yang menciptakannya. Meskipun budaya berasal dari

kesadaran subjektif manusia, eksistensinya berada di luar

2 Titi Anriani dan Khoiruddin Nasution, “Adaptasi Mahasiswa Perantau di Kota
Yogyakarta: Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger,” Huma: Jurnal Sosiologi 3, no. 2
(4 Mei 2024): 168-77.

28 Mustakim Mustakim dkk., “Konstruksi Kepemimpinanan Atas Tradisi Giri Kedaton
Sebagai Identitas Sosial Budaya Masyarakat Kabupaten Gresik,” Media Komunikasi FPIPS 19, no.
1 (22 April 2020): 11.



25

subjektivitas individu dan menjadi bagian dari realitas objektif yang
diakui secara kolektif..2°

3. Tahapan yang ketiga, yaitu Internalisasi merupakan proses di mana
manusia menyerap kembali realitas yang telah terbentuk dalam
kehidupannya.®® Dalam proses internalisasi, individu mulai
mengenali dan mengadaptasikan diri terhadap lembaga-lembaga
maupun struktur sosial tempat ia berada. Pada tahap ini, manusia
dipandang sebagai produk dari proses interaksi sosial yang

membentuk pola pikir, sikap, serta identitas dirinya.%!

B. Konstruksi Identitas Keagamaan
1. Konstruksi Identitas

Kata konstruksi dalam Kamus Besar Bahas Indonesia, memiliki arti
susunan (model, tata letak) suatu bangunan (jembatan, rumah, dan
sebagainya). Sedangkan dalam kamus komunikasi konstruksi diartikan
sebagai konsep atau abstraksi yang merupakan generalisasi yang dapat
diamati dan diukur dari hal-hal khusus. Dalam ilmu sosial, konstruksi sosial
adalah teori yang menjelaskan bagaimana seseorang belajar dan berkembang
melalui interaksi dengan orang lain. Konstruksi sosial juga dapat diartikan
sebagai konsep, gagasan, makna, atau konotasi yang diberikan masyarakat
pada sesuatu atau peristiwa.®? Pemakaian istilah konstruksi dalam penelitian
ini merujuk pada proses pembentukan makna atau pemahaman terhadap
identitas keagamaan santri. Bagaimana identitas dibangun melalui proses
internalisasi dan eksternalisasi yang saling berinteraksi, sehingga akhirnya

29 Asmanidar Asmanidar, “Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori
Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckmann),” Abrahamic Religions: Jurnal Studi
Agama-Agama 1, No. 1 (27 April 2021): 99-107.

30 Hanifah Hertanti Putri dan Aziz Muslim, “Internalisasi Sifat Wara’ dalam Konsumsi
Makanan Halal (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger),” Jurnal Riset Agama 3, no. 1 (25
Januari 2023): 108-221.

31 Noname Noname, “Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial,” Jurnal Inovasi 12,
no. 2 (2018): 1-25.

32 Latifah Azzahra, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia, “Kontruksi Nilai — Nilai Kode
Kehormatan Sebagai Pengabdian,” Journal Of Community Devation 1, No. 1 (2024): 41-51.



26

terbentuk menjadi identitas yang stabil dan kokoh, seperti halnya tujuan
dalam konstruksi suatu bangunan.

Konstruksi identitas merujuk pada kesadaran individu terhadap dirinya
sendiri, yang terbentuk melalui evaluasi menyeluruh terhadap konsep diri.
Secara mendasar, konstruksi identitas dapat dopahami sebagai representasi
dari proses perjuangan seseorang dalam memperoleh identitasnya. Istilah ini
juga mencakup makna pembentukan, penciptaan, dan pembangunan
identitas.>®

2. Keagamaan

Penelitian ini tidak membahas mengenai agama berdasarkan dalil-dalil
dari suatu ajaran melainkan keagamaan, yang menurut KBBI diartikan
sebagai hal-hal yang berkaitan dengan agama.®* Melainkan merujuk pada
dimensi spiritual dan praktik kepercayaan yang menjadi identitas utama
seorang individu atau kelompok, khususnya santri di Pondok Pesantren
MBAH RUMI. Keagamaan tidak hanya dipahami sebagai manifestasi formal
dalam bentuk ibadah, tetapi juga mencakup internalisasi nilai-nilai Islam yang
diajarkan melalui Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah. Melalui proses
pendidikan, pembimbingan spiritual, dan interaksi sosial dilingkungan
pesantren, keagamaan para santri terbentuk sebagai identitas yang khas,
menceminkan pemahaman, pengalaman, dan komitmen mereka terhadap
ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari.

Konstruksi identitas keagamaan dalam penelitian ini merujuk pada
proses pembentukan kesadaran dan pemahaman santri mengenai identitas
keagamaannya yang berkembang melalui interaksi sosial, pengalaman
spiritual, dan pengajaran dalam lingkungan TQN di Pondok Pesantren Putri
MBAH RUMI. Identitas keagamaan ini tidak terbentuk secara instan,
melainkan melalui tahapan dialektika sebagai mana dijelaskan dalam teori

konstruksi Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, yakni Ekternalisasi, yang

3 Erna Rahayu Nurhaini, “Konstruksi Identitas Diri Blogger Pada Blog Tentang
Kepustakawanan” (ADLN, 2017).

3 “keagamaan,” dalam  Wikikamus bahasa Indonesia, 1 Mei 2017,
https://id.wiktionary.org/w/index.php?title=keagamaan&oldid=863622., Diakses 2 Januari, 2025.



27

terjadi ketika nilai-nilai dan praktik keagamaan yang diajarkan oleh tarekat
ditanamkan kepada santri. Objektivasi, proses di mana nilai-nilai tersebut
diterima sebagai realitas yang dianggap sah dan benar oleh para santri.
Selanjutnya, Internalisasi, ketika nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari
kesadaran diri santri dan memengaruhi cara mereka memahami serta
menjalankan kehidupan beragama. Dengan demikian, identitas keagamaan
yang terbentuk tidak hanya mencerminkan hasil dari ajaran tarekat, tetapi
juga perjuangan pribadi santri dalam meresapi dan mengamalkan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan mereka sehari-hari.
3.  Komponen-komponen Dasar Pembentuk Identitas Keagamaan

Berikut ini adalah beberapa komponen utama yang sering diidentifikasi
dalam pembentukan identitas keagamaan, diantaranya: keyakinan, perilaku,
dan rasa memiliki.®®

a) Keyakinan (Beliefs)

Keyakinan menjadi dasar identitas keagamaan yang mencakup
ajaran serta doktrin yang diyakini oleh setiap individu dan
komunitas. Dalam hal keyakinan, sistem kepercayaan diwariskan
dari satu generasi ke generasi berikutnya, dan sejak lahir, anak-anak
mulai menyerap sistem kepercayaan yang dianut oleh orang tua
mereka. Salah satu alasan utama keterikatan terhadap identitas
keagamaan adalah keyakinan bahwa agama tersebut merupakan
warisan dari orang tua mereka. Proses pewarisan nilai-nilai dan
keyakinan agama antar generasi menjadi sumber penting untuk
menjaga kesinambungan agama dari waktu ke waktu. Agama
dipandang sebagai sesuatu yang sudah ditentukan sebelumnya dan
tidak selalu dipertanyakan, karena keberadaannya tidak bergantung
pada pilihan individu. Keyakinan agama ini bersifat fungsional,
sehingga berpengaruh pada pembentukan identitas dan

mempengaruhi keputusan penting dalam hidup.

3% Kalangan Milenial Diaspora Muslim, “MUSLIM DI EROPA,” diakses 30 Desember
2024, https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/25361/.



28

b) Perilaku

Perilaku menjadi salah satu elemen penting dalam membentuk
identitas keagamaan. Tindakan seseorang dapat muncul dari
keyakinan yang dianut, didikan yang diberikan orang tua, atau hasil
dari pembelajaran melalui pengamatan. Pola perilaku sangat
bergantung pada landasan yang melatarbelakangi sistem
kepercayaan tersebut. Keyakinan yang mendalam mendorong
seseorang untuk menjalankan kewajiban agamanya dengan
konsisten sekaligus menjauhi larangan yang ditetapkan oleh agama.

c) Rasa memiliki

Rasa memiliki mencerminkan keterikatan emosional
seseorang terhadap agamanya. Pengalaman ini bersifat subyektif
dan mendalam, terbentuk tanpa eksplorasi diri yang mendalam,
namun tetap berakar kuat dengan penerimaan yang utuh. Tanpa
penerimaan penuh, rasa memiliki sulit berkembang. Individu yang
mampu menginternalisasi keyakinan agamanya sering mersakan
kehadiran Tuhan secara subyektif, disertai emosi yang indah. Hal ini
menciptakan ikatan kuat terhadap identitas agama, membuat mereka
sulit menerima hal-hal yang bertentangan dengan sistem
kepercayaan tersebut.

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan untuk menjelaskan
secara sistematis komponen identitas keagamaan santri adalah melalui teori
lima dimensi religiusitas yang dikembangkan oleh Charles Y. Glock dan
Rodney Stark (1965) dalam bukunya The Nature of Religius Commitmen,
menyebut lima dimensi agama dalam diri manusia, yaitu:3®

a. Dimensi Ideologis
Berkaitan dengan keyakinan terhadap doktrin teologis

dasar agama. Individu diharapkan memegang kepercayaan

36 Rodney Stark dan Charles Y. Glock, American Piety: The Nature of Religious
Commitment, 1 ed. (University of California Press, 2023),
https://www.perlego.com/book/4210678/american-piety-the-nature-of-religious-commitment-pdf.



29

tertentu secara tegas, seperti keimanan kepada Tuhan, kitab
suci, atau ajaran fundamental agama.

Dimensi keyakinan atau akidah dalam Islam mencakup
kepercayaan yang tertanam kuat dalam hati bahwa Allah adalah
satu-satunya Tuhan yang layak disembah. Keyakinan ini
diwujudkan melalui ucapan dua kalimat syahadat, yaitu
pengakuan bahwa tidak ada Tuhan selain Allah dan bahwa Nabi
Muhammad adalah utusan-Nya. Selain itu, akidah juga
tercermin dalam perbuatan amal saleh. Dengann demikian,
keimanan seorang Muslim mencakup seluruh aspek diri mulai
dari hati, ucapan, tindakan yang semuanya mencerminkakn
keyakinan kepada Allah. Seorang yang beriman tidak akan
memiliki niat, mengucapkan Kkata-kata, atau melakukan
perbuatan apapun kecuali yang sesuai dengan kehendak Allah.*’

b. Dimensi Ritualistik
Dimensi ini meliputi pelaksanaan praktik keagamaan baik
yang bersifat privat maupun kolektif. Dimensi ini mengukur
sejauh mana individu terlibat dalam kegiatan ibadah dan simbol-
simbol keagamaan, dan sejauh mana agama dipraktikkan dalam
bentuk tindakan ibadah yang nyata, Dalam Islam, dimensi ini
bukan hanya bentuk ketaatan formal, tetapi juga cara untuk
mendekatkan diri kepada Allah dan memperkuat dimensi
keimanan lainnya.
c. Dimensi Pengalaman Keagamaan
Berhubungan dengan pengalaman spiritual atau emosi
religius, seperti rasa syukur, ketenangan, kekaguman, atau
hadirat Tuhan, yang menjadi “pengetahuan langsung” tentang

realitas tertingi.

37 Aris Rahman Saleh, “Dimensi Keberagamaan dalam Pendidikan,” Jurnal Jendela
Pendidikan 2, no. 04 (2022): 580-90.



30

Dimensi pengalaman keagamaan umumnya berkaitan
dengan pengalaman spiritual yang dialami individu, termasuk
emosi tertentu, persepsi pribadi, serta sensasi yang muncul
dalam relasi dengan Tuhan. Contoh dari pengalaman ini antara
lain perasaan dekat dengan Tuhan, rasa takut untuk melakukan
dosa, keyakinan bahwa doanya telah dikabulkan, atau merasa
telah mendapatkan pertolongan dan perlindungan dari Tuhan.

d. Dimensi Intelektual

Mengacu pada pengetahuan instruksional tentang ajaran
agama dan kitab suci. Individu yang religious diharapkan
memiliki pemahaman teori dan teks agama, karena
“pengetahuan menjadi landasan bagi keyakinan.” Dimensi ini
juga dikenal sebagai dimensi ilmu. Dalam ajaran Islam, dimensi
ini mencakup pemahaman terhadap llmu Figh, limu Tauhid, dan
Ilmu Tasawuf.

e. Dimensi Konsekuensial

Mencerminkan pengaruh agama terhadap sikap, nilai dan
perilaku sosial. Ini adalah implikasi moral dan komitmen
keagamaan, yang tampak dalam cara seseorang bertindak dalam
kehidupan sehari-hari.

Di sinilah konsep habluminannas (hubungan baik antar
sesama manusia) dijalankan. Seseorang yang memiliki kualitas
ibadah yang baik biasanya juga mampu menempatkan diri
secara bijak dalam kehiduoan bermasyarakat, menjalin
hubungan sosial yang harmonis, serta membawa manfaat bagi
lingkungan sekitarnya.

Dengan demikian, kelima dimensi religiusitas yang dikembangkan
oleh Glock dan Stark menjadi kerangka konseptual yang penting untuk
memahami ekspresi identitas keagamaan santri secara utuh. Dalam
penelitian ini, dimensi ideologis, ritualistik, pengalaman religius,

intelektual, dan konsekuensial digunakan sebagai indikator yang



31

menggambarkan bagaimana identitas keagamaan santri termanifestasi
dalam kehidupan sehari-hari. Indikator ini tidak berdiri sendiri, melainkan
akan dianalisis melalui perspektif teori konstruksi sosial Petel L. Berger dan
Thimas Luckmann untuk melihat proses pembentukannya secara sosial
melalui praktik tarekat.
4. Hubungan antara Praktik Keagamaan dan Pembentukan ldentitas
Keagamaan
Keagamaan, baik individu maupun komunitas, dalam artikel karya
Habibi Zaman Riawan Ahmad menurut Wach dan Kitagawa, dapat
diekspresikan melalui tiga bentuk ekspresi. Pertama, ekspresi teoritis yang
mencakup pemikiran, seperti sistem kepercayaan, mitologi, dan doktrin-
doktrin agama. Kedua, ekspresi praktis yang mencakup pelaksanaan ritual
ibadah serta kegiatan pelayanan. Ketiga, ekspresi persekutuan, yang
mencerminkan interaksi sosial dan pengelompokan dalam komunitas
beragama.®
Praktik keagamaan memainkan peran krusial dalam proses
pembentukan identitas keagamaan, yang berkontribusi pada pembentukan
jati diri individu maupun kelompok. Lewat praktik keagamaan, seseorang
dapat merasakan kedekatan dengan sesama pemeluk agama sekaligus
membentuk hubungan sosial yang erat.® Kegiatan keagamaan seperti
ibadah, doa, dan ritual bukan hanya mencerminkan keyakinan seseorang,
tetapi juga menjadi cara untuk menunjukkan identitas. Melalui kegiatan ini,
individu bisa merasa dekat dengan nilai-nilai agama mereka dan komunitas
yang lebih luas. Di pesantren, misalnya, mengaji dan berdoa adalah bagian
penting dari kehidupan santri yang menciptakan pengalaman bersama dan

mempererat hubungan sosial di antara mereka.

%8 Habibi Zaman Riawan Ahmad, “Ekspresi keagamaan, dan narasi identitas: Studi
program pesantren tahfidz intensif Daarul Quran Cipondoh Tangerang,” Harmoni 13, no. 2 (2014):
51-69.

3 Aulia Rahmah dan Al Pisyah, “Peran Agama Dalam Membentuk Identitas Sosial,”
Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 2, no. 6 (2023): 357-66.



32

Praktik keagamaan menjadi sarana utama bagi individu untuk
memahami nilai-nilai dan ajaran agama, terutama melalui proses sosialisasi
yang melibatkan interaksi dalam komunitas keagamaan. Ritual keagamaan
tidak hanya memberikan pengalaman emosional dan spiritual mendalam,
tetapi juga berperan dalam menginternalisasi nilai-nilai agama, memperkuat
pemahaman, serta keterikatan emosional terhadap identitas keagamaan.
Dalam kehidupan sehari-hari, praktik seperti doa, dzikir, dan amal sosial
menjadi wujud nyata dari nilai-nilai agama yang tidak hanya membentuk,
tetapi juga mengekspresikan identitas keagamaan individu secara konkret.
Praktik keagamaan bukan sekedar upaya pemenuhan kewajiban spiritual,
tetapi juga merupakan proses dinamis yang berperan dalam pembentukan
identitas keagamaan. Proses ini mencakup penghayatan nilai-nilai agama,
interaksi sosial, serta ekspresi diri dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
menjadikan praktik keagamaan sebagai aspek fundamental dalam
memahami identitas keagamaan baik pada tingkat individu maupun

komunitas.

Praktik Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
1. Sejarah Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah
Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (TQN) merupakan hasil dari
penggabungan dua tarekat besar, yaitu Tarekat Qodiriyah dan Tarekat
Nagsyabandiyah. Qodiriyah merupakan tarekat yang merujuk pada
ajaran spiritual Syekh Abdul Qodir Al-Jailani (wafat di Baghdad pada
1166M). Sedangkan Nagsyabandiyah merupakan tarekat yang merujuk
pada ajaran spiritual Syekh Bahauddin an-Nagsyabandi (wafat di
Bukhara, Uzbekistan pada 1389 M). Yang kemudian inti ajaran dari
kedua tarekat ini dipadu padankan oleh seorang ulama Sufi besar asal
Sambas, Kalimantan Barat, Syekh Ahmad Khatib bin Abdul Ghafar. Di
usianya yang ke 20-an Syekh Ahmad Khatib menimba ilmu di Makkah
dan mengambil sanad dari Tarekat Qodiriyah melalui Syekh

Syamsuddin al-Makki dan juga untuk Tarekat Nagsyabandiyah Syekh



33

Ahmad Khatib mengambilnya dari guru yang sama, yaitu Syekh
Syamsuddin. Berdasarkan keterangan dalam manuskrip Kkitab Fathul
‘Arifin, yang ditulis oleh Syekh Abdul Wahid, khalifah Syekh Ahmad
Khatib yang berasal dari Palembang. Dalam manuskrip tersebut
disebutkan bahwa Syekh Syamsuddin belajar sekaligus mendapatkan
ijazah irsyad Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah dari Syekh Musa dari
Syekh Abu Sa’id al-Ahmadi; Syekh Abu Sa’id al-Ahmadi dari Syekh
Abdallah Dihlawi (dari Delhi, India), dan seterusnya sampai pada
Rosulullah SAW.%

Syekh Ahmad Khatib Sambas merupakan seorang ulama besar
asal Indonesia yang mengabdikan hidupnya untuk mengajar dan
berdakwah di Makkah al-Mukarramah, Beliau memiliki keahlian
mendalam dalam fikih, tauhid, dan tasawuf, sehngga dihormati sebagai
tokoh berpengaruh di seluruh Nusantara. Sebagai mursyid yang arif dan
berilmu tinggi, Syekh Ahmad Khatib memiliki otoritas untuk
memodifikasi ajaran Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah yang
dipimpinnya, menggabungkannya dengan inti ajaran Nagsyabandiyah.
Penggabungan kedua tarekat ini dilandasi oleh alasan logis dan strategis,
karena keduanya saling melengkapi, khususnya dalam hal metode dan
jenis dzikir. Tarekat Qodiriyah menekankan dzikir jahr (keras) dengan
kalimat la ilaha illa Allah, sementara Nagsyabandiyah lebih
menonjolkan dzikir khafi (lembut) dengan lafadz Allah, Allah, Allah.
Modifikasi ini bertujuan untuk memberikan murid-muridnya metode
praktis dalam mencapai kesufian yang lebih efektif dan efisien. Meski
tarekat hasil ijtihad ini layak dinamai Tarekat Khatibiyah atau
Sambasiyah, Syekh Ahmad Khatib, karena ketawadhuannya dan bentuk

40 Cecep Zakarias El Bilad, “Mengenal tarekat qadiriyah nagsyabandiyah bekal wawasan
bagi ikhwan tqn suryalaya” (Latifah Press, 2023).



34

hormat kepada para pendiri kedua tarekat ini, tetap menisbahkannya
pada Qodiriyah dan Nagsyabandiyah.*!
2. Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah

Secara umum tarekat memiliki beberapa tujuan utama yang ingin
dicapai, diantaranya: Pertama, memperdalam ilmu agama untuk
diamalkan sebagai bentuk ibadah kepada Allah Swt. Kedua, meneladani
guru dan sesama anggota tarekat dalam melaksanakan amalan ibadah
secara benar. Ketiga, menjauhi segala bentuk rukhsah (keringanan) dan
ta’wil (penyelewengan makna) demi menjaga kesempurnaan dalam
beramal. Keempat, memanfaatkan waktu dengan optimal untuk
beribadah, seperti melalui wirid dan do’a, guna membentuk pribadi yang
lebih baik. Kelima, mengendalikan hawa nafsu sebagai wujud
kepatuhan terhadap perintah Allah Swt.*?

Dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (TQN) terdapat
prinsip dasar yang dijadikan sebagai pedoman yang dipegang oleh para
pengamal tarekat ini guna untuk mencapai tujuan spiritual dan moral.
Kedua tarekat ini memiliki ajaran serta metode yang saling melengkapi
dalam praktik tasawuf. Pendidikan TQN didasarkan pada lima prinsip
dasar atau biasa disebut dengan “Al-Ushuulul Qoodiriyah Khomsatun”
yang tercantum dalam kitab miftahush shudur, yaitu:*3
1) ‘Uluwwul Himmah (Cita-Cita Tinggi)

Uluwwul Himmabh, atau semangat untuk meraih cita-cita tinggi,
adalah konsep fundamental dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah.
Konsep ini menekankan bahwa seseorang yang bercita-cita besar akan

mampu meraih derajat yang lebih mulia. Uluwwul Himmah

41 Akhmad Syahri dan Hamzah Hamzah, “Aktualisasi Ajaran Tarekat Qodiriyyah wa
Nagsabandiyah dalam Membangun Karakter Generasi Milenial Indonesia,” AL-Munawwarah:
Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2019): 96-113.

42 Ahmad Rikiyanto, “Praktik Tarekat Qadiriyah Wa Nagsabandiyah Dan Fungsinya
Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji — Jember,” Jurnal Evaluasi Pendidikan
(JEP) 6, no. 3 (1 Agustus 2024.

43 “Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Nagsabandiyah | PDF,” Scribd, diakses 13 Desember
2024, https://id.scribd.com/document/481394223/Prinsip-Dasar-Tarekat-Qodiriyah-
Nagsabandiyah.



35

mencerminkan tekad dan semangat yang luar biasa dalam mengejar
tujuan spiritual maupun kehidupan. Hal ini mencakup keinginan kuat
untuk mendekatkan diri kepada Allah sekaligus meningkatkan kualitas
diri. Siapa pun yang mempunyai cita-cita, apabila ia menetapkan tujuan
besar dan berhasil mencapainya, maka martabatnya kan melambung
dan akan memperoleh kedudukan yang lebih tinggi.**

2) Hifdzul Hurmah (Menjaga Kehormatan)

Salah satu prinsip utama dalam TQN adalah Hifdzul Hurmah,
yang menekankan betapa pentingnya menjaga serta menjunjung tinggi
kehormatan, baik untuk diri sendiri maupun agama. Dalam menjaga
kehormatan diri sendiri disini pengamal tarekat diharapkan untuk
menjaga martabat dan kehormatan diri, yang berarti menghindari
perilaku yang merendahkan diri dan selalu berusaha berperilaku sesuai
dengan ajaran agama. Selain menjaga kehormatan diri, pengamalan
tarekat diharapkan juga untuk menjaga kehormatan agama guna
melindungi dan menghormati ajaran Islam, yang mencakup
menghindari tindakan yang dapat mencemarkan nama baik agama serta
menunjukkan akhlak yang baik sebagai representasi dari ajaran tersebut.
Selain itu prinnsip Hifdzul Hurmah disini juga mencakup dalam
hubungan sosial di mana cara individu berinteraksi dengan orang lain.
Pengamal tarekat diajarkan untuk membina hubungan harmonis dengan
sesama melalui sikap sopan santun dan menghormati sesama.

Prinsip Hifdzul Hurmah ini didasarkan pada ajaran bahwa siapa
pun yang menjaga kehormatan Allah, maka Allah akan menjaga
kehormatannya. Sebagaimana tercermin dalam ungkapan:

“Man hafidzo hurmatulloohi, hafidzollouhu hurmatuhu”

(Siapa yang mennjaga kehormatan Allah, maka Allah akan

menjaga kehormatannya).

4 Krisdiantoro dan Mohammad A’lan Tabaika, “Strategi Dakwah Tarekat Qadiriyah Wa
Nagsabandiyah Di Desa Bluto Kec. Bluto Kab. Sumenep,” Journal of Islamic Communication
Studies 1, no. 2 (31 Juli 2023): 40-50, https://doi.org/10.15642/jicos.2023.1.2.40-50.



36

3) Husnul Khidmah (Pengabdian yang Baik)

Husnul Khidmah mengacu pada pelayanan yang baik serta
pengabdian yang tulus kepada sesama, khususnya kepada guru dan
masyarakat. Dalam perspektif spiritual, konsep ini mencerminkan
kerendahan hati dan tekad untuk memberikan manfaat serta kontribusi
positif bagi orang lain.

4) Nufuudzul ‘Azmah (Melaksanakan Tekad)

Nufuudzul ‘Azmah berarti menjalankan tekad yang telah
ditetapkan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya memiliki tekad yang
kokoh untuk meraih tujuan yang diinginkan, baik dalam kehidupan
spiritual maupun sosial.

5) Ta’dziimun Ni’mah (Mengagungkan Nikmat)

Ta’dzimun Ni’mah berarti menghargai dan memuliakan setiap
nikmat yang diterima, baik secara materi maupun spiritual. Prinsip ini
mengajarkan individu untuk menyadari bahwa segala sesuatu yang
dimiliki adalah karunia dari Allah, sehingga rasa syukur harus
diwujudkan dengan menggunakan nikmat tersebut secara bijak.

3. Ajaran Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah

Dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah terdapat beberapa
ajaran pokok, diantaranya yaitu dzikir, murogobah, kesempurnaan
suluk, dan adab murid terhadap guru (mursyid). Murogobah disini
berarti mendekatkan diri kepada Allah melalui amalan dan riyadhah,
dengan kesadaran bahwa diri selalu berada dalam pengawasan Allah
swt.

a) Dzikir dan Murogobah

Secara etimologi dzikir berasal dari kata “zakara” yang berarti

mensucikan, menyebut, menjaga, mengerti, memberi, mempelajari,

menggabungkan, dan nasehat. Dengan demikian, dzikir memiliki makna

45 Rusmiati, “Konsep Muraqabah dalam Perspektif Sa’id Hawwa dan Relevansinya dalam
Konteks Kekinian,” Diakses 14 Januari 2025, Https://Repository. Ar-Raniry.Ac.1d/1d/Eprint/35514/.



37

mensucikan dan mengagungkan, sekaligus juga berarti menyebut serta
mengingat nama Allah dalam hati dan lisan.

Dalam konteks ibadah Islam, dzikir meliputi segala bentuk
ucapan yang digunakan untuk memuji serta memohon kepada Allah.
Dzikir atau dzikrullah mencerminkan hubungan seorang mukmin
dengan Allah, yang sulit diukur, dan dapat dilihat dalam sikap dan
perilaku mereka. Ini melibatkan mengagungkan-Nya dengan menyebut
nama-nama dan sifat-Nya, serta bersyukur dan mengagungkan-Nya.
Sehingga, dzikir bukan hanya ucapan; melainkan juga bentuk kesadaran
spiritual yang mendalam tentang kehadiran dan pengawasan Allah
dalam kehidupan sehari-hari.*

Selain dalam konteks ibadah, dzikir juga sering ditemukan dalam
karya sastra sufi. Contohnya, Ibnu Ata’illah al-Iskandari (w. 1309)
dalam kitab Mistah al-Falah wa Misbah al-Arwah menyatakan bahwa
dzikir merupakan cara untuk menghilangkan kesalahan dan lupa dengan
menghadirkan hati secara terus-menerus kepada Allah. Dzikir termasuk
salah satu amalan kebaikan yang sangat utama, karena pada Hari
Kebangkitan nanti, semua amal seorang hamba akan sia-sia kecuali
dzikir kepada Allah. Dzikir biasanya dianggap sebagai pendekatan
pribadi yang bersifat batiniah. Oleh karena itu, para sufi menganggap
setiap ajaran Islam sebagai jalan bagi setiap manusia untuk senantiasa
mengingat Allah dalam batin mereka.*’

Murogobah adalah sikap mental yang tinggi yang mencerminkan
kesadaran seseorang terhadap kehadiran Allah dalam setiap aspek
kehidupannya dan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasinya.
Karena kesadaran ini, menjadikan diri lebih waspada dan siap dalam

berbagai situasi. Dalam konteks ini, murogobah melibatkan pandangan

4 “Tradisi Zikir Berjamaah Tarekat Qadiriyah dan Nagsyabandiyah.pdf,” diakses 21

November 2024, https://repositori.uin-
alauddin.ac.id/17792/1/Tradisi%20Zikir%20Berjamaah%20Tarekat%20Qadiriyah%20dan%20Na
gsyabandiyah.pdf.

47 Dr Hj Sri Mulyati M.A, Peran Edukasi Tarekat Qadariyyah Nagsabandiyyah Dengan
Referensi Utama Suryalaya (Prenada Media, 2010).



38

hati atau “vision of the heart” yang terus memfokuskan perhatian pada
Allah; dalam hal ini, individu juga menyadari bahwa Allah melihatnya
dengan penuh perhatian. Karena mereka selalu berada di bawah
pengawasan Allah dan berhadap-hadapan dengan-Nya, mereka
melakukan sikap murogobah dengan berusaha untuk menjaga kesucian
diri dan perilaku. Dengan demikian, murogobah menjadi praktik
spiritual yang juga merupakan cara untuk menata diri sendiri agar
senantiasa dekat dengan Allah.*®

Dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah, muroqobah adalah
praktik penting yang membantu seseorang untuk selalu merasakan
kehadiran Allah dan berperilaku sesuai dengan ajaran-Nya. Melalui
praktik murogobah, seseorang bisa meraih tingkat kedekatan spiritual
yang lebih mendalam sekaligus memperbaiki diri dalam proses menuju
kesempurnaan akhlak.
b) Kesempurnaan suluk

Suluk merupakan salah satu metode dalam tarekat untuk
mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pada dasarnya, suluk berfungsi
sebagai jalan yang harus ditempuh oleh seorang sufi dengan tujuan
meraih kedekatan yang maksimal kepada Allah SWT, yang biasa
disebut dengan “tagarrub.™® Dalam tasawuf “kesempurnaan suluk”
merujuk pada proses spiritual yang dilakukan oleh seorang salik
(pengamal suluk) untuk mencapai kedekatan dengan Allah dan
penyempurnaan akhlak. Suluk merupakan perjalanan batin yang
melibatkan pengendalian diri, disiplin spiritual, dan praktik dzikir.
Dengan demikian, suluk dapat dimaknai sebagai suatu ikhtiar untuk

meraih ma'rifat kepada Allah SWT melalui pendekatan diri kepada-Nya,

48 Mohammad Hazmi Fauzan, Undang Ahmad Darsa, Dan Elis Suryani Nani Sumarlina,
“Konsep Muragabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin: Konsep
Muragabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin,” Kabuyutan 2, No. 1
(8 Maret 2023): 76-79.

49 Valentina Adinda Febriani, “Kesempurnaan Suluk Dan Adab Para Murid,” Spiritualita
5, no. 1 (30 Juni 2021): 1-15, https://doi.org/10.30762/spiritualita.v5i1.292.



39

yang dilakukan sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh
Allah melalui utusan-Nya.>®

Perjalanan ini dimulai dengan memasuki sebuah tarekat yang
mu’tabarah dan selama empat puluh hari akan dibawa pada pencapaian
tingkat spiritual tertinggi, yaitu melaksanakan suluk secara sempurna,
dengan bimbingan mursyid. Jalan kesempurnaa suluk terdiri dari tiga
dimensi: Islam, Iman, dan lhsan. Jadi tarekat adalah pengamalan dari
syari’at itu sendiri. Karena bersyari’at tanpa tarekat, atau tidak
mengaplikasikan syariat yang dipegangnya, seperti memiliki kapal
tetapi tidak digunakan di lautan hanya didiamkan di daratan.*

c) Adab murid terhadap guru (mursyid)

Adab merujuk pada perilaku sopan, etika, moralitas, serta norma-
norma yang dianggap baik dan diterima oleh masyarakat luas. Oleh
karena itu, pencapaian seseorang dalam berbagai aspek kehidupan
sangat ditentukan oleh kualitas adab yang dimilikinya. Sehingga dalam
Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah adab seorang murid terhadap guru
(mursyid) sangat penting guna menjaga hubungan yang baik dan efektif
dalam proses pembelajaran spiritual. Dalam tarekat, adab dan sopan
santun adalah aspek penting yang harus dimiliki oleh setiap murid.
Murid diwajibkan menghormati guru, baik lahir maupun batin, serta
mematuhi segala perintahnya selama tidak bertentangan dengan syari’at
Islam.>2

Dalam ajaran Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (TQN), Tanbih
atau nasihat menekankan pentingnya sikap hormat kepada mereka yang

memiliki kedudukan lebih tinggi, baik dari segi spiritual maupun sosial..

% M. Afif Anshori, “Religiousitas jama’ah suluk; pengalaman keagamaan pada tarekat
qadariyah wan nagsabandiyah” (PhD Thesis, UIN Raden Intan Lampung, 2018),
http://repository.radenintan.ac.id/2964/2/2013_afif _reviewer_Religiusitas_Jamaah_Suluk.pdf.

51 Misbahul Anam, Syamsul Bahri Tanrere, dan Muhammad Adlan Nawawi, “Pendidikan
Karakter Siswa Perspektif Syekh Ahmad Khatib Sambas,” Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam dan
Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 03 (2022): 415-39.

%2 Ahmad Rikiyanto, “Praktik Tareqat Qadiriyah Wa Nagsabandiyah Dan Fungsinya
Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji—Jember,” Jurnal Evaluasi Pendidikan
(JEP) 6, no. 3 (2024).



40

Hal ini berarti seorang murid harus menghormati guru spiritual atau
mursyid mereka. Ini mencakup mengakui pengetahuan, pengalaman,
dan kedudukan spiritual yang dimiliki mursyid. Rasa hormat yang
ditunjukkan oleh murid inilah yang akan membangun hubungan positif.
Di sana, mursyid akan merasa dihargai dan terdorong untuk memberi
bimbingan yang lebih baik. Ini menyebabkan kedua belah pihak dapat
saling membantu dalam perjalanan spiritual.>
4. Praktik-praktik Khas Pengikut Tarekat di Pesantren

Praktik-praktik khas yang dilakukan oleh para pengikut tarekat di
pesantren mencakup beragam kegiatan yang bernilai spiritual dan sosial,
karena di pesantren praktik tarekat tidak hanya menekankan ibadah
ritual, tetapi juga membentuk karakter dan khlak para santri. Berikut
adalah beberapa praktik yang umum dilakukan oleh pengikut tarekat,
terutama Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah:
1) Dzikir

Dzikir merupakan salah satu amalan serta menjadi bagian integral
dari kehidupan sehari-hari santri, karena dzikir merupakan sebuah
bentuk mengingat atau latihan spiritual yang bertujuan untuk
menghadirkan keberadaan Tuhan dengan merenungkan wujud-Nya.
Dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah sendiri mengajarkan kepada
para pengikutnya untuk melakukan dua jenis dzikir, yang pertama dzikir
jahr (dzikir keras) berasal dari Tarekat Qodiriyah dengan lafadz
utamanya yaitu, La ilaaha Illaallah sebanyak 165 kali setiap selesai solat
5 waktu, dan yang kedua dzikir khafi (dzikir yang letaknya dalam hati)
bersal dari Tarekat Naqgsyabandiyah, dengan amalan berupa
melafadzkan “Allah” di dalam hati.

% Ach Sayyi, “Wasiat Pendidikan Sufistik Dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat
Qodiriyyah Nagsyabandiyah Suryalaya (Telaah Pemikiran Guru Mursyid Tqn Suryalay),”
FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 6, no. 01 (2017).



41

Dzikir sebagai amalan utama dalam Tarekat Qoodiriyah
Nagsyabandiyah memiliki dasar yang kuat baik dari Al-Qur’an maupun
hadis. Seperti dalam QS. Al-Ahzab ayat 41:

(£1) 158 1583 4 15583 1 gial Eall il
Artinya:“Wahai orang-orang Yyang beriman berdzikirlah (dengan
menyebut nama) Allah, dengan dzikir yang sebanyak-banyaknya.” (QS.
Al-Ahzab:41)%

Ayat ini menjadi dasar kuat bahwa dzikir bukan hanya dianjurkan, tapi
diperintahkan untuk dilakukan sebanyak-banyaknya (YD;:S’S 1283). Ini juga
menjadi landasan bagi amalan dzikir dalam tarekat. Selanjutnya, terkait
dzikir jahr dalam tarekat ini juga di dasarkan oleh HR. Tirmidzi:

¥ AN Jadl)) 1Ok aluy e G L 0 O gk ha 9B A W i) s CB
(0 3 4

Artinya:"Dari Jabir radhiyallahu ‘anhu, ia berkata, aku mendengar
Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: Dzikir yang paling
utama adalah & fﬁl 4l ¥ (HR. Tirmidzi, ia menyatakan bahwa hadits
ini hasan)
Hadis ini menjadi dasar penting bagi amalan dzikir dalam Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah, khususnya dalam dzikir jahr (lantang) yang
sering kali mengulang kalimat & fﬁg 4 Y secara rutin. Kalimat ini
merupakan inti dari tauhid dan menjadi sarana pembentukan kesadaran
ilahiyah dalam diri santri.
2) Khataman

Khataman menjadi amalan mingguan bagi para santri di pondok
pesantren, yang mana pelaksanaannya diatur oleh Syaikh Mursyid KH.
Shohibulwafa Tajul Arifin dalam kitab Uquudul Jumaan, yang
didalamnya mencakup khataman dengan memadukan dzikir, sholawat,

doa-doa, dan bacaan yang biasanya diamalkan oleh Rosulullah dan para

% Kementrian Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, h. 434.



42

sahabat. Pelaksanaanya bisa dilakukan sendiri maupun berjamaah,
dengan kurun waktu fleksibel antara Maghrib dan Isya. Amalan ini
bertujuan memperkuat dimensi mental dan spiritual pengamalnya, serta
mendukung kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Intensitas pelaksanaan
khataman dianjurkan meningkat, baik mingguan, dua kali seminggu,
atau bahkan setiap hari, sebagai upaya memperkuat kejayaan agama dan
negara. *°
3) Managiban

Managib berarti hikayat atau riwayat kehidupan orang-orang
saleh yang mencerminkan perjalanan hidup dan akhlak mulia mereka.
Managiban merupakan kegiatan membaca, mengkaji, dan memperingati
riwayat hidup orang-orang saleh, terutama Syekh Abdul Qodir al-
Jailani, untuk meneladani kebaikannya. Dalam praktiknya, managiban
merupakan amalan rutin satu bulan sekali yang dilakukan oleh para
pengamal Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah.®® Acara managiban
berlangsung dari pagi hingga menjelang waktu dhuhur, dengan susunan
inti yang terbagi menjadi dua bagian, yaitu Khidmah Amaliah dan
Khidmah IImiah. Khidmah amaliah meliputi empat ritual utama:
pembacaan Al-Qur’an, tawasul, pembacaan tanbih Abah Sepuh, dan
pembacaan mangobah. Sementara itu, Khidmah IImiah terdiri atas dua
kegiatan pokok, yakni kajian kitab Miftah al- Shudur dan ceramah
tentang tasawuf dan tarekat. Acara ditutup dengan doa oleh Mursyid
atau Wakil Mursyid (Wakil Talgin) yang telah ditunjuk.>’

% Edwin Syarif, “Etika sufistik modern, telaah pemikiran kh. Ahmad shohibulwafa tajul
‘arifin (abah anom)” (B.S. thesis), diakses 30 Desember 2024.

% Rohana Rohana, “Praktek Tasawuf Pada Tarekat Qodiriyyah Nagsyabandiyah Di
Kelurahan Terjun Kecamatan Medan Marelan,” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam
3, no. 2 (30 Desember 2021), https://doi.org/10.51900/alhikmah.v3i2.15492.

57 Asep Usman, “Fenomena Tarekat di Zaman Now: Telaah atas Ajaran dan Amalan TQN
Suryalaya,” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 22, no. 2 (2 Oktober 2019): 198—
216, https://doi.org/10.15408/dakwah.v22i2.12068..



43

4) Talqin dan Bai’at

Talgin merupakan tahap awal yang wajib dilalui oleh seseorang
sebelum dapat mengikuti dan mengamalkan ajaran dalam suatu tarekat.
Hal ini juga berlaku dalam Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah, di mana
proses talgin menjadi syarat penting sebelum seseorang memulai
pengamalannya.. Talqin sering kali disandingkan dengan istilah bai’at,
yang merujuk pada sebuah pengaturan, persetujuan, atau janji kesetiaan
yang diikrarkan kepada seorang syaikh. Bai’at mecerminkan komitmen
nyata seorang murid terhadap gurunya. Menurut Syekh Abd al-Qadir al-
Jilani, pencapaian tingkat pencerahan spiritual tertinggi hanya dapat
diraih melalui taubat yang tulus (al-tawba al-nasuh) melalui proses
talgin yang diberikan oleh orang-orang yang memiliki otoritas dan
keyakinan (al-talgin min ahlih).*® Talgin biasanya diberikan langsung
oleh seorang mursyid, atau oleh seseorang yang telah mendapatkan izin
dan kepercayaan dari mursyid, yang dikenal sebagai wakil talgin. Dalam
tradisi tasawuf dan tarekat, seperti yang dijelaskan oleh Syaikh Abdul
Qadir al-Jailani, talgin merupakan proses pembelajaran dari seorang
guru untuk menanamkan dan meneguhkan kalimat tagwa, yaitu kalimat
tahlil (Laa ilaaha illallah).>®

% Agus Sholikhin, “Tarekat Sebagai Sistem Pendidikan Tasawuf,” Conciencia 18, no. 2
(30 Desember 2018): 1-13.

% Annisa Nuraeni, “Pelaksanaan Amaliah Tharigat Qadiriyyah Nagsyabandiyyah
Suryalaya dalam Membina Akhlakul Karimah Santri di Pesantren Jagat ‘Arsy BSD Tangerang
Selatan” (B.S. thesis, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Syarif Hidayatullah Jakarta),
diakses 30 Desember 2024, https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/65869.



BAB Il
PRAKTIK TAREKAT QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH DI PONDOK
PESANTREN PUTRI MBAH RUMI SEMARANG

A. Profil Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

1. Nama Pesantren : Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI
2. Alamat Pesantren X JI. Wismasari Raya No.15 (Asrama

1), JI. Wismasari Selatan No. 2-3
(Asrama 1I), Ngaliyan, Kec.

Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa

Tengah 50181
Pengasuh : Ibunyai Isnayati Kholis
4. Telepon : 081240247682

B. Sejarah dan Latar belakang Pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI
Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI berdiri berawal dari sebuah
rumah keprabon peninggalan putri simbah Hj. Rumi, yang berubah menjadi
"Roudhotul 1lmi" bagi para santri yang hadir atas izin Allah SWT tanpa
brosur, iklan, dan bahkan promosi. Mereka ini anak-anak negeri yang sangat
ingin menimba ilmu agama dan membekali dirinya dengan perisai ilmu
Allah, “tafagquh fiddin " seberat apapun kehidupan di pesantren yang harus
dijalani, karena tidak mudah nyantri di sebuah pesantren yang tidak
dibangun untuk mengaji, bahkan ini adalah rumah tinggal yang disulap
menjadi tempat mengaji yang pada akhirnya khalayak menyebutnya
menjadi sebuah pesantren. Dan pesantren itu diberi nama Pondok Pesantren
Putri Mbah Rumi. MBAH RUMI merupakan kepanjangan dari “Mencari
Bekal Akhirat Roudhotul Ilmi.” Adapun nama “MBAH RUMI” diambilkan
dari nama ibu mertua pendiri pesantren, yaitu simbah Hj. Rumi yang wafat
tahun 2014.

42



43

Pemberian nama MBAH RUMI yang memiliki kepanjangan “Mencari
Bekal Akhirat Roudhotul [lmi” dalam istilah jawanya merupakan hasil dari
otak-atik gathuk dari ibunyai Isnayati Kholis dan dalam hal ini sangat
disetujui oleh beliau pendiri pesantren, Abah Imam Nur Kholis, yang
merupakan suami dari pengasuh pesantren yaitu ibunyai Isnayati Kholis
binti Muhdi bin Ali bin Luthfillah. Ini merupakan sekelumit dari latar
belakang pendirian Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI yang beralamat
di Jalan Wismasari Raya No. 15, Ngaliyan, Semarang (untuk asrama 1),
lebih tepatnya di depan Puskesmas Ngaliyan, dan Jalan Wismasari Selatan
No. 2-3, Ngaliyan, Semarang (untuk asrama II).

Harapan dari Ibunyai Isnayati, semoga Pesantren Putri MBAH RUMI
selalu diberkahi, istigamah ila yaumil giyamah, seluruh santrinya diberikan
fadhol Allah, hasil magshud 'ilman nafian mubarakan li khidmati ummati

nabiyyina Muhammad SAW.

Motto, Visi, dan Misi Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

1. Motto:
HUBBUL ULAMA
TAWADHU’
BERAMAL NYATA
Memahami makna motto tersebut sebagai nasehat bahwa santri MBAH
RUMI selain harus berilmu, juga diharapkan memiliki kecintaan kepada
ahli ilmu sebagai bentuk penghormatan dan keteladanan dalam
menuntut ilmu, dan disaat sudah memiliki banyak ilmu harus tetap
ta’alug kepada guru atau alim ulama dan menjaga sikap tawadhu dengan
tetap beramal nyata, dalam artian bersikap realistis dan terkendali dalam
berkehidupan dan tidak bersikap ghuluw mengandalkan ibadah mahdoh
saja tanpa praktik amaliah sosial.



44

2. Visi:

Menjadikan Pondok Pesantren sebagai lembaga pendidikan yang

mengedepankan ‘Akhlaqul Karimah” berpegang teguh pada prinsip

ajaran “Ahlussunah wal jama’ah An Nahdiyyin” dan mencintai Al-

Qur’an sebagai panduan hidup sepanjang hayat.

3. Misi:

1. Menyelenggarakan pendidikan berbasis Pondok Pesantren.

2. Membentuk komunitas yang terampil dalam belajar dan terampil
dalam kehidupan.

3. Berupaya menciptakan santri yang berkepribadian tangguh, kuat dan
sabar dalam berda’wah di masyarakat demi teguhnya Islam yang
Rahmatallilalamin.

4. Memberdayakan seluruh fasilitas dan lingkungan alam sekitar

sebagai sumber belajar.

Logo Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI beserta maknanya
Gambar 3.1 Logo Pesantren MBAH RUMI

NGALIYAN SEMARANG

Logo dari pondok pesantren putri MBAH RUMI mulai ada dan di
perkenalkan ke publik sejak awal pendirian pesantren ini. Logo dengan

nuansa dominan hitam dan berbentuk lima sudut ini di desain khusus oleh



45

pendiri pesantren ini yaitu Ibunyai Isnayati Kholis. Bentuk, warna, serta
instrumen-instrumen yang ada pada logo tersebut juga memiliki makna dan
harapan tersendiri bagi pesantren dan para santri.

Pengasuh pesantren putri MBAH RUMI Kota Semarang, lbunyai
Isnayati Kholis menyampaikan bahwa pada logo terdapat beberapa
instrumen, seperti Sembilan Bintang yang mempresentasikan makna santri
MBAH RUMI berhaluan Ahlussunah Wal Jama’ah an Nahdhiyyah.
Dunia/Bumi Hijau mempresentasikan makna santri MBAH RUMI harus
ikut andil dalam memakmurkan dunia dengan kebaikan yang
menyejahterakan (manfaat global). Menara Tauhid mempresentasikan
makna santri MBAH RUMI harus menjadi pionir di masyarakatnya masing-
masing dalam memurnikan tauhid (menjaga hati dari kemusyrikan sekecil
apapun yang mana ‘ujub, sum’ah, dan riya’ adalah bukan akhlak ahli ilmu
karena semua itu adalah syirik yang mengotori tauhid).

Buku atau Kitab dan Pena mempresentasikan makna santri MBAH
RUMI harus selalu tholabul ilmi sepanjang masa dengan serius dan tekun,
dengan kesadaran setiap pemahaman diabadikan dengan ditulis. Ka’bah
mempresentasikan makna simbol petunjuk arah, bahwa santri MBAH
RUMI dalam menjalani kehidupan harus terarah fokus dan menjaga
kesucian diri (dari kemaksiatan). Pita mempresentasikan makna santri
MBAH RUMI harus rukun bersatu untuk mendukung lestarinya almamater
yang berarti lestarinya kemakmuran dunia dengan ilmu dan amal konkrit.
Sudut pinggir 5 mempresentasikan makna santri MBAH RUMI konsisten
mengamalkan rukun Islam. Di samping itu, pemilihan warna hitam, putih
dan kuning pada logo juga terdapat filosofinya tersendiri. Warna hitam
berarti ketegasan dalam prinsip, warna putih berarti kesucian dalam segala
hal, yaitu suci akidah, dalam ibadah, dan akhlaqul karimah, warna kuning
berarti menjalani kehidupan dengan optimis, keceriaan, dan kebahagiaan

karena faham terhadap sirrinya takdir Allah swt.®°

60 Isnayati Kholis, wawancara Pengasuh Pondok pesantren Putri MBAH RUMI Semarang,
21 Januari 2025, pada pukul 10.34 WIB.



46

Sarana Prasarana Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI didirikan dengan semangat
mendidik santri dalam bingkai keislaman yang luhur. Dalam upaya
menunjang proses pembelajaran dan kehidupan santri yang nyaman,
pesantren ini terus berupaya menyediakan sarana dan prasarana yang
memadai. Fasilitas yang tersedia tidak hanya berfungsi sebagai penunjang
aktivitas akademik, tetapi juga mendukung pembentukan karakter santri
yang mandiri, disiplin, dan berdaya saing. Keberadaan sara prasarana yang
memadai menjadi cerminan komitmen pesantren dalam memberikan
layanan pendidikan terbaik bagi santri.
Adapun sarana prasarana di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
sebagai berikut:
a. Gedung Pesantren
Pondok pesantren putri MBAH RUMI secara keseluruhan memiliki 3
gedung, satu bertempat di asrama | dan dua lainnya berada di asrama 2.
Untuk gedung di asrama | merupakan ndalem Ibunyai yang juga
terdapat 4 kamar yang dulunya menjadi tempat untuk para santri tahfidz.
Dan untuk di asrama Il terdapat 2 gedung, gedung pertama terdapat 5
kamar yang di beri nama komplek al-firdaus, dan di gedung belakang
terdapat 24 kamar yang dibagi menjadi 2 komplek, yaitu komplek darul
aman dan komplek darussalam.
b. Aula
Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 2 aula besar yang diberi
nama aula Fatimah yang berlokasi di komplek al-firdaus dan aula
Khodijah yang berlokasi di komplek darul aman. Aula Fatimah
difungsikan untuk kegiatan belajar mengajar di pesantren ini, seperti
setoran, kajian kitab kuning, khitobah, dan dzibaan. Sedangkan aula
Khodijah difungsikan untuk solat jamaah dan tidak jarang juga

digunakan kegiatan ngaji pagi santri haid.



47

c. Halaman
Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 2 halaman yang
masing-masing mempunyai lebar yang tidak cukup luas. Untuk halaman
di depan aula Khodijah digunakan untuk parkir mobil pondok dan juga
kendaran santri, dana untuk halaman di depan teras al-firdaus hanya
berisikan gazebo dan pohon mangga.

d. Kamar Mandi
Pondok pesantren putri MBAH RUMI memiliki 12 kamar mandi, 6
diantaranya berada di komplek al-firdaus, dan 6 lainnya berada di
komplek darul aman dan darussalam.

e. Kantin Santri
Seperti pondok pesantren pada umumnya, pondok pesantren putri
MBAH RUMI memiliki kantin untuk santri santri yang menyediakan
berbagai kebutuhan untuk santri, seperti sabun cuci hingga mie instan.

f. Antar jemput kuliah
Pondok pesantren putri MBAH RUMI menyediakan fasilitas berupa
antar jemput mobil bagi santri yang tidak memiliki kendaraan untuk
berangkat kuliah, antar jemput ini akan membantu santri dalam
berkegiatan diluar pesantren selama 5 hari, yaitu hari senin sampai
jum’at.

g. Loundry
Guna memaksimalkan waktu belajar, mulai tahun 2024 pondok
pesantren putri MBAH RUMI menyediakan fasilitas kepada santri
berupa loundry, sehingga santri tidak perlu lagi memikirkan adanya
cucian yang menumpuk, dan juga hal ini meminimalisir adanya
kepadatan di area jemuran, karena sistem loundry ini sudah terjadwal

sesuai dengan komplek masing-masing.

F.  Tenaga Pengajar Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
Sama halnya dengan pondok pesantren lain, pondok pesantren putri

MBAH RUMI juga dalam sistem pendidikannya tidak terlepas dari peran



48

ustadz dan ustadzah. Berikut merupakan daftar nama ustadz dan ustadzah
yang menjadi tenaga pendidik di pesantren ini:

No | Nama Jabatan Pelajaran
1. Ibunyai Isnayati | Pengasuh Qomi’ut Tughyan,
Kholis lanatun Nisa’, Tafsir

Yasin, dan Ta'’limul

Muta’allim.

2. Hijriyah Ustadzah Jurumiyyah,
Pendalaman tafsir

(Tafsir Jalalain).

3. Maddatul Ali Ustadz Mukhtarul  Ahadits,
Safinatunnaja, Taqrib.
4. Syafiq Ustadz Tahfidz dan Ghorib
tajwid
5. Sayyida Hasnha Ustadzah Tahfidz
6. Solya Fatimatul | Ustadzah Tahfidz
Hasanah

Sumber: Data Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI 2024

Struktur dan Sistem Pengasuhan Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI

Struktur berarti mengacu pada pengaturan atau tata kelola sistem
maupun organisasi. Dalam konteks pesantren, struktur menjelaskan
bagaimana berbagai elemen dan posisi dalam organisasi pesantren di
organisasikan serta saling berhubungan satu sama lain. Kepengurusan,
berakar dari istilah “pengurus” yang merujuk pada individu-individu yang
bertanggung jawab atas pengelolaan dan pengaturan suatu organisasi. Di
pesantren, kepengurusan melibatkan semua pihak yang berperan dalam

menjalankan dan mengelola aktivitas pesantren.



49

Secara keseluruhan, “struktur kepengurusan pesantren” mengacu pada
susunan organisasi dan sistem pengelolaan dalam lembaga pendidikan
Islam (pesantren). Istilah ini mencakup berbagai peran dan posisi yang
diemban oleh individu-individu yang bertugas mengatur, menjalankan, dan
mengawasi kegiatan pendidikan serta pembinaan santri.

Adapun struktur kepengurusan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
memiliki struktur kepengurusan yang terorganisir sehingga memiliki
sejumlah manfaat penting, diantaranya dengan adanya pembagian tugas
yang jelas, setiap pengurus memiliki peran dan tanggung jawab spesifik,
menghindari tumpang tindih pekerjaan. Pengelolaan yang efisien
memastikan penggunaan sumber daya manusia dan materi secara optimal
sehingga kegiatan pesantren berjalan lancar. Proses keputusan pun menjadi
lebih terstruktur, karena setiap tingkat kepengurusan dapat berkontribusi
dalam memberikan masukan. Selain itu, kualitas pendidikan santri dapat
ditingkatkan melalui perencanaan kurikulum, program pembelajaran, dan
kegiatan ekstrakurikuler yang mendukung.

Pengembangan karakter dan keterampilan santri juga didukung
melalui program-program yang berfokus pada nilai keagamaan, sosial, dan
keterampilan hidup. Komunikasi yang lebih baik antara pengurus, pengajar,
dan santri menciptakan lingkungan belajar yang kondusif, sementara
akuntabilitas setiap anggota kepengurusan mencegah penyalahgunaan
wewenang. Akhirnya, struktur yang baik juga memperkuat hubungan antara
pengurus, pengajar, santri, masyarakat sekitar, menjadikan pesantren lebih
efektif dalam mencapai tujuannya.

Selain pengelolaan yang terstruktur, kepengurusan pesantren juga
berperan aktif dalam pembinaan karakter santri. Melalui berbagai program
yang dilaksanakan oleh masing-masing divisi, seperti divisi keagamaan,
keamanan, dan kebersihan, santri dibentuk menjadi pribadi yang tidak
hanya taat secara spiritual, tetapi juga bertanggung jawab dan peduli
terhadap lingkungan sekitar. Pembiasaan ini menjadi proses penting dalam

internalisasi nilai-nilai moral dan sosial yang diajarkan di pesantren.



50

Dengan demikian, struktur kepengurusan yang tertata di Pondok
Pesantren Putri MBAH RUMI tidak hanya berfungsi sebagai alat manajerial
semata, tetapi juga menjadi cerminan nilai-nilai kepemimpinan islami yang
ditanamkan kepada seluruh santri. Melalui sistem ini, para santri dapat
belajar tentang tanggung jawab, kedisiplinan, kerja sama, serta pentingnya
kontribusi dalam komunitas. Hal ini menjadi bagian integral dalam proses
pembentukan karakter santri yang tidak hanya unggul dalam ilmu agama,
tetapi juga siap berperan aktif dalam kehidupan bermasyarakat. Berikut
merupakan struktur kepengurusan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
tahun 2024/2025:

Gambar 3.2 Struktur Kepengurusan Pesantren MBAH RUMI

Froreng krah
Tharrnyas Denayah

Sumber: Data Pondok Pesantren MBAH RUMI, 2024.



51

H. Kegiatan Keagamaan dan Pendidikan Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI
Gambar 3.3 Jadwal KBM Santri MBAH RUMI

" gagp alpal  @ilall @alafl maealt
Pondok Pesantren Putri

“ MBAH RUMI ”
Mencari Bekal Akhirat ** Roudhotul [lmi *

[ Jin. Wismasari Raya No. 1 1), JIn. Wismasari Selatan No.2 Ngaliyin Semarang (Asrama 2) Telp/Sms, 08 1240247682

JADWAL KEGIATAN PONPES MBAH RUMI 2024

Program [ SENIN ] SELASA ] RABU l KAMIS | JUMAT l SABTU 1 AHAD |
Qobl
Subuh MUJAHADAH YAUMIYYAH
Setoran Sctoran Sctoran Setoran Setoran
Ba'da TAHFIZ Hafalan Hafalan Hafalan Hafulan Hafalan
Subuh Ziarah ke Tafsir
Sorogan | Sorogan Sorogan Sorogan Sorogan Magbaroh Yasin
KITAB | ALQuran | AkQur'an | AlLQuran | Al-Qurian | Al-Qurian
" Ba'da |
Dzuhur Khotaman
TON
Ba'da TAHFIZ Muroja’ah Muroja‘ah Muroja‘ah
Maghrib Tasmi' bil Maulid Tajwid dan
Ghoib M Diba® Nahwn Ghorib
KITAR Nahwu Panatun Nisa® Ta'limul
Muta’allim
Muroja’ah
Ba'da TAHFIZ Pendalaman Sambung
Isya’ Safinatun | Khitobah Qomi’ut Tanatun Tafsir ayat
Naj Tughya Nis
KITAB Managib Mukbturul
Abadis

Keterangan:

Santri wajib mengikuti jama’ah Maghrib, Isya’ dan Subuh

o Santri yang tidak mengikuti jamaah atau kegiatan wajib izin kepada pengurus

Sumber: Data Pesantren MBAH RUMI, 2024.
Kegiatan keagaman di Pondok Pesantren MBAH RUMI merupakan jantung

dari kehidupan sehari-hari santri. Mulai dari pembiasaan mujahadah yang menjadi
nyawa pesantren ini, kajian kitab kuning, program tahfidz Al-Qur’an, hingga
pendalaman tasawuf yang pada setiap aktivitasnya dirancang untuk memperdalam
pemahaman agama sekaligus membentuk karakter yang kuat. Disini, para santri
tidak hanya diajarkan untuk menghafal ayat-ayat suci, tetapi juga diajak untuk
merenungkan makna dan aplikasi ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Pembinaan diri dalam segi kerohanian yang mendorong para santri untuk memiliki
hari yang senantiasa mudah bersyukur atas segala karunia dan takdir yang telah
Allah swt. tetapkan, menomorsatukan sikap husnudzon dalam hal apapun, serta
menjadi pribadi yang mampu bertafakkur, bertaammul, dan beristifadah atas
apapun yang mereka temui dan lalui.

Menjadi pesantren salaf yang hampir keseluruhan santrinya merupakan
mahasiswi, Pondok Pesantren MBAH RUMI dapat dikatakan memiliki jadwal yang
cukup padat dan terstruktur. Meskipun terdapat perbedaan jadwal, dikarenakan



52

menyesuaikan masing-masing kategori santri, namun untuk kegiatan keagamaan

dalam hal ubudiyah pada tiap-tiap santri tidak ada bedanya, adapun rangkaian

kegiatan santri setiap harinya adalah sebagai berikut:®*

1)

2)

3)

4)

5)

6)

7)

Setiap santri wajib bagun pukul 03.00 dini hari dan santri yang mendapat jadwal
sebagai petugas mujahadah wajib bangun pukul 02.30 wib. guna membantu
membangunkan seluruh santri untuk melaksanakan mandi taubat, setelahnya
petugas mujahadah wajib melantunkan asmaul husna dan sholawat istigomah
sebanyak 100 kali pada dua titik, yaitu di Aula Khadijah dan di Aula Fatimah.
Mujahadah merupakan kegiatan yang menjadi ciri khas serta pondasi pesantren
ini.

Setiap santri baik yang dalam keadaan suci maupun haid wajib bangun pada
pukul 03.00 wib. Untuk melaksanakan mandi taubat dan mandi tabarrut yang
dalam istilah pesantren disebut mandi segeran untuk santri yang sedang haid
kemudian dilanjutkan dengan beberapa solat sunnah dan kegiatan pembacaan
solawat istiqgomah dan dzikir sembari menunggu adzan subuh.

Setiap santri wajib mendirikan sholat jama’ah subuh dan disambung dengan
dzikir ba’da sholat khas tarekat.

Pukul 05.00 setiap santri, baik kategori tahfidz maupun kitab yang dalam
keadaan suci wajib sudah berada di Aula Fatimah untuk melakukan sorogan.
Dan untuk kegiatan santri haid di pusatkan di Aula Khodijah yang diisi dengan
kegiatan pembacaan manaqib, muthola’ah kitab, maupun khot yang disesuaikan
dengan jadwal yang berlaku.

Pukul 07.00 hingga 18.00 hampir keseluruhan santri berkegiatan diluar
pesantren, karena kebutuhan kuliah.

Setiap santri wajib sudah berada di pondok saat maghrib untuk kemudian
mendirikan jama’ah solat maghrib.

Untuk kegiatan santri ba’da maghrib menyesuaikan jadwal yang berlaku dan
dilanjutkan dengan kajian kitab kuning di jam kedua, baru setelahnya santri

mendirikan jamaah sholat Isya’.

61 Elisa, Wawancara Lurah Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI Semarang, 19 Januari,

2025, pada pukul 09.30 WIB.



53

8) Pukul 22.00 semua santri sudah dapat menjalankan kesibukan masing-masing
dan beristirahat.

Di pesantren MBAH RUMI setiap santri wajib mendirikan jamaah sholat 3
waktu (subuh, maghrib, isya’) jika pada masa hari aktif perkuliahan, dan wajib 5
waktu berjamaah apabila pada hari libur kuliah. Untuk dzikir ba’da sholat semua
santri seragam menggunakan dzikir harian dari Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah,
dikarenakan semua santri di pesantren ini telah bertarekat.

Berikut ini, merupakan kegiatan yang terdapat di Pondok Pesantren MBAH
RUMI Kota Semarang:5?

a.  Mujahadah

Gambar 3.4 Kegiatan Mujahadah oleh Santri MBAH RUMI

B
R T~

-

T DR

»
: il i § ) | EE
4,07 i o
i
rd
e 1Y
k
/

‘e 2= =

‘-.np
3

A

Sumber: Della, 2024 (Dokumen Pribadi).

Mujahadah menjadi salah satu kegiatan penting di pondok pesantren
yang bertujuan mendekatkan para santri kepada Allah swt. Kegiatan ini tidak
hanya menjadi sarana penguatan spiritual, tetapi juga berperan dalam
membentuk karakter serta menanamkan nilai-nilai religius pada santri. Jika
diartikan secara etimologis, mujahadah ini berarti “perjuangan,” dan dalam
konteks spiritual, istilah ini mengacu pada upaya melawan hawa nafsu demi
mendekatkan diri kepada Allah. Dan terbukti bahwa kenyataannya di pondok
pesantren MBAH RUMI semua santri harus bisa melawan hawa nafsunya
berupa rasa kantuk, dan harus bangun untuk melaksanakan rangkaian

62 Elisa.



54

kegiatan mujahadah. Di setiap pesantren, khususnya di pesantren MBAH
RUMI mujahadah diwujudkan melalui berbagai ibadah, dzikir, sholawat,
serta amalan kebaikan lainnya.
b.  Sorogan

Sorogan merupakan salah satu cara pembelajaran yang umum
digunakan di pondok pesantren dengan melibatkan interaksi langsung antara
santri dengan pengajar. Dalam metode ini, santri secara bergiliran maju untuk
membaca Al-Qur’an atau kitab di hadapan kyai atau ustadz. Sorogan di
pondok pesantren MBAH RUMI ini dilaksanakan setiap ba’da subuh, yang
mana untuk santri tahfidz harus siap menyetorkaan hafalannya kepada
ustadz/ustadzah, begitu pula dengan santri kitab yang juga mengaji Al-qur’an
(bin nadzri) dengan tartil.
C. Tasmi’

Gambar 3.5 Kegiatan Tasmi' 5 Juz

S
'!kftl Ulama - Tawadiis' - Bocomat Nyara " T——— —
o~ Pondok Gessobron Puir)
\ . “IBAN RUMI"

Santriyyah ponpes Putri MBAH R

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).

Tasmi’ merupakan kegiatan yang berkaitan dengan hafalan Al-
Qur’an, di mana para santri program tahfidz di pesantren MBAH RUMI
harus melakukan tes hafalan jika sudah mencapai 5 juz untuk bisa
melanjutkan ke juz selanjutnya. Tasmi’ di pesantren MBAH RUMI
juga dijadikan sebagai kegiatan mingguan, yaitu santri yang telah
menyelesaikan hafalan 30 juz secara terjadwal harus siap di simak oleh
seluruh santri. Biasanya kegiatan ini dilakukan dua titik sekaligus, yaitu

di aula Fatimah dan aula Khodijah sesuai dengan kelompok yang telah



55

ditentukan oleh pesantren. Melalui kegiatan ini, santri dilatih untuk
menjaga kualitas hafalan, meningkatkan rasa percaya diri, serta
memperkokoh kedisiplinan dan tanggung jawab dalam menjaga Al-
Qur’an sebagai pedoman hidup.

d.  Yasin dan Tahlil
Gambar 3.6 Kegiatan Yasin dan Tahlil oleh Santri

|“ '\‘ ' 1 : 'J ,,‘?,‘ ‘ v'

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).

Yasin tahlil merupakan kegiatan yang telah menjadi tradisi yang umum

dilakukan oleh santri sebagai bentuk pengiriman doa dan penghormatan
kepada keluarga yang telah meninggal dunia. Di pesantren MBAH RUMI
kegiatan yasin tahlil dilakukan setiap malam jum’at setelah selesai jama’ah
sholat maghrib yang dilakukan secara terstruktur dengan memberikan
kesempatan bagi setiap santri untuk memimpin bacaan sesuai jadwal.
Kegiatan yasin tahlil di pesantren MBAH RUMI bukan hanya sekadar
rutinitas, melainkan juga sarana untuk memperkuat iman dan karakter santri

melalui doa dan dzikir bersama.



56

e. Dziba’an

Gambar 3.7 Kegiatan Dzibaan para Santri

n s - _— ' = i
L]
i i Y
; f u £
R >

O R

. S A \(
Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).

Dziba’an atau biasa disebut dengan dibaan merupakan tradisi
melantukan sholawat dan pujian kepada Nabi Muhammad saw yang
dilakukan secara besama-sama. Kegiatan ini umum dilakukan oleh santri
dan masyarakat, terutama di kalangan Nahdlatul Ulama (NU) yang sering
dilakukan setiap malam Jum’at setelah sholat Isya. Di pesantren MBAH
RUMI kegiatan maulid dziba’ menjadi tradisi penuh keberkahan yang
diadakan untuk mengekspresikan cinta kepada Nabi Muhammad SAW yang
dilaksanakan setiap malam Jum’at setelah jamaah sholat maghrib dan
pembacaan yasin tahlil yang bertempat di aula Fatimah dengan diiringi oleh
hadrah yang anggota adalah dari santri MBAH RUMI sendiri. Kegiatan
maulid dziba’ terlebih saat Mahalul Qiyam merupakan momentum para
santri untuk merasakan puncak kerinduan yang mendalam Kkepada
Rasulullah SAW.



57

f.  Ziarah Magbaroh
Gambar 3.8 Kegiatan Ziarah Magbaroh

[ 'mc%
Yo %)

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).
Kegiatan ziaroh magbaroh di pesantren MBAH RUMI menjadi
momen spiritual bagi para santri untuk mendokan para pendahulu,
khususnya pendiri pesantren dan para ulama, sekaligus mengingatkan
pentingnya menghormati jasa mereka. Ziaroh ini juga menjadi pengingat
akan kehidupan akhirat, memperkuat kesadaran akan ketakwaan, serta
menanamkan nilai-nilai tawadhu dan kecintaan terhadap tradisi Islam.
Melalui kegiatan ini, para santri tidak hanya belajar secara teori,
tetapi juga mengalami langsung proses pendidikan hati yang mendalam,
yang menjadi bagian penting dalam pembentukan karakter santri yang
berakhlakul karimah. Suasana khusyuk dan haru yang menyelimuti kegiatan
ini sering kali menjadi momen refleksi batin, menggerakkan hati santri
untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah dan memperbaiki diri. Selain
itu, ziaroh ini juga mempererat rasa kebersamaan dan ukhuwah di antara
para santri, karena dilakukan secara berjamaah dengan niat dan tujuan yang
sama, sekaligus menjaga kesinambungan warisan keilmuan dan spiritual

Islam yang telah diwariskan secara turun-temurun.



g.

58

Khitobah
Gambar 3.9 Kegiatan Khitobah

Wz p—
5
\ )

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi).

Khitobah di pondok pesantren merupakan kegiatan yang
dirancang bertujuan untuk mengasah kemampuan santri dalam
berbicara di depan umum sekaligus menyampaikan pesan-pesan
dakwah. Kegiatan ini sangat lazim dilakukan di pesantren karena
memiliki nilai pendidikan yang penting, terutama dalam meningkatkan
kemampuan berbahasa, keterampilan retorika, dan rasa percaya diri
santri. Di pesantren MBAH RUMI kegiatan khitobah dilaksanakan
setiap malam rabu di jam ke dua setelah jamaah sholat isya.

Khitobah di pesantren ini di model perkelompok yang berisi enam
anggota, yang mendapat tugas yang berbeda-beda sesuai dengan undian
yang didapatnya. Enam anggota ini ada yang bertugas menjadi MC,
tilawah, sholawat, sambutan, mauidhoh khasanah, dan do’a. Mauidhoh
khasanah menjadi momentum yang paling di tunggu-tunggu oleh para
santri ketika kegiatan khitobah karena penasaran akan tema dan isi yang
akan disampaikan oleh petugas. Dalam khitobah dapat dilihat bahwa
kegiatan ini menjadi wadah untuk membangun rasa percaya diri dan

menggali potensi kepemimpinan santri.



h.

59

Kajian Kitab Kuning

Gambar 3.10 Kajian Kitab Kuning
W T

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi).

Kajian kitab kuning di pesantren menjadi bagian penting dari tradisi
intelektual Islam di Indonesia yang memiliki peran signnifikan dalam
membentuk pemahaman agama, nilai moral, dan kehidupan sosial para
santri. Selain itu, kajian kitab kuning juga menjadi salah satu identitas
pesantren yang membedakannya dari lembaga pendidikan Islam lainnya.
Kitab kuning sendiri mengacu pada kitab-kitab klasik berbahasa Arab
yang umumnya tidak menggunakan harakat. Kitab-kitab ini menjadi
sumber utama dalam berbagai cabang ilmu keislaman, seperti fikih, tafsir,
hadis, akhlak, tasawuf, serta nahwu-shorof.

Sebagai pesantren kategori salaf, ponpes MBAH RUMI juga
menyediakan beberapa kajian kitab kuning dalam kurikulumya, mulai dari
bahasan bab fikih sampai bab nahwu-sorof. Diantara kitab-kitab yang
dikaji didalamnya adalah kitab Safinatun-Naja, Taqrib, Mukhtarul
Ahadits, Ghorib-Tajwid, Qomi’ut-Tughyan, I[’anatun Nisa’, Tafsir
jalalain, Ta’limul Muta’allim, Tafsir Yasin, dan Jurumiyah. Kajian Kitab
kuning di pesantren MBAH RUMI biasanya dilaksanakan di malam hari
waktu jam kedua dan hari sabtu dan ahad pagi. Kitab-kitab ini di ampu
oleh para ustadz-ustadzah dan juga Ibunyai Isnayati sendiri.



60

Kerja bakti (Ro’an)

Kerja bakti, yang dalam lingkungan pesantren sering disebut “roan”
adalah tradisi penting yang melibatkan para santri dalam menjaga
kebersihan dan kerapian area pesantren. Kegiatan ini dilakukan secara
gotong royong untuk membersihkan lingkungan berbagai fasilitas
pesantren. Biasanya kegiatan roan ini dilakukan secara rutin, baik
mingguan maupun bulanan sesuai dengan kebijakan pesantren. Di
pesantren MBAH RUMI kegiatan roan dilakukan secara rutin setiap
seminggu sekali di hari ahad pagi. Tujuan dari tradisi 7o an ini selain guna
mempererat rasa kebersamaan, juga mengajarkan nilai-nilai tanggung
jawab, kerja sama, dan kepedulian lingkungan sekitar. Mengingat pesan
dari Ibunyai, bahwa mbak-mbak santri apabila mendapat jadwal piket atau
ro ’an yang pertama di niatkan untuk menggugurkan kewajiban, dan kedua
di niatkan untuk khidmah pesantren, agar semua apa yang dikerjakan
tercatat ibadah oleh Allah swit.

Praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

Praktik TQN yang di terapkan di pondok pesantren putri MBAH
RUMI menjadi bagian penting dalam proses pembinaan spiritual para santri.
Ajaran dan prinsip prinsip tasawuf yang bersumber dari dua tokoh sentral
dalam sejarah ini, yaitu syekh Abdul Qodir Al Jailani sebagai pendiri tarekat
qodiriyah, dan syekh Bahaudin an-Nagsyabandi sebagai tokoh utama
tarekat Nagsyabandiyah merupakan dasar dari seluruh kegiatan tarekat. Para
Mursyid dan guru tarekat kemudian menghidupkan kembali prinsip prinsip
ini di pesantren.

Tarekat tidak hanya terbatas pada aspek ritual seperti dzikir, wirid,
atau khalwat, tetapi juga menyentuh aspek pembinaan kepribadian dan
spiritualitas santri secara keseluruhan. Tarekat menjadi media pembelajaran
spiritual yang bertujuan untuk membangun karakter santri yang lebih sabar,

dan memiliki kedekatan yang kuat dengan Allah SWT.



61

Selain itu, praktik tarekat ini memiliki untuk pembelajaran dan
transformasional. Artinya, santri tidak hanya belajar menjalankan ritual
keagamaan tetapi juga mengalami proses perubahan batin dan pembentukan
identitas keagamaan yang lebih matang melalui proses yang dilakukan
dalam kegiatan tarekat. Proses ini berlangsung secara bertahap dan
berkelanjutan, dan menyatu dalam kehidupan sehari-hari santri melalui
pengamalan nilai-nilai sufistik. Oleh karena itu, tarekat qodiriyah
Nagsyabandiyah dipahami tidak hanya sebagai amalan spiritual semata-
mata, tetapi juga sebagai sistem pembinaan keagamaan yang sistematis. Ini
memengaruhi jati diri keagamaan para santri di pondok pesantren putri
MBAH RUMI.

Di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, amalan khas Tarekat
Qadiriyah wa Nagsyabandiyah (TQN) dilakukan secara rutin. Praktik-
praktik ini memiliki nilai edukatif, spiritual, dan simbolik, serta berperan
penting dalam membentuk karakter dan identitas keagamaan santri. Ini
adalah beberapa bentuk praktik utama yang dilakukan dilingkungan
pesantren:

1. Dzikir Jahr dan Khafi
Gambar 3.11 Praktik Dzikir Jahr dan Khafi di dalam Salat

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi).



2.
Gambar 3.12 Kegiatan Dzikir Khataman oleh Santri

62

Santri biasanya diajarkan untuk melakukan dua bentuk dzikir:
dzikir jahr (dengan suara keras) dan dzikir khafi (secara diam-diam
dalam hati). Setelah salat fardhu, dzikir jahr biasanya dilakukan dengan
membaca kalimat laa ilaaha illaallah sebayak 165 kali. Praktik ini
dirancang untuk meningkatkan kesadaran tauhid secara kolektif di
antara santri. Di sisi lain, dzikir khafi dilakukan secara pribadi dan
konsisten dengan menyebut lafadz Allah dalam hati.

Tujuan dzikir ini adalah untuk membiasakan para santri untuk
senantiasa mengingat Allah dalam setiap tindakan mereka, sekaligus
meningkatkan hubungan batin antara hamba dan Tuhannya. Dalam
pembinaan, kedua jenis dzikir ini menciptakan antara aspek lahir dan
batin. Ini karena tarekat Qodiriyah, yang menekankan dzikir jahr, dan
tarekat Nagsyabandiyah, yang menekankan dzikir khafi. Praktik dzikir
khafi juga dilakukan santri dalam akhir proses wirid yang disebut
tawajjuh (menghadapkan diri kepada Allah SWT). Ini dilakukan
dengan menundukkan kepala dalam-dalam, mengarahkan ke titik
Latifah galbi, memejamkan mata, menutup bibir dengan melipat lidah
keatas agar tidak bergetar jika perlu, dan merasakan asma Allah
memasuki golbu.

Khataman

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).



63

Gambar 3.13 Kegiatan Khidmah IImiah oleh Ibunyai

.

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi).

Khataman adalah kegiatan mingguan yang terdiri dari pembacaan

wirid, doa, dan sholawat sesuai dengan pedoman mursyid tarekat. Tujuan dari
pelaksanaannya, yang dilakukan secara berjamaah antara Maghrib dan isya,
adalah untuk memperkuat hubungan spiritual dan membuat santri lebih
tenang. Praktik khataman di pesantren MBAH RUMI biasa dilanjutkan
dengan yang namanya khidmil (khidmah ilmiah). Dalam konteks TQN
khidmil ini merujuk pada pengabdian dan pelayanan yang dilakukan oleh
pengikut tarekat dalam upaya mendapatkan pengetahuan dan menyebarkan
ajaran spiritual.

Kegiatan khidmil di pesantren MBAH RUMI dilaksanakan oleh
ibunyai sebagai mursyid yang memberikan ilmu pengetahuan yang berupa
materi terkait dengan tasawuf dan orang yang bertarekat, dan juga diikut oleh
santri sebagai audiens yang meniatkan ini sebagai upaya mendapatkan
pengetahuan serta menjadi kegiatan wajib sebagai seorang pengikut tarekat.



3.
Gambar 3.14 Kegiatan Managib di Masjid Al- Muhtadun

64

Managib

-

Sumber: Della, 2025 (Dokumentasi Pribadi).

Managiban merupakan kegiatan pembacaan kisah hidup dan

perjuangan syekh Abdul Qodir al-Jailani, dan menjadi satu tradisi penting
yang dijaga di pesantren. Kegiatan ini diadakan sebulan sekali di minggu
ketiga dan bertujuan untuk meneladani akhlak dan perjuangan tokoh-tokoh
penting dalam tarekat Qodiriyah. Biasanya juga disampaikan tanbih
(nasihat) dan ceramah Ruhani tentang prinsip tasawuf. Kegiatan ini tidak
hanya meningkatkan semangat spiritual, tetapi juga menciptakan rasa
kebersamaan dalam komunitas santri. Managiban membantu memperkuat
identitas tarekat yang dianut dan menanamkan nilai keteladanan. Praktik
manaqgib oleh seluruh santri pesantren MBAH RUMI dilaksanakan
bersama Lembaga Dakwah Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (LDTQN)
Kota Semarang dilakukan setiap satu bulan sekali di Minggu ketiga yang
bertempat di masjid Al Muhtadun JI. Banteng Utara VI, Pandean Lamper,

Kec. Gayamsari, Kota Semarang, Jawa Tengah 50249.



65

4. Talqin dan Bai’at

Gambar 3.15 Dokumentasi bersama Wakil Talgin

Sumber: Della, 2024 (Dokumentasi Pribadi).

Bagi santri yang ingin menjadi pengikut tarekat secara sah, mereka
harus melewati tahapan talgin dzikir dan bai‘at terlebih dahulu. Talgin
merupakan proses penyampaian dzikir yang dibimbing langsung oleh
seorang Mursyid atau wakilnya kepada calon murid sebagai bentuk
pengajaran awal. Sementara itu, bai‘at adalah pernyataan janji setia dari
santri untuk menempuh jalan spiritual tarekat secara serius. Kedua proses
ini memiliki nilai simbolis dan spiritual yang mendalam, karena
menggambarkan adanya ikatan rohani antara murid dan guru, sekaligus
menandai kesiapan santri dalam menjalani suluk. Setelah bai'at
dilaksanakan, santri secara resmi diterima sebagai bagian dari komunitas
tarekat dan berhak menerima bimbingan khusus dalam amalan-amalan
lanjutan. Semua santri di pesantren MBAH RUMI memang diwajibkan
dan sudah secara keseluruhan di talgin, oleh wakil talgin pangersa Abah
Anom yang berasal dari Semarang yaitu Drs. KH. Anhari Basuki, yang
merupakan penanggung jawab dalam memandu tarekat di wilayah Jawa
Tengah.



5.

66

Riyadhah
Gambar 3.16 Syahadah Santri dalam Pelaksanaan Riyadhah
] !
’LH_L’I, 3 Wi o = No. 1= --u.v: '.--.A P ‘\}EJU \
N ' I
H@’H ooy il |
m_’ Na : S03L.02.001/PPEMBAHRUMINVINZ022 U—]m
M Diberikan kepada : m__m
[ RENA NUR AWIYAH ([l
”L[” ;\cl:::v:n Rf;‘hnri 23 :‘:::::l;ozz = 2‘2 J:-Ii 2622) ::li l":‘:!pc: P:;ln MBAF F\M
(0] )
[ (0w
il m
1
0] iy
Jﬂ] :‘;:::“—:F::RZON Suryalaya pemateri Prof. DR. KH. Imam m
@ Semarang, 22 Juli 2022 m
il e i
1l i
0] LU

Licomroeo=oea=ae)
Sumber: Syahadah TQN (2022), dokumentasi peneliti, 2025.

Riyadhah merupakan latihan rohani yang dilakukan dengan maksud
untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. dan upaya dalam penyucian jiwa.
di Pesantren MBAH RUMI praktik ini dilakukan oleh santri pada saat libur
semester, dikarenakan hampir keseluruhan santri merupakan seorang
mahasiswi. Waktu ini dipilih dengan tujuan agar setiap santri dapat
melaksanakan rangkaian kegiatan riyadhah dengan khusyuk tanpa perlu
memikirkan tugas lain. Pada pelaksanaan riyadhah semua santri di
gembleng dan dipaksa untuk melaksanakan praktik wajib sebagai pengikut
tarekat dan juga beberapa rangkaian kegiatan serta amalan yang mampu
mendukung proses riyadhah santri. Dengan tujuan untuk menyucikan jiwa,
membersihkan hati, serta meraih keridhaan Allah swit.

Dalam praktiknya di pesantren MBAH RUMI pelaksanaan
riyadhah juga dimaksudkan agar setiap santri memiliki kualitas kesehatan
jasmani yang baik. Seperti praktik pelaksanaan mandi taubat setelah
bangung tidur yang kemudian dilanjutkan dengan amalan solat Sunnah

hingga bermunajat kepada Allah, dan senam setiap harinya setelah



67

melaksanakan rangkaian solat subuh, kegiatan makan bersama dalam
upaya meningkatkan rasa kebersamaan pada diri setiap santri. Pada intinya
praktik riyadhah di pesantren MBAH RUMI dilakukan agar menghasilkan
keseimbangan Ruhani dan jasmani.

6. Adab kepada Mursyid

Salah satu elemen penting dalam pendidikan tarekat di pesantren
MBAH RUMI adalah pembentukan Adan atau etika terhadap mereka.
Santri diajarkan untuk tetap rendah hati, menghormati, dan melayani para
guru spiritual dengan tulus. Adab bukan hanya dianggap sebagai cara
bersikap sopan, tetapi juga sebagai cara spiritual untuk menumbuhkan rasa
ta'dzim dan ikatan batin antara murid dan guru mereka. Adab, dalam tradisi
tarekat menjadi dasar utama untuk memperoleh keberkahan ilmu dan
keberhasilan dalam suluk.

Proses pembentukan identitas keagamaan santri terdiri dari semua
praktik yang disebutkan di atas. Santri mengalami transformasi spiritual
yang signifikan selain menjalani praktik keagamaan secara formal melalui
pembiasaan terus-menerus, pengalaman kolektif, dan interaksi intens di
lingkungan  pesantren. Dengan demikian, tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah di pondok pesantren putri MBAH RUMI berfungsi
sebagai alat yang berguna untuk membangun kepribadian religius yang
kokoh, konsisten, dan berkelanjutan dalam setiap santri.

Kegiatan Pondok Pesantren yang Membentuk ldentitas Keagamaan
Santri

Dalam lingkungan Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI, kegiatan-
kegiatan keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, tetapi
juga sebagai media internalisasi nilai-nilai ajaran Islam. Melalui pendekatan
spiritual dan sosial yang sistematis, kegiatan-kegiatan tersebut
mengonstruksi identitas keagamaan santri secara berkelanjutan. Adapun
beberapa kegiatan inti dan nilai-nilai keagamaan yang terbentuk dapat
dilihat dalam tabel berikut:



68

Tabel 1 Kegiatan Tarekat yang Membentuk Identitas Keagamaan
Santri

NO.

Nama Kegiatan

Deskripsi Singkat

Nilai Keagamaan

yang Dibentuk

1. Dzikir Jahr Dzikir dengan suara | Komitmen tauhid,
keras  menggunakan | kekhusukan, dan
menggunakan lafadz | kesabaran
La Ilaha Illallah secara
rutin bersama.

2. Dzikir Khafi Dzikir secara | Kesadaran  spiritual
lirih/diam di dalam hati | batin, konsistensi hati
sesuai ajaran
Nagsyabandiyah.

3. Mujahadah Doa bersama dengan | Kekuatan  spiritual,
dzikir ~ dan  wirid | kedisiplinan,
tertentu  di  waktu- | kebersamaan
waktu tertentu.

4. Khataman & | Pembacaan wirid | Hubbul ulama,

Managiban tarekat dan kisah para | keteladanan,
wali sebagai tradisi | penghormatan
tarekat

5. Talgin dan Baiat Prosesi pembacaan | Kepatuhan kepada
syahadat tarekat dan | mursyid, komitmen
pengakuan kepada | spiritual
mursyid.

6. Riyadhah Tarekat | Latihan penguatan | Ketekunan ibadah,
ruhani seperti puasa | kontrol diri, penyucian

sunnah, giyamul lail,

mandi tobat.

jiwa

Sumber: Diolah dari hasil observasi lapangan dan wawancara.



69

Tabel dia atas menggambarkan berbagai kegiatan di Pondok
Pesantren Putri MBAH RUMI yang secara aktif membentuk identitas
keagamaan santri. Setiap kegiatan, baik yang bersifaft ritual seperti dzikir,
mujahadah, hingga kegiatan pembelajaran seperti kajian kitab kuning dan
khitobah, tidak hanya memperkuat aspek spiritual, tetapi juga menanamkan
nilai-nilai keislaman dalam kehidupan sehari-hari santri. Melalui rutinitas
ini, proses internalisasi nilai-nilai keagamaan berlangsung secara
berkelanjutan dan menjadi bagian dari pola pikir serta perilaku santri, sesuai
dengan kerangka teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas

Luckmann.






BAB IV
KONSTRUKSI IDENTITAS KEAGAMAAN SANTRI PONDOK

PESANTREN PUTRI MBAH RUMI MELALUI PRAKTIK TAREKAT

A

QODIRIYAH NAQSYABANDIYAH
Peran Praktik Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah dalam
Menciptakan Realitas Sosial dan Pembentukan Identitas Keagamaan
Santri di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

Praktik TQN di pesantren MBAH RUMI bukan hanya ritual ibadah,
tetapi juga membentuk pola sosial dan budaya yang berpengaruh dalam
pembentukan identitas keagamaan santri. Praktik-praktik dalam tarekat
yang meliputi dzikir jahr (lantang) dan dzikir khafi (senyap), khataman,
riyadhah (latihan spiritual), dan managiban semuanya dilaksanakan secara
rutin dan kolektif. Dzikir jahr biasanya dilaksanakan bersama ketika dzikir
setelah salat fardhu serta dalam kegiatan rutin khataman setiap minggunya.
Sementara dzikir khafi menjadi amalan harian santri yang dilaksanakan
secara individu namun tetap dalam bimbingan mursyid. Praktik ini menjadi
bagian tak terpisahkan dalam kehidupan santri sehari-hari. Peran mursyid
dalam praktik tarekat ini sangat sentral. Beliau tidak hanya membimbing
dalam aspek teknis pelaksanaan dzikir dan amalan, tetapi juga menjadi
panutan dalam hal akhlak, kesabaran, serta ketawadhuan. Mursyid
dianggap sebagai sosok yang telah mencapai magam spiritual tinggi dan
menjadi perantara dalam mendekatkan diri kepada Allah.

Praktik-praktik tarekat di Pesantren MBAH RUMI tidak hanya
bersifat individual, tetapi menciptakan realitas sosial yang kuat di antara
para santri, dzikir berjamaah, riyadhah, serta kegiatan rutin lainnya
membentuk solidaritas spiritual yang tinggi. Santri merasa menjadi bagian
dari komunitas yang memiliki tujuan spiritual yang sama. Interaksi antar
santri dalam kegiatan tarekat menumbuhkan rasa saling menghargai dan
saling mendukung. Hubungan santri dengan mursyid juga sangat kuat, tidak
hanya sebagai guru, tetapi juga sebagai pembimbing ruhani yang dipercayai

dan dihormati. TQN menciptakan realitas sosial di pesantren dengan

69



70

membangun komunitas yang memiliki pola ibadah dan nilai-nilai khusus.
Realitas sosial ini membentuk pola hidup kolektif yang khas di pesantren,
di mana nilai-nilai tarekat seperti kesabaran, keikhlasan, kerendahan hati,
dan pengabdian menjadi nilai-nilai bersama. Santri tidak hanya belajar
agama dalam arti formal, tetapi menghayatinya dalam kehidupan sehari-hari
melalui praktik-pratik spiritual. Hal ini tidak terlepas dari motto pesantren
(hubbul ulama, tawadhu’, dan beramal nyata) yang diusung dan juga
menjadi pegangan bagi para santri.

Realitas sosial yang terbentuk dari praktik tarekat berperan besar
dalam pembentukan identitas keagamaan santri. Identitas ini tidak terbentuk
secara instan, tetapi melalui pengalaman kolektif yang terus menerus. Santri
mulai menginternalisasikan nilai-nilai tarekat melalui interaksi sosial,
penghayatan spiritual, dan pembiasaan perilaku. Identitas santri sebagai
bagian dari tarekat ini tidak hanya di tentukan oleh keikutsertaan mereka
dalam dzikir, tetapi juga dalam kebiasaan sehari-hari yang mencerminkan
kedisiplinan spiritual. Dalam aspek ini terdapat praktik kolektif dan struktur
sosial, dimana semua santri mengikuti rangkaian dzikir yang di pimpin oleh
Bu Nyai setiap harinya, serta adanya aturan dan nilai-nilai khusus bagi santri
yang mengikuti tarekat, seperti menjaga wudhu, menjauhi ghibah, dan
memperbanyak dzikir. Komunitas santri tarekat memiliki ikatan yang lebih
erat, karena mereka sering berkumpul dalam majelis dzikir dan saling
mendukung dalam pengamalan tarekat.

Bu Nyai memiliki peran otoritas keagamaan dalam membimbing
santri dalam tarekat, menjadikan ajaran tarekat lebih dari sekadar amalan
individu. Tidak hanya mengajarkan amalan tarekat, tetapi Bu Nyai juga
menjadi panutan dalam kehidupan spiritual santri. bimbingan dari beliau
tidak hanya bersifat teknis (tentang bagaimana berdzikir) tetapi juga
membentuk cara berpikir santri dalam memahami agama secara lebih
mendalam. Dalam wawancara, ibunyai Isnayati menyampaikan:

“Santri disini itu tidak hanya ngaji, tetapi juga ngalami. Dzikir itu
bukan hanya bacaan, tapi jalan hidup. Makanya setiap hari itu
santri itu yang awalnya terpaksa lalu menjadi terbiasa untuk wirid.



71

Di mana hal ini menjadi bagian dari tarekat, supaya hidup mereka
terbentuk dari dalam, bukan hanya teori yang tidak diamalkan.
Memberi pengertian kepada santri bahwa manusia itu harus selalu
berdzikir (mengingat Allah) bukan hanya membaca dzikir, jangan
sampai kita menjadi golongan manusia yang lalai dengan tidak
mengingat Allah dalam setiap satu tarikan nafas kita. "

Santri yang awalnya hanya mengikuti amalan tarekat karena

kewajiban, lambat laun mulai merasakan makna dan kedalaman spiritual di
balik amalan tersebut. Praktik tarekat ini sudah menjadi bagian dari
keseharian santri, di mana santri merasa harinya tidak lengkap ketika belum
berdzikir serta amalan-amalan lain yang biasa dilakukan oleh pengamal
tarekat. Santri merasakan bahwa ajaran tarekat yang mereka jalankan tidak
hanya sekadar ritual tetapi mengubah cara mereka dalam memahami
kehidupan dan menghadapi masalah.

Dalam wawancara Qorin Salma menyampaikan: “Awal saya
mengikuti TQN karena diajak oleh Bu Nyai dengan rasa terpaksa,
akan tetapi setelah mempelajari lebih lanjut dengan sendirinya saya
tertarik dengan TQN karena pengajaran dan amaliyah yang
cenderung mudah dijalankan dibandingkan dengan tarekat lain,
selain itu TQN merupakan tarekat yang sangat sistematis. Amalan
TQON sudah menjadi bagian dari rutinitas saya, serta amalan TQN
merupakan jembatan penghubung saya dalam mengenal Allah. %
Eka Dimas juga menyampaikan:” Pengalaman pertama saya dalam
menjalankan amalan tarekat terasa agak berat karena belum
terbiasa. Dzikir dan wirid yang panjang membutuhkan konsentrasi
dan kesabaran. Namun, saya merasa hati menjadi lebih tenang dan
pikiran lebih jernih setelah melakukannya. Meskipun awalnya sulit,
saya merasa ini adalah proses yang harus dijalani untuk mencapai
tujuan spiritual. Kewajiban dan pembiasaan dalam menjaga wudhu,
mandi taubat, dan sebisa mungkin menghindari ghibah juga
menjadi sesuatu yang awalnya terasa berat, tetapi berkat peran
bunyai yang tidak hanya mengajarkan pada mbak-mbak santri
amalan-amalan lahiriah saja, tetapi juga membimbing secara
spiritual untuk membersihkan hati dan meningkatkan keimanan.
Semua yang awalnya terasa berat, sekarang rasanya sudah menjadi
kebiaasaan pada diri saya, malah sekarang kalo saya nggak mandi
taubat sehari saja, dan tidak menjaga wudhu rasanya kayak ada
yang kurang. "%

83 Isnayati Kholis, Wawancara Pengasuh Pesantren, 21 Januari 2025.
64 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.
85 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.



72

Maka, dalam hal ini dapat dilihat bahwa praktik tarekat yang wajib
dijalankan oleh santri membentuk realitas sosial di mana tarekat menjadi
norma yang dipraktikkan dan dihormati dalam komunitas pesantren.
Praktik TQN juga membentuk perubahan dalam pola interaksi sosial, hal
ini dapat dilihat pada diri setiap santri yang mengikuti tarekat lebih
menghormati dan menghargai satu sama lain. Mereka diajarkan untuk
saling mengingatkan dalam kebaikan dan menjaga ukhuwah Islamiyah.
Terdapat perubahan sikap dalam interaksi sosial, diantaranya menjadi
pribadi yang lebih sabar dan legowo, lebih rendah hati, dan menghindari
konflik. Menghindari konflik disini bukan berarti lari dari masalah, tetapi
lebih pada cara mereka merespon dan menyikapi sesuatu yang di rasa
bertentangan atau bertolak belakang dengan pandangan diri mereka.
Adanya komunitas tarekat lebih fokus pada spiritualitas, menjadikan
mereka lebih solid dalam kebersamaan jika dibandingkan dengan santri
yang tidak mengikuti tarekat.

Realitas sosial juga dibangun dari pengalaman religius yang dialami
langsung oleh santri dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu santri
menyampaikan pengalamannya saat wawancara sebagai berikut:

” TON menjadikan saya lebih ikhlas dalam menerima takdir Allah
yang pada awalnya saya rasa tidak adil. Hal ini saya alami ketika
saya gagal menjadi wisudawan terbaik fakultas padahal nilai saya
sama dan gagal memperoleh beasiswa full dalam s2. Akan tetapi
ternyata Allah menjadikan saya sebagai skripsi terbaik fakultas dan
saya mendapatkan uang penghargaan. Uang tersebut pada akhinya
saya gunakan untuk membeli HP saya yang rusak. Ternyata Allah
lebih mengetahui apa yang saya butuhkan dibandingkan perkiraan
saya.

Pengalaman tersebut mencerminkan bagaimana ajaran tarekat

membentuk cara pandang seseorang dalam memahami dan menanggapi
kejadian dalam hidupnya. Nilai-nilai seperti keikhlasan, tawakal, serta
penerimaan terhadap ketetapan Allah menjadi bagian dari kebiasaan sosial
yang dijunjung dalam lingkungan tarekat. Dalam hal ini, tarekat

memainkan peran sebagai lembaga spiritual yang membangun tatanan



73

sosial, menyatukan para pengikutnya melalui ikatan pengalaman batin yang
sama.

Dalam hal ini dapat dilihat bahwa praktik tarekat tidak hanya
membentuk kebiasaan ibadah santri tetapi juga mempengaruhi pola sosial
mereka, identitas keagamaan santri tidak hanya dibentuk oleh pemahaman
individu tentang agama, tetapi juga melalui interaksi sosial mereka dalam
komunitas tarekat. Hal ini sejalan dengan realitas sosial dalam teori
konstruksi sosial peter L. Perger dan Thomas Luckmann yang dipahami
sebagai sesuatu yang tidak ada secara independen, tetapi di bentuk oleh
interaksi sosial dan proses sosial yang berlangsung dalam masyarakat yang
dikonstruksi melalui tiga prostes utama, yaitu eksternalisasi, objektivasi,
dan internalisasi.

Dengan demikian, identitas keagamaan santri adalah bagian dari
realitas sosial. Proses konstruksi identitas keagamaan santri juga melalui
tiga tahap tersebut, di mana praktik tarekat menjadi faktor utama yang
membentuknya. Jadi, identitas keagamaan bukanlah sesuatu yang muncul
begitu saja, tetapi di konstruksi secara sosial melalui interaksi dalam

lingkungan pesantren.

Proses Ekstrenalisasi, Objektivasi, dan Internalisasi lIdentitas
Keagamaan Santri Terbentuk melalui Tarekat Qodiriyah
Nagsyabandiyah

1. Eksternalisasi (Penciptaan Realitas oleh Individu)

Dalam perspektif konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann, eksternalisasi merupakan tahap di mana Individu mulai
mengenal suatu konsep atau praktik baru dan mengekspresikannya ke
dalam tindakan nyata yang dapat diamati secara sosial. Eksternalisasi dalam
konteks identitas keagamaan santri di Pesantren MBAH RUMI dapat
dipahami sebagai tahap di mana santri mulai mengekspresikan pemahaman
keagamaannya dalam bentuk perilaku nyata. Santri yang mengikuti TQN

tidak hanya menyimpan nilai-nilai tersebut dalam hati, tetapi mulai



74

menampilkan nilai-nilai tersebut melalui tutur kata, sikap, dan amalan
sehari-hari. Santri secara aktif mulai mengamalkan ajaran TQN sebagai
bagian dari aktivitas harian mereka. Proses ini terjadi dalam bentuk ibadah
pribadi dan kegiatan kolektif yang terjadi di lingkungan pesantren. Melalui
pengamalan dzikir dan khataman setiap hari, mandi taubat, dan keterlibatan
aktif dalam kegiatan manaqib proses ekternalisasi nilai-nilai tarekat dapat
dilihat. Melalui tindakan-tindakan ini, nilai-nilai spiritual TQN
dipraktikkan secara pribadi dan menjadi bagian dari kehidupan sosial para
santri. Beberapa santri menjelaskan pengalaman mereka sebagai berikut:
Nur Faizah menyampaikan dalam wawancara terkait praktik tarekat yang
ada di pesantren: ” Karena di pondok pesantrten tarekat ini telah dijadikan
kultur, maka setiap kegiatan di pesantren diselingi dzikir dan amalan
tarekat sehingga saya cukup sering mengikuti. Terutama dzikir setelah
salat berjamaah dan khataman. "%

Hal Serupa juga di sampaikan Ariyanti dalam wawancara:”
Pembiasaan dzikir harian khas tarekat setiap selesai salat,
khataman mingguan, khataman bulanan dan managib di masjid
Muhtadun, menjadikan saya sebagai pribadi yang bisa dikatakan
sebagai pengamal tarekat, karena amalan tarekat langsung di
praktikkan di pesantren MBAH RUMI. Sampai amalan yang sudah
menjadi bagian dari diri saya adalah dzikir khafiy dan mandi taubat
setiap harinya.”®’

Dalam wawancara Qorin Salma menyampaikan, “ Ketika berada di

pesantren saya selalu melaksanakan amalan TQN seperti dzikir sesudah
salat, dzikir jahr dah khofiy, mandi taubat, khataman "%

Santri menyatakan bahwa praktik tarekat dilakukan secara kolektif
dan bukan secara pribadi. Amalan-amalan tersebut menjadi medium santri
untuk menghadirkan nilai tarekat dalam dunia nyata. Praktik-praktik ini
mencerminkan bagaimana spiritualitas diekspresikan dalam bentuk
rutinitas ibadah. Ini adalah contoh eksternalisasi pada skala sosial di mana

amalan yang diyakini menjadi tindakan nyata bersama. Pengamalan nilai-

% Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.
67 Ariyanti Safitri, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025.
88 Qorin Salma, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 26 Februari 2025.



75

nilai dan ajaran tarekat dalam bentuk perilaku konkret sehari-hari yang
menjadi bagian dari kehidupan sosial di pesantren. Di Pondok Pesantren
Putri MBAH RUMI, santri menampilkan proses eksternalisasi melalui
keterlibatan aktif mereka dalam mengamalkan ajaran TQN, baik dalam
bentuk ritual maupun perilaku keseharian yang mencerminkan nilai-nilai
spiritual tarekat.

Tidak hanya ritual, nilai-nilai ajaran tarekat yang dianut kemudian
diekspresikan dalam bentuk etika dan adab sosial, melalui kebiasaan untuk
menjaga adab dalam berbicara, berpakaian sopan, serta menampilkan
sikap rendah hati kepada sesama. Nilai-nilai seperti khusyu’, sabar, dan
gana’ah menjadi bagian dari ekspresi diri mereka yang lahir dari interksi
dengan ajaran tarekat. Sebagaimana pernyataan Eka Dimas dalam
wawancara menyampaikan, “Kami juga diajarkan untuk menjaga adab
dan akhlak dalam setiap aktivitas sehari-Aari. "

Proses ini menunjukkan bahwa identitas keagamaan tidak hanya
dipelajari, tetapi diungkapkan secara aktif melalui aktivitas-aktivitas
simbolik maupun sosial yang bersumber dari ajaran tarekat. Ini
menunjukkan bahwa santri telah melakukan proses eksternalisasi nilai-
nilai spiritual tarekat ke dalam kehidupan nyata mereka. Eksternalisasi ini
menjadi dasar dalam terbentuknya identitas keagamaan santri, sebelum
kemudian nilai-nilai tersebut terlembaga secara sosial (objektivasi) dan

menyatu dalam kesadaran diri (internalisasi).

2. Objektivasi (Tarekat sebagai bagian dari realitas sosial di pesantren)
Setelah tahap eksternalisasi, proses konstruksi sosial berlanjut ke
tahap objektivasi. Menurut Berger dan Luckmann, objektivasi adalah
proses ketika ekspresi subjektif individu secara konsisten menjadi
kenyataan sosial yang diterima dan berlaku secara kolektif. Nilai-nilai

yang awalnya hanya dialami secara pribadi kemudian menjadid institusi

%9 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.



76

sosial yang objektif, dapat dipelajari, diwariskan, dan bahkan diteruskan
kepada generasi berikutnya. Praktik TQN di Pondok Pesantren MBAH
RUMI Merupakan bagian dari sosial pesantren, tidak hanya dilakukan oleh
santri secara pribadi. Tarekat diajarkan dalam bentuk kurikulum dan
kegiatan harian yang harus diikuti oleh semua santri. Jadi, praktik tarekat
tidak lagi hanya sekedar pengalaman spiritual. Sebaliknya, itu menjadi
kenyataan sosial yang diatur, dan dijaga bersama. Objektivasi terjadi
ketika nilai-nilai tarekat seperti kedisiplinan dalam berdzikir, adab kepada
guru, kesederhanaan hidup menjadi norma sosial di lingkungan pondok.

Dalam wawancara Aulianiagli menyebutkan bahwa, “Ketika kita
talgin ya berarti selama hidupnya akan berkegiatan tarekat.””® Yang
menunjukkan kesadaran kolektif tentang keterikatan antara identitas diri
dan tarekat. Hal ini di perkuat oleh penyataan Qorin Salma yang
mengatakan bahwa “PPP MBAH RUMI menjadikan amalan TQON sebagai
bagian dari kurikulum pesantren, seperti adanya dzikir TQN sesudah
sholat, dzikir khofi dan jahr, mandi taubat setiap hari, khataman, dll yang
wajib dilaksanakan semua santri PPP MBAH RUMI.” ™ Pernyataan
tersebut menunjukkan bahwa tarekat telah menjadi struktur sosial dan
budaya yang mengikat seluruh aktivitas pesantren.

Contoh dari proses objektivasi ini juga tampak pada pernyataan
Faizah, “Setiap kegiatan di pesantren diselingi dzikir dan amalan
tarekat, "% yang menandakan integrasi nilai tarekat dalam rutinitas harian.
Selain itu, komunitas santri yang mengikuti tarekat digambarkan oleh Eka
Dimas, “Sebagai komunitas santri yang mengikuti tarekat ini cenderung
disiplin dalam beribadah dan lebih fokus pada pembinaan spiritual. "™

Objektivasi menjadikan identitas keagamaan tidak hanya sebagai
milik individu, tetapi juga menjadi sistem nilai yang hidup dalam struktur

sosial pondok. Hal ini menunjukkan bahwa tarekat telah menjadi bagian

0 Aulianiagli, Wawancara Santri Pengamala Tarekat, 25 Februari 2025.
"L Qorin Salma, Wawancara, 26 Februari 2025.

2 Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat.

3 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.



77

dari sistem nilai yang membentuk perilaku dan identitas sosial santri di

pesantren.

3. Internalisasi (Tarekat sebagai bagian dari identitas diri santri)

Internalisasi adalah tahap di mana nilai-nilai tarekat menjadi bagian
dari kesadaran dan identitas santri. Pada tahap ini, praktik-praktik tarekat
tidak lagi dilakukan karena perintah atau tekanan lingkungan, tetapi
tumbuh dari kesadaran batin. Santri menjadikan dzikir dan amalan
spiritual sebagai kebutuhan ruhani, bukna sekadar rutinitas. Dalam
wawancara, santri mengungkapkan bahwa setelah mengikuti tarekat, ia
merasakan perubahan besar dalam dirinya. la menjadi lebih tenang, lebih
sabar, dan lebih mampu menerima setiap takdir yang Allah tetapkan.

Sebagaimana yang disampaikan oleh Aulianiagli Nabila terkait
perubahan terbesar dalam hidupnya setelah mengamalkan tarekat ini:
“Dalam pengamalan tarekat saya rasa terdapat perubahan terbesar
dalam diri saya, rasanya saya menjadi pribadi yang lebih tenang, sabar,
bersyukur, ikhlas meskipun semua itu masih di perjuangkan. Tarekat
menjadi pijakan awal saya dalam mewujudkan hal itu.”’* Hal ini, sebagai
bukti bahwa nilai-nilai tarekat telah tertanam dalam diri.

Dan juga pernyataan dari Navila zinqgi: “Dengan pengamalan
tarekat saya merasa menjadi pribadi yang bisa khusyuk dalam beribadah,
saya juga lebih bisa memanage diri saya dari emosi dengan dzikir
khofiy, ™ yang menunjukkan perubahan dalam cara mengelola batin.
Perasaan lebih ikhlas dan bisa menerima segala bentuk ketetapan Allah
juga menjadi capaian terbesar para santri sebagai seorang pengamal tarekat
ini. Sebagaimana pernyataan dari Nur Faizah: “Sebagai pengamal tarekat
yang saya rasakan hati menjadi lebih ikhlas terhadap segala hal, terlebih

lagi pada hal-hal yg kurang diinginkan untuk terjadi dalam hidup.”’™®

™ Aulianiagli, Wawancara Santri Pengamala Tarekat.
S Navila Zingi, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025.
6 Nur Faizah, Wawancara Santri Pengamal Tarekat.



78

Internalisasi ini tampak pula pada pernyataan Ariyanti yang
mengatakan, “Dengan bertarekat saya belajar untuk mengontrol
dan mengurangi rasa iri hati, ujub, sombong, dan lebih mendalami
makna syirik sehingga lebih hati-hati terhadap perilaku yang
memungkinkan menjadi syirik. Selain itu, dengan bertarekat saya
belajar bahwa beribadah tidak hanya menyehatkan jiwa dan raga,
seperti mandi taubat, puasa, belajar mengeloh rasa dan mengenal
diri, belajar mengenal hakikat dan tujuan hidup, dan memahami
sang pencipta. Setelah mengikuti tarekat saya mencoba belajar
untuk tidak memiliki sifat ke “aku”an dan merasa lebih baik dari
orang lain, sehingga ketika berinteraksi dengan orang lain dapat
mengambil ibrah dan pelajaran oleh setiap orang. Selain itu,
dengan tarekat saya belajar lebih bertanggung jawab dan disiplin

dalam interaksi dengan orang lain maupun untuk urusan diri

sendiri”’

Hal yang sama juga disampaikan oleh Qorin Salma terkait perubahan
terbesar dalam hidupnya setelah bertarekat: “Perubahan terbesar saya
dalah lebih bisa menerima takdir dan skenario yang telah Allah buat serta
lebih berbesar hati ketika sesuatu terjadi tidak sesuai kehendak kita. Karena
Allah pasti menyiapkan hal terbaik bagi saya tanpa kita ketahui. ™

Santri menjadi aktor spiritual yang otonom, di mana ia mampu
menjalani serta menghayati kehidupan spiritualnya secara sadar, mandiri
dan reflektif. Bukan hanya ikut-ikutan atau tunduk pada tekanan luar. Di
tahap ini Santri bukan hanya menjadi objek didikan, melainkan sudah
menjadi subjek aktif dalam menjalani agamanya. Mereka menjalankan
dzikir, wirid, dan amalan tarekat karena kesadaran pribadi, bukan karena
disuruh guru atau lingkungan saja. Mereka telah mandiri secara spiritual,
karena mampu mengambil keputusan dalam menjalankan hidup
religiusnya tanpa tergantung pada otoritas, mereka tidak hanya menjadi
penerima ajaran, tetapi juga pengemban nilai-nilai tarekat yang siap
diaplikasikan dalam kehidupan nyata, santri juga menyebutkan bahwa
setelah lulus dari pesantren, ia akan tetap mengamalkan ajaran tarekat ini

karena telah merasakan manfaatnya secara spiritual.

7 Ariyanti Safitri, Wawancacra Santri Pengamal Tarekat.
8 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.



79

Sebagaimana pernyataan dari Eka Dimas saat ditanya terkait
keputusan nya setelah selesai di pesantren dan kembali ke masyarakat
apakah akan tetap mengamalkan tarekat ini: “Ya, saya akan tetap
mengamalkan ajaran tarekat ini karena saya merasakan manfaat yang
besar bagi kehidupan spiritual saya. Tarekat ini telah menjadi bagian dari
identitas dan cara hidup saya. Saya ingin terus menjaga hubungan dengan
Allah SWT dan membagikan ketenangan yang saya rasakan kepada
orang-orang di sekitar saya.”"

Dan juga pernyataan dari Aulianiaqli Nabila: “Setelah selesai dari
pesantren dan terjun ke masyarakat saya akan tetap bertarekat karena
pada dasarnya hubungan baik yang terjalin di masyarakat itu merupakan
bentuk implikasi dari hubungan yang baik juga dengan Allah SWT. Dan
hal ini kita dapat ketika kita ber tarekat.”’®® Hal ini menunjukkan bahwa
tarekat telah menjadi bagian dari Identitas keagamaannya, yang tidak
hanya berlaku selama ia berada di pesantren, tetapi juga akan terus dibawa
ke kehidupan di luar pesantren.

Dalam hal ini, tarekat tidak hanya membentuk identitas santri
selama mereka berada di lingkungan pesantren, tetapi juga memberikan
bekal spiritual yang akan mereka bawa sepanjang hidup. Ini menunjukkan
bahwa internalisasi tarekat bukan hanya bersifat temporer (sementara),
melainkan berkelanjutan dan menjadi bagian dari kehidupan keagamaan
santri dalam jangka panjang.

Berdasarkan uraian data dan analisis di atas, dapat disimpulkan
bahwa identitas keagamaan santri yang dikonstruksi melalui praktik
tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah di Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI tidak hanya tampak dari proses sosial seperti eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi sebagaimana dijelaskan oleh Berger dan
Luckmann, tetapi juga dapat diamati secara konkret melalui lima dimensi

religiusitas sebagaimana dikemukakan oleh Glock dan Stark. Dimensi

8 Eka Dimas, Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 24 Februari 2025.
8 Aulianiagli, Wawancara Santri Pengamal Tarekat.



80

ideologis tercermin dalam keyakinan kuat terhadap ajaran tarekat, dimensi
ritualistik terlihat dalam praktik dzikir, khataman, dan riyadhah, dimensi
experiential tampak dari pengalaman spiritual para santri, dimensi
intelektual melalui pengajian kitab dan bimbingan mursyid, serta dimensi
konsekuensial tampak dalam sikap tawadhu’, cinta ulama, dan pengabdian
sosial santri.

Dengan demikian, praktik TQN di Pondok Pesantren Putri MBAH
RUMI bukan hanya membentuk pola ibadah formal, tetapi juga menjadi
sarana konstruksi sosial dan spiritual yang membentuk identitas
keagamaan santri secara utuh, baik dalam tindakan, pemikiran, mauoun

pengalaman batin mereka.



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan
Bab ini merupakan bagian akhir dari penelitian yang berisi kesimpulan dan
saran. Setelah melalui proses pengumpulan dan analisis data, peneliti merangkum
hasil temuan yang menjawab rumusan masalah. Kesimpulan dalam penelitian ini
disajikan berdasarkan dua fokus utama yang telah dirumuskan sebelumnya;

1. Praktik TQN yang meliputi dzikir jahr dan khafi, khataman, managiban, serta
riyadhah ruhani tidak hanya menjadi bagian dari aktivitas ibadah rutin santri,
tetapi telah melebur menjadi budaya pesantren yang membentuk realitas
sosial baru. Realitas sosial dalam penelitian ini diantaranya; kebiasaan dzikir
dan ibadah kolektif, budaya takdzim (sikap hormat) terhadap guru dan kyai,
perubahan pola pikir dan sikap hidup santri, lingkungan sosial yang penuh
spiritualitas. Praktik ini menciptakan ruang interaksi spiritual dan sosial yang
memperkuat struktur nilai kehidupan pesantren, seperti Kketaatan,
ketawadhuan, dan solidaritas antar santri. Dengan demikian, tarekat menjadi
medium utama dalam pembentukan identitas keagamaan santri secara
kolektif dan konsisten dan dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan yang
memperkuat identitas santri..

2. Proses konstruksi identitas keagamaan santri berlangsung melalui tiga
tahapan sebagaimana dijelaskan dalam teori Peter L. Berger dan Thomas
Luckmannn, yaitu:

a.  Eksternalisasi: santri mengekspresikan nilai-nilai spiritual hasil dari
pengamalan tarekat dalam perilaku sehari-hari, baik melalui ibadah dan
perilaku sosial, serta secara individu maupun kolektif.

b.  Objektivasi: Praktik dan nilai-nilai tarekat menjadi realitas objektif yang
diterima dan dihayati sebagai norma bersama di lingkungan pesantren.

c. Internalisasi: santri menginternalisasi nilai-nilai tersebut menjadi
bagian dari jati diri mereka, sehingga terbentuk identitas keagamaan

yang kuat dan melekat.

81



B.

82

Identitas keagamaan yang terbentuk melalui proses ini bersifat kokoh
dan berkelanjutan, terlihat dalam sikap spiritual, etika sosial, dan pengabdian
santri, baik di dalam maupun luar pesantren. Hal ini menunjukkan bahwa
tarekat berfungsi sebagai fondasi spiritual jangka panjang dalam kehidupan
santri. Pesantren MBAH RUMI, melalui praktik TQN, berhasil menjadi
ruang konstruktif bagi terbentuknya individu yang religius, matang secara
moral, dan kokoh dalam menjalankan nilai-nilai keislaman.

Saran

1. Bagi Pondok Pesantren MBAH RUMI, diharapkan dapat terus
mempertahankan dan mengembangkan pendekatan spiritual tarekat
dalam pendidikan santri, termasuk dokumentasi praktik dan nilai-
nilainya agar dapat diwariskan lintas generasi.

2. Bagi para santri, diharapkan mampu menjaga identitas keagamaan yang
telah terbentuk selama proses pendidikan di pesantren, serta
mengimplementasikannya dalam kehidupan bermasyarakat sebagai
representasi akhlakul karimah.

3. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dijadikan sebagai
referensi untuk kajian-kajian sejenis, khususnya yang berkaitan dengan
peran tarekat dalam pembentukan identitas, pendidikan karakter, atau

dinamika sosial-keagamaan di pesantren.






DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Habibi Zaman Riawan. “Ekspresi Keagamaan, Dan Narasi Identitas: Studi
Program Pesantren Tahfidz Intensif Daarul Quran Cipondoh Tangerang.”
Harmoni 13, No. 2 (2014): 51-69.

Anam, Misbahul, Syamsul Bahri Tanrere, Dan Muhammad Adlan Nawawi.
“Pendidikan Karakter Siswa Perspektif Syekh Ahmad Khatib Sambas.”
Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam 4,
No. 03 (2022): 415-39. Https://Doi.Org/10.36671/Andragogi.VV4i03.329.

Anriani, Titi, Dan Khoiruddin Nasution. “Adaptasi Mahasiswa Perantau Di Kota
Yogyakarta: Perspektif Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger.” Huma:
Jurnal  Sosiologi 3, No. 2 (4 Mei 2024): 168-77.
Https://Doi.Org/10.20527/H-Js.VV3i2.226.

Anshori, M. Afif. “Religiousitas Jama’ah Suluk; Pengalaman Keagamaan Pada
Tarekat Qadariyah Wan Nagsabandiyah.” Phd Thesis, Uin Raden Intan
Lampung, 2018.
Http://Repository.Radenintan.Ac.1d/2964/2/2013_Afif_Reviewer_Religius
itas_Jamaah_Suluk.Pdf.

Ariyanti Safitri. Wawancacra Santri Pengamal Tarekat, 25 Februari 2025.

Asmanidar, Asmanidar. “Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori
Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman).” Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, No. 1 (27 April 2021): 99-107.
Https://Doi.Org/10.22373/Arj.VV1i1.9488.

Aulianiaqgli. Wawancara Santri Pengamala Tarekat, 25 Februari 2025.

Azzahra, Latifah, Maya Salsabilla, Dan Meifa Taskia. “Kontruksi Nilai — Nilai
Kode Kehormatan Sebagai Pengabdian.” Journal Of Community Devation
1, No. 1 (2024): 41-51.

Berger, Peter L., Dan Thomas Luckmann. The Social Construction Of Reality: A
Treatise In The Sociology Of Knowledge. Open Road Media, 2011.

Bilad, Cecep Zakarias El. “Mengenal Tarekat Qadiriyah Nagsyabandiyah Bekal
Wawasan Bagi Ikhwan Tqn Suryalaya.” Latifah Press, 2023.
Http://Digilib.lain-



Palangkaraya.Ac.1d/4696/1/Ebook.%20mengenal%20tgn.%20cetakan%20
kelima.%202023.Pdf.

Demartoto, Argyo. “Teori Konstruksi Sosial Dari Peter L. Berger Dan Thomas
Luckman — Dr. Argyo Demartoto, M.Si.” Diakses 10 November 2024.
Https://Argyo.Staff.Uns.Ac.1d/2013/04/10/Teori-Konstruksi-Sosial-Dari-
Peter-L-Berger-Dan-Thomas-Luckman/.

Fajrul, Muhammad Fajrul. “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan
Pembentukan Karakter Di Era Milenial (Studi Pondok Pesantren Al
Utsmani).” Edification Journal: Pendidikan Agama Islam 4, No. 2 (2022):
287-301.

Fauzan, Mohammad Hazmi, Undang Ahmad Darsa, Dan Elis Suryani Nani
Sumarlina. “Konsep Muraqabah: Wacana Keilmuan Tasawuf Berdasarkan
Naskah Fathul ‘Arifin: Konsep Muragabah: Wacana Keilmuan Tasawuf
Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin.” Kabuyutan 2, No. 1 (8 Maret 2023):
76-79. Https://D0i.0Org/10.61296/Kabuyutan.VV2i1.145.

Harahap, Nursapia. “Penelitian Kualitatif,” 2020.
Http://Repository.Uinsu.Ac.1d/9105/1/Buku%20metodologi%20penelitian
%20kualitatif%20dr.%20nursapia%?20harahap,%20m.Hum.Pdf.

Haryanti, Dwi, Dan Farasifa Chairunissa. “Studi Identitas Agama Pada Remaja:
Warisan Vs Self Choice.” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1,
No. 01 (2022).
Https://Journal.Forikami.Com/Index.Php/Moderasi/Article/View/448.

Hasanah, Hasyim. “Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode
Pengumpulan Data Kualitatif llmu-Ilmu Sosial).” At-Tagaddum 8, No. 1 (5
Januari 2017): 21. Https://Doi.Org/10.21580/At.VV8i1.1163.

Hasanah, Uswatun, Duski Samad, Dan Zulheldi Zulheldi. “Peran Tarekat Dalam
Membangun Spiritualitas Umat Islam Kontemporer.” Fikrah: Journal Of
Islamic Education 8, No. 1 (2023): 56-67.

Holilulloh, Andi, Mokhamad Azis Aji Abdilah, Dan Gunawan Laksono Aji. “Pierre
Bourdieu Dan Gagasannya Mengenai Agama,” 2016.



“Keagamaan.” Dalam Wikikamus Bahasa Indonesia, 1 Mei 2017.
Https://Id.Wiktionary.Org/W/Index.Php?Title=Keagamaan&OIdid=86362
2.

Kekinian, Konteks. “Konsep Muragabah Dalam Perspektif Sa’id Hawwa Dan
Relevansinya Dalam.” Diakses 14 Januari 2025. Https://Repository.Ar-
Raniry.Ac.1d/1d/Eprint/35514/.

Krisdiantoro, Dan Mohammad A’lan Tabaika. “Strategi Dakwah Tarekat Qadiriyah
Wa Nagsabandiyah Di Desa Bluto Kec. Bluto Kab. Sumenep.” Journal Of
Islamic Communication Studies 1, No. 2 (31 Juli 2023): 40-50.
Https://Doi.0rg/10.15642/Jic0s.2023.1.2.40-50.

Kusumastuti, Adhi, Dan Ahmad Mustamil Khoiron. Metode Penelitian Kualitatif.
Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo (Lpsp), 2019.
Https://Books.Google.Com/Books?HI=1d&Lr=&ld=637leaaagbaj&QOi=Fn
d&Pg=Pal&Dqg=Metode+Penelitian+Kualitatif+A+Kusumastuti&Ots=X4
0jx6j6qw& Sig=G55cgbrw-25ijv27b9pqvz5fy7q.

M.A, Dr Hj Sri Mulyati. Peran Edukasi Tarekat Qadariyyah Nagsabandiyyah
Dengan Referensi Utama Suryalaya. Prenada Media, 2010.

Mahfud, Abd, Benny Prasetiya, Dan Subhan Adi Santoso. “Peran Pondok Pesantren
Dalam Pembentukan Karakter Religius Anak Di Desa Mranggonlawang.”
Jurnal Pendidikan Islam 8, No. 2 (2022): 19-28.

Mappasere, Stambol A., Dan Naila Suyuti. “Pengertian Penelitian Pendekatan
Kualitatif.” Metode Penelitian Sosial 33 (2019).
Https://Www.Researchgate.Net/Profile/Ismail-
Wekke/Publication/344211045 Metode Penelitian_Sosial/Links/5f5¢132e
a6fdcc11640bd740/Metode-Penelitian-Sosial.Pdf#Page=42.

Muklis, Abdul. “Peran Ajaran Tarekat Qodiriyyah Wa Nagsyabandiyyah (Tqn)
Dalam Peningkatan (Esq) Emotional Spiritual Quotient (Esq) Santri Di
Pondok Pesantren Nurul Barokah Desa Beji Kecamatan Bojongsari
Kabupaten Purbalingga.” Phd Thesis, lain Purwokerto, 2014.
Https://Eprints.Uinsaizu.Ac.1d/1176/2/Cover%2c%20bab%20i%2c%20ba
b%20v%?2c%20daftar%20pustaka.Pdf.



Mulyana, Asep, Cory Vidiati, Pri Agung Danarahmanto, Alfiyah Agussalim,
Wiwin Apriani, Fiansi Fiansi, Fitra Fitra, Ni Putu Ari Aryawati, Noorsyah
Adi Noer Ridha, Dan Lisa Astria Milasari. Metode Penelitian Kualitatif.
Penerbit Widina, 2024.
Https://Books.Google.Com/Books?HI=1d&Lr=&ld=Vfg4eqaagbaj&Oi=F
nd&Pg=Ppl&Dqg=Metode+Penelitian+Kualitatif+&Ots=Kg9aovtizg&Sig
=Rtzomafjavttq23eo0duwb0fnt8.

Muslim, Kalangan Milenial Diaspora. “Muslim Di Eropa.” Diakses 30 Desember
2024. Https://Eprints.Walisongo.Ac.ld/1d/Eprint/25361/.

Mustakim, Mustakim, Ishomuddin Ishomuddin, Wahyudi Winarjo, Dan Khozin
Khozin. “Konstruksi Kepemimpinanan Atas Tradisi Giri Kedaton Sebagai
Identitas Sosial Budaya Masyarakat Kabupaten Gresik.” Media Komunikasi
Fpips 19, No. 1 (22 April 2020): 11.
Https://Doi.Org/10.23887/Mkfis.\VV19i1.23250.

Nasaruddin, Nasaruddin, Dan Moh Safrudin. “Membentuk Identitas Islami Di
Tengah Tantangan Era Milenial; Pendekatan Dan Strategi Pembelajaran
Islam.” El-Banat: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 13, No. 1
(2023): 105-16.

Noname, Noname. “Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial.” Jurnal Inovasi
12, No. 2 (2018): 1-25.

Nuraeni, Annisa. “Pelaksanaan Amaliah Thariqat Qadiriyyah Nagsyabandiyyah
Suryalaya Dalam Membina Akhlakul Karimah Santri Di Pesantren Jagat
‘Arsy Bsd Tangerang Selatan.” B.S. Thesis, Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan
Keguruan Uin Syarif Hidayatullah Jakarta. Diakses 30 Desember 2024.
Https://Repository.Uinjkt.Ac.ld/Dspace/Handle/123456789/65869.

Nurhaini, Erna Rahayu. “Konstruksi Identitas Diri Blogger Pada Blog Tentang
Kepustakawanan.” Adln, 2017. Http://Journal.Unair.Ac.Id/Download-
Fullpapers-Ln2af6fb0351full.Pdf.

Nurjanah, Nurjanah. “Analisis Kepuasan Konsumen Dalam Meningkatkan
Pelayanan Pada Usaha Laundry Bunda.” Jurnal Mahasiswa 1, No. 1 (2021).
Http://Ejournal.Ugkmb.Ac.ld/Index.Php/Jm/Article/Download/105/98.



Press, Antasari. “Pengantar Metodologi Penelitian,” 2017. Hittps://Idr.Uin-
Antasari.Ac.1d/10670/1/Pengantar%20metodologi%?20penelitian.Pdf.

Putri, Hanifah Hertanti, Dan Aziz Muslim. “Internalisasi Sifat Wara’ Dalam
Konsumsi Makanan Halal (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L.
Berger).” Jurnal Riset Agama 3, No. 1 (25 Januari 2023): 108-221.
Https://Doi.Org/10.15575/Jra.V3i1.23622.

Qorin Salma. Wawancara Santri Pengamal Tarekat, 26 Februari 2025.

Rahmah, Aulia, Dan Al Pisyah. “Peran Agama Dalam Membentuk Identitas
Sosial.” Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 2, No. 6 (2023): 357—
66.

Rijali, Ahmad. “Analisis Data Kualitatif.” Alhadharah: Jurnal limu Dakwah 17,
No. 33 (2018): 81-95.

Rikiyanto, Ahmad. “Praktik Tareqat Qadiriyah Wa Nagsabandiyah Dan Fungsinya
Dalam Kehidupan Masyarakat Di Desa Jereng Rambipuji —Jember.” Jurnal
Evaluasi Pendidikan (Jep) 6, No. 3 (1 Agustus 2024).
Https://Journalpedia.Com/1/Index.Php/Jep/Article/View/2852.

Rizki Ramadani, Dilla. Abstrak Dilla Rizki Ramadani, 2019, Jurnal Analisis
Kompetensi Profesional Guru Sejarah Sma Negeri 5 Kota Jambi. Diakses
6 Januari 2025. Https://Repository.Unja.Ac.1d/9083/1/Cover.Pdf.

Rohana, Rohana. “Praktek Tasawuf Pada Thoriqoh Qodiriyyah Nagsyabandiyah Di
Kelurahan Terjun Kecamatan Medan Marelan.” Al-Hikmah: Jurnal
Theosofi Dan Peradaban Islam 3, No. 2 (30 Desember 2021).
Https://Doi.Org/10.51900/Alhikmah.V3i2.15492.

Saleh, Aris Rahman. “Dimensi Keberagamaan Dalam Pendidikan.” Jurnal Jendela
Pendidikan 2, No. 04 (2022): 580-90.

Sayyi, Ach. “Wasiat Pendidikan Sufistik Dalam Naskah Tanbih Mursyid Tarekat
Qodiriyyah Nagsyabandiyah Suryalaya (Telaah Pemikiran Guru Mursyid
Tgn Suryalay).” Fikrotuna: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam 6,
No. 01 (2017). Https://Core.Ac.Uk/Download/Pdf/231325178.Pdf.



Scribd. “Prinsip Dasar Tarekat Qodiriyah Nagsabandiyah | Pdf.” Diakses 13
Desember 2024. Hittps://1d.Scribd.Com/Document/481394223/Prinsip-
Dasar-Tarekat-Qodiriyah-Nagsabandiyah.

Sholikhin, Agus. “Tarekat Sebagai Sistem Pendidikan Tasawuf.” Conciencia 18,
No. 2 (30 Desember 2018): 1-13.
Https://Doi.0Org/10.19109/Conciencia.\VV18i2.2760.

Stark, Rodney, Dan Charles Y. Glock. American Piety: The Nature Of Religious
Commitment. 1 Ed. University Of California Press, 2023.
Https://Www.Perlego.Com/Book/4210678/American-Piety-The-Nature-
Of-Religious-Commitment-Pdf.

Subagio, Josef, Farida Ulvi Naimah, Dan Muslihun Muslihun. “Peran Thariqat
Qadiriyah An Nagsyabandiyah Dalam Membentuk Budaya Religius.”
Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaaan 4, No. 1 (2024): 29-39.

Sulaiman, Aimie. “Memahami Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger.” Society 4,
No. 1 (1 Juni 2016): 15-22. Https://Doi.Org/10.33019/Society.V4il.32.

Syahri, Akhmad, Dan Hamzah Hamzah. “Aktualisasi Ajaran Thoriqoh Qodiriyyah
Wa Nagsabandiyah Dalam Membangun Karakter Generasi Milenial
Indonesia.” Al-Munawwarah: Jurnal Pendidikan Islam 11, No. 2 (2019):
96-113.

Syarif, Edwin. “Etika Sufistik Modern, Telaah Pemikiran Kh. Ahmad
Shohibulwafa Tajul ‘Arifin (Abah Anom).” Diakses 30 Desember 2024.
Https://Repository.Uinjkt.Ac.ld/Dspace/Handle/123456789/46730.

Torik, Muhammad. Tarekat Syattariyah Dan Tarekat Tijaniyah; Sejarah,
Perkembangan Dan Ajaran. Palembang: Rafah Press, 2019.
Https://Repository.Radenfatah.Ac.1d/27894/.

“Tradisi Zikir Berjamaah Tarekat Qadiriyah Dan Nagsyabandiyah.Pdf.” Diakses 21
November 2024. Https://Repositori.Uin-
Alauddin.Ac.1d/17792/1/Tradisi%20zikir%20berjamaah%?20tarekat%20qa
diriyah%?20dan%20naqgsyabandiyah.Pdf.

Ulfa, Almira Keumala, Ramadhan Razali, Habibur Rahman, Abd Ghofur, Umar
Bukhory, Sri Rizgi Wahyuningrum, Muhammad Yusup, Rita Inderawati,



Dan Fagihul Mugoddam. Ragam Analisis Data Penelitian (Sastra, Riset
Dan Pengembangan). Disunting Oleh Sri Rizgi Wahyuningrum.
Pamekasan: lain Madura Press, 2022.
Http://Repository.lainmadura.Ac.1d/796/.

Ului, Noviati, Dan Arief Sudrajat. “Konstruksi Sosial Terhadap Identitas Kultural
Masyarakat Suku Tengger Ngadas Dalam Menanggapi Formalisasi
Agama.” Paradigma 13, No. 1 (24 April 2024): 61-70.

Usman, Asep. “Fenomena Tarekat Di Zaman Now: Telaah Atas Ajaran Dan
Amalan Tgn Suryalaya.” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan
Kemasyarakatan 22, No. 2 (2 Oktober 2019): 198-216.
Https://Doi.Org/10.15408/Dakwah.V22i2.12068.

Valentina Adinda Febriani. “Kesempurnaan Suluk Dan Adab Para Murid.”
Spiritualita 5, No. 1 (30 Juni 2021): 1-15.
Https://Doi.Org/10.30762/Spiritualita.V5i1.292.



LAMPIRAN

Lampiran 1. Pedoman Wawancara

Instrumen Wawancara tentang Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

dengan Lurah Pondok dan Pengasuh.

1.

Bagaimana sejarah dan latar belakang pendirian Pondok Pesantren Putri
MBAH RUMI?

Apa makna pada motto pesantren (Hubbul Ulama, Tawadhu, dan Beramal
Nyata)?

Apa Makna pada logo pesantren?

Apa tujuan utama pengenalan Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah kepada
santri di pesantren ini?

Bagaimana proses pembinaan identitas keagamaan santri melalui tarekat
dilakukan?

Apa tantangan yang dihadapi dalam membimbing santri menjalani tarekat?

Instrumen Wawancara dengan santri Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

1.

o B~

Bisa ceritakan sedikit tentang diri anda? (Asal daerah, sudah berapa lama di
pesantren, dan latar belakang keluarga)

Sejak kapan anda mengenal TQN?

Apa alasan utama anda tertarik untuk mengikuti tarekat ini?

Bisa ceritakan bagaimana praktik TQN di pesantren ini?

Seberapa sering anda mengikuti kegiatan tarekat? Apa saja amalan yang
biasa dilakukan?

Bagaimana peran kyai dan mursyid dalam membimbing santri dalam tarekat
ini?

Bagaimana tarekat ini mempengaruhi pola interaksi anda dengan santri lain
di pesantren ?

Apakah ada aturan atau tradisi khusus bagi santri yang mengikuti tarekat

ini?



10.
11.
12.
13.

14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.

Bagaimana komunitas santri yang mengikuti tarekat ini dibandingkan
dengan santri yang tidak mengikuti?

Apa yang pertama kali membuat anda tertarik untuk mengikuti tarekat ini ?
Bagaimana pengalaman pertama anda dalam menjalankan amalan tarekat?
Apa tantangan terbesar yang anda hadapi saat pertama kali ikut tarekat?
Apakah ada perubahan dalam cara anda memahami agama setelah
mengikuti tarekat?

Bagaimana tarekat ini mempengaruhi kebiasaan harian anda di pesantren?
Apakah anda melihat adanya perbedaan cara berpikir atau beribadah antara
Santri yang mengikuti tarekat dan yang tidak?

Apa perubahan terbesar yang anda rasakan setelah mengituti tarekat ini?
Bagaimana tarekat ini membentuk cara anda dalam memahami Spiritualitas
dan kehidupan

Jika anda kembali ke masyarakat setelah selesai di pesantren, apakah anda
akan tetap mengamalkan ajaran tarekat ini? mengapa?

Bagaimana cara anda menjelaskan identitas keagamaan anda kepada orang
lain setelah mengikuti tarekat ini?

Apakah ada pengalaman pribadi yang menurut anda penting untuk

dibagikan tentang perjalanan Spritual anda melalui tarekat?



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
“ a Jalan Prof. Hamka Km.2 Semarang 50185
Telepon 024-7601295, Website: www.fuhum walisongo.ac.id, Email. fuhum@walisongo.ac id

Nomor : 1579/Un.10.2/D.1/KM.00.01/5/2025 5 Mei 2025
Lamp : Proposal Peneltian

Hal : Permohonan Izin Penelitian

Yth,

Pengasuh Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
di Kota Semarang

Assalamu’alaikum Wr. Wb.

Dengan homat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk
mencapai gelar kesarjanaan pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, kami mohon kesediaan Bapak/lbu untuk berikan izin penelitian kepad:

Nama : DELLA ANNISA JAMIL HABSYA

NIM . 2104036006

Program Studi . Studi Agama-Agama

Judul Skripsi . Konstruksi Identitas Keagamaan Santri melalui Praktik Tarekat

Qodiriyah Nagsyabandiyah (Studi Kasus di Pondok Pesantren
Putri MBAH RUMI Semarang )

Tanggal Mulai Penelitian : 6 Oktober 2024

Tanggal Selesai : 1 Maret 2025

Lokasi : Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

Bersama ini kami lampirkan Proposal Penelitian dan Instrumen Pengumpulan data yang
bersangkutan,

Demikian permohonan ini kami sampaikan, atas perhatian dan perkenannya diucapkan
terima kasih.

Wassalamu'alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

SRI PURWANINGSIH

Tembusan:
- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat inl teleh disahkan secara elekironi, untuk cek kesesuaian sural ini silakan scan QRCode di alas.



" s olaal ™ ALY ki) agaal)
Pondok Pesantren Putri
“MBAH RUMI ”

Mencari Bekal Akhirat “ Roudhotul Iimi *

lﬂ‘ Wismasari Rayn No.1$ ( Asrama 1, Jin. Wismasari Selatan No2 Ngaliyan Semorang (Asrama 2) Telp/Sms. oamozmﬂ

Nomor : 029/PPP MBAH RUMI/V/2025
Perihal : Surat Keterangan Telah Observasi
Lampiran i-

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Nyai Hj. Isnayati Kholis
Jabatan : Pengasuh Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
Alamat : J1. Wismasari Raya No. 15 (Asarama 1)

J1. Wismasari Selatan No. 2 (Asrama 2) Ngaliyan Kota Semarang

Menerangkan Bahwa :

Nama : Della Annisa Jamil Habsya

NIM : 2104036006

Jurusan : Studi Agama-Agama

Universitas : Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang

Telah melakukan penelitian di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI guna melengkapi data pada
penyusunan skripsi yang berjudul “ Konstruksi Identitas Keagamaan Santri melalui Praktik
Tarekat Qodiriyah Nagsyabandiyah (Studi Kasus di Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI
Semarang)” pada bulan Oktober 2024 — Maret 2025.

Demikian surat keterangan ini kami buat sebenar-benamya, dan semoga dapat digunakan
sebagaimana mestinya.

Semarang, 01 Maret 2025

Pengasuh




DOKUMENTASI
Foto Pondok Pesantren Putri MBAH RUMI

. PONDOK PESANTREN PUTRI \

“MBAH RUM’ /




Foto bersama Lurah Pondok







DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Della Annisa Jamil Habsya

Tempat, Tanggal Lahir : Demak, 28 November 2003

Jenis Kelamin : Perempuan

Agama : Islam

Kewarganegaraan - Indonesia

Alamat : Desa Dempet, Kec. Dempet, Kab Demak
No. Hp : 081228131573

Email : dellahabsya@gmail.com

RIWAYAT PENDIDIKAN

Formal

2008-2009 TK Sari Indah 11

2009-2015 SD Negeri Dempet 2

2015-2018 MTs Nurul Huda Dempet

2018-2021 MAN Demak

Informal

2008-2016 Madrasah Diniyah Roudhotul Falah Dempet
2018-2021 Islamic Boarding School Darul Ilmi Demak dan Pondok
Pesantren“NUSANTARA” Darul Fikri Grobogan

2021-2025 Pondok Pesantren Putri “MBAH RUMI” Semarang


mailto:dellahabsya@gmail.com

