
 

INTERAKSI SOSIAL-RELIGIUS MUSLIM DAN KRISTEN DI DUSUN 

SASAK KECAMATAN BOJA: TELAAH INTERAKSIONISME 

SIMBOLIK HERBERT BLUMER  

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata Satu (S1) 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Program Studi Agama-Agama 

Oleh : 

DIVA TRI ARDIANA 

NIM: 2104036028 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 



i 
 

PERNYATAAN KEASLIAN  

 



ii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

 



iii 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 



iv 
 

MOTTO 

“Agama adalah kekuatan sosial yang mempersatukan manusia.” 

-Emile Durkheim- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI 

 

 



vi 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalihan dari abjad yang satu ke abjad 

yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan 

huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman transliterasi dalam skripsi ini 

berpedoman pada hasil keputusan bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan 

Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/1987.  

1. Konsonan  

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif ا
tidak 

dilambangkan 

tidak dilambangkan 

 ba’ B be ب

 ta’ T te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim J je ج

 ḥa’ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha’ Kh ka dan ha خ

 dal D de د

 zal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ R er ر

 zai Z zet ز

 sin S es س

 syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص



vii 
 

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa” ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 gain G ge غ

 fa’ F ef ف

 qaf Q qi ق

 kaf K ka ك

 lam L el ل

 mim M em م

 nun N en ن

 wau W w و

 ha’ H ha هـ

 hamzah , apostrof ء

 ya’ Y ye ي

 

2. Vokal Tunggal  

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa tanda atau 

harakat sebagai berikut:  

ك Fathah (a) ـ َ  Ditulis tabāraka ت بٰر 

 Ditulis ilayka ا ل يْكَ  Kasrah  (i) ـ َ

نْي ا Dommah (u) ـ َ  Ditulis dunyā د 

 



viii 
 

3. Vokal Panjang  

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan 

berupa tanda dengan huruf seperti berikut:  

Fathah + alif ā عَذاَب 

 

Ditulis ‘adzābin 

Fathah + ya’ mati ā وَعَلَى Ditulis 

 

wa ‘alā 

Kasrah + ya’ mati ī 

 

 Ditulis Jamī’in جَمِيْعِِ

Dammah + wawu 

mati 

ū َِقُلوُْبَن Ditulis Qulūbana 

 

4. Vokal Rangkap  

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan 

antara harakat dengan huruf, contohnya dilambangkan seperti dibawah ini:  

Fathah + ya’ mati (ai) ِْايَْتهَُم Ditulis aitahum 

Fathah + wawu mati (au) ِِيوَْمَئِذ Ditulis yauma-iziy 

 

5. Ta’ Marbutoh  

a. Apabila ta’marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, dan 

dammah maka ditulis dengan (t):  

اعَة  Ditulis sā‘ah سَّ

 Ditulis baghtatan ب غْت ة َ  

 

b. Apabila ta’marbutoh mati di waqfkan maka ditulis dengan (h):  

ةَ   Ditulis qiyaamah ق ي ام 



ix 
 

ةَ  حْم   Ditulis Qohmah ر 

 

6. Kata Sandang  

a. Jika diikuti dengan huruf syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf 

pertama Syamsiyah:  

حْمٰن  Ditulis ar-rohmaan ا لرَّ

شَّمْسَ لا  Ditulis asy-syamsu 

 

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”:  

 Ditulis al-qur’an ا لْق را ن

نْس ان  Ditulis al-insan ا لْْ 

 

7. Syaddah  

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini:  

ِشَيْءِ   Ditulis kulla syaiin   كُلَّ

ذَْ  Ditulis Yattahiz ي تَّخ 

 

8. Hamzah  

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah 

maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka 

dilambangkan dengan alif: 

 Ditulis ya’ti يَأتِْيِْ

 Ditulis liyuthfi'ū لِيطُْفِـئـُوْا

 ’Ditulis auliyā اوَْلِيَاءَِٓ

 

 



x 
 

 

 

 

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat  

ا َ ن وََْيٰٰۤ م 
يْن ٰ اَالَّذ  يُّه   Ditulis yā ayyuhalladzīna āmanū 

 Ditulis wallāhu bimā ya‘malūna baṣīr بَصِير   يَعْمَلهونَ  بِمَا وَاٰللّه 

 

10. Tajwid  

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajdwid, sehingga penting untuk 

dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-

Quran. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia) 

diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

 

 

PERSEMBAHAN 

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam. Penulis panjatkan syukur yang 

tak terhingga atas segala rahmat, nikmat, dan pertolongan-Nya yang senantiasa 

mengiringi setiap langkah hingga terselesaikannya karya ini. 

Dengan penuh kasih dan rasa hormat, penulis mempersembahkan skripsi ini untuk 

kedua orang tua tercinta, Bapak Muzaini dan Ibu Nursiah, yang menjadi sumber 

kekuatan, motivasi, dan harapan dalam hidup penulis. Tanpa doa, kasih sayang, 

dan pengorbanan tulus dari kalian, penulis tidak akan mampu sampai pada titik 

ini. Terima kasih telah menjadi penerang dan penuntun dalam perjalanan hidup 

penulis. Semoga karya ini dapat menjadi persembahan kecil atas segala cinta dan 

doa yang telah kalian curahkan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

 

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Bismillahirrahmanirrahim  

Segala puji bagi Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang, karena atas 

taufiq dan hidayah yang diberikan telah membawa penulis sampai di tahap 

penyelesaian skripsi ini dengan penuh rasa syukur. Tanpa rahmat dan karunia-Nya, 

tentu segala usaha dan upaya yang telah dilakukan tidak akan mencapai hasil yang 

memuaskan seperti saat ini. Penulis sangat bersyukur atas segala petunjuk dan 

keberkahan yang diberikan sehingga mampu menyelesaikan skripsi ini dengan baik 

dan tepat waktu.  

Skripsi yang berjudul “Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di 

Dusun Sasak Kecamatan Boja: Telaah Interaksionisme Simbolik Herbert Blumer” 

disusun untuk memenuhi syarat guna memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S.1) 

Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, UIN Walisongo Semarang. Penulis berharap 

bahwa hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi yang bermanfaat bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang studi agama dan 

integrasi sosial.  

Dalam penyusunan skripsi ini, penulis banyak mendapatkan bimbingan, 

saran serta dukungan dari berbagai pihak. Semua bantuan ini telah memungkinkan 

penulis untuk menyelesaikan skripsi dengan baik Tanpa bantuan dan dukungan dari 

semua pihak tersebut, penyusun skripsi ini tidak akan dapat terselesaikan dengan 

baik. Untuk ini penulis menyampaikan terima kasih kepada:  

1. Prof. Dr. Nizar Ali, M.Ag selaku Rektor UIN Walisongo Semarang.  

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora yang telah memberikan izin atas penulisan skripsi ini.  

3. Bapak Ulin Ni’am Masruri, Lc, M.A. selaku Kepala Jurusan Studi 

Agama-Agama UIN Walisongo Semarang.  



xiii 
 

4. Bapak Thiyas Tono Taufiq, S. Th.i, M.A. selaku Sekretaris Jurusan Studi 

Agama-Agama yang telah membantu administrasi dalam surat 

menyurat selama perkuliahan.  

5. Bapak Maola Nasty Gansehawa, S. Psi., M.A selaku Dosen Pembimbing 

yang telah dengan sabar dan penuh dedikasi membimbing saya dalam 

menyelesaikan skripsi ini. Setiap saran dan dorongan yang Bapak 

berikan tidak hanya memperbaiki kualitas akademis saya, tetapi juga 

membentuk sikap dan semangat saya secara pribadi. Tanpa bimbingan 

dan dukungan Bapak, saya tidak akan dapat menyelesaikan skripsi ini 

dengan baik. Semoga segala kebaikan dan ketulusan Bapak 

mendapatkan imbalan yang melimpah. Saya sangat menghargai semua 

waktu dan usaha yang telah Bapak luangkan untuk saya.  

6. Seluruh Dosen Studi Agama-Agama UIN Walisongo Semarang atas 

ilmu, bimbingan, dan inspirasi yang telah diberikan selama perjalanan 

akademik penulis, sehingga penulis mampu menyelesaikan penulisan 

skripsi ini.  

7. Bapak Muzazen, Bapak Jupri, Bapak Hadi, dan Ibu Martini yang sudah 

meluangkan waktunya untuk memberikan saya informasi dan bersedia 

untuk di wawancarai dalam pembuatan skripsi ini.  

8. Kepada cinta pertama saya Bapak Muzaini dan Ibu Nursiah yang 

merupakan support sistem terbaik, terimakasih telah berjuang dalam 

mengupayakan yang terbaik dalam kehidupan penulis, yang telah 

berkorban keringat, tenaga dan pikiran. dan terimakasih telah 

memberikan do’a yang sangat tulus kepada penulis serta memberikan 

semangat dalam pengerjaan skripsi ini hingga penulis mampu 

menyelesaikan studinya hingga sarjana. Sehat selalu dan hiduplah lebih 

lama lagi, harus selalu ada disetiap perjalanan dan pencapaian hidup 

saya.  

9. Teman-teman Studi Agama-Agama angakatan 2021 yang telah berjuang 

bersama dari semester satu hingga selesai, terutama kepada Priska 

Ardhila Kurniasari, Salwa Nurul Zakiyah, Zhafiratun Zafarina, Retno 



xiv 
 

Mentari Khorijulia dan Citra Aliyyah Khoirunnisa. Terimakasih untuk 

semua dukungan dan semangat yang telah kalian berikan sepanjang 

perjalanan ini dan tanpa kalian, proses ini akan jauh lebih berat, 

semangat untuk kehidupan selanjutnya dan jangan melupakan satu sama 

lain.  

10. Kepada seseorang yang tak kalah penting, Muhammad Edwin 

terimakasih telah mengajarkan banyak hal baru dihidup penulis. 

Terimakasih telah menjadi rumah untuk menjadi pendengar yang baik. 

Yang selalu memberikan motivasi, dukungan, semangat, tenaga, pikiran 

maupun bantuan yang lain yang senantiasa sabar dalam menghadapi 

keluh kesah penulis. Semoga bisa terus saling mendukung dalam setiap 

Langkah dan pencapaian di masa depan. Terima kasih telah menjadi 

teman seperjuangan yang luar biasa! 

11. Kepada teman saya yang tak kalah penting, Ariska Dwi Cahya yang 

selalu memotivasi, mendukung dan selalu mendo’akan saya. Ketulusan 

yang diberikan selalu mengiringi penulis. Setiap diskusi, tawa dan 

momen-momen sulit yang kita hadapi bersama membuat perjalanan ini 

menjadi lebih berarti. Semoga kita terus saling mendukung dan meraih 

impian kita bersama.  

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 
PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................................... i 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................................................................. ii 

NOTA PEMBIMBING ............................................................................................. ii 

MOTTO ..................................................................................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI................................................................. v 

TRANSLITERASI ARAB LATIN......................................................................... vi 

PERSEMBAHAN ..................................................................................................... xi 

UCAPAN TERIMA KASIH................................................................................... xii 

DAFTAR ISI............................................................................................................. xv 

ABSTRAK .............................................................................................................. xvii 

BAB I PENDAHULUAN.......................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ................................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................... 5 

C. Tujuan dan Manfaat ........................................................................................ 5 

D. Tinjauan Pustaka ............................................................................................. 6 

E. Metode Penelitian ..........................................................................................11 

F. Sistematika Pembahasan .............................................................................. 14 

BAB II LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK........ 16 

A. Interaksi Sosial .............................................................................................. 16 

B. Definisi Interaksi Simbolik .......................................................................... 25 

C. Teori Interaksi Simbolik ............................................................................... 28 

BAB III GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI 

INTERAKSI SOSIAL KEAGAMAAN ............................................................... 34 

A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak ..................... 34 

1. Kondisi Geografis Dusun Sasak .............................................................. 34 

2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja ...................................... 37 



xvi 
 

B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan 

Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak ............................................... 38 

BAB IV INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN 

KRISTEN DI DUSUN SASAK ............................................................................. 49 

A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan 

Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak ......................................................... 49 

B. Makna Simbolik Dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan 

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja ............................................................ 54 

BAB V PENUTUP ................................................................................................... 63 

A. KESIMPULAN ............................................................................................. 63 

B. SARAN.......................................................................................................... 64 

DAFTAR PUSTAKA............................................................................................... 65 

LAMPIRAN ............................................................................................................. 69 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................. 73 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 
 

 

 

ABSTRAK 

Interaksi sosial religius umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak, Kecamatan Boja, 

menjadi salah satu contoh nyata terciptanya keharmonisan dalam kehidupan 

masyarakat yang plural. Dalam konteks masyarakat yang beragam, interaksi ini 

mencakup berbagai jenis kegiatan sosial, seperti perayaan bersama, dialog 

antaragama, dan kolaborasi dalam kegiatan kemanusiaan. Peneliti ini bertujuan 

untuk membangun keharmonisan di antara umat beragam dan dapat memberikan 

wawasan yang berharga dalam memahami dinamika interaksi sosial-religius serta 

menekankan pentingnya toleransi dalam menciptakan keharmonisan antarumat 

beragama di Indonesia. Rumusan masalah yang diangkat adalah: 1. Bagaimana 

interaksi sosial-religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan antar umat 

Muslim dan Kristen di Dusun Sasak?, 2. Apa makna simbolik dalam interaksi sosial 

religius  masyarakat Dusun Sasak yang berjalan dengan harmonis?. Metode 

penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik pengumpulan data 

melalui obeservasi, wawancara mendalam dengan masyarakat Dusun Sasak, serta 

dokumentasi pelaksanaan punggahan di masyarakat Dusun Sasak. Penelitian ini 

menggunakan teori interaksionisme simbolik yang dikemukakan oleh Herbert 

Blumer, penelitian ini berfokus pada bagaimana makna dan simbol yang dibangun 

dalam interaksi sehari-hari berkontribusi pada hubungan antarumat beragama. 

Hasil penelitian ini memberikan penjelasan bahwa interaksi sosial religius yang 

terjalin secara konstruktif, didukung dengan penggunaan simbol-simbol toleransi, 

berperan besar dalam membangun keharmonisan antarumat beragama. Melalui 

komunikasi yang terjaga dengan baik dan sikap saling menghargai, keberagaman 

agama di masyarakat bukan lagi menjadi alasan munculnya perpecahan, melainkan 

justru menjadi kekuatan bersama untuk mempererat persatuan. Temuan ini juga 

memperjelas pentingnya memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang 

upaya memperkuat kerukunan dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang 

majemuk. 

Kata Kunci : Interaksi sosial, Religius, Toleransi 

 

 

 

 

 

 



xviii 
 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Dalam sebuah negara yang damai dan menganut sistem demokrasi, 

masyarakat diharapkan mampu saling menghormati dan menerima keberagaman 

(pluralitas) yang ada di tengah kehidupan berbangsa dan bernegara. Indonesia 

sendiri merupakan negara yang memiliki kemajemukan tinggi, terbentang dari 

Sabang hingga Merauke dengan keberagaman suku, bahasa, ras, budaya, dan agama 

yang menjadi identitas khas bangsa sejak awal kemerdekaannya.1 Di Indonesia 

sendiri terdapat 6 agama resmi, yaitu Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, 

Budha, dan Kong Huc Cu. Negara juga menjamin kebebasan beragama 

sebagaimana tertuang dalam undang-undang Dasar 1945 Pasar 29, yang 

menyatakan “Negara memberikan jaminan kebebasan bagi setiap warga negara 

untuk memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan masing-

masing”.2 

Proses sosial terbentuk melalui interaksi sosial, karena interaksi sosial 

merupakan elemen utama yang memungkinkan terjadinya berbagai aktivitas sosial.  

Menurut Durkheim, meskipun individu memiliki kesadaran, ia tetap harus 

menjalankan kewajiban-kewajiban yang telah ditentukan oleh bahasa, adat istiadat, 

kebiasaan, dan hukum yang berlaku dalam masyarakat. Semua hal tersebut 

merupakan fakta sosial yang bersifat objektif, bukan hasil rekayasa atau ciptaan 

individu, sehingga seseorang harus meyesuaikan diri dan tunduk terhadapnya.3 

Sebagai mahkluk sosial, manusia tidak dapat dipisahkan dari interaksi sosial dan 

                                                           
1 Imam Syaifudi, “ Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat Beragama Di 

Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten Malang”, Jurnal Pendidikan Ilmu 

Pengetahuan Sosial, Vol 4 No 1 Desember 2017, h. 22 
2 Sintia Dewi, S. Sagap, Mufdil Tuhri “Kerukunan Umat Beragama: Interaksi Sosial Umat 

Islam dan Kristen Di Muara Jambi”, h. 19  
3 Arifuddin M Arif, “ Perspektif Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi Pendidikan”, 

Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial, h. 5 



2 
 

tidak mampu hidup sendiri tanpa keterlibatan orang lain, karena pada hakikatnya 

manusia saling membutuhkan satu sama lain. 

Dengan adanya interaksi sosial ini manusia dapat memahami bagaimana 

kehidupan di masyarakat yang harus saling memahami satu sama lain, tidak 

membedakan dan saling menghormati satu sama lain. Dalam bermasyarakat, setiap 

individu akan menjalani kehidupan sosialnya bersama dengan orang yang berbeda-

beda dan beragama. Salah satu upaya yang bisa dilakukan yaitu dengan 

menanamkan sikap toleransi kepada masyarakat Indonesia, khususnya generasi 

muda. Peningkatan kerukunan umat beragama juga dilakukan melalui sikap 

toleransi terhadap masyarakat sekitar. Bangsa Indonesia yang memiliki norma-

norma kemasyarakatan yang di antaranya bersumber pada nilai-nilai agama yang 

mendorong terciptanya kerukunan di lingkungan mereka. 4 

Komunikasi menjadi salah satu syarat pentingnya interaksi sosial yang dapat 

diartikan bahwa seseorang memberikan tafsiran pada perilaku orang lain (yang 

berwujud pembicaraan, gerak-gerak badaniah atau sikap), perasaan apa yang ingin 

disampaikan oleh orang tersebut5. Komunikasi yang dilakukan pasti berlatar 

belakang yang berbeda-beda (bahasa, tradisi, kebiasaan, adat, nilai dan sistem 

kekerabatan) akan mempengaruhi cara setiap orang melakukan interaksi. Pada 

dasarnya memang di Indonesia mempunyai berbagai budaya, suku, dan bahkan 

agama yang berbeda-beda. Yang di mana setiap orang harus saling berkomunikasi 

agar tidak terjadi sebuah konflik yang bisa merugikan semua orang.  

Interaksi sosial antar umat beragama pada hakikatnya berakar dari kebutuhan 

dan kepentingan dasar manusia dalam menjalani kehidupan bersama di tengah 

masyarakat. Hal ini tampak jelas dalam kehidupan warga Dusun Sasak, di mana 

hubungan sosial terjalin karena adanya tujuan tertentu yang ingin dicapai oleh 

setiap individu, serta dorongan untuk memperoleh kepuasan pribadi. Melalui proses 

                                                           
4 Marpuah,”Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Cigugur, Kuningan”, 

Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol 18 (2019). h. 262 
5 Imam Sujarwo” Interaksi Sosial Antar Umat Beragama ( Studi Kasus Pada Masyarakat 

Karangmalang Kadungbanten Kabupaten Tegal )”, Jurnal Of Education Sosial Studies, ( 2021 ), h. 

61 



3 
 

tersebut, tumbuh sikap saling menghargai dan tercipta kerukunan antar umat 

beragama, yang pada akhirnya membentuk suasana harmonis antara pemeluk Islam 

dan Kristen. Interaksi ini tidak hanya mempererat hubungan sosial, tetapi juga 

menjadi pondasi dalam menjaga stabilitas dan kedamaian di lingkungan 

masyarakat. Dengan demikian, keberagaman yang ada justru menjadi kekuatan 

untuk menciptakan kehidupan bersama yang lebih inklusif dan toleran. 

Bukan hanya sikap toleransi saja, namun dalam hal agama masyarakat Dusun 

Sasak sangat lah kental. Hal yang menarik dalam penulisan ini, penulis meneliti 

tentang interaksi sosial-religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat 

Muslim dan Kristen Dusun Sasak yang menjadikan masyarakat tersebut dapat 

membangun sikap toleransi antar umat beragama. Perbedaan ini yang ada pada 

masyarakat Dusun Sasak tersebut, tidak menjadikan mereka hidup dalam 

ketegangan hingga menimbulkan suatu konflik, seperti konflik-konflik yang sering 

terjadi dengan dilatarbelakangi oleh perbedaan agama.  

Hal menarik lainnya yaitu adanya pluralisme agama di Dusun Sasak yang 

tidak menjadikan benteng pemisah interaksi antara masyarakat dalam kehidupan 

sehari-hari. Justru hal tersebut menjadikan masyarakat mempunyai rasa 

kebhinekaan. Sikap toleransi yang ada di Dusun Sasak sangat tinggi, karena adanya 

interaksi sosial tersebut masyarakatn dan individu berjalan dengan lancar. 

Hubungan antar manusia atau relasi sosial sangat menentukan struktur masyarakat, 

sehingga dalam sebuah komunikasi atau interaksi merupakan dasar dari timbulnya 

sebuah kemasyarakat.  

Bentuk toleransi yang di lakukan oleh masyarakat Dusun Sasak bisa dilihat 

ketika pada perayaan hari-hari besar, seperti Hari Raya Idul Fitri, Idhul Adha dan 

Natal yang tentunya masyarakat Dusun Sasak sangat menghargai perbedaan 

tersebut.6 Bukan hanya hari-hari besar saja, di Dusun Sasak juga setiap ada Tradisi 

Islam seperti Slametan Wetonan, Kupatan dan tradisi lainnya bukan hanya 

                                                           
6 Imam Syaifudin,”Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat Beragama Di 

Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten Malang”, Jurnal Pendidikan Ilmu 

Pengetahuan Sosial, Vol: 4, No. 1 (2017). h. 24-25  



4 
 

masyarakat Islam saja yang ikut andil dalam acara tersebut, masyarakat Kristen 

juga sangat antusias dalam acara tersebut. Hal ini bisa dilihat bahwa didalam 

masyarakat Dusun Sasak sangat tinggi dalam bertoleransi dan tidak memandang 

status.  

Masyarakat Dusun Sasak menyadari betapa pentingnya sikap toleransi dan 

upaya menjaga kerukunan antar umat beragama. Kesadaran ini menjadi kunci bagi 

terciptanya kehidupan yang damai dan harmonis di tengah keberagaman keyakinan. 

Perbedaan agama tidak menjadi pemicu konflik, melainkan justru menjadi bagian 

dari keseharian yang diterima dengan lapang dada. Warga Dusun Sasak telah lama 

hidup berdampingan dalam perbedaan, menjalankan ibadah sesuai ajaran masing-

masing tanpa gangguan satu sama lain. 

Tidak hanya mengakui eksistensi agama lain, masyarakat juga menunjukkan 

kepedulian untuk memahami perbedaan dan mencari titik temu antar keyakinan. 

Dalam kehidupan beragama, sosial, budaya, hingga pendidikan, tercermin sikap 

saling menghargai yang kuat. Inilah makna sejati dari toleransi: memberi ruang bagi 

orang lain untuk bebas menjalankan keyakinannya, serta mengakui perbedaan 

sebagai bagian dari hak asasi manusia. Fakta di lapangan menunjukkan bahwa 

masyarakat Dusun Sasak mampu membangun interaksi yang sehat dan saling 

menguatkan di tengah kemajemukan. Kondisi ini menjadi bukti bahwa 

keberagaman bukanlah hambatan, tetapi kekayaan sosial yang memperkuat 

persatuan dan kedamaian. Sikap-sikap seperti inilah yang perlu terus dijaga dan 

diwariskan lintas generasi. 

Karakter interaksi antar kebudayaan dalam masyarakat multikultural adalah 

terjadinya asimilasi kebudayaan.7 Begitu juga dalam hal keberagamaan, orang-

orang yang hidup dalam masyarakat multikultural berasimilasi mengenai 

bagaimana keberagamaan yang baik dalam bermasyarakat dengan komposisi 

kepemelukan agama yang beragam.  

                                                           
7 Andi Nirwana, Muh. Rais,”Toleransi Antar Umat Beragama Islam dan Kristen Pada 

Masyarakat Kelurahan Paccinongang Kecamatan Somba Opu Kabupaten Gowa”, Jurnal Al-Adyan 

(2019). h. 188 



5 
 

Dalam hal ini, latar belakang tersebut menarik untuk dikaji dan diteliti dalam 

mengungkapkan kehidupan sehari-hari mengenai pendorong terhadap masyarakat 

antar umat beragama, baik agama muslim atau non muslim di Dusun Sasak 

Kecamatan Boja. Hal tersebut dapat dirumuskan kedalam beberapa rumusan 

masalah antara lain: Bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam 

menciptakan keharmonisan antar umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak?. Apa 

makna simbolik dalam interaksi sosial religius masyarakat Dusun Sasak yang 

berjalan dengan harmonis?.  

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan uraian diatas, dapat di tarik beberapa permasalahan sebagai 

berikut : 

1. Bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam menciptakan 

keharmonisan antar umat Muslim  dan Kristen di Dusun Sasak? 

2. Apa makna simbolik dalam interaksi sosial religius masyarakat Dusun 

Sasak yang berjalan dengan harmonis? 

C. Tujuan dan Manfaat  

1. Tujuan penelitian  

a. Untuk mengetahui bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam 

menciptakan keharmonisan antar umat Muslim dan Kristen di Dusun 

Sasak. 

b. Untuk mengetahui apa makna simbolik dalam interaksi sosial religius 

masyarakat Dusun Sasak yang berjalan dengan harmonis. 

2. Manfaat Penelitian  

a. Bagi penulis  

Untuk menambah wawasan dan pengetahuan terkait interaksi sosial-

religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan 

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja.  

 

 



6 
 

b. Bagi pembaca  

Sebagai pembelajaran dan pengetahuan terkait interaksi sosial-

religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan 

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja.  

D. Tinjauan Pustaka  

Untuk mengetahui keaslian penelitian ini, maka penulis akan mencantumkan 

penelitian terdahulu yang terkait dengan tema pembahasan. Adapun penelitian yang 

dilakukan oleh mahasiswa berikut dibawah ini : 

1.  Jurnal M. Ali Fikri Tahun 2024 Penghulu Kantor Urusan Agama (KUA) 

Kecamatan Mojo Kediri Jawa Timur, yang berjudul Pendidikan Islam dan 

Pembentukan Identitas Muslim di Era Globalisasi.  

Jurnal ini membahas mengenai globalisasi yang merupakan suatu kenyataan 

yang tak bisa dielakkan dan telah membawa perubahan dalam berbagai aspek 

kehidupan manusia, termasuk dalam kehidupan beragama umat Islam. 

Fenomena ini di satu sisi memberikan kesempatan bagi umat Islam untuk 

memperkukuh jati diri keagamaannya melalui kemudahan memperloleh 

informasi keagamaan dan memperluas jaringan dengan komunitas Muslim di 

seluruh dunia. Namun, di sisi lain globalisasi juga membawa tantangan berupa 

masuknya budaya, nilai, dan gaya hidup asing yang berpotensi melemahkan 

ajaran dan niali-nilai Islam.  

Dalam hal ini, pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

menanamkan, membina, dan mengokohkan identitas Muslim di tengah derasnya 

arus globalisasi. Melalui pendidikan, ajaran Islam dapat ditanamkan sejak dini 

sehingga generasi muda mampu memahami, menghayati, dan mengamalkan 

nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. Lebih jauh, pendidikan Islam 

berperan sebagai pelindung umat dari pengaruh negatif globalisasi, seperti 

sekularisme, pluralisme yang tidak terkendali, dan radikalisme yang dapat 

memecah belah persatuan umat.  

Adapun tantangan yang dihadapi pendidikan Islam saat ini meliputi 

benturan budaya antara nilai-nilai Islam dengan budaya global yang cenderung 



7 
 

bercorak Barat, tantangan dalam memadukan teknologi dan metode 

pembelajaran modern dengan prinsip Islam yang bersifat tradisional, serta 

kebutuhan untuk menghadapi isu-isu kekinian secara arif dan bijaksana. Oleh 

sebab itu, pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dan berinovasi agar tetap 

dapat menjawab tantangan zaman tanpa meninggalkan esensi ajaran Islam. 

Dengan demikian, pendidikan Islam diharapkan terus relevan, mampu 

memberikan kontribusi nyata, serta melahirkan generasi Muslim yang berakidah 

kuat dan dapat hidup rukun di tengah masyarakat global. 

2. Jurnal Wahyu Setyorini, Muhammad Turban Yani Tahun 2020 Universitas Islam 

Negeri Surabaya yang berjudul Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga 

Toleransi Antar Umat Beragama (Desa Gumeng Kecamatan Jenawi Kabupaten 

Karanganyar). 

Jurnal ini membahas mengenai pentingnya sikap toleransi yang dimiliki 

oleh setiap individu dalam kehidupan bermasyarakat. Toleransi menjadi kunci 

utama dalam menyikapi perbedaan, khususnya dalam hal pemahaman dan 

praktik ajaran keagamaan. Dalam konteks masyarakat yang majemuk, perbedaan 

penafsiran terhadap ajaran agama sangat mungkin terjadi, dan tanpa adanya 

sikap saling menghargai, hal ini dapat memicu gesekan hingga konflik antar 

kelompok.Toleransi menjadi benteng yang mampu meredam potensi perpecahan 

dan memperkuat kohesi sosial di tengah perbedaan keyakinan yang ada. Sikap 

ini tidak hanya dibutuhkan dalam ruang diskusi atau keagamaan semata, tetapi 

juga dalam kehidupan sosial sehari-hari. 

Dalam situasi tertentu, toleransi juga menjadi jembatan untuk membangun 

dialog antar kelompok dan memperkuat pemahaman lintas agama. Melalui sikap 

saling menghargai, masyarakat dapat menciptakan ruang hidup yang damai, adil, 

dan harmonis. Dengan demikian, toleransi tidak hanya berfungsi sebagai upaya 

pencegahan konflik, tetapi juga sebagai fondasi dalam membangun masyarakat 

yang inklusif dan berkeadaban.  

Mayoritas penduduk Desa Gumeng menganut agama Islam, dengan jumlah 

penganut mencapai 1.165 jiwa. Meskipun demikian, masyarakat desa tetap 



8 
 

menjunjung tinggi semangat gotong royong serta menjaga sikap saling 

menghormati terhadap pemeluk agama lain yang jumlahnya lebih sedikit. Hal 

ini menunjukkan adanya toleransi yang baik, baik antarindividu maupun 

antarkelompok dalam kehidupan sosial mereka. Keberagaman agama di Desa 

Gumeng justru dipandang sebagai hal yang positif dan memperkaya dinamika 

kehidupan masyarakat. Sikap terbuka warga dalam menerima perbedaan 

keyakinan mencerminkan penghargaan dan penghormatan terhadap keberadaan 

serta ajaran agama lain. 

Toleransi tersebut tampak nyata dalam kegiatan sosial sehari-hari di 

lingkungan Desa Gumeng melalui kerja sama dalam berbagai aktivitas, baik 

yang menyangkut kepentingan umum maupun pribadi. Dalam konteks hubungan 

antarumat beragama, masyarakat Desa Gumeng mengamalkan nilai-nilai 

warisan leluhur yang mendukung terwujudnya sikap toleran dalam berbagai 

bentuk interaksi sosial. Setiap lingkungan masyarakat memiliki keberagaman 

agama yang berbeda. Oleh karena itu, masyarakat yang hidup dalam lingkungan 

dengan latar belakang agama dan budaya yang beragam tentu memiliki cara 

pandang yang berbeda dalam menyikapi konflik yang terjadi. 

3. Jurnal Nafita Amelia Nur Hanifah Tahun 2023 Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta yang berjudul Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di 

Kelurahan Kingking, Tuban  

Jurnal ini membahas tentang dinamika interaksi antar umat beragama yang 

tak bisa dilepaskan dari peran keberadaan rumah ibadah di lingkungan 

masyarakat. Di Kelurahan Kingking, meskipun terdapat keragaman agama, 

hanya ada dua rumah ibadah yang berdiri, yaitu masjid dan gereja. Interaksi antar 

warga lintas agama sudah terjalin sejak usia dini, mencakup anak-anak, remaja, 

orang dewasa, hingga lanjut usia.Tidak hanya dalam kehidupan sosial sehari-

hari, hubungan yang harmonis juga tampak dalam aktivitas keagamaan. Masing-

masing pemeluk agama saling menghormati dalam menjalankan ibadah serta 

menunjukkan sikap toleransi yang tinggi. Situasi ini mencerminkan bahwa 



9 
 

perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang untuk menciptakan kehidupan 

yang rukun dan damai di tengah masyarakat yang beragam. 

Hal tersebut menjadi ciri khas tersendiri dari Kelurahan Kingking, sekaligus 

menghadirkan tantangan bagi masyarakat setempat. Dalam kehidupan yang 

penuh perbedaan, baik dalam hal agama maupun kepercayaan, potensi 

munculnya konflik terutama yang berlatar belakang agama dapat diabaikan. 

Interaksi yang terjadi pun bisa menimbulkan dampak negatif dan berujung pada 

persaingan antar kelompok. Namun demikian, di tengah keberagaman yang ada, 

masyarakat Kelurahan Kingking, Kabupaten Tuban, mampu menjaga dan 

mempertahankan nilai-nilai toleransi serta keharmonisan dalam kehidupan 

sosial mereka, yang tercermin melalui hubungan dan interaksi yang terjalin antar 

warga. 

4. Jurnal Sintia Dewi, S. Sagap, Mufdil Tuhri Tahun 2023 Universitas Islam Negeri 

Sulthan Thaha Saifuddin Jambi yang berjudul Kerukunan Umat Beragama: 

Interaksi Sosial Umat Islam Dan Kristen Di Muara Jambi. 

Jurnal ini mengulas tentang terciptanya kerukunan antar umat beragama di 

Desa Kemingking Luar, yang tidak lepas dari tingginya sikap toleransi serta 

kemampuan saling memahami di kalangan masyarakatnya. Contohnya, umat 

Islam dan Kristen sama-sama menyadari bahwa adzan yang dikumandangkan 

lima kali sehari adalah bagian penting dari pelaksanaan ibadah sholat bagi umat 

Islam, dan hal ini dihormati tanpa menimbulkan gangguan atau keberatan. 

Keharmonisan dalam hubungan antar agama menjadi aspek penting untuk 

mendukung kelancaran interaksi sosial di lingkungan masyarakat. Dengan 

adanya rasa saling menghargai, warga dapat membangun kerja sama yang erat 

dalam berbagai aspek kehidupan bersama. Di Desa Kemingking Luar, hubungan 

antara umat Islam dan Kristen dalam aktivitas sehari-hari berlangsung dengan 

damai, saling mendukung, dan penuh rasa kebersamaan. 

Bentuk interaksi antarumat beragama saat perayaan hari besar keagamaan 

di Desa Kemingking Luar tidak hanya terbatas pada saling berkunjung, tetapi 

juga diwujudkan melalui pemberian ucapan selamat. Ketika salah satu 



10 
 

komunitas agama merayakan hari rayanya, masyarakat desa ini secara umum 

terbiasa untuk saling mengunjungi dan mengucapkan selamat sebagai bentuk 

toleransi dan kebersamaan. Hubungan antara umat Islam dan Kristen di desa 

tersebut juga terlihat saat terjadi musibah kematian. Mereka saling datang ke 

rumah duka, menyampaikan doa, memberikan penghormatan terakhir, serta 

menyatakan rasa belasungkawa sebagai wujud kepedulian antarumat beragama. 

Desa Kemingking Luar dihuni oleh masyarakat yang berasal dari dua 

kelompok agama, yaitu Islam dan Kristen. Namun, dalam struktur pemerintahan 

desa mulai dari ketua RT, RW, hingga aparatur desa seluruh jabatan diisi oleh 

individu dari kalangan Muslim. Ketidakhadiran perwakilan umat Kristen dalam 

struktur pemerintahan tersebut mendorong mereka untuk menyalurkan aspirasi 

melalui ruang-ruang publik sebagai bentuk partisipasi dan keterlibatan dalam 

kehidupan bermasyarakat. Fenomena ini mencerminkan adanya kebutuhan akan 

representasi yang lebih inklusif dalam sistem pemerintahan lokal guna 

mewujudkan keadilan sosial dan kesetaraan antar umat beragama. Dalam hal ini, 

penelitian terdahulu menjelaskan beberapa interaksi sosial religius yang ada 

pada masing-masing daerah yang dimana hal tersebut berbeda-beda dalam 

melakukan sebuah interaksi.  

Berdasarkan sedikit uraian di atas, dapat ditegaskan bahwa penelitian 

terdahulu akan berbeda dengan penelitian yang saya ambil. Perbedaannya 

terdapat bahwa penelitian pertama lebih berfokus pada Pendidikan sebagai alat 

utama menjaga identitas keislaman di era globalisasi, menghadapi budaya Barat, 

sekularisme, pluralism, radikalisme, dan tantangan integralisasi teknologi. 

Penelitian kedua berfokus pada pentingnya toleransi sebagai kunci kohesi sosial 

di masyarakat majemuk, toleransi jadi benteng dari konflik akibat perbedaan 

pemahaman agama. Penelitian ketiga berfokus pada interaksi lintas agama sejak 

kecil yang terbangun lewat kehidupan sosial dari keagamaan, focus pada 

menjaga harmoni meski ada potensi gesekan karena perbedaan. Penelitian 

keempat berfokus pada kerukunan konkret dalam kehidupan sehari-hari, namun 

menyoroti masalah representasi agama dalam pemerintahan desa.  



11 
 

Penelitian saat ini akan menguraikan mengenai “Interaksi sosial religious  

masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan Kristen di 

Dusun Sasak Kecamatan Boja”, yang banyak mengupas mengenai interaksi yang 

dilakukan pada masyarakat Dusun Sasak yang padasarnya masyarakat tersebut 

mempunyai tingkat toleransi yang sangat tinggi, sehingga minim nya terjadi 

adanya konflik.  

E. Metode Penelitian  

Metode penelitian adalah langkah-langkah terstruktur yang digunakan oleh 

peneliti untuk mengolah dan mengaitkan data atau informasi yang telah dihimpun, 

dengan tujuan untuk menemukan makna, pola, atau penjelasan atas permasalahan 

yang sedang diteliti.8 Metode penelitian merupakan landasan awal yang digunakan 

oleh peneliti untuk merumuskan cara dalam mencapai tujuan serta memperoleh 

jawaban atas pertanyaan penelitian. Peran metode ini sangat vital, karena menjadi 

panduan utama dalam menjalankan proses penelitian secara sistematis, agar hasil 

yang diharapkan dapat tercapai dengan tepat dan terukur. 

Adapun metode yang digunakan oleh peneliti adalah sebagai berikut:  

1. Jenis penelitian  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode penelitian kualitatif yang 

bersifat deskriptif, dengan menganalisis data yang diperoleh dan didukung oleh 

teori-teori yang relevan sebagai landasan pendukung, sehingga menghasilkan suatu 

teori. Melalui pendekatan kualitatif, penulis mampu menggambarkan secara rinci 

dan terstruktur fenomena-fenomena yang terjadi di tengah masyarakat, serta 

menyusun data secara utuh dan menyeluruh. Peneliti juga menerapkan pendekatan 

Sosiologi Agama yang menitikberatkan pada hubungan timbal balik antara agama 

dan kehidupan sosial masyarakat. 

2. Sumber Data  

a. Sumber Data Primer 

                                                           
8 Uhar Saharasputra, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Tindakan. (Bandung: PT 

Refika Aditama, 2012), h. 18 



12 
 

Data primer yang dikumpulkan oleh peneliti merupakan informasi 

autentik yang diperoleh secara langsung dari sumber pertama di lokasi 

penelitian. Data ini mencerminkan realitas yang sedang berlangsung di 

lapangan dan memiliki tingkat keaslian yang tinggi karena belum mengalami 

pengolahan atau interpretasi pihak lain, sehingga sangat relevan untuk 

menjawab fokus dan tujuan penelitian.9 Peneliti menghimpun serta 

mensintesiskan informasi yang diperoleh dari hasil wawancara mendalam 

dengan masyarakat pemeluk agama Islam dan Kristen. Proses ini dilakukan 

guna menggali perspektif langsung dari kedua kelompok agama, yang 

kemudian menjadi landasan penting dalam memahami dinamika sosial 

keagamaan di lapangan. 

b. Sumber Data Sekunder  

Sumber data sekunder yang dihasilkan penelitian ini ialah bersifat 

rasional dan telah menggambarkan standar data-data yang terpercaya.10 

Sehingga peneliti menggunakan sumber data seperti skripsi, jurnal, atau 

buku-buku yang berkaitan dengan judul penelitian.  

3. Teknik Pengumpulan Data 

a. Wawancara  

Wawancara merupakan unsur esensial dalam metode pengumpulan 

data, di mana proses interaksi berupa tanya jawab antara peneliti dan 

narasumber dilakukan secara langsung untuk menggali informasi yang 

berkaitan dengan objek kajian. Teknik ini menjadi alat penting dalam 

memperoleh data yang bersifat mendalam, autentik, dan kontekstual sesuai 

dengan tujuan penelitian. Dalam penelitian ini, penulis melakukan 

wawancara dengan komunitas Muslim dan Kristen. Peneliti memilih tokoh-

tokoh agama yang bersedia memberikan informasi serta meminta 

rekomendasi dari mereka untuk menunjuk beberapa orang lain yang bersedia 

                                                           
9 Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, (Yogyakarta: Graha Ilmu, 

2006), h. 16 
10 Boy S Sabraguna, Analisis Data Pada Penelitian Kualitatif, (Jakarta: UI Press, 2008), h. 

31. 



13 
 

menjadi informan dalam penelitian ini. Adapun informan pada peneliti ini 

ialah sebagai berikut:  

1. Ketua RT  

2. Ketua Rw 

3. Masyarakat Muslim 

4. Masyarakat Kristen 

 Indepth interview yang digunakan adalah interview semi terstruktur. 

Peneliti telah membuat rancangan pertanyaan-pertanyaan yang diajukan 

kepada informan, terkait bagaimana interaksi sosial religius masyarakat 

dalam menciptakan keharmonisan umat islam dan kristen, faktor apa saja 

yang menjadikan pendorong toleransi masyarakat Dusun Sasak sangat 

berjalan dengan harmonis.  

b. Observasi  

Observasi merupakan pijakan fundamental dalam proses pembentukan 

pengetahuan ilmiah. Mengacu pada pendapat Sanafiah Faisal yang 

dikemukakan dalam karya Sugiyono, observasi dikategorikan ke dalam tiga 

jenis utama, yaitu observasi partisipatif, observasi terbuka dan tertutup, serta 

observasi tidak terstruktur. Masing-masing jenis observasi ini memiliki 

pendekatan dan teknik tersendiri, yang dapat disesuaikan dengan tujuan dan 

konteks penelitian yang sedang dilakukan.11 Observasi yang dilakukan adalah 

observasi langsung terhadap proses interaksi masyarakat Dusun Sasak 

Kecamatan Boja.  

c. Dokumentasi  

Dokumentasi merupakan proses penghimpunan dan penyusunan data 

berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan. Tujuan utama dari 

dokumentasi adalah untuk memastikan akurasi informasi, menghindari 

terjadinya kesalahpahaman, serta memberikan bukti autentik bahwa proses 

penelitian telah dilaksanakan secara nyata dan dapat 

                                                           
11 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung: Penerbit 

Alvabet, 2017, h. 226 



14 
 

dipertanggungjawabkan.12 Dalam hal ini penulis mengumpulkan beberapa 

hasil dokumentasi yaitu berupa foto Wawancara terhadap masyarakat umat 

Islam dan umat Kristen.  

F. Sistematika Pembahasan  

1. BAB I : Pendahuluan 

Bab ini berperan sebagai pengantar yang menyajikan inti dari 

penelitian, mulai dari latar belakang masalah hingga struktur penulisan. 

Selain itu, bab ini juga menjelaskan secara rinci ruang lingkup penelitian yang 

akan dilaksanakan serta metode penelitian yang akan diterapkan. Tujuan 

utama dari bab ini adalah untuk memberikan dasar yang kuat bagi 

pemahaman yang lebih mendalam mengenai permasalahan yang akan diteliti 

dalam peneliti ini 

2. BAB II : Tinjauan Pustaka dan Kerangka Teori  

Bab ini bertujuan untuk menyediakan landasan teoritis yang kokoh bagi 

penelitian ini dengan membahas secara mendetail mengenai interaksi sosial 

religius umat Muslim dan Kristen. Pemahaman yang mendalam tentang 

konsep-konsep ini akan menjadi dasar untuk menganalisis data yang 

dikumpulkan dari lapangan.  

3. BAB III : Gambaran Umum Dusun Sasak dan Kondisi Interaksi Sosial 

Keagamaan 

Bab ini menyajikan gambaran menyeluruh mengenai karakteristik 

Dusun Sasak, mencakup aspek geografisnya, serta interaksi sosial 

keagamaannya. Tujuan bab ini adalah untuk memberikan pemahaman umum 

tentang latar belakang masyarakat Dusun Sasak, yang menjadi lokasi 

penelitian.  

 

                                                           
12 Suharsimi Arkanto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, (Jakarta: Rineka 

Cipta, 1993), h. 122 



15 
 

 

4. BAB IV :  Hasil dan Pembahasan  

Berisi : (1) Hasil Penelitian, klasifikasi bahasan disesuaikan dengan 

pendekatan, sifat penelitian, dan rumusan masalah atau fokus pembahasan 

penelitian, (2) Pembahsan, Sub bahasan (1) dan (2) dapat digabung menjadi 

satu kesatuan, atau dipisah menjadi sub bahasan tersendiri, (3) Diskusi dan 

Analisis mengenai pembahasan Sub bahasan (1) dan (2).  

5. BAB V : Penutup  

Bab terakhir dalam penelitian ini memuat kesimpulan serta saran yang 

berkaitan erat dengan hasil temuan selama proses penelitian. Kesimpulan 

disajikan secara ringkas dan sistematis, sebagai jawaban atas rumusan 

masalah yang telah dibahas, serta merupakan hasil dari analisis dan 

interpretasi terhadap data yang diperoleh. Sementara itu, saran yang 

disampaikan merupakan bentuk rekomendasi berdasarkan temuan penelitian, 

yang ditujukan bagi pihak-pihak terkait sebagai bahan pertimbangan dalam 

pengambilan keputusan atau pengembangan kajian lebih lanjut. Saran itu 

diarahkan pada dua hal, yaitu : 

a.) Saran dalam usaha memperluas hasil penelitian, dengan contoh 

misalnya disarankan perlunya penelitian berkelanjutan.  

b.)  Saran untuk menentukan kebijakan di bidang-bidang terkait dengan 

masalah atau focus penelitian  

 

 

 

 

 

 



16 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK 

 

A. Interaksi Sosial  

1. Pengertian interaksi sosial perspektif umum 

Interaksi sosial ialah hubungan timbal balik yang terjadi antara individu, 

kelompok atau individu dengan kelompok. Interaksi sosial dapat berupa kerja sama, 

persaingan atau pertikaian. Dalam berinteraksi juga dapat terdapat simbol, di mana 

simbol diartikan dengan sesuatu yang nilai atau maknanya diberikan kepadanya 

oleh mereka yang menggunakannya. Berdasarkan yang sesuai di KBBI (Kamus 

Besar Bahasa Indonesia), interaksi sosial adalah hubungan yang dinamis antara 

antara individu, kelompok atau antar individu dan kelompok. Pengertian interaksi 

sosial dalam konteks bahasa Latin dapat dengan merujuk pada dua kunci “inter” 

dan “action”.  

Dalam bahasa Latin, “inter” berarti “antara” atau “diantara”. Kata ini 

menunjukan adanya hubungan atau keterhubungan antara dua atau lebih entitas. 

Kata “action” berasal dari kata kerja “agere”, yang berarti “melakukan” atau 

“bertindak”. Kata ini merujuk pada tindakan atau perilaku yang dilakukan oleh 

individu atau kelompok. Dengan demikian, jika digabungkan kedua kata tersebut, 

interaksi sosial dapat diartikan sebagai “tindakan yang terjadi di antara individu 

atau kelompok”. Hal ini mencakup berbagai bentuk komunikasi, pertukaran, dan 

kehubungan yang saling mempengaruhi dalam konteks sosial.  

Interaksi sosial juga bisa disebut dengan konteks sosial, yang di mana istilah 

tersebut merupakan suatu bentuk kontruksi sosial di mana dalam menjalani 

kehidupan di suatu tempat masyarakat bisa berinteraksi dan beradaptasi serta 

mengeksplorasi kepribadian guna menciptakan suatu hubungan antar umat lintas 

agama.13 Menurut pandangan Islam, interaksi sosial bisa disebut Hablum Minannas 

atau hubungan antara manusia dengan manusia, baik hubungan yang kelompok, 

maupun individu dengan kelompok.  

                                                           
13 Nafita Amelia Nur Hanifa,“Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di Kelurahan Kingking, 

Tuban”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol 22 No. 1, (Januari-Juni, 2023). h.198  



17 
 

 Interaksi secara umum merupakan suatu jenis tindakan yang terjadi ketika 

dua atau lebih objek saling memengaruhi atau memiliki efek satu sama lain atau 

pun ketika dua individu saling melakukan kegiatan yang membuat saling berkaitan. 

Interaksi sosial merupakan elemen utama dalam seluruh aspek kehidupan 

bermasyarakat. Tanpa adanya interaksi, kehidupan bersama tidak akan terwujud. 

Hanya dengan bertemunya individu secara fisik saja tidak cukup untuk membentuk 

kehidupan dalam kelompok sosial. Kehidupan kelompok baru dapat terbentuk 

apabila individua tau kelompok manusia saling berinteraksi, bekerja sama, 

berkomunikasi, serta terlibat dalam berbagai dinamika sosial seperti mencapai 

tujuan bersama, mengadakan persaingan, pertikaian dan lain sebagainya.14  

Interaksi sosial antar kelompok manusia merupakan hal yang umum terjadi 

dalam masyarakat. Interaksi semacam ini akan tampak lebih jelas Ketika muncul 

konflik antara kepentingan individu maupun antar kelompok. Misalnya, dalam hal 

seorang guru menghadapi murid-muridnya yang merupakan suatu kelompok 

manusia di dalam kelas. Di dalam interaksi tersebut, seorang guru mencoba untuk 

menguasai kelasnya, agar supaya interaksi sosial berlangsung dengan seimbang. Di 

mana terjadi saling berpengaruh antara kedua belah pihak.  

Interaksi sosial, dengan demikian hanya berlangsung antara pihak-pihak 

apabila terjadi reaksi dari kedua belah pihak. Apabila seseorang memukul kursi 

misalnya, tidak akan terjadi suatu interaksi sosial, oleh karena itu kursi tersebut 

tidak akan bereaksi dan mempengaruhi orang telah memukulnya. Interaksi sosial 

tidak akan mungkin terjadi apabila manusia mengadakan hubungan yang 

berlangsung dengan sesuatu yang sama sekali tidak berpengaruh terhadap sistem 

syarafnya, sebagai akibat hubungan tersebut.  

2. Bentuk-bentuk interaksi sosial dan interaksi religius  

 Interaksi sosial merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat, 

karena melalui interaksi ini, norma, nilai, dan budaya dapat disebarkan dan 

dipertahankan. Dapat dikatakan bahwa, proses-proses sosial adalah cara-cara 

berhubungan yang dapat dilihat apabila orang perorangan dan kelompok-kelompok 

                                                           
14 Seorjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 1982), h. 54 



18 
 

manusia saling bertemu dan menentukan sistem serta bentuk-bentuk hubungan 

tersebut atau apa yang akan terjadi apabila ada perubahan-perubahan yang 

menyebabkan goyahnya cara-cara hidup yang telah ada.15 Menurut Gillin dan 

Gillin, terdapat dua kategori proses sosial yang muncul sebagai akibat dari interaksi 

sosial, yakin proses assosiatif dan proses disosiatif.16 Proses sosial assosiatif dibagi 

menjadi tiga bentuk, yakni akomodasi, asimilasi, kerjasama.   

a. Akomodasi  

 Akomodasi memiliki dua makna utama, yakni sebagai suatu kondisi 

tertentu maupun sebagai proses sosial. Menurut Gillin dan Gillin akomodasi 

adalah suatu yang dipergunakan oleh para sosiolog untuk menggambarkan 

suatu proses dalam hubungan-hubungan sosial yang sama, dengan pengertian 

adaptasi (adaptation). Dalam pengertian sebagai kondisi, akomodasi 

mencerminkan terciptanya keseimbangan dalam hubungan sosial antara 

individu dan kelompok, yang berlangsung selaras dengan nilai-nilai serta 

norma sosial yang berlaku. Kondisi ini menandakan adanya kesepahaman dan 

penyesuaian di tengah perbedaan, sehingga memungkinkan terciptanya 

stabilitas dan ketertiban dalam tatanan masyarakat.17 Howard Giles dan 

kolegannya berpendapat bahwa akomodasi dalam komunikasi tidak hanya 

mencakup pilihan kata yang kita gunakan saat berbicara dengan orang lain. 

Lebih dari itu, akomodasi adalah suatu upaya untuk menyesuaikan diri 

dengan cara memodifikasi dan meniru gaya serta bahasa mitra tutur, sehingga 

membuat komunikasi menjadi lebih harmonis dan serasi.18 

b. Asimilasi  

 Asimilasi merupakan suatu proses di mana individu menyesuaikan diri 

dengan budaya dan pola perilaku tertentu, yang pada akhirnya melahirkan 

budaya baru. Selain itu, asimilasi juga dapat dipahami sebagai pembaruan 

                                                           
15 Gillin dan Gillin, Cultural Sociology, a Revision of An Introduction to Sociology, Third 

Printing. The Mac Millan Company, New York, 1954, h. 487-488 
16 Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501 
17 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (jakarta: Rajawali Pers, 1982), h. 74 
18 Abdul Muhid, Sutarman, “Akomodasi Dalam Konflik Sosial Pada Diplomasi Pemberian 

Pisuke Lintas Desa: Kajian Sosioliguistik”, Journal On Language And Literatute, Vol. 5, No. 2 (juni, 

2019), h. 165  



19 
 

terhadap berbagai pemahaman yang telah ada. Proses ini merupakan salah 

satu bentuk interaksi sosial yang erat kaitannya dengan pertemuan dan 

perpaduan antara dua budaya atau lebih.19 Melville J. Herskovits 

mendefisinikan asimilasi sebagai suatu proses di mana unsur-unsur budaya 

asing diterima dan diintergasikan ke dalam budaya asli, tanpa menghilangkan 

kepribadian budaya itu sendiri.20 

c. Kerjasama  

        Kerjasama dalam assosiatif merupakan proses interaksi sosial yang 

melibatkan dua atau lebih individu atau kelompok yang saling bekerja sama 

untuk mencapai tujuan yang sama. Bentuk kerjasama ini dapat ditemukan 

dalam berbagai bidang, seperti ekonomi, sosial, politik. Menurut Cooley, 

kerja sama merupakan suatu bentuk interaksi sosial yang terjadi ketika 

individu atau kelompok berkolaborasi untuk mencapai tujuan yang sama 

demi kepentingan bersama.21 

Proses sosial disosiatif merupakan interaksi sosial yang sering kali dapat 

menimbulkan perpecahan dan pertentangan. Namun, pada hakikatnya proses sosial 

disosiatif mencerminkan berbagai upaya manusia untuk menjaga kelangsungan 

hidupnya. Adapun proses sosial disosiatif dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu 

persaingan, kontravensi, konflik sosial.22 

a) Persaingan 

Persaingan merupakan bentuk interaksi sosial yang ditandai oleh usaha 

individu maupun kelompok untuk mencapai keuntungan atau keberhasilan 

dalam berbagai bidang kehidupan melalui mekanisme yang bersifat 

kompetitif. Meskipun melibatkan upaya saling unggul, persaingan ini tetap 

berlangsung tanpa melibatkan kekerasan atau tindakan yang bersifat 

mengancam, sehingga tetap berada dalam koridor yang konstruktif dan sehat. 

                                                           
19 Hari Poerwanto,” Asimilasi, Akulturasi, Dan Integrasi Nasional”, (Humaniora, 1999), h. 

32 
20 Melville J. Herskovits, Man and His Works: The Science Of Cultural Anthropology (New 

York: Alfred A. Knopf, 1952), h. 625 
21 Charles H. Cooley, Human Nature and The Social Order (New York: Scribner’s Sons, 

1902), h. 225 
22 Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501 



20 
 

b) Kontravensi  

Kontravensi merupakan salah satu bentuk interaksi sosial yang terletak 

di antara persaingan dan konflik. Dalam kontravensi, muncul sikap 

ketidaksenangan yang dapat dinyatakan secara terselubung maupun secara 

terbuka. Sikap ini bisa ditunjukan kepada individu, kelompok, atau elemen-

elemen budaya tertentu.  

c) Konflik sosial  

Konflik merupakan suatu bentuk proses sosial yang muncul akibat 

perbedaan kepentingan, nilai, atau pandangan antara individu maupun 

kelompok. Ketegangan ini dapat memicu jarak emosional dan sosial yang 

menghambat terjalinnya hubungan atau komunikasi yang harmonis di antara 

pihak-pihak yang terlibat. Sebagai bagian dari interaksi sosial yang bersifat 

disosiatif, konflik kerap berkembang menjadi bentuk pertentangan terbuka 

yang tidak jarang disertai ancaman, bahkan kekerasan, karena didorong oleh 

keinginan untuk mendominasi atau mengalahkan pihak lain. 

Dalam hal ini, proses asosiatif dan disosiatif mencerminkan cara yang 

berbeda dalam memproses informasi dan pengalaman. Keduanya memainkan peran 

penting dalam spikologi dan pemahaman tentang bagaimana manusia berfungsi 

dalam menghadapi dunia disekitar mereka.  

Interaksi religius merupakan hubungan dan komunikasi yang terjalin antara 

individu atau kelompok dalam konteks keagamaan. Interaksi ini melibatkan 

beragam aktivitas yang berkaitan dengan praktik, ajaran, serta nilai-nilai agama. 

Fenomena ini dapat terjadi di dalam komunitas agama, antara penganut agama yang 

berbeda, atau dalam lingkungan sosial yang lebih luas, di mana aspek keagamaan 

turut berperan. Bentuk interaksi religius dapat berupa : 

a) Membantu kegiatan keagamaan, seperti membangun masjid atau 

menyumbang makanan.  

b) Membantu dalam kegiatan ibadah hari besar, seperti umat Islam datang ke 

rumah umat Kristen saat Natal dan sebaliknya umat Kristen datang ke 

rumah umat Islam saat Idhul Fitri.  



21 
 

c) Menekankan pentingnya dialog antar agama untuk memahami perbedaan 

dan persamaan dalam keyakinan. Dialog ini dapat mengurangi adanya 

konflik dan meningkatkan toleransi, seperti saat kerja bakti yang dilakukan 

oleh masyarakat juga dapat menjadikan sebuah interaksi.23 

d) Saling membantu dalam acara pernikahan, kematian dan musyawarah juga 

merupakan interaksi dalam bermasyarakat.  

Dalam hal ini interaksi religius melibatkan saling pengaruh budaya dan 

agama, yang membentuk identitas kolektif dan pola perilaku suatu komunitas. 

Kerukunan umat beragama merupakan kondisi dimana antar umat beragama dapat 

saling menrima, saling menghormati satu sama lain, saling tolong menolong dan 

bekerjasama dalam mencapai tujuan bersama.24  

3. Faktor-faktor Pendorong Interaksi Sosial dan Interaksi Religius  

Adanya sebuah interaksi karena beberapa faktor, yaitu faktor imitasi, sugesti, 

identifikasi, dan simpati.25  

a. Faktor imitasi 

Faktor imitasi memiliki peran yang sangat penting dalam proses 

interaksi sosial. Salah satu aspek positif dari imitasi adalah kemampuannya 

untuk mendorong seseorang agar mematuhi norma-norma yang berlaku. 

Imitasi, pada dasarnya merupakan suatu proses pembentukan nilai yang 

terjadi melalui peniruan cara-cara orang lain.26 Imitasi dalam konteks 

interaksi sosial merujuk pada proses di mana individu meniru atau mencontoh 

perilaku, sikap, atau tindakan orang lain.  

b. Faktor sugesti  

Sugesti merupakan suatu bentuk pengaruh psikologis yang dapat 

berasal dari dalam diri seseorang maupun dari pihak luar, yang diterima tanpa 

                                                           
23 Hick, J. “The Metaphor Of The Divine: A Study In The Philosophy Of Religion.” (Journal 

Of Religious Studies, 1993) 20(1). h. 1-15 
24 Aulia Rahmi, Widya Ningrum, Hafsah, “Interaksi Sosial Agama, Masyarakat Dalam Islam 

Menganalisis Interaksi Masyarakat Yang Berbeda Agama” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, 

dan Budaya (2023). h. 841 
25 Sudarto, Sri Indriyani, “Interaksi Yang Disukai Mahasiswa Yang Pernah Dialami Dalam 

Lingkungan Kampus”, Jurnal Inovasi Penelitian, Vol. 4 No. 1 (Juni 2023), h. 180  
26 Nur Rachma Permatasary, R. Indriyanto, “Interaksi Sosial Penari Bujangganong Pada Sale 

Creative Community Di Desa Sale Kabupaten Rembang”,h. 4 



22 
 

melalui proses pertimbangan rasional secara mendalam. Dalam praktiknya, 

sugesti dapat disampaikan secara langsung, baik antar individu, dari individu 

ke kelompok, maupun sebaliknya. Dalam ranah interaksi sosial, sugesti 

berperan sebagai proses di mana seseorang memengaruhi pikiran, emosi, atau 

perilaku orang lain melalui saran atau dorongan yang bersifat halus dan tidak 

memaksa, namun tetap mampu membentuk respons sosial tertentu. 

c. Faktor identifikasi  

Faktor identifikasi merupakan identifikasi dalam psikologi yang 

merujuk pada keinginan untuk menjadi serupa dengan orang lain, baik dari 

segi fisik maupun emosional. Ini menunjukan bahwa hubungan sosial yang 

terjalin melalui proses identifikasi memiliki kedalaman yang lebih dari pada 

hubungan yang terbentuk melalui sugesti dan imitasi. Dalam hal ini, 

identifikasi dalam interaksi sosial merujuk pada proses di mana individu 

mengasosiasikan diri mereka dengan kelompok, individu, atau norma 

tertentu.  

d. Faktor simpati  

Faktor simpati merupakan perasaan ketertarikan seseorang terhadap 

orang lain. Perassan ini muncul bukan berdasarkan pertimbangan logis atau 

rasional, melainkan lebih pada penilaian emosional yang juga berkaitan 

dengan proses identifikasi. Dalam hal ini, simpati merujuk pada perassan 

empati, kasih sayang, atau ketertarikan yang dirasakan seseorang terhadap 

orang lain.  

Secara keseluruhan, faktor-faktor ini saling terjalin dan turut berperan dalam 

dinamika interaksi sosial. Mereka memberikan panduan bagi individu untuk 

memahami dan menjalin hubungan sosial, membangun identitas, serta menciptakan 

lingkungan yang mendukung dan kolaboratif. Dengan memahami lingkungan 

faktor-faktor ini, dapat meningkatkan kemampuan dalam berinteraksi dengan orang 

lain dan membangun hubungan yang positif dalam masyarkat.  

Interaksi sosial sama hal nya dengan interaksi religius yang dimana interaksi 

religius lebih menjerumus ke dalam toleransi, dan kerukunan antarumat beragama, 

serta memperkuat identitas dan praktik keagamaan. Mewujudkann kerukunan 



23 
 

hidup beragama adalah hal yang sangat penting dalam masyarakat yang plural. 

Dengan menjalin interaksi yang baik antar umat beragama serta meningkatkan rasa 

peduli terhadap sesama, dapat menciptakan suasana kerukunan yang harmonis.27 

Berikut merupakan beberapa faktor pendorong utama dalam interaksi 

religius, yaitu: 

a. Faktor Sosial 

Keberagamaan sosial dalam masyarakat mendorong terjalinnya 

interaksi antara para pemeluk agama. Kehidupan bersama di lingkungan yang 

beragama, seperti sekolah, tempat kerja dan komunitas, menuntut 

terbangunnya hubungan yang harmonis.28 

b. Dialog Antaragama  

Kegiatan dialog antaragama yang diselenggarakan oleh berbagai 

organisasi keagamaan atau komunitas memiliki potensi untuk menciptakan 

ruang bagi pertukaran ide serta pemahaman yang lebih mendalam antara 

pemeluk agama yang berbeda.  

c. Pengalaman Bersama  

Kegiatan sosial atau kemanusiaan yang melibatkan berbagai komunitas 

agama, seperti program bantuan bencana dan aktivitas amal, memiliki potensi 

untuk memperkuat hubungan antarumat beragama. 

d. Sikap Saling Menghargai  

Sikap saling menghargai dan keterbukaan terhadap perbedaan 

keyakinan menjadi pilar penting dalam menciptakan interaksi religius yang 

positif. Ketika individu menghormati keyakinan orang lain, mereka lebih 

terbuka untuk berinteraksi dan menjalin hubungan yang harmonis.  

Secara keseluruhan, faktor-faktor ini menunjukan bahwa interaksi religius 

tidak hanya bergantung pada aspek keagamaan, akan tetapi juga dipengaruhi oleh 

konteks sosial, budaya, dan nilai-nilai yang dianut oleh masyarakat. Untuk 

                                                           
27 Abdi Syahrial Harahap, Rita Nofianti, Nanda Rahayu Agustia, “Faktor-Faktor Yang 

Mempengaruhi Terjadinya Kerukunan Umat Antar Beragama Di Kel Kwala Begumit, Kec Stabat 

Kab Langkat” dalam Innovatitve: Journal of Social Science Research Vol, 3 No, 2 (2023), h. 5 
28 Robert N. Bellah, Religion in Human Evalution (Harvard University Press, 2011), h.300 



24 
 

membangun interaksi yang positif, diperlukan upaya kolaboratif dari semua pihak 

dalam menciptakan lingkungan yang inkulisif.  

4. Interaksi sosial perspektif Islam dan Kristen 

 Pada masa awal perkembangan Islam, hubungan sosial antar umat beragama 

khususnya dengan komunitas Yahudi dan Nasrani, telah terjalin sejak lama. Sejarak 

interaksi tersebut dimulai sejak awal penyebaran Islam, terutama Ketika Nabi 

Muhammad SAW melakukan hijrah ke Yastrib yang kemudian dikenal sebagai 

Madinah pada tahun 622 M, atau tahun ke-12 sejak beliau menerima wahyu 

kenabian.29 Adapun ayat Al-Quran yang membahas tentang interaksi sosial, yaitu 

Q.S. Al-Hujurat 49:13, sebagai berikut.30:  

انُْثٰىِوَجَعَلْنِٰ ِوَّ نِْذكََر  أيَُّهَاِالنَّاسُِانَِّاِخَلَقْنٰكُمِْم ِ ِاكَْرَِكُمِْيٰٓ ِِۚاِنَّ لَِلِتعََارَفوُْا قبََاۤىِٕ ِمَكُِِشُعوُْبًاِوَّ اِنَّ ِِاتَْقٰىكُمِْۗ مِْعِنْدَِاللّٰه

َِعَلِيْمٌِخَبيِْرٌِ  اللّٰه

“hai manusia, sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki 

dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha megenal”.  

Dalam ayat tersebut dijelaskan, bahwa manusia diciptakan terdiri dari laki-

laki dan perempuan, bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar mereka saling 

mengenal satu sama lain. Dengan hal ini, dapat dikatakan bahwa manusia secara 

fitrah adalah mahkluk sosial dan hidup bermasyarakat merupakan suatu 

keniscayaan bagi mereka. 

  Dalam agama Kristen mengarjarkan bahwa, interaksi sosial mencerminkan 

ajaran kasih, sikap saling menghormati, serta Upaya untuk hidup harmonis bersama 

di Tengah masyarakat. Yesus Kristus mengajarkan bahwa kasih kepada Allah dan 

                                                           
29 Landy T. Abdurrahman, “Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Madinah Era Nabi 
Muhammad SAW Perspektif Kajian Hadis”, Panangkaran, Jurnal Penelitian Agama dan 
Masyarakat, Vol. 5, No. 1 (Januari-Juni, 2021), h. 110 

30 Nursila, “Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Alquran (Telaah QS.Al-Hujurat Ayat 13)”, 

Skripsi. Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Palopo, 2019, h. 4 



25 
 

kepada sesame. Adapun ayat Matius 22:37-39 yang membahas tentang interaksi 

sosial, yaitu sebagai berikut: 

“Jawab Yesus kepadanya:’Kasihilah Tuhan, Allahmu, dengan segenap 

hatimu dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal budimu.’ Itulah 

hukum yang terutama dan yang pertama. dan hukum yang kedua, yang sama 

dengan itu, ialah: Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri.”  

Dalam ayat tersebut dijelaskan, bahwa menekankan kasih kepada Tuhan dan 

sesame sebagai hukum utama dalam hidup. Dengan hal ini, dapat dikatakan bahwa 

kita harus memperlakukan orang lain dengan kasih, kebaikan, dan hormat, sama 

seperti kita ingin diperlakukan.  

B. Definisi Interaksi Simbolik  

Interaksi didefinisikan sebagai suatu proses saling memengaruhi yang terjadi 

melalui perilaku maupun aktivitas antara individu-individu dalam masyarakat. 

Adapun simbolik merujuk pada sesuatu yang mewakili atau melambangkan makna 

tertentu. Dalam konteks sosial, interaksi memainkan peran esensial dalam 

membentuk kualitas hubungan antarindividu. Ketika interaksi berlangsung secara 

efektif dan konstruktif, hal tersebut tidak hanya berdampak positif terhadap 

perkembangan pribadi seseorang, tetapi juga turut menciptakan lingkungan sosial 

yang sehat, dinamis, dan harmonis.31 Simbolik berasal dari bahasa Latin 

“symbolic(us)” dan bahasa Yunani “symbolicos”. 

Simbolis diartikan sebagai sesuatu yang berfungsi sebagai lambang atau 

berkaitan dengan lambang. Oleh karena itu, interaksi simbolik dipahami sebagai 

suatu pandangan yang menjelaskan bahwa inti dari terjadinya interaksi sosial, baik 

antara individu dengan individu, individu dengan kelompok, maupun kelompok 

dengan kelompok dalam masyarakat, adalah karena adanya komunikasi. 

Komunikasi ini mencerminkan adanya kesamaan pemahaman yang sebelumnya 

                                                           
31 Nashrillah MG, “Peranan Interaksi Dalam Komunikasi Menurut Islam”, Jurnal Warta 

Edisi: 52, (2017), h. 2 



26 
 

telah melalui proses internalisasi atau pembatinan dalam diri masing-masing pihak 

yang terlibat.32 

Simbol-simbol dalamm interaksi sosial antar individu, serta interaksi sosial 

yang berfungsi sebagai embrio dari masyarakat itu sendiri, menjadi fokus utama 

dalam interaksionisme simbolik. Oleh karena itu, pendekatan ini mendorong para 

sosiolog untuk mempertimbangkan makna simbol serta detail-detail kehidupan 

sehari-hari yang dialami oleh individu.33 Adapun definisi singkat dari ke tiga ide 

dasar interaksi simbolik, antara lain: 

1. Pikiran (Mind)  

Kemampuan individu dalam menggunakan simbol-simbol yang 

dimaknai secara kolektif oleh masyarakat menjadi elemen penting dalam 

proses sosial. Setiap orang perlu mengembangkan cara berpikirnya melalui 

keterlibatan aktif dalam interaksi sosial, karena melalui hubungan timbal 

balik inilah pemahaman bersama terhadap makna simbolik dapat terbentuk 

dan berfungsi secara efektif dalam kehidupan bermasyarakat. 

2. Diri (Self)  

Kemampuan setiap individu untuk merefleksikan diri melalui penilaian 

sudut pandang atau pendapat orang lain merupakan hal yang penting. Salah 

satu cabang dalam teori sosiologi yang mendukung pemahaman ini adalah 

interaksionisme simbolis, yang menjelaskan tentang konsep diri (the-self) dan 

hubungannya dengan dunia di sekitarnya. Kemampuan manusia untuk 

memandang dirinya sebagai sebuah objek melahirkan sikap dan perasaan 

tertentu terhadap dirinya sendiri, yang kemudian mendorongnya untuk 

memberikan tanggapan terhadap sikap dan perasaan tersebut. Oleh karena itu, 

jumlah “diri” yang dimiliki seseorang sebanding dengan kesadaran diri, yakni 

suatu kesadaran yang timbul sebagai hasil dari proses sosial. 

3. Masyarakat (Society)  

                                                           
32 Oki Cahyo Nugroho, “Interaksi Simbolik Dalam Komunikasi Budaya”, Jurnal Aristo, Vol. 

3, No. 1 (2015), h. 4 
33 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Toeri 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 5 



27 
 

Sebuah tatanan hubungan sosial terbentuk melalui upaya setiap 

individu di dalam masyarakat. Tiap orang terlobat secara aktif dan sukarela 

dalam perilaku yang mereka pilih, yang pada akhirnya mengarahkan mereka 

untuk mengambil peran dalam komunitasnya.  

“Mind, Self and Society” karya paling terkenal dari George Herbert Mead 

adalah sebuah buku pada tahun 1934. Dalam buku ini, Mead mengangkat tiga 

konsep dan asumsi yang esensial untuk membangun diskusi tentang teori interaksi 

simbolik. Teori interaksi simbolik menjelaskan bahwa diri (self) adalah seseorang 

pelaku dalam kehidupan sosial. Menurut pandangan ini, seseorang dalam 

masyarakat bisa dirundingkan dan disepakati bersama oleh anggota kelompok. 

Seseorang bisa memiliki diri (self) yang berbeda-beda sesuai dengan kelompok 

tempat ia berinteraksi, selama pendapat kelompok itu dianggap penting baginya.  

Dalam hal ini, penjelasan tersebut didasarkan pada lima asumsi atau 

anggapan dasar, antara lain:34 

a. Manusia hidup dalam suatu lingkungan simbol-simbol. 

b. Melalui simbol-simbol manusia berkemampuan menstimulir orang lain 

dengan cara-cara yang mungkin berbeda dari stimuli yang diterimanya 

dari orang lain. 

c. Melalui komunikasi simbol-simbol dapat dipelajari sejumlah besar arti 

dan nilai- nilai, dan karena itu dapat dipelajari cara tindakan orang orang 

lain. 

d. Simbol, makna serta nilai-nilai yang berhubungan dengan mereka tidak 

hanya terpikirkan oleh mereka dalam bagian yang terpisahkan, tetapi 

selalu dalam bentuk kelompok, yang bisa luas dan kompleks.  

e. Interaksionisme simbolik menekankan bahwa manusia berpikir sebelum 

bertindak dengan mempertimbangkan berbagai pilihan, sedangkann 

behaviorisme hanya fokus pada hubungan antara rangsangan dan respons 

tanpa memperhatikan proses berpikir.  

                                                           
34 George Ritzer, Sosiologi: Ilmu Pengetahaun, h. 63-68 



28 
 

 Dalam hal ini, kelima asumsi ini menghasilkan suatu tatanan nilai, yang 

dalam bentuk yang paling penting, yaitu nilai diri (self) yang berperan sekaligus 

sebagai subjek dan sebagai objek.  

C. Teori Interaksi Simbolik 

Biografi Herbert Blumer  

Teori interaksi simbolik diperkenalkan oleh Herbert Blumer pada sekitar 

tahun 1939. Meskipun ide ini sudah lebih dahulu muncul dalam sosiologi melalui 

pemikiran George Herbert Mead, Blumer kemudian memodifikasi gagagasan 

tersebut untuk mencapai tujuan tertentu. Herbert Blumer lahir di St. Louis, 

Missouri, pada 7 Maret 1900. Ia tumbuh dan dibesarkan di lingkungan Webster 

Groves, Missouri bersama keluarganya.35 

Blumer menempuh pendidikan di Webster Groves High School, kemudian 

melanjutkan studinya di University of Missouri antara tahun 1918 hingga 1922. 

Saat menempuh pendidikan sarjana di University of Missouri, Blumer beruntung 

dapat bekerja sama dengan Charles Ellwood, seorang sosiologi terkemukan, serta 

Max Meyer, seorang psikologi yang berpengaruh. Setelah menyelesaikan studinya 

pada tahun 1921 dengan gelar sarjana dan pada tahun 1922 dengan gelar master 

dari University Missouri, Blumer memperoleh posisi mengajar di Universitas 

tersebut. pada tahun 1925, ia memutuskan untuk pindah ke Universitas Chicago, di 

mana ia banyak dipengaruhi oleh pemikiran psikologi sosial George Herbert Mead 

serta sosiolog William Isaac Thomas dan Robert Park.  

Di Universitas Chicago, perkembangan sosiologi mengalami kemajuan yang 

pesat, terutama setelah didirikannya Departemen Sosiologi oleh Albion Small 

(1854-1926).36 Secara faktual, dapat dikatakan bahwa interaksionisme simbolik 

muncul dan berkembang pertama kali di Amerika, khususnya di Universitas 

Chicago pada awal abad ke-20. Meskipun begitu, tidak berarti bahwa pusat utama 

interaksionisme simbolik hanya terdapat di universitas tersebut. pola difusi para 

                                                           
35 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 20220), h. 165 
36 Arbangi, Umiarso, Interaksinisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 126 



29 
 

tokoh sosiologi di Amerika turut berkontribusi dalam mempengaruhi laju 

perkembangan interaksionisme simbolik di Universitas lainnya.37 

Meskipun istilah “interaksi simbolik” pertama kali diciptakan oleh Blumer 

pada tahun 1937, awal perkembangan pendekatan teoritis dalam analisis sosial ini 

sebenarnya sangat dipengaruhi oleh karya George Herbert Mead selama masa 

studinya di Universitas Chicago. Blumer memiliki peran penting dalam 

mempertahankan tradisi interaksionisme simbolik, dengan mengintegrasikannya ke 

dalam ajaran-ajarannya di Universitas tersebut. menurut Blumer, interaksi antara 

individu didasarkan pada tindakan otonom.38  Yang pada gilirannya didasarkan pada 

makna subjektif yang dikaitkan aktor dengan objek atau simbol sosial.  

Simbol merujuk pada segala bentuk objek sosial, baik berupa benda nyata, 

gerakan isyarat, maupun kata-kata, yang digunakan untuk menggantikan atau 

melambangkan sesuatu yang lain. Symbol merupakan hasil khas manusia, karena 

hanya manusia yang memiliki kemampuan untuk menetapkan makna tertentu 

secara bebas pada sebuah objek, sehingga menjadikannya sebagai objek sosial. 

Dalam proses interaksi, yang menjadi perhatian utama, adalah komunikasi 

antarindividu dalam menyampaikan atau meneruskan makna yang terkandung 

dalam simbol tersebut.39 

Blumer terkenal karena hubungannya yang erat dengan George Herbert 

Mead. Sebagai seorang pengikut pemikiran sosial-psikologis Mead mengenai 

hubungan antara individu dan masyarakat, Blumer sangat dipengaruhi dalam 

pengembangan interaksionisme simbolik. Mead telah memindahkan fokus 

psikologis sosial ke ranas sosiologi, dan ini menjadi landasan bagi Blumer. Salah 

satu hal penting yang dipelajari Blumer dari Mead adalah perlunya menempatkan 

diri pada posisi serta simbol-simbol yang dianggap penting oleh mereka. Meskipun 

demikian, Blumer juga membawa pemikiran yang berbeda dari Mead. Ia 

                                                           
37 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendaltal: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 126 
38 Shibutani, Tamotsu, “Kontribusi Blumer pada Sosiologi Abad ke kedua puluh”. (Interaksi 

Simbolik 11, 1998) (1, Edisi Khusus tentang warisan Herbert Blumer), h. 23-31  
39 Arbangi, Umiarso, Interaksinisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 179 



30 
 

mendukung pendekatan sosiologi yang lebih mikroskopis, dengan perhatian besar 

terhadap kesadaran subjektif dan makna simbolis yang dimiliki oleh individu.40  

Teori interaksionisme simbolik memberikan kerangka teoretis yang 

menitikberatkan pada perilaku manusia dalam konteks kehidupan bermasyarakat 

atau berkelompok. Fokus utama teori ini terletak pada pola-pola dinamis dalam 

tindakan sosial serta jaringan hubungan sosial yang terjalin antarindividu. Pada 

hakikatnya, interaksionisme simbolik berupaya menjelaskan bagaimana individu 

membangun makna bersama melalui interaksi, menciptakan sistem simbolik yang 

disepakati, dan bagaimana konstruksi sosial tersebut pada akhirnya memengaruhi 

perilaku manusia dalam kehidupan sehari-hari.41 Berdasarkan hal tersebut, Blumer 

meyakinkan bahwa masyarakat sebenarnya merupakan kumpulan potensi atau ide-

ide yang mungkin akan dimanfaatkan oleh individu di masa yang akan datang.  

Menurut Blumer, tindakan manusia dipengaruhi tidak hanya oleh faktor 

eksternal seperti dalam fungsionalisme struktural, atau faktor internal yang sesuai 

dengan pendekatan reduksionis psikologis. Lebih dari itu, individu memiliki 

kemampuan untuk melakukan self-indication, yaitu memberikan makna, menilai 

dan memutuskan untuk bertindak berdasarkan referensi yang mengelilinginya. 

Pandangan Blumer ini mencerminkan pendekatan konsturksi sosial yang sangat 

dipengaruhi oleh pemikiran John Dewey, di mana teorinya berakar pada fakta 

fenomenologis. 42 

Namun, interaksionisme simbolik terpusat pada konsep diri (self) manusia itu 

sendiri. Diri sendiri dipandang sebagai suatu objek yang dapat diamati dan 

dianalisis secara langsung melalui hubungan atau interaksi dengan individu lainnya. 

Sementara itu, dunia objektif atau realitas factual memang berperan dalam 

membentuknya perkembangan individu dalam memberi makna pada simbol-simbol 

yang ada. Akan tetapi, cara individu menafsirkan dunia objektif secara subjektif 

                                                           
40 Mann, Douglass, Memahami Masyarakat: Sebuah Survei Teori Sosial Modern, Oxford 

University Press. 2008 
41 Ahmad Khaerul Kholidi, Irwan, Adi Faizun, “Interaksionisme Simbolik George Herbert 

Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia”, Studi Al-quran dan Hadist, Pendidikan 
Islam, Ilmu Sosial, Dan Hukum Islam (Desember, 2022), h. 6 

42 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 168 



31 
 

tidak dapat diabaikan. Pemikiran ini yang menggambarkan manusia sebagai 

makhluk sosial yang menciptakan makna simbolik dalam dirinya melalui interaksi, 

baik dengan dirinya sendiri maupun dengan orang lain.43 

Dalam hal ini, Herbert Blumer mengemukakan interaksionisme simbolik 

sebagai sebuah perspektif yang berlandasan pada tiga premis. Masing-masing 

premis tersebut membentuk anatomi teoritis yang unik dan saling terintegrasi dalam 

suatu kajian, antara lain yaitu:44 

a. Manusia bertindak berdasarkan makna yang mereka berikan terhadap 

berbagai hal. Makna tersebut muncul dari interaksi sosial antara individu 

dengan orang lain serta dengan masyarakat di sekitarnya. Proses 

interpretatif yang dilakukan oleh masyarakat akan memperkaya dan 

memodifikasi makna tersebut seiring berjalannya proses sosial. Oleh 

karena itu, pada dasarnya individu bertindak berdasarkan makna yang 

ditetapkan kepada sesuatu. Dalam kerangka pemahaman ini, makna dapat 

dipahami sebagai hubungan antara lambang bunyi dan acuan yang 

dimaksud. Makna sendiri merupakan respon yang muncul sebagai reaksi 

terhadap stimulus yang diterima dalam komunikasi, sesuai dengan asosiasi 

dan pengalaman belajar yang dimiliki setiap individu.  

b. Makna diri seorang individu terbentuk melalui proses interaksi dengan 

individu lainnya. Meskipun pemaknaan berasal dari proses mental masing-

masing, ia tidak muncul secara instan, melainkan berkembang melalui 

pengamatan terhadap orang lain yang telah terlebih dahulu membentuk 

pemahaman terhadap situasi sosial. Respons yang diberikan oleh 

seseorang terhadap tindakan orang lain bukanlah reaksi langsung, 

melainkan dibentuk berdasarkan makna yang dilekatkan pada tindakan 

tersebut. Dengan demikian, interaksi sosial antara individu berlangsung 

melalui mediasi simbol-simbol, proses penafsiran, serta pemaknaan 

bersama, yang menjadi dasar terbentuknya tindakan sosial yang memiliki  

                                                           
43 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 16 
44 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2 



32 
 

c. Makna bukanlah sesuatu yang bersifat final, melainkan senantiasa berada 

dalam proses pemaknaan yang terus berlangsung. Ini berarti bahwa makna 

dipahami melalui suatu proses penafsiran yang dijalankan oleh individu 

ketika menghadapi berbagai situasi. Dalam konteks ini, terdapat proses 

berpikir yang mencerminkan percakapan batin, sesuai dengan pandangan 

George Herbert Mead. Proses ini dikenal sebagai “Dialogue Minding”, di 

mana individu mengalami suatu keterlambatan dalam berpikir saat 

mempertimbangkan langkah-langkah yang akan diambil selanjutnya.  

Dari ketiga premis tersebut, terdapat bentuk kompleksitas pemaknaan dalam 

interaksionisme simbolik. Tindakan sosial individu (Self) tidak bersifat statis atau 

menunggu stimulus yang datang kepadanya. Sebaliknya, tindakan sosial tersebut 

terwujud dalam bingkai dialektikamutual antara diri dan realitas sosial 

(masyarakat).   

Interaksionisme simbolik yang digagas oleh Herbert Blumer mengedepankan 

pandangan bahwa proses interpretasi sangat penting dalam pembentukan makna. 

Namun, jika kita telusuri lebih dalam, pemikiran Blumer menyimpan sejumlah ide 

dasar yang bisa dirangkum dalam beberapa varian, antara lain:45 

a. Masyarakat terdiri dari individu-individu yang saling berinteraksi. 

Aktivitas mereka saling terhubung melalui tindakan-tindakan yang 

dilakukan secara kolektif, sehingga membentuk apa yang disebut sebagai 

"organisasi sosial". 

b. Interaksi merupakan proses yang mencakup berbagai bentuk aktivitas 

manusia yang saling berhubungan dengan tindakan individu lain, baik 

dalam bentuk komunikasi langsung yang bersifat spontan maupun melalui 

interaksi simbolik yang melibatkan penggunaan tanda, makna, dan 

pemahaman bersama. Setiap tindakan dalam interaksi tidak berdiri sendiri, 

melainkan selalu dipengaruhi oleh kehadiran dan respons sosial dari orang 

lain. 

                                                           
45 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2 



33 
 

c. Makna yang dilekatkan pada suatu objek bukanlah sesuatu yang bersifat 

bawaan atau inheren, melainkan merupakan hasil konstruksi sosial yang 

terbentuk melalui interaksi simbolik antarindividu. Objek memperoleh arti 

melalui proses komunikasi dan pertukaran simbol yang memungkinkan 

individu memberikan tafsir berdasarkan pengalaman dan kesepahaman 

kolektif. 

d. Manusia tidak hanya memiliki kemampuan untuk mengenali dan memberi 

makna terhadap objek-objek eksternal di lingkungannya, tetapi juga 

mampu melakukan refleksi terhadap dirinya sendiri sebagai suatu objek 

yang dapat diamati, dianalisis, dan dimaknai dalam kerangka interaksi 

sosial. Kemampuan ini memungkinkan individu untuk memahami peran 

dan posisinya dalam relasi sosial yang lebih luas. 

e. Tindakan manusia adalah ekspresi kegiatan yang lahir dari proses 

interpretasi subjektif individu, di mana setiap perilaku mencerminkan 

makna yang dibentuk dan dipahami secara sadar dalam konteks interaksi 

sosial. 

f. Berbagai tindakan individu dalam suatu kelompok saling berhubungan dan 

diselaraskan satu sama lain, menciptakan sebuah proses yang disebut 

tindakan bersama. Proses ini merupakan bentuk organisasi sosial yang 

terdiri dari kumpulan tindakan manusia yang saling terintegrasi. Saat 

tindakan bersama ini berlangsung secara terus-menerus dan stabil, maka 

terbentuklah pola-pola yang disebut oleh para sosiolog sebagai 

kebudayaan serta norma-norma atau aturan sosial yang mengatur perilaku 

dalam masyarakat. 

 

 

 

 



34 
 

BAB III 

GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI INTERAKSI 

SOSIAL KEAGAMAAN 

 

A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak  

1. Kondisi Geografis Dusun Sasak  

Dusun Sasak merupakan salah satu wilayah yang berada di Kecamatan Boja, 

yang termasuk dalam Kabupaten Kendal, Provinsi Jawa Tengah. Kabupaten Kendal 

secara administratif terdiri dari 20 kecamatan, salah satunya adalah Kecamatan 

Boja yang memiliki peranan strategis dalam wilayah tersebut. Secara geografis, 

Kecamatan Boja terletak pada letak geografis 7°02’58” hingga 7°08’53” Lintang 

Selatan dan 109°15’08” hingga 110°21’85” Bujur Timur. Ketinggian tanah di 

wilayah Kecamatan Boja berkisar antara ± 350 meter hingga 500 meter di atas 

permukaan laut, yang menunjukkan bahwa Dusun Sasak berada di daerah dataran 

tinggi dengan topografi yang bervariasi. 

Luas wilayah Kecamatan Boja mencapai 64,10 km². Dari total luas tersebut, 

sebagian besar wilayahnya tidak digunakan untuk pertanian melainkan untuk fungsi 

lain seperti perumahan, bangunan, hutan negara, rawa-rawa, dan lain-lain, yang 

mencakup sekitar 23,68 km² atau 36,94% dari total luas wilayah. Sementara itu, 

lahan sawah menempati area seluas 20,02 km² (31,23%), dan lahan pertanian bukan 

sawah mencakup sekitar 20,4 km² (31,82%). Dengan ketinggian dan kondisi lahan 

yang beragam ini, Dusun Sasak memiliki iklim dan kondisi tanah yang mendukung 

berbagai aktivitas masyarakat, termasuk pertanian, pemukiman, dan kegiatan sosial 

lainnya. Topografi yang berkisar antara 250 sampai 500 meter di atas permukaan 

laut juga mempengaruhi pola kehidupan masyarakat serta potensi pengembangan 

wilayah, baik dari segi ekonomi maupun sosial. Secara keseluruhan, kondisi 

geografis Dusun Sasak di Kecamatan Boja mencerminkan kombinasi antara daerah 

pegunungan dengan lahan yang cukup produktif, sehingga mendukung 



35 
 

keberlangsungan kehidupan masyarakat yang adaptif dengan lingkungan 

sekitarnya.46 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: http://meteseh.desa.id/petadesa 

 

Berdasarkan luas wilayah, Desa Meteseh merupakan desa dengan wilayah 

terluas di Kecamatan Boja, yaitu seluas 7,55 km² atau sekitar 11,78 persen dari total 

luas Kecamatan Boja. Di dalam Desa Meteseh terdapat beberapa dusun, salah 

satunya adalah Dusun Sasak, yang terletak sekitar 3,2 kilometer ke arah utara dari 

pusat Kecamatan Boja dan sekitar 27 kilometer ke arah selatan dari ibu kota 

Kabupaten Kendal. Secara administratif, Desa Meteseh terbagi menjadi tujuh 

dusun, yaitu Dusun Krajan Barat, Krajan Tengah, Krajan Timur, Teseh, Rowosari, 

Segrumung-Sasak, dan Slamet. 

  Penelitian ini difokuskan pada wilayah Dusun Sasak, karena lokasi 

pembahasan berada di daerah tersebut. Religiusitas yang tumbuh di Dusun Sasak 

menciptakan kehidupan yang harmonis baik secara sosial maupun budaya, yang 

selalu berlangsung melalui proses sosial. Proses sosial merujuk pada bentuk-bentuk 

interaksi yang muncul ketika individu dan kelompok sosial saling berhubungan. 

Dalam pertemuan tersebut, mereka turut membentuk sistem serta pola hubungan 

atau tatanan hidup yang telah ada. Proses sosial dapat diartikan sebagai hubungan 

timbal balik yang terjadi dalam berbagai aspek kehidupan bersama. Bentuk nyata 

                                                           
46 Badan Pusat Statistik Kabupaten Kendal, Kecamatan Boja Dalam Angka 2021, (Katalog 

BPS), 2021, h. 2 

http://meteseh.desa.id/petadesa


36 
 

dari proses sosial ini adalah interaksi sosial. Secara teori, agar interaksi sosial dapat 

berlangsung, terdapat dua syarat utama yang harus dipenuhi, yaitu adanya kontak 

sosial dan komunikasi antar individu atau kelompok. 

  Sebagai daerah yang berada di dataran tinggi, akan tetapi Dusun Sasak 

memiliki wilayah yang sangat padat penduduk. Dusun Sasak juga memiliki posisi 

yang sangat strategis karena berada di  perbatasan dengan Kota Semarang, yang 

memudahkan akses ke berbagai fasilitas dan layanan publik, seperti pendidikan, 

kesehatan, dan transpotasi. Keberadaan fasilitas-fasilitas ini sangat penting untuk 

mendukung kehidupan sehari-hari masyarakat serta meningkatkan kualitas hidup 

mereka.  

Berikut ini, peneliti juga mencantumkan tabel data penduduk Desa Meteseh 

Kecamatan Boja: 

a. Pembagian Penduduk Berdasarkan Jenis Kelamin  

Jenis Kelamin jumlah 

Laki-laki  6.480 

Perempuan 6.522 

Jumlah 13.002 

Sumber: https:// dispendukcapil.kendalkab.go.id/agregratdkb/agr_agama  

b. Pembagian Penduduk Berdasarkan Agama  

Agama Laki-

Laki 

Perempuan  Jumlah  

Islam  6.280 6.295 12.575 

Kristen  149 166 315 

Katholik 49 58 107 

Hindu 1 2 3 

Budha 1 1 2 

Khonghuchu  0 0 0 

Kepercayaan  0 0 0 

Sumber: https:// dispendukcapil.kendalkab.go.id/agregratdkb/agr_agama  



37 
 

2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja 

  Dusun sasak merupakan dusun yang berada di Desa Meteseh, yang memiliki 

wilayah yang cukup luas. Desa Meteseh sendiri terletak di Kecamatan Boja, 

Kabupaten Kendal, Jawa Tengah. Menurut kisah genetik orang kuno, asal usul 

nama “Meteseh” berasal dari bahasa Jawa “teseh” yang berarti “terkena cipratan” 

atau “terkena tetesan”. Daerah ini dikatakan sebagai kawasan hutan lebat dengan 

banyak sumber. Ketika leluhur pertama membuka ladang, mereka sering terkena 

tetesann air pohon dan sumber alami. Sejak itu, nama “Meteseh” muncul.47 

Pada suatu waktu, datanglah seorang tokoh bernama Kyai Dapi yang juga 

dikenal sebagai Kyai Daliyah Dapi ke sebuah wilayah yang masih belum 

berpenghuni. Beliaulah orang pertama yang membuka lahan dan menetap di tempat 

tersebut (Bubak Yoso). Seiring berjalannya waktu, keberadaan Kyai Dapi menarik 

perhatian orang lain untuk tinggal di sekitarnya. Satu per satu mulai menetap, 

hingga terbentuklah sebuah kawasan pemukiman. Di daerah tersebut tumbuh 

banyak bunga Telaseh, yang kemudian menginspirasi Kyai Dapi untuk menamai 

wilayah itu sebagai Desa Meteseh. Nama ini tidak hanya menjadi identitas 

geografis, tetapi juga merekam jejak sejarah awal mula kehidupan masyarakat di 

daerah tersebut.48 Dan Kyai Dapi Merupakan Lurah pertama di Desa Meteseh, 

beliau bermukiman di Meteseh sampai akhir hayatnya.  

Dusun Sasak merupakan salah satu dusun yang ada di Desa Meteseh, 

berdirinya dusun ini menurut bapak Muzazin asal muasal Dusun Sasak itu dari kata 

“Sesek” yang berarti jembatan yang terbuat dari anyaman bambu untuk 

menghubungkan antara Dusun Sasak dengan Dusun Segrumung.49 Dulunya, Dusun 

Sasak itu bukan tempat pemukiman tapi tempat untuk pengembala hewan. Setelah 

itu, datang seorang perantau dari asal dari Salatiga dan bermukim. Disitulah, 

                                                           
47 DR Yogatama, Kisah Sejarah Desa Meteseh Kendal, Desa Yang Tumbuh Bunga Telaseh. 

Diunduh pada tanggal 12 April 2023 dari https://portalbrebes.pikiran-rakyat.com/sejarah/pr-

1266548862/kisah-sejarah-desa-meteseh-kendal-desa-yang-tumbuh-bunga-telaseh 
48 Meteseh. “Profil Desa Meteseh”. Diakses pada tanggal 03 Mei 2025 dari 

http://meteseh.desa.id/profile. 
49 Wawancara dengan Bapak Muzazin,  16 Maret 2025. 



38 
 

berkembang biak menjadi banyak dan sekarang menjadi dusun yang makmur dan 

sangat ramai sekali sekarang. 

Dusun Sasak kemungkiman besar mengalami perkembangan yang cukup 

besar. Saat ini, Dusun Sasak bersama dengan dusun-dusun lainnya di Desa Meteseh 

terus berkembang, baik dari segi insfrastruktur, pendidikan, maupun ekonomi yang 

mencerminkan semangat gotong royong dan kearifan lokal yang masih dijaga 

hingga kini.  

B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan 

Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak 

No Nama Jenis Kelamin Usia Pekerjaan 

1.  Bapak Muzazin Laki-Laki  54 Rw 

2.  Bapak Jupri Laki-Laki  80 Masyarakat 

Kristen 

3. Bapak Hadi Laki-Laki  54 Rt  

4.  Ibu Martini Perempuan  74 Masyarakat 

Islam  

 

Perbedaan merupakan bagian yang tak terpisahkan dari realitas kehidupan. 

Perbedaan tersebut dapat menjadi potensi, namun juga bisa menimbulkan 

persoalan. Sejak awal, manusia diciptakan sebagai makhluk yang memiliki 

kemampuan untuk berinteraksi. Selain sebagai makhluk berpikir, manusia juga 

memiliki sisi spiritual. Dalam diri setiap individu terdapat unsur ketuhanan yang 

bersifat abadi dan tidak mengenal kematian. Oleh karena itu, manusia tidak pernah 

hidup sendiri, melainkan selalu berada dalam lingkup kehidupan yang 

menyertainya. 

Membangun semangat toleransi dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-

hari bukanlah hal yang mudah. Meskipun kata “toleransi” terdengar sederhana, 

tantangan dan kompleksitas muncul saat kita berusaha untuk 

mengimplementasikannya. Realitas yang dipenuhi dengan keagamaan, perbedaan, 

dan konflik dalam kehidupan menjadikan upaya untuk mewujudkan toleransi 

sebagai tugas yang cukup berat. Toleransi yang menjadi bagian dari kesadaran 



39 
 

masyarakat  akan berdampak pada sikap saling menghormati, menghargai, dan 

memahami antarindividu. “Iso diarani nak wong Sasak iki toleransi ne gede banget, 

durung tau krungu wong kene kuwi gelot utowo padu, opo meneh sampek gowo-

gowo agomo. Soale neng kene kuwi wong-wonge seneng seduluran, seneng 

srawung karo tonggo-tonggo ne”50 

Dalam hal ini realita yang ada di lingkungan terdekat Dusun Sasak 

menunjukan bahwa sebagian besar masyarakatnya dapat menunjukan toleransi 

beragama sesuai dengan ajaran masing-masing, sehingga tidak menimbulka 

kegaduhan ataupun kesenjangan di antara mereka. Oleh karena itu, sangat penting 

bagi kita untuk menyadari nilai toleransi antar umat beragama. Dengan demikian, 

dapat disimpulkan bahwa manusia adalah mahkluk yang memiliki kelebihan, 

namun dalam menjalani kehidupan, kita tetap memerlukan keberadaan orang lain.  

Toleransi memang merupakan salah satu faktor kunci dalam membangun 

kerukunan natar umat beragama. Sikap toleran dalam praktiknya tidak hanya 

diterapkan pada perbedaan yang berkaitan dengan aspek spiritual dan moral, tetapi 

juga harus mencakup berbagai aspek lainnya, termasuk perbedaan dalam ideologi 

dan politik. Memang pada dasarnya setiap manusia harus memiliki sikap toleran, 

agar kehidupan di masyarakat tidak memiliki konflik antar agama. Toleransi itu 

cukup mensyarakatkan adanya sikap membiarkan dan tidak menyakiti orang lain 

atau kelompok, baik yang berbeda maupun yang sama.  

Oleh sebab itu, memiliki sikap toleransi dalam beragama sangat dibutuhkan 

untuk menjembatani relasi dengan kelompok-kelompok lainnya. Toleransi dalam 

hal ini disamapikan oleh bapak Jupri bahwa; 

“Interaksine umat Islam bek Kristen neng Dusun Sasak iki ki sering di sorot 

neng dusun-dusun liyane, durung ono neng dusun liyo seng toleransine ki 

podo karo seng neng Dusun Sasak. Nah, salah siji ne bentuk toleransi ne kuwi 

ki yo kyo pas acarane agama Islam, neng kono kuwi ki wong Kristen melu 

Slametane wong Islam dan kegiatan liyoni.”51 

 

                                                           
50 Wawancara dengan Bapak Hadi, 15 Mei 2025.  
51 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025. 



40 
 

Interaksi antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak menggambarkan 

dinamika sosial yang komplek, di mana kedua komunitas berusaha untuk hidup 

berdampingan meskipun ada perbedaan keyakinan. Dalam hal ini, hukum adat dan 

hukum Islam sering kali saling melengkapi, menciptakan keharmonisan dalam 

kehidupan sehari-hari. Kegiatan sosial, seperti perayaan hari besar keagamaan, 

biasanya dihadiri oleh anggota dari kedua agama yang mencerminkan toleransi dan 

saling menghormati. Selain itu, dialog antaragama juga dilakukan untuk 

memperkuat pemahaman dan kerjasama dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk 

di bidang pendidikan dan ekonomi. Meskipun masih ada tantangan, seperti stereotip 

dan prasangka, banyak inisiatif yang diambil untuk membangun jembatan antara 

kedua komunitas, termasuk program-program sosial dan budaya yang melibatkan 

partisipan aktif dari kedua belah pihak.  

Situasi yang mencerminkan lingkungan aman dan nyaman, dimana setiap 

individu merasa dihargai dan diterima. Masyarakat Dusun Sasak menjadi teladan 

bagi daerah lain dalam hal toleransi beragama. Dengan semangat persatuan dan 

kesatuan, mereka menunjukkan bahwa perbedaan bukanlah penghalang, melainkan 

kekuatan untuk membangun masyarakat yang lebih baik. Keberhasilan ini layak 

dicontoh dan diadopsi oleh komunitas lain di Indonesia.  

 

Kegiatan slametan yang diikuti oleh masyarakat Kristen 

Sumber: Dokumen pribadi 

 

Kesadaran akan pentingnya toleransi tidak dapat muncul begitu saja. 

Diperlukan berbagai upaya yang serius untuk menumbuhkan pemahaman tentang 



41 
 

makna toleransi dan perannya yang signifikan dalam kehidupan. Dalam hal ini, 

bapak Hadi mengatakan dalam wawancaranya bahwa, 

“Dusun Sasak kuwi aket biyen agomo Islam karo Kristen ora tau seng jenenge 

ono konflik. Sampek saiki wae Dusun Sasak urep tentrem, aman, lan 

harmonis. kuwi sebab e, masyarakat Dusun Sasak terkenal karo toleransine. 

Neng kene yo organisasine apik, koyo PKK, Karang taruna, kuwi kabeh 

agomo Islam Karo Kristen digabung dadi siji”52 

 

Sejak zaman dahulu, masyarakat Dusun Sasak telah hidup dalam kedamaian, 

meskipun terdapat perbedaan agama antara Islam dan Kristen. Keberagaman ini 

tidak menjadi penghalang bagi mereka untuk saling menghormati dan berkolaborasi 

dalam berbagai aspek kehidupan. Masyarakat Dusun Sasak memiliki nilai-nilai 

kearifan lokal yang mendalam, yang mendorong mereka untuk menjaga kerukunan 

antarumat beragama. Tradisi dan budaya yang berkembang di Dusun Sasak 

mengajarkan pentingnya toleransi, saling menghargai, dan memahami perbedaan.  

Timbulnya kesadaran antar umat beragama yang terwujud dalam sikap 

toleransi dapat mengurangi atau meminimalkan konflik di antara mereka. Toleransi 

antaragama yang dibangun tidak hanya melibatkan penghargaan terhadap teologi 

dan keyakinan masing-masing agama serta penganutnya, tetapi juga mencakup 

pemahaman dan penghargaan terhadap budaya yang dimiliki oleh setiap umat 

beragama. Toleransi ini dapar mendukung terciptanya masyarakat madani yang 

terinspirasi oleh nilai-nilai supranatural. 

Membangun kerukunan dalam masyarakat yang multikultural memerlukan 

pemahaman yang baik di antara berbagai subkultur yang ada. Dalam konteks ini, 

sangat penting untuk menyadari perlunya mengembangkan kesadaran akan sikap 

tradisional, serta melakukan upaya untuk saling menjalin keterikatan antara satu 

subkultur dengan subkultur lainnya. Menurut Koentjaraningrat, kesatuan di antara 

pemeluk agama terbentuk melalui kesamaan pemahaman yang muncul dari emosi 

keagamaan yang serupa. Ia berpendapat bahwa pada awal keberadaan manusia di 

bumi, yaitu emosi keagamaan yang muncul dalam diri mereka, bukan karena 

                                                           
52 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.  



42 
 

imajinasi tentang ruh yang abstrak atau kekuatan yang menggerakkan kehidupan 

dan alam semesta.  

Memelihara kehidupan masyarakat yang beragam merupakan upaya 

signifikan yang terus dilakukan oleh para pemangku kebijakan di Dusun Sasak. 

Penanaman sikap pluralisme dalam keragaman yang ada menjadi salah satu agenda 

utama yang dijalankan oleh masyarakat Dusun Sasak, dengan tujuan untuk 

mengurangi potensi konflik di dalam masyarakat. “Neng Dusun Sasak iki emang 

mayoritas Islam tapi ora ora ono seng dibedak-bedakke. Nak agomo Islam karo 

Kristen gek bareng leh duwe acara, yowes dewe-dewe acarane. Islam karo 

kegiatane Kristen karo kegiatane.”53 

Setiap desa atau dusun memiliki karakteristik yang berbeda, yang dipengaruhi 

oleh konteks budaya, geografis, dan sejarahnya. Perbedaan ini dapat muncul dalam 

bentuk tradisi, budaya, atau bahkan elemen lain seperti bangunan, serta simbol-

simbol tertentu. Simbol-simbol yang digunakan untuk menggambarkan toleransi ini 

bervariasi dan mencerminkan prinsip-prinsip saling menghargai serta keharmonisa 

antarumat beragama. Salah satu contoh simbol toleransi yang ditunjukkan oleh 

masyarakat Dusun Sasak adalah perayaan hari besar keagamaan secara bersama-

sama. misalnya, pada perayaan Idul Fitri, umat Islam sering mengundang tetangga 

yang beragama lain untuk berbagi makanan, serta mengunjungi tetangga yang lebih 

tua tanpa melupakan tetangga dari agama lain.  

Demikian pula, saat Natal, umat Kristen juga membagikan makanan kepada 

tetangga mereka sebagai bentuk perayaan.  

                                                           
53 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.  



43 
 

 

Hari Raya Idul Fitri dan tradisi sungkeman 

kepada masyarakat Kristen yang lebih tua 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Sikap terbuka dan penerimaan terhadap keberagamaan agama tidak hanya 

memperkuat identitas desa, tetapi juga memperkaya pengalaman sosial dan budaya 

masyarakat. Dusun Sasak merupakan contoh bagaimana membangun hubungan 

yang harmonis antarwarga, tanpa timbulnya sebuah konflik. Menjaga kerukunan di 

tengah masyarakat yang heterogen merupakan tantangan sekaligus tanggung jawab 

yang terus diemban oleh para pemimpin lokal di Dusun Sasak.  

Penanaman nilai-nilai keberagaman dan semangat pluralisme menjadi agenda 

strategis yang diutamakan aparat dusun guna meredam potensi konflik sosial. 

Interaksi sehari-hari antarwarga merefleksikan kesadaran bahwa keberagaman 

agama, budaya, suku, maupun ras adalah bagian dari ciptaan Tuhan yang harus 

diterima dan dihargai. Melalui berbagai pendekatan edukatif dan sosial, masyarakat 

mulai menunjukkan tingkat empati yang tinggi, yang menjadi fondasi penting 

dalam memperkuat toleransi dan kohesi antarumat beragama di wilayah tersebut. 

“Sasak kuwi termasuk deso seng iso di juluki deso terbaik sak meteseh, mergo ne 

neng kene ki ora ono seng dibedak-bedak ke, meh kuwi wonge ireng, putih, duwur, 

opo pendek, neng kene tetep ora di bedak-bedak ke, makane nopo ko wong kene 

ora tau seng jenengane ono konflik”54  

 

                                                           
54 Wawancara dengan Ibu Martini, 15 Mei 2025.  



44 
 

Dusun Sasak merupakan sebuah desa yang dianggap sebagai salah satu yang 

terbaik di seluruh Desa Meteseh. Keunikan desa ini terletak pada sikap 

masyarakatnya yang sangat menghargai perbedaan. Di Dusun Sasak, tidak ada 

diskriminasi berdasarkan warna kulit, tinggi badan, atau latar belakang sosial. 

Semua individu, baik yang berkulit hitam, putih, tinggi, maupun pendek, diperlukan 

setara dan saling menghormati. Situasi ini menciptakan suasana harmonis dan 

damai di antara penduduk desa. Masyarakat Dusun Sasak memiliki pemahaman 

yang mendalam mengenai pentingnya persatuan dan toleransi. Mereka menyadari 

bahwa perbedaan adalah bagian integral dari kehidupan yang harus diterima dan 

dihargai.  

Keharmonisan hubungan antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak 

tercermin kuat dalam sikap saling peduli yang ditunjukkan saat salah satu warga 

menghadapi musibah. Dalam situasi duka, seperti meninggalnya anggota keluarga, 

masyarakat dari kedua agama hadir tanpa sekat untuk memberikan ucapan 

belasungkawa dan dukungan moral. Sebuah tradisi yang masih dijaga hingga kini 

adalah pemberian beras kepada keluarga yang berduka, sebagai simbol kepedulian 

serta bentuk solidaritas sosial. Tradisi ini tidak hanya meringankan beban pihak 

yang terkena musibah, tetapi juga memperkuat nilai-nilai kemanusiaan dan 

kebersamaan lintas iman yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Dusun 

Sasak. 

Secara umum, kerukunan sering disebut dengan istilah rukun, yang 

menggambarkan kondisi di mana masyarakat dalam suatu komunitas keagamaan 

hidup dengan aman dan damai untuk membangun keharmonisa. Dengan demikian, 

dapat disimpulkan bahwa masyarakat dalam satu kelompok tersebut hidup dalam 

suasana rukun. Kerukunan dalam kehidupan beragama mencakup elemen saling 

menerima perbedaan keyakinan antara individu atau kelompok yang berbeda, 

kesediaan untuk membiarkan orang lain menjalankan ajaran yang mereka percayai, 

serta kemampuan untuk menerima perbedaan tersebut. 

Keragaman ini, selain mencerminkan perbedaan, juga dapat menimbulkann 

kompetisi. Di dalamnya terdapat budaya-budaya lokal yang berfungsi sebagai 

pengikat dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga menciptakan kesejahteraan 



45 
 

baik secara lahiriah maupun batiniah, sesuai dengan ajaran yang terdapat dalam 

masing-masing agama. Dalam hal ini, Ibu Martini mengatakan dalam 

wawancaranya bahwa,  

“wong Sasak ki rak tau seng jenengane bedak-bedakke agomo. Kene ki nak 

ono acara opo wae mesti kabeh di undang. Boh kuwi acara slametan, kerjo 

bekti, sambatan, terus acara 17 Agustus kuwi kabeh di undang ora ono seng 

ora di undang. Koyo acara bal-balan, opo acara seng liyane kabeh tetep 

diundang”.55 

 

Sikap masyarakat Sasak sangat menjunjung tinggi kerukunan dan 

kebersamaan, meskipun terdapat perbedaan agama di antara mereka. Dalam tradisi 

Sasak, perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang untuk membangun 

hubungan sosial yang harmonis. setiap kali diadakan acara, seperti Slametan, Kerja 

Bakti, atau Sambatan semua orang diundang tanpa memandang latar belakang 

agama. Masyarakat Sasak meyakini bahwa dengan mengundang semua orang, 

mereka dapat memperkuat hubungan sosial dan menciptakan suasana yang 

harmonis. Ini mencerminkan bahwa masyarakat Sasak memiliki nilai-nilai toleransi 

yang tinggi dan saling menghargai satu sama lain.  

Perayaan 17 Agustus juga merupakan momen penting di mana seluruh warga, 

tanpa memandang perbedaan, berkumpul untuk merayakan kemerdekaan secara 

bersama-sama. Dengan mengundang semua orang, masyarakat Sasak menegaskan 

bahwa nilai persatuan dan kesatuan sangat dijunjung tinggi, serta menciptakan rasa 

saling memiliki di antara mereka. Hal ini menjadikan masyarakat Sasak sebagai 

contoh nyata dari toleransi dan kebersamaan dalam keberagaman.  

Dalam hal ini, kearifan lokal memiliki peran yang sangat krusial dalam 

memelihara moderasi beragama dan keberlanjutan sosial. Nilai-nilai kearifan lokal 

yang dijunjung tinggi oleh masyarakat, seperti gotong royong, saling menghormati, 

dan menghargai perbedaan, berfungsi sebagai penghubung antara berbagai 

kelompok agama dan suku. Masyarakat beragama perlu menjalin kerja sama demi 

kepentingan bersama. Mereka harus saling berkomunikasi untuk mencapai 

pemahaman yang lebih dalam dan aspek yang lebih luas, serta untuk membangun 

                                                           
55 Wawanacara Ibu Martini, 30 April 2025.  



46 
 

kolaborasi. Oleh karena itu, penting untuk mengadakan dialog antaragama yang 

tidak hanya memfasilitasi toleransi, tetapi juga mendorong aksi bersama. Hal ini 

mencakup kemampuan untuk hidup berdampingan serta bekerja sama dalam upaya 

mengubah dunia. 

Dengan mempertimbangkan kondisi Indonesia sebagai negara yang 

multikultural dan kaya akan perbedaan, konflik sosial dapat timbul jika tidak ada 

kesabaran yang mendalam dalam menghadapi keberagaman khususnya dalam 

konteks agama. Dalam hal ini, Ibu Martini mengatakan dalam wawancaranya 

bahwa, “makane neng deso Sasak iki jarang seng jenenge gelut opo tukaran mergo 

agomo, soale neng kene ki tonggo-tonggo ne apik, ora tau musuhan, ora tau grundel 

neng buri ne. pokok e ki neng deso Sasak apik nak gawe toleransi ne”56 

Dusun Sasak dikenal sebagai wilayah yang damai, di mana penduduknya 

hidup dalam suasana rukun dan saling menghargai. Di tempat ini, konflik atau 

perselisihan yang muncul akibat perbedaan agama sangat jarang terjadi. Ini 

mencerminkan bahwa masyarakat dusun ini memiliki tingkat toleransi yang tinggi. 

Mereka saling menghormati keyakinan satu sama lain dan lebih memilih untuk 

menjalin hubungan baik dengan tetangga. Aktivitas sehari-hari di Dusun Sasak 

dipenuhi dengan interaksi sosial yang positif. Penduduk sering mengadakan acara 

bersama, seperti perayaan hari besar keagamaan yang dihadiri oleh semua warga 

tanpa memandang latar belakang agama. Hal ini menciptakan suasana akrab dan 

memperkuat hubungan antar warga.  

Selain itu, sikap menghormati juga tampak dalam kegiatan sehari-hari, seperti 

gotong royong dalam membangun infrastruktur desa atau saling membantu dalam 

masa sulit. Dengan demikian, Dusun Sasak menjadi contoh nyata bagaimana 

toleransi dapat menghasilkan kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat. 

Keberagaman yang ada justru menjadi kekuatan, bukan penghalang untuk hidup 

berdampingan dengan damai.  Inilah yang menjadikan Dusun Sasak sebagai tempat 

yang ideal untuk tinggal dan berkembang.  

                                                           
56 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.  



47 
 

Kerukunan antarumat beragama sangatlah krusial, karena jika kita terus 

menerus berselisih satu sama lain, kehidupan kita akan menjadi tidak nyaman dan 

tidak aman. Kita senaiknya tidak membandingkan agama kita dengan orang lain 

untuk menentukan mana yang paling benar, karena hal ini dapat menyebabkan 

perpecahan di antara kita. Oleh karena itu, upaya untuk meningkatkan pemahaman 

di kalangan seluruh lapisan masyarakat, termasuk generasi muda merupakan hal 

yang sangat penting.  

Toleransi dalam beragama sangatlah penting untuk memajukan suatu daerah, 

baik di sektor sosial maupun sektor lainnya. Pembangunan tidak akan berhasil tanpa 

adanya kerukunan di antara seluruh masyarakat, termasuk kerukunan antar umat 

beragama, kerukunan internal dalam masing-masing agama, serta kerukunan antara 

umat beragama dan pemerintah. Kemajuan suatu daerah juga sangat dipengaruhi 

oleh tingkat toleransi masyarakat dalam beragama, yang memungkinkan mereka 

untuk saling melengkapi dan tetap menjaga solidaritas dalam keyakinan masing-

masing.  

Dalam konteks kenegaraan dan kewarganegaraan, prinsip kesetaraan menjadi 

landasan utama, di mana hak dan kewajiban tidak diklasifikasikan berdasarkan 

agama yang dianut. Setiap individu diperlakukan sebagai warga negara yang 

memiliki kedudukan yang sama di mata hukum dan pemerintah. Dalam bidang 

politik, perbedaan agama bukanlah hambatan, melainkan realitas yang dapat 

dikelola secara positif untuk memperkuat kerja sama antarwarga demi kepentingan 

bersama dalam kehidupan berbangsa. Sebaliknya, hal ini menjadi suatu keharusan 

untuk menghormati kesepakatan politik yang telah dibuat, meskipun dengan 

individu yang memiliki keyakinan agama yang berbeda. Dalam hal ini, Dusun 

Sasak sendiri sangat menghormati agama yang ada di masyarakat, sehingga 

masyarakat tidak akan menimbulkan konflik.  

Semua aktivitas yang berlangsung di masyarakat Dusun Sasak merupakan 

hasil dari semngat toleransi dan kebersamaan yang telah berkembang selama 

bertahun-tahun. Dusun Sasak tidak hanya menjadi contoh bagaimana keragaman 

agama dapat menjadi kekuatan dalam membangun komunitas yang bersatu, tetapi 

juga merupakan bukti nyata bahwa dengan pemahaman, kerjasama, dan 



48 
 

penghargaan terhadap perbedaan, sebuah masyarakat dapat hidup dengan harmonis 

dan inklusif. 

“neng Dusun Sasak iki ono tradisi seng neng deso ne wong liyo ora ono, yo 

kuwi mau punggahan. Nak punggahan neng kene ki modele kabeh di 

undangi,ora mung wong Islam tok. Neng nak neng deso sebelah kuwi, gur 

wong Islam tok, nak neng kene kabeh di undangi. Ora ono seng di bedakke, 

kabeh podo”.57 

Di Dusun Sasak, terdapat tradisi khas yang tidak dijumpai di desa lain, yaitu 

punggahan. Tradisi ini memiliki makna yang dalam dan melibatkan anggota 

masyarakat, tanpa memandang latar belakang agama. Dalam pelaksanaan 

punggahan di Dusun Sasak, semua orang diundang untuk ikut serta, bukan hanya 

umat Islam. Ini mencerminkan semangat kebersamaan dan persatuan di antara 

penduduk desa, di mana setiap individu terlepas dari keyakinan yang dianut, dapat 

merasakan kehangatan dan rasa kekeluargaan.  

Berbeda dengan desa lain yang hanya mengundang umat Islam dalam tradisi 

serupa, Dusun Sasak menekankan pentingnya inklusivitas. Semua warga, baik yang 

beragama Islam maupun Kristen diundang untuk melaksanakan punggahan secara 

bersama-sama. Hal ini menciptakan suasana yang harmonis dan saling 

menghormati di antara berbagai umat beragama. Tradisi punggahan di Dusun Sasak 

bukan sekedar ritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat ikatan 

persaudaraan dan solidaritas di kalangan masyarakat. Dengan demikian, punggahan 

menjadi simbol persatuan yang menghilang batasan perbedaan, menjadikan Dusun 

Sasak sebagai contoh nyata kehidupan beragama yang harmonis dan damai.  

 

 

 

 

 

 

                                                           
57 Wawancara Ibu Martini, 12 Mei 2025.  



49 
 

BAB IV 

INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN 

KRISTEN DI DUSUN SASAK 

A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan 

Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak 

Dusun Sasak Kecamatan Boja dalam konteks sejarahnya hampir tidak pernah 

terdengar adanya pertikaian antara umat beragama. Hal ini menarik untuk diteliti, 

bagaimana selama ini terjalin kerukunan dan interaksi antara umat Islam dan 

Kristen, sehingga kedua kelompok ini dapat hidup berdampingan dengan rukun dan 

damai. Bapak Hadi mengatakan bahwa kerukunan antara umat Islam dan Kristen di 

Dusun Sasak merupakan contoh yang jelas dari toleransi dan kehidupan harmonis 

antar umat beragama.58 Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman 

budaya dan agama, Dusun Sasak menunjukkan bahwa perbedaan tidak perlu 

menjadi penghalang untuk hidup berdampingan.  

Di Dusun sasak, umat Islam dan Kristen telah menjalin hubungan yang saling 

menghormati dan memahami. Masyarakat di sini menyadari bahwa perbedaan 

keyakinan adalah bagian dari kekayaan budaya yang harus dilestarikan. Sebuah 

interaksi yang dilakukan akan menghasilkan sebuah dampak bagi semua pihak, 

sehingga tercipta rasa solidaritas. Seperti yang dijelaskan dalam teori Blumer 

mengenai interaksionisme simbolik yang pada dasarnya menjelaskan tentang 

metode individu yang dilihat bersama dengan orang lain, menciptakan sistem 

simbolik dan bagaimana cara dunia membentuk perilaku manusia.  

Dalam hal ini, simbol-simbol keagamaan dan makna yang dibangun melalui 

interaksi antar individu memainkan peran penting dalam membentuk hubungan 

sosial, toleransi, dan pemahaman antaragama. Proses komunikasi dan interaksi ini 

menciptakan ruang bagi kedua komunitas untuk saling memahami dan menghargai 

perbedaan, serta membangun kerukunan dalam kehidupan sehari-hari.  

Di Indonesia, kebebasan beragama dijamin sebagai hak dasar setiap individu, 

selama pelaksanaannya tidak merugikan hak orang lain. Manusia pada hakikatnya 

adalah makhluk berpikir yang terus-menerus berupaya menyesuaikan diri dengan 

                                                           
58 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025. 



50 
 

lingkungannya. Dari proses inilah lahir berbagai ide, baik dalam bentuk pemikiran 

konseptual maupun tindakan nyata. Namun, segala bentuk ekspresi kebebasan 

tersebut hanya dapat tumbuh dan berkembang dalam lingkungan sosial yang 

menjunjung tinggi sikap toleransi. Dengan demikian, toleransi dan kebebasan 

merupakan dua nilai yang saling menopang dan harus diwujudkan secara 

bersamaan demi terciptanya kehidupan masyarakat yang inklusif dan 

berkeadaban.59  

Bapak Hadi mengatakan bahwa secara keseluruhan, kerukunan antara umat 

Islam dan Kristen di Dusun Sasak merupakan teladan yang seharusnya diikuti oleh 

daerah lain. Dengan menekankan nilai-nilai toleransi, saling menghormati dan 

kolaborasi, mereka telah berhasil menciptakan kehidupan yang harmonis meskipun 

dalam keberagaman. Hal ini menunjukkan bahwa dengan niat baik dan upaya 

bersama, perbedaan agama tidak seharusnya menjadi penghalang untuk hidup 

rukun dan damai.60 

Sama hal nya dengan teori Herbert Blumer yang menjelaskan bahwa interaksi 

simbolik menawarkan sebuah prespektif teoritis yang menekankan pada perilaku 

manusia dalam masyarakat atau kelompok. Dalam hal ini, perilaku manusia 

dipengaruhi tidak hanya oleh factor-faktor luar, tetapi juga oleh arti yang mereka 

berikan pada interaksi social.61 Hal ini, Dusun Sasak merupakan contoh nyata 

bahwa kerukunan antaragama dapat terwujud dalam kehidupan sehari-hari. Warga 

di sana menyadari betapa pentingnya menjaga hubungan baik dengan tetangga. 

Mereka meyakini bahwa perbedaan adalah sebuah berkah yang seharusnya 

dirayakan, bukan menjadi sumber konflik. Dengan semangat toleransi, Dusun 

Sasak berkomitmen untuk terus memelihara kedamaian dan keharmonisan di antara 

mereka.62 

                                                           
59 Meylisa Hutagalung, Maringan Sinambela, Masniar Hernawaty Sitorus, dkk, “Interaksi 

Sosial Masyarakat Umat Beragama Dalam Mewujudkan Solidaritas Sosial di Kelurahan Bukit 

Nenas Kecamatan Bukit Kapur Kota Dumai”, dalam Jurnal Riset Sosial Humaniora dan 

Pendidikan, Vol. 2, No, 6 (November 2024), h. 28 
60 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.  
61 Ahmad Khaerul Kholidi, Irwan, Adi Faizun, “Interaksionisme Simbolik George Herbert 

Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia”, Studi Al-quran dan Hadist, Pendidikan 

Islam, Ilmu Sosial, Dan Hukum Islam (Desember, 2022), h. 6 
62 Wawancara Bapak Hadi, 19 April 2025.  



51 
 

Selain itu, kehidupan harmonis di Dusun Sasak menjadi teladan bagi 

komunitas lain untuk diikuti. Mereka membuktikan bahwa dialog dan komunikasi 

yang efektif dapat mencegah terjadinya konflik. Dengan saling menghormati, 

warga Dusun Sasak berhasil menciptakan suasana yang aman dan nyaman untuk 

semua. Toleransi di Dusun Sasak bukan sekedar ungkapan, melainkan telah menjadi 

bagian integral dari kehidupan sehari-hari mereka.63 

Setiap individu adalah bagian dari suatu masyarakat dan tidak dapat 

terpisahkan dari lingkungan serta kondisi budaya di sekitarnya. Hal ini disebabkan 

oleh adanya kepentingan bersama yang mengikat setiap orang yang hidup dalam 

suatu komunitas.64 Interaksi social adalah elemen penting dalam kehidupan social, 

karena tanpa interaksi tersebut, kehidupan bersama tidak mugkin terwujud. 

Pertemuan fisik antara individu saja tidak cukup untuk menciptakan hubungan 

social dalam suatu kelompok. Interaksi social berfungsi sebagai syarat utama untuk 

terjadinya aktivitas social dan munculnya realistis social. Interaksi ini akan terjadi 

Ketika seorang individu melakukan suatu tindakan yang kemdian memicu reaksi 

dari individu lainnya.  

Agama memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan dan 

Masyarakat. Agama mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat Indonesia. 

Namun, masyarakat memiliki keyakinan yang bervariasi. Oleh karena itu, penting 

untuk membangun interaksi baik dalam kelompok maupun antar umat beragama. 

Sebagai makhluk sosial, manusia tidak dapat terpisahkan dari interaksi social dan 

tidak dapat hiudp tanpa peran orang lain, yang pada gilirannnya menciptakan 

Kerjasama untuk memenuhi kebutuhan manusia. Selain itu, penyebaran agama juga 

tidak terlepas dari proses interaksi social antar individu.65 

Dalam hal ini, Bapak Hadi menyatakan bahwa di Dusun Sasak meskipun 

mayoritas penduduknya beragama Islam, tidak terdapat perbedaan yang signifikan 

antara umat Islam dan Kristen. Kehidupan sehari-hari di dusun ini menunjukkan 

                                                           
63 Wawancara Bapak Hadil, 19 April 2025.  
64 Khotimah, “Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen Di Dusun Tarab Mulia 

Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar”, dalam Kutubkhanah: Jurnal Penelitian Sosial 
Keagamaan, Vol. 19, No. 2 (Juli-Desember 2016), h. 242 

65 Junaidi, Abdul Halim, dan Zaki Mubarak, “Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen 

di Petalongan Inhil Riau”, h. 127 



52 
 

bahwa kedua kelompok dapat hidup berdampingan dengan damai. Saat ada acara, 

baik yang diselenggarakan oleh umat Islam maupun Kristen, masing-masing 

kelompok melaksanakan kegiatan mereka secara terpisah, namun tetap saling 

menghormati. Contohnya, Ketika perayaan hari besar keagamaan, umat Islam 

melaksanakan shalat Idul Fitri, sementara umat Kristen merayakan Natal dengan 

cara mereka sendiri.66 

Interaksi sosial antar umat beragama muncul dari kepentingan dan kebutuhan 

dasar manusia dalam menjalani kehidupan di suatu daerah. Contohnya, interaksi 

sosial yang terjadi di Dusun Sasak, Kecamatan Boja. Peneliti ini sangat penting 

dilakukan karena Dusun ini memiliki keberagamaan agama, dengan masyarakat 

yang terdiri penganut Islam dan Kristen. Keberagamaan ini menciptakan peluang 

bagi mereka untuk berinteraksi sebagai mahkluk social yang saling membutuhkan 

satu sama lain dalam kehidupan bermasyarakat.67 

Hidup rukun antar umat beragama merupakan fondasi penting dalam menjaga 

keutuhan bangsa dan memperkuat integrasi nasional. Kerukunan ini bukan hanya 

menjadi cita-cita moral, tetapi juga kebutuhan strategis dalam menciptakan 

stabilitas sosial menuju masyarakat Indonesia yang damai dan bersatu. Harmoni 

antar pemeluk agama dapat terwujud ketika setiap individu menyadari pentingnya 

saling menghargai perbedaan, saling membutuhkan dalam kehidupan 

bermasyarakat, bersedia bekerja sama, dan memiliki semangat untuk menyatukan 

pandangan demi kebaikan bersama. 

Interaksi sosial merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat, 

karena melalui interaksi ini, norma, nilai, dan budaya dapat disebarkan dan 

dipertahankan. Dalam hal ini Gillin dan Gillin mengemukakan terdapat dua 

kategori proses sosial yang muncul sebagai akibat dari interaksi sosial, yakni proses 

assosiatif.68 Proses sosial assosiatif dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu: 

 

                                                           
66 Wawancara Bapak Hadi, 19 April 2025.  
67 Dewi Ratna Yulianingsih, Muhammad Turhan Yani, “Pola Interaksi Dalam Membangun 

Kerukunan Antar Umat Beragama Di Desa Boro Kecamatan Selorejo Kabupaten Blitar”, dalam 

Kajian Moral dan Kwarganegaraan, Vol. 02, No. 04 (2016), h. 711 
68  Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501 



53 
 

1. Akomodasi  

Akomodasi mencerminkan suatu keadaan dimana terdapat 

keseimbangan dalam interaksi antara individu dan kelompok manusia, yang 

berkaitan dengan norma-norma serta nilai-nilai sosial yang berlaku dalam 

masyarakat. Dalam hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak, yang 

dimana akomodasi dapat terlihat ketika berbagai kelompok etnis saling 

menghormati tradisi dan kebiasaan satu sama lain, seperti ketika masyarakat 

Dusun Sasak melaksanakan sebuah tradisi disitu semua agama berkumpul 

untuk melaksanakan tradisi secara bersama-sama, sehingga tercipta suasana 

yang harmonis.  

Seperti yang dikatakan Bapak Jupri bawasannya, interaksi antara umat 

Islam dan Kristen di Dusun Sasak menggambarkan dunamika sosial yang 

komplek, di mana kedua komunitas berusaha untuk hidup berdampingan 

meskipun ada perbedaan keyakinan.69 Dalam hal ini, hukum ada dan hukum 

Islam sering kali saling melengkapi, menciptakan keharmonisan dalam 

kehidupan sehari-hari.  

2. Asimilasi  

Asimilasi merupakan sebuah proses di mana individu menyesuaikan 

diri dengan kebudayaan dan pola perilaku tertentu, yang pada gilirannya 

melahirkan suatu kebudayaan baru. Asimilasi juga sebagai salah bentuk 

proses sosial yang kaitannya dengan proses dan pertemuan dua kebudayaan 

atau lebih. Dalam hal ini Bapak Hadi mengatakan bahwa, hal ini memamg 

ada di masyarakat Dusun Sasak, seperti perayaan Natal yang dilakukan umat 

Kristen, kini bukan hanya dirayakan oleh umat Kristen saja, namun umat 

Islam ikut andil dalam perayaan tersebut dengan di undang untuk makan-

makan bersama.70 

Proses asimilasi menghasilkan kebudayaan baru yang beragam dan 

kaya, dimana unsur-unsur dari berbagai kebudayaan saling berinteraksi dan 

memperkaya satu sama lain. Oleh karena itu, asimilasi memeiliki peran yang 

                                                           
69 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025. 
70 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.  



54 
 

signifikan dalam menciptakan masyarakat yang harmonis dan saling 

menhormati perbedaan.  

3. Kerjasama  

Kerjasama dalam assosiatif merupakan proses interaksi sosial yang 

melibatkan dua atau lebih individu atau kelompok yang saling bekerja sama 

untuk mencapai tujuan yang sama. Seperti yang dikatakan Ibu Martini, yang 

dimana yang dimana ketika salah satu mereka mengalami musibah seperti 

kematian, masyarakat Dusun Sasak melakukan kerjasama dengan mengirim 

beras dan mengucapkan belasungkawa untuk meringankan beban saudara 

yang terkena musibah.71 

Melalui kerjasama, individu dan kelompok dapat saling melengkapi 

keterampilan dan sumber daya yang mereka miliki, sehingga dapat 

meningkatkan efisiensi dan efektivitas dalam mencapai tujuan bersama. 

Selain itu, kerjasama juga memperkuat hubungan sosial dan membangun rasa 

saling percaya di antara anggota masyarakat, yang pada akhirnya 

berkontribusi pada stabilitas dan kemajuan sosial.  

Dalam hal ini, proses assosiatif mencerminkan cara yang berbeda dalam 

memproses informasi dan pengalaman. Memainkan peran penting dalam spikologi 

dan pemahaman tentang bagaimana manusia berfungsi dalam menghadapi dunia 

disekitar mereka.  

B. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan 

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja  

Indonesia adalah negara yang kaya akan berbagai agama dan kepercayaan. 

Oleh karena itu, toleransi antaragama menjadi sangat penting untuk 

mempertahankan keseimbangan sosial dan menciptakan kehidupan masyarakat 

yang harmonis. Salah satu cara untuk mewujudkan toleransi beragama adalah 

dengan menghargai dan memahami keyakinan agama orang lain.72 Telah menjadi 

                                                           
71 Wawancara dengan Ibu Martini, 15 Mei 2025.  
72 Laili Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen Dan 

Hindu Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam 0ase: 

Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vo. 1, No. 1 (2024), h. 34 



55 
 

pemahaman umum bahwa toleransi selalu melibatkan individu maupun kelompok 

sebagai subjek dalam prosesnya. Secara tidak langsung, hal ini akan menghasilkan 

dua perbedaan yang akan muncul bersamaan dalam suatu komunitas.  

Sebagai tempat di mana toleransi diterapkan, toleransi di Dusun Sasak dapat 

dianggap sebagai ikon atau simbol yang mewakili berbagai kegiatan keagamaan 

masyarakat setempat.73 Makna dan arti dari sebuah simbol sangat bergantung pada 

konteks keberadaannya. Di sisi lain, gerakan sosial keagamaan merupakan tindakan 

keagamaan dalam masyarakat yang terorganisir dengan tujuan menciptakan 

kehidupan yang berlandaskan nilai-nilai agama, berdasarkan pemahaman dan 

penafsiran ajaran-ajaran agama yang bersifat konseptual.  

Istilah "simbol" berasal dari kata dalam bahasa Belanda symbool, yang secara 

makna mengacu pada proses penyatuan antara gagasan atau ide tertentu dengan 

suatu objek konkret yang dapat diamati secara visual. Dengan demikian, simbol 

berfungsi sebagai representasi dari suatu pemikiran atau makna tertentu, sehingga 

objek tersebut tidak hanya memiliki bentuk fisik, tetapi juga mengandung nilai-nilai 

atau pesan yang disepakati bersama.74 Simbol dapat memiliki berbagai arti dan 

makna tergantung pada konteks dan budaya yang mengelilinginya. Selain itu, 

simbol juga berfungsi dalam komunikasi, yaitu untuk menyampaikan pemahaman 

tentang sebuah pesan atau informasi yang bersifat visual tanpa memerlukan 

penggunaan bahasa lain.  

Dalam kehidupan sehari-hari, sikap toleransi sangat dihargai tetapi ketika 

berbicara tentang ibadah, setiap individu kembali pada ajaran dan keyakinan 

masing-masing. ini menjadi batasan toleransi yang ada di Dusun Sasak. Oleh karena 

itu, saat ibadah, mereka tidak saling mengganggu dan melaksanakan ibadah sesuai 

dengan keyakinan masing-masing. Namun, saat ada perayaan dari setiap agama, 

masyarakat Dusun Sasak selau saling melibatkan satu sama lain.  

                                                           
73 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial 

Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani: Jurnal Ilmiah Multidisplin, 

Vol, 2, No, 1 (2024), h. 747 
74 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial 

Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani: Jurnal Ilmiah Multidisplin, 

Vol, 2, No, 1 (2024), h. 748 



56 
 

Dalam hal ini, Ibu Martini menyampaikan bahwa masyarakat Sasak tidak 

mengganggap perbedaan agama sebagai masalah. Dalam aktivitas sehari-hari, 

mereka mengedepankan nilai-nilai persatuan dan saling menghargai, sehingga 

perbedaan keyakinan tidak menghalangi mereka untuk membangun hubungan 

sosial yang harmonis.75 Ini menunjukkan bahwa masyarakat Sasak memiliki sikap 

inklusif, di mana perbedaan keyakinan tidak memiliki penghalang untuk 

membangun hubungan sosial yang baik.  

Ketika ada acara, seperti slametan, kerja bakti, atau Sambatan, semua orang 

diundang tanpa memandang latar belakang agama. Ini mencerminkan semangat 

gotong royong dan solidaritas yang menjadi ciri khas masyarakat Sasak. Dengan 

mengundang semua orang, mereka menciptakan suasana yang hangat dan saling 

mendukung, yang memperkuat hubungan sosial di antara mereka. Sikap ini juga 

menunjukkan bahwa kebersamaan dalam komunitas lebih diutamakan dari pada 

perbedaan individu. Dengan cara ini, masyarakat Sasak berhasil menciptakan 

lingkungan yang harmonis dan damai, dimana setiap orang merasa diterima dan 

dihargai. Terlepas dari perbedaan yang ada, ini merupakan contoh nyata dari 

penerapan toleransi dalam kehidupan sehari-hari.  

Menghargai perbedaan merupakan langkah utama untuk menciptakan sikap 

toleransi. Pada dasarnya, setiap manusia unik, karena tidak ada dua orang yang 

persis sama. Misalnya, meskipun seseorang memiliki wajah yang serupa, sifatnya 

bisa berbeda, atau meskipun berasal dari daerah yang sama, mereka bisa memiliki 

agama yang berbeda. Terkadang, ada sebagian orang dari mayoritas yang berusaha 

memaksakan kehendaknya kepada orang lain. Namun, sebenarnya batasan setiap 

individu selalu berbeda. Kita tidak dapat terus-menerus memaksakan keyakinan 

kita kepada orang lain, begitu sebaliknya.  

Dalam hal ini, Herbert Blumer mengemukakan interaksionisme simbolik 

yang ada pada tiga premis, yang mengatakan bahwa makna diri aktor terbentuk 

melalui interaksi dengan aktor lainnya. Walaupun makna terbentuk dalam benak 

setiap individu, makna tersebut tidak muncul secara spontan, melainkan 

                                                           
75 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.  



57 
 

berkembang melalui proses pengamatan terhadap orang lain yang sebelumnya telah 

memahami atau mengalami hal serupa.76 Hal ini, Dusun Sasak merupakan contoh 

nyata bahwa seseorang berinteraksi dengan orang lain, mereka mengamati perilaku, 

sikap, dan reaksi dari individu tersebut. Sebagai contoh, seseorang mungkin 

menyadari bahwa mereka dihargai dalam suatu kelompok sosial tertentu, yang 

kemudian membentuk identitas dan makna diri mereka sebagai individu yang 

memiliki nilai.  

Toleransi di Dusun Sasak telah berjalan dengan sangat baik dari masalalu 

hingga kini, hal ini disebabkan oleh penanaman nilai-nilai toleransi yang dilakukan 

sejak dini kepada anak-anak. Dengan demikian, ketika mereka dewasa, mereka 

sudah terbiasa dengan berbagai perbedaan yang ada.77 Selain pemerintah desa yang 

selalu memberikan teladan positif dalam menciptakan sikap toleransi, masyarakat 

di Dusun Sasak juga memiliki sifat terbuka dan siap menerima hal-hal baru, 

sehingga konflik yang berkaitan dengan agama jarang terjadi. Ketua Rw Dusun 

Sasak menjelaskan bahwa toleransi di Dusun Sasak ini berkembang secara alami. 

Sikap toleransi sangat penting sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan sehari-

hari, karena dapat membuat seseorang lebih berhati-hati dalam bertindak atau 

mengambil keputusan.  

Bapak Jupri mengungkapkan bahwa interaksi antara umat Islam dan Kristen 

di Dusun Sasak ini sering menjadi perhatian di dusun-dusun lain. Ini disebabkan 

oleh tingkat toleransi yang tinggi yang ditunjukkan oleh kedua komunitas, yang 

mungkin tidak ditemukan di tempat lain. Di Dusun Sasak, umat Islam dan Kristen 

hidup berdampingan dengan damai, saling menghormati, dan mendukung satu sama 

lain dalam berbagai kegiatan. Salah satu contoh nyata dari toleransi ini terlihat saat 

acara keagamaan umat Islam, di mana umat Kristen ikut berpartisipasi dalam 

perayaan tersebut. Misalnya, saat ada acara Slametan, umat Kristen ikut andil dan 

juga berkontribusi kepada teman-teman muslim lainnya.78 

                                                           
76 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2  
77 Laila Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen, dan 

Budha Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam Oase: 

Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1 (2024), h. 38 
78 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025.  



58 
 

Keterlibatan ini mencerminkan rasa saling menghargai dan solidaritas 

antarumat beragama. Selain itu, berbagai kegiatan lain yang melibatkan kedua 

komunitas juga sering dilaksanakan, seperti perayaan hari besar keagamaan, 

kegiatan sosial, dan acara budaya. Ini menunjukkan bahwa di Dusun Sasak ini, 

toleransi bukan sekedar istilah, melainkan bagian integral dari kehidupan sehari-

hari masyarakat. Dengan adanya interaksi yang positif ini, diharapkan dapat 

menjadi teladan bagi dusun-dusun lain dalam membangun hubungan yang 

harmonis antarumat beragama.  

Masyarakat berperan sebagai pelaku dalam interaksi, dan masyarakat Dusun 

Sasak memiliki potensi untuk saling berinteraksi antarindividu. Komunikasi yang 

dibangun oleh masyarakat Dusun Sasak, baik di dalam konteks toleransi maupun 

luar, memungkinkan mereka untuk berinteraksi dengan baik. Ketika mereka saling 

mengundang, hal ini menciptakan interaksi antarindividu yang dapat menghasil 

pengambilan keputusan. Demikian pula, saat bertoleransi mereka juga saling 

membangun interaksi yang menghasilkan kolaborasi atau negoisasi. 79 

Masyarakat Dusun Sasak selalu menghargai perbedaan keyakinan yang 

dimiliki oleh satu sama lain. Mereka berpendapat bahwa tidak masalah untuk ikut 

merayakan acara Natal, asalkan ibadah tersebut hanya dilakukan oleh umat Kristen. 

Di luar itu, mereka tidak keberatan untuk membantu dalam hal keamanan atau 

berkolaborasi dalam pertunjukan. Dengan saling memahami situasi yang ada, hal 

ini dapat mengurangi potensi terjadinya konflik yang sering muncul.80   

Dalam hal ini, Herbert Blumer menggagas interaksionisme simbolik yang 

mengedepankan pandangan bahwa interprestasi sangat penting dalam pembentukan 

makna. Teori Blumer yang menekankan interaksi sosial dan makna yang dibangun 

dalam masyarakat, dapat diterapkan pada masyarakat Dusun Sasak dengan melihat 

bagaimana tradisi dan ritual mereka menciptakan identitas kolektif dan memperkuat 

                                                           
79 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial 

Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani, Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 

Vol. 2, No. 1 (2024), h. 758 
80 Laila Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen, dan 

Budha Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam Oase: 

Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1 (2024), h. 35 



59 
 

hubungan antaranggota komunitas. Hal ini menyangkut beberapa teori Blumer, 

yaitu antara lain:81 

1.  Masyarakat terbentuk dari individu-individu yang berinteraksi secara 

terus-menerus. Interaksi ini menciptakan hubungan timbal balik yang 

saling berkaitan melalui berbagai bentuk tindakan kolektif, yang kemudian 

membentuk struktur sosial atau organisasi sosial. Hal ini juga terlihat nyata 

dalam kehidupan sosial di Dusun Sasak, sebagaimana dijelaskan oleh 

Bapak Hadi. Ia menyatakan bahwa interaksi antarmasyarakat tidak 

semata-mata terjadi dalam ruang fisik, melainkan juga melalui komunikasi 

yang berlangsung secara verbal dan non-verbal sebagai bentuk 

keterhubungan simbolik antarwarga. Melalui interaksi ini, masyarakat 

Dusun Sasak membentuk apa yang disebut sebagai organisasi sosial, 

seperti Karang Taruna, PKK, yang dimana organisasi tersebut anggotanya 

melibatkan masyarakat Islam dan Kristen.82 Dengan demikian, organisasi 

sosial tidak hanya berfungsi sebagai tempat bagi individu untuk 

berinteraksi, tetapi juga sebagai penghubung yangg memperkuat ikatan 

sosial dan identitas kolektif. Proses ini memungkinkan masyarakat Dusun 

Sasak untuk tumbuh dan beraptasi dengan perubahan, sambil tetap 

menjaga nilai-nilai yang dianggap penting oleh anggotanya. 

2. Interaksi melibatkan berbagai kegiatan manusia yang saling terkait dengan 

aktivitas orang lain, baik dalam bentuk interaksi non simbolik maupun 

simbolik. Hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak seperti yang 

dikatakan oleh Ibu Martini bahwasannya, interaksi yang dilakukan oleh 

masyarakat Dusun Sasak tidak hanya berpatokan pada organisasi sosial 

nya saja, namun dengan diadakan acara keagamaan seperti Slametan, 

Punggahan, atau Sambatan yang dimana acara tersebut melibatkan dua 

komunitas.83 Melalui interaksi, individu dapat saling memahami, 

membangun rasa percaya, dan menciptakan hubungan emosional. Proses 

                                                           
81Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2 
82 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025. 
83 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.  



60 
 

ini memiliki peranan yang sangat penting dalam kehidupan sehari-hari, 

karena interaksi yang baik dapat meningkatkan kualitas hubungan 

antarindividu serta memperkuat kehosi sosial di dalam masyarakat.  

3. Objek-objek tidak memiliki makna intrinsik. Sebaliknya, makna lebih 

merupakan hasil dari interaksi simbolik. Dalam konteks ini, makna tidak 

merupakan karakteristik yang melekat pada objek, melainkan merupakan 

hasil dari interaksi dan cara orang memberikan arti kepada objek tersebut. 

hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak, yang dimana Ibu Martini 

mengatakan bahwa, tradisi Punggahan merupakan tradisi yang 

dilaksanakan umat Islam dan Kristen yang ada di Dusun Sasak. Punggahan 

bukan hanya sekedar tradisi, tetapi melalui interaksi budaya dan tradisi, ia 

menjadi simbol identitas budaya dan warisan. Ketika masyarakat di Dusun 

Sasak mengadakan Punggahan, mereka tidak hanya makan-makan saja, 

tetapi juga mengekspresikan  rasa Syukur terhadap Allah SWT.84 Oleh 

karena itu, makna suatu objek sangat dipengaruhi oleh kontek sosial dan 

budaya di sekitarnya, serta cara individu dan kelompok berinteraksi dan 

memberikan arti pada objek tersebut.  

4. Manusia tidak hanya mengenal objek-objek eksternal di sekitarnya, tetapi 

juga mampu memandang dirinya sendiri sebagai sebuah objek. Hal ini 

menunjukkan bahwa individu memiliki kemampuan untuk merenungkan 

identitas, emosi, dan pengalaman mereka, serta bagaimana orang lain 

memandang mereka. proses ini melibatkan refleksi diri dan kesadaran 

akan posisi mereka dalam konteks sosial. Salah satu contoh dalam 

masyarakat Dusun Sasak yaitu, acara 17 Agustus. Ketika seseorang 

mengikuti acara 17 Agustus mereka tidak hanya mengikuti lomba saja, 

akan tetapi juga membentuk citra diri yang ingin mereka tunjukkan kepada 

orang lain melalui perlombaan yang ada di acara 17 Agustus.85 Dalam hal 

ini, individu memandang diri mereka sebagai objek yang dapat dinilai dan 

diinterprestasikan oleh orang lain. Melalui refreksi ini, manusia dapat lebih 

                                                           
84 Wawancara Ibu Martini, 12 Mei 2025.  
85 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.  



61 
 

memahami diri mereka dan berusaha untuk meningkatkan diri, baik dalam 

aspek pribadi maupun sosial.  

5. Tindakan manusia merupakan suatu kegiatan yang bersifat interpreatif, 

yang dihasilkan oleh individu tersebut. Tindakan manusia bukanlah 

sekedar respons otomatis terhadap lingkungan, melainkan merupakan 

aktivitas yang bersifat interpretatif, di mana individu memberikan makna 

dan penilaian terhadap situasi yang mereka hadapi. Setiap tindakan yang 

diambil oleh seseorang dipengaruhi oleh pengalaman, nilai-nilai, dan 

konteks sosial yang ada. Seperti salah satu contoh yang ada di masyarakat 

Dusun Sasak adalah cara mereka merayakan hari raya yang memang pada 

dasarnya hal tersebut memang berdasarkan konteks sosial. Misalnya, saat 

Idul Fitri, setiap Dusun mungkin memiliki cara yang berbeda dalam 

merayakannya, tergantung pada latar belakang budaya, tradisi, dan 

pengalam pribadi. Setiap dusun mungkin memilih untuk berkeliling atau 

bersiraturahmi pada umat Islam saja, sementara yang dilakukan Dusun 

Sasak yaitu memilih untuk bersiraturahmi pada semua komunitas 

termasuk pada umat Kristen. Tindakan ini memcerminkan pandangan, 

nilai, dan harapan individu terhadap masa depan. Dengan demikian, 

tindakan manusia adalah hasil dari proses interpretatif yang komples, di 

mana individu memberikan makna pada pengalaman dan situasi yang 

mereka hadapi, yang pada gilirannya membentuk cara mereka berinteraksi 

dengan dunia di sekitar mereka.  

6. Setiap tindakan dalam kelompok saling berkaitan dan diharmonisasikan 

oleh para anggotanya. Proses ini disebut sebagai tindakan kolektif, yang 

dipahami sebagai bentuk pengorganisasian sosial atas berbagai aktivitas 

manusia. Ketika pola tindakan kolektif ini dilakukan secara konsisten dan 

berulang dalam jangka waktu yang panjang, maka akan terbentuk struktur 

yang oleh para sosiolog dikenal sebagai “Kebudayaan” dan “Norma 

Sosial” yang mengatur kehidupan bersama. Kebudayaan mencakup nilai-

nilai, norma, dan praktik yang dianut oleh kelompok, sedangkan aturan 

sosial adalah pedoman yang mengatur perilaku individu dalam kontek 



62 
 

sosial tersebut. Salah satau contoh yang ada di masyarakat Dusun Sasak 

adalah kegiatan majelisan yang ada di masyarakat Dusun Sasak. Dalam 

kegiatan ini, masyarakat Dusun Sasak yang mencakup umat Islam dan 

Kristen saling berkontribusi untuk berlangsung nya sebuah acara majelisan 

yang ada Dusun Sasak, yang dimana biasanya umat Kristen bertugas 

dalam menjaga keamanan sekitar. Dengan demikian, tindakan bersama 

tidak hanya membentuk kebudayaan, akan tetapi juga memperkuat ikatan 

sosial di antara anggota kelompok.   

Tindakan manusai dalam masyarakat Dusun Sasak mencerminkan interaksi 

sosial yang kaya dan kompleks, di mana individu saling berhubungan dan 

membentuk organisasi sosial seperti Karang Taruna dan PKK, yang melibatkan 

berbagai latar belakang agama. Interaksi ini berlangsung melalui komunikasi verbal 

dan non-verbal, serta acara keagamaan yang memperkuat ikatan antar komunitas. 

Makna objek dalam masyarakat bersifat simbolis dan melibatkan partisipan semua 

anggota tanpa membedakan agama. Individu juga memandang diri mereka sebagai 

objek dan berusaha.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. KESIMPULAN 

Interaksi antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak menunjukkan tingkat 

toleransi beragama yang tinggi, sehingga menghindari konflik dan kesenjangan. 

Kedua komunitas berupaya untuk hiudp berdampingan meskipun memiliki 

perbedaan keyakinan, melalui perayaan seperti Idul Fitri, Natal, Slametan, dan 

Punggahan yang melibatkan seluruh masyarakat, baik umat Islam maupun Kristen, 

yang menciptakan dinamika sosial yang kompleks.  

1. Interaksi Sosial Religius Masyarakat dalam Menciptakan Keharmonisan Umat 

Muslim dan Kristen di Dusun Sasak 

Interaksi sosial yang terjadi di Dusun Sasak menghasilkan dua bentuk proses, 

yakni proses asosiatif dan disosiatiif. Proses asosiatif terlihat dalam bentuk 

akomodasi, asimilasi, dan kerja sama. Akomodasi tercermin dari sikap saling 

menghargai antar kelompok etnis, sedangkan asimilasi tampak melalui perayaan 

budaya bersama seperti Natal yang dirayakan oleh umat Kristen dan Islam. 

Sementara itu, kerja sama diwujudkan saat warga saling bergotong royong 

membantu ketika ada warga yang tertimpa musibah. 

2. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan Kristen di 

Dusun Sasak Kecamatan Boja  

Di samping itu, makna simbolik dalam toleransi antara umat Muslim dan 

Kristen di Dusun Sasak nampak dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan 

yang mempererat hubungan antar komunitas. Warga membentuk organisasi sosial, 

melakukan interaksi simbolik maupun non-simbolik, dan memaknai tradisi seperti 

Punggahan sebagai bagian dari identitas budaya bersama. Kesadaran diri 

masyarakat tercermin dalam keikutsertaan mereka dalam kegiatan bersama, seperti 

perayaan 17 Agustus dan majelis lintas agama, yang memperkuat rasa 

kebersamaan, norma sosial, dan semangat gotong royong antar pemeluk agama 

dalam menjaga keharmonisan hidup bermasyarakat. 

 

 



64 
 

B. SARAN 

1. Selain interaksi sosial religius, peneliti menyarankan untuk terus 

memelihara keharmonisan dalam beragama dan menghindari potensi 

konflik, baik yang bersifat individu maupun kelompok. Upaya ini dapat 

dilakukan dengan saling menghormati ajaran agama masing-masing. 

Dengan hal ini, agar masyarakat Dusun Sasak tetap menjadi masyarakat 

yang harmonis dan menjadi contoh bagi penduduk desa lainnya.  

2. Untuk penelitian selanjutnya, di sarankan agar dapat lebih mendalami 

bagaimana interaksi sosial religius tersebut, karena interaksi sosial religius 

sangat menarik untuk diteliti lebih mendalam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdi Syahrial Harahap, R. N. (2023). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Terjadinya 

Kerukunan Umat Antar Beragama Di Kel Kwala Bengumit, Kec Stabat Kab 

Langkat. Journal od Social Science Research, vol. 3 no. 2, hal. 5. 

Abdul Muhid, S. (2019, Juni). Akomodasi Dalam Konflik Sosial Pada Diplomasi Pemberian 

Pisuke Lintas Desa: Kajian Sosioliguistik. Journal on Language and Literature, vol. 

5 no .2, hal. 165. 

Ahmad Khaerul Kholidi, I. A. (2022, Desember). Interaksionisme Simbolik George Herbert 

Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia. Studi Al-Quran dan 

Hadist, Pendidikan Islam, Ilmu Sosial, dan Hukum Islam. 

Ahmad Khaerul Kholidi, I. A. (2022, Desember ). Interaksionisme Simbolik Goerge 

Herbert Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 di Indonesia. Studi Al-quran 

dan Hadist, Pendidikan Islam, Ilmu sosial, dan Hukum Islam, hal. 6. 

Ansi Nirwana, M. R. (2019). Toleransi Antar Umat Beragama Islam dan Kristen Pada 

Masyarakat Kelurahan Paccinongang Kecamatan Somba OPu Kabupaten Gowa . 

Jurnal Al-Adyan, hal. 188. 

Arbangi, U. (2022). Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori 

Integralistik . Malang: Literasi Nusantara. 

Arif, A. M. (n.d.). Perspektif Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi Pendidikan . Jurnal 

Studi Ilmu Pengetahuan Sosial, hal. 5. 

Arkanto, S. (1993). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Prakter. Jakarta : Rineka Cipta. 

Aulia Rahmi, W. N. (2023). Interaksi Sosial Agama, Masyarakat Dalam Islam Menganlisis 

Interaksi Masyarakat Yang Berbeda Agama. Jurnal Agama Sosial, dan Budaya, 

hal. 841. 

Bellah, R. N. (2011). Religion In Human Evalution. Harvard University Press. 

Blumer, H. (n.d.). Symbolic Interactionism: Perspective.  

Cooley, C. H. (1902). Human Nature and The Social Order . New York : Scribner's Sons. 

Derung, T. N. (n.d.). Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan Bermasyarakat. ha. 120. 

Dewey, J. (1938). Logic: The Theory of Inquary . New York: Henry Holt & Co. 

Dewi Ratna Yulianingsih, M. T. (2016). Pola Interaksi Dalam Membangun Kerukunan 

Antar Umat Beragama Di Desa Boro Kecamatan Selorejo Kabupaten Blitar. Kajian 

Moral dan Kwarganegaraan, Vol. 02, No 04. 



66 
 

Faga Pandunata Putera, B. H. (2024). Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial 

Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri. Jurnal Ilmiah Multidisplin, 

Vol. 2, No. 1. 

Gillin, G. d. (n.d.). op, cit.  

Hanifa, N. A. (2023, Januari-Juni). Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di KelurahaN 

kingking, Tuban. Jurnal Multikultural & Multireligius, vol. 22 no. 1, hal. 198. 

Herskovits, M. J. (1952). Man and His Works: The Science of Cultural Anthropology. New 

York: Alfrea A. Knopf . 

Hick, J. (1993). The Metaphor of The Divine: A Study In The Philosophy of Religion . 

Journal Of Religious Studies , hal.1-15. 

Junaidi, A. H. (n.d.). Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen di Petalongan Inhil 

Riau. 

Kendal, B. P. (2021). Kecamatan Boja Dalam Angka 2021.  

Khotimah. (2016, Desember). Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen Di Dusun 

Tarab Mulia Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar. Penelitian Sosial 

Keagamaan, Vol. 19, No. 2. 

Lali Shabrina, R. A. (2024). Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen dan Hindu Di 

Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan. Multidisciplinary 

and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1. 

Mann, D. (2008). Memahami Masyarakat: Sebuah Survei Teori Sosial Modern. Oxford 

University Press. 

Marpuah. (2019). Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Cigugur, 

Kuningan. Jurnal Multikultural & Multireligius, vol. 18, hal. 262. 

Meteseh. (n.d.). Profil Desa Meteseh. Retrieved from http://meteseh.desa.id/profile. 

Meylisa Hutagalung, M. S. (2024, November). Interaksi Sosial Masyarakat Umat 

Beragama Dalam Mewujudkan Solidaritas Sosial di Kelurahan Bukit Nenas 

Kecamatan Bukit Kapur Kota Dumai. Jurnal Riset Sosial Humaniora dan 

Pendidikan, Vol. 2 No. 6. 

MG, N. (2017). Peranan Interaksi Dalam Komunikasi Menurut Islam . Jurnal Warta Edisi: 

52, hal. 2. 

Nugroho, O. C. (2015). Interaksi Simbolik Dalam Komunikasi Budaya. Jurnal Aristo, vol. 3 

no. 1, hal. 4. 

Nur Rachma Permatasary, R. I. (n.d.). Interaksi Sosial Penari Bujangganong Pada Sale 

Creative Community Di Desa Sale Kabupaten Rembang . hal. 4. 



67 
 

Nursila. (2019). Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Alquran (Telaah QS Al-Hujurat Ayat 

13). Palopo: IAIN Palopo. 

Poerwanto, H. (1999). Aimilasi, Akulturasi dan Integrasi Nasional . Humaniora , hal. 32. 

Ritzee, G. d. (2013 ). Teori Sosiologi . New York : McGraww-Hill. 

Ritzer, G. (n.d.). Sosiologi: Ilmu Pengetahuan.  

Sabraguna, B. S. (2008). Analisis Data Pada Penelitian Kualitatif . Jakarta : UI Press. 

Saharasputra, U. (2012). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Tindakan . Bandung 

: PT Refika Aditama. 

Sarwono, J. (2006). Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif . Yogyakarta : Graha 

Ilmu. 

Shibutami, T. (1998). Kontribusi Blumer Pada Sosiologi Abad Ke Dua Puluh . Jurnal 

Interaksi Simbolik , hal. 23-31. 

Sintia Dewi, S. S. (n.d.). Kerukunan Umat Beragama: Interakasi Sosial Umat Islam dan 

Kristen Di Muara Jambi . hal. 19. 

Siregar, N. S. (2011, Oktober ). Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik. Ilmu Sosial 

Fakultas Isipol Uma, hal. 104. 

Soekanto, S. (1982). Sosiologi Suatu Pengantar . Jakarta : Rajawali Pers. 

Sudarto, S. I. (2023, Juni ). Interaksi Yang Disukai Mahasiswa Yang Pernah Dialami Dalam 

Lingkungan Kampus. Jurnal Inovasi Penelitian, vol. 4 no. 1, hal. 180. 

Sujarwo, I. (2021). Interaksi Sosial Antar Umat Beragama (Studi Kasus Pada Masyarakat 

Karangmalang Kadungbanten Kabupaten Tegal. Journal of Education Sosial 

Studies , hal 61. 

Syaifudin, I. (2017, Desember ). Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat 

Beragama Di Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten 

Malang. Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, vol. 4 no. 1, hal. 22. 

Syinthalia Mardestuana Putri, P. H. (2024, April). Bentuk Interaksi Sosial Dalam Anime 

Jaku Chara Tomazaki-Kun Karya Yuuki Yaku. Mahadaya, Vol. 02, No. 04. 

Wanami, E. (2019, November). Bimbingan Dan Konseling Dengan Pendekatan Analisis 

Transaksional Untuk Meningkatkan Kemampuan Berinteraksi Sosial Pada Siswa. 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan Sosial, vol. 8 no. 2, hal. 103-104. 

Wanarni, E. (2019, November). Bimbingan dan Konseling Dengan Pendekatan Analisis 

Transaksional Untuk Meningkatkan Kemampuan Berinteraksi Sosial Pada Siswa. 

Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Sosial, Vol. 8, No. 2. 

Yogatama, D. (n.d.). Kisah Sejarah Desa Meteseh Kendal. Desa Yang Penuh Tumbuh 

Bunga Telaseh. Retrieved from https://portalbrebes.pikiran-



68 
 

rakyat.com/sejarah/pr-1266548862/kisah-sejarah-desa-meteseh-kendal-desa-

yang-tumbuh-bunga-telaseh 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

LAMPIRAN 

Lampiran 1  

Dokumentasi Wawancara 

  

Wawancara dengan masyarakat Kristen 

Bapak Jupri 

Wawancara dengan Rt Desa 

Bapak Hadi 

  

Wawancara dengan masyarakat Islam 

Ibu Martini 

Wawancara dengan Rw Desa 

Bapak Muzazin 

 



70 
 

Lampiran 2 

Surat Permohonan Izin Penelitiam 

 



71 
 

Lampiran 3 

Dokumentasi Kegiatan  

  

Hari Raya Idul Fitri dan tradisi sungkeman 

kepada masyarakat Kristen yang lebih tua 

Kegiatan Slametan yang diikuti oleh 

masyarakat Kristen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



72 
 

Lampiran 4 

Judul Penelitian  : Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di Dusun 

Sasak Kecamatan Boja: Telaah Interaksionisme 

Simbolik Herbert Blumer 

Draft Wawancara  

Pertanyaan  : 

1. Bagaimana interaksi umat Islam dan Kristen dalam upaya untuk mencapai 

suatu komunikasi yang baik bagi orang lain maupun masyarakat sekitar? 

2. Bagaimana respon masyarakat umat Islam ketika umat Kristen sedang 

melakukan ibadah, sedangkan ibadah umat Kristen itu bernyanyi. Apakah 

hal tersebut menganggu masyarakat umat Islam atau bagaimana? 

3. Bagaimana repson masyarakat umat Kristen ketika masyarakat umat Islam 

melakukan kegiatan yang dimana umat Kristen andil dalam hal tersebut? 

4. Apakah umat Kristen melaksanakan kegiatan umat Islam itu karena 

memang turun temurun dari nenek moyang atau karena interaksi sosial di 

lingkungan sekitar yang mengakibatlan umat Kristen andil dalam kegiatan 

tersebut? 

5. Bagaimana menghadapi suatu situasi yang di mana ketika ada sebuah 

kegiatan di desa yang bersamaan dengan suatu kegiatan masyarakat umat 

Islam atau umat Kristen, bagaimana responya? 

6. Apa saja simbol-simbol yang digunakan oleh masyarakat Dusun Sasak 

untuk menunjukkan toleransi antarumat beragama? 

7. Apa saja kegiatan bersama yang dilakukan oleh masyarakat Islam dan 

Kristen di Dusun Sasak untuk memperkuat hubungan antarumat beragama? 

8. Apa awal mula sejarah Dusun Sasak? 

9. Apa tantangan yang dihadapi oleh masyarakat Dusun Sasak dalam 

menciptakan keharmonisan antarumat beragama? 

10. Bagaimana masyarakat Dusun Sasak mendefinisikan toleransi dalam 

konteks kehidupan sehari-hari mereka? 

 



73 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

Nama     : Diva Tri Ardiana  

Tempat, tanggal lahir  : Kendal, 21 Juni 2002 

Alamat    : Dusun Sasak, Rt 02/Rw 06 Meteseh Boja Kendal 

Fakultas   : Ushuluddin dan Humaniora 

No. HP   : 081326738653 

E-mail    : 2104036028@student.walisongo.ac.id 

Riwayat Pendidikan 

1. Tahun 2008 - 2015 SD Negeri 1 Meteseh 

2. Tahun 2015 - 2018 SMP Askhabul Kahfi 

3. Tahun 2018 - 2021 SMK Askhabul Kahfi 

4. Tahun 2021 - sekarang UIN Walisongo Semarang 

Pengalaman Organisasi 

1. Anggota Media dan Informasi HMJ SAA Tahun 2022 

2. Anggota Hubungan Eksternal HMJ SAA Tahun 2023 

Demikian data riwayat hidup yang saya tulis dengan sebenar-benarnya. 

 

 

Semarang,  13  Juni 2025 

 

 

Diva Tri Ardiana 

NIM. 2104036028 

 


	PERNYATAAN KEASLIAN
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI
	TRANSLITERASI ARAB LATIN
	PERSEMBAHAN
	UCAPAN TERIMA KASIH
	DAFTAR ISI
	ABSTRAK
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	F. Sistematika Pembahasan

	BAB II LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK
	A. Interaksi Sosial
	B. Definisi Interaksi Simbolik
	C. Teori Interaksi Simbolik

	BAB III GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI INTERAKSI SOSIAL KEAGAMAAN
	A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak
	1. Kondisi Geografis Dusun Sasak
	2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja

	B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak

	BAB IV INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN KRISTEN DI DUSUN SASAK
	A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak
	B. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja

	BAB V PENUTUP
	A. KESIMPULAN
	B. SARAN

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP

