INTERAKSI SOSTAL-RELIGIUS MUSLIM DAN KRISTEN DI DUSUN
SASAK KECAMATAN BOJA: TELAAH INTERAKSIONISME
SIMBOLIK HERBERT BLUMER

(7

UIN WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata Satu (S1)
Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora
Program Studi Agama-Agama
Oleh :

DIVA TRI ARDIANA

NIM: 2104036028

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA

UNIVERSITAS NEGERI WALISONGO SEMARANG

2025



PERNYATAAN KEASLIAN

PERNYATAAN KEASLIAN

Saya, yang menandatangi di bawah ini :

Nama

Nim

Fakultas
Program Studi
Judul Skripsi

: Diva Tri Ardiana

: 2104036028

: Ushuluddin dan Humaniora
: Studi Agama-agama

: Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di Dusun
Sasak Kecamatan Boja: Telaah Interaksionisme
Simbolik Herbert Blumer

Dengan demikian saya menegaskan bahwa penelitian skripsi yang saya serahkan
sepenihnya merupakan murni karya penulis sendiri.

Semarang, 13 Juni 2025

" Pamhnat nermyataan
P ol

%D!v A~

3

!
(g 4)BAMX24 ;
B wiva ari Ardiana

NIM. 2104036028

R

"

LAANNA



HALAMAN PERSETUJUAN

ii



NOTA PEMBIMBING

iii



MOTTO
“Agama adalah kekuatan sosial yang mempersatukan manusia.”

-Emile Durkheim-

iv



HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI
Skripsi di bawah ini :
Nama : Diva Tri Ardiana
NIM  :2104036028

Judul : Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja:

Telaah Interaksionisme Simbolik Herbert Blumer

Telah dimunaqosahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang pada Senin, 23 Juni 2025 dan telah diterima sebagai

salah satu syarat guna memperoleh gelar Sarjana Agama dalam Ilmu Ushuluddin dan

Humaniora.

Semarang, 11 Juni 2025

Sekretarig Sidan

Sari Dewi Novivanti, M.Pd.

NIP. 199011052020122004

Penguji penguji I ’
”
Luthfi Rahwyan, S. Th.L., M.A. Winarto, M.S.1.
NIP. 198709252019031005 NIP. 198504052019031012

NIP. 199012042019031007



TRANSLITERASI ARAB LATIN
Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalihan dari abjad yang satu ke abjad
yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan
huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman transliterasi dalam skripsi ini
berpedoman pada hasil keputusan bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan

Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/1987.

1. Konsonan

Huruf
Arab Nama Huruf Latin Keterangan
\ alif tidak tidak dilambangkan
dilambangkan
< ba’ B be
< ta’ T te
& sa’ S es (dengan titik di atas)
z jim J je
< ha’ h ha (dengan titik di bawah)
¢ kha’ Kh ka dan ha
3 dal D de
3 zal Z zet (dengan titik di atas)
B ra’ R cr
B) zai Z zet
o sin S cs
b syin Sy es dan ye
o= sad $ es (dengan titik di bawah)

vi



o dad d de (dengan titik di bawah)
b ta’ t te (dengan titik di bawah)
L za” z zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ‘ koma terbalik di atas
¢ gain G gc
- fa’ F ef
3 gaf Q qi
& kaf K ka
J lam L el
a mim M cm
O nun N en
5 wau w w
- ha’ H ha
. hamzah ’ apostrof
¢ ya’ Y ye

2. Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa tanda atau

harakat sebagai berikut:

: Fathah (a) I Ditulis tabaraka
. Kasrah (i) <l Ditulis ilayka
- Dommabh (u) s Ditulis dunya

vii




Vokal Panjang
Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan

berupa tanda dengan huruf seperti berikut:

Fathah + alif a clie Ditulis | ‘adzabin
Fathah + ya’ mati a e Ditulis wa ‘ala
Kasrah + ya’ mati r e Ditulis Jami’in
Dammah + wawu i Gl Ditulis | Qulibana

mati
Vokal Rangkap

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan

antara harakat dengan huruf, contohnya dilambangkan seperti dibawah ini:

Fathah + ya’ mati (ai) Al Ditulis aitahum
Fathah + wawu mati (au) 2ia 5 Ditulis yauma-iziy
Ta’ Marbutoh

a. Apabilata’'marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, dan
dammah maka ditulis dengan (t):

el Ditulis sd ‘ah

CTAA

daag Ditulis baghtatan

b. Apabila ta 'marbutoh mati di waqtkan maka ditulis dengan (h):

dald Ditulis givaamah

viii




6.

7.

8.

4aa)

Ditulis

Qohmah

Kata Sandang

a. Jika diikuti dengan huruf syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf

pertama Syamsiyah:
Cma | Ditulis ar-rohmaan
Ol Ditulis asy-syamsu

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al’:

ol AT

Ditulis

al-qur’an

Sy

Ditulis

al-insan

Syaddah

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini:

Ditulis

kulla syaiin

.o
REwT

P

Ditulis

Yattahiz

Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah

maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka

dilambangkan dengan alif:

R Ditulis ya'ti
| 3adall Ditulis liyuthfi'i
Wl Ditulis auliya’

ix



9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat

andli @i g Ditulis va ayyuhalladzina amanii
A3 Ly Gslang Suas Ditulis wallahu bima ya ‘maliina basir
10. Tajwid

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajdwid, sehingga penting untuk

dipahami bagi seseorang yang menginginkan
Quran. Sebab itu, pedoman transliterasi

diresmikan dengan disertakan pedoman tajwi

kefashihan dalam pembacaan al-
Arab Latin (versi Indonesia)

d.



PERSEMBAHAN
Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam. Penulis panjatkan syukur yang
tak terhingga atas segala rahmat, nikmat, dan pertolongan-Nya yang senantiasa
mengiringi setiap langkah hingga terselesaikannya karya ini.

Dengan penuh kasih dan rasa hormat, penulis mempersembahkan skripsi ini untuk
kedua orang tua tercinta, Bapak Muzaini dan Ibu Nursiah, yang menjadi sumber
kekuatan, motivasi, dan harapan dalam hidup penulis. Tanpa doa, kasih sayang,
dan pengorbanan tulus dari kalian, penulis tidak akan mampu sampai pada titik
ini. Terima kasih telah menjadi penerang dan penuntun dalam perjalanan hidup

penulis. Semoga karya ini dapat menjadi persembahan kecil atas segala cinta dan

doa yang telah kalian curahkan.

xi



UCAPAN TERIMA KASIH
Bismillahirrahmanirrahim
Segala puji bagi Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang, karena atas
taufiq dan hidayah yang diberikan telah membawa penulis sampai di tahap
penyelesaian skripsi ini dengan penuh rasa syukur. Tanpa rahmat dan karunia-Nya,
tentu segala usaha dan upaya yang telah dilakukan tidak akan mencapai hasil yang
memuaskan seperti saat ini. Penulis sangat bersyukur atas segala petunjuk dan
keberkahan yang diberikan sehingga mampu menyelesaikan skripsi ini dengan baik

dan tepat waktu.

Skripsi yang berjudul “Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di
Dusun Sasak Kecamatan Boja: Telaah Interaksionisme Simbolik Herbert Blumer”
disusun untuk memenuhi syarat guna memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S.1)
Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, UIN Walisongo Semarang. Penulis berharap
bahwa hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi yang bermanfaat bagi
perkembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang studi agama dan

integrasi sosial.

Dalam penyusunan skripsi ini, penulis banyak mendapatkan bimbingan,
saran serta dukungan dari berbagai pithak. Semua bantuan ini telah memungkinkan
penulis untuk menyelesaikan skripsi dengan baik Tanpa bantuan dan dukungan dari
semua pihak tersebut, penyusun skripsi ini tidak akan dapat terselesaikan dengan

baik. Untuk ini penulis menyampaikan terima kasih kepada:

1. Prof. Dr. Nizar Ali, M.Ag selaku Rektor UIN Walisongo Semarang.

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora yang telah memberikan izin atas penulisan skripsi ini.

3. Bapak Ulin Ni’am Masruri, Lc, M.A. selaku Kepala Jurusan Studi
Agama-Agama UIN Walisongo Semarang.

Xii



. Bapak Thiyas Tono Taufiq, S. Th.i, M. A. selaku Sekretaris Jurusan Studi
Agama-Agama yang telah membantu administrasi dalam surat
menyurat selama perkuliahan.

. Bapak Maola Nasty Gansehawa, S. Psi., M. A selaku Dosen Pembimbing
yang telah dengan sabar dan penuh dedikasi membimbing saya dalam
menyelesaikan skripsi ini. Setiap saran dan dorongan yang Bapak
berikan tidak hanya memperbaiki kualitas akademis saya, tetapi juga
membentuk sikap dan semangat saya secara pribadi. Tanpa bimbingan
dan dukungan Bapak, saya tidak akan dapat menyelesaikan skripsi ini
dengan baik. Semoga segala kebaikan dan ketulusan Bapak
mendapatkan imbalan yang melimpah. Saya sangat menghargai semua
waktu dan usaha yang telah Bapak luangkan untuk saya.

Seluruh Dosen Studi Agama-Agama UIN Walisongo Semarang atas
ilmu, bimbingan, dan inspirasi yang telah diberikan selama perjalanan
akademik penulis, sehingga penulis mampu menyelesaikan penulisan
skripsi ini.

. Bapak Muzazen, Bapak Jupri, Bapak Hadi, dan Ibu Martini yang sudah
meluangkan waktunya untuk memberikan saya informasi dan bersedia
untuk di wawancarai dalam pembuatan skripsi ini.

. Kepada cinta pertama saya Bapak Muzaini dan Ibu Nursiah yang
merupakan support sistem terbaik, terimakasih telah berjuang dalam
mengupayakan yang terbaik dalam kehidupan penulis, yang telah
berkorban keringat, tenaga dan pikiran. dan terimakasih telah
memberikan do’a yang sangat tulus kepada penulis serta memberikan
semangat dalam pengerjaan skripsi ini hingga penulis mampu
menyelesaikan studinya hingga sarjana. Sehat selalu dan hiduplah lebih
lama lagi, harus selalu ada disetiap perjalanan dan pencapaian hidup
saya.

. Teman-teman Studi Agama-Agama angakatan 2021 yang telah berjuang
bersama dari semester satu hingga selesai, terutama kepada Priska

Ardhila Kurniasari, Salwa Nurul Zakiyah, Zhafiratun Zafarina, Retno

xiii



10.

11.

Mentari Khorijulia dan Citra Aliyyah Khoirunnisa. Terimakasih untuk
semua dukungan dan semangat yang telah kalian berikan sepanjang
perjalanan ini dan tanpa kalian, proses ini akan jauh lebih berat,
semangat untuk kehidupan selanjutnya dan jangan melupakan satu sama
lain.

Kepada seseorang yang tak kalah penting, Muhammad Edwin
terimakasih telah mengajarkan banyak hal baru dihidup penulis.
Terimakasih telah menjadi rumah untuk menjadi pendengar yang baik.
Yang selalu memberikan motivasi, dukungan, semangat, tenaga, pikiran
maupun bantuan yang lain yang senantiasa sabar dalam menghadapi
keluh kesah penulis. Semoga bisa terus saling mendukung dalam setiap
Langkah dan pencapaian di masa depan. Terima kasih telah menjadi
teman seperjuangan yang luar biasa!

Kepada teman saya yang tak kalah penting, Ariska Dwi Cahya yang
selalu memotivasi, mendukung dan selalu mendo’akan saya. Ketulusan
yang diberikan selalu mengiringi penulis. Setiap diskusi, tawa dan
momen-momen sulit yang kita hadapi bersama membuat perjalanan ini
menjadi lebih berarti. Semoga kita terus saling mendukung dan meraih

impian kita bersama.

xiv



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ... i
HALAMAN PERSETUJUAN ......coiiiiiieeeee e ii
NOTA PEMBIMBIING ......coooiiiiiiiiicceeie ettt ii
IMOTTO ... e r e nre s iii
HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI ..........cooooiiiiiiiic s v
TRANSLITERASI ARAB LATIN.......coooiiiiiiiiie e vi
PERSEMBAHAN ..ot xi
UCAPAN TERIMA KASIH.........coiiiiiiiiie e xii
DAFTAR ISL.....ooi e XV
ABSTRAK ... xvii
BAB I PENDAHULUAN ...ttt 1
A, Latar BelaKang ..o 1
B.  Rumusan Masalah.........ccccooiiiiiii s 5
C.  Tujuan dan Manfaat ..o 5
D.  Tinjauan Pustaka ... s 6
E.  Metode Penelitian .........ccccooiiiiiiiiiiiiece s 11
F.  Sistematika Pembahasan ............ccccooiiiiiinii e 14
BAB I LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK........ 16
A, Interaksi SOSIAL......ccooiiiiiii 16
B. Definisi Interaksi SIMbOLIK ........ccccoooiiininiiii e 25
C. Teori Interaksi SIMBOLIK .......cccoeviiiiiiiiiii e 28
BAB II1 GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI
INTERAKSI SOSIAL KEAGAMAAN .....ooooiiiiiiiieieese e 34
A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak ..................... 34
1. Kondisi Geografis Dusun Sasak ..........cccccooiiiiiiiiiiiiicicseeceeeees 34
2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja .........c.ccocvvvrivnieninencnne. 37

XV



B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan

Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak ..........ccooevviiiiiiiiniicicn 38
BAB IV INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN
KRISTEN DI DUSUN SASAK ....ooooiiiiiiiiie e 49

A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan

Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak.........cccoocooviiiiiiiiininiiencse, 49

B. Makna Simbolik Dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja ........cccccooeiiiiiiiiiiicccccces 54
BAB V PENUTUP ...t 63

A, KESIMPULAN ...t 63

B. SARAN s 64
DAFTAR PUSTAKA ..ot 65
LAMPIRAN ...t b bbb bbb bbb bbb 69
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..o s 73

xvi



ABSTRAK

Interaksi sosial religius umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak, Kecamatan Boja,
menjadi salah satu contoh nyata terciptanya keharmonisan dalam kehidupan
masyarakat yang plural. Dalam konteks masyarakat yang beragam, interaksi ini
mencakup berbagai jenis kegiatan sosial, seperti perayaan bersama, dialog
antaragama, dan kolaborasi dalam kegiatan kemanusiaan. Peneliti ini bertujuan
untuk membangun keharmonisan di antara umat beragam dan dapat memberikan
wawasan yang berharga dalam memahami dinamika interaksi sosial-religius serta
menekankan pentingnya toleransi dalam menciptakan keharmonisan antarumat
beragama di Indonesia. Rumusan masalah yang diangkat adalah: 1. Bagaimana
interaksi sosial-religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan antar umat
Muslim dan Kristen di Dusun Sasak?, 2. Apa makna simbolik dalam interaksi sosial
religius masyarakat Dusun Sasak yang berjalan dengan harmonis?. Metode
penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik pengumpulan data
melalui obeservasi, wawancara mendalam dengan masyarakat Dusun Sasak, serta
dokumentasi pelaksanaan punggahan di masyarakat Dusun Sasak. Penelitian ini
menggunakan teori interaksionisme simbolik yang dikemukakan oleh Herbert
Blumer, penelitian ini berfokus pada bagaimana makna dan simbol yang dibangun
dalam interaksi sehari-hari berkontribusi pada hubungan antarumat beragama.
Hasil penelitian ini memberikan penjelasan bahwa interaksi sosial religius yang
terjalin secara konstruktif, didukung dengan penggunaan simbol-simbol toleransi,
berperan besar dalam membangun keharmonisan antarumat beragama. Melalui
komunikasi yang terjaga dengan baik dan sikap saling menghargai, keberagaman
agama di masyarakat bukan lagi menjadi alasan munculnya perpecahan, melainkan
justru menjadi kekuatan bersama untuk mempererat persatuan. Temuan ini juga
memperjelas pentingnya memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang
upaya memperkuat kerukunan dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang
majemuk.

Kata Kunci : Interaksi sosial, Religius, Toleransi

xvii



xviii



BAB1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Dalam sebuah negara yang damai dan menganut sistem demokrasi,
masyarakat diharapkan mampu saling menghormati dan menerima keberagaman
(pluralitas) yang ada di tengah kehidupan berbangsa dan bernegara. Indonesia
sendiri merupakan negara yang memiliki kemajemukan tinggi, terbentang dari
Sabang hingga Merauke dengan keberagaman suku, bahasa, ras, budaya, dan agama
yang menjadi identitas khas bangsa sejak awal kemerdekaannya.! Di Indonesia
sendiri terdapat 6 agama resmi, yaitu Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu,
Budha, dan Kong Huc Cu. Negara juga menjamin kebebasan beragama
sebagaimana tertuang dalam undang-undang Dasar 1945 Pasar 29, yang
menyatakan “Negara memberikan jaminan kebebasan bagi setiap warga negara
untuk memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan masing-

masing”.?

Proses sosial terbentuk melalui interaksi sosial, karena interaksi sosial
merupakan elemen utama yang memungkinkan terjadinya berbagai aktivitas sosial.
Menurut Durkheim, meskipun individu memiliki kesadaran, ia tetap harus
menjalankan kewajiban-kewajiban yang telah ditentukan oleh bahasa, adat istiadat,
kebiasaan, dan hukum yang berlaku dalam masyarakat. Semua hal tersebut
merupakan fakta sosial yang bersifat objektif, bukan hasil rekayasa atau ciptaan
individu, sehingga seseorang harus meyesuaikan diri dan tunduk terhadapnya.®

Sebagai mahkluk sosial, manusia tidak dapat dipisahkan dari interaksi sosial dan

! Imam Syaifudi, “ Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat Beragama Di
Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten Malang”, Jurnal Pendidikan IImu
Pengetahuan Sosial, Vol 4 No 1 Desember 2017, h. 22

2 Sintia Dewi, S. Sagap, Mufdil Tuhri “Kerukunan Umat Beragama: Interaksi Sosial Umat
Islam dan Kristen Di Muara Jambi”, h. 19

3 Arifuddin M Arif, “ Perspektif Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi Pendidikan”,
Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial, h. 5



tidak mampu hidup sendiri tanpa keterlibatan orang lain, karena pada hakikatnya

manusia saling membutuhkan satu sama lain.

Dengan adanya interaksi sosial ini manusia dapat memahami bagaimana
kehidupan di masyarakat yang harus saling memahami satu sama lain, tidak
membedakan dan saling menghormati satu sama lain. Dalam bermasyarakat, setiap
individu akan menjalani kehidupan sosialnya bersama dengan orang yang berbeda-
beda dan beragama. Salah satu upaya yang bisa dilakukan yaitu dengan
menanamkan sikap toleransi kepada masyarakat Indonesia, khususnya generasi
muda. Peningkatan kerukunan umat beragama juga dilakukan melalui sikap
toleransi terhadap masyarakat sekitar. Bangsa Indonesia yang memiliki norma-
norma kemasyarakatan yang di antaranya bersumber pada nilai-nilai agama yang

mendorong terciptanya kerukunan di lingkungan mereka.

Komunikasi menjadi salah satu syarat pentingnya interaksi sosial yang dapat
diartikan bahwa seseorang memberikan tafsiran pada perilaku orang lain (yang
berwujud pembicaraan, gerak-gerak badaniah atau sikap), perasaan apa yang ingin
disampaikan oleh orang tersebut®>. Komunikasi yang dilakukan pasti berlatar
belakang yang berbeda-beda (bahasa, tradisi, kebiasaan, adat, nilai dan sistem
kekerabatan) akan mempengaruhi cara setiap orang melakukan interaksi. Pada
dasarnya memang di Indonesia mempunyai berbagai budaya, suku, dan bahkan
agama yang berbeda-beda. Yang di mana setiap orang harus saling berkomunikasi

agar tidak terjadi sebuah konflik yang bisa merugikan semua orang.

Interaksi sosial antar umat beragama pada hakikatnya berakar dari kebutuhan
dan kepentingan dasar manusia dalam menjalani kehidupan bersama di tengah
masyarakat. Hal ini tampak jelas dalam kehidupan warga Dusun Sasak, di mana
hubungan sosial terjalin karena adanya tujuan tertentu yang ingin dicapai oleh

setiap individu, serta dorongan untuk memperoleh kepuasan pribadi. Melalui proses

4 Marpuah,”Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Cigugur, Kuningan”,
Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol 18 (2019). h. 262

% Imam Sujarwo” Interaksi Sosial Antar Umat Beragama ( Studi Kasus Pada Masyarakat
Karangmalang Kadungbanten Kabupaten Tegal )”, Jurnal Of Education Sosial Studies, ( 2021 ), h.
61



tersebut, tumbuh sikap saling menghargai dan tercipta kerukunan antar umat
beragama, yang pada akhirnya membentuk suasana harmonis antara pemeluk Islam
dan Kristen. Interaksi ini tidak hanya mempererat hubungan sosial, tetapi juga
menjadi pondasi dalam menjaga stabilitas dan kedamaian di lingkungan
masyarakat. Dengan demikian, keberagaman yang ada justru menjadi kekuatan

untuk menciptakan kehidupan bersama yang lebih inklusif dan toleran.

Bukan hanya sikap toleransi saja, namun dalam hal agama masyarakat Dusun
Sasak sangat lah kental. Hal yang menarik dalam penulisan ini, penulis meneliti
tentang interaksi sosial-religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat
Muslim dan Kristen Dusun Sasak yang menjadikan masyarakat tersebut dapat
membangun sikap toleransi antar umat beragama. Perbedaan ini yang ada pada
masyarakat Dusun Sasak tersebut, tidak menjadikan mereka hidup dalam
ketegangan hingga menimbulkan suatu konflik, seperti konflik-konflik yang sering

terjadi dengan dilatarbelakangi oleh perbedaan agama.

Hal menarik lainnya yaitu adanya pluralisme agama di Dusun Sasak yang
tidak menjadikan benteng pemisah interaksi antara masyarakat dalam kehidupan
sehari-hari. Justru hal tersebut menjadikan masyarakat mempunyai rasa
kebhinekaan. Sikap toleransi yang ada di Dusun Sasak sangat tinggi, karena adanya
interaksi sosial tersebut masyarakatn dan individu berjalan dengan lancar.
Hubungan antar manusia atau relasi sosial sangat menentukan struktur masyarakat,
sehingga dalam sebuah komunikasi atau interaksi merupakan dasar dari timbulnya

sebuah kemasyarakat.

Bentuk toleransi yang di lakukan oleh masyarakat Dusun Sasak bisa dilihat
ketika pada perayaan hari-hari besar, seperti Hari Raya Idul Fitri, Idhul Adha dan
Natal yang tentunya masyarakat Dusun Sasak sangat menghargai perbedaan
tersebut.® Bukan hanya hari-hari besar saja, di Dusun Sasak juga setiap ada Tradisi

Islam seperti Slametan Wetonan, Kupatan dan tradisi lainnya bukan hanya

® Imam Syaifudin,”Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat Beragama Di
Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten Malang”, Jurnal Pendidikan llmu
Pengetahuan Sosial, Vol: 4, No. 1 (2017). h. 24-25



masyarakat Islam saja yang ikut andil dalam acara tersebut, masyarakat Kristen
juga sangat antusias dalam acara tersebut. Hal ini bisa dilihat bahwa didalam
masyarakat Dusun Sasak sangat tinggi dalam bertoleransi dan tidak memandang

status.

Masyarakat Dusun Sasak menyadari betapa pentingnya sikap toleransi dan
upaya menjaga kerukunan antar umat beragama. Kesadaran ini menjadi kunci bagi
terciptanya kehidupan yang damai dan harmonis di tengah keberagaman keyakinan.
Perbedaan agama tidak menjadi pemicu konflik, melainkan justru menjadi bagian
dari keseharian yang diterima dengan lapang dada. Warga Dusun Sasak telah lama
hidup berdampingan dalam perbedaan, menjalankan ibadah sesuai ajaran masing-

masing tanpa gangguan satu sama lain.

Tidak hanya mengakui eksistensi agama lain, masyarakat juga menunjukkan
kepedulian untuk memahami perbedaan dan mencari titik temu antar keyakinan.
Dalam kehidupan beragama, sosial, budaya, hingga pendidikan, tercermin sikap
saling menghargai yang kuat. Inilah makna sejati dari toleransi: memberi ruang bagi
orang lain untuk bebas menjalankan keyakinannya, serta mengakui perbedaan
sebagai bagian dari hak asasi manusia. Fakta di lapangan menunjukkan bahwa
masyarakat Dusun Sasak mampu membangun interaksi yang sehat dan saling
menguatkan di tengah kemajemukan. Kondisi ini menjadi bukti bahwa
keberagaman bukanlah hambatan, tetapi kekayaan sosial yang memperkuat
persatuan dan kedamaian. Sikap-sikap seperti inilah yang perlu terus dijaga dan

diwariskan lintas generasi.

Karakter interaksi antar kebudayaan dalam masyarakat multikultural adalah
terjadinya asimilasi kebudayaan.” Begitu juga dalam hal keberagamaan, orang-
orang yang hidup dalam masyarakat multikultural berasimilasi mengenai
bagaimana keberagamaan yang baik dalam bermasyarakat dengan komposisi

kepemelukan agama yang beragam.

7 Andi Nirwana, Muh. Rais,”Toleransi Antar Umat Beragama Islam dan Kristen Pada
Masyarakat Kelurahan Paccinongang Kecamatan Somba Opu Kabupaten Gowa”, Jurnal Al-Adyan
(2019). h. 188



Dalam hal ini, latar belakang tersebut menarik untuk dikaji dan diteliti dalam
mengungkapkan kehidupan sehari-hari mengenai pendorong terhadap masyarakat
antar umat beragama, baik agama muslim atau non muslim di Dusun Sasak
Kecamatan Boja. Hal tersebut dapat dirumuskan kedalam beberapa rumusan
masalah antara lain: Bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam
menciptakan keharmonisan antar umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak?. Apa
makna simbolik dalam interaksi sosial religius masyarakat Dusun Sasak yang

berjalan dengan harmonis?.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan uraian diatas, dapat di tarik beberapa permasalahan sebagai

berikut :

1. Bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam menciptakan
keharmonisan antar umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak?
2. Apa makna simbolik dalam interaksi sosial religius masyarakat Dusun

Sasak yang berjalan dengan harmonis?

C. Tujuan dan Manfaat

1. Tujuan penelitian

a. Untuk mengetahui bagaimana interaksi sosial religius masyarakat dalam
menciptakan keharmonisan antar umat Muslim dan Kristen di Dusun
Sasak.

b. Untuk mengetahui apa makna simbolik dalam interaksi sosial religius

masyarakat Dusun Sasak yang berjalan dengan harmonis.

2. Manfaat Penelitian
a. Bagi penulis
Untuk menambah wawasan dan pengetahuan terkait interaksi sosial-
religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja.



b. Bagi pembaca
Sebagai pembelajaran dan pengetahuan terkait interaksi sosial-
religius masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan

Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja.

D. Tinjauan Pustaka

Untuk mengetahui keaslian penelitian ini, maka penulis akan mencantumkan

penelitian terdahulu yang terkait dengan tema pembahasan. Adapun penelitian yang

dilakukan oleh mahasiswa berikut dibawah ini :

1.

Jurnal M. Ali Fikri Tahun 2024 Penghulu Kantor Urusan Agama (KUA)
Kecamatan Mojo Kediri Jawa Timur, yang berjudul Pendidikan Islam dan
Pembentukan Identitas Muslim di Era Globalisasi.

Jurnal ini membahas mengenai globalisasi yang merupakan suatu kenyataan
yang tak bisa dielakkan dan telah membawa perubahan dalam berbagai aspek
kehidupan manusia, termasuk dalam kehidupan beragama umat Islam.
Fenomena ini di satu sisi memberikan kesempatan bagi umat Islam untuk
memperkukuh jati diri keagamaannya melalui kemudahan memperloleh
informasi keagamaan dan memperluas jaringan dengan komunitas Muslim di
seluruh dunia. Namun, di sisi lain globalisasi juga membawa tantangan berupa
masuknya budaya, nilai, dan gaya hidup asing yang berpotensi melemahkan
ajaran dan niali-nilai [slam.

Dalam hal ini, pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
menanamkan, membina, dan mengokohkan identitas Muslim di tengah derasnya
arus globalisasi. Melalui pendidikan, ajaran Islam dapat ditanamkan sejak dini
sehingga generasi muda mampu memahami, menghayati, dan mengamalkan
nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. Lebih jauh, pendidikan Islam
berperan sebagai pelindung umat dari pengaruh negatif globalisasi, seperti
sekularisme, pluralisme yang tidak terkendali, dan radikalisme yang dapat
memecah belah persatuan umat.

Adapun tantangan yang dihadapi pendidikan Islam saat ini meliputi

benturan budaya antara nilai-nilai Islam dengan budaya global yang cenderung



bercorak Barat, tantangan dalam memadukan teknologi dan metode
pembelajaran modern dengan prinsip Islam yang bersifat tradisional, serta
kebutuhan untuk menghadapi isu-isu kekinian secara arif dan bijaksana. Oleh
sebab itu, pendidikan Islam harus mampu beradaptasi dan berinovasi agar tetap
dapat menjawab tantangan zaman tanpa meninggalkan esensi ajaran Islam.
Dengan demikian, pendidikan Islam diharapkan terus relevan, mampu
memberikan kontribusi nyata, serta melahirkan generasi Muslim yang berakidah
kuat dan dapat hidup rukun di tengah masyarakat global.

. Jurnal Wahyu Setyorini, Muhammad Turban Yani Tahun 2020 Universitas Islam
Negeri Surabaya yang berjudul Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Menjaga
Toleransi Antar Umat Beragama (Desa Gumeng Kecamatan Jenawi Kabupaten
Karanganyar).

Jurnal ini membahas mengenai pentingnya sikap toleransi yang dimiliki
oleh setiap individu dalam kehidupan bermasyarakat. Toleransi menjadi kunci
utama dalam menyikapi perbedaan, khususnya dalam hal pemahaman dan
praktik ajaran keagamaan. Dalam konteks masyarakat yang majemuk, perbedaan
penafsiran terhadap ajaran agama sangat mungkin terjadi, dan tanpa adanya
sikap saling menghargai, hal ini dapat memicu gesekan hingga konflik antar
kelompok.Toleransi menjadi benteng yang mampu meredam potensi perpecahan
dan memperkuat kohesi sosial di tengah perbedaan keyakinan yang ada. Sikap
ini tidak hanya dibutuhkan dalam ruang diskusi atau keagamaan semata, tetapi

juga dalam kehidupan sosial sehari-hari.

Dalam situasi tertentu, toleransi juga menjadi jembatan untuk membangun
dialog antar kelompok dan memperkuat pemahaman lintas agama. Melalui sikap
saling menghargai, masyarakat dapat menciptakan ruang hidup yang damai, adil,
dan harmonis. Dengan demikian, toleransi tidak hanya berfungsi sebagai upaya
pencegahan konflik, tetapi juga sebagai fondasi dalam membangun masyarakat

yang inklusif dan berkeadaban.

Mayoritas penduduk Desa Gumeng menganut agama Islam, dengan jumlah

penganut mencapai 1.165 jiwa. Meskipun demikian, masyarakat desa tetap



menjunjung tinggi semangat gotong royong serta menjaga sikap saling
menghormati terhadap pemeluk agama lain yang jumlahnya lebih sedikit. Hal
ini menunjukkan adanya toleransi yang baik, baik antarindividu maupun
antarkelompok dalam kehidupan sosial mereka. Keberagaman agama di Desa
Gumeng justru dipandang sebagai hal yang positif dan memperkaya dinamika
kehidupan masyarakat. Sikap terbuka warga dalam menerima perbedaan
keyakinan mencerminkan penghargaan dan penghormatan terhadap keberadaan

serta ajaran agama lain.

Toleransi tersebut tampak nyata dalam kegiatan sosial sehari-hari di
lingkungan Desa Gumeng melalui kerja sama dalam berbagai aktivitas, baik
yang menyangkut kepentingan umum maupun pribadi. Dalam konteks hubungan
antarumat beragama, masyarakat Desa Gumeng mengamalkan nilai-nilai
warisan leluhur yang mendukung terwujudnya sikap toleran dalam berbagai
bentuk interaksi sosial. Setiap lingkungan masyarakat memiliki keberagaman
agama yang berbeda. Oleh karena itu, masyarakat yang hidup dalam lingkungan
dengan latar belakang agama dan budaya yang beragam tentu memiliki cara

pandang yang berbeda dalam menyikapi konflik yang terjadi.

. Jurnal Nafita Amelia Nur Hanifah Tahun 2023 Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta yang berjudul Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di
Kelurahan Kingking, Tuban

Jurnal ini membahas tentang dinamika interaksi antar umat beragama yang
tak bisa dilepaskan dari peran keberadaan rumah ibadah di lingkungan
masyarakat. Di Kelurahan Kingking, meskipun terdapat keragaman agama,
hanya ada dua rumah ibadah yang berdiri, yaitu masjid dan gereja. Interaksi antar
warga lintas agama sudah terjalin sejak usia dini, mencakup anak-anak, remaja,
orang dewasa, hingga lanjut usia.Tidak hanya dalam kehidupan sosial sehari-
hari, hubungan yang harmonis juga tampak dalam aktivitas keagamaan. Masing-
masing pemeluk agama saling menghormati dalam menjalankan ibadah serta

menunjukkan sikap toleransi yang tinggi. Situasi ini mencerminkan bahwa



perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang untuk menciptakan kehidupan

yang rukun dan damai di tengah masyarakat yang beragam.

Hal tersebut menjadi ciri khas tersendiri dari Kelurahan Kingking, sekaligus
menghadirkan tantangan bagi masyarakat setempat. Dalam kehidupan yang
penuh perbedaan, baik dalam hal agama maupun kepercayaan, potensi
munculnya konflik terutama yang berlatar belakang agama dapat diabaikan.
Interaksi yang terjadi pun bisa menimbulkan dampak negatif dan berujung pada
persaingan antar kelompok. Namun demikian, di tengah keberagaman yang ada,
masyarakat Kelurahan Kingking, Kabupaten Tuban, mampu menjaga dan
mempertahankan nilai-nilai toleransi serta keharmonisan dalam kehidupan
sosial mereka, yang tercermin melalui hubungan dan interaksi yang terjalin antar

warga.

. Jurnal Sintia Dewi, S. Sagap, Mufdil Tuhri Tahun 2023 Universitas [slam Negeri
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi yang berjudul Kerukunan Umat Beragama:
Interaksi Sosial Umat Islam Dan Kristen Di Muara Jambi.

Jurnal ini mengulas tentang terciptanya kerukunan antar umat beragama di
Desa Kemingking Luar, yang tidak lepas dari tingginya sikap toleransi serta
kemampuan saling memahami di kalangan masyarakatnya. Contohnya, umat
Islam dan Kristen sama-sama menyadari bahwa adzan yang dikumandangkan
lima kali sehari adalah bagian penting dari pelaksanaan ibadah sholat bagi umat
Islam, dan hal ini dihormati tanpa menimbulkan gangguan atau keberatan.
Keharmonisan dalam hubungan antar agama menjadi aspek penting untuk
mendukung kelancaran interaksi sosial di lingkungan masyarakat. Dengan
adanya rasa saling menghargai, warga dapat membangun kerja sama yang erat
dalam berbagai aspek kehidupan bersama. Di Desa Kemingking Luar, hubungan
antara umat Islam dan Kristen dalam aktivitas sehari-hari berlangsung dengan

damai, saling mendukung, dan penuh rasa kebersamaan.

Bentuk interaksi antarumat beragama saat perayaan hari besar keagamaan
di Desa Kemingking Luar tidak hanya terbatas pada saling berkunjung, tetapi

juga diwujudkan melalui pemberian ucapan selamat. Ketika salah satu



komunitas agama merayakan hari rayanya, masyarakat desa ini secara umum
terbiasa untuk saling mengunjungi dan mengucapkan selamat sebagai bentuk
toleransi dan kebersamaan. Hubungan antara umat Islam dan Kristen di desa
tersebut juga terlihat saat terjadi musibah kematian. Mereka saling datang ke
rumah duka, menyampaikan doa, memberikan penghormatan terakhir, serta

menyatakan rasa belasungkawa sebagai wujud kepedulian antarumat beragama.

Desa Kemingking Luar dihuni oleh masyarakat yang berasal dari dua
kelompok agama, yaitu Islam dan Kristen. Namun, dalam struktur pemerintahan
desa mulai dari ketua RT, RW, hingga aparatur desa seluruh jabatan diisi oleh
individu dari kalangan Muslim. Ketidakhadiran perwakilan umat Kristen dalam
struktur pemerintahan tersebut mendorong mereka untuk menyalurkan aspirasi
melalui ruang-ruang publik sebagai bentuk partisipasi dan keterlibatan dalam
kehidupan bermasyarakat. Fenomena ini mencerminkan adanya kebutuhan akan
representasi yang lebih inklusif dalam sistem pemerintahan lokal guna
mewujudkan keadilan sosial dan kesetaraan antar umat beragama. Dalam hal ini,
penelitian terdahulu menjelaskan beberapa interaksi sosial religius yang ada
pada masing-masing daerah yang dimana hal tersebut berbeda-beda dalam

melakukan sebuah interaksi.

Berdasarkan sedikit uraian di atas, dapat ditegaskan bahwa penelitian
terdahulu akan berbeda dengan penelitian yang saya ambil. Perbedaannya
terdapat bahwa penelitian pertama lebih berfokus pada Pendidikan sebagai alat
utama menjaga identitas keislaman di era globalisasi, menghadapi budaya Barat,
sekularisme, pluralism, radikalisme, dan tantangan integralisasi teknologi.
Penelitian kedua berfokus pada pentingnya toleransi sebagai kunci kohesi sosial
di masyarakat majemuk, toleransi jadi benteng dari konflik akibat perbedaan
pemahaman agama. Penelitian ketiga berfokus pada interaksi lintas agama sejak
kecil yang terbangun lewat kehidupan sosial dari keagamaan, focus pada
menjaga harmoni meski ada potensi gesekan karena perbedaan. Penelitian
keempat berfokus pada kerukunan konkret dalam kehidupan sehari-hari, namun

menyoroti masalah representasi agama dalam pemerintahan desa.

10



Penelitian saat ini akan menguraikan mengenai “Interaksi sosial religious
masyarakat dalam menciptakan keharmonisan umat Muslim dan Kristen di
Dusun Sasak Kecamatan Boja”, yang banyak mengupas mengenai interaksi yang
dilakukan pada masyarakat Dusun Sasak yang padasarnya masyarakat tersebut
mempunyai tingkat toleransi yang sangat tinggi, sehingga minim nya terjadi

adanya konflik.
E. Metode Penelitian

Metode penelitian adalah langkah-langkah terstruktur yang digunakan oleh
peneliti untuk mengolah dan mengaitkan data atau informasi yang telah dihimpun,
dengan tujuan untuk menemukan makna, pola, atau penjelasan atas permasalahan
yang sedang diteliti.2 Metode penelitian merupakan landasan awal yang digunakan
oleh peneliti untuk merumuskan cara dalam mencapai tujuan serta memperoleh
jawaban atas pertanyaan penelitian. Peran metode ini sangat vital, karena menjadi
panduan utama dalam menjalankan proses penelitian secara sistematis, agar hasil

yang diharapkan dapat tercapai dengan tepat dan terukur.

Adapun metode yang digunakan oleh peneliti adalah sebagai berikut:

1. Jenis penelitian

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode penelitian kualitatif yang
bersifat deskriptif, dengan menganalisis data yang diperoleh dan didukung oleh
teori-teori yang relevan sebagai landasan pendukung, sehingga menghasilkan suatu
teori. Melalui pendekatan kualitatif, penulis mampu menggambarkan secara rinci
dan terstruktur fenomena-fenomena yang terjadi di tengah masyarakat, serta
menyusun data secara utuh dan menyeluruh. Peneliti juga menerapkan pendekatan
Sosiologi Agama yang menitikberatkan pada hubungan timbal balik antara agama
dan kehidupan sosial masyarakat.
2. Sumber Data

a. Sumber Data Primer

8 Uhar Saharasputra, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Tindakan. (Bandung: PT
Refika Aditama, 2012), h. 18

11



Data primer yang dikumpulkan oleh peneliti merupakan informasi
autentik yang diperoleh secara langsung dari sumber pertama di lokasi
penelitian. Data ini mencerminkan realitas yang sedang berlangsung di
lapangan dan memiliki tingkat keaslian yang tinggi karena belum mengalami
pengolahan atau interpretasi pihak lain, sehingga sangat relevan untuk
menjawab fokus dan tujuan penelitian.® Peneliti menghimpun serta
mensintesiskan informasi yang diperoleh dari hasil wawancara mendalam
dengan masyarakat pemeluk agama Islam dan Kristen. Proses ini dilakukan
guna menggali perspektif langsung dari kedua kelompok agama, yang
kemudian menjadi landasan penting dalam memahami dinamika sosial

keagamaan di lapangan.

. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder yang dihasilkan penelitian ini ialah bersifat
rasional dan telah menggambarkan standar data-data yang terpercaya.'?
Sehingga peneliti menggunakan sumber data seperti skripsi, jurnal, atau

buku-buku yang berkaitan dengan judul penelitian.

3. Teknik Pengumpulan Data

a. Wawancara

Wawancara merupakan unsur esensial dalam metode pengumpulan
data, di mana proses interaksi berupa tanya jawab antara peneliti dan
narasumber dilakukan secara langsung untuk menggali informasi yang
berkaitan dengan objek kajian. Teknik ini menjadi alat penting dalam
memperoleh data yang bersifat mendalam, autentik, dan kontekstual sesuai
dengan tujuan penelitian. Dalam penelitian ini, penulis melakukan
wawancara dengan komunitas Muslim dan Kristen. Peneliti memilih tokoh-
tokoh agama yang bersedia memberikan informasi serta meminta

rekomendasi dari mereka untuk menunjuk beberapa orang lain yang bersedia

% Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, (Yogyakarta: Graha Ilmu,

2006), h. 16

31.

10 Boy S Sabraguna, Analisis Data Pada Penelitian Kualitatif, (Jakarta: UI Press, 2008), h.

12



menjadi informan dalam penelitian ini. Adapun informan pada peneliti ini
ialah sebagai berikut:

1. Ketua RT

2. Ketua Rw

3. Masyarakat Muslim

4. Masyarakat Kristen

Indepth interview yang digunakan adalah inferview semi terstruktur.
Peneliti telah membuat rancangan pertanyaan-pertanyaan yang diajukan
kepada informan, terkait bagaimana interaksi sosial religius masyarakat
dalam menciptakan keharmonisan umat islam dan kristen, faktor apa saja
yang menjadikan pendorong toleransi masyarakat Dusun Sasak sangat

berjalan dengan harmonis.

b. Observasi
Observasi merupakan pijakan fundamental dalam proses pembentukan
pengetahuan ilmiah. Mengacu pada pendapat Sanafiah Faisal yang
dikemukakan dalam karya Sugiyono, observasi dikategorikan ke dalam tiga
jenis utama, yaitu observasi partisipatif, observasi terbuka dan tertutup, serta
observasi tidak terstruktur. Masing-masing jenis observasi ini memiliki
pendekatan dan teknik tersendiri, yang dapat disesuaikan dengan tujuan dan
konteks penelitian yang sedang dilakukan.!! Observasi yang dilakukan adalah
observasi langsung terhadap proses interaksi masyarakat Dusun Sasak
Kecamatan Boja.
c. Dokumentasi
Dokumentasi merupakan proses penghimpunan dan penyusunan data
berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan. Tujuan utama dari
dokumentasi adalah untuk memastikan akurasi informasi, menghindari
terjadinya kesalahpahaman, serta memberikan bukti autentik bahwa proses

penelitian telah dilaksanakan secara nyata dan dapat

11 Sugioyono, “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”, Bandung: Penerbit
Alvabet, 2017, h. 226

13



dipertanggungjawabkan.’? Dalam hal ini penulis mengumpulkan beberapa
hasil dokumentasi yaitu berupa foto Wawancara terhadap masyarakat umat

Islam dan umat Kristen.

F. Sistematika Pembahasan
1. BABI: Pendahuluan

Bab ini berperan sebagai pengantar yang menyajikan inti dari
penelitian, mulai dari latar belakang masalah hingga struktur penulisan.
Selain itu, bab ini juga menjelaskan secara rinci ruang lingkup penelitian yang
akan dilaksanakan serta metode penelitian yang akan diterapkan. Tujuan
utama dari bab ini adalah untuk memberikan dasar yang kuat bagi
pemahaman yang lebih mendalam mengenai permasalahan yang akan diteliti

dalam peneliti ini

2. BABII : Tinjauan Pustaka dan Kerangka Teori
Bab ini bertujuan untuk menyediakan landasan teoritis yang kokoh bagi
penelitian ini dengan membahas secara mendetail mengenai interaksi sosial
religius umat Muslim dan Kristen. Pemahaman yang mendalam tentang
konsep-konsep ini akan menjadi dasar untuk menganalisis data yang

dikumpulkan dari lapangan.

3. BAB III : Gambaran Umum Dusun Sasak dan Kondisi Interaksi Sosial
Keagamaan

Bab ini menyajikan gambaran menyeluruh mengenai karakteristik

Dusun Sasak, mencakup aspek geografisnya, serta interaksi sosial

keagamaannya. Tujuan bab ini adalah untuk memberikan pemahaman umum

tentang latar belakang masyarakat Dusun Sasak, yang menjadi lokasi

penelitian.

2 Suharsimi Arkanto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, (Jakarta: Rineka
Cipta, 1993), h. 122

14



4. BAB 1V : Hasil dan Pembahasan
Berisi : (1) Hasil Penelitian, klasifikasi bahasan disesuaikan dengan
pendekatan, sifat penelitian, dan rumusan masalah atau fokus pembahasan
penelitian, (2) Pembahsan, Sub bahasan (1) dan (2) dapat digabung menjadi
satu kesatuan, atau dipisah menjadi sub bahasan tersendiri, (3) Diskusi dan

Analisis mengenai pembahasan Sub bahasan (1) dan (2).

5. BAB V : Penutup

Bab terakhir dalam penelitian ini memuat kesimpulan serta saran yang
berkaitan erat dengan hasil temuan selama proses penelitian. Kesimpulan
disajikan secara ringkas dan sistematis, sebagai jawaban atas rumusan
masalah yang telah dibahas, serta merupakan hasil dari analisis dan
interpretasi terhadap data yang diperoleh. Sementara itu, saran yang
disampaikan merupakan bentuk rekomendasi berdasarkan temuan penelitian,
yang ditujukan bagi pihak-pihak terkait sebagai bahan pertimbangan dalam
pengambilan keputusan atau pengembangan kajian lebih lanjut. Saran itu

diarahkan pada dua hal, yaitu :

a.) Saran dalam usaha memperluas hasil penelitian, dengan contoh

misalnya disarankan perlunya penelitian berkelanjutan.

b.) Saran untuk menentukan kebijakan di bidang-bidang terkait dengan

masalah atau focus penelitian

15



BABII
LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK

A. Interaksi Sosial

1. Pengertian interaksi sosial perspektif umum

Interaksi sosial ialah hubungan timbal balik yang terjadi antara individu,
kelompok atau individu dengan kelompok. Interaksi sosial dapat berupa kerja sama,
persaingan atau pertikaian. Dalam berinteraksi juga dapat terdapat simbol, di mana
simbol diartikan dengan sesuatu yang nilai atau maknanya diberikan kepadanya
oleh mereka yang menggunakannya. Berdasarkan yang sesuai di KBBI (Kamus
Besar Bahasa Indonesia), interaksi sosial adalah hubungan yang dinamis antara
antara individu, kelompok atau antar individu dan kelompok. Pengertian interaksi
sosial dalam konteks bahasa Latin dapat dengan merujuk pada dua kunci “inter”
dan “action”.

Dalam bahasa Latin, “inter” berarti “antara” atau ‘“diantara”. Kata ini
menunjukan adanya hubungan atau keterhubungan antara dua atau lebih entitas.
Kata “action” berasal dari kata kerja “agere”, yang berarti “melakukan” atau
“bertindak”. Kata ini merujuk pada tindakan atau perilaku yang dilakukan oleh
individu atau kelompok. Dengan demikian, jika digabungkan kedua kata tersebut,
interaksi sosial dapat diartikan sebagai “tindakan yang terjadi di antara individu
atau kelompok”. Hal in1i mencakup berbagai bentuk komunikasi, pertukaran, dan
kehubungan yang saling mempengaruhi dalam konteks sosial.

Interaksi sosial juga bisa disebut dengan konteks sosial, yang di mana istilah
tersebut merupakan suatu bentuk kontruksi sosial di mana dalam menjalani
kehidupan di suatu tempat masyarakat bisa berinteraksi dan beradaptasi serta
mengeksplorasi kepribadian guna menciptakan suatu hubungan antar umat lintas
agama.'® Menurut pandangan Islam, interaksi sosial bisa disebut Hablum Minannas
atau hubungan antara manusia dengan manusia, baik hubungan yang kelompok,

maupun individu dengan kelompok.

13 Nafita Amelia Nur Hanifa, “Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di Kelurahan Kingking,
Tuban”, Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol 22 No. 1, (Januari-Juni, 2023). h.198

16



Interaksi secara umum merupakan suatu jenis tindakan yang terjadi ketika
dua atau lebih objek saling memengaruhi atau memiliki efek satu sama lain atau
pun ketika dua individu saling melakukan kegiatan yang membuat saling berkaitan.
Interaksi sosial merupakan elemen utama dalam seluruh aspek kehidupan
bermasyarakat. Tanpa adanya interaksi, kehidupan bersama tidak akan terwujud.
Hanya dengan bertemunya individu secara fisik saja tidak cukup untuk membentuk
kehidupan dalam kelompok sosial. Kehidupan kelompok baru dapat terbentuk
apabila individua tau kelompok manusia saling berinteraksi, bekerja sama,
berkomunikasi, serta terlibat dalam berbagai dinamika sosial seperti mencapai
tujuan bersama, mengadakan persaingan, pertikaian dan lain sebagainya.*

Interaksi sosial antar kelompok manusia merupakan hal yang umum terjadi
dalam masyarakat. Interaksi semacam ini akan tampak lebih jelas Ketika muncul
konflik antara kepentingan individu maupun antar kelompok. Misalnya, dalam hal
seorang guru menghadapi murid-muridnya yang merupakan suatu kelompok
manusia di dalam kelas. Di dalam interaksi tersebut, seorang guru mencoba untuk
menguasai kelasnya, agar supaya interaksi sosial berlangsung dengan seimbang. Di
mana terjadi saling berpengaruh antara kedua belah pihak.

Interaksi sosial, dengan demikian hanya berlangsung antara pihak-pihak
apabila terjadi reaksi dari kedua belah pihak. Apabila seseorang memukul kursi
misalnya, tidak akan terjadi suatu interaksi sosial, oleh karena itu kursi tersebut
tidak akan bereaksi dan mempengaruhi orang telah memukulnya. Interaksi sosial
tidak akan mungkin terjadi apabila manusia mengadakan hubungan yang
berlangsung dengan sesuatu yang sama sekali tidak berpengaruh terhadap sistem
syarafnya, sebagai akibat hubungan tersebut.

2. Bentuk-bentuk interaksi sosial dan interaksi religius

Interaksi sosial merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat,
karena melalui interaksi ini, norma, nilai, dan budaya dapat disebarkan dan
dipertahankan. Dapat dikatakan bahwa, proses-proses sosial adalah cara-cara

berhubungan yang dapat dilihat apabila orang perorangan dan kelompok-kelompok

14 Seorjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 1982), h. 54

17



manusia saling bertemu dan menentukan sistem serta bentuk-bentuk hubungan
tersebut atau apa yang akan terjadi apabila ada perubahan-perubahan yang
menyebabkan goyahnya cara-cara hidup yang telah ada.’® Menurut Gillin dan
Gillin, terdapat dua kategori proses sosial yang muncul sebagai akibat dari interaksi
sosial, yakin proses assosiatif dan proses disosiatif.'® Proses sosial assosiatif dibagi
menjadi tiga bentuk, yakni akomodasi, asimilasi, kerjasama.
a. Akomodasi
Akomodasi memiliki dua makna utama, yakni sebagai suatu kondisi
tertentu maupun sebagai proses sosial. Menurut Gillin dan Gillin akomodasi
adalah suatu yang dipergunakan oleh para sosiolog untuk menggambarkan
suatu proses dalam hubungan-hubungan sosial yang sama, dengan pengertian
adaptasi (adaptation). Dalam pengertian sebagai kondisi, akomodasi
mencerminkan terciptanya keseimbangan dalam hubungan sosial antara
individu dan kelompok, yang berlangsung selaras dengan nilai-nilai serta
norma sosial yang berlaku. Kondisi ini menandakan adanya kesepahaman dan
penyesuaian di tengah perbedaan, sehingga memungkinkan terciptanya
stabilitas dan ketertiban dalam tatanan masyarakat.'’ Howard Giles dan
kolegannya berpendapat bahwa akomodasi dalam komunikasi tidak hanya
mencakup pilihan kata yang kita gunakan saat berbicara dengan orang lain.
Lebih dari itu, akomodasi adalah suatu upaya untuk menyesuaikan diri
dengan cara memodifikasi dan meniru gaya serta bahasa mitra tutur, sehingga
membuat komunikasi menjadi lebih harmonis dan serasi.®
b. Asimilasi
Asimilasi merupakan suatu proses di mana individu menyesuaikan diri
dengan budaya dan pola perilaku tertentu, yang pada akhirnya melahirkan

budaya baru. Selain itu, asimilasi juga dapat dipahami sebagai pembaruan

15 Gillin dan Gillin, Cultural Sociology, a Revision of An Introduction to Sociology, Third
Printing. The Mac Millan Company, New York, 1954, h. 487-488

18 Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501

17 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (jakarta: Rajawali Pers, 1982), h. 74

18 Abdul Muhid, Sutarman, “Akomodasi Dalam Konflik Sosial Pada Diplomasi Pemberian
Pisuke Lintas Desa: Kajian Sosioliguistik”, Journal On Language And Literatute, Vol. 5, No. 2 (juni,
2019), h. 165

18



terhadap berbagai pemahaman yang telah ada. Proses ini merupakan salah
satu bentuk interaksi sosial yang erat kaitannya dengan pertemuan dan
perpaduan antara dua budaya atau lebih.*®* Melville J. Herskovits
mendefisinikan asimilasi sebagai suatu proses di mana unsur-unsur budaya
asing diterima dan diintergasikan ke dalam budaya asli, tanpa menghilangkan
kepribadian budaya itu sendiri.?
c. Kerjasama

Kerjasama dalam assosiatif merupakan proses interaksi sosial yang
melibatkan dua atau lebih individu atau kelompok yang saling bekerja sama
untuk mencapai tujuan yang sama. Bentuk kerjasama ini dapat ditemukan
dalam berbagai bidang, seperti ekonomi, sosial, politik. Menurut Cooley,
kerja sama merupakan suatu bentuk interaksi sosial yang terjadi ketika
individu atau kelompok berkolaborasi untuk mencapai tujuan yang sama
21

demi kepentingan bersama.

Proses sosial disosiatif merupakan interaksi sosial yang sering kali dapat

menimbulkan perpecahan dan pertentangan. Namun, pada hakikatnya proses sosial

disosiatif mencerminkan berbagai upaya manusia untuk menjaga kelangsungan

hidupnya. Adapun proses sosial disosiatif dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu

persaingan, kontravensi, konflik sosia

1_22

a) Persaingan

Persaingan merupakan bentuk interaksi sosial yang ditandai oleh usaha
individu maupun kelompok untuk mencapai keuntungan atau keberhasilan
dalam berbagai bidang kehidupan melalui mekanisme yang bersifat
kompetitif. Meskipun melibatkan upaya saling unggul, persaingan ini tetap
berlangsung tanpa melibatkan kekerasan atau tindakan yang bersifat

mengancam, sehingga tetap berada dalam koridor yang konstruktif dan sehat.

32

19 Hari Poerwanto,” Asimilasi, Akulturasi, Dan Integrasi Nasional”, (Humaniora, 1999), h.

20 Melville J. Herskovits, Man and His Works: The Science Of Cultural Anthropology (New

York: Alfred A. Knopf, 1952), h. 625

21 Charles H. Cooley, Human Nature and The Social Order (New York: Scribner’s Sons,

1902), h. 225

22 Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501

19



b) Kontravensi

Kontravensi merupakan salah satu bentuk interaksi sosial yang terletak
di antara persaingan dan konflik. Dalam kontravensi, muncul sikap
ketidaksenangan yang dapat dinyatakan secara terselubung maupun secara
terbuka. Sikap ini bisa ditunjukan kepada individu, kelompok, atau elemen-
elemen budaya tertentu.
¢) Konflik sosial

Konflik merupakan suatu bentuk proses sosial yang muncul akibat
perbedaan kepentingan, nilai, atau pandangan antara individu maupun
kelompok. Ketegangan ini dapat memicu jarak emosional dan sosial yang
menghambat terjalinnya hubungan atau komunikasi yang harmonis di antara
pihak-pihak yang terlibat. Sebagai bagian dari interaksi sosial yang bersifat
disosiatif, konflik kerap berkembang menjadi bentuk pertentangan terbuka
yang tidak jarang disertai ancaman, bahkan kekerasan, karena didorong oleh
keinginan untuk mendominasi atau mengalahkan pihak lain.

Dalam hal ini, proses asosiatif dan disosiatif mencerminkan cara yang

berbeda dalam memproses informasi dan pengalaman. Keduanya memainkan peran

penting dalam spikologi dan pemahaman tentang bagaimana manusia berfungsi

dalam menghadapi dunia disekitar mereka.

Interaksi religius merupakan hubungan dan komunikasi yang terjalin antara

individu atau kelompok dalam konteks keagamaan. Interaksi ini melibatkan

beragam aktivitas yang berkaitan dengan praktik, ajaran, serta nilai-nilai agama.

Fenomena ini dapat terjadi di dalam komunitas agama, antara penganut agama yang

berbeda, atau dalam lingkungan sosial yang lebih luas, di mana aspek keagamaan

turut berperan. Bentuk interaksi religius dapat berupa :

a) Membantu kegiatan keagamaan, seperti membangun masjid atau
menyumbang makanan.

b) Membantu dalam kegiatan ibadah hari besar, seperti umat Islam datang ke
rumah umat Kristen saat Natal dan sebaliknya umat Kristen datang ke

rumah umat Islam saat Idhul Fitri.

20



¢) Menekankan pentingnya dialog antar agama untuk memahami perbedaan
dan persamaan dalam keyakinan. Dialog ini dapat mengurangi adanya
konflik dan meningkatkan toleransi, seperti saat kerja bakti yang dilakukan
oleh masyarakat juga dapat menjadikan sebuah interaksi.??

d) Saling membantu dalam acara pernikahan, kematian dan musyawarah juga

merupakan interaksi dalam bermasyarakat.

Dalam hal ini interaksi religius melibatkan saling pengaruh budaya dan
agama, yang membentuk identitas kolektif dan pola perilaku suatu komunitas.
Kerukunan umat beragama merupakan kondisi dimana antar umat beragama dapat
saling menrima, saling menghormati satu sama lain, saling tolong menolong dan

bekerjasama dalam mencapai tujuan bersama.?*

3. Faktor-faktor Pendorong Interaksi Sosial dan Interaksi Religius
Adanya sebuah interaksi karena beberapa faktor, yaitu faktor imitasi, sugesti,
identifikasi, dan simpati.?®
a. Faktor imitasi
Faktor imitasi memiliki peran yang sangat penting dalam proses
interaksi sosial. Salah satu aspek positif dari imitasi adalah kemampuannya
untuk mendorong seseorang agar mematuhi norma-norma yang berlaku.
Imitasi, pada dasarnya merupakan suatu proses pembentukan nilai yang
terjadi melalui peniruan cara-cara orang lain.?® Imitasi dalam konteks
interaksi sosial merujuk pada proses di mana individu meniru atau mencontoh
perilaku, sikap, atau tindakan orang lain.
b. Faktor sugesti
Sugesti merupakan suatu bentuk pengaruh psikologis yang dapat

berasal dari dalam diri seseorang maupun dari pihak luar, yang diterima tanpa

23 Hick, J. “The Metaphor Of The Divine: A Study In The Philosophy Of Religion.” (Journal
Of Religious Studies, 1993) 20(1). h. 1-15

24 Aulia Rahmi, Widya Ningrum, Hafsah, “Interaksi Sosial Agama, Masyarakat Dalam Islam
Menganalisis Interaksi Masyarakat Yang Berbeda Agama” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial,
dan Budaya (2023). h. 841

%5 Sudarto, Sri Indriyani, “Interaksi Yang Disukai Mahasiswa Yang Pernah Dialami Dalam
Lingkungan Kampus”, Jurnal Inovasi Penelitian, Vol. 4 No. 1 (Juni 2023), h. 180

26 Nur Rachma Permatasary, R. Indriyanto, “Interaksi Sosial Penari Bujangganong Pada Sale
Creative Community Di Desa Sale Kabupaten Rembang ", h. 4

21



melalui proses pertimbangan rasional secara mendalam. Dalam praktiknya,
sugesti dapat disampaikan secara langsung, baik antar individu, dari individu
ke kelompok, maupun sebaliknya. Dalam ranah interaksi sosial, sugesti
berperan sebagai proses di mana seseorang memengaruhi pikiran, emosi, atau
perilaku orang lain melalui saran atau dorongan yang bersifat halus dan tidak
memaksa, namun tetap mampu membentuk respons sosial tertentu.
c. Faktor identifikasi

Faktor identifikasi merupakan identifikasi dalam psikologi yang
merujuk pada keinginan untuk menjadi serupa dengan orang lain, baik dari
segi fisik maupun emosional. Ini menunjukan bahwa hubungan sosial yang
terjalin melalui proses identifikasi memiliki kedalaman yang lebih dari pada
hubungan yang terbentuk melalui sugesti dan imitasi. Dalam hal ini,
identifikasi dalam interaksi sosial merujuk pada proses di mana individu
mengasosiasikan diri mereka dengan kelompok, individu, atau norma
tertentu.
d. Faktor simpati

Faktor simpati merupakan perasaan ketertarikan seseorang terhadap
orang lain. Perassan ini muncul bukan berdasarkan pertimbangan logis atau
rasional, melainkan lebih pada penilaian emosional yang juga berkaitan
dengan proses identifikasi. Dalam hal ini, simpati merujuk pada perassan
empati, kasih sayang, atau ketertarikan yang dirasakan seseorang terhadap
orang lain.

Secara keseluruhan, faktor-faktor ini saling terjalin dan turut berperan dalam

dinamika interaksi sosial. Mereka memberikan panduan bagi individu untuk

memahami dan menjalin hubungan sosial, membangun identitas, serta menciptakan

lingkungan yang mendukung dan kolaboratif. Dengan memahami lingkungan

faktor-faktor ini, dapat meningkatkan kemampuan dalam berinteraksi dengan orang

lain dan membangun hubungan yang positif dalam masyarkat.

Interaksi sosial sama hal nya dengan interaksi religius yang dimana interaksi

religius lebih menjerumus ke dalam toleransi, dan kerukunan antarumat beragama,

serta memperkuat identitas dan praktik keagamaan. Mewujudkann kerukunan

22



hidup beragama adalah hal yang sangat penting dalam masyarakat yang plural.
Dengan menjalin interaksi yang baik antar umat beragama serta meningkatkan rasa

peduli terhadap sesama, dapat menciptakan suasana kerukunan yang harmonis.?’

Berikut merupakan beberapa faktor pendorong utama dalam interaksi

religius, yaitu:

a. Faktor Sosial

Keberagamaan sosial dalam masyarakat mendorong terjalinnya
interaksi antara para pemeluk agama. Kehidupan bersama di lingkungan yang
beragama, seperti sekolah, tempat kerja dan komunitas, menuntut
terbangunnya hubungan yang harmonis.?®
b. Dialog Antaragama

Kegiatan dialog antaragama yang diselenggarakan oleh berbagai
organisasi keagamaan atau komunitas memiliki potensi untuk menciptakan
ruang bagi pertukaran ide serta pemahaman yang lebih mendalam antara
pemeluk agama yang berbeda.
c. Pengalaman Bersama

Kegiatan sosial atau kemanusiaan yang melibatkan berbagai komunitas
agama, seperti program bantuan bencana dan aktivitas amal, memiliki potensi
untuk memperkuat hubungan antarumat beragama.
d. Sikap Saling Menghargai

Sikap saling menghargai dan keterbukaan terhadap perbedaan
keyakinan menjadi pilar penting dalam menciptakan interaksi religius yang
positif. Ketika individu menghormati keyakinan orang lain, mereka lebih
terbuka untuk berinteraksi dan menjalin hubungan yang harmonis.
Secara keseluruhan, faktor-faktor ini menunjukan bahwa interaksi religius

tidak hanya bergantung pada aspek keagamaan, akan tetapi juga dipengaruhi oleh

konteks sosial, budaya, dan nilai-nilai yang dianut oleh masyarakat. Untuk

27 Abdi Syahrial Harahap, Rita Nofianti, Nanda Rahayu Agustia, “Faktor-Faktor Yang
Mempengaruhi Terjadinya Kerukunan Umat Antar Beragama Di Kel Kwala Begumit, Kec Stabat
Kab Langkat” dalam Innovatitve: Journal of Social Science Research Vol, 3 No, 2 (2023), h. 5

28 Robert N. Bellah, Religion in Human Evalution (Harvard University Press, 2011), h.300

23



membangun interaksi yang positif, diperlukan upaya kolaboratif dari semua pihak

dalam menciptakan lingkungan yang inkulisif.

4. Interaksi sosial perspektif Islam dan Kristen

Pada masa awal perkembangan Islam, hubungan sosial antar umat beragama
khususnya dengan komunitas Yahudi dan Nasrani, telah terjalin sejak lama. Sejarak
interaksi tersebut dimulai sejak awal penyebaran Islam, terutama Ketika Nabi
Muhammad SAW melakukan hijrah ke Yastrib yang kemudian dikenal sebagai
Madinah pada tahun 622 M, atau tahun ke-12 sejak beliau menerima wahyu
kenabian.?® Adapun ayat Al-Quran yang membahas tentang interaksi sosial, yaitu

Q.S. Al-Hujurat 49:13, sebagai berikut.*°:

OF &0 4 e 28651 07130 Q5 Gl Qa5 315 &0 Ga &R U a0

“hai manusia, sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki
dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu.
Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha megenal .

Dalam ayat tersebut dijelaskan, bahwa manusia diciptakan terdiri dari laki-
laki dan perempuan, bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar mereka saling
mengenal satu sama lain. Dengan hal ini, dapat dikatakan bahwa manusia secara
fitrah adalah mahkluk sosial dan hidup bermasyarakat merupakan suatu
keniscayaan bagi mereka.

Dalam agama Kristen mengarjarkan bahwa, interaksi sosial mencerminkan
ajaran kasih, sikap saling menghormati, serta Upaya untuk hidup harmonis bersama

di Tengah masyarakat. Yesus Kristus mengajarkan bahwa kasih kepada Allah dan

2 Landy T. Abdurrahman, “Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Madinah Era Nabi
Muhammad SAW Perspektif Kajian Hadis”, Panangkaran, Jurnal Penelitian Agama dan
Masyarakat, Vol. 5, No. 1 (Januari-Juni, 2021), h. 110

30 Nursila, “Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Alquran (Telaah QS.Al-Hujurat Ayat 13)”,
Skripsi. Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah, IAIN Palopo, 2019, h. 4

24



kepada sesame. Adapun ayat Matius 22:37-39 yang membahas tentang interaksi
sosial, yaitu sebagai berikut:

“Jawab Yesus kepadanya: Kasihilah Tuhan, Allahmu, dengan segenap
hatimu dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal budimu.’ Itulah
hukum yang terutama dan yang pertama. dan hukum yang kedua, yang sama
dengan itu, ialah: Kasihilah sesamamu manusia seperti dirimu sendiri.”

Dalam ayat tersebut dijelaskan, bahwa menekankan kasih kepada Tuhan dan
sesame sebagai hukum utama dalam hidup. Dengan hal ini, dapat dikatakan bahwa
kita harus memperlakukan orang lain dengan kasih, kebaikan, dan hormat, sama

seperti kita ingin diperlakukan.

B. Definisi Interaksi Simbolik

Interaksi didefinisikan sebagai suatu proses saling memengaruhi yang terjadi
melalui perilaku maupun aktivitas antara individu-individu dalam masyarakat.
Adapun simbolik merujuk pada sesuatu yang mewakili atau melambangkan makna
tertentu. Dalam konteks sosial, interaksi memainkan peran esensial dalam
membentuk kualitas hubungan antarindividu. Ketika interaksi berlangsung secara
efektif dan konstruktif, hal tersebut tidak hanya berdampak positif terhadap
perkembangan pribadi seseorang, tetapi juga turut menciptakan lingkungan sosial
yang sehat, dinamis, dan harmonis.®! Simbolik berasal dari bahasa Latin
“symbolic(us)” dan bahasa Yunani “symbolicos”.

Simbolis diartikan sebagai sesuatu yang berfungsi sebagai lambang atau
berkaitan dengan lambang. Oleh karena itu, interaksi simbolik dipahami sebagai
suatu pandangan yang menjelaskan bahwa inti dari terjadinya interaksi sosial, baik
antara individu dengan individu, individu dengan kelompok, maupun kelompok
dengan kelompok dalam masyarakat, adalah karena adanya komunikasi.

Komunikasi ini mencerminkan adanya kesamaan pemahaman yang sebelumnya

31 Nashrillah MG, “Peranan Interaksi Dalam Komunikasi Menurut Islam”, Jurnal Warta
Edisi: 52,(2017),h. 2

25



telah melalui proses internalisasi atau pembatinan dalam diri masing-masing pihak

yang terlibat.®?

Simbol-simbol dalamm interaksi sosial antar individu, serta interaksi sosial

yang berfungsi sebagai embrio dari masyarakat itu sendiri, menjadi fokus utama

dalam interaksionisme simbolik. Oleh karena itu, pendekatan ini mendorong para

sosiolog untuk mempertimbangkan makna simbol serta detail-detail kehidupan

sehari-hari yang dialami oleh individu.3® Adapun definisi singkat dari ke tiga ide

dasar interaksi simbolik, antara lain:

1. Pikiran (Mind)

Kemampuan individu dalam menggunakan simbol-simbol yang
dimaknai secara kolektif oleh masyarakat menjadi elemen penting dalam
proses sosial. Setiap orang perlu mengembangkan cara berpikirnya melalui
keterlibatan aktif dalam interaksi sosial, karena melalui hubungan timbal
balik inilah pemahaman bersama terhadap makna simbolik dapat terbentuk

dan berfungsi secara efektif dalam kehidupan bermasyarakat.

2. Diri (Self)

Kemampuan setiap individu untuk merefleksikan diri melalui penilaian
sudut pandang atau pendapat orang lain merupakan hal yang penting. Salah
satu cabang dalam teori sosiologi yang mendukung pemahaman ini adalah
interaksionisme simbolis, yang menjelaskan tentang konsep diri (the-self) dan
hubungannya dengan dunia di sekitarnya. Kemampuan manusia untuk
memandang dirinya sebagai sebuah objek melahirkan sikap dan perasaan
tertentu terhadap dirinya sendiri, yang kemudian mendorongnya untuk
memberikan tanggapan terhadap sikap dan perasaan tersebut. Oleh karena itu,
jumlah “diri” yang dimiliki seseorang sebanding dengan kesadaran diri, yakni

suatu kesadaran yang timbul sebagai hasil dari proses sosial.

3. Masyarakat (Society)

3, No.

32 Oki Cahyo Nugroho, “Interaksi Simbolik Dalam Komunikasi Budaya”, Jurnal Aristo, Vol.
1(2015),h. 4
3 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Toeri

Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 5

26



Sebuah tatanan hubungan sosial terbentuk melalui upaya setiap
individu di dalam masyarakat. Tiap orang terlobat secara aktif dan sukarela
dalam perilaku yang mereka pilih, yang pada akhirnya mengarahkan mereka
untuk mengambil peran dalam komunitasnya.

“Mind, Self and Society” karya paling terkenal dari George Herbert Mead
adalah sebuah buku pada tahun 1934. Dalam buku ini, Mead mengangkat tiga
konsep dan asumsi yang esensial untuk membangun diskusi tentang teori interaksi
simbolik. Teori interaksi simbolik menjelaskan bahwa diri (self) adalah seseorang
pelaku dalam kehidupan sosial. Menurut pandangan ini, seseorang dalam
masyarakat bisa dirundingkan dan disepakati bersama oleh anggota kelompok.
Seseorang bisa memiliki diri (self) yang berbeda-beda sesuai dengan kelompok
tempat ia berinteraksi, selama pendapat kelompok itu dianggap penting baginya.

Dalam hal ini, penjelasan tersebut didasarkan pada lima asumsi atau

anggapan dasar, antara lain:3*

a. Manusia hidup dalam suatu lingkungan simbol-simbol.

b. Melalui simbol-simbol manusia berkemampuan menstimulir orang lain
dengan cara-cara yang mungkin berbeda dari stimuli yang diterimanya
dari orang lain.

c. Melalui komunikasi simbol-simbol dapat dipelajari sejumlah besar arti
dan nilai- nilai, dan karena itu dapat dipelajari cara tindakan orang orang
lain.

d. Simbol, makna serta nilai-nilai yang berhubungan dengan mereka tidak
hanya terpikirkan oleh mereka dalam bagian yang terpisahkan, tetapi
selalu dalam bentuk kelompok, yang bisa luas dan kompleks.

e. Interaksionisme simbolik menekankan bahwa manusia berpikir sebelum
bertindak dengan mempertimbangkan berbagai pilihan, sedangkann
behaviorisme hanya fokus pada hubungan antara rangsangan dan respons

tanpa memperhatikan proses berpikir.

34 George Ritzer, Sosiologi: Ilmu Pengetahaun, h. 63-68

27



Dalam hal ini, kelima asumsi ini menghasilkan suatu tatanan nilai, yang
dalam bentuk yang paling penting, yaitu nilai diri (self) yang berperan sekaligus
sebagai subjek dan sebagai objek.

C. Teori Interaksi Simbolik

Biografi Herbert Blumer

Teori interaksi simbolik diperkenalkan oleh Herbert Blumer pada sekitar
tahun 1939. Meskipun ide ini sudah lebih dahulu muncul dalam sosiologi melalui
pemikiran George Herbert Mead, Blumer kemudian memodifikasi gagagasan
tersebut untuk mencapai tujuan tertentu. Herbert Blumer lahir di St. Louis,
Missouri, pada 7 Maret 1900. Ia tumbuh dan dibesarkan di lingkungan Webster
Groves, Missouri bersama keluarganya.3®

Blumer menempuh pendidikan di Webster Groves High School, kemudian
melanjutkan studinya di University of Missouri antara tahun 1918 hingga 1922.
Saat menempuh pendidikan sarjana di University of Missouri, Blumer beruntung
dapat bekerja sama dengan Charles Ellwood, seorang sosiologi terkemukan, serta
Max Meyer, seorang psikologi yang berpengaruh. Setelah menyelesaikan studinya
pada tahun 1921 dengan gelar sarjana dan pada tahun 1922 dengan gelar master
dari University Missouri, Blumer memperoleh posisi mengajar di Universitas
tersebut. pada tahun 1925, ia memutuskan untuk pindah ke Universitas Chicago, di
mana ia banyak dipengaruhi oleh pemikiran psikologi sosial George Herbert Mead
serta sosiolog William Isaac Thomas dan Robert Park.

Di Universitas Chicago, perkembangan sosiologi mengalami kemajuan yang
pesat, terutama setelah didirikannya Departemen Sosiologi oleh Albion Small
(1854-1926).%6 Secara faktual, dapat dikatakan bahwa interaksionisme simbolik
muncul dan berkembang pertama kali di Amerika, khususnya di Universitas
Chicago pada awal abad ke-20. Meskipun begitu, tidak berarti bahwa pusat utama

interaksionisme simbolik hanya terdapat di universitas tersebut. pola difusi para

% Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 20220), h. 165

% Arbangi, Umiarso, Interaksinisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 126

28



tokoh sosiologi di Amerika turut berkontribusi dalam mempengaruhi laju
perkembangan interaksionisme simbolik di Universitas lainnya.*’

Meskipun istilah “interaksi simbolik” pertama kali diciptakan oleh Blumer
pada tahun 1937, awal perkembangan pendekatan teoritis dalam analisis sosial ini
sebenarnya sangat dipengaruhi oleh karya George Herbert Mead selama masa
studinya di Universitas Chicago. Blumer memiliki peran penting dalam
mempertahankan tradisi interaksionisme simbolik, dengan mengintegrasikannya ke
dalam ajaran-ajarannya di Universitas tersebut. menurut Blumer, interaksi antara
individu didasarkan pada tindakan otonom.*® Yang pada gilirannya didasarkan pada
makna subjektif yang dikaitkan aktor dengan objek atau simbol sosial.

Simbol merujuk pada segala bentuk objek sosial, baik berupa benda nyata,
gerakan isyarat, maupun kata-kata, yang digunakan untuk menggantikan atau
melambangkan sesuatu yang lain. Symbol merupakan hasil khas manusia, karena
hanya manusia yang memiliki kemampuan untuk menetapkan makna tertentu
secara bebas pada sebuah objek, sehingga menjadikannya sebagai objek sosial.
Dalam proses interaksi, yang menjadi perhatian utama, adalah komunikasi
antarindividu dalam menyampaikan atau meneruskan makna yang terkandung
dalam simbol tersebut.

Blumer terkenal karena hubungannya yang erat dengan George Herbert
Mead. Sebagai seorang pengikut pemikiran sosial-psikologis Mead mengenai
hubungan antara individu dan masyarakat, Blumer sangat dipengaruhi dalam
pengembangan interaksionisme simbolik. Mead telah memindahkan fokus
psikologis sosial ke ranas sosiologi, dan ini menjadi landasan bagi Blumer. Salah
satu hal penting yang dipelajari Blumer dari Mead adalah perlunya menempatkan
diri pada posisi serta simbol-simbol yang dianggap penting oleh mereka. Meskipun

demikian, Blumer juga membawa pemikiran yang berbeda dari Mead. Ila

7 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendaltal: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 126

3 Shibutani, Tamotsu, “Kontribusi Blumer pada Sosiologi Abad ke kedua puluh”. (Interaksi
Simbolik 11, 1998) (1, Edisi Khusus tentang warisan Herbert Blumer), h. 23-31

39 Arbangi, Umiarso, Interaksinisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 179

29



mendukung pendekatan sosiologi yang lebih mikroskopis, dengan perhatian besar
terhadap kesadaran subjektif dan makna simbolis yang dimiliki oleh individu.*°

Teori interaksionisme simbolik memberikan kerangka teoretis yang
menitikberatkan pada perilaku manusia dalam konteks kehidupan bermasyarakat
atau berkelompok. Fokus utama teori ini terletak pada pola-pola dinamis dalam
tindakan sosial serta jaringan hubungan sosial yang terjalin antarindividu. Pada
hakikatnya, interaksionisme simbolik berupaya menjelaskan bagaimana individu
membangun makna bersama melalui interaksi, menciptakan sistem simbolik yang
disepakati, dan bagaimana konstruksi sosial tersebut pada akhirnya memengaruhi
perilaku manusia dalam kehidupan sehari-hari.*! Berdasarkan hal tersebut, Blumer
meyakinkan bahwa masyarakat sebenarnya merupakan kumpulan potensi atau ide-
ide yang mungkin akan dimanfaatkan oleh individu di masa yang akan datang.

Menurut Blumer, tindakan manusia dipengaruhi tidak hanya oleh faktor
eksternal seperti dalam fungsionalisme struktural, atau faktor internal yang sesuai
dengan pendekatan reduksionis psikologis. Lebih dari itu, individu memiliki
kemampuan untuk melakukan self-indication, yaitu memberikan makna, menilai
dan memutuskan untuk bertindak berdasarkan referensi yang mengelilinginya.
Pandangan Blumer ini mencerminkan pendekatan konsturksi sosial yang sangat
dipengaruhi oleh pemikiran John Dewey, di mana teorinya berakar pada fakta
fenomenologis. 4

Namun, interaksionisme simbolik terpusat pada konsep diri (se/f) manusia itu
sendiri. Dir1 sendiri dipandang sebagai suatu objek yang dapat diamati dan
dianalisis secara langsung melalui hubungan atau interaksi dengan individu lainnya.
Sementara itu, dunia objektif atau realitas factual memang berperan dalam
membentuknya perkembangan individu dalam memberi makna pada simbol-simbol

yang ada. Akan tetapi, cara individu menafsirkan dunia objektif secara subjektif

40 Mann, Douglass, Memahami Masyarakat: Sebuah Survei Teori Sosial Modern, Oxford
University Press. 2008

4 Ahmad Khaerul Kholidi, Irwan, Adi Faizun, “Interaksionisme Simbolik George Herbert
Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia”, Studi Al-quran dan Hadist, Pendidikan
Islam, Ilmu Sosial, Dan Hukum Islam (Desember, 2022), h. 6

42 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 168

30



tidak dapat diabaikan. Pemikiran ini yang menggambarkan manusia sebagai
makhluk sosial yang menciptakan makna simbolik dalam dirinya melalui interaksi,
baik dengan dirinya sendiri maupun dengan orang lain.*®

Dalam hal ini, Herbert Blumer mengemukakan interaksionisme simbolik

sebagai sebuah perspektif yang berlandasan pada tiga premis. Masing-masing
premis tersebut membentuk anatomi teoritis yang unik dan saling terintegrasi dalam
suatu kajian, antara lain yaitu:#

a. Manusia bertindak berdasarkan makna yang mereka berikan terhadap
berbagai hal. Makna tersebut muncul dari interaksi sosial antara individu
dengan orang lain serta dengan masyarakat di sekitarnya. Proses
interpretatif yang dilakukan oleh masyarakat akan memperkaya dan
memodifikasi makna tersebut seiring berjalannya proses sosial. Oleh
karena itu, pada dasarnya individu bertindak berdasarkan makna yang
ditetapkan kepada sesuatu. Dalam kerangka pemahaman ini, makna dapat
dipahami sebagai hubungan antara lambang bunyi dan acuan yang
dimaksud. Makna sendiri merupakan respon yang muncul sebagai reaksi
terhadap stimulus yang diterima dalam komunikasi, sesuai dengan asosiasi
dan pengalaman belajar yang dimiliki setiap individu.

b. Makna diri seorang individu terbentuk melalui proses interaksi dengan
individu lainnya. Meskipun pemaknaan berasal dari proses mental masing-
masing, ia tidak muncul secara instan, melainkan berkembang melalui
pengamatan terhadap orang lain yang telah terlebih dahulu membentuk
pemahaman terhadap situasi sosial. Respons yang diberikan oleh
seseorang terhadap tindakan orang lain bukanlah reaksi langsung,
melainkan dibentuk berdasarkan makna yang dilekatkan pada tindakan
tersebut. Dengan demikian, interaksi sosial antara individu berlangsung
melalui mediasi simbol-simbol, proses penafsiran, serta pemaknaan

bersama, yang menjadi dasar terbentuknya tindakan sosial yang memiliki

4 Arbangi, Umiarso, Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik (Malang: Literasi Nusantara, 2022), h. 16
44 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2

31



c. Makna bukanlah sesuatu yang bersifat final, melainkan senantiasa berada
dalam proses pemaknaan yang terus berlangsung. Ini berarti bahwa makna
dipahami melalui suatu proses penafsiran yang dijalankan oleh individu
ketika menghadapi berbagai situasi. Dalam konteks ini, terdapat proses
berpikir yang mencerminkan percakapan batin, sesuai dengan pandangan
George Herbert Mead. Proses ini dikenal sebagai “Dialogue Minding”, di
mana individu mengalami suatu keterlambatan dalam berpikir saat
mempertimbangkan langkah-langkah yang akan diambil selanjutnya.

Dari ketiga premis tersebut, terdapat bentuk kompleksitas pemaknaan dalam

interaksionisme simbolik. Tindakan sosial individu (Self) tidak bersifat statis atau
menunggu stimulus yang datang kepadanya. Sebaliknya, tindakan sosial tersebut
terwujud dalam bingkai dialektikamutual antara dir1 dan realitas sosial

(masyarakat).

Interaksionisme simbolik yang digagas oleh Herbert Blumer mengedepankan
pandangan bahwa proses interpretasi sangat penting dalam pembentukan makna.
Namun, jika kita telusuri lebih dalam, pemikiran Blumer menyimpan sejumlah ide

dasar yang bisa dirangkum dalam beberapa varian, antara lain: %

a. Masyarakat terdiri dari individu-individu yang saling berinteraksi.
Aktivitas mereka saling terhubung melalui tindakan-tindakan yang
dilakukan secara kolektif, sehingga membentuk apa yang disebut sebagai
"organisasi sosial".

b. Interaksi merupakan proses yang mencakup berbagai bentuk aktivitas
manusia yang saling berhubungan dengan tindakan individu lain, baik
dalam bentuk komunikasi langsung yang bersifat spontan maupun melalui
interaksi simbolik yang melibatkan penggunaan tanda, makna, dan
pemahaman bersama. Setiap tindakan dalam interaksi tidak berdiri sendiri,
melainkan selalu dipengaruhi oleh kehadiran dan respons sosial dari orang

lain.

4 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2

32



c. Makna yang dilekatkan pada suatu objek bukanlah sesuatu yang bersifat
bawaan atau inheren, melainkan merupakan hasil konstruksi sosial yang
terbentuk melalui interaksi simbolik antarindividu. Objek memperoleh arti
melalui proses komunikasi dan pertukaran simbol yang memungkinkan
individu memberikan tafsir berdasarkan pengalaman dan kesepahaman
kolektif.

d. Manusia tidak hanya memiliki kemampuan untuk mengenali dan memberi
makna terhadap objek-objek eksternal di lingkungannya, tetapi juga
mampu melakukan refleksi terhadap dirinya sendiri sebagai suatu objek
yang dapat diamati, dianalisis, dan dimaknai dalam kerangka interaksi
sosial. Kemampuan ini memungkinkan individu untuk memahami peran
dan posisinya dalam relasi sosial yang lebih luas.

e. Tindakan manusia adalah ekspresi kegiatan yang lahir dari proses
interpretasi subjektif individu, di mana setiap perilaku mencerminkan
makna yang dibentuk dan dipahami secara sadar dalam konteks interaksi
sosial.

f. Berbagai tindakan individu dalam suatu kelompok saling berhubungan dan
diselaraskan satu sama lain, menciptakan sebuah proses yang disebut
tindakan bersama. Proses ini merupakan bentuk organisasi sosial yang
terdiri dari kumpulan tindakan manusia yang saling terintegrasi. Saat
tindakan bersama ini berlangsung secara terus-menerus dan stabil, maka
terbentuklah pola-pola yang disebut oleh para sosiolog sebagai
kebudayaan serta norma-norma atau aturan sosial yang mengatur perilaku

dalam masyarakat.

33



BAB III
GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI INTERAKSI
SOSIAL KEAGAMAAN

A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak
1. Kondisi Geografis Dusun Sasak

Dusun Sasak merupakan salah satu wilayah yang berada di Kecamatan Boja,
yang termasuk dalam Kabupaten Kendal, Provinsi Jawa Tengah. Kabupaten Kendal
secara administratif terdiri dari 20 kecamatan, salah satunya adalah Kecamatan
Boja yang memiliki peranan strategis dalam wilayah tersebut. Secara geografis,
Kecamatan Boja terletak pada letak geografis 7°02°58” hingga 7°08°53” Lintang
Selatan dan 109°15°08” hingga 110°21°85” Bujur Timur. Ketinggian tanah di
wilayah Kecamatan Boja berkisar antara + 350 meter hingga 500 meter di atas
permukaan laut, yang menunjukkan bahwa Dusun Sasak berada di daerah dataran
tinggi dengan topografi yang bervariasi.

Luas wilayah Kecamatan Boja mencapai 64,10 km?. Dari total luas tersebut,
sebagian besar wilayahnya tidak digunakan untuk pertanian melainkan untuk fungsi
lain seperti perumahan, bangunan, hutan negara, rawa-rawa, dan lain-lain, yang
mencakup sekitar 23,68 km? atau 36,94% dari total luas wilayah. Sementara itu,
lahan sawah menempati area seluas 20,02 km? (31,23%), dan lahan pertanian bukan
sawah mencakup sekitar 20,4 km? (31,82%). Dengan ketinggian dan kondisi lahan
yang beragam ini, Dusun Sasak memiliki iklim dan kondisi tanah yang mendukung
berbagai aktivitas masyarakat, termasuk pertanian, pemukiman, dan kegiatan sosial
lainnya. Topografi yang berkisar antara 250 sampai 500 meter di atas permukaan
laut juga mempengaruhi pola kehidupan masyarakat serta potensi pengembangan
wilayah, baik dari segi ekonomi maupun sosial. Secara keseluruhan, kondisi
geografis Dusun Sasak di Kecamatan Boja mencerminkan kombinasi antara daerah

pegunungan dengan lahan yang cukup produktif, sehingga mendukung

34



keberlangsungan kehidupan masyarakat yang adaptif dengan lingkungan
sekitarnya.*o

| PETA DESA METESEH BOJA KENDAL

. 1o
2

£

...... —

\

Sumber: http://meteseh.desa.id/petadesa

Berdasarkan luas wilayah, Desa Meteseh merupakan desa dengan wilayah
terluas di Kecamatan Boja, yaitu seluas 7,55 km? atau sekitar 11,78 persen dari total
luas Kecamatan Boja. Di dalam Desa Meteseh terdapat beberapa dusun, salah
satunya adalah Dusun Sasak, yang terletak sekitar 3,2 kilometer ke arah utara dari
pusat Kecamatan Boja dan sekitar 27 kilometer ke arah selatan dari ibu kota
Kabupaten Kendal. Secara administratif, Desa Meteseh terbagi menjadi tujuh
dusun, yaitu Dusun Krajan Barat, Krajan Tengah, Krajan Timur, Teseh, Rowosari,

Segrumung-Sasak, dan Slamet.

Penelitian ini difokuskan pada wilayah Dusun Sasak, karena lokasi
pembahasan berada di daerah tersebut. Religiusitas yang tumbuh di Dusun Sasak
menciptakan kehidupan yang harmonis baik secara sosial maupun budaya, yang
selalu berlangsung melalui proses sosial. Proses sosial merujuk pada bentuk-bentuk
interaksi yang muncul ketika individu dan kelompok sosial saling berhubungan.
Dalam pertemuan tersebut, mereka turut membentuk sistem serta pola hubungan
atau tatanan hidup yang telah ada. Proses sosial dapat diartikan sebagai hubungan

timbal balik yang terjadi dalam berbagai aspek kehidupan bersama. Bentuk nyata

46 Badan Pusat Statistik Kabupaten Kendal, Kecamatan Boja Dalam Angka 2021, (Katalog
BPS), 2021, h. 2

35


http://meteseh.desa.id/petadesa

dari proses sosial ini adalah interaksi sosial. Secara teori, agar interaksi sosial dapat
berlangsung, terdapat dua syarat utama yang harus dipenuhi, yaitu adanya kontak

sosial dan komunikasi antar individu atau kelompok.

Sebagai daerah yang berada di dataran tinggi, akan tetapi Dusun Sasak
memiliki wilayah yang sangat padat penduduk. Dusun Sasak juga memiliki posisi
yang sangat strategis karena berada di perbatasan dengan Kota Semarang, yang
memudahkan akses ke berbagai fasilitas dan layanan publik, seperti pendidikan,
kesehatan, dan transpotasi. Keberadaan fasilitas-fasilitas ini sangat penting untuk
mendukung kehidupan sehari-hari masyarakat serta meningkatkan kualitas hidup
mereka.

Berikut ini, peneliti juga mencantumkan tabel data penduduk Desa Meteseh
Kecamatan Boja:

a. Pembagian Penduduk Berdasarkan Jenis Kelamin

Jenis Kelamin jumlah
Laki-laki 6.480
Perempuan 6.522
Jumlah 13.002

Sumber: https:// dispendukcapil.kendalkab.go.id/agregratdkb/agr agama

b. Pembagian Penduduk Berdasarkan Agama

Agama Laki- Perempuan Jumlah
Laki
Islam 6.280 6.295 12.575
Kristen 149 166 315
Katholik 49 58 107
Hindu 1 2 3
Budha 1 1 2
Khonghuchu 0 0 0
Kepercayaan 0 0 0

Sumber: https:// dispendukcapil.kendalkab.go.id/agregratdkb/agr agama

36



2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja

Dusun sasak merupakan dusun yang berada di Desa Meteseh, yang memiliki
wilayah yang cukup luas. Desa Meteseh sendiri terletak di Kecamatan Boja,
Kabupaten Kendal, Jawa Tengah. Menurut kisah genetik orang kuno, asal usul
nama “Meteseh” berasal dari bahasa Jawa “teseh” yang berarti “terkena cipratan”
atau “terkena tetesan”. Daerah ini dikatakan sebagai kawasan hutan lebat dengan
banyak sumber. Ketika leluhur pertama membuka ladang, mereka sering terkena
tetesann air pohon dan sumber alami. Sejak itu, nama “Meteseh” muncul.*’

Pada suatu waktu, datanglah seorang tokoh bernama Kyai Dapi yang juga
dikenal sebagai Kyai Daliyah Dapi ke sebuah wilayah yang masih belum
berpenghuni. Beliaulah orang pertama yang membuka lahan dan menetap di tempat
tersebut (Bubak Yoso). Seiring berjalannya waktu, keberadaan Kyai Dapi menarik
perhatian orang lain untuk tinggal di sekitarnya. Satu per satu mulai menetap,
hingga terbentuklah sebuah kawasan pemukiman. Di daerah tersebut tumbuh
banyak bunga Telaseh, yang kemudian menginspirasi Kyai Dapi untuk menamai
wilayah itu sebagai Desa Meteseh. Nama ini tidak hanya menjadi identitas
geografis, tetapi juga merekam jejak sejarah awal mula kehidupan masyarakat di
daerah tersebut.*® Dan Kyai Dapi Merupakan Lurah pertama di Desa Meteseh,
beliau bermukiman di Meteseh sampai akhir hayatnya.

Dusun Sasak merupakan salah satu dusun yang ada di Desa Meteseh,
berdirinya dusun ini menurut bapak Muzazin asal muasal Dusun Sasak itu dari kata
“Sesek” yang berarti jembatan yang terbuat dari anyaman bambu untuk
menghubungkan antara Dusun Sasak dengan Dusun Segrumung.*® Dulunya, Dusun
Sasak itu bukan tempat pemukiman tapi tempat untuk pengembala hewan. Setelah

itu, datang seorang perantau dari asal dari Salatiga dan bermukim. Disitulah,

4" DR Yogatama, Kisah Sejarah Desa Meteseh Kendal, Desa Yang Tumbuh Bunga Telaseh.
Diunduh pada tanggal 12 April 2023 dari https://portalbrebes.pikiran-rakyat.com/sejarah/pr-
1266548862 /kisah-sejarah-desa-meteseh-kendal-desa-yang-tumbuh-bunga-telaseh

48 Meteseh. “Profil Desa Meteseh”. Diakses pada tanggal 03 Mei 2025 dari
http://meteseh.desa.id/profile.

49 Wawancara dengan Bapak Muzazin, 16 Maret 2025.

37



berkembang biak menjadi banyak dan sekarang menjadi dusun yang makmur dan
sangat ramai sekali sekarang.

Dusun Sasak kemungkiman besar mengalami perkembangan yang cukup
besar. Saat ini, Dusun Sasak bersama dengan dusun-dusun lainnya di Desa Meteseh
terus berkembang, baik dari segi insfrastruktur, pendidikan, maupun ekonomi yang
mencerminkan semangat gotong royong dan kearifan lokal yang masih dijaga
hingga kini.

B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan
Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak

No Nama Jenis Kelamin Usia Pekerjaan

1. | Bapak Muzazin Laki-Laki 54 Rw

2. | Bapak Jupri Laki-Laki 80 Masyarakat
Kristen

3. | Bapak Hadi Laki-Laki 54 Rt

4. | Ibu Martini Perempuan 74 Masyarakat
Islam

Perbedaan merupakan bagian yang tak terpisahkan dari realitas kehidupan.
Perbedaan tersebut dapat menjadi potensi, namun juga bisa menimbulkan
persoalan. Sejak awal, manusia diciptakan sebagai makhluk yang memiliki
kemampuan untuk berinteraksi. Selain sebagai makhluk berpikir, manusia juga
memiliki sisi spiritual. Dalam diri setiap individu terdapat unsur ketuhanan yang
bersifat abadi dan tidak mengenal kematian. Oleh karena itu, manusia tidak pernah
hidup sendiri, melainkan selalu berada dalam lingkup kehidupan yang
menyertainya.

Membangun semangat toleransi dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari bukanlah hal yang mudah. Meskipun kata “toleransi” terdengar sederhana,
tantangan dan  kompleksitas muncul saat kita  berusaha  untuk
mengimplementasikannya. Realitas yang dipenuhi dengan keagamaan, perbedaan,
dan konflik dalam kehidupan menjadikan upaya untuk mewujudkan toleransi

sebagai tugas yang cukup berat. Toleransi yang menjadi bagian dari kesadaran

38



masyarakat akan berdampak pada sikap saling menghormati, menghargai, dan
memahami antarindividu. “Iso diarani nak wong Sasak iki toleransi ne gede banget,
durung tau krungu wong kene kuwi gelot utowo padu, opo meneh sampek gowo-
gowo agomo. Soale neng kene kuwi wong-wonge seneng seduluran, seneng
srawung karo tonggo-tonggo ne”%

Dalam hal ini realita yang ada di lingkungan terdekat Dusun Sasak
menunjukan bahwa sebagian besar masyarakatnya dapat menunjukan toleransi
beragama sesuai dengan ajaran masing-masing, sehingga tidak menimbulka
kegaduhan ataupun kesenjangan di antara mereka. Oleh karena itu, sangat penting
bagi kita untuk menyadari nilai toleransi antar umat beragama. Dengan demikian,
dapat disimpulkan bahwa manusia adalah mahkluk yang memiliki kelebihan,
namun dalam menjalani kehidupan, kita tetap memerlukan keberadaan orang lain.

Toleransi memang merupakan salah satu faktor kunci dalam membangun
kerukunan natar umat beragama. Sikap toleran dalam praktiknya tidak hanya
diterapkan pada perbedaan yang berkaitan dengan aspek spiritual dan moral, tetapi
juga harus mencakup berbagai aspek lainnya, termasuk perbedaan dalam ideologi
dan politik. Memang pada dasarnya setiap manusia harus memiliki sikap toleran,
agar kehidupan di masyarakat tidak memiliki konflik antar agama. Toleransi itu
cukup mensyarakatkan adanya sikap membiarkan dan tidak menyakiti orang lain
atau kelompok, baik yang berbeda maupun yang sama.

Oleh sebab itu, memiliki sikap toleransi dalam beragama sangat dibutuhkan
untuk menjembatani relasi dengan kelompok-kelompok lainnya. Toleransi dalam
hal ini disamapikan oleh bapak Jupri bahwa;

“Interaksine umat Islam bek Kristen neng Dusun Sasak iki ki sering di sorot
neng dusun-dusun liyane, durung ono neng dusun liyo seng toleransine ki
podo karo seng neng Dusun Sasak. Nah, salah siji ne bentuk toleransi ne kuwi
ki yo kyo pas acarane agama Islam, neng kono kuwi ki wong Kristen melu
Slametane wong Islam dan kegiatan liyoni.”%!

% Wawancara dengan Bapak Hadi, 15 Mei 2025.
51 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025.

39



Interaksi antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak menggambarkan
dinamika sosial yang komplek, di mana kedua komunitas berusaha untuk hidup
berdampingan meskipun ada perbedaan keyakinan. Dalam hal ini, hukum adat dan
hukum Islam sering kali saling melengkapi, menciptakan keharmonisan dalam
kehidupan sehari-hari. Kegiatan sosial, seperti perayaan hari besar keagamaan,
biasanya dihadiri oleh anggota dari kedua agama yang mencerminkan toleransi dan
saling menghormati. Selain itu, dialog antaragama juga dilakukan untuk
memperkuat pemahaman dan kerjasama dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk
di bidang pendidikan dan ekonomi. Meskipun masih ada tantangan, seperti stereotip
dan prasangka, banyak inisiatif yang diambil untuk membangun jembatan antara
kedua komunitas, termasuk program-program sosial dan budaya yang melibatkan
partisipan aktif dari kedua belah pihak.

Situasi yang mencerminkan lingkungan aman dan nyaman, dimana setiap
individu merasa dihargai dan diterima. Masyarakat Dusun Sasak menjadi teladan
bagi daerah lain dalam hal toleransi beragama. Dengan semangat persatuan dan
kesatuan, mereka menunjukkan bahwa perbedaan bukanlah penghalang, melainkan
kekuatan untuk membangun masyarakat yang lebih baik. Keberhasilan ini layak

dicontoh dan diadopsi oleh komunitas lain di Indonesia.

Kegiatan slametan yang diikuti oleh masyarakat Kristen

Sumber: Dokumen pribadi

Kesadaran akan pentingnya toleransi tidak dapat muncul begitu saja.

Diperlukan berbagai upaya yang serius untuk menumbuhkan pemahaman tentang

40



makna toleransi dan perannya yang signifikan dalam kehidupan. Dalam hal ini,
bapak Hadi mengatakan dalam wawancaranya bahwa,

“Dusun Sasak kuwi aket biyen agomo Islam karo Kristen ora tau seng jenenge
ono konflik. Sampek saiki wae Dusun Sasak urep tentrem, aman, lan
harmonis. kuwi sebab e, masyarakat Dusun Sasak terkenal karo toleransine.

Neng kene yo organisasine apik, koyo PKK, Karang taruna, kuwi kabeh

agomo Islam Karo Kristen digabung dadi siji”5?

Sejak zaman dahulu, masyarakat Dusun Sasak telah hidup dalam kedamaian,
meskipun terdapat perbedaan agama antara Islam dan Kristen. Keberagaman ini
tidak menjadi penghalang bagi mereka untuk saling menghormati dan berkolaborasi
dalam berbagai aspek kehidupan. Masyarakat Dusun Sasak memiliki nilai-nilai
kearifan lokal yang mendalam, yang mendorong mereka untuk menjaga kerukunan
antarumat beragama. Tradisi dan budaya yang berkembang di Dusun Sasak
mengajarkan pentingnya toleransi, saling menghargai, dan memahami perbedaan.

Timbulnya kesadaran antar umat beragama yang terwujud dalam sikap
toleransi dapat mengurangi atau meminimalkan konflik di antara mereka. Toleransi
antaragama yang dibangun tidak hanya melibatkan penghargaan terhadap teologi
dan keyakinan masing-masing agama serta penganutnya, tetapi juga mencakup
pemahaman dan penghargaan terhadap budaya yang dimiliki oleh setiap umat
beragama. Toleransi ini dapar mendukung terciptanya masyarakat madani yang
terinspirasi oleh nilai-nilai supranatural.

Membangun kerukunan dalam masyarakat yang multikultural memerlukan
pemahaman yang baik di antara berbagai subkultur yang ada. Dalam konteks ini,
sangat penting untuk menyadari perlunya mengembangkan kesadaran akan sikap
tradisional, serta melakukan upaya untuk saling menjalin keterikatan antara satu
subkultur dengan subkultur lainnya. Menurut Koentjaraningrat, kesatuan di antara
pemeluk agama terbentuk melalui kesamaan pemahaman yang muncul dari emosi
keagamaan yang serupa. Ia berpendapat bahwa pada awal keberadaan manusia di

bumi, yaitu emosi keagamaan yang muncul dalam diri mereka, bukan karena

52 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.

41



imajinasi tentang ruh yang abstrak atau kekuatan yang menggerakkan kehidupan
dan alam semesta.

Memelihara kehidupan masyarakat yang beragam merupakan upaya
signifikan yang terus dilakukan oleh para pemangku kebijakan di Dusun Sasak.
Penanaman sikap pluralisme dalam keragaman yang ada menjadi salah satu agenda
utama yang dijalankan oleh masyarakat Dusun Sasak, dengan tujuan untuk
mengurangi potensi konflik di dalam masyarakat. “Neng Dusun Sasak iki emang
mayoritas Islam tapi ora ora ono seng dibedak-bedakke. Nak agomo Islam karo
Kristen gek bareng leh duwe acara, yowes dewe-dewe acarane. Islam karo
kegiatane Kristen karo kegiatane.”%3

Setiap desa atau dusun memiliki karakteristik yang berbeda, yang dipengaruhi
oleh konteks budaya, geografis, dan sejarahnya. Perbedaan ini dapat muncul dalam
bentuk tradisi, budaya, atau bahkan elemen lain seperti bangunan, serta simbol-
simbol tertentu. Simbol-simbol yang digunakan untuk menggambarkan toleransi ini
bervariasi dan mencerminkan prinsip-prinsip saling menghargai serta keharmonisa
antarumat beragama. Salah satu contoh simbol toleransi yang ditunjukkan oleh
masyarakat Dusun Sasak adalah perayaan hari besar keagamaan secara bersama-
sama. misalnya, pada perayaan Idul Fitri, umat Islam sering mengundang tetangga
yang beragama lain untuk berbagi makanan, serta mengunjungi tetangga yang lebih
tua tanpa melupakan tetangga dari agama lain.

Demikian pula, saat Natal, umat Kristen juga membagikan makanan kepada

tetangga mereka sebagai bentuk perayaan.

5 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.

42



Hari Raya Idul Fitri dan tradisi sungkeman
kepada masyarakat Kristen yang lebih tua
Sumber: Dokumen Pribadi

Sikap terbuka dan penerimaan terhadap keberagamaan agama tidak hanya
memperkuat identitas desa, tetapi juga memperkaya pengalaman sosial dan budaya
masyarakat. Dusun Sasak merupakan contoh bagaimana membangun hubungan
yang harmonis antarwarga, tanpa timbulnya sebuah konflik. Menjaga kerukunan di
tengah masyarakat yang heterogen merupakan tantangan sekaligus tanggung jawab
yang terus diemban oleh para pemimpin lokal di Dusun Sasak.

Penanaman nilai-nilai keberagaman dan semangat pluralisme menjadi agenda
strategis yang diutamakan aparat dusun guna meredam potensi konflik sosial.
Interaksi sehari-hari antarwarga merefleksikan kesadaran bahwa keberagaman
agama, budaya, suku, maupun ras adalah bagian dari ciptaan Tuhan yang harus
diterima dan dihargai. Melalui berbagai pendekatan edukatif dan sosial, masyarakat
mulai menunjukkan tingkat empati yang tinggi, yang menjadi fondasi penting
dalam memperkuat toleransi dan kohesi antarumat beragama di wilayah tersebut.
“Sasak kuwi termasuk deso seng iso di juluki deso terbaik sak meteseh, mergo ne
neng kene ki ora ono seng dibedak-bedak ke, meh kuwi wonge ireng, putih, duwur,
opo pendek, neng kene tetep ora di bedak-bedak ke, makane nopo ko wong kene

ora tau seng jenengane ono konflik”%*

5 Wawancara dengan Ibu Martini, 15 Mei 2025.

43



Dusun Sasak merupakan sebuah desa yang dianggap sebagai salah satu yang
terbaik di seluruh Desa Meteseh. Keunikan desa ini terletak pada sikap
masyarakatnya yang sangat menghargai perbedaan. Di Dusun Sasak, tidak ada
diskriminasi berdasarkan warna kulit, tinggi badan, atau latar belakang sosial.
Semua individu, baik yang berkulit hitam, putih, tinggi, maupun pendek, diperlukan
setara dan saling menghormati. Situasi ini menciptakan suasana harmonis dan
damai di antara penduduk desa. Masyarakat Dusun Sasak memiliki pemahaman
yang mendalam mengenai pentingnya persatuan dan toleransi. Mereka menyadari
bahwa perbedaan adalah bagian integral dari kehidupan yang harus diterima dan
dihargai.

Keharmonisan hubungan antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak
tercermin kuat dalam sikap saling peduli yang ditunjukkan saat salah satu warga
menghadapi musibah. Dalam situasi duka, seperti meninggalnya anggota keluarga,
masyarakat dari kedua agama hadir tanpa sekat untuk memberikan ucapan
belasungkawa dan dukungan moral. Sebuah tradisi yang masih dijaga hingga kini
adalah pemberian beras kepada keluarga yang berduka, sebagai simbol kepedulian
serta bentuk solidaritas sosial. Tradisi ini tidak hanya meringankan beban pihak
yang terkena musibah, tetapi juga memperkuat nilai-nilai kemanusiaan dan
kebersamaan lintas iman yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Dusun
Sasak.

Secara umum, kerukunan sering disebut dengan istilah rukun, yang
menggambarkan kondisi di mana masyarakat dalam suatu komunitas keagamaan
hidup dengan aman dan damai untuk membangun keharmonisa. Dengan demikian,
dapat disimpulkan bahwa masyarakat dalam satu kelompok tersebut hidup dalam
suasana rukun. Kerukunan dalam kehidupan beragama mencakup elemen saling
menerima perbedaan keyakinan antara individu atau kelompok yang berbeda,
kesediaan untuk membiarkan orang lain menjalankan ajaran yang mereka percayai,
serta kemampuan untuk menerima perbedaan tersebut.

Keragaman ini, selain mencerminkan perbedaan, juga dapat menimbulkann
kompetisi. Di dalamnya terdapat budaya-budaya lokal yang berfungsi sebagai

pengikat dalam kehidupan bermasyarakat, sehingga menciptakan kesejahteraan

44



baik secara lahiriah maupun batiniah, sesuai dengan ajaran yang terdapat dalam
masing-masing agama. Dalam hal ini, Ibu Martini mengatakan dalam
wawancaranya bahwa,

“wong Sasak ki rak tau seng jenengane bedak-bedakke agomo. Kene ki nak
ono acara opo wae mesti kabeh di undang. Boh kuwi acara slametan, kerjo
bekti, sambatan, terus acara 17 Agustus kuwi kabeh di undang ora ono seng

ora di undang. Koyo acara bal-balan, opo acara seng liyane kabeh tetep

diundang ”.*®

Sikap masyarakat Sasak sangat menjunjung tinggi kerukunan dan
kebersamaan, meskipun terdapat perbedaan agama di antara mereka. Dalam tradisi
Sasak, perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang untuk membangun
hubungan sosial yang harmonis. setiap kali diadakan acara, seperti Slametan, Kerja
Bakti, atau Sambatan semua orang diundang tanpa memandang latar belakang
agama. Masyarakat Sasak meyakini bahwa dengan mengundang semua orang,
mereka dapat memperkuat hubungan sosial dan menciptakan suasana yang
harmonis. Ini mencerminkan bahwa masyarakat Sasak memiliki nilai-nilai toleransi
yang tinggi dan saling menghargai satu sama lain.

Perayaan 17 Agustus juga merupakan momen penting di mana seluruh warga,
tanpa memandang perbedaan, berkumpul untuk merayakan kemerdekaan secara
bersama-sama. Dengan mengundang semua orang, masyarakat Sasak menegaskan
bahwa nilai persatuan dan kesatuan sangat dijunjung tinggi, serta menciptakan rasa
saling memiliki di antara mereka. Hal ini menjadikan masyarakat Sasak sebagai
contoh nyata dari toleransi dan kebersamaan dalam keberagaman.

Dalam hal ini, kearifan lokal memiliki peran yang sangat krusial dalam
memelihara moderasi beragama dan keberlanjutan sosial. Nilai-nilai kearifan lokal
yang dijunjung tinggi oleh masyarakat, seperti gotong royong, saling menghormati,
dan menghargai perbedaan, berfungsi sebagai penghubung antara berbagai
kelompok agama dan suku. Masyarakat beragama perlu menjalin kerja sama demi
kepentingan bersama. Mereka harus saling berkomunikasi untuk mencapai

pemahaman yang lebih dalam dan aspek yang lebih luas, serta untuk membangun

% Wawanacara Ibu Martini, 30 April 2025.

45



kolaborasi. Oleh karena itu, penting untuk mengadakan dialog antaragama yang
tidak hanya memfasilitasi toleransi, tetapi juga mendorong aksi bersama. Hal ini
mencakup kemampuan untuk hidup berdampingan serta bekerja sama dalam upaya
mengubah dunia.

Dengan mempertimbangkan kondisi Indonesia sebagai negara yang
multikultural dan kaya akan perbedaan, konflik sosial dapat timbul jika tidak ada
kesabaran yang mendalam dalam menghadapi keberagaman khususnya dalam
konteks agama. Dalam hal ini, Ibu Martini mengatakan dalam wawancaranya
bahwa, “makane neng deso Sasak iki jarang seng jenenge gelut opo tukaran mergo
agomo, soale neng kene ki tonggo-tonggo ne apik, ora tau musuhan, ora tau grundel
neng buri ne. pokok e ki neng deso Sasak apik nak gawe toleransi ne”%®

Dusun Sasak dikenal sebagai wilayah yang damai, di mana penduduknya
hidup dalam suasana rukun dan saling menghargai. Di tempat ini, konflik atau
perselisihan yang muncul akibat perbedaan agama sangat jarang terjadi. Ini
mencerminkan bahwa masyarakat dusun ini memiliki tingkat toleransi yang tinggi.
Mereka saling menghormati keyakinan satu sama lain dan lebih memilih untuk
menjalin hubungan baik dengan tetangga. Aktivitas sehari-hari di Dusun Sasak
dipenuhi dengan interaksi sosial yang positif. Penduduk sering mengadakan acara
bersama, seperti perayaan hari besar keagamaan yang dihadiri oleh semua warga
tanpa memandang latar belakang agama. Hal ini menciptakan suasana akrab dan
memperkuat hubungan antar warga.

Selain itu, sikap menghormati juga tampak dalam kegiatan sehari-hari, seperti
gotong royong dalam membangun infrastruktur desa atau saling membantu dalam
masa sulit. Dengan demikian, Dusun Sasak menjadi contoh nyata bagaimana
toleransi dapat menghasilkan kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat.
Keberagaman yang ada justru menjadi kekuatan, bukan penghalang untuk hidup
berdampingan dengan damai. Inilah yang menjadikan Dusun Sasak sebagai tempat

yang ideal untuk tinggal dan berkembang.

% Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.

46



Kerukunan antarumat beragama sangatlah krusial, karena jika kita terus
menerus berselisih satu sama lain, kehidupan kita akan menjadi tidak nyaman dan
tidak aman. Kita senaiknya tidak membandingkan agama kita dengan orang lain
untuk menentukan mana yang paling benar, karena hal ini dapat menyebabkan
perpecahan di antara kita. Oleh karena itu, upaya untuk meningkatkan pemahaman
di kalangan seluruh lapisan masyarakat, termasuk generasi muda merupakan hal
yang sangat penting.

Toleransi dalam beragama sangatlah penting untuk memajukan suatu daerah,
baik di sektor sosial maupun sektor lainnya. Pembangunan tidak akan berhasil tanpa
adanya kerukunan di antara seluruh masyarakat, termasuk kerukunan antar umat
beragama, kerukunan internal dalam masing-masing agama, serta kerukunan antara
umat beragama dan pemerintah. Kemajuan suatu daerah juga sangat dipengaruhi
oleh tingkat toleransi masyarakat dalam beragama, yang memungkinkan mereka
untuk saling melengkapi dan tetap menjaga solidaritas dalam keyakinan masing-
masing.

Dalam konteks kenegaraan dan kewarganegaraan, prinsip kesetaraan menjadi
landasan utama, di mana hak dan kewajiban tidak diklasifikasikan berdasarkan
agama yang dianut. Setiap individu diperlakukan sebagai warga negara yang
memiliki kedudukan yang sama di mata hukum dan pemerintah. Dalam bidang
politik, perbedaan agama bukanlah hambatan, melainkan realitas yang dapat
dikelola secara positif untuk memperkuat kerja sama antarwarga demi kepentingan
bersama dalam kehidupan berbangsa. Sebaliknya, hal ini menjadi suatu keharusan
untuk menghormati kesepakatan politik yang telah dibuat, meskipun dengan
individu yang memiliki keyakinan agama yang berbeda. Dalam hal ini, Dusun
Sasak sendiri sangat menghormati agama yang ada di masyarakat, sehingga
masyarakat tidak akan menimbulkan konflik.

Semua aktivitas yang berlangsung di masyarakat Dusun Sasak merupakan
hasil dari semngat toleransi dan kebersamaan yang telah berkembang selama
bertahun-tahun. Dusun Sasak tidak hanya menjadi contoh bagaimana keragaman
agama dapat menjadi kekuatan dalam membangun komunitas yang bersatu, tetapi

juga merupakan bukti nyata bahwa dengan pemahaman, kerjasama, dan

47



penghargaan terhadap perbedaan, sebuah masyarakat dapat hidup dengan harmonis
dan inklusif.

“neng Dusun Sasak iki ono tradisi seng neng deso ne wong liyo ora ono, yo
kuwi mau punggahan. Nak punggahan neng kene ki modele kabeh di
undangi,ora mung wong Islam tok. Neng nak neng deso sebelah kuwi, gur
wong Islam tok, nak neng kene kabeh di undangi. Ora ono seng di bedakke,
kabeh podo”.%’

Di Dusun Sasak, terdapat tradisi khas yang tidak dijumpai di desa lain, yaitu

punggahan. Tradisi ini memiliki makna yang dalam dan melibatkan anggota
masyarakat, tanpa memandang latar belakang agama. Dalam pelaksanaan
punggahan di Dusun Sasak, semua orang diundang untuk ikut serta, bukan hanya
umat Islam. Ini mencerminkan semangat kebersamaan dan persatuan di antara
penduduk desa, di mana setiap individu terlepas dari keyakinan yang dianut, dapat
merasakan kehangatan dan rasa kekeluargaan.

Berbeda dengan desa lain yang hanya mengundang umat Islam dalam tradisi
serupa, Dusun Sasak menekankan pentingnya inklusivitas. Semua warga, baik yang
beragama Islam maupun Kristen diundang untuk melaksanakan punggahan secara
bersama-sama. Hal ini menciptakan suasana yang harmonis dan saling
menghormati di antara berbagai umat beragama. Tradisi punggahan di Dusun Sasak
bukan sekedar ritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat ikatan
persaudaraan dan solidaritas di kalangan masyarakat. Dengan demikian, punggahan
menjadi simbol persatuan yang menghilang batasan perbedaan, menjadikan Dusun

Sasak sebagai contoh nyata kehidupan beragama yang harmonis dan damai.

57 Wawancara Ibu Martini, 12 Mei 2025.

48



BAB1V
INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN
KRISTEN DI DUSUN SASAK

A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan
Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak

Dusun Sasak Kecamatan Boja dalam konteks sejarahnya hampir tidak pernah
terdengar adanya pertikaian antara umat beragama. Hal ini menarik untuk diteliti,
bagaimana selama ini terjalin kerukunan dan interaksi antara umat Islam dan
Kristen, sehingga kedua kelompok ini dapat hidup berdampingan dengan rukun dan
damai. Bapak Hadi mengatakan bahwa kerukunan antara umat Islam dan Kristen di
Dusun Sasak merupakan contoh yang jelas dari toleransi dan kehidupan harmonis
antar umat beragama.® Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman
budaya dan agama, Dusun Sasak menunjukkan bahwa perbedaan tidak perlu
menjadi penghalang untuk hidup berdampingan.

Di Dusun sasak, umat Islam dan Kristen telah menjalin hubungan yang saling
menghormati dan memahami. Masyarakat di sini menyadari bahwa perbedaan
keyakinan adalah bagian dari kekayaan budaya yang harus dilestarikan. Sebuah
interaksi yang dilakukan akan menghasilkan sebuah dampak bagi semua pihak,
sehingga tercipta rasa solidaritas. Seperti yang dijelaskan dalam teori Blumer
mengenai interaksionisme simbolik yang pada dasarnya menjelaskan tentang
metode individu yang dilihat bersama dengan orang lain, menciptakan sistem
simbolik dan bagaimana cara dunia membentuk perilaku manusia.

Dalam hal ini, simbol-simbol keagamaan dan makna yang dibangun melalui
interaksi antar individu memainkan peran penting dalam membentuk hubungan
sosial, toleransi, dan pemahaman antaragama. Proses komunikasi dan interaksi ini
menciptakan ruang bagi kedua komunitas untuk saling memahami dan menghargai
perbedaan, serta membangun kerukunan dalam kehidupan sehari-hari.

Di Indonesia, kebebasan beragama dijamin sebagai hak dasar setiap individu,
selama pelaksanaannya tidak merugikan hak orang lain. Manusia pada hakikatnya

adalah makhluk berpikir yang terus-menerus berupaya menyesuaikan diri dengan

5% Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.

49



lingkungannya. Dari proses inilah lahir berbagai ide, baik dalam bentuk pemikiran
konseptual maupun tindakan nyata. Namun, segala bentuk ekspresi kebebasan
tersebut hanya dapat tumbuh dan berkembang dalam lingkungan sosial yang
menjunjung tinggi sikap toleransi. Dengan demikian, toleransi dan kebebasan
merupakan dua nilai yang saling menopang dan harus diwujudkan secara
bersamaan demi terciptanya kehidupan masyarakat yang inklusif dan
berkeadaban.>®

Bapak Hadi mengatakan bahwa secara keseluruhan, kerukunan antara umat
Islam dan Kristen di Dusun Sasak merupakan teladan yang seharusnya diikuti oleh
daerah lain. Dengan menekankan nilai-nilai toleransi, saling menghormati dan
kolaborasi, mereka telah berhasil menciptakan kehidupan yang harmonis meskipun
dalam keberagaman. Hal ini menunjukkan bahwa dengan niat baik dan upaya
bersama, perbedaan agama tidak seharusnya menjadi penghalang untuk hidup
rukun dan damai.®

Sama hal nya dengan teori Herbert Blumer yang menjelaskan bahwa interaksi
simbolik menawarkan sebuah prespektif teoritis yang menekankan pada perilaku
manusia dalam masyarakat atau kelompok. Dalam hal ini, perilaku manusia
dipengaruhi tidak hanya oleh factor-faktor luar, tetapi juga oleh arti yang mereka
berikan pada interaksi social.®® Hal ini, Dusun Sasak merupakan contoh nyata
bahwa kerukunan antaragama dapat terwujud dalam kehidupan sehari-hari. Warga
di sana menyadari betapa pentingnya menjaga hubungan baik dengan tetangga.
Mereka meyakini bahwa perbedaan adalah sebuah berkah yang seharusnya
dirayakan, bukan menjadi sumber konflik. Dengan semangat toleransi, Dusun
Sasak berkomitmen untuk terus memelihara kedamaian dan keharmonisan di antara

mereka.%?

% Meylisa Hutagalung, Maringan Sinambela, Masniar Hernawaty Sitorus, dkk, “Interaksi
Sosial Masyarakat Umat Beragama Dalam Mewujudkan Solidaritas Sosial di Kelurahan Bukit
Nenas Kecamatan Bukit Kapur Kota Dumai”, dalam Jurnal Riset Sosial Humaniora dan
Pendidikan, Vol. 2, No, 6 (November 2024), h. 28

60 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.

61 Ahmad Khaerul Kholidi, Irwan, Adi Faizun, “Interaksionisme Simbolik George Herbert
Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia”, Studi Al-quran dan Hadist, Pendidikan
Islam, Ilmu Sosial, Dan Hukum Islam (Desember, 2022), h. 6

62 Wawancara Bapak Hadi, 19 April 2025.

50



Selain itu, kehidupan harmonis di Dusun Sasak menjadi teladan bagi
komunitas lain untuk diikuti. Mereka membuktikan bahwa dialog dan komunikasi
yang efektif dapat mencegah terjadinya konflik. Dengan saling menghormati,
warga Dusun Sasak berhasil menciptakan suasana yang aman dan nyaman untuk
semua. Toleransi di Dusun Sasak bukan sekedar ungkapan, melainkan telah menjadi
bagian integral dari kehidupan sehari-hari mereka.®

Setiap individu adalah bagian dari suatu masyarakat dan tidak dapat
terpisahkan dari lingkungan serta kondisi budaya di sekitarnya. Hal ini disebabkan
oleh adanya kepentingan bersama yang mengikat setiap orang yang hidup dalam
suatu komunitas.® Interaksi social adalah elemen penting dalam kehidupan social,
karena tanpa interaksi tersebut, kehidupan bersama tidak mugkin terwujud.
Pertemuan fisik antara individu saja tidak cukup untuk menciptakan hubungan
social dalam suatu kelompok. Interaksi social berfungsi sebagai syarat utama untuk
terjadinya aktivitas social dan munculnya realistis social. Interaksi ini akan terjadi
Ketika seorang individu melakukan suatu tindakan yang kemdian memicu reaksi
dari individu lainnya.

Agama memiliki peran yang sangat penting dalam kehidupan dan
Masyarakat. Agama mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat Indonesia.
Namun, masyarakat memiliki keyakinan yang bervariasi. Oleh karena itu, penting
untuk membangun interaksi baik dalam kelompok maupun antar umat beragama.
Sebagai makhluk sosial, manusia tidak dapat terpisahkan dari interaksi social dan
tidak dapat hiudp tanpa peran orang lain, yang pada gilirannnya menciptakan
Kerjasama untuk memenuhi kebutuhan manusia. Selain itu, penyebaran agama juga
tidak terlepas dari proses interaksi social antar individu.5®

Dalam hal ini, Bapak Hadi menyatakan bahwa di Dusun Sasak meskipun
mayoritas penduduknya beragama Islam, tidak terdapat perbedaan yang signifikan

antara umat Islam dan Kristen. Kehidupan sehari-hari di dusun ini menunjukkan

63 Wawancara Bapak Hadil, 19 April 2025.

64 Khotimah, “Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen Di Dusun Tarab Mulia
Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar”, dalam Kutubkhanah: Jurnal Penelitian Sosial
Keagamaan, Vol. 19, No. 2 (Juli-Desember 2016), h. 242

6 Junaidi, Abdul Halim, dan Zaki Mubarak, “Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen
di Petalongan Inhil Riau”, h. 127

51



bahwa kedua kelompok dapat hidup berdampingan dengan damai. Saat ada acara,
baik yang diselenggarakan oleh umat Islam maupun Kristen, masing-masing
kelompok melaksanakan kegiatan mereka secara terpisah, namun tetap saling
menghormati. Contohnya, Ketika perayaan hari besar keagamaan, umat Islam
melaksanakan shalat Idul Fitri, sementara umat Kristen merayakan Natal dengan
cara mereka sendiri.®

Interaksi sosial antar umat beragama muncul dari kepentingan dan kebutuhan
dasar manusia dalam menjalani kehidupan di suatu daerah. Contohnya, interaksi
sosial yang terjadi di Dusun Sasak, Kecamatan Boja. Peneliti ini sangat penting
dilakukan karena Dusun ini memiliki keberagamaan agama, dengan masyarakat
yang terdiri penganut Islam dan Kristen. Keberagamaan ini menciptakan peluang
bagi mereka untuk berinteraksi sebagai mahkluk social yang saling membutuhkan
satu sama lain dalam kehidupan bermasyarakat.®’

Hidup rukun antar umat beragama merupakan fondasi penting dalam menjaga
keutuhan bangsa dan memperkuat integrasi nasional. Kerukunan ini bukan hanya
menjadi cita-cita moral, tetapi juga kebutuhan strategis dalam menciptakan
stabilitas sosial menuju masyarakat Indonesia yang damai dan bersatu. Harmoni
antar pemeluk agama dapat terwujud ketika setiap individu menyadari pentingnya
saling menghargai perbedaan, saling membutuhkan dalam kehidupan
bermasyarakat, bersedia bekerja sama, dan memiliki semangat untuk menyatukan
pandangan demi kebaikan bersama.

Interaksi sosial merupakan elemen penting dalam kehidupan masyarakat,
karena melalui interaksi ini, norma, nilai, dan budaya dapat disebarkan dan
dipertahankan. Dalam hal ini Gillin dan Gillin mengemukakan terdapat dua
kategori proses sosial yang muncul sebagai akibat dari interaksi sosial, yakni proses

assosiatif.® Proses sosial assosiatif dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu:

6 Wawancara Bapak Hadi, 19 April 2025.

67 Dewi Ratna Yulianingsih, Muhammad Turhan Yani, “Pola Interaksi Dalam Membangun
Kerukunan Antar Umat Beragama Di Desa Boro Kecamatan Selorejo Kabupaten Blitar”, dalam
Kajian Moral dan Kwarganegaraan, Vol. 02, No. 04 (2016), h. 711

88 Gillin dan Gillin, Op, Cit, h. 501

52



1. Akomodasi

Akomodasi mencerminkan suatu keadaan dimana terdapat
keseimbangan dalam interaksi antara individu dan kelompok manusia, yang
berkaitan dengan norma-norma serta nilai-nilai sosial yang berlaku dalam
masyarakat. Dalam hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak, yang
dimana akomodasi dapat terlihat ketika berbagai kelompok etnis saling
menghormati tradisi dan kebiasaan satu sama lain, seperti ketika masyarakat
Dusun Sasak melaksanakan sebuah tradisi disitu semua agama berkumpul
untuk melaksanakan tradisi secara bersama-sama, sehingga tercipta suasana
yang harmonis.

Seperti yang dikatakan Bapak Jupri bawasannya, interaksi antara umat
Islam dan Kristen di Dusun Sasak menggambarkan dunamika sosial yang
komplek, di mana kedua komunitas berusaha untuk hidup berdampingan
meskipun ada perbedaan keyakinan.®® Dalam hal ini, hukum ada dan hukum
Islam sering kali saling melengkapi, menciptakan keharmonisan dalam
kehidupan sehari-hari.

2. Asimilasi

Asimilasi merupakan sebuah proses di mana individu menyesuaikan
diri dengan kebudayaan dan pola perilaku tertentu, yang pada gilirannya
melahirkan suatu kebudayaan baru. Asimilasi juga sebagai salah bentuk
proses sosial yang kaitannya dengan proses dan pertemuan dua kebudayaan
atau lebih. Dalam hal ini Bapak Hadi mengatakan bahwa, hal ini memamg
ada di masyarakat Dusun Sasak, seperti perayaan Natal yang dilakukan umat
Kristen, kini bukan hanya dirayakan oleh umat Kristen saja, namun umat
Islam ikut andil dalam perayaan tersebut dengan di undang untuk makan-
makan bersama.°

Proses asimilasi menghasilkan kebudayaan baru yang beragam dan
kaya, dimana unsur-unsur dari berbagai kebudayaan saling berinteraksi dan

memperkaya satu sama lain. Oleh karena itu, asimilasi memeiliki peran yang

69 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025.
0 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.

53



signifikan dalam menciptakan masyarakat yang harmonis dan saling
menhormati perbedaan.
3. Kerjasama

Kerjasama dalam assosiatif merupakan proses interaksi sosial yang
melibatkan dua atau lebih individu atau kelompok yang saling bekerja sama
untuk mencapai tujuan yang sama. Seperti yang dikatakan Ibu Martini, yang
dimana yang dimana ketika salah satu mereka mengalami musibah seperti
kematian, masyarakat Dusun Sasak melakukan kerjasama dengan mengirim
beras dan mengucapkan belasungkawa untuk meringankan beban saudara
yang terkena musibah.

Melalui kerjasama, individu dan kelompok dapat saling melengkapi
keterampilan dan sumber daya yang mereka miliki, sehingga dapat
meningkatkan efisiensi dan efektivitas dalam mencapai tujuan bersama.
Selain itu, kerjasama juga memperkuat hubungan sosial dan membangun rasa
saling percaya di antara anggota masyarakat, yang pada akhirnya

berkontribusi pada stabilitas dan kemajuan sosial.

Dalam hal ini, proses assosiatif mencerminkan cara yang berbeda dalam
memproses informasi dan pengalaman. Memainkan peran penting dalam spikologi
dan pemahaman tentang bagaimana manusia berfungsi dalam menghadapi dunia

disekitar mereka.

B. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan
Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja

Indonesia adalah negara yang kaya akan berbagai agama dan kepercayaan.
Oleh karena itu, toleransi antaragama menjadi sangat penting untuk
mempertahankan keseimbangan sosial dan menciptakan kehidupan masyarakat
yang harmonis. Salah satu cara untuk mewujudkan toleransi beragama adalah

dengan menghargai dan memahami keyakinan agama orang lain.’? Telah menjadi

"I Wawancara dengan Ibu Martini, 15 Mei 2025.

72 Laili Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen Dan
Hindu Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam Oase:
Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vo. 1, No. 1 (2024), h. 34

54



pemahaman umum bahwa toleransi selalu melibatkan individu maupun kelompok
sebagai subjek dalam prosesnya. Secara tidak langsung, hal ini akan menghasilkan
dua perbedaan yang akan muncul bersamaan dalam suatu komunitas.

Sebagai tempat di mana toleransi diterapkan, toleransi di Dusun Sasak dapat
dianggap sebagai ikon atau simbol yang mewakili berbagai kegiatan keagamaan
masyarakat setempat.” Makna dan arti dari sebuah simbol sangat bergantung pada
konteks keberadaannya. Di sisi lain, gerakan sosial keagamaan merupakan tindakan
keagamaan dalam masyarakat yang terorganisir dengan tujuan menciptakan
kehidupan yang berlandaskan nilai-nilai agama, berdasarkan pemahaman dan
penafsiran ajaran-ajaran agama yang bersifat konseptual.

Istilah "simbol" berasal dari kata dalam bahasa Belanda symbool, yang secara
makna mengacu pada proses penyatuan antara gagasan atau ide tertentu dengan
suatu objek konkret yang dapat diamati secara visual. Dengan demikian, simbol
berfungsi sebagai representasi dari suatu pemikiran atau makna tertentu, sehingga
objek tersebut tidak hanya memiliki bentuk fisik, tetapi juga mengandung nilai-nilai
atau pesan yang disepakati bersama.’® Simbol dapat memiliki berbagai arti dan
makna tergantung pada konteks dan budaya yang mengelilinginya. Selain itu,
simbol juga berfungsi dalam komunikasi, yaitu untuk menyampaikan pemahaman
tentang sebuah pesan atau informasi yang bersifat visual tanpa memerlukan
penggunaan bahasa lain.

Dalam kehidupan sehari-hari, sikap toleransi sangat dihargai tetapi ketika
berbicara tentang ibadah, setiap individu kembali pada ajaran dan keyakinan
masing-masing. ini menjadi batasan toleransi yang ada di Dusun Sasak. Oleh karena
itu, saat ibadah, mereka tidak saling mengganggu dan melaksanakan ibadah sesuai
dengan keyakinan masing-masing. Namun, saat ada perayaan dari setiap agama,

masyarakat Dusun Sasak selau saling melibatkan satu sama lain.

7 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial
Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani: Jurnal llmiah Multidisplin,
Vol, 2, No, 1 (2024), h. 747

4 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial
Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani: Jurnal Illmiah Multidisplin,
Vol, 2, No, 1 (2024), h. 748

55



Dalam hal ini, Ibu Martini menyampaikan bahwa masyarakat Sasak tidak
mengganggap perbedaan agama sebagai masalah. Dalam aktivitas sehari-hari,
mereka mengedepankan nilai-nilai persatuan dan saling menghargai, sehingga
perbedaan keyakinan tidak menghalangi mereka untuk membangun hubungan
sosial yang harmonis.” Ini menunjukkan bahwa masyarakat Sasak memiliki sikap
inklusif, di mana perbedaan keyakinan tidak memiliki penghalang untuk
membangun hubungan sosial yang baik.

Ketika ada acara, seperti slametan, kerja bakti, atau Sambatan, semua orang
diundang tanpa memandang latar belakang agama. Ini mencerminkan semangat
gotong royong dan solidaritas yang menjadi ciri khas masyarakat Sasak. Dengan
mengundang semua orang, mereka menciptakan suasana yang hangat dan saling
mendukung, yang memperkuat hubungan sosial di antara mereka. Sikap ini juga
menunjukkan bahwa kebersamaan dalam komunitas lebih diutamakan dari pada
perbedaan individu. Dengan cara ini, masyarakat Sasak berhasil menciptakan
lingkungan yang harmonis dan damai, dimana setiap orang merasa diterima dan
dihargai. Terlepas dari perbedaan yang ada, ini merupakan contoh nyata dari
penerapan toleransi dalam kehidupan sehari-hari.

Menghargai perbedaan merupakan langkah utama untuk menciptakan sikap
toleransi. Pada dasarnya, setiap manusia unik, karena tidak ada dua orang yang
persis sama. Misalnya, meskipun seseorang memiliki wajah yang serupa, sifatnya
bisa berbeda, atau meskipun berasal dari daerah yang sama, mereka bisa memiliki
agama yang berbeda. Terkadang, ada sebagian orang dari mayoritas yang berusaha
memaksakan kehendaknya kepada orang lain. Namun, sebenarnya batasan setiap
individu selalu berbeda. Kita tidak dapat terus-menerus memaksakan keyakinan
kita kepada orang lain, begitu sebaliknya.

Dalam hal ini, Herbert Blumer mengemukakan interaksionisme simbolik
yang ada pada tiga premis, yang mengatakan bahwa makna diri aktor terbentuk
melalui interaksi dengan aktor lainnya. Walaupun makna terbentuk dalam benak

setiap individu, makna tersebut tidak muncul secara spontan, melainkan

> Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.

56



berkembang melalui proses pengamatan terhadap orang lain yang sebelumnya telah
memahami atau mengalami hal serupa.’® Hal ini, Dusun Sasak merupakan contoh
nyata bahwa seseorang berinteraksi dengan orang lain, mereka mengamati perilaku,
sikap, dan reaksi dari individu tersebut. Sebagai contoh, seseorang mungkin
menyadari bahwa mereka dihargai dalam suatu kelompok sosial tertentu, yang
kemudian membentuk identitas dan makna diri mereka sebagai individu yang
memiliki nilai.

Toleransi di Dusun Sasak telah berjalan dengan sangat baik dari masalalu
hingga kini, hal ini disebabkan oleh penanaman nilai-nilai toleransi yang dilakukan
sejak dini kepada anak-anak. Dengan demikian, ketika mereka dewasa, mereka
sudah terbiasa dengan berbagai perbedaan yang ada.”’ Selain pemerintah desa yang
selalu memberikan teladan positif dalam menciptakan sikap toleransi, masyarakat
di Dusun Sasak juga memiliki sifat terbuka dan siap menerima hal-hal baru,
sehingga konflik yang berkaitan dengan agama jarang terjadi. Ketua Rw Dusun
Sasak menjelaskan bahwa toleransi di Dusun Sasak ini berkembang secara alami.
Sikap toleransi sangat penting sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan sehari-
hari, karena dapat membuat seseorang lebih berhati-hati dalam bertindak atau
mengambil keputusan.

Bapak Jupri mengungkapkan bahwa interaksi antara umat Islam dan Kristen
di Dusun Sasak ini sering menjadi perhatian di dusun-dusun lain. Ini disebabkan
oleh tingkat toleransi yang tinggi yang ditunjukkan oleh kedua komunitas, yang
mungkin tidak ditemukan di tempat lain. Di Dusun Sasak, umat Islam dan Kristen
hidup berdampingan dengan damai, saling menghormati, dan mendukung satu sama
lain dalam berbagai kegiatan. Salah satu contoh nyata dari toleransi ini terlihat saat
acara keagamaan umat Islam, di mana umat Kristen ikut berpartisipasi dalam
perayaan tersebut. Misalnya, saat ada acara Slametan, umat Kristen ikut andil dan

juga berkontribusi kepada teman-teman muslim lainnya.’®

76 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2

" Laila Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen, dan
Budha Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam Oase:
Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1 (2024), h. 38

8 Wawancara dengan Bapak Jupri, 20 April 2025.

57



Keterlibatan ini mencerminkan rasa saling menghargai dan solidaritas
antarumat beragama. Selain itu, berbagai kegiatan lain yang melibatkan kedua
komunitas juga sering dilaksanakan, seperti perayaan hari besar keagamaan,
kegiatan sosial, dan acara budaya. Ini menunjukkan bahwa di Dusun Sasak ini,
toleransi bukan sekedar istilah, melainkan bagian integral dari kehidupan sehari-
hari masyarakat. Dengan adanya interaksi yang positif ini, diharapkan dapat
menjadi teladan bagi dusun-dusun lain dalam membangun hubungan yang
harmonis antarumat beragama.

Masyarakat berperan sebagai pelaku dalam interaksi, dan masyarakat Dusun
Sasak memiliki potensi untuk saling berinteraksi antarindividu. Komunikasi yang
dibangun oleh masyarakat Dusun Sasak, baik di dalam konteks toleransi maupun
luar, memungkinkan mereka untuk berinteraksi dengan baik. Ketika mereka saling
mengundang, hal ini menciptakan interaksi antarindividu yang dapat menghasil
pengambilan keputusan. Demikian pula, saat bertoleransi mereka juga saling
membangun interaksi yang menghasilkan kolaborasi atau negoisasi. "

Masyarakat Dusun Sasak selalu menghargai perbedaan keyakinan yang
dimiliki oleh satu sama lain. Mereka berpendapat bahwa tidak masalah untuk ikut
merayakan acara Natal, asalkan ibadah tersebut hanya dilakukan oleh umat Kristen.
Di luar itu, mereka tidak keberatan untuk membantu dalam hal keamanan atau
berkolaborasi dalam pertunjukan. Dengan saling memahami situasi yang ada, hal
ini dapat mengurangi potensi terjadinya konflik yang sering muncul.

Dalam hal ini, Herbert Blumer menggagas interaksionisme simbolik yang
mengedepankan pandangan bahwa interprestasi sangat penting dalam pembentukan
makna. Teori Blumer yang menekankan interaksi sosial dan makna yang dibangun
dalam masyarakat, dapat diterapkan pada masyarakat Dusun Sasak dengan melihat

bagaimana tradisi dan ritual mereka menciptakan identitas kolektif dan memperkuat

7 Faga Pandunata Putera, Budi Harianto, “Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial
Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri”, dalam Madani, Jurnal Ilmiah Multidisiplin,
Vol. 2, No. 1 (2024), h. 758

8 Laila Shabrina, Rosyid Al Atok, “Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen, dan
Budha Di Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan”, dalam Oase:
Multidisciplinary and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1 (2024), h. 35

58



hubungan antaranggota komunitas. Hal ini menyangkut beberapa teori Blumer,

yaitu antara lain:®

l.

Masyarakat terbentuk dari individu-individu yang berinteraksi secara
terus-menerus. Interaksi ini menciptakan hubungan timbal balik yang
saling berkaitan melalui berbagai bentuk tindakan kolektif, yang kemudian
membentuk struktur sosial atau organisasi sosial. Hal ini juga terlihat nyata
dalam kehidupan sosial di Dusun Sasak, sebagaimana dijelaskan oleh
Bapak Hadi. Ia menyatakan bahwa interaksi antarmasyarakat tidak
semata-mata terjadi dalam ruang fisik, melainkan juga melalui komunikasi
yang berlangsung secara verbal dan non-verbal sebagai bentuk
keterhubungan simbolik antarwarga. Melalui interaksi ini, masyarakat
Dusun Sasak membentuk apa yang disebut sebagai organisasi sosial,
seperti Karang Taruna, PKK, yang dimana organisasi tersebut anggotanya
melibatkan masyarakat Islam dan Kristen.®? Dengan demikian, organisasi
sosial tidak hanya berfungsi sebagai tempat bagi individu untuk
berinteraksi, tetapi juga sebagai penghubung yangg memperkuat ikatan
sosial dan identitas kolektif. Proses ini memungkinkan masyarakat Dusun
Sasak untuk tumbuh dan beraptasi dengan perubahan, sambil tetap
menjaga nilai-nilai yang dianggap penting oleh anggotanya.

Interaksi melibatkan berbagai kegiatan manusia yang saling terkait dengan
aktivitas orang lain, baik dalam bentuk interaksi non simbolik maupun
simbolik. Hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak seperti yang
dikatakan oleh Ibu Martini bahwasannya, interaksi yang dilakukan oleh
masyarakat Dusun Sasak tidak hanya berpatokan pada organisasi sosial
nya saja, namun dengan diadakan acara keagamaan seperti Slametan,
Punggahan, atau Sambatan yang dimana acara tersebut melibatkan dua
komunitas.8® Melalui interaksi, individu dapat saling memahami,

membangun rasa percaya, dan menciptakan hubungan emosional. Proses

8Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective, h. 2
82 Wawancara dengan Bapak Hadi, 19 April 2025.
8 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.

59



ini memiliki peranan yang sangat penting dalam kehidupan sehari-hari,
karena interaksi yang baik dapat meningkatkan kualitas hubungan
antarindividu serta memperkuat kehosi sosial di dalam masyarakat.

3. Objek-objek tidak memiliki makna intrinsik. Sebaliknya, makna lebih
merupakan hasil dari interaksi simbolik. Dalam konteks ini, makna tidak
merupakan karakteristik yang melekat pada objek, melainkan merupakan
hasil dari interaksi dan cara orang memberikan arti kepada objek tersebut.
hal ini memang ada di masyarakat Dusun Sasak, yang dimana Ibu Martini
mengatakan bahwa, tradisi Punggahan merupakan tradisi yang
dilaksanakan umat Islam dan Kristen yang ada di Dusun Sasak. Punggahan
bukan hanya sekedar tradisi, tetapi melalui interaksi budaya dan tradisi, ia
menjadi simbol identitas budaya dan warisan. Ketika masyarakat di Dusun
Sasak mengadakan Punggahan, mereka tidak hanya makan-makan saja,
tetapi juga mengekspresikan rasa Syukur terhadap Allah SWT.8* Oleh
karena itu, makna suatu objek sangat dipengaruhi oleh kontek sosial dan
budaya di sekitarnya, serta cara individu dan kelompok berinteraksi dan
memberikan arti pada objek tersebut.

4. Manusia tidak hanya mengenal objek-objek eksternal di sekitarnya, tetapi
juga mampu memandang dirinya sendiri sebagai sebuah objek. Hal ini
menunjukkan bahwa individu memiliki kemampuan untuk merenungkan
identitas, emosi, dan pengalaman mereka, serta bagaimana orang lain
memandang mereka. proses ini melibatkan refleksi diri dan kesadaran
akan posisi mereka dalam konteks sosial. Salah satu contoh dalam
masyarakat Dusun Sasak yaitu, acara 17 Agustus. Ketika seseorang
mengikuti acara 17 Agustus mereka tidak hanya mengikuti lomba saja,
akan tetapi juga membentuk citra diri yang ingin mereka tunjukkan kepada
orang lain melalui perlombaan yang ada di acara 17 Agustus.® Dalam hal
ini, individu memandang diri mereka sebagai objek yang dapat dinilai dan

diinterprestasikan oleh orang lain. Melalui refreksi ini, manusia dapat lebih

84 Wawancara Ibu Martini, 12 Mei 2025.
8 Wawancara Ibu Martini, 30 April 2025.

60



memahami diri mereka dan berusaha untuk meningkatkan diri, baik dalam
aspek pribadi maupun sosial.

. Tindakan manusia merupakan suatu kegiatan yang bersifat interpreatif,
yang dihasilkan oleh individu tersebut. Tindakan manusia bukanlah
sekedar respons otomatis terhadap lingkungan, melainkan merupakan
aktivitas yang bersifat interpretatif, di mana individu memberikan makna
dan penilaian terhadap situasi yang mereka hadapi. Setiap tindakan yang
diambil oleh seseorang dipengaruhi oleh pengalaman, nilai-nilai, dan
konteks sosial yang ada. Seperti salah satu contoh yang ada di masyarakat
Dusun Sasak adalah cara mereka merayakan hari raya yang memang pada
dasarnya hal tersebut memang berdasarkan konteks sosial. Misalnya, saat
Idul Fitri, setiap Dusun mungkin memiliki cara yang berbeda dalam
merayakannya, tergantung pada latar belakang budaya, tradisi, dan
pengalam pribadi. Setiap dusun mungkin memilih untuk berkeliling atau
bersiraturahmi pada umat Islam saja, sementara yang dilakukan Dusun
Sasak yaitu memilih untuk bersiraturahmi pada semua komunitas
termasuk pada umat Kristen. Tindakan ini memcerminkan pandangan,
nilai, dan harapan individu terhadap masa depan. Dengan demikian,
tindakan manusia adalah hasil dari proses interpretatif yang komples, di
mana individu memberikan makna pada pengalaman dan situasi yang
mereka hadapi, yang pada gilirannya membentuk cara mereka berinteraksi
dengan dunia di sekitar mereka.

. Setiap tindakan dalam kelompok saling berkaitan dan diharmonisasikan
oleh para anggotanya. Proses ini disebut sebagai tindakan kolektif, yang
dipahami sebagai bentuk pengorganisasian sosial atas berbagai aktivitas
manusia. Ketika pola tindakan kolektif ini dilakukan secara konsisten dan
berulang dalam jangka waktu yang panjang, maka akan terbentuk struktur
yang oleh para sosiolog dikenal sebagai “Kebudayaan” dan “Norma
Sosial” yang mengatur kehidupan bersama. Kebudayaan mencakup nilai-
nilai, norma, dan praktik yang dianut oleh kelompok, sedangkan aturan

sosial adalah pedoman yang mengatur perilaku individu dalam kontek

61



sosial tersebut. Salah satau contoh yang ada di masyarakat Dusun Sasak
adalah kegiatan majelisan yang ada di masyarakat Dusun Sasak. Dalam
kegiatan ini, masyarakat Dusun Sasak yang mencakup umat Islam dan
Kristen saling berkontribusi untuk berlangsung nya sebuah acara majelisan
yang ada Dusun Sasak, yang dimana biasanya umat Kristen bertugas
dalam menjaga keamanan sekitar. Dengan demikian, tindakan bersama
tidak hanya membentuk kebudayaan, akan tetapi juga memperkuat ikatan

sosial di antara anggota kelompok.

Tindakan manusai dalam masyarakat Dusun Sasak mencerminkan interaksi
sosial yang kaya dan kompleks, di mana individu saling berhubungan dan
membentuk organisasi sosial seperti Karang Taruna dan PKK, yang melibatkan
berbagai latar belakang agama. Interaksi ini berlangsung melalui komunikasi verbal
dan non-verbal, serta acara keagamaan yang memperkuat ikatan antar komunitas.
Makna objek dalam masyarakat bersifat simbolis dan melibatkan partisipan semua
anggota tanpa membedakan agama. Individu juga memandang diri mereka sebagai

objek dan berusaha.

62



BABYV
PENUTUP

A. KESIMPULAN

Interaksi antara umat Islam dan Kristen di Dusun Sasak menunjukkan tingkat
toleransi beragama yang tinggi, sehingga menghindari konflik dan kesenjangan.
Kedua komunitas berupaya untuk hiudp berdampingan meskipun memiliki
perbedaan keyakinan, melalui perayaan seperti Idul Fitri, Natal, Slametan, dan
Punggahan yang melibatkan seluruh masyarakat, baik umat Islam maupun Kristen,
yang menciptakan dinamika sosial yang kompleks.
1. Interaksi Sosial Religius Masyarakat dalam Menciptakan Keharmonisan Umat

Muslim dan Kristen di Dusun Sasak

Interaksi sosial yang terjadi di Dusun Sasak menghasilkan dua bentuk proses,
yakni proses asosiatif dan disosiatiif. Proses asosiatif terlihat dalam bentuk
akomodasi, asimilasi, dan kerja sama. Akomodasi tercermin dari sikap saling
menghargai antar kelompok etnis, sedangkan asimilasi tampak melalui perayaan
budaya bersama seperti Natal yang dirayakan oleh umat Kristen dan Islam.
Sementara itu, kerja sama diwujudkan saat warga saling bergotong royong
membantu ketika ada warga yang tertimpa musibah.
2. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan Kristen di

Dusun Sasak Kecamatan Boja

Di samping itu, makna simbolik dalam toleransi antara umat Muslim dan
Kristen di Dusun Sasak nampak dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan
yang mempererat hubungan antar komunitas. Warga membentuk organisasi sosial,
melakukan interaksi simbolik maupun non-simbolik, dan memaknai tradisi seperti
Punggahan sebagai bagian dari identitas budaya bersama. Kesadaran diri
masyarakat tercermin dalam keikutsertaan mereka dalam kegiatan bersama, seperti
perayaan 17 Agustus dan majelis lintas agama, yang memperkuat rasa
kebersamaan, norma sosial, dan semangat gotong royong antar pemeluk agama

dalam menjaga keharmonisan hidup bermasyarakat.

63



B. SARAN

1.

Selain interaksi sosial religius, peneliti menyarankan untuk terus
memelihara keharmonisan dalam beragama dan menghindari potensi
konflik, baik yang bersifat individu maupun kelompok. Upaya ini dapat
dilakukan dengan saling menghormati ajaran agama masing-masing.
Dengan hal ini, agar masyarakat Dusun Sasak tetap menjadi masyarakat
yang harmonis dan menjadi contoh bagi penduduk desa lainnya.

Untuk penelitian selanjutnya, di sarankan agar dapat lebih mendalami
bagaimana interaksi sosial religius tersebut, karena interaksi sosial religius

sangat menarik untuk diteliti lebih mendalam

64



DAFTAR PUSTAKA

Abdi Syahrial Harahap, R. N. (2023). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Terjadinya
Kerukunan Umat Antar Beragama Di Kel Kwala Bengumit, Kec Stabat Kab
Langkat. Journal od Social Science Research, vol. 3 no. 2, hal. 5.

Abdul Mubhid, S. (2019, Juni). Akomodasi Dalam Konflik Sosial Pada Diplomasi Pemberian
Pisuke Lintas Desa: Kajian Sosioliguistik. Journal on Language and Literature, vol.
5no.2, hal. 165.

Ahmad Khaerul Kholidi, I. A. (2022, Desember). Interaksionisme Simbolik George Herbert
Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 Di Indonesia. Studi Al-Quran dan
Hadist, Pendidikan Islam, IImu Sosial, dan Hukum Islam.

Ahmad Khaerul Kholidi, I. A. (2022, Desember ). Interaksionisme Simbolik Goerge
Herbert Mead Di Era New Normal Pasca Covid 19 di Indonesia. Studi Al-quran
dan Hadist, Pendidikan Islam, llmu sosial, dan Hukum Islam, hal. 6.

Ansi Nirwana, M. R. (2019). Toleransi Antar Umat Beragama Islam dan Kristen Pada
Masyarakat Kelurahan Paccinongang Kecamatan Somba OPu Kabupaten Gowa .
Jurnal Al-Adyan, hal. 188.

Arbangi, U. (2022). Interaksionisme Simbolik Transendental: Menuju Ke Basis Teori
Integralistik . Malang: Literasi Nusantara.

Arif, A. M. (n.d.). Perspektif Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi Pendidikan . Jurnal
Studi llmu Pengetahuan Sosial, hal. 5.

Arkanto, S. (1993). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Prakter. Jakarta : Rineka Cipta.

Aulia Rahmi, W. N. (2023). Interaksi Sosial Agama, Masyarakat Dalam Islam Menganlisis
Interaksi Masyarakat Yang Berbeda Agama. Jurnal Agama Sosial, dan Budaya,
hal. 841.

Bellah, R. N. (2011). Religion In Human Evalution. Harvard University Press.

Blumer, H. (n.d.). Symbolic Interactionism: Perspective.

Cooley, C. H. (1902). Human Nature and The Social Order . New York : Scribner's Sons.
Derung, T. N. (n.d.). Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan Bermasyarakat. ha. 120.
Dewey, J. (1938). Logic: The Theory of Inquary . New York: Henry Holt & Co.

Dewi Ratna Yulianingsih, M. T. (2016). Pola Interaksi Dalam Membangun Kerukunan
Antar Umat Beragama Di Desa Boro Kecamatan Selorejo Kabupaten Blitar. Kajian
Moral dan Kwarganegaraan, Vol. 02, No 04.

65



Faga Pandunata Putera, B. H. (2024). Bilik Toleransi Sebagai Simbol Gerakan Sosial
Keagamaan Masyarakat Desa Segaran Wates Kediri. Jurnal limiah Multidisplin,
Vol. 2, No. 1.

Gillin, G. d. (n.d.). op, cit.

Hanifa, N. A. (2023, Januari-Juni). Interaksi Sosial Antarumat Beragama Di KelurahaN
kingking, Tuban. Jurnal Multikultural & Multireligius, vol. 22 no. 1, hal. 198.

Herskovits, M. J. (1952). Man and His Works: The Science of Cultural Anthropology. New
York: Alfrea A. Knopf .

Hick, J. (1993). The Metaphor of The Divine: A Study In The Philosophy of Religion .
Journal Of Religious Studies , hal.1-15.

Junaidi, A. H. (n.d.). Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen di Petalongan Inhil
Riau.

Kendal, B. P. (2021). Kecamatan Boja Dalam Angka 2021.

Khotimah. (2016, Desember). Interaksi Sosial Masyarakat Islam dan Kristen Di Dusun
Tarab Mulia Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar. Penelitian Sosial
Keagamaan, Vol. 19, No. 2.

Lali Shabrina, R. A. (2024). Toleransi Beragama Antara Umat Islam, Kristen dan Hindu Di
Desa Pancasila Balun Kecamatan Turi Kabupaten Lamongan. Multidisciplinary
and Interdisciplinary Journal, Vol. 1, No. 1.

Mann, D. (2008). Memahami Masyarakat: Sebuah Survei Teori Sosial Modern. Oxford
University Press.

Marpuah. (2019). Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar Pemeluk Agama Di Cigugur,
Kuningan. Jurnal Multikultural & Multireligius, vol. 18, hal. 262.

Meteseh. (n.d.). Profil Desa Meteseh. Retrieved from http://meteseh.desa.id/profile.

Meylisa Hutagalung, M. S. (2024, November). Interaksi Sosial Masyarakat Umat
Beragama Dalam Mewujudkan Solidaritas Sosial di Kelurahan Bukit Nenas
Kecamatan Bukit Kapur Kota Dumai. Jurnal Riset Sosial Humaniora dan
Pendidikan, Vol. 2 No. 6.

MG, N. (2017). Peranan Interaksi Dalam Komunikasi Menurut Islam . Jurnal Warta Edisi:
52, hal. 2.

Nugroho, O. C. (2015). Interaksi Simbolik Dalam Komunikasi Budaya. Jurnal Aristo, vol. 3
no. 1, hal. 4.

Nur Rachma Permatasary, R. . (n.d.). Interaksi Sosial Penari Bujangganong Pada Sale
Creative Community Di Desa Sale Kabupaten Rembang . hal. 4.

66



Nursila. (2019). Interaksi Sosial Masyarakat Dalam Alquran (Telaah QS Al-Hujurat Ayat
13). Palopo: IAIN Palopo.

Poerwanto, H. (1999). Aimilasi, Akulturasi dan Integrasi Nasional . Humaniora , hal. 32.
Ritzee, G. d. (2013 ). Teori Sosiologi . New York : McGraww-Hill.

Ritzer, G. (n.d.). Sosiologi: IImu Pengetahuan.

Sabraguna, B. S. (2008). Analisis Data Pada Penelitian Kualitatif . Jakarta : Ul Press.

Saharasputra, U. (2012). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Tindakan . Bandung
: PT Refika Aditama.

Sarwono, J. (2006). Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif . Yogyakarta : Graha
lImu.

Shibutami, T. (1998). Kontribusi Blumer Pada Sosiologi Abad Ke Dua Puluh . Jurnal
Interaksi Simbolik , hal. 23-31.

Sintia Dewi, S. S. (n.d.). Kerukunan Umat Beragama: Interakasi Sosial Umat Islam dan
Kristen Di Muara Jambi . hal. 19.

Siregar, N. S. (2011, Oktober ). Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik. /Imu Sosial
Fakultas Isipol Uma, hal. 104.

Soekanto, S. (1982). Sosiologi Suatu Pengantar . Jakarta : Rajawali Pers.

Sudarto, S. I. (2023, Juni ). Interaksi Yang Disukai Mahasiswa Yang Pernah Dialami Dalam
Lingkungan Kampus. Jurnal Inovasi Penelitian, vol. 4 no. 1, hal. 180.

Sujarwo, I. (2021). Interaksi Sosial Antar Umat Beragama (Studi Kasus Pada Masyarakat
Karangmalang Kadungbanten Kabupaten Tegal. Journal of Education Sosial
Studies , hal 61.

Syaifudin, I. (2017, Desember ). Interaksi Sosial Dalam Membangun Toleransi Antar Umat
Beragama Di Dusun Dodol Desa Wonoagung Kecamatan Kasembon Kabupaten
Malang. Jurnal Pendidikan lImu Pengetahuan Sosial, vol. 4 no. 1, hal. 22.

Syinthalia Mardestuana Putri, P. H. (2024, April). Bentuk Interaksi Sosial Dalam Anime
Jaku Chara Tomazaki-Kun Karya Yuuki Yaku. Mahadaya, Vol. 02, No. 04.

Wanami, E. (2019, November). Bimbingan Dan Konseling Dengan Pendekatan Analisis
Transaksional Untuk Meningkatkan Kemampuan Berinteraksi Sosial Pada Siswa.
Jurnal limiah Pendidikan Dan Sosial, vol. 8 no. 2, hal. 103-104.

Wanarni, E. (2019, November). Bimbingan dan Konseling Dengan Pendekatan Analisis
Transaksional Untuk Meningkatkan Kemampuan Berinteraksi Sosial Pada Siswa.
Jurnal llmiah Pendidikan dan Sosial, Vol. 8, No. 2.

Yogatama, D. (n.d.). Kisah Sejarah Desa Meteseh Kendal. Desa Yang Penuh Tumbuh
Bunga Telaseh. Retrieved from https://portalbrebes.pikiran-

67



rakyat.com/sejarah/pr-1266548862/kisah-sejarah-desa-meteseh-kendal-desa-
yang-tumbuh-bunga-telaseh

68



LAMPIRAN

Lampiran 1

Dokumentasi Wawancara

Wawancara dengan masyarakat Kristen

Bapak Jupri

Wawancara dengan Rt Desa

Bapak Hadi

Wawancara dengan masyarakat Islam

Ibu Martini

Wawancara dengan Rw Desa

Bapak Muzazin

69




Lampiran 2

Surat Permohonan Izin Penelitiam

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG

= FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
“lﬂ Jalan Prof. Hamka Km.2 Semarang 50185
WALISONGO Telepon 024-7601295, Website: www.fuhum.walisongo.ac.id, Email: fuhum@walisongo.ac.id

Nomor : 1574/Un.10.2/D.1/KM.00.01/5/2025 5 Mei 2025
Lamp : Proposal Penelitian

Hal : Permohonan Izin Penelitian

Yth.

Pimpinan Dusun Sasak
di Kabupaten Kendal

Assalamu’alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk
mencapai gelar kesarjanaan pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, kami mohon kesediaan Bapak/Ibu untuk memberikan izin penelitian kepada:

Nama : DIVA TRI ARDIANA

NIM : 2104036028

Program Studi : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Interaksi Sosial Religius Dalam Menciptakan Keharmonisan Umat

Islam dan Kristen Di Dusun Sasak Kecamatan Boja
Tanggal Mulai Penelitian : 16 April 2025
Tanggal Selesai : 20 April 2025
Lokasi : Dusun Sasak

Bersama ini kami lampirkan Proposal Penelitian dan Instrumen Pengumpulan data yang
bersangkutan.

Demikian permohonan ini kami sampaikan, atas perhatian dan perkenannya diucapkan

terima kasih.

Wassalamu'alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

SRI PURWANINGSIH

Tembusan:
- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat ini telah disahkan secara elektronik, untuk cek kesesuaian surat ini silakan scan QRCode di atas.

70




Lampiran 3

Dokumentasi Kegiatan

Hari Raya Idul Fitri dan tradisi sungkeman

kepada masyarakat Kristen yang lebih tua

Kegiatan Slametan yang diikuti oleh

masyarakat Kristen

71




Lampiran 4

Judul Penelitian : Interaksi Sosial-Religius Muslim dan Kristen di Dusun

Sasak Kecamatan Boja: Telaah Interaksionisme
Simbolik Herbert Blumer

Draft Wawancara

Pertanyaan

1.

10.

Bagaimana interaksi umat Islam dan Kristen dalam upaya untuk mencapai
suatu komunikasi yang baik bagi orang lain maupun masyarakat sekitar?
Bagaimana respon masyarakat umat Islam ketika umat Kristen sedang
melakukan ibadah, sedangkan ibadah umat Kristen itu bernyanyi. Apakah
hal tersebut menganggu masyarakat umat Islam atau bagaimana?
Bagaimana repson masyarakat umat Kristen ketika masyarakat umat Islam
melakukan kegiatan yang dimana umat Kristen andil dalam hal tersebut?
Apakah umat Kristen melaksanakan kegiatan umat Islam itu karena
memang turun temurun dari nenek moyang atau karena interaksi sosial di
lingkungan sekitar yang mengakibatlan umat Kristen andil dalam kegiatan
tersebut?

Bagaimana menghadapi suatu situasi yang di mana ketika ada sebuah
kegiatan di desa yang bersamaan dengan suatu kegiatan masyarakat umat
Islam atau umat Kristen, bagaimana responya?

Apa saja simbol-simbol yang digunakan oleh masyarakat Dusun Sasak
untuk menunjukkan toleransi antarumat beragama?

Apa saja kegiatan bersama yang dilakukan oleh masyarakat Islam dan
Kristen di Dusun Sasak untuk memperkuat hubungan antarumat beragama?
Apa awal mula sejarah Dusun Sasak?

Apa tantangan yang dihadapi oleh masyarakat Dusun Sasak dalam
menciptakan keharmonisan antarumat beragama?

Bagaimana masyarakat Dusun Sasak mendefinisikan toleransi dalam

konteks kehidupan sehari-hari mereka?

72



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama

Tempat, tanggal lahir

Alamat

Fakultas

No. HP

E-mail

Riwayat Pendidikan

1.
2.
3.
4.

Tahun 2008 - 2015
Tahun 2015 - 2018
Tahun 2018 - 2021
Tahun 2021 - sekarang

Pengalaman Organisasi

1.

: Diva Tri Ardiana

: Kendal, 21 Juni 2002

: Dusun Sasak, Rt 02/Rw 06 Meteseh Boja Kendal
: Ushuluddin dan Humaniora

: 081326738653

: 2104036028 @student.walisongo.ac.id

SD Negeri 1 Meteseh
SMP Askhabul Kahfi
SMK Askhabul Kahfi
UIN Walisongo Semarang

Anggota Media dan Informasi HMJ SAA Tahun 2022
2. Anggota Hubungan Eksternal HMJ SAA Tahun 2023

Demikian data riwayat hidup yang saya tulis dengan sebenar-benarnya.

Semarang, 13 Juni 2025

Diva Tri Ardiana

NIM. 2104036028

73



	PERNYATAAN KEASLIAN
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI
	TRANSLITERASI ARAB LATIN
	PERSEMBAHAN
	UCAPAN TERIMA KASIH
	DAFTAR ISI
	ABSTRAK
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	F. Sistematika Pembahasan

	BAB II LANDASAN TEORI INTERAKSI SOSIAL DAN SIMBOLIK
	A. Interaksi Sosial
	B. Definisi Interaksi Simbolik
	C. Teori Interaksi Simbolik

	BAB III GAMBARAN UMUM DUSUN SASAK DAN KONDISI INTERAKSI SOSIAL KEAGAMAAN
	A. Gambaran Wilayah Dusun Sasak dan Sejarah Dusun Sasak
	1. Kondisi Geografis Dusun Sasak
	2. Sejarah Singkat Dusun Sasak Kecamatan Boja

	B. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan Antar Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak

	BAB IV INTERAKSI SOSIAL RELIGIUS MASYARAKAT MUSLIM DAN KRISTEN DI DUSUN SASAK
	A. Interaksi Sosial Religius Masyarakat Dalam Menciptakan Keharmonisan Umat Muslim dan Kristen Di Dusun Sasak
	B. Makna Simbolik dalam Interaksi Sosial Religius Umat Muslim dan Kristen di Dusun Sasak Kecamatan Boja

	BAB V PENUTUP
	A. KESIMPULAN
	B. SARAN

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP

