
 

i 
 

   MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI SEBAGAI BENTUK 

PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA 

(Studi Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang) 

 

 

  
 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana S1  

dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

 

Disusun Oleh: 

Siti Sri Widari 

2104036030 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 

  



 

ii 

 

 DEKLARASI KEASLIAN 

  



 

iii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 



 

iv 

 

NOTA PEMBIMBING 

 



 

v 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 



 

vi 

 

MOTTO 

 

وُسْعهََا   اِّلَ  نفَْسًا  اٰللُّ  يكَُل ِّفُ  لَ   

“LA YUKALIFULLAHU NAFSAN ILLA WUS’AHA” 

Artinya: 

“Allah tidak membebani seseorang, kecuali menurut kesanggupannya” 

(QS. Al-Baqarah Ayat 286) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN  

 

Merujuk pada keputusan bersama pada pedoman transliterasi No. 158 Th. 1987 dan No. 

0543b/U/1987. Transliterasi diartikan sebagai pengalih huruf dari abjad yang satu ke abjad 

yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan huruf-

huruf Latin beserta perangkatnya. 

 

1. Konsonan 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif ا
tidak 

dilambangkan 
tidak dilambangkan 

 ba’ B Be ب

 ta’ T Te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 ḥa’ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha’ Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa’ ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 fa’ F Ef ف

 Qaf Q Qi ق



 

viii 

 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W W و

 ha’ H Ha هـ

 Hamzah , Apostrof ء

 ya’ Y Ye ي

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa tanda atau 

harakat sebagai berikut: 

كَ  Fathah (a) ـ َ  Ditulis tabaaroka ت بٰر 

 Ditulis Ilaika ا ل يْكَ  Kasrah  (i) ـ َ

 Ditulis Dunyaa د نْي اَ Dommah (u) ـ َ

 

3. Vokal Panjang 

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan berupa tanda 

dengan huruf seperti berikut: 

Fathah + alif 

Fathah + ya’ mati 

Kasrah + ya’ mati 

Dammah + wawu mati 

ā 

ā 

ī 

ū 

 ع ذ ابَ

ع ل ىَ  و 

يْعَ  م   ج 

 ق ل وْب نَ 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

‘adzābin 

Wa’alā 

Jamī’in 

Qulūbana 

 

4. Vokal Rangkap 

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan antara harakat 

dengan huruf, contohnya  dilambangkan seperti dibawah ini: 

Fathah + ya’ mati (ai) َْا يْت ه م Ditulis Aitahum 

Fathah + wawu mati (au)  َئ ذ  Ditulis yauma-iziy ي وْم 

 

5. Ta’ Marbutoh 

a. Apabila ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, dan dammah 

maka ditulis dengan (t): 



 

ix 
 

 Ditulis saa’atu سَّاَ ع ةَ  

 Ditulis Baghtatan ب غْت ة َ  

 

b. Apabila ta’ marbutah mati atau di waqafkan maka ditulis dengan (h): 

ةَ   Ditulis Qiyaamah ق ي ام 

 Ditulis Qohmah قَحْمَةَ 

 

6. Kata Sandang 

a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf pertama 

Syamsiyah: 

حْمٰنَ  Ditulis ar-rohmaan ا لرَّ

 Ditulis asy-syamsu الَشَمْسُ 

b. Bila diikutu dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”: 

 Ditulis al-qur’an ا لْق را نَ

نْس ان   Ditulis al-insan ا لْْ 

 

7. Syaddah 

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini: 

َش يْءَ   Ditulis kulla syaiin ك لَّ

ذْ   Ditulis Yattahiz يتَخَِّ

  

8. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah maupun di akhir 

kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka dilambangkan dengan alif: 

 Ditulis ya-tii ي أتْ يَْ

وْا  Ditulis liyuthfi-uu ل ي طْف ـئ ـ

 Ditulis auliyaaa-a ا وْل ي اءَٓ 

 

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat 

يْنَ امََنوُْ  اَ يُّهَا الَذِّ  Ditulis yaaa ayyuhalladziina aamanuu ي ٰۤ

يْر    Ditulis wallohu bimaa ta’maluuna وَاٰللُّ بِّمَا تعَْمَلوُْنَ بَصِّ

bashiir 

 



 

x 

 

 

10. Tajwid 

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting untuk dipahami 

bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-Qur’an. Sebab itu, 

pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia) diresmikan dengan disertakan pedoman 

tajwid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 
 

UCAPAN TERIMAKASIH  

Bismillahirahmanirrahim 

 

Alhamdulillahirabbil’alamiin puji syukur atas kehadirat Allah SWT. Atas rahmatnya penulis 

dapat menyelesaikan karya ini sebaik mungkin meski masih banyak kekurangan. Shalawat 

serta salam tak lupa senantiasa tetap tercurahkan kepada baginda Nabi Agung Nabiyullah Nabi 

Muhammad Saw.  

Skripsi ini berjudul “Makna Simbolik Dalam Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan 

Kepada Budhha (Studi Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang)”. Adapun skripsi 

ini disusun guna untuk memenuhi salah satu tugas akhir program Strata 1 (S1) Prodi Studi 

Agama-Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo 

Semarang. 

Dari berbagai tantangan yang dihadapi akhirnya penulis dapat menyelesaikan karya ini, saya 

ucapkan banyak terimakasih kepada pihak-pihak yang membantu baik material maupun non 

material. Dengan segenap kerendahan hati, maka penulis mempersembahkan skripsi kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag, selaku Rektor UIN Walisongo Semarang 

2. Kepada Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang.  

3. Kepada Bapak H. Ulin Ni’am Masruri, M.A., selaku Kajur Studi Agama-Agama serta 

Bapak Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I, M.Ag, selaku Sekjur Studi Agama-Agama.  

4. Bapak Moch. Maola Nasty Gansehawa, S.Psi, M.A., selaku dosen pembimbing penulis 

yang rela menyumbangkan waktu, pikiran dan tenaganya untuk memberikan 

bimbingan dan arahan dalam penulisan skripsi.  

5. Segenap Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, yang 

telah memberikan berjuta pengetahuan dan pemahaman sehingga penulis mampu 

merampungkan penulisan skripsi.  

6. Bapak Wirya Samudra, Bapak Rudy Wijaya, Bapak Kasiri, Ibu Dina, Ibu Ika, seluruh 

remaja Buddhis UNDIP dan para pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

yang sudah berkenan untuk diwawancarai dalam pembuatan dan penulisan skripsi ini. 

7. Orang tuaku Bapak Sarmu dan Ibu Partini dari susah payah beliau, doa-doa beliau yang 

tak pernah lepas dan tak pernah henti. Terimakasih atas segala pengorbanan, doa dan 

dukungan tanpa batas yang telah kalian berikan. Setiap langkah dalam perjalanan ini 

adalah berkat cinta dan kasih sayang kalian yang tak pernah pudar. Kepada ayah dan 

ibu, sumber kekuatan dan inspirasi penulis. Tanpa doa dan dukungan kalian, skripsi ini 



 

xii 

 

tidak akan pernah terwujud yang dengan segala keterbatasan mampu menginspirasi 

dan mendukungku hingga meraih gelar sarjana. Terima kasih telah menjadi pendorong 

utama dalam setiap langkahku, selalu percaya pada kemampuan dan impianku. 

8. Saudaraku perempuan satu-satunya untuk Siti Khafidotun Nikmah dan suaminya 

Achmad Khoiron sebagai Kakak Ipar yang menjadi kebanggaan penulis. Terima kasih 

atas segala dukungan, doa, dan kasih sayang yang tak terhingga. Sosok yang selalu 

menginspirasi dan memotivasi penulis. Setiap kata dan nasihatmu menjadi kekuatan 

dalam menyelesaikan skripsi ini. 

9. Kedua keponakan yang penulis anggap seperti adik sendiri untuk Choiri Nikmatul Laili 

dan Khafid Sahir Maulana Ahmad. Terima kasih atas semua canda tawa, dukungan, 

dan cinta. Setiap langkah dalam penulisan skripsi ini, penulis selalu teringat senyum 

dan semangatmu. Semoga skripsi ini bisa menjadi hadiah kecil untukmu, yang selalu 

ada untukku. 

10. Teman-teman seperjuangan jurusan Studi Agama-Agama 2021 untuk Alliyah, Eva, 

Faiz, Badar, Nuril, Roihan, Nurul dan yang lainnya. Terimakasih telah menjadi teman 

baik penulis selama di perkuliahan. Semoga kelak dapat menggapai impian serta cita-

cita masing-masing dan sukses di kemudian hari. 

11. Kepada Alliyah Ismah yang sudah menjadi teman dekat penulis dari awal perkuliahan 

hingga sekarang. Terimakasih telah menjadi tempat berbagi cerita dan berkeluh kesah. 

12. Segenap sahabat-sahabat seperjuangan dari Blora yang sedang berjuang menggapai 

masa depan di universitas masing-masing (Ana, Jihan, Amel, Rahma)  

13. Kepada Yuli Indriastuti Permana yang telah menemani dari awal penelitian hingga 

skripsi ini selesai 

14. Kepada Novi Lieana Anggraeni S.Ag selaku pihak yang bersedia direpotkan untuk 

membantu penyelesaian skripsi baik memberikan masukan dan juga arahan 

15. Teman satu kamar untuk Risma Nafakhatus Sakhariyah dan Zedny Amiq Elmina yang 

sedang berjuang menyelesaikan skripsi. Kata semangat dan tidak pernah menyerah 

untuk kalian dalam menyelesaikan skripsi demi menjemput masa depan yang indah 

16. Segenap keluarga besar Kos Anniza Zulfa A27 sebagai tempat tinggal dan rumah 

penulis di Semarang 

17. Segenap keluarga besar IMPARA (Ikatan Mahasiswa Pelajar Blora) yang penulis ikuti, 

selaku tempat pembentukan karakter bagi penulis serta rumah kedua di Semarang 

18. Berbagai pihak yang secara langsung maupun tidak langsung telah membantu, baik 

dukungan moral dalam penyusunan skripsi ini. 



 

xiii 
 

Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulis skripsi ini belum mencapai 

kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap semoga skripsi ini dapat 

bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya juga pada pembaca umumnya. 

 

 

       Semarang, 04 Februari 2025 

        Penulis  

          

 

         Siti Sri Widari 

        NIM. 2104036030 

  



 

xiv 

 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN JUDUL ........................................................................................................ i 

DEKLARASI KEASLIAN ............................................................................................. ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ...................................................................................... iii 

NOTA PEMBIMBING .................................................................................................. iv 

HALAMAN PENGESAHAN ......................................................................................... v 

MOTTO .......................................................................................................................... vi 

TRANSLITERASI ARAB LATIN .............................................................................. vii 

UCAPAN TERIMAKASIH ........................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ................................................................................................................. xiv 

ABSTRAK .................................................................................................................... xvi 

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ............................................................................................ 5 

C. Tujuan Penelitian .............................................................................................. 5 

D. Manfaat Penelitian ............................................................................................ 5 

E. Tinjauan Pustaka .............................................................................................. 6 

F. Metode Penelitian ............................................................................................. 8 

G. Sistematika Penulisan ..................................................................................... 11 

BAB II LANDASAN TEORI ....................................................................................... 13 

A. Definisi Konseptual ...................................................................................... 13 

1. Pengertian Ritual .......................................................................................  13  

2. Jenis-Jenis Ritual Teori Mariasusai Dhavamony & Arnold Van Gennep  .. 17 

3. Tujuan Ritual............................. ................................................................. 19 

4. Pengertian Ritual Puja Bakti ...................................................................... 21 

5. Jenis-Jenis Ritual Puja Bakti ...................................................................... 22 

6. Tujuan Ritual Puja Bakti ............................................................................ 25 

B. Makna Simbolik Teori Interpretation Clifford Geertz ............................. 25 

BAB III WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG DAN RITUAL PUJA BAKTI  

SEBAGAI BENTUK PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA ................. 30 

A. Gambaran Umum Wihara Buddhagaya Watugong  Semarang ...................... 30 

B. Kondisi Geografis dan Sarana Prasana di Wihara Buddhagaya Watugong ... 31 



 

xv 
 

C. Pola Pengurus Tokoh Ajaran Buddha ............................................................. 42 

D. Kegiatan Puja Bakti .......................................................................................  45 

BAB IV ANALISIS MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI DI 

WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG ......................................... 53 

A. Tata Cara Serta Urutan Pelaksanaan Ritual Puja Bakti .................................. 53 

B. Makna Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti di Wihara 

Buddhagaya Watugong ................................................................................... 64 

BAB V  KESIMPULAN DAN SARAN ....................................................................... 77 

A. Kesimpulan ..................................................................................................... 77 

B. Saran ............................................................................................................... 79 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................................... 80 

LAMPIRAN................................................................................................................... 85 

Lampiran Surat Izin Penelitian  .............................................................. ............................... 85 

Dokumentasi Wawancara ................................................................................................ 85 

Draft Wawancara Makna Simbolik Ritual Puja Bakti .................................................... 95 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ....................................................................................... 96 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



 

xvi 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian dilakukan berdasarkan latar belakang bahwasannya ritual puja bakti rutin di Wihara 

Buddhagaya Watugong memiliki tata cara berbeda dari wihara lain serta kajian topik yang 

beragam setiap pelaksanaan dalam Minggunya.Variasi ini bertujuan untuk memenuhi 

kebutuhan spiritual umat Buddha yang beragam dan memperkaya pengalaman spiritual serta 

memperdalam pengetahuan refleksi diri terhadap berbagai aspek kehidupan rohani umat 

Buddha.  Keberadaan Watugong menjadi tonggak penting dalam sejarah perkembangan agama 

Buddha di tanah air, terutama bagi umat Buddha yang menganut aliran Theravada. Rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang 

dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang dan apa saja makna yang terkandung di 

balik penggunaan simbol-simbol dalam puja bakti menurut pandangan ajaran Buddha. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif kualitatif lapangan dengan metode 

observasi, wawancara, serta dokumentasi berdasarkan dua sumber data yaitu primer dan 

sekunder. Kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa ritual puja bakti dalam agama 

Buddha adalah tindakan spiritual mendalam yang mempererat hubungan individu dengan 

Buddha, Dhamma, dan Sangha. Lebih dari sekadar seremonial, ritual ini sebagaimana 

dikemukakan Mariasusai Dhavamony berperan sebagai ritual konstitutif yang memperkuat 

tatanan sosial dan keyakinan sakral dalam komunitas Buddhis. Ritual puja memiliki urutan tata 

cara terstruktur dengan tahapan yang jelas dan sejalan dengan pola rites de passage oleh Arnold 

van Gennep, yaitu pemisahan, transisi, dan reintegrasi. Simbol-simbol yang digunakan, seperti 

patung Buddha, lilin, bunga, dupa, dan Tripitaka, memiliki makna filosofis dan spiritual yang 

mendalam, bukan sekadar objek fisik. Menurut Geertz, simbol-simbol ini membentuk realitas 

sosial dan pengalaman subjektif umat Buddha, dan pemahaman mendalam atas makna-makna 

ini penting untuk memahami agama sebagai sistem simbol yang hidup. Penelitian ini 

memberikan implikasi dan pemahaman mendalam bagi umat Buddha khususnya aliran 

Theravada. 

 

Kata kunci: puja bakti, makna simbol, Wihara Buddhagaya Watugong 

 

 

 

 

 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Indonesia adalah negara yang mengakui keberadaan Tuhan. Negara yang 

multikultural, masyarakatnya terdiri dari berbagai macam suku, etnis, ras, budaya, 

agama, dan bahasa yang berbeda-beda. Dalam bahasa Indonesia, agama diartikan 

sebagai aturan atau tata hidup. Kata agama berasal dari bahasa Sansekerta yang berarti 

"tidak kacau". Secara umum, agama dipandang sebagai perekat dalam kehidupan 

manusia yang diwariskan dari generasi ke generasi, diajarkan oleh orang tua sejak anak-

anak hingga dewasa. Kepercayaan terhadap Tuhan sudah tertanam dalam setiap 

manusia, sehingga memunculkan pemujaan kepada-Nya. Bagi banyak orang, pemujaan 

ini dianggap tepat dengan berbagai bentuk penggambaran tentang Tuhan hanyalah 

simbol dari sesuatu yang lebih dalam, dan karena tidak ada satu pun yang sepenuhnya 

mewakili sifat Tuhan, keseluruhan penggambaran tersebut dianggap sebagai upaya 

untuk menggambarkan Tuhan dalam berbagai aspek dan manifestasi. Meski begitu, 

seseorang yang beriman harus tetap setia pada satu aspek tertentu dari manifestasi 

Tuhan sepanjang hidupnya.1 

Agama dalam pandangan Buddha adalah tradisi pemikiran dan praktik yang 

diajarkan oleh Buddha. Buddha sendiri adalah sebutan bagi seseorang yang telah 

mencapai pengetahuan langsung tentang hakikat sejati segala sesuatu. Kata "Buddha" 

berasal dari kata "Bud" yang berarti "mengetahui, sadar," dan "Dha" yang berarti 

sempurna. Agama Buddha diajarkan oleh Sidharta Gautama, putra Raja Sudhodana dari 

Kerajaan Sakya, yang hidup sekitar tahun 563-483 SM. Sidharta Gautama mencapai 

kesadaran dan pencerahan ketika bermeditasi di bawah pohon bodhi, dan setelah itu ia 

dikenal sebagai Buddha Gautama. Dengan keyakinan menyampaikan wahyu yang 

diterimanya kepada umat manusia. Dengan demikian, agama Buddha berkembang dari 

ajaran sang Buddha dan terus dipercaya oleh masyarakat India hingga menyebar ke 

Indonesia.2 

Buddhisme, sebagai salah satu agama tertua di dunia, memiliki berbagai praktik 

spiritual yang telah berkembang se lama ribuan tahun. Di antara praktik-praktik ini, 

 
1 M Maulana Mas’udi, "Toleransi Dalam Islam (Antara Ideal Dan Realita)" , Jurnal Studi Agama-

Agama, Vol. 5, No. 1  (2019), h. 15-18. 
2 Nur Hayati, "Awal Mula Sejarah Agama Buddha dan Perkembangannya Hingga Masuk ke Indonesia"  

Al-Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol. 9, No.2 (2023), h. 156-158  



 

2 

 

ritual menempati posisi yang sangat penting dalam kehidupan sehari-hari umat Buddha. 

Ritual adalah suatu kegiatan yang bersifat seremonial dan tertata, yang berkaitan 

dengan keyakinan dan kepercayaan spiritual. Ritual sebagai ideologis atau mitos ritual 

tergabung untuk mengendalikan suasana perasaan, hati, nilai, sentiment dan perilaku 

untuk kelompok yang baik. Ritual juga berfungsi sebagai bentuk penghormatan kepada 

keyakinan masing-masing. Apabila ritual dilaksanakan dengan baik dan benar maka 

umat beragama mempercayai ritual tersebut akan berdampak pada keberkahan hidup, 

sebaliknya apabila ritual yang dilaksanakan tidak sesuai dengan kesepakatan dan 

terdapat banyak kekurangan dalam menyediakan syarat-syarat yang telah ditetapkan, 

maka dipercayai bahwa ritual tersebut tidak akan mendapatkan berkah dari Sang 

Pencipta. 3 

Dalam kegiatan rutin umat Buddha melaksanakan ritual puja bakti pada hari 

Minggu karena hari tersebut dianggap sebagai waktu yang praktis bagi banyak umat 

untuk berkumpul dan beribadah bersama di Wihara. Di beberapa negara, termasuk 

Indonesia, Minggu adalah hari libur atau akhir pekan, sehingga umat Buddha dapat 

lebih leluasa meluangkan waktu untuk melakukan ritual keagamaan, meditasi, dan 

mendengarkan ajaran Dhamma. Meskipun dalam tradisi Buddha tidak ada ketentuan 

hari khusus untuk beribadah, puja bakti hari Minggu diadopsi oleh umat Buddha 

sebagai kesempatan rutin untuk memperkuat hubungan spiritual dan memperdalam 

pemahaman ajaran Buddha.  

Dari uraian di atas, maka dapat dijelaskan bahwa ritual puja bakti merupakan 

salah satu aspek penting dalam kehidupan keagamaan, khususnya dalam tradisi 

spiritual ajaran Buddha. Penelitian terhadap ritual ini memiliki relevansi yang 

signifikan karena melibatkan dimensi sosial, budaya, dan spiritual yang mendalam. 

Puja bakti tidak hanya mencerminkan praktik keagamaan individu, tetapi juga 

mengungkapkan nilai-nilai moral, norma, dan identitas budaya masyarakat yang 

mempraktikkannya. Dengan meneliti ritual ini, dapat memahami lebih dalam 

bagaimana sebuah komunitas membentuk hubungan dengan kekuatan ilahi, 

lingkungan, dan sesama manusia melalui ekspresi spiritual mereka. 

Selain itu, ritual puja bakti berperan dalam menjaga kesinambungan tradisi dan 

identitas kultural dari generasi ke generasi. Mengkaji puja bakti membantu melihat 

 
3 Lauw Acep, "Kecerdasan Spiritual Dan Puja Bakti", Jurnal Pengkajian Dhamma, Vol. 2 (April, 2018), 

h. 3-4. 



 

3 
 

bagaimana ritual ini bertransformasi seiring perkembangan zaman, baik dalam konteks 

modernisasi maupun globalisasi. Ritual ini sering kali dimodifikasi sesuai dengan 

konteks sosial, ekonomi, dan politik yang berubah, sehingga penelitian mengenai puja 

bakti memungkinkan kita untuk mengidentifikasi dinamika yang terjadi di antara tradisi 

dan inovasi dalam praktik keagamaan. Sebagai bentuk penghormatan yang tertinggi 

kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha. 

Penelitian terhadap puja bakti juga relevan dalam konteks antropologis, karena 

memberikan wawasan tentang pola interaksi antar individu dan masyarakat dalam 

kerangka keagamaan. Ritual ini berfungsi sebagai media komunikasi yang 

menghubungkan manusia dengan hal-hal supranatural, dan pada saat yang sama, 

memperkuat kohesi sosial. Dengan mengidentifikasi elemen-elemen simbolis, struktur, 

dan makna dari ritual tersebut, kita dapat lebih memahami bagaimana masyarakat 

menciptakan makna dalam kehidupan mereka, baik secara spiritual maupun sosial. 

Dalam konteks psikologis, meneliti ritual puja bakti penting untuk memahami peran 

ritual dalam pengembangan emosi, kesejahteraan mental, dan spiritualitas individu. 

Ritual ini sering kali menjadi sarana bagi individu untuk mengatasi stres, menemukan 

ketenangan, dan memperkuat keimanan mereka.4 Oleh karena itu, penelitian mengenai 

puja bakti dapat memberikan wawasan yang lebih komprehensif tentang bagaimana 

ritual ini mempengaruhi kesejahteraan dan perkembangan kejiwaan para penganutnya.  

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

dilakukan rutin pada hari Minggu yang dimulai pukul 17.00 WIB hingga selesai oleh 

penganut ajaran Buddha. Pada ritual yang berlangsung di Wihara ini berbeda dengan 

Wihara lain, baik dari segi tata cara pelaksanaannya dan topik yang berganti-ganti pada 

setiap minggunya. Tujuannya memberikan kesempatan untuk memperdalam 

pengetahuan dan refleksi diri terhadap berbagai aspek kehidupan rohani. Ritual puja 

bakti dalam ajaran Buddha dianggap sebagai bentuk penghormatan kepada Sang 

Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), Sangha (komunitas para Bhikkhu). Dalam puja 

bakti umat Buddha mempersembahkan bunga, lilin dan dupa sebagai simbol 

penghormatan. Hal ini dalam Buddha melambangkan keikhlasan dan rasa syukur atas 

ajaran Buddha yang membawa kedamaian batin dan pencerahan. Melalui doa, meditasi, 

serta pelafalan paritta, para penganut Buddha memperkuat benteng dengan Buddha dan 

 
4 Widhinyanna Pujita, "The Effect of Mahāyāna Puja Bakti and Emotional Intelligence on the Spiritual 

Intelligence of Buddhist at the Padmasari Temple in Lahat, South Sumatera",  Journal of Education and 

Buddhist Studies, Vol. 1, No. 2 (2021), h. 56-57, <https://doi.org/ 10.53417/sjebs.v1i2.61>. 

https://dx.doi.org/10.53417/sjebs.v1i2.61


 

4 

 

ajarannya, sekaligus melatih diri dalam disiplin spiritual. Ritual ini bukan sekedar 

penyembahan, namun juga pengingat untuk menjalani kehidupan yang penuh kebajikan 

dan kasih sayang. 

Setiap individu memiliki kebutuhan spiritual yang berbeda-beda. Dengan 

menyajikan kajian yang bervariasi, puja bakti dapat memenuhi kebutuhan umat yang 

beragam dalam menghadapi tantangan hidup berbeda. Seperti halnya yang memerlukan 

nasehat moral, sementara yang lain lebih membutuhkan kedamaian batin atau 

pengertian filosofis. Kajian yang berbeda kerap kali pada hari-hari besar atau upacara 

khusus untuk menyelaraskan dengan momen-momen penting dalam tradisi tersebut. 

Variasi dalam tema puja bakti ini dianggap membantu menyegarkan pikiran dan 

memperbarui motivasi dalam menjalani kehidupan spiritual. 

Melalui pemahaman yang mendalam terhadap tata cara ini, individu dapat 

menanamkan disiplin spiritual, meningkatkan kesadaran batin, serta meresapi makna 

simbolik yang terkandung dalam setiap unsur ritual, seperti doa, persembahan, dan 

meditasi. Selain itu, pemahaman nilai-nilai dalam puja bakti, seperti kesederhanaan, 

pengabdian, dan rasa syukur, dapat membantu individu menjalani kehidupan yang lebih 

bermakna, seimbang, dan selaras dengan ajaran agama yang dianut.  

Dalam buku “Teori Interpretation of Culture” Clifford Geertz mengatakan 

bahwa kunci utama untuk memahami makna kebudayaan adalah ide tentang makna. 

Berhadapan dengan makna, Geertz memulainya dengan sebuah paradigma. Paradigma 

adalah simbol-simbol sakral yang berfungsi untuk mensintesiskan suatu etos bangsa 

(nada, ciri, dan kualitas kehidupan mereka, moralnya, estetis dan suasana hati mereka).5 

Kebudayaan itu secara sosial terdiri dari struktur-struktur makna dalam tema-

tema berupa sekumpulan simbol yang dengannya masyarakat melakukan suatu 

tindakan, mereka dapat hidup di dalamnya ataupun menerima celaan dan makna 

tersebut dan kemudian menghilangkannya. Kebudayaan bukanlah sesuatu yang fisik, 

sekalipun memang terdapat hal objektif di dalamnya. Kebudayaan digambarkan 

sebagai pola makna-makna (a pattern of meanings) atau ide-ide yang termuat di dalam 

simbol, yang dengannya masyarakat menjalani pengetahuan mereka (kognis) tentang 

kehidupan dan mengekspresikan kesadaran itu melalui simbol-simbol itu.  

 
5 Ignas Kleden, “Clifford Geertz, Teori Kebudayaan, dan Studi Indonesia” (2018) (Diakses tanggal 25 

Agustus 2024) http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/ 

http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/


 

5 
 

Agama sebagai sistem kebudayaan artinya simbol/tindakan simbolik yang 

mampu menciptakan perasaan dan motivasi yang kuat, mudah menyebar dan tidak 

mudah hilang dalam diri seseorang dengan cara membentuk konsepsi tentang sebuah 

tatanan umum eksistensi dan melekatkan konsepsi kepada pancaran-pancaran faktual 

dan pada akhirnya perasaan dan motivasi itu akan terlihat sebagai suatu realitas yang 

unik.6 Oleh karena itu, memahami tata cara dan nilai-nilai dalam puja bakti sangat 

penting untuk menjaga keaslian praktik keagamaan serta memperdalam penghayatan 

spiritual secara berkelanjutan.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi tata cara pelaksanaan ritual puja 

bakti yang dilaksanakan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, serta nilai-nilai 

yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol dalam puja bakti menurut 

pandangan ajaran Buddha. Dari penjelasan diatas maka peneliti tertarik untuk 

melakukan penelitian yang lebih mendalam dengan judul “Makna Simbolik Dalam 

Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan Kepada Sang Buddha”. 

 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang? 

2. Apa saja makna yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol dalam puja 

bakti menurut pandangan ajaran Buddha? 

 

C. Tujuan Penelitian  

1. Untuk mengetahui tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang. 

2. Untuk mengetahui makna yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol 

dalam puja bakti menurut pandangan ajaran Buddha.  

 

D. Manfaat Penelitian 

1. Secara Teoritis  

Secara teoritis penelitian ini bertujuan untuk dapat memberikan sumbangsih 

secara teoritik, terutama dalam mengembangkan pembahasan ritual puja bakti 

 
6 I Gusti Ngurah Mayun Susandhika, "Globalisasi Dan Perubahan Budaya: Perspektif Teori Kebudayaan 

Modern" , Jurnal Ilmiah Cakrawarti, Vol. 1, No.2 (2020), h. 1-3, <https://doi.org/10.47532/jic.v1i2.10>. 



 

6 

 

sesuai ajaran Buddha sebagai bahan ajaran kepada mahasiswa Studi Agama-

Agama. 

2. Secara Praktis 

a. Pada Umat Buddha 

Penelitian ini memiliki maksud untuk memberikan satu pandangan atau 

dapat membantu pihak umat Buddha di Wihara Buddhagaya Watugong 

Semarang dalam hal memahami tata cara atau urutan pelaksanaan ritual puja 

bakti dan nilai-nilai yang terkandung dalam penggunaan simbol-simbol dalam 

puja bakti. Karena banyak umat Buddha kesulitan untuk meluangkan waktu dan 

fokus dalam mempelajari ajaran Buddha secara mendalam. 

b. Pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Untuk fakultas penelitian ini mempunyai harapan dapat memberikan 

sedikit kajian baru mengenai ritual puja bakti agar bisa diaplikasikan dalam 

praktik di lapangan bukan hanya saat kunjungan pada tempat ibadah lain, akan 

tetapi juga untuk referensi bahan ajaran khususnya jurusan studi agama-agama. 

E. Tinjauan Pustaka 

Penelitian ini sangat penting dilakukan untuk membedakan penelitian satu 

dengan penelitian lain sehingga tidak terjadi duplikasi yang disengaja. Telah terdapat 

beberapa karya yang berhubungan tentang penelitian ini, antara lain: 

Pertama penelitian Skripsi Susan Agustin tentang makna simbolik ibadah 

dengan judul “Makna Simbolik Ibadah Sembahyang Purnama Dalam Agama Budhda 

(Studi Kasus di Wihara Dhammakirti Palembang)” (2021) penelitian ini memiliki 

tujuan dan untuk mengetahui tata cara pelaksanaan ibadah sembahyang purnama dalam 

Buddha di Wihara Dhammakirti Palembang.7 Lalu memahami makna simbolik ibadah 

sembahyang purnama dalam ajaran Buddha. Penelitian tersebut menggunakan metode 

kualitatif deskriptif, dengan cara menjadikan data penelitian untuk digambarkan, 

dipaparkan dan dideskripsikan berdasarkan keterangan tentang tata cara pelaksanaan 

ibadah sembahyang purnama serta makna simbolik ibadah sembahyang purnama dalam 

ajaran Buddha. 

Skripsi oleh Imah Salamah yang berjudul “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat 

Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara Pusdiklat Buddhis Shikkadama Santibhumi 

BSD Tangerang Selatan)” (2020). Penelitian ini dianalisa berdasarkan metode 

 
7 Susan Agustin, “Makna Simbolik Ibadah Sembahyang Purnama Dalam Agama Budhda (Studi Kasus 

di Wihara Dhammakirti Palembang)” (Palembang, UIN Raden Fatah, 2021) h. 14-15 



 

7 
 

kualitatif, penelitian yang memperoleh data deskriptif baik secara tulisan atau lisan dari 

individu atau responden yang di fokuskan. Penelitian ini memperoleh hasil bahwa 

motivasi dalam melakukan puja bakti ini bermacam-macam yakni ingin mengingat 

kembali ajaran Sang Buddha, karena dapat menambah keyakinan dan menjadi 

pengingat untuk berbuat kebaikan dari padatnya aktivitas dari senin-jumat.8 

Skripsi Turyanto yang berjudul “Nilai-Nilai Budaya Puja Bakti Bahasa Jawa 

Dalam Melestarikan Kearifan Lokal di Wihara Buddhagaya Pesawaran” (2019). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh 

pendahulu tentang puja bakti bahasa jawa serta nilai kearifan lokal tentang puja bakti 

bahasa Jawa dengan budaya umat Buddhha di Wihara Buddhagaya Pesawaran. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi. 

Peneliti ini berusaha memahami kaitannya terhadap orang-orang tertentu dalam 

pelestarian kearifan lokal nilai-nilai budaya puja bakti dalam bahasa Jawa. Hasil analisa 

menunjukkan bahwa nilai-nilai puja bakti dalam bahasa jawa tesebut menjadi bukti 

keselarasan ajaran Buddha pada umat Buddha Wihara Buddhagaya Pesawaran yaitu 

dengan menggunakan bahasa daerah setempat pada saat melakukan puja bakti.9 

Jurnal artikel karya Dayu Dhira Wintako yang berjudul “Akulturasi Budaya 

Jawa Dan Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di 

Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)” tahun 

2021. Penelitian ini mebahas tentang puja bakti Buddha jawi wisnu yang pelaksanaanya 

membacakan parita suci setelah itu pembacaan doa-doa suci menggunakan bahasa 

Jawa. Penggunaan bahasa Jawa saat pelaksanaan puja bakti dalam penelitian ini 

dilakukan oleh masyarakat Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo 

Kabupaten Banyuwangi. Pernyataan ini menunjukkan bahwa penggunaaan bahasa 

Jawa dalam pelaksanaan puja bakti tidak hanya dilaksanakan di daerah Jawa Tengah 

saja.10 

Dari masing-masing penelitian di atas, meski serupa mempermasalahkan 

tentang ritual puja bakti, tetapi dalam keseluruhan tidak ditemukan penelitian yang 

 
8 Imah Salamah, “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara Pusdiklat 

Buddhis Shikkadama Santibhumi BSD Tangerang Selatan)” (Tangeran Selatan, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2020) h. 5-6 
9 Turyanto, “Nilai-Nilai Budaya Puja Bakti Bahasa Jawa Dalam Melestarikan Kearifan Lokal di Wihara 

Buddhagaya Pesawaran” (Bandar Lampung, Sekolah Tinggi Agama Buddha JINARAKKHITA, 2019) h. 8-10 
10 Dayu Dhira Wintako, Suharno Suharno, Danang Purnomo,"Akulturasi Budaya Jawa Dan Agama 

Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan 

Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)", Sabbhata Yatra Jurnal Pariwisata Dan Budaya, Vol. 2, No. 2 (2021),h. 20-

21. 



 

8 

 

fokus utamanya membicarakan tata cara pelaksanaan puja bakti serta pemahaman 

mendalam tentang nilai-nilai yang terkandung pada simbol yang digunakan di Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang, karena memang skripsi terdahulu lebih fokus 

terhadap suatu yang berkaitan dengan puja bakti tidak berfokus pada tahapan tata cara 

pelaksanaan puja bakti dan memahami makna yang terkandung. Sehingga penelitian ini 

layak untuk diteliti agar bisa dikembangkan dan menjadi acuan bagi ajaran Buddha 

maupun pemirsa lain sebagai bahan materi atau pengaplikasiannya dalam kehidupan 

terutama bagi para penganutnya.  

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Jenis metode penelitian yang digunakan agar bisa memecahkan permasalahan 

tentang tata cara pelaksanaan ritual puja bakti dan nilai-nilai yang terkandung di 

balik penggunaan simbol-simbol menurut pandangan ajaran Buddha. Penelitian ini 

mempunyai model bersifat natural setting yang merupakan penelitian kualitatif. 

Jadi data yang disuguhkan dalam keadaan sesungguhnya dan apa adanya tanpa 

merubah dalam bentuk simbol-simbol atau bilangan sehingga peneliti dalam 

penelitian ini berusaha menggambarkan peristiwa maupun kejadian yang ada di 

lapangan (field research).11 

Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kualitatif 

deskriptif. Penelitian kualitatif deskriptif adalah pemecahan masalah yang 

dipelajari dengan menggambarkan objek dan subjek penelitian berdasarkan fakta-

fakta terkini. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi agama, dimana 

fenomenologi agama merupakan pendekatan yang berfokus pada pemcarian esensi, 

makna, serta struktur fundamental keberagaaman seseorang berdasarkan 

pengalaman keberagamaan yang pernah dialami.  

Untuk memperoleh dan kemudian menyajikan informasi faktual dan dapat 

ditindaklanjuti, peneliti mengklarifikasi sumber data menjadi dua sumber, yaitu 

sumber data primer dan sumber data sekunder  

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer merupakan sumber data yang dapat memberikan 

data yang dibutuhkan peneliti secara langsung. Sumber data dalam penelitian 

 
11 Marinu Waruwu, "Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D): Konsep, Jenis, Tahapan Dan 

Kelebihan", Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, Vo. 9, No. 2 (2024), h. 30-32, 

<https://doi:10.29303/jipp.v9i2.2141.>  



 

9 
 

ini diperoleh dari penelitian secara langsung yakni dengan melakukan observasi 

dan wawancara dengan pengurus Wihara dan umat Buddha selaku pihak yang 

melakukan ritual puja bakti. 

b. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder merupakan informasi data yang dijadikan sebagai 

pendukung saja, misalnya melalui orang lain atau dokumen. Selain itu data 

pendukung ini juga didapatkan dari beberapa dokumentasi yang sudah 

dikumpulkan seperti ensiklopedia, literature, buku-buku maupun hasil laporan 

penelitian terdahulu dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti. Sumber data 

tersebut digunakan dalam penelitian ini digunakan sebagai dan pendukung 

informasi atas ritual puja bakti. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Dalam sebuah penelitian tentu saja peneliti berharap dapat memperoleh 

data obyektif dan dapat dipertanggungjawabkan juga dapat menggali lebih banyak 

lagi ilmu baru yang tentu saja didapat dari penelitian ini, untuk itu peneliti 

menggunakan beberapa metode pengumpulan data yang akan digunakan antara 

lain: 

a. Interview (Wawancara) 

Wawancara atau interview merupakan sebuah dialog yang dilakukan 

pewawancara (interviewer) untuk memperoleh informasi dari sumber yang 

diwawancarai (interviewee).12 

Dalam ritual puja bakti ajaran Buddha dilakukan wawancara terbimbing 

yaitu. Narasumber atau informan diberikan kebebasan untuk menjawab, namun 

didiskusikan dalam hal apapun agar tidak menyimpang dari pedoman 

wawancara yang dibuat oleh peneliti. 13 

Pada penelitian ini dilakukan interview dengan pengurus Wihara dan 

umat Buddha yang ada di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang. 

b. Observasi 

Observasi merupakan salah satu metode pengumpulan data dalam 

penelitian kualitatif, yang secara khusus sering digunakan dalam ilmu sosial 

 
12 Suharsimi Arikunto, "Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek", ed. by PT rineka Cipta (Mei 

2023) <https://www.scribd.com/document/756557803/Suharsimi-Arikunto-Prosedur-Penelitian>. 
13 Iqbal, Metodologi Penelitian Ilmu Sosial: Pendekatan Praktis, 

2002.https://www.researchgate.net/publication/365090561> 

https://www.researchgate.net/publication/365090561


 

10 

 

atau perilaku manusia. Observasi adalah salah satu kegiatan yang bersiifat 

empiris dab didasarkan pada fakta yang ada dilapangan maupun dalam sebuah 

teks. Dalam sebuah observasi semua indera yang dimiliki manusia digunakan 

seperti penglihatan, perasa, pendengaran, sentuhan dan sebagainya. 

Observasi dilakukan dengan mengamati langsung objek yang akan 

diteliti, yaitu dengan meneliti langsung bagaimana proses tata cara pelaksanaan 

ritual puja bakti dan nilai dari simbol-simbol yang terkandung didalamnya pada 

Wihara Buddhagaya Watugong Semarang. 

c. Dokumentasi 

Cara berikutnya dalam proses pengumpulan data yaitu dengan 

dokumentasi. Data yang berisikan file, suara, tulisan gambar dan tentu data hasil 

wawancara merupakan aspek yang ada dalam muatan dokumentasi, bentuk 

pembuktian yang bersumber dari jenis apapun seperti tulisan, gambaran, lisan 

adalah bentuk dokumentasi. Dalam melaksanakannya penulis mencari benda 

benda tertulis seperti buku-buku, catatan harian, majalal dokumen, peraturan, 

notulen hasil musyawarah atau rapat dan lain sebagainya yang sesuai dengan  

kebutuhan pada saat penelitian dalam kegiatan yang diselenggarakan umat 

Buddha di Wihara Budhagaya Watugong Semarang.14 

4. Metode Analisis Data 

Analisis data diketahui secara umum sebagai upaya dalam metode 

penelitian yang terakhir dengan menganalisis merupakan komponen penting dalam 

proses penelitian, dari adanya sumber data yang diperoleh. Hal ini harus dilakukan 

secara berurutan dan konsisten dari awal hingga akhir. Dalam analisis kualitatif 

deskriptif ini bertujuan untuk menjabarkan tata cara pelaksanaan ritual puja bakti 

dan memahami nilai-nilai yang terkandung didalamnya bermuatan secara 

deskriptif diperoleh dari data-data sudah terkumpul melalui wawancara dan 

dokumentasi. 

 Analisis data dapat dilakukan melalui reduksi data, penyajian data dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data adalah proses penting yang melibatkan 

pemilihan, penyederhanaan, dan pemfokusan data mentah yang dikumpulkan dari 

berbagai sumber seperti wawancara, observasi, atau dokumen. Tujuannya adalah 

 
14 Mukhamad Fathoni, "Teknik Pengumpulan Data Penelitian" Jurnal Keperawatan, Vol. 2, No. 3 (2019) 

h. 8-9. 



 

11 
 

untuk mengubah data yang kompleks dan beragam menjadi informasi yang lebih 

terstruktur dan bermakna.15 Selanjutnya penyajian data, tentunya dalam penelitian 

kualitatif berbeda dengan penelitian kuantitatif. Data kualitatif umumnya disajikan 

dalam bentuk naratif atau deskriptif, bukan dalam bentuk angka-angka statistik 

untuk memberikan pemahaman yang mendalam dan kaya tentang fenomena yang 

diteliti. Tahap terakhir yaitu penarikan kesimpulan dimana proses menafsirkan dan 

menyimpulkan makna dari data yang telah dikumpulkan dan dianalisis. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan diperlukan agar tulisan tersusun secara runtut, sistematis, 

dan fokus pada inti permasalahan, sehingga memudahkan pembaca memahami isi 

pembahasan skripsi. Adapun sistematika penulisan perlu adanya penjabaran yang jelas 

pada setiap babnya, maka penulis membuatnya sebagai berikut: 

Bab I yaitu pendahuluan yang terdiri dari latar belakang masalah yang menjadi 

titik fokus penelitian, lalu rumusan masalah yang berfokus untuk bisa memecahkan 

penelitian ini, tujuan dan manfaat penelitian bermaksud agar penelitian ini memiliki 

hasil kebermanfaatan atas capaian penelitian ini bagi penulis ataupun masyarakat, 

tinjauan pustaka merupakan hasil penelitian terdahulu yang masih linier dan relevan 

untuk penulis jadikan acuan sekaligus pertimbangan agar penelitian yang dilakukan 

tidak sama, selanjutnya metode penelitian, yang bermuatan tentang jenis penelitian 

yang dilakukan, sumber data yang diperoleh dan akan dicari, metode pengumpulan data 

layaknya wawancara, observasi, dokumentasi dan metode analisis data. Bagian terakhir 

membahas tentang sistematika penulisan skripsi. 

Bab II berisikan landasan teori untuk bisa menjabarkan lebih luas tentang 

pemaknaan serta pemahaman penelitian. Isi dari bahasan ini berupa (A) Tata cara 

pelaksanaan ritual puja bakti (pengertian, fungsi, tata cara pelaksanaan ritual puja bakti) 

(B) Makna yang terkandung dalam simbol. Landasan teori tersebut diuraikan secara 

universal dan secara komprehensif. 

Bab III menjabarkan tentang gambaran umum ajaran Buddha di Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang. Bab ini berfokus tentang spesifikasi gambaran 

umum dari mulai lokasi, kegiatan, serta pola yang diberikan pengurus atau tokoh 

penganut ajaran Buddha. 

 
15 Muftahatus Saadah, Yoga Catur Prasetiyo, Gismina Tri Rahmayati, "Strategi Dalam Menjaga 

Keabsahan Data Pada Penelitian Kualitatif", Al-’Adad : Jurnal Tadris Matematika, Vol. 1, No. 2 (2022), h. 54–

55, <https://doi:10.24260/add.v1i2.1113>. 



 

12 

 

Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan. Menganalisis dan menguraikan 

tentang tata cara pelaksanaan ritual puja bakti dan memahami nilai-nilai dari tiap simbol 

yang diterapkan di Wihara Budhagaya Watugong Semarang, mendeskripsikan hasil 

data penelitian, pembahasan hasil penelitian yang dijelaskan dengan teori kebudayaan 

Clifford Geertz. 

Bab V kesimpulan dan saran. Bab ini memiliki poin-poin kesimpulan dan saran. 

 

 

  



 

13 
 

 BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Ritual Puja Bakti 

1. Pengertian Ritual 

Ritual telah menjadi bagian tidak terpisahkan dalam setiap tahapan kehidupan, 

dari lahir hingga meninggal, manusia senantiasa diiringi oleh berbagai ritual. Tradisi-

tradisi ini begitu melekat dalam kehidupan sehari-hari dan bahkan menjadi ciri khas 

dari setiap kelompok masyarakat. Selain ritual-ritual yang dilakukan sepanjang hidup, 

terdapat pula upacara-upacara musiman yang semakin memperkaya khazanah budaya 

dan sejarah manusia.16 

Catherine Bell menawarkan perspektif dalam memahami ritual dengan 

menekankan pentingnya melihat ritual dalam konteks sosial dan historisnya. Ritual 

bukan sekadar serangkaian tindakan, tetapi merupakan praktik sosial yang dinamis, 

berubah seiring dengan perubahan masyarakat. Ritual berperan penting dalam 

membentuk identitas kolektif dan menjadi cara bagi manusia untuk beradaptasi 

dengan perubahan lingkungan. Dengan demikian, untuk memahami ritual sebagai 

bagian integral dari kehidupan manusia yang saling mempengaruhi satu sama lain. 

Dalam pandangan Bell, ritual adalah tindakan yang situasional dan strategis, yang 

artinya makna dan fungsi ritual dapat berbeda-beda tergantung pada konteksnya. 

Ritual pada umumnya dipengaruhi oleh agama, meski beberapa juga dipengaruhi 

oleh faktor ekonomi, politik dan kebudayaaan.17 

Dalam pemikirannya, Arnold van Gennep menyatakan bahwa setiap peralihan 

disertai dengan ritual-ritual peralihan yang terdiri dari tiga tahap. Pertama, tahap 

pemisahan, di mana individu terlepas dari peran atau status sosial sebelumnya, 

sehingga mereka terpisah dari lingkungan dan struktur masyarakat asalnya. Kedua, 

tahap transisi, di mana individu berada dalam masa penyesuaian dan perubahan untuk 

menyesuaikan diri dengan peran baru, disebut juga masa liminalitas. Ketiga, tahap 

penggabungan, di mana individu mengintegrasikan peran atau status barunya ke 

dalam dirinya dan bergabung kembali ke dalam struktur sosial yang baru.18 

 
16 Rumahuru Y.Z, dkk, "‘Ritual Ma’atenu Sebagai Media Konstruksi Identitas Komunitas Muslim 

Hatuhaha", Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Humaniora Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada, Vol. 2 

(2012), h. 36–37. 
17 Laode Muhamad Fathun, "Resensi Buku", Jurnal Mandala Jurnal Ilmu Hubungan Internasional, 

Vol. 3, No. 2 (2018) h. 6-7, <https://doi:10.33822/mjihi.v1i1.288>. 
18 Arnold Van Gennep, The Rites of Passage, ed. by Rouledge Paul kegan (1960) h. 16-17. 



 

14 

 

 

Clifford Geertz memiliki pandangan yang sangat mendalam tentang ritual. 

Bagi Geertz, ritual bukanlah sekadar serangkaian tindakan yang dilakukan secara 

mekanis, melainkan teks budaya yang erat dengan makna simbolis, bahasa yang 

digunakan oleh suatu budaya untuk berkomunikasi. Simbol-simbol yang digunakan 

dalam ritual memiliki banyak lapisan makna yang harus di interpretasikan dalam 

konteks budaya tertentu. Melalui ritual, masyarakat membangun dan memperkuat 

realitas sosial mereka. Ritual menciptakan kosmos simbolis yang memberikan 

makna dan orientasi pada kehidupan manusia. Geertz menekankan pentingnya 

menganalisis simbol-simbol yang digunakan dalam ritual, konteks sosial di mana 

ritual tersebut berlangsung, serta bagaimana simbol-simbol tersebut di 

interpretasikan oleh para pelaku ritual. Dengan demikian, ritual menjadi jendela 

untuk memahami pandangan dunia, sistem nilai, dan cara hidup suatu masyarakat. 

Di mana makna tidak hanya terletak pada tindakan itu sendiri, tetapi juga pada cara 

tindakan tersebut dipahami dan diinterpretasikan oleh anggota masyarakat.19 

Dalam suatu ritual keagamaan agama tidak hanya memengaruhi perilaku 

manusia, tetapi juga dipengaruhi oleh cara berpikir dan bertindak manusia itu 

sendiri. Interaksi antara agama dan budaya menghasilkan berbagai macam bentuk 

praktik keagamaan yang khas dan sesuai dengan konteks sosial budaya masing-

masing masyarakat. Pendekatan interpretatif (hermeneutik) untuk memahami 

makna yang tersembunyi di balik simbol-simbol dan tindakan-tindakan dalam suatu 

budaya, termasuk dalam ritus keagamaan. Bagi Geertz ritus keagamaan adalah 

bentuk komunikasi yang paling kaya akan simbol, di mana bahasa verbal dan non-

verbal saling berinteraksi untuk mengungkapkan nilai-nilai, kepercayaan, dan 

hubungan sosial yang mendasari suatu masyarakat. Melalui ritus, masyarakat tidak 

hanya mengkomunikasikan ide-ide abstrak tentang kosmos dan kehidupan setelah 

kematian, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan mempertegas hierarki sosial.20 

Pada penelitian Geertz dalam menelaah masyarakat Islam Jawa yang terbagi 

menjadi tiga golongan abangan, santri, dan priyayi yang muncul dari latar belakang 

geografis, ekonomi, dan sosial yang sama. Dalam masyarakat Jawa ritual slametan 

 
19 Clifford Geertz, "Agama Jawa, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa", ed. by Hartanto 

Utomo, Sarifudi (Komunitas Bambu, 1960) h. 10-12  
20 Shoni Rahmatullah Amrozi, ‘Keberagamaan Orang Jawa Dalam Pandangan Clifford Geertz Dan Mark 

R. Woodward’, Fenomena, Vol. 20, No. 1 (2021), h. 16-17, <https://doi:10.35719/fenomena.v20i1.46>. 



 

15 
 

menjadi bagian penting dalam kehidupannya, mencerminkan penggabungan antara 

unsur budaya Jawa dan Islam tanpa saling mendominasi. Geertz menunjukkan 

bahwa ritual ini bukan hanya sekadar tradisi keagamaan, tetapi juga berakar pada 

struktur  sosial, nilai budaya, dan kehidupan masyarakat yang majemuk 

menjadikannya sebuah teks budaya yang dapat dibaca untuk memahami dinamika 

sosial dan nilai-nilai yang dianut oleh masyarakat tersebut. sehingga ritual ini 

seringkali dipahami sebagai sarana untuk memperkuat identitas kelompok, menjaga 

kesinambungan tradisi, dan mengatasi konflik sosial.21 

Ritual dapat diartikan juga bentuk berinteraksi dengan sistem kepercayaan 

agama yang dianut oleh masyarakat tidak hanya sekadar tindakan simbolik.  Tetapi 

juga merupakan jendela untuk memahami sistem kepercayaan agama yang dianut 

oleh suatu masyarakat. Geertz melihat ritual sebagai teks budaya yang kompleks, 

di mana setiap elemen-dari simbol-simbol yang digunakan hingga urutan tindakan 

yang dilakukan memiliki makna yang dalam dan saling terkait. Melalui analisis 

yang cermat terhadap ritual sehingga dapat mengungkap nilai-nilai, keyakinan, dan 

kosmologi yang mendasari agama tersebut.  

Dengan demikian, ritual menjadi semacam "bahasa" yang digunakan oleh 

masyarakat untuk berkomunikasi dengan dunia spiritual. Simbol-simbol yang 

digunakan dalam ritual seringkali memiliki makna yang bersifat multi-layer, 

mengacu pada berbagai aspek kehidupan manusia, seperti kelahiran, kematian, 

kesuburan, dan hubungan manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi. Dengan 

memahami bahasa simbolik ini, dapat memperoleh pemahaman yang lebih 

mendalam tentang bagaimana agama membentuk identitas individu dan 

komunitas.22 

Lebih lanjut, Geertz juga menekankan pentingnya konteks dalam 

memahami makna ritual. Makna suatu ritual tidaklah statis, melainkan selalu 

berubah dan berkembang seiring dengan perubahan sosial dan budaya. Oleh karena 

itu, untuk memahami makna suatu ritual perlu mempertimbangkan konteks sejarah, 

sosial, dan budaya di mana ritual tersebut dilakukan. Dalam konteks penelitian, 

Geertz menawarkan pendekatan yang disebut "deskripsi tebal" (thick description). 

 
21 Nurul Qolbi dkk, "Ritual Slametan Sebagai Bentuk Akulturasi Budaya Jawa dan Islam Dalam 

Perspektif Antropologi", Jurnal Humaniora,Vol. 6  (2022) <https://doi.org/10.36840/annas.v6i1.502>. 

22 Clifford Geertz, "The Religion of Java" (The Slametan Communal Feast as a Core Ritual) (Amerika 

Serikat, 1960) h. 11-13. 



 

16 

 

Pendekatan ini menekankan pentingnya untuk tidak hanya menggambarkan 

tindakan-tindakan yang dilakukan dalam ritual, tetapi juga untuk menggali makna 

yang terkandung di balik tindakan-tindakan tersebut. Dengan kata lain, seorang 

peneliti harus berusaha untuk "masuk ke  dalam pikiran" para pelaku ritual untuk 

memahami bagaimana mereka sendiri memaknai ritual tersebut.23 

Sebagai contoh, dalam kasus Ritual Tolak Balak di Dusun Bago, Geertz 

akan mendorong untuk tidak hanya mendeskripsikan secara rinci bagaimana ritual 

tersebut dilakukan, tetapi juga untuk menggali makna yang terkandung dalam setiap 

tindakan, seperti mengapa tanaman andong digunakan, mengapa larungan sesaji 

dilakukan di pantai, dan sebagainya. Dengan melakukan hal ini, dapat memperoleh 

pemahaman yang lebih kaya tentang bagaimana ritual ini berfungsi sebagai sarana 

untuk menghubungkan masyarakat dengan sistem kepercayaan agama mereka.24 

Geertz meneliti ritual slametan di Jawa. Melalui penelitiannya menemukan 

bahwa slametan bukan hanya sekadar perjamuan makan bersama, tetapi juga 

memiliki makna yang mendalam terkait dengan harmoni sosial, keseimbangan 

alam, serta hubungan antara manusia dengan leluhur dan kekuatan gaib. 

Singkatnya, dalam perspektif Geertz, ritual merupakan pintu gerbang yang sangat 

berharga untuk memahami agama dan budaya. Dengan menggunakan pendekatan 

yang cermat dan holistik dapat mengungkap makna yang tersembunyi di balik 

tindakan-tindakan ritual dan memperoleh pemahaman yang lebih mendalam 

tentang kehidupan manusia. 

2. Jenis-Jenis Ritual 

Dalam buku fenomonologi agama karya Mariasusai Dhavamony ritual 

memiliki beragam bentuk. Dengan mengidentifikasinya menjadi empat jenis 

yaitu:25 

a. Tindakan Magis 

Ritual yang melibatkan penggunaan benda-benda mistis dan dianggap 

memiliki kekuatan supernatural untuk mencapai tujuan tertentu. 

b. Tindakan Religius 

 
23 Clifford Geertz, "The Interpretation of Cultures" (New York, 1973) h. 9-10. 
24 Umi Hanik, Moh. Turmudi, "Slametan Sebagai Simbol Harmoni Dalam Interaksi Sosial Agama Dan 

Budaya Masyarakat Desa Tanon Kecamatan Papar Kabupaten Kediri", Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 

Vol. 31, No. 1 (Januari, 2020) h.  135-137. < https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.990> 
25 Mei Latifah, Solikhatus, "A Fresh Approach to the Problem of Magic and Religion”, Mengenal Wihara 

Buddhagaya Watugong, Dari Tempat Ibadah Hingga Wisata Religi’, Journal of Anthropology, h. 23–24, 

<https://jatengtravelguide.info/ (Diakses Pada 05 Oktober 2024). 



 

17 
 

Ritual ini berhubungan dengan kepercayaan pada kekuatan gaib yang 

berasal dari para leluhur. 

c. Ritual Konstitutif 

Jenis ritual ini mengungkapkan atau mengubah hubungan sosial dengan 

merujuk pada pengertian-pengertian mistis dengan cara ini upacara-upacara 

kehidupan menjadi khas. 

d. Ritual Faktitif 

Ritual ini dilakukan secara kolektif dengan tujuan meningkatkan 

produktivitas, kesejahteraan, dan solidaritas kelompok. Ritual ini berbeda 

dengan ritual konstitutif karena tujuannya lebih dari sekedar pengungkapan atau 

perubahan hubungan sosial, tidak saja mewujudkan kurban untuk para leluhur. 

Arnold Van Gennep dikenal dengan konsep "rites de passage" atau ritual 

peralihan. Dalam teorinya mengklasifikasikan ritual-ritual yang menandai 

peralihan seseorang dari satu tahap kehidupan atau status sosial ke tahap atau 

status sosial lainnya. 

Van Gennep membagi ritual peralihan menjadi tiga tahap utama:26 Tahap 

Pertama, Pemisahan (Separation); Pada Tahap awal ini terjadi di mana individu 

dipisahkan dari status atau kelompok sosial sebelumnya untuk memutuskan 

ikatan dengan masa lalu dan mempersiapkan diri untuk memasuki tahap baru. 

Contohnya, upacara perpisahan sekolah, ritual potong rambut pada saat 

memasuki masa dewasa. Tahap Kedua yaitu Liminalitas (Liminality); Tahap 

antara atau transisi di mana individu berada dalam keadaan ambigu, tidak lagi 

menjadi bagian dari kelompok lama tetapi belum sepenuhnya menjadi bagian 

dari kelompok baru. Tujuan agar mengalami perubahan identitas dan 

transformasi. Gagasan pokoknya mengenai masa penebusan dosa dalam agama, 

masa pertapaan, masa karantina. Tahap Terakhir yakni penggabungan kembali 

(Incorporation) di mana individu diterima kembali ke dalam masyarakat 

dengan status atau peran yang baru yang ditandai dengan penyelesaian proses 

transisi dan mengintegrasikan individu ke dalam struktur sosial yang baru. 

Penerapan konsep oleh Van Gennep ini terealisasi dalam kehidupan 

sehari-hari. Konsep ritual peralihan Van Gennep yang sangat relevan dengan 

 
26 Xaverius Wonmut, "Rekonsiliasi Dan Penguatan Tatanan Sosial Sebagai Puncak Prosesi Ritual Yamu 

Dalam Budaya Marind", Jurnal Masalah Pastoral, Vol. 10, No. 2 (2022), h.  60–65, 

<https://doi:10.60011/jumpa.v10i2.64>. 



 

18 

 

berbagai budaya dan tradisi di seluruh dunia. Beberapa contoh penerapannya 

meliputi;27 Pertama, Ritual Keagamaan merupakan serangkaian tindakan atau 

perbuatan yang memiliki makna simbolis dan dilakukan sebagai bagian dari 

praktik keagamaan. Tindakan-tindakan ini biasanya mengikuti aturan-aturan 

tertentu yang telah ditetapkan dalam ajaran agama. Masing-masing ajaran 

memiliki bentuk ritual keagamaan yang dijadikan praktik dalam kehidupan oleh 

penganutnya, contoh ritual keagamaan yaitu hari raya idul fitri, baptis, nyepi, 

galungan, meditasi, puja bakti, waisak, dll.28  

Kedua, Ritual Inisiasi. Dalam hidup religius seseorang, ritus-ritus 

inisiasi menandai permulaan kematangan kedewasaaannya dalam soal-soal 

religious. Inisiasi itu sendiri memberikan kepadanya hak-hak dan kewajiban-

kewajiban untuk berpartisipasi secara penuh dalam hidup religius di 

masyarakat. Pada intinya unsur pokok dalam proses ritus inisiasi adalah 

menghantar seorang anak atau remaja, menjadi pribadi yang matang 

sepenuhnya, dan memperkenalkannya pada hidup seksual. Kata untuk ritus 

inisiasi dalam Buddha Tantrayana adalah Abhiseka yang berarti “perecikan”. 

Pada ritual ini orang yang menjalaninya diperikkan air suci, seperti upacara 

yang dilaksanakan menurut upacara Hindu kuno dari pelantikan Pangeran 

Dewasa. Dengan upacara ini, seorang pangeran diharapkan menjadi seorang 

penguasa dunia.29 

Ketiga yaitu, Ritual Siklus Hidup. Berbagai ritual yang dilaksanakan 

masyarakat dalam hubungannya dengan masa-masa terterntu dalam hidupnya 

atau yang dalam istilah Van Gennep disebut ritual siklus hidup. Van Gennep 

berpendapat bahwa sepanjang hidupnya, manusia mengalami berbagai 

perubahan, baik dari segi fisik (biologis) maupun sosial budaya. Perubahan-

perubahan ini dapat memicu krisis mental, terutama saat memasuki tahap 

kehidupan yang baru. Untuk mengatasi krisis ini dan menyambut tahap 

kehidupan yang baru, manusia membutuhkan semacam "penyegaran" atau 

regenerasi semangat melalui ritual-ritual tertentu. Ritual-ritual ini menurut Van 

Gennep, sangat penting dan sudah ada sejak zaman dahulu dalam berbagai 

 
27 Arnold Van Gennep “The Rites de Passage” (1909)  
28 Gunawan, "Memahami Teori Dan Pendekatan", Sosiologi Agama, Vol.  6, No. 11, (2020), h. 9-10.. 
29 Purnomo, "Ritual Puasa Dalam Islam Analisis Sosial Dengan Teori Rites de Passage Arnold van 

Gennep", Journal of Philosopica et Theologica, Vol. 7 (2020) <https://doi.org/10.35312/spet.v7i2>. 



 

19 
 

budaya. Contohnya adalah upacara-upacara yang berkaitan dengan 

pertumbuhan anak, seperti upacara kehamilan, potong rambut pertama, atau saat 

anak menginjak tanah untuk pertama kali.30 

Keempat, Ritual Sosial merupakan serangkaian tindakan simbolik yang 

dilakukan secara berulang dalam konteks interaksi sosial. Aktivitas ini 

bertujuan untuk mempererat hubungan antar individu atau kelompok, serta 

melestarikan nilai-nilai dan tradisi budaya. Contohnya, perayaan hari besar 

keagamaan, upacara adat, pernikahan.31 Konsep ritual peralihan Van Gennep 

memberikan kerangka kerja yang berguna untuk memahami makna dan fungsi 

ritual dalam berbagai budaya. Dengan memahami ketiga tahap dalam ritual 

peralihan, dapat lebih menghargai pentingnya ritual dalam kehidupan manusia 

dan masyarakat. 

3. Tujuan Ritual 

Van Gennep menjelaskan bahwa setiap kebudayaan memiliki ritual-

ritual yang menandai transisi status sosial individu, mulai dari masa pubertas 

hingga kematian. Dalam pandangannya, setiap ritual penerimaan terdiri dari tiga 

tahap: perpisahan, peralihan, dan penggabungan. Tahap perpisahan memisahkan 

individu dari status atau kelompok lamanya; tahap peralihan menjadikannya 

subjek bagi proses perubahan; sementara tahap penggabungan menempatkan 

individu pada status atau kelompok baru secara resmi.  

Chaple dan Coon memperluas klasifikasi ini dengan memperkenalkan 

kategori ritual intensifikasi yang berfokus pada kelompok, bukan individu, 

untuk menghadapi krisis kehidupan.32 Ritual intensifikasi seperti Tahun Baru 

atau upacara perburuan bertujuan memperbarui dan menegaskan kesuburan 

serta ketersediaan sumber daya, seperti hasil panen atau buruan. Ritual ini 

dilaksanakan untuk menjaga stabilitas dan kelangsungan hidup kelompok. 

Contohnya, bangsa Iraquois melakukan ritual untuk mengembalikan 

keseimbangan sosial pasca kematian, sementara bangsa Tobriander dan Eskimo 

melakukan ritual agar panen atau hewan buruan melimpah. 

 
30 Koentjaraningrat, "Ritus Peralihan Di Indonesia" (PN Balai Pustaka, 1985) h. 78-79. 
31 Abida Al Aliyah, ‘Rite Communication in The Nyadran Tradition in Sidoarjo Komunikasi Ritus Dalam 

Tradisi Nyadran Di Sidoarjo’, Jurnal Ilmu Komunikasi, 9.1 (2020), pp. 22–27. 
32 Kamila Rahma Shalehah, ‘DIALEKTIKA Jurnal Pemikiran Islam Dan Ilmu Sosial Analisis 

Simbolisme Ritual Dan Pengalaman Keagamaan Dalam Kerangka “Sacred Canopy” Di Gereja Masehi Advent 

Hari Ketujuh Kayu Putih...’, January, 2025, doi:10.33477/da.v17i2.8717. 



 

20 

 

Ritual-ritual ini berperan sebagai kontrol sosial dalam komunitas, baik 

dalam krisis individu maupun kelompok, dan dirancang untuk mempertahankan 

perilaku, emosi, dan nilai-nilai yang stabil. Tidak semua upacara dapat 

diklasifikasikan sebagai penerimaan atau intensifikasi, misalnya upacara yang 

berhubungan dengan pengobatan, pemujaan terhadap roh leluhur, dan ibadah 

rutin. Beberapa ritual ini bertujuan mencegah perubahan yang tidak di inginkan 

atau mengendalikan keseimbangan antara manusia dan alam.33 

Upacara atau ritual juga berfungsi dalam inisiasi peran, yang 

membutuhkan pelepasan kebiasaan lama dan pembentukan kebiasaan baru. 

Inisiasi ini meliputi perubahan peran sosial, seperti perpindahan dari masa 

kanak-kanak ke dewasa pada pubertas, perkawinan, maupun kematian, yang 

terjadi dalam siklus kehidupan manusia. Ritual pubertas, misalnya, menandakan 

transformasi sosial dari anak-anak menjadi dewasa. Seperti alam yang 

memerlukan ritual untuk menjaga kesuburannya, komunitas manusia juga 

memerlukan ritual untuk memperkuat ikatan nilai budaya dan kepercayaannya. 

Ritual ini seringkali diwujudkan melalui simbol dan mitos, dan berfungsi 

sebagai pengingat nilai-nilai budaya dengan sanksi religius untuk menghadapi 

tantangan kehidupan sehari-hari. 

4. Pengertian Ritual Puja Bakti 

Ajaran Buddha Dhamma sebagai ajaran universal tetap utuh, tidak 

berubah atau ditambah. Manifestasi pemujaan terhadap Triratna melalui upacara 

dan kebaktian sebaiknya tetap didasari oleh pandangan benar agar tidak 

menyimpang dari inti Buddha Dhamma. 

 Seorang entrepreneur, Jacky Raharja dalam tulisannya menjelaskan 

mengenai puja bakti.34 Dalam ajaran Buddha, puja merupakan bentuk 

persembahan yang kaya makna dan bukan sekadar pemberian materi, melainkan 

sebuah tindakan simbolis yang mengandung nilai spiritual yang mendalam. Puja 

bakti adalah praktik keagamaan yang melibatkan penyembahan, doa, dan 

meditasi sebagai bentuk penghormatan kepada Buddha dengan tujuan  untuk 

memperkuat hubungan spiritual dengan Buddha dan mencapai pencerahan.  

 
33 A Rahmawati, "Praktik Sosial Menurut Bourdieu Merupakan Hasil Dinamika Dialektis Antara 

Internalisasi Eksternal Dan Internalisasi Internal", Paradigma, (2020), h. 10  
34 Cetya Tathagata, “Pandangan Agama Buddha Tentang Tradisi” (2018) 

http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html (Diakses pada 23 

Oktober 2024) 

http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html


 

21 
 

Puja bakti merupakan hal penting bagi ajaran Buddha dikarenakan 

kegiatan ini dapat memberikan pemahaman Dhamma yang lebih mendalam 

tentang ajaran Buddha dan dapat membantu dalam menerapkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Mengikuti puja bakti di Wihara memungkinkan untuk 

berinteraksi dengan umat Buddha lainnya, sehingga dapat memperkuat rasa 

persaudaraan dan kebersamaan. Mendengarkan pengalaman spiritual dari umat 

Buddha lainnya dapat menjadi sumber inspirasi dalam perjalanan spiritual.35 

Dalam melaksanakan puja bakti, umat Buddha mengikuti tradisi yang sudah ada 

sejak masa Buddha, di mana mereka datang, memasuki ruang penghormatan 

dengan sikap tenang, dan melakukan namaskara atau sujud sebagai bentuk 

penghormatan kepada simbol Sang Buddha. 

Dr. K. Sri Dhammananda, seorang cendekiawan Buddha, memahami 

puja bakti sebagai salah satu bentuk tradisi yang berkembang dari kebiasaan 

awal yang dikenal sebagai Vattha, yaitu kebiasaan para Bhikkhu dan umat yang 

bersama-sama mendengarkan khotbah Buddha di masa hidupnya. Setelah 

Buddha mencapai parinibbana (wafat), tradisi ini terus dilanjutkan sebagai cara 

untuk menghormati ajaran Buddha. Ini menunjukkan bahwa puja bakti bukan 

sekadar ritual, tetapi juga sarana untuk menumbuhkan kebijaksanaan dan 

kedamaian dalam diri. Dengan mengembangkan kualitas seperti cinta kasih, 

kesabaran, dan kebijaksanaan. Praktik ini tidak hanya dilakukan di Wihara atau 

tempat ibadah, tetapi juga dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari sebagai 

bentuk perhatian penuh. 36 

Menurut Edward Conze, seorang sarjana terkemuka dalam studi 

Buddhisme, puja bakti bertujuan untuk membangkitkan semangat pembebasan 

dari penderitaan. Praktik ini dianggap sebagai jalan untuk mengembangkan sila 

(etika), samadhi (konsentrasi), dan panna (kebijaksanaan) yang penting dalam 

tradisi Buddha. Melalui puja bakti, umat dapat memperdalam pemahaman 

mereka terhadap Buddha Dhamma, sehingga mereka mampu menghadapi 

penderitaan hidup dengan cara yang lebih bijaksana dan penuh kasih sayang.37 

 
35 Carina Tjandradipura, Ferlina Sugata, "Representasi dan Orientasi Simbol Penghormatan Dalam 

Dinamika Ruang Ibadah Agama Buddha (Studi Kasus: Ruang Ibadah Cetiya Di Bandung)’, Idealog: Ide Dan 

Dialog Desain Indonesia, Vol. 1, No. 1 (2017), h. 1-3, <https://doi:10.25124/idealog.v1i1.839>. 
36 Dhammananda K. S, “What Buddhists Believe” (Buddhist Missionary Society.) 

<https://archive.org/details/whatbuddhistsbel0000dham>. (Diakses pada 23 Oktober 2024) 
37 Conze, E. "Buddhist Thought in India. Ann Arbor" (University of Michigan Press, 1993) 

<https://archive.org/details/x-buddhist-thought-in-india>. (Diakses 23 Oktober 2024) 



 

22 

 

Dapat dipahami bahwa puja bakti dalam agama Buddha adalah praktik 

keagamaan yang kaya makna dan manfaat. Melalui puja bakti, umat Buddha 

tidak hanya memperdalam pemahaman mereka tentang ajaran Buddha, tetapi 

juga mengembangkan kualitas-kualitas batin yang diperlukan untuk mencapai 

pencerahan. Puja bakti bukan sekadar ritual formal, melainkan merupakan 

ekspresi nyata dari keyakinan dan ketakwaan seorang umat Buddha. 

5. Jenis-Jenis Ritual Puja Bakti 

Akibat adanya penyebaran ajaran Buddha, maka terjadilah akulturasi. 

Akulturasi ini sendiri merupakan hal yang sudah wajar terjadi selain karena 

ajaran Buddha yang memiliki nilai toleransi tinggi, juga karena tidak ada satu 

agama pun yang memiliki hak untuk memaksakan ajaran maupun tradisinya 

kepada masyarakat dengan tradisi setempat. Penyebab kedua terbentuknya 

aliran-aliran yang berbeda dalam agama Buddha adalah karena adanya 

perbedaan persepsi, dan ini pun juga adalah hal yang wajar. Sebagai sebuah 

ajaran yang bersumber pada pengalaman manusianya sendiri, sudah tentu 

banyak persepsi yang muncul selama kurang lebih 2500 tahun. Dalam agama 

Buddha terdapat beberapa aliran yang membedakan satu dengan yang lainnya 

khususnya di Indonesia.38 

Terdapat 4 aliran utama dalam Buddhisme di dunia, yaitu: 39 

a. Theravada 

Sebagai aliran yang memegang teguh Dhamma-Winaya sesuai kitab 

Tripitaka Pali. Oleh karena itu disebut juga sebagai ajaran para sesepuh atau 

juga Early Buddhism (Buddhisme Awal). Theravada berkembang di Asia 

bagian selatan (Sri Lanka) dan Asia Tenggara. Theravada adalah aliran 

Buddhisme yang menekankan pada pencapaian pencerahan secara individu 

melalui meditasi dan penerapan etika moral. Ritual dalam Theravada 

cenderung sederhana, dengan fokus pada penghormatan kepada Buddha, 

ajaran-Nya (Dhamma), dan komunitas Sangha. Ritual puja bakti pada hari-

hari besar seperti Waisak, meditasi vipassana untuk mencapai pemahaman 

 
38 J Cendana, K Natalia, and P Nyanasuryanadi, "Pemberdayaan Masyarakat Buddha Melalui Ekonomi 

Dan Ekolog", Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 7 (2023), h. 78-79  
39 Upa Sasanasena, Seng Hansen, "Ikhtisar Ajaran Buddha", (2008), h. 80-81. 

<https://static.sariputta.com/pdf/tipitaka/98/ikhtisar_ajaran_buddha> 



 

23 
 

mendalam, serta pembacaan sutta sebagai bentuk penghormatan dan refleksi 

atas ajaran Buddha.40 

b. Mahayana 

Sebagai ajaran yang berkembang pesat di Asia bagian timur 

(khususnya) dan seluruh Asia (umumnya). Mahayana adalah aliran 

Buddhisme yang menekankan konsep Bodhisattva, yaitu makhluk 

tercerahkan yang memilih menunda pencapaiannya untuk membantu semua 

makhluk menuju pencerahan. Ritual dalam Mahayana lebih beragam, 

mencakup penghormatan kepada Bodhisattva, Buddha, dan berbagai dewa.41 

Kitab suci utama Mahayana adalah kumpulan sutta, seperti Sutta Hati, yang 

mengajarkan nilai-nilai kasih sayang dan kebijaksanaan. Pada aliran 

Mahayana ritual di dalamnya terdapat puja bakti kepada Avalokitesvara 

(Kuan Yin), upacara pentahbisan Bhikkhu, dan perayaan festival keagamaan 

yang memperingati ajaran Buddha serta bodhisattva. 

c. Vajrayana atau Tantrayana 

Sebenarnya merupakan bagian dari Mahayana namun memiliki 

perbedaan doktrin maka terbentuklah aliran ini. Pada mulanya merupakan 

akulturasi antara ajaran Buddha dengan kebudayaan dan tradisi Tibet. 

Vajrayana adalah aliran Buddhisme yang menekankan penggunaan mandala, 

diagram kosmis yang merepresentasikan alam semesta, dan mantra, suara 

suci, sebagai sarana untuk mencapai pencerahan dengan cepat. Ritual dalam 

Vajrayana cenderung kompleks, melibatkan visualisasi, mudra (gerakan 

tangan khusus), serta penggunaan mandala dalam puja bakti. Kitab suci 

utama aliran ini adalah Tantra, yang berisi ajaran dan praktik esoterik/ 

tersembunyi. Contoh ritual Vajrayana meliputi puja bakti kepada dewa 

pelindung, sandhi atau persembahan, serta upacara perjamuan sakral.42 

d. Buddhayana 

Paham Buddhayana memandang ajaran Buddha Gautama secara 

menyeluruh dan terpadu, tidak terbatas pada sekat-sekat aliran, sekte, atau 

 
40 Mutia Avezahra, Fattah Hanurawan & Ninik Setiyowati, "Kebahagiaan Pada Bhikkhu Theravada", 

Flourishing Journal, Vol. 1, No. 3 (2021), h. 13-14, <https://doi:10.17977/um070v1i32021p205-213>. 
41  Sudarmono "Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana" Dalam Artikel The Social Capital of Banjar 

Community in The Implementation of Religious. Vol. 5, No. 2 (2024), h. 76–77, 

<https://doi:10.53565/patisambhida.v5i2.1216>. 
42 I Komang Suastika Arimbawa, G. Arya Anggriawan, "Perkembangan Ajaran Buddha Dalam Trilogi 

Pembebasan", Journal of Filsafat. Vol. 11 (2020) h. 12-13. 



 

24 

 

mazhab tertentu. Sifat non-sektarian dalam Buddhayana merupakan upaya 

untuk mengembalikan inti ajaran Buddha yang paling mendasar dan esensial. 

Hal ini diwujudkan dengan memfasilitasi dan merangkul ketiga aliran utama 

Buddhisme Theravada, Mahayana, dan Vajrayana di bawah satu payung 

(persatuan dan kesatuan) Buddhayana.  

Dengan demikian, Buddhayana menekankan persatuan dan kesatuan 

umat Buddha, melampaui perbedaan-perbedaan formal dan menekankan 

pada praktik Dhamma yang membawa pada pencerahan. Pendekatan ini 

memungkinkan umat Buddha untuk mempelajari dan mempraktikkan ajaran 

dari berbagai tradisi secara harmonis dan seimbang, tanpa merasa terikat 

pada satu aliran tertentu. Fokus utama Buddhayana adalah pada esensi ajaran 

Buddha, yaitu jalan menuju pembebasan dan pencapaian Nirwana, yang 

dapat diakses melalui berbagai metode dan pendekatan yang tersedia dalam 

tradisi-tradisi Buddhis.43 

6. Tujuan Ritual Puja Bakti 

Agama Buddha sangat terbuka terhadap keyakinan lain, bahkan tidak 

menganggap pindah agama sebagai kesalahan. Sebaliknya, banyak agama lain yang 

menganggap pindah agama sebagai dosa. Hal ini bisa membuat jumlah umat 

Buddha menurun. Buddha mengajarkan bahwa semua orang, terlepas dari 

agamanya, akan menerima akibat dari perbuatannya. Perilaku baik akan membawa 

kebahagiaan, sedangkan perbuatan buruk akan membawa penderitaan. Bagi 

Buddha, pentingnya bukan label agama, melainkan tindakan dan moralitas 

seseorang. Penting bagi umat Buddha untuk memahami ritual dengan benar. Ritual 

seharusnya menjadi sarana untuk memperdalam pemahaman dan meningkatkan 

kualitas diri, bukan hanya sekadar rutinitas. 

Melakukan ritual dalam agama Buddha memiliki beberapa manfaat, di 

antaranya:44 

a. Meningkatkan keyakinan kepada Sang Buddha 

b. Mengenang kembali ajaran-ajaran dasar Budhisme 

c. Meningkatkan konsentrasi dan mengendalikan emosi serta ego 

 
43 Grace & Haudi, "Bhineka Tunggal Ika Dalam Kemasyarakatan Buddhis" Buddha Jinarakitha, Vol. 3, 

No. 1 (2021) h. 36-37. 
44 Ekka Citta, "Bersatu Dalam Dhamma Simbol Dalam Buddhisme”Journal of Paradigma 

(KAMADHIS UGM, 2008). 



 

25 
 

d. Menghindari perbuatan buruk dan melakukan perbuatan baik 

e. Membantu mengurangi sifat egois 

f. Mendalami makna pembacaan sutta 

g. Mengeratkan hubungan sesama umat Buddha 

h. Menunjukkan rasa hormat kepada guru (Bhikkhu) 

B. Makna Simbolik 

1.  Makna 

Semantik, sebagai cabang linguistik, secara komprehensif meneliti makna 

kata dalam bahasa, mencakup asal-usul, evolusi, dan penyebab perubahan makna 

sepanjang sejarah. Kajian ini penting karena makna berperan sentral dalam 

penggunaan bahasa sebagai alat komunikasi pengalaman, pikiran, dan maksud 

dalam masyarakat. Semantik memfokuskan pada analisis proses transposisi makna, 

yaitu bagaimana makna kata bergeser atau berkembang dalam konteks penggunaan 

bahasa yang dinamis.45 

Ferdinand de Saussure berpendapat bahwa makna kata merupakan hubungan 

antara bentuk fisik kata (penanda) dan konsep yang diwakilinya (petanda), dan 

makna tersebut merupakan hasil kesepakatan sosial, bukan sesuatu yang alami. 

Singkatnya, semantik mempelajari makna kata dan bagaimana makna tersebut 

terbentuk dan berubah dalam penggunaan bahasa.46  

Makna, dalam konteks semantik, adalah esensi dari sebuah kata atau ujaran, 

yaitu hubungan antara bentuk fisik kata (penanda) dan konsep atau ide yang 

diwakilinya (petanda). Makna bukanlah sesuatu yang inheren pada kata itu sendiri, 

melainkan hasil konvensi sosial dan kesepakatan bersama antar pengguna bahasa. 

Semantik mempelajari bagaimana makna ini terbentuk, berkembang, dan berubah 

seiring waktu dalam penggunaan bahasa yang dinamis, termasuk proses transposisi 

makna di mana arti sebuah kata dapat bergeser atau meluas. Dengan kata lain, makna 

adalah interpretasi yang disepakati bersama terhadap sebuah simbol linguistik dalam 

konteks sosial dan budaya tertentu. 

 

 

 
45 Dasrizal Taufik, "Perubahan Makna Bahasa Jenis Dan Karakteristiknya", Journal Filsafat, Vol. 20, 

No. 1 (2024), h. 100–106. 
46 Yudi Jatmiko, "Ferdinand De Saussure: Strukturalisme Dan Pengaruhnya Bagi Dunia Penafsiran 

Alkitab", Jurnal Amanat Agung, Vol. 16, No. 1 (2021), h. 43-44, <https://doi:10.47754/jaa.v16i1.476>. 



 

26 

 

2.  Simbolik  

Menurut kamus, kata simbol berasal dari “symballi” dalam bahasa Yunani 

yang berarti “melempar bersama-sama”. Artinya, simbol berfungsi untung 

menggabungkan atau menyatukan suatu ide atau konsep dengan objek yang terlihat, 

sehingga objek tersebut mempresentasikan gagasan tertentu.47 Simbol dapat 

membawa seseorang kepada ide atau konsep yang berkaitan dengan masa depan atau 

masa lalu untuk mempresentasikan hal lain yang lebih kompleks. 

Simbol adalah sesuatu yang memiliki arti bagi manusia dan berhubungan 

dengan kehidupan nyata. Simbol, yang bermakna bagi manusia dan terkait dengan 

realitas, muncul dari pemahaman bersama dalam masyarakat, bukan semata-mata 

ciptaan individu. Agama tersusun dari simbol-simbol suci yang saling terkait 

membentuk sistem. Simbol-simbol ini dianggap krusial dan bermakna mendalam, 

namun dapat pula diasosiasikan dengan perilaku negatif.48 

Menurut Mochammad Maola, simbol merupakan unsur penting dalam setiap 

agama, lahir dari kepercayaan, ritual, ritus, dan etika yang menjadi bagian dari tradisi 

keagamaan tersebut. Simbol agama adalah lambang atau tanda yang digunakan 

untuk menyampaikan makna, nilai, dan keyakinan kepada para pengikutnya. 

Simbol-simbol ini tidak hanya berupa benda-benda fisik, seperti patung, kain, atau 

batu, tetapi juga tindakan-tindakan keagamaan, seperti doa. Simbol dalam agama 

sering dimuliakan, dihormati, atau bahkan dikultuskan dalam berbagai bentuk, yang 

semuanya dihilangkan dari budaya dan keyakinan yang dianut. Penghormatan atau 

pemujaan terhadap simbol ini membentuk suatu sistem dan struktur simbol yang 

kompleks, yang pada akhirnya membentuk manusia sebagai “homo symbolicus” 

atau makhluk yang terikat dan diatur oleh simbol dalam pola keagamaan atau 

religiusitas tertentu.49 

Pierce memahami simbol adalah tanda yang hubungannya dengan objek 

bersifat arbitrer, berdasarkan kesepakatan sosial dan budaya, bukan kemiripan fisik. 

Contohnya, kata "merah" mewakili warna merah berdasarkan konvensi. Pemahaman 

simbol memerlukan interpretasi kompleks yang mempertimbangkan konteks 

 
47 Aidil Haris, Asrinda Amalia, "Makna dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah Tinjauan 

Komunikasi)’, Jurnal Dakwah Risalah, Vol. 29, No. 1 (2018), h. 16, <https://doi:10.24014/jdr.v29i1.5777>. 
48 Aziska Dindha Pertiwi, "Representasi Kepercayaan Masyarakat Jawa Dalam Karya Akmal Nasery 

Basral (Kajian Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)", Sapala, Vol. 5, No. 1 (2018), pp. 1-3. 
49 Mochammad Maola, Dasar-Dasar Antropologi Agama (PPSM, 2002) h. 38-340. 



 

27 
 

budaya, sejarah, sosial, dan pengalaman penafsir, menghasilkan makna simbolik 

yang lebih kaya daripada makna literal.50 

Dari beberapa teori yang disebutkan simbol adalah tanda atau lambang 

penting dalam agama dan budaya yang menyampaikan makna, nilai, dan keyakinan, 

meliputi benda fisik dan tindakan. Pemahaman simbol butuh interpretasi kontekstual 

untuk menghasilkan makna yang lebih kaya. Singkatnya, simbol adalah representasi 

bermakna yang dipahami melalui kesepakatan sosial dan interpretasi. 

Clifford Geertz memandang simbol sebagai elemen kunci dalam memahami 

kebudayaan. Menurut Geertz, simbol adalah sesuatu yang merepresentasikan makna 

tertentu dalam konteks sosial dan budaya. Menganggap kebudayaan sebagai sistem 

simbolik yang rumit, di mana simbol berfungsi sebagai alat untuk 

mengomunikasikan dan mempertahankan nilai-nilai, keyakinan, dan pandangan 

dunia suatu masyarakat.51 

Simbol-simbol yang dimiliki oleh manusia terdapat suatu kelompok yang 

yang dinamakan dengan simbol-simbol suci (bersifat normatif serta memiliki 

kekuatan besar dalam malaksanakan sanksi-sanksinya). Hal ini dikarenakan simbol-

simbol suci itu bersumber pada etos dan pandangan hidup (world view), yang 

termasuk dua unsur paling hakiki terhadap eksistensi manusia dan juga karena 

simbol-simbol suci ini tersusun dengan simbol-simbol lainnya yang dapat digunakan 

oleh manusia dalam kehidupan nyata sehari-hari. 

Dalam teorinya tentang "interpretasi budaya" bahwa untuk memahami 

budaya, seseorang harus memahami simbol-simbol yang digunakan oleh masyarakat 

tersebut. Makna dari simbol-simbol ini bukan hanya dari apa yang tampak di 

permukaan, tetapi bagaimana simbol-simbol itu dibingkai dalam pengalaman dan 

interaksi sosial.52 Proses ini disebut sebagai "penafsiran tebal" (thick description) 

adalah upaya untuk mengungkap makna mendalam di balik simbol-simbol budaya. 

Melalui proses ini sehingga dapat memahami bagaimana simbol-simbol suci 

menyatu dengan simbol-simbol sehari-hari. Keterjalinan ini dimungkinkan karena 

 
50 E.D. Siregar and S. Wulandari, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasitrikotomi (Ikon,Indeks 

Dan Simbol) Dalam Cerpenanak Mercusuar Karya Mashdar Zainal": Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 4, No. 1 

(2020), h. 29-30  
51 Haryoso, "Pengantar Antropologi" (Bina Cipta, 1988) h. 45-46. 
52 Fatia Inast Tsuroya, "Kritik Etos, Pandangan Dunia, Dan Simbol-Simbol Sakral Terhadap Pandangan 

Clifford Geertz", Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan Sejarah, Vol. 5, No. 2 

(2020) ,h. 87-88  



 

28 

 

simbol-simbol suci berfungsi sebagai inti dari nilai-nilai dan pandangan hidup 

manusia dalam suatu budaya.  

Pandangan tentang manusia sebagai hewan yang membuat simbol, konsep-

konsep, dan mencari-makna, yang makin lama makin menjadi populer baik dalam 

ilmu-ilmu sosial maupun dalam filsafat melampaui beberapa tahun yang lalu, 

membuka sebuah pendekatan baru dengan cara keseluruhan bukan hanya pada 

analisis tentang agama seperti itu, akan tetapi bagaimana memahami hubungan 

antara agama dan nilai-nilai. Dengan itu tidak perlu terus menafsirkan kegiatan-

kegiatan simbolis seperti, agama dan ideologi sebagai sesuatu yang lain kecuali 

ungkapan-ungkapan yang agak terselubung tentang sesuatu yang lain daripada apa 

yang mereka tampakkan.53 

Makna simbolik, sebagaimana dirangkum dari berbagai teori, merujuk pada 

lapisan makna yang lebih dalam dan abstrak yang terkandung dalam suatu objek, 

tindakan, peristiwa, atau representasi, melampaui arti literal atau denotatifnya. 

Makna ini tidak muncul secara alami dari objek itu sendiri, melainkan dibangun 

melalui konvensi budaya, tradisi historis, pengalaman kolektif suatu masyarakat, 

atau interpretasi individual.54 Dengan kata lain, makna simbolik adalah hasil dari 

proses pemberian makna oleh manusia terhadap sesuatu. Simbol dapat hadir dalam 

berbagai bentuk, mulai dari benda mati seperti bendera atau patung, makhluk hidup 

seperti hewan yang dianggap suci, kata-kata dalam bahasa yang memiliki konotasi 

tertentu, gerakan tubuh seperti gestur atau tarian ritual, hingga warna yang 

diasosiasikan dengan emosi atau konsep tertentu. Esensi dari makna simbolik 

terletak pada kemampuannya untuk mewakili ide, nilai, kepercayaan, emosi, atau 

konsep abstrak yang tidak dapat diungkapkan secara langsung melalui bahasa literal. 

Makna simbolik dipahami sebagai arti yang tidak inheren pada objek atau 

tindakan itu sendiri, melainkan dibangun dan dinegosiasikan melalui proses 

komunikasi antar individu dalam suatu masyarakat. Proses ini melibatkan 

penggunaan dan modifikasi simbol-simbol tertentu baik berupa benda, kata-kata, 

gambar, gerakan, atau representasi lainnya yang kemudian menghasilkan 

 
53 Ari Cahyo Nugroho, 'Teori Utama Sosiologi (Fungsionalisme Struktural, Teori Konflik, Interaksi 

Simbolik)", Majalah Ilmiah Semi Populer Komunikasi Massa, Vol. 2, No. 2 (2021), h. 90-91 <https://portal-

ilmu.com/teori-utama-sosiologi/>. 
54 Andy Hadiyanto and Umi Khumairoh, "Makna Simbolik Ayat-Ayat Tentang Kiamat Dan Kebangkitan 

Dalam Al-Qur’an", Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, Vol. 2, No. 2 (2018), h. 18-

19, <https://doi:10.21009/hayula.002.2.06>. 



 

29 
 

kesepakatan bersama mengenai makna dari simbol-simbol tersebut. Artinya, makna 

simbolik bukanlah sesuatu yang statis dan universal, melainkan dinamis dan 

kontekstual, bergantung pada interpretasi dan konsensus yang terbentuk dalam 

kelompok masyarakat tertentu.55 Perbedaan ini menunjukkan bahwa makna simbolik 

warna putih tidaklah tetap, melainkan hasil dari konstruksi sosial dan kesepakatan 

yang berbeda di setiap budaya. 

 Proses komunikasi memegang peranan krusial dalam pembentukan makna 

simbolik, karena melalui interaksi dan pertukaran informasi, individu-individu 

saling mempengaruhi dan membentuk pemahaman bersama mengenai arti dari 

simbol-simbol yang digunakan. Modifikasi simbol juga dapat terjadi seiring waktu, 

di mana makna lama dapat bergeser atau makna baru dapat ditambahkan, 

mencerminkan perubahan nilai-nilai dan pandangan dalam masyarakat. Dengan 

demikian, makna simbolik selalu berada dalam proses negosiasi dan reinterpretasi, 

yang menjadikannya bagian penting dari dinamika sosial dan budaya.56 

 

 

  

 
55 Wawan Setiawan, "Makna Simbolik Budaya Marhaban Bagi Kalangan Nahdlatul Ulama", Jurnal Studi 

Agama-Agama, Vol. 3, No. 2 (2020), h. 55–66, <https://doi:10.15575/hanifiya.v3i2.8203>. 
56 Rita Widya Utami and others, "Analisis Makna Simbolik Upacara Tradisi Tedhak Siten", Jurnal 

Bahasa Dan Sastra, Vol. 24, No. 1 (2022), h. 21–26, <https://doi:10.23960/aksara/v24i1.pp21-26>. 



 

30 

 

BAB III 

GAMBARAN UMUM WILAYAH  

WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG & RITUAL PUJA BAKTI 

SEBAGAI BENTUK PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA 

 

A. Gambaran Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

1. Sejarah dan latar belakang berdirinya Wihara Buddhagaya Watugong 

 Wihara Buddhagaya Watugong, yang berlokasi di Desa Pudak Payung, 

Semarang, memiliki sejarah panjang dan perkembangan yang signifikan. Sekitar 

500 tahun setelah runtuhnya Majapahit, minat akan ajaran Buddha Dhamma 

kembali tumbuh di kalangan masyarakat. Upaya untuk menghidupkan kembali 

tradisi ini, yang dimulai pada masa kolonial Belanda, membuahkan hasil dengan 

kedatangan Bhikkhu Narada Thera dari Sri Lanka pada tahun 1934. Kehadiran 

beliau disambut antusias oleh umat Buddha dan mereka pun semakin giat 

mendalami ajaran Buddha.57 

 Puncak kebangkitan kembali ajaran Buddha di Indonesia ditandai dengan 

munculnya Bhikkhu Ashin Jinarakhita, seorang pemuda Bogor yang memutuskan 

untuk mengabdikan hidupnya sepenuhnya pada penyebaran Dhamma. Setelah 

ditahbiskan di Burma pada tahun 1954, beliau memimpin perayaan Waisak di 

Candi Borobudur pada tahun berikutnya. Ketaatan dan kepribadian beliau yang 

luar biasa menggugah hati seorang pengusaha kaya dari Semarang bernama Boci 

Thawan Ling. Terinspirasi oleh Bhikkhu Ashin, Boci Thawan Ling kemudian 

menyumbangkan sebagian tanah miliknya untuk dijadikan pusat pengembangan 

ajaran Buddha. Tempat inilah yang kemudian dikenal sebagai Wihara Buddhagaya, 

yang didirikan pada tahun 1955. Sejak saat itu, Wihara Buddhagaya menjadi pusat 

kegiatan Buddhis yang sangat penting di Indonesia.58 

 Sejak tahun 1955, Bhikkhu Ashin Jinarakhita, tokoh kunci dalam 

menghidupkan kembali ajaran Buddha di Indonesia, telah menjadikan Wihara 

Buddhagaya Semarang sebagai tempat tinggalnya. Bersama Wihara ini, beliau 

telah menorehkan banyak prestasi penting, seperti memimpin perayaan Asadha 

 
57 Muria News “Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, Begini Sejarahnya ” 

https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-

sejarahnya  (Di publikasikan pada Selasa, 1 Februari 2022 20:45:42 WIB) 
58 Ridho Aji Wardana, dkk "Pengembangan Pembelajaran STEAM Dengan Bahan Ajar Berbasis 

Etnomatematika Di Wihara Buddhagaya Watugong & Makanan Khas Terhadap Kemampuan Pemecahan Masalah 

Siswa SMP", PRISMA, Prosiding Seminar Nasional Matematika, Vol. 5, (2021), h. 23-25 

https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-sejarahnya
https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-sejarahnya


 

31 
 

pada tahun 1955 dan menggagas perayaan Buddha Jayanti yang disambut oleh 

umat Buddha di seluruh dunia pada tahun 1956. Selain itu, beliau juga telah 

menanam pohon Bodhi sebagai simbol pencerahan dan mendirikan Sima 

Internasional pertama di Semarang untuk pelaksanaan upacara penahbisan 

Bhikkhu.  

 Setelah mengalami masa-masa sulit selama sekitar 8 tahun, Wihara 

Buddhagaya akhirnya bangkit kembali di bawah bimbingan komunitas Sangha 

Theravada. Proses pemulihan dan pengembangan Wihara dimulai pada Februari 

2001 dengan pembangunan Gedung Dhammasala yang diresmikan oleh Gubernur 

Jawa Tengah pada tahun 2002. Selanjutnya, pembangunan Pagoda Avalokitesvara 

yang megah juga dilakukan dan diresmikan oleh Gubernur pada tahun 2005. Bapak 

Wirya memberi penjelasan berdirinya Wihara Buddhagaya Watugong Semarang. 

Berikut pernyataannya: 

 “Wihara ini berdiri sejak tahun 1955  tepatnya pada 19 Oktober 

1955, dulu Wihara ini adalah Wihara yang tanahnya di donasikan 

dari seorang donatur, jadi latar belakangnya ya dari kedermawanan 

seorang donatur atau keluarga dari donatur yang menghibahkan 

tanahnya untuk Wihara ini” 59 

   Dapat ditarik kesimpulan Wihara Buddhagaya Watugong, yang berdiri 

kokoh sejak 19 Oktober 1955, merupakan hasil dari kemurahan hati seorang 

donatur yang menghibahkan tanahnya. Didirikan dengan tujuan luhur untuk 

mengembangkan ajaran Buddha Dhamma di Indonesia, Wihara yang menganut 

aliran Theravada. Keberadaan Watugong menjadi tonggak penting dalam sejarah 

perkembangan agama Buddha di tanah air, terutama bagi umat Buddha yang 

menganut aliran Theravada. Melalui Wihara ini, ajaran Buddha Dhamma terus 

diwariskan dan dikembangkan, menjadi sumber inspirasi bagi umat Buddha di 

seluruh Indonesia. 

B. Kondisi Geografis dan Sarana Prasana di Wihara Buddhagaya Watugong 

1. Letak Geografis 

Wihara Buddhagaya terletak di Pudak Payung, Banyumanik, Semarang Jawa 

Tengah. Lokasi tepatnya berada di depan Markas Kodam IV/Diponegoro. Wihara ini 

menjadi pusat pertemuan berbagai kalangan, baik umat Buddha maupun masyarakat 

umum. Lokasinya yang berada di pusat kota memudahkan akses bagi siapa saja yang 

 
59 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024 



 

32 

 

ingin berkunjung. Keindahan arsitektur pagoda dan suasana spiritual yang kondusif 

menjadikan Watugong sebagai tujuan wisata religi yang populer. Banyak 

pengunjung, baik dari dalam maupun luar negeri, datang untuk menikmati keindahan 

arsitektur dan merasakan kedamaian spiritual. Keberadaan Watugong memberikan 

kontribusi signifikan bagi pengembangan pariwisata di Semarang. Wihara ini 

menarik minat wisatawan untuk berkunjung ke kota Semarang, sehingga berdampak 

positif pada perekonomian lokal. Bapak Rudy memberi penjelasan terkait letak 

strategis Wihara, sebagai berikut: 

“Lokasi yang strategis dan mudah dijangkau menjadi salah satu faktor 

utama yang membuat Wihara Buddhagaya Watugong begitu populer. 

Aksesibilitas yang baik memungkinkan lebih banyak orang untuk 

mengunjungi dan menikmati fasilitas yang ada di Wihara”.60 

Wihara ini dilengkapi dengan berbagai fasilitas religius yang dapat 

digunakan oleh publik, seperti tempat meditasi, ruang belajar agama, dan area 

terbuka untuk beribadah. Terbukanya fasilitas-fasilitas ini membuat siapa saja 

merasa welcome untuk berkunjung. Keindahan arsitektur pagoda, terutama Pagoda 

Avalokitesvara yang menjulang tinggi, menjadi daya tarik utama bagi wisatawan. 

Selain itu, suasana yang tenang dan damai di sekitar Wihara juga memberikan 

pengalaman spiritual yang unik bagi pengunjung. 

Meningkatnya jumlah pengunjung ke Wihara Buddhagaya Watugong 

memberikan dampak positif bagi perekonomian lokal. Hal ini dapat dilihat dari 

peningkatan pendapatan masyarakat sekitar yang terlibat dalam sektor pariwisata, 

seperti penginapan, transportasi, dan kuliner. Wihara Buddhagaya Watugong bukan 

hanya sekadar tempat ibadah, tetapi juga telah menjadi pusat kegiatan sosial, budaya, 

dan pariwisata.61 Keberadaannya yang strategis, fasilitas yang lengkap, dan 

keindahan arsitektur menjadikan Wihara ini sebagai salah satu destinasi wisata religi 

yang paling populer di Indonesia. Lebih dari itu, Watugong juga berperan penting 

dalam memperkaya khazanah budaya Indonesia dan mempromosikan nilai-nilai 

toleransi dan kerukunan umat beragam. 

 

 

 
60 Wawancara Dengan Bapak Rudy Wijaya Ketua Harian Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 
61 Putra Naufali “Wihara Budhagaya Watugong Semarang” Blog Semarangan, 

https://semarangkuto.blogspot.com/2015/05/Wihara-budhagaya-watugong-semarang.html (Di publikasikan pada 

Mei 2015)  

 

https://semarangkuto.blogspot.com/2015/05/vihara-budhagaya-watugong-semarang.html


 

33 
 

2. Sarana dan Prasarana 

Berdasarkan hasil wawancara dengan pengelola Wihara Buddhagaya 

Watugong serta dokumen tambahan dari Wihara Buddhagaya Watugong di sebutkah 

bahwa sarana dan prasarana meliputi:62 

a. Dhammasala 

Bangunan inti Wihara ini dirancang dengan cermat untuk memenuhi 

spektrum luas kebutuhan spiritual dan sosial umat Buddha. Lantai atas, sebagai 

jantung spiritual yang di dedikasikan sepenuhnya untuk berbagai kegiatan 

keagamaan. Bapak Wirya menjelaskan tentang Gedung Dhammasala yang ada 

di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang sebagai berikut: 

“Disini punya Gedung 2 lantai ,yaitu Gedung Dhammasala  lantai 

1 untuk puja bakti tempat perayaan-perayaan dan peringatan. 

Kemudian untuk lantai 2 ada gedung serbaguna untuk seminar, 

kunjungan, dan tempat perisitirahatan bagi TNI”.  

Sementara itu, lantai bawah, dengan fleksibilitasnya, Pada lantai atas 

gedung Dhammasala yang besar dan luas dengan nuansa warna coklat serasi 

dengan warna lantai, terdapat dua pintu pada bagian depan yang tinggi dan 

megah terbuat dari kayu dengan model kotak-kotak kecil sebagai hiasan pada 

pintu. Relief-relief pada dinding didalamnya yang menggambarkan dewa-dewi. 

Di dalamnya terdapat patung Buddha, altar dan kitab-kitab untuk kegiatan ritual. 

Lantai atas sebagai pusat kegiatan sosial dan komunitas, menjadi wadah bagi 

beragam kegiatan mulai dari pertemuan rutin hingga acara besar.  

Pada lantai bawah/aula seperti ruangan pada umumnya dengan bangunan 

tembok secara meluruh dan dua pintu berwarna coklat. Di dalam aula ini 

terdapat denah Wihara Buddhagaya Watugong, wisma, abu, dan ruangan ini 

biasa digunakan untuk beristirahat para TNI secara lesehan. Gedung 

Dhammasala di Wihara Buddhagaya Watugong tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat berkumpul dan belajar Dhamma, tetapi juga syarat dengan simbolisme 

mendalam yang mengajak umat untuk merenung.  

Bapak Kasiri memberikan penjelasan tentang budaya umat Buddha 

sebelum memasuki Gedung Dhammasala; 

“Umat Buddha punya budaya setiap masuk di atas menuju pintu 

Dhammasala ada lingkaran yang di dalamnya terdapat simbol 

ayam jago, ular dan babi. Ayam jago menggambarkan bahwa umat 

 
62 Wawancara dengan Bapak Haryono PengurusWihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16 Desember 

2024   



 

34 

 

manusia tidak boleh mengumbar nafsu, kemudian babi yang hidup 

semuanya berjalan tidak tau kiri kanan yang artinya kebodohan. 

Dan ular menggambarkan tentang keserakahan”.63 

Gedung Dhammasala di Wihara Buddhagaya Watugong dirancang untuk 

memenuhi kebutuhan spiritual dan sosial umat Buddha. Lantai atasnya 

difokuskan untuk kegiatan keagamaan seperti puja bakti, perayaan, dan 

peringatan, serta memiliki  ruang serbaguna. Sementara lantai bawahnya 

berfungsi sebagai pusat kegiatan sosial mencerminkan harmonisasi nilai 

spiritual Buddha dengan kearifan lokal. Selain fungsi praktisnya sebagai 

tempat berkumpul dan belajar Dhamma, gedung ini juga kaya simbolisme. 

Lingkaran di atas pintu masuk Dhammasala yang bergambar ayam jago, ular, 

dan babi melambangkan pengendalian nafsu, penolakan kebodohan, dan 

penghindaran keserakahan, mengajak umat untuk merenungkan makna-makna 

tersebut sebelum memasuki ruang ibadah. 

b. Pagoda Kwan In / Pagoda Avalokitesvara 

Bangunan utama  megah yang menjadi ikon spiritual bagi umat Buddha 

di Indonesia. Terletak di jalur utama menuju Wihara Buddhagaya Watugong, 

bangunan menjulang ini tidak hanya memanjakan mata dengan arsitektur 

Tiongkok yang khas. Dengan ketinggian mencapai 45 meter yang besar dan 

megah terdiri dari 7 tingkatan. Jumlah ini memiliki makna simbolis dalam 

ajaran Buddha, yaitu tahapan yang harus dilalui seseorang untuk mencapai 

kesucian. Semakin ke atas, bentuk pagoda semakin menyempit, dengan relief 

sosok dewa pada tiap tingkatan pagoda. Pagoda ini memiliki nilai intrinsik 

yang tinggi dengan detail ornamen dan ukiran yang indah.64 

Bapak Juminto memberikan penjelasan tentang Pagoda Avalokitesvara, 

sebagai berikut: 

“Sebagai pagoda tertinggi di Nusantara, bangunan ini menjadi 

simbol aspirasi manusia untuk mencapai ketinggian spiritual dan 

menyatu dengan kasih sayang tanpa batas yang dimiliki oleh para 

Buddha. Setiap tingkat pagoda seolah-olah menjadi tangga 

menuju pencerahan, mengajak setiap pengunjung untuk 

merenung dan menghayati makna kehidupan yang lebih luas. 

Dengan demikian, pagoda ini tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat spiritual yang 

 
 63 Wawancara Dengan Bapak Kasiri Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 14 Desember 

2024  
64 Leefrand Ariel Keenan,“Pengaruh Dimensi Green Tourism Terhadap Keputusan Berkunjung ke 

Pagoda Avalokitesvara Buddhagaya Watugong Semarang” (Semarang: Universitas Katolik Soegijapranata, 2024) 



 

35 
 

menginspirasi dan menyatukan umat Buddha dalam semangat 

persaudaraan dan welas asih”65 

Pagoda Avalokitesvara, ikon spiritual umat Buddha di Indonesia dan 

pagoda tertinggi di Nusantara, terletak di Wihara Buddhagaya Watugong. 

Arsitekturnya khas Tiongkok dan melambangkan kasih sayang universal 

(Metta Karuna). Sebagai simbol aspirasi spiritual, setiap tingkatnya 

diibaratkan tangga menuju pencerahan, mengajak perenungan makna 

kehidupan. Pagoda ini berfungsi sebagai tempat ibadah sekaligus pusat 

spiritual yang menginspirasi persaudaraan dan welas asih umat Buddha. 

c. Watugong 

Batu alam berbentuk gong ini adalah saksi bisu sejarah sebelum Wihara 

Buddhagaya Watugong berdiri. Terletak di depan pos keamanan, batu unik 

berbentung gong berwarna abu tua terdapat relief batu-batu kecil dibawah dan 

sekelilingnya. Terdapat 4 sisi pembatas berwarna merah dan rantai kecil yang 

mengelilinginya. Sebagai tanda bahwa batu gong tersebut termasuk benda cagar 

budaya. Batu ini merupakan peninggalan masa lalu dari era pasca keruntuhan 

Majapahit dengan bentuknya yang menyerupai gong secara alami menjadi asal-

usul nama kawasan ini. Posisinya yang strategis di depan pos keamanan seolah 

menyambut setiap pengunjung. Keunikan batu ini terletak pada bentuknya yang 

terbentuk secara alami, menyerupai alat musik tradisional gong. Keberadaannya 

menjadi bukti bahwa kawasan ini telah dihuni sejak zaman dahulu, bahkan 

mungkin terkait dengan sisa-sisa kejayaan Kerajaan Majapahit.66 

d. Plaza Borobudur 

Plaza Borobudur adalah area terbuka di sebelah kiri gedung 

Dhammasala yang dirancang menyerupai mandala Borobudur. Tempat ini 

digunakan sebagai ruang ibadah di luar ruangan. Plaza yang berbentuk persegi 

panjang jauh lebih kecil dari Candi Borobudur yang asli, tidak ada struktur 

bertingkat seperti di Candi Borobudur. Ruangan terbuka ini difungsikan sebagai 

tempat bagi umat Buddha untuk melakukan puja bakti di bawah langit terbuka 

 
65 Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  
66 Wardana dkk, ''Pengembangan Pembelajaran STEAM ( Science , Technology , Engineering , Art and 

Mathematics ) Dengan Bahan Ajar Berbasis Etnomatematika Di Vihara Buddhagaya Watugong Dan Makanan 

Khas Terhadap Kemampuan Pemecahan Masalah Siswa SMP’’ PRISMA, Prosiding Seminar Nasional 

Matematika (2021) pp, 910-923 

 



 

36 

 

sehingga umat Buddha dapat merasakan kedamaian semesta sambil 

memanjatkan doa dan puja bakti. 

e. Kuti Meditasi  

Sebuah bangunan yang terletak di belakang Dhammasala, Kuti 

Meditasi menjadi tempat peristirahatan bagi para yogi yang tengah menjalani 

latihan meditasi. Dengan suasana asri dan bangunan sederhana, kuti ini 

menawarkan ketenangan yang kondusif untuk introspeksi diri. Terbuka untuk 

semua kalangan, kuti meditasi ini telah menjadi daya tarik tersendiri bagi 

mereka yang mencari kedamaian batin. Kuti dengan modelan kayu-kayu 

seperti rumah dan tidak terlalu luas cukup dihuni untuk satu orang. Bapak 

Kasiri memberikan penjelasan terkait kuti meditasi sebagai berikut: 

“Di samping Gedung dhammasala itu ada 8 kuti (roda dhamma) 

dari mulai berpikir yang baik, makan, minum dan bermeditasi 

yang baik”  

Delapan roda Dhamma dalam agama Buddha merujuk pada Jalan Mulia 

Berunsur Delapan (ariya aṭṭhaṅgika magga). Jalan ini merupakan ringkasan 

ajaran Buddha tentang cara mencapai kebebasan dari penderitaan (dukkha) dan 

mencapai pencerahan. 

Berikut adalah delapan unsur dalam Jalan Mulia Berunsur Delapan:67 

1) Pengertian Benar (sammā ditthi): Memahami 4 Kebenaran Mulia dan 

hukum karma. 

2) Pikiran Benar (sammā saṅkappa): Memiliki pikiran yang bebas dari 

nafsu, niat buruk, dan kekejaman. 

3) Ucapan Benar (sammā vācā): Berbicara dengan jujur, tidak bergosip, 

tidak memfitnah, dan tidak menggunakan kata-kata kasar. 

4) Perbuatan Benar (sammā kammanta): Bertindak dengan benar, 

menghindari perbuatan yang merugikan diri sendiri dan orang lain. 

5) Mata Pencaharian Benar (sammā ājīva): Mencari nafkah dengan cara 

yang benar dan tidak melanggar prinsip-prinsip moral. 

6) Daya Upaya Benar (sammā vāyāma): Berusaha mengembangkan 

kebajikan dan menghindari kejahatan. 

7) Perhatian Benar (sammā sati): Memperhatikan dengan saksama segala  

sesuatu yang terjadi pada diri sendiri dan di sekitar. 

 
67 Sonika, "Pokok-Pokok Dasar Agama Buddha Untuk Perguruan Tinggi" (Jakarta, 2018) h. 66-67. 



 

37 
 

8) Konsentrasi Benar (sammā samādhi): Memusatkan pikiran pada objek 

meditasi untuk mencapai ketenangan dan kebijaksanaan. 

Delapan unsur ini tidak terpisah satu sama lain, melainkan saling 

berkaitan dan mendukung. Dengan mempraktikkan Jalan Mulia Berunsur 

Delapan, umat Buddha diharapkan dapat mencapai pencerahan dan terbebas 

dari penderitaan. 

f. Kuti Bhikkhu  

Bapak Wirya memberi penjelasan tentang kuti bhikkhu sebagai berikut: 

“Belakang taman baca terdapat kuti Bhikkhu kalau di Islam 

 tempatnya kyai. Kuti Bhikkhu ini adalah tempat tinggal 

Bhikkhu yang hadir biasanya menginap dan tempat 

berdiamnya Bhikkhu”.68 

Kuti merupakan tempat tinggal atau tempat istirahat bagi para Bhikkhu, 

yang dirancang sederhana untuk mendukung praktik meditasi umat Buddha. 

Bentuk kuti seperti rumah-rumah kecil berwarna kecoklatan, yang hanya dapat 

dihuni oleh satu orang saja. Dengan fasilitas tempat tidur, dan meja.  Lokasinya 

yang dekat dengan ruang meditasi menunjukkan keterkaitan erat antara kuti dan 

kegiatan spiritual para Bhikkhu. Kuti berfungsi sebagai ruang pribadi yang 

tenang untuk beristirahat dan merenung, yang penting bagi proses pembelajaran 

dan pembinaan diri para Bhikkhu.  

Oleh karena itu, akses ke kuti dibatasi untuk menjaga kesucian dan 

ketenangan lingkungan. Seperti yang dijelaskan oleh Bapak Wirya, kuti bagi 

Bhikkhu dianalogikan dengan tempat tinggal kyai dalam agama Islam. Di 

Wihara tersebut, kuti diperuntukkan bagi Bhikkhu Khamaderu dan para 

Bhikkhu lainnya yang datang silih berganti, tidak menetap secara permanen. 

g. Perpustakaan (Taman Baca) 

Perpustakaan yang diresmikan oleh dua tokoh penting yakni Menteri 

Pendidikan Nasional dan Menteri Agama pada tanggal 18 Maret 2007, 

merupakan pusat pengetahuan yang komprehensif. Tempat taman baca yang 

berbentuk rumah cukup besar, terdapat koleksi bukunya yang beragam 

mencakup baik literatur Buddhis maupun umum menjadikannya sumber belajar 

yang berharga bagi siapa saja yang tertarik mendalami agama Buddha. Bapak 

 
68 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  



 

38 

 

Haryono menunjukkan letak perpustakaan/taman baca di Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang, 

“Di belakang gedhung aula atau lantai 2 terdapat taman baca 

yang dapat digunakan oleh semua pengunjung dan disana juga 

terdapat petugasnya khusus mengelola keperpustakaan”.69  

Terbukanya akses perpustakaan ini untuk masyarakat umum 

menunjukkan komitmen untuk menyebarkan pengetahuan tentang Buddhisme 

dan mem fasilitasi studi lebih lanjut bagi umat Buddha maupun masyarakat 

luas. 

h. Buddha Parinibhana 

Patung Parinibbana umumnya menggambarkan Buddha berbaring 

miring ke kanan, dengan tangan kanan menopang kepala dan kaki diluruskan. 

Posisi ini melambangkan momen terakhir Buddha sebelum mencapai 

Parinibbana, yaitu keadaan setelah kematian di mana tidak ada lagi kelahiran 

kembali. Parinibhana berwarna keemasan dengan sedikit warna merah pada 

jubah yang dikenakan pada patung. 

Jenis batu yang digunakan juga tidak disebutkan secara spesifik. Namun, 

mengingat patung ini berada di Indonesia, maka batu yang digunakan adalah 

jenis batu lokal. Patung Buddha Parinibbana di Wihara Buddaya Watugong 

merupakan saksi bisu sejarah awal Wihara ini. Sebagai satu-satunya artefak 

yang tersisa dari tahun 1957, patung setinggi 3 meter ini menggambarkan 

momen wafatnya Sang Buddha. Terletak di sisi kanan belakang Pagoda 

Avalokitesvara, patung ini menjadi salah satu dari beberapa patung serupa di 

Indonesia, bersama dengan yang ada di Majapahit, Malang, dan Bogor.70 

i. Pohon Bodhi 

Di halaman depan Pagoda Avalokitesvara, berdiri megah sebuah pohon 

Bodhi yang sarat makna. Pohon Bodhi, dikenal juga sebagai Ficus religiosa 

yang memiliki ciri khas daun berbentuk hati dengan ujung meruncing seperti 

ekor. Pohon ini dapat tumbuh tinggi hingga 30 meter atau lebih, dengan batang 

yang besar. Pada dahang terdapat banyak lembaran yang berwarna merah 

 
69 Wawancara Dengan Bapak Haryono Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16 

Desember 2024  
70 Y.M. Nyanaponika Thera, "SARIPUTTA Riwayat Hidup Sang Dhamma Senapati" (Vidyāsenā 

Production Vihāra Vidyāloka, 2007), h. 67-68. 



 

39 
 

berisikan harapan orang-orang. Pohon ini dianggap sakral karena di bawah 

pohon inilah Siddhartha Gautama mencapai pencerahan dan menjadi Buddha. 

“Kita mempersilahkan bagi yang suatu saat bermeditasi atau 

puja di pohon Bodhi dapat menuliskan harapan dan ditempelkan 

di ranting pohon Bodhi. Pohon Bodhi  adalah simbol dari 

Sidharta Gautama mencapai penerangan yang sempurna 

kemudian kita sakralkan di umat Budhha serta penghomatan 

kepada jasa-jasa po hon tersebut”.71 Penjelasan dari Bapak 

Juminto 

Pohon suci ini merupakan keturunan langsung dari pohon Bodhi di 

Buddhagaya, India, tempat Sang Buddha Gautama mencapai pencerahan. 

Dibawa dari Sri Lanka pada tahun 1956, pohon Bodhi ini menjadi saksi bisu 

perjalanan panjang ajaran Buddha dan menjadi pusat perhatian bagi umat 

Buddha yang berkunjung. Pohon Bodhi ini bukan hanya sekadar tanaman, tetapi 

sebuah ikon spiritual yang menginspirasi umat Buddha untuk terus mencari 

pencerahan serta menjadi pusat berkumpulnya umat Buddha untuk 

memperdalam iman dan menjalin silaturahmi.72 

j. Tugu Asoka 

Tugu Asoka merupakan replika dari prasasti-prasasti yang pernah 

didirikan oleh Raja Asoka di berbagai wilayah seperti India, Nepal, Pakistan, 

dan Afghanistan. Tugu Asoka berbentuk pilar silindris yang tinggi, pada puncak 

kapitel terdapat patung singa. Tugu ini teletak dekat dengan pohon bodhi dan 

plaza Borobudur dengan spesifik warna abu, akan tetapi pada ikon atas berwana 

oranye kejinggaan. Bapak Wirya menegaskan terkait Tugu Asoka: 

“Untuk Asoka itu adalah peringatan atau momentum peristiwa 

ketika raja Asoka yang telah hadir di bumi ini tapi hadirnya 

sekitar 300-400 tahun setelah Sang Buddha Parinibbana wafat, di 

mana pada tugu tersebut terdapat simbol yang di prasastikan 

isinya yaitu janganlah kalian saling menjelekkan, akan dihormati 

oleh agama lain apabila kita menghormati agama lain”73 

Tugu Asoka merupakan replika prasasti Raja Asoka yang tersebar di 

beberapa daerah yang memiliki sejarah dan makna filosofis pada tulisan di 

prasasti yang mengajarkan hidup toleransi dan saling menghargai agama satu 

dengan yang lain. 

 
71 Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengelola Buddhagaya Watugong Semarang, 16 Desembver 2024  
72 Bhikkhu Dhammavuddho Maha Thera, "Segenggam Pohon Bodhi" (Diterbitkan oleh Dewan Pengurus 

Daerah Sumatera Selatan Pemuda Theravada Indonesia, 2009) h. 55-57. 
73  Wawancara dengan Bapak Wirya Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 November 

2024 



 

40 

 

k. Wisma Abu 

Sebuah bangunan terdapat di kompleks Wihara Buddha. Bangunan ini 

memiliki makna yang sangat khusus dan mendalam dalam tradisi Buddha, 

terutama yang berkaitan dengan penghormatan terhadap leluhur. Wisma abu 

terletak di lantai bawah/aula. Berbentuk rumah dengan relief pada atap terdapat 

tiga tingkatan. Dan pada bagian bahwah atap terdapat dua tingkatan kemudian 

paling bawah terdapat relief-relief. Wisma abu dengan skala 1:50, dilengkapi 

dengan pelindung berbentuk kaca tebal. Bapak Juminto memberikan pernyataan 

wisma abu sebagai berikut: 

“Di Wihara ini terdapat wisma abu yaitu wisma penitipan abu, jadi 

peti jenazah yang berisikan orang meninggal itu dikremasi dan 

ketika sudah menjadi abu dikumpulkan. Beberapa ada yang 

dilarungkan di Sungai dan ada juga yang disimpan di tempat 

penyimpanan abu (Wisma abu). Wisma abu dapat digunakan untuk 

menghormati leluhur”. 

Wisma Abu berfungsi sebagai tempat penyimpanan abu kremasi dari 

umat Buddha yang telah meninggal dunia. Abu-abu ini kemudian disimpan 

dalam wadah khusus yang sering disebut sebagai "kotak abu" atau "nisan abu". 

Dengan menempatkan abu leluhur di Wisma Abu, umat Buddha menunjukkan 

penghormatan terakhir dan menjaga hubungan spiritual dengan mereka.74 

C. Ciri Khas dan Keunikan Wihara Buddhagaya Watugong 

Wihara Buddhagaya Watugong adalah sebuah tempat ibadah yang 

menarik perhatian karena keberagaman aliran Buddhis yang dianut di dalamnya. 

Terdapat sarana dan pra sarana yang menjadikan banyaknya peminat untuk 

mengunjungi Wihara, baik dari penganutnya maupun orang luar atau turis. Dari 

sarana dan pra sarana ini memiliki fungsi dan kegunaan masing-masing 

sehingga para pengunjung ataupun umat Buddha dapat menggunakan fasilitas 

sesuai dengan kebutuhannya. Bapak Rudi memberikana penjelasan keunikan 

yang terdapat pada Wihara, sebagai berikut: 

“Nilai keunikan Wihara ini banyak dari segi fasilitas atau sarana 

dan prasarananya memiliki banyak nilai simbolik serta sejarah 

didalamnya. Beberapa turis juga sering datang kesini hanya 

ingin berkunjung dan tertarik akan kemegahan di Wihara 

 
74 Wawancara Dengan Bapak Hariyono  Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong, Semarang 16 

Desember 2024 



 

41 
 

Buddhagaya Watugong, apalagi letaknya yang strategis mudah 

dijangkau”. 75  

Di jantung kompleks Wihara ini, tertanam sebuah batu gong besar. Batu 

inilah yang menjadi titik pusat sejarah dan asal-usul nama Wihara. Batu gong ini 

bukan sekadar benda mati, melainkan saksi bisu perjalanan waktu. 

Keberadaannya yang unik menjadi semacam tanda pengenal yang membedakan 

Wihara Buddhagaya Watugong dari Wihara-Wihara lainnya, sekaligus menjadi 

penanda penting dalam sejarah kawasan ini.  

Selain batu gong, gerbang Sanchi yang terdapat di Wihara ini juga 

menyimpan nilai sejarah dan filosofi yang kaya. Di zaman dahulu kala belum 

terdapat BMKG untuk mengetahui peralihan musim berlangsung.  Motif burung 

merak yang menghiasi gerbang ini bukanlah sekadar ornamen belaka. Burung 

merak seringkali dikaitkan dengan perubahan musim, khususnya pergantian 

antara musim hujan dan kemarau.  

Pada tiang gerbang terdapat empat patung singa yang menghadap ke 

empat penjuru mata angin. Ini melambangkan penyebaran ajaran Buddha ke 

seluruh dunia. Singa juga merupakan simbol kekuatan, keberanian, dan 

kepemimpinan spiritual.76 Wihara Buddhagaya Watugong bukan hanya sebuah 

tempat ibadah, tetapi juga sebuah saksi bisu sejarah yang kaya akan nilai-nilai 

spiritual dan budaya. Koeksistensi aliran Theravada dan Mahayana di tempat ini 

mengajarkan pentingnya toleransi dan keberagaman.  

Wihara Buddhagaya Watugong, selain sebagai tempat ibadah umat 

Buddha dengan beragam aliran (terutama Theravada dan Mahayana) juga 

merupakan destinasi wisata religi yang menarik. Keunikan Wihara ini terletak 

pada nilai simbolik dan sejarah yang terkandung dalam setiap elemennya.  

Dapat disimpulkan bahwa Wihara Buddhagaya Watugong bukan hanya 

tempat ibadah bagi umat Buddha dari berbagai aliran, terutama Theravada dan 

Mahayana, tetapi juga merupakan destinasi wisata religi yang menarik. 

Keunikan wihara ini terletak pada nilai simbolis dan sejarah yang terkandung 

dalam setiap elemennya, mulai dari batu gong besar yang menjadi cikal bakal 

nama wihara, hingga gerbang Sanchi dengan motif burung merak dan empat 

 
75 Wawancara Dengan Bapak Rudy Ketua Harian Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024   
76 Bitta Pigawati, "Pengembangan Kawasan Wihara Buddhagaya Watugong Sebagai Obyek Wisata Di 

Kota Semarang", Journal Pengembangan Kota, Vol. 3 (2019) h. 4-5.  



 

42 

 

patung singa yang melambangkan penyebaran ajaran Buddha ke seluruh 

penjuru mata angin. 

D. Pola Pengurus Tokoh Ajaran Buddha 

1. Susunan Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong  

Susunan Kepengurusan Yayasan Wihara Buddhagaya Watugong 

Semarang 2021-2026 

 

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Pola Kepemimpinan Dalam Penyelenggaraan Puja Bakti 

Puja bakti bentuk ibadah rutin yang dilakukan oleh umat Buddha 

sebagai sarana untuk memperdalam pemahaman, mengamalkan ajaran 

Buddha, dan menghubungkan diri dengan nilai-nilai spiritual. Kegiatan ini 

tidak selalu dipimpin oleh seorang Bhikkhu, melainkan memberikan 

kesempatan kepada umat Buddha dari berbagai kalangan, mulai dari remaja 

hingga dewasa, untuk memimpin.  

Struktur kepemimpinan yang fleksibel ini mencerminkan 

pendekatan yang inklusif dan demokratis dalam komunitas Buddha, di mana 

setiap individu memiliki peran yang sama pentingnya dalam menjalankan 

Dewan Pengurus 

Dewan Pembina 

Bhikkhu Khemadiro Thera 

 

Ketua Umum 

Wirya 

Purwasamudra 

Wiharja 

Anggota: 

1. Juminto 

2. Kasiri 

3. Rinanto 

4. Haryono 

5. Rusmianto 

6. Bardi 

 Ketua Harian 

Rudy Wijaya 

Sekretaris II 

Anthony 

Harijanto 

Bendahara II 

Siauw Ika 

Sekretaris I 

Indro 

Krestanto 

Bendahara I  

Yohan 

Kresnajaya 

 



 

43 
 

ajaran agama. Pemimpin puja bakti tidak hanya menjalankan ritual, tetapi 

juga bertindak sebagai pembicara yang menyampaikan materi atau khotbah 

sesuai dengan tema kebutuhan spiritual jemaah. Hal ini memberikan 

kesempatan bagi anggota komunitas untuk mengembangkan kemampuan 

kepemimpinan, komunikasi, dan presentasi, sekaligus memperdalam 

pemahaman mereka terhadap ajaran Buddha. 

Melalui puja bakti, umat Buddha tidak hanya mengembangkan 

aspek spiritualitas, tetapi juga aspek intelektual dan sosial. Kegiatan ini 

menjadi wadah pembelajaran dan pengembangan diri yang berkelanjutan, 

karena materi yang disampaikan sering kali menghubungkan ajaran Buddha 

dengan tantangan kehidupan sehari-hari. 

Ibu Dina memberikan penjelasan terkait kegiatan puja bakti setiap Minggu:  

“Setiap puja bakti di sini selalu memberikan pengalaman yang 

baru. Gaya kepemimpinan dan topik yang berbeda setiap 

minggu membuat suasana selalu segar. Bagi kami, puja bakti 

bukan hanya ritual, tetapi juga momen untuk berbagi, 

mempererat hubungan, dan merasakan kebersamaan sebagai 

keluarga Buddhis. Inilah yang memperkaya spiritualitas dan 

memperkuat solidaritas kami.77 

Puja bakti bagi umat Buddha bukan sekadar ritual, melainkan 

wadah pengembangan spiritual, intelektual, dan sosial. Materi yang 

disampaikan menghubungkan ajaran Buddha dengan kehidupan sehari-

hari, sehingga menjadi sarana pembelajaran dan pengembangan diri. 

Seperti yang dijelaskan Ibu Dina, setiap puja bakti memberikan pengalaman 

baru dengan variasi kepemimpinan dan topik, menciptakan suasana yang 

dinamis dan mempererat persaudaraan antar umat. Singkatnya, puja bakti 

memperkaya spiritualitas sekaligus memperkuat solidaritas komunitas 

Buddhis. 

3. Kegiatan Puja Bakti 

a.  Jenis Ritual Puja Bakti Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

Wihara Buddhagaya Watugong, sebagai salah satu pusat ibadah 

umat Buddha di Semarang, memiliki beragam jenis ritual puja bakti 

yang dilakukan secara rutin maupun pada hari-hari besar keagamaan. 

Ritual-ritual ini memiliki makna mendalam dan tujuan yang berbeda-

 
77 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 24 November 

2024   



 

44 

 

beda, namun semuanya berpusat pada penghormatan kepada Sang 

Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan Sangha (komunitas Sangha). 

Wawancara dengan bapak Rudy terkait kegiatan puja bakati sebagai 

berikut: 

“Untuk kegiatan puja bakti disini bukan hanya pada hari 

minggu saja yang di mana kegiatan pemujaan dilakukan 

secara rutin secara bersamaan, akan tetapi terdapat juga 

beberapa rangkaian puja bakti pada hari-hari tertentu” 78  

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya 

Watugong dapat dikategorikan menjadi beberapa jenis, antara lain: 

1) Puja Harian 

Puja pagi dan sore yang dilakukan setiap hari sebagai bentuk 

penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana untuk 

memulai dan mengakhiri aktivitas sehari-hari. Puja sebelum dan 

sesudah makan sebagai ungkapan syukur atas makanan yang 

diterima dan sebagai sarana untuk melatih kesadaran akan makanan. 

2) Puja Hari Besar Agama 

Sebuah upacara keagamaan yang dilakukan oleh umat beragama 

pada hari-hari penting dalam kalender agama Buddha. Antara lain 

yaitu Pertama, Waisak adalah perayaan hari lahir, pencapaian 

pencerahan, dan parinibbana Sang Buddha (nirwana setelah 

kematian). Dilakukan dengan berbagai kegiatan seperti puja bakti, 

meditasi, dan bakti sosial. Kedua, Asadha adalah peringatan hari 

pertama musim hujan ketika Sang Buddha menyampaikan khotbah 

pertamanya. Kathina adalah upacara pemberian jubah baru kepada 

para Bhikkhu setelah masa vassa (retret musim hujan). 

3) Puja Khusus 

Puja khusus ini bersifat lebih spesifik dan biasanya disesuaikan 

dengan kebutuhan atau kondisi tertentu dari individu atau kelompok 

yang melaksanakannya. Beberapa meliputi; puja arwah bertujuan 

untuk mendoakan arwah leluhur atau orang yang telah meninggal. 

Puja memohon berkah dalam berbagai hal, seperti kesehatan, 

 
78 Wawancara dengan Bapak Rudy Wijaya Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024 



 

45 
 

keberuntungan, dan kesuksesan. Dan puja pelantikan dilakukan 

pada saat pelantikan pengurus Wihara atau kegiatan lainnya. 

b.  Elemen Simbol-Simbol Benda Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti 

Dalam ritual puja bakti, berbagai benda digunakan sebagai simbol dan 

sarana untuk menyampaikan penghormatan dan permohonan. Berikut adalah 

beberapa benda yang umum digunakan:79 

1. Patung Buddha 

Patung Buddha merupakan salah satu elemen penting dalam ritual 

puja bakti umat Buddha Theravada. Bentuk patung dengan ibu jari dan jari 

telunjuk saling bersentuhan membentuk lingkaran, sementara jari-jari 

lainnya terentang. Vitarka Mudrā (diskusi/pengajaran) ini melambangkan 

pengajaran Dhamma (ajaran Buddha). Dengan mengenakan jubah biarawan 

yang sederhana.  Ekspresi wajah yang tenang, damai, dan penuh welas asih. 

Tonjolan di atas kepala Buddha yang melambangkan kebijaksanaan dan 

pencapaian spiritual. Patung ini terbuat dari bahan batu dengan warna emas 

atau dilapisi warna emas, memberikan kesan megah dan suci. 

Berbentuk lebih dari sekadar objek seni, patung ini memiliki 

makna simbolis yang mendalam dan sejarah panjang dalam 

perkembangan agama Buddha.Bapak Wirya memberikan penjelasan 

terkait patung Buddha yaitu sebagai berikut: 

“Patung Buddha ini menggambarkan bentuk 

manifestasi dari Sidharta Gautama bentuk ajaran yang 

telah diajarkan oleh perwujudan patung tersebut bukan 

berarti menyembah patung dan patung tersebut 

memiliki sejarah dan makna fiosofis didalamnya”80  

Ada masa Sang Buddha hidup, tidak ada tradisi pembuatan 

patung Buddha. Ajaran Buddha lebih menekankan pada pengembangan 

batin melalui meditasi dan pemahaman terhadap Dhamma. Setelah Sang 

Buddha wafat, muncullah tradisi membuat stupa sebagai tempat 

menyimpan relik Buddha. Stupa ini seringkali dihiasi dengan simbol-

simbol Buddha, seperti jejak kaki atau roda Dhamma. 

 
79 Wawancara dengan Wiliam Remaja Buddhis Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024   
80  Wawancara dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16 

Desember 2024   



 

46 

 

Pada masa pemerintahan Kushana, sekitar abad ke-1 hingga ke-3 

Masehi, muncullah gaya seni Gandhara. Patung Buddha pada masa ini 

mulai memiliki bentuk yang lebih manusiawi dan realistis, dengan 

pengaruh seni Yunani-Romawi. Seiring dengan menyebarnya agama 

Buddha ke Asia Tenggara, gaya seni patung Buddha pun mengalami 

akulturasi dengan budaya lokal. Misalnya, di Thailand patung Buddha 

memiliki ciri khas dengan posisi duduk bersila dan tangan dalam mudra 

tertentu.81 

Sejarah patung Buddha dalam Theravada mencerminkan 

perkembangan agama Buddha itu sendiri. Dari awalnya sebagai simbol 

sederhana, patung Buddha kemudian berkembang menjadi karya seni 

yang kompleks dan memiliki makna simbolis yang mendalam. Meskipun 

demikian, fungsi utama patung Buddha tetap sebagai alat bantu untuk 

mencapai pencerahan dan menghayati ajaran Buddha. Dalam artian 

disini umat Buddha merepresentasikan patung tersebut sebagai bentuk 

penghormatan sempurna oleh Sang Gautama Buddha. Patung Buddha 

menjadi pengingat akan ajaran-ajaran Buddha, seperti sifat-sifat mulia, 

Empat Kebenaran Mulia, dan Jalan Tengah.  

2. Altar  

Altar dalam agama Buddha, atau sering disebut sebagai meja 

sembahyang, adalah tempat yang disucikan dan dikhususkan untuk 

melakukan puja bakti atau persembahan kepada Sang Buddha, Dhamma 

(ajaran Buddha), dan Sangha (komunitas Sangha). 

Bentuknya yang minimalis sangat detail dengan bentuk dua 

lapisan yang paling bawah lebih besar dibanding lapisan atas. Terbuat 

dari kayu yang sudah diplitur berwarna coklat, terdapat lilin, dupa, air 

suci dan dupa diatasnya. Penempatan altar yang lebih tinggi dari tempat 

duduk atau berdiri umat Buddha. Saudara Kelvin memberikan 

penjelasan tentang altar: 

“Altar itu terletak didekat patung Buddha berbentuk 

meja, digunakan untuk meletakkan bentuk 

 
81 Bhikkhu Dhammadhiro, Bagaimana Buddhis Menyikapi Objek Pujaan, ed. by Yauw sie miauw Dewi 

Chandra (Yayasan Sammasayambhu, 2012). 



 

47 
 

persembahan. Jika puja bakti rutin mingguan seperti 

ini hanya berisi air suci, dupa, bunga dan lilin” 82 

Altar berfungsi sebagai tempat untuk meletakkan patung Buddha, 

lilin, dupa, dan persembahan lainnya sebagai bentuk penghormatan. 

Pada masa Sang Buddha Gautama, praktik persembahan kepada Sang 

Buddha lebih sederhana. Umat Buddha biasanya mempersembahkan 

makanan dan minuman sebagai tanda penghormatan. Tempat 

persembahan ini mungkin berupa meja sederhana atau bahkan tanah 

lapang. Seiring berkembangnya agama Buddha dan berdirinya Wihara, 

altar mulai memiliki bentuk yang lebih permanen dan dihias dengan 

patung Buddha. Wihara menjadi pusat kegiatan keagamaan, dan altar 

menjadi titik fokus utama. Bentuk dan simbolisme altar juga dipengaruhi 

oleh budaya lokal tempat agama Buddha berkembang. Di beberapa 

daerah, altar dihiasi dengan ornamen khas dan persembahan yang sesuai 

dengan tradisi setempat.83 

3. Lilin 

Lilin, dalam ritual puja bakti agama Buddha Theravada, 

memiliki makna simbolis yang mendalam. Penggunaan lilin dalam ritual 

keagamaan sudah ada sejak zaman kuno, jauh sebelum agama Buddha 

muncul. Lilin yang sudah tataki oleh lepek dengan kondisi nyala 

diletakkan pada meja altar. Bentuk lilin yang pada umumnya, akan tetapi 

lebih besar tujuannya agar lilin tidak mudah habis dan mati hingga 

proses ritual selesai. Api dianggap sebagai kekuatan sakral dan 

digunakan dalam berbagai upacara. Cahaya yang dipancarkan lilin 

melambangkan berbagai aspek penting dalam ajaran Buddha.  

Cahaya lilin sering dikaitkan dengan cahaya pencerahan atau 

kebijaksanaan yang telah dicapai oleh Sang Buddha. Dengan 

menyalakan lilin, umat Buddha seolah-olah ikut menyebarkan cahaya 

kebenaran ini. Cahaya lilin juga dapat diartikan sebagai simbol 

kesadaran dan kewaspadaan. Umat Buddha diajak untuk selalu 

 
82 Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya 

Watugong, 16 Desember 2024 
83 Tri Lestari, "Buddhayana: Tradisi Agama Buddha Yang Membawa Kesatuan Dalam Kebhinekaan 

Indonesia", Jurnal Kajian Dan Reviu Jinarakkhita Jurnal Gerakan Semangat Buddhayana (JGSB), Vol. 1, No. 1 

(2023), h 11-16, <https://doi:10.60046/jgsb.v1i1.35>. 



 

48 

 

waspada terhadap pikiran dan tindakan mereka, agar tidak terjerumus 

dalam kegelapan.84 Ibu Dina memberikan gambaran terkait lilin yang 

digunakan pada ritual puja bakti: 

“Jumlah lilin yang digunakan dalam ritual puja bakti tidak 

memiliki aturan yang baku dapat bervariasi tergantung 

pada beberapa faktor yang terpenting adalah niat yang 

tulus dalam mempersembahkan lilin sebagai simbol 

penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana 

untuk memfokuskan pikiran. Wihara yang lebih besar 

mungkin menggunakan lebih banyak lilin untuk 

menciptakan suasana yang lebih khusyuk misalnya, pada 

hari-hari besar seperti Waisak, jumlah lilin yang 

digunakan biasanya lebih banyak sebagai simbol 

perayaan”.85  

Cahaya lilin sering dikaitkan dengan cahaya pencerahan atau 

kebijaksanaan yang telah dicapai oleh Sang Buddha. Dengan 

menyalakan lilin, umat Buddha seolah-olah ikut menyebarkan cahaya 

kebenaran ini. Cahaya lilin juga dapat diartikan sebagai simbol 

kesadaran dan kewaspadaan. Umat Buddha diajak untuk selalu waspada 

terhadap pikiran dan tindakan mereka, agar tidak terjerumus dalam 

kegelapan. 

4.  Bunga  

Bunga, dengan keindahan dan keharumannya, telah menjadi 

simbol universal bagi berbagai konsep spiritual. Dalam agama Buddha, 

bunga memiliki makna yang sangat dalam dan kaya akan simbolisme. 

Keindahan bunga dianggap sebagai refleksi dari keindahan Dhamma 

(ajaran Buddha) dan kesucian Sang Buddha. Bunga yang terletak dekat 

dengan altar pada gedung Dhammasala yang sudah terangkai berwarna-

warni, terdapat bunga mawar, kenanga, kanthil dll. Ibu Siau Ika 

menjelaskan beberapa bunga yang sering digunakan untuk ritual puja 

bakti; 

“Dalam ritual puja bakti ajaran Buddha Theravada bunga 

yang digunakan biasanya itu kenangha, mawar dan kanthil. 
Bunga kenangha dapat layu menjadi pengingat akan sifat 

sementara dari segala sesuatu, mawar yang durinya itu 

 
84 Wintako, dkk "Akulturasi Budaya Jawa Dan Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu 

(Studi Kasus Di Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)" Journal 

Kebudayaan, Vol. 2, No. 3 (2019) h. 2-3. 
85 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekreatriatan di Wihara Budhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  



 

49 
 

menggambarkan penderitaan Sang Buddha. Dan kanthil 

lambang kasih sayang mengundang umat Buddha untuk 

mengembangkan sifat-sifat luhur tersebut”.86 

Dapat ditarik kesimpulan bahwa bunga dalam Buddhisme yang 

digunakan untuk persembahan ritual puja bakti, khususnya Theravada 

(seperti kenanga, mawar, dan kantil), melambangkan ajaran Dhamma 

dan sifat luhur. Kenanga mengingatkan ketidakkekalan, mawar 

menggambarkan penderitaan Buddha, dan kantil mewakili kasih sayang. 

Bunga bukan sekadar hiasan, tetapi pengingat spiritual. 

5. Dupa 

Dupa (hio) merupakan persembahan yang harum dan suci. Asap 

dupa dianggap sebagai bentuk penghormatan kepada Sang Buddha dan 

para dewa. Memiliki panjang 30-40 cm, dupa yang berwarna kuning 

melambangkan kebijaksanaan, sedangkan warna merah berarti cinta 

kasih. Dupa, dengan asap harum yang mengepul ke atas, memiliki makna 

keharuman atau wanginya ajaran benar (Buddha Dhamma), yang 

menyebar ke segala arah bahkan ke  semua alam. Dalam puja bakti dupa 

yang digunakan berjumlah 3-5/ tidak tentu. Dinyalakan secara bersamaan 

untuk diletakkan pada altar berdekatan dengan lilin dan air suci. 

Penggunaan dupa dalam ritual keagamaan sudah ada sejak zaman kuno 

sering digunakan dalam upacara-upacara keagamaan sebagai 

persembahan kepada para dewa. Seiring dengan perkembangan Wihara, 

penggunaan dupa semakin meluas. Ibu Dina memberikan penjelasan 

terkait jumlah dupa sebagai berikut: 

“Kalau untuk jumlah secara umum, tidak ada batasan dupa 

yang harus digunakan dalam ritual puja bakti. Sama seperti 

lilin  yang terpenting dalam mempersembahkan dupa sebagai 

simbol penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana 

untuk memfokuskan pikiran. Meskipun tidak ada aturan pasti, 

namun jumlah dupa yang banyak seringkali memiliki makna 

simbolis, seperti semakin banyak dupa yang dibakar, semakin 

kuat doa dan permohonan yang dipersembahkan”.87 

Dalam Buddhisme Theravada, dupa melambangkan 

penghormatan kepada Buddha dan dewa. Asapnya bermakna simbolis 

 
86 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  
87 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  



 

50 

 

mendalam yang umum ditemukan di Wihara, meskipun jumlahnya tidak 

baku, yang terpenting adalah niat tulus. Jumlah banyak sering diartikan 

sebagai penguatan doa karena dupa adalah simbol penghormatan, fokus 

untuk berdoa. 

6. Kitab 

Kitab suci memiliki peran yang sangat penting dalam ritual puja 

bakti Theravada. Kitab-kitab ini tidak hanya sebagai sumber inspirasi, 

tetapi juga sebagai pedoman dalam menjalankan kehidupan sehari-hari 

sesuai dengan ajaran Buddha. Kitab Tripitaka berwarna biru dan tidak 

terlalu tebal, judul pada cover yang tertulis yaitu “Paritta Suci” yang 

berjumlah 228 halaman. Pada kitab tersebut berisikan sutta dan syair-

sayir ajaran Buddha. Dengan mempelajari dan mengamalkan ajaran-

ajaran yang terkandung dalam kitab suci, umat Buddha dapat mencapai 

pencerahan dan kebahagiaan sejati.  

Berisi peraturan-peraturan bagi para Bhikkhu (Bhikkhu) dan 

Bhikkhuni (bikuni) mencakup tata cara kehidupan monastik, mulai dari 

aturan berpakaian, makan, hingga interaksi dengan masyarakat. Berisi 

khotbah-khotbah dan ajaran-ajaran Buddha dalam bentuk percakapan, 

cerita, dan puisi.88 Wawancara dengan bapak Wirya yang menegaskan 

kitab yang dijadikan pedoman umat Buddha sebagai berikut: 

“Di Wihara ini menganut madzhab Theravada yang di mana 

menggunakan kitab suci Tripitaka sebagai pedoman dalam 

ajaran Buddha”.89 

Kitab suci sangat penting dalam ritual puja bakti Theravada, 

berfungsi sebagai sumber inspirasi dan pedoman hidup sesuai ajaran 

Buddha. Dengan mempelajari dan mengamalkannya, umat Buddha 

diharapkan mencapai pencerahan. Kitab-kitab ini berisi peraturan 

monastik (bagi Bhikkhu dan Bhikkhuni) serta khotbah dan ajaran 

Buddha. Wihara Theravada menggunakan Tripitaka sebagai pedoman 

ajarannya. 

 

 
88 Chaidir Thamrin, "Abhidhamma-Piṭaka: Dhammasaṅgaṇī’", Journal Jinarakitha  Buddha (2018), h. 

7-8 <https://itc-tipitaka.org/assets/tipitaka/Dhammasangani Full.pdf>. 
89 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024   



 

51 
 

7. Makanan 

Pada ritual puja bakti tidak terlalu memprioritaskan makanan 

untuk dijadikan persembahan. Akan tetapi makanan tersebut dibagikan 

kepada seluruh peserta yang mengikuti ritual sebagai menu makanannya 

sendiri biasanya catering dari pengurus Wihara Buddgahaya Watugong. 

Secara historis, persembahan makanan kepada para Bhikkhu 

(Bhikkhu) merupakan tradisi yang sudah ada sejak zaman Buddha 

Gautama. Tindakan ini merupakan wujud penghormatan dan dukungan  

kepada komunitas Sangha yang mendedikasikan hidupnya untuk 

mempelajari dan menyebarkan Dhamma sarana untuk melepaskan diri 

dari keterikatan terhadap hal-hal duniawi.90 

Ajaran Buddha sangat menekankan pentingnya kedermawanan. 

Melalui jamuan makanan, umat Buddha dapat mempraktikkan ajaran 

tentang dana (kedermawanan). Leoni memberikan pemahaman terkait 

makanan yang disajikan pada puja bakti: 

“Kalau untuk persembahan makanan biasanya makanan 

sederhana  yang bergizi, seperti nasi, sayur-sayuran, dan 

buah-buahan. Karena Sebagian besar umat Buddha 

Theravada menganut pola makan vegetarian. Makanan 

yang dipersembahkan harus dibuat dengan hati yang 

tulus dan niat yang baik”. 91  

Persembahan makanan kepada Bhikkhu merupakan tradisi sejak 

zaman Buddha Gautama sebagai bentuk penghormatan dan dukungan 

kepada Sangha. Dalam puja bakti, persembahan ini menjadi sarana 

melepaskan keterikatan duniawi dan mempraktikkan dana 

(kedermawanan).  

8. Air Suci 

Air, sebagai salah satu elemen dasar kehidupan, memiliki makna 

yang sangat mendalam dalam berbagai budaya dan agama, termasuk 

dalam agama Buddha, khususnya aliran Theravada. Air suci yang 

digunakan pada ritual puja bakti air murni dan bersih pada wadah 

mangkok berwarna emas dengan ukuran besar. Air suci tersebut terletak 

disebelah lilin dan dupa dalam satu tempat yaitu altar. 

 
90 Tipiñakadhara Miïgun Sayadaw, "Riwayat Agung Para Buddha", (2008) <ISBN 978-979-16934-6-2>. 
91 Wawancara Dengan Leoni Remaja Buddhis di Wihara Buddhagay Watugong Semarang, 24 November 

2024  



 

52 

 

Sejak zaman kuno, air telah digunakan untuk membersihkan diri 

baik secara fisik maupun spiritual. Dalam ritual keagamaan, air sering 

digunakan untuk membasuh tangan, muka, atau seluruh tubuh sebagai 

simbol penyucian diri sebelum melakukan ibadah.  

Bapak Rudy memberi penjelasan tentang air suci yang digunakan 

ritual puja bakti 

“Salah satu sila dalam Panca Sila adalah menghindari 

penggunaan minuman keras yang memabukkan, air murni 

menjadi simbol kesucian dan pengendalian diri. Air yang 

jernih dapat dikaitkan dengan faktor pencerahan seperti sati 

(kesadaran) dan samādhi (konsentrasi).” 92 

Dapat dipahami bahwa air memiliki makna mendalam dalam 

Buddhisme Theravada, melambangkan pembersihan fisik dan spiritual. 

Digunakan dalam ritual sebagai simbol penyucian diri sebelum ibadah. 

Air murni juga melambangkan kesucian, pengendalian diri (menghindari 

minuman keras), dan faktor pencerahan seperti kesadaran (sati) dan 

konsentrasi (samādhi), dianalogikan dengan pikiran yang jernih dan 

tenang. 

  

 
92 Wawancara Dengan Bapak Rudy Wijaya Ketua Harian di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 

24 November 2024    



 

53 
 

BAB IV 

ANALISIS MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI  

DI WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG 

 

Ritual adalah praktik-praktik yang memiliki makna dan tujuan spiritual di balik 

gerakan fisik yang dilakukan. Tindakan fisik yang terlihat hanya merupakan simbol dari 

apa yang terjadi di dalam hati. Dapat berarti bahasa simbolik untuk mengungkapkan 

cinta kepada Yang Ilahi dan ketaatan kepada kehendak-Nya sebagai ucapan rasa 

bersyukur. Beragam sistem agama kepercayaan dalam menjalankan ritual/peribadahan 

memiliki tata cara urutan yang berbeda dengan satu tujuan yaitu mencerminkan 

keinginan manusia untuk menghormati dan mendekatkan diri kepada Tuhan atau 

kekuatan gaib lainnya. Contohnya, dalam agama Buddha terdapat ritual puja bakti 

dimaknai sebagai bentuk penghormatan kepada Sang Buddha. 

Dalam penelitian ini peneliti telah mengumpulkan data hasil penelitian di 

lapangan khususnya tata cara serta urutan pelaksanaan ritual puja bakti di Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang yang dilakukan oleh umat Buddha khususnya aliran 

Theravada untuk mencapai pencerahan spiritual secara optimal. Elemen-elemen atau 

simbol yang digunakan pada ritual puja bakti sebagai sarana untuk memfokuskan 

pikiran, mengungkapkan penghormatan, dan merenungkan ajaran Buddha. 

A. Tata Cara Urutan Pelaksanaan Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang 

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

dilakukan setiap hari Minggu secara rutin oleh umat Buddha aliran Theravada. Berikut 

tahapan dalam pelaksanaan ritual puja bakti di Wihara Buddhagaya Watugong:93 

1. Persiapan 

Sebelum melakukan puja bakti, umat Buddha biasanya membersihkan diri 

baik secara fisik maupun mental. Ini bisa dilakukan dengan mandi, mengganti 

pakaian yang bersih, dan melakukan meditasi singkat.  

2. Persiapan Altar 

Altar puja biasanya dihias dengan patung Buddha, lilin, dupa, bunga 

segar, dan persembahan lainnya. 

 
93 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara II  Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024 

 



 

54 

 

3. Pembukaan 

Acara puja bakti dimulai dengan tanda berupa bunyi gong atau lonceng. 

Bunyi lonceng secara simbolis menandai dimulainya sebuah ritual suci. Jika 

dimanifestasikan pada ajaran Islam lonceng ini dilambangkan seperti bedhug 

bahwasannya sebagai penanda waktu. Pada Buddha lonceng yang berada di 

Dhammasala dibunyikan sebelum ritual dimulai, dalam sebuah puja bakti terdapat 

banyak orang berkumpul bersama.  

4. Penghormatan Awal 

Anjali (sebuah gestur atau sikap tangan ) umat Buddha melakukan anjali 

dengan cara menyatukan kedua telapak tangan di depan dada sebagai tanda hormat. 

Merapatkan kedua telapak tangan yaitu penyatuan antara pikiran, perkataan, dan 

perbuatan. Hal ini mengingatkan umat Buddha untuk selalu menjaga keselarasan 

antara apa yang dipikirkan, diucapkan, dan dilakukan. 

5. Pembacaan Paritta (Kumpulan syair atau mantra) 

Pembacaan paritta dalam agama Buddha adalah suatu praktik di mana umat 

melafalkan syair-syair Buddhis tertentu. Syair-syair ini, yang umumnya diambil 

dari kitab suci Tripitaka Pali, memiliki tujuan untuk memberikan perlindungan, 

keberkahan, dan ketenangan pikiran. 

Namakara yaitu rangkaian kalimat penghormatan kepada Buddha, 

Dhamma, dan Sangha. Kalimat ini di ucapkan secara bersama-sama atau dipimpin 

oleh seorang pemimpin puja. Di baca bersama oleh pemimpin puja bakti dan 

peserta dengan sikap sujud dengan lutut, jari kaki, dahi, siku, dan telapak tangan, 

menyentuh lantai.94 

"Araham sammāsambuddho bhagavā, Buddhambhagavantam 

abhivādemi." Artinya, "Sang Bhagavā adalah Yang Maha Suci, Yang Telah 

Mencapai Penerangan Sempurna. Aku bersujud hormat kepada Sang Buddha, Sang 

Bhagavā." 

"Svākkhāto bhagavantā dhammo, dhammam namassâmi." Artinya, 

"Dhamma (Ajaran Buddha) telah dijelaskan dengan sempurna oleh Sang Bhagavā. 

Aku bersujud hormat kepada Dhamma”. 

 
94 Bhikku Dhammadiro "Paritta Suci" (Sangha Theravada Indonesia,2005) h. 95 . 



 

55 
 

"Supaṭipanno bhagavato sāvakasaṅgho, saṅgham namāmi." Artinya, 

"Sangha (komunitas Sang Buddha) telah mencapai kesempurnaan dalam 

menjalankan ajaran Sang Buddha. Aku bersujud hormat kepada Sangha. 

6. Puja Katha (Kalimat Puja)  

Puja katha merupakan bagian penting dalam ritual puja bakti umat Buddha 

Theravada. Kata "puja" berarti penghormatan atau penyembahan, sedangkan 

"katha" berarti perkataan atau ucapan. Jadi, puja katha dapat diartikan sebagai 

ucapan atau kalimat penghormatan yang diucapkan selama pelaksanaan puja 

bakti.95 

Duduk dalam posisi hormat. Pemimpin puja bakti berkata: "Yamaha kho 

mayam bhagavantam saranam gatā, yo no bhagavā satthā, yassa ca mayam 

bhagavato dhammam rocema, imehi sakkārehi tam bhagavantam sasaddhammam, 

sasāvakasaṅgham abhipūjayāma”. 

Artinya: "Kami telah mengambil Sang Bhagavā sebagai tempat 

perlindungan kami. Beliau adalah Guru Agung kami. Kami merasa bahagia dengan 

Dhamma yang diajarkan oleh Sang Bhagavā. Dengan persembahan ini, kami 

memohon berkah kepada Sang Bhagavā, beserta Dhamma dan Sangha." 

7. Pubbhaganamakara (Penghormatan Pendahuluan) 

Pubbhaganamakara berarti "menamai atau mengidentifikasi kehidupan-

kehidupan sebelumnya". Konsep ini lebih terkait dengan pemahaman tentang 

reinkarnasi dan hukum karma dalam agama Buddha, yaitu keyakinan bahwa 

makhluk hidup mengalami kelahiran kembali dalam berbagai bentuk kehidupan. 

Duduk dengan khusyuk, kemudian pemimpin puja bakti berkata: "Handa 

mayam buddhassa bhagavato pubbabhāganamakāram karoma se. 

Artinya, "Marilah memulai upacara ini dengan memberikan penghormatan 

kepada Sang Buddha, Yang Mulia." 

Bersama-sama mengucapkan: "Namo tassa bhagavato arahato 

sammāsambuddhassa." 

Artinya, "Hormat kepada Sang Buddha, Yang Maha Suci, yang telah 

mencapai pencerahan sempurna". 

 

 
95 Kunarso Kunarso, "Mahapuja Sebagai Bagian Dari Sadhana Dalam Ajaran Tantrayana Zhenfo Zong 

Kasogatan", Jurnal Pendidikan, Sains Sosial, Dan Agama, Vol. 8, No. 1 (2022), h. 61-62 

doi:10.53565/pssa.v8i1.443>. 



 

56 

 

8. Saranagamana Patha 

 Saranagamana Patha adalah sebuah istilah yang berasal dari bahasa Pali, 

yang merupakan bahasa suci dalam agama Buddha. Istilah ini secara harfiah berarti 

"jalan perlindungan" atau "jalan menuju perlindungan". Dalam konteks agama 

Buddha, Saranagamana Patha merujuk pada tindakan mengambil perlindungan 

kepada Tiga Permata (Tiratana), yaitu Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan 

Sangha (komunitas Buddhis).96 

Pemimpin puja bakti berkata dan diikuti oleh peserta: 

“Handa mayam̊ tisaraṇagamanapaṭham̊ bhaṇāma se”  

Artinya: Marilah membaca kalimat Perlindungan Bersama-sama.  

“Buddham saranam gacchami” 

Artinya : Aku berlindung kepada Buddha.  

“Dhammam saranam gacchami”. 

Artinya: Aku berlindung Kepada Dhamma. 

“Sangham saranam gacchami”. 

Artinya: Aku berlindung kepada Saṅgha. 

 “Dutiyampi Buddham saranam gacchami”. 

Artinya: Kedua kalinya aku berlindung kepada Buddha. 

“Dutiyampi Dhammam saranam gacchamai”  

Artinya: Kedua Kalinya Aku berlindung Kepada Dhamma. 

“Dutiyampi sangham saranam gacchami” 

Artinya: Kedua kalinya Aku berlindung kepada Saṅgha 

“Tatiyampibuddham saranam gacchami”  

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Buddha 

“Tatiyampi dhammam saranam gacchami”  

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Dhamma 

“Tatiyampi sangham saranam gacchami”.  

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Saṅgha. 

9. Pancasila (Lima Sila Prinsip Moral Buddhis) 

Pancasila dalam konteks agama Buddha merujuk pada lima prinsip moral 

dasar yang menjadi pedoman hidup bagi umat Buddha. Istilah "panca" berarti lima, 

 
96 Dhammapada “Dhammapada: The Path of Truth” (Edisi Terjemahan, Jakarta, Yayasan Dhamma 

Phala, 2010) h. 25 



 

57 
 

dan "sila" berarti aturan atau prinsip moral. Jadi, Pancasila Buddhis adalah lima 

prinsip moral yang harus dijalankan oleh setiap umat Buddha. 

Bersama-sama mengucapkan janji untuk:  

a) Tidak membunuh makhluk hidup. 

b) Tidak mengambil barang yang bukan milik kita. 

c) Tidak melakukan perbuatan yang tidak baik. 

d) Tidak berbohong 

e) Tidak minum minuman keras atau kehilangan kesadaran. 

10. Buddhanussati (Perenungan Terhadap Buddha)  

Buddhanussati adalah perenungan, mengingat kembali sifat-sifat mulia 

Sang Buddha seperti kebijaksanaan, belas kasih, dan keberanian Pemimpin puja 

bakti berkata dan peserta dengan sikap diam sejenak menghayati 

keagungan Sang Buddha.  

Berikut bacaan renungan yang dilantunkan oleh pemimpin puja bakti: 

“Handa mayam buddhānussatinayam̊ karoma se” 

Artinya; Marilah mengucapkan perenungan terhadap Sang Buddha bers ama-

sama 

“Itipi so bhagavā araham̊ sammāsambuddho, 

Artinya: Karena itulah Sang Bhagavā, Beliau adalah Yang Mahasuci, 

Yang telah mencapai Penerangan Sempurna 

“Vijjācaraņa-sampanno sugato lokavidū 

Artinya: Sempurna Pengetahuan serta Tindak-tanduk-Nya, Sempurna 

Menempuh Jalan ke Nibbāna Pengetahuan Segenap Alam 

“Anuttaro purisadammasārathi”  

Artinya: Pembimbing Manusia yang Tiada Taranya 

“Satthā devamanussānam̊, buddho bhagavāti”  

Artinya: Guru para Dewa dan Manusia, Yang Sadar, Yang Patut Dimuliakan. 

11. Dhammanussati (Perenungan Terhadap Dhamma) 

Pemimpin puja bakti mengajak semua peserta penganut ajaran Buddha 

untuk merenungkan Dhamma (ajaran Buddha). Bersama-sama mengucapkan 

kalimat yang bermakna. 

Berikut isi bacaan kalimat: 

“Handa mayam̊ dhammānussatinayam̊ karoma se”. 

Artinya: Marilah kita menghayati renungan terhadap Dhamma Bersama-sama. 



 

58 

 

“Svākkhāto bhagavatā dhammo” 

Artinya: Dhamma telah sempurna dibabarkan oleh Sang Bhagavā 

“Sandiṭṭhiko akāliko ehipassiko” 

Artinya: terlihat amat jelas, tak bersela waktu, mengundang untuk dibuktikan, 

“Opanayiko paccattam̊ veditabbo viññuhitti. 

Artinya: patut diarahkan ke dalam batin, dapat dihayati oleh para bijaksanawan 

dalam batin masing-masing 

12. Sanghanussati (Perenungan Terhadap Sangha) 

Sangha merupakan komunitas para Bhikkhu dan umat awam yang telah 

mempraktikkan ajaran Buddha. Melalui perenungan, dapat diartikan bahwasannya 

penganutnya menerima bimbingan dan inspirasi dari mereka. Pemimpin puja bakti 

mengucapkan bacaan sutta dan untuk peserta ritual puja bakti diam sejenak 

menghayati keagungan Dhamma.97 

Berikut bacaan sanghanussati: 

“Handa mayam̊ saṅghānussatinayam̊ karoma se”  

Artinya: Marilah kita mengucapkan Perenungan Terhadap 

Sangha Bersama-sama : 

“Supaţipanno bhagavato sāvakasaṅgho” 

Artinya: Saṅgha siswa Sang Bhagawa telah bertindak benar, 

“Ujupaţipanno bhagavato sāvakasaṅgho” 

Artinya: Saṅgha siswa Sang Bhagawa telah bertindak lurus, 

“Nayapaţipanno bhagavato sāvakasaṅgho” 

Artinya: Saṅgha siswa Sang Bhagawa telah bertindak benar 

“Sāmicipaţipanno bhagavato sāvakasaṅgho” 

Artinya: Saṅgha siswa Sang Bhagawa telah bertindak patut, 

“Yadidam̊ cattāri purisayugāni aţţhapurisapuggala” 

Artinya: Mereka adalah empat pasamg mahluk,terdiri dari delapan jenis 

mahluk suci 

“Esa bhagavato sāvakasaṅgho” 

Artinya: Itulah Saṅgha siswa Sang Bhagavā 

“Āhuneyyo pāhuneyyo dakkhiņeyyo añjalikaraņīyo” 

 
97 Bhikkhu Bodhi, “Manggala Sutta”  (Yayasan Dharma Pustaka Nusantara, 2012) h. 33-34 



 

59 
 

Artinya: Patut menerima pujaan, patut menerima sambutan, patut menerima 

persembahan, patut menerima perhormatan; 

“Anuttaram̊ puññakkhettam̊ lokassāti” 

Artinya: Ladang menanam jasa yang tiada taranya bagi mahluk dunia. 

13. Saccakiriya Gatha (Pernyataan Kebenaran) 

Pemimpin puja bakti mengajak semua peserta untuk mengucapkan 

pernyataan kebenaran. Bersama-sama menyatakan bahwa tidak ada perlindungan 

yang lebih utama selain Sang Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan Sangha 

(komunitas umat Buddha). Berharap dengan mengucapkan pernyataan ini semua 

makhluk hidup akan selalu terlindungi dan sejahtera.98 

 “Handa mayam̊ saccakiriyagāthāyo bhaṇāma se” 

Artinya: Marilah kita mengucapkan pernyataan kebenaran bersama-sama. 

“Natthi me saranam̊ aññam̊, Buddho me saraņam̊ varam̊” 

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Sang Budda-lah pelindungku nan 

luhur. 

“Etena saccavajjena, Sotthi te hotu sabbadā”. 

Artinya: Berkat kebenaran ini, semoga setiap saat Anda selamat sejahtera. 

“Natthi me saranam̊ aññam̊, Dhammo me saraņam̊ varam̊”. 

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Dhamma-lah pelindungku nan luhur. 

“Etena saccavajjena, Sotthi te hotu sabbadā”. 

Artinya: Berkat kebenaran ini, semoga setiap saat Anda selamat sejahtera. 

“Natthi me saranam̊ aññam̊, Shaṅg ho me saraņam̊ varam̊” 

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Shaṅgha-lah pelindungku nan luhur. 

14. Karaniyametta Sutta (Sutta Tentang Cinta Kasih) 

Cinta kasih atau mettā adalah salah satu konsep sentral dalam ajaran 

Buddha. Ini adalah kualitas pikiran yang penuh kasih sayang, kebaikan, dan welas 

asih terhadap semua makhluk hidup, tanpa kecuali. 

Pemimpin puja bakti membacakan sutta :99 

Handa mayam̊ karaṇīyamettasuttam̊ bhaṇāma se. 

Marilah kita membaca sutta tentang cinta kasih 

 
98 Bhikkhu Jotidhammo, “Buku Kebaktian Umum” (Edisi Revisi: Jakarta: Yayasan Dhamma Indonesia, 

2015) h. 15 
99 Donatur Buddha “Paritta Suci Kebaktian” (Majelis Pandhita Buddha-Dhamma Indonesia, 1977) h. 

60 



 

60 

 

Bersama-sama : 

Karaņiyamatthakusalena 

Yantam̊ santam̊ padam̊ abhisamecca: 

Sakko ujū ca suhujū ca   

Suvaco cassa mudu anatimāni. 

Santussako ca subharo ca 

Appakicco ca sallahukavutti 

Santindriyo ca nipako ca 

Appagabbho kulesu ananugiddho. 

Na ca khuddam̊ samācare kiñci 

Yena viññu pare upavadeyyum̊. 

Sukhino vā khemino hontu 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 

Ye keci pāņabhūtatthi 

Tasā vā thāvarā vā anavasesā 

Dighā vā ye mahantā vā 

Majjhimā rassakā aņukathūlā. 

Diţţhā vā ye ca adiţţhā 

Ye ca dūre vasanti avidūre 

Bhūtā vā sambhavesi vā 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā 

Na paro param̊ nikubbetha 

Nātimaññetha katthaci nam̊ kañci 

Byārosanā paţīghasaññā 

Nāññamaññassa dukkhamiccheyya. 

Mātā yathā niyam̊ puttam̊ 

Āyusā ekaputtamanurakkhe. 

Evampi sabbabhūtesu 

Mānasambhāvaye aparimāņam̊. 

Mettañca sabbalokasmim̊ 

Mānasambhāvaye aparimāņam̊ 

Uddham̊ adho ca tiriyañca 

Asambādham̊ averam̊ asapattam̊ 

Tiţţhañcaram̊ nisinno vā 



 

61 
 

Sayāno vā yāvatassa vigatamiddho 

Etam̊ satim̊ adhiţţheyya 

Brahmametam̊ vihāram̊ idhamāhu. 

Diţţhiñca anupagamma Silavā dassanena sampanno 

Kāmesu vineyya gedham̊ Nahi jātu gabbhaseyyam̊ punaretīti. 

Artinya:  

Inilah yang patut dikerjakan 

Oleh ia yang pantas dalam hal yang berguna yang mengantar 

ke jalan kedamaian. Sebagai orang yang cakap,jujur,tulus, Mudah 

dinasehati, lemah-lembut, tidak sombong. Merasa puas atas yang dimiliki, 

mudah dirawat, tidak repot, bersahaja hidupnya, berindra tenang, penuh 

pertimbangan, 

 

Sopan, tak melekat pada keluarga-keluarga; 

Tidak berbuat kesalahan walaupun kecil yang dapat dicela oleh para 

bjaksana. Senantiasa dengan ujaran cinta kasih. Semoga semua mahluk 

berbahagia dan tenteram. Semoga semua mahluk hidup bahagia. 

Makhluk hidup apa pun yang ada; 

yang goyah dan yang kokoh tanpa terkecuali, 

yang panjang atau yang besar, 

yang sedang,pendek, kecil,kurus atau pun yang gemuk; 

yang tampak atau pun yang tak tampak, 

yang berada jauh ataupun dekat, 

yang telah menjadi atau pun yang belum menjadi, 

semoga mereka semua hidup bahagia. 

Tak sepatutnya yang satu menipu yang lainnya, 

Tidak menghina siapa pun di mana juga; 

Dan, tak selayaknya karena marah dan benci 

Mengharap yang lain celaka. 

Sebagaimana seorang ibu mempertaruhkan jiwa 

melindungi putra tunggalnya; demikianlah terhadap semua makhluk 

kembangkan pikiran cinta kasih tanpa batas. 



 

62 

 

Cinta kasih terhadap makhluk di segenap alam, patut kembangkan tanpa 

batas dalam batin baik ke arah atas, bawah, dan diantaranya; tidak sempit 

tanpa kedengkian, tanpa permusuhan. 

Selagi berdiri, berjalan atau duduk, ataupun berbaring, sebelum terlelap, 

sepatutnya ia memusatkan perhatian ini yang disebut sebagai “berdiam 

dalam Brahma”. 

Mengembangkan metta, tak berpandangan salah, teguh dalam sila dan 

berpengetahuan sempurna, dan melenyapkan kesenangan nafsu indria, tak 

akan terlahir dalam rahim lagi. 

15. Abhinhapaccavekh Ana Patha (Kalimat Perenungan) 

Abhinhapaccavekh Ana adalah frasa Pali dalam teks-teks Buddhis, pada 

konteks ritual puja bakti juga merenungkan kembali ajaran-ajaran Buddha. Melihat 

kembali perbuatan-perbuatan yang telah dilakukan, baik yang baik maupun yang 

buruk, sebagai sebuah proses belajar dan introspeksi diri.100 

Pemimpin puja bakti membacakan sutta : 

“Handa mayam̊ brahmavihāra-pharaṇam̊ bhaṇāma se” 

Marilah bersama-sama melakukan pemancaran brahmavihāra. 

Jarādhammomhi 

Jaram̊ anatīto 

Byādhidhammomhi 

Byādhim̊ anatīto 

Maraṇadhammomhi 

Maraṇam̊ anatīto 

Sabbehi mepiyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo 

Kammassakomhi 

Kammadāyādo 

Kammayoni 

Kammabandhu 

Kammapaṭisaraṇo 

Yaṃ kammam̊ karissāmi kalyāṇam̊ vā pāpakam̊ vā 

Tassa dāyādo bhavissāmīti 

 
100 Bhikkhu Dhammadiro “Paritta Suci” (Edisi II Pembaruan Yayasan Sangha Theravada Indonesia 

Vihara Jakarta Dhammacaka Jaya, 2005) h. 88 



 

63 
 

Evam̊ amhehi abhiṇham̊ paccavekkhitabbam̊ 

Aku wajar mengalami usia tua, 

Aku takkan mampu menghindari usia tua 

Aku wajar menyandang penyakit, 

Aku takkan mampu menghindari penyakit. 

Aku wajar mengalami kematian, 

Aku takkan mampu menghindari kematian. 

Segala milikku yang kucintai dan kusenangi wajar berubah, wajar terpisah 

dariku. 

Aku adalah pemilik perbuatanku sendiri, terwarisi oleh perbuatanku 

sendiri.  

Lahir dari perbuatanku sendiri, berkerabat dengan perbuatanku sendiri, 

tergantung pada perbuatanku sendiri. 

Perbuatan apa pun yang akan kulakukan, baik atau pun buruk; perbuatan 

itulah yang akan kuwarisi. 

Demikian hendaknya kerap kali kita renungkan segala sesuatu yang telah 

didapat, keberhasilan, pencapaian, kebahagiaan, keberuntungan, rezeki, 

kesempurnaan. 

16. Bhavana (Pengembangan Batin) 

Bhavana dalam agama Buddha merujuk pada praktik meditasi atau 

pengembangan batin. Dalam konteks puja bakti (ibadah atau ritual keagamaan), 

bhavana menjadi inti dari kegiatan tersebut. Pemimpin puja bakti memimpin 

bhavana setelah itu mengakhirinya dengan kalimat: 

“Sabbe sattā bhavantu sukhitattā” 

Artinya: Semoga semua mahkluk berbahagia. (atau) 

“Sabbe sattā sadā hontu averā sukhajīvino” 

Artinya: Semoga semua mahkluk bebas dari kedengkian, senantiasa hidup 

bahagia. 

17. Pancasila Aradhana (Permohonan Tiga Perlindungan dan Lima Latihan Sila) 

Pancasila Aradhana merupakan suatu praktik dalam agama Buddha di mana 

umat memohon perlindungan dan berjanji untuk menjalankan lima sila moral. 

Khususnya saat ada Bhikkhu atau samanera (pendeta muda) yang hadir sebagai 

pemimpin untuk mengucapkan 3 kalimat permohonan serta lima moral. 

 



 

64 

 

Berikut kalimat permohonan perlindungan: 

Buddhaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Dhammaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Saṅghaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Artinya: 

aku berlindung kepada Buddha. 

aku berlindung kepada Dhamma. 

aku berlindung kepada Saṅgha  

Dutiyampi Buddhaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Dutiyampi Dhammaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Dutiyampi Saṅghaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Artinya: 

Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Buddha. 

Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Dhamma. 

Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Saṅgha 

Tatiyampi Buddhaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Tatiyampi Dhammaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Tatiyampi Saṅghaṁ saraṇaṁ gacchāmi. 

Artinya: 

Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Buddha 

Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Dhamma. 

Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Sangha 

Lima nilai moralnya yang berisikan tidak membunuh makhluk hidup, 

tidak mengambil barang yang bukan milik kita, tidak melakukan 

perbuatan yang tidak baik, tidak berbohong, tidak minum minuman 

keras atau kehilangan kesadaran. 

Ditinjau dari Mariasusai Dhavamony dalam bukunya “Fenomenologi Agama”, 

ritual puja bakti dalam agama Buddha dapat dikategorikan ke dalam jenis ritual 

konstitutif. Ritual konstitutif adalah jenis ritual yang mengungkapkan atau mengubah 

hubungan sosial dengan merujuk pada pengertian mistis. Dengan kata lain, ritual ini 

tidak hanya sekadar tindakan simbolis tetapi juga memiliki kekuatan untuk membentuk 



 

65 
 

atau memelihara tatanan sosial dalam masyarakat melalui keyakinan akan hal-hal yang 

bersifat sakral.101  

Tujuan ritual untuk membangun dan memelihara hubungan antara manusia 

dengan Sang Pencipta. Melalui ritual puja bakti, umat beragama memohon berkat, 

perlindungan, atau pengampunan dari Tuhan atau dewa-dewi yang di puja. Keyakinan 

akan adanya kekuatan mistis yang hadir dalam ritual ini memperkuat makna dan 

efektivitas puja bakti sebagai sebuah ritual konstitutif. Dalam beberapa tradisi, puja 

bakti tertentu dapat menandai perubahan status seseorang dalam konteks keagamaan. 

Misalnya, upacara pemberkatan atau inisiasi dalam agama tertentu dapat dianggap 

sebagai bagian dari puja bakti yang sekaligus berfungsi sebagai ritual konstitutif yang 

mengubah status seseorang dalam komunitas agama.102 

Pada tata cara pelaksanaan ritual puja bakti terdapat beberapa tindakan yang 

tidak semata hanya  Ritual ini bukan hanya sekadar tindakan seremonial, tetapi 

merupakan praktik yang bermakna dan berdimensi ganda, yang berkontribusi pada 

pembentukan dan pemeliharaan tatanan simbolik dan makna dalam kehidupan 

beragama umat Buddha. 

Dalam konteks ini puja bakti, transisi yang terjadi lebih bersifat sementara dan 

berfokus pada penguatan spiritual dan identitas keagamaan. Memperkuat dimensi 

spiritual individu melalui pembacaan paritta, penghayatan ajaran, dan interaksi dengan 

simbol-simbol suci, yang menenangkan batin, mengembangkan konsentrasi, 

menumbuhkan kebijaksanaan, serta memotivasi pengamalan ajaran. Selain itu, puja 

bakti juga memperkokoh identitas keagamaan dalam konteks sosial dengan 

menumbuhkan rasa persaudaraan dan kebersamaan dalam komunitas, serta 

menegaskan ciri khas agama Buddha melalui tata cara dan tradisi yang dijalankan. 

Dengan demikian, puja bakti merupakan sarana holistik yang berdampak pada 

penguatan spiritual dan identitas keagamaan umat Buddha. 

Konsep rites de passage dari Van Gennep dapat diterapkan pada ritual puja bakti 

dalam agama Buddha. Di mulai dari tahap preliminal (pemisahan dari rutinitas) ini 

menandai pemisahan individu dari rutinitas sehari-hari dan memasuki ruang sakral 

untuk melaksanakan puja bakti, umat Buddha biasanya melakukan persiapan diri, 

 
101 Aldi Septiyansah, "Analisis Tradisi Ritual Adat Seren Taun Kasepuhan Cisungsang Dalam Upaya 

Pelestarian Budaya", Jurnal Multidisiplin Teknologi Dan Arsitektur, Vol. 1, No. 2 (2023), h. 32–38, 

<https://doi:10.57235/motekar.v1i2.1325>. 
102 Mariasusai Dhavamony, “Fenomenologi Agama” (Kanisius, 1995) hal. 66-69. 



 

66 

 

seperti membersihkan diri secara fisik dan mental, mengenakan pakaian yang sopan, 

dan mempersiapkan persembahan (bunga, dupa, lilin, dll). Tindakan ini secara simbolis 

memisahkan mereka dari aktivitas duniawi dan mempersiapkan mereka untuk 

memasuki suasana spiritual. Memasuki Wihara atau ruang puja merupakan tindakan 

fisik yang menandai pemisahan dari dunia luar dan memasuki ruang yang dianggap 

suci. Suasana Wihara yang tenang dan khusyuk membantu menciptakan suasana yang 

kondusif untuk beribadah. 

Tahap Liminal (tahap transisi/praktik ritual) merupakan inti dari ritual puja 

bakti, di mana umat Buddha melakukan berbagai praktik ritual. Tahap ini bersifat 

liminal karena individu berada dalam "ambang" antara status duniawi dan status 

spiritual yang diperbaharui. Sujud atau beranjali di hadapan altar merupakan bentuk 

penghormatan kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha. Gerakan fisik ini melambangkan 

kerendahan hati dan penyerahan diri kepada nilai-nilai spiritual. Selain itu, dengan 

memberikan persembahan berupa bunga, dupa, lilin, atau makanan merupakan simbol 

penghormatan dan ungkapan syukur. Persembahan ini juga melambangkan pelepasan 

keterikatan terhadap materi.103 

Tahap Postliminal (penggabungan kembali dengan penguatan identitas 

keagamaan), setelah menyelesaikan rangkaian ritual puja bakti, umat Buddha kembali 

ke kehidupan sehari-hari dengan membawa penguatan identitas keagamaan dan 

spiritualitas. Pembacaan paritta penutup menandai berakhirnya ritual dan memberikan 

berkat bagi semua yang hadir. Umat Buddha biasanya berbagi jasa kebajikan yang telah 

diperoleh selama puja bakti kepada semua makhluk. Tindakan ini menumbuhkan rasa 

welas asih dan kepedulian terhadap sesama.104 

Dapat ditarik kesimpulan bahwa dari sudut pandang Dhavamony dapat 

memahami mengapa puja bakti penting bagi komunitas Buddhis, yaitu karena 

fungsinya dalam membentuk identitas, memperkuat ikatan sosial, dan memfasilitasi 

transformasi diri. Dari sudut pandang Van Gennep memberikan penjelasan bahwa puja 

bakti berfungsi sebagai proses transisi spiritual, meskipun transisi ini bersifat sementara 

dan berfokus pada penguatan batin dan identitas keagamaan. Dengan demikian kedua 

 
103 “Kajian Liminalitas Dari Van Gennep Tentang Ritual (Antropologi Simbolik)", (HUMANIORA016, 

Maret 2023) <https://antropologi16.blogspot.com/2023/03/kajian-liminalitas-dari-van-gennep.html> Diakses 

pada 24 Desember 2024. 
104 Bartoven Vivit, Jesica Elis, Febriani Nurdin, "Ritual Ngebuyu: Membumikan Pewaris Dan Perubahan 

Ritual Kelahiran Pada Marga Legun Way Urang", Journal Kebudayaan Vol.  20 (2019) h. 1-2. 



 

67 
 

teori  oleh Dhavamony dan Van Gennep saling melengkapi dan memberikan penjelasan 

terkait tahapan pelaksanaan dan fungsi pada ritual puja bakti. 

B. Makna Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti 

Puja Bakti merupakan suatu ritual keagamaan yang memiliki makna simbolik 

karena setiap aspek dalam ritual tersebut, mulai dari tindakan, objek yang digunakan, 

hingga bacaan yang dilantunkan mengandung makna yang lebih dalam dari sekadar 

tindakan fisik atau ucapan verbal. Simbol-simbol ini merujuk pada konsep-konsep 

spiritual, nilai-nilai etika, dan ajaran-ajaran Buddha, yang membantu umat memahami 

dan menghayati agama Buddha secara lebih mendalam. Elemen-elemen atau benda 

dalam ritual puja bakti di antaranya sebagai berikut: 

1. Patung Buddha 

Patung Buddha yang ditempatkan di altar pada ritual puja bakti memiliki 

makna simbolis yang mendalam bagi umat Buddha. Patung tersebut bukanlah objek 

pemujaan dalam arti menyembah berhala, melainkan representasi visual dari Buddha 

dan ajaran-Nya. Penempatan patung Buddha di tempat yang tinggi dan di tengah altar 

menunjukkan penghormatan yang tinggi kepada Buddha dan ajarannya.   

Berdasarkan penjelasan oleh Bapak Wirya memaknai patung Buddha yang 

ditempatkan di altar dalam Buddhisme, terdapat Tiga Permata yang menjadi 

landasan agama, yaitu Buddha (Sang Guru), Dhamma (Ajaran), dan Sangha 

(Komunitas). Buddha Gautama adalah guru spiritual utama yang telah menunjukkan 

jalan menuju pembebasan dari penderitaan. Dengan menghormati patung Buddha 

salah satu cara untuk mengungkapkan rasa hormat dan terima kasih kepada guru 

spiritual tersebut.105 

William melihat patung Buddha sebagai representasi fisik dari Siddhartha 

Gautama, Buddha historis, dan oleh karena itu berfokus pada detail ikonografi 

seperti posisi tangan (mudra) dan ekspresi wajah  Siddhartha Gautama untuk 

memahami aspek-aspek kehidupannya atau ajaran-ajarannya secara langsung. 

Menolak anggapan bahwa umat Buddha menyembah berhala karena fokus utamanya 

pada pengembangan diri melalui praktik spiritual, seperti meditasi dan kebajikan.106 

 
105 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  
106 Wawancara Dengan Wiliam Remaja Buddhis/Peserta Ritual Puja Bakti  Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang, 24 November 2024  



 

68 

 

Buddharûpa secara harfiah berarti ‘perujudan Buddha’. Perwujudan Buddha 

ini bisa dibentuk atau dibuat dalam bentuk gambar, relief, atau patung. Bahan dasar 

yang digunakan bisa berasal dari kertas, batu, tanah, logam, kayu, atau benda 

lainnya. Setelah gambar, relief, atau patung yang berasal dari bahan-bahan tersebut 

ini terbentuk, keberadaannya adalah sama seperti hasil karya seni keterampilan 

benda-benda lain pada umumnya, tidak ada satu keistimewaan pada barang-barang 

tersebut kecuali nilai keindahan dan kegunaannya. 

Untuk menetapkan atau menyatakan bahwa benda yang dibuat itu ditujukan 

untuk menggambarkan atau mewakili keberadaan Sang Buddha, dibuatlah satu 

upacara pengumuman atau pengukuhan atas benda tersebut. Patung Buddha 

dipandang sebagai representasi visual Sang Buddha setelah diresmikan melalui 

upacara Buddhābhiseka. Upacara ini bukan memberikan kekuatan magis, tetapi 

mengumumkan dan mengukuhkan status benda stersebut sebagai simbol yang 

mengingatkan pada ajaran dan kualitas luhur Buddha Gautama. Fokusnya adalah 

pada ajaran dan penghormatan kepada Sang Buddha, bukan pada pemujaan benda 

itu sendiri.107 

Sumber-sumber kitab Buddha, terutama kanon Pali, lebih menekankan pada 

ajaran (Dhamma) dan praktik spiritual sebagai jalan menuju pembebasan. Namun, 

penghormatan terhadap Buddha sebagai guru spiritual juga merupakan hal yang 

penting. Dalam kitab-kitab tersebut, diceritakan bagaimana para komunitas ajaran 

menunjukkan rasa hormat dan bakti mereka kepada Sang Buddha. 

Penjelasan Bapak Wirya lebih selaras dengan makna patung Buddha menurut 

sumber kitab Buddha, karena secara eksplisit menghubungkannya dengan Tiga 

Permata dan menekankan penghormatan terhadap Buddha sebagai guru spiritual. 

Meskipun demikian, penjelasan Wiliam juga relevan karena menyoroti pentingnya 

ikonografi dan menolak anggapan pemujaan terhadap berhala. 

2. Lilin 

Lilin melambangkan penerangan, baik penerangan secara harfiah maupun 

penerangan batin. Penerangan ini mengacu pada penghapusan kegelapan batin, 

kebodohan, dan penderitaan, serta pencapaian kebijaksanaan dan pencerahan.  

 
107 Miskaningsih, "Makna Simbolis Ornamen Pada Bangunan Utama Wihara Avalokitesvara Di Kawasan 

Banten Lama".(Yogyakarta: UNY, 2017) 



 

69 
 

Pemahaman oleh Ibu Dina dalam memaknai lilin sebagai simbol penerangan 

dan kebijaksanaan (Panna). Api lilin yang menerangi kegelapan melambangkan 

bagaimana ajaran Buddha Dhamma menerangi kegelapan batin, kebodohan (Avijja), 

dan penderitaan. Seperti lilin yang menghilangkan kegelapan di ruangan, 

kebijaksanaan yang diperoleh melalui ajaran Buddha menghilangkan kebingungan 

dan ketidaktahuan, membimbing umat menuju pemahaman yang benar tentang 

realitas.108 

Berdasarkan penjelasan Kelvin melihat lilin dari sudut pandang yang 

berbeda, yaitu sebagai simbol ketidakkekalan (Anicca) dan persembahan (Dana). 

Nyala lilin yang perlahan-lahan meredup dan akhirnya padam mengingatkan umat 

Buddha akan sifat sementara dari segala sesuatu di dunia ini.109 

Dalam Agama Buddha ada beberapa penyebab kematian. Agar lebih mudah 

dimengerti maka akan diberikan contoh dengan menggunakan lilin. Lilin ini punya 

api dan apinya bisa mati karena berbagai kondisi. Kalau api lilin ini kita ibaratkan 

sebagai kehidupan, maka penyebab pertama lilin itu mati adalah karena lilin atau 

bahan bakarnya habis. Jadi kalau lilin ini dipasang terus, pada mulanya masih tinggi, 

lalu tinggal separuh, sepertiga, seperempat, akhirnya habis. Ketika lilinnya mati, 

kadang-kadang sumbunya masih ada, masih tersisa sumbu sedikit. Di dalam 

kehidupan, hal ini menunjukkan kehidupan bahwa orang yang meninggal karena 

jatahnya sebagai manusia sudah habis, walaupun umurnya masih di bawah usia rata-

rata pada  masa itu.110 

Dapat dipahami penjelasan dari Ibu Dina, Kelvin serta oleh Bhikkhu 

mendapatkan perbedaan ketiganya  dan saling melengkapi dalam pemaknaan lilin. 

Menurut Ibu Dina, lilin melambangkan penerangan dan kebijaksanaan (Panna), di 

mana nyala api menerangi kegelapan batin dan kebodohan (Avijja). Kelvin melihat 

lilin sebagai simbol ketidakkekalan (Anicca) dan persembahan (Dana), dengan nyala 

yang meredup dan padam mengingatkan akan sifat sementara kehidupan. Analogi 

lilin yang mati karena bahan bakar habis menggambarkan akhir kehidupan karena 

masa hidup telah usai. Kesimpulannya, lilin bukan hanya simbol penerangan batin, 

 
108 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  
109 Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang, 24 November 2024  
110 Bhikkhu Uttamo, “Agama Buddha Pedoman Hidupku” Website Buddhis Samaggi Phala, 

http://www.samaggi-phala.or.id’ (Diakses pada 15 Desember 2024). 



 

70 

 

tetapi juga pengingat ketidakkekalan, pentingnya kebijaksanaan, dan praktik 

pelepasan, yang fundamental dalam ajaran Buddha menuju pembebasan dari 

samsara. 

3. Bunga 

Bunga dalam ritual puja bakti Buddha memiliki makna simbolis yang 

mendalam dan beragam, yang merujuk pada ajaran-ajaran penting dalam agama 

Buddha. Secara umum, bunga melambangkan ketidakkekalan (Anicca), salah satu 

dari tiga corak umum (Tilakkhana) dalam ajaran Buddha. 

Pemahaman tentang makna bunga oleh Ibu Siauw Ika yaitu pemilihan jenis 

bunga tertentu seringkali membawa nuansa makna tambahan. Mawar, kenanga, dan 

kanthil, meskipun tidak selalu menjadi bunga utama dalam setiap tradisi Buddhis, 

dapat ditemukan dalam beberapa praktik dan memiliki interpretasi simbolis yang 

menarik. Mawar melambangkan cinta, keindahan Dhamma, dan tantangan spiritual; 

warnanya memberi nuansa makna berbeda, putih untuk kemurnian dan merah untuk 

welas asih. Kenanga, dengan aromanya, melambangkan kebajikan, moralitas, dan 

kedamaian batin. Kanthil (cempaka putih) melambangkan kesucian, kemurnian, dan 

keabadian, sering dikaitkan dengan Nibbana. Ketiga bunga ini, dengan 

karakteristiknya, memperkaya ritual dan perenungan ajaran Buddha.111 

Berdasarkan penjelasan Leoni bunga dalam puja bakti itu simbol yang 

indah. Keindahan bunga mengingatkan pada keindahan Dhamma, ajaran Buddha 

yang membawa kedamaian. Mempersembahkan bunga juga merupakan bentuk 

penghormatan dan persembahan tulus dari hati. Bukan hanya untuk Buddha, akan 

tetapi juga sebagai latihan untuk melepaskan ego dan mengembangkan kebajikan. 

Buddha Sakyamuni mengajarkan bahwa jika seseorang percaya kepada 

kata-kata-Nya, membangkitkan kekuatan hati kepercayaan dapat terlahir kembali 

dari sebuah bunga teratai. Semua para Buddha dan Bodhisattva selalu digambarkan 

duduk atau berdiri diatas sebuah bunga teratai. Bunga Teratai, tentu saja bunga 

teratai putih. Putih melambangkan kesucian. Saddharma Pundarika Sutta 

digambarkan puteri raja naga yang berumur delapan tahun. Percaya kepada 

Saddharma Pundarika Sutta dan mencapai ke Buddhaan dalam Dunia Suci. 

 
111 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024  



 

71 
 

Pikirannya menjadi suci dan tidak ternoda, ini sama seperti ketika lahir dan segera 

mencapai penerangan.112 

Bunga dalam puja bakti memiliki makna simbolis yang kaya. Ibu Siauw Ika 

menyoroti mawar (cinta, keindahan Dhamma, tantangan spiritual), kenanga 

(kebajikan, moralitas, kedamaian), dan kanthil (kesucian, kemurnian, keabadian). 

Leoni menekankan keindahan bunga sebagai pengingat Dhamma dan persembahan 

sebagai penghormatan dan latihan melepaskan ego. Teratai, khususnya putih, 

melambangkan kesucian dan kelahiran kembali spiritual, diperkuat dengan 

gambaran Buddha dan Bodhisattva di atas teratai serta kisah puteri raja naga. Jadi, 

bunga bukan sekadar hiasan, tetapi simbol mendalam tentang ajaran Buddha, dari 

kebajikan hingga pembebasan. 

4. Dupa 

Dupa merupakan persembahan kepada Buddha dengan aroma yang harum 

dan suci. Dalam tradisi Buddha, persembahan yang diberikan sebaiknya berupa 

benda-benda yang bersih dan murni. Dupa, yang terbuat dari bahan-bahan alami 

seperti kayu cendana atau herbal, dianggap sebagai persembahan yang sesuai dan 

tidak melibatkan kekerasan. 

Bapak Juminto menyebutkan dalam penggunaan dupa dapat berbeda-beda 

antar aliran dalam agama Buddha. Misalnya, dalam tradisi Theravada, penggunaan 

dupa biasanya lebih sedikit dan hanya dilakukan pada acara-acara tertentu atau oleh 

pemimpin upacara. Bahwa tiga batang dupa yang umumnya digunakan 

melambangkan Tiga Permata (Tri Ratna) yaitu Buddha, Dhamma, dan Sangha. Ada 

pula yang mengartikan sebagai simbol dari sila (moralitas), samadhi (konsentrasi), 

dan panna (kebijaksanaan).113 

Pemahaman William tentang penggunaaan dupa yang berfokus pada tujuan 

utama dari puja bakti bukanlah untuk memohon sesuatu dari Buddha, melainkan 

sebagai sarana untuk mengembangkan batin dan mendekatkan diri pada 

pencerahan. Persembahan dupa merupakan bagian dari upaya tersebut, sebagai 

bentuk penghormatan dan pengingat akan ajaran Buddha.114 

 
112 Nakamura M.Bhiksu Jun-Ichi, “Bunga Teratai, Simbol Ajaran Buddha” (PERHIMPUNAN 

BUDDHIS NICHIREN SHU, 2006) <https://adoc.pub/bunga-teratai-simbol-dari-ajaran-buddha.html>. 
113 Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024 
114  Wawancara Dengan William Remaja Buddhis Peseta Ritual Puja Bakti Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang, 24 November 2024 



 

72 

 

Menurut Kitab Xuan Yi Jing, pada waktu Hyang Buddha berdiam di Taman 

Anatapindika Jetavana, Upasaka Puriva membangun sebuah tempat pertemuan 

untuk mengundang Hyang Buddha, dari jauh memandang Taman Anatapindika dan 

memberikan penghormatan kepada Hyang Buddha. Asap dupa melayang menuju 

ke tempat Buddha dan berdiam di atas kepala Beliau sehingga membentuk sebuah 

payung dari dupa.  

Berdasarkan hal tersebut awal penggunaan dupa dalam agama Buddha. 

Dupa dipakai sebagai perantara untuk menyampaikan hasrat umat sehingga 

dikatakan dupa sebagai simbol hasrat dan niat untuk menghormati Hyang 

Buddha.115 Dari berbagai pendapat yang telah dipaparkan, dapat disimpulkan 

bahwa penggunaan dupa dalam agama Buddha memiliki makna yang beragam dan 

mendalam. 

Secara umum, dupa berfungsi sebagai sarana dalam upacara puja bakti, 

namun interpretasinya berbeda-beda. Dalam tradisi Theravada, penggunaan dupa 

cenderung lebih sedikit dan terbatas pada acara tertentu atau pemimpin upacara, 

dengan tiga batan g dupa melambangkan Tiga Permata (Tri Ratna) atau sila, 

samadhi, dan panna. William menekankan bahwa tujuan utama penggunaan dupa 

bukanlah permohonan, melainkan sebagai sarana pengembangan batin dan 

mendekatkan diri pada pencerahan, sebagai bentuk penghormatan dan pengingat 

ajaran Buddha. Sementara itu, berdasarkan Kitab Xuan Yi Jing, penggunaan dupa 

berawal dari penghormatan Upasaka Puriva kepada Buddha, di mana asap dupa 

membentuk payung di atas kepala Buddha, sehingga dupa dianggap sebagai 

perantara hasrat dan niat penghormatan. 

Dengan demikian, penjelasan William selaras dengan kitab Xuan Yi Jin 

bahwa dupa dalam agama Buddha tidak hanya sekadar wewangian, tetapi juga 

simbol penghormatan, pengingat ajaran, sarana pengembangan diri, dan perantara 

hasrat spiritual. 

5. Kitab Tripitaka 

Kitab Tripitaka merupakan kitab suci agama Buddha yang berisi kumpulan 

ajaran Buddha Gautama. Kata "Tripitaka" sendiri berasal dari bahasa Sanskerta, 

"Tri" berarti tiga dan "Pitaka" berarti keranjang atau wadah. Kitab Triplitaka 

 
115 Majalah HARMONI Umat Buddha, "Mengapa Di Dalam Agama Buddha Ada Persembahan Dupa?" 

(Majalah Buddha, 2013) <https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-majalah/edisi-25/mengapa-di-dalam-

agama-buddha-ada-persembahan-dupa/>. 



 

73 
 

digunakan sebagai pedoman dalam melakukan ritual puja bakti khususnya pada 

aliran Theravada. 

Pemahaman Ibu Dina tentang Kitab Tripitaka yaitu kitab yang berisi syair-

syair dan sutta pada ajaran Buddha. Dilihat sebagai kumpulan khotbah dan ajaran 

Buddha yang memberikan solusi atas permasalahan kehidupan. Kisah-kisah dan 

perumpamaan dalam Sutta Pitaka dipahami sebagai pelajaran moral dan etika yang 

dapat diterapkan dalam berbagai situasi.116 

Kelvin memahami kitab Tripitaka dianggap sebagai penjelasan yang lebih 

mendalam tentang konsep-konsep Buddhis, seperti hukum karma, tumimbal lahir, 

dan hakikat realitas. Pemahaman tersebut membantu memperkuat keyakinan dan 

motivasi dalam praktik spiritual.117 

Pengajaran Buddha diklasifikasikan ke dalam tiga kelompok utama yang 

dikenal sebagai Tipiṭaka (Tiga Keranjang). Pengklasifikasian ini muncul dari 

pembagian Dhamma (ajaran) ke dalam dua bagian, yaitu Suttanta dan 

Abhidhamma, yang kemudian digabungkan dengan Vinaya (disiplin). 

Suttanta berisi khotbah dan wacana Buddha tentang berbagai topik Dhamma, 

seperti lima agregat dan asal mula saling bergantungan, yang dijelaskan secara 

detail dan komprehensif. Abhidhamma, di sisi lain, mengklasifikasikan dan 

menganalisis ajaran-ajaran Suttanta secara sistematis dan mendalam, memberikan 

penjelasan detail hingga topik tersebut dianggap lengkap. Vinaya tetap sebagai 

aturan dan disiplin monastik.118 Istilah "piṭaka" secara harfiah berarti "keranjang" 

atau "kumpulan," yang secara kiasan merujuk pada kumpulan utama ajaran 

Buddha. Dengan demikian, Tipiṭaka menjadi koleksi lengkap ajaran dan disiplin 

Buddha, terdiri dari Vinaya Piṭaka (aturan disiplin), Sutta Piṭaka (khotbah dan 

wacana), dan Abhidhamma Piṭaka (analisis dan klasifikasi ajaran). 

Ketiga pandangan tersebut saling melengkapi dalam memahami Tripitaka. 

Pandangan Ibu Dina menyoroti nilai praktis dan etis ajaran Buddha yang 

terkandung dalam Sutta Pitaka. Pandangan Kelvin menyoroti kedalaman filosofis 

dan metafisik ajaran yang dianalisis dalam Abhidhamma Pitaka. Sementara itu, 

 
116 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 

November 2024 
117  Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang, 24 November 2024 
118 Bhikkhu Ratanadhiro, "Kitab Pali: Apa Yang Seorang Buddhis Harus Ketahui" (Vidyāsenā Production 

Vihāra Vidyāloka, 2017). 



 

74 

 

penjelasan umum memberikan struktur dan konteks keseluruhan Tripitaka, 

mencakup Vinaya Piṭaka sebagai landasan disiplin. Dengan demikian, Tripitaka 

dapat dipahami sebagai kitab suci yang komprehensif, mencakup pedoman etika, 

penjelasan filosofis, dan aturan disiplin, yang secara keseluruhan bertujuan untuk 

memberikan solusi atas permasalahan kehidupan dan membimbing umat dalam 

praktik spiritual. 

Analisis teori Clifford Geertz berpusat pada konsep thick description 

(deskripsi mendalam) dan pemahaman kebudayaan yang menekankan kebudayaan 

bukanlah sekadar perilaku yang terlihat, melainkan jaringan makna yang ditenun 

oleh simbol-simbol.119 Puja Bakti, setiap elemen ritual mulai dari tindakan, objek, 

hingga bacaan, merupakan simbol yang merujuk pada konsep spiritual, nilai etika, 

dan ajaran Buddha. 

Patung Buddha bukan sekadar representasi fisik, tetapi simbol kompleks 

yang mengandung makna teologis dan historis. Patung tersebut dalam Buddha 

sebagai guru spiritual yang telah mencapai pencerahan dan menunjukkan jalan 

menuju pembebasan. Upacara Buddhābhiseka mengukuhkan patung sebagai 

simbol yang mengingatkan pada ajaran dan kualitas luhur Buddha. Geertz 

memandang bahwa patung Buddha merupakan simbol yang "bermuatan" makna, 

menghubungkan umat dengan sejarah, ajaran, dan nilai-nilai Buddhisme. 

Perbedaan penafsiran antara Bapak Wirya dan William menunjukkan bagaimana 

simbol yang sama dapat diinterpretasi secara berbeda dalam konteks yang berbeda, 

namun tetap dalam kerangka makna Buddhisme. 

Kemudian pada simbol lilin  objek berbentuk silinder yang terbuat dari lilin 

dan menghasilkan cahaya saat dibakar. Lilin melampaui fungsi penerangan fisik 

yang merupakan simbol penerangan batin, kebijaksanaan (Panna), dan 

ketidakkekalan (Anicca). Nyala api yang meredup dan padam mengingatkan akan 

sifat sementara segala sesuatu, termasuk kehidupan. Analogi lilin yang habis bahan 

bakar menggambarkan akhir kehidupan. Dalam konteks Geertz, lilin merupakan 

simbol yang "mengkomunikasikan" nilai-nilai fundamental Buddhisme, seperti 

 
119 Yosua Robodia Miokbun, "Simbol Budaya Pada Novel Namaku Teweraut Karya Ani Sekarningsih 

(Kajian Interpretasi Smbolik Clifford Geertz)"  Bapala, Vol. 11, No. 2 (2024), h. 28-29. 



 

75 
 

pentingnya kebijaksanaan dan kesadaran akan ketidakkekalan.120 Perbedaan 

interpretasi antara Ibu Dina dan Kelvin menunjukkan kekayaan makna simbol lilin. 

Simbol bunga, khususnya teratai, merupakan simbol kesucian, keindahan 

Dhamma, dan kelahiran kembali spiritual. Persembahan bunga merupakan bentuk 

penghormatan dan latihan melepaskan ego. Pemilihan jenis bunga seperti mawar, 

kenanga, dan kanthil menambahkan nuansa makna yang berbeda. Dalam kerangka 

Geertz, bunga merupakan simbol yang "mengekspresikan" nilai-nilai estetika dan 

spiritual Buddhisme. Penggunaan bunga dalam ritual puja bakti bukan hanya 

tindakan seremonial, tetapi juga ungkapan simbolis dari keyakinan dan 

penghormatan. 

Dupa adalah batang kecil yang terbuat dari bahan aromatik dan 

menghasilkan asap harum saat dibakar. Dupa berfungsi sebagai sarana dalam 

upacara puja bakti dan simbol penghormatan, pengingat ajaran, serta perantara 

hasrat spiritual. Asap dupa yang naik ke atas melambangkan penghormatan dan 

doa yang disampaikan kepada Buddha. Pemahaman Geertz, dupa merupakan 

simbol yang "mewujudkan" interaksi antara umat dan ajaran Buddha. Penggunaan  

dupa, dengan berbagai interpretasinya, menunjukkan bagaimana simbol dapat 

diadaptasi dan dimaknai dalam konteks tradisi yang berbeda. 

Pada kitab ajaran Buddha yaitu Tripitaka adalah kumpulan teks suci sebagai 

pedoman bagi penganutnya. Tripitaka bukan hanya sekumpulan teks, tetapi 

representasi otoritas ajaran Buddha. Berisi pedoman etika, penjelasan filosofis, dan 

aturan disiplin. Analisis Geertz, Tripitaka merupakan simbol yang 

"melembagakan" ajaran Buddha dan memberikan kerangka kognitif dan moral bagi 

umat. Perbedaan pemahaman Ibu Dina dan Kelvin menunjukkan bagaimana 

Tripitaka dapat diinterpretasi dan diaplikasikan secara berbeda dalam konteks 

kehidupan dan praktik spiritual. 

Analisis menggunakan teori Geertz menunjukkan bahwa simbol-simbol 

dalam ritual puja bakti Buddha bukan sekadar objek atau tindakan seremonial, 

tetapi "jaring-jaring makna" yang kompleks. Simbol-simbol ini menghubungkan 

umat dengan sejarah, ajaran, nilai-nilai, dan pengalaman spiritual Buddhisme. 

 
120 Arofah Aini Laila, "Kepercayaan Jawa Dalam Novel Wuni Karya Ersta Andantino (Interpretatif 

Simbolik Clifford Geertz)",  The Journal of Society and Media, Vol. 1, No. 1 (2019), h. 3. 



 

76 

 

Melalui “Thick Description” dapat memahami  bagaimana simbol-simbol tersebut 

membentuk dan dihidupi dalam konteks kebudayaan Buddhis.121 

Dalam agama Buddha, puja bakti adalah praktik mendalam yang memiliki 

makna simbolis berlapis dan kompleks. Puja bakti sebuah wujud penghormatan 

tertinggi kepada Triratna (Buddha, Dhamma, dan Sangha) yang menjadi pilar 

utama keyakinan umat Buddha. Istilah puja bakti memiliki pengertian memuja, 

menghormat, dan berbakti dengan menjalankan ajaran Sang Buddha. Pemujaan 

timbul ketika pada jaman dahulu para bhikkhu dan murid Sang Buddha lainnya. 

Sebagai bentuk penghormatan dilakukan dengan membawa bunga, dupa dan lilin. 

Dengan melantunkan Paritta, mengulang dan merenungkan ajaran Sang Buddha 

serta menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari diartikan bentuk kebaktian 

kepada Sang Buddha. Lebih dari sekadar ungkapan rasa syukur dan bakti, puja 

bakti sebagai sarana transformasi batin yang bertujuan untuk mengembangkan 

kualitas-kualitas luhur seperti kebijaksanaan, kasih sayang, dan ketenangan. 

Ritual puja bakti membantu memusatkan pikiran dan menenangkan batin 

serta menciptakan ruang hening di tengah dinamika kehidupan. Melalui pelafalan 

paritta, meditasi, dan perenungan, umat Buddha meresapi ajaran Dhamma, yang 

menjadi panduan hidup mereka.122 Ritual ini sebagai pengingat akan pentingnya 

praktik Dhamma dalam kehidupan sehari-hari, mendorong umat Buddha untuk 

senantiasa berbuat kebajikan dan menghindari perbuatan buruk. 

Lebih jauh lagi, puja bakti memperkuat rasa kebersamaan dan persaudaraan 

dalam komunitas Sangha. Melalui partisipasi dalam ritual bersama umat Buddha 

merasakan ikatan spiritual yang kuat, saling mendukung dalam perjalanan spiritual 

mereka. Ritual ini juga menjadi sarana untuk melestarikan tradisi dan nilai-nilai 

luhur agama Buddha yang diwariskan dari generasi ke generasi. Dengan demikian, 

puja bakti merupakan bahasa simbolis yang tidak hanya mengungkapkan 

komitmen umat Buddha terhadap jalan Dhamma untuk mencapai pencerahan serta 

kebahagiaan sejati tetapi juga memperkuat identitas dan solidaritas sebagai 

komunitas khususnya aliran Theravada. 

 

 
121 Clifford Geertz, “Works and Lives : The Anthropologist” (Amerika Serikat, 1988) h. 18-20. 
122 Bhikkhu Uttamo “Agama Buddha Pedoman Hidupku” (Website Buddhis Samaggi Phala) (2020) h. 

2-3. <http://www.samaggi-phala.or.id > 



 

77 
 

BAB V  

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan penelitian yang dilakukan dari data-data yang ditemukan, penulis 

menemukan beberapa poin penting tentang skripsi yang bejudul “Makna Simbolik 

Dalam Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan Kepada Sang Buddha (Studi 

Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang)”. Poin-poin penting tersebut 

penulis rangkum dalam kesimpulan sebagai berikut:  

1. Ritual puja bakti dalam agama Buddha bukan sekadar tindakan seremonial, tetapi 

memiliki makna spiritual yang mendalam. Tindakan fisik yang dilakukan dalam 

ritual ini adalah simbol dari pengabdian, penghormatan, dan pemurnian diri. Ritual 

ini bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha serta 

memperkuat spiritualitas dan identitas keagamaan umat Buddha. Struktur urutan 

pelaksanaan ritual puja bakti memiliki tahapan yang jelas, seperti, persiapan, 

pembacaan paritta, perenungan terhadap Buddha, Dhamma, dan Sangha, serta 

pengucapan janji moral (Pancasila). Seluruh tahapan ini memiliki fungsi untuk 

membawa peserta ke dalam suasana spiritual yang lebih dalam. Mariasusai 

Dhavamony mengkategorikan puja bakti sebagai ritual konstitutif yang tidak hanya 

bersifat simbolis tetapi juga memperkuat tatanan sosial dan keyakinan sakral dalam 

komunitas Buddhis.  

Sementara itu, Arnold Van Gennep menjelaskan bahwa puja bakti memiliki tiga 

tahapan rites de passage: pemisahan dari duniawi, transisi melalui ritual, dan 

reintegrasi dengan identitas keagamaan yang lebih kuat. Konsep rites de passage 

dari Van Gennep dapat diterapkan secara efektif pada ritual puja bakti dalam agama 

Buddha, yang terbagi menjadi tiga tahap utama: preliminal, liminal, dan 

postliminal. Pada tahap preliminal, umat Buddha mempersiapkan diri secara fisik 

dan mental, menandai pemisahan dari rutinitas duniawi dan memasuki ruang sakral 

wihara. Tahap liminal merupakan inti ritual, di mana umat Buddha melakukan 

praktik seperti sujud, memberikan persembahan, dan melafalkan paritta, sebagai 

bentuk penghormatan dan rasa syukur. Terakhir, pada tahap postliminal, umat 

Buddha kembali ke kehidupan sehari-hari dengan penguatan identitas keagamaan, 

ditandai dengan pembacaan paritta penutup dan berbagi jasa kebajikan. Melalui 

tahapan-tahapan ini, ritual puja bakti tidak hanya menjadi sarana ibadah, tetapi juga 



 

78 

 

proses transformasi spiritual yang memperbarui dan memperkuat keyakinan umat 

Buddha. 

2. Setiap elemennya bukan sekadar benda tanpa memiliki makna, melainkan simbol-

simbol yang dihayati dan diinterpretasi umat Buddha serta memberikan 

pemahaman mendalam tentang ajarannya. Pada masing-masing temuan oleh 

penulis menyebutkan beberapa simbol dan maknanya sebagai berikut: 

a. Patung Buddha, bukan objek pemujaan berhala, tetapi representasi visual 

Buddha dan ajarannya sebagai pengingat kualitas luhur Buddha dan Tiga 

Permata. Ikonografi dan upacara Buddhābhiseka bertujuan mengukuhkan status 

simbolis, bukan kekuatan magis. 

b. Lilin melambangkan penerangan dan kebijaksanaan (Panna) yang mengusir 

kegelapan batin (Avijja), serta mengingatkan akan ketidakkekalan (Anicca) 

melalui nyala api yang meredup dan padam. 

c. Bunga mrepresentasikan ketidakkekalan dan keindahan Dhamma. Persembahan 

bunga adalah bentuk penghormatan, latihan melepaskan ego, dan 

pengembangan kebajikan. Jenis bunga misalnya teratai putih melambangkan 

kesucian. 

d. Dupa melambangkan penghormatan, pengingat ajaran, pengembangan batin, 

dan perantara hasrat spiritual. Tiga batang dupa umumnya melambangkan Tri 

Ratna (Buddha, Dhamma, Sangha) atau sila, samadhi, dan panna. 

e. Tripitaka, kitab suci agama Buddha yang berisi ajaran Buddha Gautama, terbagi 

menjadi Vinaya Pitaka (aturan monastik), Sutta Pitaka (khotbah), dan 

Abhidhamma Pitaka (analisis filosofis). Berfungsi sebagai pedoman etika, 

filosofis, dan disiplin dalam praktik spiritual. 

Geertz mendefinisikan agama sebagai sistem simbol yang membentuk suasana 

hati, motivasi, dan pandangan dunia umatnya. Dengan menekankan pentingnya 

"deskripsi mendalam" (thick description) untuk memahami makna di balik 

simbol dan ritual keagamaan. Dalam konteks Buddhisme, elemen-elemen 

seperti patung, lilin, bunga, dupa, dan kitabTripitaka bukan sekadar objek fisik, 

tetapi simbol yang membawa makna filosofis dan spiritual. Pada intinya Geertz 

melihat agama sebagai sistem simbol yang membentuk realitas sosial dan 

pengalaman subjektif umatnya, dan deskripsi mendalam adalah kunci untuk 

memahaminya. 

 



 

79 
 

B. Saran 

Dengan hasil dari penelitian diatas penulis memberikan saran sebagai bahan 

evaluasi dan peninjauan kembali, saran tersebut diantaranya: 

1. Tata pelaksanaan ritual puja bakti adalah suatu tindakan yang besrifat sakral dan 

merupakan kunci dalam menjalani hidup bagi Buddhisme, maka dengan itu 

pentingnya mengetahui dan memahami urutan ritual untuk mendapatkan manfaat 

spiritual yang optimal. Pendidikan serta pemahaman yang diperoleh dalam 

melaksanakan ritual puja bakti tentu direalisasikan dalam kehidupan sehari-hari 

oleh umat Buddha. 

2. Untuk seluruh anggota umat Buddha di Indonesia terkhusus pengurus Wihara 

Buddhagaya Watugong Semarang agar selalu melanggengkan nilai-nilai serta 

ajaran Buddha Theravada tentang kebijaksanaan, moralitas, dan konsentrasi untuk 

mencapai kedamaian batin dan kebahagiaan sejati. 

3. Penulis sebagai peneliti hanyalah manusia biasa yang hanya mampu berikhtiar 

menuju kepada hal yang lebih baik, maka dengan adanya penelitian ini penulis 

berharap seluruh masyarakat Buddha agar selalu mengedepankan pencapaian 

pencerahan yang optimal guna sebagai bentuk penghormatan kepada Buddha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

80 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A Rahmawati, " Praktik Sosial Masyarakat Desa Tondowulan Dalam Tradisi Mayangi Di 

Kecamatan Plandaan Kabupaten Jombang", Journal of Paradigma, (2020) h. 10-11 

Abida Al Aliyah, "Rite Communication in The Nyadran Tradition in Sidoarjo Komunikasi 

Ritus Dalam Tradisi Nyadran Di Sidoarjo", Jurnal Ilmu Komunikasi, Vol. 9, No. 1 

(2020), h. 22–25. 

Aidil Haris, Asrinda Amalia, "Makna dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah 

Tinjauan Komunikasi)’, Jurnal Dakwah Risalah, Vol. 29, No. 1 (2018), h. 16, 

<https://doi:10.24014/jdr.v29i1.5777>. 

Aldi Septiyansah, "Analisis Tradisi Ritual Adat Seren Taun Kasepuhan Cisungsang Dalam 

Upaya Pelestarian Budaya", Jurnal Multidisiplin Teknologi Dan Arsitektur, Vol. 1, 

No. 2 (2023), h. 32–38, <https://doi:10.57235/motekar.v1i2.1325>. 

Andy Hadiyanto and Umi Khumairoh, "Makna Simbolik Ayat-Ayat Tentang Kiamat Dan 

Kebangkitan Dalam Al-Qur’an", Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary 

Islamic Studies, Vol. 2, No. 2 (2018), h. 18-19, 

<https://doi:10.21009/hayula.002.2.06>. 

Ari Cahyo Nugroho, 'Teori Utama Sosiologi (Fungsionalisme Struktural, Teori Konflik, 

Interaksi Simbolik)", Majalah Ilmiah Semi Populer Komunikasi Massa, Vol. 2, No. 

2 (2021), h. 90-91 <https://portal-ilmu.com/teori-utama-sosiologi/>. 

Arnold Van Gennep “The Rites de Passage” (1909)  

Arofah Aini Laila, "Kepercayaan Jawa Dalam Novel Wuni Karya Ersta Andantino 

(Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)",  The Journal of Society and Media, Vol. 1, 

No. 1 (2019), h. 3. 

Aziska Dindha Pertiwi, "Representasi Kepercayaan Masyarakat Jawa Dalam Karya Akmal 

Nasery Basral (Kajian Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)", Sapala, Vol. 5, No. 

1 (2018), pp. 1-3. 

Bartoven Vivit, Jesica Elis, Febriani Nurdin, "Ritual Ngebuyu: Membumikan Pewaris Dan 

Perubahan Ritual Kelahiran Pada Marga Legun Way Urang", Journal Kebudayaan 

Vol.  20 (2019) h. 1-2 

Bhikkhu Bodhi, “Manggala Sutta”  (Yayasan Dharma Pustaka Nusantara, 2012) h. 33-34 

Bhikkhu Dhammadhiro, Bagaimana Buddhis Menyikapi Objek Pujaan, ed. by Yauw sie 

miauw Dewi Chandra (Yayasan Sammasayambhu, 2012). 



 

81 
 

Bhikkhu Dhammadiro “Paritta Suci” (Edisi II Pembaruan Yayasan Sangha Theravada 

Indonesia Vihara Jakarta Dhammacaka Jaya, 2005) h. 88 

Bhikkhu Dhammavuddho Maha Thera, "Segenggam Pohon Bodhi" (Diterbitkan oleh 

Dewan Pengurus Daerah Sumatera Selatan Pemuda Theravada Indonesia, 2009) h. 

55-57. 

Bhikkhu Jotidhammo, “Buku Kebaktian Umum” (Edisi Revisi: Jakarta: Yayasan Dhamma 

Indonesia, 2015) h. 15 

Bhikkhu Ratanadhiro, "Kitab Pali: Apa Yang Seorang Buddhis Harus Ketahui" (Vidyāsenā 

Production Vihāra Vidyāloka, 2017). 

Bhikkhu Uttamo, “Agama Buddha Pedoman Hidupku” Website Buddhis Samaggi Phala, 

http://www.samaggi-phala.or.id’ (Diakses pada 15 Desember 2024). 

Bhikku Dhammadiro "Paritta Suci" (Sangha Theravada Indonesia,2005) h. 95 . 

Bitta Pigawati, "Pengembangan Kawasan Wihara Buddhagaya Watugong Sebagai Obyek 

Wisata Di Kota Semarang", Journal Pengembangan Kota, Vol. 3 (2019) h. 4-5. 

Carina Tjandradipura, Ferlina Sugata, "Representasi dan Orientasi Simbol Penghormatan 

Dalam Dinamika Ruang Ibadah Agama Buddha (Studi Kasus: Ruang Ibadah Cetiya 

Di Bandung)’, Idealog: Ide Dan Dialog Desain Indonesia, Vol. 1, No. 1 (2017), h. 

1-3, <https://doi:10.25124/idealog.v1i1.839>. 

Cetya Tathagata, “Pandangan Agama Buddha Tentang Tradisi” (2018) 

http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-

tradisi.html (Diakses pada 23 Oktober 2024) 

Chaidir Thamrin, "Abhidhamma-Piṭaka: Dhammasaṅgaṇī’", Journal Jinarakitha  Buddha 

(2018), h. 7-8 <https://itc-tipitaka.org/assets/tipitaka/Dhammasangani Full.pdf>. 

Clifford Geertz, "Agama Jawa, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa", ed. by 

Hartanto Utomo, Sarifudi (Komunitas Bambu, 1960) h. 10-12  

Clifford Geertz, "The Interpretation of Cultures" (New York, 1973) h. 9-10. 

Clifford Geertz, "The Religion of Java" (The Slametan Communal Feast as a Core Ritual) 

(Amerika Serikat, 1960) h. 11-13. 

Clifford Geertz, “Works and Lives : The Anthropologist” (Amerika Serikat, 1988) h. 18-20. 

Conze, E. "Buddhist Thought in India. Ann Arbor" (University of Michigan Press, 1993) 

<https://archive.org/details/x-buddhist-thought-in-india>. (Diakses 23 Oktober 

2024) 

Dasrizal Taufik, "Perubahan Makna Bahasa Jenis Dan Karakteristiknya", Journal of 

Filsafat, Vol. 20, No. 1 (2024), h. 100–106. 

http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html
http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html


 

82 

 

Dayu Dhira Wintako, Suharno Suharno, Danang Purnomo, "Akulturasi Budaya Jawa Dan 

Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di Dusun 

Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)" , Sabbhata 

Yatra Jurnal Pariwisata Dan Budaya, Vol. 2, No. 2 (2021), h. 20-23. 

Dhammananda K. S, “What Buddhists Believe” (Buddhist Missionary Society.) 

<https://archive.org/details/whatbuddhistsbel0000dham>. (Diakses pada 23 Oktober 

2024) 

Dhammapada “Dhammapada: The Path of Truth” (Edisi Terjemahan, Jakarta, Yayasan 

Dhamma Phala 2010) h. 25 

Donatur Buddha “Paritta Suci Kebaktian” (Majelis Pandhita Buddha-Dhamma Indonesia, 

1977) h. 60 

E.D. Siregar and S. Wulandari, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasitrikotomi 

(Ikon,Indeks Dan Simbol) Dalam Cerpenanak Mercusuar Karya Mashdar Zainal": 

Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 4, No. 1 (2020), h. 29-30  

Ekka Citta, "Bersatu Dalam Dhamma Simbol Dalam Buddhisme”Journal of Paradigma 

(KAMADHIS UGM, 2008). 

Fatia Inast Tsuroya, "Kritik Etos, Pandangan Dunia, Dan Simbol-Simbol Sakral Terhadap 

Pandangan Clifford Geertz", Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan 

Pengembangan Pendidikan Sejarah, Vol. 5, No. 2 (2020) ,h. 87-88  

Grace & Haudi, "Bhineka Tunggal Ika Dalam Kemasyarakatan Buddhis" Vol. 3, No. 1 

(2021) h. 36-37. 

Gunawan, "Memahami Teori Dan Pendekatan, Angewandte Chemie International Edition", 

Sosiologi Agama. Vol. 6, No. 11 (2020) h. 79-80. 

Haryoso, Pengantar Antropologi (Bina Cipta, 1988) h. 45-46. 

I Gusti Ngurah Mayun Susandhika, "Globalisasi Dan Perubahan Budaya: Perspektif Teori 

Kebudayaan Modern" , Jurnal Ilmiah Cakrawarti, Vol. 1, No.2 (2020), h. 1-3, 

<https://doi.org/10.47532/jic.v1i2.10>. 

I Komang Suastika Arimbawa, G. Arya Anggriawan, "Perkembangan Ajaran Buddha Dalam 

Trilogi Pembebasan", Journal of Filsafat. Vol. 11 (2020) h. 12-13. 

Ignas Kleden, “Clifford Geertz, Teori Kebudayaan, dan Studi Indonesia” (2018) (Diakses 

tanggal 25 Agustus 2024) http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-

kebudayaan-dan-studi-indonesia/ 

http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/
http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/


 

83 
 

Imah Salamah, “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara 

Pusdiklat Buddhis Shikkadama Santibhumi BSD Tangerang Selatan)” (Tangeran 

Selatan, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020) h. 5-6 

Iqbal, "Metodologi Penelitian Ilmu Sosial: Pendekatan Praktis" (2002) 

<.https://www.researchgate.net/publication/365090561> 

J Cendana, K Natalia, and P Nyanasuryanadi, "Pemberdayaan Masyarakat Buddha Melalui 

Ekonomi Dan Ekolog", Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 7 (2023), h. 78-79  

 Kamila Rahma Shalehah, "Dialektika Jurnal Pemikiran Islam Dan Ilmu Sosial Analisis 

Simbolisme Ritual Dan Pengalaman Keagamaan Dalam Kerangka “Sacred Canopy” 

Di Gereja Masehi Advent Hari Ketujuh Kayu Putih", (Januari 2025) h. 7-8 <https:// 

doi:10.33477/da.v17i2.8717>. 

Koentjaraningrat, "Ritus Peralihan Di Indonesia" (PN Balai Pustaka, 1985) h. 78-79. 

Kunarso Kunarso, "Mahapuja Sebagai Bagian Dari Sadhana Dalam Ajaran Tantrayana 

Zhenfo Zong Kasogatan", Jurnal Pendidikan, Sains Sosial, Dan Agama, Vol. 8, No. 

1 (2022), h. 61-62 doi:10.53565/pssa.v8i1.443>. 

Laode Muhamad Fathun, "Resensi Buku", Jurnal Mandala Jurnal Ilmu Hubungan 

Internasional, Vol. 3, No. 2 (2018), <https://doi:10.33822/mjihi.v1i1.288>. 

Lauw Acep, "Kecerdasan Spiritual Dan Puja Bakti", Jurnal Pengkajian Dhamma, Vol. 2 

(April, 2018), h. 3-4. 

Leefrand Ariel Keenan. Skripsi: “Pengaruh Dimensi Green Tourism Terhadap Keputusan 

Berkunjung ke Pagoda Avalokitesvara Buddhagaya Watugong Semarang” 

(Semarang: Universitas Katolik Soegijapranata, 2024) 

M Maulana Mas’udi, "Toleransi Dalam Islam (Antara Ideal Dan Realita)" , Jurnal Studi 

Agama-Agama, Vol. 5, No. 1  (2019), h. 15-18. 

Majalah HARMONI Umat Buddha, "Mengapa Di Dalam Agama Buddha Ada Persembahan 

Dupa?" (Majalah Buddha, 2013) <https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-

majalah/edisi-25/mengapa-di-dalam-agama-buddha-ada-persembahan-dupa/>. 

Mariasusai Dhavamony, “Fenomenologi Agama” (Kanisius, 1995) hal. 66-69. 

Marinu Waruwu, "Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D): Konsep, Jenis, Tahapan 

Dan Kelebihan", Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, Vol. 9, No. 2 (Mei, 2024), h.27-

28, <https://doi:10.29303/jipp.v9i2.2141.>  

Sudarmono, "Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana" Dalam Artikel The Social Capital of 

Banjar Community in The Implementation of Religious. Vol. 5, No. 2 (2024), h. 76–

77, <https://doi:10.53565/patisambhida.v5i2.1216>. 

https://www.researchgate.net/publication/365090561


 

84 

 

LAMPIRAN 

Lampiran 1 

Lembar Surat Izin Penelitian 

 
Dokumentasi Wawancara 

 

Wawancara Dengan Bapak Wirya (Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang), 

Ibu Siauw Ika (Bendahara) dan Ibu Dina (Kesekretariatan) 



 

85 
 

 

Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

 

Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengurus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

 

Wawancara Dengan Bapak Kasiri Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 



 

86 

 

    

Penyerahan Plakat Perwakilan Oleh Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya 

Watugong Semarang 

 
Wawancara Dengan Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti Di Wihara buddhagaya 

Watugong Semarang 

  

 

Foto Bersama Dengan Remaja Buddhis di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 

 

 



 

87 
 

Lampiran 2 

Dokumentasi Sarana dan Prasarana 

1. Gedung Dhammasala 

Lantai 1 (Dhammasala) 

 
Lantai 2 (Aula) 

 
2. Pagoda Avalokitesvara 

 
 

 

 



 

88 

 

3. Watugong 

 
4. Plaza Borobudur 

 

 
5. Kuti Meditasi 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

89 
 

 

6. Kuti Bhikkhu 

 
7. Perpustakaan/Taman Baca 

 
8. Buddha Parinibhana 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

90 

 

9. Pohon Bodhi 

 
10. Tugu Asoka 

 
11. Wisma Abu 

 
 

  



 

91 
 

Lampiran 3 

Dokumentasi Pelaksanaan Ritual Puja Bakti 

a. Menyalakan lilin dan dupa 

 
b. Bersikap Anjali 

 
 

 

 



 

92 

 

c. Pembacaan Paritta 

 
d. Meditasi 

 
 

  



 

93 
 

Lampiran 4 

Dokumentasi Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti 

a. Patung Buddha 

 
b. Lilin 

 
c. Dupa  

   
 

 

 

 

 

 

 



 

94 

 

d. Bunga 

 
e. Air Suci 

   
f. Lonceng 

 

 
g. Tiga Simbol (Babi, Ular dan Ayam Jago) 

 
 

 

 

 

 

 



 

95 
 

Lampiran 5 

Draft Wawancara Makna Simbolik Dalam Ritual Puja Bakti 

 

GAMBARAN UMUM OBJEK PENELITIAN 

1. Apa sejarah dan latar belakang berdirinya Wihara Budhagaya Watugong Semarang? 

2. Bagaimana kondisi lingkungan dan fasilitas yang tersedia di Wihara Budhagaya 

Watugong? 

3. Bagaimana letak geografis dan aksesibilitas Wihara Budhagaya Watugong bagi para 

umat Buddha dan pengunjung umum? 

4. Apa keunikan atau ciri khas dari Wihara Budhagaya Watugong yang membedakannya 

dari Wihara lainnya di Indonesia? 

KEGIATAN PUJA BAKTI 

1. Apa saja jenis ritual atau kegiatan keagamaan yang dilakukan dalam rangkaian puja 

bakti di Wihara Buddhagaya?  

2. Bagaimana urutan atau tahapan dalam ritual puja bakti yang dilakukan oleh umat di 

Wihara Buddhagaya?  

3. Apa makna simbolik dari setiap tahapan dalam ritual puja bakti yang dilakukan di 

Wihara ini? 

4. Apakah terdapat perbedaan dalam tata cara puja bakti antara hari-hari biasa dan hari-

hari besar agama Buddha? 

POLA PENGURUS TOKOH AJARAN BUDDHA 

1. Siapa saja tokoh atau pengurus yang memimpin dan mengelola Wihara Budhagaya 

Watugong?  

2. Bagaimana pola kepemimpinan dalam pengelolaan Wihara ini, termasuk dalam 

penyelenggaraan kegiatan puja bakti?  

3. Bagaimana peran tokoh agama dalam memimpin ritual puja bakti di Wihara 

Budhagaya?  

4. Apakah ada sistem pembagian peran atau tugas khusus antara pengurus dan umat dalam 

pelaksanaan puja bakti 

MAKNA SIMBOLIK RITUAL PUJA BAKTI  

1. Apa saja simbol-simbol yang digunakan dalam ritual puja bakti di Wihara Budhagaya, 

dan apa makna dari masing-masing simbol tersebut?  

2. Bagaimana ritual puja bakti ini memperkuat rasa hormat dan penghormatan umat 

terhadap Buddha?  

3. Apakah ada makna historis atau filosofis khusus dari setiap simbol yang digunakan 

dalam puja bakti? 

  



 

96 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama     : Siti Sri Widari 

Tempat, tanggal lahir   : Blora, 03 Mei 2003 

Alamat    : Dk. Pakis Ds. Andongrejo RT. 03/RW. 06 Kec. Blora Kab Blora 

NIM     : 2104036030 

Fakultas    : Ushuluddin dan Humaniora 

No. Hp    : 08913138769 

E-mail     : widawidari414@gmail.com  

 

Riwayat Pendidikan Formal: 

1. SDN 2 Andongrejo Blora 

2. SMPN 6 Blora  

3. SMAN 1 Blora 

Riwayat Pendidikan Nonformal: 

1. Madarasah Diniyah Salafiyah Maarif, Bakal Andongrejo 

Demikian data riwayat hidup yang saya tulis dengan sebenar-benarnya. 

 

          

  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:widawidari414@gmail.com

