MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI SEBAGAI BENTUK
PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA
(Studi Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang)

i

WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat

Guna Memperoleh Gelar Sarjana S1
dalam I[lmu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Studi Agama-Agama

Disusun Oleh:
Siti Sri Widari
2104036030

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025



DEKLARASI KEASLIAN




>

.asus di Vihara Natugong Sema

‘Stud




NOTA PEMBIMBING

Persetujuan

dan Clumani

alailk

clah membaca, mengadakan Korekst d: perbaikan sebagaimana

menyatakan bahw IpSI saudal

shuluddin dan Humani

-agama

MeESH

Buddhaga

setujul dan ; untu an, demikian

Semas ang

1Setu)|u

Pembimbing

atas natiannya






MOTTO

Tty ¥ i y
“LAYUKALIFULLAHU NAFSAN ILLA WUS’AHA”
Artinya:
“Allah tidak membebani seseorang, kecuali menurut kesanggupannya”

(QS. Al-Bagarah Ayat 286)

Vi



TRANSLITERASI ARAB LATIN

Merujuk pada keputusan bersama pada pedoman transliterasi No. 158 Th. 1987 dan No.
0543b/U/1987. Transliterasi diartikan sebagai pengalih huruf dari abjad yang satu ke abjad
yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan huruf-

huruf Latin beserta perangkatnya.

1. Konsonan

Huruf
Arab Nama Huruf Latin Keterangan
\ Alif ) fidalk tidak dilambangkan
dilambangkan

< ba’ B Be

< ta’ T Te

& sa’ S es (dengan titik di atas)
z Jim J Je

C ha’ h ha (dengan titik di bawah)
z kha’ Kh ka dan ha

2 Dal D De

3 Zal 4 zet (dengan titik di atas)
B ra’ R Er

J Zai 4 Zet

o Sin S Es

o Syin Sy es dan ye
o= sad $ es (dengan titik di bawah)
o= dad d de (dengan titik di bawah)
Lk ta’ t te (dengan titik di bawah)
L za’ z zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ‘ koma terbalik di atas

¢ Gain G Ge

- fa’ F Ef

S Qaf Q Qi

vil



& Kaf K Ka
Lam L El

a Mim M Em

O Nun N En

g Wau W W

- ha’ H Ha

e Hamzah : Apostrof

S ya’ Y Ye

2. Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa tanda atau

harakat sebagai berikut:

z Fathah (a) i Ditulis tabaaroka
; Kasrah (i) &) Ditulis Ilaika
: Dommah (u) L Ditulis Dunyaa

3. Vokal Panjang
Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan berupa tanda

dengan huruf seperti berikut:

Fathah + alif a e Ditulis ‘adzabin
Fathah + ya’ mati a Ry Ditulis Wa’ala
Kasrah + ya’ mati r v Ditulis Jami’in

Dammah + wawu mati il Gzl Ditulis Quliibana

4. Vokal Rangkap
Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan antara harakat

dengan huruf, contohnya dilambangkan seperti dibawah ini:

Fathah + ya’ mati (ai) Al Ditulis Aitahum

Fathah + wawu mati (au) a5 Ditulis yauma-iziy

5. Ta’ Marbutoh
a. Apabila ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, dan dammah

maka ditulis dengan (t):

viii



Ditulis

saa’atu

Ditulis

Baghtatan

b. Apabila ta’ marbutah mati atau di wagafkan maka ditulis dengan (h):

aals

Ditulis

Qiyaamah

“ &

P

Ditulis

Qohmah

6. Kata Sandang

a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf pertama

Syamsiyah:
e Sl Ditulis ar-rohmaan
Oyl Ditulis asy-syamsu
b. Bila diikutu dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”:
Ol Al Ditulis al-qur’an
BEEN Ditulis al-insan

7. Syaddah
Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini:
g K Ditulis kulla syaiin
3% Ditulis Yattahiz
8. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah maupun di akhir

kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka dilambangkan dengan alif:

e Ditulis ya-tii
| 5aalanl Ditulis liyuthfi-uu
Wl Ditulis auliyaaa-a
9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat
sl Gl e G Ditulis yvaaa ayyuhalladziina aamanuu
Sy & 3las Lo Ditulis wallohu bimaa ta ' maluuna

bashiir

X



10. Tajwid
Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting untuk dipahami
bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-Qur’an. Sebab itu,
pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia) diresmikan dengan disertakan pedoman

tajwid.



UCAPAN TERIMAKASIH
Bismillahirahmanirrahim

Alhamdulillahirabbil’alamiin puji syukur atas kehadirat Allah SWT. Atas rahmatnya penulis
dapat menyelesaikan karya ini sebaik mungkin meski masih banyak kekurangan. Shalawat
serta salam tak lupa senantiasa tetap tercurahkan kepada baginda Nabi Agung Nabiyullah Nabi
Muhammad Saw.

Skripsi ini berjudul “Makna Simbolik Dalam Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan
Kepada Budhha (Studi Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang)”. Adapun skripsi
ini disusun guna untuk memenuhi salah satu tugas akhir program Strata 1 (S1) Prodi Studi
Agama-Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo
Semarang.

Dari berbagai tantangan yang dihadapi akhirnya penulis dapat menyelesaikan karya ini, saya
ucapkan banyak terimakasih kepada pihak-pihak yang membantu baik material maupun non
material. Dengan segenap kerendahan hati, maka penulis mempersembahkan skripsi kepada:

1. Bapak Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag, selaku Rektor UIN Walisongo Semarang

2. Kepada Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang.

3. Kepada Bapak H. Ulin Ni’am Masruri, M.A., selaku Kajur Studi Agama-Agama serta
Bapak Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I, M.Ag, selaku Sekjur Studi Agama-Agama.

4. Bapak Moch. Maola Nasty Gansehawa, S.Psi, M.A., selaku dosen pembimbing penulis
yang rela menyumbangkan waktu, pikiran dan tenaganya untuk memberikan
bimbingan dan arahan dalam penulisan skripsi.

5. Segenap Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, yang
telah memberikan berjuta pengetahuan dan pemahaman sehingga penulis mampu
merampungkan penulisan skripsi.

6. Bapak Wirya Samudra, Bapak Rudy Wijaya, Bapak Kasiri, Ibu Dina, Ibu Ika, seluruh
remaja Buddhis UNDIP dan para pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang
yang sudah berkenan untuk diwawancarai dalam pembuatan dan penulisan skripsi ini.

7. Orang tuaku Bapak Sarmu dan Ibu Partini dari susah payah beliau, doa-doa beliau yang
tak pernah lepas dan tak pernah henti. Terimakasih atas segala pengorbanan, doa dan
dukungan tanpa batas yang telah kalian berikan. Setiap langkah dalam perjalanan ini
adalah berkat cinta dan kasih sayang kalian yang tak pernah pudar. Kepada ayah dan

ibu, sumber kekuatan dan inspirasi penulis. Tanpa doa dan dukungan kalian, skripsi ini

X1



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

tidak akan pernah terwujud yang dengan segala keterbatasan mampu menginspirasi
dan mendukungku hingga meraih gelar sarjana. Terima kasih telah menjadi pendorong
utama dalam setiap langkahku, selalu percaya pada kemampuan dan impianku.
Saudaraku perempuan satu-satunya untuk Siti Khafidotun Nikmah dan suaminya
Achmad Khoiron sebagai Kakak Ipar yang menjadi kebanggaan penulis. Terima kasih
atas segala dukungan, doa, dan kasih sayang yang tak terhingga. Sosok yang selalu
menginspirasi dan memotivasi penulis. Setiap kata dan nasihatmu menjadi kekuatan
dalam menyelesaikan skripsi ini.

Kedua keponakan yang penulis anggap seperti adik sendiri untuk Choiri Nikmatul Laili
dan Khafid Sahir Maulana Ahmad. Terima kasih atas semua canda tawa, dukungan,
dan cinta. Setiap langkah dalam penulisan skripsi ini, penulis selalu teringat senyum
dan semangatmu. Semoga skripsi ini bisa menjadi hadiah kecil untukmu, yang selalu
ada untukku.

Teman-teman seperjuangan jurusan Studi Agama-Agama 2021 untuk Alliyah, Eva,
Faiz, Badar, Nuril, Roihan, Nurul dan yang lainnya. Terimakasih telah menjadi teman
baik penulis selama di perkuliahan. Semoga kelak dapat menggapai impian serta cita-
cita masing-masing dan sukses di kemudian hari.

Kepada Alliyah Ismah yang sudah menjadi teman dekat penulis dari awal perkuliahan
hingga sekarang. Terimakasih telah menjadi tempat berbagi cerita dan berkeluh kesah.
Segenap sahabat-sahabat seperjuangan dari Blora yang sedang berjuang menggapai
masa depan di universitas masing-masing (Ana, Jihan, Amel, Rahma)

Kepada Yuli Indriastuti Permana yang telah menemani dari awal penelitian hingga
skripsi ini selesai

Kepada Novi Lieana Anggraeni S.Ag selaku pihak yang bersedia direpotkan untuk
membantu penyelesaian skripsi baik memberikan masukan dan juga arahan

Teman satu kamar untuk Risma Nafakhatus Sakhariyah dan Zedny Amiq Elmina yang
sedang berjuang menyelesaikan skripsi. Kata semangat dan tidak pernah menyerah
untuk kalian dalam menyelesaikan skripsi demi menjemput masa depan yang indah
Segenap keluarga besar Kos Anniza Zulfa A27 sebagai tempat tinggal dan rumah
penulis di Semarang

Segenap keluarga besar IMPARA (Ikatan Mahasiswa Pelajar Blora) yang penulis ikuti,
selaku tempat pembentukan karakter bagi penulis serta rumah kedua di Semarang
Berbagai pihak yang secara langsung maupun tidak langsung telah membantu, baik

dukungan moral dalam penyusunan skripsi ini.

Xii



Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulis skripsi ini belum mencapai
kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap semoga skripsi ini dapat

bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya juga pada pembaca umumnya.

Semarang, 04 Februari 2025

Penulis

Siti Sri1 Widari
NIM. 2104036030

Xiii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ......oooiiiiiii e s i
DEKLARASI KEASLIAN ......ooiiiiiiiii s ii
HALAMAN PERSETUJUAN .....ooiiiiiiiiiiie e iii
NOTA PEMBIMBING ........oooiiiiiiiiiiieiie e iv
HALAMAN PENGESAHAN.........ooiiiiiiiii s \4
IMIOTTO ... e vi
TRANSLITERASI ARAB LATIN .....ooiiiiiiiiiiiii s vii
UCAPAN TERIMAKASIH........ociiiiiiiiieiiiee e xi
DAFTAR ISI ..o xiv
ABSTRAK ... Xvi
BAB I PENDAHULUAN........oooiiiiiiiii et 1
A. Latar Belakang Masalah............cccocoiiiiiiiiiii e 1

B. Rumusan Masalah ... 5

C. Tujuan Penelitian.........cccocueeiiiiiiiiiiiieesee e 5

D. Manfaat Penelitian...........ccceiiiiiiiiiiiiie e 5

E. Tinjauan Pustaka ..o 6

F. Metode Penelitian.........cccoceeiiiiiiiiiiieiic e 8

G. Sistematika Penulisan..........cccoooiiiiiiiiiiiiiee e 11

BAB II LANDASAN TEORI ..ottt 13
A. Definisi Konseptual .................ccooooiiiiiii 13

1. Pengertian Ritual .........cccooviiiiiiiiii e 13

2. Jenis-Jenis Ritual Teori Mariasusai Dhavamony & Arnold Van Gennep .. 17

3. Tujuan RItual......oooiiiiiiiiieecs s 19
4. Pengertian Ritual Puja Bakti ........ccccooiviiiiiiii 21
5. Jenis-Jenis Ritual Puja Bakti.........coovviiiiiiiiee 22
6. Tujuan Ritual Puja Bakti ........ccoooviiiini e 25
B. Makna Simbolik Teori Interpretation Clifford Geertz............................ 25
BAB III WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG DAN RITUAL PUJA BAKTI
SEBAGAI BENTUK PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA ................. 30
A. Gambaran Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang ...................... 30

B. Kondisi Geografis dan Sarana Prasana di Wihara Buddhagaya Watugong ... 31

Xiv



C. Pola Pengurus Tokoh Ajaran Buddha..............cccoviiiniiini e, 42

D. Kegiatan Puja BaKti........cccoiiiiiiiiiiiiiiiic e 45
BAB IV ANALISIS MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI DI
WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG ........ccooiiiiniiiieenie e 53

A. Tata Cara Serta Urutan Pelaksanaan Ritual Puja Bakti.........cccccoeviiiiiiinnnnnn, 53

B. Makna Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti di Wihara

Buddhagaya Watugong............cccviiiiiiiiiiiiecsee s 64

BAB YV KESIMPULAN DAN SARAN .....ooiiiiii et 77
AL KeSTMPULAN.....oiiiiii i 77

B. SAran ... 79
DAFTAR PUSTALKA ...ttt 80
LAMPIRAN. ...ttt ettt sttt bt et e e sbe e e st e e beesnbeenbeeanbeenreas 85
Lampiran Surat [zin Penelitian ... e 85
Dokumentasi WaWanCara...........eeiueeiiriiiaiie ettt nneas 85
Draft Wawancara Makna Simbolik Ritual Puja Bakti ..........ccccoeviiiiiiiiiiiiciic, 95
DAFTAR RIWAYAT HIDUP .......oooiiiiiiii ittt 926

XV



ABSTRAK

Penelitian dilakukan berdasarkan latar belakang bahwasannya ritual puja bakti rutin di Wihara
Buddhagaya Watugong memiliki tata cara berbeda dari wihara lain serta kajian topik yang
beragam setiap pelaksanaan dalam Minggunya.Variasi ini bertujuan untuk memenuhi
kebutuhan spiritual umat Buddha yang beragam dan memperkaya pengalaman spiritual serta
memperdalam pengetahuan refleksi diri terhadap berbagai aspek kehidupan rohani umat
Buddha. Keberadaan Watugong menjadi tonggak penting dalam sejarah perkembangan agama
Buddha di tanah air, terutama bagi umat Buddha yang menganut aliran Theravada. Rumusan
masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang
dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang dan apa saja makna yang terkandung di
balik penggunaan simbol-simbol dalam puja bakti menurut pandangan ajaran Buddha.
Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif kualitatif lapangan dengan metode
observasi, wawancara, serta dokumentasi berdasarkan dua sumber data yaitu primer dan
sekunder. Kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa ritual puja bakti dalam agama
Buddha adalah tindakan spiritual mendalam yang mempererat hubungan individu dengan
Buddha, Dhamma, dan Sangha. Lebih dari sekadar seremonial, ritual ini sebagaimana
dikemukakan Mariasusai Dhavamony berperan sebagai ritual konstitutif yang memperkuat
tatanan sosial dan keyakinan sakral dalam komunitas Buddhis. Ritual puja memiliki urutan tata
cara terstruktur dengan tahapan yang jelas dan sejalan dengan pola rites de passage oleh Arnold
van Gennep, yaitu pemisahan, transisi, dan reintegrasi. Simbol-simbol yang digunakan, seperti
patung Buddha, lilin, bunga, dupa, dan Tripitaka, memiliki makna filosofis dan spiritual yang
mendalam, bukan sekadar objek fisik. Menurut Geertz, simbol-simbol ini membentuk realitas
sosial dan pengalaman subjektif umat Buddha, dan pemahaman mendalam atas makna-makna
ini penting untuk memahami agama sebagai sistem simbol yang hidup. Penelitian ini
memberikan implikasi dan pemahaman mendalam bagi umat Buddha khususnya aliran
Theravada.

Kata kunci: puja bakti, makna simbol, Wihara Buddhagaya Watugong

XVi



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Indonesia adalah negara yang mengakui keberadaan Tuhan. Negara yang

multikultural, masyarakatnya terdiri dari berbagai macam suku, etnis, ras, budaya,
agama, dan bahasa yang berbeda-beda. Dalam bahasa Indonesia, agama diartikan
sebagai aturan atau tata hidup. Kata agama berasal dari bahasa Sansekerta yang berarti
"tidak kacau". Secara umum, agama dipandang sebagai perekat dalam kehidupan
manusia yang diwariskan dari generasi ke generasi, diajarkan oleh orang tua sejak anak-
anak hingga dewasa. Kepercayaan terhadap Tuhan sudah tertanam dalam setiap
manusia, sehingga memunculkan pemujaan kepada-Nya. Bagi banyak orang, pemujaan
ini dianggap tepat dengan berbagai bentuk penggambaran tentang Tuhan hanyalah
simbol dari sesuatu yang lebih dalam, dan karena tidak ada satu pun yang sepenuhnya
mewakili sifat Tuhan, keseluruhan penggambaran tersebut dianggap sebagai upaya
untuk menggambarkan Tuhan dalam berbagai aspek dan manifestasi. Meski begitu,
seseorang yang beriman harus tetap setia pada satu aspek tertentu dari manifestasi
Tuhan sepanjang hidupnya.t

Agama dalam pandangan Buddha adalah tradisi pemikiran dan praktik yang
diajarkan oleh Buddha. Buddha sendiri adalah sebutan bagi seseorang yang telah
mencapai pengetahuan langsung tentang hakikat sejati segala sesuatu. Kata "Buddha"
berasal dari kata "Bud" yang berarti "mengetahui, sadar," dan "Dha" yang berarti
sempurna. Agama Buddha diajarkan oleh Sidharta Gautama, putra Raja Sudhodana dari
Kerajaan Sakya, yang hidup sekitar tahun 563-483 SM. Sidharta Gautama mencapai
kesadaran dan pencerahan ketika bermeditasi di bawah pohon bodhi, dan setelah itu ia
dikenal sebagai Buddha Gautama. Dengan keyakinan menyampaikan wahyu yang
diterimanya kepada umat manusia. Dengan demikian, agama Buddha berkembang dari
ajaran sang Buddha dan terus dipercaya oleh masyarakat India hingga menyebar ke
Indonesia.
Buddhisme, sebagai salah satu agama tertua di dunia, memiliki berbagai praktik

spiritual yang telah berkembang se lama ribuan tahun. Di antara praktik-praktik ini,

1M Maulana Mas’udi, "Toleransi Dalam Islam (Antara Ideal Dan Realita)" , Jurnal Studi Agama-
Agama, Vol. 5, No. 1 (2019), h. 15-18.

2 Nur Hayati, "Awal Mula Sejarah Agama Buddha dan Perkembangannya Hingga Masuk ke Indonesia"
Al-Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol. 9, No.2 (2023), h. 156-158

1



ritual menempati posisi yang sangat penting dalam kehidupan sehari-hari umat Buddha.
Ritual adalah suatu kegiatan yang bersifat seremonial dan tertata, yang berkaitan
dengan keyakinan dan kepercayaan spiritual. Ritual sebagai ideologis atau mitos ritual
tergabung untuk mengendalikan suasana perasaan, hati, nilai, sentiment dan perilaku
untuk kelompok yang baik. Ritual juga berfungsi sebagai bentuk penghormatan kepada
keyakinan masing-masing. Apabila ritual dilaksanakan dengan baik dan benar maka
umat beragama mempercayai ritual tersebut akan berdampak pada keberkahan hidup,
sebaliknya apabila ritual yang dilaksanakan tidak sesuai dengan kesepakatan dan
terdapat banyak kekurangan dalam menyediakan syarat-syarat yang telah ditetapkan,
maka dipercayai bahwa ritual tersebut tidak akan mendapatkan berkah dari Sang
Pencipta. 3

Dalam kegiatan rutin umat Buddha melaksanakan ritual puja bakti pada hari
Minggu karena hari tersebut dianggap sebagai waktu yang praktis bagi banyak umat
untuk berkumpul dan beribadah bersama di Wihara. Di beberapa negara, termasuk
Indonesia, Minggu adalah hari libur atau akhir pekan, sehingga umat Buddha dapat
lebih leluasa meluangkan waktu untuk melakukan ritual keagamaan, meditasi, dan
mendengarkan ajaran Dhamma. Meskipun dalam tradisi Buddha tidak ada ketentuan
hari khusus untuk beribadah, puja bakti hari Minggu diadopsi oleh umat Buddha
sebagai kesempatan rutin untuk memperkuat hubungan spiritual dan memperdalam
pemahaman ajaran Buddha.

Dari uraian di atas, maka dapat dijelaskan bahwa ritual puja bakti merupakan
salah satu aspek penting dalam kehidupan keagamaan, khususnya dalam tradisi
spiritual ajaran Buddha. Penelitian terhadap ritual ini memiliki relevansi yang
signifikan karena melibatkan dimensi sosial, budaya, dan spiritual yang mendalam.
Puja bakti tidak hanya mencerminkan praktik keagamaan individu, tetapi juga
mengungkapkan nilai-nilai moral, norma, dan identitas budaya masyarakat yang
mempraktikkannya. Dengan meneliti ritual ini, dapat memahami lebih dalam
bagaimana sebuah komunitas membentuk hubungan dengan kekuatan ilahi,
lingkungan, dan sesama manusia melalui ekspresi spiritual mereka.

Selain itu, ritual puja bakti berperan dalam menjaga kesinambungan tradisi dan

identitas kultural dari generasi ke generasi. Mengkaji puja bakti membantu melihat

h. 3-4.

3 Lauw Acep, "Kecerdasan Spiritual Dan Puja Bakti", Jurnal Pengkajian Dhamma, Vol. 2 (April, 2018),



bagaimana ritual ini bertransformasi seiring perkembangan zaman, baik dalam konteks
modernisasi maupun globalisasi. Ritual ini sering kali dimodifikasi sesuai dengan
konteks sosial, ekonomi, dan politik yang berubah, sehingga penelitian mengenai puja
bakti memungkinkan kita untuk mengidentifikasi dinamika yang terjadi di antara tradisi
dan inovasi dalam praktik keagamaan. Sebagai bentuk penghormatan yang tertinggi
kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha.

Penelitian terhadap puja bakti juga relevan dalam konteks antropologis, karena
memberikan wawasan tentang pola interaksi antar individu dan masyarakat dalam
kerangka keagamaan. Ritual ini berfungsi sebagai media komunikasi yang
menghubungkan manusia dengan hal-hal supranatural, dan pada saat yang sama,
memperkuat kohesi sosial. Dengan mengidentifikasi elemen-elemen simbolis, struktur,
dan makna dari ritual tersebut, kita dapat lebih memahami bagaimana masyarakat
menciptakan makna dalam kehidupan mereka, baik secara spiritual maupun sosial.
Dalam konteks psikologis, meneliti ritual puja bakti penting untuk memahami peran
ritual dalam pengembangan emosi, kesejahteraan mental, dan spiritualitas individu.
Ritual ini sering kali menjadi sarana bagi individu untuk mengatasi stres, menemukan
ketenangan, dan memperkuat keimanan mereka.* Oleh karena itu, penelitian mengenai
puja bakti dapat memberikan wawasan yang lebih komprehensif tentang bagaimana
ritual ini mempengaruhi kesejahteraan dan perkembangan kejiwaan para penganutnya.

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang
dilakukan rutin pada hari Minggu yang dimulai pukul 17.00 WIB hingga selesai oleh
penganut ajaran Buddha. Pada ritual yang berlangsung di Wihara ini berbeda dengan
Wihara lain, baik dari segi tata cara pelaksanaannya dan topik yang berganti-ganti pada
setiap minggunya. Tujuannya memberikan kesempatan untuk memperdalam
pengetahuan dan refleksi diri terhadap berbagai aspek kehidupan rohani. Ritual puja
bakti dalam ajaran Buddha dianggap sebagai bentuk penghormatan kepada Sang
Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), Sangha (komunitas para Bhikkhu). Dalam puja
bakti umat Buddha mempersembahkan bunga, lilin dan dupa sebagai simbol
penghormatan. Hal ini dalam Buddha melambangkan keikhlasan dan rasa syukur atas
ajaran Buddha yang membawa kedamaian batin dan pencerahan. Melalui doa, meditasi,

serta pelafalan paritta, para penganut Buddha memperkuat benteng dengan Buddha dan

4 Widhinyanna Pujita, "The Effect of Mahayana Puja Bakti and Emotional Intelligence on the Spiritual
Intelligence of Buddhist at the Padmasari Temple in Lahat, South Sumatera", Journal of Education and
Buddhist Studies, Vol. 1, No. 2 (2021), h. 56-57, <https://doi.org/ 10.53417/sjebs.v1i2.61>.

3


https://dx.doi.org/10.53417/sjebs.v1i2.61

ajarannya, sekaligus melatih diri dalam disiplin spiritual. Ritual ini bukan sekedar
penyembahan, namun juga pengingat untuk menjalani kehidupan yang penuh kebajikan
dan kasih sayang.

Setiap individu memiliki kebutuhan spiritual yang berbeda-beda. Dengan
menyajikan kajian yang bervariasi, puja bakti dapat memenuhi kebutuhan umat yang
beragam dalam menghadapi tantangan hidup berbeda. Seperti halnya yang memerlukan
nasehat moral, sementara yang lain lebih membutuhkan kedamaian batin atau
pengertian filosofis. Kajian yang berbeda kerap kali pada hari-hari besar atau upacara
khusus untuk menyelaraskan dengan momen-momen penting dalam tradisi tersebut.
Variasi dalam tema puja bakti ini dianggap membantu menyegarkan pikiran dan
memperbarui motivasi dalam menjalani kehidupan spiritual.

Melalui pemahaman yang mendalam terhadap tata cara ini, individu dapat
menanamkan disiplin spiritual, meningkatkan kesadaran batin, serta meresapi makna
simbolik yang terkandung dalam setiap unsur ritual, seperti doa, persembahan, dan
meditasi. Selain itu, pemahaman nilai-nilai dalam puja bakti, seperti kesederhanaan,
pengabdian, dan rasa syukur, dapat membantu individu menjalani kehidupan yang lebih
bermakna, seimbang, dan selaras dengan ajaran agama yang dianut.

Dalam buku “Teori Interpretation of Culture” Clifford Geertz mengatakan
bahwa kunci utama untuk memahami makna kebudayaan adalah ide tentang makna.
Berhadapan dengan makna, Geertz memulainya dengan sebuah paradigma. Paradigma
adalah simbol-simbol sakral yang berfungsi untuk mensintesiskan suatu etos bangsa
(nada, ciri, dan kualitas kehidupan mereka, moralnya, estetis dan suasana hati mereka).’

Kebudayaan itu secara sosial terdiri dari struktur-struktur makna dalam tema-
tema berupa sekumpulan simbol yang dengannya masyarakat melakukan suatu
tindakan, mereka dapat hidup di dalamnya ataupun menerima celaan dan makna
tersebut dan kemudian menghilangkannya. Kebudayaan bukanlah sesuatu yang fisik,
sekalipun memang terdapat hal objektif di dalamnya. Kebudayaan digambarkan
sebagai pola makna-makna (a pattern of meanings) atau ide-ide yang termuat di dalam
simbol, yang dengannya masyarakat menjalani pengetahuan mereka (kognis) tentang

kehidupan dan mengekspresikan kesadaran itu melalui simbol-simbol itu.

5 Ignas Kleden, “Clifford Geertz, Teori Kebudayaan, dan Studi Indonesia” (2018) (Diakses tanggal 25
Agustus 2024) http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/

4


http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/

Agama sebagai sistem kebudayaan artinya simbol/tindakan simbolik yang
mampu menciptakan perasaan dan motivasi yang kuat, mudah menyebar dan tidak
mudah hilang dalam diri seseorang dengan cara membentuk konsepsi tentang sebuah
tatanan umum eksistensi dan melekatkan konsepsi kepada pancaran-pancaran faktual
dan pada akhirnya perasaan dan motivasi itu akan terlihat sebagai suatu realitas yang
unik.® Oleh karena itu, memahami tata cara dan nilai-nilai dalam puja bakti sangat
penting untuk menjaga keaslian praktik keagamaan serta memperdalam penghayatan
spiritual secara berkelanjutan.

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi tata cara pelaksanaan ritual puja
bakti yang dilaksanakan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, serta nilai-nilai
yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol dalam puja bakti menurut
pandangan ajaran Buddha. Dari penjelasan diatas maka peneliti tertarik untuk
melakukan penelitian yang lebih mendalam dengan judul “Makna Simbolik Dalam

Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan Kepada Sang Buddha”.

B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara

Buddhagaya Watugong Semarang?
2. Apa saja makna yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol dalam puja

bakti menurut pandangan ajaran Buddha?

C. Tujuan Penelitian
1. Untuk mengetahui tata cara pelaksanaan ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara

Buddhagaya Watugong Semarang.
2. Untuk mengetahui makna yang terkandung di balik penggunaan simbol-simbol

dalam puja bakti menurut pandangan ajaran Buddha.

D. Manfaat Penelitian
1. Secara Teoritis

Secara teoritis penelitian ini bertujuan untuk dapat memberikan sumbangsih

secara teoritik, terutama dalam mengembangkan pembahasan ritual puja bakti

81 Gusti Ngurah Mayun Susandhika, "Globalisasi Dan Perubahan Budaya: Perspektif Teori Kebudayaan
Modern" , Jurnal Ilmiah Cakrawarti, Vol. 1, No.2 (2020), h. 1-3, <https://doi.org/10.47532/jic.v1i2.10>.

5



sesuai ajaran Buddha sebagai bahan ajaran kepada mahasiswa Studi Agama-
Agama.
2. Secara Praktis
a. Pada Umat Buddha
Penelitian ini memiliki maksud untuk memberikan satu pandangan atau
dapat membantu pihak umat Buddha di Wihara Buddhagaya Watugong
Semarang dalam hal memahami tata cara atau urutan pelaksanaan ritual puja
bakti dan nilai-nilai yang terkandung dalam penggunaan simbol-simbol dalam
puja bakti. Karena banyak umat Buddha kesulitan untuk meluangkan waktu dan
fokus dalam mempelajari ajaran Buddha secara mendalam.
b. Pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
Untuk fakultas penelitian ini mempunyai harapan dapat memberikan
sedikit kajian baru mengenai ritual puja bakti agar bisa diaplikasikan dalam
praktik di lapangan bukan hanya saat kunjungan pada tempat ibadah lain, akan
tetapi juga untuk referensi bahan ajaran khususnya jurusan studi agama-agama.

E. Tinjauan Pustaka
Penelitian ini sangat penting dilakukan untuk membedakan penelitian satu

dengan penelitian lain sehingga tidak terjadi duplikasi yang disengaja. Telah terdapat
beberapa karya yang berhubungan tentang penelitian ini, antara lain:

Pertama penelitian Skripsi Susan Agustin tentang makna simbolik ibadah
dengan judul “Makna Simbolik Ibadah Sembahyang Purnama Dalam Agama Budhda
(Studi Kasus di Wihara Dhammakirti Palembang)” (2021) penelitian ini memiliki
tujuan dan untuk mengetahui tata cara pelaksanaan ibadah sembahyang purnama dalam
Buddha di Wihara Dhammakirti Palembang.” Lalu memahami makna simbolik ibadah
sembahyang purnama dalam ajaran Buddha. Penelitian tersebut menggunakan metode
kualitatif deskriptif, dengan cara menjadikan data penelitian untuk digambarkan,
dipaparkan dan dideskripsikan berdasarkan keterangan tentang tata cara pelaksanaan
ibadah sembahyang purnama serta makna simbolik ibadah sembahyang purnama dalam
ajaran Buddha.

Skripsi oleh Imah Salamah yang berjudul “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat
Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara Pusdiklat Buddhis Shikkadama Santibhumi

BSD Tangerang Selatan)” (2020). Penelitian ini dianalisa berdasarkan metode

7 Susan Agustin, “Makna Simbolik Ibadah Sembahyang Purnama Dalam Agama Budhda (Studi Kasus
di Wihara Dhammakirti Palembang) ” (Palembang, UIN Raden Fatah, 2021) h. 14-15

6



kualitatif, penelitian yang memperoleh data deskriptif baik secara tulisan atau lisan dari
individu atau responden yang di fokuskan. Penelitian ini memperoleh hasil bahwa
motivasi dalam melakukan puja bakti ini bermacam-macam yakni ingin mengingat
kembali ajaran Sang Buddha, karena dapat menambah keyakinan dan menjadi
pengingat untuk berbuat kebaikan dari padatnya aktivitas dari senin-jumat.’

Skripsi Turyanto yang berjudul “Nilai-Nilai Budaya Puja Bakti Bahasa Jawa
Dalam Melestarikan Kearifan Lokal di Wihara Buddhagaya Pesawaran” (2019).
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh
pendahulu tentang puja bakti bahasa jawa serta nilai kearifan lokal tentang puja bakti
bahasa Jawa dengan budaya umat Buddhha di Wihara Buddhagaya Pesawaran.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi.
Peneliti ini berusaha memahami kaitannya terhadap orang-orang tertentu dalam
pelestarian kearifan lokal nilai-nilai budaya puja bakti dalam bahasa Jawa. Hasil analisa
menunjukkan bahwa nilai-nilai puja bakti dalam bahasa jawa tesebut menjadi bukti
keselarasan ajaran Buddha pada umat Buddha Wihara Buddhagaya Pesawaran yaitu
dengan menggunakan bahasa daerah setempat pada saat melakukan puja bakti.®

Jurnal artikel karya Dayu Dhira Wintako yang berjudul “Akulturasi Budaya
Jawa Dan Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di
Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)” tahun
2021. Penelitian ini mebahas tentang puja bakti Buddha jawi wisnu yang pelaksanaanya
membacakan parita suci setelah itu pembacaan doa-doa suci menggunakan bahasa
Jawa. Penggunaan bahasa Jawa saat pelaksanaan puja bakti dalam penelitian ini
dilakukan oleh masyarakat Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo
Kabupaten Banyuwangi. Pernyataan ini menunjukkan bahwa penggunaaan bahasa
Jawa dalam pelaksanaan puja bakti tidak hanya dilaksanakan di daerah Jawa Tengah
saja.l?

Dari masing-masing penelitian di atas, meski serupa mempermasalahkan

tentang ritual puja bakti, tetapi dalam keseluruhan tidak ditemukan penelitian yang

8 Imah Salamah, “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara Pusdiklat
Buddhis Shikkadama Santibhumi BSD Tangerang Selatan)” (Tangeran Selatan, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
2020) h. 5-6

® Turyanto, “Nilai-Nilai Budaya Puja Bakti Bahasa Jawa Dalam Melestarikan Kearifan Lokal di Wihara
Buddhagaya Pesawaran” (Bandar Lampung, Sekolah Tinggi Agama Buddha JINARAKKHITA, 2019) h. 8-10

10 Dayu Dhira Wintako, Suharno Suharno, Danang Purnomo,"Akulturasi Budaya Jawa Dan Agama
Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan
Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)", Sabbhata Yatra Jurnal Pariwisata Dan Budaya, Vol. 2, No. 2 (2021),h. 20-
21.



fokus utamanya membicarakan tata cara pelaksanaan puja bakti serta pemahaman
mendalam tentang nilai-nilai yang terkandung pada simbol yang digunakan di Wihara
Buddhagaya Watugong Semarang, karena memang skripsi terdahulu lebih fokus
terhadap suatu yang berkaitan dengan puja bakti tidak berfokus pada tahapan tata cara
pelaksanaan puja bakti dan memahami makna yang terkandung. Sehingga penelitian ini
layak untuk diteliti agar bisa dikembangkan dan menjadi acuan bagi ajaran Buddha
maupun pemirsa lain sebagai bahan materi atau pengaplikasiannya dalam kehidupan
terutama bagi para penganutnya.

F. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian

Jenis metode penelitian yang digunakan agar bisa memecahkan permasalahan
tentang tata cara pelaksanaan ritual puja bakti dan nilai-nilai yang terkandung di
balik penggunaan simbol-simbol menurut pandangan ajaran Buddha. Penelitian ini
mempunyai model bersifat natural setting yang merupakan penelitian kualitatif.
Jadi data yang disuguhkan dalam keadaan sesungguhnya dan apa adanya tanpa
merubah dalam bentuk simbol-simbol atau bilangan sehingga peneliti dalam
penelitian ini berusaha menggambarkan peristiwa maupun kejadian yang ada di
lapangan (field research).'!

Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kualitatif
deskriptif. Penelitian kualitatif deskriptif adalah pemecahan masalah yang
dipelajari dengan menggambarkan objek dan subjek penelitian berdasarkan fakta-
fakta terkini. Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi agama, dimana
fenomenologi agama merupakan pendekatan yang berfokus pada pemcarian esensi,
makna, serta struktur fundamental keberagaaman seseorang berdasarkan
pengalaman keberagamaan yang pernah dialami.

Untuk memperoleh dan kemudian menyajikan informasi faktual dan dapat
ditindaklanjuti, peneliti mengklarifikasi sumber data menjadi dua sumber, yaitu
sumber data primer dan sumber data sekunder
a. Sumber Data Primer

Sumber data primer merupakan sumber data yang dapat memberikan

data yang dibutuhkan peneliti secara langsung. Sumber data dalam penelitian

11 Marinu Waruwu, "Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D): Konsep, Jenis, Tahapan Dan
Kelebihan",  Jurnal  Ilmiah  Profesi  Pendidikan, Vo. 9, No. 2 (2024), h. 30-32,
<https://d0i:10.29303/jipp.v9i2.2141.>



ini diperoleh dari penelitian secara langsung yakni dengan melakukan observasi
dan wawancara dengan pengurus Wihara dan umat Buddha selaku pihak yang
melakukan ritual puja bakti.

b. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder merupakan informasi data yang dijadikan sebagai
pendukung saja, misalnya melalui orang lain atau dokumen. Selain itu data
pendukung ini juga didapatkan dari beberapa dokumentasi yang sudah
dikumpulkan seperti ensiklopedia, literature, buku-buku maupun hasil laporan
penelitian terdahulu dan wawancara yang dilakukan oleh peneliti. Sumber data
tersebut digunakan dalam penelitian ini digunakan sebagai dan pendukung
informasi atas ritual puja bakti.

3. Metode Pengumpulan Data

Dalam sebuah penelitian tentu saja peneliti berharap dapat memperoleh
data obyektif dan dapat dipertanggungjawabkan juga dapat menggali lebih banyak
lagi ilmu baru yang tentu saja didapat dari penelitian ini, untuk itu peneliti
menggunakan beberapa metode pengumpulan data yang akan digunakan antara
lain:

a. Interview (Wawancara)

Wawancara atau interview merupakan sebuah dialog yang dilakukan
pewawancara (interviewer) untuk memperoleh informasi dari sumber yang
diwawancarai (interviewee).'?

Dalam ritual puja bakti ajaran Buddha dilakukan wawancara terbimbing
yaitu. Narasumber atau informan diberikan kebebasan untuk menjawab, namun
didiskusikan dalam hal apapun agar tidak menyimpang dari pedoman
wawancara yang dibuat oleh peneliti. 12

Pada penelitian ini dilakukan interview dengan pengurus Wihara dan
umat Buddha yang ada di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang.

b. Observasi
Observasi merupakan salah satu metode pengumpulan data dalam

penelitian kualitatif, yang secara khusus sering digunakan dalam ilmu sosial

12 Suharsimi Arikunto, "Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek", ed. by PT rineka Cipta (Mei
2023) <https://www.scribd.com/document/756557803/Suharsimi-Arikunto-Prosedur-Penelitian>.

13 Igbal, Metodologi Penelitian Ilmu Sosial: Pendekatan Praktis,
2002.https://www.researchgate.net/publication/365090561>

9


https://www.researchgate.net/publication/365090561

atau perilaku manusia. Observasi adalah salah satu kegiatan yang bersiifat
empiris dab didasarkan pada fakta yang ada dilapangan maupun dalam sebuah
teks. Dalam sebuah observasi semua indera yang dimiliki manusia digunakan
seperti penglihatan, perasa, pendengaran, sentuhan dan sebagainya.

Observasi dilakukan dengan mengamati langsung objek yang akan
diteliti, yaitu dengan meneliti langsung bagaimana proses tata cara pelaksanaan
ritual puja bakti dan nilai dari simbol-simbol yang terkandung didalamnya pada
Wihara Buddhagaya Watugong Semarang.

c. Dokumentasi

Cara berikutnya dalam proses pengumpulan data yaitu dengan
dokumentasi. Data yang berisikan file, suara, tulisan gambar dan tentu data hasil
wawancara merupakan aspek yang ada dalam muatan dokumentasi, bentuk
pembuktian yang bersumber dari jenis apapun seperti tulisan, gambaran, lisan
adalah bentuk dokumentasi. Dalam melaksanakannya penulis mencari benda
benda tertulis seperti buku-buku, catatan harian, majalal dokumen, peraturan,
notulen hasil musyawarah atau rapat dan lain sebagainya yang sesuai dengan
kebutuhan pada saat penelitian dalam kegiatan yang diselenggarakan umat
Buddha di Wihara Budhagaya Watugong Semarang.'*

4. Metode Analisis Data

Analisis data diketahui secara umum sebagai upaya dalam metode
penelitian yang terakhir dengan menganalisis merupakan komponen penting dalam
proses penelitian, dari adanya sumber data yang diperoleh. Hal ini harus dilakukan
secara berurutan dan konsisten dari awal hingga akhir. Dalam analisis kualitatif
deskriptif ini bertujuan untuk menjabarkan tata cara pelaksanaan ritual puja bakti
dan memahami nilai-nilai yang terkandung didalamnya bermuatan secara
deskriptif diperoleh dari data-data sudah terkumpul melalui wawancara dan
dokumentasi.

Analisis data dapat dilakukan melalui reduksi data, penyajian data dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data adalah proses penting yang melibatkan
pemilihan, penyederhanaan, dan pemfokusan data mentah yang dikumpulkan dari

berbagai sumber seperti wawancara, observasi, atau dokumen. Tujuannya adalah

14 Mukhamad Fathoni, "Teknik Pengumpulan Data Penelitian" Jurnal Keperawatan, Vol. 2, No. 3 (2019)
h. 8-9.

10



untuk mengubah data yang kompleks dan beragam menjadi informasi yang lebih
terstruktur dan bermakna.'® Selanjutnya penyajian data, tentunya dalam penelitian
kualitatif berbeda dengan penelitian kuantitatif. Data kualitatif umumnya disajikan
dalam bentuk naratif atau deskriptif, bukan dalam bentuk angka-angka statistik
untuk memberikan pemahaman yang mendalam dan kaya tentang fenomena yang
diteliti. Tahap terakhir yaitu penarikan kesimpulan dimana proses menafsirkan dan
menyimpulkan makna dari data yang telah dikumpulkan dan dianalisis.

G. Sistematika Penulisan
Sistematika penulisan diperlukan agar tulisan tersusun secara runtut, sistematis,

dan fokus pada inti permasalahan, sehingga memudahkan pembaca memahami isi
pembahasan skripsi. Adapun sistematika penulisan perlu adanya penjabaran yang jelas
pada setiap babnya, maka penulis membuatnya sebagai berikut:

Bab I yaitu pendahuluan yang terdiri dari latar belakang masalah yang menjadi
titik fokus penelitian, lalu rumusan masalah yang berfokus untuk bisa memecahkan
penelitian ini, tujuan dan manfaat penelitian bermaksud agar penelitian ini memiliki
hasil kebermanfaatan atas capaian penelitian ini bagi penulis ataupun masyarakat,
tinjauan pustaka merupakan hasil penelitian terdahulu yang masih linier dan relevan
untuk penulis jadikan acuan sekaligus pertimbangan agar penelitian yang dilakukan
tidak sama, selanjutnya metode penelitian, yang bermuatan tentang jenis penelitian
yang dilakukan, sumber data yang diperoleh dan akan dicari, metode pengumpulan data
layaknya wawancara, observasi, dokumentasi dan metode analisis data. Bagian terakhir
membahas tentang sistematika penulisan skripsi.

Bab II berisikan landasan teori untuk bisa menjabarkan lebih luas tentang
pemaknaan serta pemahaman penelitian. Isi dari bahasan ini berupa (A) Tata cara
pelaksanaan ritual puja bakti (pengertian, fungsi, tata cara pelaksanaan ritual puja bakti)
(B) Makna yang terkandung dalam simbol. Landasan teori tersebut diuraikan secara
universal dan secara komprehensif.

Bab III menjabarkan tentang gambaran umum ajaran Buddha di Wihara
Buddhagaya Watugong Semarang. Bab ini berfokus tentang spesifikasi gambaran
umum dari mulai lokasi, kegiatan, serta pola yang diberikan pengurus atau tokoh

penganut ajaran Buddha.

15 Muftahatus Saadah, Yoga Catur Prasetiyo, Gismina Tri Rahmayati, "Strategi Dalam Menjaga
Keabsahan Data Pada Penelitian Kualitatif", A/-’Adad : Jurnal Tadris Matematika, Vol. 1, No. 2 (2022), h. 54—
55, <https://d0i:10.24260/add.v1i2.1113>,

11



Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan. Menganalisis dan menguraikan
tentang tata cara pelaksanaan ritual puja bakti dan memahami nilai-nilai dari tiap simbol
yang diterapkan di Wihara Budhagaya Watugong Semarang, mendeskripsikan hasil
data penelitian, pembahasan hasil penelitian yang dijelaskan dengan teori kebudayaan
Clifford Geertz.

Bab V kesimpulan dan saran. Bab ini memiliki poin-poin kesimpulan dan saran.

12



BAB 11
LANDASAN TEORI

A. Ritual Puja Bakti
1. Pengertian Ritual

Ritual telah menjadi bagian tidak terpisahkan dalam setiap tahapan kehidupan,
dari lahir hingga meninggal, manusia senantiasa diiringi oleh berbagai ritual. Tradisi-
tradisi ini begitu melekat dalam kehidupan sehari-hari dan bahkan menjadi ciri khas
dari setiap kelompok masyarakat. Selain ritual-ritual yang dilakukan sepanjang hidup,
terdapat pula upacara-upacara musiman yang semakin memperkaya khazanah budaya
dan sejarah manusia.*®

Catherine Bell menawarkan perspektif dalam memahami ritual dengan
menekankan pentingnya melihat ritual dalam konteks sosial dan historisnya. Ritual
bukan sekadar serangkaian tindakan, tetapi merupakan praktik sosial yang dinamis,
berubah seiring dengan perubahan masyarakat. Ritual berperan penting dalam
membentuk identitas kolektif dan menjadi cara bagi manusia untuk beradaptasi
dengan perubahan lingkungan. Dengan demikian, untuk memahami ritual sebagai
bagian integral dari kehidupan manusia yang saling mempengaruhi satu sama lain.
Dalam pandangan Bell, ritual adalah tindakan yang situasional dan strategis, yang
artinya makna dan fungsi ritual dapat berbeda-beda tergantung pada konteksnya.
Ritual pada umumnya dipengaruhi oleh agama, meski beberapa juga dipengaruhi
oleh faktor ekonomi, politik dan kebudayaaan.’

Dalam pemikirannya, Arnold van Gennep menyatakan bahwa setiap peralihan
disertai dengan ritual-ritual peralihan yang terdiri dari tiga tahap. Pertama, tahap
pemisahan, di mana individu terlepas dari peran atau status sosial sebelumnya,
sehingga mereka terpisah dari lingkungan dan struktur masyarakat asalnya. Kedua,
tahap transisi, di mana individu berada dalam masa penyesuaian dan perubahan untuk
menyesuaikan diri dengan peran baru, disebut juga masa liminalitas. Ketiga, tahap
penggabungan, di mana individu mengintegrasikan peran atau status barunya ke

dalam dirinya dan bergabung kembali ke dalam struktur sosial yang baru.8

16 Rumahuru Y.Z, dkk, "‘Ritual Ma’atenu Sebagai Media Konstruksi Identitas Komunitas Muslim
Hatuhaha", Jurnal llmu-Ilmu Sosial Dan Humaniora Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada, Vol. 2
(2012), h. 36-37.

7 Laode Muhamad Fathun, "Resensi Buku", Jurnal Mandala Jurnal Ilmu Hubungan Internasional,
Vol. 3, No. 2 (2018) h. 6-7, <https://doi:10.33822/mjihi.v1i1.288>.

18 Arnold Van Gennep, The Rites of Passage, ed. by Rouledge Paul kegan (1960) h. 16-17.

13



Clifford Geertz memiliki pandangan yang sangat mendalam tentang ritual.
Bagi Geertz, ritual bukanlah sekadar serangkaian tindakan yang dilakukan secara
mekanis, melainkan teks budaya yang erat dengan makna simbolis, bahasa yang
digunakan oleh suatu budaya untuk berkomunikasi. Simbol-simbol yang digunakan
dalam ritual memiliki banyak lapisan makna yang harus di interpretasikan dalam
konteks budaya tertentu. Melalui ritual, masyarakat membangun dan memperkuat
realitas sosial mereka. Ritual menciptakan kosmos simbolis yang memberikan
makna dan orientasi pada kehidupan manusia. Geertz menekankan pentingnya
menganalisis simbol-simbol yang digunakan dalam ritual, konteks sosial di mana
ritual tersebut berlangsung, serta bagaimana simbol-simbol tersebut di
interpretasikan oleh para pelaku ritual. Dengan demikian, ritual menjadi jendela
untuk memahami pandangan dunia, sistem nilai, dan cara hidup suatu masyarakat.
Di mana makna tidak hanya terletak pada tindakan itu sendiri, tetapi juga pada cara
tindakan tersebut dipahami dan diinterpretasikan oleh anggota masyarakat.®

Dalam suatu ritual keagamaan agama tidak hanya memengaruhi perilaku
manusia, tetapi juga dipengaruhi oleh cara berpikir dan bertindak manusia itu
sendiri. Interaksi antara agama dan budaya menghasilkan berbagai macam bentuk
praktik keagamaan yang khas dan sesuai dengan konteks sosial budaya masing-
masing masyarakat. Pendekatan interpretatif (hermeneutik) untuk memahami
makna yang tersembunyi di balik simbol-simbol dan tindakan-tindakan dalam suatu
budaya, termasuk dalam ritus keagamaan. Bagi Geertz ritus keagamaan adalah
bentuk komunikasi yang paling kaya akan simbol, di mana bahasa verbal dan non-
verbal saling berinteraksi untuk mengungkapkan nilai-nilai, kepercayaan, dan
hubungan sosial yang mendasari suatu masyarakat. Melalui ritus, masyarakat tidak
hanya mengkomunikasikan ide-ide abstrak tentang kosmos dan kehidupan setelah
kematian, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan mempertegas hierarki sosial.’

Pada penelitian Geertz dalam menelaah masyarakat Islam Jawa yang terbagi
menjadi tiga golongan abangan, santri, dan priyayi yang muncul dari latar belakang

geografis, ekonomi, dan sosial yang sama. Dalam masyarakat Jawa ritual slametan

19 Clifford Geertz, "Agama Jawa, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa", ed. by Hartanto
Utomo, Sarifudi (Komunitas Bambu, 1960) h. 10-12

20 Shoni Rahmatullah Amrozi, ‘Keberagamaan Orang Jawa Dalam Pandangan Clifford Geertz Dan Mark
R. Woodward’, Fenomena, Vol. 20, No. 1 (2021), h. 16-17, <https://doi:10.35719/fenomena.v20il.46>.

14



menjadi bagian penting dalam kehidupannya, mencerminkan penggabungan antara
unsur budaya Jawa dan Islam tanpa saling mendominasi. Geertz menunjukkan
bahwa ritual ini bukan hanya sekadar tradisi keagamaan, tetapi juga berakar pada
struktur  sosial, nilai budaya, dan kehidupan masyarakat yang majemuk
menjadikannya sebuah teks budaya yang dapat dibaca untuk memahami dinamika
sosial dan nilai-nilai yang dianut oleh masyarakat tersebut. sehingga ritual ini
seringkali dipahami sebagai sarana untuk memperkuat identitas kelompok, menjaga
kesinambungan tradisi, dan mengatasi konflik sosial.?!

Ritual dapat diartikan juga bentuk berinteraksi dengan sistem kepercayaan
agama yang dianut oleh masyarakat tidak hanya sekadar tindakan simbolik. Tetapi
juga merupakan jendela untuk memahami sistem kepercayaan agama yang dianut
oleh suatu masyarakat. Geertz melihat ritual sebagai teks budaya yang kompleks,
di mana setiap elemen-dari simbol-simbol yang digunakan hingga urutan tindakan
yang dilakukan memiliki makna yang dalam dan saling terkait. Melalui analisis
yang cermat terhadap ritual sehingga dapat mengungkap nilai-nilai, keyakinan, dan
kosmologi yang mendasari agama tersebut.

Dengan demikian, ritual menjadi semacam "bahasa" yang digunakan oleh
masyarakat untuk berkomunikasi dengan dunia spiritual. Simbol-simbol yang
digunakan dalam ritual seringkali memiliki makna yang bersifat multi-layer,
mengacu pada berbagai aspek kehidupan manusia, seperti kelahiran, kematian,
kesuburan, dan hubungan manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi. Dengan
memahami bahasa simbolik ini, dapat memperoleh pemahaman yang lebih
mendalam tentang bagaimana agama membentuk identitas individu dan
komunitas.??

Lebih lanjut, Geertz juga menekankan pentingnya konteks dalam
memahami makna ritual. Makna suatu ritual tidaklah statis, melainkan selalu
berubah dan berkembang seiring dengan perubahan sosial dan budaya. Oleh karena
itu, untuk memahami makna suatu ritual perlu mempertimbangkan konteks sejarah,
sosial, dan budaya di mana ritual tersebut dilakukan. Dalam konteks penelitian,

Geertz menawarkan pendekatan yang disebut "deskripsi tebal" (thick description).

2L Nurul Qolbi dkk, "Ritual Slametan Sebagai Bentuk Akulturasi Budaya Jawa dan Islam Dalam
Perspektif Antropologi", Jurnal Humaniora,Vol. 6 (2022) <https://doi.org/10.36840/annas.v6i1.502>.

22 Clifford Geertz, "The Religion of Java" (The Slametan Communal Feast as a Core Ritual) (Amerika
Serikat, 1960) h. 11-13.

15



Pendekatan ini menekankan pentingnya untuk tidak hanya menggambarkan
tindakan-tindakan yang dilakukan dalam ritual, tetapi juga untuk menggali makna
yang terkandung di balik tindakan-tindakan tersebut. Dengan kata lain, seorang
peneliti harus berusaha untuk "masuk ke dalam pikiran" para pelaku ritual untuk
memahami bagaimana mereka sendiri memaknai ritual tersebut.?

Sebagai contoh, dalam kasus Ritual Tolak Balak di Dusun Bago, Geertz
akan mendorong untuk tidak hanya mendeskripsikan secara rinci bagaimana ritual
tersebut dilakukan, tetapi juga untuk menggali makna yang terkandung dalam setiap
tindakan, seperti mengapa tanaman andong digunakan, mengapa larungan sesaji
dilakukan di pantai, dan sebagainya. Dengan melakukan hal ini, dapat memperoleh
pemahaman yang lebih kaya tentang bagaimana ritual ini berfungsi sebagai sarana
untuk menghubungkan masyarakat dengan sistem kepercayaan agama mereka.?*

Geertz meneliti ritual slametan di Jawa. Melalui penelitiannya menemukan
bahwa slametan bukan hanya sekadar perjamuan makan bersama, tetapi juga
memiliki makna yang mendalam terkait dengan harmoni sosial, keseimbangan
alam, serta hubungan antara manusia dengan leluhur dan kekuatan gaib.
Singkatnya, dalam perspektif Geertz, ritual merupakan pintu gerbang yang sangat
berharga untuk memahami agama dan budaya. Dengan menggunakan pendekatan
yang cermat dan holistik dapat mengungkap makna yang tersembunyi di balik
tindakan-tindakan ritual dan memperoleh pemahaman yang lebih mendalam
tentang kehidupan manusia.

Jenis-Jenis Ritual

Dalam buku fenomonologi agama karya Mariasusai Dhavamony ritual
memiliki beragam bentuk. Dengan mengidentifikasinya menjadi empat jenis
yaitu:?®
a. Tindakan Magis

Ritual yang melibatkan penggunaan benda-benda mistis dan dianggap

memiliki kekuatan supernatural untuk mencapai tujuan tertentu.

b. Tindakan Religius

2 Clifford Geertz, "The Interpretation of Cultures” (New York, 1973) h. 9-10.

24 Umi Hanik, Moh. Turmudi, "Slametan Sebagai Simbol Harmoni Dalam Interaksi Sosial Agama Dan
Budaya Masyarakat Desa Tanon Kecamatan Papar Kabupaten Kediri", Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman,
Vol. 31, No. 1 (Januari, 2020) h. 135-137. <https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.990>

%5 Mei Latifah, Solikhatus, "A Fresh Approach to the Problem of Magic and Religion”, Mengenal Wihara
Buddhagaya Watugong, Dari Tempat Ibadah Hingga Wisata Religi’, Journal of Anthropology, h. 23-24,
<https://jatengtravelguide.info/ (Diakses Pada 05 Oktober 2024).

16



Ritual ini berhubungan dengan kepercayaan pada kekuatan gaib yang
berasal dari para leluhur.
c. Ritual Konstitutif

Jenis ritual ini mengungkapkan atau mengubah hubungan sosial dengan
merujuk pada pengertian-pengertian mistis dengan cara ini upacara-upacara
kehidupan menjadi khas.

d. Ritual Faktitif

Ritual ini dilakukan secara kolektif dengan tujuan meningkatkan
produktivitas, kesejahteraan, dan solidaritas kelompok. Ritual ini berbeda
dengan ritual konstitutif karena tujuannya lebih dari sekedar pengungkapan atau
perubahan hubungan sosial, tidak saja mewujudkan kurban untuk para leluhur.

Arnold Van Gennep dikenal dengan konsep "rites de passage" atau ritual
peralihan. Dalam teorinya mengklasifikasikan ritual-ritual yang menandai
peralihan seseorang dari satu tahap kehidupan atau status sosial ke tahap atau
status sosial lainnya.

Van Gennep membagi ritual peralihan menjadi tiga tahap utama:2® Tahap
Pertama, Pemisahan (Separation); Pada Tahap awal ini terjadi di mana individu
dipisahkan dari status atau kelompok sosial sebelumnya untuk memutuskan
ikatan dengan masa lalu dan mempersiapkan diri untuk memasuki tahap baru.
Contohnya, upacara perpisahan sekolah, ritual potong rambut pada saat
memasuki masa dewasa. Tahap Kedua yaitu Liminalitas (Liminality); Tahap
antara atau transisi di mana individu berada dalam keadaan ambigu, tidak lagi
menjadi bagian dari kelompok lama tetapi belum sepenuhnya menjadi bagian
dari kelompok baru. Tujuan agar mengalami perubahan identitas dan
transformasi. Gagasan pokoknya mengenai masa penebusan dosa dalam agama,
masa pertapaan, masa karantina. Tahap Terakhir yakni penggabungan kembali
(Incorporation) di mana individu diterima kembali ke dalam masyarakat
dengan status atau peran yang baru yang ditandai dengan penyelesaian proses
transisi dan mengintegrasikan individu ke dalam struktur sosial yang baru.

Penerapan konsep oleh Van Gennep ini terealisasi dalam kehidupan

sehari-hari. Konsep ritual peralihan Van Gennep yang sangat relevan dengan

% Xaverius Wonmut, "Rekonsiliasi Dan Penguatan Tatanan Sosial Sebagai Puncak Prosesi Ritual Yamu
Dalam Budaya Marind", Jurnal Masalah Pastoral, Vol. 10, No. 2 (2022), h. 60-65,
<https://d0i:10.60011/jumpa.v10i2.64>.

17



berbagai budaya dan tradisi di seluruh dunia. Beberapa contoh penerapannya
meliputi;?’ Pertama, Ritual Keagamaan merupakan serangkaian tindakan atau
perbuatan yang memiliki makna simbolis dan dilakukan sebagai bagian dari
praktik keagamaan. Tindakan-tindakan ini biasanya mengikuti aturan-aturan
tertentu yang telah ditetapkan dalam ajaran agama. Masing-masing ajaran
memiliki bentuk ritual keagamaan yang dijadikan praktik dalam kehidupan oleh
penganutnya, contoh ritual keagamaan yaitu hari raya idul fitri, baptis, nyepi,
galungan, meditasi, puja bakti, waisak, dl11.%2

Kedua, Ritual Inisiasi. Dalam hidup religius seseorang, ritus-ritus
inisiasi menandai permulaan kematangan kedewasaaannya dalam soal-soal
religious. Inisiasi itu sendiri memberikan kepadanya hak-hak dan kewajiban-
kewajiban untuk berpartisipasi secara penuh dalam hidup religius di
masyarakat. Pada intinya unsur pokok dalam proses ritus inisiasi adalah
menghantar seorang anak atau remaja, menjadi pribadi yang matang
sepenuhnya, dan memperkenalkannya pada hidup seksual. Kata untuk ritus
inisiasi dalam Buddha Tantrayana adalah Abhiseka yang berarti “perecikan”.
Pada ritual ini orang yang menjalaninya diperikkan air suci, seperti upacara
yang dilaksanakan menurut upacara Hindu kuno dari pelantikan Pangeran
Dewasa. Dengan upacara ini, seorang pangeran diharapkan menjadi seorang
penguasa dunia.?®

Ketiga yaitu, Ritual Siklus Hidup. Berbagai ritual yang dilaksanakan
masyarakat dalam hubungannya dengan masa-masa terterntu dalam hidupnya
atau yang dalam istilah Van Gennep disebut ritual siklus hidup. Van Gennep
berpendapat bahwa sepanjang hidupnya, manusia mengalami berbagai
perubahan, baik dari segi fisik (biologis) maupun sosial budaya. Perubahan-
perubahan ini dapat memicu krisis mental, terutama saat memasuki tahap
kehidupan yang baru. Untuk mengatasi krisis ini dan menyambut tahap
kehidupan yang baru, manusia membutuhkan semacam "penyegaran" atau
regenerasi semangat melalui ritual-ritual tertentu. Ritual-ritual ini menurut Van

Gennep, sangat penting dan sudah ada sejak zaman dahulu dalam berbagai

27 Arnold Van Gennep “The Rites de Passage” (1909)

28 Gunawan, "Memahami Teori Dan Pendekatan", Sosiologi Agama, Vol. 6, No. 11, (2020), h. 9-10..

2 Purnomo, "Ritual Puasa Dalam Islam Analisis Sosial Dengan Teori Rites de Passage Arnold van
Gennep", Journal of Philosopica et Theologica, Vol. 7 (2020) <https://doi.org/10.35312/spet.v7i2>.

18



budaya. Contohnya adalah upacara-upacara yang berkaitan dengan
pertumbuhan anak, seperti upacara kehamilan, potong rambut pertama, atau saat
anak menginjak tanah untuk pertama kali.*

Keempat, Ritual Sosial merupakan serangkaian tindakan simbolik yang
dilakukan secara berulang dalam konteks interaksi sosial. Aktivitas ini
bertujuan untuk mempererat hubungan antar individu atau kelompok, serta
melestarikan nilai-nilai dan tradisi budaya. Contohnya, perayaan hari besar
keagamaan, upacara adat, pernikahan.®' Konsep ritual peralihan Van Gennep
memberikan kerangka kerja yang berguna untuk memahami makna dan fungsi
ritual dalam berbagai budaya. Dengan memahami ketiga tahap dalam ritual
peralihan, dapat lebih menghargai pentingnya ritual dalam kehidupan manusia
dan masyarakat.

3. Tujuan Ritual

Van Gennep menjelaskan bahwa setiap kebudayaan memiliki ritual-
ritual yang menandai transisi status sosial individu, mulai dari masa pubertas
hingga kematian. Dalam pandangannya, setiap ritual penerimaan terdiri dari tiga
tahap: perpisahan, peralihan, dan penggabungan. Tahap perpisahan memisahkan
individu dari status atau kelompok lamanya; tahap peralihan menjadikannya
subjek bagi proses perubahan; sementara tahap penggabungan menempatkan
individu pada status atau kelompok baru secara resmi.

Chaple dan Coon memperluas klasifikasi ini dengan memperkenalkan
kategori ritual intensifikasi yang berfokus pada kelompok, bukan individu,
untuk menghadapi krisis kehidupan.3? Ritual intensifikasi seperti Tahun Baru
atau upacara perburuan bertujuan memperbarui dan menegaskan kesuburan
serta ketersediaan sumber daya, seperti hasil panen atau buruan. Ritual ini
dilaksanakan untuk menjaga stabilitas dan kelangsungan hidup kelompok.
Contohnya, bangsa Iraquois melakukan ritual untuk mengembalikan
keseimbangan sosial pasca kematian, sementara bangsa Tobriander dan Eskimo

melakukan ritual agar panen atau hewan buruan melimpah.

30 Koentjaraningrat, "Ritus Peralihan Di Indonesia" (PN Balai Pustaka, 1985) h. 78-79.

31 Abida Al Aliyah, ‘Rite Communication in The Nyadran Tradition in Sidoarjo Komunikasi Ritus Dalam
Tradisi Nyadran Di Sidoarjo’, Jurnal llmu Komunikasi, 9.1 (2020), pp. 22-27.

82 Kamila Rahma Shalehah, ‘DIALEKTIKA Jurnal Pemikiran Islam Dan Ilmu Sosial Analisis
Simbolisme Ritual Dan Pengalaman Keagamaan Dalam Kerangka “Sacred Canopy” Di Gereja Masehi Advent
Hari Ketujuh Kayu Putih...”, January, 2025, doi:10.33477/da.v17i2.8717.

19



Ritual-ritual ini berperan sebagai kontrol sosial dalam komunitas, baik
dalam krisis individu maupun kelompok, dan dirancang untuk mempertahankan
perilaku, emosi, dan nilai-nilai yang stabil. Tidak semua upacara dapat
diklasifikasikan sebagai penerimaan atau intensifikasi, misalnya upacara yang
berhubungan dengan pengobatan, pemujaan terhadap roh leluhur, dan ibadah
rutin. Beberapa ritual ini bertujuan mencegah perubahan yang tidak di inginkan
atau mengendalikan keseimbangan antara manusia dan alam.

Upacara atau ritual juga berfungsi dalam inisiasi peran, yang
membutuhkan pelepasan kebiasaan lama dan pembentukan kebiasaan baru.
Inisiasi ini meliputi perubahan peran sosial, seperti perpindahan dari masa
kanak-kanak ke dewasa pada pubertas, perkawinan, maupun kematian, yang
terjadi dalam siklus kehidupan manusia. Ritual pubertas, misalnya, menandakan
transformasi sosial dari anak-anak menjadi dewasa. Seperti alam yang
memerlukan ritual untuk menjaga kesuburannya, komunitas manusia juga
memerlukan ritual untuk memperkuat ikatan nilai budaya dan kepercayaannya.
Ritual ini seringkali diwujudkan melalui simbol dan mitos, dan berfungsi
sebagai pengingat nilai-nilai budaya dengan sanksi religius untuk menghadapi
tantangan kehidupan sehari-hari.

4. Pengertian Ritual Puja Bakti

Ajaran Buddha Dhamma sebagai ajaran universal tetap utuh, tidak
berubah atau ditambah. Manifestasi pemujaan terhadap Triratna melalui upacara
dan kebaktian sebaiknya tetap didasari oleh pandangan benar agar tidak
menyimpang dari inti Buddha Dhamma.

Seorang entrepreneur, Jacky Raharja dalam tulisannya menjelaskan
mengenai puja bakti.®* Dalam ajaran Buddha, puja merupakan bentuk
persembahan yang kaya makna dan bukan sekadar pemberian materi, melainkan
sebuah tindakan simbolis yang mengandung nilai spiritual yang mendalam. Puja
bakti adalah praktik keagamaan yang melibatkan penyembahan, doa, dan
meditasi sebagai bentuk penghormatan kepada Buddha dengan tujuan untuk

memperkuat hubungan spiritual dengan Buddha dan mencapai pencerahan.

33 A Rahmawati, "Praktik Sosial Menurut Bourdieu Merupakan Hasil Dinamika Dialektis Antara
Internalisasi Eksternal Dan Internalisasi Internal", Paradigma, (2020), h. 10

3 Cetya  Tathagata, “Pandangan Agama Buddha  Tentang  Tradisi”  (2018)
http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html ~ (Diakses pada 23
Oktober 2024)

20


http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html

Puja bakti merupakan hal penting bagi ajaran Buddha dikarenakan
kegiatan ini dapat memberikan pemahaman Dhamma yang lebih mendalam
tentang ajaran Buddha dan dapat membantu dalam menerapkannya dalam
kehidupan sehari-hari. Mengikuti puja bakti di Wihara memungkinkan untuk
berinteraksi dengan umat Buddha lainnya, sehingga dapat memperkuat rasa
persaudaraan dan kebersamaan. Mendengarkan pengalaman spiritual dari umat
Buddha lainnya dapat menjadi sumber inspirasi dalam perjalanan spiritual.®®
Dalam melaksanakan puja bakti, umat Buddha mengikuti tradisi yang sudah ada
sejak masa Buddha, di mana mereka datang, memasuki ruang penghormatan
dengan sikap tenang, dan melakukan namaskara atau sujud sebagai bentuk
penghormatan kepada simbol Sang Buddha.

Dr. K. Sri Dhammananda, seorang cendekiawan Buddha, memahami
puja bakti sebagai salah satu bentuk tradisi yang berkembang dari kebiasaan
awal yang dikenal sebagai Vattha, yaitu kebiasaan para Bhikkhu dan umat yang
bersama-sama mendengarkan khotbah Buddha di masa hidupnya. Setelah
Buddha mencapai parinibbana (wafat), tradisi ini terus dilanjutkan sebagai cara
untuk menghormati ajaran Buddha. Ini menunjukkan bahwa puja bakti bukan
sekadar ritual, tetapi juga sarana untuk menumbuhkan kebijaksanaan dan
kedamaian dalam diri. Dengan mengembangkan kualitas seperti cinta kasih,
kesabaran, dan kebijaksanaan. Praktik ini tidak hanya dilakukan di Wihara atau
tempat ibadah, tetapi juga dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari sebagai
bentuk perhatian penuh. 3¢

Menurut Edward Conze, seorang sarjana terkemuka dalam studi
Buddhisme, puja bakti bertujuan untuk membangkitkan semangat pembebasan
dari penderitaan. Praktik ini dianggap sebagai jalan untuk mengembangkan sila
(etika), samadhi (konsentrasi), dan panna (kebijaksanaan) yang penting dalam
tradisi Buddha. Melalui puja bakti, umat dapat memperdalam pemahaman
mereka terhadap Buddha Dhamma, sehingga mereka mampu menghadapi

penderitaan hidup dengan cara yang lebih bijaksana dan penuh kasih sayang.®’

% Carina Tjandradipura, Ferlina Sugata, "Representasi dan Orientasi Simbol Penghormatan Dalam
Dinamika Ruang Ibadah Agama Buddha (Studi Kasus: Ruang Ibadah Cetiya Di Bandung)’, Idealog: Ide Dan
Dialog Desain Indonesia, Vol. 1, No. 1 (2017), h. 1-3, <https://doi:10.25124/idealog.v1i1.839>.

%  Dhammananda K. S, “What Buddhists Believe” (Buddhist Missionary Society.)
<https://archive.org/details/whatbuddhistsbel0000dham>. (Diakses pada 23 Oktober 2024)

87 Conze, E. "Buddhist Thought in India. Ann Arbor” (University of Michigan Press, 1993)
<https://archive.org/details/x-buddhist-thought-in-india>. (Diakses 23 Oktober 2024)

21



Dapat dipahami bahwa puja bakti dalam agama Buddha adalah praktik
keagamaan yang kaya makna dan manfaat. Melalui puja bakti, umat Buddha
tidak hanya memperdalam pemahaman mereka tentang ajaran Buddha, tetapi
juga mengembangkan kualitas-kualitas batin yang diperlukan untuk mencapai
pencerahan. Puja bakti bukan sekadar ritual formal, melainkan merupakan
ekspresi nyata dari keyakinan dan ketakwaan seorang umat Buddha.

5. Jenis-Jenis Ritual Puja Bakti

Akibat adanya penyebaran ajaran Buddha, maka terjadilah akulturasi.
Akulturasi ini sendiri merupakan hal yang sudah wajar terjadi selain karena
ajaran Buddha yang memiliki nilai toleransi tinggi, juga karena tidak ada satu
agama pun yang memiliki hak untuk memaksakan ajaran maupun tradisinya
kepada masyarakat dengan tradisi setempat. Penyebab kedua terbentuknya
aliran-aliran yang berbeda dalam agama Buddha adalah karena adanya
perbedaan persepsi, dan ini pun juga adalah hal yang wajar. Sebagai sebuah
ajaran yang bersumber pada pengalaman manusianya sendiri, sudah tentu
banyak persepsi yang muncul selama kurang lebih 2500 tahun. Dalam agama
Buddha terdapat beberapa aliran yang membedakan satu dengan yang lainnya
khususnya di Indonesia.®

Terdapat 4 aliran utama dalam Buddhisme di dunia, yaitu: %
a. Theravada
Sebagai aliran yang memegang teguh Dhamma-Winaya sesuai kitab
Tripitaka Pali. Oleh karena itu disebut juga sebagai ajaran para sesepuh atau
juga Early Buddhism (Buddhisme Awal). Theravada berkembang di Asia
bagian selatan (Sri Lanka) dan Asia Tenggara. Theravada adalah aliran
Buddhisme yang menekankan pada pencapaian pencerahan secara individu
melalui meditasi dan penerapan etika moral. Ritual dalam Theravada
cenderung sederhana, dengan fokus pada penghormatan kepada Buddha,
ajaran-Nya (Dhamma), dan komunitas Sangha. Ritual puja bakti pada hari-

hari besar seperti Waisak, meditasi vipassana untuk mencapai pemahaman

38 J Cendana, K Natalia, and P Nyanasuryanadi, "Pemberdayaan Masyarakat Buddha Melalui Ekonomi
Dan Ekolog", Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 7 (2023), h. 78-79

%  Upa Sasanasena, Seng Hansen, '"Ikhtisar Ajaran Buddha", (2008), h. 80-81.
<https://static.sariputta.com/pdf/tipitaka/98/ikhtisar ajaran_buddha>

22



mendalam, serta pembacaan sutta sebagai bentuk penghormatan dan refleksi
atas ajaran Buddha.*°
b. Mahayana
Sebagai ajaran yang berkembang pesat di Asia bagian timur
(khususnya) dan seluruh Asia (umumnya). Mahayana adalah aliran
Buddhisme yang menekankan konsep Bodhisattva, yaitu makhluk
tercerahkan yang memilih menunda pencapaiannya untuk membantu semua
makhluk menuju pencerahan. Ritual dalam Mahayana lebih beragam,
mencakup penghormatan kepada Bodhisattva, Buddha, dan berbagai dewa.*!
Kitab suci utama Mahayana adalah kumpulan sutta, seperti Sutta Hati, yang
mengajarkan nilai-nilai kasih sayang dan kebijaksanaan. Pada aliran
Mahayana ritual di dalamnya terdapat puja bakti kepada Avalokitesvara
(Kuan Yin), upacara pentahbisan Bhikkhu, dan perayaan festival keagamaan
yang memperingati ajaran Buddha serta bodhisattva.
c. Vajrayana atau Tantrayana
Sebenarnya merupakan bagian dari Mahayana namun memiliki
perbedaan doktrin maka terbentuklah aliran ini. Pada mulanya merupakan
akulturasi antara ajaran Buddha dengan kebudayaan dan tradisi Tibet.
Vajrayana adalah aliran Buddhisme yang menekankan penggunaan mandala,
diagram kosmis yang merepresentasikan alam semesta, dan mantra, suara
suci, sebagai sarana untuk mencapai pencerahan dengan cepat. Ritual dalam
Vajrayana cenderung kompleks, melibatkan visualisasi, mudra (gerakan
tangan khusus), serta penggunaan mandala dalam puja bakti. Kitab suci
utama aliran ini adalah Tantra, yang berisi ajaran dan praktik esoterik/
tersembunyi. Contoh ritual Vajrayana meliputi puja bakti kepada dewa
pelindung, sandhi atau persembahan, serta upacara perjamuan sakral.*2
d. Buddhayana
Paham Buddhayana memandang ajaran Buddha Gautama secara

menyeluruh dan terpadu, tidak terbatas pada sekat-sekat aliran, sekte, atau

40 Mutia Avezahra, Fattah Hanurawan & Ninik Setiyowati, "Kebahagiaan Pada Bhikkhu Theravada",
Flourishing Journal, Vol. 1, No. 3 (2021), h. 13-14, <https://d0i:10.17977/um070v1i32021p205-213>.

41 Sudarmono "Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana" Dalam Artikel The Social Capital of Banjar
Community in The Implementation of Religious. Vol. 5, No. 2 (2024), h. 76-77,
<https://doi:10.53565/patisambhida.v5i2.1216>.

42 1 Komang Suastika Arimbawa, G. Arya Anggriawan, "Perkembangan Ajaran Buddha Dalam Trilogi
Pembebasan", Journal of Filsafat. Vol. 11 (2020) h. 12-13.

23



mazhab tertentu. Sifat non-sektarian dalam Buddhayana merupakan upaya
untuk mengembalikan inti ajaran Buddha yang paling mendasar dan esensial.
Hal ini diwujudkan dengan memfasilitasi dan merangkul ketiga aliran utama
Buddhisme Theravada, Mahayana, dan Vajrayana di bawah satu payung
(persatuan dan kesatuan) Buddhayana.

Dengan demikian, Buddhayana menekankan persatuan dan kesatuan
umat Buddha, melampaui perbedaan-perbedaan formal dan menekankan
pada praktik Dhamma yang membawa pada pencerahan. Pendekatan ini
memungkinkan umat Buddha untuk mempelajari dan mempraktikkan ajaran
dari berbagai tradisi secara harmonis dan seimbang, tanpa merasa terikat
pada satu aliran tertentu. Fokus utama Buddhayana adalah pada esensi ajaran
Buddha, yaitu jalan menuju pembebasan dan pencapaian Nirwana, yang
dapat diakses melalui berbagai metode dan pendekatan yang tersedia dalam
tradisi-tradisi Buddhis.*?

6. Tujuan Ritual Puja Bakti

Agama Buddha sangat terbuka terhadap keyakinan lain, bahkan tidak
menganggap pindah agama sebagai kesalahan. Sebaliknya, banyak agama lain yang
menganggap pindah agama sebagai dosa. Hal ini bisa membuat jumlah umat
Buddha menurun. Buddha mengajarkan bahwa semua orang, terlepas dari
agamanya, akan menerima akibat dari perbuatannya. Perilaku baik akan membawa
kebahagiaan, sedangkan perbuatan buruk akan membawa penderitaan. Bagi
Buddha, pentingnya bukan label agama, melainkan tindakan dan moralitas
seseorang. Penting bagi umat Buddha untuk memahami ritual dengan benar. Ritual
seharusnya menjadi sarana untuk memperdalam pemahaman dan meningkatkan
kualitas diri, bukan hanya sekadar rutinitas.

Melakukan ritual dalam agama Buddha memiliki beberapa manfaat, di
antaranya:**
a. Meningkatkan keyakinan kepada Sang Buddha
b. Mengenang kembali ajaran-ajaran dasar Budhisme

€. Meningkatkan konsentrasi dan mengendalikan emosi serta ego

43 Grace & Haudi, "Bhineka Tunggal Tka Dalam Kemasyarakatan Buddhis" Buddha Jinarakitha, Vol. 3,
No. 1 (2021) h. 36-37.

4 Ekka Citta, "Bersatu Dalam Dhamma Simbol Dalam Buddhisme "Journal of Paradigma
(KAMADHIS UGM, 2008).

24



o

Menghindari perbuatan buruk dan melakukan perbuatan baik
Membantu mengurangi sifat egois

Mendalami makna pembacaan sutta

Q -~ o

. Mengeratkan hubungan sesama umat Buddha
h. Menunjukkan rasa hormat kepada guru (Bhikkhu)
B. Makna Simbolik
1. Makna
Semantik, sebagai cabang linguistik, secara komprehensif meneliti makna

kata dalam bahasa, mencakup asal-usul, evolusi, dan penyebab perubahan makna
sepanjang sejarah. Kajian ini penting karena makna berperan sentral dalam
penggunaan bahasa sebagai alat komunikasi pengalaman, pikiran, dan maksud
dalam masyarakat. Semantik memfokuskan pada analisis proses transposisi makna,
yaitu bagaimana makna kata bergeser atau berkembang dalam konteks penggunaan
bahasa yang dinamis.*

Ferdinand de Saussure berpendapat bahwa makna kata merupakan hubungan
antara bentuk fisik kata (penanda) dan konsep yang diwakilinya (petanda), dan
makna tersebut merupakan hasil kesepakatan sosial, bukan sesuatu yang alami.
Singkatnya, semantik mempelajari makna kata dan bagaimana makna tersebut
terbentuk dan berubah dalam penggunaan bahasa.*®

Makna, dalam konteks semantik, adalah esensi dari sebuah kata atau ujaran,
yaitu hubungan antara bentuk fisik kata (penanda) dan konsep atau ide yang
diwakilinya (petanda). Makna bukanlah sesuatu yang inheren pada kata itu sendiri,
melainkan hasil konvensi sosial dan kesepakatan bersama antar pengguna bahasa.
Semantik mempelajari bagaimana makna ini terbentuk, berkembang, dan berubah
seiring waktu dalam penggunaan bahasa yang dinamis, termasuk proses transposisi
makna di mana arti sebuah kata dapat bergeser atau meluas. Dengan kata lain, makna
adalah interpretasi yang disepakati bersama terhadap sebuah simbol linguistik dalam

konteks sosial dan budaya tertentu.

45 Dasrizal Taufik, "Perubahan Makna Bahasa Jenis Dan Karakteristiknya", Journal Filsafat, Vol. 20,
No. 1 (2024), h. 100-106.

6 Yudi Jatmiko, "Ferdinand De Saussure: Strukturalisme Dan Pengaruhnya Bagi Dunia Penafsiran
Alkitab", Jurnal Amanat Agung, Vol. 16, No. 1 (2021), h. 43-44, <https://doi:10.47754/jaa.v16i1.476>.

25



2. Simbolik

Menurut kamus, kata simbol berasal dari “symballi” dalam bahasa Yunani
yang berarti “melempar bersama-sama”. Artinya, simbol berfungsi untung
menggabungkan atau menyatukan suatu ide atau konsep dengan objek yang terlihat,
sehingga objek tersebut mempresentasikan gagasan tertentu.*’ Simbol dapat
membawa seseorang kepada ide atau konsep yang berkaitan dengan masa depan atau
masa lalu untuk mempresentasikan hal lain yang lebih kompleks.

Simbol adalah sesuatu yang memiliki arti bagi manusia dan berhubungan
dengan kehidupan nyata. Simbol, yang bermakna bagi manusia dan terkait dengan
realitas, muncul dari pemahaman bersama dalam masyarakat, bukan semata-mata
ciptaan individu. Agama tersusun dari simbol-simbol suci yang saling terkait
membentuk sistem. Simbol-simbol ini dianggap krusial dan bermakna mendalam,
namun dapat pula diasosiasikan dengan perilaku negatif.*®

Menurut Mochammad Maola, simbol merupakan unsur penting dalam setiap
agama, lahir dari kepercayaan, ritual, ritus, dan etika yang menjadi bagian dari tradisi
keagamaan tersebut. Simbol agama adalah lambang atau tanda yang digunakan
untuk menyampaikan makna, nilai, dan keyakinan kepada para pengikutnya.
Simbol-simbol ini tidak hanya berupa benda-benda fisik, seperti patung, kain, atau
batu, tetapi juga tindakan-tindakan keagamaan, seperti doa. Simbol dalam agama
sering dimuliakan, dihormati, atau bahkan dikultuskan dalam berbagai bentuk, yang
semuanya dihilangkan dari budaya dan keyakinan yang dianut. Penghormatan atau
pemujaan terhadap simbol ini membentuk suatu sistem dan struktur simbol yang
kompleks, yang pada akhirnya membentuk manusia sebagai “homo symbolicus™
atau makhluk yang terikat dan diatur oleh simbol dalam pola keagamaan atau
religiusitas tertentu.*®

Pierce memahami simbol adalah tanda yang hubungannya dengan objek
bersifat arbitrer, berdasarkan kesepakatan sosial dan budaya, bukan kemiripan fisik.
Contohnya, kata "merah" mewakili warna merah berdasarkan konvensi. Pemahaman

simbol memerlukan interpretasi kompleks yang mempertimbangkan konteks

47 Aidil Haris, Asrinda Amalia, "Makna dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah Tinjauan
Komunikasi)’, Jurnal Dakwah Risalah, Vol. 29, No. 1 (2018), h. 16, <https://doi:10.24014/jdr.v29i1.5777>.

48 Aziska Dindha Pertiwi, "Representasi Kepercayaan Masyarakat Jawa Dalam Karya Akmal Nasery
Basral (Kajian Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)", Sapala, Vol. 5, No. 1 (2018), pp. 1-3.

49 Mochammad Maola, Dasar-Dasar Antropologi Agama (PPSM, 2002) h. 38-340.

26



budaya, sejarah, sosial, dan pengalaman penafsir, menghasilkan makna simbolik
yang lebih kaya daripada makna literal.>®

Dari beberapa teori yang disebutkan simbol adalah tanda atau lambang
penting dalam agama dan budaya yang menyampaikan makna, nilai, dan keyakinan,
meliputi benda fisik dan tindakan. Pemahaman simbol butuh interpretasi kontekstual
untuk menghasilkan makna yang lebih kaya. Singkatnya, simbol adalah representasi
bermakna yang dipahami melalui kesepakatan sosial dan interpretasi.

Clifford Geertz memandang simbol sebagai elemen kunci dalam memahami
kebudayaan. Menurut Geertz, simbol adalah sesuatu yang merepresentasikan makna
tertentu dalam konteks sosial dan budaya. Menganggap kebudayaan sebagai sistem
simbolik yang rumit, di mana simbol berfungsi sebagai alat untuk
mengomunikasikan dan mempertahankan nilai-nilai, keyakinan, dan pandangan
dunia suatu masyarakat.>!

Simbol-simbol yang dimiliki oleh manusia terdapat suatu kelompok yang
yang dinamakan dengan simbol-simbol suci (bersifat normatif serta memiliki
kekuatan besar dalam malaksanakan sanksi-sanksinya). Hal ini dikarenakan simbol-
simbol suci itu bersumber pada etos dan pandangan hidup (world view), yang
termasuk dua unsur paling hakiki terhadap eksistensi manusia dan juga karena
simbol-simbol suci ini tersusun dengan simbol-simbol lainnya yang dapat digunakan
oleh manusia dalam kehidupan nyata sehari-hari.

Dalam teorinya tentang "interpretasi budaya" bahwa untuk memahami
budaya, seseorang harus memahami simbol-simbol yang digunakan oleh masyarakat
tersebut. Makna dari simbol-simbol ini bukan hanya dari apa yang tampak di
permukaan, tetapi bagaimana simbol-simbol itu dibingkai dalam pengalaman dan

interaksi sosial.>?

Proses ini disebut sebagai "penafsiran tebal" (thick description)
adalah upaya untuk mengungkap makna mendalam di balik simbol-simbol budaya.
Melalui proses ini sehingga dapat memahami bagaimana simbol-simbol suci

menyatu dengan simbol-simbol sehari-hari. Keterjalinan ini dimungkinkan karena

SO E.D. Siregar and S. Wulandari, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasitrikotomi (Ikon,Indeks
Dan Simbol) Dalam Cerpenanak Mercusuar Karya Mashdar Zainal": Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 4, No. 1
(2020), h. 29-30

51 Haryoso, "Pengantar Antropologi" (Bina Cipta, 1988) h. 45-46.

52 Fatia Inast Tsuroya, "Kritik Etos, Pandangan Dunia, Dan Simbol-Simbol Sakral Terhadap Pandangan
Clifford Geertz", Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan Sejarah, Vol. 5, No. 2
(2020) ,h. 87-88

27



simbol-simbol suci berfungsi sebagai inti dari nilai-nilai dan pandangan hidup
manusia dalam suatu budaya.

Pandangan tentang manusia sebagai hewan yang membuat simbol, konsep-
konsep, dan mencari-makna, yang makin lama makin menjadi populer baik dalam
ilmu-ilmu sosial maupun dalam filsafat melampaui beberapa tahun yang lalu,
membuka sebuah pendekatan baru dengan cara keseluruhan bukan hanya pada
analisis tentang agama seperti itu, akan tetapi bagaimana memahami hubungan
antara agama dan nilai-nilai. Dengan itu tidak perlu terus menafsirkan kegiatan-
kegiatan simbolis seperti, agama dan ideologi sebagai sesuatu yang lain kecuali
ungkapan-ungkapan yang agak terselubung tentang sesuatu yang lain daripada apa
yang mereka tampakkan.>3

Makna simbolik, sebagaimana dirangkum dari berbagai teori, merujuk pada
lapisan makna yang lebih dalam dan abstrak yang terkandung dalam suatu objek,
tindakan, peristiwa, atau representasi, melampaui arti literal atau denotatifnya.
Makna ini tidak muncul secara alami dari objek itu sendiri, melainkan dibangun
melalui konvensi budaya, tradisi historis, pengalaman kolektif suatu masyarakat,
atau interpretasi individual.®* Dengan kata lain, makna simbolik adalah hasil dari
proses pemberian makna oleh manusia terhadap sesuatu. Simbol dapat hadir dalam
berbagai bentuk, mulai dari benda mati seperti bendera atau patung, makhluk hidup
seperti hewan yang dianggap suci, kata-kata dalam bahasa yang memiliki konotasi
tertentu, gerakan tubuh seperti gestur atau tarian ritual, hingga warna yang
diasosiasikan dengan emosi atau konsep tertentu. Esensi dari makna simbolik
terletak pada kemampuannya untuk mewakili ide, nilai, kepercayaan, emosi, atau
konsep abstrak yang tidak dapat diungkapkan secara langsung melalui bahasa literal.

Makna simbolik dipahami sebagai arti yang tidak inheren pada objek atau
tindakan itu sendiri, melainkan dibangun dan dinegosiasikan melalui proses
komunikasi antar individu dalam suatu masyarakat. Proses ini melibatkan
penggunaan dan modifikasi simbol-simbol tertentu baik berupa benda, kata-kata,

gambar, gerakan, atau representasi lainnya yang kemudian menghasilkan

%3 Ari Cahyo Nugroho, 'Teori Utama Sosiologi (Fungsionalisme Struktural, Teori Konflik, Interaksi
Simbolik)", Majalah llmiah Semi Populer Komunikasi Massa, Vol. 2, No. 2 (2021), h. 90-91 <https://portal-
ilmu.com/teori-utama-sosiologi/>.

54 Andy Hadiyanto and Umi Khumairoh, "Makna Simbolik Ayat-Ayat Tentang Kiamat Dan Kebangkitan
Dalam Al-Qur’an", Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, Vol. 2, No. 2 (2018), h. 18-
19, <https://doi:10.21009/hayula.002.2.06>.

28



kesepakatan bersama mengenai makna dari simbol-simbol tersebut. Artinya, makna
simbolik bukanlah sesuatu yang statis dan universal, melainkan dinamis dan
kontekstual, bergantung pada interpretasi dan konsensus yang terbentuk dalam
kelompok masyarakat tertentu.>® Perbedaan ini menunjukkan bahwa makna simbolik
warna putih tidaklah tetap, melainkan hasil dari konstruksi sosial dan kesepakatan
yang berbeda di setiap budaya.

Proses komunikasi memegang peranan krusial dalam pembentukan makna
simbolik, karena melalui interaksi dan pertukaran informasi, individu-individu
saling mempengaruhi dan membentuk pemahaman bersama mengenai arti dari
simbol-simbol yang digunakan. Modifikasi simbol juga dapat terjadi seiring waktu,
di mana makna lama dapat bergeser atau makna baru dapat ditambahkan,
mencerminkan perubahan nilai-nilai dan pandangan dalam masyarakat. Dengan
demikian, makna simbolik selalu berada dalam proses negosiasi dan reinterpretasi,

yang menjadikannya bagian penting dari dinamika sosial dan budaya.>®

55 Wawan Setiawan, "Makna Simbolik Budaya Marhaban Bagi Kalangan Nahdlatul Ulama", Jurnal Studi
Agama-Agama, Vol. 3, No. 2 (2020), h. 55-66, <https://doi:10.15575/hanifiya.v3i2.8203>.

%6 Rita Widya Utami and others, "Analisis Makna Simbolik Upacara Tradisi Tedhak Siten", Jurnal
Bahasa Dan Sastra, Vol. 24, No. 1 (2022), h. 21-26, <https://doi:10.23960/aksara/v24il.pp21-26>.

29



BAB III
GAMBARAN UMUM WILAYAH
WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG & RITUAL PUJA BAKTI
SEBAGAI BENTUK PENGHORMATAN KEPADA SANG BUDDHA

A. Gambaran Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang
1. Sejarah dan latar belakang berdirinya Wihara Buddhagaya Watugong

Wihara Buddhagaya Watugong, yang berlokasi di Desa Pudak Payung,
Semarang, memiliki sejarah panjang dan perkembangan yang signifikan. Sekitar
500 tahun setelah runtuhnya Majapahit, minat akan ajaran Buddha Dhamma
kembali tumbuh di kalangan masyarakat. Upaya untuk menghidupkan kembali
tradisi ini, yang dimulai pada masa kolonial Belanda, membuahkan hasil dengan
kedatangan Bhikkhu Narada Thera dari Sri Lanka pada tahun 1934. Kehadiran
beliau disambut antusias oleh umat Buddha dan mereka pun semakin giat
mendalami ajaran Buddha.®’

Puncak kebangkitan kembali ajaran Buddha di Indonesia ditandai dengan
munculnya Bhikkhu Ashin Jinarakhita, seorang pemuda Bogor yang memutuskan
untuk mengabdikan hidupnya sepenuhnya pada penyebaran Dhamma. Setelah
ditahbiskan di Burma pada tahun 1954, beliau memimpin perayaan Waisak di
Candi Borobudur pada tahun berikutnya. Ketaatan dan kepribadian beliau yang
luar biasa menggugah hati seorang pengusaha kaya dari Semarang bernama Boci
Thawan Ling. Terinspirasi oleh Bhikkhu Ashin, Boci Thawan Ling kemudian
menyumbangkan sebagian tanah miliknya untuk dijadikan pusat pengembangan
ajaran Buddha. Tempat inilah yang kemudian dikenal sebagai Wihara Buddhagaya,
yang didirikan pada tahun 1955. Sejak saat itu, Wihara Buddhagaya menjadi pusat
kegiatan Buddhis yang sangat penting di Indonesia.>®

Sejak tahun 1955, Bhikkhu Ashin Jinarakhita, tokoh kunci dalam
menghidupkan kembali ajaran Buddha di Indonesia, telah menjadikan Wihara
Buddhagaya Semarang sebagai tempat tinggalnya. Bersama Wihara ini, beliau

telah menorehkan banyak prestasi penting, seperti memimpin perayaan Asadha

Muria News “Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, Begini Sejarahnya

https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-
sejarahnya (Di publikasikan pada Selasa, 1 Februari 2022 20:45:42 WIB)

% Ridho Aji Wardana, dkk "Pengembangan Pembelajaran STEAM Dengan Bahan Ajar Berbasis
Etnomatematika Di Wihara Buddhagaya Watugong & Makanan Khas Terhadap Kemampuan Pemecahan Masalah
Siswa SMP", PRISMA, Prosiding Seminar Nasional Matematika, Vol. 5, (2021), h. 23-25

30


https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-sejarahnya
https://infolainnya.murianews.com/murianews/269468/Wihara-buddhagaya-watugong-semarang-begini-sejarahnya

pada tahun 1955 dan menggagas perayaan Buddha Jayanti yang disambut oleh
umat Buddha di seluruh dunia pada tahun 1956. Selain itu, beliau juga telah
menanam pohon Bodhi sebagai simbol pencerahan dan mendirikan Sima
Internasional pertama di Semarang untuk pelaksanaan upacara penahbisan
Bhikkhu.

Setelah mengalami masa-masa sulit selama sekitar 8 tahun, Wihara
Buddhagaya akhirnya bangkit kembali di bawah bimbingan komunitas Sangha
Theravada. Proses pemulihan dan pengembangan Wihara dimulai pada Februari
2001 dengan pembangunan Gedung Dhammasala yang diresmikan oleh Gubernur
Jawa Tengah pada tahun 2002. Selanjutnya, pembangunan Pagoda Avalokitesvara
yang megah juga dilakukan dan diresmikan oleh Gubernur pada tahun 2005. Bapak
Wirya memberi penjelasan berdirinya Wihara Buddhagaya Watugong Semarang.
Berikut pernyataannya:

“Wihara ini berdiri sejak tahun 1955 tepatnya pada 19 Oktober
1955, dulu Wihara ini adalah Wihara yang tanahnya di donasikan
dari seorang donatur, jadi latar belakangnya ya dari kedermawanan

seorang donatur atau keluarga dari donatur yang menghibahkan

tanahnya untuk Wihara ini” %

Dapat ditarik kesimpulan Wihara Buddhagaya Watugong, yang berdiri
kokoh sejak 19 Oktober 1955, merupakan hasil dari kemurahan hati seorang
donatur yang menghibahkan tanahnya. Didirikan dengan tujuan luhur untuk
mengembangkan ajaran Buddha Dhamma di Indonesia, Wihara yang menganut
aliran Theravada. Keberadaan Watugong menjadi tonggak penting dalam sejarah
perkembangan agama Buddha di tanah air, terutama bagi umat Buddha yang
menganut aliran Theravada. Melalui Wihara ini, ajaran Buddha Dhamma terus
diwariskan dan dikembangkan, menjadi sumber inspirasi bagi umat Buddha di
seluruh Indonesia.

B. Kondisi Geografis dan Sarana Prasana di Wihara Buddhagaya Watugong
1. Letak Geografis
Wihara Buddhagaya terletak di Pudak Payung, Banyumanik, Semarang Jawa
Tengah. Lokasi tepatnya berada di depan Markas Kodam I'V/Diponegoro. Wihara ini
menjadi pusat pertemuan berbagai kalangan, baik umat Buddha maupun masyarakat

umum. Lokasinya yang berada di pusat kota memudahkan akses bagi siapa saja yang

% Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

31



ingin berkunjung. Keindahan arsitektur pagoda dan suasana spiritual yang kondusif
menjadikan Watugong sebagai tujuan wisata religi yang populer. Banyak
pengunjung, baik dari dalam maupun luar negeri, datang untuk menikmati keindahan
arsitektur dan merasakan kedamaian spiritual. Keberadaan Watugong memberikan
kontribusi signifikan bagi pengembangan pariwisata di Semarang. Wihara ini
menarik minat wisatawan untuk berkunjung ke kota Semarang, sehingga berdampak
positif pada perekonomian lokal. Bapak Rudy memberi penjelasan terkait letak
strategis Wihara, sebagai berikut:

“Lokasi yang strategis dan mudah dijangkau menjadi salah satu faktor
utama yang membuat Wihara Buddhagaya Watugong begitu populer.

Aksesibilitas yang baik memungkinkan lebih banyak orang untuk

mengunjungi dan menikmati fasilitas yang ada di Wihara”.®°

Wihara ini dilengkapi dengan berbagai fasilitas religius yang dapat
digunakan oleh publik, seperti tempat meditasi, ruang belajar agama, dan area
terbuka untuk beribadah. Terbukanya fasilitas-fasilitas ini membuat siapa saja
merasa welcome untuk berkunjung. Keindahan arsitektur pagoda, terutama Pagoda
Avalokitesvara yang menjulang tinggi, menjadi daya tarik utama bagi wisatawan.
Selain itu, suasana yang tenang dan damai di sekitar Wihara juga memberikan
pengalaman spiritual yang unik bagi pengunjung.

Meningkatnya jumlah pengunjung ke Wihara Buddhagaya Watugong
memberikan dampak positif bagi perekonomian lokal. Hal ini dapat dilihat dari
peningkatan pendapatan masyarakat sekitar yang terlibat dalam sektor pariwisata,
seperti penginapan, transportasi, dan kuliner. Wihara Buddhagaya Watugong bukan
hanya sekadar tempat ibadah, tetapi juga telah menjadi pusat kegiatan sosial, budaya,

dan pariwisata.5!

Keberadaannya yang strategis, fasilitas yang lengkap, dan
keindahan arsitektur menjadikan Wihara ini sebagai salah satu destinasi wisata religi
yang paling populer di Indonesia. Lebih dari itu, Watugong juga berperan penting
dalam memperkaya khazanah budaya Indonesia dan mempromosikan nilai-nilai

toleransi dan kerukunan umat beragam.

80 Wawancara Dengan Bapak Rudy Wijaya Ketua Harian Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24

November
61

Putra  Naufali “Wihara  Budhagaya  Watugong Semarang” Blog  Semarangan,

https://semarangkuto.blogspot.com/2015/05/Wihara-budhagaya-watugong-semarang.html (Di publikasikan pada

Mei 2015)

32


https://semarangkuto.blogspot.com/2015/05/vihara-budhagaya-watugong-semarang.html

2. Sarana dan Prasarana
Berdasarkan hasil wawancara dengan pengelola Wihara Buddhagaya
Watugong serta dokumen tambahan dari Wihara Buddhagaya Watugong di sebutkah
bahwa sarana dan prasarana meliputi:®?
a. Dhammasala
Bangunan inti Wihara ini dirancang dengan cermat untuk memenuhi
spektrum luas kebutuhan spiritual dan sosial umat Buddha. Lantai atas, sebagai
jantung spiritual yang di dedikasikan sepenuhnya untuk berbagai kegiatan
keagamaan. Bapak Wirya menjelaskan tentang Gedung Dhammasala yang ada
di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang sebagai berikut:

“Disini punya Gedung 2 lantai ,yaitu Gedung Dhammasala lantai

1 untuk puja bakti tempat perayaan-perayaan dan peringatan.
Kemudian untuk lantai 2 ada gedung serbaguna untuk seminar,
kunjungan, dan tempat perisitirahatan bagi TNI”.

Sementara itu, lantai bawah, dengan fleksibilitasnya, Pada lantai atas

gedung Dhammasala yang besar dan luas dengan nuansa warna coklat serasi
dengan warna lantai, terdapat dua pintu pada bagian depan yang tinggi dan
megah terbuat dari kayu dengan model kotak-kotak kecil sebagai hiasan pada
pintu. Relief-relief pada dinding didalamnya yang menggambarkan dewa-dewi.
D1 dalamnya terdapat patung Buddha, altar dan kitab-kitab untuk kegiatan ritual.
Lantai atas sebagai pusat kegiatan sosial dan komunitas, menjadi wadah bagi
beragam kegiatan mulai dari pertemuan rutin hingga acara besar.

Pada lantai bawah/aula seperti ruangan pada umumnya dengan bangunan
tembok secara meluruh dan dua pintu berwarna coklat. Di dalam aula ini
terdapat denah Wihara Buddhagaya Watugong, wisma, abu, dan ruangan ini
biasa digunakan untuk beristirahat para TNI secara lesehan. Gedung
Dhammasala di Wihara Buddhagaya Watugong tidak hanya berfungsi sebagai
tempat berkumpul dan belajar Dhamma, tetapi juga syarat dengan simbolisme
mendalam yang mengajak umat untuk merenung.

Bapak Kasiri memberikan penjelasan tentang budaya umat Buddha
sebelum memasuki Gedung Dhammasala;

“Umat Buddha punya budaya setiap masuk di atas menuju pintu
Dhammasala ada lingkaran yang di dalamnya terdapat simbol
ayam jago, ular dan babi. Ayam jago menggambarkan bahwa umat

62 Wawancara dengan Bapak Haryono PengurusWihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16 Desember
2024

33



manusia tidak boleh mengumbar nafsu, kemudian babi yang hidup

semuanya berjalan tidak tau kiri kanan yang artinya kebodohan.

Dan ular menggambarkan tentang keserakahan”.%

Gedung Dhammasala di Wihara Buddhagaya Watugong dirancang untuk
memenuhi kebutuhan spiritual dan sosial umat Buddha. Lantai atasnya
difokuskan untuk kegiatan keagamaan seperti puja bakti, perayaan, dan
peringatan, serta memiliki ruang serbaguna. Sementara lantai bawahnya
berfungsi sebagai pusat kegiatan sosial mencerminkan harmonisasi nilai
spiritual Buddha dengan kearifan lokal. Selain fungsi praktisnya sebagai
tempat berkumpul dan belajar Dhamma, gedung ini juga kaya simbolisme.
Lingkaran di atas pintu masuk Dhammasala yang bergambar ayam jago, ular,
dan babi melambangkan pengendalian nafsu, penolakan kebodohan, dan
penghindaran keserakahan, mengajak umat untuk merenungkan makna-makna
tersebut sebelum memasuki ruang ibadah.

Pagoda Kwan In / Pagoda Avalokitesvara

Bangunan utama megah yang menjadi ikon spiritual bagi umat Buddha
di Indonesia. Terletak di jalur utama menuju Wihara Buddhagaya Watugong,
bangunan menjulang ini tidak hanya memanjakan mata dengan arsitektur
Tiongkok yang khas. Dengan ketinggian mencapai 45 meter yang besar dan
megah terdiri dari 7 tingkatan. Jumlah ini memiliki makna simbolis dalam
ajaran Buddha, yaitu tahapan yang harus dilalui seseorang untuk mencapai
kesucian. Semakin ke atas, bentuk pagoda semakin menyempit, dengan relief
sosok dewa pada tiap tingkatan pagoda. Pagoda ini memiliki nilai intrinsik
yang tinggi dengan detail ornamen dan ukiran yang indah.%*

Bapak Juminto memberikan penjelasan tentang Pagoda Avalokitesvara,
sebagai berikut:

“Sebagai pagoda tertinggi di Nusantara, bangunan ini menjadi
simbol aspirasi manusia untuk mencapai ketinggian spiritual dan
menyatu dengan kasih sayang tanpa batas yang dimiliki oleh para
Buddha. Setiap tingkat pagoda seolah-olah menjadi tangga
menuju pencerahan, mengajak setiap pengunjung untuk
merenung dan menghayati makna kehidupan yang lebih luas.
Dengan demikian, pagoda ini tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat spiritual yang

2024

63 Wawancara Dengan Bapak Kasiri Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 14 Desember

64 Leefrand Ariel Keenan,“Pengaruh Dimensi Green Tourism Terhadap Keputusan Berkunjung ke

Pagoda Avalokitesvara Buddhagaya Watugong Semarang” (Semarang: Universitas Katolik Soegijapranata, 2024)

34



menginspirasi dan menyatukan umat Buddha dalam semangat
persaudaraan dan welas asih”®
Pagoda Avalokitesvara, ikon spiritual umat Buddha di Indonesia dan

pagoda tertinggi di Nusantara, terletak di Wihara Buddhagaya Watugong.
Arsitekturnya khas Tiongkok dan melambangkan kasih sayang universal
(Metta Karuna). Sebagai simbol aspirasi spiritual, setiap tingkatnya
diibaratkan tangga menuju pencerahan, mengajak perenungan makna
kehidupan. Pagoda ini berfungsi sebagai tempat ibadah sekaligus pusat
spiritual yang menginspirasi persaudaraan dan welas asih umat Buddha.
c. Watugong

Batu alam berbentuk gong ini adalah saksi bisu sejarah sebelum Wihara
Buddhagaya Watugong berdiri. Terletak di depan pos keamanan, batu unik
berbentung gong berwarna abu tua terdapat relief batu-batu kecil dibawah dan
sekelilingnya. Terdapat 4 sisi pembatas berwarna merah dan rantai kecil yang
mengelilinginya. Sebagai tanda bahwa batu gong tersebut termasuk benda cagar
budaya. Batu ini merupakan peninggalan masa lalu dari era pasca keruntuhan
Majapahit dengan bentuknya yang menyerupai gong secara alami menjadi asal-
usul nama kawasan ini. Posisinya yang strategis di depan pos keamanan seolah
menyambut setiap pengunjung. Keunikan batu ini terletak pada bentuknya yang
terbentuk secara alami, menyerupai alat musik tradisional gong. Keberadaannya
menjadi bukti bahwa kawasan ini telah dihuni sejak zaman dahulu, bahkan
mungkin terkait dengan sisa-sisa kejayaan Kerajaan Majapahit.®

d. Plaza Borobudur

Plaza Borobudur adalah area terbuka di sebelah kiri gedung
Dhammasala yang dirancang menyerupai mandala Borobudur. Tempat ini
digunakan sebagai ruang ibadah di luar ruangan. Plaza yang berbentuk persegi
panjang jauh lebih kecil dari Candi Borobudur yang asli, tidak ada struktur
bertingkat seperti di Candi Borobudur. Ruangan terbuka ini difungsikan sebagai
tempat bagi umat Buddha untuk melakukan puja bakti di bawah langit terbuka

8 Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

8 Wardana dkk, "Pengembangan Pembelajaran STEAM ( Science , Technology , Engineering , Art and
Mathematics ) Dengan Bahan Ajar Berbasis Etnomatematika Di Vihara Buddhagaya Watugong Dan Makanan
Khas Terhadap Kemampuan Pemecahan Masalah Siswa SMP”’ PRISMA, Prosiding Seminar Nasional
Matematika (2021) pp, 910-923

35



sehingga umat Buddha dapat merasakan kedamaian semesta sambil
memanjatkan doa dan puja bakti.
e. Kuti Meditasi

Sebuah bangunan yang terletak di belakang Dhammasala, Kuti
Meditasi menjadi tempat peristirahatan bagi para yogi yang tengah menjalani
latihan meditasi. Dengan suasana asri dan bangunan sederhana, kuti ini
menawarkan ketenangan yang kondusif untuk introspeksi diri. Terbuka untuk
semua kalangan, kuti meditasi ini telah menjadi daya tarik tersendiri bagi
mereka yang mencari kedamaian batin. Kuti dengan modelan kayu-kayu
seperti rumah dan tidak terlalu luas cukup dihuni untuk satu orang. Bapak
Kasiri memberikan penjelasan terkait kuti meditasi sebagai berikut:

“Di samping Gedung dhammasala itu ada 8 kuti (roda dhamma)
dari mulai berpikir yang baik, makan, minum dan bermeditasi
yang baik”
Delapan roda Dhamma dalam agama Buddha merujuk pada Jalan Mulia

Berunsur Delapan (ariya atthangika magga). Jalan ini merupakan ringkasan
ajaran Buddha tentang cara mencapai kebebasan dari penderitaan (dukkha) dan
mencapai pencerahan.
Berikut adalah delapan unsur dalam Jalan Mulia Berunsur Delapan:®’
1) Pengertian Benar (sammda ditthi): Memahami 4 Kebenaran Mulia dan
hukum karma.
2) Pikiran Benar (sammda sankappa): Memiliki pikiran yang bebas dari
nafsu, niat buruk, dan kekejaman.
3) Ucapan Benar (samma vdca): Berbicara dengan jujur, tidak bergosip,
tidak memfitnah, dan tidak menggunakan kata-kata kasar.
4) Perbuatan Benar (samma kammanta): Bertindak dengan benar,
menghindari perbuatan yang merugikan diri sendiri dan orang lain.
5) Mata Pencaharian Benar (samma ajiva): Mencari nafkah dengan cara
yang benar dan tidak melanggar prinsip-prinsip moral.
6) Daya Upaya Benar (samma vayama): Berusaha mengembangkan
kebajikan dan menghindari kejahatan.
7) Perhatian Benar (samma sati): Memperhatikan dengan saksama segala

sesuatu yang terjadi pada diri sendiri dan di sekitar.

57 Sonika, "Pokok-Pokok Dasar Agama Buddha Untuk Perguruan Tinggi" (Jakarta, 2018) h. 66-67.

36



8) Konsentrasi Benar (sammd samadhi): Memusatkan pikiran pada objek
meditasi untuk mencapai ketenangan dan kebijaksanaan.

Delapan unsur ini tidak terpisah satu sama lain, melainkan saling
berkaitan dan mendukung. Dengan mempraktikkan Jalan Mulia Berunsur
Delapan, umat Buddha diharapkan dapat mencapai pencerahan dan terbebas
dari penderitaan.

f. Kuti Bhikkhu
Bapak Wirya memberi penjelasan tentang kuti bhikkhu sebagai berikut:

“Belakang taman baca terdapat kuti Bhikkhu kalau di Islam
tempatnya kyai. Kuti Bhikkhu ini adalah tempat tinggal

Bhikkhu yang hadir biasanya menginap dan tempat
berdiamnya Bhikkhu”.%

Kuti merupakan tempat tinggal atau tempat istirahat bagi para Bhikkhu,

yang dirancang sederhana untuk mendukung praktik meditasi umat Buddha.
Bentuk kuti seperti rumah-rumah kecil berwarna kecoklatan, yang hanya dapat
dihuni oleh satu orang saja. Dengan fasilitas tempat tidur, dan meja. Lokasinya
yang dekat dengan ruang meditasi menunjukkan keterkaitan erat antara kuti dan
kegiatan spiritual para Bhikkhu. Kuti berfungsi sebagai ruang pribadi yang
tenang untuk beristirahat dan merenung, yang penting bagi proses pembelajaran
dan pembinaan diri para Bhikkhu.

Oleh karena itu, akses ke kuti dibatasi untuk menjaga kesucian dan
ketenangan lingkungan. Seperti yang dijelaskan oleh Bapak Wirya, kuti bagi
Bhikkhu dianalogikan dengan tempat tinggal kyai dalam agama Islam. Di
Wihara tersebut, kuti diperuntukkan bagi Bhikkhu Khamaderu dan para
Bhikkhu lainnya yang datang silih berganti, tidak menetap secara permanen.

g. Perpustakaan (Taman Baca)

Perpustakaan yang diresmikan oleh dua tokoh penting yakni Menteri
Pendidikan Nasional dan Menteri Agama pada tanggal 18 Maret 2007,
merupakan pusat pengetahuan yang komprehensif. Tempat taman baca yang
berbentuk rumah cukup besar, terdapat koleksi bukunya yang beragam
mencakup baik literatur Buddhis maupun umum menjadikannya sumber belajar

yang berharga bagi siapa saja yang tertarik mendalami agama Buddha. Bapak

8 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

37



Haryono menunjukkan letak perpustakaan/taman baca di Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang,

“Di belakang gedhung aula atau lantai 2 terdapat taman baca

yang dapat digunakan oleh semua pengunjung dan disana juga

terdapat petugasnya khusus mengelola keperpustakaan”.®®

Terbukanya akses perpustakaan ini untuk masyarakat umum
menunjukkan komitmen untuk menyebarkan pengetahuan tentang Buddhisme
dan mem fasilitasi studi lebih lanjut bagi umat Buddha maupun masyarakat
luas.

h. Buddha Parinibhana

Patung Parinibbana umumnya menggambarkan Buddha berbaring
miring ke kanan, dengan tangan kanan menopang kepala dan kaki diluruskan.
Posisi ini melambangkan momen terakhir Buddha sebelum mencapai
Parinibbana, yaitu keadaan setelah kematian di mana tidak ada lagi kelahiran
kembali. Parinibhana berwarna keemasan dengan sedikit warna merah pada
jubah yang dikenakan pada patung.

Jenis batu yang digunakan juga tidak disebutkan secara spesifik. Namun,
mengingat patung ini berada di Indonesia, maka batu yang digunakan adalah
jenis batu lokal. Patung Buddha Parinibbana di Wihara Buddaya Watugong
merupakan saksi bisu sejarah awal Wihara ini. Sebagai satu-satunya artefak
yang tersisa dari tahun 1957, patung setinggi 3 meter ini menggambarkan
momen wafatnya Sang Buddha. Terletak di sisi kanan belakang Pagoda
Avalokitesvara, patung ini menjadi salah satu dari beberapa patung serupa di
Indonesia, bersama dengan yang ada di Majapahit, Malang, dan Bogor.”

1. Pohon Bodhi

Di halaman depan Pagoda Avalokitesvara, berdiri megah sebuah pohon
Bodhi yang sarat makna. Pohon Bodhi, dikenal juga sebagai Ficus religiosa
yang memiliki ciri khas daun berbentuk hati dengan ujung meruncing seperti
ekor. Pohon ini dapat tumbuh tinggi hingga 30 meter atau lebih, dengan batang

yang besar. Pada dahang terdapat banyak lembaran yang berwarna merah

8 Wawancara Dengan Bapak Haryono Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16
Desember 2024

0 YM. Nyanaponika Thera, "SARIPUTTA Riwayat Hidup Sang Dhamma Senapati" (Vidyasena
Production Vihara Vidyaloka, 2007), h. 67-68.

38



berisikan harapan orang-orang. Pohon ini dianggap sakral karena di bawah
pohon inilah Siddhartha Gautama mencapai pencerahan dan menjadi Buddha.

“Kita mempersilahkan bagi yang suatu saat bermeditasi atau

puja di pohon Bodhi dapat menuliskan harapan dan ditempelkan

di ranting pohon Bodhi. Pohon Bodhi adalah simbol dari
Sidharta Gautama mencapai penerangan yang sempurna
kemudian kita sakralkan di umat Budhha serta penghomatan
kepada jasa-jasa po hon tersebut”.’’ Penjelasan dari Bapak
Juminto

Pohon suci ini merupakan keturunan langsung dari pohon Bodhi di

Buddhagaya, India, tempat Sang Buddha Gautama mencapai pencerahan.
Dibawa dari Sri Lanka pada tahun 1956, pohon Bodhi ini menjadi saksi bisu
perjalanan panjang ajaran Buddha dan menjadi pusat perhatian bagi umat
Buddha yang berkunjung. Pohon Bodhi ini bukan hanya sekadar tanaman, tetapi
sebuah ikon spiritual yang menginspirasi umat Buddha untuk terus mencari
pencerahan serta menjadi pusat berkumpulnya umat Buddha untuk
memperdalam iman dan menjalin silaturahmi."
j. Tugu Asoka

Tugu Asoka merupakan replika dari prasasti-prasasti yang pernah
didirikan oleh Raja Asoka di berbagai wilayah seperti India, Nepal, Pakistan,
dan Afghanistan. Tugu Asoka berbentuk pilar silindris yang tinggi, pada puncak
kapitel terdapat patung singa. Tugu ini teletak dekat dengan pohon bodhi dan
plaza Borobudur dengan spesifik warna abu, akan tetapi pada ikon atas berwana
oranye kejinggaan. Bapak Wirya menegaskan terkait Tugu Asoka:

“Untuk Asoka itu adalah peringatan atau momentum peristiwa
ketika raja Asoka yang telah hadir di bumi ini tapi hadirnya
sekitar 300-400 tahun setelah Sang Buddha Parinibbana wafat, di

mana pada tugu tersebut terdapat simbol yang di prasastikan
isinya yaitu janganlah kalian saling menjelekkan, akan dihormati

oleh agama lain apabila kita menghormati agama lain”"3

Tugu Asoka merupakan replika prasasti Raja Asoka yang tersebar di

beberapa daerah yang memiliki sejarah dan makna filosofis pada tulisan di
prasasti yang mengajarkan hidup toleransi dan saling menghargai agama satu

dengan yang lain.

"l Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengelola Buddhagaya Watugong Semarang, 16 Desembver 2024

72 Bhikkhu Dhammavuddho Maha Thera, "Segenggam Pohon Bodhi" (Diterbitkan oleh Dewan Pengurus
Daerah Sumatera Selatan Pemuda Theravada Indonesia, 2009) h. 55-57.

73 Wawancara dengan Bapak Wirya Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24 November
2024

39



k.

Wisma Abu

Sebuah bangunan terdapat di kompleks Wihara Buddha. Bangunan ini
memiliki makna yang sangat khusus dan mendalam dalam tradisi Buddha,
terutama yang berkaitan dengan penghormatan terhadap leluhur. Wisma abu
terletak di lantai bawah/aula. Berbentuk rumah dengan relief pada atap terdapat
tiga tingkatan. Dan pada bagian bahwah atap terdapat dua tingkatan kemudian
paling bawah terdapat relief-relief. Wisma abu dengan skala 1:50, dilengkapi
dengan pelindung berbentuk kaca tebal. Bapak Juminto memberikan pernyataan
wisma abu sebagai berikut:

“Di Wihara ini terdapat wisma abu yaitu wisma penitipan abu, jadi
peti jenazah yang berisikan orang meninggal itu dikremasi dan
ketika sudah menjadi abu dikumpulkan. Beberapa ada yang
dilarungkan di Sungai dan ada juga yang disimpan di tempat
penyimpanan abu (Wisma abu). Wisma abu dapat digunakan untuk
menghormati leluhur”.

Wisma Abu berfungsi sebagai tempat penyimpanan abu kremasi dari

umat Buddha yang telah meninggal dunia. Abu-abu ini kemudian disimpan
dalam wadah khusus yang sering disebut sebagai "kotak abu" atau "nisan abu".
Dengan menempatkan abu leluhur di Wisma Abu, umat Buddha menunjukkan

penghormatan terakhir dan menjaga hubungan spiritual dengan mereka.”*

. Ciri Khas dan Keunikan Wihara Buddhagaya Watugong

Wihara Buddhagaya Watugong adalah sebuah tempat ibadah yang
menarik perhatian karena keberagaman aliran Buddhis yang dianut di dalamnya.
Terdapat sarana dan pra sarana yang menjadikan banyaknya peminat untuk
mengunjungi Wihara, baik dari penganutnya maupun orang luar atau turis. Dari
sarana dan pra sarana ini memiliki fungsi dan kegunaan masing-masing
sehingga para pengunjung ataupun umat Buddha dapat menggunakan fasilitas
sesuai dengan kebutuhannya. Bapak Rudi memberikana penjelasan keunikan
yang terdapat pada Wihara, sebagai berikut:

“Nilai keunikan Wihara ini banyak dari segi fasilitas atau sarana
dan prasarananya memiliki banyak nilai simbolik serta sejarah
didalamnya. Beberapa turis juga sering datang kesini hanya
ingin berkunjung dan tertarik akan kemegahan di Wihara

74 Wawancara Dengan Bapak Hariyono Pengelola Wihara Buddhagaya Watugong, Semarang 16

Desember 2024

40



Buddhagaya Watugong, apalagi letaknya yang strategis mudah
» 75

dijangkau”.

Di jantung kompleks Wihara ini, tertanam sebuah batu gong besar. Batu
inilah yang menjadi titik pusat sejarah dan asal-usul nama Wihara. Batu gong ini
bukan sekadar benda mati, melainkan saksi bisu perjalanan waktu.
Keberadaannya yang unik menjadi semacam tanda pengenal yang membedakan
Wihara Buddhagaya Watugong dari Wihara-Wihara lainnya, sekaligus menjadi
penanda penting dalam sejarah kawasan ini.

Selain batu gong, gerbang Sanchi yang terdapat di Wihara ini juga
menyimpan nilai sejarah dan filosofi yang kaya. Di zaman dahulu kala belum
terdapat BMKG untuk mengetahui peralihan musim berlangsung. Motif burung
merak yang menghiasi gerbang ini bukanlah sekadar ornamen belaka. Burung
merak seringkali dikaitkan dengan perubahan musim, khususnya pergantian
antara musim hujan dan kemarau.

Pada tiang gerbang terdapat empat patung singa yang menghadap ke
empat penjuru mata angin. Ini melambangkan penyebaran ajaran Buddha ke
seluruh dunia. Singa juga merupakan simbol kekuatan, keberanian, dan

1.7® Wihara Buddhagaya Watugong bukan hanya sebuah

kepemimpinan spiritua
tempat ibadah, tetapi juga sebuah saksi bisu sejarah yang kaya akan nilai-nilai
spiritual dan budaya. Koeksistensi aliran Theravada dan Mahayana di tempat ini
mengajarkan pentingnya toleransi dan keberagaman.

Wihara Buddhagaya Watugong, selain sebagai tempat ibadah umat
Buddha dengan beragam aliran (terutama Theravada dan Mahayana) juga
merupakan destinasi wisata religi yang menarik. Keunikan Wihara ini terletak
pada nilai simbolik dan sejarah yang terkandung dalam setiap elemennya.

Dapat disimpulkan bahwa Wihara Buddhagaya Watugong bukan hanya
tempat ibadah bagi umat Buddha dari berbagai aliran, terutama Theravada dan
Mahayana, tetapi juga merupakan destinasi wisata religi yang menarik.
Keunikan wihara ini terletak pada nilai simbolis dan sejarah yang terkandung

dalam setiap elemennya, mulai dari batu gong besar yang menjadi cikal bakal

nama wihara, hingga gerbang Sanchi dengan motif burung merak dan empat

> Wawancara Dengan Bapak Rudy Ketua Harian Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

76 Bitta Pigawati, "Pengembangan Kawasan Wihara Buddhagaya Watugong Sebagai Obyek Wisata Di
Kota Semarang", Journal Pengembangan Kota, Vol. 3 (2019) h. 4-5.

41



patung singa yang melambangkan penyebaran ajaran Buddha ke seluruh
penjuru mata angin.
D. Pola Pengurus Tokoh Ajaran Buddha
1. Susunan Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong
Susunan Kepengurusan Yayasan Wihara Buddhagaya Watugong
Semarang 2021-2026

Dewan Pembina

Bhikkhu Khemadiro Thera

v

}
l l l i

Ketua Umum Sekretaris I Bendahara I
Wirya Indro Yohan Anggota:
Purwasamudra Krestanto Kresnajaya 1. Juminto
Wiharja 2. Kasiri
' 3. Rinanto
i 4. Haryono
5. Rusmianto
i 6. Bardi
Ketua Harian Sekretaris II Bendahara 11 e
.. Anthony
Rudy W .. i
udy Wijaya Harijanto Siauw Ika

2. Pola Kepemimpinan Dalam Penyelenggaraan Puja Bakti

Puja bakti bentuk ibadah rutin yang dilakukan oleh umat Buddha
sebagai sarana untuk memperdalam pemahaman, mengamalkan ajaran
Buddha, dan menghubungkan diri dengan nilai-nilai spiritual. Kegiatan ini
tidak selalu dipimpin oleh seorang Bhikkhu, melainkan memberikan
kesempatan kepada umat Buddha dari berbagai kalangan, mulai dari remaja
hingga dewasa, untuk memimpin.

Struktur  kepemimpinan yang fleksibel ini  mencerminkan
pendekatan yang inklusif dan demokratis dalam komunitas Buddha, di mana

setiap individu memiliki peran yang sama pentingnya dalam menjalankan

42



ajaran agama. Pemimpin puja bakti tidak hanya menjalankan ritual, tetapi
juga bertindak sebagai pembicara yang menyampaikan materi atau khotbah
sesuai dengan tema kebutuhan spiritual jemaah. Hal ini memberikan
kesempatan bagi anggota komunitas untuk mengembangkan kemampuan
kepemimpinan, komunikasi, dan presentasi, sekaligus memperdalam
pemahaman mereka terhadap ajaran Buddha.

Melalui puja bakti, umat Buddha tidak hanya mengembangkan
aspek spiritualitas, tetapi juga aspek intelektual dan sosial. Kegiatan ini
menjadi wadah pembelajaran dan pengembangan diri yang berkelanjutan,
karena materi yang disampaikan sering kali menghubungkan ajaran Buddha
dengan tantangan kehidupan sehari-hari.

Ibu Dina memberikan penjelasan terkait kegiatan puja bakti setiap Minggu:

“Setiap puja bakti di sini selalu memberikan pengalaman yang
baru. Gaya kepemimpinan dan topik yang berbeda setiap
minggu membuat suasana selalu segar. Bagi kami, puja bakti
bukan hanya ritual, tetapi juga momen untuk berbagi,
mempererat hubungan, dan merasakan kebersamaan sebagai
keluarga Buddhis. Inilah yang memperkaya spiritualitas dan
memperkuat solidaritas kami.’’

Puja bakti bagi umat Buddha bukan sekadar ritual, melainkan

wadah pengembangan spiritual, intelektual, dan sosial. Materi yang
disampaikan menghubungkan ajaran Buddha dengan kehidupan sehari-
hari, sehingga menjadi sarana pembelajaran dan pengembangan diri.
Seperti yang dijelaskan Ibu Dina, setiap puja bakti memberikan pengalaman
baru dengan variasi kepemimpinan dan topik, menciptakan suasana yang
dinamis dan mempererat persaudaraan antar umat. Singkatnya, puja bakti
memperkaya spiritualitas sekaligus memperkuat solidaritas komunitas
Buddhis.
3. Kegiatan Puja Bakti
a. Jenis Ritual Puja Bakti Wihara Buddhagaya Watugong Semarang
Wihara Buddhagaya Watugong, sebagai salah satu pusat ibadah
umat Buddha di Semarang, memiliki beragam jenis ritual puja bakti
yang dilakukan secara rutin maupun pada hari-hari besar keagamaan.

Ritual-ritual ini memiliki makna mendalam dan tujuan yang berbeda-

" Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan Wihara Buddhagaya Watugong Semarang 24 November
2024

43



beda, namun semuanya berpusat pada penghormatan kepada Sang
Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan Sangha (komunitas Sangha).
Wawancara dengan bapak Rudy terkait kegiatan puja bakati sebagai
berikut:

“Untuk kegiatan puja bakti disini bukan hanya pada hari
minggu saja yang di mana kegiatan pemujaan dilakukan
secara rutin secara bersamaan, akan tetapi terdapat juga
beberapa rangkaian puja bakti pada hari-hari tertentu” '

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya

Watugong dapat dikategorikan menjadi beberapa jenis, antara lain:
1) Puja Harian
Puja pagi dan sore yang dilakukan setiap hari sebagai bentuk
penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana untuk
memulai dan mengakhiri aktivitas sehari-hari. Puja sebelum dan
sesudah makan sebagai ungkapan syukur atas makanan yang
diterima dan sebagai sarana untuk melatih kesadaran akan makanan.
2) Puja Hari Besar Agama
Sebuah upacara keagamaan yang dilakukan oleh umat beragama
pada hari-hari penting dalam kalender agama Buddha. Antara lain
yaitu Pertama, Waisak adalah perayaan hari lahir, pencapaian
pencerahan, dan parinibbana Sang Buddha (nirwana setelah
kematian). Dilakukan dengan berbagai kegiatan seperti puja bakti,
meditasi, dan bakti sosial. Kedua, 4sadha adalah peringatan hari
pertama musim hujan ketika Sang Buddha menyampaikan khotbah
pertamanya. Kathina adalah upacara pemberian jubah baru kepada
para Bhikkhu setelah masa vassa (retret musim hujan).
3) Puja Khusus
Puja khusus ini bersifat lebih spesifik dan biasanya disesuaikan
dengan kebutuhan atau kondisi tertentu dari individu atau kelompok
yang melaksanakannya. Beberapa meliputi; puja arwah bertujuan
untuk mendoakan arwah leluhur atau orang yang telah meninggal.

Puja memohon berkah dalam berbagai hal, seperti kesehatan,

78 Wawancara dengan Bapak Rudy Wijaya Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24

November 2024

44



keberuntungan, dan kesuksesan. Dan puja pelantikan dilakukan
pada saat pelantikan pengurus Wihara atau kegiatan lainnya.
b. Elemen Simbol-Simbol Benda Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti
Dalam ritual puja bakti, berbagai benda digunakan sebagai simbol dan
sarana untuk menyampaikan penghormatan dan permohonan. Berikut adalah
beberapa benda yang umum digunakan:’®
1. Patung Buddha
Patung Buddha merupakan salah satu elemen penting dalam ritual
puja bakti umat Buddha Theravada. Bentuk patung dengan ibu jari dan jari
telunjuk saling bersentuhan membentuk lingkaran, sementara jari-jari
lainnya terentang. Vitarka Mudra (diskusi/pengajaran) ini melambangkan
pengajaran Dhamma (ajaran Buddha). Dengan mengenakan jubah biarawan
yang sederhana. Ekspresi wajah yang tenang, damai, dan penuh welas asih.
Tonjolan di atas kepala Buddha yang melambangkan kebijaksanaan dan
pencapaian spiritual. Patung ini terbuat dari bahan batu dengan warna emas
atau dilapisi warna emas, memberikan kesan megah dan suci.

Berbentuk lebih dari sekadar objek seni, patung ini memiliki
makna simbolis yang mendalam dan sejarah panjang dalam
perkembangan agama Buddha.Bapak Wirya memberikan penjelasan
terkait patung Buddha yaitu sebagai berikut:

“Patung Buddha ini menggambarkan bentuk
manifestasi dari Sidharta Gautama bentuk ajaran yang

telah diajarkan oleh perwujudan patung tersebut bukan

berarti menyembah patung dan patung tersebut
memiliki sejarah dan makna fiosofis didalamnya”®°

Ada masa Sang Buddha hidup, tidak ada tradisi pembuatan

patung Buddha. Ajaran Buddha lebih menekankan pada pengembangan
batin melalui meditasi dan pemahaman terhadap Dhamma. Setelah Sang
Buddha wafat, muncullah tradisi membuat stupa sebagai tempat
menyimpan relik Buddha. Stupa ini seringkali dihiasi dengan simbol-

simbol Buddha, seperti jejak kaki atau roda Dhamma.

79 Wawancara dengan Wiliam Remaja Buddhis Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

8  Wawancara dengan Bapak Wirya Ketua Umum Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 16
Desember 2024

45



Pada masa pemerintahan Kushana, sekitar abad ke-1 hingga ke-3
Masehi, muncullah gaya seni Gandhara. Patung Buddha pada masa ini
mulai memiliki bentuk yang lebih manusiawi dan realistis, dengan
pengaruh seni Yunani-Romawi. Seiring dengan menyebarnya agama
Buddha ke Asia Tenggara, gaya seni patung Buddha pun mengalami
akulturasi dengan budaya lokal. Misalnya, di Thailand patung Buddha
memiliki ciri khas dengan posisi duduk bersila dan tangan dalam mudra
tertentu. 8!

Sejarah patung Buddha dalam Theravada mencerminkan
perkembangan agama Buddha itu sendiri. Dari awalnya sebagai simbol
sederhana, patung Buddha kemudian berkembang menjadi karya seni
yang kompleks dan memiliki makna simbolis yang mendalam. Meskipun
demikian, fungsi utama patung Buddha tetap sebagai alat bantu untuk
mencapai pencerahan dan menghayati ajaran Buddha. Dalam artian
disini umat Buddha merepresentasikan patung tersebut sebagai bentuk
penghormatan sempurna oleh Sang Gautama Buddha. Patung Buddha
menjadi pengingat akan ajaran-ajaran Buddha, seperti sifat-sifat mulia,
Empat Kebenaran Mulia, dan Jalan Tengah.

2. Altar

Altar dalam agama Buddha, atau sering disebut sebagai meja
sembahyang, adalah tempat yang disucikan dan dikhususkan untuk
melakukan puja bakti atau persembahan kepada Sang Buddha, Dhamma
(ajaran Buddha), dan Sangha (komunitas Sangha).

Bentuknya yang minimalis sangat detail dengan bentuk dua
lapisan yang paling bawah lebih besar dibanding lapisan atas. Terbuat
dari kayu yang sudah diplitur berwarna coklat, terdapat lilin, dupa, air
suci dan dupa diatasnya. Penempatan altar yang lebih tinggi dari tempat
duduk atau berdiri umat Buddha. Saudara Kelvin memberikan
penjelasan tentang altar:

“Altar itu terletak didekat patung Buddha berbentuk
meja, digunakan untuk meletakkan  bentuk

81 Bhikkhu Dhammadhiro, Bagaimana Buddhis Menyikapi Objek Pujaan, ed. by Yauw sie miauw Dewi
Chandra (Yayasan Sammasayambhu, 2012).

46



persembahan. Jika puja bakti rutin mingguan seperti
ini hanya berisi air suci, dupa, bunga dan lilin” 8
Altar berfungsi sebagai tempat untuk meletakkan patung Buddha,

lilin, dupa, dan persembahan lainnya sebagai bentuk penghormatan.
Pada masa Sang Buddha Gautama, praktik persembahan kepada Sang
Buddha lebih sederhana. Umat Buddha biasanya mempersembahkan
makanan dan minuman sebagai tanda penghormatan. Tempat
persembahan ini mungkin berupa meja sederhana atau bahkan tanah
lapang. Seiring berkembangnya agama Buddha dan berdirinya Wihara,
altar mulai memiliki bentuk yang lebih permanen dan dihias dengan
patung Buddha. Wihara menjadi pusat kegiatan keagamaan, dan altar
menjadi titik fokus utama. Bentuk dan simbolisme altar juga dipengaruhi
oleh budaya lokal tempat agama Buddha berkembang. Di beberapa
daerah, altar dihiasi dengan ornamen khas dan persembahan yang sesuai
dengan tradisi setempat.
3. Lilin

Lilin, dalam ritual puja bakti agama Buddha Theravada,
memiliki makna simbolis yang mendalam. Penggunaan lilin dalam ritual
keagamaan sudah ada sejak zaman kuno, jauh sebelum agama Buddha
muncul. Lilin yang sudah tataki oleh lepek dengan kondisi nyala
diletakkan pada meja altar. Bentuk lilin yang pada umumnya, akan tetapi
lebih besar tujuannya agar lilin tidak mudah habis dan mati hingga
proses ritual selesai. Api dianggap sebagai kekuatan sakral dan
digunakan dalam berbagai upacara. Cahaya yang dipancarkan lilin
melambangkan berbagai aspek penting dalam ajaran Buddha.

Cahaya lilin sering dikaitkan dengan cahaya pencerahan atau
kebijaksanaan yang telah dicapai oleh Sang Buddha. Dengan
menyalakan lilin, umat Buddha seolah-olah ikut menyebarkan cahaya
kebenaran ini. Cahaya lilin juga dapat diartikan sebagai simbol

kesadaran dan kewaspadaan. Umat Buddha diajak untuk selalu

82 Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya
Watugong, 16 Desember 2024

8 Tri Lestari, "Buddhayana: Tradisi Agama Buddha Yang Membawa Kesatuan Dalam Kebhinekaan
Indonesia", Jurnal Kajian Dan Reviu Jinarakkhita Jurnal Gerakan Semangat Buddhayana (JGSB), Vol. 1, No. 1
(2023), h 11-16, <https://doi:10.60046/jgsb.v1i1.35>.

47



waspada terhadap pikiran dan tindakan mereka, agar tidak terjerumus
dalam kegelapan.®* Tbu Dina memberikan gambaran terkait lilin yang
digunakan pada ritual puja bakti:

“Jumlah lilin yang digunakan dalam ritual puja bakti tidak
memiliki aturan yang baku dapat bervariasi tergantung
pada beberapa faktor yang terpenting adalah niat yang
tulus dalam mempersembahkan lilin sebagai simbol
penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana
untuk memfokuskan pikiran. Wihara yang lebih besar
mungkin menggunakan lebih banyak lilin untuk
menciptakan suasana yang lebih khusyuk misalnya, pada
hari-hari besar seperti Waisak, jumlah lilin yang

digunakan biasanya lebih banyak sebagai simbol

perayaan ”.8°

Cahaya lilin sering dikaitkan dengan cahaya pencerahan atau
kebijaksanaan yang telah dicapai oleh Sang Buddha. Dengan
menyalakan lilin, umat Buddha seolah-olah ikut menyebarkan cahaya
kebenaran ini. Cahaya lilin juga dapat diartikan sebagai simbol
kesadaran dan kewaspadaan. Umat Buddha diajak untuk selalu waspada
terhadap pikiran dan tindakan mereka, agar tidak terjerumus dalam
kegelapan.

4. Bunga

Bunga, dengan keindahan dan keharumannya, telah menjadi
simbol universal bagi berbagai konsep spiritual. Dalam agama Buddha,
bunga memiliki makna yang sangat dalam dan kaya akan simbolisme.
Keindahan bunga dianggap sebagai refleksi dari keindahan Dhamma
(ajaran Buddha) dan kesucian Sang Buddha. Bunga yang terletak dekat
dengan altar pada gedung Dhammasala yang sudah terangkai berwarna-
warni, terdapat bunga mawar, kenanga, kanthil dll. Ibu Siau Ika
menjelaskan beberapa bunga yang sering digunakan untuk ritual puja
bakti;

“Dalam ritual puja bakti ajaran Buddha Theravada bunga
yang digunakan biasanya itu kenangha, mawar dan kanthil.
Bunga kenangha dapat layu menjadi pengingat akan sifat
sementara dari segala sesuatu, mawar yang durinya itu

8 Wintako, dkk "Akulturasi Budaya Jawa Dan Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu
(Studi Kasus Di Dusun Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)" Journal
Kebudayaan, Vol. 2, No. 3 (2019) h. 2-3.

8 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekreatriatan di Wihara Budhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

48



menggambarkan penderitaan Sang Buddha. Dan kanthil

lambang kasih sayang mengundang umat Buddha untuk

mengembangkan sifat-sifat luhur tersebut”

Dapat ditarik kesimpulan bahwa bunga dalam Buddhisme yang
digunakan untuk persembahan ritual puja bakti, khususnya Theravada
(seperti kenanga, mawar, dan kantil), melambangkan ajaran Dhamma
dan sifat luhur. Kenanga mengingatkan ketidakkekalan, mawar
menggambarkan penderitaan Buddha, dan kantil mewakili kasih sayang.

Bunga bukan sekadar hiasan, tetapi pengingat spiritual.

. Dupa

Dupa (hio) merupakan persembahan yang harum dan suci. Asap
dupa dianggap sebagai bentuk penghormatan kepada Sang Buddha dan
para dewa. Memiliki panjang 30-40 cm, dupa yang berwarna kuning
melambangkan kebijaksanaan, sedangkan warna merah berarti cinta
kasih. Dupa, dengan asap harum yang mengepul ke atas, memiliki makna
keharuman atau wanginya ajaran benar (Buddha Dhamma), yang
menyebar ke segala arah bahkan ke semua alam. Dalam puja bakti dupa
yang digunakan berjumlah 3-5/ tidak tentu. Dinyalakan secara bersamaan
untuk diletakkan pada altar berdekatan dengan lilin dan air suci.
Penggunaan dupa dalam ritual keagamaan sudah ada sejak zaman kuno
sering digunakan dalam wupacara-upacara keagamaan sebagai
persembahan kepada para dewa. Seiring dengan perkembangan Wihara,
penggunaan dupa semakin meluas. Ibu Dina memberikan penjelasan
terkait jumlah dupa sebagai berikut:

“Kalau untuk jumlah secara umum, tidak ada batasan dupa
yang harus digunakan dalam ritual puja bakti. Sama seperti
lilin yang terpenting dalam mempersembahkan dupa sebagai
simbol penghormatan kepada Sang Buddha dan sebagai sarana
untuk memfokuskan pikiran. Meskipun tidak ada aturan pasti,
namun jumlah dupa yang banyak seringkali memiliki makna
simbolis, seperti semakin banyak dupa yang dibakar, semakin
kuat doa dan permohonan yang dipersembahkan”.8’

Dalam  Buddhisme  Theravada, dupa melambangkan

penghormatan kepada Buddha dan dewa. Asapnya bermakna simbolis

8 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24

November 2024

87 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24

November 2024

49



mendalam yang umum ditemukan di Wihara, meskipun jumlahnya tidak
baku, yang terpenting adalah niat tulus. Jumlah banyak sering diartikan
sebagai penguatan doa karena dupa adalah simbol penghormatan, fokus
untuk berdoa.

6. Kitab

Kitab suci memiliki peran yang sangat penting dalam ritual puja
bakti Theravada. Kitab-kitab ini tidak hanya sebagai sumber inspirasi,
tetapi juga sebagai pedoman dalam menjalankan kehidupan sehari-hari
sesuai dengan ajaran Buddha. Kitab Tripitaka berwarna biru dan tidak
terlalu tebal, judul pada cover yang tertulis yaitu “Paritta Suci” yang
berjumlah 228 halaman. Pada kitab tersebut berisikan sutta dan syair-
sayir ajaran Buddha. Dengan mempelajari dan mengamalkan ajaran-
ajaran yang terkandung dalam kitab suci, umat Buddha dapat mencapai
pencerahan dan kebahagiaan sejati.

Berisi peraturan-peraturan bagi para Bhikkhu (Bhikkhu) dan
Bhikkhuni (bikuni) mencakup tata cara kehidupan monastik, mulai dari
aturan berpakaian, makan, hingga interaksi dengan masyarakat. Berisi
khotbah-khotbah dan ajaran-ajaran Buddha dalam bentuk percakapan,
cerita, dan puisi.® Wawancara dengan bapak Wirya yang menegaskan
kitab yang dijadikan pedoman umat Buddha sebagai berikut:

“Di Wihara ini menganut madzhab Theravada yang di mana

menggunakan kitab suci Tripitaka sebagai pedoman dalam

ajaran Buddha”.®°

Kitab suci sangat penting dalam ritual puja bakti Theravada,
berfungsi sebagai sumber inspirasi dan pedoman hidup sesuai ajaran
Buddha. Dengan mempelajari dan mengamalkannya, umat Buddha
diharapkan mencapai pencerahan. Kitab-kitab ini berisi peraturan
monastik (bagi Bhikkhu dan Bhikkhuni) serta khotbah dan ajaran
Buddha. Wihara Theravada menggunakan Tripitaka sebagai pedoman

ajarannya.

8 Chaidir Thamrin, "Abhidhamma-Pitaka: Dhammasangani’", Journal Jinarakitha Buddha (2018), h.
7-8 <https://itc-tipitaka.org/assets/tipitaka/Dhammasangani Full.pdf>.

8 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

50



7. Makanan

Pada ritual puja bakti tidak terlalu memprioritaskan makanan
untuk dijadikan persembahan. Akan tetapi makanan tersebut dibagikan
kepada seluruh peserta yang mengikuti ritual sebagai menu makanannya
sendiri biasanya catering dari pengurus Wihara Buddgahaya Watugong.

Secara historis, persembahan makanan kepada para Bhikkhu
(Bhikkhu) merupakan tradisi yang sudah ada sejak zaman Buddha
Gautama. Tindakan ini merupakan wujud penghormatan dan dukungan
kepada komunitas Sangha yang mendedikasikan hidupnya untuk
mempelajari dan menyebarkan Dhamma sarana untuk melepaskan diri
dari keterikatan terhadap hal-hal duniawi.*

Ajaran Buddha sangat menekankan pentingnya kedermawanan.
Melalui jamuan makanan, umat Buddha dapat mempraktikkan ajaran
tentang dana (kedermawanan). Leoni memberikan pemahaman terkait
makanan yang disajikan pada puja bakti:

“Kalau untuk persembahan makanan biasanya makanan
sederhana yang bergizi, seperti nasi, sayur-sayuran, dan
buah-buahan. Karena Sebagian besar umat Buddha
Theravada menganut pola makan vegetarian. Makanan

yang dipersembahkan harus dibuat dengan hati yang

tulus dan niat yang baik”. %

Persembahan makanan kepada Bhikkhu merupakan tradisi sejak

zaman Buddha Gautama sebagai bentuk penghormatan dan dukungan
kepada Sangha. Dalam puja bakti, persembahan ini menjadi sarana
melepaskan  keterikatan duniawi dan  mempraktikkan  dana
(kedermawanan).
8. Air Suci

Air, sebagai salah satu elemen dasar kehidupan, memiliki makna
yang sangat mendalam dalam berbagai budaya dan agama, termasuk
dalam agama Buddha, khususnya aliran Theravada. Air suci yang
digunakan pada ritual puja bakti air murni dan bersih pada wadah
mangkok berwarna emas dengan ukuran besar. Air suci tersebut terletak

disebelah lilin dan dupa dalam satu tempat yaitu altar.

9 Tipifiakadhara Miigun Sayadaw, "Riwayat Agung Para Buddha", (2008) <ISBN 978-979-16934-6-2>.
1 Wawancara Dengan Leoni Remaja Buddhis di Wihara Buddhagay Watugong Semarang, 24 November
2024

51



Sejak zaman kuno, air telah digunakan untuk membersihkan diri
baik secara fisik maupun spiritual. Dalam ritual keagamaan, air sering
digunakan untuk membasuh tangan, muka, atau seluruh tubuh sebagai
simbol penyucian diri sebelum melakukan ibadah.

Bapak Rudy memberi penjelasan tentang air suci yang digunakan
ritual puja bakti

“Salah satu sila dalam Panca Sila adalah menghindari
penggunaan minuman keras yang memabukkan, air murni
menjadi simbol kesucian dan pengendalian diri. Air yang
jernih dapat dikaitkan dengan faktor pencerahan seperti sati
(kesadaran) dan samddhi (konsentrasi).” 9

Dapat dipahami bahwa air memiliki makna mendalam dalam

Buddhisme Theravada, melambangkan pembersihan fisik dan spiritual.
Digunakan dalam ritual sebagai simbol penyucian diri sebelum ibadah.
Air murni juga melambangkan kesucian, pengendalian diri (menghindari
minuman keras), dan faktor pencerahan seperti kesadaran (sati) dan
konsentrasi (samddhi), dianalogikan dengan pikiran yang jernih dan

tenang.

92 Wawancara Dengan Bapak Rudy Wijaya Ketua Harian di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang,

24 November 2024

52



BAB IV
ANALISIS MAKNA SIMBOLIK DALAM RITUAL PUJA BAKTI
DI WIHARA BUDDHAGAYA WATUGONG SEMARANG

Ritual adalah praktik-praktik yang memiliki makna dan tujuan spiritual di balik
gerakan fisik yang dilakukan. Tindakan fisik yang terlihat hanya merupakan simbol dari
apa yang terjadi di dalam hati. Dapat berarti bahasa simbolik untuk mengungkapkan
cinta kepada Yang Ilahi dan ketaatan kepada kehendak-Nya sebagai ucapan rasa
bersyukur. Beragam sistem agama kepercayaan dalam menjalankan ritual/peribadahan
memiliki tata cara urutan yang berbeda dengan satu tujuan yaitu mencerminkan
keinginan manusia untuk menghormati dan mendekatkan diri kepada Tuhan atau
kekuatan gaib lainnya. Contohnya, dalam agama Buddha terdapat ritual puja bakti
dimaknai sebagai bentuk penghormatan kepada Sang Buddha.

Dalam penelitian ini peneliti telah mengumpulkan data hasil penelitian di
lapangan khususnya tata cara serta urutan pelaksanaan ritual puja bakti di Wihara
Buddhagaya Watugong Semarang yang dilakukan oleh umat Buddha khususnya aliran
Theravada untuk mencapai pencerahan spiritual secara optimal. Elemen-elemen atau
simbol yang digunakan pada ritual puja bakti sebagai sarana untuk memfokuskan
pikiran, mengungkapkan penghormatan, dan merenungkan ajaran Buddha.

A. Tata Cara Urutan Pelaksanaan Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang

Ritual puja bakti yang dilakukan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang
dilakukan setiap hari Minggu secara rutin oleh umat Buddha aliran Theravada. Berikut
tahapan dalam pelaksanaan ritual puja bakti di Wihara Buddhagaya Watugong:*?

1. Persiapan
Sebelum melakukan puja bakti, umat Buddha biasanya membersihkan diri
baik secara fisik maupun mental. Ini bisa dilakukan dengan mandi, mengganti
pakaian yang bersih, dan melakukan meditasi singkat.
2. Persiapan Altar

Altar puja biasanya dihias dengan patung Buddha, lilin, dupa, bunga
segar, dan persembahan lainnya.

9 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara II Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

53



3. Pembukaan

Acara puja bakti dimulai dengan tanda berupa bunyi gong atau lonceng.
Bunyi lonceng secara simbolis menandai dimulainya sebuah ritual suci. Jika
dimanifestasikan pada ajaran Islam lonceng ini dilambangkan seperti bedhug
bahwasannya sebagai penanda waktu. Pada Buddha lonceng yang berada di
Dhammasala dibunyikan sebelum ritual dimulai, dalam sebuah puja bakti terdapat
banyak orang berkumpul bersama.

4. Penghormatan Awal

Anjali (sebuah gestur atau sikap tangan ) umat Buddha melakukan anjali
dengan cara menyatukan kedua telapak tangan di depan dada sebagai tanda hormat.
Merapatkan kedua telapak tangan yaitu penyatuan antara pikiran, perkataan, dan
perbuatan. Hal ini mengingatkan umat Buddha untuk selalu menjaga keselarasan
antara apa yang dipikirkan, diucapkan, dan dilakukan.

5. Pembacaan Paritta (Kumpulan syair atau mantra)

Pembacaan paritta dalam agama Buddha adalah suatu praktik di mana umat
melafalkan syair-syair Buddhis tertentu. Syair-syair ini, yang umumnya diambil
dari kitab suci Tripitaka Pali, memiliki tujuan untuk memberikan perlindungan,
keberkahan, dan ketenangan pikiran.

Namakara yaitu rangkaian kalimat penghormatan kepada Buddha,
Dhamma, dan Sangha. Kalimat ini di ucapkan secara bersama-sama atau dipimpin
oleh seorang pemimpin puja. Di baca bersama oleh pemimpin puja bakti dan
peserta dengan sikap sujud dengan lutut, jari kaki, dahi, siku, dan telapak tangan,
menyentuh lantai.**

"Araham sammasambuddho bhagava, Buddhambhagavantam
abhivademi." Artinya, "Sang Bhagava adalah Yang Maha Suci, Yang Telah
Mencapai Penerangan Sempurna. Aku bersujud hormat kepada Sang Buddha, Sang
Bhagava."

"Svakkhato bhagavanta dhammo, dhammam namassami." Artinya,
"Dhamma (Ajaran Buddha) telah dijelaskan dengan sempurna oleh Sang Bhagava.

Aku bersujud hormat kepada Dhamma”.

9 Bhikku Dhammadiro "Paritta Suci" (Sangha Theravada Indonesia,2005) h. 95 .

54



"Supatipanno bhagavato savakasangho, sangham namami.” Artinya,
"Sangha (komunitas Sang Buddha) telah mencapai kesempurnaan dalam
menjalankan ajaran Sang Buddha. Aku bersujud hormat kepada Sangha.

6. Puja Katha (Kalimat Puja)

Puja katha merupakan bagian penting dalam ritual puja bakti umat Buddha
Theravada. Kata "puja” berarti penghormatan atau penyembahan, sedangkan
"katha" berarti perkataan atau ucapan. Jadi, puja katha dapat diartikan sebagai
ucapan atau kalimat penghormatan yang diucapkan selama pelaksanaan puja
bakti.*

Duduk dalam posisi hormat. Pemimpin puja bakti berkata: "Yamaha kho
mayam bhagavantam saranam gatd, yo no bhagava sattha, yassa ca mayam
bhagavato dhammam rocema, imehi sakkarehi tam bhagavantam sasaddhammam,
sasavakasangham abhipijayama”.

Artinya: "Kami telah mengambil Sang Bhagava sebagai tempat
perlindungan kami. Beliau adalah Guru Agung kami. Kami merasa bahagia dengan
Dhamma yang diajarkan oleh Sang Bhagava. Dengan persembahan ini, kami
memohon berkah kepada Sang Bhagava, beserta Dhamma dan Sangha.”

7. Pubbhaganamakara (Penghormatan Pendahuluan)

Pubbhaganamakara berarti "menamai atau mengidentifikasi kehidupan-
kehidupan sebelumnya". Konsep ini lebih terkait dengan pemahaman tentang
reinkarnasi dan hukum karma dalam agama Buddha, yaitu keyakinan bahwa
makhluk hidup mengalami kelahiran kembali dalam berbagai bentuk kehidupan.

Duduk dengan khusyuk, kemudian pemimpin puja bakti berkata: "Handa
mayam buddhassa bhagavato pubbabhdaganamakaram karoma se.

Artinya, "Marilah memulai upacara ini dengan memberikan penghormatan
kepada Sang Buddha, Yang Mulia.”

Bersama-sama mengucapkan: "Namo tassa bhagavato arahato
sammasambuddhassa."

Artinya, "Hormat kepada Sang Buddha, Yang Maha Suci, yang telah

mencapai pencerahan sempurna”.

%5 Kunarso Kunarso, "Mahapuja Sebagai Bagian Dari Sadhana Dalam Ajaran Tantrayana Zhenfo Zong
Kasogatan", Jurnal Pendidikan, Sains Sosial, Dan Agama, Vol. 8, No. 1 (2022), h. 61-62
doi:10.53565/pssa.v8il.443>.

55



8. Saranagamana Patha

yang merupakan bahasa suci dalam agama Buddha. Istilah ini secara harfiah berarti
"jalan perlindungan" atau "jalan menuju perlindungan". Dalam konteks agama
Buddha, Saranagamana Patha merujuk pada tindakan mengambil perlindungan

kepada Tiga Permata (Tiratana), yaitu Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan

Saranagamana Patha adalah sebuah istilah yang berasal dari bahasa Pali,

Sangha (komunitas Buddhis).%

Pemimpin puja bakti berkata dan diikuti oleh peserta:

“Handa mayam tisaranagamanapatham bhanama se”

Artinya: Marilah membaca kalimat Perlindungan Bersama-sama.

“Buddham saranam gacchami”

Artinya : Aku berlindung kepada Buddha.
“Dhammam saranam gacchami”.

Artinya: Aku berlindung Kepada Dhamma.
“Sangham saranam gacchami” .

Artinya: Aku berlindung kepada Sangha.
“Dutiyampi Buddham saranam gacchami”.

Artinya: Kedua kalinya aku berlindung kepada Buddha.
“Dutiyampi Dhammam saranam gacchamai”

Artinya: Kedua Kalinya Aku berlindung Kepada Dhamma.
“Dutiyampi sangham saranam gacchami”

Artinya: Kedua kalinya Aku berlindung kepada Sangha
“Tatiyampibuddham saranam gacchami”

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Buddha
“Tatiyampi dhammam saranam gacchami”

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Dhamma

13 . . .y
Tatiyampi sangham saranam gacchami”.

Artinya: Ketiga kalinya aku berlindung kepada Sangha.

9. Pancasila (Lima Sila Prinsip Moral Buddhis)

dasar yang menjadi pedoman hidup bagi umat Buddha. Istilah "panca” berarti lima,

Pancasila dalam konteks agama Buddha merujuk pada lima prinsip moral

% Dhammapada “Dhammapada: The Path of Truth” (Edisi Terjemahan, Jakarta, Yayasan Dhamma

Phala, 2010) h. 25

56



dan "sila" berarti aturan atau prinsip moral. Jadi, Pancasila Buddhis adalah lima
prinsip moral yang harus dijalankan oleh setiap umat Buddha.
Bersama-sama mengucapkan janji untuk:

a) Tidak membunuh makhluk hidup.

b) Tidak mengambil barang yang bukan milik kita.

¢) Tidak melakukan perbuatan yang tidak baik.

d) Tidak berbohong

e) Tidak minum minuman keras atau kehilangan kesadaran.

10. Buddhanussati (Perenungan Terhadap Buddha)

Buddhanussati adalah perenungan, mengingat kembali sifat-sifat mulia
Sang Buddha seperti kebijaksanaan, belas kasih, dan keberanian Pemimpin puja
bakti berkata dan peserta dengan sikap diam sejenak menghayati
keagungan Sang Buddha.

Berikut bacaan renungan yang dilantunkan oleh pemimpin puja bakti:

“Handa mayam buddhanussatinayam karoma se”’

Artinya; Marilah mengucapkan perenungan terhadap Sang Buddha bers ama-

sama

“Itipi so bhagava araham sammasambuddho,

Artinya: Karena itulah Sang Bhagava, Beliau adalah Yang Mahasuci,

Yang telah mencapai Penerangan Sempurna
“Vijjacarana-sampanno sugato lokavidii

Artinya: Sempurna Pengetahuan serta Tindak-tanduk-Nya, Sempurna

Menempuh Jalan ke Nibbana Pengetahuan Segenap Alam

“Anuttaro purisadammasarathi”

Artinya: Pembimbing Manusia yang Tiada Taranya

“Sattha devamanussanam, buddho bhagavati”

Artinya: Guru para Dewa dan Manusia, Yang Sadar, Yang Patut Dimuliakan.
11. Dhammanussati (Perenungan Terhadap Dhamma)

Pemimpin puja bakti mengajak semua peserta penganut ajaran Buddha
untuk merenungkan Dhamma (ajaran Buddha). Bersama-sama mengucapkan
kalimat yang bermakna.

Berikut isi bacaan kalimat:
“Handa mayam dhammanussatinayam karoma se”.

Artinya: Marilah kita menghayati renungan terhadap Dhamma Bersama-sama.

57



“Svakkhato bhagavata dhammo”
Artinya: Dhamma telah sempurna dibabarkan oleh Sang Bhagava
“Sanditthiko akaliko ehipassiko”
Artinya: terlihat amat jelas, tak bersela waktu, mengundang untuk dibuktikan,
“Opanayiko paccattam veditabbo vififiuhitti.
Artinya: patut diarahkan ke dalam batin, dapat dihayati oleh para bijaksanawan
dalam batin masing-masing
12. Sanghanussati (Perenungan Terhadap Sangha)

Sangha merupakan komunitas para Bhikkhu dan umat awam yang telah
mempraktikkan ajaran Buddha. Melalui perenungan, dapat diartikan bahwasannya
penganutnya menerima bimbingan dan inspirasi dari mereka. Pemimpin puja bakti
mengucapkan bacaan sutta dan untuk peserta ritual puja bakti diam sejenak
menghayati keagungan Dhamma.®’

Berikut bacaan sanghanussati:
“Handa mayam sanghanussatinayam karoma se”’
Artinya: Marilah kita mengucapkan Perenungan Terhadap
Sangha Bersama-sama :
“Supatipanno bhagavato savakasangho”
Artinya: Sangha siswa Sang Bhagawa telah bertindak benar,
“Ujupatipanno bhagavato savakasangho”
Artinya: Sangha siswa Sang Bhagawa telah bertindak lurus,
“Nayapatipanno bhagavato savakasangho”
Artinya: Sangha siswa Sang Bhagawa telah bertindak benar
“Samicipatipanno bhagavato savakasangho”
Artinya: Sangha siswa Sang Bhagawa telah bertindak patut,
“Yadidam cattari purisayugani afthapurisapuggala”
Artinya: Mereka adalah empat pasamg mahluk,terdiri dari delapan jenis
mahluk suci
“Esa bhagavato savakasangho”
Artinya: Itulah Sangha siswa Sang Bhagava
“Ahuneyyo pahuneyyo dakkhineyyo aiijalikaraniyo”

9 Bhikkhu Bodhi, “Manggala Sutta” (Yayasan Dharma Pustaka Nusantara, 2012) h. 33-34

58



Artinya: Patut menerima pujaan, patut menerima sambutan, patut menerima
persembahan, patut menerima perhormatan;
“Anuttaram punifiakkhettam lokassati”
Artinya: Ladang menanam jasa yang tiada taranya bagi mahluk dunia.
13. Saccakiriya Gatha (Pernyataan Kebenaran)

Pemimpin puja bakti mengajak semua peserta untuk mengucapkan
pernyataan kebenaran. Bersama-sama menyatakan bahwa tidak ada perlindungan
yang lebih utama selain Sang Buddha, Dhamma (ajaran Buddha), dan Sangha
(komunitas umat Buddha). Berharap dengan mengucapkan pernyataan ini semua
makhluk hidup akan selalu terlindungi dan sejahtera.*®

“Handa mayam saccakiriyagathayo bhanama se”

Artinya: Marilah kita mengucapkan pernyataan kebenaran bersama-sama.

“Natthi me saranam anifiam, Buddho me saranam varam”

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Sang Budda-lah pelindungku nan

luhur.

“Etena saccavajjena, Sotthi te hotu sabbada”.

Artinya: Berkat kebenaran ini, semoga setiap saat Anda selamat sejahtera.

“Natthi me saranam aiifiam, Dhammo me saranam varam” .

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Dhamma-lah pelindungku nan luhur.

“Etena saccavajjena, Sotthi te hotu sabbada”.

Artinya: Berkat kebenaran ini, semoga setiap saat Anda selamat sejahtera.

“Natthi me saranam anifiam, Shang ho me saranam varam”

Artinya: Tiada perlindungan lain bagiku. Shangha-lah pelindungku nan luhur.
14. Karaniyametta Sutta (Sutta Tentang Cinta Kasih)

Cinta kasih atau metta adalah salah satu konsep sentral dalam ajaran
Buddha. Ini adalah kualitas pikiran yang penuh kasih sayang, kebaikan, dan welas
asih terhadap semua makhluk hidup, tanpa kecuali.

Pemimpin puja bakti membacakan sutta :%
Handa mayam karaniyamettasuttam bhanama se.

Marilah kita membaca sutta tentang cinta kasih

% Bhikkhu Jotidhammo, “Buku Kebaktian Umum " (Edisi Revisi: Jakarta: Yayasan Dhamma Indonesia,
2015) h. 15

% Donatur Buddha “Paritta Suci Kebaktian” (Majelis Pandhita Buddha-Dhamma Indonesia, 1977) h.
60

59



Bersama-sama :
Karaniyamatthakusalena

Yantam santam padam abhisamecca:
Sakko ujii ca suhujii ca

Suvaco cassa mudu anatimani.
Santussako ca subharo ca
Appakicco ca sallahukavutti
Santindriyo ca nipako ca
Appagabbho kulesu ananugiddho.
Na ca khuddam samacare kiici
Yena vinifiu pare upavadeyyum.
Sukhino va khemino hontu

Sabbe satta bhavantu sukhitatta.
Ye keci panabhutatthi

Tasa va thavard va anavasesa
Digha va ye mahanta va
Majjhima rassaka anukathiila.
Difthd va ye ca adittha

Ye ca dire vasanti avidiire

Bhiita va sambhavesi va

Sabbe satta bhavantu sukhitatta
Na paro param nikubbetha
Natimaniietha katthaci nam kafici
Byarosana patighasanna
Nannamannassa dukkhamiccheyya.
Mata yatha niyam puttam

Ayusa ekaputtamanurakkhe.
Evampi sabbabhiitesu
Manasambhavaye aparimanam.
Mettarica sabbalokasmim
Manasambhavaye aparimanam
Uddham adho ca tiriyarica
Asambadham averam asapattam

Titthaiicaram nisinno va

60



Sayano va yavatassa vigatamiddho

Etam satim adhiftheyya

Brahmametam viharam idhamahu.

Difthirica anupagamma Silava dassanena sampanno

Kamesu vineyya gedham Nahi jatu gabbhaseyyam punaretiti.

Artinya:

Inilah yang patut dikerjakan

Oleh ia yang pantas dalam hal yang berguna yang mengantar

ke jalan kedamaian. Sebagai orang yang cakap,jujur,tulus, Mudah
dinasehati, lemah-lembut, tidak sombong. Merasa puas atas yang dimiliki,
mudah dirawat, tidak repot, bersahaja hidupnya, berindra tenang, penuh

pertimbangan,

Sopan, tak melekat pada keluarga-keluarga;

Tidak berbuat kesalahan walaupun kecil yang dapat dicela oleh para
bjaksana. Senantiasa dengan ujaran cinta kasih. Semoga semua mahluk
berbahagia dan tenteram. Semoga semua mahluk hidup bahagia.

Makhluk hidup apa pun yang ada;

yang goyah dan yang kokoh tanpa terkecuali,

yang panjang atau yang besar,

yang sedang,pendek, kecil,kurus atau pun yang gemuk;

yang tampak atau pun yang tak tampak,

yang berada jauh ataupun dekat,

yang telah menjadi atau pun yang belum menjadi,

semoga mereka semua hidup bahagia.

Tak sepatutnya yang satu menipu yang lainnya,

Tidak menghina siapa pun di mana juga;

Dan, tak selayaknya karena marah dan benci

Mengharap yang lain celaka.

Sebagaimana seorang ibu mempertaruhkan jiwa

melindungi putra tunggalnya; demikianlah terhadap semua makhluk

kembangkan pikiran cinta kasih tanpa batas.

61



Cinta kasih terhadap makhluk di segenap alam, patut kembangkan tanpa
batas dalam batin baik ke arah atas, bawah, dan diantaranya; tidak sempit
tanpa kedengkian, tanpa permusuhan.

Selagi berdiri, berjalan atau duduk, ataupun berbaring, sebelum terlelap,

sepatutnya ia memusatkan perhatian ini yang disebut sebagai “berdiam

dalam Brahma”.

Mengembangkan metta, tak berpandangan salah, teguh dalam sila dan

berpengetahuan sempurna, dan melenyapkan kesenangan nafsu indria, tak

akan terlahir dalam rahim lagi.
15. Abhinhapaccavekh Ana Patha (Kalimat Perenungan)

Abhinhapaccavekh Ana adalah frasa Pali dalam teks-teks Buddhis, pada
konteks ritual puja bakti juga merenungkan kembali ajaran-ajaran Buddha. Melihat
kembali perbuatan-perbuatan yang telah dilakukan, baik yang baik maupun yang
buruk, sebagai sebuah proses belajar dan introspeksi diri.*®
Pemimpin puja bakti membacakan sutta :

“Handa mayam brahmavihara-pharanam bhanama se”
Marilah bersama-sama melakukan pemancaran brahmavihara.

Jaradhammomhi

Jaram anatito

Byadhidhammomhi

Byadhim anatito

Maranadhammomhi

Maranam anatito

Sabbehi mepiyehi manapehi nanabhavo vinabhavo

Kammassakomhi

Kammadayado

Kammayoni

Kammabandhu

Kammapatisarano

Yam kammam karissami kalyanam va papakam va

Tassa dayado bhavissamiti

100 Bhikkhu Dhammadiro “Paritta Suci” (Edisi I Pembaruan Yayasan Sangha Theravada Indonesia
Vihara Jakarta Dhammacaka Jaya, 2005) h. 88

62



Evam amhehi abhinham paccavekkhitabbam

Aku wajar mengalami usia tua,

Aku takkan mampu menghindari usia tua

Aku wajar menyandang penyakit,

Aku takkan mampu menghindari penyakit.

Aku wajar mengalami kematian,

Aku takkan mampu menghindari kematian.

Segala milikku yang kucintai dan kusenangi wajar berubah, wajar terpisah
dariku.

Aku adalah pemilik perbuatanku sendiri, terwarisi oleh perbuatanku
sendiri.

Lahir dari perbuatanku sendiri, berkerabat dengan perbuatanku sendiri,
tergantung pada perbuatanku sendiri.

Perbuatan apa pun yang akan kulakukan, baik atau pun buruk; perbuatan
itulah yang akan kuwarisi.

Demikian hendaknya kerap kali kita renungkan segala sesuatu yang telah
didapat, keberhasilan, pencapaian, kebahagiaan, keberuntungan, rezeki,

kesempurnaan.

16. Bhavana (Pengembangan Batin)

17.

Bhavana dalam agama Buddha merujuk pada praktik meditasi atau
pengembangan batin. Dalam konteks puja bakti (ibadah atau ritual keagamaan),
bhavana menjadi inti dari kegiatan tersebut. Pemimpin puja bakti memimpin
bhavana setelah itu mengakhirinya dengan kalimat:

“Sabbe satta bhavantu sukhitatta”

Artinya: Semoga semua mahkluk berbahagia. (atau)

“Sabbe satta sada hontu avera sukhajivino”

Artinya: Semoga semua mahkluk bebas dari kedengkian, senantiasa hidup

bahagia.

Pancasila Aradhana (Permohonan Tiga Perlindungan dan Lima Latihan Sila)

Pancasila Aradhana merupakan suatu praktik dalam agama Buddha di mana
umat memohon perlindungan dan berjanji untuk menjalankan lima sila moral.
Khususnya saat ada Bhikkhu atau samanera (pendeta muda) yang hadir sebagai

pemimpin untuk mengucapkan 3 kalimat permohonan serta lima moral.

63



Berikut kalimat permohonan perlindungan:
Buddham saranam gacchami.
Dhammam saranam gacchami.
Sangham saranam gacchami.
Artinya:
aku berlindung kepada Buddha.
aku berlindung kepada Dhamma.
aku berlindung kepada Sangha
Dutiyampi Buddham saranam gacchami.
Dutiyampi Dhammam saranam gacchami.
Dutiyampi Sangham saranam gacchami.
Artinya:
Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Buddha.
Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Dhamma.
Untuk kedua kalinya, aku berlindung kepada Sangha
Tatiyampi Buddham saranam gacchami.
Tatiyampi Dhammam saranam gacchami.
Tatiyampi Sangham saranam gacchami.
Artinya:
Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Buddha
Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Dhamma.
Untuk ketiga kalinya, aku berlindung kepada Sangha
Lima nilai moralnya yang berisikan tidak membunuh makhluk hidup,
tidak mengambil barang yang bukan milik kita, tidak melakukan
perbuatan yang tidak baik, tidak berbohong, tidak minum minuman
keras atau kehilangan kesadaran.

Ditinjau dari Mariasusai Dhavamony dalam bukunya “Fenomenologi Agama”,
ritual puja bakti dalam agama Buddha dapat dikategorikan ke dalam jenis ritual
konstitutif. Ritual konstitutif adalah jenis ritual yang mengungkapkan atau mengubah
hubungan sosial dengan merujuk pada pengertian mistis. Dengan kata lain, ritual ini

tidak hanya sekadar tindakan simbolis tetapi juga memiliki kekuatan untuk membentuk

64



atau memelihara tatanan sosial dalam masyarakat melalui keyakinan akan hal-hal yang
bersifat sakral.'*

Tujuan ritual untuk membangun dan memelihara hubungan antara manusia
dengan Sang Pencipta. Melalui ritual puja bakti, umat beragama memohon berkat,
perlindungan, atau pengampunan dari Tuhan atau dewa-dewi yang di puja. Keyakinan
akan adanya kekuatan mistis yang hadir dalam ritual ini memperkuat makna dan
efektivitas puja bakti sebagai sebuah ritual konstitutif. Dalam beberapa tradisi, puja
bakti tertentu dapat menandai perubahan status seseorang dalam konteks keagamaan.
Misalnya, upacara pemberkatan atau inisiasi dalam agama tertentu dapat dianggap
sebagai bagian dari puja bakti yang sekaligus berfungsi sebagai ritual konstitutif yang
mengubah status seseorang dalam komunitas agama.%?

Pada tata cara pelaksanaan ritual puja bakti terdapat beberapa tindakan yang
tidak semata hanya Ritual ini bukan hanya sekadar tindakan seremonial, tetapi
merupakan praktik yang bermakna dan berdimensi ganda, yang berkontribusi pada
pembentukan dan pemeliharaan tatanan simbolik dan makna dalam kehidupan
beragama umat Buddha.

Dalam konteks ini puja bakti, transisi yang terjadi lebih bersifat sementara dan
berfokus pada penguatan spiritual dan identitas keagamaan. Memperkuat dimensi
spiritual individu melalui pembacaan paritta, penghayatan ajaran, dan interaksi dengan
simbol-simbol suci, yang menenangkan batin, mengembangkan konsentrasi,
menumbuhkan kebijaksanaan, serta memotivasi pengamalan ajaran. Selain itu, puja
bakti juga memperkokoh identitas keagamaan dalam konteks sosial dengan
menumbuhkan rasa persaudaraan dan kebersamaan dalam komunitas, serta
menegaskan ciri khas agama Buddha melalui tata cara dan tradisi yang dijalankan.
Dengan demikian, puja bakti merupakan sarana holistik yang berdampak pada
penguatan spiritual dan identitas keagamaan umat Buddha.

Konsep rites de passage dari Van Gennep dapat diterapkan pada ritual puja bakti
dalam agama Buddha. Di mulai dari tahap preliminal (pemisahan dari rutinitas) ini
menandai pemisahan individu dari rutinitas sehari-hari dan memasuki ruang sakral

untuk melaksanakan puja bakti, umat Buddha biasanya melakukan persiapan diri,

101 Aldi Septiyansah, "Analisis Tradisi Ritual Adat Seren Taun Kasepuhan Cisungsang Dalam Upaya
Pelestarian Budaya", Jurnal Multidisiplin Teknologi Dan Arsitektur, Vol. 1, No. 2 (2023), h. 32-38,
<https://doi:10.57235/motekar.v1i2.1325>.

102 Mariasusai Dhavamony, “Fenomenologi Agama” (Kanisius, 1995) hal. 66-69.

65



seperti membersihkan diri secara fisik dan mental, mengenakan pakaian yang sopan,
dan mempersiapkan persembahan (bunga, dupa, lilin, dll). Tindakan ini secara simbolis
memisahkan mereka dari aktivitas duniawi dan mempersiapkan mereka untuk
memasuki suasana spiritual. Memasuki Wihara atau ruang puja merupakan tindakan
fisik yang menandai pemisahan dari dunia luar dan memasuki ruang yang dianggap
suci. Suasana Wihara yang tenang dan khusyuk membantu menciptakan suasana yang
kondusif untuk beribadah.

Tahap Liminal (tahap transisi/praktik ritual) merupakan inti dari ritual puja
bakti, di mana umat Buddha melakukan berbagai praktik ritual. Tahap ini bersifat
liminal karena individu berada dalam "ambang" antara status duniawi dan status
spiritual yang diperbaharui. Sujud atau beranjali di hadapan altar merupakan bentuk
penghormatan kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha. Gerakan fisik ini melambangkan
kerendahan hati dan penyerahan diri kepada nilai-nilai spiritual. Selain itu, dengan
memberikan persembahan berupa bunga, dupa, lilin, atau makanan merupakan simbol
penghormatan dan ungkapan syukur. Persembahan ini juga melambangkan pelepasan
keterikatan terhadap materi.’®®

Tahap Postliminal (penggabungan kembali dengan penguatan identitas
keagamaan), setelah menyelesaikan rangkaian ritual puja bakti, umat Buddha kembali
ke kehidupan sehari-hari dengan membawa penguatan identitas keagamaan dan
spiritualitas. Pembacaan paritta penutup menandai berakhirnya ritual dan memberikan
berkat bagi semua yang hadir. Umat Buddha biasanya berbagi jasa kebajikan yang telah
diperoleh selama puja bakti kepada semua makhluk. Tindakan ini menumbuhkan rasa
welas asih dan kepedulian terhadap sesama.'®

Dapat ditarik kesimpulan bahwa dari sudut pandang Dhavamony dapat
memahami mengapa puja bakti penting bagi komunitas Buddhis, yaitu karena
fungsinya dalam membentuk identitas, memperkuat ikatan sosial, dan memfasilitasi
transformasi diri. Dari sudut pandang Van Gennep memberikan penjelasan bahwa puja
bakti berfungsi sebagai proses transisi spiritual, meskipun transisi ini bersifat sementara

dan berfokus pada penguatan batin dan identitas keagamaan. Dengan demikian kedua

103 «“Kajian Liminalitas Dari Van Gennep Tentang Ritual (Antropologi Simbolik)", (HUMANIORAO16,
Maret 2023) <https://antropologil6.blogspot.com/2023/03/kajian-liminalitas-dari-van-gennep.html> Diakses
pada 24 Desember 2024.

104 Bartoven Vivit, Jesica Elis, Febriani Nurdin, "Ritual Ngebuyu: Membumikan Pewaris Dan Perubahan
Ritual Kelahiran Pada Marga Legun Way Urang", Journal Kebudayaan Vol. 20 (2019) h. 1-2.

66



teori oleh Dhavamony dan Van Gennep saling melengkapi dan memberikan penjelasan
terkait tahapan pelaksanaan dan fungsi pada ritual puja bakti.
B. Makna Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti
Puja Bakti merupakan suatu ritual keagamaan yang memiliki makna simbolik
karena setiap aspek dalam ritual tersebut, mulai dari tindakan, objek yang digunakan,
hingga bacaan yang dilantunkan mengandung makna yang lebih dalam dari sekadar
tindakan fisik atau ucapan verbal. Simbol-simbol ini merujuk pada konsep-konsep
spiritual, nilai-nilai etika, dan ajaran-ajaran Buddha, yang membantu umat memahami
dan menghayati agama Buddha secara lebih mendalam. Elemen-elemen atau benda
dalam ritual puja bakti di antaranya sebagai berikut:
1. Patung Buddha
Patung Buddha yang ditempatkan di altar pada ritual puja bakti memiliki
makna simbolis yang mendalam bagi umat Buddha. Patung tersebut bukanlah objek
pemujaan dalam arti menyembah berhala, melainkan representasi visual dari Buddha
dan ajaran-Nya. Penempatan patung Buddha di tempat yang tinggi dan di tengah altar
menunjukkan penghormatan yang tinggi kepada Buddha dan ajarannya.
Berdasarkan penjelasan oleh Bapak Wirya memaknai patung Buddha yang
ditempatkan di altar dalam Buddhisme, terdapat Tiga Permata yang menjadi
landasan agama, yaitu Buddha (Sang Guru), Dhamma (Ajaran), dan Sangha
(Komunitas). Buddha Gautama adalah guru spiritual utama yang telah menunjukkan
jalan menuju pembebasan dari penderitaan. Dengan menghormati patung Buddha
salah satu cara untuk mengungkapkan rasa hormat dan terima kasih kepada guru
spiritual tersebut.'®
William melihat patung Buddha sebagai representasi fisik dari Siddhartha
Gautama, Buddha historis, dan oleh karena itu berfokus pada detail ikonografi
seperti posisi tangan (mudra) dan ekspresi wajah Siddhartha Gautama untuk
memahami aspek-aspek kehidupannya atau ajaran-ajarannya secara langsung.
Menolak anggapan bahwa umat Buddha menyembah berhala karena fokus utamanya

pada pengembangan diri melalui praktik spiritual, seperti meditasi dan kebajikan. %

105 Wawancara Dengan Bapak Wirya Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

106 ‘Wawancara Dengan Wiliam Remaja Buddhis/Peserta Ritual Puja Bakti Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang, 24 November 2024

67



Buddharipa secara harfiah berarti ‘perujudan Buddha’. Perwujudan Buddha
ini bisa dibentuk atau dibuat dalam bentuk gambar, relief, atau patung. Bahan dasar
yang digunakan bisa berasal dari kertas, batu, tanah, logam, kayu, atau benda
lainnya. Setelah gambar, relief, atau patung yang berasal dari bahan-bahan tersebut
ini terbentuk, keberadaannya adalah sama seperti hasil karya seni keterampilan
benda-benda lain pada umumnya, tidak ada satu keistimewaan pada barang-barang
tersebut kecuali nilai keindahan dan kegunaannya.

Untuk menetapkan atau menyatakan bahwa benda yang dibuat itu ditujukan
untuk menggambarkan atau mewakili keberadaan Sang Buddha, dibuatlah satu
upacara pengumuman atau pengukuhan atas benda tersebut. Patung Buddha
dipandang sebagai representasi visual Sang Buddha setelah diresmikan melalui
upacara Buddhabhiseka. Upacara ini bukan memberikan kekuatan magis, tetapi
mengumumkan dan mengukuhkan status benda stersebut sebagai simbol yang
mengingatkan pada ajaran dan kualitas luhur Buddha Gautama. Fokusnya adalah
pada ajaran dan penghormatan kepada Sang Buddha, bukan pada pemujaan benda
itu sendiri.'”’

Sumber-sumber kitab Buddha, terutama kanon Pali, lebih menekankan pada
ajaran (Dhamma) dan praktik spiritual sebagai jalan menuju pembebasan. Namun,
penghormatan terhadap Buddha sebagai guru spiritual juga merupakan hal yang
penting. Dalam kitab-kitab tersebut, diceritakan bagaimana para komunitas ajaran
menunjukkan rasa hormat dan bakti mereka kepada Sang Buddha.

Penjelasan Bapak Wirya lebih selaras dengan makna patung Buddha menurut
sumber kitab Buddha, karena secara eksplisit menghubungkannya dengan Tiga
Permata dan menekankan penghormatan terhadap Buddha sebagai guru spiritual.
Meskipun demikian, penjelasan Wiliam juga relevan karena menyoroti pentingnya
ikonografi dan menolak anggapan pemujaan terhadap berhala.

2. Lilin

Lilin melambangkan penerangan, baik penerangan secara harfiah maupun

penerangan batin. Penerangan ini mengacu pada penghapusan kegelapan batin,

kebodohan, dan penderitaan, serta pencapaian kebijaksanaan dan pencerahan.

197 Miskaningsih, "Makna Simbolis Ornamen Pada Bangunan Utama Wihara Avalokitesvara Di Kawasan
Banten Lama".(Yogyakarta: UNY, 2017)

68



Pemahaman oleh Ibu Dina dalam memaknai lilin sebagai simbol penerangan
dan kebijaksanaan (Panna). Api lilin yang menerangi kegelapan melambangkan
bagaimana ajaran Buddha Dhamma menerangi kegelapan batin, kebodohan (4Avijja),
dan penderitaan. Seperti lilin yang menghilangkan kegelapan di ruangan,
kebijaksanaan yang diperoleh melalui ajaran Buddha menghilangkan kebingungan
dan ketidaktahuan, membimbing umat menuju pemahaman yang benar tentang
realitas.’®

Berdasarkan penjelasan Kelvin melihat lilin dari sudut pandang yang
berbeda, yaitu sebagai simbol ketidakkekalan (Anicca) dan persembahan (Dana).
Nyala lilin yang perlahan-lahan meredup dan akhirnya padam mengingatkan umat
Buddha akan sifat sementara dari segala sesuatu di dunia ini.'®

Dalam Agama Buddha ada beberapa penyebab kematian. Agar lebih mudah
dimengerti maka akan diberikan contoh dengan menggunakan lilin. Lilin ini punya
api dan apinya bisa mati karena berbagai kondisi. Kalau api lilin ini kita ibaratkan
sebagai kehidupan, maka penyebab pertama lilin itu mati adalah karena lilin atau
bahan bakarnya habis. Jadi kalau lilin ini dipasang terus, pada mulanya masih tinggi,
lalu tinggal separuh, sepertiga, seperempat, akhirnya habis. Ketika lilinnya mati,
kadang-kadang sumbunya masih ada, masih tersisa sumbu sedikit. Di dalam
kehidupan, hal ini menunjukkan kehidupan bahwa orang yang meninggal karena
jatahnya sebagai manusia sudah habis, walaupun umurnya masih di bawah usia rata-
rata pada masa itu.'*°

Dapat dipahami penjelasan dari Ibu Dina, Kelvin serta oleh Bhikkhu
mendapatkan perbedaan ketiganya dan saling melengkapi dalam pemaknaan lilin.
Menurut Ibu Dina, lilin melambangkan penerangan dan kebijaksanaan (Panna), di
mana nyala api menerangi kegelapan batin dan kebodohan (4vijja). Kelvin melihat
lilin sebagai simbol ketidakkekalan (Anicca) dan persembahan (Dana), dengan nyala
yang meredup dan padam mengingatkan akan sifat sementara kehidupan. Analogi
lilin yang mati karena bahan bakar habis menggambarkan akhir kehidupan karena

masa hidup telah usai. Kesimpulannya, lilin bukan hanya simbol penerangan batin,

198 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

109 Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang, 24 November 2024

110 Bhikkhu Uttamo, “Agama Buddha Pedoman Hidupku” Website Buddhis Samaggi Phala,
http://www.samaggi-phala.or.id’ (Diakses pada 15 Desember 2024).

69



tetapi juga pengingat ketidakkekalan, pentingnya kebijaksanaan, dan praktik
pelepasan, yang fundamental dalam ajaran Buddha menuju pembebasan dari
samsara.

3. Bunga

Bunga dalam ritual puja bakti Buddha memiliki makna simbolis yang
mendalam dan beragam, yang merujuk pada ajaran-ajaran penting dalam agama
Buddha. Secara umum, bunga melambangkan ketidakkekalan (4nicca), salah satu
dari tiga corak umum (7ilakkhana) dalam ajaran Buddha.

Pemahaman tentang makna bunga oleh Ibu Siauw Ika yaitu pemilihan jenis
bunga tertentu seringkali membawa nuansa makna tambahan. Mawar, kenanga, dan
kanthil, meskipun tidak selalu menjadi bunga utama dalam setiap tradisi Buddhis,
dapat ditemukan dalam beberapa praktik dan memiliki interpretasi simbolis yang
menarik. Mawar melambangkan cinta, keindahan Dhamma, dan tantangan spiritual;
warnanya memberi nuansa makna berbeda, putih untuk kemurnian dan merah untuk
welas asih. Kenanga, dengan aromanya, melambangkan kebajikan, moralitas, dan
kedamaian batin. Kanthil (cempaka putih) melambangkan kesucian, kemurnian, dan

keabadian, sering dikaitkan dengan Nibbana. Ketiga bunga ini, dengan
karakteristiknya, memperkaya ritual dan perenungan ajaran Buddha.'*!

Berdasarkan penjelasan Leoni bunga dalam puja bakti itu simbol yang
indah. Keindahan bunga mengingatkan pada keindahan Dhamma, ajaran Buddha
yang membawa kedamaian. Mempersembahkan bunga juga merupakan bentuk
penghormatan dan persembahan tulus dari hati. Bukan hanya untuk Buddha, akan
tetapi juga sebagai latihan untuk melepaskan ego dan mengembangkan kebajikan.

Buddha Sakyamuni mengajarkan bahwa jika seseorang percaya kepada
kata-kata-Nya, membangkitkan kekuatan hati kepercayaan dapat terlahir kembali
dari sebuah bunga teratai. Semua para Buddha dan Bodhisattva selalu digambarkan
duduk atau berdiri diatas sebuah bunga teratai. Bunga Teratai, tentu saja bunga
teratai putih. Putih melambangkan kesucian. Saddharma Pundarika Sutta
digambarkan puteri raja naga yang berumur delapan tahun. Percaya kepada

Saddharma Pundarika Sutta dan mencapai ke Buddhaan dalam Dunia Suci.

11 Wawancara Dengan Ibu Siauw Ika Bendahara di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

70



Pikirannya menjadi suci dan tidak ternoda, ini sama seperti ketika lahir dan segera
mencapai penerangan.*?

Bunga dalam puja bakti memiliki makna simbolis yang kaya. Ibu Siauw Ika
menyoroti mawar (cinta, keindahan Dhamma, tantangan spiritual), kenanga
(kebajikan, moralitas, kedamaian), dan kanthil (kesucian, kemurnian, keabadian).
Leoni menekankan keindahan bunga sebagai pengingat Dhamma dan persembahan
sebagai penghormatan dan latihan melepaskan ego. Teratai, khususnya putih,
melambangkan kesucian dan kelahiran kembali spiritual, diperkuat dengan
gambaran Buddha dan Bodhisattva di atas teratai serta kisah puteri raja naga. Jadi,
bunga bukan sekadar hiasan, tetapi simbol mendalam tentang ajaran Buddha, dari
kebajikan hingga pembebasan.

4. Dupa

Dupa merupakan persembahan kepada Buddha dengan aroma yang harum
dan suci. Dalam tradisi Buddha, persembahan yang diberikan sebaiknya berupa
benda-benda yang bersih dan murni. Dupa, yang terbuat dari bahan-bahan alami
seperti kayu cendana atau herbal, dianggap sebagai persembahan yang sesuai dan
tidak melibatkan kekerasan.

Bapak Juminto menyebutkan dalam penggunaan dupa dapat berbeda-beda
antar aliran dalam agama Buddha. Misalnya, dalam tradisi Theravada, penggunaan
dupa biasanya lebih sedikit dan hanya dilakukan pada acara-acara tertentu atau oleh
pemimpin upacara. Bahwa tiga batang dupa yang umumnya digunakan
melambangkan Tiga Permata (Tri Ratna) yaitu Buddha, Dhamma, dan Sangha. Ada
pula yang mengartikan sebagai simbol dari sila (moralitas), samadhi (konsentrasi),
dan panna (kebijaksanaan).'?

Pemahaman William tentang penggunaaan dupa yang berfokus pada tujuan
utama dari puja bakti bukanlah untuk memohon sesuatu dari Buddha, melainkan
sebagai sarana untuk mengembangkan batin dan mendekatkan diri pada
pencerahan. Persembahan dupa merupakan bagian dari upaya tersebut, sebagai

bentuk penghormatan dan pengingat akan ajaran Buddha.'**

112 Nakamura M.Bhiksu Jun-Ichi, “Bunga Teratai, Simbol Ajaran Buddha” (PERHIMPUNAN
BUDDHIS NICHIREN SHU, 2006) <https://adoc.pub/bunga-teratai-simbol-dari-ajaran-buddha.html>.

113 Wawancara Dengan Bapak Juminto Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

114 Wawancara Dengan William Remaja Buddhis Peseta Ritual Puja Bakti Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang, 24 November 2024

71



Menurut Kitab Xuan Yi Jing, pada waktu Hyang Buddha berdiam di Taman
Anatapindika Jetavana, Upasaka Puriva membangun sebuah tempat pertemuan
untuk mengundang Hyang Buddha, dari jauh memandang Taman Anatapindika dan
memberikan penghormatan kepada Hyang Buddha. Asap dupa melayang menuju
ke tempat Buddha dan berdiam di atas kepala Beliau sehingga membentuk sebuah
payung dari dupa.

Berdasarkan hal tersebut awal penggunaan dupa dalam agama Buddha.
Dupa dipakai sebagai perantara untuk menyampaikan hasrat umat sehingga
dikatakan dupa sebagai simbol hasrat dan niat untuk menghormati Hyang
Buddha.'™> Dari berbagai pendapat yang telah dipaparkan, dapat disimpulkan
bahwa penggunaan dupa dalam agama Buddha memiliki makna yang beragam dan
mendalam.

Secara umum, dupa berfungsi sebagai sarana dalam upacara puja bakti,
namun interpretasinya berbeda-beda. Dalam tradisi Theravada, penggunaan dupa
cenderung lebih sedikit dan terbatas pada acara tertentu atau pemimpin upacara,
dengan tiga batan g dupa melambangkan Tiga Permata (Tri Ratna) atau sila,
samadhi, dan panna. William menekankan bahwa tujuan utama penggunaan dupa
bukanlah permohonan, melainkan sebagai sarana pengembangan batin dan
mendekatkan diri pada pencerahan, sebagai bentuk penghormatan dan pengingat
ajaran Buddha. Sementara itu, berdasarkan Kitab Xuan Yi Jing, penggunaan dupa
berawal dari penghormatan Upasaka Puriva kepada Buddha, di mana asap dupa
membentuk payung di atas kepala Buddha, sehingga dupa dianggap sebagai
perantara hasrat dan niat penghormatan.

Dengan demikian, penjelasan William selaras dengan kitab Xuan Yi Jin
bahwa dupa dalam agama Buddha tidak hanya sekadar wewangian, tetapi juga
simbol penghormatan, pengingat ajaran, sarana pengembangan diri, dan perantara
hasrat spiritual.

5. Kitab Tripitaka

Kitab Tripitaka merupakan kitab suci agama Buddha yang berisi kumpulan

ajaran Buddha Gautama. Kata "Tripitaka"” sendiri berasal dari bahasa Sanskerta,

"Tri" berarti tiga dan "Pitaka" berarti keranjang atau wadah. Kitab Triplitaka

115 Majalah HARMONI Umat Buddha, "Mengapa Di Dalam Agama Buddha Ada Persembahan Dupa?"
(Majalah Buddha, 2013) <https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-majalah/edisi-25/mengapa-di-dalam-
agama-buddha-ada-persembahan-dupa/>.

72



digunakan sebagai pedoman dalam melakukan ritual puja bakti khususnya pada
aliran Theravada.

Pemahaman Ibu Dina tentang Kitab Tripitaka yaitu kitab yang berisi syair-
syair dan sutta pada ajaran Buddha. Dilihat sebagai kumpulan khotbah dan ajaran
Buddha yang memberikan solusi atas permasalahan kehidupan. Kisah-kisah dan
perumpamaan dalam Sutta Pitaka dipahami sebagai pelajaran moral dan etika yang
dapat diterapkan dalam berbagai situasi.**

Kelvin memahami kitab Tripitaka dianggap sebagai penjelasan yang lebih
mendalam tentang konsep-konsep Buddhis, seperti hukum karma, tumimbal lahir,
dan hakikat realitas. Pemahaman tersebut membantu memperkuat keyakinan dan
motivasi dalam praktik spiritual.**’

Pengajaran Buddha diklasifikasikan ke dalam tiga kelompok utama yang
dikenal sebagai Tipitaka (Tiga Keranjang). Pengklasifikasian ini muncul dari
pembagian Dhamma (ajaran) ke dalam dua bagian, yaitu Suttanta dan

Abhidhamma, yang kemudian digabungkan dengan Virnaya (disiplin).
Suttanta berisi khotbah dan wacana Buddha tentang berbagai topik Dhamma,
seperti lima agregat dan asal mula saling bergantungan, yang dijelaskan secara
detail dan komprehensif. Abhidhamma, di sisi lain, mengklasifikasikan dan
menganalisis ajaran-ajaran Suttanta secara sistematis dan mendalam, memberikan
penjelasan detail hingga topik tersebut dianggap lengkap. Vinaya tetap sebagai
aturan dan disiplin monastik.'*® Istilah "pifaka” secara harfiah berarti "keranjang"
atau "kumpulan," yang secara kiasan merujuk pada kumpulan utama ajaran
Buddha. Dengan demikian, 7ipitaka menjadi koleksi lengkap ajaran dan disiplin
Buddha, terdiri dari Vinaya Pitaka (aturan disiplin), Sutta Pitaka (khotbah dan
wacana), dan Abhidhamma Pitaka (analisis dan klasifikasi ajaran).

Ketiga pandangan tersebut saling melengkapi dalam memahami Tripitaka.
Pandangan Ibu Dina menyoroti nilai praktis dan etis ajaran Buddha yang
terkandung dalam Sutta Pitaka. Pandangan Kelvin menyoroti kedalaman filosofis

dan metafisik ajaran yang dianalisis dalam Abhidhamma Pitaka. Sementara itu,

116 Wawancara Dengan Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang, 24
November 2024

117 Wawancara Dengan Kelvin Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti di Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang, 24 November 2024

118 Bhikkhu Ratanadhiro, "Kitab Pali: Apa Yang Seorang Buddhis Harus Ketahui" (Vidyasena Production
Vihara Vidyaloka, 2017).

73



penjelasan umum memberikan struktur dan konteks keseluruhan Tripitaka,
mencakup Vinaya Pitaka sebagai landasan disiplin. Dengan demikian, Tripitaka
dapat dipahami sebagai kitab suci yang komprehensif, mencakup pedoman etika,
penjelasan filosofis, dan aturan disiplin, yang secara keseluruhan bertujuan untuk
memberikan solusi atas permasalahan kehidupan dan membimbing umat dalam
praktik spiritual.

Analisis teori Clifford Geertz berpusat pada konsep thick description
(deskripsi mendalam) dan pemahaman kebudayaan yang menekankan kebudayaan
bukanlah sekadar perilaku yang terlihat, melainkan jaringan makna yang ditenun
oleh simbol-simbol.’*® Puja Bakti, setiap elemen ritual mulai dari tindakan, objek,
hingga bacaan, merupakan simbol yang merujuk pada konsep spiritual, nilai etika,
dan ajaran Buddha.

Patung Buddha bukan sekadar representasi fisik, tetapi simbol kompleks
yang mengandung makna teologis dan historis. Patung tersebut dalam Buddha
sebagai guru spiritual yang telah mencapai pencerahan dan menunjukkan jalan
menuju pembebasan. Upacara Buddhabhiseka mengukuhkan patung sebagai
simbol yang mengingatkan pada ajaran dan kualitas luhur Buddha. Geertz
memandang bahwa patung Buddha merupakan simbol yang "bermuatan" makna,
menghubungkan umat dengan sejarah, ajaran, dan nilai-nilai Buddhisme.
Perbedaan penafsiran antara Bapak Wirya dan William menunjukkan bagaimana
simbol yang sama dapat diinterpretasi secara berbeda dalam konteks yang berbeda,
namun tetap dalam kerangka makna Buddhisme.

Kemudian pada simbol lilin objek berbentuk silinder yang terbuat dari lilin
dan menghasilkan cahaya saat dibakar. Lilin melampaui fungsi penerangan fisik
yang merupakan simbol penerangan batin, kebijaksanaan (Panna), dan
ketidakkekalan (4nicca). Nyala api yang meredup dan padam mengingatkan akan
sifat sementara segala sesuatu, termasuk kehidupan. Analogi lilin yang habis bahan
bakar menggambarkan akhir kehidupan. Dalam konteks Geertz, lilin merupakan

simbol yang "mengkomunikasikan" nilai-nilai fundamental Buddhisme, seperti

119 Yosua Robodia Miokbun, "Simbol Budaya Pada Novel Namaku Teweraut Karya Ani Sekarningsih
(Kajian Interpretasi Smbolik Clifford Geertz)" Bapala, Vol. 11, No. 2 (2024), h. 28-29.

74



pentingnya kebijaksanaan dan kesadaran akan ketidakkekalan.’® Perbedaan
interpretasi antara Ibu Dina dan Kelvin menunjukkan kekayaan makna simbol lilin.

Simbol bunga, khususnya teratai, merupakan simbol kesucian, keindahan
Dhamma, dan kelahiran kembali spiritual. Persembahan bunga merupakan bentuk
penghormatan dan latihan melepaskan ego. Pemilihan jenis bunga seperti mawar,
kenanga, dan kanthil menambahkan nuansa makna yang berbeda. Dalam kerangka
Geertz, bunga merupakan simbol yang "mengekspresikan" nilai-nilai estetika dan
spiritual Buddhisme. Penggunaan bunga dalam ritual puja bakti bukan hanya
tindakan seremonial, tetapi juga ungkapan simbolis dari keyakinan dan
penghormatan.

Dupa adalah batang kecil yang terbuat dari bahan aromatik dan
menghasilkan asap harum saat dibakar. Dupa berfungsi sebagai sarana dalam
upacara puja bakti dan simbol penghormatan, pengingat ajaran, serta perantara
hasrat spiritual. Asap dupa yang naik ke atas melambangkan penghormatan dan
doa yang disampaikan kepada Buddha. Pemahaman Geertz, dupa merupakan
simbol yang "mewujudkan" interaksi antara umat dan ajaran Buddha. Penggunaan
dupa, dengan berbagai interpretasinya, menunjukkan bagaimana simbol dapat
diadaptasi dan dimaknai dalam konteks tradisi yang berbeda.

Pada kitab ajaran Buddha yaitu Tripitaka adalah kumpulan teks suci sebagai
pedoman bagi penganutnya. Tripitaka bukan hanya sekumpulan teks, tetapi
representasi otoritas ajaran Buddha. Berisi pedoman etika, penjelasan filosofis, dan
aturan disiplin. Analisis Geertz, Tripitaka merupakan simbol yang
"melembagakan" ajaran Buddha dan memberikan kerangka kognitif dan moral bagi
umat. Perbedaan pemahaman Ibu Dina dan Kelvin menunjukkan bagaimana
Tripitaka dapat diinterpretasi dan diaplikasikan secara berbeda dalam konteks
kehidupan dan praktik spiritual.

Analisis menggunakan teori Geertz menunjukkan bahwa simbol-simbol
dalam ritual puja bakti Buddha bukan sekadar objek atau tindakan seremonial,
tetapi "jaring-jaring makna" yang kompleks. Simbol-simbol ini menghubungkan

umat dengan sejarah, ajaran, nilai-nilai, dan pengalaman spiritual Buddhisme.

120 Arofah Aini Laila, "Kepercayaan Jawa Dalam Novel Wuni Karya Ersta Andantino (Interpretatif
Simbolik Clifford Geertz)", The Journal of Society and Media, Vol. 1, No. 1 (2019), h. 3.

75



Melalui “Thick Description” dapat memahami bagaimana simbol-simbol tersebut
membentuk dan dihidupi dalam konteks kebudayaan Buddhis.**

Dalam agama Buddha, puja bakti adalah praktik mendalam yang memiliki
makna simbolis berlapis dan kompleks. Puja bakti sebuah wujud penghormatan
tertinggi kepada Triratna (Buddha, Dhamma, dan Sangha) yang menjadi pilar
utama keyakinan umat Buddha. Istilah puja bakti memiliki pengertian memuja,
menghormat, dan berbakti dengan menjalankan ajaran Sang Buddha. Pemujaan
timbul ketika pada jaman dahulu para bhikkhu dan murid Sang Buddha lainnya.
Sebagai bentuk penghormatan dilakukan dengan membawa bunga, dupa dan lilin.
Dengan melantunkan Paritta, mengulang dan merenungkan ajaran Sang Buddha
serta menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari diartikan bentuk kebaktian
kepada Sang Buddha. Lebih dari sekadar ungkapan rasa syukur dan bakti, puja
bakti sebagai sarana transformasi batin yang bertujuan untuk mengembangkan
kualitas-kualitas luhur seperti kebijaksanaan, kasih sayang, dan ketenangan.

Ritual puja bakti membantu memusatkan pikiran dan menenangkan batin
serta menciptakan ruang hening di tengah dinamika kehidupan. Melalui pelafalan
paritta, meditasi, dan perenungan, umat Buddha meresapi ajaran Dhamma, yang
menjadi panduan hidup mereka.!?? Ritual ini sebagai pengingat akan pentingnya
praktik Dhamma dalam kehidupan sehari-hari, mendorong umat Buddha untuk
senantiasa berbuat kebajikan dan menghindari perbuatan buruk.

Lebih jauh lagi, puja bakti memperkuat rasa kebersamaan dan persaudaraan
dalam komunitas Sangha. Melalui partisipasi dalam ritual bersama umat Buddha
merasakan ikatan spiritual yang kuat, saling mendukung dalam perjalanan spiritual
mereka. Ritual ini juga menjadi sarana untuk melestarikan tradisi dan nilai-nilai
luhur agama Buddha yang diwariskan dari generasi ke generasi. Dengan demikian,
puja bakti merupakan bahasa simbolis yang tidak hanya mengungkapkan
komitmen umat Buddha terhadap jalan Dhamma untuk mencapai pencerahan serta
kebahagiaan sejati tetapi juga memperkuat identitas dan solidaritas sebagai

komunitas khususnya aliran Theravada.

121 Clifford Geertz, “Works and Lives . The Anthropologist” (Amerika Serikat, 1988) h. 18-20.
122 Bhikkhu Uttamo “Agama Buddha Pedoman Hidupku” (Website Buddhis Samaggi Phala) (2020) h.
2-3. <http://www.samaggi-phala.or.id >

76



BABV
KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Berdasarkan penelitian yang dilakukan dari data-data yang ditemukan, penulis

menemukan beberapa poin penting tentang skripsi yang bejudul “Makna Simbolik

Dalam Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan Kepada Sang Buddha (Studi

Kasus di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang)”. Poin-poin penting tersebut

penulis rangkum dalam kesimpulan sebagai berikut:

1.

Ritual puja bakti dalam agama Buddha bukan sekadar tindakan seremonial, tetapi
memiliki makna spiritual yang mendalam. Tindakan fisik yang dilakukan dalam
ritual ini adalah simbol dari pengabdian, penghormatan, dan pemurnian diri. Ritual
ini bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Buddha, Dhamma, dan Sangha serta
memperkuat spiritualitas dan identitas keagamaan umat Buddha. Struktur urutan
pelaksanaan ritual puja bakti memiliki tahapan yang jelas, seperti, persiapan,
pembacaan paritta, perenungan terhadap Buddha, Dhamma, dan Sangha, serta
pengucapan janji moral (Pancasila). Seluruh tahapan ini memiliki fungsi untuk
membawa peserta ke dalam suasana spiritual yang lebih dalam. Mariasusai
Dhavamony mengkategorikan puja bakti sebagai ritual konstitutif yang tidak hanya
bersifat simbolis tetapi juga memperkuat tatanan sosial dan keyakinan sakral dalam
komunitas Buddhis.

Sementara itu, Arnold Van Gennep menjelaskan bahwa puja bakti memiliki tiga
tahapan rites de passage: pemisahan dari duniawi, transisi melalui ritual, dan
reintegrasi dengan identitas keagamaan yang lebih kuat. Konsep rites de passage
dari Van Gennep dapat diterapkan secara efektif pada ritual puja bakti dalam agama
Buddha, yang terbagi menjadi tiga tahap utama: preliminal, liminal, dan
postliminal. Pada tahap preliminal, umat Buddha mempersiapkan diri secara fisik
dan mental, menandai pemisahan dari rutinitas duniawi dan memasuki ruang sakral
wihara. Tahap liminal merupakan inti ritual, di mana umat Buddha melakukan
praktik seperti sujud, memberikan persembahan, dan melafalkan paritta, sebagai
bentuk penghormatan dan rasa syukur. Terakhir, pada tahap postliminal, umat
Buddha kembali ke kehidupan sehari-hari dengan penguatan identitas keagamaan,
ditandai dengan pembacaan paritta penutup dan berbagi jasa kebajikan. Melalui

tahapan-tahapan ini, ritual puja bakti tidak hanya menjadi sarana ibadah, tetapi juga

77



proses transformasi spiritual yang memperbarui dan memperkuat keyakinan umat

Buddha.

Setiap elemennya bukan sekadar benda tanpa memiliki makna, melainkan simbol-

simbol yang dihayati dan diinterpretasi umat Buddha serta memberikan

pemahaman mendalam tentang ajarannya. Pada masing-masing temuan oleh
penulis menyebutkan beberapa simbol dan maknanya sebagai berikut:

a. Patung Buddha, bukan objek pemujaan berhala, tetapi representasi visual
Buddha dan ajarannya sebagai pengingat kualitas luhur Buddha dan Tiga
Permata. Ikonografi dan upacara Buddhabhiseka bertujuan mengukuhkan status
simbolis, bukan kekuatan magis.

b. Lilin melambangkan penerangan dan kebijaksanaan (Panna) yang mengusir
kegelapan batin (4vijja), serta mengingatkan akan ketidakkekalan (Anicca)
melalui nyala api yang meredup dan padam.

c. Bunga mrepresentasikan ketidakkekalan dan keindahan Dhamma. Persembahan
bunga adalah bentuk penghormatan, latithan melepaskan ego, dan
pengembangan kebajikan. Jenis bunga misalnya teratai putih melambangkan
kesucian.

d. Dupa melambangkan penghormatan, pengingat ajaran, pengembangan batin,
dan perantara hasrat spiritual. Tiga batang dupa umumnya melambangkan Tri
Ratna (Buddha, Dhamma, Sangha) atau sila, samadhi, dan panna.

e. Tripitaka, kitab suci agama Buddha yang berisi ajaran Buddha Gautama, terbagi
menjadi Vinaya Pitaka (aturan monastik), Sutta Pitaka (khotbah), dan
Abhidhamma Pitaka (analisis filosofis). Berfungsi sebagai pedoman etika,
filosofis, dan disiplin dalam praktik spiritual.

Geertz mendefinisikan agama sebagai sistem simbol yang membentuk suasana
hati, motivasi, dan pandangan dunia umatnya. Dengan menekankan pentingnya
"deskripsi mendalam" (thick description) untuk memahami makna di balik
simbol dan ritual keagamaan. Dalam konteks Buddhisme, elemen-elemen
seperti patung, lilin, bunga, dupa, dan kitabTripitaka bukan sekadar objek fisik,
tetapi simbol yang membawa makna filosofis dan spiritual. Pada intinya Geertz
melihat agama sebagai sistem simbol yang membentuk realitas sosial dan
pengalaman subjektif umatnya, dan deskripsi mendalam adalah kunci untuk

memahaminya.

78



B. Saran

Dengan hasil dari penelitian diatas penulis memberikan saran sebagai bahan

evaluasi dan peninjauan kembali, saran tersebut diantaranya:

1.

Tata pelaksanaan ritual puja bakti adalah suatu tindakan yang besrifat sakral dan
merupakan kunci dalam menjalani hidup bagi Buddhisme, maka dengan itu
pentingnya mengetahui dan memahami urutan ritual untuk mendapatkan manfaat
spiritual yang optimal. Pendidikan serta pemahaman yang diperoleh dalam
melaksanakan ritual puja bakti tentu direalisasikan dalam kehidupan sehari-hari
oleh umat Buddha.

Untuk seluruh anggota umat Buddha di Indonesia terkhusus pengurus Wihara
Buddhagaya Watugong Semarang agar selalu melanggengkan nilai-nilai serta
ajaran Buddha Theravada tentang kebijaksanaan, moralitas, dan konsentrasi untuk
mencapai kedamaian batin dan kebahagiaan sejati.

Penulis sebagai peneliti hanyalah manusia biasa yang hanya mampu berikhtiar
menuju kepada hal yang lebih baik, maka dengan adanya penelitian ini penulis
berharap seluruh masyarakat Buddha agar selalu mengedepankan pencapaian

pencerahan yang optimal guna sebagai bentuk penghormatan kepada Buddha.

79



DAFTAR PUSTAKA

A Rahmawati, " Praktik Sosial Masyarakat Desa Tondowulan Dalam Tradisi Mayangi Di
Kecamatan Plandaan Kabupaten Jombang", Journal of Paradigma, (2020) h. 10-11

Abida Al Aliyah, "Rite Communication in The Nyadran Tradition in Sidoarjo Komunikasi
Ritus Dalam Tradisi Nyadran Di Sidoarjo", Jurnal llmu Komunikasi, Vol. 9, No. 1
(2020), h. 22-25.

Aidil Haris, Asrinda Amalia, "Makna dan Simbol Dalam Proses Interaksi Sosial (Sebuah
Tinjauan Komunikasi)’, Jurnal Dakwah Risalah, Vol. 29, No. 1 (2018), h. 16,
<https://d0i:10.24014/jdr.v2911.5777>.

Aldi Septiyansah, "Analisis Tradisi Ritual Adat Seren Taun Kasepuhan Cisungsang Dalam
Upaya Pelestarian Budaya", Jurnal Multidisiplin Teknologi Dan Arsitektur, Vol. 1,
No. 2 (2023), h. 32-38, <https://doi:10.57235/motekar.v1i2.1325>.

Andy Hadiyanto and Umi Khumairoh, "Makna Simbolik Ayat-Ayat Tentang Kiamat Dan
Kebangkitan Dalam Al-Qur’an", Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary
Islamic Studies, Vol. 2, No. 2 (2018), h. 18-19,
<https://doi:10.21009/hayula.002.2.06>.

Ari Cahyo Nugroho, 'Teori Utama Sosiologi (Fungsionalisme Struktural, Teori Konflik,
Interaksi Simbolik)", Majalah limiah Semi Populer Komunikasi Massa, Vol. 2, No.
2 (2021), h. 90-91 <https://portal-ilmu.com/teori-utama-sosiologi/>.

Arnold Van Gennep “The Rites de Passage” (1909)

Arofah Aini Laila, "Kepercayaan Jawa Dalam Novel Wuni Karya Ersta Andantino
(Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)", The Journal of Society and Media, Vol. 1,
No. 1 (2019), h. 3.

Aziska Dindha Pertiwi, "Representasi Kepercayaan Masyarakat Jawa Dalam Karya Akmal
Nasery Basral (Kajian Interpretatif Simbolik Clifford Geertz)", Sapala, Vol. 5, No.
1 (2018), pp. 1-3.

Bartoven Vivit, Jesica Elis, Febriani Nurdin, "Ritual Ngebuyu: Membumikan Pewaris Dan
Perubahan Ritual Kelahiran Pada Marga Legun Way Urang", Journal Kebudayaan
Vol. 20 (2019) h. 1-2

Bhikkhu Bodhi, “Manggala Sutta” (Yayasan Dharma Pustaka Nusantara, 2012) h. 33-34

Bhikkhu Dhammadhiro, Bagaimana Buddhis Menyikapi Objek Pujaan, ed. by Yauw sie

miauw Dewi Chandra (Yayasan Sammasayambhu, 2012).

80



Bhikkhu Dhammadiro “Paritta Suci” (Edisi II Pembaruan Yayasan Sangha Theravada
Indonesia Vihara Jakarta Dhammacaka Jaya, 2005) h. 88

Bhikkhu Dhammavuddho Maha Thera, "Segenggam Pohon Bodhi" (Diterbitkan oleh
Dewan Pengurus Daerah Sumatera Selatan Pemuda Theravada Indonesia, 2009) h.
55-57.

Bhikkhu Jotidhammo, “Buku Kebaktian Umum” (Edisi Revisi: Jakarta: Yayasan Dhamma
Indonesia, 2015) h. 15

Bhikkhu Ratanadhiro, "Kitab Pali: Apa Yang Seorang Buddhis Harus Ketahui" (Vidyasena
Production Vihara Vidyaloka, 2017).

Bhikkhu Uttamo, “Agama Buddha Pedoman Hidupku” Website Buddhis Samaggi Phala,
http://www.samaggi-phala.or.id’ (Diakses pada 15 Desember 2024).

Bhikku Dhammadiro "Paritta Suci" (Sangha Theravada Indonesia,2005) h. 95 .

Bitta Pigawati, "Pengembangan Kawasan Wihara Buddhagaya Watugong Sebagai Obyek
Wisata Di Kota Semarang", Journal Pengembangan Kota, Vol. 3 (2019) h. 4-5.

Carina Tjandradipura, Ferlina Sugata, "Representasi dan Orientasi Simbol Penghormatan
Dalam Dinamika Ruang Ibadah Agama Buddha (Studi Kasus: Ruang Ibadah Cetiya
Di Bandung)’, Idealog: Ide Dan Dialog Desain Indonesia, Vol. 1, No. 1 (2017), h.
1-3, <https://doi:10.25124/idealog.v1i1.839>.

Cetya  Tathagata, ‘“Pandangan Agama Buddha Tentang Tradisi” (2018)
http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-
tradisi.html (Diakses pada 23 Oktober 2024)

Chaidir Thamrin, "Abhidhamma-Pitaka: Dhammasangani’", Journal Jinarakitha Buddha
(2018), h. 7-8 <https://itc-tipitaka.org/assets/tipitaka/Dhammasangani Full.pdf>.

Clifford Geertz, "Agama Jawa, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa", ed. by
Hartanto Utomo, Sarifudi (Komunitas Bambu, 1960) h. 10-12

Clifford Geertz, "The Interpretation of Cultures” (New York, 1973) h. 9-10.

Clifford Geertz, "The Religion of Java" (The Slametan Communal Feast as a Core Ritual)
(Amerika Serikat, 1960) h. 11-13.

Clifford Geertz, “Works and Lives : The Anthropologist” (Amerika Serikat, 1988) h. 18-20.

Conze, E. "Buddhist Thought in India. Ann Arbor” (University of Michigan Press, 1993)
<https://archive.org/details/x-buddhist-thought-in-india>. (Diakses 23 Oktober
2024)

Dasrizal Taufik, "Perubahan Makna Bahasa Jenis Dan Karakteristiknya", Journal of

Filsafat, Vol. 20, No. 1 (2024), h. 100-106.

81


http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html
http://www.cetyatathagata.com/2017/04/pandangan-agama-buddha-tentang-tradisi.html

Dayu Dhira Wintako, Suharno Suharno, Danang Purnomo, "Akulturasi Budaya Jawa Dan
Agama Buddha Dalam Puja Bakti Buddha Jawi Wisnu (Studi Kasus Di Dusun
Kutorejo Desa Kalipait Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten Banyuwangi)" , Sabbhata
Yatra Jurnal Pariwisata Dan Budaya, Vol. 2, No. 2 (2021), h. 20-23.

Dhammananda K. S, “What Buddhists Believe” (Buddhist Missionary Society.)
<https://archive.org/details/whatbuddhistsbel0000dham>. (Diakses pada 23 Oktober
2024)

Dhammapada “Dhammapada: The Path of Truth” (Edisi Terjemahan, Jakarta, Yayasan
Dhamma Phala 2010) h. 25

Donatur Buddha “Paritta Suci Kebaktian” (Majelis Pandhita Buddha-Dhamma Indonesia,
1977) h. 60

E.D. Siregar and S. Wulandari, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasitrikotomi
(Ikon,Indeks Dan Simbol) Dalam Cerpenanak Mercusuar Karya Mashdar Zainal":
Jurnal llmu Humaniora, Vol. 4, No. 1 (2020), h. 29-30

Ekka Citta, "Bersatu Dalam Dhamma Simbol Dalam Buddhisme "Journal of Paradigma
(KAMADHIS UGM, 2008).

Fatia Inast Tsuroya, "Kritik Etos, Pandangan Dunia, Dan Simbol-Simbol Sakral Terhadap
Pandangan Clifford Geertz", Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan
Pengembangan Pendidikan Sejarah, Vol. 5, No. 2 (2020) ,h. 87-88

Grace & Haudi, "Bhineka Tunggal Ika Dalam Kemasyarakatan Buddhis" Vol. 3, No. 1
(2021) h. 36-37.

Gunawan, "Memahami Teori Dan Pendekatan, Angewandte Chemie International Edition",
Sosiologi Agama. Vol. 6, No. 11 (2020) h. 79-80.

Haryoso, Pengantar Antropologi (Bina Cipta, 1988) h. 45-46.

I Gusti Ngurah Mayun Susandhika, "Globalisasi Dan Perubahan Budaya: Perspektif Teori
Kebudayaan Modem" , Jurnal llmiah Cakrawarti, Vol. 1, No.2 (2020), h. 1-3,
<https://doi.org/10.47532/jic.v1i2.10>.

I Komang Suastika Arimbawa, G. Arya Anggriawan, "Perkembangan Ajaran Buddha Dalam
Trilogi Pembebasan", Journal of Filsafat. Vol. 11 (2020) h. 12-13.

Ignas Kleden, “Clifford Geertz, Teori Kebudayaan, dan Studi Indonesia” (2018) (Diakses
tanggal 25 Agustus 2024) http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-

kebudayaan-dan-studi-indonesia/

82


http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/
http://sastra-indonesia.com/2018/01/clifford-geertz-teori-kebudayaan-dan-studi-indonesia/

Imah Salamabh, “Motivasi Puja Bhakti Bagi Umat Buddha Theravada (Studi Kasus di Wihara
Pusdiklat Buddhis Shikkadama Santibhumi BSD Tangerang Selatan)” (Tangeran
Selatan, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020) h. 5-6

Igbal, "Metodologi  Penelitian Ilmu Sosial: Pendekatan  Praktis"  (2002)
<.https://www.researchgate.net/publication/365090561>

J Cendana, K Natalia, and P Nyanasuryanadi, "Pemberdayaan Masyarakat Buddha Melalui
Ekonomi Dan Ekolog", Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 7 (2023), h. 78-79
Kamila Rahma Shalehah, "Dialektika Jurnal Pemikiran Islam Dan Ilmu Sosial Analisis
Simbolisme Ritual Dan Pengalaman Keagamaan Dalam Kerangka “Sacred Canopy”
Di Gereja Masehi Advent Hari Ketujuh Kayu Putih", (Januari 2025) h. 7-8 <https://

doi:10.33477/da.v17i2.8717>.

Koentjaraningrat, "Ritus Peralihan Di Indonesia" (PN Balai Pustaka, 1985) h. 78-79.

Kunarso Kunarso, "Mahapuja Sebagai Bagian Dari Sadhana Dalam Ajaran Tantrayana
Zhenfo Zong Kasogatan", Jurnal Pendidikan, Sains Sosial, Dan Agama, Vol. 8, No.
1 (2022), h. 61-62 do0i:10.53565/pssa.v8il.443>.

Laode Muhamad Fathun, "Resensi Buku", Jurnal Mandala Jurnal Ilmu Hubungan
Internasional, Vol. 3, No. 2 (2018), <https://d0i:10.33822/myjihi.v1i1.288>.

Lauw Acep, "Kecerdasan Spiritual Dan Puja Bakti", Jurnal Pengkajian Dhamma, Vol. 2
(April, 2018), h. 3-4.

Leefrand Ariel Keenan. Skripsi: “Pengaruh Dimensi Green Tourism Terhadap Keputusan
Berkunjung ke Pagoda Avalokitesvara Buddhagaya Watugong Semarang”
(Semarang: Universitas Katolik Soegijapranata, 2024)

M Maulana Mas’udi, "Toleransi Dalam Islam (Antara Ideal Dan Realita)" , Jurnal Studi
Agama-Agama, Vol. 5, No. 1 (2019), h. 15-18.

Majalah HARMONI Umat Buddha, "Mengapa Di Dalam Agama Buddha Ada Persembahan
Dupa?" (Majalah Buddha, 2013) <https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-
majalah/edisi-25/mengapa-di-dalam-agama-buddha-ada-persembahan-dupa/>.

Mariasusai Dhavamony, “Fenomenologi Agama” (Kanisius, 1995) hal. 66-69.

Marinu Waruwu, "Metode Penelitian Dan Pengembangan (R&D): Konsep, Jenis, Tahapan
Dan Kelebihan", Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, Vol. 9, No. 2 (Mei, 2024), h.27-
28, <https://doi:10.29303/jipp.v9i12.2141.>

Sudarmono, "Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana" Dalam Artikel The Social Capital of
Banjar Community in The Implementation of Religious. Vol. 5, No. 2 (2024), h. 76—
77, <https://doi:10.53565/patisambhida.v5i2.1216>.

83


https://www.researchgate.net/publication/365090561

LAMPIRAN
Lampiran 1
Lembar Surat Izin Penelitian

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
! TAS ISLAM WALISON
' FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
i AN
mmoen  Telepon 024-7601255, Website: www fuhum waksongo. ac id, Email. fubum@walisongo.ac i
L — —
Nomor : 4844/Un.10.2/D.1/KM.00.01/11/2024 18 November 2024
Lamp : Proposal Penelitian
Hal Permohonan Izin Penelitian
Yih,
Ketua Vihara
di JI. Perintis Kec. Kota Jawa
Tengah 50265

Assalamu alaikum Wr. Wb,

Dengan hormat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk

mencapal gelar kesarjanaan pada Fakultas L dan UIN
, kami mohon untuk izin kepada
Nama Siti Sri Widani
NiM 2104036030
Program Studi Studi Agama-Agama
Judul Skripsi Makna Simbolik Ritual Puja Bakti Sebagai Bentuk Penghormatan
Kepada Buddha
Tanggal Mulai Penelitian : 18 November 2024
Tanggal Selesal 30 November 2024
Lokasi Vihara Buddhagaya Watugong Semarang
Ini kami Proposal an dan data yang

bersangkutan

Demikian il kami atas dan
terima kasih.

Wassalamu alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

m
SRI PURWANINGSIH

Tembusan:
- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat ini telan disankan secars elektronik. Unfuk cek kesesusian surat ini sdekan scan QRCode of atas

Dokumentasi Wawancara

Wawancara Dengan Bapak Wirya (Ketua Umum di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang),
Ibu Siauw Ika (Bendahara) dan Ibu Dina (Kesekretariatan)

84



Wawancara Dengan Bapak Kasiri Pengurus Wihara Buddhagaya Watugong Semarang

85



Penyerahan Plakat Perwakilan Oleh Ibu Dina Kesekretariatan di Wihara Buddhagaya
Watugong Semarang

Wawancara Dengan Remaja Buddhis Peserta Ritual Puja Bakti Di Wihara buddhagaya
Watugong Semarang

Foto Bersama Dengan Remaja Buddhis di Wihara Buddhagaya Watugong Semarang

86



Lampiran 2
Dokumentasi Sarana dan Prasarana
1. Gedung Dhammasala
Lantai 1 (Dhammasala)

87



3. Watugong

4. Plaza Borobudur

5. Kuti Meditasi

88



6. Kuti Bhikkhu

v L

&9



9. Pohon Bodhi

10. Tugu Asoka

11. Wisma Abu

90



Lampiran 3
Dokumentasi Pelaksanaan Ritual Puja Bakti

a. Menyalakan lilin dan dupa

b. Bersikap Anj ah

91



Pembacaan Paritta

92



Lampiran 4
Dokumentasi Simbol-Simbol Yang Digunakan Dalam Ritual Puja Bakti
a. Patung Buddha

b. Lilin

93



94



Lampiran 5
Draft Wawancara Makna Simbolik Dalam Ritual Puja Bakti

GAMBARAN UMUM OBJEK PENELITIAN

1. Apa sejarah dan latar belakang berdirinya Wihara Budhagaya Watugong Semarang?

2. Bagaimana kondisi lingkungan dan fasilitas yang tersedia di Wihara Budhagaya
Watugong?

3. Bagaimana letak geografis dan aksesibilitas Wihara Budhagaya Watugong bagi para
umat Buddha dan pengunjung umum?

4. Apa keunikan atau ciri khas dari Wihara Budhagaya Watugong yang membedakannya
dari Wihara lainnya di Indonesia?

KEGIATAN PUJA BAKTI

1. Apa saja jenis ritual atau kegiatan keagamaan yang dilakukan dalam rangkaian puja
bakti di Wihara Buddhagaya?

2. Bagaimana urutan atau tahapan dalam ritual puja bakti yang dilakukan oleh umat di
Wihara Buddhagaya?

3. Apa makna simbolik dari setiap tahapan dalam ritual puja bakti yang dilakukan di
Wihara ini?

4. Apakah terdapat perbedaan dalam tata cara puja bakti antara hari-hari biasa dan hari-

hari besar agama Buddha?

POLA PENGURUS TOKOH AJARAN BUDDHA

1.

Siapa saja tokoh atau pengurus yang memimpin dan mengelola Wihara Budhagaya
Watugong?

Bagaimana pola kepemimpinan dalam pengelolaan Wihara ini, termasuk dalam
penyelenggaraan kegiatan puja bakti?

Bagaimana peran tokoh agama dalam memimpin ritual puja bakti di Wihara
Budhagaya?

Apakah ada sistem pembagian peran atau tugas khusus antara pengurus dan umat dalam
pelaksanaan puja bakti

MAKNA SIMBOLIK RITUAL PUJA BAKTI

1.

Apa saja simbol-simbol yang digunakan dalam ritual puja bakti di Wihara Budhagaya,
dan apa makna dari masing-masing simbol tersebut?

Bagaimana ritual puja bakti ini memperkuat rasa hormat dan penghormatan umat
terhadap Buddha?

Apakah ada makna historis atau filosofis khusus dari setiap simbol yang digunakan
dalam puja bakti?

95



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama - Siti Sri Widari

Tempat, tanggal lahir : Blora, 03 Mei 2003

Alamat : Dk. Pakis Ds. Andongrejo RT. 03/RW. 06 Kec. Blora Kab Blora
NIM : 2104036030

Fakultas : Ushuluddin dan Humaniora

No. Hp : 08913138769

E-mail : widawidari414(@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal:

1. SDN 2 Andongrejo Blora

2. SMPN 6 Blora

3. SMAN 1 Blora
Riwayat Pendidikan Nonformal:

1. Madarasah Diniyah Salafiyah Maarif, Bakal Andongrejo
Demikian data riwayat hidup yang saya tulis dengan sebenar-benarnya.

96


mailto:widawidari414@gmail.com

