
 
 

AGAMA SEBAGAI PENGIKAT SOSIAL PADA MASYARAKAT KAKI GUNUNG 

MERBABU: TELAAH FUNGSIONALISME EMILE DURKHEIM 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memenuhi Gelar Sarjana  

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

Oleh : 

LAILA LATHIFAH KULLU JASAD 

2104036035 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025



ii 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

 

 



iii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

 

 

 



v 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

MOTTO 

للَّهُمَّ لَا ساهْلا إِلََّ ماا جاعالْتاهُ ساهْلً ا  

"Ya Allah, tidak ada kemudahan kecuali apa yang Engkau jadikan mudah." 

(HR. Ibnu Hibban) 

 

“Hidup yang tidak sesuai impian bukanlah hidup yang gagal, dan hidup yang sesuai impian 

belum tentu hidup yang berhasil” 

-Baek Yi Jin- 

 

“Orang lain tidak akan paham struggle dan masa sulitnya kita, yang mereka ingin tahu hanya 

bagian success storiesnya. Berjuanglah untuk diri sendiri walaupun tidak ada yang tepuk 

tangan, kelak diri kita di masa depan akan sangat bangga dengan napa yang kita perjuangkan 

hari ini.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Berasal dari keputusan bersama pada pedoman transliterasi No. 158 Th. 1987 

dan No. 0543/U/1987. Transliter diartikan sebagai pengalihan huruf dari satu abjad ke 

abjad yang lain. Transliter Arab-Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan 

huruf-huruf Latin beserta perangkatnya. 

1. Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص



viii 
 

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti beberapa tanda atau 

harakat sebagai berikut:  

 Ditulis Tabaaroka تبَاَرَكََ Fathah (a) ـَ

 Ditulis Ilaika إلِيَْكََ Kasrah (i) ـِ



ix 

 

 ـُ
Dammah 

(u) 
 Ditulis Dunya دنُْيَا

 

3. Vokal Panjang 

Vokal panjang atau dapat disebut sebagai maddah di transliterasikan berupa 

tanda sebagai berikut: 

Fathah + alif ā  َعَذاَب Ditulis ‘Adzābin 

Fathah + ya’ 

sukun 
ā َوَعَلى Ditulis Wa’alā 

Kasroh + ya’ 

sukun 
Ī َ جَمِيع Ditulis Jamī’in 

Dommah + 

wawu sukun 
Ū قلُوُبنَُا Ditulis Qulūbuna 

 

4. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap dilambangkan dengan menggabungkan antara huruf dengan 

harokat, contohnya dilambangkan seperti berikut: 

Fathah + ya’ 

sukun (ai) 
 Ditulis Aitahum ايَْتَهُمَْ

Fathah + 

wawu sukun 

(au) 

 Ditulis Yauma-iziy يَوْمَئِذَِ

 

5. Ta’ Marbutoh 

a. Jika ada ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harokat fathah, kasroh, dan 

dommah maka di tulis dengan huruf (t): 

 



x 

 

عَةَُ  Ditulis Saa’atu سَّ

 Ditulis Baghtatan بَغْتةَ َ

 

b. Jika ada ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan huruf qomariyah maka ditulis 

dengan huruh (h): 

 Ditulis Qiyaamah قِياَمَةَِ

 Ditulis Rohmah رَحْمَةََ

 

6. Kata sandang 

a. Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf syamsiyah maka ditulis sesuai dengan 

huruf pertama syamsiyah: 

حْمَنَْ  Ditulis Ar-rohmaan          الَرَّ

 Ditulis Asy-syamsi         ٱلشَّمْسَِ

 

b. Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf qomariyah maka ditulis dengan “al”: 

 Ditulis Al-qur’an    الَْقُرْانََْ

نسَانَِ  Ditulis Al-insan     ٱلِْْ

 

7. Syaddah  

Tanda syaddah atau serng dikenal dengan tanda baca tasydid dilambangkan 

sebagai berikut: 

َشَيْءَ   Ditulis Kulla syaiin        كلَُّ

 Ditulis Yattahiz يتََّخِذَُ

 

8. Hamzah 

Hamzah ditrasliterasi sebagai apostrof ketika berada di tengah kata maupun 

akhir kata. Apabila hamzah terletak di awal kata maka dilambangkan dengan alif: 



xi 
 

 Ditulis Ya-tii               ياَتِْيَْ

َ               لِيُطْفِنُوْا Ditulis Liyuthfi-uu 

َ           اوَْلِيَآءَُ Ditulis Auliyaaa-a 

 

9. Penulisan Kata dengan Rangkaian Kalimat 

 Ditulis امََنُوََْيآَيَهَُاالَّذِيْنََ
Yaaa ayyuhalladziina 

aamanu 

َُبِمَاَتعَْمَلوُنََ وَٱللََّّ

 بصَِير
Ditulis 

Wallahu bimaa ṭa’maluuna 

bashiir 

 

10. Tajwid 

Transliterasi sangat berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting 

untuk dipahami bagi seorang yang menginginkan kefasihan dalam pembacaan al-

Qur’an. Hal ini yang menjadikan tajwid sebagai pedoman transliterasi arab latin 

(versi indonesia) diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Bismillahirahmanirrahim 

Alhamdulillahirabbil”alamin, puji syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

Rahmat, taufik, inayah serta hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menempuh pendidikan di 

perguruan tinggi negeri UIN Walisongo Semarang dan menyelesaikan tugas sebagai syarat 

untuk menyandang gelar strata satu dengan skripsi yang berjudul Agama Sebagai Pengikat 

Sosial Pada Masyarakat Plural: Telaah Fungsionalisme Di Kaki Gunung Merbabu, Dusun 

Thekelan, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang. 

Sholawat serta salam kami haturkan kepada baginda Nabi Muhammad SAW semoga 

kita dapat diakui sebagai umat beliau dan mendapatkan syafa’at yang kita nantikan di yaumul 

qiyamah, aamiin, 

Terima kasih untuk para pihak yang telah memberikan bantuan, dukungan, serta 

bimbingan yang dicurahkan kepada penulis, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini 

dengan lancer dan selesai. Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada : 

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku Rektor UIN Walisongo Semarang yang telah 

memberikan kesempatan kepada saya untuk menimba ilmu sampai menyelesaikan 

tugas akhir di UIN Walisongo Semarang. 

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

UIN Walisongo Semarang yang telah menyetejui pembahasan skripsi ini. 

3. Ibu Dr. Sri Purwaningsih, M.Ag, selaku Wakil Dekan Bidang Akademik dan 

Kelembagaan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak Ulin Ni’am Masruri, Lc., MA, selaku Ketua Jurusan Studi Agama-Agama 

5. Bapak Thiyas Tono Taufiq S.Th.I. M.Ag, selaku Sekretaris Jurusan Studi Agama-

Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo yang telah memberikan 

layanan informasi dan motivasi kepada mahasiswanya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan perkuliahan ini dengan skripsi yang baik. 

6. Bapak Moch. Maola Nasty Gansehawa, S.Psi., M.A selaku Wali Dosen sekaligus 

Dosen pembimbing yang selalu bersedia untuk meluangkan waktunya, memberikan 

arahan, pelajaran, masukan serta dukungan kepada penulis dalam proses penyusunan 

skripsi ini. 



xiii 
 

7. Bapak dan Ibu dosen Studi Agama Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang yang telah memberikan ilmu serta selalu memberikan arahan 

dari semester satu sampai akhir sehinggan penulis dapat menyelesaikan Pendidikan 

sampai tahap akhir. 

8. Kepada Bapak Supriyo selaku Kepala Dusun Thekelan yang telah bersedia 

meluangkan waktunya untuk wawancara serta mengijinkan penulis untuk melakukan 

observasi hingga memberikan pengetahuan terkait penelitian ini.   

9. Kepada informan yakni para tokoh agama Kristen Bapak Kristian Yulianto, tokoh 

agama Katholik Bapak Lamino, tokoh agama Buddha Bapak Citro, dan tokoh agama 

Islam Bapak Satiman di Thekelan yang telah meluangkan waktu serta membagikan 

pengetahuan terkait penelitian kepada penulis sehingga penulis sangat terbantu. 

10. Cinta pertama saya, Bapak Imam Sauqi yang biasa saya panggil bapak. Terima kasih 

atas dukungan moralnya kepada penulis. Beliau memang manusia biasa dimata 

orang lain, tetapi disaat penulis merasa terpuruk beliau selalu memberi dorongan 

kuat agar penulis selalu semangat dalam menggapai gelar Sarjana. Semoga bapak 

selalu diberi kehidupan yang bahagia di kejauhan sana.   

11. Pintu surga saya, Ibu Suratmi seseorang yang biasa saya sebut ibuk. Terima kasih 

atas setiap keringat dalam setiap pengorbanan dan kerja keras yang dilakukan. Beliau 

memang tidak sempat merasakan pendidikan bangku perkuliahan namun beliau 

senantiasa memberikan perhatian dan dukungan sehingga penulis mampu 

menyelesaikan studinya dan memperoleh gelar Sarjana. Semoga ibuk selalu dalam 

keadaan sehat, panjang umur dan bahagia selalu di negeri seberang. 

12.  Adik semata wayang penulis, Maulana Malik Ibrahim. Terima kasih telah menjadi 

penyemangat sehingga penulis dapat menyelesaikan karya ilmiah skripsi ini. 

13. Kepada seseorang yang tak kalah penting kehadirannya, Muhammad Khoirul Anam. 

Terima kasih telah menjadi bagian dari perjalanan saya. Berkontribusi banyak dalam 

penulisan karya ilmiah ini, baik tenaga, waktu, maupun materi kepada saya. Terima 

kasih karena selalu menghibur penulis dalam kesedihan, mendengarkan keluh kesah 

dan meyakinkan penulis untuk pantang menyerah hingga penyusunan skripsi ini 

terselesaikan. 



xiv 

 

14. Terima kasih kepada sahabat penulis Program Studi Agama Agama Angkatan 2021 

Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo semarang yang berkontribusi 

dalam penyusunan skripsi ini hingga selesai.  

15. Laila Lathifah Kullu Jasad, ya! diri saya sendiri. Apresiasi sebesar-besarnya karena 

telah bertanggung jawab untuk menyelesaikan apa yang telah dimulai. Terima kasih 

karena terus berusaha dan tidak menyerah, serta senantiasa menikmati setiap 

prosesnya yang bisa dibilang tidak mudah. Terima kasih sudah bertahan. 

Akhir kata, saya menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna. Namun, dengan 

segala doa, dukungan, dan bantuan dari berbagai pihak yang telah disebutkan maupun yang 

tidak dapat saya sebutkan satu per satu, saya dapat menyelesaikannya hingga tahap ini. Semoga 

segala bentuk kebaikan yang telah diberikan menjadi amal jariyah yang terus mengalir 

pahalanya. Saya berharap karya sederhana ini dapat memberikan manfaat, baik bagi diri saya 

pribadi maupun bagi pembaca pada umumnya. 

 

 

 

 

 

Semarang, 4 Juni 2025 

 Penulis, 

 

 

 

Laila Lathifah Kullu Jasad 

NIM. 2104036035 

 

 



xv 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL............................................................................................................... 1 

DEKLARASI KEASLIAN ..................................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ...............................................................................................iii 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................................................... iv 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................................. v 

MOTTO ................................................................................................................................. vi 

TRANSLITERASI ARAB LATIN ........................................................................................ vii 

UCAPAN TERIMAKASIH .................................................................................................. xii 

DAFTAR ISI......................................................................................................................... xv 

ABSTRAK ........................................................................................................................ xviii 

BAB I ..................................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN .................................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................................... 4 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................................................................ 5 

D. Kajian Pustaka ................................................................................................................ 5 

E.  Metodologi Penelitian .................................................................................................... 7 

F.  Teknik Pengumpulan Data .............................................................................................. 9 

G.  Teknik Analisis Data .................................................................................................... 10 

H.  Sistematika Penulisan .................................................................................................. 10 

BAB II .................................................................................................................................. 12 

AGAMA DAN SOLIDARITAS SOSIAL MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU 

DUSUN THEKELAN ........................................................................................................... 12 

A. Pengertian Agama ..................................................................................................... 12 



xvi 
 

B. Agama Sebagai Sistem Sosial .................................................................................... 14 

C. Pluralisme Agama ..................................................................................................... 18 

D. Solidaritas Sosial ....................................................................................................... 20 

E. Teori Fungsionalisme Emile Durkheim ...................................................................... 22 

BAB III ................................................................................................................................. 28 

GAMBARAN UMUM MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN THEKELAN, 

DESA BATUR, KECAMATAN GETASAN, KABUPATEN SEMARANG ........................... 28 

A. Profil Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang ........ 28 

B. Bentuk Kegiatan Sosial Lintas Agama pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun 

Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang ..................................... 30 

C. Peran Tokoh Agama dalam Menjaga  Kebersamaan Sosial pada Masyarakat Kaki 

Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang

 …………………………………………………………………………………………35 

BAB IV ................................................................................................................................ 39 

DISKUSI DAN ANALISIS MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN 

THEKELAN DESA BATUR KECAMATAN GETASAN KABUPATEN SEMARANG ....... 39 

A. Perspektif Emile Durkheim Terhadap Kegiatan Sosial Lintas Agama  pada Masyarakat 

Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan ............................................................................ 39 

B. Fungsi Agama dalam Konteks Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, 

Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang ..................................................... 44 

BAB V .................................................................................................................................. 54 

PENUTUP ............................................................................................................................ 54 

A. KESIMPULAN ......................................................................................................... 54 

B. SARAN ..................................................................................................................... 55 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................................ 57 

LAMPIRAN-LAMPIRAN .................................................................................................... 61 

A. Pedoman Wawancara ................................................................................................. 61 



xvii 
 

B. Dokumentasi ............................................................................................................. 63 

C. Surat Izin Penelitian .................................................................................................. 66 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................................ 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 
 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana perspektif Emile Durkheim terhadap 

kegiatan sosial lintas agama serta fungsi agama dalam konteks masyarakat Kaki Gunung 

Merbabu di Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang. 

Dusun Thekelan dikenal sebagai wilayah yang multireligius, terdiri dari pemeluk agama 

Islam, Kristen, Katolik, dan Buddha, namun mampu menciptakan kehidupan sosial yang 

harmonis. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan 

metode fenomenologis, mengandalkan data primer melalui wawancara dan observasi, 

serta didukung oleh data sekunder dari berbagai literatur ilmiah. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa menurut perspektif Emile Durkheim, kegiatan sosial lintas agama 

seperti perayaan hari besar keagamaan bersama dan tradisi sedekah dusun merupakan 

ritual yang memperkuat kesadaran kolektif dan identitas sosial warga. Kegiatan tersebut 

juga telah menjadi fakta sosial yang mengatur perilaku individu secara kolektif, serta 

diperkuat melalui simbol-simbol sosial yang mewakili nilai kebersamaan. Dalam 

perspektif fungsionalisme Emile Durkheim, agama juga terbukti memainkan peran 

penting dalam membangun kesadaran kolektif, menjaga keteraturan sosial, serta 

menciptakan norma dan nilai yang disepakati bersama. Agama tidak hanya hadir dalam 

ranah spiritual, tetapi juga menjadi institusi sosial yang efektif dalam mengikat 

masyarakat plural ke dalam satu kesatuan sosial yang harmonis dan inklusif. 

 

   

Kata Kunci: Agama, Kegiatan Sosial, Fungsionalisme, Emile Durkheim, Dusun 

Thekelan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

BAB I  

 PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki keberagaman budaya, etnis, 

bahasa, dan agama yang sangat kompleks. Terdapat enam agama resmi yang diakui 

negara, yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu, serta berbagai 

bentuk kepercayaan lokal yang masih dilestarikan oleh sebagian masyarakat di berbagai 

daerah..1 Realitas pluralitas ini tidak hanya menunjukkan kekayaan kultural bangsa 

Indonesia, tetapi juga menjadi tantangan dalam membangun kehidupan sosial yang 

harmonis di tengah perbedaan yang ada. Masyarakat yang multikultural menuntut 

adanya sistem sosial yang inklusif dan nilai-nilai kebersamaan yang kuat.2  

Dalam kehidupan masyarakat plural, agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem 

kepercayaan spiritual antara manusia dan Tuhan, tetapi juga menjadi sistem nilai yang 

mengatur hubungan antar manusia. Agama memuat ajaran tentang kasih sayang, 

toleransi, saling menghargai, dan kerja sama yang berkontribusi besar terhadap 

pembentukan struktur sosial yang stabil. Oleh karena itu, dalam konteks multikultural 

dan multireligius seperti di Indonesia, agama dapat menjadi kekuatan pengikat sosial 

yang efektif apabila nilai-nilainya diimplementasikan dalam kehidupan bermasyarakat 

secara nyata.3 

Salah satu pendekatan teoretis yang relevan dalam mengkaji fungsi sosial agama 

adalah teori fungsionalisme yang dikemukakan oleh Emile Durkheim. Durkheim 

memandang agama sebagai institusi sosial yang memiliki peran penting dalam menjaga 

integrasi sosial melalui pembentukan kesadaran kolektif dan nilai-nilai bersama. Dalam 

pandangan Durkheim, agama adalah refleksi dari kehidupan sosial itu sendiri dan ritual-

                                                             
1 Muria Khusnun Nisa et al., “MODERASI BERAGAMA: Landasan Moderasi Dalam Tradisi Berbagai 

Agama Dan Implementasi Di Era Disrupsi Digital,” Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (2021): 738, 

https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15100.  
2 M. Sulhan and Muhammad Rizal Januri, “Esensi Agama Dalam Konflik Sosial Di Kabupaten Poso 

Menggunakan Teori Karl Marx: Sebuah Literatur Review,” Acta Islamica Counsenesia: Counselling Research and 

Applications 2, no. 1 (2022): 18, http://alisyraq.pabki.org/index.php/aiccra/article/view/171. 
3 S. K. Wulandari, A. R. Yasmin, N. P. B. Sugiarti, S. Komariah, dan P. Hyangsewu, “Menggali Makna 

Toleransi Antar Umat Beragama dalam Kerangka Keselarasan Sosial,” Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI), vol. 
5, no. 2 (2024): 167–180, https://journal.ar-raniry.ac.id/jsai/article/view/4845. 



2 

 

ritual keagamaan merupakan sarana untuk memperkuat solidaritas di antara anggota 

masyarakat. 

Thekelan merupakan sebuah nama Dusun yang terletak di Desa Batur, 

Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang, salah satu kawasan yang memiliki 

kehidupan akan masyarakatnya yang plural di Indonesia. Dusun Thekelan ini bermukim 

tepat di bawah kaki Gunung Merbabu, yang merupakan salah satu gunung berapi aktif 

nan indah di Jawa Tengah, yang mampu memberikan karakteristik geografis dan 

ekologis yang unik bagi penduduknya.4 Keberadaan Dusun ini tidak hanya menarik dari 

segi kenampakan alamnya yang indah, tetapi juga dari segi sosial nya. Dimana 

masyarakatnya terdiri dari berbagai pemeluk agama berbeda-beda yang hidup secara 

berdampingan. Agama-agama yang dianut oleh penduduk Dusun Thekelan tersebut 

antara lain ada Islam, Kristen, Katholik dan buddha.5 Pluralitas ini menjadikan Dusun 

Thekelan sebagai salah satu perumpaan dari Indonesia yang lebih luas, dimana 

keberagaman agamanya menjadi salah satu bagian yang tak terpisahkan dari kehidupan 

sehari-hari masyarakatnya. 

Salah satu bentuk keharmonisan yang sangat menonjol di Dusun Thekelan 

adalah partisipasi masyarakat lintas agama dalam berbagai kegiatan sosial. Misalnya, 

pada saat Hari Raya Idul Fitri, umat non-Muslim turut hadir di depan masjid untuk 

bersalaman dan memberikan ucapan selamat kepada umat Muslim yang baru 

menyelesaikan ibadah puasa. Begitu pula saat perayaan Waisak, umat non-Buddha 

menyambut umat Buddha yang melakukan prosesi keagamaan di vihara. Bahkan dalam 

perayaan Natal, umat Kristen dan Katolik mengundang warga dari agama lain untuk 

makan bersama sebagai simbol kebersamaan dan keterbukaan. 

Kegiatan-kegiatan tersebut bukan sekadar bentuk toleransi pasif, tetapi telah 

berkembang menjadi budaya sosial yang mengakar dalam kehidupan masyarakat. 

Kehadiran umat lintas agama dalam perayaan keagamaan agama lain menunjukkan 

bahwa mereka tidak hanya menghargai, tetapi juga merasa menjadi bagian dari momen-

                                                             
4 Kuat Waluyo Jati, Agus Wahyudin, and Bestaru Dwi Handayani, “OPTIMIZATION OF TPURISM 

ORGANIZING IN THEKELAN, BATUR VILLAGE, GETASAN DISTRICT, SEMARANG REGENCY,” 

Indonesian Journal of Devotion and Empowerment 3, no. 1 (2021): 29, 

https://journal.unnes.ac.id/sju/ijde/article/view/44861/19250. 
5 Fibry Jati Nugroho, “Perayaan Keberagaman Di Tengah Perbedaan,” SINOV: Media Informasi 

Penelitian Kabupaten Semarang 2, no. 1 (2019): 36.  



3 

 

momen spiritual penting dalam kehidupan sesamanya. Ini menunjukkan bahwa agama 

telah berfungsi secara sosial sebagai penghubung dan bukan pemisah dalam kehidupan 

bermasyarakat di Dusun Thekelan. 

Dalam perspektif fungsionalisme, fenomena partisipasi lintas agama dalam 

kegiatan sosial tersebut dapat dipahami sebagai upaya kolektif masyarakat dalam 

membangun solidaritas organik. Meskipun berbeda dalam keyakinan, mereka saling 

bergantung dan membentuk sistem sosial yang kohesif. Durkheim menyebutkan bahwa 

semakin kompleks struktur masyarakat, maka solidaritas dibangun bukan karena 

kesamaan, tetapi karena saling keterhubungan dalam fungsi-fungsi sosial. Maka dari itu, 

kegiatan sosial lintas agama yang dilakukan oleh masyarakat Dusun Thekelan 

menunjukkan realitas solidaritas sosial yang dinamis dan saling melengkapi.6 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai bagaimana 

perspektif Emile Durkheim dalam memandang kegiatan sosial lintas agama yang terjadi 

di masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, serta bagaimana agama 

berfungsi dalam konteks masyarakat di tengah keberagaman tersebut. Dengan 

menggunakan pendekatan fungsionalisme Emile Durkheim, penelitian ini akan 

menganalisis peran agama dalam membentuk kesadaran kolektif, memperkuat 

hubungan sosial, dan menjaga stabilitas masyarakat melalui partisipasi dalam kehidupan 

sosial-keagamaan. 

Dengan menjadikan Dusun Thekelan sebagai lokasi penelitian, diharapkan 

penelitian ini dapat memberikan kontribusi teoritis dalam studi agama-agama dan ilmu 

sosial, serta memberikan inspirasi praktis bagi masyarakat luas dalam mengelola 

kehidupan plural yang harmonis. Penelitian ini penting untuk memperlihatkan bahwa 

agama dapat menjadi perekat sosial yang kuat dalam membangun masyarakat inklusif 

dan damai, bukan justru menjadi sumber perpecahan. 

Penelitian ini akan memberikan manfaat pada pembangunan teori sosial yang 

mengenai agama dan pluralisme. Dalam konsep teori fungsionalisme Emile Durkheim, 

                                                             
6 Nathalia D. Makaruku et al., “Kai-Wait sebagai Modal Sosial Inklusif: Tradisi Lokal dalam Membangun 

Solidaritas Lintas Agama di Maluku,” Edu Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan 4, no. 3 (2024): 1609–1620. 



4 

 

agama diartikan sebagai salah satu elemen yang penting untuk menjaga integrasi sosial.7 

Namun, ditengah dinamika sosial yang semakin kompleks ini, peran agama perlu dikaji 

lebih detail dalam masyarakat yang plural, bagaimana agama sebagai institusi memiliki 

fungsi sebagai pengikat sosial walaupun di tengah keberagaman agama? Pertanyaan 

berikut tadi menjadi sangat relevan yang perlu untuk diulas dalam penelitian ini.  

Sebagai masyarakat yang plural ini, Dusun Thekelan merupakan studi kasus 

yang menarik dan relevan untuk diteliti. Kehidupan sehari-hari masyarakatnya yang 

diwarnai oleh keberagaman agama menciptakan dinamika sosial yang khas, terutama 

dalam bagaimana mereka membangun interaksi lintas iman yang harmonis. Berbagai 

bentuk partisipasi bersama dalam kegiatan sosial menunjukkan bahwa agama dapat 

berfungsi sebagai kekuatan pemersatu di tengah perbedaan.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan fungsionalisme Emile Durkheim untuk 

menganalisis bagaimana masyarakat Dusun Thekelan memaknai agama sebagai 

instrumen sosial yang memperkuat kesadaran kolektif dan solidaritas antarumat 

beragama. Oleh karena itu, peneliti merumuskan kajian ini dalam sebuah karya ilmiah 

skripsi yang berjudul “Agama sebagai Pengikat Sosial pada Masyarakat Kaki Gunung 

Merbabu: Telaah Fungsionalisme Emile Durkheim” 

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang yang telah ditulis diatas, maka peneliti akan 

menyimpulkan suatu rumusan masalah agar pembahasan penelitian menjadi lebih 

terarah dan sistematis. Maka dari itu, permasalahan yang akan dibahas dalam penelitian 

ini adalah: 

1. Bagaimana perspektif Emile Durkheim dalam memandang kegiatan sosial 

lintas agama pada masyarakat Kaki Gunung Merbabu di Dusun Thekelan, Desa Batur, 

Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang? 

2. Bagaimana fungsi agama dalam konteks masyarakat Kaki Gunung Merbabu 

di Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang? 

                                                             
7 Gideon Hasiholan Sitorus, “Sumbangsih Teori Fungsionalis Emile Durkheim Untuk Mewujudkan 

Agama Sebagai Wacana Performatif Dalam Mewujudkan Solidaritas Di Tengah Pandemi,” Pute Waya: Sosiology 

of Religion Journal 3, no. 1 (2022): 56. 



5 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  

Berdasarkan rumusan masalah yang telah disusun diautas, maka tujuan yang 

akan dicapai dalam penelitian adalah: 

1. Tujuan Penelitian  

a) Untuk menjelaskan perspektif Emile Durkheim dalam memandang 

kegiatan sosial lintas agama pada masyarakat Kaki Gunung Merbabu di 

Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang. 

b) Untuk mengetahui Fungsi agama dalam konteks masyarakat Kaki 

Gunung Merbabu di Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan 

Kabupaten Semarang. 

2. Manfaat Penelitian  

a) Aspek Teoritis 

Penelitian ini dapat memberikan wawasan tambahan dalam kajian ilmu 

sosial dan agama, khususnya mengenai peran agama dalam masyarakat 

plural. Selain itu, penelitian ini dapat menjadi referensi bagi mahasiswa 

di bidang Studi Agama-agama, khususnya dalam memahami Teori 

Fungsionalisme Emile Durkheim terkait agama dan sosialitas.  

b) Aspek Praktis 

Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi inspirasi 

bagi masyarakat luas, khususnya di daerah-daerah plural lainnya, untuk 

mengembangkan kerukunan antarumat beragama melalui partisipasi 

sosial bersama. Selain itu, penelitian ini dapat menjadi bahan 

pertimbangan bagi pemerintah atau pemangku kebijakan dalam 

merancang program-program yang mendukung harmoni sosial berbasis 

nilai-nilai keagamaan. 

D. Kajian Pustaka 

Tinjauan Pustaka diperlukan dalam penulisan penelitian ini dengan tujuan untuk 

membandingkan hasil-hasil dari penelitian oleh peneliti terdahulu, dan yang terdapat 

korelasinya dengan peneliti yang akan dilakukan serta sebagai landasan teoritik. 

Tinjauan Pustaka juga berfungsi untuk mempertajam analisis dengan membandingkan 

konsep-konsep dalam buku tersebut dengan karya ilmiah yang lain serta data yang 

relevan dengan tema penelitian ini.  



6 

 

Penelitian yang pertama yaitu skripsi yang ditulis oleh Faizal Bahri Khalily 

(2022) yang berjudul “PLURALITAS BERAGAMA (Studi Kasus Interaksi Sosial-

Agama Masyarakat di Vihara Avaloketisvara Dusun Candih, Polagan, Galis, 

Pamekasan-Madura)”. Tujuan dari penelitian adalah untuk menjawab dari dari rumusan 

masalah mengenai bagaimana bentuk interaksi sosial masyarakat dalam membangun 

pluralitas agama di Vihara Avalokestivara dengan masyarakat sekitar dan bagaimana 

upaya mempertahankan interaksi sosial dalam membangun pluralitas beragama di 

Vihara Avalokestivara.8 

Penelitian yang kedua yaitu skripsi yang ditulis oleh Mabnunah (2021) yang 

berjudul “Peran Agama Terhadap Kohevisitas Sosial Masyarakat Kelurahan Wirogunan, 

Kecamatan Mergangsan, Kota Yogyakarta dalam Kegiatan Sedekah Mben Jumat”. 

Penelitian ini memiliki tujuan untuk mengkaji peran agama dalam pembentukan 

kohevisitas sosial di masyarakat Kelurahan Wrogunan melalui kegiatan kolektif Sedekah 

Mben Jumat. Penelitian ini juga memiliki tujuan untuk memahami bagaimana nilai 

agama dan tindakan kolektif, sesuai dengan teori solidaritas Emile Durkheim, dapat 

mempererat ikatan sosial serta meningkatkan pemahamam keagamaan diantara anggota 

komunita dan peserta kegiatan sedekah.9 

Penelitian yang ketiga yaitu skripsi karya dari Sekar Wijayanti (2018) yang 

memiliki judul “Peran Sosial Vihara Buddha Prabha Dalam Memelihara Kerukunan 

Umat Beragama di Yogyakarta (Studi Peran Organisasi Muda Cetiya Buddha Prabbha 

Periode 2016-2017)”. Tujuan dari penelitian ini yaitu untuk mengkaji peran organisasi 

GMCBP (Generasi Muda Cetiya Buddha Prabha) dalam memeliharan kerukunan umat 

beragama di Yogyakarta dan mengkaji apa saja yang menjadi faktor pendukung dan 

penghambat dalam memelihara kerukunan umat beragama di Vihara Buddha Prabha 

ini.10 

Berdasarkan tinjauan Pustaka diatas dapat dilihat bahwa penelitian mengenai 

“Agama sebagai Pengikat Sosial pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu: Telaah 

                                                             
8 Faizal Bahri Khalily et al., “PLURALITAS BERAGAMA (Studi Kasus Interaksi Sosial-Agama 

Masyarakat Di Vihara Avaloketisvara Dusun Candih, Polagan, Galis, Pamekasan-Madura)” (UIN KALIJAGA 

YOGYAKARTA, 2022). 
9 Mabnunah, “Peran Agama Terhadap Kohevisitas Sosial Masyarakat Kelurahan Wrogunan, Kecamatan 

Mergangsan, Kota Yogyakarta Dalam Kegiatan Sedekah Mben Jumat” 4, no. 1 (2021): 6. 
10 Sekar Wijayanti, “Peran Sosial Vihara Buddha Prabha Dalam Memelihara Kerukunan Umat Beragama 

Di Yogyakarta” (UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2018). 



7 

 

Fungsionalisme Emile Durkheim” belum pernah ada sebelumnya. Penelitian ini 

berfokus pada fungsi agama dalam konteks masyarakat di Dusun Thekelan, yang 

memiliki keberagaman agama. Berbeda dengan penelitian sebelumnya, seperti 

penelitian karya Faizal Bahri Khalily (2022) yang lebih menitikberatkan pada interaksi 

sosial-agama masyarakat di Vihara Avalokestivara, serta penelitian Mabnunah (2021) 

yang lebih berfokus pada kegiatan tradisional Sedekah Mben Jumat yang ada di 

Yogyakarta, sedangkan penelitian ini lebih menegaskan pada bagaimana agama 

memiliki peran sebagai pengikat sosial dalam masyarakat majemuk dengan pendekatan 

teori fungsionalisme Emile Durkheim.  

Selain itu, Skripsi Sekar Wijayanti (2018) meneliti peran sosial vihara dalam 

memelihara kerukunan umat Beragama, yang berbeda dari penelitian penulis yang lebih 

berfokus pada dinamika sosial masyarakat plural di Kaki Gunung Merbabu. Oleh sebab 

itu, penelitian ini diharapkan bisa memberikan sumbangan baru dalam kajian tentang 

peran agama dalam mencipatakan kohesi sosial di masyarakat plural dan majemuk.  

 E.  Metodologi Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan oleh peneliti adalah penelitian kualitatif. 

Penelitian Kualitatif adalah metode penelitian yang memiliki tujuan untuk 

memahami fenomena sosial ataupun perilaku manusia dengan cara menggali makna, 

pengalaman, dan perspektif individu atau kelompok dalam konteks tertentu. Jenis 

penelitian ini lebih menekankan kepada eksplorasi mendalam dan deksriptif 

daripada pengukuran menggunakan numerik ataupun statistik. Penelitian ini sering 

kali di gunakan sebagai acuan dalam banyak bidang seperti sosiologi, antropologi, 

Pendidikan dan ilmu sosial lainya, dimana pengetahuan yang dihasilkan tidak mudah 

hanya diukur secara kuantitatif.11 

Pendekatan yang akan digunakaan oleh peneliti untuk karya ilmiah ini adalah 

pendekataan fenomeologi. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami bagaimana 

pengalaman subjektif oleh individu ataupun kelompok manusia dalam menjalani 

suatu fenomena tertentu. Fokus yang paling utama untuk pendekatan ini adalah 

                                                             
11 Marinu Waruwu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, Metode Penelitian 

Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method),” Jurnal Pendidikan Tambusai  7, no. 1 (2023): 

2898. 



8 

 

menggali makna dari pengalaman hidup dan bagaimana sesorang memaknai dunia 

di sekitarnya dari perspektif nya sendiri, tanpa dipengaruhi oleh teori eksternal.12 

Dalam konteks penelitian, pendekatan fenomenologis kerap digunakan 

dengan maksud untuk mengkaji perasaan, persepsi, ataupun kesadaran oleh individu 

terhadap suatu kejadian, keadaan, atau kondisi sosial. Peneliti menggunakan 

pendekatan fenomenologis ini akan mencoba untuk memahami hal yang paling inti 

dari pengalaman manusia secara mendalam dan berusaha untuk mrnggambarkan 

fenomena tersebut sebagaimana dialami oleh subjek penelitian.13 

2. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, peneliti akan menggunakan dua sumber data, yakni:  

a. Data Primer 

Sumber data primer adalah data yang dikumpulkan langsung oleh penulis 

ataupun peneliti dari tangan pertama atau responden yang terkait dan terlibat 

dalam penelitian. Data ini diperoleh melalui metode seperti wawancara, 

observasi, atau diskusi kelompok. Di dalam penelitian skripsi, data primer 

biasanya digunakan untuk memperoleh informasi yang orisinal dan tentunya 

spesifik sesuai dengan fokus penelitian. Dalam hal ini, data primer dalam 

penelitian adalah Tokoh Agama serta Kepala Dusun di Dusun Thekelan, Desa 

Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang.14 

b. Data Sekunder 

Sumber data sekunder memiliki arti data yang telah tersedia dan telah 

dikumpulkan oleh pihak lain, seperti pemerintah, lembaga riset, atau peneliti 

sebelumnya. Data ini biasanya didapatkan dari buku, jurnal, laporan, arsip 

ataupun database publik yang relevan dengan topik dari penelitian. Biasanya 

peneliti menggunakan data sekunder ini dengan maksud untuk melengkapi 

ataupun membandingkan temuan dari data primer. Sumber data sekunder 

                                                             
12 O Hasbiansyah, “Pendekatan Fenomenologi: Pengantar Praktik Penelitian Dalam Ilmu Sosial Dan 

Komunikasi,” Mediator: Jurnal Komunikasi 9, no. 1 (2008): 170, https://doi.org/10.29313/mediator.v9i1.1146. 
13 Gusmira Wita and Fansuri Mursal, “FENOMENOLOGI DALAM KAJIAN SOSIAL SEBUAH STUDI 

TENTANG KONSTRUKSI MAKNA Phenomenology in Social Study a Study of Meaning Construction 

Universitas Negeri Padang , 2 Masyarakat Sejarawan Indonesia ( MSI )” 06, no. 2 (2022): 333–34. 
14 Jose Beno, Adhi Pratistha Silen, and Melda Yanti, “Dampak Pnademi COVID-19 Pada Kegiatan Ekspor 

Impor (Studi Pada PT. Pelabuhan Indonesia II (PERSERO) Cabang Teluk Bayur),” Jurnal Saintek Maritim 22, no. 

8.5.2017 (2022): 120, https://dataindonesia.id/sektor-riil/detail/angka-konsumsi-ikan-ri-naik-jadi-5648-kgkapita-

pada-2022. 



9 

 

umumnya memberikan latar belakang, teori, atau informasi tambahan yang 

mendukung dalam penelitian skripsi.15 

  F.  Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data merupakan cara yang digunakan oleh peneliti untuk 

mengumpulkan informasi yang relevan dengan tujuan penelitian. Teknik ini bertujuan 

untuk mendapatkan sumber data yang tepat dan dapat diandalkan sehingga analisis 

penelitian bisa dilakukan secara efektif.16 Metode yang akan digunakan dalam penelitian 

ini yaitu: 

a. Wawancara  

Wawancara adalah teknik pengumpulan data yang melibatkan interaksi 

secara langsung antara peneliti dan responden melalui percakapan. Peneliti akan 

menggunakan pertanyaan terbuka atau tertutup untuk menggali informasi yang 

relevan dengan penelitian. Wawancara dapat dilakukan dengan cara tatap muka 

ataupun melalui media lain seperti via telepon atau video call, tergantung 

kebutuhan penelitian.17 Dalam hal ini, wawancara yang dilakukan akan 

mencakup tentang informasi mengenai kondisi masyarakat plural, interaksi 

sosial, serta bagaimana bentuk keharmonisan pada masyarakat yang ada di Kaki 

Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten 

Semarang.  

a. Observasi  

Observasi merupakan salah satu teknik pengumpulan data dimana 

peneliti akan mengamati secara langsung akan perilaku, tindakan ataupun situasi 

tertentu tanpa melakukan intervensi. Observasi ini dapat dilakukan dengan cara 

partisipatif ataupun non-partisipatif. Teknik ini sering digunakan dalam 

penelitian yang memperlukan pemahaman yang secara mendalam mengenai 

lingkungan atau perilaku subjek yang sejalan dengan penelitian.18 Teknik ini 

                                                             
15 Meita Sekar Sari and Muhammad Zefri, “Pengaruh Akuntabilitas, Pengetahuan, Dan Pengalaman 

Pegawai Negeri Sipil Beserta Kelompok Masyarakat (Pokmas) Terhadap Kualitas Pengelola Dana Kelurahan Di 

Lingkungan Kecamatan Langkapura,” Jurnal Ekonomi 21, no. 3 (2019): 311. 
16 Yasri Rifa’i, “Analisis Metodologi Penelitian Kulitatif Dalam Pengumpulan Data Di Penelitian Ilmiah 

Pada Penyusunan Mini Riset,” Cendekia Inovatif Dan Berbudaya 1, no. 1 (2023): 33, 

https://doi.org/10.59996/cendib.v1i1.155. 
17 Ditha Prasanti, “Penggunaan Media Komunikasi Bagi Remaja Perempuan Dalam Pencarian Informasi 

Kesehatan,” LONTAR: Jurnal Ilmu Komunikasi 6, no. 1 (2018): 17, https://doi.org/10.30656/lontar.v6i1.645. 
18 Zhahara Yusra, Rufran Zulkarnain, and Sofino Sofino, “Pengelolaan Lkp Pada Masa Pendmik Covid-

19,” Journal Of Lifelong Learning 4, no. 1 (2021): 15–22, https://doi.org/10.33369/joll.4.1.15-22. 



10 

 

akan digunankan oleh peneliti untuk menyaksikan secara langsung bagaimana 

kondisi dan perkembangan masyarakat di Kaki Gunung Merbabu, Dusun 

Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang.  

b. Dokumentasi 

Dokumentasi yaitu teknik pengumpulan data yang mengikutsertakan 

pencarian dan analisi dokumen tertulis, gambar, ataupun rekaman yang sudah 

ada, seperti buku, jurnal, artikel,arsip, laporan, atau foto. Tekni ini berfungsi 

untuk memperoleh data sekunder yang mendukung temuan penelitian.19 

  G.  Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan oleh peniliti yaitu analisis tematik. Teknik 

analisis data tematik merupakan salah satu metode analisis data pada penelitian kualitatif 

yang memiliki tujuan untuk mengidentifikasi, menganalisis, serta melaporkan tema yang 

muncul dari data. Dalam teknik ini, peneliti akan mengelompokkan data berdasarkan 

tema-tema yang relevan dengan tujuan penelitian. Setelah tema ditemukan, lalu data 

akan dikelompokkan dan dipahami secara mendalam untuk mengungkap makna yang 

ada dibaliknya.20 

  H.  Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan dalam penelitian ini disusun secara sistematis dan 

terstruktur agar memudahkan pembaca memahami alur berpikir, arah penelitian, serta 

keterkaitan antarbagian secara utuh. Penelitian ini terdiri dari lima bab, yang masing-

masing memiliki fokus pembahasan yang saling melengkapi dan mendukung tujuan 

penelitian secara keseluruhan. Adapun rincian sistematika penulisan dalam skripsi ini 

adalah sebagai berikut: 

Bab Pertama, Bab ini memuat pengantar umum mengenai latar belakang 

masalah yang menjadi dasar pemilihan topik penelitian, rumusan masalah yang 

difokuskan pada perspektif Emile Durkheim terhadap kegiatan sosial lintas agama dan 

fungsi agama dalam konteks masyarakat plural, serta tujuan dan manfaat dari penelitian. 

Bab ini juga menjelaskan kajian pustaka sebagai landasan teoretik awal, metodologi 

                                                             
19 feni rita Fiantika, Metodologi Penelitian Kualitatif. In Metodologi Penelitian Kualitatif, Rake Sarasin, 

2022, 25, https://scholar.google.com/citations?user=O-B3eJYAAAAJ&hl=en. 
20 Sugiono, Sepriani Liliani, and Wike Ellissi, “Analisis Tematik Data Kualitatif Pada Pengembangan 

Perangkat Pembelajaran Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR),” SNFKIP 2021: Pendidikan Bagi Masyarakat Di 

Daerah 3T, no. 17 (2021): 55–65, http://repository.unpas.ac.id/30547/5/BAB III.pdf. 



11 

 

penelitian yang digunakan, dan sistematika penulisan sebagai panduan pembaca dalam 

mengikuti alur penelitian.  

Bab Kedua, pada bab dua ini berisi pembahasan landasan teori dan konsep-

konsep utama yang menjadi dasar penelitian ini. Pembahasan meliputi pengertian agama 

sebagai sistem sosial, konsep pluralisme dalam masyarakat, serta bagaimana agama 

berfungsi dalam membangun hubungan sosial yang harmonis. Selain itu, dalam bab ini 

juga dijelaskan teori fungsionalisme yang menjadi pendekatan utama dalam penelitian 

ini, serta teori-teori pendukung lainnya yang berkaitan dengan peran agama dalam 

masyarakat yang beragam. 

Bab Ketiga, pada bab ini disajikan gambaran umum mengenai Dusun Thekelan, 

Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang, sebagai lokasi penelitian. 

Pembahasan dalam bab ini meliputi kondisi alam, kondisi penduduk, serta kehidupan 

sosial dan keagamaan di Dusun Thekelan. Selain itu, pada bab ini juga akan mengkaji 

mengenai beberapa bentuk kegiatan sosial lintas agama apa saja yang terjadi di Dusun 

Thekelan hingga bagaimana peran tokoh agama dalam menjaga  kebersamaan sosial pada 

masyarakat Kaki Gunung Merbabu di Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, 

Kabupaten Semarang. Bab ini juga akan memaparkan metode penelitian yang digunakan 

dalam penelitian ini, termasuk pendekatan penelitian, jenis penelitian, sumber data yang 

diperoleh dari observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta teknik analisis data yang 

digunakan dalam mengolah informasi yang diperoleh dari lapangan.  

Bab Keempat, Bab ini merupakan inti dari penelitian yang menyajikan hasil 

temuan lapangan dan analisis berdasarkan teori. Pada subbab pertama, dibahas mengenai 

perspektif Emile Durkheim dalam memandang kegiatan sosial lintas agama yang 

berlangsung di masyarakat Kaki Gunung Merbabu di Dusun Thekelan, seperti partisipasi 

antarumat beragama dalam perayaan hari besar keagamaan. Subbab kedua membahas 

bagaimana agama menjalankan fungsinya dalam konteks masyarakat di tengah 

keberagaman. Analisis dilakukan dengan merujuk pada konsep fungsionalisme Emile 

Durkheim.  

Bab Kelima, pada bab terkahir ini terdiri dari kesimpulan dari hasil penelitian, 

serta saran-saran yang bersifat membangun untuk peneliti kedepannya. Untuk yang 

terakhir yaitu daftar pustaka beserta lampiran-lampiran dengan dokumentasi penelitian 

sebagai bukti untuk karya ilmiah ini.   



12 

 

BAB II 

AGAMA DAN SOLIDARITAS SOSIAL MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU 

DUSUN THEKELAN 

A. Pengertian Agama 

Agama adalah salah satu fenomena sosial yang telah hadir sepanjang sejarah 

manusia dan memegang peran yang paling vital dalam kehidupan indvidu maupun 

masyarakat. Secara umum, agama dianggap sebagai seperangkat keyakinan personal, 

praktik atau ritual, dan nilai-nilai yang berhubungan dengan yang transenden atau Ilahi, 

serta mengajarkan perilaku manusia dalam menjalani kehidupan. Istilah agama 

mempunyai beberapa makna etimologis yang dapat memberikan gambaran mengenai 

peran serta fungsi nya dalam kehidupam masyarakat.21 

Dalam pandangan bahasa sanskerta, kata agama dapat dimaknai sebagai “tidak 

kacau” ataupun “aturan”, yang berarti agama dapat memberikan kerangka untuk 

membangun keteraturan dan struktur sosial. Sedangkan dalam perspektif bahasa latin, 

istilah religio bermula dari kata religare yang bermakna sebagai “mengikat”, yang 

mengarah pada bagaimana agama dapat terhubung dari individu dengan kekuatan 

spiritual ataupun Ilahi, serta komunitas sosialnya.22 

Agama bukan hanya dianggap sebagai ekspresi spiritual personal individu, 

melainkan juga mempunyai fungsi sosial yang sangat signifikan. Beberapa ahli 

mengartikan agama dari perspektif yang berbeda. Beberapa definisi tersebut dapat di 

deskripsikan sebagai berikut : 

1. Emile Durkheim, mengartikan agama sebagai “Suatu sistem terpadu dari 

kepercayaan dan praktif yang berhubungan dengan hal-hal yang sangat suci, 

yang mempersatukan semua semua yang menganutnya dalam sebuah 

perkumpulan moral yang disebut gereja.” Dalam perspektif Durkheim, 

agama berperan sangat penting untuk menjaga keteraturan sosial denga cara 

meperkenalkan masyarakat tentang nilai-nilai dan norma yang disepakati 

bersama oleh anggota masyarakatnya. Agama tidak hanya berperan sebagai 

salah satu alat untuk memahami yang transenden, melainkan juga sebagai 

                                                             
21 Syifa Firda Maula and Talitha Salsabila, “Pengertian Agama Menurut Bidang Keilmuwan,” n.d., 2. 
22 Rika Syntia, M Dhanny Saputra, and Meida Riani Salsabila, “Pendidikan Sosiologi Dari Sudut Pandang 

Agama,” Islamic Education 1, no. 4 (2023): 459. 



13 

 

mekanisme pengikat yang memperkokoh solidaritas sosial di antara para 

penganutnya.23 

2. Clifford Geertz, merupakan salah satu seorang antropolog yang terkenal 

dimana mendefinisikan agama sebagai “Sebuah sistem simbol yang 

bertindak dengan tujuan untuk meneguhkan suasana hati dan motivasi yang 

kuat dan tahan lama dalam diri seorang manusia dengan cara merumuskan 

konsepsi umum tentang tatanan eksistensi.” Geertz memandang agama 

sebagai sistem makna yang menciptakan perilaku manusia berdasarkan 

simbol-simbol yang saling berhubungan dengan realita yang lebih besar. 

Maka demikian, agama bukan hanya soal kepercayaan tetapi juga merupakan 

sebagai sarana untuk memahami dunia sosial dan spiritual yang lebih 

mendalam.24 

3. Max Weber, melihat agama sebagai suatu kekuatan sosial yang berpengaruh 

terhadap tindakan manusia. Weber menegaskan bahwa agama tidak dapat 

dipisahkan dari aspek sosial lainnya, seperti ekonomi maupun politik. Dalam 

penglihatan Weber, agama mampu mempengaruhi struktur sosial, baik dalam 

pembentukan etika kerja maupun dalam pembetukan nilai-nilai yang 

mendukung perkembangan dari masyarakatnya.25 

Dari berbagai definisi yang telah dijabarkan diatas, dapat dilihat bahwasanya 

agama bukan hanya berkaitan dengan hubungan individual dengan Tuhan atau Ilahi, 

tetapi juga mencakup hubungan individual manusia dengan sesamanya dalam konteks 

sosial. Agama menciptakan norma serta aturan sosial yang diakui oleh komunitas, serta 

memberikan makna bagi tindakan personal. Selain itu, agama memiliki fungsi sebagai 

sumber moralitas serta etika yang mampu mengatur tindakan manusia dalam 

berinteraksi dengan individu lain di lingkup masyarakat.  

Dalam konteks masyarakat seperti Dusun Thekelan, keberagaman agama dan 

keyakinan menjadi realitas sosial yang terus membentuk dinamika kehidupan bersama. 

                                                             
23 Martinus Duryadi, “Dinamika Hubungan Antar Agama Dan Masyarakat,” Jurnal Abdiel: Khazanah 

Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen, Dan Musik Gereja 1, no. 01 (2017): 65, 

https://doi.org/10.37368/ja.v1i01.86. 
24 Harlina Palanta, Irene Ludji, and Izak Y.M Lattu, “Ukiran ‘Passura’Toraja Sebagai Simbol Identitas 

Komunitas Kristen Di Buntao Kabupaten Toraja Utara: Perspektif Clifford Geertz,” Jurnal Basataka (JBT) 6, no. 

2 (2023): 298. 
25 Ahmad Putra, “Konsep Agama Dalam Perspektif Max Weber,” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 

1, no. 1 (2020): 44, https://doi.org/10.15548/al-adyan.v1i1.1715. 



14 

 

Keberagaman ini tentu membawa tantangan tersendiri, terutama dalam menjaga 

keharmonisan dan keterhubungan antarindividu yang berbeda latar belakang. Oleh 

karena itu, agama berperan penting sebagai institusi sosial yang mampu menanamkan 

nilai-nilai toleransi, saling menghargai, dan kebersamaan. Masyarakat plural merujuk 

pada komunitas yang terdiri dari berbagai kelompok agama yang idealnya dapat hidup 

berdampingan secara damai dan setara. Di Dusun Thekelan, meskipun terdapat 

perbedaan dalam ajaran dan praktik keagamaan, masyarakat menunjukkan kemampuan 

untuk membangun relasi sosial yang inklusif. Hal ini menegaskan bahwa agama tidak 

hanya menjadi sumber spiritual, tetapi juga menjadi kekuatan pengikat sosial dalam 

menciptakan kehidupan bersama yang harmonis. 

Dalam konteks pluralitas, agama memiliki peran sebagai medium untuk 

memperkokoh solidaritas sosial. Agama mendorong sikap saling menghormati, 

toleransi, dan kerja sama antar kelompok, sehingga masyarakat mampu hidup dalam 

harmoni meskipun terdapat perbedaan keyakinan. Agama juga menyediakan landasan 

moral yang mendorong tindak laku yang positif seperti gotong royong, saling membantu, 

dan menjaga kerukunan.26  

B. Agama Sebagai Sistem Sosial 

Agama tidak hanya dipahami sebagai sistem kepercayaan yang mengatur 

hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga sebagai bagian integral dari sistem sosial 

yang mengatur hubungan antarindividu dalam masyarakat. Dalam perspektif sosiologis, 

agama merupakan salah satu institusi sosial yang memiliki fungsi penting dalam 

membentuk nilai, norma, perilaku, serta identitas kolektif masyarakat. Agama hadir 

sebagai landasan moral yang mengikat individu dalam tatanan sosial tertentu, sehingga 

keberadaannya menjadi sangat vital dalam menjaga stabilitas sosial.27 

Para ahli sosiologi-agama memandang agama dan fungsinya pada struktur sosial 

kemasyarakatannya, dimana yang harus diberikan dari agama untuk masyarakat ialah 

menjaga keutuhannya. Agama merupakan kekuatan dinamis yang ada di tengah 

masyarakat karena mampu bertahan dari gempuran rasionalitas pada manusia. Menurut 

pandangan Emile Durkheim, agama hanya dapat dipahami dan dimengerti dengan cara 

                                                             
26 Lukmanul Hakim, “Islam, Pluralitas Agama, Dan Pembentukan Masyarakat Madani Di Indonesia,” 

Harmoni 11, no. 1 (2012): 29–30, https://doi.org/10.32488/harmoni.v11i1.228. 
27 Syaiful Hamali, “Agama dalam Perspektif Sosiologis,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 12, no. 2 

(2024). 



15 

 

melihat peran sosialnya yang dimainkan untuk menyatukan komunitas masyarakat di 

bawah satu kesatuan ritual dan kepercayaan umum.28  

Emile Durkheim memandang agama sebagai suatu fenomena sosial yang lahir 

dari kehidupan kolektif. Dalam pandangannya, agama adalah refleksi dari struktur sosial 

itu sendiri. Simbol-simbol keagamaan, ritual, dan praktik ibadah menjadi sarana untuk 

memperkuat kohesi sosial. Dalam karya utamanya The Elementary Forms of Religious 

Life, Durkheim menyatakan bahwa esensi agama terletak pada kemampuannya 

membentuk kesadaran kolektif — yaitu nilai dan norma yang dianut bersama oleh 

seluruh anggota masyarakat.29 

Sebagai sistem sosial, agama terdiri dari berbagai elemen penting: kepercayaan 

(belief), praktik ritual, simbol-simbol sakral, lembaga keagamaan, dan komunitas. 

Elemen-elemen ini memperkuat identitas pemeluk agama, sekaligus menciptakan 

jaringan sosial yang berlandaskan nilai-nilai moral.30 Melalui ibadah bersama, kegiatan 

amal, dan interaksi sosial berbasis nilai keagamaan, individu merasa menjadi bagian dari 

komunitas yang lebih besar dan lebih terikat secara sosial. 

Dalam masyarakat plural seperti Indonesia, agama memainkan peran penting 

sebagai jembatan sosial antar kelompok dengan latar belakang yang berbeda. Nilai-nilai 

universal dalam agama seperti kasih sayang, keadilan, saling menghormati, dan 

solidaritas dapat menjadi fondasi untuk membangun hubungan sosial yang harmonis. 

Ketika nilai-nilai tersebut dijalankan secara aktif dan terbuka, maka agama akan 

menjelma sebagai instrumen sosial yang memperkuat inklusi sosial, bukan pemisahan 

atau eksklusivitas.31 

Menurut pendapat Emile Durkheim solidaritas merupakan suatu konsepsi atau 

cara hidup yang mempunyai persamaan dan juga persatuan yang utuh dalam setiap 

pribadi dan juga komunal. Pencapaian dari kehidupan sosial manusia akan terwujud 

dalam eksistensi keteraturan sosial dalam masyarakat, inilah yang ia sebut sebagai 

solidaritas dalam kohesi sosial. Sehingga pencapaian keteraturan ini harus dimaknai 

                                                             
28 Hanifa Maulidia, “Relasi Agama dan Masyarakat dalam Perspektif Emile Durkheim dan Karl Marx,” 

Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi), 2023. 
29 Émile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (Oxford: Oxford University Press, 2011), 

600-636. 
30 Theresiani Bheka dan Teresia Noiman Derung, “Pengaruh Agama terhadap Hidup Sosial Masyarakat 

dalam Perspektif Sosiologi,” SAMI: Jurnal Sosial-Keagamaan dan Teologi di Indonesia 1, no. 2 (2023): 209–220. 
31 Tsabitah Nurlianty Fathurrozie et al., “Tinjauan Teori Solidaritas Sosial Emile Durkheim Terhadap 

Pernikahan Dini Di Desa Karangpuri Sidoarjo,” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 5 (2024): 331. 



16 

 

sebagai suatu upaya dalam berperilaku yang dipenuhi dengan berbagai kesukaran, 

karena untuk mencapai kehidupan yang seperti itu terdapat berbagai tantangan sehingga 

akan sulit untuk di wujudkan.32  

Durkheim menekankan bahwa dalam masyarakat modern yang semakin 

kompleks, bentuk solidaritas sosial berubah dari yang bersifat mekanik menuju 

solidaritas organik. Solidaritas mekanik dibangun atas dasar kesamaan nilai, keyakinan, 

dan gaya hidup; sementara solidaritas organik muncul dari pembagian peran dan saling 

ketergantungan fungsi antar individu dan kelompok.33 Dalam masyarakat plural seperti 

Dusun Thekelan, perbedaan agama tidak menjadi sumber pemisah, melainkan menjadi 

bagian dari sistem sosial yang saling melengkapi. Agama berfungsi dalam kerangka 

solidaritas organik ini, di mana keberagaman menjadi kekuatan yang menyatukan. 

Durkheim berpendapat bahwa yang menjadi masalah utama dari setiap 

permasalahan sosial adalah masalah keteraturan, karena bagaimana mencapai solidaritas 

sosial dalam kehidupan yang sangat kompleks ini. Bagi Durkheim solidaritas akan 

tercapai apabila setiap individu dalam satu komunitas masyarakat tersebut mampu 

memiliki pemahaman yang sama sehingga solidaritas dapat tercapai dengan cara yang 

otomatis. Durkheim mengatakan hal ini sebagai metafor bagi eksistensi modern. Sebagai 

makhluk sosial agar bisa hidup, tetap akan membutukan orang lain; eksistensi kita dan 

masa depan kita tergantung pada bagaimana saling ketergantungan kita.34 Pada hal ini, 

masyarakat modern perlu mewujudkan kehidupan solidaritas organik. 

Agama sebagai sistem sosial juga memfasilitasi munculnya inisiatif sosial lintas 

agama. Misalnya, dalam perayaan hari besar keagamaan, umat dari agama lain turut 

hadir dan berpartisipasi sebagai bentuk solidaritas sosial. Kegiatan lintas agama seperti 

gotong royong, dialog antarumat, serta pertemuan rutin antar tokoh agama menunjukkan 

bahwa agama telah menjalankan fungsinya bukan hanya secara spiritual, tetapi juga 

secara sosial dan kultural. Hal ini menunjukkan bahwa agama mampu menjembatani 

perbedaan melalui praktik kebersamaan. 

                                                             
32 Mibtadin, “Kritik Teori Masyarakat Sakral Dan Masyarakat Profan: Relevansi Pemikiran Sosial 

Durkheim Dalam Wacana Penegakan Syariah Di Indonesia,” Journal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan 

Tradisi) 2, no. 1 (2016): 5–10, http://blasemarang.kemenag.go.id/journal/index.php/smart. 
33 Andi Erlangga Rahmat dan Firdaus W. Suhaeb, “Perspektif Emile Durkheim Tentang Pembagian Kerja 

dan Solidaritas Masyarakat Maju,” JISIP: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 7, no. 3 (Juli 2023): 1–14. 
34 Fathurrozie et al., “Tinjauan Teori Solidaritas Sosial Emile Durkheim Terhadap Pernikahan Dini Di 

Desa Karangpuri Sidoarjo,” 333–34. 



17 

 

Selain itu, agama membentuk struktur otoritas dalam masyarakat melalui tokoh-

tokoh agama dan institusi keagamaan. Dalam komunitas lokal seperti Dusun Thekelan, 

keberadaan pemimpin lintas agama berperan penting dalam mengarahkan masyarakat 

untuk menjaga harmoni sosial. Lembaga keagamaan juga menjadi penghubung antara 

komunitas berbeda yang saling bekerja sama dalam urusan sosial, pendidikan, dan 

kesejahteraan. Ini membuktikan bahwa agama tidak hanya berada di ranah privat, tetapi 

aktif mengatur kehidupan kolektif.35 

Durkheim menegaskan bahwa agama memiliki fungsi sebagai sumber kohesi 

sosial yang mampu membangun kesadaran kolektif, yaitu kesadaran bersama yang 

mempengaruhi tingkah laku individu atau moral dalam masyarakat. Daya-daya moral 

inilah yang menghidupkan dan mendisiplinaan kesadaran. Kesadaran kolektif muncul 

melalui ritual-ritual keagamaan yang mengikutsertakan individu secara bersama dalam 

tindakan-tindakan yang simbolis.36 Ritual ini dapat membantu memperkuat identitas 

sosial dan rasa solidaritas diantara anggota masyarakat, walaupun berasal dari perbedaan 

keyakinan yang berbeda. Agama mampu menjadi rahim tempat beni-benih prinsip 

peradaban manusia dapat tumbuh dan berkembang. 

Dalam buku Pengantar teori-teori sosial dari teori fungsionalisme hingga post-

modernisme, Durkheim mengatakan bahwa dalam masyarakat yang kuat dan tertib 

kebebasan individual hanya dapat tejadi apabila keyakinan dan perilaku diatur dengan 

sebaik-baiknya oleh sosialisasi.37  Maka dari itu agama juga mempersiapkan ruang bagi 

interaksi sosial dan dialog antaragama. Dalam konteks pluralisme agama, keyakinan-

keyakinan yang berbeda mampu saling berinteraksi dan menciptakan ikatan yang saling 

menghargai melalui dialog keagamaan, kerja sama sosial, dan aktifitas keagamaan 

bersama. Hal ini bisa mendorong terbangunnya keharmonisan sosial di tengah 

keragaman agama yang ada. 

Dengan demikian, agama sebagai sistem sosial memiliki cakupan yang sangat 

luas dalam membentuk pola kehidupan masyarakat. Ia bukan hanya menyentuh aspek 

                                                             
35 Zulfikar Falah, “Konsep Solidaritas Antarumat Beragama Dalam Perspektif Emile Durkheim the 

Concept of Inter-Religious Solidarity in the Perspective of Emile Durkheim,” Jurnal Yaqzhan 09, no. 02 (2023): 

200–201, http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index. 
36 Sulthan Ahmad, “Totem, Ritual Dan Kesadaran Kolektif: Kajian Teoritik Terhadap Pemikiran 

Keagamaan Emile Durkheim,” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 2, no. 2 (2021): 159–60, 

https://doi.org/10.15548/al-adyan.v2i2.3384. 
37 PIP Jones, Pengantar Teori-Teori Sosial: Dari Teori Fungsionalisme hingga Postmodernisme, terj. Saut 

Pasaribu (Jakarta: Penerbit Yayasan Obor Indonesia, 2014), 89. 



18 

 

spiritual, tetapi juga menjadi pilar dalam membangun solidaritas, kohesi, dan stabilitas 

sosial. Dalam masyarakat plural seperti Dusun Thekelan, agama berperan sebagai 

kekuatan yang merekatkan perbedaan, membentuk kesadaran kolektif, dan menciptakan 

tatanan sosial yang damai dan inklusif. 

C. Pluralisme Agama  

Pluralisme agama adalah salah satu konsep yang paling vital dalam studi agama 

dimana menggambarkan kondisi agama yang sangat beragam dalam suatu masyarakat 

dan bagaimana suatu komunitas tersebut yang memiliki keyakinan yang berbeda-beda 

mampu hidup secara berdampingan hingga harmonis. Konsep ini menekankan 

pengakuan serta penerimaan terhadap keragaman keyakinan tersebut sebagai sesuatu 

yang bernilai positif bagi tatanan sosial. Pluralisme agama tidak hanya mencerminkan 

keberadaan berbagai agama, tetapi juga menegaskan sikap saling menghargai, saling 

memahami dan terbuka dalam berdialog antar masyarakat agama.38 

Secara etimologis, kata pluralisme berawal dari kata latin pluralis yang memiliki 

arti lebih dari satu. Jika dalam konteks agama, pluralisme merupakan keberadaan 

banyaknya agama ataupun keyakinan dalam satu wilayah geografis atau sosial tertentu. 

Namun, lebih dari sekadar fakta adanya bermacam agama, pluralisme agama juga 

mencakup sikap aktif dengan tujuan untuk mengakui serta merangkul keberagaman ini 

dalam kehidupan sosial, politik, dan budaya masyarakat.39 

John Hick, yang merupakan seorang ahli teolog pluralisme, mendefinisikan 

pluralisme agama sebagai pengakuan bahwasanya setiap agama mempunyai penglihatan 

yang valid mengenai realitas transenden dan bahwa semua agama merupakan suatu jalan 

yang sah menuju kebenaran spiritual. Hick mengatakan bahwa tidak ada satupun agama 

yang mempunyai klaim eksklusi diatas kebenaran, melainkan semua agama akan 

menawarkan perspektif yang beragam mengenai kebenaran yang sama.40 Maka dengan 

demikian, pluralisme agama mendorong pengertian yang lebih inklusif mengenai peran 

aktif agama dalam kehidupan masyarakat. 

                                                             
38 Aulia Desty Budieni and Istiqamah Salamah, “Pluralisme Agama : Memahami Keberagaman Dan 

Toleransi Dalam Konteks Islam Di Indonesia,” Journal Islamic Education 1, no. 4 (2023): 483. 
39 Julita Lestari S.Ag, “PLURALISME AGAMA DI INDONESIA (Tantangan Dan Peluang Bagi 

Keutuhan Bangsa),” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 6, no. 1 (2020): 32, 

https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913. 
40 Ambo Tuwo, “Teologi Pendidikan Inklusif Dan Pluralisme Agama: Telaah Kritis Atas Berbagai 

Pendapat Para Tokoh” 5, no. 1 (2023): 34–35. 



19 

 

Masyarakat plural merupakan dimana masyarakat yang terdiri atas dari berbagai 

kelompok agama, budaya, ataupun etnis yang telah hidup secara bersama dan 

berdampingan dalam satu komunitas. Di Indonesia, pluralisme juga telah menjadi suatu 

bagian dari identitas nasional, sebagaimana terlihat dalam semboyan “Bhineka Tunggal 

Ika” yang memiliki makna “Berbeda-beda tetapi tetap satu jua”. Pluralisme agama yang 

ada di tanah air, terutama di tengah daerah seperti Dusun Thekelan, memperlihatkan 

masyarakatnya yang terdiri dari beberapa agama besar yang ada di Indonesia dimana 

harus hidup seperti apa yang menjadi semboyan Indonesia.41  

Seorang ilmuwan politik yang bernama Alfred Stepan mempelajari tentang 

Pluralisme agama, dia menjelaskan bahwa dalam masyarakat yang kaya akan pluralitas, 

maka penting adanya institusi-institusi sosial serta hukum yang mendukung 

keberagaman agama. Menurutnya, keberhasilan pluralisme agama dalam suatu 

masyarakat tergantung pada adanya jaminan kebebasan beragama, akses yang serupa 

terhadap sumber daya publik, serta kebijakan yang mampu mendorong integrasi tanpa 

melenyapkan identitas agama.42 

Dalam pendekatan sosiologis, pluralisme agama tidak terlepas dari proses sosial 

yang membentuknya. Terdapat beberapa unsur penting yang mendukung terciptanya 

masyarakat plural yang harmonis, antara lain: nilai-nilai toleransi yang ditanamkan sejak 

dini, keberadaan tokoh agama yang moderat dan inklusif, lembaga sosial yang membuka 

ruang perjumpaan antarumat beragama, serta sistem pendidikan yang mengajarkan 

penghargaan terhadap perbedaan.43 Kesemua elemen ini merupakan bagian dari struktur 

sosial yang mendukung terbentuknya solidaritas dalam masyarakat plural. 

Namun demikian, pluralisme agama bukan tanpa tantangan. Dalam beberapa 

konteks, masih ditemukan potensi eksklusivisme, stereotip, atau prasangka antar 

kelompok agama. Oleh karena itu, pendidikan lintas agama, dialog terbuka, dan 

pendekatan budaya menjadi sangat penting untuk membangun jembatan antar 

komunitas. Di sinilah peran agama sebagai sistem nilai yang mengatur kehidupan sosial 

                                                             
41 Alfandy Firmansyah, “Implementasi Peran Bhineka Tunggal Ika Sebagai Pemersatu Bangsa Dan Juga 

Identitas Suatu Bangsa Indonesia” 2, no. 3 (2024). 
42 Arafat Noer, “Pluralisme Agama Dalam Konteks Keislaman Di Indonesia,” Religi Jurnal Studi Agama-

Agama 15, no. 1 (2019): 55, https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-04. 
43 Nurul Malahayati, “Peran Tokoh Agama dalam Mempertahankan Toleransi Antarumat Beragama,” 

Komunika: Journal of Communication Science and Islamic Dakwah 8, no. 2 (2024): 45–58. 



20 

 

menjadi sangat penting: agama harus hadir dengan wajah yang ramah, inklusif, dan 

terbuka terhadap realitas sosial yang beragam. 

Akhirnya, pluralisme agama adalah proses sosial yang membutuhkan kesadaran 

bersama dan komitmen kolektif. Ia tidak tumbuh dengan sendirinya, tetapi dibentuk 

melalui interaksi, pembiasaan, dan konstruksi nilai yang didasarkan pada penghargaan 

terhadap kemanusiaan. Dalam konteks masyarakat seperti Dusun Thekelan, pengalaman 

hidup berdampingan secara damai menjadi bukti bahwa perbedaan agama bukanlah 

penghalang, melainkan potensi untuk memperkuat solidaritas sosial. Nilai-nilai agama 

yang hidup dalam ruang sosial dapat menjadi fondasi yang kokoh untuk membangun 

masyarakat yang adil, damai, dan saling melengkapi. 

D. Solidaritas Sosial 

Solidaritas sosial merupakan konsep sentral dalam kajian sosiologi yang 

menjelaskan keterhubungan antarindividu dalam sebuah komunitas sosial. Dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), solidaritas diartikan sebagai perasaan setia 

kawan atau rasa senasib sepenannggungan dalam perspektif ilmu sosial lebih kompleks, 

karena melibatkan aspek fungsional, moral, dan struktural dalam masyarakat.44 

Sedangkan Soerjono Soekanto mendefinisikan solidaritas sosial sebagai kondisi 

hubungan antara individu dan kelompok yang didasarkan pada kesadaran moral dan 

tanggung jawab bersama terhadap norma sosial.45 Dalam pandangan ini, solidaritas 

menjadi bagian dari mekanisme kontrol sosial yang menjaga stabilitas dan keteraturan 

masyarakat.   

Talcott Parsons, seorang tokoh fungsionalis dari Amerika Serikat, menambahkan 

bahwa solidaritas sosial terwujud melalui sistem nilai dan institusi sosial seperti 

keluarga, agama, dan pendidikan. Parsons memandang masyarakat sebagai sistem yang 

terdiri dari subsistem yang saling berinteraksi dan membutuhkan stabilitas nilai bersama 

untuk menjaga keteraturan sosial. Dalam pandangannya, solidaritas terjadi ketika norma 

dan nilai tersebut berhasil diinternalisasi oleh anggota masyarakat melalui proses 

sosialisasi.46 

                                                             
44 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), diakses 5 Juli 

2025, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/solidaritas. 
45 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014), 68–69. 
46 “Agama dan Masalah Makna dalam Teori Sosiologis Talcott Parsons,” ResearchGate, 2022, 139–140, 

https://www.researchgate.net/publication/379028271_Agama_dan_Masalah_Makna_Dalam_Teori_Sosiologis_Ta

lcott_Parsons. 

https://www.researchgate.net/publication/379028271_Agama_dan_Masalah_Makna_Dalam_Teori_Sosiologis_Talcott_Parsons
https://www.researchgate.net/publication/379028271_Agama_dan_Masalah_Makna_Dalam_Teori_Sosiologis_Talcott_Parsons


21 

 

Solidaritas sosial merupakan konsep sentral dalam kajian sosiologi yang merujuk 

pada keterikatan sosial antarindividu dalam suatu komunitas. Konsep ini menjelaskan 

bagaimana masyarakat dapat mempertahankan kohesi dan keteraturan sosial di tengah 

perbedaan latar belakang budaya, agama, dan fungsi sosial antar anggotanya. Dalam 

konteks masyarakat seperti Dusun Thekelan, solidaritas sosial menjadi pilar utama 

dalam menjaga keberlangsungan kehidupan bersama yang harmonis dan saling 

menghargai.  

Emile Durkheim membedakan solidaritas sosial ke dalam dua bentuk utama, 

yaitu solidaritas mekanik dan solidaritas organik. Solidaritas mekanik ditemukan dalam 

masyarakat yang bersifat sederhana dan homogen, di mana kohesi sosial dibentuk 

melalui kesamaan nilai, norma, dan praktik kehidupan. Sementara itu, solidaritas 

organik berkembang dalam masyarakat modern yang lebih kompleks, di mana kohesi 

sosial terbentuk melalui diferensiasi peran dan saling ketergantungan fungsi sosial 

antarindividu.47 Dalam masyarakat yang terdiri atas beragam latar belakang agama, 

solidaritas organik menjadi dasar keterikatan sosial yang memungkinkan kehidupan 

kolektif tetap berjalan secara harmonis. 

Dalam masyarakat solidaritas sosial tidak didasarkan pada kesamaan keyakinan, 

melainkan pada komitmen terhadap nilai-nilai bersama seperti toleransi, keadilan, dan 

empati sosial. Masyarakat yang mampu membangun interaksi sosial berdasarkan 

penghargaan terhadap perbedaan akan menciptakan kesadaran kolektif yang inklusif. 

Kesadaran ini menjadi pondasi penting dalam menciptakan hubungan sosial yang saling 

melengkapi dan mendukung, sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama 

terhadap tatanan sosial yang stabil. 

Durkheim menekankan bahwa kesadaran kolektif terbentuk melalui pengalaman 

sosial bersama, simbol kolektif, serta praktik kehidupan yang dilakukan secara 

berulang.48 Dalam konteks kehidupan keagamaan, kegiatan keagamaan bersama, ritual 

sosial, serta partisipasi dalam kegiatan lintas agama merupakan sarana penting dalam 

memperkuat solidaritas sosial. Praktik-praktik ini menciptakan rasa keterikatan 

                                                             
47 Andi Erlangga Rahmat dan Firdaus W. Suhaeb, “Perspektif Emile Durkheim tentang Pembagian Kerja 

dan Solidaritas Masyarakat Maju,” JISIP: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 7, no. 3 (2023): 1–14. 
48 Sulthan Ahmad, “Totem, Ritual dan Kesadaran Kolektif: Kajian Teoritik Terhadap Pemikiran Emile 

Durkheim,” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 2, no. 2 (2021): 153–162. 



22 

 

emosional yang tidak hanya berlandaskan pada kesamaan iman, melainkan pada 

pengalaman kebersamaan sebagai bagian dari komunitas sosial. 

Durkheim menegaskan bahwa fungsi agama tidak hanya bersifat spiritual, tetapi 

juga memiliki dimensi sosial yang signifikan.49 Dalam masyarakat nilai-nilai agama 

dapat menjembatani perbedaan melalui penanaman norma sosial yang mengedepankan 

kemanusiaan, kasih sayang, dan rasa tanggung jawab kolektif. Ketika nilai-nilai tersebut 

diterapkan secara aktif dalam kehidupan masyarakat, maka agama akan berfungsi 

sebagai kekuatan sosial yang mengintegrasikan perbedaan dan mendorong kohesi sosial. 

Selain itu, solidaritas sosial juga dipengaruhi oleh peran tokoh agama dan 

pemimpin masyarakat dalam mengarahkan masyarakat ke arah kehidupan yang inklusif. 

Tokoh-tokoh agama yang memiliki pandangan moderat dan terbuka terhadap perbedaan 

dapat berperan sebagai mediator dalam menjaga kerukunan antarumat. Kehadiran 

mereka dalam ruang publik yang plural menjadi simbol integrasi sosial yang nyata. 

Mereka tidak hanya menyampaikan ajaran agama, tetapi juga aktif membangun dialog 

lintas iman serta menginisiasi kerja sama sosial di berbagai sektor kehidupan 

masyarakat. 

Dengan demikian, solidaritas sosial dalam masyarakat plural merupakan hasil 

dari konstruksi sosial yang terus berkembang. Ia dibentuk oleh pengalaman kolektif, 

kesamaan nilai kemanusiaan, serta komitmen bersama untuk hidup berdampingan dalam 

perbedaan. Teori fungsionalisme Durkheim memberikan kerangka konseptual untuk 

memahami bagaimana masyarakat Dusun Thekelan mampu mempertahankan kohesi 

sosial melalui fungsi agama sebagai sistem nilai dan norma sosial. Solidaritas sosial 

bukan sekadar konsep teoritis, tetapi merupakan kenyataan sosial yang hidup dan 

berkembang melalui proses interaksi yang inklusif, terbuka, dan berkelanjutan. 

E. Teori Fungsionalisme Emile Durkheim  

Emile Durkheim (1858–1917) adalah salah satu pendiri sosiologi modern dan 

tokoh utama dalam pengembangan teori fungsionalisme. Ia lahir di Prancis dan menjadi 

profesor pertama dalam bidang sosiologi di Universitas Sorbonne, Paris. Durkheim 

dikenal melalui karya-karya monumentalnya seperti The Division of Labour in Society, 

Suicide, dan The Elementary Forms of Religious Life. Melalui pendekatan sosiologisnya, 

                                                             
49 Mohammad Syawaludin, “Dimensi Sosial Agama: Analisis dalam Perspektif Sosiologi,” Educate: 

Journal of Education and Culture 3, no. 1 (Januari 2025): 481–487, https://doi.org/10.61493/educate.v3i01.151. 



23 

 

ia memandang masyarakat sebagai sistem sosial yang terstruktur dan saling bergantung, 

di mana institusi seperti agama memiliki fungsi penting dalam membangun keteraturan 

sosial dan solidaritas kolektif. Gagasannya menjadi fondasi utama dalam studi sosiologi 

agama hingga saat ini.50 

Emile Durkheim merupakan salah satu tokoh penting dalam ilmu Sosiologi yang 

memperkenalkan konsep Fungsionalisme, dimana teori tersebut memiliki arti sebagai 

pandangan yang melihat masyarakat sebagai suatu sistem yang tersusun dari berbagai 

elemen yang mempunyai fungsi tertentu untuk menjaga stabilitas dan keseimbangan 

sosial. Menurut Durkheim, setiap elemen dalam masyarakat, salah satunya agama, 

memiliki peran penting untuk mendukung terciptanya keteraturan sosial.51 Dalam 

konteks masyarakat, seperti halnya di Dusun Thekelan, agama harus berfungsi sebagai 

salah satu istitusi sosial penting yang mengikat masyarakat melalui nilai-nilai, norma, 

dan praktik-praktik keagamaan yang mereka jalani.   

Menurut pandangan Durkheim, agama merupakan “Sistem terpadu dari 

kepercayaan dan praktik yang berhubungan dengan hal-hal yang suci” yang berfungsi 

untuk mempersatukan individu ke dalam komunitas moral. Dalam teori fungsionalisme, 

agama berperan penting dalam mengatur hubungan sosial antarindividu dan memelihara 

solidaritas sosial.52 Teori ini dapat digunakan untuk mendeskripsikan bagaimana agama 

di Dusun Thekelan akan berperan sebagai pengikat sosial di tengah masyarakat yang 

beragam agamanya.  

Dipengaruhi oleh para pemikir sebelumnya, Durkheim meletakkan dasar 

fungsionalisme melalui analogi masyarakat sebagai organisme sosial. Durkheim 

berpendapat bahwa masyarakat merupakan suatu entitas yang terdiri dari berbagai 

komponen yang memiliki peran tersendiri. Setiap bagian dalam sistem sosial memiliki 

fungsi spesifik yang mendukung keseimbangan keseluruhan. Hubungan antara elemen-

elemen ini bersifat saling bergantung dan berkontribusi terhadap stabilitas sosial. 

Apabila salah satu elemen gagal menjalankan fungsinya, maka keseimbangan sistem 

akan terganggu. Konsep ini menjadi kontribusi utama Durkheim dalam pengembangan 

                                                             
50 Arifuddin M. Arif, “Perspektif teori sosial Emile Durkheim dalam sosiologi pendidikan,” Moderasi: 

Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 1, no. 2 (2020): 101. 

https://moderasi.org/index.php/moderasi/article/view/28 
51 E. Muhammad, “Emile Durkheim: Teori Fungsionalisme Dan Fakta Sosial 1,” 2021, 2–3. 
52 Duryadi, “Dinamika Hubungan Antar Agama Dan Masyarakat,” 65. 



24 

 

teori struktural fungsional yang kemudian diperdalam oleh Talcott Parsons dan Robert 

K. Merton. Selain itu, pendekatan fungsionalisme dalam antropologi yang 

dikembangkan oleh Bronislaw Malinowski dan Alfred Radcliffe-Brown turut 

memperluas perspektif fungsional dalam kajian sosial modern.53 

Durkheim melanjutkan tradisi pemikiran sebelumnya dan mengembangkan teori 

sosial yang berfokus pada bagaimana masyarakat tersusun dan berfungsi secara 

harmonis. Salah satu tujuan dari pemikirannya ialah merumuskan suatu ilmu tentang 

masyarakat yang dapat digunakan untuk memahami struktur dan keteratuan sosial. 

Dalam konteks ini, Durkheim melihat agama sebagai instrumen yang dapat mengatur 

perilaku individu agar selaras dengan norma dan nilai yang berlaku dalam masyarakat.  

Durkheim mengembangan konsep tentang kesadaran Kolektif (Collective 

Consciousness), yakni seperangkat keyakinan dan nilai yang dipegang bersama oleh 

anggota masyarakat. Menurut Durkheim, agama itu sebuah manifestasi dari kesadaran 

kolektif tersebut, yang membentuk identitas kelompok dan memperkuat ikatan kohesi 

sosial. Ritual keagamaan menjadi sarana  utama dalam memperkuat keterikatan individu 

dengan kelompok mereka, sekaligus membangun rasa kebersamaan yang lebih luas. 

Ketika individu berkumpul untuk merayakan suatu upacara keagamaan, mereka 

sebenarnya sedang memperkuat hubungan sosial mereka, bukan hanya tuhan, tetapi juga 

dengan sesama anggota komunitas.54 

Agama berperan aktif dalam membangun norma-norma sosial yang mengatur 

perilaku individu di tengah masyarakat. Ajaran agama terdapat aturan moral yang 

menjadikan pedoman bagi individu dalam bertindak. Dengan adanya disiplin sosial yang 

bersumber dari agama, maka individu akan terikat pada nilai-nilai kolektif yang diterima 

secara bersama. Hal ini dapat membantu mengurangi konflik dan menjaga keteraturan 

sosial.55 

Durkheim membedakan antara sacred (yang sakral) dan profane (yang duniawi). 

Menurutnya, masyarakat membangun struktur sosial berdasarkan pemisahan ini, dimana 

                                                             
53 Fahcri Aska 1910003600359, “Antropologi Hukum,” Teori Fungsionalisme Dilihat Dari Sudut 

Pandang Antropologi Hukum Disusun Oleh: Fachri Aska (1910003600359) Dosen Pengampu: DR. Laurensius 

Arilman S UNIVERSITAS EKASAKTI AAI-PADANG FAKULTAS HUKUM 2019/, no. 1910003600359 (2019): 1. 
54 Kamiruddin, “Fungsi Sosiologis Agama (Studi Profan Dan Sakral Menurut Emile Durkheim),” 

Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 3, no. 2 (2017): 1–17, http://ejournal.uin-

suska.ac.id/index.php/toleransi/article/view/1060. 
55 Evi Fita U, “Agama Sebagai Kontrol Sosial Studi Pemikiran Emilek Durkheim”, Al-Tadabbur : Jurnal 

Kajian Sosial, Peradaban dan Agama 9, No. 2 (2023). 



25 

 

hal-hal yang sakral dihormati dan diperlakukan dengan penuh penghormatan melalui 

ritual-ritual tertentu. Konsep ini berkontribusi pada pemahaman tentang bagaimana 

agama mengatur perilaku sosial, menciptakan norma-norma, dan memberikan legitimasi 

terhadap sistem moral dalam suatu kelompok.56 

Dari perspektif fungsionalisme, agama memberikan individu makna dalam 

kehidupan mereka. Melalui simbol-simbol keagamaan dan praktik ibadah, individu 

mendapatkan pemahaman tentang dunia dan tempat mereka di dalamnya. Dengan kata 

lain, agama tidak hanya berfungsi sebagai alat kohesi sosial tetapi juga sebagai 

mekanisme yang membantu individu menghadapi ketidakpastian dan tantangan hidup. 

Dalam konteks masyarakat plural, agama akan menjadi instrumen paling penting dalam 

misi membangun identitas kolektif serta menengahi berbagai perbedaan yang muncul 

dalam kehidupan sosial.57  

Salah satu gagasan yang paling penting dalam teori fungsionalisme Durkheim 

yaitu konsep “kolektivitas”, dimana keyakinan dan praktik agama merupakan salah satu 

faktor untuk menciptakan identitas kolektif di tengah masyarakat. Durkheim 

menekankan bahwa agama dapat membangun dan memelihara ikatan kolektif dengan 

cara memperkuat keyakinan bersama yang dimana dimiliki oleh semua anggota 

masyarakat. Seperti contoh ritual-ritual keagamaan dimana hal ini sangat berdampak 

dalam memperkuat perasaan kebersamaan maupun identitas kolektif diantara para 

anggotanya.58  

Dalam konteks masyarakat seperti di Dusun Thekelan yang terdapat perbedaan 

dalam praktik keagamaannya, agama yang ada disana harus difungsikan dengan tujuan 

menciptakan identitas kolektif sebagai dasar paling utama dalam kesatuan sosial. 

Masyarakat setempat harus memiliki kesadaran bahwa keberagaman agama bukanlah 

suatu penghalang untuk membangun kohesi sosial, melainkan sebagai kekuatan yang 

dapat memperkaya kehidupan suatu komunitas. Keyakinan bersama mengenai 

pentingnya menjaga harmoni dan kerukunan menjadi dasar terciptanya kolektivitas 

sosial di masyarakat Thekelan. 

                                                             
56 Middya Boty, “Agama Dan Perubahan Sosial (Tinjauan Perspektif Sosiologi Agama),” Jurnal Istinbath 

Vol. XIV, (2015): 42–43. 
57 Muhammad Akmal Ramadhan and Haifa Aziza Muning, “Moderasi Beragama Dalam Keberagaman Di 

Indonesia,” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 6 (2023): 162. 
58 Ahmad, “Totem, Ritual Dan Kesadaran Kolektif: Kajian Teoritik Terhadap Pemikiran Keagamaan Emile 

Durkheim.” 



26 

 

Pemikiran Durkheim dalam The Elementary Forms of the Religious Life 

memiliki relevansi yang signifikan dalam menganalisis fenomena pluralisme agama, 

terutama dalam hal bagaimana agama berfungsi dalam masyarakat yang terdiri dari 

beragam sistem kepercayaan. Pluralisme agama merujuk pada koesistensi berbagai 

tradisi keagamaan dalam satu sistem sosial serta mekanisme yang memungkinkan 

keberagaman tersebut tetap terintegrasi secara harmonis dalam struktur masyarakat yang 

lebih luas.59 

Lebih lanjut, dikotomi antara sacred dan profane yang dikemukakan oleh 

Durkheim dapat digunakan untuk memahami bagaimana masyarakat plural mengelola 

perbedaan keyakinan. Dalam suatu masyarakat yang menekankan pluralisme agama, 

elemen-elemen sakral dalam satu tradisi keagamaan mungkin tidak memiliki makna 

yang serupa dalam tradisi lainnya. Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk 

mengembangkan mekanisme sosial yang memungkinkan setiap kelompok agama 

menjalankan praktik keagamaannya tanpa saling mengganggu atau menimbulkan 

konflik. Keberhasilan pluralisme agama dalam suatu masyarakat bergantung pada sejauh 

mana kelompok-kelompok tersebut mampu menciptakan kesepakatan normatif yang 

memungkinkan mereka berinteraksi secara damai dalam ruang sosial yang sama.60 

Secara keseluruhan, teori fungsionalisme Durkheim dalam The Elementary 

Forms of the Religious Life memberikan kontribusi yang signifikan dalam memahami 

bagaimana agama berfungsi sebagai faktor integratif dalam masyarakat yang heterogen 

secara keagamaan.61 Pemikirannya memberikan dasar konseptual yang kuat untuk 

menganalisis bagaimana pluralisme agama dapat dikelola dalam suatu sistem sosial yang 

kompleks, serta bagaimana berbagai kelompok agama dapat tetap memainkan peran 

dalam membangun solidaritas sosial, membentuk norma bersama, dan menciptakan 

interaksi yang harmonis di tengah keberagaman keyakinan. 

 Dari pemikiran Emile Durkheim dalam teori fungsionalisme diatas dapat 

disimpulkan bahwa terdapat 4 unsur pokok yang menjadi fungsi agama, yakni : agama 

                                                             
59 Jessica Novia Layantara, “Relevansi Pemikiran Émile Durkheim Terhadap Usaha Revitalisasi Gereja 

Protestan Masa Kini,” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 19, no. 2 (2020): 135–50, 

https://doi.org/10.36421/veritas.v19i2.364. 
60 Nurul Khair, “Pengaruh Sikap Profan Terhadap Paradigma Masyarakat Beragama Perspektif Emile 

Durkheim,” Jurnal Sosiologi Agama 14, no. 2 (2020): 200–205, https://doi.org/10.14421/jsa.2020.142-14. 
61 Émile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (Oxford: Oxford University Press, 2011), 

600-636. 

 



27 

 

mengatur dan memelihara solidaritas, agama membangun kesadaran kolektif, agama 

menjadi pemisah antara yang sakral dan profan, serta agama mengatur norma dan nilai 

masyarakat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 

 

BAB III 

GAMBARAN UMUM MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN 

THEKELAN, DESA BATUR, KECAMATAN GETASAN, KABUPATEN SEMARANG 

Data yang disajikan pada bagian ini adalah hasil penelitian lapangan yang 

dilaksanakan di Dusun Thekelan, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang yang 

dikumpulkan melalui beberapa teknik pengumpulan data, yaitu wawancara, observasi 

dan dokumentasi. Seluruh data yang terkumpul dan penulis dapatkan akan disajikan 

dalam bentuk deskriptif yaitu dengan mengemukakan data yang diperoleh dalam bentuk 

penjelasan dan uraian kata sehingga kalimat yang mudah dipahami. 

A. Profil Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang 

Untuk memahami bagaimana agama mampu berperan sebagai pengikat sosial 

dalam masyarakat umum di Dusun Thekelan, perlu diawali dengan penjelasan mengenai 

kondisi umum wilayah penelitian. Gambaran mengenai letak geografis, sejarah, serta 

kondisi sosial masyarakat Dusun Thekelan menjadi landasan penting dalam memahami 

konteks keberagaman dan dinamika sosial yang terjadi.  

Dusun thekelan ialah salah satu dari beberapa dusun yang ada di Desa Batur yang 

masuk dalam RT 003 RW 017, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang yang terletak 

pada ketinggian ±1600 mdpl. Dusun ini berjarak sekitar 63 km dari wilayah pusat kota 

Semarang. Kawasan wilayah Dusun Thekelan merupakan wilayah yang letaknya 

dikelilingi oleh kawasan Taman Nasional Gunung Merbabu, yaitu kawasan hutan 

konservasi yang luasnya mencapai 5,755 Ha. Dusun ini juga memiliki curah hujan rata-

rata 2500 mm/tahun serta suhu udara sekitar 23-26oC. Gunung Merbabu mempunyai 

ketinggian 3.142 mdpl  dengan puncak tertinggi yang bernama Puncak Kenteng Songo.62 

Letak Dusun Thekelan yang terletak pada lereng Gunung Merbabu dan 

dikelilingi dengan kawasan hutan lindung ini mempunyai view pemandangan alam yang 

sangat indah serta meningkatkan stabilitas keamanan, menyediakan jasa akomodasi dan 

pemberdayaan masyarakat. 

                                                             
62 M P Sari, T Suryarini, and H Yanto, “Penguatan Peran Umkm Melalui Sosialisasi Akuntansi Dan 

Pendampingan Pembukuan Sederhana Di Dusun Thekelan, Desa Batur …,” Prosiding Seminar Nasional … 2020 

(2020): 3, http://journal.unj.ac.id/unj/index.php/snppm/article/view/19702. 



29 

 

Dusun Thekelan ini berdiri sejak beberapa generasi lalu dan dikenal sebagai 

wilayah yang menjadi tempat bermukimnya untuk penduduk dengan latar belakang 

keberagaman agama dan budaya. Berdasarkan penuturan para sesepuh dusun, asal-usul 

penduduk Thekelan berawal dari para pendatang yang sebagian besar berasal dari daerah 

sekitar lereng Merbabu serta wilayah-wilayah agraris di sekitarnya. Mereka menetap 

dengan tujuan mengelola lahan pertanian dan mencari penghidupan yang lebih baik.  

Secara demografis, Dusun Thekelan dihuni oleh sekitar 687 jiwa, dengan 

mayoritas penduduk bekerja sebagai petani sayur dan peternak, mengingat kondisi 

geografis dusun yang subur serta berada di dataran tinggi. Selain bertani, terdapat pula 

sebagian masyarakat yang berprofesi sebagai pengrajin, pedagang kecil, dan pekerja 

sektor informal lainnya. 63 

Selain karena terletak di kaki Gunung Merbabu, Dusun Thekelan merupakan 

salah satu wilayah di Kabupaten Semarang yang dikenal akan kemajemukan 

masyarakatnya. Komposisi agama di dusun ini menunjukkan keberagaman yang cukup 

mencolok, dengan warga memeluk agama Buddha, sementara sebagian lainnya 

beragama Islam, Kristen dan Katholik. Konstelasi ini menciptakan suasana sosial yang 

dinamis, dimana interaksi antarwarga dari latar belakang kepercayaan berbeda menjadi 

bagian dari kehidupan sehari-hari. 

Berdasarkan data yang diperoleh dari hasil observasi dan wawancara, pemeluk 

agama di Dusun Thekelan, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang, terdiri dari 

sekitar 40% umat Islam dan 40% umat Buddha, yang menunjukkan jumlah yang 

seimbang antara kedua kelompok tersebut. Sementara itu, pemeluk agama Katholik 

hanya terdiri dari sekitar 2 kepala keluarga atau sekitar 5% dari total penduduk, dan 

sisanya, sekitar 15% merupakan penganut agama Kristen.64   

Dalam konteks budaya dan tradisi, Dusun Thekelan kaya akan kegiatan-kegiatan 

yang mencerminkan warisan lokal serta pengaruh ajaran agama. Tradisi bersih desa, 

sedekah dusun, dan gotong royong dalam pembangunan fasilitas umum masih 

dijalankan secara rutin. Upacara bersih desa misalnya, tidak hanya dianggap sebagai 

ritual membersihkan lingkungan fisik, tetapi juga membersihkan unsur-unsur non-

                                                             
63 Arya Rezagama et al., “Adaptasi Kebiasaan Baru Desa Wisata Thekelan Dalam Menghadapi Covid-

19,” … Pengabdian …, 2020, 221, semnasppm.undip.ac.id. 
64 Wawancara dengan Bapak Supriyo, Kepala Dusun Thekelan, 10 Maret 2025. 



30 

 

material seperti rasa iri hati dan perselisihan yang mungkin muncul di tengah 

masyarakat.  

Perayaan hari besar keagamaan juga menjadi penting dari dinamika sosial 

masyarakat Thekelan. Perayaan waisak oleh komunitas Buddha, Idutfitri oleh umat 

Islam, dan Natal oleh umat kristiani dirayakan dengan cukup meriah di lingkup 

komunitas masing-masing. Namun, keikutsertaan lintas agama dalam perayaan-

perayaan tersebut bersifat sukarela dan tidak selalu menyeluruh. Meskipun ada semangat 

saling menghormati, terkadang terdapat batas-batas tidak tertulis yang membuat 

keterlibatan warga dari agama lain bersifat terbatas pada aspek sosial, seperti memberi 

ucapan atau membantu dalam persiapan teknis acara, tanpa terlibat dalam inti ritual 

keagamaan.65 

Sikap masyarakat terhadap keragaman agama di Dusun Thekelan secara umum 

ditandai oleh toleransi, rasa saling menghargai, dan semangat kebersamaan. Dalam 

praktik kehidupan sehari-hari, perbedaan pandangan yang muncul, terutama terkait 

kegiatan sosial keagamaan, disikapi dengan bijak melalui dialog dan musyawarah. 

Tokoh masyarakat dan tokoh agama memiliki peran penting sebagai penghubung 

antarwarga, menjaga komunikasi yang sehat, dan membina suasana yang inklusif. 

Melalui pendekatan partisipatif ini, warga senantiasa diarahkan untuk mengutamakan 

nilai kebersamaan dan keharmonisan dalam setiap kegiatan sosial kemasyarakatan. 

Dengan demikian, keragaman di Dusun Thekelan merupakan realitas sosial yang 

membutuhkan pemeliharaan berkelanjutan. Masyarakat senantiasa berupaya menjaga 

harmoni melalui komunikasi terbuka, saling menghormati antarumat beragama, serta 

keterlibatan aktif dalam kegiatan bersama. Keharmonisan yang tercipta bukanlah hasil 

yang instan, melainkan buah dari komitmen kolektif untuk menjadikan perbedaan 

sebagai kekuatan dalam memperkuat kebersamaan. 

B. Bentuk Kegiatan Sosial Lintas Agama pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu 

Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang 

Sub bab ini menyajikan hasil data lapangan berupa bentuk-bentuk kegiatan sosial 

lintas agama yang dilakukan oleh masyarakat plural di Dusun Thekelan. Penyajian data 

                                                             
65 "Menengok Toleransi Tumbuh Subur di Thekelan Getasan Semarang Saat Momen Waisak," Espos.id, 

diakses 17 April 2025, https://regional.espos.id/menengok-toleransi-tumbuh-subur-di-thekelan-getasan-semarang-

saat-momen-waisak-1647734. 

https://regional.espos.id/menengok-toleransi-tumbuh-subur-di-thekelan-getasan-semarang-saat-momen-waisak-1647734
https://regional.espos.id/menengok-toleransi-tumbuh-subur-di-thekelan-getasan-semarang-saat-momen-waisak-1647734


31 

 

ini diperoleh dari hasil wawancara langsung dengan para tokoh masyarakat dari berbagai 

latar belakang agama serta dari pengamatan peneliti selama di lokasi penelitian. Data 

disusun berdasarkan peristiwa sosial yang diceritakan oleh informan yang memiliki 

otoritas dalam masing-masing komunitas agama di Dusun Thekelan. 

Keberagaman agama yang ada di Dusun Thekelan tidak menjadi penghalang 

dalam menjalin kehidupan sosial yang harmonis. Justru sebaliknya, perbedaan agama 

menjadi kekayaan sosial yang mendorong tumbuhnya toleransi dan kerja sama 

antarumat beragama. Masyarakat  Dusun Thekelan  telah mengembangkan pola interaksi 

yang saling menghormati, terbuka, dan inklusif melalui berbagai kegiatan sosial yang 

melibatkan seluruh komponen warga. 

Bentuk-bentuk kegiatan sosial lintas agama ini bukan hanya bersifat seremonial 

atau formalitas, melainkan menjadi praktik kehidupan sehari-hari yang dijalankan secara 

alami. Tradisi dan kegiatan keagamaan yang berbeda justru menjadi sarana memperkuat 

hubungan sosial dan membangun rasa saling memiliki sebagai sesama warga desa. 

Berikut ini adalah bentuk-bentuk kegiatan sosial lintas agama yang ditemukan di Dusun 

Thekelan berdasarkan hasil penelitian lapangan. 

1. Kegiatan Sosial Lintas Agama saat Hari Raya Idul Fitri 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Bapak Satiman yang 

merupakan tokoh agama Islam di Dusun Thekelan, kegiatan sosial lintas 

agama yang terjadi saat Hari Raya Idul Fitri merupakan bentuk nyata dari 

interaksi harmonis masyarakat lintas agama. Beliau menyampaikan bahwa 

umat Kristen, Katholik, dan Buddha turut hadir untuk memberikan ucapan 

selamat Idul Fitri kepada umat Muslim yang telah melaksanakan salat Id. 

Mereka biasanya menunggu di depan masjid atau jalan dekat masjid dan 

berbaris dengan rapi untuk berjabat tangan dan saling menyampaikan doa 

dan harapan baik.  

Selain itu, warga non-Muslim juga membantu mempersiapkan 

lingkungan sekitar sebelum salat Idul Fitri dilaksanakan. Mereka ikut 

menjaga kebersihan dan ketertiban agar pelaksanaan ibadah berlangsung 

lancar. Tidak sedikit juga dari mereka yang membagikan makanan atau 

membantu menyiapkan konsumsi setelah acara salat selesai. Partisipasi ini 



32 

 

terjadi tanpa paksaan, melainkan karena tumbuh dari kesadaran kolektif 

untuk hidup damai dalam keberagaman. 

Bapak Satiman juga menyampaikan bahwa interaksi sosial lintas 

agama saat Hari Raya Idul Fitri ini tidak hanya berlangsung pada momen 

perayaan saja, tetapi juga dalam persiapan dan kegiatan setelahnya. Anak-

anak dari berbagai agama ikut memeriahkan perayaan Idul Fitri, sementara 

para orang tua terlibat dalam kegiatan sosial seperti berbagi makanan, 

mengantarkan bingkisan, dan membersihkan lingkungan. Hal ini 

mencerminkan hubungan sosial yang telah terjalin kuat dan menjadi budaya 

hidup bersama di Dusun Thekelan.66 

2. Kegiatan Sosial Lintas Agama saat Hari Raya Waisak 

Kegiatan sosial lintas agama saat Hari Raya Waisak dideskripsikan 

oleh Bapak Citro, tokoh agama Buddha Dusun Thekelan. Menurut beliau, 

umat Islam, Kristen, dan Katholik biasanya hadir dan baris dengan rapi di 

sekitar Vihara Buddha Bhumika pada hari Waisak. Mereka datang untuk 

menyampaikan ucapan selamat, ikut menjaga ketertiban, dan menjaga 

kebersihan lingkungan selama acara berlangsung. Meskipun tidak mengikuti 

prosesi keagamaan secara langsung, kehadiran mereka menciptakan suasana 

yang penuh kehangatan dan saling menghormati. 

Bapak Citro juga mengungkapkan bahwa tradisi ini tidak hanya 

berlangsung setahun dua tahun, tetapi sudah menjadi budaya masyarakat 

Thekelan. Warga dari berbagai agama sudah terbiasa hadir saat perayaan 

Waisak tanpa perlu undangan resmi. Mereka datang dengan kesadaran 

sendiri untuk menunjukkan rasa hormat terhadap umat Buddha yang sedang 

beribadah. Bentuk partisipasi ini menggambarkan hubungan antarpersonal 

yang dibangun di atas nilai toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan. 

Berdasarkan wawancara dengan Bapak Citro, beliau menyampaikan 

bahwa pada perayaan Hari Raya Waisak, warga dari berbagai agama terlibat 

dalam kegiatan sosial bersama. Mereka berbincang satu sama lain sambil 

menikmati makanan yang disediakan, serta bekerja sama mengatur logistik 

acara seperti tempat duduk, parkir kendaraan, dan pengumpulan sampah. 

                                                             
66 Wawancara dengan Bapak Satiman, Tokoh Agama Islam, 14 April 2025. 



33 

 

Bapak Citro juga menyampaikan bahwa suasana selama perayaan 

berlangsung selalu penuh dengan keakraban. Tidak tampak jarak atau batas 

antara umat Buddha sebagai penyelenggara dan warga lain yang hadir. 

Interaksi yang terjadi mencerminkan hubungan sosial yang cair dan saling 

mendukung, di mana warga Dusun Thekelan yang dari berbagai latar 

belakang agama terlihat berbaur tanpa canggung.67 

3. Kegiatan Sosial Lintas Agama saat Hari Raya Natal 

Dalam wawancara dengan Bapak Kristian selaku pimpinan gereja El 

Shaddai Dusun Thekelan, diperoleh data bahwa perayaan Hari Raya Natal di 

Dusun Thekelan dilaksanakan dalam suasana yang terbuka dan inklusif. 

Warga Muslim dan Buddha biasanya berbaris dengan rapi di depan Gereja 

untuk menyambut dan memberi selamat kepada warga Kristen dan Katholik. 

Beberapa warga Muslim dan Buddha juga diundang untuk makan bersama 

dan ikut menikmati hidangan yang telah disiapkan oleh umat Kristiani. 

Kegiatan ini menjadi ajang silaturahmi bersama tanpa batasan agama. 

Menurut Bapak Kristian, warga Kristen dan Katolik juga 

memperhatikan aspek keberagaman dalam penyajian makanan, seperti 

memastikan makanan halal agar bisa dikonsumsi oleh semua tamu lintas 

agama.68 Bapak Lamino menambahkan bahwa momen ini bukan hanya untuk 

merayakan hari besar agama mereka, tetapi juga mempererat hubungan antar 

tetangga. Suasana yang terbangun sangat cair, penuh sapaan hangat, dan 

diselingi obrolan ringan dalam kebersamaan. 

Menurut Bapak Lamino, kehadiran umat lintas agama dalam 

perayaan Natal ini juga menunjukkan sikap sosial yang terbuka. Mereka tidak 

hanya datang sebagai tamu pasif, tetapi juga ikut membantu, misalnya 

menata kursi, membantu logistik, atau menyiapkan makanan. Hal ini 

memperlihatkan bahwa Natal bukan hanya milik umat Kristiani, tetapi juga 

bagian dari budaya bersama masyarakat Dusun Thekelan.69 

 

 

                                                             
67 Wawancara dengan Bapak Citro, Tokoh Agama Buddha, 14 April 2025. 
68 Wawancara dengan Bapak Kristian, Pimpinan Gereja El Shaddai Thekelan, 14 April 2025. 
69 Wawancara dengan Bapak Lamino, Tokoh Agama Katholik, 14 April 2025. 



34 

 

4. Kegiatan Sosial Lintas Agama saat Tradisi Sedekah Dusun 

Sedekah dusun merupakan tradisi tahunan yang dilaksanakan oleh 

seluruh warga Dusun Thekelan sebagai bentuk rasa syukur atas panen dan 

rezeki yang diterima. Berdasarkan wawancara dengan Bapak Supriyo selaku 

Kepala Dusun Thekelan, kegiatan ini melibatkan seluruh warga tanpa 

membedakan agama. Umat Islam, Kristen, Katolik, dan Buddha ikut 

berpartisipasi aktif dalam setiap rangkaian acara, mulai dari persiapan hingga 

pelaksanaan. 

Dalam proses persiapan, semua warga bekerja sama menyiapkan 

tempat, konsumsi, dan keperluan lainnya. Tidak ada sekat atau pembagian 

kerja berdasarkan agama. Semua bahu membahu dalam suasana gotong 

royong. Doa bersama juga dilakukan, di mana masing-masing agama 

dipersilakan memanjatkan doa menurut keyakinan masing-masing secara 

bergiliran atau berdampingan. 

Bapak Supriyo kembali mengatakan bahwa sedekah dusun di Dusun 

Thekelan ini menjadi peristiwa sosial yang mempersatukan seluruh elemen 

masyarakat. Tidak hanya tokoh agama yang berperan, tetapi juga pemuda, 

perempuan, dan lansia dari berbagai agama terlibat secara aktif. Interaksi 

yang tercipta selama acara berlangsung mencerminkan nilai-nilai sosial 

seperti solidaritas, musyawarah, dan rasa saling menghargai yang kuat.70 

Dengan demikian, dari hasil wawancara dan observasi yang dilakukan, dapat 

disimpulkan bahwa kegiatan sosial lintas agama yang berlangsung di Dusun Thekelan 

pada momen-momen besar maupun tradisional telah membentuk sebuah sistem sosial 

yang toleran, inklusif, dan berlandaskan pada kesadaran kolektif masyarakat untuk hidup 

rukun dalam keberagaman. 

Kegiatan-kegiatan tersebut memperlihatkan bagaimana masyarakat mampu 

meleburkan perbedaan agama dalam ruang interaksi sosial yang harmonis. Tidak ada 

sekat pemisah dalam gotong royong, kerja bakti, maupun kegiatan keagamaan, 

melainkan semangat saling melengkapi dan memperkuat satu sama lain. 

                                                             
70 Wawancara dengan Bapak Supriyo, Kepala Dusun Thekelan, 14 April 2025. 



35 

 

Budaya lokal seperti sedekah dusun dan partisipasi dalam hari raya umat lain 

menjadi jembatan sosial yang tidak hanya menjaga stabilitas komunitas, tetapi juga 

menjadi model kerukunan yang bisa diterapkan di daerah plural lainnya. Pengalaman 

masyarakat Thekelan ini menjadi contoh bahwa pluralitas bukan ancaman, melainkan 

aset sosial yang memperkaya kehidupan bersama. 

C. Peran Tokoh Agama dalam Menjaga  Kebersamaan Sosial pada Masyarakat Kaki 

Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten 

Semarang 

Peran tokoh agama dalam masyarakat plural Dusun Thekelan terlihat sangat 

nyata dalam kehidupan sehari-hari. Para tokoh agama dari berbagai keyakinan tidak 

hanya menjalankan peran sebagai pemimpin ibadah, tetapi juga sebagai penjaga nilai-

nilai sosial dan jembatan komunikasi antarumat beragama. Dalam konteks masyarakat 

yang heterogen, kehadiran tokoh agama menjadi bagian penting dalam menjaga 

kebersamaan sosial warga. Hal ini tercermin dari keterlibatan mereka dalam berbagai 

kegiatan sosial, keagamaan, dan kultural yang melibatkan warga dari berbagai latar 

belakang. 

Bapak Supriyo, selaku Kepala Dusun Thekelan sekaligus tokoh masyarakat 

Islam, menjelaskan bahwa para tokoh agama di dusun ini sering terlibat dalam kegiatan 

kemasyarakatan yang melibatkan lintas agama. Dalam wawancaranya, ia 

menyampaikan bahwa tokoh-tokoh agama rutin diundang untuk ikut hadir dalam rapat 

dusun, pertemuan RT, dan kegiatan sosial lainnya, termasuk ketika membahas rencana 

gotong royong, kegiatan keagamaan terbuka, hingga penyambutan tamu dari luar dusun. 

Beliau menyebut bahwa kehadiran tokoh agama mampu memberikan contoh dan arahan 

kepada warga agar tetap menjaga suasana rukun dan saling memahami satu sama lain, 

terutama ketika muncul perbedaan kecil yang membutuhkan musyawarah bersama.71 

Menurut Bapak Satiman, seorang ustadz yang juga menjadi panutan masyarakat 

Muslim, nilai-nilai keagamaan yang diajarkannya kepada warga selalu ditekankan agar 

tidak hanya diterapkan dalam ruang ibadah, tetapi juga dalam hubungan sosial sehari-

hari. Beliau mengatakan bahwa ajaran agama Islam sangat menjunjung tinggi sikap 

toleransi, tolong-menolong, dan saling menghargai. Dalam salah satu ceramahnya, ia 

                                                             
71 Wawancara dengan Bapak Supriyo, Kepala Dusun Thekelan, 13 April 2025.  



36 

 

sering menyampaikan pentingnya menghormati perayaan umat agama lain dan menjaga 

suasana kondusif saat ibadah berlangsung. Ia juga mendorong umat Muslim untuk hadir 

dalam kegiatan desa yang melibatkan semua warga tanpa memandang perbedaan 

agama.72 

Bapak Lamino, tokoh agama Katolik yang juga berprofesi sebagai petani, 

menyampaikan bahwa dirinya tidak hanya hadir dalam kegiatan misa dan doa 

lingkungan, tetapi juga turut ambil bagian dalam kegiatan kerja bakti desa, pertemuan 

warga, dan rapat kampung. Ia mengatakan bahwa sebagai orang beriman, dirinya merasa 

memiliki tanggung jawab untuk menjaga kedamaian dan kerukunan di antara warga. Ia 

juga menyampaikan bahwa anak-anak di lingkungan Gereja Katolik diajarkan untuk 

bersikap terbuka dan bersahabat terhadap teman-teman dari agama lain. Dalam 

lingkungan tempat tinggalnya, ia kerap mengajak umat Katolik untuk menjalin 

hubungan baik dengan warga lain, terutama dengan hadir dalam perayaan hari besar 

agama lain sebagai bentuk penghargaan terhadap keyakinan sesama.73 

Bapak Kristian, pimpinan Gereja GPdI Thekelan, menjelaskan bahwa dalam 

kegiatan ibadah mingguan, ia sering mengajak jemaat untuk tidak hanya fokus dalam 

pelayanan internal gereja, tetapi juga untuk memperluas kasih kepada sesama tanpa 

melihat perbedaan keyakinan. Dalam wawancaranya, beliau menyebut bahwa di 

momen-momen seperti Idulfitri atau Waisak, umat Kristen GPdI ikut hadir memberikan 

ucapan selamat dan bahkan ikut membantu secara sosial, misalnya dengan menyiapkan 

konsumsi atau membantu menjaga ketertiban lalu lintas sekitar tempat ibadah. Ia juga 

mendorong keterlibatan anak muda dalam kegiatan sosial bersama seperti kerja bakti, 

bersih desa, dan penggalangan bantuan bagi warga yang membutuhkan.74 

Hal serupa juga disampaikan oleh Bapak Citro Sukarmin, tokoh agama Buddha 

sekaligus pengurus Basecamp Gunung Merbabu. Beliau mengatakan bahwa sebagai 

umat Buddha, ajaran untuk menjaga sikap welas asih (kasih sayang universal) menjadi 

pedoman dalam bersosialisasi dengan siapa pun. Dalam kehidupan sosial dusun, ia selalu 

menanamkan kepada umatnya untuk hadir dalam kegiatan bersama warga dan tidak 

menutup diri hanya pada komunitasnya sendiri. Ia mengungkapkan bahwa pada saat 

perayaan Waisak, warga non-Buddha turut hadir di sekitar vihara, dan momen ini 

                                                             
72 Wawancara dengan Bapak Satiman, Tokoh Agama Islam, 13 April 2025.  
73 Wawancara dengan Bapak Lamino, Tokoh Agama Katholik, 13 April 2025.  
74 Wawancara dengan Bapak Kristian, Pimpinan Gereja El Shaddai, Thekelan, 13 April 2025. 



37 

 

dimanfaatkan untuk saling menyapa dan membangun keakraban. Bahkan pada beberapa 

kesempatan, vihara dijadikan tempat berkumpul bersama lintas warga ketika ada acara 

desa.75 

Nilai-nilai keagamaan yang disampaikan oleh para tokoh agama tersebut 

kemudian terinternalisasi dalam sikap sosial warga. Beberapa warga menyampaikan 

bahwa alasan mereka membantu tetangga atau ikut hadir dalam perayaan agama lain 

bukan hanya karena hubungan baik sebagai sesama warga, tetapi juga karena ajaran 

agama mereka memang mengajarkan untuk hidup saling menghormati dan membantu. 

Peneliti mencatat bahwa narasi "karena diajarkan agama" muncul dalam banyak 

pernyataan warga saat ditanya alasan mereka turut membantu acara lintas agama. Sikap 

seperti ini tampak ketika warga saling berkirim makanan saat hari raya, saling menjaga 

keamanan saat ibadah berlangsung, dan ikut menjaga kebersihan sekitar rumah ibadah 

bersama-sama. 

Dalam wawancara yang dilakukan oleh peneliti, para tokoh agama juga aktif 

menyampaikan pesan-pesan toleransi saat ibadah maupun di luar forum keagamaan. 

Misalnya, dalam pengajian, misa, atau ceramah, mereka kerap menyampaikan 

pentingnya hidup rukun dan tidak membeda-bedakan antarumat beragama. Pesan ini 

secara tidak langsung membentuk kesadaran kolektif bahwa kehidupan di dusun ini 

harus dilandasi dengan sikap saling percaya dan menghormati. Bahkan, dalam beberapa 

momen musyawarah kampung, tokoh agama diberi waktu khusus untuk memberikan 

nasihat sosial sebelum agenda utama dimulai, sebagai bentuk penghormatan atas peran 

mereka dalam menjaga keharmonisan warga. 

Perayaan hari besar keagamaan juga menjadi momentum penting dalam 

memperkuat kebersamaan sosial. Dalam momen Idulfitri, umat Islam mengadakan salat 

Id di lapangan terbuka dan warga non-Muslim turut hadir untuk memberikan ucapan 

selamat dan berjabat tangan. Hal ini juga terjadi saat perayaan Natal, di mana umat 

Kristen dan Katolik mengundang tetangga dari agama lain untuk hadir dan makan 

bersama. Dalam perayaan Waisak, umat Buddha menerima kedatangan warga dari 

agama lain di sekitar vihara dengan ramah dan terbuka. Momen-momen ini menjadi 

sarana mempererat hubungan sosial antarwarga yang dibina juga oleh arahan dan ajakan 

                                                             
75 Wawancara dengan Bapak Citro, Tokoh Agama Buddha, 13 April 2025. 



38 

 

dari para tokoh agama. Tidak jarang juga tokoh agama dari agama lain hadir secara 

langsung sebagai bentuk penghargaan dan keterlibatan aktif. 

Selain itu, pendidikan keagamaan dalam keluarga dan komunitas juga menjadi 

faktor penting dalam membentuk sikap toleransi. Beberapa tokoh agama menyampaikan 

dalam wawancara bahwa orang tua memiliki peran besar dalam menanamkan nilai saling 

menghargai sejak dini kepada anak-anak. Peneliti mencatat bahwa anak-anak di Dusun 

Thekelan terbiasa bermain, belajar, dan bersosialisasi dengan teman-teman lintas agama 

tanpa hambatan berarti. Hal ini menunjukkan bahwa nilai keagamaan telah menjadi 

bagian dari kebiasaan hidup bersama yang dipupuk oleh lingkungan keluarga, tokoh 

agama, dan masyarakat sekitar. Anak-anak pun diajak serta ketika orang tua menghadiri 

acara hari raya agama lain, sebagai bentuk pendidikan toleransi sejak dini. 

Secara umum, data yang diperoleh dari wawancara dan observasi menunjukkan 

bahwa tokoh agama memiliki posisi strategis dalam menjaga kebersamaan sosial di 

Dusun Thekelan. Kehadiran mereka tidak hanya sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga 

sebagai tokoh yang aktif dalam merawat harmoni sosial di tengah keberagaman agama. 

Melalui ajaran, keteladanan, dan keterlibatan aktif dalam kehidupan sosial warga, tokoh 

agama berperan dalam membangun masyarakat plural yang saling mendukung dan 

hidup berdampingan secara damai. Mereka menjadi penggerak nilai-nilai kebersamaan, 

penjaga stabilitas sosial, serta teladan dalam praktik hidup toleran di tengah masyarakat 

yang beragam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

BAB IV  

DISKUSI DAN ANALISIS MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN 

THEKELAN DESA BATUR KECAMATAN GETASAN KABUPATEN SEMARANG 

A. Perspektif Emile Durkheim Terhadap Kegiatan Sosial Lintas Agama  pada 

Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan 

Dusun Thekelan, yang terletak di kaki Gunung Merbabu, merupakan gambaran 

nyata dari masyarakat plural yang mampu mempertahankan kehidupan sosial yang 

harmonis di tengah keberagaman agama. Penduduk dusun ini terdiri dari berbagai 

pemeluk agama seperti Islam, Kristen, Katholik, dan Buddha yang saling hidup 

berdampingan secara damai. Kegiatan sosial yang melibatkan seluruh warga, tanpa 

memandang agama, menjadi praktik sehari-hari yang mengakar kuat dalam budaya 

masyarakat setempat. 

Dalam memahami fenomena sosial seperti ini, perspektif Emile Durkheim 

menjadi relevan karena ia menekankan bahwa masyarakat adalah entitas yang memiliki 

kesadaran kolektif dan terikat oleh norma-norma yang terbentuk melalui interaksi sosial. 

Durkheim tidak melihat agama semata sebagai ekspresi personal, melainkan sebagai 

produk sosial yang mencerminkan struktur dan nilai masyarakat.76 Oleh karena itu, 

kegiatan sosial lintas agama di Thekelan dapat dianalisis melalui kacamata Durkheim 

sebagai manifestasi dari mekanisme sosial yang menjaga kohesi dan keteraturan dalam 

kehidupan bersama. 

Terdapat beberapa aspek utama yang dapat digunakan untuk menelaah kegiatan 

sosial lintas agama di Dusun Thekelan sesuai dengan perspektif Emile Durkheim. Tiga 

di antaranya yang paling relevan ialah kegiatan lintas agama sebagai ritual kolektif, fakta 

sosial dalam praktik kolektif, serta simbol-simbol sosial yang menjadi representasi dari 

kesadaran bersama masyarakat.77 Ketiga aspek ini menjadi pintu masuk dalam 

memahami bagaimana kegiatan sosial lintas agama di Dusun Thekelan dibentuk dan 

dipelihara. 

 

                                                             
76 Maulidia. “Relasi Agama dan Masyarakat dalam Perspektif Emile Durkheim dan Karl Marx.” Jurnal 

Sosiologi USK (JSU) 7, no. 1 (2023): 27–35. https://jurnal.usk.ac.id/JSU/article/view/17506. 
77 Masturoh, “Fakta Sosial Perspektif Emile Durkheim” (skripsi Sarjana, UIN Kiai Haji Achmad Shiddiq 

Tulungagung, 2020), 



40 

 

1. Kegiatan Lintas Agama sebagai Ritual Kolektif 

Menurut Emile Durkheim ritual merupakan aktivitas sosial yang 

tidak hanya mengandung makna simbolik, tetapi juga berfungsi mempererat 

solidaritas antaranggota masyarakat.78 Di Dusun Thekelan ritual tidak 

terbatas pada praktik ibadah internal masing-masing agama saja, melainkan 

meluas pada partisipasi kolektif dalam kegiatan lintas agama. Peneliti 

berpendapat bahwa perayaan hari besar keagamaan seperti Idul Fitri, Natal, 

Waisak dan Sedekah Dusun menjadi momen penting di mana masyarakat 

saling mengunjungi dan membantu menciptakan nuansa kohesi yang kuat. 

Keterlibatan warga Dusun Thekelan dalam merayakan hari besar 

agama lain menunjukkan bahwa ritual telah melampaui batas-batas agama 

formal. Dalam perspektif Durkheim, hal ini menunjukkan bahwa masyarakat 

Dusun Thekelan telah membentuk kesadaran kolektif yang menjadikan 

kebersamaan sebagai nilai utama. Ritual tersebut bukan hanya 

mengekspresikan iman pribadi, tetapi menjadi sarana memperkuat jaringan 

sosial dan memperteguh identitas bersama sebagai warga Dusun Thekelan. 

Partisipasi aktif lintas agama dalam ritual juga berfungsi sebagai 

mekanisme pembaharuan hubungan sosial. Warga Thekelan yang ikut dalam 

persiapan dan pelaksanaan kegiatan keagamaan umat lain secara tidak 

langsung sedang menegaskan kembali komitmen sosial mereka. Menurut 

Durkheim, pengulangan ritual secara berkala memberi efek psikologis yang 

memperdalam rasa memiliki terhadap komunitas.79 Maka dari itu, menurut 

peneliti kegiatan ini dapat dimaknai sebagai proses internalisasi nilai-nilai 

kolektif. 

Dengan demikian, kegiatan sosial lintas agama di Thekelan sebagai 

ritual kolektif berperan penting dalam memperkuat kohesi sosial. Ia menjadi 

ajang aktualisasi solidaritas masyarakat dalam bentuk yang konkret dan 

teratur. Perspektif Durkheim memperlihatkan bahwa keberulangan tindakan 

                                                             
78 M. Ridwan, “Transformasi Makna Ritual dalam Masyarakat Modern: Tinjauan Sosiologis Emile 

Durkheim,” Gahwa: Jurnal Studi Islam dan Sosial 6, no. 1 (2024): 45–59, 

https://ejournal.stital.ac.id/index.php/gahwa/article/view/473. 
79 I Gusti Ketut Widana, Ni Nyoman Adnyani, dan I Wayan Sugiartha, “Aktivitas Ritual sebagai Media 

Membangun Relasi Sosiologis,” Widyanatya: Jurnal Pendidikan Agama dan Seni 4, no. 2 (2023): 80–92, 

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/widyanatya/article/view/3976. 



41 

 

kolektif dalam bentuk ritual lintas agama merupakan fondasi pengikat 

masyarakat plural agar tetap stabil dan rukun.80 

2. Fakta sosial dalam Kegiatan Kolektif 

Durkheim memperkenalkan konsep fakta sosial sebagai pola 

tindakan dan cara berpikir yang berada di luar individu, bersifat objektif, dan 

mengikat. Fakta sosial ini tidak bergantung pada kehendak pribadi, tetapi 

pada norma yang hidup dalam masyarakat. Menurut perspektif Emile 

Durkheim dalam konteks masyarakat Dusun Thekelan, keterlibatan warga 

dalam kegiatan sosial lintas agama telah menjadi bagian dari fakta sosial, 

karena dilakukan secara konsisten dan diterima secara luas oleh komunitas.81 

Peneliti melihat bahwa kehadiran masyarakat Dusun Thekelan dalam 

momen penting umat agama lain telah melekat sebagai praktik sosial 

bersama. Sedangkan, warga yang tidak ikut serta seringkali dianggap 

menyimpang dari nilai kebersamaan, meskipun tidak dikenakan sanksi 

formal. Hal ini menunjukkan bahwa kegiatan lintas agama bukan lagi 

aktivitas pilihan individu, melainkan kewajiban sosial yang tertanam dalam 

struktur masyarakat. 

Menurut perspektif Durkheim, fakta sosial mengarahkan perilaku 

individu agar sesuai dengan harapan sosial kolektif.82 Di Thekelan, tekanan 

moral dari lingkungan membuat setiap individu terdorong untuk turut serta 

dalam kegiatan lintas agama. Ini bukan bentuk paksaan, melainkan bagian 

dari rasa tanggung jawab sosial yang timbul karena nilai tersebut telah 

membudaya. 

Dari sini peneliti menyimpulkan bahwa kegiatan lintas agama di 

Thekelan tidak sekadar menunjukkan toleransi, melainkan mencerminkan 

keberadaan norma sosial yang mengatur hubungan antarumat. Dalam 

kacamata Durkheim, ini adalah bukti nyata bahwa masyarakat plural dapat 

                                                             
80 Dinda Mirtanty, Agus Machfud Fauzi, dan Farid Pribadi, “Solidaritas Antarumat Beragama dalam 

Tradisi Barikan di Desa Mojongapit Jombang,” Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama (JISA) 5, no. 1 (2023): 45–58. 
81 Rius Panji Prabowo, Elly Esra Kudubun, dan Sri Suwartiningsih, “Interaksi Sosial Berbasis Agama,” 

Jurnal Sosiologi Dialektika Sosial 6, no. 1 (2023): 12–25. 
82 Purwanto, Endang Sulastri, dan Ramadhan Ramadhan, “Perspektif Emile Durkheim tentang Pembagian 

Kerja dan Solidaritas Masyarakat Maju,” Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (JISIP) 12, no. 1 (2023): 135–144. 



42 

 

mempertahankan stabilitasnya melalui penerimaan kolektif terhadap pola 

interaksi lintas iman sebagai fakta sosial. 

3. Simbol-simbol Sosial sebagai Representasi Kolektif 

Perspektif Durkheim yang selanjutnya adalah menempatkan simbol 

sebagai elemen penting dalam kehidupan sosial. Menurutnya simbol tidak 

hanya mewakili sesuatu secara literal, tetapi juga mencerminkan nilai dan 

kepercayaan kolektif masyarakat.83 Di Dusun Thekelan, simbol-simbol 

sosial muncul dalam bentuk ornamen perayaan bersama, pembagian 

makanan khas saat hari besar agama, dan atribut-atribut lain yang digunakan 

dalam acara bersama. 

Simbol-simbol ini berfungsi sebagai jembatan antarumat beragama, 

di mana makna yang terkandung di dalamnya bisa diterima oleh semua pihak. 

Peneliti berpendapat bahwa hiasan yang biasanya digunakan dalam kegiatan 

tradisi sedekah dusun serta ucapan selamat pada saat perayaan hari besar 

agama lain yang terpampang di jalan utama itu menunjukkan bahwa warga 

Dusun Thekelan menginternalisasi nilai keterbukaan dan kesetaraan dalam 

kebersamaan. Dalam perspektif Durkheim, hal ini memperlihatkan 

bagaimana simbol dapat menyatukan beragam identitas dalam satu makna 

sosial kolektif.84 

Keberadaan simbol-simbol pada kegiatan sosial lintas agama 

masyarakat Dusun Thekelan ini memperkuat perasaan memiliki terhadap 

komunitas dan mempertegas batas antara 'kami' sebagai masyarakat 

Thekelan dengan realitas luar yang mungkin berbeda. Durkheim 

menjelaskan bahwa simbol menjadi sarana pengikat masyarakat karena 

mampu memuat identitas dan nilai moral bersama.85 Dalam hal ini, simbol 

dalam kegiatan lintas agama telah menjadi penguat rasa kesatuan di tengah 

keberagaman. 

                                                             
83 Sulthan Ahmad, “Totem, Ritual dan Kesadaran Kolektif: Kajian Teoritik Terhadap Pemikiran 

Keagamaan Emile Durkheim,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 2, No. 2 (2022): 102. 
84 Muizzuddin, Cahyo, Muzaki, dan Virdyanto, “Simbol-Simbol Keagamaan dan Budaya dalam Identitas 

Kolektif Desa Tunjungrejo melalui Perspektif Sosiologi Budaya,” Jurnal Insan Pendidikan dan Sosial Humaniora 

2, no. 3 (2024): 133–144. 
85 Antasari Bandjar, “Sistem Sosial, Komunikasi dan Simbol dalam Kehidupan Masyarakat di Maluku,” 

Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 17, no. 3 (Mei 2023): 223–232. 



43 

 

Lebih dari itu, simbol juga menciptakan kontinuitas sosial. Ia 

menghubungkan generasi saat ini dengan praktik masa lalu, dan memberi 

arah bagi interaksi masa depan.86 Maka, partisipasi warga Dusun Thekelan 

dalam menciptakan kegiatan sosial lintas agama dan saat merawat simbol-

simbol ini adalah bagian dari proses reproduksi sosial yang menjaga 

keberlangsungan nilai-nilai bersama. 

Dengan demikian, simbol-simbol sosial yang muncul dalam kegiatan 

lintas agama di Dusun Thekelan menjadi penanda nyata dari adanya 

kesadaran kolektif yang berkembang dalam masyarakat. Durkheim melihat 

bahwa melalui simbol, masyarakat akan mampu mengekspresikan nilai, 

keyakinan, dan identitas bersama yang menjadi fondasi kuat dalam 

membangun kohesi sosial di tengah pluralitas agama. 

Sebagai penutup, analisis perspektif Emile Durkheim terhadap kegiatan sosial 

lintas agama di Dusun Thekelan menunjukkan bahwa praktik-praktik tersebut bukan 

sekadar interaksi biasa, melainkan bagian dari mekanisme sosial yang lebih besar. 

Melalui ritual kolektif, fakta sosial, dan simbol sosial, masyarakat Dusun Thekelan 

membentuk struktur sosial yang kuat dan stabil di tengah perbedaan agama yang ada. 

Durkheim menegaskan bahwa masyarakat memiliki kemampuan untuk 

menciptakan dan mempertahankan tatanan melalui pengalaman bersama.87 Dalam 

konteks Thekelan, tatanan tersebut terwujud dalam kehidupan sosial lintas agama yang 

harmonis. Nilai-nilai kolektif yang dibentuk melalui interaksi antarumat beragama 

mencerminkan sebuah sistem sosial yang terorganisir dan saling mendukung. 

Dengan demikian, pemikiran Emile Durkheim memberikan pemahaman bahwa 

kegiatan sosial lintas agama di masyarakat plural tidak hanya memperlihatkan semangat 

toleransi, tetapi juga mengandung dimensi sosiologis yang mendalam. Peneliti melihat 

bahwa fenomena ini memperlihatkan bagaimana nilai, norma, dan struktur sosial bekerja 

                                                             
86 Arina Eliana Fitria et al., “Pemaknaan Simbol dalam Tradisi Ma’nene di Daerah Toraja,” Maharsi: 

Jurnal Pendidikan Sejarah dan Sosiologi 6, no. 3 (2024): 115–126, 

https://ejurnal.uibu.ac.id/index.php/maharsi/article/view/50. 
87 Andi Nur Azizah Handayani, Bayu Aji Nugroho, dan Purwanti, “Fakta Sosial dan Solidaritas Sosial 

dalam Novel KKN di Desa Penari Karya SimpleMan: Kajian Sosiologi Sastra,” Ilmu Budaya: Jurnal Bahasa, 

Sastra, Seni, dan Budaya 9, no. 2 (April 30, 2025): 303–316 



44 

 

dalam kerangka kolektif untuk menjaga integrasi sosial dan memperkuat kesatuan 

masyarakat secara menyeluruh. 

B. Fungsi Agama dalam Konteks Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun 

Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang 

Emile Durkheim, dalam karya bukunya yang monumental The Elementary 

Forms of Religious Life, menegaskan bahwa agama tidak hanya berfungsi sebagai 

keyakinan spiritual semata, tetapi juga sebagai fondasi yang menopang keteraturan 

sosial dalam masyarakat. Ia melihat agama sebagai bagian dari struktur sosial yang 

memiliki kekuatan dalam membentuk kesadaran kolektif serta menjaga solidaritas 

sosial.88 Dalam konteks masyarakat seperti Dusun Thekelan, konsep Durkheim ini 

menjadi sangat relevan untuk dianalisis. 

Peneliti menggunakan teori fungsionalisme agama yang dikemukakan oleh 

Emile Durkheim untuk menganalisis bagaimana agama berfungsi dalam masyarakat 

plural. Menurut Durkheim, agama berfungsi sebagai perekat sosial yang mampu 

menyatukan individu dalam suatu komunitas melalui simbol, ritual, dan sistem nilai 

yang diinternalisasi bersama.89 Fungsi ini tidak hanya berlaku dalam masyarakat 

homogen, tetapi juga dapat ditemukan dalam masyarakat majemuk seperti Dusun 

Thekelan, yang memiliki keragaman agama namun tetap hidup rukun. Penjelasan 

mengenai fungsi-fungsi agama ini akan diuraikan melalui contoh konkret dari berbagai 

kegiatan sosial lintas agama yang ada di Dusun Thekelan. 

Dari kesimpulan pada landasan teori Emile Durkheim, menyebutkan bahwa 

terdapat beberapa unsur pokok dalam memandang bagaimana fungsi agama untuk 

kehidupan sosial terutama pada masyarakat plural, yakni: agama mengatur dan 

memelihara solidaritas sosial, agama membangun kesadaran kolektif, agama sebagai 

pemisah antara yang sakral dan profan, serta agama mengatur norma dan nilai 

masyarakat. Keempat unsur ini akan dianalisis secara sistematis berdasarkan data 

penelitian yang di peroleh. 

 

                                                             
88 Émile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (Oxford: Oxford University Press, 2011), 

600-636. 
89 Tamrin Fathoni, Fitri Wahyuni, dan Samsudin, “Peran Teori Sosial Émile Durkheim dalam 

Pengembangan Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter Peserta Didik,” Jurnal Al-Mikraj 5, no. 1 

(2024): 45. 



45 

 

1. Agama Mengatur dan Memelihara Solidaritas Sosial 

Dalam teori fungsionalisme Emile Durkheim, salah satu fungsi utama 

agama adalah mengatur dan memelihara solidaritas sosial dalam masyarakat. 

Solidaritas sosial menurut Durkheim tidak hanya terbentuk karena kesamaan 

identitas atau agama, tetapi lebih karena hubungan saling ketergantungan 

yang terbangun melalui interaksi sosial yang berkelanjutan.90 Dalam konteks 

masyarakat seperti Dusun Thekelan, solidaritas sosial menjadi unsur vital 

untuk menjaga keharmonisan di tengah keberagaman agama. Peneliti 

menemukan bahwa salah satu bentuk nyata dari fungsi ini terlihat dalam 

keterlibatan lintas agama saat perayaan Hari Raya Idul Fitri. 

Perayaan Idul Fitri, yang secara khusus merupakan hari raya umat 

Islam di Dusun Thekelan, tidak hanya dirayakan oleh penganut agama 

tersebut. Di Dusun Thekelan, umat non-Muslim seperti Kristen, Katholik, 

dan Buddha turut berpartisipasi secara sosial dalam menyambut hari 

kemenangan tersebut. Mereka hadir dengan penuh hormat dan sukacita, 

berdiri di depan masjid, dan ikut bersalaman dalam suasana halal bi halal. 

Tindakan ini merupakan bentuk solidaritas simbolik yang memperlihatkan 

bahwa semangat Idul Fitri diterima sebagai bagian dari kebersamaan warga, 

bukan eksklusivitas kelompok agama tertentu. 

Keterlibatan tersebut tidak bersifat seremonial semata, tetapi 

menunjukkan kedalaman relasi sosial yang telah terbentuk secara konsisten. 

Dalam teori Durkheim, hubungan seperti ini dapat dikategorikan sebagai 

solidaritas organik, di mana kohesi sosial muncul karena adanya kerja sama 

dan rasa saling membutuhkan antarindividu dan kelompok yang berbeda. 

Partisipasi non-Muslim dalam hari raya Islam di Dusun Thekelan ini 

menunjukkan bahwa mereka melihat kegiatan tersebut bukan sebagai milik 

satu kelompok saja, melainkan sebagai momen kebersamaan masyarakat 

secara luas. 

Peneliti mencermati bahwa interaksi yang terjadi dalam perayaan Idul 

Fitri di Dusun Thekelan ini juga turut memperkuat nilai-nilai kebersamaan 

                                                             
90 Rizka Nur Halimah, “Telaah Fungsionalisme Durkheim terhadap Peran Agama dalam Menjaga 

Solidaritas Sosial,” Sosio Religi 6, no. 1 (2021): 45–58. 

 



46 

 

yang selama ini dijaga masyarakat Thekelan. Selain bersalaman dan 

mengucapkan selamat, umat non-Muslim juga membantu persiapan 

konsumsi, menjaga ketertiban, serta membersihkan area sekitar masjid. 

Aktivitas ini memperlihatkan bahwa solidaritas sosial tidak hanya bersifat 

emosional, tetapi juga diwujudkan dalam kerja kolektif nyata. Partisipasi ini 

menjadi bentuk nyata dari fungsi agama dalam memperkuat ikatan sosial 

melalui kegiatan keagamaan. 

Perayaan Idul Fitri di Thekelan telah menjadi ruang bersama yang 

menyatukan seluruh lapisan masyarakat, bukan hanya umat Islam. Momen 

ini digunakan untuk menjalin ulang hubungan antarpersonal, memperkuat 

komunikasi sosial, serta memperbaharui komitmen terhadap keharmonisan 

hidup bersama. Peneliti menilai bahwa keterlibatan warga dari berbagai 

agama Dusun Thekelan dalam perayaan ini memperkuat struktur sosial 

komunitas dan menghindarkan masyarakat dari sekat-sekat identitas 

keagamaan yang dapat memicu perpecahan. 

Fungsi agama dalam menjaga solidaritas sosial juga terlihat dari cara 

masyarakat Dusun Thekelan memahami nilai-nilai spiritual yang terkandung 

dalam hari raya Idul Fitri tersebut. Meski berbeda dalam aspek teologis, 

warga Dusun Thekelan sama-sama menempatkan nilai-nilai seperti saling 

memaafkan, menghormati, dan membantu sebagai prinsip dasar kehidupan 

bersama. Nilai-nilai tersebut dipraktikkan melalui partisipasi dalam kegiatan 

sosial keagamaan, yang memperkuat relasi sosial antarwarga. 

Dengan demikian, peneliti menyimpulkan bahwa fungsi agama 

sebagai penjaga solidaritas sosial sebagaimana yang dikemukakan oleh 

Emile Durkheim, terwujud secara nyata dalam partisipasi lintas agama saat 

perayaan Hari Raya Idul Fitri. Masyarakat Thekelan telah membuktikan 

bahwa keberagaman agama tidak menghalangi terbentuknya kebersamaan, 

justru melalui kegiatan sosial yang berbasis agama, solidaritas dapat terjaga 

dan diperkuat secara berkelanjutan. 

2. Agama Membangun Kesadaran Kolektif 

Dalam teori fungsionalisme Emile Durkheim, agama berfungsi untuk 

membentuk dan memperkuat kesadaran kolektif, yaitu seperangkat nilai, 



47 

 

norma, dan keyakinan yang dianut secara bersama oleh anggota 

masyarakat.91 Kesadaran kolektif menjadi unsur penting dalam menjaga 

integrasi sosial, terutama dalam masyarakat yang memiliki perbedaan latar 

belakang seperti agama. Di masyarakat Dusun Thekelan, kesadaran kolektif 

tidak hanya terbentuk dari kesamaan budaya lokal, tetapi juga dibentuk oleh 

interaksi antarumat beragama yang saling menghargai dan terbiasa hidup 

berdampingan. Sesuai dengan hasil wawancara, peneliti melihat bahwa 

perayaan Hari Raya Waisak menjadi salah satu medium yang efektif dalam 

memperkuat kesadaran kolektif tersebut. 

Meskipun Waisak merupakan perayaan keagamaan umat Buddha, 

masyarakat Dusun Thekelan yang dari agama lain turut memberikan 

perhatian dan dukungan terhadap kelangsungan kegiatan tersebut. Warga 

Muslim, Katolik, dan Kristen hadir di sekitar Vihara Buddha Bhumika 

sebagai bentuk penghormatan terhadap umat Buddha yang sedang 

menjalankan ibadah. Mereka menjaga ketertiban, menciptakan suasana yang 

kondusif, serta menyampaikan ucapan selamat dengan penuh keakraban. 

Tindakan-tindakan tersebut menunjukkan adanya nilai-nilai bersama yang 

telah tertanam kuat dalam kehidupan sosial warga, meskipun berasal dari 

agama yang berbeda. 

Dalam konteks ini, kesadaran kolektif tercermin dari sikap sosial 

yang tidak dibangun berdasarkan pemaksaan aturan, melainkan dari 

kebiasaan yang telah berakar kuat. Kehadiran warga lintas agama Dusun 

Thekelan dalam perayaan Waisak menjadi bukti bahwa agama, dalam bentuk 

sosialnya, mampu membentuk cara berpikir dan bertindak yang harmonis di 

tengah keberagaman. Peneliti menemukan bahwa warga Dusun Thekelan 

tidak menganggap perbedaan agama sebagai penghalang untuk menunjukkan 

rasa hormat dan kepedulian terhadap sesama. 

Kesadaran kolektif yang terbentuk dalam masyarakat Thekelan 

ditunjukkan melalui kesediaan warga untuk menjaga kenyamanan perayaan 

Waisak, meskipun mereka bukan bagian dari umat Buddha. Mereka 

                                                             
91 Hanifa Maulidia, “Relasi Agama dan Masyarakat dalam Perspektif Emile Durkheim dan Karl Marx,” 

Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi), 2023. 



48 

 

memahami pentingnya memberikan ruang bagi umat lain untuk menjalankan 

ibadahnya dengan tenang, dan kesadaran ini tidak muncul dari aturan formal, 

tetapi dari rasa tanggung jawab sosial bersama. Dalam pandangan Durkheim, 

kesadaran kolektif semacam ini memperkuat solidaritas sosial dan mencegah 

terjadinya ketegangan antar kelompok. 

Selain itu, partisipasi masyarakat lintas agama Dusun Thekelan dalam 

Waisak juga menumbuhkan perasaan kebersamaan yang bersifat lintas 

identitas. Peneliti menilai bahwa momen ini menjadi ajang silaturahmi 

antarwarga dan sarana memperbarui hubungan sosial yang telah terjalin. 

Percakapan ringan, senyuman, dan sapaan hangat yang terjadi di sekitar 

vihara menjadi bagian dari pengalaman kolektif yang mempererat ikatan 

sosial. Ini menunjukkan bahwa agama, ketika dijalankan dengan semangat 

keterbukaan, dapat menciptakan ruang sosial yang inklusif dan memperkuat 

rasa kebersamaan dalam komunitas. 

Peneliti juga mencatat bahwa kesadaran kolektif yang terbentuk 

melalui kegiatan lintas agama seperti perayaan Waisak di Dusun Thekelan ini 

tidak bersifat sesaat, melainkan berkelanjutan. Tradisi ini telah menjadi 

bagian dari siklus sosial tahunan yang dijalani masyarakat Dusun Thekelan 

dengan antusias dan sukarela. Artinya, nilai-nilai toleransi dan saling 

menghormati telah menjadi bagian dari memori sosial kolektif yang 

diwariskan dari generasi ke generasi. Proses ini memperlihatkan bahwa 

agama berperan dalam menanamkan norma-norma sosial yang memperkuat 

struktur masyarakat plural. 

Dengan demikian, peneliti menyimpulkan bahwa agama dalam 

masyarakat Dusun Thekelan berfungsi secara efektif dalam membentuk 

kesadaran kolektif yang mendukung kehidupan bersama. Melalui partisipasi 

dalam kegiatan sosial lintas agama, seperti perayaan Waisak, masyarakat 

menunjukkan bahwa nilai-nilai bersama dapat dibangun meskipun berasal 

dari latar belakang keyakinan yang berbeda. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Durkheim bahwa agama, sebagai institusi sosial, mampu 

membentuk solidaritas dan keterikatan sosial yang kokoh melalui kesadaran 

kolektif yang tumbuh dari interaksi sehari-hari. 



49 

 

3. Agama sebagai Pemisah antara yang Sakral dan Profan 

Salah satu gagasan utama dari Emile Durkheim dalam teori 

fungsionalisme agama adalah bahwa agama berfungsi untuk membedakan 

antara yang sakral dan yang profan. Sakral mengacu pada segala sesuatu 

yang dianggap suci, memiliki nilai spiritual tinggi, dan dihormati oleh 

masyarakat, sedangkan profan merujuk pada hal-hal yang bersifat duniawi, 

biasa, dan tidak memiliki dimensi spiritual.92 Dalam masyarakat plural 

seperti Dusun Thekelan, pembagian antara sakral dan profan ini menjadi 

penting untuk menjaga keseimbangan sosial, terutama ketika warga dari 

berbagai agama hidup berdampingan dan saling berinteraksi dalam ruang-

ruang sosial maupun keagamaan. 

Perayaan Hari Raya Natal di Dusun Thekelan menjadi salah satu 

contoh di mana pemisahan antara sakral dan profan dijaga secara cermat oleh 

masyarakat. Umat Kristen dan Katholik merayakan ibadah Natal di gereja 

atau rumah ibadah mereka dengan khidmat, sementara warga non-Kristen 

tidak ikut serta dalam ibadah inti, melainkan hanya hadir dalam bagian sosial 

setelah ibadah selesai. Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat telah 

memahami batas antara ranah keagamaan yang sakral dan kegiatan sosial 

yang profan, serta mampu menyesuaikan diri tanpa melanggar keyakinan 

masing-masing. 

Kehadiran warga Dusun Thekelan yang beragama Muslim dan 

Buddha dalam perayaan Natal biasanya terjadi dalam bentuk makan bersama 

dan silaturahmi ke rumah-rumah umat Kristen setelah ibadah usai. Kegiatan 

ini bersifat profan karena tidak melibatkan ritus keagamaan inti, namun tetap 

memiliki nilai sosial yang tinggi. Peneliti mencermati bahwa warga Kristen 

dan Katolik sangat menjaga agar sajian makanan yang disediakan halal dan 

ramah bagi semua tamu lintas agama, sebagai bentuk penghormatan terhadap 

keyakinan tamunya. Di sisi lain, warga non-Kristen hadir dengan penuh 

hormat tanpa mencampuri proses ibadah. 

                                                             
92 Kamiruddin, “Fungsi Sosiologis Agama (Studi Profan dan Sakral Menurut Emile Durkheim),” Jurnal 

Toleransi 3, no. 2 (2020). 



50 

 

Pembagian yang jelas antara ruang sakral dan profan ini menjadi 

dasar penting dalam menjaga keharmonisan kehidupan lintas agama. Tidak 

ada upaya saling memasuki wilayah ibadah satu sama lain, namun tetap 

terbuka dalam ranah sosial. Dalam teori Durkheim, pemisahan ini bukan 

bentuk eksklusi, melainkan mekanisme untuk menjaga kesucian dari hal-hal 

yang dianggap sakral, sekaligus menciptakan ruang sosial bersama dalam 

ranah profan yang dapat diakses oleh semua warga. 

Menurut peneliti adanya pemisahan ini justru memperkuat rasa saling 

menghargai antarumat beragama. Warga Dusun Thekelan memahami bahwa 

keterlibatan sosial dalam perayaan keagamaan orang lain tidak berarti 

mencampuri keyakinan, melainkan menunjukkan empati dan kepedulian 

sebagai sesama anggota masyarakat. Kesadaran semacam ini menunjukkan 

kematangan spiritual dan sosial yang memungkinkan kerukunan terjaga 

tanpa harus menyatukan praktik keagamaan yang berbeda. 

Lebih dari itu, kegiatan makan bersama setelah ibadah Natal menjadi 

ruang penting dalam membangun komunikasi antarkelompok agama. Dalam 

suasana yang akrab dan bersahabat, warga saling bertukar cerita, mempererat 

hubungan, dan memperkuat jaringan sosial. Meskipun acara ini bersifat 

profan, ia tetap dilandasi oleh nilai-nilai keagamaan seperti kasih, saling 

memberi, dan penghargaan terhadap sesama — nilai-nilai yang universal dan 

mampu diterima oleh semua kalangan. 

Berdasarkan temuan tersebut, peneliti menyimpulkan bahwa fungsi 

agama sebagai pemisah antara sakral dan profan telah berjalan dengan baik 

di masyarakat Dusun Thekelan. Masyarakat mampu membedakan dengan 

jelas kapan harus menjaga jarak dari aspek sakral dan kapan bisa terlibat 

dalam aspek sosial. Hal ini memperlihatkan bahwa agama tidak menciptakan 

batas yang memisahkan secara eksklusif, melainkan justru membentuk 

struktur sosial yang memungkinkan toleransi, kebersamaan, dan kedamaian 

hidup dalam masyarakat plural. 

4. Agama Mengatur Norma dan Nilai dalam Masyarakat 

Menurut Emile Durkheim, salah satu fungsi utama agama adalah 

mengatur norma dan nilai sosial dalam masyarakat. Agama tidak hanya 



51 

 

memberikan pedoman spiritual, tetapi juga menanamkan aturan-aturan moral 

dan etika yang mengatur perilaku individu dalam kehidupan sosial. Norma 

dan nilai ini menjadi dasar dalam membentuk keteraturan sosial, 

menciptakan konsensus bersama, serta menentukan mana yang dianggap 

baik atau buruk oleh masyarakat.93 Dalam konteks masyarakat seperti Dusun 

Thekelan, peneliti menemukan bahwa kegiatan Sedekah Dusun menjadi 

ruang kolektif di mana norma dan nilai lintas agama dijalankan secara 

konsisten oleh seluruh warga. 

Sedekah Dusun di Dusun Thekelan merupakan tradisi tahunan yang 

dilakukan oleh semua warga tanpa memandang agama. Kegiatan ini 

dilandasi oleh nilai-nilai religius dan budaya lokal yang mengajarkan 

pentingnya rasa syukur kepada Tuhan serta kebersamaan antarwarga. 

Meskipun tidak diatur oleh satu agama tertentu, kegiatan ini berlangsung 

dalam kerangka nilai-nilai keagamaan yang dijunjung oleh masing-masing 

pemeluk agama. Peneliti mencermati dari hasil wawancara mengenai proses 

pelaksanaannya, warga secara otomatis mengikuti norma-norma sosial 

seperti sikap saling menghormati, sopan santun, pembagian peran, serta 

menjaga ketertiban dan kebersihan. 

Norma dan nilai yang dijalankan dalam tradisi Sedekah Dusun 

mencerminkan internalisasi ajaran agama yang telah menyatu dalam 

kehidupan sosial warga. Tanpa perlu adanya aturan tertulis, masyarakat tahu 

bagaimana bersikap selama kegiatan berlangsung. Umat Muslim, Kristen, 

Katolik, dan Buddha bekerja sama menyiapkan segala kebutuhan acara, 

seperti menyusun hasil bumi, memasak, dan menata tempat acara. Semua 

dilakukan dengan penuh kesadaran dan sukarela, menunjukkan bahwa nilai-

nilai kerja sama, kejujuran, dan tanggung jawab telah mengakar kuat dalam 

diri warga melalui ajaran keagamaan mereka masing-masing. 

Peneliti juga menemukan dari hasil wawancara mengenai tradisi 

Sedekah Dusun di Dusun Thekelan bahwa dalam kegiatan ini, terdapat 

mekanisme sosial informal yang mengatur perilaku warga. Misalnya, tidak 

                                                             
93 Rosita, Windi Rahmawati, Masduki Asbari & Yoyok Cahyono, “Nilai Moral dan Etika: Perspektif 

Emile Durkheim,” Literaksi: Jurnal Manajemen Pendidikan 1, no. 2 (Maret 2023). 



52 

 

ada yang berbicara keras, tidak ada tindakan yang menyinggung kepercayaan 

pihak lain, dan semua proses dilalui dengan kesepakatan bersama. Norma-

norma seperti ini bukan hasil dari peraturan desa yang mengikat, melainkan 

buah dari kesepahaman nilai yang ditanamkan agama dan diwariskan secara 

turun-temurun. Masyarakat Thekelan sadar bahwa menjaga suasana damai 

adalah tanggung jawab kolektif demi kelangsungan tradisi dan keharmonisan 

hidup bersama. 

Kehadiran agama sebagai pembentuk nilai juga tampak dari 

bagaimana masyarakat Dusun Thekelan menyikapi keberagaman dalam 

pelaksanaan Sedekah Dusun. Tidak ada dominasi satu agama dalam acara ini, 

semua kelompok diberi ruang untuk mengekspresikan peran mereka dengan 

tetap menghormati batas-batas keyakinan masing-masing. Peneliti menilai 

bahwa kesadaran ini menunjukkan bahwa norma sosial yang berlaku telah 

dikonstruksi bersama oleh warga, dan agama menjadi fondasi utama dari 

norma tersebut. Sikap saling menghargai dan tidak mencampuri ritual 

masing-masing kelompok menjadi bagian dari etika sosial yang terbentuk 

karena nilai-nilai keagamaan. 

Lebih jauh, nilai solidaritas, gotong royong, dan kepedulian yang 

mewarnai kegiatan Sedekah Dusun di Dusun Thekelan mencerminkan 

bagaimana agama tidak hanya menjadi urusan spiritual, tetapi juga menjadi 

sumber etika sosial. Peneliti berepnapat bahwa kegiatan ini menjadi momen 

aktualisasi nilai-nilai universal yang diajarkan oleh semua agama: menolong 

sesama, menyatu dalam kebersamaan, dan menjaga hubungan sosial yang 

baik. Tanpa membedakan agama, semua warga terlibat karena memiliki 

kesamaan dalam nilai-nilai kemanusiaan yang ditanamkan sejak kecil 

melalui pengajaran agama di rumah dan lingkungan. 

Berdasarkan temuan tersebut, peneliti menyimpulkan bahwa fungsi 

agama sebagai pengatur norma dan nilai berjalan secara efektif dalam 

kehidupan masyarakat Dusun Thekelan. Kegiatan Sedekah Dusun menjadi 

contoh konkret bagaimana agama, meskipun berbeda-beda dalam ajaran 

formalnya, dapat melahirkan kesepakatan sosial yang menyatukan. Dalam 

kegiatan ini, nilai-nilai keagamaan tampil dalam wujud sosial yang mengatur, 



53 

 

membimbing, dan menyatukan masyarakat dalam kehidupan yang damai, 

teratur, dan penuh penghargaan terhadap keberagaman. 

Berdasarkan hasil temuan dan analisis yang dilakukan, peneliti menilai bahwa 

agama memiliki peran yang signifikan dalam menjaga keberlangsungan kehidupan 

sosial masyarakat plural di Dusun Thekelan. Melalui empat fungsi utama sebagaimana 

dikemukakan oleh Emile Durkheim—yakni sebagai pengatur solidaritas sosial, 

pembentuk kesadaran kolektif, pemisah antara yang sakral dan profan, serta pengatur 

norma dan nilai sosial—agama terbukti hadir tidak hanya dalam ranah personal, tetapi 

juga dalam ranah sosial yang konkret. Fungsi-fungsi tersebut tidak hanya bersifat 

normatif, melainkan telah diinternalisasi dalam perilaku dan interaksi masyarakat lintas 

agama. 

Partisipasi warga dari berbagai latar belakang agama dalam kegiatan sosial 

seperti perayaan Idul Fitri, Waisak, Natal, dan Sedekah Dusun menjadi bukti nyata 

bahwa nilai-nilai keagamaan mampu diterjemahkan menjadi tindakan sosial yang 

inklusif dan membangun. Masyarakat tidak hanya hidup berdampingan secara damai, 

tetapi juga aktif terlibat dalam membangun struktur sosial yang kohesif dan penuh 

empati. Hal ini menunjukkan bahwa agama memiliki kekuatan fungsional untuk 

menjaga stabilitas sosial, terutama dalam masyarakat yang majemuk. 

Dengan demikian, peneliti menyimpulkan bahwa agama di Dusun Thekelan 

tidak hanya berperan sebagai sistem keyakinan, tetapi juga sebagai fondasi kehidupan 

bersama yang membentuk pola pikir, sikap, dan tindakan masyarakat dalam menghadapi 

keberagaman. Fungsi-fungsi agama yang berjalan efektif telah menciptakan masyarakat 

yang toleran, solider, dan terarah pada nilai-nilai perdamaian. Temuan ini memperkuat 

argumen bahwa dalam masyarakat plural, agama dapat menjadi kekuatan pemersatu 

apabila nilai-nilainya dijalankan secara terbuka, inklusif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama. 

 

 

 

 



54 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. KESIMPULAN 

Sebagai hasil akhir dari penelitian mengenai peran agama sebagai pengikat sosial 

pada masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan 

Getasan, Kabupaten Semarang, bab ini memuat kesimpulan yang ditarik berdasarkan 

hasil temuan lapangan serta analisis yang telah dijabarkan dalam bab-bab sebelumnya. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab dua rumusan masalah utama, yaitu tentang 

bagaimana perspekktif Emile Durkheim terhadap kegiatan sosial lintas agama pada 

masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, serta bagaimana fungsi agama 

dalam konteks masyarakat  di tengah keberagaman tersebut. 

Kesimpulan ini disusun berdasarkan observasi, wawancara dengan tokoh-tokoh 

agama serta kajian teoritik yang menggunakan pendekatan fungsionalisme Emile 

Durkheim. Melalui pendekatan tersebut, analisis dilakukan untuk memahami peran 

agama dalam mempertahankan keseimbangan sosial, mencegah disintegrasi, dan 

memperkuat solidaritas antarkelompok dalam masyarakat yang majemuk. 

1. Kegiatan sosial lintas agama di Dusun Thekelan, jika dilihat dari perspektif 

Emile Durkheim, merupakan wujud nyata dari mekanisme sosial yang 

menjaga keteraturan dan solidaritas masyarakat plural. Melalui partisipasi 

warga dalam perayaan hari besar agama dan kegiatan adat, terbentuklah ritual 

kolektif yang mengikat secara sosial dan emosional. Kegiatan-kegiatan 

tersebut juga mencerminkan keberadaan fakta sosial, yaitu norma bersama 

yang tidak hanya memengaruhi cara bertindak individu, tetapi juga menjadi 

aturan tak tertulis yang diikuti oleh seluruh warga. Fakta sosial ini 

memperlihatkan bahwa keterlibatan lintas agama bukan sekadar pilihan, 

tetapi telah menjadi budaya yang dijaga bersama. Selain itu, simbol-simbol 

sosial yang muncul dalam kegiatan lintas agama seperti ucapan selamat, 

ornamen bersama, dan makanan khas menjadi penanda nilai kolektif yang 

hidup di masyarakat. Simbol-simbol tersebut memperkuat rasa memiliki dan 

kesadaran kolektif sebagai satu komunitas yang rukun. Dengan demikian, 

Durkheim memandang kegiatan sosial lintas agama di Thekelan sebagai 



55 

 

bagian dari struktur sosial yang kokoh dalam menjaga integrasi masyarakat 

plural. 

2. Fungsi agama dalam konteks masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun 

Thekelan dapat dipahami melalui perspektif fungsionalisme Emile Durkheim 

yang menekankan agama sebagai institusi pemelihara keteraturan sosial. 

Fungsi agama yang pertama adalah mengatur dan memelihara solidaritas 

sosial, yang terlihat dalam momen-momen kebersamaan lintas iman seperti 

Idul Fitri. Fungsi kedua adalah membentuk kesadaran kolektif, yang 

tercermin dalam perayaan Waisak yang diikuti secara inklusif oleh 

masyarakat. Fungsi ketiga adalah membedakan ranah sakral dan profan, 

seperti yang terjadi dalam perayaan Natal yang dijaga dengan batas-batas 

kesakralan namun tetap terbuka secara sosial. Fungsi keempat adalah 

mengatur norma dan nilai masyarakat, yang sangat tampak dalam 

pelaksanaan Sedekah Dusun sebagai ekspresi nilai gotong royong dan 

persaudaraan. Semua fungsi ini menunjukkan bahwa agama menjadi perekat 

sosial yang kuat dalam masyarakat plural Thekelan, serta memberikan 

kontribusi signifikan dalam menciptakan kehidupan yang rukun dan stabil. 

B. SARAN 

Berdasarkan hasil temuan dan kesimpulan dari penelitian ini, penulis menyadari 

bahwa kehidupan sosial masyarakat plural seperti di Dusun Thekelan dapat menjadi 

contoh penting dalam membangun kerukunan antarumat beragama. Oleh karena itu, 

penulis memberikan beberapa saran yang diharapkan dapat memberikan manfaat secara 

praktis bagi masyarakat, tokoh agama, dan pemerintah desa dalam menjaga dan 

memperkuat solidaritas sosial yang telah terbina dengan baik. 

1. Bagi masyarakat Dusun Thekelan, bentuk kegiatan sosial lintas agama yang 

telah berjalan dengan baik hendaknya terus dijaga dan dilestarikan sebagai 

modal sosial dalam memperkuat solidaritas. Praktik-praktik seperti 

partisipasi dalam perayaan lintas agama dan kerja sama dalam kegiatan adat 

perlu dilanjutkan dan diwariskan kepada generasi muda agar nilai-nilai 

toleransi dan kebersamaan tetap hidup dalam masyarakat. 

2. Bagi tokoh agama dan pemerintah desa, disarankan untuk terus memfasilitasi 

ruang-ruang interaksi sosial lintas agama melalui program-program 



56 

 

kemasyarakatan dan keagamaan. Peran tokoh agama dalam mengarahkan 

umatnya pada sikap moderat dan terbuka sangat penting untuk 

mempertahankan kerukunan. Pemerintah desa juga diharapkan dapat 

memasukkan nilai-nilai multikulturalisme dalam kegiatan formal desa 

seperti musyawarah dan peringatan hari besar keagamaan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Sulthan. “Totem, Ritual Dan Kesadaran Kolektif: Kajian Teoritik Terhadap Pemikiran 

Keagamaan Emile Durkheim.” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 2, no. 2 (2021): 

153–61. https://doi.org/10.15548/al-adyan.v2i2.3384. 

Beno, Jose, Adhi Pratistha Silen, and Melda Yanti. “Dampak Pnademi COVID-19 Pada 

Kegiatan Ekspor Impor (Studi Pada PT. Pelabuhan Indonesia II (PERSERO) Cabang Teluk 

Bayur).” Jurnal Saintek Maritim 22, no. 8.5.2017 (2022): 117–26. 

https://dataindonesia.id/sektor-riil/detail/angka-konsumsi-ikan-ri-naik-jadi-5648-

kgkapita-pada-2022. 

Boty, Middya. “Agama Dan Perubahan Sosial (Tinjauan Perspektif Sosiologi Agama).” Jurnal 

Istinbath Vol. XIV, (2015): 41. 

Budieni, Aulia Desty, and Istiqamah Salamah. “Pluralisme Agama : Memahami Keberagaman 

Dan Toleransi Dalam Konteks Islam Di Indonesia.” Journal Islamic Education 1, no. 4 

(2023): 482–97. 

Duryadi, Martinus. “Dinamika Hubungan Antar Agama Dan Masyarakat.” Jurnal Abdiel: 

Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen, Dan Musik Gereja 1, no. 01 

(2017): 55–69. https://doi.org/10.37368/ja.v1i01.86. 

Fahcri Aska 1910003600359. “Antropologi Hukum.” Teori Fungsionalisme Dilihat Dari Sudut 

Pandang Antropologi Hukum Disusun Oleh: Fachri Aska (1910003600359) Dosen 

Pengampu: DR. Laurensius Arilman S UNIVERSITAS EKASAKTI AAI-PADANG 

FAKULTAS HUKUM 2019/, no. 1910003600359 (2019): 1. 

Falah, Zulfikar. “Konsep Solidaritas Antarumat Beragama Dalam Perspektif Emile Durkheim 

the Concept of Inter-Religious Solidarity in the Perspective of Emile Durkheim.” Jurnal 

Yaqzhan 09, no. 02 (2023). http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index. 

Fathurrozie, Tsabitah Nurlianty, Ulfa Nurul Badria, Mohammad Naufal Hilmi, and Muhammad 

Jazil Rifqi. “Tinjauan Teori Solidaritas Sosial Emile Durkheim Terhadap Pernikahan Dini 

Di Desa Karangpuri Sidoarjo.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 5 (2024): 

329–43. 

Fiantika, feni rita. Metodologi Penelitian Kualitatif. In Metodologi Penelitian Kualitatif. Rake 

Sarasin, 2022. https://scholar.google.com/citations?user=O-B3eJYAAAAJ&hl=en. 

Firmansyah, Alfandy. “Implementasi Peran Bhineka Tunggal Ika Sebagai Pemersatu Bangsa 

Dan Juga Identitas Suatu Bangsa Indonesia” 2, no. 3 (2024). 

Hakim, Lukmanul. “Islam, Pluralitas Agama, Dan Pembentukan Masyarakat Madani Di 

Indonesia.” Harmoni 11, no. 1 (2012): 26–33. 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v11i1.228. 

Hasbiansyah, O. “Pendekatan Fenomenologi: Pengantar Praktik Penelitian Dalam Ilmu Sosial 

Dan Komunikasi.” Mediator: Jurnal Komunikasi 9, no. 1 (2008): 163–80. 

https://doi.org/10.29313/mediator.v9i1.1146. 

Irawan, Deni. “Fungsi Dan Peran Agama Dalam Perubahan Sosial Individu, Masyarakat.” 

Borneo : Journal of Islamic Studies 2, no. 2 (2022): 125–35. 



58 

 

https://doi.org/10.37567/borneo.v2i2.1255. 

Jati, Kuat Waluyo, Agus Wahyudin, and Bestaru Dwi Handayani. “OPTIMIZATION OF 

TPURISM ORGANIZING IN THEKELAN, BATUR VILLAGE, GETASAN DISTRICT, 

SEMARANG REGENCY.” Indonesian Journal of Devotion and Empowerment 3, no. 1 

(2021): 1–5. https://journal.unnes.ac.id/sju/ijde/article/view/44861/19250. 

Kamiruddin. “Fungsi Sosiologis Agama (Studi Profan Dan Sakral Menurut Emile Durkheim).” 

Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 3, no. 2 (2017): 1–17. 

http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/toleransi/article/view/1060. 

Khair, Nurul. “Pengaruh Sikap Profan Terhadap Paradigma Masyarakat Beragama Perspektif 

Emile Durkheim.” Jurnal Sosiologi Agama 14, no. 2 (2020): 193. 

https://doi.org/10.14421/jsa.2020.142-14. 

Khalily, Faizal Bahri, Program Studi Agama-agama, Fakultas Ushuluddin, D A N Pemikiran, 

Universitas Islam, and Negeri Sunan. “PLURALITAS BERAGAMA (Studi Kasus 

Interaksi Sosial-Agama Masyarakat Di Vihara Avaloketisvara Dusun Candih, Polagan, 

Galis, Pamekasan-Madura).” UIN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2022. 

Layantara, Jessica Novia. “Relevansi Pemikiran Émile Durkheim Terhadap Usaha Revitalisasi 

Gereja Protestan Masa Kini.” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 19, no. 2 (2020): 

135–50. https://doi.org/10.36421/veritas.v19i2.364. 

Mabnunah. “Peran Agama Terhadap Kohevisitas Sosial Masyarakat Kelurahan Wrogunan, 

Kecamatan Mergangsan, Kota Yogyakarta Dalam Kegiatan Sedekah Mben Jumat” 4, no. 

1 (2021): 6. 

Maula, Syifa Firda, and Talitha Salsabila. “Pengertian Agama Menurut Bidang Keilmuwan,” 

n.d., 1–8. 

Mibtadin. “Kritik Teori Masyarakat Sakral Dan Masyarakat Profan: Relevansi Pemikiran Sosial 

Durkheim Dalam Wacana Penegakan Syariah Di Indonesia.” Journal SMART (Studi 

Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 2, no. 1 (2016): 1–13. 

http://blasemarang.kemenag.go.id/journal/index.php/smart. 

Muhammad, E. “Emile Durkheim: Teori Fungsionalisme Dan Fakta Sosial 1,” 2021, 1–9. 

Nisa, Muria Khusnun, Ahmad Yani, Andika Andika, Eka Mulyo Yunus, and Yusuf Rahman. 

“MODERASI BERAGAMA: Landasan Moderasi Dalam Tradisi Berbagai Agama Dan 

Implementasi Di Era Disrupsi Digital.” Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (2021): 79–96. 

https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15100. 

Noer, Arafat. “Pluralisme Agama Dalam Konteks Keislaman Di Indonesia.” Religi Jurnal Studi 

Agama-Agama 15, no. 1 (2019): 51. https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-04. 

Nugroho, Fibry Jati. “Perayaan Keberagaman Di Tengah Perbedaan.” SINOV: Media Informasi 

Penelitian Kabupaten Semarang 2, no. 1 (2019): 33–42. 

Palanta, Harlina, Irene Ludji, and Izak Y.M Lattu. “Ukiran ‘Passura’Toraja Sebagai Simbol 

Identitas Komunitas Kristen Di Buntao Kabupaten Toraja Utara: Perspektif Clifford 

Geertz.” Jurnal Basataka (JBT) 6, no. 2 (2023): 296–309. 

Prasanti, Ditha. “Penggunaan Media Komunikasi Bagi Remaja Perempuan Dalam Pencarian 



59 

 

Informasi Kesehatan.” LONTAR: Jurnal Ilmu Komunikasi 6, no. 1 (2018): 13–21. 

https://doi.org/10.30656/lontar.v6i1.645. 

Putra, Ahmad. “Konsep Agama Dalam Perspektif Max Weber.” Al-Adyan: Journal of Religious 

Studies 1, no. 1 (2020): 39–51. https://doi.org/10.15548/al-adyan.v1i1.1715. 

Ramadhan, Muhammad Akmal, and Haifa Aziza Muning. “Moderasi Beragama Dalam 

Keberagaman Di Indonesia.” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 6 

(2023): 159–77. 

Rezagama, Arya, Bimastyaji Surya Ramadhan, M Arief Budihardjo, and Nurlaila Syahri 

Ramadhani. “Adaptasi Kebiasaan Baru Desa Wisata Thekelan Dalam Menghadapi Covid-

19.” … Pengabdian …, 2020, 221–25. semnasppm.undip.ac.id. 

Rifa’i, Yasri. “Analisis Metodologi Penelitian Kulitatif Dalam Pengumpulan Data Di Penelitian 

Ilmiah Pada Penyusunan Mini Riset.” Cendekia Inovatif Dan Berbudaya 1, no. 1 (2023): 

31–37. https://doi.org/10.59996/cendib.v1i1.155. 

S.Ag, Julita Lestari. “PLURALISME AGAMA DI INDONESIA (Tantangan Dan Peluang Bagi 

Keutuhan Bangsa).” Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 6, no. 1 (2020): 

1. https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913. 

Sari, M P, T Suryarini, and H Yanto. “Penguatan Peran Umkm Melalui Sosialisasi Akuntansi 

Dan Pendampingan Pembukuan Sederhana Di Dusun Thekelan, Desa Batur ….” Prosiding 

Seminar Nasional … 2020 (2020): 83–94. 

http://journal.unj.ac.id/unj/index.php/snppm/article/view/19702. 

Sari, Meita Sekar, and Muhammad Zefri. “Pengaruh Akuntabilitas, Pengetahuan, Dan 

Pengalaman Pegawai Negeri Sipil Beserta Kelompok Masyarakat (Pokmas) Terhadap 

Kualitas Pengelola Dana Kelurahan Di Lingkungan Kecamatan Langkapura.” Jurnal 

Ekonomi 21, no. 3 (2019): 311. 

Sitorus, Gideon Hasiholan. “Sumbangsih Teori Fungsionalis Emile Durkheim Untuk 

Mewujudkan Agama Sebagai Wacana Performatif Dalam Mewujudkan Solidaritas Di 

Tengah Pandemi.” Pute Waya: Sosiology of Religion Journal 3, no. 1 (2022): 52–64. 

Sugiono, Sepriani Liliani, and Wike Ellissi. “Analisis Tematik Data Kualitatif Pada 

Pengembangan Perangkat Pembelajaran Paradigma Pedagogi Reflektif (PPR).” SNFKIP 

2021: Pendidikan Bagi Masyarakat Di Daerah 3T, no. 17 (2021): 55–65. 

http://repository.unpas.ac.id/30547/5/BAB III.pdf. 

Suhandi, Suhandi. “Agama Dan Interaksi Sosial: Potret Harmoni Beragama Di Wiyono 

Kabupaten Pesawaran.” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 13, no. 2 (2018): 173–94. 

https://doi.org/10.24042/ajsla.v13i2.3295. 

Sulhan, M., and Muhammad Rizal Januri. “Esensi Agama Dalam Konflik Sosial Di Kabupaten 

Poso Menggunakan Teori Karl Marx: Sebuah Literatur Review.” Acta Islamica 

Counsenesia: Counselling Research and Applications 2, no. 1 (2022): 15–28. 

http://alisyraq.pabki.org/index.php/aiccra/article/view/171. 

Syntia, Rika, M Dhanny Saputra, and Meida Riani Salsabila. “Pendidikan Sosiologi Dari Sudut 

Pandang Agama.” Islamic Education 1, no. 4 (2023): 459–63. 

Tuwo, Ambo. “Teologi Pendidikan Inklusif Dan Pluralisme Agama: Telaah Kritis Atas 



60 

 

Berbagai Pendapat Para Tokoh” 5, no. 1 (2023): 28–39. 

Waruwu, Marinu. “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, Metode 

Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method).” Jurnal 

Pendidikan Tambusai  7, no. 1 (2023): 2896–2910. 

Wijayanti, Sekar. “Peran Sosial Vihara Buddha Prabha Dalam Memelihara Kerukunan Umat 

Beragama Di Yogyakarta.” UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA, 2018. 

Wita, Gusmira, and Fansuri Mursal. “FENOMENOLOGI DALAM KAJIAN SOSIAL 

SEBUAH STUDI TENTANG KONSTRUKSI MAKNA Phenomenology in Social Study 

a Study of Meaning Construction Universitas Negeri Padang , 2 Masyarakat Sejarawan 

Indonesia ( MSI )” 06, no. 2 (2022). 

Wawancara dengang Kepala Dusun Thekelan, Bapak Supriyo, 10 Maret dan 13-14 April 2025. 

Wawancara dengan Tokoh Agama Kristen, Bapak Kristian, 10 Maret dan 13-14 April 2025 

Wawancara dengan Tokoh Agama Katholik, Bapak Lamino, 10 Maret dan 13-14 April 2025. 

Wawancara dengan Tokoh Agama Buddha, Bapak Citro, 10 Maret dan 13-14 April 2025. 

Wawancara dengan Tokoh Agama Islam, Bapak  Satiman, 10 Maret dan 13-14 April 2025. 

Yusra, Zhahara, Rufran Zulkarnain, and Sofino Sofino. “Pengelolaan Lkp Pada Masa Pendmik 

Covid-19.” Journal Of Lifelong Learning 4, no. 1 (2021): 15–22. 

https://doi.org/10.33369/joll.4.1.15-22. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  

A. Pedoman Wawancara 

PEDOMAN WAWANCARA 

AGAMA SEBAGAI PENGIKAT SOSIAL PADA MASYARAKAT PLURAL: TELAAH 

FUNGSIONALISME DI KAKI GUNUNG MERBABU, DUSUN THEKELAN 

KECAMATAN GETASAN KABUPATEN SEMARANG 

TEKS WAWANCARA (Kepala Dusun Thekelan) 

1.  Apa saja kegiatan sosial yang melibatkan semua warga lintas agama di Dusun Thekelan, 

dan bagaimana partisipasi mereka dalam kegiatan tersebut? 

2.  Menurut Bapak, apa yang membuat masyarakat Thekelan bisa saling menghargai dan 

hidup rukun meskipun berbeda keyakinan? 

3.  Bagaimana nilai-nilai kebersamaan di Dusun Thekelan terbentuk dan dijaga hingga 

sekarang? 

4. Dalam kegiatan keagamaan tertentu, seperti Idul Fitri atau Waisak, apakah warga dari 

agama lain ikut terlibat? Bisa Bapak ceritakan bagaimana bentuk partisipasinya? 

5. Apakah menurut Bapak, agama punya peran penting dalam membentuk semangat 

gotong royong di masyarakat? 

6. Bagaimana tokoh-tokoh agama di Dusun Thekelan ikut mendorong kerja sama lintas 

agama dalam kehidupan sehari-hari? 

7. Bagaimana peran norma atau aturan sosial yang hidup di masyarakat dalam menjaga 

keteraturan dan keharmonisan sosial? 

8. Apa saja bentuk kerja sama masyarakat lintas agama dalam kegiatan adat atau tradisi 

bersama, seperti sedekah dusun? 

9. Apakah ada peran pendidikan, keluarga, atau tokoh masyarakat dalam menanamkan 

nilai-nilai toleransi dan hidup damai? 

10. Bagaimana masyarakat menanggapi perbedaan dalam praktik ibadah atau tradisi 

keagamaan? Apakah ada bentuk penghargaan yang ditunjukkan secara sosial? 

11. Apa harapan Bapak sebagai Kepala Dusun terhadap generasi muda di Thekelan dalam 

menjaga keberagaman ini? 

 



62 

 

TEKS WAWANCARA (Tokoh Agama di Dusun Thekelan) 

1. Bagaimana Bapak/Ibu melihat antusiasme warga dari berbagai agama dalam mengikuti 

kegiatan keagamaan atau kegiatan sosial bersama di Dusun Thekelan? 

2. Apakah Bapak/Ibu melihat adanya perkembangan dalam partisipasi lintas agama dalam 

kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan masyarakat? 

3. Bagaimana cara Bapak/Ibu membangun semangat kebersamaan dan kerukunan lintas 

agama di tengah keberagaman masyarakat Dusun Thekelan? 

4. Apa saja tugas dan tanggung jawab Bapak/Ibu sebagai tokoh agama dalam menjaga 

keharmonisan sosial di Dusun Thekelan? 

5. Selain membimbing umat secara spiritual, apakah Bapak/Ibu juga terlibat dalam 

kegiatan sosial lintas agama seperti kerja bakti, perayaan hari besar keagamaan, atau 

kegiatan adat? 

6. Bagaimana peran Bapak/Ibu sebagai tokoh agama dalam menciptakan suasana 

kebersamaan antarumat beragama? Apakah ada contoh kegiatan yang melibatkan semua 

agama? 

7. Bagaimana pandangan Bapak/Ibu tentang hubungan sosial antarumat beragama di 

Dusun Thekelan saat ini? Apakah sudah harmonis dan saling mendukung? 

8.  Apa harapan Bapak/Ibu terhadap generasi muda agar tetap menjaga semangat toleransi 

dan gotong royong antarumat beragama di Dusun Thekelan? 

 

Tabel 1 

Daftar Nama Narasumber 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No Nama Usia Agama Jabatan/Pekerjaan 

1. Bapak Supriyo 50 Islam Kepala Dusun Thekelan 

2. Bapak Lamino 58 Katholik Tokoh Agama Katholik dan Petani Sayur 

3. Bapak Kristian  52 Kristen Pimpinan Gereja GPdI Thekelan 

4. Bapak Citro 

Sukarmin 

53 Buddha Tokoh Agama Buddha dan Pengurus 

Basecamp Merbabu 

5. Bapak Satiman 51 Islam Tokoh Agama Islam (Ustadz) 



63 

 

B. Dokumentasi  

 

DOKUMENTASI WAWANCARA    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wawancara dengan Kadus 

Thekelan, Bapak Supriyo. 

Wawancara dengan Tokoh 

Agama Katholik Thekelan, 

Bapak Lamino 

Wawancara dengan Tokoh 

Agama Kristen Thekelan, 

Bapak Kristian 

Wawancara dengan Tokoh 

Agama Islam Thekelan, 

Bapak Satiman 

Wawancara dengan Tokoh 

Agama Buddha Thekelan, 

Bapak Citro 



64 

 

DOKUMENTASI TEMPAT IBADAH DI DUSUN THEKELAN 

 

     

 

      

 

 

 

 

 

 

 

Masjid Abu Bakar Ash-Shiddiq STI Vivara Buddha Bhumika 

Gereja GPdI El Shaddai Gereja Katholik Santo Yusup Gandhakuti Buddha Bhumika 



65 

 

DOKUMENTASI KEGIATAN SOSIAL LINTAS AGAMA DUSUN THEKELAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kegiatan Warga Katholik, Kristen 

hingga Buddha menunggu berbaris di 

depan masjid untuk halal bi halal dan 

memberi selamat kepada warga 

Muslim Dusun Thekelan pada Hari 

Raya Idul Fitri 

Kegiatan Warga Katholik, Kristen 

hingga Islam menunggu berbaris di 

depan Vihara Buddha Bhumika untuk 

memberi selamat kepada warga umat 

Buddha Dusun Thekelan pada Hari 

Raya Waisak 

Kegiatan Warga Muslim dan Buddha 

menunggu berbaris di depan Gereja El 

Shaddai untuk memberi selamat dan 

bersalaman kepada warga Kristen dan 

Katholik Dusun Thekelan pada Hari 

Natal 

Kegiatan Warga Dusun Thekelan dari 

yang beragama Islam, Buddha, Kristen 

hingga Katholik pada acara Sedekah 

Dusun. 



66 

 

C. Surat Izin Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

A. Identitas Diri 

Nama   : Laila Lathifah Kullu Jasad 

Tempat Tanggal Lahir : Sukoharjo, 15 Februari 2003 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Alamat   : Gulunan, Rt 004/Rw 003, Brujul, Kec. Jaten, Kab. 

Karanganyar, Jawa Tengah. 

Agama   : Islam 

No. Handphone  : 085713049149 

Email   : laelalathifah2@gmail.com  

 

B. Riwayat Pendidikan 

1. PAUD Nuri Kids School 2006 - 2007 

2. TK Nuri Kids School 2007 - 2009 

3. MIN Sroyo 2009 - 2015 

4. SMP Walisongo 2015 - 2018 

5. SMA Walisongo 2018 - 2021 

 

mailto:laelalathifah2@gmail.com

	AGAMA SEBAGAI PENGIKAT SOSIAL PADA MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU: TELAAH FUNGSIONALISME EMILE DURKHEIM
	DEKLARASI KEASLIAN
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA PEMBIMBING
	HALAMAN PENGESAHAN
	MOTTO
	TRANSLITERASI ARAB LATIN
	UCAPAN TERIMAKASIH
	DAFTAR ISI
	ABSTRAK
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E.  Metodologi Penelitian
	F.  Teknik Pengumpulan Data
	G.  Teknik Analisis Data
	H.  Sistematika Penulisan

	BAB II
	AGAMA DAN SOLIDARITAS SOSIAL MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN THEKELAN
	A. Pengertian Agama
	B. Agama Sebagai Sistem Sosial
	C. Pluralisme Agama
	D. Solidaritas Sosial
	E. Teori Fungsionalisme Emile Durkheim

	BAB III
	GAMBARAN UMUM MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN THEKELAN, DESA BATUR, KECAMATAN GETASAN, KABUPATEN SEMARANG
	A. Profil Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang
	B. Bentuk Kegiatan Sosial Lintas Agama pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang
	C. Peran Tokoh Agama dalam Menjaga  Kebersamaan Sosial pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang

	BAB IV
	DISKUSI DAN ANALISIS MASYARAKAT KAKI GUNUNG MERBABU DUSUN THEKELAN DESA BATUR KECAMATAN GETASAN KABUPATEN SEMARANG
	A. Perspektif Emile Durkheim Terhadap Kegiatan Sosial Lintas Agama  pada Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan
	B. Fungsi Agama dalam Konteks Masyarakat Kaki Gunung Merbabu Dusun Thekelan, Desa Batur, Kecamatan Getasan, Kabupaten Semarang

	BAB V
	PENUTUP
	A. KESIMPULAN
	B. SARAN

	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN-LAMPIRAN
	A. Pedoman Wawancara
	B. Dokumentasi
	C. Surat Izin Penelitian

	DAFTAR RIWAYAT HIDUP

