PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PESANTREN:
STUDI KASUS PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN
LOIRENG, SAYUNG, DEMAK

\i(7

WALISONGO

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam IImu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Studi Agama-Agama

Oleh:

ALMIRA BELVA DAVANY
NIM: 2104036048

FAKULTAS USHULUDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



DEKLARASI KEASLIAN

DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini:

Nama : Almira Belva Davany

NIM : 2104036048

Jurusan : Studi Agama-agama

Judul Skripsi : Inklusivitas dan Toleransi Pesantren: Studi Kasus Pondok

Pesaniren Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak

Dengan penuh tanggung jawab, menyatakan bahwa skripsi ini seluruhnya merupakan
murni hasil karya penulis sendiri dan tidak berisi pemikiran-pemikiran orang, terkecuali
penulis sertakan sumber di dalamnya.

Semarang, 17 Jum 2025

i |

E

z "

= METERAL

= TEMPEL
tomaxwezosng

Almira Belva Davany
NIM. 2104036048



NOTA PEMBIMBING

NOTA PEMBIMBING
Hal  : Persetujuan Naskah Skripsi
Kepada Yth.
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang

Assalamu'alaikum Wr. Wh.
Setelah membaca, mengadakan koreksi dan perbaikan sebagaimana mestinya, maka
kami menyatakan bahwa skripsi saudari:

Nama : Almira Belva Davany

NIM : 2104036048

Jurusan : Studi Agama-agama

Judul Skripsi : Inklusivitas dan Toleransi Pesantren: Studi Kasus Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak

Nilai Bimbingan . B,

Dengan ini telah kami setujui dan segera untuk diujikan, demikian atas perhatiannya
diucapkan terimakasih

Wassalamu'alaikum Wr.Wb

Semarang, 17 Juni 2025
Dosen Pembimbing,

Dr. Tafsir, M.Ag
NIP. 196401161992031003



HALAMAN PERSETUJUAN

PERSETUJUAN

INKLUSIVITAS DAN TOLERANSI PESANTREN: STUDI KASUS PONDOK
PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN LOIRENG, SAYUNG, DEMAK

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam [lmu Ushuluddin dan Humaniora
Jurusan Studi Agama-Agama
Oleh:

ALMIRA BELVA DAVANY
NIM: 2104036048

Semarang, 17 Juni 2025

Dosen Pembimbing.

Dr. Tafsir, M.Ag
NIP. 196401161992031003



HALAMAN PENGESAHAN

PENGESAHAN
Skripsi dibawah ini:
Nama : Almira Belva Davany
NIM 12104036048
Jurusan : Studi Agama-agama
Judul Skripsi : Peace Education dan Inklusivitas Pesantren: Studi

Kasus Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak

Telah diujikan dalam sidang munaqasyah oleh Dewan Penguji Skripsi
Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo
Semarang pada 26 Juni 2025 dan diterima serta disahkan sebagai salah satu syarat

guna memperoleh gelar Sarjana Agama dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora.
Semarang, 14 Juli 2025
Sekretaris Sidang
hiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag
NIP. 199212012019031013

Penguji 11

i

Rokhmah Ulfah, M.Ag
NIP. 197005131998032002

Pembimbing

"

T. Tafsir, M.Ag
NIP. 196401161992031003



MOTTO

“Tidak penting apapun agama atau sukumu. Kalau kamu bisa melakukan sesuatu
yang baik untuk semua orang, orang tidak akan pernah tanya apa agamamu.”

-Gus Dur-



TRANSLITERASI ARAB LATIN

Berasal dari Keputusan barsama pada pedoman transliterasi No. 158 Th.
1987 dan No. 0543/U/1987. Transliter diartikan sebagai pengalihan huruf dari satu
abjad ke abjad yang lain. Transliter Arab-Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf

Arab dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya.

1. Konsonan

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan
‘ ‘ ‘ tidak . ‘
Alif dilambangkan Tidak dilambangkan

= ba’ B Be

= ta’ T Te

= sa’ S es (dengan tittik di atas)
cC Jim J Je

C ha’ h ha (dengan tititk di bawah)
C kha’ Kh ka dan ha

> Dal D De

> Dzal Z zet (dengan titik di atas)
) ra’ R Er

0 Zai z Zet

s Sin S Es

S Syin Sy es dan ye
2 sad S es (dengan titik di bawah)
V2 dat d de (dengan tititk di bawah)
L ta’ t te (dengan titik di bawah)
£ za’ z zet (dengan titik di bawah)
C a’in ¢ koma terbalik diatas

d Gain G Ge

vi



> fo’ F Ef

2 Qaf Q Qi

4 Kaf K Ka

J Lam L El

f Mim M Em

0 Nun N En

2 Wawu W \\i

» ha’ H Ha

g Hamzah , Apostrof
¢ ya’ Y Ye

2. Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti beberapa tanda atau

harakat sebagai berikut:

Fathah (a) & JJ Ditulis Tabaaroka
Kasrah (i) au]) Ditulis laika

L.
| V2

Dommabh (u) Ditulis Dunya

3. Vokal Panjang

Vokal Panjang atau dapat disebut sebagai maddah di transliterasikan

berupa tanda sebagai berikut:

Fathah + alif a olie Ditulis ‘Adzabin
Fathah + ya’ sukun a L}‘j Ditulis Wa’ala
Kasroh + ya’ sukun 7 C‘b Ditulis Jami’in

Dommah + wawu sukun | # LJ JJ:; Ditulis Qulitbuna

vii




. Vokal Rangkap

Vokal rangkap dilambangkan dengan menggabungkan antara huruf dengan

harokat, contohnya dilamangkan seperti berikut:

Fathah + ya’ sukun (ai) s 3257 Ditulis Aitahum
R
Fathah + wawu sukun (au) §T3% Ditulis Yauma-iziy

a.

. Ta’ Marbutoh

Jika ada ta” marbutoh hidup atau dibaca dengan harokat fathah, kasroh,

dan dommah maka di tulis dengan huruf (t):

Ditulis

Saa’atu

Ditulis

Baghtatan

b. Jika ada fa’ marbutoh diikuti dengan huruf qomariya maka ditulis

a.

dengan huruf (h):
1l Ditulis Qiyaamah
P Ditulis Rohmah

. Kata Sandang

Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf syamsiyah maka ditulis sesuai

dengan huruf pertama syamsiyah:

RSl

Ditulis

Ar-rohmaan

a&,. S‘

Ditulis

Asy-syamsi

b. Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf gomariyah maka ditulis

dengan “al”:
Q\J,:f\ Ditulis Al-qur’an
YO Ditulis Al-insan

viii




7. Syaddah
Tanda syaddah atau sering dikenal dengan tanda baca tasydid

dilambangkan sebagai berikut:

T Ditulis Kulla syaiin
e
3 ./Ej Ditulis Yattahiz

8. Hamzah
Hamzah ditrasliterasi sebagai apostrof ketika berada di tengah kata
maupun di akhir kata. Apabila hamzah terletak di awal kata maka

dilambangkan dengan alif:

18, Ditulis Ya-tii
1245002 Ditulis Liyuthfi-uu
113 Ditulis Auliyaaa-a

9. Penulisan Kata dengan Rangkaian Kalimat

5;;/\ a5 .U\L@.’;L Ditulis Yaaa ayyuhalladziina aamanu
s Hlesite s P Ditulis Wallahu bimaa tmaluuna ashiir
10. Tajwid

Transliterasi sangat berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga
penting untuk dipahami bagi seorang yang menginginkan kefasihan dalam
pembacaan al-Qur’an. Hal ini yang menjadikan tajwid sebagai pedoman
transliterasi arab latin (versi Indonesia) diresmikan dengan disertakan

pedoman tajwid.



UCAPAN TERIMA KASIH

Dengan menyebut nama Allah SWT yang Maha Pengasih dan Maha
Penyayang. Puji syukur senantiasa penulis panjatkan kepada Allah SWT karena
nikmat iman, nikmat sehat, hidayah dan karunia-Nya kepada penulis sehingga dapat
menyelesaikan penyusunan skripsi ini. Shalawat serta salam selalu tercurahkan
kepada junjungan kita baginda Rasulullah SAW, beserta keluarga, sahabat-sahabat
serta umatnya.

Skripsi berjudul “Peace Education dan Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak”. Penyusunan
skripsi ini bertujuan untuk memenubhi salah satu persyaratan dalam menyelesaikan
program Strata Satu (S1) jurusan Studi Agama- Agama, Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.

Dalam kesempatan ini, penulis ingin menyampaikan terimakasih yang
sebesar-besarnya kepada berbagai pihak yang telah memberikan dukungan serta
bimbingannya, sehingga penyusun skripsi ini dapat diselesaikan. Ucapan
terimakasih penulis sampaikan kepada:

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo
Semarang.

2. Dr. H. Mokh Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora yang telah memberikan kesempatan untuk menempuh
pendidikan di fakultas ini hingga selesai.

3. Ulin Ni’am Masruri, M.A dan Thiyas Tono Taufiq, S.Th.l.,, M.Ag, selaku
kepala dan seketaris Jurusan Studi Agama-Agama yang telah memberikan
izin penelitian kepada penulis serta mendukung kelancaran penyusunan
skripsi ini.

4. Luthfi Rahman, S.Th.I., M.A, selaku wali dosen yang senantiasa peduli dan
memberikan arahan, motivasi, serta bimbingan akademik kepada penulis
selama proses perkuliahan.

5. Dr. Tafsir M. Ag, selaku dosen pembimbing yang telah meluangkan waktu,

tenaga, dan pikiran dalam membimbing penulis menyelesaikan skripsi ini.



6.

10.

11.

Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, atas ilmu, kesabaran, dan dedikasinya dalam mendidik serta
membimbing penulis hingga mencapai titik ini.

Keluarga besar Pondok Pesantren Al-Ihya Ngaliyan Semarang, khususnya
Abah Yai Prof. Dr. K.H Ahmad Musyafig, M.Ag dan Ibu Nyai Dr. Hj.
Nikmah Rochmawati Musyafiq, M.Si, yang senantiasa mendo’akan dan
menjadi sumber inspirasi spiritual dan intelektual bagi penulis.

Kedua orang tua tercinta, Bapak Muhamad Syafi’i (alm) dan Ibu Siti
Sholikhah yang dengan penuh kasih dan sayang selalu memberikan do’a
dan restunya serta memberikan dukungan moril maupun material selama
pendidikan yang selalu menjadi kekuatan dan motivasi utama penulis dalam
menyelesaikan studi di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN
Walisongo Semarang. Serta keempat kakak, adik dan keluarga besar yang
telah memberikan dukungan kepada penulis.

Para narasumber penelitian, khususnya Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak, Bapak K.H. M. Abdul Qodir
Lc. M.A, teman-teman Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin dan teman-
teman lintas agama yang telah bersedia meluangkan waktu, pikiran, dan
informasi penting untuk mendukung kelengkapan data dalam penyusunan
skripsi ini.

Keluarga besar SAA angkatan 2021. Khususnya kelas B, terimakasih atas
kebersamaan, dukungan, serta kerja sama selama masa perkuliahan yang
penuh dengan kenangan.

Teman-teman dan semua pihak yang telah terlibat serta membantu dalam
penyusunan skripsi ini yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu.

Penulis menyadari bahwa banyak pihak yang terlibat dalam penyusunan

skripsi ini, namun penulis tidak dapat memberikan sesuatu yang berharga

melainkan hanya do’a semoga Tuhan memberikan pahala atas segala amal baiknya.

Aamiin. Penulis juga menyadari bahwa dalam penulisan ini terdapat banyak

ketidaksempurnaan. Maka penulis menerima segala krittk dan saran yang

Xi



membangun supaya skripsi ini bisa bermanfaat bagi penulis dan bagi para

pembacanya.

Semarang, 17 Juni 2025

Almira Belva Davany

Xii



DAFTAR ISI

DEKLARASI KEASLIAN ..ottt ettt sttt nee e enseeneens i
NOTA PEMBIMBING .....ccoiiiiiiiieiieieee sttt il
HALAMAN PERSETUJUAN ..ottt il
HALAMAN PENGESAHAN ...ttt st v
IMOTTO ettt et et e et e b e et e bt e et e e ssee et e e saneenne v
TRANSLITERAST ARAB LATIN ....oouiiiiiieiieieee e vi
UCAPAN TERIMA KASIH ..ottt X
DAFTAR TSIttt e xlil
ABSTRAK ...ttt ettt ettt XVi
BAB I PENDAHULUAN ...ttt st 1
A. Latar Belakang Masalah............cccoooiiiiiiiiiiiie e 1
B.  Rumusan Masalah .........cccccooiiiiiiiiiiii e 5
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .........c..ccoceeverieniniiiniineniniccccceeee 5
D. Tinjauan Pustaka .........cccooiiiiiiiiiiiiiiiiiccceeeeeeee e 6
E.  Metodelogi Penelitian ...........ccoceeviiiiiniiiiiiiiniiiiiicneeeeceece e 9
F.  Sistematika Pembahasan ............ccocceeviiiiiiiiiiiiiiie e 12
BAB Il KONSEP PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS ......cccooveennene. 14
A.  Konsep Peace EAUCAtION ........ccceviiriiiiiiiniiiicicncecceeece 14

1.  Definisi Peace Education dan Pandangan Para Ahli..............cccc...... 14

2. Kurikulum Peace EQuCation...........ccocueeiiiiiiiiiiniiiienieeeeeceee 18

3. Peace Education Perspektif Agama-Agama...........cccceeevveveveeenieeennnnne 21

B.  Konsep INKIUSIVItAS ....cccuviieiiiieiiieciieeeieeeeie et 26

1. Definisi Inklusivitas Dalam Beragama ............ccccoocvevvviiieinciininieecenn, 26

xiii



2. Inklusivitas Dalam Konteks Agama-Agama...........cccccceevueenreeirennnnne. 28
3. Sikap-Sikap INKIUSTVITAS ....ceeeeviieiieiieeiieiiecie e 37

BAB Il GAMBARAN UMUM PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS

SHOLIHIN ..ottt ettt ettt st ee et esse e b e eneesseensesneesseennens 39
A. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin...................... 39
B. Visi dan Misi Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin ...........cccccoceeiiiee 41
C.  Struktur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin............... 44
D. Data Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin...........cccccoeoeeiieniean 46
E. Kondisi Sosio-Kultural Masyarakat Desa Loireng ..........c.cccceeeveeveennnnne. 46
E. Konsep Peace Education dan Inklusivitas Pondok Pesantren Roudhotus

SROININ ettt ettt e e e e e e e e e e e e e e e eeeeererereaeraeaees 48

BAB IV PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PADA PONDOK
PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN LOIRENG, SAYUNG, DEMAK .... 57

A. Implementasi Konsep Peace Education dan Inklusivitas di Pondok

Pesantren Roudhotus Sholihin...........ccccieiiiiiiiiiiiii e 57
1. Peace Education dan Inklusivitas dalam pola pendidikan.................... 57
2. Peace Education dan Inklusivitas dalam interaksi sosial ..................... 58
3. Peace Education dan Inklusivitas dalam kegiatan lintas agama........... 59

B. Relevansi Peace Education dan Inklusivitas Pesantren Roudhotus Sholihin

Bagi Sikap Beragama di Era Sekarang..........c..ccccooiviiniiiiniininiinicncccne 61

1. Menjadikan Pesantren Sebagai Laboratorium Inklusivitas Masyarakat

SEKITAT ...t 61
2. Membentuk Karakter Santri Yang Inklusif dan Damai ...........cc.c....... 63

3.  Menyesuaikan Pesantren Dengan Kebutuhan Zaman Yang Selaras

Dengan Nilai-Nilai Perdamaian...........ccccccveeeiiiiiieiiiiieenie e 65

BAB V PENUTUP......cooiiiiiiieee e 67

Xiv



B. SAraN...coii e 68
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 70
LAMPIRAN ...ttt sttt ettt et st sb et st e bt et 75
DAFTAR RIWAYAT HIDUP........ooiiiiiietee et 84

XV



ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji implementasi peace education dan inklusivitas di Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin, Loireng, Sayung, Demak, sebagai respons terhadap
meningkatnya isu intoleransi dan ekstremisme agama. Pesantren memiliki peran
strategis dalam membentuk karakter santri yang toleran, terbuka, dan cinta damai
melalui pendidikan berbasis nilai-nilai Islam yang moderat. Tujuan penelitian ini
adalah untuk mengetahui bentuk penerapan peace education dan inklusivitas serta
relevansinya terhadap sikap beragama di era kini. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus, pengumpulan data melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta dianalisis secara induktif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai damai dan inklusif ditanamkan melalui
kurikulum keagamaan, interaksi sosial, dan kegiatan lintas iman seperti kunjungan
ke rumah ibadah dan dialog antaragama. Nilai-nilai tersebut berperan penting dalam
membentuk karakter santri yang adaptif terhadap keragaman dan berperan sebagai
agen perdamaian di masyarakat. Simpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menjadi model pendidikan Islam yang
berhasil mengintegrasikan nilai-nilai perdamaian dan inklusivitas dalam praktik
kehidupan sehari-hari.

Kata kunci: peace education, inklusivitas, pesantren.

XVi



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman
budaya, suku, dan agama. Keberagaman ini menjadi kekuatan sekaligus
tantangan, terutama dalam menjaga kerukunan sosial dan memperkuat
persatuan bangsa. Dalam konteks pendidikan, khususnya pendidikan
agama, pondok pesantren memiliki peran strategis untuk menerapkan
pendidikan perdamaian untuk membentuk karakter santri yang berwawasan
inklusif serta menerima segala perbedaan. Pesantren tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga pengajaran ilmu agama, tetapi juga sebagai agen
penanaman nilai-nilai perdamaian, sosialisasi keberagaman, dan toleransi.

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam, dianggap memiliki
kemampuan untuk membentuk karakter santri berdasarkan pada nilai-nilai
moralitas. Meskipun beberapa pesantren juga terkena dampak pemberitaan
dan kasus radikalisme, namun paling tidak, pesantren telah menunjukkan
konsistensinya dalam menjaga persatuan bangsa dan memberikan
kontribusi penting bagi Indonesia.

Menurut pengertian dasarnya, pondok pesantren adalah tempat
belajar bagi para santri. Istilah "pondok" mengacu pada rumah atau tempat
tinggal sederhana yang terbuat dari bambu, sementara kata "funduk" berasal
dari bahasa Arab yang berarti hotel atau asrama.! Arifin (1993) menjelaskan
bahwa pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tumbuh
dan diakui oleh masyarakat sekitar dengan sistem asrama (menginap). D1
dalamnya, santri-santri menerima pendidikan agama melalui sistem
pengajian atau madrasah yang sepenuhnya berada di bawah kepemimpinan
seorang atau beberapa orang yang memiliki ciri khas kharismatik serta

bersifat independen dalam segala hal (kiai).

! Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo, 2001), h.
138.

2 Iswati and M. Thsan Dacholfany, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Lampung: CV.
Laduny Alifatama, 2021), h. 115.



Menurut Soegarda Poerbakawatja (seperti yang dikutip Haidar Putra
Daulay), pesantren berasal dari kata "santri" yang merujuk kepada individu
yang mempelajari agama Islam. Oleh karena itu, pesantren diartikan sebagai
tempat berkumpulnya orang-orang untuk mempelajari agama Islam.? Jadi,
pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional di Indonesia
yang berfokus pada pendalaman ilmu agama Islam dan penerapannya dalam
kehidupan sehari-hari.

Pendidikan perdamaian hari ini dikenal dengan peace education
yang dicetuskan pertama kali oleh seorang akademisi asal Ceko, Comenius.
Comenius secara universal menyebarkan gagasan bahwa pengetahuan
adalah sarana utama menuju perdamaian. Dalam perkembangan
selanjutnya, peace education dipahami sebagai proses pendidikan yang
bertujuan memberdayakan masyarakat agar mampu menyelesaikan konflik
dan permasalahan hidupnya dengan cara-cara kreatif dan bukan dengan
kekerasan.

Pendidikan damai memiliki peran penting dalam membentuk
masyarakat yang lebih baik di masa depan, karena pendidikan ini tidak
hanya bersifat informatif, melainkan juga transformatif secara intelektual
dan moral. Harapannya, melalui pendidikan damai, peserta didik mampu
mengembangkan keterampilan berpikir kritis, empati sosial, dan
kemampuan dalam menyelesaikan perbedaan dengan cara damai.* Nilai-
nilai utama yang ditanamkan dalam peace education antara lain adalah cinta
kasih, belas kasih, keharmonisan, toleransi, kepedulian, keterhubungan
sosial, spiritualitas, serta rasa terima kasih.

Salah satu bentuk konkret dari internalisasi nilai-nilai damai dalam
konteks Indonesia adalah melalui lembaga pendidikan pesantren. Sebagai
pendidikan khas nusantara, pesantren memiliki peran yang sangat signifikan

dalam menyemai nilai-nilai perdamaian, baik melalui pendekatan diskursif

3 Haidar Putra Daulay, Historisitas Dan Eksistensi Pesantren, Sekolah, Madrasah
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 26-27.

* Darmiyati Zuchdi, Humanisasi Pendidikan: Menemukan Kembali Pendidikan Yang
Manusiawi (Jakarta: Bumi Aksara, 2008), h. 169.



maupun praktik moral keseharian. Pesantren menjadi basis penting dalam
penguatan nilai-nilai moderat, inklusif, dan toleran di tengah masyarakat
yang plural. Hal ini sejalan dengan karakteristik historis pesantren sebagai
institusi yang bersifat moderat dan akomodatif terhadap keberagaman.

Sejak awal berdirinya, pesantren telah menjadikan prinsip tawasuth
(moderat), tasamuh (toleran), dan tawazun (seimbang) sebagai dasar
pembentukan karakter santri. Konsep-konsep ini bukan hanya menjadi
slogan, melainkan dijadikan praktik nyata dalam kehidupan keseharian di
lingkungan pesantren. Maka tidak mengherankan jika pesantren sangat
cocok dijadikan ruang pengembangan pendidikan damai, karena di
dalamnya terdapat keseimbangan antara ketaatan terhadap ajaran agama dan
keterbukaan terhadap pemikiran keagamaan yang inklusif.

Hal ini menunjukkan bahwa pesantren sangat cocok dijadikan
sebagai ruang strategis dalam pengembangan pendidikan damai. Di
dalamnya, peserta didik diajarkan untuk tetap memegang teguh ajaran
agama, sekaligus diarahkan untuk memiliki pandangan keagamaan yang
terbuka dan inklusif.

Dalam konteks tersebut, nilai-nilai Islam yang inklusif menjadi
sangat penting untuk disebarluaskan dan ditanamkan secara sistematis,
khususnya melalui jalur pendidikan. Tujuannya adalah agar umat Islam,
khususnya para santri, memiliki kesadaran bahwa nilai-nilai kebenaran dan
kebaikan tidak hanya eksklusif dimiliki oleh Islam, tetapi juga diajarkan
dalam agama-agama lain. > Dengan kesadaran ini, sikap keberagamaan yang
eksklusif seharusnya diarahkan ke dalam diri sebagai bentuk komitmen
personal, bukan ditampilkan secara tertutup terhadap pihak luar.

Islam yang inklusif berarti Islam yang terbuka, bukan hanya dalam
aspek dakwah dan hukum, tetapi juga dalam pemahaman teologis, praktik

sosial, tradisi keagamaan, dan sistem Pendidikan.® Islam menegaskan

5> Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif: Berbasis Kearifan Lokal (Yogyakarta: Kaukaba

Dipantara, 2015), h. 66.

h. 65-67.

® Mohammad Roqib, Membumikan Pluralisme (Purwokerto: Pesma An Najah Press, 2012),



kesetaraan derajat antar manusia, serta menempatkan perbedaan suku dan
bangsa sebagai rahmat untuk saling mengenal dan bekerja sama, bukan
untuk dibenturkan secara etnosentris. Oleh karena itu, umat Islam dituntut
untuk bersikap terbuka, inklusif, serta memiliki kemauan untuk belajar dari
keberagaman yang ada di sekelilingnya.’

Pesantren sebagai lembaga yang berbasis multikultural memiliki
tanggung jawab untuk menumbuhkan sikap cinta damai dan keterbukaan
tersebut. Pendidikan damai yang dikembangkan di pesantren harus
diarahkan pada pembentukan karakter santri yang mampu menerima
perbedaan, serta menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan keberagaman
dalam kehidupan bermasyarakat. Kurikulum pendidikan Islam yang
memuat nilai-nilai tersebut menjadi landasan penting dalam membentuk
generasi yang religius sekaligus pluralis. ®

Pengembangan pendidikan damai berbasis pesantren juga menjadi
sangat relevan dalam konteks kebangsaan Indonesia yang majemuk.
Sebagai negara dengan keragaman suku, agama, budaya, dan bahasa yang
tinggi, Indonesia memiliki potensi besar untuk membangun kekuatan sosial
melalui kolaborasi lintas identitas. Namun demikian, jika keragaman ini
tidak dikelola dengan bijak melalui pendidikan, keragaman tersebut justru
dapat menjadi sumber konflik dan perpecahan. Di sinilah pentingnya
pendidikan damai berbasis kearifan lokal seperti yang diterapkan di
pesantren, sebagai sarana untuk memperkuat persatuan dan kesatuan
bangsa.

Salah satu pesantren yang menunjukkan komitmen tinggi dalam
mengembangkan pendidikan damai dan inklusif adalah Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin yang terletak di Jl. Kiai Noer RT. 02 RW. 01 Loireng

Sayung Kab. Demak. Keunikan dari pondok pesantren ini adalah pengajaran

7 Robby Kharisma and Abdul Wahid, “Inklusivisme Dan Multikulturalisme Dalam
Lembaga Pendidikan Islam Modern: Studi Pondok Pesantren SPMAA Lamongan,” Jurnal
Kewarganegaraan 6, no. 3 (2022), h. 4727-35.

8 Muhamad Asror, “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya
Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren,” Mindset: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam 1 (2022): h. 42-53.



nilai-nilai inklusif kepada para santri sejak mereka berada di jejang SMP.
Hal yang istimewa di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin adalah
pendidikan damai dan inklusif ini tidak hanya diajarkan berupa teori, tetapi
juga diimplementasikan dalam praktik. Pada pondok pesantren tersebut,
praktik nilai-nilai tersebut dilakukan dengan mengunjungi berbagai tempat
ibadah lainnya dan mengikuti berbagai kegiatan lintas agama untuk
memupuk keakraban dan kerukunan antar umat beragama. Hal ini
menunjukkan bahwa pengembangan pendidikan damai dan inklusif bukan
sekadar teori, tetapi bisa dipraktikkan secara nyata dan berkelanjutan.
Dengan latar belakang tersebut, penting untuk mengkaji sejauh
mana pendidikan damai dan inklusif ini dikembangkan dan
diinternalisasikan di pondok pesantren tersebut. Penelitian ini diharapkan
dapat memberikan pengetahuan lebih lanjut bagaimana perkembangan
pendidikan damai dan inklusif pada pondok pesantren di Indonesia,
sehingga penulis tertarik mengambil judul: “Peace Education dan
Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin

Loireng, Sayung, Demak™

. Rumusan Masalah

Penulis akan mengembangkan rumusan masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana konsep peace education dan inklusivitas saat ini
diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin?

2. Apa relevansi peace education dan inklusivitas Pondok Pesantren

Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang?

. Tujuan dan Manfaat Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui dan
menganalisis bagaimana konsep peace education dan inklusivitas saat ini
diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin. Penelitian ini
juga menggali lebih dalam relevansi peace education dan inklusivitas
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang.

1. Manfaat Teoritis untuk Akademik



Dari hasil penelitian yang berjudul "Peace Education dan
Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Roudhotus
Sholihin Loireng, Sayung, Demak" diharapkan dapat memberikan
kontribusi ilmiah terhadap bidang Agama yang terkait dengan Jurusan
Studi  Agama-Agama. Penelitian ini  diharapkan = mampu
menyumbangkan pengetahuan yang bernilai dalam konteks akademik.
Manfaat Praktis

Peneliti berharap penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang
lebih baik untuk upaya menanamkan nilai inklusivitas dan toleransi

terhadap masyarakat dan pembaca.

D. Tinjauan Pustaka

Salah satu aspek penting yang harus diperhatikan oleh peneliti ketika

melakukan kegiatan penelitian ilmiah adalah melakukan tinjauan pustaka

dengan membaca penelitian-penelitian terdahulu. Tindakan ini umum

dilakukan dan sering disebut sebagai prior research. Kegiatan ini penting

dilakukan untuk menghindari duplikasi penelitian. Selain itu, tinjauan

pustaka juga bermanfaat sebagai perbandingan untuk mengetahui

kelemahan dan keunggulan penelitian sebelumnya guna memperoleh

informasi yang relevan dari tema yang telah diteliti sebelumnya. Beberapa

penelitian yang telah dilakukan meliputi:

1.

Penelitian yang disusun oleh Akmal R.G. Hsb, Syamsul Wathani, Yoyo
Hanbali dan Muhammad Roni pada tahun 2021 dengan judul “Teologi
Inklusif Kehidupan Pesantren”. Penelitian ini menyoroti bagaimana
pondok pesantren di Indonesia menjadi wadah pembentukan karakter
keagamaan yang inklusif melalui pendidikan berbasis tasawuf dan nilai-
nilai sosial-keagamaan. Pendidikan di pesantren tidak hanya
mengintegrasikan aspek intelektual, spiritual, dan emosional, tetapi juga
menanamkan sikap tasamuh (toleransi), sikap terbuka, dan penghargaan
terhadap keberagaman sebagai bagian dari etika sosial santri. Sikap
inklusif tersebut tidak hanya bersifat teoritis, tetapi diwujudkan dalam

laku hidup sehari-hari para santri dan komunitas pesantren. Nilai-nilai



tersebut ditanamkan melalui kurikulum klasik dan praktik hidup
bersama yang menekankan keberkahan ilmu, bukan semata penguasaan
pengetahuan. Kajian ini menjadi penting karena menegaskan bahwa
pesantren merupakan pusat pendidikan Islam yang berperan aktif dalam
membentuk masyarakat madani yang toleran, inklusif, dan berakhlak
mulia, serta menjadikan teologi Islam sebagai kekuatan sosial dalam
kehidupan berbangsa dan beragama. °

2. Penelitian yang ditulis oleh Ulul Huda, Imam Suhardi, dan Noor Asyik
pada tahun 2022 dengan judul “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap
Keberagamaan Inklusif pada Santri di Pondok Pesantren Darul Falah
Kedungwuluh Purwokerto”. Penelitian ini menunjukkan bahwa
pembentukan sikap toleran dan inklusif pada santri dapat diperkuat
melalui pendekatan dialogis dan pengalaman langsung lintas iman.
Melalui kegiatan Pluralism Camp, para santri dilibatkan dalam
serangkaian aktivitas berbasis edutainment bersama peserta dari
berbagai agama, termasuk diskusi pluralisme, refleksi kebhinekaan,
serta pelatihan literasi digital. Penelitian ini menemukan bahwa kegiatan
tersebut efektif dalam membentuk pola pikir terbuka, sikap saling
menghargai, serta komitmen terhadap kerukunan antarumat beragama.
Studi ini relevan sebagai rujukan dalam memahami strategi
implementatif pendidikan toleransi di lingkungan pesantren, terutama
melalui pengalaman sosial lintas agama secara langsung.'°

3. Penelitian yang ditulis oleh Muhammad Aslambik pada tahun 2022
dengan judul “Nilai-Nilai Dasar Moderasi dan Toleransi Beragama
dalam Praktik Pengajaran di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin
Demak”. Penelitian ini menyoroti praktik pendidikan moderasi dan

toleransi beragama di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin, Demak.

% Akmal R G Hsb et al., “Teologi Inklusif Kehidupan Pesantren,” Eduprof: Islamic
Education Journal 3, no. 2 (2021): h. 130-49.

19 Ulul Huda, Imam Suhardi, and Noor Asyik, “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap
Keberagaman Inklusif Pada Santri Di Pondok Pesantren Darul Falah Kedungwuluh Purwokerto,”
Solidaritas: Jurnal Pengabdian 2, no. 2 (2023): h. 151-68.



Pesantren ini dikenal tidak hanya menanamkan nilai-nilai toleransi
secara teoritis, tetapi juga secara praktis melalui keterlibatan santri
dalam kegiatan lintas agama, seperti kunjungan ke tempat ibadah agama
lain dan penampilan musik rebana dalam perayaan Natal di Gereja
Katolik Mater Dei Semarang. Penelitian ini menjelaskan bahwa
pendidikan toleransi di pesantren ini tidak lepas dari keteladanan Nabi
Muhammad SAW, yang ditampilkan melalui kisah-kisah sejarah Islam
sebagai pijakan moral dalam membangun kehidupan sosial yang
harmonis dan inklusif. Temuan ini menunjukkan bahwa pesantren dapat
menjadi sarana dalam penguatan nilai-nilai kebinekaan dan kerukunan
antarumat beragama di tengah masyarakat yang plural. !!

4. Penelitian yang ditulis oleh Nicolas Eka Novian Wicaksono pada tahun
2022 dengan judul “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus di
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak”. Penelitian ini
menyoroti peran Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak, dalam
membentuk semangat toleransi beragama di kalangan santri milenial
sebagai respons terhadap tantangan globalisasi. Melalui metode
kualitatif, studi ini mengungkap bahwa para santri tidak hanya
memahami nilai-nilai kebangsaan dan toleransi secara teoritis, tetapi
juga menerapkannya secara langsung melalui partisipasi aktif dalam
kegiatan lintas agama, seperti pertunjukan musik rebana di gereja dan
keterlibatan dalam forum dialog antariman. Hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa pesantren dapat menjadi wadah strategis dalam
menanamkan nilai moderasi, nasionalisme, dan toleransi, melalui
pendekatan berbasis pendidikan, keteladanan, dan pengalaman langsung
yang membentuk pola pikir terbuka serta menjauhkan santri dari paham

radikal dan intoleran. '?

' Muhammad Aslambik, “Nilai-Nilai Dasar Moderasi Dan Toleransi Beragama Dalam
Praktik Pengajaran Di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin Demak,” The Ist International
Conference on Cultures & Languanges (ICCL), 2019, h. 932-50.

12 Nicolas Eka Novian Wicaksono, “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus Di
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak),” Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Dan
Agama 3, no. 2 (2022): h. 13-27.



Berdasarkan uraian dalam tinjauan pustaka di atas, dapat
disimpulkan bahwa studi mengenai praktik inklusivitas dan toleransi telah
banyak dilakukan dengan pendekatan, konsep, serta karakteristik yang
beragam. Meskipun demikian, penelitian ini tetap memiliki urgensi untuk
dilakukan karena mengangkat topik yang relevan, khususnya terkait
implementasi nilai-nilai peace education dan inklusivitas dalam lingkungan
pondok pesantren. Dalam penelitian ini, teori peace education dan
inklusivitas dari para ahli dijadikan sebagai dasar analisis, dengan metode
kualitatif dan pendekatan studi kasus sebagai instrumen utamanya. Oleh
karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian-kajian
sebelumnya sekaligus memberikan kontribusi dalam memahami peran
pesantren dalam mengembangkan pendidikan damai dan inklusif baik di

dalam maupun di luar lingkungan pesantren.

E. Metodelogi Penelitian

1. Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif studi kasus dengan
jenis penelitian lapangan (field research). Pendekatan studi kasus adalah
suatu model penelitian yang menitikberatkan pada eksplorasi "sistem
terbatas" (bounded system), baik pada satu kasus khusus maupun pada
sejumlah kasus secara rinci dengan melakukan penggalian data secara
mendalam. Dalam konteks ini, berbagai sumber informasi yang kaya
akan konteks digunakan untuk mendapatkan data."?
2. Sumber Data
Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi
dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. Kedua jenis sumber ini
akan menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai
masalah penelitian.

a. Data Primer

13 Creswell JThon, W, “Penelitian Kualitatif & Desain Riset,” Mycological Research 94, no.
3 (2015): h. 522.



3.

Data primer merupakan sumber utama yang peneliti peroleh
melalui interaksi langsung, peneliti melakukan observasi dan
wawancara secara langsung dengan kiai, para santri pondok
pesantren Roudhotus Sholihin dan pihak yang memiliki relevansi
dengan permasalahan yang diteliti.

b. Data Sekunder
Data sekunder merupakan informasi tambahan yang
diperoleh peneliti secara tidak langsung melalui referensi pustaka,
seperti buku, jurnal, artikel, dan sumber-sumber lainnya. Data
sekunder ini relevan dengan obyek penelitian dan teori yang
digunakan, memberikan dukungan serta konteks yang diperlukan
dalam penelitian ini.
Metode Pengumpulan Data

Peneliti mengumpulkan data dengan berbagai metode yang
disesuaikan dengan situasi dan kondisi penelitian saat ini. Hal ini
diperlukan karena peneliti membutuhkan informasi tertentu untuk
memecahkan permasalahan yang dihadapi dalam penelitian ini.
a. Observasi

Salah satu metode yang digunakan adalah observasi, yang
melibatkan pencatatan dan pengamatan terhadap gejala-gejala yang
menjadi objek penelitian. Menurut Sutrisno Hadi, teknik observasi
melibatkan pengamatan dan pencatatan secara sistematis terhadap
fenomena yang diselidiki. '* Observasi dapat dilakukan secara
langsung maupun tidak langsung, dan dapat dibagi menjadi
beberapa jenis, termasuk observasi partisipan dan non-partisipan,
observasi sistematis dan non-sistematis, serta observasi
eksperimental dan non-eksperimental.

Penting untuk dicatat bahwa peneliti melakukan observasi

terbuka atau tersembunyi, tergantung pada kebutuhan dan

14 Masri Singarimbun and Sofran Effendi, Metode Penelitian Survey (Jakarta: LP3ES,

1995), h. 46.

10



persetujuan narasumber data. Peneliti menginformasikan kepada
sumber data secara langsung bahwa penelitian sedang dilakukan,
namun pada saat tertentu, peneliti dapat menggunakan teknik
tersembunyi untuk melindungi kerahasiaan data yang dibutuhkan.'’
b. Wawancara
Dalam penelitian ini, metode wawancara digunakan sebagai
alat pengumpulan data. Wawancara dilakukan melalui dialog
langsung antara peneliti dan responden dengan menggunakan
pendekatan tanya jawab serta tatap muka. Metode wawancara yang
diterapkan bersifat tidak terstruktur, sehingga memungkinkan
narasumber memberikan tanggapan dengan bebas tanpa adanya
manipulasi dari pihak peneliti. ' Peneliti akan melakukan
wawancara dengan beberapa narasumber yang memiliki peran
penting atau keterkaitan dengan penelitian ini. Tujuan wawancara
ini adalah untuk mendapatkan pemahaman mendalam dan
pandangan langsung dari narasumber mengenai aspek-aspek yang
relevan dengan penelitian ini.
4. Metode Analisis Data
Analisis data yang diterapkan oleh peneliti menggunakan metode
analisis kualitatif. Menurut Patton, analisis data adalah proses
pengaturan data, pengorganisasian pola kategori, dan unit-unit dasar
uraian, yang kemudian diinterpretasikan dan dipahami dengan cermat.!”
Dalam mencapai kesimpulan yang mendekati kebenaran, peneliti
menerapkan metode induktif. Pendekatan ini bertujuan untuk
mengembangkan teori atau pemahaman baru berdasarkan data yang

dikumpulkan. Dari analisis tersebut, kesimpulan ditarik dari

15 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods), ed. Sutopo (Bandung:
Alfabeta, 2018), h. 312.

16 Juliana, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2014), h. 139.

17 Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat, cet-1 (Yogyakarta: Paradigma,
2005), h. 88.

11



pengamatan khusus atau data spesifik menuju kesimpulan umum yang

lebih luas.

F. Sistematika Pembahasan

Penelitian ini terdiri dari lima bab, yang diharapkan dapat menyusun
skripsi ini secara baik dan sesuai dengan ketentuan ilmiah yang berlaku,
sehingga mempermudah pemahaman pembaca terhadap keseluruhan
rencana penelitian ini. Berikut adalah sistematika penulisan yang dijelaskan
secara garis besar.

Bab Pertama berfungsi sebagai pendahuluan yang memberikan
gambaran umum tentang skripsi ini. Bab ini akan mengarahkan pembaca
pada bab-bab selanjutnya dan secara substansial menjelaskan pokok
masalah yang akan diteliti beserta metodologi penelitian yang akan
digunakan. Bab ini juga menjelaskan penggunaan metode analisis dan
alasan  penerapannya terhadap objek penelitian yang akan
diimplementasikan pada bab-bab berikutnya, terutama bab ketiga dan
keempat. Oleh karena itu, pendahuluan ini mencakup sub bab yang terdiri
dari latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat
penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teori, metode penelitian, dan
sistematika pembahasan.

Bab Kedua berisi informasi mengenai landasan teori terkait objek
penelitian sebagaimana tercantum dalam judul skripsi. Landasan teori ini
dijelaskan secara umum, dan akan diuraikan lebih rinci dalam bab
berikutnya yang terkait dengan proses pengolahan dan analisis data. Bab ini
memaparkan konsep peace education dan inklusivitas pada pondok
pesantren serta seluruh komponen yang terkait.

Bab Ketiga merupakan paparan lengkap mengenai data hasil
penelitian terhadap objek tertentu yang menjadi fokus kajian pada bab
berikutnya. Bab ini akan memberikan gambaran umum tentang Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin meliputi sejarah, visi dan misi, struktur

kepengurusan, kondisi sosio kultur masyarakat sekitar pesantren serta

12



gambaran umum konsep peace education dan inklusivitas yang diajarkan
disana.

Bab Keempat adalah analisis yang dilakukan penulis terhadap data
yang diperoleh dari bab-bab sebelumnya, terutama bab ketiga. Di dalam bab
ini, penulis akan menjawab persoalan yang diajukan dalam bab pertama,
seperti konsep peace education dan inklusivitas yang saat ini
diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, khususnya
dalam konteks pendidikan, interaksi sosial, kegiatan keagamaan dan
bagaimana pandangan dari umat beragama lain mengenai konsep tersebut.
Serta relevansi peace education dan inklusivitas Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang.

Bab Kelima merupakan bab penutup dari proses penulisan hasil
penelitian yang didasarkan pada bab-bab sebelumnya. Bab ini berisi
kesimpulan, saran-saran, dan penutup. Melalui bab ini, diharapkan pembaca
dapat memperoleh kesimpulan yang lengkap dan memahami pola peace
education dan inklusivitas untuk menciptakan sikap cinta damai, inklusif

dan menghormati keberagaman.

13



BABII
KONSEP PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS

A. Konsep Peace Education

1.

Definisi Peace Education dan Pandangan Para Ahli

Pendidikan damai atau peace education merupakan pendekatan
pendidikan yang bertujuan untuk membentuk pribadi yang menjunjung
tinggi nilai-nilai perdamaian dalam kehidupan sosial. Konsep ini
mencerminkan upaya sistematis untuk mengintegrasikan nilai-nilai anti-
kekerasan, keadilan sosial, dan empati dalam proses pembelajaran, baik
secara formal maupun nonformal.

Secara terminologis, peace education terdiri dari dua kata, yakni
"pendidikan" yang merujuk pada proses transformasi manusia melalui
pengajaran dan pelatihan, serta "damai" yang berarti kondisi bebas dari
konflik, kekerasan, dan dominasi. Dengan demikian, peace education
dimaknai sebagai proses pendidikan yang diarahkan untuk mengembangkan
kesadaran, sikap, dan keterampilan yang mendorong terciptanya hubungan
sosial yang damai dan adil.!

Menurut UNESCO, budaya damai mencakup seperangkat nilai,
sikap, dan perilaku yang menolak kekerasan serta menjunjung tinggi hak
asasi manusia, kebebasan, toleransi, dan solidaritas. Pendidikan perdamaian
berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-
hari. UNESCO menyebut bahwa budaya damai harus melibatkan aliran
informasi bebas, pemberdayaan perempuan, serta partisipasi penuh dari
seluruh lapisan masyarakat.’

UNICEF menambahkan bahwa pendidikan perdamaian bertujuan

untuk membentuk perilaku damai melalui penguasaan pengetahuan,

! Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad, “Definisi Sejarah Dan Konsep

Peace Education (Pendidikan Perdamaian),” International Seminar on Islamic Education & Peace
Vol. 2 (2022), h. 361-62.

2 Sriwahyuningsih R Saleh and Chaterina Puteri Doni, “Implementasi Peace Education

Dalam Kurikulum (Studi Kasus Universitas Muhammadiyah Gorontalo),” Education Journal:
Journal Educational Research and Development Vol. 1, no. 2 (2008), h. 198-208,
https://jurnal.ikipjember.ac.id/index.php/ej/article/view/77.

14



pengembangan keterampilan sosial, dan penguatan sikap konstruktif. Proses
ini bertujuan agar anak-anak, remaja, dan orang dewasa mampu
menghindari kekerasan dan menyelesaikan konflik secara damai di berbagai
konteks kehidupan.®

Ahwan Fanani menjelaskan bahwa pendidikan damai adalah upaya
sadar dalam membentuk karakter dan kesadaran sosial yang antikekerasan.
Ia menekankan bahwa pendidikan damai tidak hanya berorientasi pada
ketidakhadiran konflik (negative peace), tetapi juga pada pembentukan
struktur sosial yang adil dan berkeadilan (positive peace).*

Dalam pendidikan damai dikenal dua konsep utama mengenai
perdamaian, yaitu perdamaian negatif dan positif. Perdamaian negatif
adalah situasi tanpa konflik terbuka atau kekerasan fisik. Sedangkan
perdamaian positif adalah kondisi yang adil secara sosial, di mana keadilan,
kebebasan, dan kesetaraan menjadi fondasi utama dalam menjalin hubungan
sosial yang harmonis.’

lIan M. Harris menyatakan bahwa pendidikan damai harus
mengajarkan nilai-nilai perdamaian Melalui pendidikan formal maupun
non-formal dengan tujuan untuk menekan tindakan kekerasan, baik pada
tingkat individu maupun kelompok. lan Harris menitikberatkan pada
Pendidikan damai (peace education) sebagai cara untuk membangun
budaya damai di semua lapisan masyarakat. Menurutnya, pendidikan ini
bertujuan untuk mengurangi kekerasan dan meningkatkan keadilan sosial
dengan memperkenalkan cara-cara penyelesaian konflik yang damai dan

konstruktif.®

3 Muhammad Nikman Naser, Giyarsi, and Ahmad Siddiq Ridha, “Pendidikan Damai

Dalam Mereduksi School Refusal Pada Siswa SMP,” Jurnal Multidisiplin Madani Vol. 2, no. 10
(2022), h. 3733-3740.

4 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 1-3.
5 Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad, “Definisi Sejarah Dan Konsep

Peace Education (Pendidikan Perdamaian),” International Seminar on Islamic Education & Peace
Vol. 2 (2022), h. 361-62.

® Eka Hendry AR, “Pengarus Utamaan Pendidikan Damai (Peaceful Education) Dalam

Pendidikan Agama Islam Solusi ALternatif Upaya Deradikalisasi Pandangan Agama),” A¢-Turats
Vol. 9, no. 1 (2015), h. 4-13.

15



Harris merumuskan lima prinsip utama dalam pendidikan damai:
pertama, pendidikan damai memperjelas akar kekerasan; kedua, pendidikan
damai mengajarkan alternatif terhadap kekerasan; ketiga, pendidikan damai
mengakomodasi berbagai bentuk perdamaian; keempat, memahami bahwa
perdamaian adalah proses dinamis yang tergantung pada konteks; dan
kelima, mengakui bahwa konflik dapat terjadi di mana saja (omnipresent).

lan M. Harris menekankan bahwa pendidikan damai berkaitan
dengan peran pengajar dalam mengajarkan konsep perdamaian, termasuk
memahami maknanya, alasan ketidakhadirannya, serta cara mencapainya.
Pendidikan ini mencakup pengajaran tentang hambatan dalam mewujudkan
perdamaian, pengembangan pendidikan non-kekerasan, dan upaya
menumbuhkan sikap damai.’

Magnus Haavelsrud, seorang profesor pendidikan dari Norwegia,
menekankan bahwa proses pendidikan perdamaian harus mencerminkan
nilai-nilai damai itu sendiri. [a menolak sistem pendidikan yang otoriter dan
hierarkis, dan sebaliknya menekankan pentingnya hubungan setara antara
guru dan siswa. Haavelsrud memandang bahwa pengalaman belajar yang
partisipatif dan dialogis merupakan bagian penting dari pendidikan
perdamaian yang sejati.®

Elizabeth Sumida Huaman menyoroti tantangan struktural dalam
implementasi pendidikan damai. Elizabeth mengkritik minimnya dukungan
dari institusi pendidikan dan ketidaksiapan sistem kurikulum nasional
dalam mengintegrasikan pendidikan damai secara menyeluruh.
Menurutnya, jika pendidikan damai tidak didukung oleh struktur
pendidikan yang adil, maka sistem pendidikan justru berpotensi

melanggengkan kekerasan struktural.’

" Tan M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1

(2004), h. 5-20.

8 Magnus Haavelsrud, “Conceptual Perspectives in Peace Education,” in Encyclopedia of

Peace Education, (2008), h. 59-66.

% Elizabeth Sumida Huaman, “Transforming Education, Transforming Society: The Co-

Construction of Critical Peace Education and Indigenous Education,” Journal of Peace Education
Vol. 8§, no. 3 (2011), h. 243-258.

16



K.H. Abdurrahman Wabhid, atau yang dikenal sebagai Gus Dur, juga
memberikan kontribusi pemikiran penting mengenai toleransi sebagai
landasan perdamaian. la menekankan bahwa perdamaian tidak cukup hanya
diwujudkan melalui hidup berdampingan, tetapi juga harus melalui
penerimaan tulus terhadap perbedaan. Menurutnya, pendidikan damai
adalah jalan untuk membentuk masyarakat yang inklusif dan mampu
menerima pluralitas dengan lapang dada.!”

Ahwan Fanani juga menekankan pentingnya integrasi pendidikan
damai dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya sebagai muatan lokal atau
materi tambahan. Menurutnya, pendidikan damai harus melekat dalam
setiap aspek kurikulum dan pembelajaran agar nilai-nilai tersebut benar-
benar hidup dalam praktik pendidikan sehari-hari.!!

Dalam konteks multikulturalisme, pendidikan damai menjadi sarana
penting untuk membangun dialog antarbudaya. Peserta didik diajak
memahami keberagaman sebagai kekayaan bersama, bukan ancaman. Oleh
karena itu, pendidikan damai harus dirancang sedemikian rupa agar mampu
merespons tantangan sosial, politik, dan budaya yang dihadapi masyarakat
modern.

Peace education juga memerlukan metode pembelajaran yang
inklusif dan partisipatif. Guru harus mampu menciptakan ruang belajar yang
aman, terbuka, dan memberdayakan peserta didik untuk berpikir kritis dan
bertindak bijaksana. Pendekatan ini menolak pola otoritarianisme dalam
pengajaran dan menekankan kerja sama serta dialog sebagai bagian dari
proses pendidikan.

Selain itu, pendidikan damai harus mampu membongkar sistem
sosial yang melanggengkan ketidakadilan, dominasi, dan diskriminasi. Hal
ini berarti pendidikan damai tidak netral secara politik, melainkan berpihak

kepada keadilan dan pembebasan dari segala bentuk penindasan.

19 Ngainun Naim, “Abdurrahman Wahid:Universalisme Dan Toleransi,” Kalam Vol 10,
No.2 (2016), h. 423444,
' Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 13-15.

17



Dalam konteks pendidikan Indonesia, integrasi nilai-nilai
perdamaian juga perlu disesuaikan dengan budaya lokal. Menurut Fanani,
pendidikan damai harus dirancang tidak sekadar meniru model luar negeri,
tetapi harus bertumpu pada kekayaan budaya Indonesia yang penuh nilai-
nilai toleransi, gotong royong, dan kemanusiaan.'?

Penting pula untuk memahami bahwa pendidikan damai tidak dapat
berdiri sendiri tanpa dukungan dari kebijakan pendidikan nasional.
Diperlukan regulasi, pelatihan guru, serta evaluasi kurikulum yang
mendukung integrasi nilai-nilai damai dalam sistem pendidikan secara
menyeluruh.

Ahwan Fanani menambahkan bahwa pendidikan damai di Indonesia
harus berbasis pada nilai-nilai lokal, kearifan budaya, dan tradisi religius
yang hidup dalam masyarakat. Ini penting untuk memastikan bahwa
pendidikan damai tidak hanya menjadi produk akademik, tetapi juga
memiliki relevansi sosial dan kultural yang kuat di tingkat lokal.'?

Pendidikan damai bukan hanya sebuah pendekatan, tetapi juga
merupakan gerakan moral dan spiritual yang melibatkan seluruh elemen
masyarakat. Pendidikan Damai harus menjadi kesadaran bersama untuk

membentuk masyarakat yang adil, terbuka, dan berkeadaban.

Kurikulum Peace Education

Kurikulum merupakan elemen fundamental dalam sistem
pendidikan formal. Ia menjadi pedoman sistematis yang mengarahkan
proses pembelajaran menuju capaian yang diinginkan. Dalam konteks
pendidikan damai, kurikulum berfungsi sebagai sarana untuk
mentransformasikan nilai-nilai perdamaian ke dalam pengalaman belajar
peserta didik. Ahwan Fanani menyatakan bahwa kurikulum adalah bentuk

konkret dari bagaimana pendidikan seharusnya disusun agar mampu

12 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 36-38.
13 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 81.

18



menumbuhkan sikap, kesadaran, dan keterampilan damai dalam kehidupan
peserta didik sehari-hari.'*

Menurut Fanani, pengembangan kurikulum pendidikan damai harus
berpegang pada prinsip-prinsip dasar kurikulum, antara lain relevansi,
fleksibilitas, kesinambungan, efisiensi, dan keterjangkauan. Prinsip
relevansi mengharuskan kurikulum pendidikan damai sesuai dengan
kebutuhan peserta didik dan tantangan zaman. Prinsip fleksibilitas menuntut
kurikulum mampu menyesuaikan dengan perubahan sosial yang dinamis.
Sementara itu, kesinambungan menuntut adanya kesinambungan antara satu
jenjang pendidikan dengan jenjang lainnya. '

Kurikulum pendidikan damai dapat terintegrasi ke dalam
pendidikan karakter, yang pada hakikatnya merupakan upaya membentuk
nilai, sikap, dan kebiasaan positif peserta didik. Pendidikan karakter
membuka ruang untuk memasukkan nilai-nilai perdamaian seperti kerja
sama, keadilan, empati, dan toleransi. Ahwan Fanani menegaskan bahwa
pendidikan karakter merupakan kanal strategis untuk menyisipkan
pendidikan damai ke dalam kurikulum formal di sekolah-sekolah.!®

Dalam praktiknya, metode pembelajaran dalam kurikulum
pendidikan damai haruslah sejalan dengan prinsip non-kekerasan. Johan
Galtung memperkenalkan istilah education with peace, yaitu pendidikan
yang tidak hanya mengajarkan tentang perdamaian, tetapi juga
menggunakan pendekatan damai dalam proses belajar-mengajarnya. Fanani
merekomendasikan beberapa metode pembelajaran yang sesuai, seperti
Jjigsaw, role playing, field trip, think pair share (TPS), contextual teaching
and learning (CTL), serta storytelling. Metode-metode ini mendorong
partisipasi aktif peserta didik dan menciptakan ruang dialog yang egaliter.!’

Aspek evaluasi juga memiliki peran penting dalam kurikulum

pendidikan damai. Fanani menyarankan penggunaan evaluasi otentik atau

14 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 5.

15 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 6-7.

16 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 17.

17 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 71-74.

19



autentik (authentic assessment), yaitu penilaian yang tidak hanya menilai
aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan psikomotorik. Evaluasi ini
mencakup kemampuan menyelesaikan konflik, menunjukkan empati, serta
berperilaku damai dalam kehidupan sehari-hari. UNESCO merangkum
prinsip ini dalam empat pilar pendidikan: learning to know, learning to do,
learning to live together, and learning to be.'8

Materi pembelajaran dalam pendidikan damai tidak harus berasal
dari buku ajar formal. Guru dapat mengembangkan bahan ajar dari
lingkungan sekitar, praktik sosial, artikel aktual, maupun nilai-nilai kearifan
lokal. Fanani menyebutkan bahwa keberhasilan pendidikan damai sangat
ditentukan oleh kemampuan guru memilih dan menyusun materi ajar yang
kontekstual dan relevan dengan pengalaman hidup peserta didik. '

Integrasi nilai-nilai damai dalam berbagai mata pelajaran juga
merupakan pendekatan yang dianjurkan. Misalnya, dalam mata pelajaran
Pendidikan Kewarganegaraan, peserta didik dapat diajak membahas isu-isu
aktual tentang keberagaman, keadilan sosial, dan hak asasi manusia. Bahkan
dalam mata pelajaran matematika atau sains sekalipun, nilai-nilai kerja
sama dan integritas akademik tetap dapat ditanamkan. Kurikulum
pendidikan damai menuntut kreativitas dan keberanian guru untuk
merekonstruksi kegiatan belajar menjadi sarat makna sosial dan moral.?°

Di sisi lain, kapasitas guru menjadi faktor krusial dalam
implementasi kurikulum pendidikan damai. Fanani mengingatkan bahwa
guru bukan hanya pelaksana kurikulum, tetapi juga pengembang nilai. Oleh
karena itu, pelatthan dan penguatan kapasitas pedagogis guru dalam
pendidikan damai menjadi prasyarat utama untuk keberhasilan penerapan
kurikulum ini di lapangan?.?!
Dengan demikian, kurikulum pendidikan damai tidak hanya

menargetkan pencapaian akademik, melainkan juga menumbuhkan

18 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 77-78.
19 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 81.

20 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 80-81.
2l Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 8.

20



kepekaan sosial, kesadaran kemanusiaan, dan tanggung jawab peserta didik
terhadap perdamaian dalam skala mikro maupun makro. Kurikulum yang
dirancang dengan orientasi damai akan melahirkan generasi pembelajar
yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijak, toleran, dan peduli terhadap

S€sama.

3. Peace Education Perspektif Agama-Agama

Pendidikan damai tidak hanya dibahas dalam ranah akademik dan
kebijakan internasional, tetapi juga memiliki akar yang kuat dalam ajaran-
ajaran agama. Setiap agama besar dunia membawa nilai-nilai perdamaian,
kasih sayang, keadilan, dan keharmonisan sosial yang dapat menjadi fondasi
penting dalam pendidikan. Perspektif lintas agama ini memperkaya
pendekatan pendidikan damai agar tidak sekadar teknokratis, tetapi juga
menyentuh dimensi moral dan spiritual peserta didik.

a. Islam

Dalam Islam, konsep perdamaian sangat mendasar karena kata
"Islam" sendiri berasal dari akar kata salima yang berarti damai,
keselamatan, dan penyerahan dir1i kepada Tuhan. Ajaran Islam
menekankan bahwa seorang Muslim idealnya adalah pembawa
kedamaian, baik dalam hubungan dengan Tuhan, sesama manusia,
maupun alam semesta. Nilai-nilai seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl
(keadilan), salam (kedamaian), dan ukhuwah (persaudaraan) merupakan
prinsip etis yang mendasari ajaran Islam sebagai agama damai. Namun,
masih terdapat kesenjangan antara Islam yang ideal dengan kenyataan
sosial di beberapa tempat yang menampilkan wajah Islam secara
ekstrem atau penuh kekerasan. Karena itulah, pendidikan damai
berbasis Islam menjadi sangat penting untuk menjembatani pemahaman

dan praktik Islam yang lebih sesuai dengan nilai-nilai aslinya.?

22 M. Abdul Fattah Santoso and Yayah Khisbiyah, “Islam-Based Peace Education: Values,
Program, Reflection and Implication,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 1
(2021), h. 185-207.

21



Salah satu bentuk konkrit dari upaya ini adalah Program
Pendidikan Perdamaian Berbasis Islam (PPBI) yang dikembangkan oleh
Pusat Studi Budaya dan Perubahan Sosial Universitas Muhammadiyah
Surakarta. PPBI mengidentifikasi 15 nilai inti dari Islam yang berkaitan
dengan pembangunan perdamaian, seperti toleransi, keadilan, kerja
sama, penghormatan terhadap perbedaan, dan anti-kekerasan. Program
ini dilaksanakan melalui kegiatan seperti seminar, pelatihan guru,
lokakarya, penerbitan buku, dan implementasi di kelas baik secara
intrakurikuler maupun kokurikuler. Dengan pendekatan partisipatoris
dan transformatif, PPBI bertujuan membentuk budaya damai melalui
pendidikan yang tidak hanya menyentuh aspek kognitif, tetapi juga
sikap dan keterampilan siswa dalam mengelola konflik secara damai.?’
Kristen

Dalam kekristenan, pendidikan damai memiliki landasan kuat
dalam ajaran Yesus Kristus yang menekankan cinta Kkasih,
pengampunan, dan rekonsiliasi. Dalam Matius 5:9 dikatakan,
“Berbahagialah orang yang membawa damai, karena mereka akan
disebut anak-anak Allah.” Pendidikan Kristen memandang perdamaian
bukan hanya sebagai tujuan moral, tetapi juga sebagai panggilan iman.
Di tengah keragaman budaya dan konflik sosial, nilai-nilai seperti
toleransi, belas kasih, dan penghargaan terhadap keberagaman menjadi
inti dari pendekatan pendidikan damai Kristen.?*

Di Jayapura, Papua, pendidikan Kristen diterapkan sebagai
upaya membentuk karakter anak bangsa yang hidup dalam masyarakat
multikultural dan multireligius. Lembaga-lembaga pendidikan Kristen
mengembangkan kurikulum berbasis teologi damai yang mengajarkan

peserta didik untuk mencintai sesama tanpa memandang latar belakang

23 M. Abdul Fattah Santoso and Yayah Khisbiyah, “Islam-Based Peace Education: Values,
Program, Reflection and Implication,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 1
(2021), h. 186-190.

24 Benyamin Dadi and Ratu Mofu, “Integration of Peace Theology in the Christian
Education Curriculum: Challenges and Opportunities,” Teaching and Learning Journal of
Mandalika (Teacher) Vol. 6, no. 1 (2025), h. 318-332.

22



etnis dan agama. Melalui penguatan nilai cinta kasih, kesetaraan, dan
persahabatan lintas iman, pendidikan damai di lingkungan Kristen
diharapkan dapat menghapus stereotip dan mengatasi konflik sosial.
Meski demikian, tantangan seperti intoleransi, minimnya pelatihan
guru, dan terbatasnya sumber daya pendidikan masih menjadi hambatan
serius dalam implementasinya?.?
c. Katolik
Tradisi Katolik menempatkan perdamaian sebagai bagian dari
misi Gereja dan pelayanan umat manusia. Ajaran sosial Katolik
menggarisbawahi empat pilar perdamaian menurut Paus Yohanes XXIII
dalam ensiklik Pacem in Terris (1963): kebenaran, keadilan, kasih, dan
kebebasan. Dalam pidato Paus Fransiskus di Parlemen Eropa tahun
2014, ia menegaskan bahwa “tidak cukup hanya tidak berperang; kita
harus membangun budaya damai yang mencakup pendidikan, toleransi,
dan penghormatan antarumat.” Hal ini sejalan dengan arah pendidikan
Katolik yang mendorong pembentukan pribadi utuh: cerdas secara
intelektual, tangguh secara spiritual, dan aktif secara sosial.*®
Di Indonesia, pendidikan Katolik berperan penting dalam
menciptakan harmoni antarumat beragama. Sekolah-sekolah Katolik
kerap menjadi tempat belajar bagi siswa lintas agama, dan dalam
konteks tersebut, pendidikan damai diwujudkan melalui praktik-praktik
dialog antaragama, pengembangan kurikulum etika, dan keterlibatan
sosial. Studi yang dilakukan menunjukkan bahwa inspirasi Paus

Fransiskus tentang semangat harmoni dan kerjasama antaragama telah

%5 Benyamin Dadi and Ratu Mofu, “Integration of Peace Theology in the Christian
Education Curriculum: Challenges and Opportunities,” Teaching and Learning Journal of
Mandalika (Teacher) Vol. 6, no. 1 (2025), h. 319.

26 Wishal Ambrose and Yohana Sulastri Dinata, “Pope Francis > s Spirit of Harmony and
Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia,” International Journal of Research
Publication and Reviews Vol. 5, no. 10 (2024), h. 5104.

23



mendorong berbagai upaya konkrit di tingkat akar rumput, termasuk di
kalangan umat Katolik Indonesia.?’
d. Hindu

Dalam ajaran Hindu, perdamaian merupakan buah dari praktik
nilai-nilai seperti ahimsa (non-kekerasan), dharma (kebenaran moral),
dan sattva (kemurnian batin). Konsep ini tidak hanya bersifat personal,
tetapi juga sosial, karena manusia harus hidup sejalan dengan hukum
kosmis. Pendidikan damai dalam Hindu diterapkan melalui
pengembangan nilai spiritual, penghargaan terhadap alam, serta praktik
kesederhanaan dan pengendalian diri. Tujuan akhirnya adalah mencapai
shanti (kedamaian batin) yang berkontribusi pada harmoni sosial dan
kosmis’.

Salah satu contoh konkret dalam konteks Indonesia adalah
praktik menyama braya di Bali, yaitu tradisi hidup rukun antarumat
Hindu dan Muslim. Penelitian menunjukkan bahwa menyama braya
telah menjadi bentuk pendidikan damai yang berbasis lokal melalui
ritual keagamaan bersama, kolaborasi dalam pendidikan, serta kegiatan
sosial lintas agama. Praktik ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai
Hindu diterjemahkan dalam kehidupan nyata untuk mencegah konflik
dan membangun kohesi sosial yang kuat®.

e. Buddha

Dalam Buddhisme, perdamaian bukan hanya keadaan eksternal,
tetapi kondisi batin yang dicapai melalui pengendalian diri, belas kasih
(karuna), dan kesadaran penuh (mindfulness). Ajaran Buddha
menekankan bahwa konflik berawal dari keinginan dan ketidaktahuan,
sehingga pendidikan damai dalam Buddhisme diarahkan pada
pengembangan kebijaksanaan dan pelepasan dari kemelekatan duniawi.

Pendidikan damai dalam Buddhisme bertujuan menciptakan pribadi

27 Wishal Ambrose and Yohana Sulastri Dinata, “Pope Francis * s Spirit of Harmony and
Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia,” International Journal of Research
Publication and Reviews Vol. 5, no. 10 (2024), h. 5105-5106.

24



yang bijak, tidak reaksioner, dan penuh empati terhadap makhluk
hidup.?®

Pendidikan Buddhis memanfaatkan metode kontemplatif,
meditasi, serta nilai-nilai moral seperti Pancasila Buddhis untuk
mengembangkan karakter damai peserta didik. Penelitian menunjukkan
bahwa nilai-nilai Buddhis seperti penghentian keinginan, pengampunan,
dan pengendalian pikiran dapat diterapkan secara relevan dalam
pendidikan formal. Dalam dunia modern yang penuh stres dan
kekerasan, praktik mindfulness dan hidup berkesadaran dari Buddhisme
menjadi sangat penting untuk membentuk siswa yang damai secara
mental dan sosial.?’
Konghucu

Dalam pandangan Konghucu, perdamaian sosial berasal dari
keharmonisan hubungan antarmanusia yang dimulai dari diri sendiri dan
keluarga. Nilai utama dalam pendidikan damai Konghucu adalah ren
(kasih sayang), /i (etika sopan santun), dan ke (harmoni). Konsep
harmoni dalam Konghucu tidak berarti menyeragamkan perbedaan,
melainkan menekankan hidup berdampingan dalam saling
menghormati. Pendidikan Konghucu bertujuan membentuk individu
yang berbudi luhur, berperilaku sopan, dan menghormati struktur sosial
yang stabil dan damai.>

Studi menunjukkan bahwa prinsip-prinsip moralitas dalam
Konghucu seperti kesalehan kepada orang tua (xiao), keteladanan
pemimpin (de), dan pentingnya pendidikan karakter sangat

berkontribusi dalam membentuk masyarakat yang damai. Pendidikan

2 Moch Khafidz Fuad Raya et al., “Menyama Braya: Balinese Hindu-Muslim
Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace Education,” Cogent Arts and Humanities Vol.
10, no. 1 (2023), h. 1-17.

2 Moch Khafidz Fuad Raya et al., “Menyama Braya: Balinese Hindu-Muslim
Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace Education,” Cogent Arts and Humanities Vol.
10, no. 1 (2023), h. 3568-3569.

39 Junyi Chen, “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The Journal
of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction,” The Journal of International
Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025), h. 40-61.

25



Konghucu mengajarkan bahwa keteladanan moral pemimpin dan
penghormatan terhadap norma sosial akan menciptakan ketertiban dan
keseimbangan dalam masyarakat. Oleh karena itu, pendidikan damai
dalam tradisi ini erat kaitannya dengan etika keluarga, tata krama, dan

pembangunan karakter individu dalam harmoni sosial yang luas.’!

B. Konsep Inklusivitas
1. Definisi Inklusivitas Dalam Beragama

Secara umum, inklusivisme dapat dipahami sebagai suatu cara
pandang yang terbuka dalam menerima keberagaman dan perbedaan
yang dimiliki oleh orang lain. Paul F. Knitter menyatakan bahwa
inklusivisme merupakan sikap umum terhadap penganut agama lain
yang dihadapkan pada berbagai tantangan, seperti perbedaan budaya,
kebenaran yang diyakini, bentuk ibadah, dan aspek keagamaan lainnya.

Kesadaran akan perbedaan tersebut justru dapat dimaknai sebagai

sebuah keindahan dalam kehidupan beragama.>?

Senada dengan hal tersebut, Sunardi mengartikan inklusivisme
sebagai sikap keberagamaan yang mengakui adanya kebenaran dalam
agama lain, meskipun tidak secara utuh atau sempurna seperti agama
yang dianutnya sendiri.*®> Pandangan ini sejalan dengan pemikiran John
Hick yang dikutip dalam karya Whaling, bahwa agama-agama lain pun
mengandung unsur kebenaran religius dan pada akhirnya akan
memperoleh tempat sesuai dengan keyakinannya masing-masing.>*

Ngainun Naim dalam Aulia membagi dasar inklusivisme
keagamaan ke dalam dua kategori. Pertama, traditional inclusivism,

yaitu pandangan bahwa kebenaran hanya terdapat dalam agamanya

3! Junyi Chen, “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The Journal
of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction,” The Journal of International
Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025), h. 41.

32 Paul Francis Knitter, Satu Bumi Banyak Agama, Dialog Multi Agama Dan Tanggung
Jawab Global (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), h. 39.

33 Sunardi, Dialog: Cara Baru Beragama: Sumbangan Hans Kung Bagi Dialog Antar
Agama, Seri DIAN (Yogyakarta: Dian, 1994), h. 69.

34 Frank Whaling, Pendekatan Teologis, Dalam Peter Connolly, ed. Aneka Pendekatan
Studi Agama terj. Imam Khoiri (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2002), h. 344.

26



sendiri, namun tetap memberikan ruang bagi agama lain untuk diakui
sebagai benar. Kedua, relative inclusivism, yakni pandangan bahwa
tidak ada kebenaran absolut; setiap agama dianggap sedang menuju
pada kebenaran hakiki yang sama.>’

Secara teologis, Nurcholish Madjid atau yang dikenal dengan
Cak Nur, memaknai inklusivisme beragama dalam Islam melalui dua
dimensi. Pertama, melihat agama-agama lain sebagai bentuk implisit
dari agama tertentu. Kedua, menunjukkan sikap terbuka dan toleran
terhadap pemeluk agama non-Islam.>® Cak Nur juga memberikan tiga
ilustrasi  teologis untuk menjelaskan pemahamannya tentang
inklusivisme. Pertama, agama diibaratkan seperti air yang substansinya
sama, namun dapat hadir dalam berbagai bentuk seperti sungai, danau,
hujan, embun atau sebagainya. Kedua, agama diumpamakan seperti
cahaya yang memiliki substansi satu namun tampil dalam berbagai
warna dan intensitas terang, di mana semua tetap berfungsi sebagai
penerang menuju sumber cahaya, yakni Tuhan. Ketiga, agama
dianalogikan seperti roda sepeda, di mana semakin dekat ke pusat
(Tuhan), maka perbedaan antar agama akan semakin menyatu.’

Pandangan teologis Cak Nur ini memberikan ruang bagi nilai-
nilai pluralisme dan kebhinekaan, yang merupakan kehendak Tuhan dan
semestinya ditanamkan sejak dini pada generasi muda. Nilai-nilai ini
sangat relevan untuk diterapkan dalam dunia pendidikan, khususnya
dalam mata pelajaran Pendidikan Agama. Selaras dengan pemahaman
tersebut, Ali Maksum mengidentifikasi sejumlah nilai dasar

inklusivisme dalam Pendidikan Agama Islam, yaitu: nilai andragogi,

35 Hilyatul Aulia, “Inklusivisme Menurut Masyarakat Muslim Dan Kristen Dusun Gendeng
Kel. Baciro Kec. Gondokusuman Kota Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2018), h. 11-12.

36 Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234.

37 Nurcholis Madjid, Sekapur Sirih. Dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta:
Kompas, 2001), h. 38-39.

27



perdamaian, inklusif, kearifan, toleransi, humanisme, kebebasan, serta
nilai moral, religius, dan berkarakter.>®

Pemikiran teologis inklusif yang dikemukakan oleh Cak Nur
menekankan pentingnya persatuan dan penghargaan terhadap pesan-
pesan universal dari berbagai agama. Meskipun berbeda secara formal,
semua agama pada dasarnya mengajarkan nilai-nilai yang sama, seperti
toleransi, kebijaksanaan, tolong-menolong, dan kasih sayang.
Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Alwi Shihab yang
menyatakan bahwa inklusivisme dalam teologi mendorong setiap
pemeluk agama untuk menjadikan keyakinannya sebagai urusan
pribadi, sambil tetap menghargai keyakinan orang lain.*

Dari perspektif ini, pendekatan teologi inklusif berfokus pada
simbol-simbol keagamaan yang mungkin berbeda, namun tidak saling
menyalahkan. Setiap penganut agama dibiarkan untuk meyakini
kebenaran agamanya sendiri tanpa menganggap agama lain sebagai
sesat atau kafir.

Berdasarkan berbagai pendapat para ahli tersebut, dapat
disimpulkan bahwa inklusivisme beragama merupakan suatu
pemahaman yang bersifat terbuka dan menghargai keberadaan serta
kebenaran dalam agama lain. Pemahaman ini dapat menjadi dasar bagi
terciptanya kehidupan sosial yang harmonis di tengah masyarakat yang
plural dan multikultural. Dengan kata lain, sikap inklusivisme dalam
beragama adalah cara pandang yang mengakui bahwa setiap agama
mengandung nilai kebaikan dan kebenaran, serta mendorong terciptanya

saling pengertian, penghargaan, dan toleransi antarumat beragama.

2. Inklusivitas Dalam Konteks Agama-Agama

a. Islam

38 Ali Maksum, Pluralisme Dan Multikulturalisme; Paradigma Baru Pendidikan Agama
Islam Di Indonesia (Malang: Aditya Media Publishing, 2011), h. 266.

3 Ali Ahmad Yenuri, “Inklusivisme Konsep Etika Religius Pada Materi Pendidikan
Agama Islam Di Sekolah Dasar,” Pendidikan Multikultural 5, no. 1 (2021), h. 57.

28



Dalam perspektif Islam, teologi inklusivisme tampak
tercermin dari istilah "al-Islam" itu sendiri. Menurut Cak Nur
(Nurcholish Madjid),*’ istilah tersebut tidak selalu harus dimaknai
sebagai agama formal yang terorganisasi, melainkan dapat
ditafsirkan secara lebih luas sebagai setiap bentuk ajaran yang
mengajarkan ketundukan dan kepasrahan kepada Tuhan, sesuai
dengan makna etimologis kata "Islam". Sikap pasrah kepada Tuhan
ini, menurut Cak Nur, merupakan inti dari ajaran agama-agama
samawi seperti Yahudi, Kristen, dan Islam. Cak Nur merujuk pada
Q.S. Al-‘Ankabiit (29): 46:

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

Gy Gl s 4% 5l 01 Fes on gl V1 S0 3 s s

Syt O 135 oy oy dhy 10 Ity )

Artinya: “Janganlah kamu mendebat Ahlulkitab melainkan dengan
cara yang lebih baik, kecuali terhadap orang-orang yang berbuat
zalim di antara mereka. Katakanlah, “Kami beriman pada (kitab)
vang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepadamu.
Tuhan kami dan Tuhanmu adalah satu. Hanya kepada-Nya kami
berserah diri.” Q.S. Al-* Ankabit (29): 46.

Cak Nur menafsirkan istilah al-muslimun dalam ayat

tersebut secara generik, yakni sebagai orang-orang yang berserah
diri kepada Tuhan. Dalam konteks ini, para penganut agama-agama
samawi pada dasarnya dapat dikategorikan sebagai al-muslimun,
selama mereka menunjukkan sikap kepasrahan yang tulus kepada
Tuhan. Cak Nur juga menegaskan bahwa keanggotaan seseorang
dalam agama Islam secara formal (sebagai institusi keagamaan)
tidak serta-merta menjamin penerimaan di sisi Tuhan, apabila tidak
disertai dengan sikap spiritual yang sungguh-sungguh dalam bentuk
kepasrahan kepada-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Ali
‘Imran (3): 19:

40 Nurcholis Madjid, Islam Agama Kemanusiaan (Jakarta: Paramadina, 2003), h. x—xviii.

29



Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

hele Goax b Y cssOi i aaddl Gt g s B e 50 8

e B | &6 & il JRCRRTETite L,u Vus

-

Artinya: “Sesungguhnya agama (vang diridai) di sisi Allah ialah
Islam. Orang-orang yang telah diberi kitab tidak berselisih, kecuali
setelah datang pengetahuan kepada mereka karena kedengkian di
antara mereka. Siapa yang kufur terhadap ayat-ayat Allah,
sesungguhnya Allah sangat cepat perhitungan(-Nya).” Q.S. Ali
‘Imran (3): 19

Menurutnya, sikap ini merupakan bentuk perjanjian

primordial antara manusia dengan Tuhan yang berlaku universal dan
abadi. Pandangan ini juga mendapat dukungan dari interpretasi
Abdullah Yusuf Ali,*' yang menyatakan bahwa Islam bukanlah
agama yang terbatas pada suatu sekte atau kelompok etnis,
melainkan merupakan ajaran yang mencerminkan kesatuan
kebenaran. Oleh karena itu, dalam semangat kontinuitas
keberagamaan, umat Islam diharapkan untuk mengimani semua
nabi dan rasul tanpa membedakan satu dengan lainnya.

Dasar teologis lain yang memperkuat prinsip inklusif ini
terdapat dalam Q.S. Al-Bagarah (2): 62:

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

ezs =0 oty db oA o Glially sty 336 sl i 5 Gy

d}:};vﬁ: {:@;L}yy}v@wrﬁ“\;@uuu

Artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang
Yahudi, orang-orang Nasrani, dan orang-orang Sabiin, siapa saja
(di antara mereka) yang beriman kepada Allah dan hari Akhir serta
melakukan kebajikan (pasti) mendapat pahala dari Tuhannya, tidak
ada rasa takut yang menimpa mereka dan mereka pun tidak
bersedih hati.” Q.S. Al-Bagarah (2): 62

41 Abdullah Yusuf Ali, Qur’an Dan Tafsirnya (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993), h. 145.

30



Ayat ini menyatakan bahwa siapa pun, baik dari kalangan
Muslim, Yahudi, Nasrani, maupun Shabi'in, selama mereka beriman
kepada Allah, hari akhir, dan beramal saleh, maka mereka akan
memperoleh ganjaran dari Tuhan, tanpa rasa takut atau kesedihan.
Ayat ini menegaskan bahwa prinsip iman dan amal saleh menjadi
tolok ukur utama dalam hubungan antara manusia dengan Tuhan,
tanpa memandang latar belakang agama secara eksklusif.

b. Kristen & Katolik

Dalam seminar nasional yang disampaikan oleh Jura,
dijelaskan secara menyeluruh mengenai nilai-nilai inklusivisme
beragama yang terekam dalam sejarah Gereja. Salah satu poin
penting adalah hasil Konsili Vatikan II (1962-1965) yang
menghasilkan dokumen Nostra Aetate, yang memuat pernyataan
sikap Gereja terhadap agama-agama dan kepercayaan di luar
Kristen. Dokumen ini menyatakan bahwa Gereja Katolik tidak
menolak segala hal yang benar dan suci yang terdapat dalam ajaran
agama-agama lain, bahkan meyakini bahwa ajaran tersebut dapat
memancarkan cahaya kebenaran.*

Lebih jauh, Gereja Katolik dan Kristen secara eksplisit juga
mengakui adanya kesamaan ajaran dengan Islam, seperti sama-sama
menyembah Tuhan yang Esa, serta menghormati pandangan Islam
yang memuliakan Yesus sebagai nabi. Pengakuan ini menjadi
landasan untuk meredam konflik-konflik yang pernah terjadi di
masa lampau dan mendorong kerja sama lintas iman demi
menciptakan keadilan sosial, nilai-nilai moral, perdamaian, serta
kebebasan. Selain itu, dokumen Nostra Aetate juga menekankan
pentingnya hubungan baik dengan umat Yahudi. Dokumen ini

disetujui oleh para uskup dengan suara 2.221 setuju berbanding 88

42 Demsy Jura, “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman Agama Di
Indonesia,” Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas Kemajemukan Berdasarkan
Pancasila,” 2019, h. 238-239.

31



tidak setuju. Substansi yang ditegaskan dalam dokumen tersebut
menyatakan bahwa semua manusia diciptakan menurut citra dan
keserupaan dengan Allah, serta mengecam segala bentuk
diskriminasi, termasuk yang dilandasi oleh perbedaan agama atau
kepercayaan.*?

Dalam ajaran Kristen juga dikenal konsep inklusivisme
beragama, salah satunya melalui gagasan “Kristen Anonim” yang
diperkenalkan oleh Karl Rahner. Karl Rahner menjelaskan bahwa
meskipun agama Kristen diyakini sebagai agama yang paling benar,
namun agama-agama lain sebenarnya mengamalkan nilai-nilai
kekristenan, hanya saja dengan nama dan cara yang berbeda. Oleh
karena itu, kebenaran dalam agama-agama di luar Kristen tetap
dapat dihargai dan diterima, tanpa mengurangi kebenaran yang
diyakini dalam ajaran Kristen.** Agama dan kepercayaan di luar
Kristen juga dinilai telah menerima rahmat Allah dan secara implisit
berorientasi kepada Kristus, sehingga umat dari agama-agama
tersebut diyakini dapat memperoleh keselamatan melalui Kristus,
meskipun mereka tidak menyadarinya secara langsung.*’

Hindu

Nilai-nilai inklusivisme beragama juga ditemukan dalam
ajaran Hindu. Prinsip inklusivisme ini secara eksplisit tercantum
dalam kitab Bhagavad Gita V.11, yang berbunyi:

“Bagaimanapun (jalan) manusia mendekati-Ku, Aku
terima, wahai Arjuna. Manusia mengikuti jalan-Ku
pada segala jalan.”

Makna dari sloka ini menunjukkan bahwa seluruh jalan atau

cara pendekatan manusia kepada Tuhan diterima dan merupakan

4 Demsy Jura, “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman Agama Di
Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas Kemajemukan Berdasarkan
Pancasila,” 2019, h. 238-239.

4 Ahmad Zamakhsari, “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme,
Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme,” Tsaqofah 18, no. 1 (2020), h. 35.

4 Ahmad Zamakhsari, “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme,
Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme,” Tsagofah 18, no. 1 (2020), h. 35.

32



bagian dari jalan menuju-Nya. Jalan tersebut dapat diwujudkan
dalam bentuk berbagai aliran Yoga, yaitu Karma Yoga, Jiiana Yoga,
Bhakti Yoga, dan Raja Yoga, maupun melalui berbagai agama yang
ada di dunia.*®

Bhakti Yoga merupakan jalan spiritual yang menekankan
kasih sayang dan pengabdian kepada Tuhan. Pengabdian ini
diekspresikan melalui sembilan bentuk pengabdian (navadha
bhakti), yaitu: (1) Sravanam (mempelajari keagungan Tuhan Yang
Maha Esa), (2) Kirtanam (melafalkan atau menyanyikan nama
Tuhan), (3) Smaranam (mengingat atau bermeditasi atas nama
Tuhan), (4) Padasevanam (melayani Tuhan melalui sesama ciptaan-
Nya), (5) Arcanam (mempersembahkan sesuatu kepada Tuhan), (6)
Vandanam (bersujud kepada Tuhan), (7) Dasya (membantu sesama
sebagai wujud pengabdian kepada Tuhan), (8) Sakhyam (menolong
di saat bahaya), dan (9) Atmanivedanam (menyerahkan diri
sepenuhnya kepada Tuhan Yang Maha Esa).*’

Selain itu, Karma Yoga menekankan pendekatan kepada
Tuhan melalui tindakan dan kerja tanpa pamrih, sedangkan Jiiana
Yoga berfokus pada pendekatan melalui pengembangan serta
pengamalan ilmu pengetahuan. Adapun Rdaja Yoga adalah bentuk
pendekatan spiritual melalui praktik tapa dan semadi. Menurut
Huston Smith, sebagaimana dikutip oleh Muliana, nilai-nilai Bhakti
Yoga bahkan dapat ditemukan dalam ajaran agama Kristen,
menunjukkan bahwa semangat pengabdian kepada Tuhan adalah
nilai universal yang juga dianut oleh tradisi keagamaan lain.*3

Nilai-nilai inklusivisme dalam agama Hindu juga tercermin

dalam kitab Purana, salah satu bagian dari Smrti yang memuat kisah

46 T Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623-90, no.
2 (2021), h. 160-161.

471 Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623-90, no.
2 (2021), h. 162-164.

4 1 Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623-90, no.

2 (2021), h. 165.

33



dan ajaran keagamaan masa lampau. Meskipun setiap Purana
mengangkat satu dewa sebagai yang utama, kitab ini tetap
mengajarkan pentingnya mengenali dan menghormati dewa-dewa
lain, sebagai bagian dari ajaran keesaan yang inklusif.*’

Selanjutnya, semangat inklusif juga dapat ditemukan dalam
kitab Sarasamuccaya, salah satu teks suci umat Hindu di Indonesia.
Dalam salah satu slokanya disebutkan:

“Sesungguhnya hanya satu saja tujuan agama;
mestinya tidak sangsi lagi orang tentang yang disebut
kebenaran, yang dapat membawa ke sorga atau
moksa, semua menuju kepadanya, akan tetapi
masing-masing berbeda-beda caranya, disebabkan
oleh kebingungan, sehingga tidak benar dibenarkan;
ada yang menyangka, bahwa di dalam gua yang
besarlah tempatnya kebenaran itu.”

Sloka tersebut menegaskan bahwa meskipun jalan

keagamaan berbeda-beda, semuanya tetap menuju kepada satu
tujuan yang sama, yaitu kebenaran dan keselamatan. Di samping itu,
ajaran dalam Sarasamuccaya juga menekankan pentingnya sikap
hidup yang harmonis di tengah masyarakat, yakni dengan
berperilaku baik, membahagiakan diri sendiri, serta menyenangkan
orang lain.*
Buddha

Agama Buddha menolak paham eksklusivisme yang
menyatakan bahwa hanya ajaran Buddha yang benar sementara
ajaran agama lain dianggap keliru. Pandangan semacam ini dinilai
dapat memicu kekerasan atas nama agama, suatu hal yang
bertentangan dengan prinsip cinta kasih yang diajarkan oleh Sang
Buddha. Sebaliknya, agama Buddha mendukung pandangan

inklusivisme beragama, dengan keyakinan bahwa Dhamma adalah

4 1 Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623-90, no.

2 (2021), h. 166.

30T Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623-90, no.

2 (2021), h. 167.

34



ajaran yang paling baik, namun tetap membuka diri terhadap
keberadaan kebenaran dalam ajaran dan kepercayaan lain. Oleh
karena itu, meskipun tiap agama memiliki perbedaan ajaran,
seluruhnya diyakini membawa nilai-nilai kebaikan.>!

Sikap inklusif ini tercermin dalam khotbah pertama Buddha
Gautama yang terdapat dalam Dhammacakkappavattana Sutta,
yaitu ajaran tentang Hasta Ariya Magga atau Jalan Mulia Berunsur
Delapan, beberapa diantaranya adalah; Kebijaksanaan terhadap
pandangan dan pikiran yang benar, Moralitas atau kehidupan yang
benar, dan Meditasi atau daya, upaya, perhatian, dan konsentrasi
yang benar.? Ajaran Hasta Ariya Magga ini menjadi pedoman hidup
umat Buddha dalam menjalin kehidupan sosial yang harmonis
dengan menjunjung nilai saling menghormati antarsesama,
termasuk dalam keberagaman agama dan kepercayaan.>?

e. Konghucu

Nilai-nilai inklusivisme beragama dalam ajaran Konghucu
tercermin melalui penekanan terhadap kebajikan dalam kehidupan
sosial. Menurut Tjhie Tjay Ing dalam H.M. Yasin, inti dari sistem
ajaran Nabi Kong Hu Cu berlandaskan pada keyakinan kepada
Tuhan Yang Maha Esa, yang diwujudkan dalam bentuk pengamalan
kebajikan sehari-hari. Kebajikan ini terangkum dalam konsep Ngo
Siang, yaitu lima kebajikan utama yang harus dimiliki, dihayati, dan
diamalkan oleh setiap penganut agama Konghucu.>?

Kelima kebajikan tersebut antara lain: Pertama, Cinta kasih
(Jien), yang merupakan inti pokok ajaran Konghucu. Ajaran ini
menekankan pentingnya menanamkan dan mewujudkan rasa cinta

kasih dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan keluarga,

! Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi, “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif
Melalui Orientasi Sejak Dini,” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021), h. 30-35.

52 Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi, “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif
Melalui Orientasi Sejak Dini,” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021), h. 30-35.

53 Taslim HM Yasin, “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu,” Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1,no. 1 (2021), h. 41.

35



masyarakat, maupun dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.
Kedua, Adil dan bijaksana (Gie), yaitu kebajikan yang menuntut
sikap adil dan kebijaksanaan sebagai kunci keharmonisan hidup
bermasyarakat dan bernegara, terutama bagi para pemimpin. Ketiga,
Susila dan sopan santun (Lye), yang merupakan nilai-nilai
kesantunan yang penting dimiliki oleh setiap individu dan pemimpin
sebagai bagian dari etika sosial. Keempat, Cerdas dan bijaksana
(Che), yaitu kebijaksanaan yang berpadu dengan kecerdasan dalam
memahami dan mengelola alam serta kehidupan sekitar. Kelima,
Jujur dan ikhlas (Sien), yang menjadi dasar dalam menciptakan
kehidupan sosial yang damai melalui sikap saling percaya, kerja
sama, dan ketulusan dalam tindakan.’*

Berdasarkan kelima sifat luhur tersebut, dapat dipahami
bahwa toleransi dalam perspektif Konghucu diwujudkan melalui
perilaku hormat, kelapangan dada, kejujuran, kecekatan, kemurahan
hati, dan keadilan. Interpretasinya adalah: orang yang bersikap
hormat tidak akan dipermalukan, orang yang lapang dada akan
memperoleh simpati, orang yang dapat dipercaya akan mendapatkan
kepercayaan, orang yang cekatan akan berhasil dalam pekerjaannya,
orang yang murah hati akan ditaati, dan orang yang adil akan
dihormati oleh banyak orang.

Dengan demikian, ajaran-ajaran dalam kitab suci agama
Konghucu secara eksplisit menunjukkan bahwa sikap toleransi
antarumat manusia sangat dijunjung tinggi dan menjadi dasar dalam
membangun semangat persaudaraan. Hal ini menegaskan bahwa
agama Konghucu memiliki landasan kuat dalam membentuk
pemahaman dan praktik inklusivisme beragama.

Inklusivitas dalam konteks agama-agama di Indonesia, yaitu

Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu, dapat dipahami

54 Taslim HM Yasin, “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu,” Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1,no. 1 (2021), h. 41.

36



sebagai sikap dan pemahaman yang mengakui keberadaan dan
kebenaran sebagian dari ajaran agama lain, serta mendorong hidup
bersama secara harmonis dan saling menghormati di tengah

keberagaman agama.

3. Sikap-Sikap Inklusivitas

Sikap inklusivitas secara umum mencerminkan kemampuan
untuk membuka diri terhadap keberagaman dan perbedaan dalam
kehidupan sosial. Individu atau kelompok yang bersikap inklusif
ditandai dengan keterbukaan terhadap gagasan, budaya, agama, serta
latar belakang yang berbeda, dan tidak terjebak pada penilaian sempit
atau diskriminatif. Menurut Siti Musdah Mulia, inklusivisme adalah
pandangan yang memandang agama-agama lain sebagai bagian dari
sistem kepercayaan yang juga mengandung unsur kebenaran, sehingga
perlu diperlakukan dengan rasa hormat dan saling pengertian.>®

Dalam praktik sosial, sikap inklusif diwujudkan melalui
beberapa indikator, seperti saling menghormati antarumat beragama,
tidak memaksakan keyakinan kepada orang lain, menjalin dialog yang
setara, serta menjunjung tinggi persamaan hak dalam kehidupan
bermasyarakat. Lebih lanjut, sikap inklusif juga menolak kekerasan,
diskriminasi, dan prasangka, serta mendorong kerja sama dalam bingkai
kemanusiaan. Menurut pandangan John Hick, inklusivitas tidak
meniadakan keyakinan terhadap agama sendiri, tetapi tetap membuka
ruang apresiasi terhadap nilai-nilai kebenaran dalam agama lain.®

Sikap-sikap ~ seperti  menghargai perbedaan, menjalin
persahabatan lintas identitas, bersikap adil terhadap kelompok
minoritas, dan menjaga komunikasi yang empatik merupakan bentuk

konkret dari sikap inklusif. Dalam konteks masyarakat majemuk, sikap

55 Anjar Subiantoro and Damanhuri, “Sikap Inklusif,” Jurnal Multidisiplin Indonesia
(JOUMI) 3, no. 1 (2025), h. 12-13.

56 Anjar Subiantoro and Damanhuri, “Sikap Inklusif,” Jurnal Multidisiplin Indonesia
(JOUMI) 3,1no. 1 (2025), h. 12-13.

37



ini menjadi pondasi penting bagi terciptanya kerukunan, stabilitas
sosial, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Oleh karena itu,
inklusivitas harus dikembangkan sejak dini dalam ruang pendidikan,
institusi sosial, hingga kebijakan publik agar tercipta kehidupan yang

harmonis di tengah keberagaman.

38



BAB III
GAMBARAN UMUM PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN

A. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
Secara etimologis, istilah “pesantren” berasal dari kata dasar

santri, yang mendapat imbuhan pe-an menjadi pe-santri-an, yang
berarti tempat tinggal atau asrama bagi santri, yaitu individu yang
menekuni pembelajaran agama Islam. Oleh karena itu, pesantren dapat
dimaknai sebagai tempat berkumpulnya para santri untuk mendalami
ilmu-ilmu keislaman.! Dalam istilah lain, masyarakat Jawa lebih sering

3

menyebutnya dengan “pondok” atau “pondok pesantren”. Istilah
“pondok” sendiri diduga berasal dari kata Arab fundug yang berarti
penginapan atau asrama, atau merujuk pada bentuk fisik tempat tinggal
santri yang dahulu berupa bangunan sederhana dari bambu. Di berbagai
daerah, lembaga sejenis memiliki penyebutan yang berbeda, seperti
surau di Sumatera Barat dan rangkang di Aceh.? Dengan demikian, baik
istilah “pondok” maupun “pesantren” sama-sama merujuk pada suatu
tempat tinggal dan pembelajaran agama Islam bagi para santri.

Secara terminologis, pondok pesantren merupakan institusi
pendidikan Islam tradisional yang menekankan pembinaan keagamaan
secara intensif dengan sistem asrama, di bawah bimbingan seorang kiai
yang menjadi tokoh sentral dalam proses pendidikan maupun kehidupan
spiritual pesantren. Beberapa ahli memberikan definisi yang lebih
mendalam mengenai pesantren. Imam Zarkasyi menyatakan bahwa
pesantren adalah lembaga pendidikan Islam dengan sistem asrama di
mana kiai berperan sebagai sentral figur, dan masjid menjadi pusat
aktivitas spiritual. > Djamaluddin menambahkan bahwa pesantren
tumbuh dari masyarakat dan mendapat pengakuan dari lingkungannya,

serta menerapkan sistem pengajian dan madrasah di bawah

! Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3S, 1983), h. 18.

2 Yasmadi, Modernisasi Pesantren (Jakarta: Ciputat Press, 2002), h. 62.

3 Amir Hamzah Wirosukarto, KH. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren Modern
(Ponorogo: Gontor Press, 1996), h. 5.

39



kepemimpinan kiai.* Abdurrahman Wahid memaknai pesantren sebagai
tempat tinggal santri dalam lingkungan pendidikan keagamaan. >
Sementara itu, Abdul Mukti Ali menekankan tiga unsur penting dalam
pesantren, yaitu keberadaan kiai, santri, dan masjid sebagai tempat
belajar.b

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa
pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang
menyelenggarakan proses pembelajaran dalam sistem asrama, di mana
kiai tidak hanya berperan sebagai pengajar tetapi juga sebagai pembina
moral dan spiritual. Masjid menjadi pusat pembinaan keagamaan dan
pendidikan karakter santri. Lebih dari sekadar tempat belajar, pesantren
juga merupakan ruang sosialisasi nilai-nilai keislaman secara
komprehensif dalam lingkungan yang terintegrasi.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merupakan salah satu
contoh nyata dari bentuk lembaga pendidikan Islam tradisional tersebut.
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin didirikan pada tahun 1981
dengan nama awal Pondok Pesantren Ishlahiyyah. Pesantren ini dirintis
oleh KH. Noer Ahmad Shulhan, yang merupakan ayah dari pengasuh
pondok saat ini, yaitu KH. M. Abdul Qodir, Lc., M.A. Sejak awal
berdirinya, Pondok Pesantren Ishlahiyyah menerapkan sistem klasikal
(salafiyah) yang mengajarkan kitab-kitab kuning klasik melalui metode
pembelajaran tradisional, yaitu sistem bandongan dan kilatan kitab-
kitab kuning. Model pendidikan yang diterapkan saat itu
menitikberatkan pada penguasaan literatur keislaman klasik tanpa
menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk sekolah dengan

latar Belakang sebagian besar santri merupakan santri dewasa yang

4 Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren (Yogyakarta: Bilndung
Pustaka Utama, 2017), h. 27.

> Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKiS,
2001), h. 17.

¢ Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren, h.27.

40



sebelumnya sudah menempuh pendidikan atau mondok di beberapa
pesantren lain.

Perkembangan signifikan mulai terjadi pada tahun 2014, yakni
ketika pondok pesantren ini memperoleh legalitas formal dalam bentuk
badan hukum. Sejak saat itu, pesantren mulai membuka jenjang
pendidikan formal, dimulai dengan pendirian Sekolah Menengah
Pertama (SMP), yang kemudian disusul oleh pendirian Madrasah
Aliyah (MA) pada tahun 2017. Meskipun demikian, pada tahap awal
pelaksanaannya, proses ujian akhir dari kedua lembaga pendidikan
tersebut masih menginduk pada lembaga lain yang telah lebih dahulu
mendapatkan akreditasi.

Secara administratif, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
terletak di Jalan Kiai Noer, RT 02 RW 01, Desa Loireng, Kecamatan
Sayung, Kabupaten Demak, Provinsi Jawa Tengah. Sementara itu,
secara geografis, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin berdiri di atas
lahan seluas kurang lebih satu setengah hektar. Lokasinya berada di
kawasan pedesaan dengan lingkungan sosial yang mayoritas, bahkan
seluruh penduduknya, menganut agama Islam dengan corak
keberagamaan tradisional. Kondisi ini menjadikan Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin memiliki peran strategis sebagai pusat pendidikan

dan pembinaan keagamaan untuk masyarakat sekitarnya.

. Visi dan Misi Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin

Setiap lembaga pendidikan, baik formal maupun non-formal,
tentu memiliki visi, misi, peran, tujuan, dan fungsi yang ingin dicapai
sebagai dasar arah penyelenggaraan pendidikan. Demikian pula halnya
dengan pondok pesantren yang secara khusus dibentuk untuk mencapai
tujuan-tujuan tertentu dalam rangka pembinaan keagamaan dan moral
generasi Muslim. Secara umum, tujuan utama pendirian pondok
pesantren adalah membentuk kepribadian Islam yang kokoh, sehingga
santri mampu menjadi pribadi yang religius dan berkontribusi dalam

menyebarkan nilai-nilai ajaran Islam di tengah masyarakat melalui

41



penguasaan ilmu dan pengamalan ajaran agama. Selain itu, tujuan
khusus pesantren adalah menyiapkan santri agar menjadi pribadi yang
alim, yakni memiliki pemahaman yang mendalam terhadap ilmu-ilmu
keislaman serta mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan
sosial secara konstruktif.”

Menurut Azyumardi Azra, pesantren memiliki tiga peran utama
yang saling berkaitan, yaitu sebagai lembaga yang mentransmisikan dan
mentransfer ilmu-ilmu keislaman, menjaga kelestarian tradisi Islam,
serta mencetak generasi ulama sebagai pewaris ajaran keislaman.®
Sementara itu, menurut Ismail, seluruh pesantren memiliki kesamaan
dalam menjalankan tiga fungsi utama yang dikenal dengan istilah Tri
Darma Pesantren. Ketiga fungsi tersebut meliputi: pertama,
memperkuat keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT; kedua,
mengembangkan ilmu pengetahuan yang bermanfaat bagi kehidupan
umat; dan ketiga, mewujudkan pengabdian terhadap agama,
masyarakat, dan negara.’

Lebih dari sekadar lembaga pendidikan, pesantren juga
berfungsi sebagai lembaga sosial dan pusat penyiaran agama. Sebagai
lembaga pendidikan, pesantren menyelenggarakan pendidikan non-
formal yang fokus pada pengajaran ilmu agama Islam, serta pendidikan
formal dalam bentuk madrasah, sekolah umum, bahkan perguruan
tinggi. Kurikulum pesantren biasanya didasarkan pada pemikiran para
ulama klasik, terutama dalam bidang fikih, tafsir, hadits, tauhid, dan
tasawuf yang berkembang antara abad ke-7 hingga ke-13 M. Sebagai
lembaga sosial, pesantren memiliki karakter inklusif karena membuka
diri bagi santri dari berbagai latar belakang sosial dan ekonomi tanpa

adanya diskriminasi, menjadikannya sebagai ruang pendidikan yang

" Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren, h.27.

8 Sulthon Mashud, Manajemen Pondok Pesantren (Yogyakarta: CV. Sejahtera, 2003), h.
90.

% Ismail SM, Pengembangan Pesantren Tradisional: Sebuah Hipotesis Mengantisipasi
Perubahan Sosial, Dalam Dinamika Pesantren Dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002),
h. 174-75.

42



merangkul seluruh lapisan masyarakat. Sementara itu, sebagai pusat
penyiaran agama, masjid di lingkungan pesantren bukan hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah santri, tetapi juga sebagai ruang
keagamaan bagi masyarakat sekitar, tempat pelaksanaan majelis taklim,
kajian keislaman, dan kegiatan dakwah lainnya. Kedekatan yang
terbangun antara pesantren dan masyarakat menjadikan pesantren
sebagai pusat rujukan moral dan pembinaan spiritual yang berpengaruh
kuat di lingkungan sekitarnya.'°

Dalam konteks ini, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
memiliki visi dan misi yang dirancang untuk menjawab tantangan
zaman dan kebutuhan masyarakat. Pesantren ini mengusung motto
pendidikan “SICMA”, yang merupakan akronim dari Sholih, Inklusif,
Cerdas, dan Mampu Memimpin. Nilai-nilai yang terkandung dalam
motto ini menjadi fondasi utama dalam proses pendidikan dan
pembentukan karakter santri. Visi pesantren diarahkan pada
terbentuknya generasi santri yang berkarakter SICMA, yaitu generasi
yang saleh secara spiritual, terbuka terhadap keberagaman, cerdas dalam
berpikir dan bertindak, serta memiliki jiwa kepemimpinan. Untuk
mewujudkan visi tersebut, pesantren menetapkan misi berupa upaya
mencetak santri yang berkarakter SICMA melalui berbagai bentuk
pendidikan yang diselenggarakan, baik dalam lingkungan pesantren
maupun melalui lembaga pendidikan formal yang berada di bawah
naungan pesantren. Seluruh kegiatan pembelajaran, baik yang bersifat
kurikuler maupun ekstrakurikuler, dirancang secara terintegrasi dan
berorientasi pada penguatan nilai-nilai yang terkandung dalam konsep
SICMA tersebut.!!

Dengan demikian, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin tidak

hanya menjalankan fungsi pendidikan dalam kerangka tradisional

19 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Suatu Kajian Tentang Unsur Dan
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), h. 59.

' Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

43



pesantren, tetapi juga mengembangkan sistem pengajaran santri yang
relevan dengan kebutuhan zaman, tanpa meninggalkan nilai-nilai dasar
Islam yang menjadi dasar dari setiap aktivitas pendidikan yang

dilaksanakannya.

C. Struktur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
Dalam struktur kepengurusan pondok pesantren, kiai memegang

peranan sentral sebagai pemimpin utama yang mengarahkan seluruh
aspek kehidupan pesantren, baik dalam bidang pendidikan, manajemen
kelembagaan, maupun pembinaan spiritual. Di lingkungan Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin, keberadaan kiai bukan hanya sebagai
simbol otoritas keagamaan, tetapi juga sebagai pendiri, perancang
sistem pendidikan, pengambil kebijakan, dan penanggung jawab utama
atas jalannya proses pendidikan serta pembentukan karakter santri.

Secara kultural, istilah kiai dikenal luas di kalangan masyarakat
Jawa sebagai gelar kehormatan bagi tokoh agama Islam yang memiliki
kedalaman ilmu, akhlak terpuji, serta kharisma. Di wilayah lain di
Indonesia, sebutan bagi tokoh serupa berbeda-beda, seperti ajengan di
Sunda, fungku di Aceh, syekh di Tapanuli, buya di Minangkabau, dan
tuan guru di Nusa Tenggara serta beberapa daerah Kalimantan. > Gelar
kiai tidak disematkan secara formal, melainkan lahir dari pengakuan
masyarakat atas peran, kontribusi, serta keteladanan seseorang dalam
bidang keislaman.

Dalam budaya pesantren, kiai tidak hanya menjalankan fungsi
sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pemimpin spiritual, perancang
kurikulum, pengelola pesantren, serta pembina masyarakat sekitar. '
Dalam pandangan para santri, kiai dipandang sebagai waratsatul

anbiya’ (pewaris para nabi), sehingga diyakini membawa keberkahan

12 Ayung Darung Setiadi, Pendidikan Pesantren Dalam Ilmu Dan Aplikasi Pendidikan
Bagian IV Pendidikan Lintas Bidang (Bandung: Imperial Bhakti Utama, 2007), h. 444.

13 M. Thsan Dacholfany, Pendidikan Karakter, Belajar Ala Pesantren Gontor (Tangerang:
Wafi Media Tama, 2015), h. 49.

44



dalam setiap aktivitas keilmuan dan pengasuhan di lingkungan
pesantren.

Struktur kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
dipimpin oleh KH. M. Abdul Qodir, Lc., M.A. selaku pengasuh. Dalam
melaksanakan tugasnya, beliau dibantu oleh sekretaris, bendahara, serta
sejumlah divisi yang memiliki tugas dan fungsi masing-masing.
Pembagian struktur ini bertujuan untuk menunjang efektivitas
penyelenggaraan pendidikan dan pengelolaan kelembagaan secara
menyeluruh.

Struktur kepengurusan lengkap Pondok Pesantren Roudhotus
Sholihin adalah sebagai berikut:

Pengasuh
K.H. M. Abdul Qodir Lc.,
M.A.

Bendahara Sekretaris
M. Abu Dhom Dhom Le. Nadia Rahmawati S.M

ivisi Keamanan dan
rtiban
Miftahul Watsiq

Divisi Pendidikan Formal

Zam-Zam Ishomi Le., M.EJ g Vi A

Strukur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin (Sumber:
Hasil Wawancara dengan Pengasuh Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin.
Bulan Juni 2025)

Struktur ini menunjukkan adanya pembagian kerja yang
terorganisir dalam mendukung visi pesantren, yaitu membentuk
generasi santri berkarakter Sholih, Inklusif, Cerdas, dan Mampu
Memimpin (SICMA). Masing-masing divisi bertanggung jawab
terhadap bidang tugasnya masing-masing, yang secara sinergis
menopang kegiatan pembelajaran, pengembangan sarana, dakwah, serta

ketertiban di lingkungan pesantren.

45



D. Data Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
Santri merupakan elemen penting dalam kehidupan pesantren.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin saat ini memiliki total 50 santri
yang terbagi menjadi dua kelompok berdasarkan system tempat
tinggalnya sebagai berikut:

1. Santri mukim, yaitu santri yang berasal dari daerah yang jauh dan
menetap di lingkungan pesantren. Menurut data terdapat 20 santri
mukim di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin yang menetap
dalam jangka waktu lama. Umumnya santri mukim akan turut
bertanggung jawab dalam kegiatan sehari-hari pesantren, termasuk
membantu mengajar santri yang lebih muda.

2. Santri non-mukim, merupakan kelompok santri yang berasal dari
daerah sekitar pesantren dan tidak menetap di dalamnya. Terdapat
30 santri non-mukim di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin yang
mengikuti kegiatan belajar dengan datang dan pulang setiap hari dari
tempat tinggalnya masing-masing. Jumlah santri non-mukim
biasanya lebih banyak di pesantren kecil, sedangkan pesantren besar
didominasi oleh santri mukim. '

Kedua kelompok tersebut mendapatkan akses pendidikan yang
sama, baik dalam kegiatan keagamaan, kurikulum keislaman, maupun
pembinaan karakter melalui pendekatan inklusif dan damai yang

diterapkan oleh pengasuh pondok.

E. Kondisi Sosio-Kultural Masyarakat Desa Loireng
Masyarakat Desa Loireng secara umum merupakan masyarakat

Islam tradisional yang mayoritas Nahdlatul Ulama (NU). Sebagian besar
penduduknya bekerja di sektor informal, terutama sebagai buruh atau
pekerja urban di kawasan industri yang tersebar di wilayah Kecamatan
Sayung, wilayah sekitarnya, serta sebagian lagi di Kota Semarang. Dari

segi kondisi sosial ekonomi, masyarakat Desa Loireng tergolong dalam

14 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia, h. 51.

46



kategori menengah ke bawah, baik dalam hal tingkat pendapatan
maupun tingkat pendidikan formal.

Kondisi sosial-ekonomi tersebut turut memengaruhi pola
keberagamaan masyarakat yang berkembang di Desa Loireng. Secara
umum, kedewasaan beragama masyarakat masih tergolong rendah. Hal
ini ditunjukkan oleh kecenderungan masyarakat dalam membangun
relasi sosial dengan pemeluk agama lain yang terbatas pada aspek
profesionaldan urusan pekerjaan semata, misalnya dalam konteks
pekerjaan di perusahaan yang dipimpin oleh non-Muslim. Interaksi
yang terjadi lebih bersifat fungsional dan pragmatis, belum didasari oleh
kesadaran yang utuh tentang pentingnya sikap saling menghargai dalam
keragaman keyakinan. Dengan kata lain, kedewasaan beragama yang
berbasis pada pemahaman, kesadaran, dan pengetahuan keagamaan
yang inklusif masih belum berkembang secara optimal dalam kehidupan
masyarakat Desa Loireng.

Praktik pembelajaran toleran dan inklusif yang diterapkan cukup
memberikan cultural shock (benturan budaya) bagi masyarakat
disebabkan tidak dijumpai sebelumnya praktik pembelajaran,
kunjungan, bahkan berkgiatan bersama umat agama yang berbeda di
lingkungan Loireng, terlebih ingkungan pondok pesantren. Sehingga
dalam prosesnya mendapatkan beagam respon dari masyarakat, baik
yang mendukung ataupun sebaliknya. Hal tersebut disadari
sepenenuhnya oleh pengasuh dan menyadari sebagai sebah proses
pendewasaan yang penuh tantangan bahkan oleh para kiai di Kabupaten
Demak sendiri dalam skala yang lebih luas. Hal tersebut mampu
dipahami dikarenakan sebagian besar hampir tidak pernah terhubung
dengan umat agama lain dan juga narasi yang sering diajarkan masih
selalu mengganggap umat beragama lain salah dan melihat mereka

sebagai ancaman.

47



E. Konsep Peace Education dan Inklusivitas Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin
Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merupakan lembaga

pendidikan Islam yang secara konsisten mengembangkan pendekatan
pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai perdamaian dan inklusivitas.
Konsep peace education yang diterapkan tidak hanya mengajarkan
santri untuk hidup secara damai dengan sesama Muslim, tetapi juga
membentuk cara pandang yang terbuka terhadap keberagaman agama,
budaya, dan latar belakang sosial. Dalam implementasinya, pesantren
tidak berhenti pada pengajaran teks-teks keagamaan secara literal,
melainkan mengarahkannya pada pembentukan karakter santri yang
mampu memahami dan merespons realitas pluralistik secara bijak.

Salah satu bentuk nyata dari pendekatan ini terlihat dari metode
pengajaran di kelas. Dalam pengalaman belajar kitab Adabul ‘Alim wal
Muta’allim, misalnya, para santri tidak hanya diajak memahami
kandungan kitab secara tekstual, tetapi juga merefleksikannya dalam
konteks kehidupan sosial. Seorang santri bernama Daffa menuturkan
pengalamannya dengan mengatakan:

“Di sini, kami para santri memang tidak hanya diajarkan
untuk menghafal Al-Qur’an atau mempelajari kitab-kitab
klasik seperti biasanya, tapi kami juga dibimbing untuk
memahami kondisi sosial dan keberagaman yang ada di
masyarakat. Misalnya, waktu belajar kitab-kitab klasik
seperti Adabul ‘Alim wal Muta’allim, kami diajak untuk
memahami bahwa ilmu itu bukan buat merasa paling benar,
tapi justru untuk melayani umat dan menjaga keharmonisan
hidup bersama. Jadi kami juga diajari supaya bisa rendah
hati, terbuka, dan siap berdialog dengan siapa pun.”'
Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan

di pesantren ini diarahkan untuk membentuk kesadaran sosial dan sikap
empatik terhadap perbedaan.
Dalam wupaya memperkuat pendidikan perdamaian dan

keterbukaan, pesantren juga menyelenggarakan program-program

15 Wawancara dengan Daffa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 2 Juni
2025)

48



strategis yang memungkinkan para santri berinteraksi langsung dengan
umat beragama lain. Salah satunya adalah program study tour lintas
agama, yang telah menjadi tradisi tahunan sebagai pengganti kegiatan
wisata konvensional. Menjelaskan latar belakang program tersebut,
pengasuh pesantren menyampaikan:

“Kami tidak ingin agar toleransi dan sikap inklusif itu hanya
bersifat teoritis. Maka dari itu, para santri kami libatkan
langsung dalam kegiatan yang mendorong interaksi
antarumat beragama. Salah satunya adalah program study
tour lintas agama yang sudah rutin kami selenggarakan sejak
sebelas tahun terakhir sebagai pengganti study tour
konvensional. Dalam kegiatan ini, para santri kami ajak
untuk berkunjung ke rumah ibadah agama lain dan berdialog
secara langsung dengan pemuka agama serta umat yang
berbeda keyakinan. Tujuannya bukan untuk membanding-
bandingkan keyakinan, tetapi agar para santri memiliki
pemahaman yang lebih dalam serta penghargaan yang tulus
terhadap mereka yang berbeda pandangan. Misalnya pada
tahun 2014 lalu, kami mengunjungi Seminari Menengah
Mertoyudan di Magelang, yaitu lembaga pendidikan calon
rohaniwan Katolik. Di sana, para santri diajak berkeliling
area seminari dan diperkenalkan satu per satu ruangan yang
ada, sambil berdialog secara langsung. Ini menjadi
pengalaman berharga yang membekas bagi para santri.”!®
Tidak hanya membuka ruang keluar bagi santri, pondok

pesantren ini juga terbuka untuk menerima kunjungan dari pihak luar.
Hal ini disampaikan oleh pengasuh pesantren dalam salah satu
wawancara:

“Kami di pesantren tidak hanya mengirim santri untuk
mengenal keberagaman di luar, tetapi juga membuka pintu
bagi siapa saja yang ingin mengenal Islam dan kehidupan
pesantren dari dekat. Beberapa waktu lalu, kami menerima
kunjungan dari 88 siswa Kristen dan Katolik dari SMP
Negeri 2 Surakarta bersama para guru mereka. Mereka kami
sambut hangat, dan kami ajak berkeliling melihat langsung
kehidupan di pesantren. Kunjungan seperti itu bukan sekadar
acara formal. Mereka kami kenalkan dengan tradisi rebana,
suasana harian santri, dan nilai-nilai Islam yang ramah dan
terbuka. Bahkan dari SMA Kolese Loyola Semarang juga

16 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

49



pernah datang. Bagi kami, ini adalah bagian dari pendidikan
toleransi yang sesungguhnya, bukan sekadar teori di kelas.
Kami ingin para santri tumbuh menjadi pribadi yang tidak
hanya saleh secara spiritual, tapi juga mampu hidup
berdampingan secara damai dengan siapa pun, apapun latar
belakang keyakinannya. Karena itulah kami selalu terbuka
terhadap perjumpaan seperti ini.”!’

Tidak sedikit santri yang telah merasakan langsung manfaat dari

kegiatan lintas agama. Salah satunya adalah Nadia, santri yang aktif
dalam kegiatan Pondok Damai. Nadia mengatakan:

“Saya pertama kali ikut Pondok Damai waktu masih kelas 10
MA di pesantren, sekitar tahun 2020. Awalnya saya cukup
ragu karena ini kegiatan lintas agama, dan saya belum pernah
punya pengalaman bertemu langsung dengan teman-teman
dari keyakinan lain. Tapi setelah mengikuti kegiatan itu,
pandangan saya berubah total. Kami diajak berdialog, saling
berbagi pengalaman keberagamaan, dan saya sadar bahwa
banyak prasangka yang sebenarnya tidak berdasar. Justru
dari perbedaan itu saya belajar banyak tentang pentingnya
menghargai orang lain, meskipun tidak seiman. Yang paling
berkesan buat saya adalah suasana kebersamaan selama
kegiatan. Kami benar-benar bisa ngobrol dari hati ke hati,
dan itu membuat saya merasa nyaman untuk terus terlibat.
Setelah lulus, saya masih aktif ikut kegiatan komunitas Pelita
karena saya percaya pentingnya menjaga jembatan dialog
dan memperkuat toleransi.”'8

Pengalaman lain diceritakan oleh Azka, santri yang pernah

mengikuti sejumlah kegiatan lintas iman. Azka berbagi kisahnya:

“Saya pernah ikut perayaan Hari Ulang Tahun Kemerdekaan
RI yang ke-74 di Gereja St. Theresia Bongsari, Semarang.
Di sana, saya dan teman-teman santri ikut berbagai lomba
bareng peserta dari latar belakang agama yang berbeda.
Panitia membagi kelompok secara campuran, jadi kami
harus kerja sama dengan teman-teman non-Muslim. Dari situ
kami jadi saling kenal dan ngobrol lebih dekat. Bukan cuma
sekadar lomba, tapi kami juga saling bertukar cerita. Setelah
lomba, ada acara Ngopi singkatannya Ngobrol Perdamaian
Indonesia. Itu semacam forum ngobrol santai antar pemuda
lintas agama. Saya merasa nyaman bisa bicara terbuka soal

17 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

8 Wawancara dengan Nadia (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 4 Juni
2025)

50



pandangan keagamaan tanpa takut disalahpahami. Dan dari
situ juga, saya mulai tertarik untuk ikut kegiatan-kegiatan
lintas agama lainnya.”!®

Masih menurut Azka, pengalaman paling berkesan ia rasakan

saat mengikuti kegiatan tahunan dari Keuskupan Agung Semarang;:

“Yang paling berkesan buat saya adalah saat ikut Srawung
Orang Muda Lintas Iman dan Kepercayaan. Itu kegiatan
tahunan dari Keuskupan Agung Semarang. Saya ikut lima
rangkaian kegiatan waktu itu. Dimulai dari refleksi nilai-
nilai Pancasila tanggal 1 Juni 2022 di Gereja Santo Antonius
Padua, Kendal, lalu lanjut ke Youth Camp di Rumah Retret
Syalom, Bandungan. Di sana kami tinggal bareng dalam satu
kamar selama tiga hari dua malam sama teman-teman beda
agama. Suasananya cair dan penuh keakraban. Kami juga
sempat berkunjung ke Pura Agung Giri Natha Semarang pas
perayaan HUT RI ke-77, terus ke Sanggar Candi Busana,
tempat komunitas Sapta Dharma, lalu ditutup dengan acara
puncak di Vihara Buddhagaya Watugong, Semarang,
tanggal 30 Oktober, bertepatan dengan Hari Sumpah
Pemuda.”?’

Toleransi juga ditumbuhkan melalui partisipasi dalam acara

keagamaan non-Muslim. Pengasuh pesantren menjelaskan satu
peristiwa:

“Pada tahun 2019, kami mendapatkan undangan dari Gereja
Katolik Mater Dei, Semarang, untuk berpartisipasi dalam
perayaan Natal. Waktu itu kami mengutus beberapa santri
untuk tampil membawakan musik rebana, mengiringi lagu
bertema toleransi berjudul Nandur Rukun yang dinyanyikan
oleh anak-anak paduan suara dari gereja. Perlu
digarisbawahi bahwa keikutsertaan santri dalam acara itu
bukan untuk mengiringi misa atau bagian ibadah rohani
Natal. Kami hanya tampil di bagian awal sebagai bentuk
sambutan budaya, saat umat datang dan kebetulan Gubernur
Jawa Tengah juga hadir. Lagu yang dibawakan pun bukan
lagu keagamaan, melainkan lagu bertema toleransi.”?!
Kegiatan keagamaan internal juga dijadikan ruang perjumpaan

lintas iman, seperti saat bulan Ramadhan. Menurut pengasuh pesantren:

19 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni
2025)

20 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni
2025)

2l Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

51



“Di pesantren ini, kami berupaya agar momen-momen
keagamaan tidak hanya bermakna spiritual bagi internal
santri, tetapi juga menjadi ruang perjumpaan lintas iman.
Misalnya, dalam kegiatan buka puasa bersama, kami pernah
bekerja sama dengan Rotary Club of Semarang Bimasena.
Pesertanya datang dari berbagai latar belakang agama dan
mereka berbuka puasa bersama para santri. Tujuan dari
kegiatan ini bukan hanya menjamu tamu, tapi menciptakan
ruang silaturahmi dan dialog yang hangat dan setara. Kami
ingin para santri belajar langsung bahwa hidup
berdampingan dalam keberagaman itu bukan ancaman,
justru potensi besar untuk saling menguatkan nilai-nilai
kemanusiaan.”*
Pengasuh juga menambahkan:

“Tahun 2024 kemarin, kami juga mengadakan buka puasa
bersama dengan jemaat Gereja Katolik Santo Yusuf
Gedangan. Mereka datang ke pesantren, ikut duduk bersama,
makan bersama, ngobrol bersama. Suasananya sangat akrab
dan penuh kehangatan. Lewat kegiatan semacam ini, para
santri tidak hanya belajar toleransi dari buku, tetapi
mengalami sendiri bagaimana nilai-nilai Islam yang terbuka
dan ramah itu bisa diwujudkan dalam praktik sosial.”*
Pengalaman menarik juga datang dari Frater Wahyu, seorang

calon rohaniwan Katolik yang pernah tinggal di pesantren selama dua
tahun. Frater Wahyu mengungkapkan kesannya:

“Saya tinggal di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
selama dua tahun untuk mempelajari Islam secara langsung
dari sumber dan lingkungannya. Selama tinggal di sana, saya
merasakan sendiri betapa terbukanya pesantren ini terhadap
kehadiran saya. Saya diterima dengan sangat ramah, penuh
kasih sayang, dan tanpa prasangka sedikit pun. Bahkan, saya
tidak merasa seperti tamu, tetapi lebih seperti bagian dari
keluarga besar pesantren.”?*
Frater juga menambahkan,

“Saya mengikuti kajian kitab Adabul ‘Alim wal Muta’allim
dan kitab-kitab lainnya, membersamai setoran hafalan Al-
Qur’an dari para santri, dan ikut dalam kegiatan ziarah ke
makam para wali bersama pengasuh. Yang saya rasakan,

22 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

2 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

24 Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus pada 5
Juni 2025)

52



relasi yang dibangun tidak kaku dan tidak terbatas pada
perbedaan keyakinan, tetapi benar-benar dilandasi semangat
persaudaraan dan saling menghormati.” Wawancara dengan
Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus
pada 5 Juni 2025)%

Bahkan setelah masa tinggalnya selesai, “kami masih saling

bersilaturahmi. Saya percaya, pengalaman lintas iman seperti ini sangat
penting di masa sekarang untuk membangun pemahaman yang lebih adil
dan manusiawi.”

Pandangan eksternal juga diungkapkan oleh Mas Wawan,
Koordinator Persaudaraan Lintas Agama (PELITA), yang menjalin
persaudaraan erat dengan pesantren. Mas Wawan menyatakan:

“Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin sangat terbuka
kepada semua kalangan, baik lintas suku, agama, maupun
kepercayaan. Para santri dikenalkan dengan agama dan
kepercayaan lain agar menjadi pribadi yang moderat dan
toleran. Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin sangat
menjunjung tinggi nilai inklusivitas dan peace education.
Hal ini dibuktikan dengan kegiatan-kegiatan bersama
dengan komunitas lintas agama dan kepercayaan baik di
dalam lingkungan pondok pesantren maupun di luar
lingkungan pondok pesantren.”

Mengenai frekuensi kunjungan, Mas Wawan menceritakan,

“Saya sudah melakukan kunjungan lintas agama ke Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin sekitar lima puluh kali.” Mas Wawan menutup
pernyataannya dengan menegaskan, “Tamu lintas agama dan
kepercayaan yang berkunjung ke Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin
disambut dengan penuh kehangatan. Tidak ada prasangka maupun
kecurigaan.”?¢

Seluruh pernyataan tersebut membuktikan bahwa nilai inklusif
dan damai tidak hanya diajarkan dalam bentuk teori, tetapi juga

dihidupkan melalui praktik nyata di lingkungan Pondok Pesantren

Roudhotus Sholihin. Melalui interaksi, dialog, kerja sama sosial, dan

25> Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus pada 5
Juni 2025)
26 Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025)

53



partisipasi lintas iman, pesantren ini telah menjadi ruang yang subur
untuk menumbuhkan semangat keberagaman dan perdamaian dalam
bingkai keislaman yang terbuka dan humanis.

Namun, implementasi konsep tersebut tidak lepas dari berbagai
tantangan, termasuk kritik dan penolakan dari sebagian masyarakat.
Penolakan tersebut sebagian besar disebabkan oleh kuatnya pengaruh
narasi keagamaan yang eksklusif dan kecurigaan terhadap perbedaan.
Media sosial menjadi salah satu saluran penyebaran opini negatif, yang
diperkuat oleh tokoh agama tertentu dengan pemahaman yang sempit
mengenai toleransi antarumat beragama.

Kondisi tersebut memperlihatkan lemahnya perhatian lembaga
pendidikan keagamaan terhadap pentingnya pembentukan sikap
moderat dalam menghadapi keberagaman. Rendahnya pemahaman
mengenai toleransi juga berkaitan erat dengan kurangnya pengalaman
dalam berinteraksi langsung dengan kelompok agama lain. Pengalaman
menjadi minoritas atau hidup berdampingan secara langsung dengan
komunitas berbeda keyakinan dianggap sebagai salah satu kunci
tumbuhnya empati dan kesadaran akan pentingnya saling menghormati.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin memaknai toleransi
sebagai bentuk keterlibatan aktif dalam menjaga harmoni sosial-
keagamaan. Santri tidak hanya diajarkan untuk menghormati dan
menerima perbedaan, tetapi juga dilatih untuk terlibat dalam kegiatan
nyata yang mencerminkan prinsip saling menghargai. Toleransi tidak
dipahami secara sepihak, melainkan ditekankan pada hubungan timbal
balik yang adil dan proporsional.

Konsep toleransi pasif dinilai tidak memadai dalam menghadapi
tantangan kontemporer, khususnya ketika dihadapkan pada penyebaran
narasi keagamaan eksklusif melalui berbagai media digital. Ceramah
yang berisi ujaran kebencian dan klaim kebenaran seringkali dianggap

sebagai wujud keteguhan iman, meskipun sejatinya bertentangan

54



dengan semangat kasih sayang dan kedamaian yang diajarkan dalam
agama.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merespon dinamika
tersebut dengan memperkuat basis teologis ajaran inklusif dan toleran
melalui pendekatan berbasis Al-Qur’an dan hadits yang relevan dan
pemaknaan kembali fikih-fikih klasik dalam memahami hubungan
sosial kemanusiaan serta perspektif hubungan islam dan non-Islam,
terlebih konsep hubungan tersebut dalam literatur fikih klasik. Dalil-
dalil tentang pentingnya hidup berdampingan secara damai dijadikan
landasan dalam setiap kegiatan lintas iman. Refleksi mendalam terhadap
realitas sosial dijadikan sebagai bagian dari proses pendidikan, sehingga
santri tidak hanya memahami teks agama secara literal, tetapi juga
mampu memaknainya dalam konteks sosial yang pluralistik.

Prinsip dasar dari pendekatan ini adalah pentingnya ruang
perjumpaan antaragama sebagai media pembentukan pemahaman dan
sikap keberagaman. Meskipun dihadapkan pada tantangan berupa
penolakan dan resistensi sosial, pesantren tetap berkomitmen untuk
menjadikan pendidikan inklusif sebagai bagian integral dari kurikulum
pembentukan karakter.

Tujuan jangka panjang dari pendekatan ini adalah terbentuknya
generasl yang matang secara spiritual, terbuka secara intelektual, dan
kuat secara moral. Harapan utama adalah terciptanya kader-kader yang
mampu menjadi agen perdamaian dan juru damai di tengah masyarakat
yang multikultural.

Kegiatan dialog antaragama juga menjadi bagian dari program
strategis dalam mengembangkan wawasan keberagaman. Misalnya,
dalam peringatan Maulid Nabi, pesantren menghadirkan pembicara dari
berbagai latar belakang agama seperti Syiah, Konghucu, dan Kristen.
Forum tersebut dimanfaatkan sebagai ajang pembelajaran dan
penanaman nilai keterbukaan dalam memahami keberagaman agama

dan budaya.

55



Realitas sosial-politik di Indonesia menunjukkan bahwa
kedewasaan dalam menyikapi perbedaan agama masih merupakan
tantangan besar. Masih terdapat kecenderungan menutup diri terhadap
dialog dan interaksi lintas iman, baik dalam ranah sosial maupun
pendidikan. Oleh karena itu, peran tokoh agama yang berintegritas dan
berpandangan luas sangat diperlukan untuk membangun paradigma
keberagaman yang inklusif.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menempatkan ajaran
Islam rahmatan lil ‘alamin sebagai prinsip utama dalam membentuk
pola pikir dan perilaku santri. Pendidikan tidak hanya berfokus pada
penguatan akidah, tetapi juga diarahkan pada pembentukan karakter
inklusif dan damai. Santri dididik agar mampu hidup berdampingan
secara damai dengan berbagai kelompok masyarakat, tanpa kehilangan

jati diri keagamaan.?’

27 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

56



BAB IV
PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PADA PONDOK
PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN LOIRENG, SAYUNG, DEMAK

A. Implementasi Konsep Peace Education dan Inklusivitas di Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin

1. Peace Education dan Inklusivitas dalam pola pendidikan

Salah satu bentuk nyata dari implementasi nilai-nilai
inklusivitas dan pendidikan perdamaian di Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin tampak dalam pendekatan pembelajaran yang
tidak hanya berorientasi pada penguasaan teori, tetapi juga pada
pembentukan kesadaran sosial santri. Dalam pengajaran kitab
Adabul ‘Alim wal Muta’allim misalnya, para santri tidak hanya
diajak untuk memahami isi kitab secara literal, tetapi juga untuk
menafsirkan ulang ajaran keilmuan dalam konteks tanggung jawab
sosial. Hal ini disampaikan oleh Daffa, seorang santri, yang
menjelaskan:

“Misalnya, waktu belajar kitab Adabul ‘Alim wal
Muta’allim, kami diajak untuk memahami bahwa ilmu itu
bukan buat merasa paling benar, tapi justru untuk melayani
umat dan menjaga keharmonisan hidup bersama. Jadi kami
juga diajari supaya bisa rendah hati, terbuka, dan siap
berdialog dengan siapa pun.”!

Pernyataan ini mengungkapkan bagaimana nilai-nilai seperti

kerendahan hati, keterbukaan, dan tanggung jawab terhadap
masyarakat menjadi bagian integral dalam proses belajar. Model
pendidikan seperti ini sejalan dengan gagasan lan M. Harris bahwa
peace education adalah bentuk pendidikan yang membekali peserta
didik dengan kemampuan untuk memahami akar konflik,
mengembangkan empati, dan mendorong tanggung jawab sosial.?

Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya membentuk individu

! Wawancara dengan Daffa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 2 Juni
2025)

2 Jan M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1
(2004), h. 5-20

57



religius, tetapi juga agen perdamaian yang mampu membangun
keharmonisan sosial.

Selain itu, keterlibatan Frater Wahyu, seorang calon
rohaniwan Katolik, dalam kehidupan pesantren menunjukkan
bahwa proses pendidikan di lembaga ini bersifat terbuka dan
partisipatif. Frater menyatakan bahwa selama dua tahun tinggal di
sana, frater tidak merasa sebagai tamu, melainkan bagian dari
keluarga pesantren. Frater bahkan mengikuti kajian Kkitab,
membersamai santri setoran hafalan Al-Qur’an, dan ikut serta dalam
kegiatan ziarah. Pengalaman ini memperlihatkan bahwa relasi yang
dibangun dalam proses pendidikan pesantren tidak dibatasi oleh
identitas agama, melainkan dilandasi oleh nilai-nilai kemanusiaan
dan kesetaraan. Hal ini senada dengan prinsip pendidikan damai
yang menolak kekakuan hierarkis dan mendorong terjadinya
hubungan yang partisipatif serta penuh penghormatan terhadap

keberagaman.®

. Peace Education dan Inklusivitas dalam interaksi sosial

Nilai-nilai perdamaian dan keterbukaan di Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin tidak berhenti dalam ruang kajian, tetapi juga
diwujudkan dalam interaksi sosial yang konkret. Kunjungan dari
siswa-siswi non-Muslim ke lingkungan pesantren dijadikan sebagai
sarana edukatif dan reflektif, baik bagi tamu maupun santri.
Pengasuh pesantren menjelaskan:

“Beberapa waktu lalu, kami menerima kunjungan dari 88
siswa Kristen dan Katolik dari SMP Negeri 2 Surakarta
bersama para guru mereka... Mereka kami kenalkan dengan
tradisi rebana, suasana harian santri, dan nilai-nilai Islam
yang ramah dan terbuka... Kami ingin para santri tumbuh
menjadi pribadi yang tidak hanya saleh secara spiritual, tapi

3 Jan M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1

(2004), h. 19.

58



juga mampu hidup berdampingan secara damai dengan siapa

pun 4

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa interaksi lintas
agama bukan hanya dibiarkan, tetapi difasilitasi secara sadar sebagai
bagian dari proses pendidikan. Ini menunjukkan bahwa pesantren
tidak hanya menanamkan toleransi sebagai nilai pasif, tetapi juga
aktif mengembangkan ruang dialog yang mengedepankan
penerimaan dan pengakuan. Pandangan ini sejalan dengan gagasan
Nurcholish Madjid yang menyatakan bahwa sikap keberagamaan
yang sehat ditandai dengan kemampuan untuk menerima perbedaan
sebagai realitas teologis yang harus dihadapi dengan kesadaran
spiritual dan etika kemanusiaan. ° Dalam kerangka tersebut,
inklusivitas tidak sekadar bermakna tidak menolak, tetapi berarti
memberi tempat bagi yang lain secara aktif dan sejajar.

Pengalaman Frater Wahyu turut memperkuat hal ini. Frater
menjelaskan bahwa selama tinggal di pesantren, frater diterima
dengan sangat baik, bahkan merasa menjadi bagian dari komunitas.
Relasi yang terjalin bukanlah relasi formal, tetapi relasi keseharian
yang hangat dan natural. Ketika hubungan sosial dibangun
berdasarkan penghormatan dan kesetaraan, maka pesantren secara
tidak langsung telah menciptakan atmosfer sosial yang sejalan
dengan prinsip peace education, yakni membentuk komunitas

belajar yang mendukung perdamaian, keadilan, dan kohesi sosial.®

3. Peace Education dan Inklusivitas dalam kegiatan lintas agama

Praktik inklusivitas dan pendidikan perdamaian juga
dihidupkan melalui keterlibatan langsung santri dalam kegiatan

lintas agama. Pesantren secara rutin mengadakan study tour ke

4 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

5 Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234.

® Jan M Harris, "Peace Education Theory." Journal Of Peace Education Vol. 1, No. 1
(2004), h. 5-20.

59



rumah ibadah agama lain dan berdialog langsung dengan para
pemuka agama. Tujuan kegiatan ini  bukan  untuk
memperbandingkan keimanan, tetapi untuk menumbuhkan sikap
saling menghargai. Pengasuh pesantren menyampaikan: “Dalam
kegiatan ini, para santri kami ajak untuk berkunjung ke rumah
ibadah agama lain dan berdialog secara langsung... agar para santri
memiliki pemahaman yang lebih dalam serta penghargaan yang
tulus terhadap mereka yang berbeda pandangan.”’

Pengalaman langsung dalam ruang keagamaan yang berbeda
merupakan bentuk pembelajaran berbasis pengalaman (experiential
learning), yang dalam konteks pendidikan damai dapat menjadi
pendekatan efektif dalam membentuk pemahaman lintas iman.
Meskipun tidak menggunakan istilah tersebut secara eksplisit,
Ahwan Fanani menekankan pentingnya pendekatan partisipatif dan
kontekstual dalam pendidikan damai, di mana peserta didik terlibat
secara aktif dalam kegiatan yang mencerminkan realitas sosial yang
plural.® Melalui aktivitas semacam ini, para santri tidak hanya
memperoleh pengetahuan kognitif, tetapi juga dilatth untuk
mengembangkan sikap empatik serta keterampilan sosial dalam
menjalin komunikasi dan kerja sama lintas agama.

Hal senada diungkapkan oleh Azka, santri yang mengikuti
kegiatan Srawung Orang Muda Lintas Iman dan Kepercayaan:
“Kami tinggal bareng dalam satu kamar selama tiga hari dua malam
sama teman-teman beda agama. Suasananya cair dan penuh
keakraban.” ° Kebersamaan yang terjadi dalam kegiatan ini
menunjukkan adanya relasi yang tumbuh secara alami dan bersifat

emosional. Ketika perjumpaan lintas iman tidak dibatasi oleh

7 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

8 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), hlm. 74—
77.

% Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni
2025)

60



stereotip, melainkan dihidupi dalam suasana egaliter, maka
perbedaan tidak lagi menjadi batas, tetapi ruang pembelajaran.
Pesantren dalam hal ini telah menjadikan momen
perjumpaan sebagai ruang untuk memperkuat nilai-nilai
kebersamaan dalam keberagaman. Inisiatif seperti tampilnya santri
dalam acara budaya saat perayaan Natal, serta acara buka puasa
bersama dengan jemaat gereja, memperlihatkan bahwa pesantren
memahami pentingnya simbol dan pengalaman bersama dalam
membangun jembatan sosial. Praktik-praktik ini bukan hanya
memperkuat sikap inklusif santri, tetapi juga memperlihatkan
kepada masyarakat luas bahwa Islam yang rahmatan lil ‘alamin

dapat diwujudkan secara konkret dalam ruang sosial yang plural.

B. Relevansi Peace Education dan Inklusivitas Pesantren Roudhotus
Sholihin Bagi Sikap Beragama di Era Sekarang

1. Menjadikan Pesantren Sebagai Laboratorium Inklusivitas
Masyarakat Sekitar

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin tidak hanya menjadi
ruang belajar bagi santri, tetapi juga menjadi laboratorium sosial
bagi masyarakat luas untuk melihat dan mengalami praktik
keberagaman yang ada. Salah satu praktik yang paling mencolok
adalah keterbukaan pesantren dalam menerima kunjungan dari
sekolah-sekolah non-Muslim. Dalam wawancara, pengasuh
menyampaikan:

“Kami menerima kunjungan dari 88 siswa Kristen dan
Katolik dari SMP Negeri 2 Surakarta... Mereka kami sambut
hangat, dan kami ajak berkeliling melihat langsung
kehidupan di pesantren... Kami ingin para santri tumbuh
menjadi pribadi yang tidak hanya saleh secara spiritual, tapi
juga mampu hidup berdampingan secara damai dengan siapa
pun.”!0

10 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

61



Kunjungan seperti ini menunjukkan bahwa pesantren
memahami pentingnya menghadirkan ruang perjumpaan yang nyata
antara umat beragama. Dengan memperkenalkan cara hidup santri
yang terbuka dan membumi, pesantren membentuk citra Islam yang
ramah dan tidak eksklusif. Ini bukan hanya tentang memperlihatkan
wajah pesantren kepada tamu, tetapi tentang menyampaikan pesan
bahwa hidup dalam keberagaman bisa menjadi pengalaman yang
membangun.

Dalam konteks teori peace education yang dikemukakan lan
M. Harris, ruang-ruang sosial seperti pesantren perlu menjadi tempat
yang memungkinkan relasi yang sehat antara kelompok-kelompok
yang berbeda keyakinan.!! Dengan menyambut tamu lintas agama
dan memperkenalkan nilai-nilai Islam dalam suasana informal dan
bersahabat, pesantren berkontribusi dalam mengikis sekat-sekat
identitas yang selama ini menjadi sumber ketegangan sosial.

Bukan hanya pihak luar yang mengalami manfaat, tetapi para
santri juga belajar dari pengalaman menyambut tamu tersebut.
Proses ini menjadi reflektif, yakni santri belajar bahwa bersikap
inklusif tidak mengurangi keteguhan iman, tetapi justru memperluas
pemahaman mereka tentang misi keagamaan dalam konteks
kemanusiaan. Proses ini merupakan bentuk pembelajaran sosial
yang kuat, sebagaimana ditekankan dalam pendekatan konstruktivis
dalam pendidikan damai.

Mas Wawan dari komunitas PELITA menguatkan hal ini
melalui pengalamannya: “Tamu lintas agama dan kepercayaan yang
berkunjung ke Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin disambut
dengan penuh kehangatan. Tidak ada prasangka maupun

» 12

kecurigaan. Pernyataan tersebut mengungkapkan bahwa

"' Tan M Harris, "Peace Education Theory." Journal Of Peace Education Vol. 1, No. 1
(2004), h. 5-20
12 Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025)

62



inklusivitas di pesantren tidak hanya diakui oleh narasi internal,
tetapi dirasakan secara langsung oleh pihak luar. Kehangatan,
keterbukaan, dan penerimaan ini membangun kepercayaan dan
memperkuat jaringan sosial antaragama.

Dengan menjadikan pesantren sebagai tempat perjumpaan
lintas iman yang aktif dan terbuka, Pondok Pesantren Roudhotus
Sholihin membuktikan bahwa lembaga keagamaan tradisional pun
dapat menjadi motor penggerak inklusivitas sosial di tingkat akar
rumput. Praktik ini memiliki relevansi besar dalam merespons
tantangan sikap keberagamaan yang seringkali eksklusif di era

sekarang.

Membentuk Karakter Santri Yang Inklusif dan Damai

Salah satu capaian penting dari pelaksanaan pendidikan
damai di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin adalah terbentuknya
karakter santri yang inklusif dan terbuka terhadap keberagaman.
Proses ini dibangun secara perlahan melalui pembelajaran kitab,
bimbingan pengasuh, serta keterlibatan santri dalam program-
program lintas agama. Nadia, seorang santri, membagikan
pengalamannya: “Setelah mengikuti kegiatan itu (Pondok Damai),
pandangan saya berubah total... Justru dari perbedaan itu saya
belajar banyak tentang pentingnya menghargai orang lain, meskipun
tidak seiman.”"?

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa keterlibatan langsung
dalam dialog lintas agama mampu menggugah kesadaran dan
membentuk sikap santri terhadap umat beragama lain. Sikap terbuka
dan respek seperti ini tidak bisa diajarkan hanya melalui ceramah

atau teori. Diperlukan pengalaman konkret yang menyentuh aspek

afektif dan relasional.

2025)

13 Wawancara dengan Nadia (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 4 Juni

63



Ahwan Fanani menekankan bahwa pendidikan perdamaian
perlu dilaksanakan secara menyeluruh, tidak hanya berfokus pada
aspek pengetahuan, tetapi juga menyentuh dimensi sikap dan
keterampilan sosial peserta didik.'* Dengan pendekatan holistik
semacam ini, pendidikan damai dapat membentuk karakter yang
utuh. Dalam konteks pembentukan karakter santri di pesantren,
ketiga dimensi ini tampak terpenuhi: mereka memperoleh
pengajaran nilai-nilai keagamaan (aspek kognitif), mengalami
langsung interaksi lintas iman dan keberagaman (aspek afektif),
serta terlibat aktif dalam kegiatan sosial yang mencerminkan sikap
peduli dan kerja sama (aspek psikomotorik).

Azka, santri lain, juga menceritakan keterlibatannya dalam
berbagai kegiatan seperti HUT RI di gereja, forum Ngopi, dan
Srawung Orang Muda Lintas Iman. “Saat ikut Youth Camp
komunitas Srawung Orang Muda Lintas Iman, kami tinggal bareng
dalam satu kamar selama tiga hari dua malam sama teman-teman
beda agama. Suasananya cair dan penuh keakraban.”!® Interaksi
lintas batas keyakinan yang dilalui secara bersama-sama menjadi
ruang pembelajaran karakter yang jauh lebih dalam dibandingkan
ruang kelas. Karakter yang terbentuk melalui proses ini adalah
karakter yang sadar akan kompleksitas masyarakat plural dan siap
menjadi bagian dari solusi dalam membangun harmoni sosial.

Pesantren dalam hal ini berperan sebagai fasilitator yang
mendesain pengalaman-pengalaman pembelajaran tersebut. Ini
sekaligus membantah anggapan bahwa lembaga tradisional tidak
mampu menjawab tantangan zaman. Sebaliknya, dengan

pendekatan yang kontekstual, pesantren justru mampu mengisi

4 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), him. 13—
15, 36-38.

15 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni
2025)

64



kekosongan pendidikan karakter yang inklusif dalam sistem
pendidikan formal.

Ketika santri dilatih untuk mampu hidup berdampingan,
menyampaikan gagasan tanpa memaksakan, dan membuka ruang
komunikasi lintas iman, mereka tumbuh menjadi individu yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
sosial. Relevansi pendidikan seperti ini menjadi sangat penting
dalam konteks meningkatnya intoleransi dan radikalisme di

kalangan generasi muda saat ini.

3. Menyesuaikan Pesantren Dengan Kebutuhan Zaman Yang Selaras
Dengan Nilai-Nilai Perdamaian

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menunjukkan
kemampuannya dalam beradaptasi dengan tantangan zaman melalui
strategi pendidikan yang selaras dengan nilai-nilai perdamaian. Di
tengah derasnya arus eksklusivisme keagamaan, pesantren ini
mengambil posisi sebagai ruang inklusif yang tetap teguh dalam
prinsip akidah, namun terbuka dalam kehidupan sosial. Pengasuh
menyampaikan: “Selama prinsip dan akidah tetap terjaga, kami
terbuka untuk menjalin silaturahmi dengan siapa pun.”!®

Sikap ini menegaskan bahwa keterbukaan tidak harus
diartikan sebagai kompromi teologis, tetapi sebagai ekspresi etika
Islam yang menghargai martabat sesama manusia. Nurcholish
Madjid menyatakan bahwa Islam yang sejati bukanlah Islam yang
tertutup dan merasa paling benar sendiri, melainkan Islam yang
merangkul dan mencerahkan kehidupan sosial.!’

Kegiatan lintas agama yang diikuti oleh santri, seperti
tampil dalam perayaan Natal dengan membawakan lagu bertema

toleransi, atau acara buka puasa bersama jemaat gereja, adalah

16 Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

17 Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234.

65



bentuk nyata dari keberanian sosial yang dibingkai secara bijak
dalam batas-batas akidah. Praktik semacam ini menjadi sarana
edukatif bagi masyarakat dan sekaligus representasi Islam yang
ramabh.

Kehadiran pesantren dalam kegiatan lintas iman juga
menjawab kebutuhan masyarakat akan tokoh agama yang solutif
dan bukan konfrontatif. Dalam dunia yang sarat dengan ujaran
kebencian berbasis agama, kehadiran institusi yang secara aktif
menjalin hubungan lintas iman dengan damai menjadi sangat
dibutuhkan. Pesantren menjadi narasi tandingan terhadap
eksklusivisme keagamaan yang cenderung mengeras.

Transformasi seperti ini juga menunjukkan bahwa pesantren
mampu menjadi pionir dalam pendidikan Islam berbasis nilai
universal. Ketika sebagian institusi sibuk membentengi diri dari
pengaruh luar, Roudhotus Sholihin justru membuka pintu dengan
hati-hati dan penuh hikmah. Ini menunjukkan kematangan spiritual
sekaligus kecerdasan sosial yang kuat.

Kemampuan untuk tetap adaptif dan relevan ini menjadikan
pesantren tidak hanya sebagai pelindung nilai-nilai Islam, tetapi
juga sebagai penjaga kohesi sosial bangsa. Dengan demikian,
pesantren tidak hanya menjawab tantangan pendidikan internal,
tetapi juga menjawab kebutuhan masyarakat luas akan institusi
agama yang inklusif, damai, dan mampu menenangkan ketegangan
sosial.

Model pendidikan seperti ini sangat relevan untuk
diadaptasi di era sekarang. Pesantren yang mampu
menginternalisasi nilai-nilai perdamaian tidak hanya menanamkan
iman kepada santri, tetapi juga membentuk mereka menjadi

pemimpin masa depan yang visioner dan humanis.

66



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dilakukan

mengenai peace education dan inklusivitas pesantren, dengan studi kasus

yang difokuskan pada Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin di Loireng,

Sayung, Demak, maka kesimpulan yang dapat ditarik sebagai berikut:

1.

Konsep peace education dan inklusivitas di Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin diimplementasikan secara menyeluruh melalui
pendekatan pembelajaran, interaksi sosial, dan kegiatan lintas agama.
Pendidikan tidak hanya disampaikan dalam bentuk teori, tetapi juga
dikontekstualisasikan dalam kehidupan nyata para santri. Nilai-nilai
seperti keterbukaan, empati, kerendahan hati, dan penghormatan
terhadap perbedaan ditanamkan dalam proses pembelajaran kitab, serta
diperkuat melalui partisipasi aktif dalam forum lintas iman seperti study
tour, srawung lintas iman, hingga kegiatan bersama umat agama lain.
Strategi ini menjadikan pesantren sebagai laboratorium sosial, di mana
pembentukan karakter santri diarahkan untuk menjadi agen perdamaian
yang tidak hanya saleh secara spiritual, tetapi juga tangguh secara sosial
dalam menghadapi pluralitas masyarakat.

Relevansi peace education dan inklusivitas di Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin sangat penting dalam membentuk sikap beragama
di era sekarang yang penuh tantangan seperti intoleransi dan
ekstremisme. Pesantren ini membangun paradigma keagamaan yang
ramah dan terbuka melalui praktik nyata yang mengedepankan dialog,
kerja sama, serta penghormatan terhadap keberagaman. Hal ini tidak
hanya membentuk santri yang inklusif dan toleran, tetapi juga
memberikan contoh konkrit bagi masyarakat luas bahwa nilai-nilai
Islam yang rahmatan lil ‘alamin dapat diimplementasikan dalam
kehidupan lintas iman secara damai dan harmonis. Dengan pendekatan

tersebut, pesantren berperan strategis dalam menyiapkan generasi muda

67



yang religius, pluralis, serta mampu berkontribusi dalam menjaga
kohesi sosial bangsa di tengah arus globalisasi dan polarisasi

keagamaan.

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, peneliti

menyampaikan beberapa saran yang diharapkan dapat memberikan

kontribusi positif bagi pengembangan Pendidikan damai dan nilai-nilai

inklusivitas, baik di lingkungan pondok pesantren maupun dalam kajian

akademik selanjutnya. Adapun saran tersebut ditujukan kepada:

1.

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin

Pondok  Pesantren = Roudhotus  Sholihin  diharapkan  terus
mempertahankan dan mengembangkan nilai-nilai peace education dan
inklusivitas dalam seluruh aspek pendidikannya. Penguatan kurikulum
berbasis nilai-nilai toleransi dan keterbukaan terhadap keberagaman
perlu dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan, baik dalam aspek
pembelajaran formal, informal, maupun dalam pola interaksi santri.
Selain itu, pesantren juga disarankan untuk memperluas kerja sama
dengan lembaga-lembaga lintas agama agar dapat menjadi model
pendidikan damai yang inklusif bagi pesantren-pesantren lainnya di
Indonesia.

Masyarakat

Masyarakat luas, khususnya yang berada di sekitar lingkungan Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin, diharapkan dapat terus mendukung dan
turut berpartisipasi aktif dalam menciptakan lingkungan sosial yang
damai, inklusif, dan saling menghargai perbedaan. Pemahaman bahwa
pesantren bukan hanya lembaga keagamaan, tetapi juga agen pembentuk
karakter sosial yang terbuka, hendaknya dijadikan dasar untuk menjalin
komunikasi dan kolaborasi lintas komunitas demi membangun

kehidupan bermasyarakat yang harmonis dan toleran.

3. Peneliti Selanjutnya

68



Peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas ruang lingkup kajian
mengenai implementasi peace education dan inklusivitas tidak hanya
pada satu pesantren, tetapi dalam perbandingan antar beberapa
pesantren di daerah berbeda. Penelitian komparatif ini dapat
memberikan perspektif yang lebih luas mengenai keberagaman model
pendidikan inklusif di Indonesia. Selain itu, pendekatan kuantitatif atau
metode campuran dapat digunakan untuk memperkuat validitas data dan
mengukur secara lebih objektif dampak implementasi pendidikan damai

terhadap sikap santri dan masyarakat.

69



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Yusuf Ali. Qur’an Dan Tafsirnya. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993.

Abdurrahman Wahid. Menggerakkan Tradisi Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta:
LKiS, 2001.

Agus Muliana, I Ketut. “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623—
90, no. 2 (2021): 158-70. https://prosiding.iahntp.ac.id.

Ahwan Fanani. Peace Education. Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022.
https://doi.org/10.4324/9780203837993.chl.

Ali Maksum. Pluralisme Dan Multikulturalisme; Paradigma Baru Pendidikan
Agama Islam Di Indonesia. Malang: Aditya Media Publishing, 2011.

Ambrose, Wishal, and Yohana Sulastri Dinata. “Pope Francis ’ s Spirit of Harmony
and Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia.” International
Journal of Research Publication and Reviews 5, no. 10 (2024): 5102-7.

Amir Hamzah Wirosukarto. KH. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren
Modern. Ponorogo: Gontor Press, 1996.

Anjar Subiantoro, and Damanhuri. “Sikap Inklusif.” Jurnal Multidisiplin Indonesia
(JOUMI) 3, no. 1 (2025).

Aslambik, Muhammad. “Nilai-Nilai Dasar Moderasi Dan Toleransi Beragama
Dalam Praktik Pengajaran Di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin Demak.”
The Ist International Conference on Cultures & Languanges (ICCL), 2019,
932-50.

Asror, Muhamad. “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya
Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren.” Mindset:
Jurnal ~ Manajemen Pendidikan Islam 1 (2022): 42-53.
https://doi.org/10.58561/mindset.v1il.26.

Ayung Darung Setiadi. Pendidikan Pesantren Dalam Ilmu Dan Aplikasi
Pendidikan Bagian IV Pendidikan Lintas Bidang. Bandung: Imperial Bhakti
Utama, 2007.

Chen, Junyi. “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The
Journal of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction.” The
Journal of International Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025):
40-61.

Dadi, Benyamin, and Ratu Mofu. “Integration of Peace Theology in the Christian
Education Curriculum: Challenges and Opportunities.” Teaching and
Learning Journal of Mandalika (Teacher) 6, no. 1 (2025): 318-32.

Darmiyati Zuchdi. Humanisasi Pendidikan: Menemukan Kembali Pendidikan Yang
Manusiawi. Jakarta: Bumi Aksara, 2008.

70



Daulay, Haidar Putra. Historisitas Dan Eksistensi Pesantren, Sekolah, Madrasah.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004.

Eka Hendry AR. “Pengarus Utamaan Pendidikan Damai (Peaceful Education)
Dalam Pendidikan Agama Islam Solusi ALternatif Upaya Deradikalisasi
Pandangan Agama).” At-Turats 9, no. 1 (2015): 4-13.

Elizabeth Sumida Huaman. “Transforming Education, Transforming Society: The
Co-Construction of Critical Peace Education and Indigenous Education.”
Journal  of Peace  Education 8, mno. 3 (2011): 243-58.
https://doi.org/10.1080/17400201.2011.621374.

Frank Whaling. Pendekatan Teologis, Dalam Peter Connolly. Edited by Aneka
Pendekatan Studi Agama terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LKiS Yogyakarta,
2002.

Hadi Purnomo. Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren. Yogyakarta: Bilndung
Pustaka Utama, 2017.

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo,
2001.

Hilyatul Aulia. “Inklusivisme Menurut Masyarakat Muslim Dan Kristen Dusun
Gendeng Kel. Baciro Kec. Gondokusuman Kota Yogyakarta.” UIN Sunan
Kalijaga, 2018.

HM Yasin, Taslim. “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu.”
Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, no. 1 (2021): 41.
https://doi.org/10.22373/arj.v111.9442.

Hsb, Akmal R G, Syamsul Wathani, Yoyo Hanbali, and Muhammad Roni. “Teologi
Inklusif Kehidupan Pesantren.” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2
(2021): 130-49. https://iaibbc.e-
journal.id/xx/article/view/87%0Ahttps://iaibbc.e-
journal.id/xx/article/download/87/93.

Huda, Ulul, Imam Suhardi, and Noor Asyik. “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap
Keberagaman Inklusif Pada Santri Di Pondok Pesantren Darul Falah
Kedungwuluh Purwokerto.” Solidaritas: Jurnal Pengabdian 2, no. 2 (2023):
151-68. https://doi.org/10.24090/sjp.v212.7075.

Ian M. Harris. “Peace Education Theory.” Journal of Peace Education 1, no. 1
(2004): 5-20. https://doi.org/10.1080/1740020032000178276.

Ismail SM. Pengembangan Pesantren Tradisional: Sebuah Hipotesis
Mengantisipasi Perubahan Sosial, Dalam Dinamika Pesantren Dan
Madrasah. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Iswati, and M. Thsan Dacholfany. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Lampung: CV.
Laduny Alifatama, 2021.

Jhon, W, Creswell. “Penelitian Kualitatif & Desain Riset.” Mycological Research

71



94, no. 3 (2015): 522.
Juliana. Metode Penelitian. Y ogyakarta: Pustaka Belajar, 2014.

Jura, Demsy. “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman
Agama Di Indonesia.” Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas
Kemajemukan Berdasarkan Pancasila,” 2019.

Kaelan. Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat. Cet-1. Yogyakarta:
Paradigma, 2005.

M. Ihsan Dacholfany. Pendidikan Karakter, Belajar Ala Pesantren Gontor.
Tangerang: Wafi Media Tama, 2015.

Ma’arif, Syamsul. Pesantren Inklusif: Berbasis Kearifan Lokal. Yogyakarta:
Kaukaba Dipantara, 2015.

Magnus Haavelsrud. “Conceptual Perspectives in Peace Education.” In
Encyclopedia of Peace Education, 23:59-66, 2008.
https://doi.org/10.1108/09504120910945128.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Suatu Kajian Tentang Unsur
Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994.

Muhammad Nikman Naser, Giyarsi, and Ahmad Siddiq Ridha. “Pendidikan Damai
Dalam Mereduksi School Refusal Pada Siswa SMP.” Jurnal Multidisiplin
Madani 2, no. 10 (2022): 3733-40.
https://doi.org/10.55927/mudima.v2i10.1523.

Ngainun Naim. “Abdurrahman Wahid:Universalisme Dan Toleransi.” Kalam Vol
10, no. No.2 (2016): 423-44.
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/KALAM/article/view/8/8.

Nicolas Eka Novian Wicaksono. “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus
Di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak).” Prosiding Seminar
Nasional  Pendidikan Dan Agama 3, no. 2 (2022): 13-27.
https://doi.org/10.55606/semnaspa.v3i2.135.

Nurcholis Madjid. Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina,

1992.

. Islam Agama Kemanusiaan. Jakarta: Paramadina, 2003.

. Sekapur Sirih. Dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur. Jakarta: Kompas,
2001.

Paul Francis Knitter. Satu Bumi Banyak Agama, Dialog Multi Agama Dan
Tanggung Jawab Global. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012.

Raya, Moch Khafidz Fuad, Vialinda Siswati, Akhmad Nurul Kawakip, Amin
Tohari, Wawan Herry Setyawan, and M. Mukhibat. “Menyama Braya:

72



Balinese Hindu-Muslim Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace
Education.” Cogent Arts and Humanities 10, no. 1 (2023): 1-17.
https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2237289.

Robby Kharisma, and Abdul Wahid. “Inklusivisme Dan Multikulturalisme Dalam
Lembaga Pendidikan Islam Modern: Studi Pondok Pesantren SPMAA
Lamongan.” Jurnal Kewarganegaraan 6, no. 3 (2022): 4727-35.
http://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3820%0Ahttp://journal.up
y.ac.id/index.php/pkn/article/view/3820/0.

Roqib, Mohammad. Membumikan Pluralisme. Purwokerto: Pesma An Najah Press,
2012.

Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi. “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif
Melalui Orientasi Sejak Dini.” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021): 30-35.
https://doi.org/10.69607/jm.v2i1.35.

Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad. “Definisi Sejarah Dan
Konsep Peace Education (Pendidikan Perdamaian).” International Seminar on
Islamic Education & Peace 2 (2022): 361-62.

Santoso, M. Abdul Fattah, and Yayah Khisbiyah. “Islam-Based Peace Education:
Values, Program, Reflection and Implication.” Indonesian Journal of Islam
and Muslim Societies 11, no. 1 (2021): 185-207.
https://doi.org/10.18326/1JIMS.V1111.185-207.

Singarimbun, Masri, and Sofran Effendi. Meftode Penelitian Survey. Jakarta:
LP3ES, 1995.

Sriwahyuningsih R Saleh, and Chaterina Puteri Doni. “Implementasi Peace
Education Dalam Kurikulum (Studi Kasus Universitas Muhammadiyah
Gorontalo).” Education Journal: Journal Educational Research and
Development 1, no. 2 (2008): 198-208.
https://jurnal.ikipjember.ac.id/index.php/ej/article/view/77.

Sugiyono. Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods). Edited by Sutopo.
Bandung: Alfabeta, 2018.

Sulthon Mashud. Manajemen Pondok Pesantren. Yogyakarta: CV. Sejahtera, 2003.

Sunardi. Dialog: Cara Baru Beragama: Sumbangan Hans Kung Bagi Dialog Antar
Agama. Seri DIAN. Yogyakarta: Dian, 1994.

Wawancara dengan Azka Yulfa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada
3 Juni 2025)

Wawancara dengan Daffa’ Farras Sajid (Santri Pondok Pesantren Roudhotus
Sholihin pada 2 Juni 2025)

Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus
pada 5 Juni 2025)

73



Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025)

Wawancara dengan Nadia Rahmawati (Santri Pondok Pesantren Roudhotus
Sholihin pada 4 Juni 2025)

Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025)

Yasmadi. Modernisasi Pesantren. Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Yenuri, Ali Ahmad. “Inklusivisme Konsep Etika Religius Pada Materi Pendidikan
Agama Islam Di Sekolah Dasar.” Pendidikan Multikultural 5, no. 1 (2021):
57. https://doi.org/10.33474/multikultural.v5i1.10320.

Zamakhsari, Ahmad. “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme,
Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme.” Tsaqofah 18, no. 1 (2020): 35.
https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v18i1.3180.

Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai
Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3S, 1983.

74



LAMPIRAN

A. Surat Penunjukan dan Perizinan Penelitian

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA

“iﬂ Jalan Prof. Hamka Km.2 Semarang 50185
WALISONGO Telepon 024-7601295, Website: www.fuhum.walisongo.ac.id, Email: fuhum@walisongo.ac.id

Nomor : 2042/Un.10.2/D.1/KM.00.01/6/2025 10 Juni 2025
Lamp : Proposal Penelitian

Hal : Permohonan Izin Penelitian

Yth.

Pengasuh Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin

di Demak

Assalamu’alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk
mencapai gelar kesarjanaan pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, kami mohon kesediaan Bapak/Ibu untuk memberikan izin penelitian kepada:

Nama : ALMIRA BELVA DAVANY

NIM 1 2104036048

Program Studi : Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Pengembangan Praktik Inklusif-Toleran pada Pondok Pesantren

(Studi Kasus Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Loireng,
Sayung, Demak)

Tanggal Mulai Penelitian : 2 Juni 2025

Tanggal Selesai : 8 Juni 2025

Lokasi : Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin

Bersama ini kami lampirkan Proposal Penelitian dan Instrumen Pengumpulan data yang
bersangkutan.

Demikian permohonan ini kami sampaikan, atas perhatian dan perkenannya diucapkan
terima kasih.

Wassalamu’alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

SRI PURWANINGSIH

Tembusan:

- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat ini telah disahkan secara elektronik, untuk cek kesesuaian surat ini silakan scan QRCode di atas.

75



B. Pedoman Wawancara
1. Pertanyaan untuk Pengasuh Pondok Pesantren

a.

Apa makna inklusivitas menurut Anda sebagai pengasuh pondok
pesantren?

Bagaimana prinsip inklusivitas diwujudkan dalam kehidupan
pesantren sehari-hari?

Apakah inklusivitas yang diterapkan di pesantren ini berbasis pada
teks-teks keagamaan?

Apa peran Anda sebagai kiai dalam membentuk sikap toleransi para
santri?

Bagaimana pandangan Anda terhadap pentingnya pesantren menjadi
ruang belajar bersama, bukan hanya untuk umat Islam, tetapi juga

lintas iman?

2. Pertanyaan untuk Santri

a.

Apa pandangan Anda tentang pentingnya sikap inklusif terhadap
umat agama lain?

Kegiatan apa yang pernah Anda ikuti yang berkaitan dengan
interaksi lintas agama?

Apa kesan yang Anda dapatkan setelah mengikuti kegiatan-kegiatan
lintas agama?

Bagaimana pesantren mendidik santri untuk menerima dan
menghargai perbedaan?

Apakah Anda merasa lingkungan pesantren mendukung
pembentukan sikap terbuka dan damai dalam kehidupan sosial?
Apa bentuk pelajaran atau pesan yang paling membekas bagi Anda

selama mengikuti kegiatan lintas iman?

3. Pertanyaan untuk Tokoh Lintas Agama

a.

Bagaimana kesan Anda terhadap keterlibatan santri Pondok
Pesantren Roudhotus Sholihin dalam kegiatan lintas agama?
Menurut Anda, bagaimana kontribusi pesantren ini dalam

membangun kerukunan antarumat beragama di sekitarnya?

76



C.

Apakah Anda melihat adanya semangat inklusif dan keterbukaan
dari para santri maupun kiai?

Apa bentuk kerja sama yang pernah dilakukan antara komunitas
Anda dengan pihak pesantren?

Sejauh mana pesantren ini menjadi contoh lembaga keagamaan yang
mampu berdialog dan hidup berdampingan secara damai dengan

komunitas agama lain?

77



C. Dokumentasi Kegiatan

Gambar 2 Kunjungan Study Tour Lintas Agama Santri PonPes
Roudhotus Sholihin ke Seminari Mertoyudan

SEAM TERPADU X PESANTREN
ROUDH@IUS SHOLIAMN
(ROSHO) .

Sumber: Dokumen Pribadi

Gambar 1 Kunjungan Muhibbah dan Keberagaman SMPN 2
Surakarta

Sumber: Dokumen Pfibadf

78



Gambar 4 Kegiatan Pondok Damai 2020 yang diselenggarakan
oleh Pelita Semarang

Sumber: Dokumen Pribadi

Gambar 3 Para Santri Ikut Berpartisipasi dalam Lomba Balap
Karung dalam rangka HUT RI KE-74 di Gereja Bongsari
Semarang

@w s

79



Gambar 6 Para Santri Berpartisipasi Aktif dalam Kegiatan Youth
Camp di Rumah Retret Syalom Bandungan pada tanggal 1-3 Juli
2022

: .' Dumen rzbadz

Gambar 5 Pemberian Bansos Banjir oleh Bhante dari Vihara Tanah
Putih untuk Santri dan Warga Terdampak Banjir di Desa Loireng

80



Gambar 8 Kegiatan Bersih Pantai Tirang pada tanggal 21 Mei
2023

Sumber: Dokumen Pribadi

Gambar 7 Para Santri Mengiringi Lagu Nandur Rukun dan Lagu
Bertema Toleransi Lain pada Perayaan Natal di Gereja Mater Dei
Semarang

Sumber: Dokumen Pribadi

81



Gambar 10 Kegiatan Buka Bersama Lintas Agama dengan Jemaat
Gereja Gedangan

Sumber: Dokumen Pribadi

Gambar 9 Kegiatan Buka Bersama dengan Rotary Club of
Semarang Bimasena

PONDOK PESANTREN
ROUDHOTUS SHOLIHIN

JUMAT, 21 MARET 2025

82



D. Dokumentasi Wawancara Narasumber

|IIIII-| l

Gami)ar 11 Wawancara K.H. M. Abdul Gambar 12 Wawancara Nadia
Qodir (Pengasuh Pondok Pesantren Rahmawati (Santri Pondok Pesantren
Roudhotus Sholihin 3 Juni 2025) Roudhotus Sholihin 4 Juni 2025)

83



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Data Pribadi
Nama : Almira Belva Davany

Tempat, Tanggal : Jepara, 26 Oktober 2002

Lahir

Alamat : J1. Soekarno Hatta RT0S5, RWO03 Tahunan, Jepara
Agama : Islam

Email : almirabelvadav(@gmail.com

Nama Ayah : M. Syafi’i

Nama Ibu : Siti Sholikhah

B. Riwayat Pendidikan Formal
1. TK Permata Insani Jamil Jepara
2. MI Masalikil Huda 01 Tahunan
3. SMP PGRI 1 Demak
4. MA Nahdlatusy Syubban Demak
5. UIN Walisongo Semarang
C. Riwayat Pendidikan Non Formal
1. Madrasah Diniyah Hidayatush Shibyan Sayung Demak
2. TPQ Asy-Asyafi’iyah Batealit Jepara
3. Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Sayung Demak
4. Pondok Pesantren Al-Thya Ngaliyan Semarang
D. Riwayat Organisasi
1. Pengurus HMJ Studi Agama-Agama UIN Walisongo Semarang
2. Pengurus Ushuluddin Language Community UIN Walisongo Semarang

84


mailto:almirabelvadav@gmail.com

