TRADISI PANCENAN BAGI MASYARAKAT SEBAGAI INSTRUMEN
TOLERANSI SOSIAL DI DESA GLONGGONG KECAMATAN
JAKENAN KABUPATEN PATI

Y

WALISONGO
SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humanirora

Jurusan Studi Agama Agama

Oleh:
1ZZA NURIL WAFA
NIM. 2104036062

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025






PERNYATAAN KEASLIAN

Saya, yang menandatangani di bawah ini :

Nama : 1zza Nuril Wafa

NIM : 2104036062

Program Studi : Studi Agama-agama

Judul Skripsi : Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai intrumen toleransi di

Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

Dengan demikian saya menegaskan bahwa penelitian skripsi yang saya serahkan sepenuhnya
merupakan mumi hasil karya penulis sendiri.

Semarang, 16 April 2025

Pambiat Pernyataan

Izza Nuril Wafa

NIM. 2104036062



HALAMAN PERSETUJUAN

Yil?

WALISONGO

TRADISI PANCENAN BAGI MASYARAKAT SEBAGAI INTRUMEN TOLERANSI
DI DESA GLONGGONG KECAMATAN JAKENAN KABUPATEN PATI

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam llmu Ushuluddin dan Humanirora Jurusan Studi Agama Agama

Olch:
1ZZA NURIL WAFA
NIM. 2104036062

Semarang, Kamis 13 Maret 2025
Disetujui oleh:

Pembimbing

NIP, 197705022009011020



NOTA PEMBIMBING

Hal : Persetujuan Naskah Skripsi
Kepada Yth.

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang

Assalamu ‘alaikum Wr. Wb.
Setelah membaca, mengadakan koreksi dan perbaikan sebagaimana
mestinya, maka kami menyatakan bahwa skripsi saudari:

Nama : Izaa Nuri Wafa

NIM : 2104036062

Fakultas : Studi Agama-agama

Jurusan : Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai intrumen toleransi

di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

Dengan ini telah kami setujui dan segera untuk diujikan, demikian atas
perhatiannya diucapkan terimakasih.
Wassalamu ‘alaikum Wr. Wb

Semarang, Kamis 13 Maret 2025
Disetujui oleh:

Pembimbing

s

Ulin Ni‘am Masruri Le., MA.
NIP. 197705022009011020



HALAMAN PENGESAHAN

Skripsi di bawah ini:
Nama : 1zza Nuril Wata

NIM 1 2104036062

Judul : Tradisi Pancenan bagi Masyarakat sebagai Instrumen Toleransi
Sosial di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati.

Telah dimunaqosyahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang pada tanggal 24
April 2025 dan telah diterima sebagai salah satu syarat guna memperoleh gelar
Sarjana dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora jurusan Studi Agama-Agama

Semarang, 24 April 2025

Sekretaris Sidang

\ -
\

-
\ g

y \\\ \: > \":G\r v:. :-\ l(;. -'; .
Roverhitiulig MPSiT. Rokhmah Ulfah, M.Ag.
NIP. 1988 12192018011001 NIP. 197005131998032002

Penguji | Penguji 11

Dr. Sulaiman, M.Ag.
NIP. 197306272003121003

ivas Tono Taufiq, M.Ag.
NIP. 199212012019031013

Pembimbing |

-

Ulin Ni’am Masfuri, Le., MA.
NIP. 197705022009011020




MOTTO

A de Kl &) T30 (85 Usa ks (15 S0 Ga RIS U) G 0
o < . yo@ o Ba oo
(@) s e &l ) Kl
“Sesungguhnya Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku supaya kamu saling mengenal.”

(QS. Al-Hujurat: 13)

“Perbedaan adalah rahmat, dan tradisi adalah jembatan untuk menjaganya.”
“Perbedaan pendapat di antara umatku adalah rahmat” (HR. Baihaqji)



TRANSLITERASI ARAB LATIN

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih dari abjad yang satu ke abjad

yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan

huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman transliterasi dalam skripsi ini

berpedoman pada hasil Keputusan bersama

Menteri Agama dan Menteri

Pendidikan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor:

0543b/U/1987.

1. Konsonan

Huruf
Arab Nama Huruf Latin Keterangan
| alif tidak tidak dilambangkan
dilambangkan
< ba’ B be
< ta’ T te
< sa’ $ es (dengan titik di atas)
z jim J je
z ha’ h ha (dengan titik di bawah)
z kha’ Kh ka dan ha
2 dal D de
3 zal Z zet (dengan titik di atas)
B ra’ R er
J zai V4 zet
o sin S es
8= syin Sy es dan ye
o= sad S es (dengan titik di bawah)
o= dad d de (dengan titik di bawah)
Lk ta’ t te (dengan titik di bawah)
L za” z zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ¢ koma terbalik di atas
¢ gain G ge

Vi




- fa’ F ef
3 qaf Q qi

< kaf K ka
J lam L el

B mim M em
o nun N en
5] wau w w

2 ha’ H ha
s hamzah , apostrof
¢ ya’ Y ye

Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa

tanda atau harakat sebagai berikut:

: Fathah (a) g Ditulis tabaaroka
- Kasrah (i) ) Ditulis ilaika
- Dommabh (u) i Ditulis dunyaa

Vokal Panjang

Vokal panjang atau juga disebut sebagai

berupa tanda dengan huruf seperti berikut:

Maddah ditransliterasikan

1. Fathah + alif

2. Fathah + ya’ mati
3. Kasrah + ya’ mati
4. Dammah + wawu

mati

~ Q

<

s
=3

E3

Ditulis
Ditulis
Ditulis
Ditulis

‘adzabin
Wa’ala
Jami’in

Qulitbana

Vokal Rangkap

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan

antara harakat dengan huruf, contohnya dilambangkan seperti dibawah ini:

Fathah + ya’ mati (ai)

o 2 wot

ag)

Ditulis

aitahum

vii




Fathah + wawu mati (au) da g Ditulis yauma-iziy

5. Ta’ Marbutoh
a. Apabila ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah,
dan dammah maka ditulis dengan (t):

el Ditulis saa’atu

Ay Ditulis baghtatan

b. Apabila ta” marbutah mati atau di wagafkan maka ditulis dengan (h):

P

4L Ditulis qiyaamah

r

daa) Ditulis Qohmah

6. Kata Sandang
a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf

pertama Syamsiyah:

YR\ Ditulis ar-rohmaan
Gl Ditulis asy-syamsu

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”:

O A Ditulis al-qur’an

u‘-wm Ditulis al-insan

7. Syaddah
Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini:
K gl Ditulis kulla syaiin
REXH Ditulis Yattahiz
8. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah
maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka

dilambangkan dengan alif:

viii



R Ditulis ya-tii
) g-iai) Ditulis liyuthfi-uu
syl Ditulis auliyaaa-a

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat

U o Gl i) Ditulis vaaa ayyuhalladziina aamanuu
134 Gy (stand Huay Ditulis wallohu bimaa ta’maluuna

bashiir

10. Tajwid

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting untuk

dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-

Qur’an. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia)

diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid.



UCAPAN TERIMAKASIH

Assalamu’alaikum wr. wb.

Ahamdulillahi Robbil Alamin, Puji Syukur atas kehadirat Allah
SAW yang telah melimpahkan Kesehatan, berkah dan RahmatNya.
Sehingga penulis bisa menyelesaikan penulisan skripsi dengan judul “
Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai intrumen toleransi di Desa

Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati.”

Shalawat dan salam tak lupa selalu tercurahkan kepada baginda Nabi
Agung Rasulullah SAW, sang revolusioner sejati bagi seluruh umat

manusia, semoga penulis mendapatkan syafaatnya di yaumil kiyamah nanti.

Karya tulis ilmiah yang berupa Skripsi ini merupakan sebagai salah
satu wujud ikhtiar penulis untuk memperoleh gelar Strata 1 di Fakultas
Ushuluddin dan Humaniora Universits Islam Negeri Walisongo Semarang,
yang tak lupa didalam proses penulisannya tentu tidak luput dari beberapa
peran penting dari berbagai pihak. Dengan ini, secara khusus penulis ingin

menyampaikan ucapan terimakasih kepada:

1. Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag. selaku Rektor Universitas Islam Negeri
Walisongo Semarang.

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.

3. Ulin Ni'am Masruri, Lc., MA. selaku Ketua Jurusan dan Dosen
Pembimbing yang meluangkan waktu dan senantiasa memberikan
pengarahan serta bimbingan dalam menyelesaikan penulisan skripsi
sehingga dapat terselesaikan dengan baik di Jurusan Studi Agama
Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universits Islam Negeri
Walisongo Semarang.

4. Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag., selaku Sekretaris Jurusan dan Wali

Dosen Studi yang senantiasa memberikan arahan dari mulai waktu



10.

perwalian atupun waktu lainya yang selalu memberikan masukan serta
motivasi untuk segera menyelesaikan sarjana .

Para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam
Negeri Walisongo Semarang, yang telah membekali berbagai ilmu
pengetahuan sehingga penulis mampu menyelesaikan penulisan skripsi.
Kepala Desa Glonggong Rukin Prasetyo,S.H, segenap perangkat desa,
tokoh masyarakat, dan masyarakat Desa Glonggong Kecamatan
Jakenan Kabupaten Pati, yang telah mengizinkan penulis untuk
melakukan penelitian di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan
Kabupaten Pati.

Kepada Bunda Sukeri dan Ayah Nadi selaku orang tua penulis, serta
seluruh keluarga besar penulis yang telah memberikan dukungan luar
biasa, serta doa-doa yang terus dipanjatkan untuk penulis sehingga dapat
menyelesaikan skripsi dan kemudahan dalam menyelesaikan studi.
Kakak penulis Alfi Ulul Fikri serta Adik penulis perempuan Aleena
Nadhifa Zahra, yang selalu mendoakan untuk bisa mengejar gelar
sarjana ini.

Terkhusus Kakek penulis yang Bernama Alm. Suwadi bin Joyo Kardi
yang menjadi salah satu trigger untuk menggunakan judul skripsi ini.
dan yang tercinta Nenek penulis yang senantiasa selalu mendoakan dan

mensupport segara sesuatu yang di dasari dengan kebaikan.

. Keluarga Mathali’ul Falah Semarang yang menjadi tempat belajar dan

berdiskusi dengan penuh kenyamanan serta semua muasis dan
masyayikh Perguruan Islam Mathali’ul Falah.

Sahabat sahabat seperjuangan jurusan Studi Agama Agama di Fakultas
Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang angkatan 2021
mapun sahabat sahabat seperjuangan PMII Rayon Ushuluddin yang
selalu memberikan semangat, yang telah memberikan pengalaman
terbaik selama berproses di lingkup organisasi, senyum, do’a, dan arti

kebersamaan.

Xi



11. Semua pihak yang telah membantu penyelesaian skripsi ini. Penulis
berharap semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi penulis sendiri
khususnya dan para pembaca pada umumnya. Akhirnya penulis
menyadari bahwa skripsi ini banyak memiliki kekurangan. Oleh karena
itu, masukan dan kritikan sangat penulis harapkan demi perbaikan.

12. Dan yang terakhir kepada diri saya sendiri. Izza Nuril Wafa. Terima
kasih sudah bertahan sejauh ini, walau sering kali merasa putus asa atas
apa yang diusahakan dan belum berhasil, namun terima kasih telah
menjadi. manusia yang mau berusaha dan tidak lelah mencoba. Terima
kasih karena memutuskan untuk tidak menyerah sesulit apapun proses
penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan
semaksimal mungkin, ini merupakan pencapaian yang patut dirayakan
dan tasyakuran atas kelulusan saya. Berbahagialah selalu dimanapun

berada.

Wassalamu alaikum wr. wb

Semarang, 16 April 2025

Penulis

1Z7ZA NURIL WAFA

NIM. 2104036062

xii



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ... oottt sttt et e e e e s satee e s ssateeessneaeassanes i
HALAMAN PERSETUJUAN ...ttt ettt st e e svte e e s svtee e s ssataeessnaneassanes ii
NOTA PEMBIMBING ..ottt sttt ettt sttt et ses iii
HALAMAN PENGESAHAN......cooiiiii ettt sttt ettt s iv
IMOTTIO ...ttt e e e e e sttt e e s e bt e e s s bte e e s sbteeessabeeeessstaeessnssaeessasseeessnes v
TRANSLITERASTI ARAB LATIN ...ttt sttt e e siaee e s sntne e vi
UCAPAN TERIMAKASIH ......coootiiiiiiee ettt e e st e e sate e e s ssata e e s snaaeaesanes X
ABSTRAK ..ottt sttt st s bt et e st s at et e sbe et e b et enee XV
DAFTAR TSI ...ttt st s b e et sae et s bt et e sbeeaee b xiii
BAB I PENDAHULUAN ... ..ottt sitt e e sttt e e s sata e e s sateeessntaeessnsaeassnns 1
A, Latar BelaKang........ccoirieiiiirieneseeeee e e 1
B.  Rumusan masalah ..........ccoocuiiiiiiiiiiiieee e 5
C.  Tujuan Penelitian........cccceeieerieriieeiieesie ettt sb e s s s e 5
D.  Kajian pustaka.......ccceeieiiiiiieiieeeeee e 6
E.  Metode Penelitian........ccceerierieriieriieeniiesieniesie e esieeseesiee s ssresseesseesaeesaeesanesanesnne 8
F. Sistematika PENUIISAN.........cecvirevierieereerie et e e s e stesbessbeesreesaeesaeesseeneeens 12
BAB IL ...ttt sttt s a et bt et e st e e at e tesbe et e besaeenee e 15
TRADISI, FUNGSI DAN TOLERANSI SOSIAL ......coooiiiiiiieeeeeeeeee e 15
A, Tradisi dan fUNESI......cceevieriieriirieeieceeree sttt sb e s s e e e saeenaees 15
B TOIETANST.c.eueeieiieeiesieeitete ettt ettt sb et sttt sbe et s be e e sbeeaeene 24
BAB ILL........oiiiee ettt sttt b et be et b e e b sae et e 30

TRADISI PANCENAN DAN POTRET DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI. 30

A. Gambaran Situasi Wilayah Desa Glonggong.........ccoeeeeevvreereninienineeseseeeenens 30
B. Tradisi Pancenan di Desa GlONZZONE .....covvivviriiriieiiieenieeneesie e ereesieeseesseesenes 44
C. Tradisi Pancenan sebagai Instrumen Toleransi S0osial........ccccevvvervverveecreeneeneennnn. 51
BAB IV ..ot 53
MAKNA TRADISI PANCENAN SEBAGAI INSTRUMEN TOLERANSI SOSIAL
DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI .......cccooiiiiieeeceeeee e 53
A. Makna dan Prosesi Tradisi Pancenan di Desa Glonggong .........cccocvveeverereennens 53

B. Peran Tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam membangun toleransi sosial
bagi Masyarakat Desa GlONgZONg ......c..cocvevverireerineeieneeeeseseeese e 64

xiii



PENUTUP ...ttt st st st et et sbe e sat e sbe bt e nbeenbeesaeas 78
A, KESIMPULAN ...ttt sttt sttt st sbe et st saee b 78
B, SARAN ettt st ettt sbe et b 79
(O 111110 1o TP 80

DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt ettt et st st sbe e b 81

LAMPIRAN. ...ttt ettt ettt ettt s bt s at e s ate e beebeesbeesatesabeebeebeenseenaeas 85

Xiv



ABSTRAK

Meskipun zaman terus berkembang dan modernisasi berpengaruh sebagian
masyarakat pedesaan masih tetap melestarikan tradisi sebagai wujud
identitas kolektif sekaligus sebagai upaya menjaga keharmonisan sosial.
Penelitian ini mengkaji Tradisi Pancenan sebagai sarana untuk membangun
toleransi sosial di tengah masyarakat Desa Glonggong, Kecamatan Jakenan,
Kabupaten Pati. Tradisi Pancenan bagi masyarakat setempat dianggap
sebagai warisan budaya lokal yang masih dilestarikan oleh warga dan
memiliki makna mendalam. Makna tersebut tidak hanya secara budaya dan
spiritual, tetapi juga sebagai media interaksi sosial antarwarga dengan latar
belakang keagamaan dan ideologi yang berbeda, khususnya antara
kelompok Islam abangan dan Islam putihan. Penelitian ini dilatarbelakangi
oleh kondisi sosial masyarakat Glonggong yang majemuk dalam hal
pemahaman keislaman, di mana kelompok abangan cenderung
mempertahankan tradisi lokal bercorak kejawen, sementara kelompok
putihan lebih mengacu pada ajaran Islam yang normatif. Masyarakat
setempat mampu menjaga keharmonisan, meskipun terdapat potensi konflik
yang dilatarbelakangi oleh perbedaan pemahaman dan pendapat dari
masing-masing kelompok. Menurut Koentjaraningrat, mengatakan bahwa
tradisi sama dengan adat istiadat, konsep serta aturan yang mantap dan
terintegrasi sangat kuat dalam sistem budaya disuatu kebudayaan yang
mengatur tindakan manusia dalam bidang sosial kebudayaan. Peneliti ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan antropologi agama.
Data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, serta dokumentasi
dengan melibatkan tokoh masyarakat, pemuka agama dari kedua kelompok,
serta warga yang aktif dalam kegiatan tradisi Pancenan. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa : Pertama, makna tradisi Pancenan dipahami sebagai
ungkapan rasa syukur atas hasil pertanian dan keselamatan desa, yang
diwujudkan melalui ziarah leluhur, doa bersama, dan kenduri yang
melibatkan seluruh warga tanpa memandang perbedaan keyakinan. Selain
itu, tradisi Pancenan juga berfungsi sebagai sarana untuk mempererat
hubungan antarawarga yang berbeda latarbelakang. Kedua, tradisi
Pancenan berperan sebagai alat sosial-budaya yang mampu memperkuat
toleransi sosial dan persatuan di tengah perbedaan pemahaman corak
kelslaman. Melalui partisipasi aktif dari masyarakat, tradisi Pancenan
membuktikan perannya sebagai instrumen penting dalam membangun
toleransi, solidaritas dan kohesi sosial di tengah pengaruh modernisasi.

Kata kunci: Tradisi Pancenan, toleransi, Islam abangan, Islam putihan,

kearifan lokal

XV






BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar belakang

Tradisi berasal dari kata “Traditium” yang artinya segala sesuatu
hasil dari warisan masa lalu (leluhur). Tradisi merupakan sebuah warisan
budaya yang kaya akan unsur unsur serta memberikan sebuah makna
tersendiri. Diantara unsur unsur tradisi terdapat adanya ritual (upacara) yang
termasuk bagian penting dari suatu tradisi. Mencakup dari serangkaian
serangkaian peristiwa ataupun Tindakan yang dilakukan secara berulang
ulang dengan adanya norma norma serta aturan yang sesuai dan telah
disepakati oleh masyarakat. Tradisi adalah kebiasaan yang sudah ada di
jaman nenek moyang dan di lakukan secara turun menurun dalam suatu
masyarakat tertentu dengan tujuan melestarikan peninggalan leluhur. !

Tradisi merupakan salah satu elemen penting dalam kehidupan
sosial dan budaya masyarakat. Sebagai bagian dari identitas kelompok,
tradisi tidak hanya mencakup nilai-nilai dan kebiasaan yang diwariskan
secara turun-temurun, tetapi juga mencerminkan sistem norma yang berlaku
di dalam kehidupan masyarakat. Tradisi mempunyai suatu keyakinan, ada
dua istilah dalam keyakinan tersebut yaitu animism dan dinamisme,
animism merupakan percaya kepada roh roh halus atau leluhur yang sudah
meninggal yang ritualnya terekspresikan dalam persembahan di tempat
tempat tertentu yang di anggap terhormat.atau keramat.? Kepercayaan
seperti itulah senantiasa dijadikan pedoman agama meraka, semua yang
bergerak dianggap hidup dan mempunyai kekuatan ghaib atau memiliki roh
yang berwatak baik maupun buruk. Dengan adanya anggapan yang
semacam itu menjadikan tolak ukur adanya sebuah roh yang benar benar

mempunyai kuasa dan lebih kuat dari manusia. Agar terhindar dari

! Niken Wardani, “Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam

mendukung tumbuhnya karakter bangsa”. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama (2019).

2 Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan, 1954), hal 103.



malapetaka roh tersebut mereka menyembahnya dengan menjalankan

tradisi tradisi peninggalan nenek moyang.’

Sedangkan dinamisme merupakan suatu istilah didalam teori
antropologi guna menyebutkan sesuatu makna tentang suatu kepercayaan.
Kata ini berasal dari Yunani yaitu dinamis atau dinaomos yang mempunyai
arti kekuatan atau tenaga. Dinamis ialah keyakinan bahwa benda benda
tertentu memiliki kekuatan ghaib, oleh karena itu diharuskan untuk
dihormati dan terkadang harus dilakukan ritual ritual tertentu untuk menjaga
tuahnya. Adanya keyakinan semacam ituu untuk membentuk perilaku
mereka dalam kehidupan sehari hari, baik dalam wujud etika maupun

ekspresi berkesenian.*

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong merupakan salah satu warisan
tradisi pada zaman ke zaman yang memiliki makna mendalam bagi
masyarakat setempat. Pancenan adalah Pancenan merupakan serangkaian
kegiatan penghormatan kepada almarhum yang telah meninggal dengan
cara menyediakan makanan pada hari hari tertentu terkhusus ketika ada
hajatan mengingat hari kematian almarhum. Kegiatan Pancenan dilakukan
sebagai bentuk penghormatan dan wujud rasa cinta kepada orang yang telah
meninggal dunia. Seiring dengan perkembangan zaman, tradisi seringkali
dipertanyakan relevansinya di era modern. Namun, tradisi tetap menjadi
penghubung antar generasi, menciptakan rasa kebersamaan, dan
memperkokoh identitas budaya suatu kelompok. Melalui pengkajian
terhadap tradisi, kita dapat lebih memahami bagaimana masyarakat
mempertahankan nilai-nilai leluhur dan menyesuaikannya dengan tuntutan
zaman. Masyarakat yang menempati wilayah Jawa Tengah khususnya

Kabupaten Pati Desa Glonggong Kecamatan Jakenan merupakan bagian

3 Darori Amin, Islam dan Kebudayaan Jawa (Gama Media, Yogyakarta 2000.) hal 6.
4 Abu Ahmadi, Perbandingan Agama (Jakarta, Rineka Cipta 1991), hal 35.



masyarakat masih kental dengan tradisi ataupun adat-adat wilayah turunan

dari nenek moyang.®

Istilah tradisi pancenan atau pancen merupakan istilah bahasa Jawa
yang mempunyai arti menyediakan makanan dan minuman yang ditujukan
untuk anggota keluarga yang sudah meninggal dunia. Pada hari saat
meninggalnya anggota keluarga tersebut mempunyai istilah dari Geblak
(Hari meninggalnya). Tradisi Pancen dilakukan setiap ada hajat hajat
memperingati hari meninggalnya anggota keluarga salah satunya tiga hari,
hari ketujuh hari, empat puluh hari dan hari-hari yang biasanya itu
memperingati anggota tersebut. Salah satu ciri khusus penyediaan yaitu
makanan-makanan kesukaan orang yang meninggal ketika masih hidup.
Menurut kepercayaan kejawen pada zaman dahulu orang yang telah
meninggal akan pulang ke rumah nggak ada kegiatan yang memperingati
hari ditinggalnya orang tersebut sehingga anggota keluarga yang masih

hidup harus menyediakan makanan dan minuman untuk leluhur tersebut.®

Kematian adalah bagian tak terpisahkan dari siklus hidup. Secara
umum, kematian merujuk pada akhir dari kehidupan. Namun, kematian juga
memiliki dimensi sosial dan emosional yang mendalam. Dibanyak budaya,
kematian dianggap sebagai peralihan ke keadaan atau kehidupan setelah
mati, atau sebagai kesempatan untuk merenung dan menghormati mereka
yang telah meninggal. Dalam tradisi Jawa selalu ada suatu ritual untuk

mengiringi kejadian kematian yaitu Pancenan.’

Masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati
merupakan salah satu desa yang berada di Pati yang masih melaksanakan
tradisi Pancenan. Desa Glonggong merupakan wilayah yang notasi
pencariannya dari hasil pertanian yang jaraknya lumayan dekat dengan Kota

Pati. Kependudukannya mayoritas Islam namun masih ada beberapa

% Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024.

® Firda Nurul Anissa, Koentjoro. Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa.
Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022)

" Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024.



kepercayaan-kepercayaan didalamnya sehingga menjadikan masyarakatnya
masih sangat kental dengan adat-adat atau tradisi zaman dahulu dan masih
mempercayai serta memegang teguh adat istiadatnya. Tradisi Pancenan. ini
dilakukan oleh masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan
Kabupaten Pati. Selain itu, Pancenan juga berfungsi sebagai salah satu
intrumen toleransi, Desa Glonggong berusaha menjaga warisan tradisi agar
tetap hidup dan relevan di era modern. Tradisi Pancenan mencerminkan
kelanggengan hubungan antara manusia dan roh, serta pentingnya rasa

ikhlas dalam kehidupan.®

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong memiliki peran penting
sebagai instrumen toleransi sosial antarwarga, terutama dalam konteks
keberagaman sosial. Terdapat islam abangan ( kejawen ) dan islam putihan
(santri). Islam abangan merujuk pada praktik Islam yang lebih kultural dan
sinkretis, sering kali menggabungkan unsur-unsur tradisi lokal dan
kepercayaan animisme. Istilah ini biasanya digunakan untuk
menggambarkan fenomena di Indonesia, terutama di daerah yang memiliki
latar belakang budaya yang kuat, seperti Jawa. Banyak praktik keagamaan
yang mengadopsi ritual dan tradisi lokal, seperti selamatan atau upacara
adat, yang disertai dengan elemen Islam. Pengaruh Animisme juga Ada
unsur kepercayaan terhadap roh, makhluk halus, dan praktik-praktik
animistik yang tetap dipertahankan dalam kehidupan sehari-hari.
Pemahaman tentang ajaran Islam seringkali tidak mendalam, dengan lebih
menekankan pada aspek ritual ketimbang pemahaman teologis. Hal ini
menunjukkan bagaimana agama dapat beradaptasi dengan budaya lokal,

menciptakan bentuk praktik keagamaan yang unik dan beragam.®

"Islam Putihan" merujuk kepada gerakan yang menekankan
pemahaman dan pengamalan Islam yang lebih murni dan tidak terpengaruh

oleh budaya atau adat yang dianggap bertentangan dengan ajaran Islam

8 Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024.
® Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.



yang sebenar. Istilah ini sering dikaitkan dengan usaha untuk kembali
kepada sumber asal ajaran Islam, seperti al-quran dan Sunnah, tanpa
sebarang pengaruh luar.’® Melalui beberapa hal ini, tradisi Pancenan di
Desa Glonggong tidak hanya menjadi acara ritual, tetapi juga sarana untuk
membangun dan memperkuat toleransi serta kerukunan di antara warga
yang beragam.dengan adanya sikap menghargai antar tradisi yang di

laksanakan. 1

Berdasarkan penelitian diatas peneliti akan mendeskripsikan kondisi
objektif  pancanan  mendeskripsikan  proses  rancangan  serta
mendeskripsikan sistem abangan dan putihan terkait masing-masing sudut
pandang dan menjadikannya sebagai alat untuk memperkuat perdamaian di
masyarakat serta menumbuhkan sikap toleransi antar warga di Desa

Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati.

B. Rumusan masalah

1. Bagaimana makna dan nilai yang terkandung di dalam tradisi Pancenan
di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati ?

2. Bagaimana peran tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam
membangun toleransi sosial di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan
Kabupaten Pati?

C. Tujuan penelitian

1. Untuk mengetahui makna dan nilai yang terkandung di dalam tradisi
Pancenan di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

2. Untuk mengetahui peran tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam
membangun toleransi sosial di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan

Kabupaten Pati

10 Rizem Aizid, Nihar Awani(ed),Buku islam abangan dan kehidupannya.Yogyakarta 2015.
11 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.



Manfaat Teoritis, memberikan suatu kontribusi bagi pengembangan
keilmuan tentang nilai religius tertentu. Pertama: dapat menambah
keilmuan tentang suatu keagamaan yang berbeda-beda dalam melakukan
suatu kegiatan, Kedua: menambah wawasan bagi penulis maupun pembaca

dalam rangka meningkatkan hal-hal yang berkaitan dengan Nilai Religius.

Manfaat Praktis, dapat meningkatkan suatu pemikiran positif
terhadap tradisi Pancenan dari sudut pandang islam abangan dan putihan
yang ada kota Pati, bahwa setiap apa yang dilakukan oleh Islam abangan
dan islam putihan mempunyai makna tersendiri. Penelitian ini juga dapat
menambah pengetahuan lebih menyeluruh terkait keanekaragaman corak

warna dalam kebudayaan.

. Kajian pustaka

Dalam penulisan proposal skripsi ini peneliti turut menggali
informasi-informasi dari data-data penelitian sebelumnya sebagai bahan
kajian keilmuan dan beberapa pakar-pakar yang mengkaji dalam
permasalahan atau problem terdahulu. Permasalahan mengenai apa saja
yang ada di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan dengan berbagai
perspektif yang ada di desa tersebut. Pokok pembahasan yang diteliti
termuat dalam penelitian jurnal dan penelitian skripsi berikut penulis

memaparkan pembahasan tersebut :

1. Judul “Pancenan dan Perdamaian dalam tradisi Jawa” dibuat oleh
Firda Nurul Anissa dan Koentjoro (2023) Universitas Gadjah Mada
yang berisikan tentang pemahaman nilai-nilai yang terkandung dalam
tradisi Pancenan serta konsep perdamaian dalam budaya Jawa. Dalam
artikel ini lebih fokus di bagian Perdamaian dengan menggunakan
konsep Galtung, menjelaskan dari mulai pandangan pandangan tradisi
dilihat dari perspektif perdamaian serta penerapan perilaku keseharian
dengan menggunakan landasan kerukunan untuk mencegah terjadinya

suatu konflik yang timbul dari perbedaan tradisi. Internalisasi tradisi



dalam kehidupan dengan adanya nilai nilai perdamaian dalam
kehidupan dan terimplementasikan dalam pola perilaku Masyarakat
Jawa. Hasil Kesimpulan nya menerangkan tentang tewujudnya sinergi
yang terbangun memunculkan makna dan tujuan yang tertumpu pada

keharmonisan dalam berbudaya dan bermasyakat. 12

2. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama yang berjudul “Akulturasi
Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam mendukung
tumbuhnya karakter bangsa” yang dibuat oleh Niken Wardani (2019)
dari unit penelitian dan pengabdian masyarakat stabn Raden Wijaya
Wonogiri yang berisikan tentang pemahaman untuk mengetahui
pengaruh-pengaruh tradisi panjang terhadap sikap keagamaan umat
Buddha di vihara Purwa Manggala serta mengetahui bagaimana
produksi Pancenan mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang
religius di vihara Purwa Manggala dukuh lukisan Desa Sumbung
Kecamatan Cepogo kabupaten Boyolali Jawa Tengah. Hasil dari
penelitian nya berupa lebih fokus di bagian keagamaan Buddha serta
pemahaman makna tradisi dari sudut pandang Buddha mulai dari ritual
atau bacaan yang dilontarkan dari sumber premier nya serta persepsi
agama Buddha dengan hasil (vipaka) dari perbuatan baik tersebut
menghasilkan suatu keberkahan yang baik pula, dapat dijelaskan bahwa
tradisi pancenan telah menjadi jatidiri dari Masyarakat umat buddha
dukuh Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara turun menurun dari
leluhur mereka didesa tersebut. Dengan adanya tradisi pancenan di Desa
Plukisan dapat mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religious
Masyarakat umat buddha di dukuh Plukisan, Desa Sumbung Kecamatan
Cepogo kabupaten Boyolali Jawa Tengah.™®

12 Firda Nurul Anissa, “Pancenan dan Perdamaian dalam tradisi Jawa ”. universitas
gadjah Mada. (2023)

13 Niken Wardani, “Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam
mendukung tumbuhnya karakter bangsa ”. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama. (2019)



E. Metode penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif.}* Teknik
kualitatif merupakan pendekatan penelitian yang menghasilkan data
deskriptif melalui bahasa tertulis atau lisan dari individu atau tindakan yang
diamati. Sementara itu, metodologi yang digunakan peneliti dalam
penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif. Pendekatan deskriptif
adalah suatu metodologi penelitian yang menggambarkan seluruh data atau
kondisi yang berkaitan dengan subjek atau objek penelitian, selanjutnya
dianalisis dan dibandingkan dengan kenyataan yang ada, bertujuan untuk
menawarkan solusi terhadap permasalahan yang teridentifikasi sekaligus
memberikan informasi kontemporer yang bermanfaat bagi kemajuan ilmu
pengetahuan dan dapat diterapkan pada berbagai bidang masalah. > Sumber
data penelitian ini terdiri dari sumber data premier dan sekunder. Sumber
data sekunder meliputi dokumentasi dan wawancara dengan beberapa
responden yang tercantum dalam Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai

intrumen Toleransi di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kab. Pati.

1. Sumber Data

a) Data Primer

Sumber data primer merupakan sumbar data yang
diperoleh atau dikumpulkan langsung oleh peneliti dari
sumber pertama atau objek penelitian. Pengumpulan data
dilakukan melalui wawancara langsung kepada narasumber,
yaitu tokoh agama, kaum abangan, kaum putihan dan
masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten
Pati. Data yang dikumpulkan berkaitan langsung dengan

toleransi agama di desa tersebut.

14 Jusuf Soewadji. Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana Media).2012.
15 Nugraha Farida, Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa, Surakarta, 2014.h.21



b) Data Sekunder

Sumber data sekunder merupakan sumber data yang
digunakan sebagai penunjang atau pelengkap data primer.*®
Data ini dapat diperoleh dari berbagai sumber seperti buku,
jurnal, dan artikel yang relevan dengan topik yang dibahas

oleh penulis, yakni Tradisi Pancenan.

2. Metode Pengambilan Data

Penelitian ini menggunakan pendekatan Antropologi
agama yang berfokus pada studi lapangan dan pengamatan
terhadap praktik keagamaan dalam masyarakat, Metode yang
diterapkan adalah deskriptif kualitatif, mengikuti pendekatan
teori yang dipinjam dari Moleong. Tujuan dari penelitian ini
adalah untuk menjelaskan pengalaman yang dialami seseorang
dalam kehidupan, termasuk interaksinya dengan orang lain.
Penelitian kualitatif merupakan jenis penelitian yang bertujuan
untuk memahami pengalaman yang dialami oleh subjek
penelitian. Hal ini melibatkan pemahaman terhadap tindakan,
motivasi, konsepsi, dan perilaku subjek penelitian. Penelitian ini
akan diuraikan dalam bentuk skripsi, dengan fokus pada kata-
kata dan bahasa yang digunakan dalam situasi konteks khusus
yang alamiah, serta manfaat dari berbagai objek alamiah yang
diamati.}” Adapun metode pengumpulan data yang dilakukan
oleh penulis diantaranya

a) Observasi
Observasi adalah suatu metode/jenis
pengumpulan data yang melalui penulis pencatat

keadaan dan perilaku subjek penelitian. Suatu

18 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta,)

h.194, 2010.

1" Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,) h.4,

2007.



b)

pengamatan di sini, dilakukan oelh peneliti dengan
menggunakan semua indra yang dimiliki manusia seperti
pendengaran, peraba, penglihatan, perasa dan
sebagainya.’® Dalam melakukan observasi ini melalui
tahap pengamatan langsung pada objek yang akan
dipriksa yakni dengan meneliti secara langsung supaya
mengerti bagaimana dan seperti apa Tradisi Pancenan di
Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati
Wawancara

Wawancara adalah kegiatan peneliti yang
melibatkan interaksi langsung dengan responden atau
informan. Tahapan melakukan wawancara penelitian
meliputi peneliti menjadwalkan sesi dengan sumber
tertentu untuk interaksi tanya jawab. Kedua, peneliti
melakukan wawancara terhadap informan berdasarkan
jadwal yang telah ditentukan dan disepakati bersama.
Wawancara dilakukan dengan sejumlah individu yang
dianggap penting dan merupakan bagian integral dari
tradisi. Metode ini digunakan untuk mengambil data dan
mengumpulkan sumber informasi terkait dengan topik

penelitian.®

Dalam penelitian ini, penulis akan
melakukan wawancara dengan berbagai pihak Tokoh
agama Desa Glonggong bernama Mbah Modin Nadi,
Mbah Suparman, masyarakat Abangan yang bernama
Mbah Pasri, Mbah Lasemi, Mbah Suladi, Mbah Parni,
masyarakat Putihan yang bernama Ibu Sukeri, Ibu

Purwati. Dan juga masyrakat desa berupa ibu ibu PKK.

18 Fatoni Abdurrahman, Metodologi Penelitian dan Tehnik Penyusunan Skripsi (Jakarta:
PT. Rinekha Cipta,), h. 104-5, 2006

19 Amin Abdulla,

“Metodologi Penelitian Agama Pendekatan Multidisipliner”

(Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan Kalijaga), hal. 203, 2006.

10



¢) Dokumentasi

Dokumentasi adalah sebuah metode untuk
memperoleh bukti data dan informasi dalam bentuk
dokumen, buku, arsip, diagram tertulis dalam gambar,
laporan, dan informasi yang dapat diandalkan, termasuk
foto dan studi ilmiah yang tersedia.?® Data yang berisikan
file, suara, tulisan, gambar dan tentu data hasil waancara
merupakan  aspek yang ada dalam  muatan

dokumentasi.??

3. Metode Analisis Data

Teknik analisis data adalah proses pengumpulan data dan
penyusun data secara sistematis dari hasil wawacara, observasi
dan dokumentasi.??> Analisis data dalam penelitian kualitatif
terjadi selama dan setelah selesainya pengumpulan data dalam
jangka waktu tertentu. Selama wawancara, peneliti telah
melakukan analisis terhadap tanggapan orang yang
diwawancarai. Teknik analisis ini bertujuan menganalisa data
yang telah dikumpulkan dari lapangan, lalu disusun dan
dianalisa menggunakan metode deskriptif analitik, yaitu
mendeskripsikan atau mengambarkan suatu objek penelitian
terhadap data yang telah dikumpulkan sesuai wawancara. Data
— data yang telah terkumpul kemudian di susun oleh penulis
mengunakan model analisa Miles dan Hebermen sebagai
berikut:

a) Data Reduction (Reduksi Data), memilih elemen elemen

kunci yang akan diringkas, memberi prioritas pada

20 Sugiyon. “Metodologi Penelitian Kuantitatif”, Yayasan Muhammad Zaini, Aceh, hal.

476.

21 Blasius Sudarsono, “Memahami Dokumentasi”, JURNAL Acaya Pustaka, Vol.3, No.1,

2017, h.48.

22 Salim & Syahrum. “metodepenelitian kulitatif” (Bandung: cipta Pustaka media, 2012).

hal.119

11



informasi yang esensial, dan menemukan tema atau pola
data. Reduksi data bertujuan menghasilkan deskripsi
yang lebih mudah dimengerti atau dapat membantu
peneliti mengumpulkan data atau dokumentasi serta
mencarinya saat diperlukan. Dalam teknik ini, peneliti
melakukan ringkasan, seleksi, dan pengurangan data,
terutama terkait Tradisi Pancenan yang diperoleh
melalui wawancara dengan narasumber di lapangan.

b) Data Display (penyajian data), dilakukan dengan cara
menyusun sekumpulan informasi menjadi suatu
pernyataan dari data yang awalnya tersebar dan terpisah
menurut sumber informasi yang didapat serta
menyajikan data sesuai dari hasil wawancara ke dalam
bentuk naratif untuk lebih memantapkan pemahaman
tentang Tradisi Pancenan yang disusun dan disajikan
dalam bentuk naratif dan sebagainya.

¢) Conclusing Drawing (penarikan kesimpulan), dilakukan
dengan cara menarik hasil kesimpulan berdasarkan pada
reduksi, kesimpulan awal bersifat sementara dan dapat
berubah jika tidak ditemukan bukti substansial yang
cukup mendukung ruang lingkup pengumpulan data,
sehingga kesimpulan yang ditemukan dapat lebih
dipercaya. Peneliti menarik kesimpulan melalui
pengumpulan subtansi dari berbagai katagori hasil

penelitian observasi dan wawancara.?®

F. Sistematika penulisan
Struktur skripsi ini dirancang untuk memberikan gambaran dan

pemahaman yang jelas terkait pembahasan yang ada di dalamnya. Penulisan

2 Sukardi. “metodelogi penelitian pendidikan™ (Jakarta: Bumi Aksara. 2004), hal .23.

12



skripsi ini terdiri dari empat bab dengan topik yang berbeda-beda dalam
setiap babnya. Berikut adalah gambaran singkat mengenai isi masing-
masing bab:

Bab pertama dalam skripsi berisi pedahuluan yang mencakup ada
latar belakang masalah, mengenai penjelasan pentingnya topik penelitian
serta alasan mengapa penulis menggunakan topik tersebut, dengan adanya
latar belakang Tradisi Pancenan, Rumusan masalah semupakan sebuah
pertanyaan peneliti yang ingin dijawab dalam skripsi dengan adanya batasan
terhadap pembahasan supaya isi skripsi tidak melebar dari pembahasan.
Kemudian tujuan dan manfaat dari penelitian ini lakukan menjelaskan hal
hal yang ingin dicapai serta menjelaskan manfaat yang di peroleh dari
peneliti, baik secara teoritis maupun praktis. Kemudian adanya tinjauan
pustaka atau penelitian terdahulu dengan tujuan yang pertama menulis
skripsi tentang Tradisi Pancenan. Selanjutnya metode penelitian yang
mengenai dengan jenis penelitian, sumber data, metode pengumpulan data,
pengumpulan data, dan analisa data. Dan terakhir yaitu sistematika penulis
yang berisi mengenai gambaran garis besar dalam peneltian ini.

Bab yang kedua, membahas landasan teoritik yang menjadi dasar
untuk menggambarkan dan menganalisis objek penelitian. Penjelasan
mengenai teori-teori atau konsep-konsep yang berkaitan dengan topik
penelitian. Ini mencakup pandangan para ahli yang mendasari pemahaman
masalah penelitian. Pada bab ini, penulis akan memaparkan teori terkait
Tradisi, yang mencakup pengertian Tradisi, pengertian Toleransi,
Pengertian Pancenan, Landasan teoritik ini akan menjadi kerangka
konseptual untuk analisis dalam penelitian ini.

Bab ketiga, pada bab ini akan mebahas mengenai penggambaran
umum, pembahasan yang pertama membahas tentang letak georgrafis desa
Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati, berikutnya kondisi dan
aktifitas kaum abangan dan putihan.

Bab keempat, berisikan mengenai analisa mengenai analisi prosesi

dan makna tradisi Pancenan dan sudut pandang Islam abangan dan putihan

13



terhadap tradisi Pancenan di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan
Kabupaten Pati dengan memperjelas masalahnya dengan cara menjabarkan
dan menganalisa.

Bab kelima, merupakan penutup yang berisikan kesimpulan
penelitian, saran — saran penulis, serta daftar pustaka yang berisi berbagai
referensi yang dijadikan sebagai bahan rujukan dalam penelitian, meliputi;
buku, jurnal, internet dan sebagiannya serta lampiran yang berkaitan dengan

penelitian.

14



BAB II
TRADISI, FUNGSI DAN TOLERANSI SOSIAL

A. Tradisi dan Fungsi
1. Pengertian tradisi

Tradisi menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) adalah adat
kebiasaan dari turun menurun (nenek moyang) yang masih dijalankan atau
dilakukan dalam keseharian masyarakat daerah. Dari pengertian diatas
dapat dipahami bahwa Tradisi merupakan adat kebiasaan yang diwarisi dari
nenekmoyang secara turun menurun dan masih berlaku di Masyarakat
daerah tertentu. Sehingga dapat diartikan sebuah aktifitas mengulang
Sejarah sebelumnya dengan landasan tetap melestarikan warisan leluhur
jaman dahulu. %

Tradisi berasal dari kata “traditium” yang artinya segala sesuatu
hasil dari warisan masa lalu (leluhur). Tradisi adalah hasil dari cipta dan
karya manusia objek material, kejadian, khayalan, kepercayaan, atau
lembaga yang diwariskan dari sesuatu generasi ke generasi selanjutnya
dengan tujuan melestarikan peninggalan sejarah seperti halnya adat istiadat,
property ataupun kesenian.?®

Menurut Koentjaraningrat, mengatakan bahwa tradisi sama dengan
adat istiadat, konsep serta aturan yang mantap dan terintegrasi sangat kuat
dalam sistem budaya disuatu kebudayaan yang mengatur tindakan manusia
dalam bidang sosial kebudayaan itu. Kebiasaan, dalam pengertian paling
sederhana, adalah sesuatu yang telah dilakukan sejak lama dan telah
menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan suatu kelompok masyarakat.
Aspek paling mendasar dari tradisi adalah adanya pewarisan informasi yang
berlangsung secara terus-menerus dari generasi ke generasi, baik melalui

lisan maupun tulisan. Bukti-bukti ini berperan penting dalam memperkuat

24 Alfin Syah Putra dan Teguh Ratmanto, “Media dan Upaya Mempertahankan Tradisi dan
Nilai-nilai Adat”. Universitas Islam Bandung. Vol.7, No.1, April 2019
% Hardjono, “Tradisi ", Yogyakarta: Ugm, 1968. Hlm. 12

15



dasar suatu tradisi yang dilestarikan dan juga mencegah kepunahan
kebudayaan tersebut. 2°

Sesuatu yang diwariskan tidak selalu harus dilaksanakan atau
diterima begitu saja dia dapat diasimilasi dan disimpan hingga akhir hayat.
Tradisi yang diterima oleh para pewaris menjadi bagian integral dalam
kehidupan para pendukung sejarah. Seringkali, pewaris mempertimbangkan
relevansi tradisi tersebut dari zaman ke zaman saat mereka berupaya untuk
melanjutkannya. Tradisi itu sendiri akan tetap menjadi bagian dari masa lalu
yang dijaga hingga kini, berdampingan dengan berbagai inovasi baru untuk
memastikan kelestarian adat istiadat. Di antara beragam ritual yang ada
dalam kehidupan masyarakat Jawa, dan lebih luasnya masyarakat
Indonesia, semua itu membentuk adat yang kaya dan beragam. Tradisi juga
merupakan cerminan perilaku dan sikap manusia yang telah terbangun
melalui proses bertahap, dari generasi ke generasi, dimulai dari nenek
moyang mereka. Secara otomatis, hal ini memengaruhi interaksi dan reaksi
dalam kehidupan sehari-hari penerusnya. Dalam konteks tertentu, individu
yang mengabaikan tradisi dapat dianggap sebagai sosok yang kurang
berkenan atau bahkan tabuh dalam pandangan masyarakat..?’

Menurut Ricklefs, teori tradisi berhubungan dengan cara-cara yang
diwariskan dari generasi ke generasi dalam masyarakat tertentu, yang
meliputi nilai-nilai, norma, kebiasaan, dan praktik-praktik sosial yang ada
dalam kehidupan sehari-hari. Ricklefs memandang tradisi bukan sebagai
sesuatu yang statis, melainkan sebagai bagian dari proses yang terus
berkembang dan dipengaruhi oleh berbagai faktor eksternal dan internal.
Dengan kata lain, tradisi bukan hanya diwariskan dari masa lalu, tetapi juga
mengalami perubahan dan adaptasi seiring waktu. Hal ini mencerminkan
dinamika dalam masyarakat yang tidak hanya terikat oleh warisan budaya,

tetapi juga dipengaruhi oleh perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang

% Sri Mintosih, “Tradisi dan kebiasaan masyarakat, Kalimantan: Proyek Pengkajian dan
pembinanan nilai-nilai budaya”, 1996. Him 81
2" Hardjono, “Tradisi”, Yogyakarta: Ugm, 1968. Hlm. 12

16



terjadi di lingkungan tersebut. Secara umum, teori tradisi menurut Ricklefs
mengajarkan bahwa tradisi itu merupakan elemen penting dalam memahami
perkembangan sejarah suatu masyarakat, karena tradisi menciptakan

kontinuitas, tetapi juga dapat berubah seiring berjalannya waktu.?®

2. Fungsi tradisi
Merle Calvin Ricklefs, dalam karyanya mengenai sejarah Indonesia,
mengidentifikasi fungsi tradisi dalam masyarakat sebagai elemen penting
dalam pembentukan dan perkembangan sosial, budaya, serta politik. Tradisi
bagi Ricklefs bukanlah sekadar suatu warisan budaya yang stagnan,
melainkan sebuah proses dinamis yang berfungsi untuk menjaga
keberlanjutan nilai-nilai budaya sambil beradaptasi dengan perubahan
zaman. Berikut adalah beberapa fungsi tradisi dalam masyarakat menurut

teori Ricklefs:

1. Mempertahankan Kontinuitas Sosial dan Budaya: Tradisi
berperan dalam menjaga kelangsungan budaya suatu masyarakat.
Dalam masyarakat yang cenderung homogen, tradisi berfungsi
untuk mempertahankan identitas kolektif dan integritas budaya dari
generasi ke generasi. Ricklefs menekankan bahwa melalui tradisi,
masyarakat dapat mempertahankan elemen-elemen dasar budaya
mereka meskipun terjadi perubahan dalam konteks sosial-politik.

2. Pewarisan Nilai dan Pengetahuan: Salah satu fungsi utama tradisi
adalah sebagai sarana untuk mewariskan nilai-nilai dan pengetahuan
dari satu generasi ke generasi berikutnya. Ricklefs melihat tradisi
sebagai saluran untuk mentransfer pengalaman hidup, moralitas, dan
kepercayaan-kepercayaan yang membentuk struktur sosial.
Misalnya, dalam masyarakat Jawa, tradisi berperan penting dalam
menjaga nilai-nilai agama, adat, dan moral yang diteruskan melalui

ajaran keluarga dan komunitas.

28 Ricklefs, Merle Calvin.. 4 History of Modern Indonesia (3rd ed.). Stanford University
Press. (2001)

17



3. Fungsi Adaptasi dan Perubahan: Ricklefs juga mengakui bahwa
meskipun tradisi mengandung elemen-elemen masa lalu, ia tidak
terikat secara kaku pada hal tersebut. Sebaliknya, tradisi memiliki
fungsi adaptasi terhadap perubahan zaman dan kondisi sosial.
Tradisi berfungsi sebagai alat untuk merespons pengaruh eksternal,
seperti pengaruh kolonial, globalisasi, atau perubahan politik dan
ekonomi. Ini memungkinkan masyarakat untuk beradaptasi dan
berkembang tanpa kehilangan akar budaya mereka.

4. Penguatan Struktur Sosial dan Kekuasaan: Tradisi juga
berfungsi untuk memperkuat struktur sosial dalam masyarakat.
Dalam banyak kasus, tradisi digunakan oleh kelompok-kelompok
tertentu untuk mempertahankan atau memperkuat kekuasaan.
Dalam konteks kerajaan-kerajaan di Indonesia, tradisi memiliki
peran dalam menglegitimasi otoritas raja atau penguasa dengan
merujuk pada sejarah dan adat istiadat. Tradisi menjadi alat untuk
membangun konsensus dan solidaritas di antara anggota
masyarakat. °

5. Membangun Solidaritas dan Kohesi Sosial: Tradisi berfungsi
untuk mempererat hubungan antar anggota masyarakat. Melalui
ritual, upacara, atau perayaan tradisional, solidaritas sosial tercipta,
memperkuat rasa kebersamaan dan identitas kolektif. Ricklefs
melihat bahwa tradisi ini memiliki peran yang sangat penting dalam
menciptakan stabilitas sosial dan ketahanan komunitas.

6. Sebagai Medium Perubahan dan Modernisasi: Meskipun tradisi
sering dianggap sebagai penghalang terhadap perubahan, Ricklefs
menunjukkan bahwa tradisi juga dapat menjadi medium untuk
perubahan. Masyarakat yang memiliki tradisi yang kuat bisa
mengadaptasi aspek-aspek baru tanpa kehilangan esensi budaya

mereka. Tradisi dapat menjadi penghubung antara masa lalu dan

2 Ricklefs, Merle Calvin. (1981). Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan.

18



masa depan, memungkinkan masyarakat untuk berkembang sambil

tetap menghormati warisan budaya mereka.*

3. Unsur - unsur tradisi

Menurut Koentjaraningrat, Unsur unsur yang terkandung dalam
tradisi diantaranya yaitu berkorban, bersaji, berdoa, memakan makanan
yang telah didoakan, membacakan doa, bertirakat, bersemedi dan arak
Arakan. Unsur unsur keagamaan yang terkandung dalam sebuah tradisi
itu sendiri terdapat kegiatan yang dianggap penting dalam kepercayaan
ataupun agama. Tradisi merupakan sebuah warisan budaya yang kaya
akan unsur unsur serta memberikan sebuah makna tersendiri. Diantara
unsur unsur tradisi terdapat adanya ritual (upacara) yang termasuk
bagian penting dari suatu tradisi. Mencakup dari serangkaian
serangkaian peristiwa ataupun Tindakan yang dilakukan secara berulang
ulang dengan adanya norma norma serta aturan yang sesuai dan telah
disepakati oleh Masyarakat.3!

Simbol dan lambang menjadi salah satu bagian dari unsur tradisi
seringkali pasti menggunakan simbol ataupun lambang yang memiliki
makna tersendiri dalam konteks budaya tertentu. Simbol ini bisa berupa
warna, bentuk, benda atapun gestur yang digunakan sebagai
penyampian sebuah makna dan pesan terisrat. Tak lepas dari sebuah
simbol mempunya cerita yang menunjukan keorisinal makna, melalui
cerita masyarakat dapat memahami asal usul tradisi, menghargai leluhur
serta memperkuat identitas suatu tradisi. Ajaran ajaran dan nilai yang
terkandung untuk generasi selanjutnya bisa memperkuat sumber cerita

guna melanjukan tradisi tersebut.

30 Ricklefs, Merle Calvin. The Seen and Unseen Worlds in Java, 1725-1740: History,
Literature, and Islam in the Court of Pakubuwono II. Brill. (1991).

31 Eka Kurnia Firmansyah dan Nurina Dyah Putrisari, “Sistem religi dan kepercayaan
masyarakat kampung adat kuta Kecamatan Tambaksari Kabupaten Ciamis”, Jurnal pengabdian
kepada masyarakat Vol. 1 No.4 (2017), 238

19



4. Peran tradisi dalam masyarakat

Menurut Merle Calvin Ricklefs, tradisi memiliki peran penting

dalam membentuk identitas sosial, budaya, dan politik masyarakat.

Dalam pandangannya, tradisi bukan hanya suatu warisan budaya yang

diteruskan dari generasi ke generasi, tetapi juga merupakan bagian dari

proses yang dinamis dan berkembang seiring waktu. Tradisi membantu

masyarakat dalam memelihara kontinuitas budaya, tetapi juga berfungsi

sebagai sarana untuk beradaptasi terhadap perubahan sosial, politik, dan

ekonomi yang terjadi di dunia luar. Berikut beberapa peran tradisi dalam

masyarakat menurut teori Ricklefs:

1.

Pembentukan Identitas Sosial dan Budaya: Tradisi
menjadi dasar pembentukan identitas sosial dalam suatu
komunitas. Masyarakat yang memiliki tradisi yang kuat
cenderung membangun rasa kebersamaan dan identitas
kolektif. Ini tercermin dalam aspek budaya seperti bahasa,
ritual, sistem nilai, dan norma sosial yang diadopsi oleh
anggota masyarakat.

Pewarisan Nilai dan Pengetahuan: Tradisi berfungsi
sebagai saluran untuk mewariskan pengetahuan dan nilai-
nilai kepada generasi berikutnya. Hal ini mencakup
pemahaman tentang adat istiadat, etika, moralitas, serta
pengetahuan lokal yang berhubungan dengan kehidupan
sehari-hari, seperti pertanian, perikanan, atau sistem sosial
tertentu.>

Keterikatan pada Masa Lalu dan Hubungan dengan
Perubahan: Ricklefs menekankan bahwa tradisi, meskipun
melibatkan pengaruh dari masa lalu, tidak terjebak dalam
keterikatan pada masa lalu saja. Sebaliknya, ia juga

berfungsi sebagai landasan untuk menghadapi perubahan

32 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981).

20



dan beradaptasi dengan kondisi zaman yang terus berubah.
Misalnya, tradisi dalam masyarakat adat dapat dipengaruhi
oleh perubahan politik atau modernisasi, tetapi juga tetap
bertahan dan diadaptasi agar relevan dengan situasi sosial
yang ada.

4. Fungsi Politik dan Kekuasaan: Dalam banyak masyarakat,
tradisi berfungsi untuk memperkuat struktur kekuasaan dan
legitimasi pemerintahan. Dalam konteks Indonesia,
misalnya, tradisi kerajaan atau adat di berbagai daerah dapat
digunakan untuk memperkuat kedudukan penguasa atau
pemimpin lokal. Ricklefs menunjukkan bagaimana tradisi,
meskipun seringkali terlihat sebagai sesuatu yang "tidak
berubah", bisa digunakan untuk memperkuat kekuasaan
politik yang ada.

5. Peran dalam Membangun Solidaritas Komunitas: Tradisi
berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial dalam
masyarakat. Ritual, perayaan, atau festival tradisional bisa
mempererat hubungan antar anggota komunitas dan
menciptakan rasa saling ketergantungan dan rasa memiliki

terhadap nilai-nilai bersama.®®

5. Tujuan tradisi
Tradisi mewakili bagian penting diantara banyakanya
keanekaragaman di Indonesia terutama bagian budaya dan tradisi yang
di miliki setiap daerah. Tradisi membantu struktur dan fondasi keluarga
dan masyarakat. Hal ini mengingat bahwa kita termasuk dalm bagian
sejarah yang mendefinisikan masa lalu kita, membentuk siapa kita hari
ini dengan adanya keanekargaman tradisi yang terus di jalankan dan di

rayakan dalam kehidupan sehari hari. Kita lahir untuk bisa terus

33 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981).

21



melanjutkan tradisi dan peninggalan leluhur yang sudah meniggal.

Disetiap pelaksanaan pasti tidak lupa dengan adanya sebuah tujuan

untuk tradisi tersebut diantaranya. 34

a. Mempertahankan identitas budaya, dengan salah satu upaya ini
kita dapat mempertahankan dan mengembangkan identitas budaya
suatu bangsa atau komunitas, melalui tradisi, masyarakat Indonesia
dapat menjaga keunikan dan cirikhas masing masing budaya serta
mencegah terjadinya homogenisasi budaya yang dapat mengancam
keberagaman budaya yang ad di Indonesia.

b. Mengembangkan rasa kehormatan dan kepatuhan, dengan
adanya point ini masyarakat dapat ikut serta melaksanakan tradisi
tradisi dari peninggalan leluhur guna mengembangkan rasa hormat
dan keprohatinan terhadap sesama serta terhadat lingkungan sekitar.
Melalui pelaksaan tradisi masyarakat dapat mematuhi serta
menghargai perbedaan budaya, nilai nilai dan norma yang telah ada
dari turun menurun dari jaman dahulu.

c¢. Menyampaikan nilai nilai dan ajaran, salah satu tujuan utaman
dari melaksanakan dan melanjutkan suatu tradisi 1ialah
menyampaikan nilai ilai dan ajaran yang terkandung dalm masing
masing tradisi atau adat istiadat. Ajaran, norma norma dan nilai nilai
yang terkandung dalam suatu tradisi harus di junjung tinggi oleh
masyarakat. Dalam tradisi keagamaan terdapat nilai spiritual yang
harus tersampaikan melalui berbagai ritual dan upacara upacara
tertentu.

d. Menghormati leluhur dan warisan budaya, bentuk masyarakat
untuk tetap menjalankan suatu tradisi, dengan menghormati leluhur
dan menjaga warisan peninggalan budaya ini dapat menghubungkan

jiwa dengan roh yang telah meninggal. Dengan merawat dan

34 https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/ (diakses pada 27 desember 2024)

22


https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/

merayakan tradisi, masyarakat menghargai kontribusi leluhur

mereka dalam membentuk identitas dan budaya mereka saat ini.®®

6. Jenis tradisi
Menurut Koenjaraningrat mengemukakan bahwa ada bermacam
macam tradisi yang sampai saat ini masih ada dan berkembang di
Indonesia dan masih terus dilaksanakan masyarakat-masyarakat. Tidak
hanya berupa antusian ketika melakukan pelaksanaannya, masyarakat
pun tetap banggan dan terus melestarikan budaya dan tradisi dari
peninggalan leluhurnya.3® Berikut ini merupakan jenis jenis tradisi yang
dijelaskan Koenjaraningrat.
a. Ritual Agama
Sebuah masyarakat yang dapat dianggap majemuk karena
adanya beragam kepercayaan. Kita dapat melihat bahwa di negara
ini terdapat lebih dari satu agama yang berkembang pesat dan diakui
secara resmi. Keberagaman ini tentu saja berdampak pada ragam
ritual keagamaan yang dijalankan dan dilestarikan oleh masing-
masing komunitas atau pemeluknya. Cara serta bentuk pelestarian
ritual tersebut pun bervariasi antara satu dengan yang lainnya.
Perbedaan ini dipengaruhi oleh lingkungan tempat tinggal, adat,
serta tradisi yang diwariskan turun-temurun dalam setiap agama
b. Ritual Budaya
Kemajemukan agama yang ada di Indonesia secara erat
terhubung dengan berbagai macam unsur budaya yang kaya.
Misalnya, di Jawa, keberagaman budaya tercermin dalam beragam
perayaan dan upacara yang melibatkan setiap tahap kehidupan
manusia, mulai dari masa kehamilan, kelahiran, masa kanak-kanak

dan remaja, hingga perpisahan terakhir di saat meninggal dunia.

3 https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html (diakses pada 27 desember 2024).
% Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan 1954), hal 103.

23


https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html

Selain itu, terdapat berbagai perayaan adat yang berkaitan dengan
aktivitas sehari-hari, terutama dalam mencari nafkah. Tak
ketinggalan, ada juga upacara yang berhubungan dengan tempat
tinggal, seperti membangun rumah serta meresmikan tempat tinggal

dan lain-lain.

B. Toleransi
1. Pengertian Toleransi

Pluralisme agama merupakan salah satu tantangan yang sedang
dijalani masyarakat Indonesia maupun belahan dunia para era globalisasi.
Hal itu berkaitan dengan adanya sikap yang harus dilakukan yaitu toleransi.
Toleransi merukanan kata kunci untuk menghadapi era sekarang agar
terciptanya kerukunan dan keserasihan dalam bermasyarakat maupun
menjalani kehidupan sehari hari dalam lingkungan keberagaman. Secara
etimologis, kata "toleransi" berasal dari bahasa Latin, yaitu "tolerare," yang
berarti menahan, menanggung, dan bersabar. Dalam bahasa Inggris,*’ istilah
ini menjadi "tolerance," yang merujuk pada sikap membiarkan, mengakui,
dan menghormati keyakinan orang lain tanpa memerlukan persetujuan.
Kata "toleransi" juga berasal dari bahasa Latin, yaitu "tolerantia," yang
berarti kelonggaran, kelembutan hati, dan kesabaran. Secara umum, istilah
ini menggambarkan sikap terbuka, sukarela, lapang dada, dan penuh
kelembutan. Inti dari toleransi adalah hidup berdampingan secara damai
dalam masyarakat, dengan saling menghormati dan menghargai keragaman
yang ada di Indonesia.

Menurut Dalam istilah terminologi, pengertian toleransi memiliki
makna yang serupa dengan beberapa bahasa yang telah disebutkan. Dalam
Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah ini dapat diartikan sebagai sikap
toleran, yang mencakup aspek menenggang, membiarkan, menghormati,

membolehkan, serta menghargai pendirian yang berbeda atau bahkan

37 David G. Gularnic, “Webster’s Webster World Dicitionary of Amarican Languange”,
(New York: The World Publishing Company, 1959), H. 799

24



bertentangan dengan pandangan kita sendiri. Dari perspektif bahasa Arab,
kata toleransi dikenal dengan istilah "Tasamuh," yang berarti saling
memudahkan, saling mengizinkan, saling menghormati, serta memiliki

lapang dada dan sikap ramah..® Hadis tersebut, berbunyi:

s 135 s D0 1305 0 13 Wi A 5 4 a5 0 sl adle A0 a3k &
Artinya: “Bahwasanya Rasulullah Saw bersabda: “Allah
merahmati orang yang memudahkan ketika menjual dan ketika
membeli, dan ketika memutuskan perkara.” (HR Bukhari).
Toleransi adalah salah satu bentuk akomodasi yang terjadi tanpa
perlu adanya persetujuan formal. Terkadang, toleransi ini muncul secara
alami dan tanpa perencanaan, sering kali dipicu oleh sifat individu atau
kelompok yang berusaha menghindari perdebatan atau konflik. Dengan
berkembangnya toleransi ini, hubungan antar masyarakat yang berasal dari
berbagai latar belakang dapat terjalin harmonis, sehingga konflik sosial
dapat dinetralisir. Hal ini juga membantu mencegah terjadinya fanatisme
sempit serta sentimen primordial yang merugikan.®
Di samping itu interaksi yang dilakukan masyarakat dalam
kehidupan bersama mengacu pada nilai-nilai yang ada di dalam toleransi
tersebut guna menjunjung warga masyarakat yang plural atau majemuk.
Pada masyarakat yang plural atau majemuk, secara Horizontal ditandai
adanya kesatuan sosial dengan adanya perbedaan keberagaman, dengan
adanya toleransi sebagai nilai kebijakan dalam kehidupan bersama.
Menurut Merle Calvin Ricklefs Keragaman sebagai Karakteristik
Sosial yang Menguatkan Toleransi dilihat dari keragaman budaya dan
agama sebagai elemen penting dalam pembentukan masyarakat Indonesia.
Keberagaman ini tidak hanya mencakup perbedaan etnis dan agama, tetapi

juga cara hidup, bahasa, dan tradisi yang sangat bervariasi di seluruh

38 https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/, (diakses
kamis, 24 Oktober 2024)
% Soekanto, Soerjono.. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: CV. Rajawali 1982.

25


https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/

Nusantara. Toleransi muncul sebagai kebutuhan untuk menjaga hubungan
harmonis antar kelompok yang berbeda, dan keragaman budaya menjadi
alasan mengapa toleransi harus terus dipupuk dalam kehidupan sosial.
Toleransi dianggap sebagai salah satu fondasi yang memungkinkan
keragaman ini tetap bertahan dan berkembang.*
2. Unsur dan Contoh sikap toleransi
Sikap toleransi ini juga memiliki beberapa unsur didalamnya. Dalam
dalam setiap-unsur pasti akan menjadikan seseorang lebih bisa menghargai
dan menghormati adanya sebuah perbedaan dalam kehidupan
bermasyarakat yang beragam. Dalam konteks agama, toleransi berarti
menghormati keyakinan, ajaran, dan praktik agama orang lain, meskipun
berbeda dengan keyakinan kita. Islam, sebagai agama yang mengajarkan
perdamaian, sangat menekankan pentingnya toleransi antar sesama, baik
terhadap umat Islam sendiri maupun terhadap pemeluk agama lain. Surah
Al-Mumtahanah (60:8):
ey 2 555 41 &€ Hl (o a5A A0 2l ol 8 oKl o ) e i R Y
® Cilanial St ) 2630
“Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku
adil kepada orang-orang yang tidak memerangi kamu karena
agama dan tidak mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya
Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. "**

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam mendorong umatnya untuk
berlaku baik kepada semua orang, termasuk kepada non-Muslim, selama
mereka tidak memusuhi umat Islam. Nabi Muhammad SAW juga
memberikan contoh konkret mengenai toleransi dalam kehidupan sehari-
hari. Salah satu hadis yang mengajarkan toleransi adalah:

“Barang siapa yang tidak menghormati perjanjian dengan

orang lain, maka ia bukanlah bagian dari umatku. ”*

40 Ricklefs, Merle Calvin. (1981). Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan.
41 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia.
42 Al-Ghazali, Imam. (2004). Thya Ulumiddin. Pustaka Al-Kautsar.

26



Hadis ini menunjukkan pentingnya menghormati hak-hak orang
lain, bahkan mereka yang bukan Muslim, selama telah ada kesepakatan atau
perjanjian. Beberapa unsur unsur yang ada dalam sikap toleransi sebagai
berikut.

a) Kebebasan dalam kemerdekaan

Kebebasan merupakan suatu kemampuan setiap individual
untuk melakukan suatu tindakan di latar belakangnya oleh keinginan
pribadinya. mencakup kebebasan untuk menentukan nasib sendiri,
membuat keputusan politik, sosial, dan ekonomi tanpa campur
tangan pihak luar. Kemerdekaan memberi kesempatan bagi individu
atau negara untuk mengatur urusan dalam negeri sesuai dengan
kehendak dan nilai-nilai yang diyakini. Pada dasarnya setiap
individual memiliki kebebasan untuk melakukan, berperilaku dan
berpendapat. Kebebasan itu juga disepakati dalam deklarasi
universal hak asasi manusia.*®

b) Mengakui hak setiap orang

Hak asasi manusia harus diakui, dihormati dan dijunjung
tinggi oleh semua masyarakat tanpa adanya perbedaan. Jelaskan
pada deklarasi universal hak asasi manusia oleh persatuan bangsa-
bangsa. Indonesia ini toleransi sudah diatur dalam undang-undang
dasar 1945 dengan adanya landasan yang akurat toleransi dapat
digunakan untuk menghargai seseorang dari lingkungan masing-
masing individual dan berhak untuk memeluk serta meyakini
agama-agama yang berbeda.
¢) Menghormati keyakinan orang lain

Dalam setiap individu berhak untuk memeluk agamanya
masing-masing tanpa adanya intervensi ataupun paksaan dari
siapapun dan pihak manapun. Kebebasan dalam keragaman meliputi

beribadah serta taat kepada agama yang dianggap masing-masing

4 https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google vignette (diakses pada 28

Desember 2024)

27


https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette

masyarakat..Contoh toleransi dalam kehidupan beragama sebagai
beriukut.
1) Menerima perbedaan kultural.
2) Berteman dengan pemuda serta tokoh agama.
3) Menghormati dan menghargai ketika ada kegiatan orang
lain ataupun keagamaan.
4) Tidak melakukan intervensi dan diskriminasi terhadap
mereka yang berbeda dengan kita.
5) Tidak memaksa menganut agama mayoritas.
6) Tidak melakukan penghinaan dan merendahkan.
7) Tidak mengganggu ibadahnya.
8) Memperlakukan semua orang dengan sama tanpa
membeda bedakan.
9) Tidak merusak dan menjajah barang orang lain.
10) Saling tolong menolong tidak memandang status, ras,
suku, budaya dan agama.

Sikap toleransi dalam Islam sangat penting dan memiliki dasar yang
kuat dalam al-qur’an dan hadis. Islam mengajarkan untuk hidup
berdampingan dengan damai, menghormati perbedaan, serta menjaga
perdamaian baik dalam hubungan antar individu maupun antar umat
beragama. Toleransi bukan hanya tentang menerima perbedaan, tetapi juga
tentang menjalin hubungan yang saling mendukung dan membangun
masyarakat yang harmonis..**

Menurut Merle Calvin Ricklefs, menghormati keyakinan orang lain
adalah nilai yang sangat penting dalam masyarakat Indonesia yang sangat
pluralistik. Dalam pandangannya, nilai tersebut tercermin dalam praktik-
praktik sosial dan politik yang ada dalam sejarah Indonesia, baik pada masa
kerajaan, kolonial, maupun kemerdekaan. Menghormati keyakinan orang

lain bukan hanya sebuah idealisme moral, tetapi juga sebuah kebutuhan

4 Rasyid, Abdurrahman. Toleransi Beragama dalam Perspektif Islam. Mizan. (2008).

28



praktis untuk menjaga keberagaman dan harmoni sosial dalam masyarakat
yang heterogen. Dalam kehidupan sosial yang semakin pluralistik, toleransi
menjadi salah satu nilai penting yang harus dijaga dan diterapkan untuk

menciptakan kedamaian dan kerukunan di Masyarakat.*

4 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981).

29



BAB III
TRADISI PANCENAN DAN POTRET DESA GLONGGONG, JAKENAN,
PATI

A. Gambaran Situasi Wilayah Desa Glonggong

1. Letak Geografis Desa Glonggong

Desa Glonggong merupakan salah satu desa yang ada
dikecamatan Jakenan Kabupaten Pati Provinsi Jawa Tengah dengan
perkiraan luas wilayahnya 2764 Ha. Desa Glonggong mempunyai area
persawahan dan Sungai sebagai sarana irigasi yang luas sebagian besar
mayoritas penduduk sebagai petani. Desa Glonggong dibelah oleh jalan
raya penghubung antara Jakenan -Winong yang ada percabangan arah
dari Kota Pati. Letak desa Glonggong sering di gunakan sebagai jalan
alternatif kearah selatan yaitu Winong dan kearah timur bisa ke
Kecamatan Jaken dan Kecamatan Juwana. Kecamatan Jakenan terletak
di Kabupaten Pati Provonsi Jawa Tengah di Indonesia. Kecamatan
Jakenan terletak di bagian timur Pati pada koordinat 6,76090°S,
111,14976°T. Secara geografis berbatasan dengan kecamatan Jaken di
sebelah Timur, Kecamatan Juwana di sebelah utara, Kecamatan Pati di
sebelah baratnya dengan dibatasi sungai terbesar di Kabupaten Pati dan
di bagian selatan berbatasan dengan Kecamatan Winong dan
Puncakwangi. Dikecamatan Jakenan terbagi menjadi 23 Desa yang
terbagi kedalam 58 RW dan RT 341, desa tersebut yaitu Glonggong,
Sembaturagung, Bungasrejo, Tambahmulyo, Dukuhmulyo, Jakenan,
Jatisari, Tondomulyo, Kalimulyo, Karangrowo, Karangrejo, Ngastorejo,
Kedungmulyo, Mantingan Tengah, Tanjungsari, Puluhan Tengah,
Sonorejo, Sendangsoko, Sidoarum, Tondokerto, Sidomulyo, Tlogorejo,
dan Plosojenar. Seluruh wilayahnya terletak didataran rendah dengan

tanah yang berjenis aluvial.*®

4 https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah (diakses pada tanggal 23
Januari 2025)

30


https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah

Desa Glonggong berbatasan dengan beberapa desa disekitarnya
sebagai berikut sebelah timur berbatasan dengan desa Sembaturagung,
Sebelah barat berbatasan dengan Desa Kalimulyo, sebelah selatan
berbatasan dengan Desa Tambahmulyo dan sebelah utara berbatasan

dengan Bungasrejo. 4

PETA DESA GLONGGONG KEC. JAKENAN KAB. PATI

GLONGGONG

Sumber : google maps file pemerintahan desa

Sebagian besar penduduk masyarakat Desa Glonggong
menggantungkan kehidupan sehari-hari dengan bekerja sebagai petani
namun ada pula yang bekerja sebagai karyawan di salah satu pabrik
yang terletak di Kabupaten Pati. Sebagian lainya lagi berprofesi sebagai
seorang pedagang dengan membuka kios-kios kecil ataupun berjualan
di pasar tradisional yang berpusat di tengah-tengah desa di antara

pertigaan arah Jakenan Winong dan Pati. Perekonomian di desa

47 Wawancara dengan perangkat Desa Glonggong, tanggal 24 Desember 2025.

31



Glonggong bisa dikatakan banyak hasil bumi yang dimanfaatkan untuk
kehidupan sehari-hari. Tidak hanya untuk bahan konsumsi hasil-hasil
dari pertanian atau perkebunan yang dimiliki digunakan untuk
melakukan suatu perayaan atau tradisi turun temurun di antara lainnya
perayaan sedekah bumi yang menggunakan hasil dari bumi. Dengan
adanya perayaan-perayaan atau tradisi tersebut masyarakat ikut serta
merayakan atau meramaikan suatu tradisi yang terselenggara.desa
terintas oleh Sungai yang menyambung kearah Juwana dan laut lepas.*®

Dari kesenian yang ada di Kecamatan Jakenan berupa ketoprak,
dangdut, dan gamelan yang biasanya di gunakan untuk perayaan yang
ada di masing masing wilayah guna melestarikan budaya lokal. Dalam
pelestarian budaya yang ada di Kecamatan Jakenan warga atau
Masyarakat sangat antusias untuk melihat dan meramaikan kegiatan
kegiatan yang bertujuan perayaan tradisi. Kesenian dan budaya lokal
sudah ada dari turun menurun seiring berjalannya waktu mulai
berevolusi menyesuaikan dengan jaman tapi tidak meninggalkan
keaslianya. Salah satunya yaitu ketoprak yang di mainkan dengan
membawa cerita jaman dulu dengan ilustrasikan kedalam sebuah

teatrikal lokal dan pembawaan yang sangat professional.

2. Sejarah Desa Glonggong

Desa Glonggong merupakan salah satu desa yang ada di
Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati, Desa Glonggong mempunyai nama
yang sedikit unik dan berbeda dengan desa-desa lainya yang ada di
Kecamatan Jakenan. Kata Glonggong berasal dari sebutan orang-orang
pada zaman dulu dikarenakan warganya yang ketika berbicara lantang
dan keras suaranya sehingga mendapatkan sebutan gemblenggongg

dalam istilah Jawa pada masa itu yakni suara yang keras dan bergema.

4 https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong, Jakenan, Pati (diakses tanggal 24
Desember 2025)
49 https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html (diakses tanggal 23 Januari 2025)

32


https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati
https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html

Dibalik ciri khas dari nama itu di Desa mempunya peninggalan berupa
punden atau tempat penjamuan, peribadatan, ziarah dan semedi pada
zaman dahulu. Punden juga bisa dimaknai dengan tempat atau makam
sesepuh yang mempunyai peran penting cikal bakal masyarakat desa.
Desa Glonggong mempunyai dua punden yang bernama Mbah Kusodo
Kusuma dan Mbah Ngabei. Adapun hasil wawancara dengan sesepuh
desa yang bernama Mbah Lasemi sebagai saksi ataupun pernah
mendapatkan cerita langsung dengan sesepuh zaman dulu yang di turun
temurunkan ke keluarganya berupa :

“Aku iseh eleng cerito seko mbah Painah seng jaman kui dadi
tukang tanduk nek ono kondangan, syukuran, selametan, maune
aku di kandani nek punden glonggong kui ono loro nang, seng
lanang iku jenenge Mbah Kusodo Kusumo nek seng wedok iku
Mbah Ngabei. Jaman biyen iku panggone nek tengahan ono wit
gedhe seng di khurmati iku termasuk nggon kampunge mbah
Painah, kepengenane dayang nek ono acara deso koyok sodakoh
bumi kui njaluk di tanggapke wayang knggo ngelestarike
budoyo jaman biyen.””>

Artinya : “Saya masih ingat cerita kakek saya Painah, yang
dulunya adalah seorang yang bertugas memimpin doa ketika ada
acara kumpul-kumpul, syukuran, dan perayaan, saya diberi tahu
kalau ada dua Punden ( tempat sakral) itu, yang laki-laki
namanya Mbah Kusodo Kusumo dan yang perempuan namanya
Mbah Ngabei. Dulu jika di tengahnya terdapat pohon besar yang
diagungkan, maka dianggap sebagai kampung Mbah Painah.
Bila ada acara desa seperti sedekah bumi, danyang akan
meminta agar digelar pagelaran wayang guna melestarikan
budaya masa lalu.”

Danyang dalam kebudayaan bisa dikatakan semacam roh halus
dalam melindungi sesuatu tempat atau wilayah yang disakralkan berupa
candi atau bangunan kuno pohon, sumber mata air dan desa yang ada
tempat untuk persembahan. Zaman dahulu menetapnya danyang pada
tempat-tempat yang disebut dengan punden. Diyakini danyang tersebut
bisa menerima atau permohonan orang dalam meminta suatu

pertolongan. Biasanya dan yang tersebut meminta suatu persembahan di

% Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.

33



setiap permintaan permintaan orang zaman dahulu berupa imbalan acara
atau Tradisi selamatan. Danyang sebenarnya roh para tokoh-tokoh
pendahulu atau Luhur desa yang sudah meninggal dunia leluhur tersebut
adalah para-para pendiri desa atau orang-orang yang berkontribusi besar
dalam pembukaan lahan suatu desa atau pun sesepuh yang sangat
dihormati pada zaman dahulu yang mempunyai banyak pengaruh
tentang desa.>’

Cikal bakal Desa Glonggong tidak lepas dari suatu
kepemimpinan di dalamnya yang beberapa kali berganti dari masa ke
masa yang jaman dahulu di kenal dengan sebutan Mbah Inggi. Dalam
tataran kepemimpinan Desa Glonggong pernah beberapa kali
mengalami pergantian yang di ungkap oleh salah satu msyarakat Desa
Glonggong bernama Mbah Pasri mengatakan

“sak elengku seko ceritone mbah mbah jaman biyen seng
paling ketok kui Mbah Parwadi, dadi mbah inggi kui pirang
pirang tahun pas kae soale emng seng terkenal kondyange ya
Mbah Parwadi iku, sakwise Mbah Parwadi sepuh kui di genteni
anak e yokui Mbah Hadi kui mung seperiode sakwise kui rame
goro goro seng nyalon ono telung wong. Mbah Hartono, Mbah
Panggok tapi seng menang Mbah Hartono goro goro suoro
paling akeh. Terus mbah baron rung periode lan saiki Pak Rukin
masio ganti mbah inggi tetep iseh negluhurake tradisi tradisi
jaman biyen seng emang wes turun tumurun le.*2

Artiya : “ Sepengetahuan saya, kisah nenek saya di masa
lalu adalah Mbah Parwadi yang jaman dulunya terkenal
hebatnya setelah bertahun-tahun. Setelah Mbah Parwadi di
gantikan oleh anaknya yaitu Mbah Hadi itu cuma menjabat satu
periode, setelah itu ramai karena yang menjabat ada tiga orang
Mbah Hartono, Mbah Panggok, Mbah Subandriyo, namun Mbah
Hartono menang dengan suara terbanyak.sakteruse kui Mbah
Baron dan sekarang Pak Rukin . walaupun telah berganti periode
tetap melestarikan tradisi dari turun menurun.”

5T https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/ diakses pada 2 Febuari
pukul 20.27 WIB.

52 Wawancara dengan penduduk desa yang bernama Mbah Pasri pada tanggal 27 januari
2025 pukul 18.29 WIB di Kediaman mbah Mbah Pasri.

34


https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/

Tabel 1.1

STRUKTUR PEMERINTAHAN DESA GLONGGONG 2025

JABATAN NAMA
Kepala Desa Rukin Prasetyo S.H
Kepala Dusun - Purno
- Budi Setyadi S.E
Sekretaris Desa Sumarni
Kaur Umum - Mukriyana
- Jadi
Kasie Pelayanan - Suwardi
- Nadi
Kasie Pemerintahan Jayarto
Kasie Kesejahteraan - Wahyudi
- Priyo

Kaur Keuangan - Condro Wicaksono S.Kom

- Winardi Dj. S.E

Sumber data : Perangkat Pemerintahan Desa Glonggong 2025

Pada masa-masa terdahulu Desa Glonggong merupakan sebuah
kecamatan dengan adanya cerita dari nenek moyang turun temurun lalu
adanya sebuah perubahan ataupun perombakan dikarenakan perluasan
wilayah serta berdirinya desa-desa lain di sekitar Desa Glonggong,
walaupun asal muasal nya desa ini merupakan tepi lautan yang dari
tahun ketahun mulai surut dan membentuk sebuah daratan. Desa
Glonggong termasuk di dataran yang masih sering terkena banjir dari
turunan daerah selatan melalui hilir sungai yang terhubung ke sungai

besar Juwana lalu menyatu dengan laut.*

53 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.

35



3. Kondisi Aktifitas Keagamaan dan Tradisi di Desa Glonggong

Aktifitas keagamaan merujuk pada suatu kegiatan atau tindakan
yang di lakukan oleh seseorang atau sekelompok di dalam keseharian
yang berkaitan dengan keyakinan atau kepercayaan kepada Tuhan.
Dalam kehidupan sehari-hari, toleransi dapat diwujudkan melalui
tindakan kecil, seperti saling membantu tanpa memandang latar
belakang, berbicara dengan sopan meskipun berbeda pandangan, atau
menghormati perayaan agama yang tidak kita rayakan. Keberagaman,
jika dipahami dengan benar, akan menjadi sumber kekuatan, bukan
perpecahan. Setiap individu, tanpa memandang suku, agama atau latar
belakang sosial, berhak dihargai dan dihormati. Oleh karena itu, sudah
seharusnya menjadi kewajiban kita semua untuk menanamkan sikap
toleransi, menghargai perbedaan, dan menjaga persatuan.>

Tabel 1.2
Jumlah Penduduk Kepercayaan

AGAMA JUMLAH
Islam 2.618
Kristen 122
Budha 2
Hindu -
Katholik 24
Jumlah 2766

Sumber : wawancara dengan perangkat Desa Glonggong Kec. Jakenan Kab. Pati di

Balai Desa

Kondisi aktivitas keagamaan di desa, termasuk di Desa
Glonggong Kecamatan Jakenan, biasanya mencerminkan tradisi dan
kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat. Beberapa kegiatan
keagamaan yang sering dilakukan di desa berupa pengajian dan doa

bersama, kegiatan pengajian biasanya dilakukan secara rutin, baik di

>4 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.

36



masjid, ini bisa berupa pengajian mingguan, bulanan, atau bahkan
harian. Pengajian ini umumnya melibatkan pembacaan al-qur’an, tahlil,
dan ceramah agama. Ada juga kegiatan doa bersama, seperti yasinan
(pembacaan Surah Yasin) yang sering dilaksanakan di masjid ar rohmah
Desa Glonggong oleh warga dan para remaja yang bertugas pada malam
tertentu.>

Peringatan hari besar keagamaan di Desa Glonggong sering
dilakukan dengan adanya perayaan hari-hari besar keagamaan seperti
isra’ mi’raj, nisfu sya’ban, maulid Nabi Muhammad, idul fitri dan idul
adha, sering disertai dengan kegiatan sosial dan keagamaan yang di
pelopori pengurus masjid dan bapak ibu jamaah yasinan serta ikatan
remaja masjid. Misalnya, diadakan pengajian, ziarah, atau bakti sosial
seperti pemberian zakat dan sumbangan kepada yang membutuhkan.
Ramadhan juga menjadi momen penting dengan kegiatan seperti
berbuka puasa bersama dan shalat tarawih. Tidak lupa dengan adanya
moment Ramadhan adalah bulan mulia untuk berbagi dengan orang
yang membutuhkan seperti anak yatim piatu serta kaum dhuafa.
Diadakannya pembagian takjil yang bertempat di masjid dan juga
pemberian makanan untuk berbuka puasa yang di jalankan oleh IRMAS
(ikatan remaja masjid).%®

Tradisi lokal dan ritual keagamaan sering dilakukan oleh
masyarakat desa selain kegiatan formal, sering ada tradisi atau ritual
keagamaan khas desa, seperti sedekah bumi, haul (peringatan kematian
tokoh agama atau leluhur), dan selametan (selamatan yang diadakan
untuk syukuran atau doa keselamatan). Tradisi itu sebagai sarana untuk
melanggengkan atau melestarikan peninggalan dari leluhur yang
dilakukan secara turun menurun. Dalam perayaan tradisi yang
melibatkan seluruh masyarakat desa seperti sedekah bumi, Masyarakat

sangat antusias dan ikut serta memeriahkan kegiatan yang sudah

% Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.
%6 Wawancara dengan ibu ibu PKK Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

37



menjadi tradisi setiap tahun berupa kirab keliling desa dengan membawa
hasil bumi yang dihias dengan sedemikian rupa, adapula ritual
selametan yang dilakukan pada acara-acara penting dalam kehidupan,
seperti pernikahan, kelahiran, dan peringatan kematian.®’

Kegiatan pendidikan keagamaan untuk anak-anak di desa sering
diberikan pendidikan agama melalui TPQ (taman pendidikan al-qur’an)
yang merupakan tempat untuk belajar membaca al-qur’an. Selain itu,
pengajaran agama di sekolah-sekolah dasar juga menjadi bagian dari
aktivitas keagamaan di desa. Kegiatan sosial keagamaan masyarakat
desa juga sering terlibat dalam kegiatan sosial berbasis agama, seperti
membantu  sesama yang membutuhkan, misalnya dengan
mengumpulkan donasi untuk keluarga yang sedang berduka atau yang
terkena musibah. Secara keseluruhan, aktivitas keagamaan di desa
cenderung sangat aktif dan melibatkan seluruh lapisan masyarakat. Desa
sebagai unit sosial yang erat, membuat banyak kegiatan keagamaan
dilakukan bersama-sama, baik itu dalam lingkup keluarga, komunitas,
atau dalam skala yang lebih besar di desa.*®
4. Keberagaman toleransi Desa Glonggong

Keberagaman bukan hanya suatu kenyataan, tetapi juga
merupakan kekuatan yang mendasari identitas bangsa ini, namun,
keberagaman tersebut tidak selalu mudah diterima oleh setiap individu.
Di sinilah peran toleransi menjadi sangat penting. Toleransi bukan hanya
tentang menerima perbedaan, tetapi juga tentang saling menghargai,
memahami, dan bekerja bersama meskipun ada perbedaan yang
mencolok. >°

Masyarakat juga aktif membangun toleransi dan perdamaian di
Desa Glonggong dengan cara menghargai perbedaan dan menjaga

kerukunan diantara kelompok atau keagamaan di lingkungan sekitar.

5" Wawancara dengan warga Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

% Wawancara dengan guru TPQ desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

% Muhammad Ridwan Effendi. “Menjaga toleransi melalui pedidikan multikulturalisme ”,
Universitas Negeri Jakarta, JI. R.Mangun Muka Raya Rawamangun Jakarta Timur

38



Menghargai keberagaman tradisi yang di lakukan masyarakat sekitar
merupakan suatu hal yang penting untuk membangun kerukunan didesa.
Toleransi dalam konteks keberagaman di Indonesia berarti menerima
perbedaan dalam berbagai aspek kehidupan, baik itu agama, suku,
bahasa, budaya, maupun pandangan politik. Toleransi memungkinkan
individu untuk hidup berdampingan tanpa harus menyerahkan identitas
masing-masing. Tanpa toleransi, perbedaan justru akan menjadi sumber
konflik yang merusak keharmonisan sosial. Indonesia sebagai negara
yang beragam ini harus menjadi contoh bahwa hidup dalam perbedaan
bukanlah suatu hal yang harus ditakuti. Sebaliknya, perbedaan ini harus
dirayakan sebagai sebuah kekayaan yang memperkaya kehidupan kita
bersama. Dengan adanya hasil bebincang dengan warga setempat yang
sering kali mengikuti tradisi ataupun turun melakukan guna
melestarikan tradisi tersebut

“Deso Glonggong kui nek naliko ono due hajat iku mesti ono
tradisi seng dinggo koyok dino-dino apek misale wulan rejeb iku
mesti ono kondangan seng biasane diadakne nek mben-mben
mushola nek bar magrib utowo isya, ugo nk ono sedekah bumi
iku luweh gede seng ngerayakke, ono tanggapan tanggapan
koyok wayang, ketoprak lan pengajian neng masjid. Kui
mbuktekno nek wargo deso Glonggong iseh ngerumat lan
neruske tradisi-tradisi seng wes turun menurun.®%”
Keberagaman adalah kenyataan sosial yang tidak akan bisa

dipisahkan dari kehidupan manusia, baik itu dalam agama, suku,
budaya, maupun pandangan hidup. Keberagaman menciptakan
dinamika dalam interaksi sosial. Toleransi, sebagai sikap saling
menghargai dan menghormati perbedaan, menjadi kunci utama untuk
menjaga kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat yang
majemuk. Keberagaman dalam masyarakat sering kali dipandang

sebagai tantangan, tetapi sesungguhnya keberagaman adalah potensi

yang dapat memperkaya kehidupan masyarakat Desa Glonggong. Di

80 Wawancara dengan Mbah Suladi paada tanggal 27 januari 2025.

39



Indonesia, yang dikenal dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”
(Berbeda-beda tetapi tetap satu), keberagaman menjadi salah satu ciri
khas yang harus dijaga dan dihargai.5!

Toleransi sebagai kunci keharmonisan merupakan sikap yang
mengedepankan rasa saling menghargai dan menghormati perbedaan.
Toleransi dalam konteks sosial mengajarkan kita untuk tidak hanya
menerima adanya perbedaan, tetapi juga untuk saling memahami dan
bekerja sama demi tercapainya tujuan bersama. Dalam masyarakat Desa
Glonggong yang bisa dikatakan plural, toleransi bukan hanya soal
menerima perbedaan, tetapi juga tentang merayakan perbedaan tersebut
sebagai bagian dari kekuatan bersama. Peran pendidikan dalam
membangun toleransi memegang peranan penting dalam membangun
sikap toleransi. Melalui pendidikan, individu diajarkan untuk mengenal,
menghargai, dan menghormati keberagaman yang ada di sekitarnya. Di
sekolah-sekolah, misalnya, penting untuk mengajarkan nilai-nilai
toleransi sejak dini agar anak-anak tumbuh menjadi generasi yang
mampu hidup berdampingan dengan beragam kelompok sosial tanpa
konflik.%

“Perbedaan di Desa Glonggong tidak hanya dari segi
keagamaan nya tapi juga dari segi kepercayaannya, ada
kepercayaan yang tidak melakukan tradisi. Perbedaan di bagian
kaum Islam abangan dan juga Islam putihan, perbedaan sudut
pandang tidak menghalangi salah satunya merusak tradisi lain
ataupun melakukan hal hal yang tidak mengenakkan tetapi salah
satu saling menghormati serta mengindahkan sikap toleransi
kepada kepercayaan yang sedang melakukan tradisi” ujar bapak
Suparman.”

Keberagaman adalah kenyataan yang tidak bisa dihindari dalam

masyarakat. Untuk itu, toleransi menjadi sangat penting dalam menjaga

61 Muhammad Ridwan Effendi. “menjaga toleransi melalui pedidikan multikulturalisme”
Universitas Negeri Jakarta, Vol. 18 No. 1. Januari-Juni 202

62 | Made Purna , kearifan lokal masyarakat desa mbawa dalam mewujudkan toleransi
beragama, Balai Pelestarian Nilai Budaya Bali, NTB, NTT JI. Raya Dalung Abianbase No. 107 Kuta
Utara Badng Bali

40



kedamaian dan keharmonisan sosial. Dengan mengedepankan nilai-nilai
toleransi, kita dapat menciptakan lingkungan yang inklusif dan saling
menghormati. Pendidikan dan kesadaran sosial menjadi faktor kunci
dalam membangun masyarakat yang toleran dan damai.
5. Peran tokoh agama dan masyarakat dalam perbedaan

Perbedaan tradisi di dalam suatu masyarakat adalah hal yang
wajar dan bahkan merupakan bagian dari kekayaan budaya yang harus
dijaga. keberagaman adat istiadat, masyarakat memiliki peran penting
dalam menjaga keharmonisan di tengah perbedaan tradisi. Peran ini
tidak hanya sebatas menghargai perbedaan, tetapi juga melibatkan usaha
aktif untuk merangkul dan mengintegrasikan keberagaman tersebut
dalam kehidupan sehari-hari. Masyarakat tidak akan bertindak
seenaknya atau berbuat sendiri bila ada suatu tradisi yang sedang
berlangsung seketika tidak akan menghancurkan atau mengganggu
tradisi itu. Sekalipun ada salah satu kerabat atau keluarga yang berbeda
pendapat atau keyakinan dalam tradisi itu tetap akan menghormatinya
dan memberi pemahaman yang bagus kepada saudara atau anak muda,
terlebih kepada anak-anak yang rasa ingin tahunya semakin besar serta
penalaranya mulai berkembang, penjelasan diberikan dengan bahasa
yang mudah dimengerti.®3

Masyarakat serta tokoh agama di Desa Glonggong membangun
sikap menghormati dan menghargai adanya sebuah perbedaan cultural
maupun tradisi yang di lakukan masyarakat desa. Tokoh agama dan
masyarakat dapat memperkuat toleransi di desa dengan cara
meningkatkan dari segi pemahaman-pemahaman dan pengetahuan yang
berhubungan tentang agama dan kepercayaan lain. Masyarakat serta
tokoh agama dapat mengadakan program-program edukasi ataupun

seminar terkait agama dan kepercayaan yang berbeda, Hal ini juga dapat

83 Farhan Wahdatul Huda, “Peran Pemerintah Desa Kertajaya Dalam Meningkatkan
Toleransi Beragama Masyarakat Multikultural di Desa Kertajaya Kecamatan Panawangan
Kabupaten Ciamis”. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati

41



membantu memperkuat pemahaman dan mengurangi stereotip ataupun
prasangka negatif terhadap agama lain ataupun kepercayaan yang
berbeda dengan yang dianut. Tokoh masyarakat serta tokoh agama dapat
membantu membangun rasa saling menghormati dan memperdalam
saling menghargai serta memperdalam pemahaman satu dengan yang
lain.

Memperkuat toleransi beragama di desa glonggong dapat
membantu memajukan Indonesia sebagai negara yang majemuk dan
inklusif. Hal ini dikarenakan dengan adanya keragaman budaya dan
agama di Indonesia sangat besar sekali sehingga toleransi menjadi
sebuah tombak kunci pentingnya menjaga kerukunan dan kedamaian di
dalam kehidupan sehari-hari dengan masyarakat. Keberadaan warga
ataupun masyarakat dalam suatu wilayah merupakan sebuah keharusan
dan kebutuhan untuk keberlangsungan proses kehidupan, toleransi,
tolong menolong serta menghargai satu sama lain agar terciptanya
kerukunan yang harmonis dalam satu wilayah. Masyarakat saat ini
sudah beragam dengan adanya sebuah kepentingan serta tuntutan yang
harus dipenuhi entah itu dengan Sisi yang benar ataupun yang salah
namun dengan adanya keberagaman tersebut bisa saling menjaga dan
tolong-menolong agar terciptanya sesuatu yang diinginkan dengan cara
yang baik. bapak Suparman mengungkapkan bahwa

“ Tokoh masyarakat memiliki pengaruh yang besar mas,
dalam membangun sikap positif terhadap perbedaan tradisi.
Begitupun Masyarakat harus turut ikut serta membangun sikap
toleran dan menghargai masing masing kebudayaan dan trdisi.
Dengan menjunjung tinggi prinsip-prinsip kebersamaan dan
saling menghargai, tokoh masyarakat dapat menjadi panutan
bagi warga dalam menciptakan masyarakat yang harmonis.”ujar
bapak Suparman.

Perbedaan tradisi di masyarakat merupakan suatu kenyataan

yang tidak bisa dihindari. Namun, perbedaan tersebut bukanlah alasan

64 Wawancara dengan bapak Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.

42



untuk terjadinya perpecahan, melainkan kesempatan untuk memperkaya
kehidupan sosial dan budaya. Masyarakat mempunyai peran yang
sangat besar dalam menjaga dan merayakan keberagaman tradisi dengan
cara menghargai, memahami, dan merangkul tradisi yang berbeda.
masyarakat dapat menciptakan keharmonisan dalam keberagaman yang
ada. Dengan menjaga rasa toleransi dan kebersamaan, perbedaan tradisi
justru dapat menjadi kekuatan untuk mempererat tali persaudaraan

antarwarga.

B. Pengertian Pancenan

Kata Pancen berasal dari Jawa Tengah dan sekitarnya, istilah
“Pancen” mempunyai arti menyiapkan makanan dan minuman yang khusu
di peruntukkan kepada anggota keluarga yang telah meninggal dunia. Pada
hari saat meninggalnya anggota keluarga tersebut mempunyai istilah hari
geblaknya. Tradisi pancen ini dilakukan setiap ada hajat yang memperingati
hari meninggal anggota keluarga, salah satunya 3 hari, hari ke7 hari, 40 hari
, 1000 hari dan hari-hari yang biasanya itu memperingati anggota tersebut.
Salah satu ciri khusus penyediaan yaitu makanan-makanan kesukaan arwah
ketika masih hidup. Dalam kepercayaan masyarakat jawa pada jaman
dahulu, orang yang telah meninggal dunia akan berkunjung kembali
kerumahnya diwaktu waktu hari peringatan tersebut. Sehingga anggota
keluarga harus menjamu kehadiran leluhur dengan hidangan makanan dan
minuman.%

Dalam peringatan tradisi pancenan ini dilakukan dihari hari tertentu
dan mempunyai perbedaan dimasing masing harinya. Yang pertama
peringatan Telung Dino (tiga hari), Mitung dino (tujuh hari), Matang puluh
dino (empat puluh hari), bahasa jawa yang berarti empat puluh, Nyatus dino
(seratus hari) , Mendhak pisan (satu tahun setelah kematian ), Mendhak
pindo (dua tahun setelah meinggalnya). Ketika didalam kubur Masyarakat

6 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025.

43



meyakini arwah sering pulang kerumah keluarganya hingga upacara
selametan tahun pertama dan kedua dilaksanakan. Nyewu ( seribu hari
setelah kematian ).

Adat istiadat yang berkembang di kalangan masyarakat tertentu,
yang sering kali menggabungkan nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran
agama mereka. Dalam Islam, khususnya, praktik ini dianggap kontroversial
karena bertentangan dengan prinsip dasar tauhid, yang menekankan bahwa
doa dan amal hanya untuk Allah SWT dan tidak boleh disekutukan dengan
apapun, termasuk ritual untuk orang yang telah meninggal. Elemen Umum
dalam Tradisi Pancen berupa :

a) Benda yang Dipersembahkan: Makanan, buah-buahan, bunga,

atau dupa.

b) Tempat Persembahan: Biasanya diletakkan di makam, altar

keluarga, atau tempat yang dianggap sakral.

¢) Tujuan: Sebagai bentuk penghormatan, doa, atau rasa syukur

kepada arwah orang yang meninggal.

Meskipun memiliki akar budaya yang kuat di banyak masyarakat,
tradisi ini sering kali mendapatkan tantangan atau kritik dari kelompok
agama tertentu, termasuk dalam Islam, yang lebih menekankan pada doa
langsung untuk orang yang telah meninggal daripada praktik Pancen atau

ritual serupa.®®

C. Tradisi Pancenan di Desa Glonggong
1. Sejarah Tradisi Pancenan
Tradisi Pancenan untuk orang meninngal adalah salah satu
bagian dari budaya jawa yang berkaitan dengan upacara adat atau ritual
yang dilakukan menghormati orang yang telah meninggal. Pancen
biasanya berupa sejenis persembahan terakhir untuk orang yang baru

meninggal yang di letakkan di ruangan almarhum selama masih hidup,

6 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025.

44



contohnya kamar tidur atau tempat kesukaan almarhum. Persembahan
yang sering dihidangkan biasanya berupa makanan dan minuman
kesukaan arwah selama masih hidup. ¢’

Sejarah dari tradisi peninggalan leluhur tersebut memiliki akar
dalam kepercayaan animisme dan dinamisme yang berkembang di
masyarakat Jawa zaman dahulu. Sebelum pengaruh agama-agama besar
serperti Hindu, Buddha dan Islam. Masyarakat Jawa meyakini bahwa
roh atau arwah orang yang telah meninggal tetap hidup di alam gaib dan
memerlukan perhatian serta penghormatan dari keluarga yang
ditinggalkan. Oleh karena itu, Pancen dianggap sebagai bentuk
penghormatan dan mendoakan arwah agar tetap tenang disisi Tuhan dan

tidak mengganggu kehidupan yang masih hidup.

FOTO PANCEN DI DESA GLONGGONG

Sumber : Dokumentasi langsung di rumah Mbah Pasri.%®

Dalam perkembangannya, ketika agama Hindu dan Buddha

masuk ke Indonesia, tradisi Pancen juga dipengaruhi oleh ajaran-ajaran

67 ‘Wawancara dengan Mbah Lasemi dirumah beliau pada 27 januari 2025.
68 Wawancara dan dokumentasi dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.

45



agama tersebut, seperti dalam tradisi nyadran (sebuah tradisi yang
dilakukan untuk menghormati leluhur pada bulan Sya’ban), atau
upacara penghormatan arwah yang ada dalam tradisi Hindu-Buddha.
Setelah masuknya agama Islam, tradisi Pancen untuk orang yang
meninggal masih dipraktikkan dalam masyarakat Jawa, namun dengan
adaptasi yang lebih sederhana dan lebih menekankan pada doa-doa bagi
arwah yang telah meninggal, sesuai dengan ajaran Islam yang
mengutamakan doa kepada Allah. Namun, sebagian masyarakat masih
mempertahankan beberapa unsur tradisi Pancen dalam bentuk seperti
doa bersama, ziarah ke makam, atau memberikan sedekah untuk orang
yang telah meninggal.®®

Secara keseluruhan, Pancen bukan hanya sekadar pemberian
makanan, tetapi lebih merupakan simbol penghormatan dan doa untuk
orang yang telah meninggal agar diberikan kedamaian dan keselamatan
di alam kubur. Dalam budaya Jawa, tradisi ini juga menjadi sarana untuk
mempererat ikatan antara yang hidup dan yang telah meninggal, serta

menjaga keseimbangan spiritual antara alam dunia dan alam akhirat. "

2. Proses Pemasangan Tradisi Pancenan

Pemasangan Pancen untuk orang yang sudah meninggal
merupakan bagian dari tradisi yang ada di beberapa budaya, terutama
dalam adat dan kepercayaan tertentu. Pemasangan Pancen ini biasanya
dilakukan sebagai bentuk penghormatan dan doa agar arwah orang yang
meninggal mendapatkan kedamaian dan keselamatan. Pemasangan
Pancen merupakan salah satu tradisi yang menunjukkan bagaimana
masyarakat menghadapai kematian dengan penuh penghormatan dan
kesakralan. Selain sebagai sebuah bentuk penghormatan kepada orang
yang telah meninggal, pemasangan Pancen juga mencerminkan

kedalaman nilai-nilai budaya dan agama dalam masyarakat. Melalui

69 Wawancara dengan bapak Suparman pada 24 Januari 2025.
70 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.

46



ritual ini, masyarakat tidak hanya menjaga hubungan spiritual dengan
yang telah meninggal, tetapi juga dapat mempererat tali persaudaraan
antara anggota keluarga dan masyarakat yang ada. Pemasangan Pancen
lebih dari sekedar ritual keagamaan atau adat, tetapi juga memiliki
makna sosial yang penting. Selain sebagai bentuk penghormatan kepada
arwah, Pancen juga mencerminkan solidaritas antar anggota
masyarakat. Keluarga yang sedang berduka akan menerima bantuan dari
tetangga dan kerabat yang ikut serta dalam proses pemasangan Pancen,
baik dalam hal penyediaan bahan, pengaturan upacara, hingga doa
bersama.”
a) Persiapan Bahan Saji
Jenis Pancen biasanya disesuaikan dengan adat atau
kepercayaan yang dianut oleh keluarga atau masyarakat
setempat. Pancen yang disiapkan bisa berupa makanan, buah-
buahan, bunga, air/minuman yang dianggap sebagai simbol
penghormatan. Beberapa contoh Pancen yang umum digunakan
adalah semua jenis-jenis makanan kesukaan arwah semasa
hidupnya. Beberapa budaya juga menggunakan benda-benda
tertentu yang diyakini dapat menghubungkan dunia manusia
dengan dunia gaib.

“ Bahan-bahan seng perlu disiapke kui macem
macem le, biasne perwong utowo keluarga kui bedo bedo
soale mben wong senengane bedo, tapi seng mesti kudu
ono kui ya panganan umbenan, cemilan, lilin, mbako nek
moso uripe wong kui seneng udud. Panganan seng di
siapke kudu mateng, ora elok enk iseh mentahan.”"2

“Bahan-bahan yang perlu disiapkan bermacam-
macam, biasanya orang atau anggota keluarga berbeda-
beda karena kesukaan orang berbeda-beda, tetapi tidak
harus makanan, minuman, cemilan, lilin, tembakau jika
orang suka merokok. Makanan yang disiapkan harus
matang, tidak baik jika dibiarkan mentah”

"l Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025.
2 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025.

47



b) Tempat Pemasangan

Tempat pemasangan Pancen dapat bervariasi tergantung
dengan tradisi dan kultur dari keluarga arwah, biasanya berada
di ruangan atau di tempat tertentu yang selama masa hidup
arwah sering berada di tempat tersebut yang dianggap suci atau
bersejarah, seperti kamar tidur, altar keluarga. Beberapa kultur
jawa memiliki altar rumah atau tempat khusus memanjatkan doa
dan mempersembahkan Pancen, tempat ini biasanya memiliki
ciri khas tersendiri.

“Cerito seko jaman jaman biyen yo nek babakan
panggon ndeleh pancen kui reno-reno, manut adat utowo
biasane keluarga kui ngumpul yo iso, di deleh kamar yo
1so, nek aku biasane deleh pancen kui nek kamare mbah
kung le. Kerono kui panggon seng sering dinggoni.”’

“Cerita jaman dulu itu kalau perihal tempat Pancen
itu bermacam macam, menurut adat atau yang biasanya
keluarga itu berkumpul, dikamar juga bisa, kalau saya
biasanya menaruh pancen itu di kamar Mbah kung le.
Karena tempat itu sering digunakan.”

¢) Doa dan Niat
Sebelum pemasangan Pancen, biasanya dilakukan doa
atau ritual tertentu. Doa ini bertujuan untuk memohon
keselamatan bagi arwah orang yang telah meninggal dan
berharap supaya segala sesuatu akan berjalan dengan baik. Niat
dan doa ini menjadi inti dari pemasangan Pancen

“Nawaitu sajen 1iki kanggo ngurmati roh
almarhum/almarhumah (sebutkan nama orang yang
meninggal), mugi rohipun pinaringan pangapuraning
dosa, lan diparingi panglipur. Mugi dados amal kebaikan
kangge almarhum/almarhumah. Amin.”

Artinya: “Saya niatkan sajen ini untuk menghormati
roh almarhum/almarhumah (sebutkan nama orang yang
meninggal), semoga roh beliau diberi pengampunan atas
segala dosa, diberikan ketenangan, dan menjadi amal

kebaikan bagi almarhum/almarhumah. Amin.”.”

8 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.
™ Wawancara dengan Mbah Lasemi pada 27 januari 2025.

48



d) Pemasangan Pancen
Setelah doa, Pancen yang sudah disiapkan diletakkan di
tempat yang telah ditentukan. Pemasangan ini dilakukan dengan
penuh rasa hormat dan biasanya dilakukan dengan hati-hati.

“Masang pancen kui kudu ati ati lan ono
kahurmatane kanggo arwah supoyo ora ngeroso
ngalangkahi lan gumede. Kanti ati ati lan sopan kanggo
ngekei persembahan marang arwah ben luweh ngeroso
di openi apik. Iso ndadekno ora ayem marang arwah nek
coro-corone ono seng gak elok dilakoni kawet kawitan
sampe pungkasan”’

“ Memasang Pancen itu harus berhati hati dan ada
rasa hormat terhadap arwah supaya tidak merasa
disepelekan dan bertindak sombong serta angkuh.
Bersikap hati-hati dan sopan ketika memberikan
persembahan kepada roh supaya beliau merasa di
perlakukan dengan baik. Hal ini bisa membuat roh
menjadi tenang ketika mereka melakukan hal-hal yang
tidak baik dari awal hingga akhir.”

e) Penghormatan
Setelah Pancen dipasang, keluarga atau orang yang
melakukan pemasangan Pancen akan memberikan sebuah
penghormatan terakhir kepada orang yang telah meninggal

dunia. Biasanya dilakukan dengan cara memberi hormat atau

berdiam sejenak untuk berdoa bagi arwah orang tersebut.’®

3. Symbol Tradisi Pancenan
Dalam tradisi Pancen untuk orang meninggal, simbol-
simbol yang digunakan memiliki makna mendalam dan beragam
tergantung pada budaya, agama, atau kepercayaan yang dianut.
Berikut adalah beberapa simbol umum yang sering ditemukan dalam

Pancen untuk orang yang telah meninggal:

> Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.
76 https://eksotikadesa.id/pencenan/ diakses pada 14 Januari 2025.

49


https://eksotikadesa.id/pencenan/

a) Makanan dan Minuman

Persembahan yang disajikan seperti nasi, kue, atau makanan
kesukaan arwah, melambangkan pemberian dan penghormatan.
Makanan juga bisa menjadi simbol agar arwah yang telah meninggal
mendapatkan kenyamanan dan kehidupan yang baik di alam lain.
Air sering digunakan sebagai simbol kehidupan dan penyucian.
Dalam tradisi tertentu, air diharapkan bisa memberikan ketenangan
bagi arwah orang yang sudah meninggal. '’
b) Bunga

Bunga sering digunakan dalam Pancen sebagai simbol
kecantikan, kehidupan yang sementara, dan keabadian. Dalam
banyak budaya, bunga seperti melati, mawar, atau lotus memiliki
makna spiritual tertentu yang terkait dengan kedamaian dan
pembersihan.
¢) Buah-buahan

Buah-buahan, terutama yang manis, digunakan sebagai
simbol kelimpahan, keberuntungan, dan penyucian. Beberapa jenis
buah, seperti pisang, jeruk, atau apel, sering dipilih karena dianggap
memiliki makna tertentu dalam budaya atau kepercayaan lokal.’®
d) Simbol Agama atau Kepercayaan

Dalam beberapa tradisi keagamaan, seperti Hindu atau
Buddha, Pancen mungkin disertai dengan simbol-simbol
keagamaan tertentu seperti patung dewa, salib, atau simbol lainnya
yang berfungsi sebagai jembatan doa dan penghormatan kepada roh
yang telah meninggal.

Secara keseluruhan, simbol-simbol dalam Pancen ini

dirancang untuk menghormati orang yang sudah meninggal,

77 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.
78 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025.

50



memberikan doa dan harapan bagi mereka, serta menjaga hubungan

antara dunia yang tampak dengan dunia roh.”

D. Tradisi Pancenan sebagai Instrumen Toleransi Sosial

Tradisi Pancenan atau memberi makan kepada roh leluhur yang

telah meninggal dunia memiliki peran penting dalam berbagai budaya,
khususnya dalam konteks agama dan kepercayaan masyarakat
Indonesia. Pancen biasanya dipersembahkan sebagai bentuk
penghormatan, doa, atau harapan kepada Tuhan untuk roh leluhur.
Dalam konteks toleransi, tradisi Pancen bisa menjadi instrumen penting
karena beberapa alasan:

1. Menghargai Keberagaman, Dalam masyarakat yang
majemuk, Pancen  sering kali menjadi sarana untuk
menghormati kepercayaan dan adat yang berbeda. Misalnya,
masyarakat desa yang mayoritas beragama Islam putihan
dan Islam abangan termasuk kejawen memiliki tradisi
Pancen untuk melanggengkan atau memasyhurkan leluhur
diakhirat. D1 sisi lain, masyarakat [slam putihan atau Kristen
juga memiliki cara mereka sendiri dalam menyampaikan doa
dan penghormatan. Memahami makna dari setiap Pancen
dapat mempererat rasa saling menghargai antaragama.

2. Simbol Penghormatan, Pancen tidak hanya berbicara soal
doa, tetapi juga tentang penghormatan kepada alam, leluhur,
atau kekuatan yang diyakini mengatur kehidupan. Dalam
konteks ini, Pancen bisa digunakan untuk menunjukkan rasa
hormat terhadap keyakinan orang lain, meskipun cara atau

bentuknya berbeda.

™ Indi Oktaviana, “Analisis Makna Simbolik Lan Piwulang Kearifan Lokal Sajroning
Tradhisi Pancenan Dhukuh Jaten Kabupaten Sragen Sarta Gayutane Tumrap Materi Ajar Basa Jawa
ing SMP”. Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Sebelas Maret Surakarta, Mei 2024

8 Firda Nurul Anissa, Koentjoro. “Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa.
“Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022).

51



3. Menjaga Harmoni Sosial, Dalam kehidupan beragama,
terkadang ada perbedaan dalam praktik ibadah atau ritual.
Pancen dapat menjadi pengingat bahwa setiap tradisi,
meskipun berbeda, memiliki tujuan yang sama, mencari
kedamaian, berterima kasih, dan memohon berkah. Hal ini
mendorong dialog antarumat beragama, yang pada
gilirannya membangun hubungan yang harmonis.5!

4. Memperkenalkan nilai-nilai universal, banyak aspek dari
tradisi Pancen yang mengandung nilai-nilai universal,
seperti rasa syukur, permohonan keselamatan, dan harapan
untuk kebaikan bersama. Tradisi ini bisa dijadikan jembatan
untuk saling memahami dan mengedepankan nilai-nilai
bersama yang mendukung kehidupan bersama secara damai.

5. Pendidikan toleransi sejak dini, melalui pengajaran tentang
tradisi Pancen, masyarakat dapat mengajarkan anak-anak
untuk mengenal dan menghormati tradisi orang lain sejak
usia dini. Ini bisa menumbuhkan rasa toleransi dan
pemahaman yang mendalam tentang pentingnya perbedaan
dalam masyarakat.

Dengan demikian, meskipun Pancen memiliki makna spiritual
yang kuat dalam berbagai agama dan kepercayaan, dalam konteks
yang lebih luas, ia dapat menjadi alat untuk mempererat hubungan
antar kelompok masyarakat yang berbeda, mendorong toleransi, dan

menjaga kedamaian sosial.??

81 Wawancara dengan bapak Suparman pada 24 Januari 2025.
82 Kuncoroningrat. Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan)1954.

52



BAB IV
MAKNA TRADISI PANCENAN SEBAGAI INTRUMEN TOLERANSI
SOSIAL DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI

Tradisi Pancenan salah satu ciri khas dari sebuah hasil kebudayaan
yang ada di Jawa, dalam penentuan tidak terlepas dengan suatu pedoman
yang diturunkan dari masa ke masa dengan porsi dan ketentuan masing
masing daerahnya. Dengan adanya tradisi ini semua masyarakat mengetahui
suatu hal yang diyakini untuk memuliakan arwah di alam yang berbeda.
Memahami semua perbedaan dari mulai bentuk, corak, dan warna di masing

masing keyakinan guna memperkuat toleransi di Indonesia.?®

Dalam penelitian ini, peneliti telah melakukan pengumpulan data
dari hasil turun langsung kelapangan untuk menyempurnakan sususan dari
penelitian yang di buat. Seperti yang di jelaskan Koentjaraningrat dalam
salah satu bukunya mengungkapkan bahwa kebudayaan adalah seluruh
sistem, tindakan, gagasan, dan hasil karya manusia dalam kehidupan
bermasyarakat yang senantiasa dijadikan pandangan serta acuan manusia
untuk terus belajar. Kebudayaan mempunyai unsur-unsur yang bersifat
universal, karena dapat ditemukan pada semua kebudayaan bangsa-bangsa

didunia.
A. Makna dan Prosesi Tradisi Pancenan di Desa Glonggong

Tradisi Pancenan merupakan tradisi Jawa berupa penghormatan
untuk leluhur yang telah meninggal dunia. Dari salah satu kebudayaan
mengungkapkan, Pancen juga dimaksud untuk memberikan perlindungan
atau menghindari hal hal buruk bagi keluarga yang ditinggalkan. Tradisi ini
diyakinin dan dilakukan oleh masyrakat Jawa ketika satu keluarga
mengalami peristiwa kematian. Langkah awal yang dilakukan berupa

memanggil tokoh agama yaitu modin, beliau yang akan menyiarkan kabar

8 Geertz, C. Anthropology as a Natural Science Clifford Geertz's Extrinsic Theory of the
Mind. Journal of Philosophy, Vol.4 No.2, April 2, 2014.

53



duka kepada masyarakat sekitar serta yang mengurus jenazah hingga

menghantarkan ke pemakaman.®
1. Prosesi Tradisi Pancenan

Dalam tradisi Jawa yang ada di Desa Glonggong proses
pemakaman harus dilakukan secepatnya, tahap awal menghubungi
modin untuk mengurus jenazah dari mulai kematian sampai

pemakaman. Mbah Pasri menceritakan alur alur kondisi berduka:

“Wong ndeso biasane nk krungu speker masjid ngumumke
ono wong ningggal biasane langsung do moro nek omhe, nek
wong lanang moro karo ngiwangi nyiapke tendo lan alat alat
liane kanggo ngedusi mayit, nek wong wedok moro karo
nggowo beras lan didosok ngarep omhe seng wes disiapke
karung. Modin e langsung nyiap ke barang barang lan ngedusi
mayit, sakwise kui disholati nek omhe utowo nk mushola seng
cerak. Sakwise dimakamke biasane bengine ono tahlilan
sampe dino ke pitu kanggo ngelanggengke mayit n kalam

kubur.”

Artinya : “ Ketika penduduk desa mendengar pengeras suara
masjid mengumumkan kematian seseorang, mereka biasanya
langsung bergegas pulang ke rumah. Para lelaki bergegas
membantu menyiapkan tenda dan peralatan lain untuk
kremasi, sementara para wanita bergegas membawa beras dan
mengantarkannya ke rumah mereka, yang telah disiapkan
dalam karung. Mbah Modin langsung menyiapkan
perlengkapan dan membersihkan jenazah, setelah itu
dilanjutkan dengan shalat di rumah atau masjid terdekat.
Setelah dimakamkan, biasanya ada tahlil pada malam hari
hingga hari ketujuh untuk mengenang jasad di dalam kubur.”

Masyarakat desa ketika mendengar atau mendapatkan
infomasi duka, seketika langsung datang kerumah duka untuk melayat
serta membawa beras. Membawa beras merupakan salah satu bentuk
rasa berduka dan kepedulian terhadap keluarga yang sedang

berkabung, dilain sisi itu beras juga dapat meringankan keluarga untuk

8 Geertz, C. Anthropology as a Natural Science Clifford Geertz's Extrinsic Theory of the
Mind. Journal of Philosophy, Vol.4 No.2, April 2, 2014.
8 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024.

54



di gunakan sebagai keperluan acara tahlil dan hari hari peringatan
arwah. Peringatan hari hari dalam rangka berduka mencapai satu
minggu tergantung dari masing masing tradisi daerah, dari hari ketiga
sampai ke tujuh hari diadakan tahlil dan membaca yasin dengan tujuan

mendoakan arwah supaya tenang di alam kubur. &

Dalam prosesi tradisi pancenan biasanya dilakukan tergantung
masing masing daerah, namun tidak akan mengilangi makna atau isi
dari tradisi tersebut. Persiapan sebelum kegiatan tradisi itu dimulai
dipastikan mempunya bahan bahan yang ingin di sajikan, mulai dari
perlengkapan yang akan di masak atupun berbagai jenis lainya.
Menurut Mbah Pasri semua bahan yang di sajikan menyesuaikan
dengan latar belakang keluarga atau makanan yang disukai arwah
selama masa hidupnya, serta minuman kesukaan yang sering di
konsumsi berulang ulang. Dalam makna penyajian itu merupakan hal
yang sacral dikarenakan berhubungan dengan ketenangan arwah di

alam kubur.

“Pancen kui mesti dilakoni Saben wektu wektu tertentu le,
kadang nek gak di panceni mesti bakal ditekani lewat ngipi
ngipi mbuh kui mongso turu rino utowo bengi bolak balik
nggak mung sepisan. Lan kadang nek panganan e gak podo
karo seng di pengeni kui iso wae di tolak nganggo mimpi
maneh. Mulane kui pancen ya tradisi seng sacral lan dilakoni
turun tumurun saben ono wong ninggal. kadang yo le nek
emang sengojo atau kelalen nggak gawe pancen dino seng wes
dadi kebiasaan ngekei pancen, iso iso sampe di ngimpi ni
bolak balik mergo kui. Rasane ono seng kurang angger gak
ngekei pancen mergo kui dalan kanggo arwah ben sekirane
tenang damai lan langgeng.”®’

Artinya : “ Pancen Itu memang harus dilakukan pada waktu-
waktu tertentu, kadang kalau tidak dilakukan dengan baik pasti
akan didatangi mimpi, mimpi yang datang silih berganti, siang
malam, tidak hanya sekali. Dan terkadang ketika makanan
tidak sama dengan yang Anda inginkan, dapat menolaknya
dengan bermimpi lagi. Oleh karena itu, ini benar-benar tradisi

8 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 13 Desember 2024,
87 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024.

55



yang sakral dan diwariskan dari generasi ke generasi setiap
kali ada yang meninggal. Kadang-kadang, bahkan jika tidak
melakukannya dengan sengaja atau lupa melakukannya, itu
menjadi kebiasaan. Rasanya ada yang kurang kalau tidak
mengerjakanya dengan benar, karena itulah jalanya arwah agar
jiwa bisa benar-benar damai dan abadi.”

Penempatan ditempat khusus Pancen biasanya diletakkan di
tempat tertentu yang sudah dianggap suci atau khusus, seperti di altar
keluarga, dekat makam, atau di rumah pada tempat yang telah
disiapkan untuk ritual tersebut. Pancen diletakkan di atas meja atau
nampan dengan tatanan yang rapi dan penuh penghormatan.
Pembacaan doa setelah Pancen disiapkan, doa sering dibacakan oleh
pihak keluarga atau tokoh agama untuk memohon kedamaian bagi
arwah yang telah meninggal. Doa ini bisa berupa doa spesifik dalam
agama atau doa pribadi yang mencerminkan harapan agar almarhum
tenang di alam baka. Harapan restu selain untuk arwah orang yang
meninggal, dalam beberapa tradisi, keluarga juga memohon restu dan
berkah agar kehidupan mereka diberkahi dan dilindungi oleh arwah

leluhur.®®

Pemberian doa penutup sebagai penutupan acara, dibacakan
untuk memohon keselamatan bagi almarhum di alam kubur. Doa ini
juga mengharapkan agar arwah ditempatkan yang terbaik di sisi Tuhan
dan diberi perlindungan. Setelah prosesi selesai, keluarga dan
masyarakat akan berkumpul dan berbagi kebahagiaan dalam bentuk
makan bersama. Acara ini menjadi simbol kebersamaan dan rasa
solidaritas antar keluarga dan komunitas. Meskipun upacara ini
dilakukan dalam suasana kesedihan, ada rasa kehangatan dan

kedamaian yang diharapkan tercipta melalui kebersamaan tersebut.®

8 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.
8 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.

56



Proses penghormatan dan persembahan memakai obat atau
dupa, dalam beberapa tradisi, dupa atau minyak wangi dibakar sebagai
simbol pemurnian dan penghormatan kepada roh, ini juga dianggap
sebagai cara untuk mengundang kehadiran roh almarhum.
Tumbuhnya proses ritual dalam beberapa kebudayaan, Pancen bisa
melibatkan prosesi ritual yang lebih kompleks, seperti pemanggilan
arwah atau berbagai tindakan simbolis lainnya untuk menghubungkan

dunia yang hidup dengan yang telah meninggal.

Keluarga besar ataupun orang-orang yang mempunyai
hubungan dekat dengan almarhum biasanya akan berkumpul untuk
bersama-sama berdoa, berbicara tentang almarhum, dan memberikan
penghormatan pada hari-hari tertentu, seperti hari kematian atau pada

perayaan tertentu yang dianggap penting dalam tradisi.®
2. Makna Tradisi Pancenan

Menurut mbah Pasri tradisi Pancenan untuk orang yang telah
meninggal dunia mempunyai makna yang begitu dalam, baik dilihat
dari segi spiritual, sosial, dan kebudayaan. Dikutip dari hasil

wawancaa dengan beliau :

“ Makna tradisi pancenan kui ono maksud lan tujuan e
kanggo ngurmati kaping pungkasan mbuh kui seng ngadakke
seko keluarga opo dulur cerake, gunane kanggo ngirim dongo
marang arwah seng wes bedo panggonan lan mugo di
panggonke nek seng luweh apik, yo karo ndungakke supoyo
oleh keberkahan lan kedamaian ning alam kubur ben dalan
dumugi suwargo iso langgeng, oleh pangapuran seko gusti
allah. Kabeh wong wong mesti percoyo ing pandungan kui iso
tekan dumugi seng karepke yen kudu di imbangi karo usahane.
Tradisi pancenan kui podo wae due makno kanggon symbol
nyatukke keluarga karo roh batin e arwah seng wes nek alam
kubur, penyambung batin supoyo langgeng pandongane
keluargane marah arwah. Paling penting tujuane yakui
ngelanggeng ke tradisi turun temurun lan budoyo tinggalan
jaman biyen seng kudu dilestarike peneruse supoyo ora pedot,

% Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.

57



tradisi kui nyambung karo spriritual marah gusti pengeran.
Maysrakat lan wargo deso tetep ngelakoni tradisi kui, mergo
wes di paten lan percoyo nek kabeh turum temuurun kui kudu
di lakoni amergi kui iso ndadekke balak nek emng kui ora
dilakoni.”%

Artinya : “Makna dari tradisi ini ada maksud dan tujuannya
sebagai penghormatan terakhir kali seseorang meninggal
dunia, baik dari sisi keluarga maupun sanak saudara, bertujuan
untuk menyampaikan pesan dan doa kepada yang meninggal
agar mendapat tempat yang lebih baik, serta mendoakan agar
almarhumah mendapat tempat terbaik di sisi-Nya, diberi
keberkahan dan kedamaian di alam kubur, kekal di jalan
menuju surga, dan mendapat ampunan dari Allah SWT. Setiap
orang percaya bahwa mereka dapat mencapai apa yang mereka
inginkan jika mereka berusaha. Tradisi Pancenan sama halnya
dengan makna simbol penghubung keluarga dengan roh batin
arwah yang ada di alam kubur. Tujuan yang paling utama
adalah melestarikan adat istiadat yang telah diwariskan dari
generasi ke generasi, serta melestarikan budaya yang masih
tersisa dari masa lalu yang harus dilestarikan oleh generasi
mendatang agar tidak punah. Tradisi ini berhubungan dengan
ritual spiritual kepada Gusti Pengeran. Masyarakat -
masyarakat desa tetap melakukan tradisi ini, karena sudah
menjadi hak paten dan mereka percaya bahwa semua generasi
harus melakukannya karena jika tidak dilakukan akan
mendatangkan balak.”

a) Makna Spiritual

Makna spiritual dari tradisi Pancen orang meninggal
terhubung dengan konsep hubungan antara dunia yang hidup
dan dunia roh. Dalam banyak budaya, termasuk di Indonesia,
Pancen atau persembahan kepada orang yang telah
meninggal memiliki dimensi spiritual yang mendalam,
Mbah Lasemi mengungkapkan bahwa dalam tradisi Jawa
yang beliau yakini dari hasil peninggalan leluhur,
menjelaskan tentang macam macam prosesi yang dilakukan
sebagai wujud penghormatan terakhir. Ikatan batin arwah

dengan salah satu keluarga sangat erat dengan adanya bukti

91 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024,

58



yang di alami mbah lasemi berupa di datangi berkali kali
lewat mimpi untuk mengingatkan tradisi dan segera

dilakukan. %

“Pancen nek gak dilakoni biso wae ditekani
lewat mimpi le, ora mung sepisan tapi iso wae peng
telu kanggo ngelengke nk kudu nyogati pancen kui
mau. Isine ngimpi ya wong arwah kui teko moro
omah lan ngomong nk njaluk di masakke seng di
senengi lan dikon deleh nk pangonan seng biasane di
nggo pancen. Kui mbuktekno nk batine kuat marang
arwah, masio wes bedo alam ora bakal luntur nek
senajan kui krentek e tekan sak jroneng ati.”%

Artinya : “ Jika Pancen tidak dilakukan dapat
didatangi melalui mimpi, tidak hanya sekali tetapi
tiga kali untuk mengingat bahwa tradisi itu harus
dilakukan. Isi mimpinya, yakni datangnya arwah ke
rumah tersebut dan mengatakan ingin dimasakkan
makanan yang disukai dan disuruh meletakan di
tempat biasanya meletakkan Pancen tersebut. Itu
membuktikan batinnya kuat ke arwah, walaupun
sudah beda alam tidak akan luntur sekalipun sampai
ke lubuk hatinya.”

1) Menghormati Arwah

Menunjukkan rasa hormat terhadap orang
yang telah meninggal dan mengenang jasa serta
kehidupannya. Simbol Penghormatan, Pancen
tidak hanya berbicara soal doa, tetapi juga
tentang penghormatan kepada alam, leluhur, atau
kekuatan yang diyakini mengatur kehidupan.
Dalam konteks ini, Pancen bisa digunakan untuk
menunjukkan rasa hormat terhadap keyakinan
orang lain, meskipun cara atau bentuknya

berbeda.

92 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025
93 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025

59



Nghurmat marang arwah kui penting
knggo kelanggengan neng alam barjah,
sekirane iso ndadekno berkah lan tentrem ing
dunyo lan akhirat. Akeh coro ngehurmat
arwah salah sijine ngirim dungo neng makam
utowo sak wise sholat lan ngeresiki makam
arwah.%

Menghormati  roh  penting  untuk
keabadian di akhirat, karena dapat membawa
berkah dan kedamaian di dunia ini dan
akhirat. Banyak cara yang bisa dilakukan
untuk menghormati arwah, di antaranya
dengan mengirimkan doa ke makam atau
sesudah berdoa dan membersihkan makam
para arwah.

2) Menghubungkan Dunia Fisik dengan Dunia
Spiritual

Pancen dianggap sebagai jembatan antara

dunia yang hidup dan yang telah meninggal,

memfasilitasi komunikasi antara keduanya.

Memahami hubungan antara kenyataan yang

dapat kita lihat dan rasakan dengan dimensi yang

lebih abstrak serta tidak tampak

3) Mendapatkan Kedamaian dan Keberkahan
Dalam beberapa tradisi, Pancen dianggap
sebagai cara untuk memperoleh kedamaian atau
keberkahan bagi yang hidup, atau untuk
membantu arwah mendapatkan kedamaian di
alam  setelah  kematian. Mbah lasemi
mengungkapkan bahwa:

“Urip iso ayem yen ora ono kalangan opo opo
seko leluhur, mulane kui sebisone
ngeluhurake tradisi seng wes dadi

9 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024,

60



peninggalan buyut buyut nang. Ben batin iso
ayem tentrem tanpo ono kalangan.”%
Artinya : “Hidup bisa tenteram kalau
tidak ada halangan dari leluhur, maka sebisa
mungkin mengaggungkan adat istiadat yang
sudah diwariskan dari buyut-buyut Kkita.
Supaya batin bisa tentram dan damai tanpa
ada halangan.”
b) Makna Sosial
Makna sosial yang dapat di ambil dalam tradisi
Pancen berupa menciptakan rasa kebersamaan dan
identitas  dalam  sebuah  komunitas. = Dengan
melaksanakan tradisi, masyarakat memperkuat rasa
memiliki dan mengenali diri mereka sebagai bagian dari
kelompok tertentu.
1) Penghubung antar generasi
Tradisi membantu menjaga kontinuitas
budaya dan nilai-nilai dari satu generasi ke
generasi seterusnya. Dengan adanya tradisi,
pengetahuan, keyakinan, dan praktik yang telah
ada sebelumnya dapat terus diteruskan dan
dipahami oleh generasi yang lebih muda.®
Menurut mbah Suparman menjelaskan
bahwa realitas di lingkungan Masyarakat harus
bisa menerima dan berhubunga antar generasi
dengan menjunjung suatu tradisi yang
merupakan hasil turun temurun dari leluhur desa.

“Jenenge urep neng ndeso ojo terlalu kaku
supayane ora gampang keno masalah marang
masyarakat kudu iso saling menghormati dan
menhargai onone tradisi dengan di lakoni
saben saben reno. Kudu iso ngomong alus
alus marang wong lan ngekei pengertian, ugo

% Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.
% Koentjaraningrat. Pengantar Antropologi Sosial. Jakarta: Rineka Cipta. (1990).

61



koyok gelas isine rusoh nek disiram bayu
putih terus menerus bakal iso resik alon
alon.”%

Artinya : “Yang namanya kehidupan di
pedesaan janganlah terlalu kaku agar tidak
mudah  menimbulkan  masalah  bagi
masyarakat, hendaknya dapat saling
menghargai dan menghargai adat istiadat
yang dijalankan sehari-hari. Kalian harus bisa
berbicara lemah lembut kepada orang lain
dan penuh pengertian, ibarat gelas yang
kotor, kalau terus menerus disiram air putih,
lama-kelamaan akan bersih.”

2) Solidaritas dan ikatan sosial
Banyak tradisi melibatkan partisipasi
bersama dalam acara atau ritual tertentu, seperti
perayaan atau upacara. Aktivitas kolektif ini
mempererat  hubungan  antar  individu,
membangun rasa solidaritas, dan memperkuat
jaringan sosial dalam komunitas.
3) Penguatan norma sosial
Tradisi sering kali mengandung norma atau
aturan yang mengarahkan perilaku individu
dalam masyarakat. Melalui tradisi, individu
belajar tentang apa yang diterima dan dihargai
dalam kelompok sosial mereka, yang membantu
menciptakan ketertiban sosial.”%
¢) Makna Kebudayaan
Makna kebudayaan sebuah tradisi mencakup cara
tradisi tersebut mencerminkan dan membentuk nilai-

nilai, kepercayaan, dan identitas suatu masyarakat.

Kebudayaan adalah suatu sistem makna dan praktik yang

7 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.
% Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. . (1973)

62



terua dilakukan dari generasi ke generasi oleh karena itu
tradisi adalah salah satu elemen utama dalam proses itu.
Berikut adalah beberapa makna kebudayaan dari sebuah
tradisi. Meskipun tradisi cenderung bertahan lama,
kebudayaan juga berkembang dan beradaptasi seiring
waktu. Tradisi yang ada dapat berfungsi sebagai landasan
bagi perubahan kebudayaan yang lebih luas, terutama
ketika masyarakat menghadapi tantangan atau pengaruh
dari luar. Tradisi dapat dipertahankan, dimodifikasi, atau

bahkan diganti seiring dengan dinamika sosial dan

perkembangan zaman.%

“Makno seko budoyo seng iso di jipuk kui yo
seko coro penghormatan marang arwah, terus
panggonan silaturahmi batine wong urep karo
wong mati, ndudohne ngucap syukur lewat
Pancen kui, nek babakan spiritual kui lueh teko
sakjroning batin marang arwah kanggo njogo
hubungan keapikan sekirone orang ono musibah
seng teko perkoro arwah.%

Artinya : “makna budaya yang dapat diambil
sebagai cara untuk memberikan penghormatan
kepada roh, terus memupuk hubungan antara
yang hidup dan yang mati, dan mengungkapkan
rasa terima kasih melalui Pancenan, Jikalau
perihal spiritual itu lebih dlam makna sampai ke
hati berdoa kepada roh agar dapat menjaga
hubungan baik supaya tidak ada musibahyang
datang dari arwah.”

Tradisi mencerminkan nilai-nilai dan
kepercayaan yang diyakini oleh masyarakat. Misalnya,
melalui upacara atau ritual tertentu, sebuah tradisi bisa
menyampaikan ajaran moral, spiritual, dan etika yang

dianggap penting dalam komunitas tersebut. Dengan

% Suryadi, Asep. Tradisi dan Kepercayaan Masyarakat Jawa. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
(2012).
100 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.

63



demikian, tradisi berfungsi sebagai sarana untuk
mempertahankan dan mewariskan kepercayaan yang
menjadi dasar kebudayaan. Banyak tradisi juga berfungsi
sebagai medium untuk menyampaikan pengetahuan dan
keterampilan, baik itu dalam bentuk seni, kerajinan, atau
praktik hidup sehari-hari. Ini bisa berupa pengetahuan
tentang pertanian, kerajinan tangan, atau cara
berinteraksi dengan alam dan sesama. Oleh karena itu,
tradisi berperan sebagai sarana pendidikan informal yang

penting dalam kebudayaan.%

B. Peran Tradisi Pancenan sebagai Instrumen dalam Membangun

Toleransi Sosial bagi Masyarakat Desa Glonggong

Dalam konteks keagamaan di daerah Jawa istilah Islam abangan dan
putihan merujuk pada perbedaan kelompok muslim dari cara pandang atau
praktek dalam masyarakat muslim, khususnya terkait dengan pengaruh
budaya lokal kebatinan, unsur unsur adat dan ajaran islam. Islam
mengajarkan nilai nilai seperti keadilan, kesejahteraan dan perdamaian.
Praktik keagamaan dan budaya islam di Indonesia mencerminkan
keberagaman dan dinamika masyarakatnya yang terus menerus berkembang

seiring waktu.1%2

Istilah Islam abangan digunakan untuk menggambarkan kelompok
Muslim yang lebih mengutamakan tradisi dan budaya lokal dalam
menjalankan agama Islam. Mereka cenderung lebih fleksibel dalam
mengikuti ajaran Islam yang dianggap lebih "sinkretis," yaitu
mencampurkan unsur-unsur adat, kepercayaan animisme, dan tradisi lokal
dengan ajaran Islam. Keanekaragaman berkumpul membentuk harmoni

dengan memberi ruang masing-masing kelompok memaknai menurut

101 Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. (1973).
102 Clifford Geertz, The Religion of Java. Tahun 1976.

64



perspektifnya sendiri, Islam Abangan sering kali terkait dengan kelompok

yang lebih terbuka terhadap praktik-praktik lokal yang dianggap tidak
sepenuhnya sesuai dengan ajaran Islam yang ketat.!%®

Menurut Mbah Pasri golongan Islam abangan umumnya masih
mempercayai adanya sosok roh halus dan bisa berhubungan baik, selaian itu
bersinggungan langsung dengan tradisi yang dilakukan dengan tujuan saling
menghormati. Keberadaan makhluk halus yang memang diakui oleh agama
Islam, semakin memperkuat keyakinan kaum abangan bahwa makhluk

halus mempunyai hak hidup sama dengan manusia umumnya.

“ Wong abangan kui ya tetep Islam, namung rodo bedo karo
tradisi seng di lakoni, koyodene sajen seng kanggo persembahan
seng di lakoni nek dino dino tertentu. Wong abangan kui ciri khas e
luweh mentingno dino dino apik tinimbang liyane saben ngadakke
acara mesti golek dino disek, supoyo iso mlaku lancer ora ono
alangan. Ciri ciri liyane lueh percoyo weton kui iso dadekno berkah
utowo dino becik kanggo saben saben wong, mboh kui angger
wetone di posoni kanggo golek berkah e dino lahire.”1%

Artinya : “Masyarakat Abangan masih memeluk agama
Islam, namun sedikit berbeda dengan adat istiadat yang dilakukan,
seperti halnya pada acara sesaji yang dilakukan pada hari tertentu.
Orang Abangan mempunyai ciri khas yaitu menganggap hari ini
lebih baik dibanding hari lainnya. Ciri lainnya adalah dipercaya
bahwa weton tersebut dapat mendatangkan keberkahan atau hari
baik bagi setiap orang, apalagi jika weton tersebut melakukan puasa
untuk memohon berkah di hari kelahiran.”

Golongan Islam abangan memang lebih banyak mendengarkah
kisah kisah tentang berbagai kesaktian para-para wali terutama sunan
kalijjaga, menjadi sebuah patokan untuk panutan dari masa ke masa.
Dibandingkan dengan ajaran ajaran murni agama yang rentan lebih sedikit
diterima dan hal hal yang menyangkut keislaman, terlepas dari semua itu

mereka sangat mempercayai bahwasanya ajaran wali adalah ajaran Islam.

103 Mukodi. “Islam abangan dan nasionalisme komunitas samin di blora . Sekolah Tinggi
Keguruan dan Ilmu Pendidikan (STKIP) PGRI Pacitan, Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, Vol.
24 No. 2, November 2016, 379-400

104 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024,

65



sehingga konsep religi dalam Islam abangan pun tetap merupakan konsep

agama [slam pada umumnya.

Menurut Mbah Suladi sebutan orang abangan sudah agak jarang
digunakan, namun hakikatnya golongan itu masih tetap ada. Dalam
masyarakat Jawa golongan itu dikenal dengan sebutan Islam KTP, sebutan
itu lebih meluas dengan adanya tindakan atau kegiatan mereka tidak
menjalankan ibadah yang di wajibkan, tetapi terdaftar keagamaan Islam di
KTP. Meskipun golongan itu tidak menjalankan ibadah dengan semestinya,
bukan berarti sedikit ilmu pengetahuan mereka terlalu dangkal, banyak
diantara mereka sebenarnya dapat melakukan Sholat, namun tidak selalu

melakukannya. 1%

Menurut Mbah Parni kata lain dari Islam abangan yaitu kejawen
berasal dari kata Jawen yang dimaksud dengan Jawa dalam artian

kepercayaan jawaan berhubungan erat dengan nada dan tradisi.

“Sejatine kejawen kui titik tinemu seko islam campuran karo
budoyo Jowo, lan campuran seko napak tilas utowo sejarah turun
temurune cerito kanjeng sunan wali songo. Seng di anut ya cerito
cerito jaman biyen seko omongane mbah buyut sak penduwure,
makane kui ndadekno kejawen kui rodo bedo seko islam biasane.
Masio ngunu kejawen gak due kitab khusus tapi manut karo
wejangane kanjeng sunan lan panduwuran panduwuran biyen.
Sejatine aturan aturan wong jowo kui miturut seko primbon, suluk,
kidung lan babad seng nyeritaake sejarah sejarah jaman biyen.”1%

Artinya : “Hakikatnya Kejawen titik temunya adalah
perpaduan antara Islam dengan budaya Jowo, serta perpaduan antara
peninggalan sejarah dan kisah Sunan Wali Songo. Orang tua
bercerita tentang kisah masa lalu, sebagaimana yang sering
diceritakan oleh buyut dan sesepuh sebelumnya. Makadari itu
kejawen berbeda dengan ajaran Islam pada umumnya. Maka dari itu
kejawen tidak ada kitab khusus melainkan menaati petuah Sunan
dan masa lampau. Padahal, aturan masyarakat Jawa itu berdasar
pada primbon, suluk, kidung, dan babad yang menceritakan sejarah
masa lalu.”

105 Wawancara dengan Mbah Suladi pada 12 Desember 2024.
106 Wawancara dengan Mbah Parni pada 12 Desember 2024.

66



Kata istilah Islam Putihan merujuk pada kelompok Muslim yang
lebih memegang teguh ajaran Islam yang ortodoks atau murni, sesuai
dengan hukum syariat Islam yang ketat. Golongan ini cenderung menolak
adanya praktik atau kepercayaan yang dianggap berseberangan dengan
ajaran Islam yang lebih formal dan ortodoks. Seringkali islam putihan
dikenal dengan sebutan Santri, istilah tersebut berkaitan dengan putihan
yang diambil dari kata putih, menggambarkan pakaian putih yang sering

digunakan golongan itu sebagai simbol kesucian dan ketaatan.

Menurut Ibu Sukeri karakteristik islam putihan lebih condong
mengikuti ajaran islam yang murni, termasuk bagian pelaksanaan rukun
iman dan islam dengan sesuai dengan syariatnya. Pengaruh besar dibagian
pendidikan formal dari mulai kecil sampe besar, untuk mendalami keilmuan
agama bisa juga masuk di lingkup madrsah atau pesantren. Golongan Islam
putihan sering lebih menekankan praktek keagamaan yang sesuai dengan
ajaran murni islam dan cenderung menghindari budaya lokal yang di anggal
bertentangan dengan syariat. Pengajaran yang lebih berikan ke generasi
seterusnya secara massif untuk menguatkan segi keimanan dan ilmu
keagamaannya. Islam memberikan kebebasan untuk berbudaya selama
kebudayaan tersebut mendukung prinsip-prinsip moral dan etika Islam,
seperti saling menghormati, perdamaian, kejujuran, dan kasih sayang.
Banyak aspek dalam kebudayaan lokal, seperti bahasa, pakaian, seni, dan
makanan, yang dapat diterima dalam agama Islam selama tidak ada unsur

yang bertentangan dengan ajaran-ajaran agama. 1%

“Pendedikan pertama bagi anak atau generasi muda itu ya
ada di keluarga mas, dari mulai etika, kultur, tolerasi, saling
menghormati dan lain lain. Selepas itu Pendidikan formalpun ikut
menyongsong adanya materi materi yang di ajarkan di masing
masing sekolah ataupun pesantren. Lebih mengenalkan toleransi dan
saling menghormati dengan adanya perbedaan kultur maupun tradisi
yang ada.”108

107 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.
108 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.

67



Menurut Pak Nadi golongan islam putihan merujuk pada aliran
islam yang lebih terbuka dan liberal serta mengikuti ajaran islam yang lebih
santai, tegantung juga dari berbagai faktor pemahaman agama di lingkungan
tersebut. Islam putihan lebih relevan dengan zaman modern karena
cenderung mengadaptasi pemikiran yang lebih terbuka terhadap teknologi.

“Wong putihan luweh gampange ya iso di sebut orang orang
yang mengikuti ajaran syariat dari Allah SWT, dan harus bisa
menyesuaikan dengan perkembangan jaman, tidak lupa dengan
manut marang dawuh e kyai kyai lan ulama. Yo walaupun sering
bersinggungan ketika ada kegiatan adat, tetap kita harus menjaga

sikap toleransi dan menghormati antar keyakinan yang berbeda
terkait pengadaan tradisi. 1%°

Artinya : “Masyarakat putihan dapat dengan mudah disebut
orang yang mengikuti ajaran syariat dari Allah SWT, dan harus
mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, tidak lupa
mengikuti ajaran para kyai dan ulama. Ya, meskipun kita sering
berpapasan ketika ada kegiatan adat, kita tetap harus menjaga sikap
toleransi dan saling menghormati antar umat beragama terkait
pengadaan adat atau tradisi.”

Terkadang faktor lingkungan bisa mempengaruhi pemahaman
agama serta orientasi agama, tergantung cara pandang dan menyikapi suatu
hal lebih moderat. pandangan terhadap tradisi lokal dan kebudayaan bersifat
fleksibel, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran agama
yang terkandung dalam al-qur’an dan hadis. Islam menghargai
keberagaman budaya, asalkan tradisi atau kebudayaan tersebut tidak
mengarah pada praktik yang bertentangan dengan tauhid (keyakinan kepada

Allah) atau syariat Islam.°

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong, Kecamatan Jakenan,
Kabupaten Pati, memainkan peran penting dalam membangun toleransi
sosial di tengah masyarakat yang beragam. Meskipun terdapat perbedaan
pemahaman keagamaan antara kelompok Islam abangan dan putihan, tradisi

ini berhasil menyatukan mereka dalam kegiatan bersama, seperti ziarah

109 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.
110 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.

68



leluhur, doa bersama, dan kenduri. Melalui partisipasi aktif dalam tradisi ini,
masyarakat mampu mempererat kebersamaan, meningkatkan solidaritas

sosial, dan mengurangi potensi konflik.

Pancenan juga menciptakan ruang untuk dialog antar kelompok
yang berbeda, memungkinkan mereka untuk saling memahami dan
menghormati perbedaan. Selain itu, tradisi ini mengajarkan nilai-nilai
toleransi melalui kebersamaan dan gotong royong dalam mencapai tujuan
bersama. Oleh karena itu, Tradisi Pancenan berfungsi sebagai instrumen
sosial yang efektif dalam membangun dan memperkuat toleransi sosial di

tengah keragaman budaya dan agama.*'!

Melalui kegiatan bersama, masyarakat mengedepankan nilai-nilai
kebersamaan, gotong royong, dan penghormatan terhadap perbedaan.
Tradisi ini menjadi sarana untuk memperkuat solidaritas sosial dan
menciptakan ruang dialog antar kelompok yang berbeda. Dengan demikian,
Tradisi Pancenan bukan hanya sebagai ritual budaya, tetapi juga sebagai
instrumen untuk memperkuat toleransi sosial dan integrasi antarwarga

dalam masyarakat yang majemuk.!*2

1. Perspektif Islam Putihan terhadap Tradisi Pancenan

Dalam pandangan Islam, tradisi Pancen atau pemberian
makan sesaji untuk persembahan kepada orang yang sudah
meninggal pada umunya tidak sesuai dengan ajaran islam. Islam
mengajarkan bahwa setelah seseorang meninggal, mereka tidak
dapat menerima persembahan atau ibadah lainnya dari orang
yang masih hidup. Menurut mbah Suparman mengungkapkan
bahwa tidak ada ibadah untuk orang yang telah meninggal .3

Islam menganjurkan untuk mengenang orang-orang yang telah

meninggal dunia dengan cara yang benar, yaitu dengan

111 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.
112 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.
113 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.

69



membaca al-qur’an (terutama Surah Al-Fatihah), mendoakan
mereka, dan bersedekah dengan atas nama mereka. Amal
perbuatan mereka terputus, kecuali tiga hal, yaitu:
a) Sedekah jariyah (amal yang terus mengalir manfaatnya).
b) Ilmu yang bermanfaat yang diajarkan kepada orang lain.

¢) Doa anak yang shalih.

Pancen yang diberikan sebagai persembahan kepada
orang yang telah meninggal tidak memiliki dasar ajaran dalam
Islam. Sebaliknya, yang dibutuhkan adalah doa, amal saleh yang
dilakukan untuk orang yang telah meninggal, serta memohonkan
ampunan dan rahmat bagi mereka. Hadis dari Nabi Muhammad

SAW:
585 pllia ol 554y & oo 540 5 483 (1 B3 (V) Al ol (i) e 1Y
Al
“Apabila seseorang meninggal dunia, maka
terputuslah segala amalannya kecuali tiga perkara: sedekah

jariyah, ilmu yang bermanfaat, dan doa anak yang shalih.”
(HR. Muslim).}*

Islam menekankan bahwa segala bentuk ibadah hanya
untuk Allah SWT, baik yang dilakukan untuk yang hidup
maupun yang telah meninggal, harus diserahkan kepada Allah
saja. Memberikan persembahan atau Pancen kepada roh orang
yang sudah meninggal dianggap sebagai syirik, yang merupakan
dosa besar dalam Islam. Syirik berarti menyekutukan Allah
dengan yang lain, dan ini tidak dibenarkan dalam Islam.

dijelaskan dalam al-qur’an Surah An-Nisa (4:48):

W) (s 80 88 Ay & 58 (e y LA (yad SIS (550 e M5 4y A58 1 ek Y
@1¢:I/.,

114 Hadis Shahih Muslim, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Hadis Shahih Muslim.

70



“Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni
dosa syirik, dan Dia mengampuni dosa selain syirik bagi
siapa yang Dia kehendaki.”!®

Islam mengajarkan bahwa cara yang benar untuk
membantu orang yang telah meninggal adalah dengan
mendoakan mereka, memohonkan ampunan untuk dosa-dosa
mereka, dan meminta Allah memberikan rahmat-Nya. Doa ini
adalah bentuk ibadah yang dapat diterima oleh Allah dan
memberikan manfaat kepada orang yang meninggal yang

tertuang dalam al-qur’an Surah Ibrahim (14:41):
@ Sllaall 255 25 Ginaals G315 ¢ D) 5

“Ya Tuhan kami, ampunilah aku, ibu bapakku,
dan orang-orang yang beriman pada hari terjadinya
perhitungan amal.”*1®

Tradisi Pancen untuk orang yang telah meninggal
termasuk dalam kategori bid’ah, yaitu amalan yang tidak
diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW dan tidak memiliki dasar
dalam al-qur’an maupun hadis. Nabi Muhammad SAW telah
menegaskan bahwa segala bentuk ibadah dan amal harus
mengikuti petunjuk yang telah diajarkan oleh beliau. Dijelaskan

dalam Hadis dari Nabi Muhammad SAW:
35 584k ol L 13 Uil a&adl Ba

“Barangsiapa yang mengamalkan suatu amalan
yang tidak ada perintahnya dari kami, maka amalannya
tertolak.” (HR. Muslim no. 20 dan Muslim no. 1718)!’

Menurut mbah Suparman masyarakat harus bisa
memahami semua perbedaan tetapi juga harus menghindari

segala bentuk praktik atau ritual yang tidak ada tuntunannya dari

115 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia.
116 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia.
117 Hadis Shahih Muslim, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Hadis Shahih Muslim.

71



Allah dan Rasul-Nya. Oleh karena itu, Pancen untuk orang yang
meninggal yang dianggap sebagai bentuk penghormatan atau
peringatan bukanlah praktik yang diajarkan dalam Islam. salah
satu bentuk penyajian yang tidak ada wujud yang menghabiskan

makanan termasuk mubadzir.

“Nek ancen masyarakat iso mbedakno ndi seng
panutan seko kanjeng nabi lan gusti allah bakal di anut.
Pancen kui seko tradisi kebudaayan seng turun temurun
seko buyut, ora termasuk ajarane kanjeng nabi.!!8

Artinya : “Jika masyarakat benar-benar dapat
membedakan orang yang memiliki panutan seperti Nabi
dan Allah SWT, mereka akan mengikutinya. Pancen itu
merupakan tradisi budaya yang diwariskan secara turun-
temurun, tidak termasuk ajaran nabi.”

2. Perspektif Islam abangan terhadap Tradisi Pancenan

Islam abangan, yang merujuk kepada kelompok
masyarakat Muslim di Indonesia yang menggabungkan ajaran
Islam dengan tradisi lokal atau budaya animisme, sering kali
mengadaptasi praktik budaya mereka dalam kehidupan sehari-
hari, termasuk dalam menghadapi kematian. Salah satu tradisi
yang sering dikaitkan dengan kelompok ini adalah tradisi
Pancen yaitu persembahan makanan, bunga, atau benda lain
yang diberikan untuk menghormati orang yang telah
meninggal %9

“Abangan iso diarani kejawen kui yo intine bedo
seko aliran islam murni, ono podone tapi kejawen lueh
akeh nganggo tradisi turun temurun mas, seko ajaran
sunan sunan khusus e sunan kalijogo, lueh nganggo
budoyo jaman biyen seng diteruske.”*?°

Artinya : “Abangan bisa disebut kejawen apabila
intinya berbeda dengan aliran Islam murni, namun
kejawen banyak menggunakan tradisi yang diwariskan
secara turun-temurun. Dari ajaran Sunan sunan,

118 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.
119 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024.
120 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024.

72



khususnya Sunan Kalijogo, beliau menggunakan budaya
masa lalu yang sudah diwariskan secara turun-temurun.”

Pancen bisa dipandang sebagai bagian dari cara
masyarakat yang lebih luas untuk merayakan hidup dan
mengenang orang yang telah meninggal, bukan sebagai bentuk
penyembahan atau pemujaan. Abangan sering kali lebih
fleksibel dalam memahami tradisi lokal dan budaya setempat.
Mereka yang mengidentifikasi diri dengan Islam abangan
mungkin melihat Pancen sebagai suatu ritual budaya yang
memiliki makna sosial dan spiritual dalam konteks masyarakat

mereka..!?!

Beberapa penganut Islam abangan mungkin melihat
Pancen sebagai simbolik dari niat baik dan perasaan yang
mendalam terhadap orang yang telah meninggal. Pancen bukan
dilihat sebagai sesuatu yang mendatangkan berkah atau
keberuntungan, melainkan sebagai simbol rasa cinta dan
penghormatan. Dalam hal ini, praktik Pancen lebih kepada
aspek sosial dan emosional daripada aspek religius yang

spesifik.1??

Mbah Pasri mengungkapkan bahwa Tradisi Pancen
untuk orang meninggal merupakan salah satu contoh dari
keberagaman praktik budaya yang berkembang dalam
masyarakat. Tradisi ini sering kali dilakukan sebagai bentuk
penghormatan kepada orang yang telah meninggal, dan dalam
konteks ini, kedua kelompok umat Islam di Jawa, yaitu Islam

Abangan dan Islam Putihan, memiliki sikap yang berbeda

121 Hefner, Robert W. The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in
Malaysia, Singapore, and Indonesia. Cambridge University Press, 2001.

122 Azra, Azyumardi. Islam Abangan di Indonesia: Peranannya dalam Masyarakat. Mizan,
1999.

73



terhadap praktik tersebut. Perbedaan ini seringkali menjadi
perdebatan dalam konteks toleransi dan pemahaman agama.!?®

“Pancen kui ya budoyo jowo seng di lestarikno mas,

lan di lakoni Masyarakat seng percoyo. masio angger

jaman mesti bedo bedo pendapate marang tradisi kui ya

jenenge tradisi peninggalan seko buyut buyut ya dilakoni
ben sekirane iso ngajeni.

Artinya : “Pancen itu budaya jawa yang dilestarikan
dan dilakukan oleh Masyarakat yang mempercayainya.
Walaupun sepanjang jaman pasti beda pendapat tentang
adat istiadat Tradisi yang diwariskan dari kakek buyut
dijalankan dengan penuh hormat.”

Islam Abangan adalah kelompok umat Islam yang lebih
menekankan integrasi antara ajaran Islam dengan hasil
kebudayaan lokal yang memang sudah ada pada jaman
sebelumnya. Kelompok ini cenderung lebih fleksibel dalam
memandang kebudayaan dan adat istiadat masyarakat, asalkan
praktik tersebut tidak bertentangan dengan ajaran dasar Islam,
seperti tauhid (keesaan Allah).Dalam hal tradisi Pancen untuk
orang meninggal, [slam Abangan sering kali melihatnya sebagai
bagian dari keberagaman budaya yang harus dihormati dan
dilestarikan. Bagi mereka, Pancen bukanlah bentuk
persembahan kepada roh orang yang telah meninggal, tetapi
lebih sebagai penghormatan atau tanda cinta kepada orang yang
sudah tiada. Pancen yang disiapkan biasanya berupa makanan
atau barang-barang tertentu yang diletakkan di makam atau
tempat tertentu untuk mengingatkan anggota keluarga atau
masyarakat akan pentingnya mengenang arwah orang yang telah

meninggal 1%

(2008).

123 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024.
124 ‘Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024.
125 Rasyid, Abdurrahman. Kebudayaan Islam dan Inovasi dalam Peradaban, Mizan.

74



Dalam konteks ini, Islam Abangan menggunakan
toleransi budaya sebagai instrumen untuk menjaga harmoni
sosial. Mereka menganggap bahwa praktik Pancen ini tidak
mengganggu ajaran pokok Islam selama tidak diarahkan pada
kemusyrikan (syirik). Mereka lebih memilih untuk tidak
menghakimi tradisi tersebut, karena dianggap sebagai bagian
dari kebiasaan dan cara masyarakat untuk mempererat ikatan
sosial, meskipun tidak memiliki dasar yang kuat dalam ajaran al-

qur’an atau hadis.

Di sisi lain, Islam Putihan atau kelompok yang lebih ortodoks dalam
menjalankan ajaran agama, memandang tradisi Pancen dengan lebih kritis.
Bagi kelompok ini, Pancen adalah bentuk praktik yang tidak sesuai dengan
prinsip-prinsip dasar Islam, terutama dalam hal tauhid dan ibadah. Tradisi
Pancen dianggap bid’ah (inovasi yang tidak ada dalam ajaran Nabi
Muhammad SAW) dan syirik (menyekutukan Allah), terutama jika Pancen
dimaksudkan untuk menghubungi roh orang yang telah meninggal atau

sebagai persembahan kepada selain Allah.1%

Bagi mbah Purwati selaku umat Islam Putihan, tradisi Pancen untuk
orang meninggal dianggap sebagai penyimpangan dari ajaran yang
diajarkan oleh kanjeng Nabi Muhammad SAW, yang menegaskan bahwa
doa dan amal perbuatan yang bermanfaat bagi orang yang telah meninggal
adalah yang sesuai dengan syariat Islam, seperti tahlilan, sedekah, dan doa.
Mereka melihat bahwa tindakan seperti Pancen lebih menekankan kepada
unsur kebudayaan lokal yang tidak perlu dipertahankan jika bertentangan
dengan ajaran agama yang murni. Namun, meskipun mereka menentang
tradisi ini, kelompok Islam Putihan tetap menghargai kebudayaan lokal
secara umum, tetapi mereka lebih memilih untuk mengarahkan masyarakat

agar mengikuti tradisi yang sesuai dengan syariat-syariat [slam. Dalam hal

126 Jamil, A. Islam, Tradisi dan Modernitas: Kontroversi antara Islam Abangan dan Islam
Putihan. Pustaka Al-Azhar. (2015).

75



ini, toleransi mereka lebih mengarah pada pengertian bahwa kebudayaan
yang tidak ada unsur bertentangan dengan ilmu akidah Islam bisa diterima,

sementara yang bertentangan perlu dihindari.

Menurut Mbah Purwati mengungkapkan bahwa Islam Putihan,
meskipun juga menghargai keberagaman, memandang bahwa tradisi
Pancen bertentangan dengan ajaran ajaran Islam murni. Mereka
menganggap bahwa kebudayaan harus disesuaikan dengan syariat Islam,
dan praktik seperti Pancen perlu dikeluarkan dari tradisi agama karena
dapat menyesatkan umat dan mengarah pada penyimpangan (bid’ah dan
syirik).

“Nek menurute mbah pur, pancen kui ora ajaran ¢ kanjeng
nabi kerono pancen kui podo karo nyembah lan percoyo marang
bongso alus seng wes jelas jelas bedo alam, masio ono seng
ngelakoni ya tetep di hargai. Pancen kui kan podo karo nyembah
arwah lan nguri nguri wong seng wes bedo alam mas, kawet biyen

mbah pur gak pernah mancenin opo opo ya kerono mbah pur ngerti
nek kui ora ajaran seko kanjeng nabi.”?’

Artinya : “Kalau menurut Mbah Pur, Pancen itu bukan ajaran
dari Nabi, karena Pancen itu sama halnya menyembah dan percaya
kepada makhluk halus yang sudah jelas beda alam. Walaupun ada
yang melakukan tradisi itu harus tetap menghargai. Pancen itu sama
halnya menyembah arwah, dari jaman biyen Mbah Pur tidak pernah
melakukan tradisi pancen itu karena Mbah Pur tau kalo itu ajaran
bukan dari Nabi.”

Meskipun demikian, Islam Putihan tetap menunjukkan sikap
toleransi dengan menghargai tradisi yang tidak bertentangan dengan ajaran
Islam. banyak cara ain untuk mrngubah tradisi Pancen dengan melalui
pendidikan dan dakwah, berusaha mengarahkan masyarakat untuk
mengganti tradisi Pancen dengan amalan yang lebih sesuai dengan syariat,
seperti doa dan tahlilan. Meskipun berbeda pandangan, mereka tetap

berupaya menjaga hubungan baik dan saling menghormati antara sesama

127 Wawancara dengan Mbah Purwati pada tanggal 24 Januari 2025.

76



umat Islam dengan menghargai kebudayaan yang tidak bertentangan

dengan ajaran Islam.'?8

128 Wawancara dengan Mbah Purwati dirumah beliau pada 24 Januari 2025.

77



BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

1.

Berdasarkan hasil penelitian mengenai Tradisi Pancenan di Desa
Glonggong, Kecamatan Jakenan, Kabupaten Pati, dapat disimpulkan
bahwa tradisi ini memiliki peran strategis tidak hanya dalam pelestarian
budaya lokal, tetapi juga dalam membangun dan memperkuat toleransi
sosial di tengah masyarakat yang plural. Tradisi Pancenan menjadi
simbol identitas kolektif yang diwariskan secara turun-temurun dan
masih dilestarikan hingga kini, meskipun masyarakat terus mengalami
perubahan akibat pengaruh modernisasi.

Makna dari Tradisi Pancenan tidak terbatas pada aspek spiritual dan
ritual keagamaan semata, melainkan juga mencerminkan nilai-nilai
sosial yang mendalam. Tradisi Pancenan menjadi jembatan sosial yang
mempertemukan dua pandangan tersebut dalam suasana damai dan
harmonis. Partisipasi lintas kelompok dalam tradisi ini menunjukkan
bahwa perbedaan tidak menjadi hambatan untuk membangun relasi
sosial yang erat, melainkan menjadi kekayaan yang dikelola melalui
kearifan budaya lokal. Dengan demikian, Tradisi Pancenan bukan hanya
sekadar upacara budaya, tetapi merupakan instrumen penting dalam
memelihara kohesi sosial, memperkuat identitas bersama, serta
menanamkan nilai-nilai toleransi dan saling menghargai di tengah
masyarakat yang beragam.

Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan
bahwa Tradisi Pancenan memainkan peran penting sebagai instrumen
dalam membangun dan memperkuat toleransi sosial di tengah
masyarakat yang plural. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai
warisan budaya lokal, tetapi juga sebagai ruang sosial yang mendorong
terciptanya interaksi positif antarwarga, terlepas dari perbedaan latar
belakang agama, etnis, maupun status sosial. Melalui nilai-nilai

kebersamaan, gotong royong, serta penghargaan terhadap keberagaman

78



yang terkandung di dalamnya, Tradisi Pancenan secara nyata

menanamkan semangat hidup rukun dan saling menghormati.

Oleh karena itu, pelestarian dan penguatan tradisi seperti Pancenan

sangat relevan dalam konteks pembangunan sosial yang inklusif dan

harmonis. Pemerintah, masyarakat, serta generasi muda memiliki peran

penting dalam menjaga keberlanjutan tradisi ini agar tetap hidup dan

berkembang seiring perubahan zaman, tanpa kehilangan esensi nilai-

nilai toleransi yang menjadi pondasi utama kehidupan bermasyarakat.

B. Saran

Berdasarkan penelitian yang sudah diuraikan pada pembahasan

sebelumnya, berikut adalah saran-saran untuk penelitian ini dan penelitian

selanjutnya;

1.

Bagi warga Desa Glonggong untuk bisa menjaga sikap toleransi
antar keberagaman warna ataupun tradisi di dalam nya, dengan
tujuan untuk mencegah kerusakan pada hubungan kekerabatan dan
kerukunan di masyarakat. Penting untuk menjaga tingkat
kebersamaan secara turun temurun guna menciptakan perdamain
dan kesejahteraan. Menghargai perbedaan dan kepercayaan agama
merupakan kunci dalam bermasyarakat.

Saran bagi pembaca dan masyarakat umum,hendaknya penelitian ini
menambah wawasan dan pengetahuan tentang Islam Abangan dan
Islam Putihan yang ada di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan
Kabupaten Pati.

Saran bagi peneliti berikutnya. Penelitian ini masih belum banyak
membahas tentang Sejarah Desa Glonggong . Masih banyak yang
perlu dikaji dan didalami berkaitan dengan toleransi antar warna

keberagaman khususnya di Jawa ,Sehingga penelitian yang

79



bersinggungan dengan sikap toleransi antar umat harus
dikembangakan dan dilanjutkan.
C. Penutup

Puji Syukur Alhamdulillah, berkat rahmat dan hidayah serta inayah-
Nya, demikianlah skripsi ini disusun dengan harapan dapat memberikan
kontribusi pemikiran dan wawasan yang bermanfaat, khususnya dalam
memahami pembahsan yang telah dibahas. Penelitian ini tidak lepas dari
keterbatasan, baik dalam hal waktu, sumber daya, maupun ruang lingkup
yang ada. Oleh karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat
diharapkan guna perbaikan dan pengembangan penelitian selanjutnya.

Semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi perkembangan
ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang yang diteliti, serta menjadi
referensi bagi penelitian-penelitian berikutnya. Terima kasih kepada semua
pihak yang telah memberikan dukungan, baik berupa materi, moral, maupun
kesempatan, dalam proses penyelesaian skripsi ini.

Akhir kata, semoga apa yang disajikan dalam penelitian ini dapat
memberikan manfaat bagi masyarakat, akademisi, dan pihak-pihak yang
berkepentingan dalam mengembangkan pemahaman serta aplikasi lebih

lanjut terhadap pembahasan ini.

80



DAFTAR PUSTAKA

Abu Ahmadi, Perbandingan Agama (Jakarta, Rineka Cipta, 1991), hal 35.

Alfin Syah Putra dan Teguh Ratmanto, Media dan Upaya Mempertahankan Tradisi
dan Nilai-nilai Adat. Universitas Islam Bandung. 2019, Vol.7, No.1, April

Al-Ghazali, Imam. Thya Ulumiddin. Pustaka Al-Kautsar. (2004).

Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia.

Amin Abdulla, “Metodologi Penelitian Agama Pendekatan Multidisipliner”
(Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan Kalijaga, 2006), hal. 203.

Ardhana Januar Mahardhani dan Hadi Cahyono, harmoni masyarakat tradisi dalam
kerangka multikuluralisme, Vol. 1 No. 1 Juli 2017

Blasius Sudarsono, Memahami Dokumentasi, JURNAL Acaya Pustaka, Vol.3,
No.1, 2017, h.48

Buku islam abangan dan kehidupannya. Karya Rizem Aizid, editor nihar Awani
Yogyakarta 2015.

Castro, Loretta N. dan Galace, Jasmine N. (2010) Peace Education: Pathway to A
Culture of Peace. Quezon City: Centre of Peace Education. (2010)

Darori Amin, Islam dan Kebudayaan Jawa (Yogyakarta 2000. Gama Media)

David G. Gularnic, Webster s Webster World Dicitionary of Amarican Languange,
(New York: The World Publishing Company, 1959), H. 799

Eka Kurnia Firmansyah dan Nurina Dyah Putrisari, “Sistem religi dan kepercayaan
masyarakat kampung adat kuta kecamatan tambaksari kabupaten ciamis”,
Jurnal pengabdian kepada masyarakat Vol. 1 No.4 (2017), 238

Fatoni Abdurrahman, Metodologi Penelitian dan Tehnik Penyusunan Skripsi
(Jakarta: PT. Rinekha Cipta, 2006), h. 104-5.

Firda Nurul Anissa, Koentjoro. Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa.
Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022)

Hardjono, Tradisi, Yogyakarta: Ugm, 1968. Him. 12

https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html diakses pada tanggal 23
Januari 2025.

https://eksotikadesa.id/pencenan/ diakses pada 14 Januari 2025.

81


https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html
https://eksotikadesa.id/pencenan/

https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah ~ diakses  pada

tanggal 23 Januari 2025.
https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html diakses pada 27 desember 2024.

https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-

masyarakat-jawa?page=3 Diakses pada hari jum’at 25 Oktober 2025.

https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/,

diakses kamis, 24 Oktober 2024.

https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google vignette diakses pada 28

Desember 2024.

https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/ diakses pada 27 desember

2024.

https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/ diakses pada 2

Febuari 2025.

https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong, Jakenan, Pati diakses tanggal

24 Desember 2025.

I Made Purna , kearifan lokal masyarakat desa mbawa dalam mewujudkan toleransi
beragama, Balai Pelestarian Nilai Budaya Bali, NTB, NTT JI. Raya Dalung
Abianbase No. 107 Kuta Utara Badng Bali.

Indi Oktaviana, Analisis Makna Simbolik Lan Piwulang Kearifan Lokal Sajroning
Tradhisi Pancenan Dhukuh Jaten Kabupaten Sragen Sarta Gayutane Tumrap
Materi Ajar Basa Jawa ing SMP. Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Sebelas Maret Surakarta, Mei 2024

Jusuf Soewadji. Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana Media)
(2012).

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta: Jambatan 1954

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta 1990. hal 170

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta, 1990. hal 180

Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
2007), h. 4

Malinowski, Bronislaw. A Scientific Theory of Culture. University of North
Carolina Press. (1944)

82


https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah
https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html
https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-masyarakat-jawa?page=3
https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-masyarakat-jawa?page=3
https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/
https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette
https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/
https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/
https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati

Muhammad Ridwan Effendi. menjaga toleransi melalui pedidikan
multikulturalisme Universitas Negeri Jakarta, Vol. 18 No. 1. Januari-Juni
202

N. Nurhadi. Siksa alam barjah menurut hadis nabi muhammad saw. Jurnal
penelitian Medan Agama. 2020

Niken Wardani, Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha
dalam mendukung tumbuhnya karakter bangsa. Jurnal pendidikan sains
sosial dan agama (2019)

Nugraha Farida, Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa, Surakarta,
2014.h.21

Rasyid, Abdurrahman. 7oleransi Beragama dalam Perspektif Islam. Mizan. (2008).

Ricklefs, Merle Calvin. A History of Modern Indonesia (3rd ed.). Stanford
University Press. (2001).
Salim & Syahrum. “metodepenelitian kulitatif” (Bandung: cipta Pustaka media,

2012). hal.119.

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: CV. Rajawali. 1982.

Sri mintosih, Tradisi dan kebiasaan masyarakat, Kalimantan: Proyek Pengkajian
dan pembinanan nilai-nilai budaya, 1996. Hlm 81

Sugiyon. “Metodologi Penelitian Kuantitatif”, Yayasan Muhammad Zaini, Aceh,
hal. 476.

Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif, Dan R&D (Bandung:
Alfabeta, 2010), h. 194.

Sukardi. 2004 “metodelogi penelitian pendidikan” (Jakarta: Bumi Aksara.), hal .23.

Sumber Online

Wawancara

Wawancara dengan bapak Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.

Wawancara dengan guru TPQ desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.

Wawancara dengan Ibu-Ibu PKK Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.

Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 02 Januari 2025.

Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 27 januari 2025

83



Wawancara dengan Mbah Purwati pada tanggal 24 Januari 2025.
Wawancara dengan Mbah Suladi tanggal 27 januari 2025

Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.

Wawancara dengan warga desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.

84



Lampiran 1
A. Dokumentasi

LAMPIRAN

Tahlin dan Yasinan

Pancen Penyiapan pancen Hadroh rutinan Ibu
dan Hajatan 3 hari Ibu Desa Glonggong
jenazah

85




Kegiatan Hajatan
warga Desa Glonggong

~ Rebana Bapak-

Bapak Desa
Glonggong

Kegiatan Hajatan
Memperingati Bulan
Bulan tertentu

Rutinan Berjanji
Hadroh Ibu-Ibu

Wawancara Bu
Purwati

Wawancara Bpk
Suparman

Wawancara Mbah
Lasemi

Wawancara Ibu
Sukeri

Wawancara Mbah
Suladi

86




Wawancara Mbah
Modin Nadi

Wawancara Mbah
Pasri

87




Lampiran 2
Draft Wawancara

Siapa saja yang melaksanakan tradisi pancenan di desa Glonggong?
Apa yang dimaksud dengan tradisi pancenan yang dilaksanakan di
desa Glonggong?

Kapan pelaksanaa tradisi pancenan di desa Glonggong?

Mengapa tradisi pancenan masih dilestarikan?

Dimana tempat tradisi pancenan dilaksanakan?

Bagaimana prosesi tradisi pancenan berlangsung?

Bagaimana telak geografis desa Glonggong ?

Bagaimana keadaan sosial keagamaan masyarakat di desa
Glonggong?

Bagaimana sejarah tradisi pancenan di desa Glonggong?

Apa tujuan dari dilaksanakannya tradisi pancenan di desa
Glonggong?

Apa saja perlengkapan atau sesaji yang disiapkan sebelum melakukan
tradisi pancenan?

Apa makna dari sesaji dalam tradisi tersebut?

Bagaimana pandangan masyarakat tentang tradisi pancenan di desa
Glonggong?

Nilai-nilai apa saja yang terkandung dalam tradisi pancenan di desa
Glonggong?

Bagaimana dampak tradisi pancenan terhadap kehidupan keseharian
masyarakat di desa Glonggong?

88



Lampiran 3

1. Surat Izin Penelitian

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA

“Iﬂ Jalan Prof. Hamka Km.2 Semarang 50185
WALISONGO Telepon 024-7601295, Website: www.fuhum walisongo.ac.id, Email: fuhum@walisongo.ac.id

Nomor : 0896/Un.10.2/D.1/KM.00.01/2/2025 27 Februari 2025
Lamp : Proposal Penelitian

Hal : Permohonan Izin Penelitian

Yth,

Pimpinan Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

di Pati

Assalamu’alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat kami sampaikan bahwa dalam rangka penyusunan Skripsi untuk
mencapai gelar kesarjanaan pada Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang, kami mohon kesediaan Bapak/Ibu untuk memberikan izin penelitian kepada:

Nama . 1ZZA NURIL WAFA

NIM : 2104036062

Program Studi . Studi Agama-Agama

Judul Skripsi : Tradisi Pancenan bagi Masyarakat sebagai Instrumen Toleransi di

Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

Tanggal Mulai Penelitian : 20 Desember 2024
Tanggal Selesai : 20 Maret 2025
Lokasi . Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati

Bersama ini kami lampirkan Proposal Penelitian dan Instrumen Pengumpulan data yang
bersangkutan.

Demikian permohonan ini kami sampaikan, atas perhatian dan perkenannya diucapkan
terima kasih.

Wassalamu 'alaikum Wr. Wb

An. Dekan,
Wakil Dekan Bidang Akademik dan
Kelembagaan

SRI PURWANINGSIH

Tembusan:
- Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (sebagai laporan)

* Surat ini telah di: secara . untuk cek ian surat ini silakan scan QRCode di atas.

89




2. Surat Izin Penelitian Desa

90



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Identitas Diri

Nama : Izza Nuril Wafa

TTL : Pati, 04 November 2002

Alamat : Ds. Glonggong Rt. 06 Rw. 01, Kec. Jakenan Kab. Pati
Nomor HP : 081327975717

E-mail : 2104036062 @student.walisongo.ac.id

Riwayat Pendidikan

e SD/MI : MI Tarbiyatul Islamiya Tahun 2009-2015

e SMP/MTS : MTS Mathali'ul Falah Tahun 2015-2018

e SMA/MA : MA Mathali'ul FalahTahun 2019-2021

Pengalaman Organisasi

e HMJ SAA sebagai : Ketua Umum Tahun 2023

e KMF Semarang sebagai : Pengurus media Tahun 2023

e Rayon Ushuluddin sebagai : Pengurus Biro Pendidikan &
Pengkaderan Tahun 2023

e Dema Fuhum sebagai : Wakil ketua umum Tahun 2024

e Dema UIN Walosongo sebagai : Menteri PPSDM Tahun 2025

91


mailto:2104036062@student.walisongo.ac.id

