KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF TAFSIR AL-
AZHAR DAN TAFSIR AL-MUNIR)

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir

i
i
WALISONGO

Disusun oleh :

Bayu Sempana Al Munaf
NM: 1804026014

PROGAM STUDI ILMU AL-QUR'AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025



DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Bayu Sempana Al Munaf
NIM : 1804026014
Jurusan : [lmu Al-Qur’an dan Tafsir

Judul Skripsi : KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI
SYUKUR DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF
TAFSIR AL-AZHAR DAN TAFSIR AL-MUNIR)

Penulis menyatakan dengan penuh tanggung jawab bahwa skripsi ini
merupakan hasil tulisan sendiri dan belum pernah ditulis oleh orang lain, tulisan
ini juga hasil dari pemikiran sendiri, kecuali data-data yang dijadikan sebagai

referensi sehingga dapat terselesaikan sesuai dengan harapan.

Semarang, 18 Februari 2025

W ~"Bayu Sempana Al Munaf
NIM. 1804026014



KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF TAFSIR AL-
AZHAR DAN TAFSIR AL-MUNIR)

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir

Y

WALISONGO

Disusun oleh :

Bayu Sempana Al Munaf
NM: 1804026014

Semarang, 18 Februari 2025
Disetujui Oleh

Pembimbing

g

Prof. Dr. H. Hdsyim Muhammad, M.Aqg
NIP. 197203151997031002




KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA

-
“- a Kampus IT JL. Prof. Dr. Hamka Km.1. Ngaliyan-Semarang Telp. (024) 7601294
k ] Website: www.fuhum.walisongo.ac.id; e-mail: fuhum@walisongo.ac.id

PENGESAHAN SKRIPSI
Skripsi atas nama dibawah ini:
Nama : Bayu Sempana Al Munaf
NIM : 1804026014
Judul : KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR
DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF
TAFSIR AL-AZHAR DAN TAFSIR AL-MUNIR)
Telah dimunaqosahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang pada tanggal: 12 Maret 2025 dan telah
diterima sebagai salah satu syarat guna memperoleh gelar Sarjana Agama dalam

Ilmu Ushuluddin dan Humaniora.

Semarang, 20 Maret 2025
Sekretaris Sidang

-

Moh Hadi Subowo, M.T.1
NIP: 198703312019031003

Moh. Masrut, M.A
NIP: 197208092000031003 NIP: 198811142019032017
Pembimbing

Mutma’ihah, M.S.I

/

Prof. Dr. Hasyim Muhammad, M. Ag
NIP.197203151997031002



Motto
G 6 5 e

“Oleh karena itu, sembahlah Allah (saja) dan jadilah engkau termasuk orang-
orang yang bersyukur”. (Qs. Az-Zumar (39) ayat 66). *

1 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019),
h. 678.



PEDOMAN TRANSLITERASI

Pembakuan transilterasi arab-latin yang digunakan dalam penulisan

skripsi ini berdasarkan keputusan yang telah disepakati oleh Kemenag

(Kementerian Agama) dan Kemenbud (Kementerian Pedidikan dan

Kebudayaan) Republik Indonesia yang tercantum dalam nomer 158 tahun

1987 dan nomer 0543b/U/1987 dengan prinsip selaras dengan ejaan

Indonesia dan penyeragamaan yang bersifat menyeluruh baik perorangan

maupun instansi.

A. Kata Konsonan

Huruf Nama Huruf Latin Keterangan
Arab

| Alif Tidak dilambangkan | Tidak dilambangkan
< Ba’ b be

< Ta’ t te

& Sa’ § es (titik di atas)
d Jim J je

C Ha’ h ha (titik di bawah)
¢ Kha’ kh ka dan ha

3 Dal d de

3 Zal Z zet (titik di atas)
J Ra’ r er

J zai z Zet
s sin S €es
o syin sy es dan ye
ol sad S es (titik di bawah)
ol dad d de (titik di bawah)
] ta’ t te (titik di bawah)
5 za’ z zet (titik di bawah)
I ‘ain ‘ koma terbalik di atas
4 gain G Ge

Vi




o fa’ f Ef
it qaf q Qi
d kaf k Ka
J lam I el
8 mim m em
O nun n en
3 waw w W
2 ha’ h Ha
s hamzah Apostrof
¢ ya’ Y Ye
B. Vokal
1. Vokal Pendek dan penerapannya
Fathah ditulis A
Kasrah ditulis i
Dammah ditulis u
2. Vokal Panjang (maddah)
Fathah + alif ditulis A
Clala ditulis Jjahiliyyah
Fathah + ya’ mati ditulis a
(i ditulis tansa
Kasrah + ya’ mati ditulis r
ps ditulis Karim
Dammmah + wawu ditulis u
mati
oA ditulis furid

3. Vokal Rangkap

Vi




Fathah + ya’ mati Ditulis Ai
pli ditulis bainakum
Fathah + wawu ditulis au
mati ditulis qaul
Jsd
4. Vokal Pendek dalam apostrof
acifi Ditulis a’antum
el ditulis u’iddat
S ol ditulis la’in syakartum
C. Ta’ Marbitah
dasa ditulis hikmah
de ditulis ‘illah
NP PR ditulis karamah al-auliya’
D. Syaddah (Tasydid)
Badaia Ditulis Muta addidah
33 Ditulis ‘iddah
E. Kata Sandang Alif + Lam
1. Bila diikuti huruf Qomariyyah
Ol AN Ditulis al-Qur’an
bl Ditulis al-Qiyas
2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah
slaid) Ditulis as-Sama’
Caad) Ditulis asy-Syams

F. Penulisan Kata

viii




a9 Al (593

ditulis

Zawi al-furid

PRI

ditulis

Ahl as-sunnah




KATA PENGANTAR
) e I Al g

Alhamdulillah atas nikmat Allah SWT, yang telah mencurahkan kepada
seluruh hamba-hamba-Nya, yang senantiasa mencurahkan kasih sayang, hidayah,
taufig, serta inayah-Nya. Shalawat serta salam selalu tercurah limpahkan kepada
pelitakita Nabi akhiruz zaman yakni Nabi Muhammad SAW, keluarga, sahabat dan
seluruh umatnya, sehingga dengan risalah yang dibawanya kita dapat merasakan
kedamaian sampai sekarang ini.

Skripsi yang saya tulis ini berjudul “Konsep Tahaddus Bi Ni‘mah Sebagai
Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-
Azhar dan Tafsir Al-Munir)”. Skripsi ini dapat selesai dan disusun guna
memenuhi salah satu syarat dalam memperoleh gelar sarjana Strata 1 (S1) Fakultas
Ushuluddin dan Humaniora, Jurusan llmu Al-Qur’an dam Tafsir Universitas Islam
Negeri Walisongo Semarang.

Terselesaikannya skripsi ini banyak mendapat dukungan dan bimbingan
yang diberikan oleh beberapa pihak. Atas hal itu, penulis dari lubuk hati yang
terdalam menyampaikan banyak terimakasih atas kontribusi yang diberikan:

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku rektor UIN Walisongo Semarang.

2. Dr. Mokh. Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui pembahasan
skripsi ini.

3. Muhtarom, M.Ag dan M. Sihabudin, M.Ag, selaku Ketua dan Sekertaris
Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang yang telah memberikan izin dalam penulisan
skripsi ini.

4. Prof. Dr. H. Hasyim Muhammad, M.Ag, sekaligus selaku pembimbing yang
bersedia meluangkan pikiran, tenaga, dan juga waktu dalam penulisan
skripsi ini.

5. Dosen-dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo

Semarang yang telah sabar dan ikhlas membekali setiap ilmu yang



10.

disampaikan kepada penulis, dan seluruh karyawan Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora UIN Walisongo Semarang.

Terkhusus untuk kedua orang tuaku tersayang dan tercinta yakni bapak
Fatiin dan Ibu Munawaroh yang selalu mencurahkan seluruh tenaga,
perhatian dan curahan do’a serta dukungan untuk anak-anaknya.

Kiai Thariqul Huda, S.H selaku Pengasuh Pondok Pesantren Daarun Najaah,
Jerakah Tugu Semarang, beserta keluarga ndalem yang senantiasa penulis
nantikan keridaan ilmu nafi’ dan do’anya dan semoga diakui sebagai
santrinya.

Teman-teman IAT angkatan 18, khususnya IAT-A, terima kasih telah
memberikan dukungan, dan telah menemani proses belajar dari awal hingga
detik akhir terselesaikannya penulisan skripsi ini.

Teman-teman dari Santri Pondok Pesantren Daarun Najaah khususnya
Angkatan-18, Dimas, Ahmad Muzajjad, Wahyu, Rizal, Faqgih, dan yang
lainnya.

Tak lupa kepada berbagai pihak yang telah mendo’akan dan mendukung
penulis untuk terselesaikan karya tulis ini. Balasan dari penulis hanyalah
ucapan Jazakumullah khairan kasiran wa ahsana kasiran.

Akhir kata, penulis menyadari dalam penulisan ini jauh dari kata sempurna,

sebab itu penulis berharap agar pembaca kiranya berkenan untuk memberikan
kritik, saran dan masukan agar penulis dapat memperbaikinya. Harapannya, tulisan
ini dapat memberikan manfaat khususnya bagi penulis sendiri dan umumnya bagi

para pembaca. Aamiin ....

Semarang, 18 Februari 2025

Penulis

Bayu Sempana Al Munaf

Xi



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..o.ooiiiiiieeesees ettt [
HALAMAN DEKLARASI ...ttt i
HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING .......ccccooiiiiieee e, i
HALAMAN PENGESAHAN ...ttt iv
HALAMAN MOTTO oottt sttt Vv
HALAMAN TRANSLITERASI ...ocvoiitceseet et Vi
HALAMAN UCAPAN TERIMA KASIH ..o X
YAl I o O ) USSR Xii
HALAMAN ABSTRAK ..ottt Xiv
BAB | PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah ............cccooooiiiiiiiiii e 1
B. Rumusan Masalahn ...........ccooiiiiiiiii e 5
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ............cccccooveiiiiiii i, 5
D. Tinjauan PUSLaKa ..........ccccoveiiiiieiicc e 6
E. Metode PEnUIISAN ........coveiiiiieee e 12
F. Sistematika PenuliSan .........cccccovviioiiioiiiieseee e e 14
BAB Il GAMBARAN UMUM TENTANG TAHADDUS BI NI‘'MAH
A. Definisi Tazaddus Bi Ni‘Mah.......cccccoveviiiiiiiiiiccic e 16
B. Takaddus Bi Ni ‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Syukur.................. 17
C. Tahaddus Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Riya'..................... 19
D. Ayat Al-Qur’an yang Berkaitan dengan Takaddus Bi Ni‘mah.................. 21
E. Indikator Takzaddus Bi Ni‘'mah..........cccoeiiiiiiiiiiie e 22
F. Takaddus Bi Ni‘mah Menurut Para MUufasir.........ccccceeeeevveeiiiee e, 23
G. TafSIF MUGAFAN ..ot 29

BAB 111 KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR
MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI
A. Buya Hamka
1. Biografi Buya HamkKa ..........cccccceeviiiiiieiicc e 32
2. Karya-karya Buya HamKa ..........ccccooviiiininiiiie e 37

Xii



3. Tentang TafSir Al-AzAGr...........ccccooiiiiiiiiiiiii e, 38
B. Wahbah Az-Zuhaili

1. Biografi Wahbah Az-Zuhaili............c.cccccooveviiiiiiiececc e, 42
2. Karya-karya Wahbah Az-Zuhaili .........cccccoovvieiiiiiieeee e, 45
3. Tentang TafSir Al-Munir ..........ccccoovoiiiiiiiciiii e, 46

C. Penafsiran Ayat Takaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur Menurut
Buya Hamka dalam Tafsir Al-4zhar dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-

Munir
1. Qs. Ad-duhd (93) AYAt 11 ...ovoeveceereeeeeeeeeeeeseeees s 50
2. Penafsiran Buya Hamka ..o, 50
3. Penafsiran Wahbah Zuhaili ..........ccccooiiiiiiinie, 69

BAB IV ANALISIS KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI
EKSPRESI SYUKUR MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH
ZUHAILI
A. Penafsiran Takaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Qs. Ad-
duha (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-4zhar dan Wahbah
Zuhaili pada TafSir Al-Munir ..., 92
B. Perbedaan Konsep Takaddus Bi Ni ‘mah Sebagai Ekspresi Syukur Menurut
Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11

.................................................................................................................... 98

BAB V PENUTUP
AL KESIMPUIAN oo 121
B. SAraN-SArAN ....occuoiiiiiie et 123
DAFTAR PUSTAKA oottt 124
DAFTAR RIWAYAT PENULIS ... 132

xiii



ABSTRAK

Di zaman sekarang ini yang cepat dalam perkembangan teknologi, menerapkan
konsep takaddus bi ni‘mah selain dilakukan di lingkungan sekitar juga bisa
dilakukan melalui media sosial, akan tetapi dalam menceritakan dan menyebarkan
nikmat yang dimiliki harus dengan cara yang hati-hati, agar tidak terjerumus
kedalam sikap riya’ atau pamer. Dari hal inilah yang membuat penulis tertarik
untuk mengkaji bagaimana pandangan Buya Hamka dalam kitabnya tafsir Al-Azhar
dan pandangan Wahbah Zuhaili dalam kitabnya tafsir Al-Munir dalam membahas
konsep takaddus bi ni ‘mah yang ada di dalam Al-Qur’an, adapun tujuan penulisan
ini adalah untuk mengetahui penafsir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili serta
mengetahui perbedaan dari kedua kitab tersebut. Dalam penelitian ini penulis
menggunakan pendekatan kualitatif, serta menggunakan jenis penelitian
perpustakaan, yakni kajian ilmiah yang penelitiannya mengambil informasi dan
data yang asalnya dalam bentuk material dan dapat ditemukan di dalam ruangan
perpustakaan seperti majalah, catatan, buku, kisah sejarah, dokumen, dan
sebagainya. Setelah melalui proses penelitian yang panjang penulis mendapatkan
kesimpulan bahwa takaddus bi ni‘mah merupakan sebuah konsep yang
mengutamakan perasaan syukur terhadap nikmat yang diberikan oleh Allah SWT,
dengan cara membicarakan dan menyebar nikmat yang dimilikinya dan berharapan
agar perbuatannya dapat ditiru oleh orang lain. Di dalam Al-Qur’an konsep ini
dijelaskan pada Qs. Ad-duha (93) ayat 11. Perbedaan antara kedua kitab tafsir
tersebut adalah di dalam tafsir Al-Azhar mensyukuri nikmat dengan darmakan
kekayaan harta maupun sifat kejiwaan, boleh bercerita tetapi harus sesuai dengan
apa yang dilakukan dan pada saat membantu orang fakir dilarang menyebutkan
kekayaan karena merupakan perilaku sombong. Dalam tafsir Al-Munir mensyukuri
nikmat Kenabian, Al-Qur’an, dan nikmat yang lain dengan menyebarkannya,
menceritakan nikmat diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki
tujuan lain yaitu menjadi contoh yang teladan untuk orang lain, ketika ditakutkan
dapat menimbulkan rasa ujub dan fitnah, maka lebih baik menyembunyikan nikmat.

Kata Kunci: Takaddus Bi Ni‘mah, Nikmat, Syukur, Al-Azhar, Al-Munir.

Xiv



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Allah SWT melimpahkan karunianya kepada para hamba-Nya. Tidak
hanya membimbing ke jalan yang lurus dalam menuju kebenaran dan
kebaikan, namun juga mengutus seorang Rasulullah SAW untuk membawa
risalah SWT dan juga mengajak seluruh manusia untuk ibadah kepada-
Nya.2 Beliau juga diberikan kitab Al-Qur’an yang diantar olen Malaikat
Jibril agar dapat menyebarkan isi kandungannya serta menjadikannya
sebagai tali yang terhubung dengan Allah SWT dari langit sampai bumi. Di
dalam kitab Al-Qur’an tersebut mengandung berbagai berita masa lalu dan
juga berita kabar masa depan, 3 menjadikannya pedoman kehidupan, dan
juga sosial bagi seluruh umat muslim yang mengawali kegiatannya sesuai
dengan apa yang sudah ada di dalamnya. Sebab itulah Al-Qur’an menjadi
jantung untuk segala kehidupan umat Islam.

Kemukjizatannya juga sangatlah besar dan berlaku di semua zaman,
serta cakupan ruang dan kedalaman ilmunya sangat luas. Sehingga
mempelajari isi kandungannya dapat mengungkap berbagai rahasia dan
misteri yang terdapat di dalam Al-Qur’an. 4 Di dalam kehidupan, terkadang
ditemukan kejadian orang yang memiliki banyak harta, popularitas,
memiliki wibawa sebagai ahli agama, dan yang lainnya. Mereka
menunjukkan kelebihan yang dimilikinya kepada orang lain, sehingga hal
tersebut dapat menimbulkan perasaan iri dari orang yang melihatnya. Hal
tersebut juga terjadi dalam menggunakan media sosial, fenomena ini disebut

dengan flexing (pamer) atau riya .

h. 27.

2 Manna Al-Qaththan, Dasar-dasar llmu Al-Qur’an, (Jakarta Timur: Ummul Qura, 2017),

3 M. Quraish shihab, Secercah Cahaya llahi Hidup Bersama Al-Qur’an, (Bandung: PT.

Mizan Pustaka, 2007), h. 19.

4 Abdul Hamid, Pengantar Studi Al-Qur’an, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), h. 1.



Dan juga teknologi yang selalu berkembang sehingga membuat
masyarakat lebih mudah dalam mengakses media sosial juga memiliki
dampak pada kehidupan. Dampak positifnya dapat menjadi mudah dalam
melakukan interaksi kepada yang lainnya dari tempat berjauhan, lebih
mudah mencari informasi, dan sebagainya. Dari segi positif itulah yang
membuat masyarakat berlomba-lomba dalam menunjukkan keadaan
terbaiknya secara positif kepada para pengguna media sosial.® Dari segi
negatif bagi yang melakukan flexing atau »iya’ maka ia akan selalu senang
dalam hamburkan uangnya secara berlebih dengan berharap membuatnya
menjadi lebih bersinar dan lebih baik daripada yang lainnya. Melakukan
flexing atau riya’ akan membuatnya kesulitan dalam mendapatkan teman,
karena mereka beranggapan bahwa apa yang dilakukannya merupakan
perbuatan yang sombong dan hal ini kebanyakan tidak disukai oleh orang
lain, menjadikan dirinya menjadi orang yang tidak realistis dan tidak merasa
puas dengan segala hal.

Dari hal itulah yang membuatnya tidak bersyukur terhadap apapun
nikmat yang telah diberikan kepadanya. Begitu juga berdampak kepada
orang yang melihatnya, karena ia akan merasakan perasaan cemburu,
minder, iri, dengki, bahkan sampai membuatnya depresi karena tidak
memiliki sesuatu yang sama seperti orang yang sedang pamer di media
sosial. Karena itu dalam menjalani kehidupan bermasyarakat maupun
bermedia sosial haruslah diperhatikan dengan sungguh-sungguh terhadap
sikap yang akan digunakan dalam berinteraksi, agar tidak timbul sesuatu
yang tidak diinginkan dan merugikan diri sendiri. ®Hal ini berbeda dengan
takaddus bi ni‘mah, jika flexing atau riya’ dilakukan dengan cara
menceritakan kekayaan, prestasi, ahli agama, dan lainnya secara berlebih

dengan disertai perasaan sombong serta tidak memiliki tujuan untuk

% Nuur An-Nafi, “Konsep Tahaddust bin Ni’mah Surah Ad-Duha Ayat 11 dalam Perspektif
Tafsir Al-Misbah”, Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, (Vol. 1, No. 3, April 2024), h. 341.

& Ahmad Masruri, “Ayat-ayat Flexing dan Kontekstualisasinya dalam Kajian Psikologi:
Sebuah pendekatan Terhadap Fenomena Pamer dalam Media Sosial”, Mumtaz: Jurnal Studi Al-
Qur’an dan Keislaman, ( Vol. 8, No. 02, 2024), h. 167.



bersyukur. Maka takaddus bi ni‘mah adalah perbuatan menceritakan
kenikmatan yang telah ia dapatkan kepada orang lain dan membagikan
pengalamannya agar dapat memberikan contoh inspirasi dalam melakukan
kebaikan serta mengharapkan agar orang yang melihatnya dapat meniru
perbuatannya.

Tahaddus bi ni‘mah dilakukan semata-mata sebagai bentuk dari
perasaan bersyukur karena telah diberikan berbagai macam nikmat pada
dirinya. Dan juga di media sosial ia akan selalu memposting cerita yang
berkaitan dengan perbuatan yang dilakukannya seperti membagikan
pengalaman pada saat ia sedang sedekah, menceritakan keberhasilan dirinya
agar dapat memotivasi orang lain, menyebarkan cerita tentang dirinya yang
menolong orang lain, dan sebagainya. Yang membedakan flexing atau riya’
dengan takaddus bi ni ‘mah adalah dari segi niatnya, jika niat melakukannya
berharap pujian dan sanjung maka disebut flexing atau riya’, jika niatnya
hanya sebagai motivasi bagi orang lain dan bentuk dari rasa syukur kepada
Allah SWT, maka hal tersebut merupakan takaddus bi ni‘mah. Dari hal
inilah penulis tertarik tentang bagaimana definisi dari takaddus bi ni ‘mah
menurut para mufasir, khususnya bagaimana pandangan Buya Hamka dan
Wahbah Zuhaili terkait penafsiran ayat yang mengandung konsep tazaddus
bi ni‘mah yang ada di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11. Terdapat
pertimbangan penulis memilih tafsir Al-Azhar serta tafsir Al-Munir
menjadikannya rujukan dalam memahami makna takaddus bi ni ‘mah.

Adapun yang melatar belakanginya yaitu Buya Hamka merupakan
tokoh mufasir kontemporer yang menulis kitab tafsirnya dengan
menggunakan bahasa yang mudah dalam menafsirkan Al-Qur’an. Dalam
menafsirkan ayat Al-Qur’an beliau menggunakan tafsir analisis dalam
penulisan atau dikenal dengan tahlili-mushafi yang sangat kental dengan
kemasyrakatan (al-adabi al-ijzima’i) dengan corak khas keindonesiaan.

Buya Hamka juga menyiarkan tafsir kontekstual yakni tafsir yang selaras



perkembangan serta keadaan pada zamannya. ’ Dan dari Wahbah Zuhaili
juga memiliki keistimewaan yaitu dalam penafsirannya ia menggunakan
bahasa yang gampang dipahami, dicerna serta terdapat kajian yang relevan
dalam menjawab berbagai macam pertanyaan yang akan datang dimasa kini.
Pada saat menulis kitab tafsirnya beliau juga menjawab kekhawatiran
dirinya sendiri dengan keadaan jaman yang cenderung pada kehidupan
hedonisme dan membuat semua orang semakin jauh dengan Al-Qur’an.

Metode penulisan pada tafsir Al-Munir menggunakan bi al-mat’sur
yang ringkas menafsirkan antar ayat Al-Qur’an, Hadis Nabi, riwayat dari
sahabat, tabi’in serta generasi selanjutnya. Merata dalam penafsirannya,
dengan urut dari Qs. Al-Fatihah (1) dan diakhir Qs. An-Nas (114) sesuai
dengan al-Mushaf al-Usmani, sehingga lebih mudah dipahami. 8 Kemudian
metode al-Ra’yi yang beliau gunakan hanya mencantumkan bagian yang
paling relevan di bagian yang lain pada saat menjelaskan isi Al-Qur’an,
sehingga mudah dalam memahaminya, ia juga menggunakan metode tahlili
(analitik) serta metode semi tematik, dan menggunakan metode muragi,
yaitu mengkomparasikan berbagai macam pendapat tafsir klasik serta
kontemporer, kemudian pendapat beliau dikeluarkan. Menggunakan corak
adabi (kesastraan) dan al-Ijmali (sosial kemasyarakatan) serta ada nuansa
figih, karena beliau merupakan seorang ahli figih, sehingga bisa juga
dikatakan corak tafsir yang ada di dalam tafsir Al-Munir yaitu keselarasan
Adabi Ijtimali serta figihnya ataupun Ijtimali lebih kedalam figih. Dari
semua hal tersebut judul yang diberikan dalam penelitian adalah “Konsep
Tahaddus Bi Ni ‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an
(Studi Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir)”.

"Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar karya Buya Hamka”, UIN
Mataram, Jurnal limu al-Qur’an dan Tafsir, (Vol. 1. No. 1, 2018), h. 25.

8 Moch. Yunus, “Kajian Tafsir Munir Karya Wahbah Az-Zuhayli”, Humanistika, (Vol. 4,
No. 2, Juni 2018), h. 65-66



B. Rumusan Masalah

Rumusan masalah yang menjadi topik pembahasan di dalam penelitian

ini yaitu:

1. Bagaimana penafsiran tasaddus bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur
dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 menurut Buya Hamka pada tafsir Al-
Azhar dan Wahbah Zuhaili pada tafsir Al-Munir?

2. Apa perbedaan konsep takaddus bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur
menurut tafsir Al-Azhar dan tafsir Al-Munir di dalam Qs. Ad-duha (93)
ayat 11?

C. Tujuan dan Manfaat
Adapun Tujuan penelitian dari topik pembahasan ini yakni;

1. Untuk mengetahui bagaimana penafsiran tasaddus bi ni‘mah sebagali
ekspresi syukur dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 menurut Buya Hamka
dalam tafsir Al-4zhar dan Wahbah Zuhaili dalam tafsir Al-Munir?

2. Untuk mengetahui perbedaan konsep takaddus bi ni‘mah sebagai
ekspresi syukur menurut tafsir Al-4zhar dan tafsir Al-Munir di dalam
Qs. Ad-duha (93) ayat 11?

Adapun manfaat penelitian dalam pembahasan ini yakni

1. Secara Teoritis, tulisan pada penelitian ini dapat memberikan kekayaan
dalam keilmuan pada bidang tafsir pemikiran Abdulmalik Abdulkarim
Amrullah (Tafsir Al-4Azhar) dan pemikiran Wahbah Zuhaili (Tafsir Al-
Munir) dalam penafsiran ayat tentang takaddus bi ni‘mah sebagai
ekspresi syukur dalam Qs. Ad-duha (93) Ayat 11.

2. Secara Praktis, penelitian ini ditujukan guna syarat memperoleh gelar
Sarjana Agama (S.Ag) dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora,

Jurusan IImu Al-Qur'an dan Tafsir.



D. Tinjauan Pustaka
1. Skripsi yang berjudul “Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir
Tematik)” Mochamad Aminuddin, mahasiswa program studi llmu Al-
Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Di dalamnya
menjelaskan banyaknya fenomena yang sering terjadi di masyarakat di
mana berbagai macam kejahatan seperti korupsi, pencurian,
pertambangan liar, dan yang lainnya berasal dari kufur kepada segala
nikmat dari Allah SWT kepadanya. Bentuk dari kufur nikmat itu sendiri
seperti mengingkari nikmat iman, kesehatan, pendamping hidup, rezki,
sandang pangan, dan yang lainnya, hal ini terjadi karena manusia tidak
luput serta lupa dengan nikmat yang telah dikasih, sebab itu Allah SWT
memasukkan kisah Qarun dan kau Bani Israil kedalam ayat Al-Qur’an
sebagai pengingat terhadap renungan akan siksaan yang pendih apabila
melakukan perbuatan yang sama dengan kaum terdahulu. Kufur nikmat
ini terjadi disebabkan karena faktor kurang mengerti dan paham dengan
ajaran Islam, lalai terhadap nikmat, kondisi lingkungan, dan cara
memandang dunia secara berlebihan. Karena itulah Rasulullah SAW
memberikan pedoman dan ajaran kepada seluruh manusia untuk dapat
mensyukuri nikmat dari Allah SWT, yaitu dengan tidak mengeluh
dengan keadaan diri sendiri dan menjauhi membanding-bandingkan
dengan orang lain sehingga dapat terhindar dari sikap tidak terima
Qadla’ dan Qadar-Nya. Selalu bersyukur baik secara lisan, hati, dan
perbuatan, dan memanfaatkan segala nikmat yang didapatkannya
dengan baik. ° Skripsi ini berbeda dengan penelitian yang akan
dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Takaddus Bi Ni‘mah Sebagai
Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir

Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir) karena penelitian ini fokus terhadap

® Mochamad Aminuddin, Skripsi Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir Tematik),
(Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2016).



mengetahui perbedaan antara konsep takaddus bi ni‘mah sebagai
ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-4zhar dan Tafsir Al-Munir.
. Skripsi yang berjudul “Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif
Al-Qur’an (Studi Analisis Qs. Al-Bagarah/2: 264), Nurmadina,
Mahasiswa program studi Illmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas
Ushuluddin Adab dan Dakwah, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
Majene. Skripsi ini menjelaskan bahwa kehadiran media sosial
memiliki banyak dampak yang terjadi dilingkungan masyarakat, salah
satunya perilaku flexing menjadi lebih banyak terjadi. Flexing (pamer)
memiliki banyak dampak yang ditimbulkan bagi yang melakukan dan
yang melihatnya, seperti munculnya sifat individualis dengan
menghabiskan hartanya untuk diri sendiri secara berlebih. Dalam
kehidupan masyarakat hal ini dapat menimbulkan sifat iri hati, rasa
dengki, dan menyiksa orang lain yang keadaan ekonominya lebih
rendah. Perilaku ini dapat menyebabkan tindak kejahatan semakin
banyak karena memiliki keinginan untuk meniru orang yang dilihatnya
memiliki banyak kelebihan. Karena itulah diperlukan pemahaman
terhadap fenomena flexing yang ada di dalam Al-Qur’an, dalam
kandungan dari Qs. Al-bagarah/2: 264 menjelaskan bahwa flexing pada
hakikatnya adalah riya’, keduanya sama dalam hal pengucapan,
penampilan, dan perbuatan. Akan tetapi dari segi motivasi memiliki
perbedaan, motivasi yang condong ke arah riya’ seperti melakukan
sesuatu untuk mendapat popularitas dan pengakuan dari orang lain,
sedangkan motivasi yang bukan riya’ seperti rencana marketing serta
melancarkan kejahatan. Perilaku riya’ tetapi bukan flexing seperti riya’
melewati orang ataupun teman yang sedang berkunjung, akibat yang
timbul dari melakukan flexing adalah menjadi, syirik, kufur, sombong,
dengki, dan cinta harta. Sehingga ia tidak akan mendapat pahala sebab
melakukannya dengan tidak diniati karena Allah SWT melainkan
mengharap pujian dari orang lain, karena itulah seseorang harus

memiliki pemahaman yang baik sesuai dengan ajaran Islam agar tidak



terjerumus melakukan hal buruk. © Skripsi ini berbeda dengan
penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Takaddus Bi
Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi
Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir) karena penelitian ini
fokus terhadap mengetahui perbedaan antara konsep takaddus bi
ni ‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-AzAhar dan
Tafsir Al-Munir.

3. Skripsi yang berjudul “Balasan Orang yang Sombong Karena Ilmu
(Kajian Tafsir Tahlili Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78), Mawaddah,
Mahasiswa program studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas
Ushuluddin Filsafat dan Politik, Universitas Islam Negeri Alauddin
Makassar. Skripsi ini menjelaskan perilaku sombong terhadap yang
terdapat di dalam Qs. Al-Qasas (28) ayat 78, di mana dalam ayat
tersebut menceritakan kisah garun yang dilimpahkan Allah SWT atas
nikmat kekayaan milikinya, akan tetapi hal tersebut membuatnya
menjadi sombong dan menganggap semua yang telah didapatkan berkat
ilmu yang dimilikinya, ia tidak mengakui bahwa segala kekayaan,
kemampuan, dan kekuatan miliknya dari Allah SWT, diakhir ayat
menerangkan Allah SWT telah membinasakan seluruh manusia
terdahulu pemiliki banyak harta dan kekuatan yang besar. Hakikat
sombong karena memiliki ilmu merupakan nikmat seseorang yang
memiliki banyak ilmu sampai hal tersebut membuatnya sombong,
terlalu bangga terhadap ilmunya sehingga membuatnya menjadi egois,
menganggap remeh orang lain yang tidak memiliki banyak ilmu,
menganggap dirinya lebih berpengaruh, dan menganggap ilmu
milikinya berasal dari kerja kerasnya sendiri bukan berasal dari-Nya.
Ketika perilaku sombong terus dilakukan maka akan terwujud sikap
pamer, lupa diri, dan tidak menerima nasehat dari orang lain. Mencari

ilmu dengan tujuan untuk membanggakan diri dirinya sendiri hal itu

10 Nurmadina, Skripsi Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif Al-Qur’an (Studi
Analisis Qs. Al-Baqarah/2: 264), (Majene: Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, 2023).



tidak akan membuatnya menjadi lebih dekat dengan Allah SWT akan
tetapi hal tersebut malah akan membinasakan diri dan akan mendapat
balasan buruk, di antara dibenci oleh Allah SWT serta dibenci Nabi
Muhammad SAW, dijauhi semua orang, mendapat kehinaan dan tempat
yang paling buruk, dan hatinya tertutup dalam menerima kebenaran.
Sehingga dari hal ini manusia perlu introspeksi diri dan merasa
khawatir dengan perilaku sombong, karena sombong dapat masuk
diberbagai kalangan dari orang miskin sampai orang kaya, dalam
mencegah terjadinya perilaku tersebut perlunya peranan dari segala
pihak untuk selalu mengajarkan dan membina semua manusia sehingga
terhindar dari siksaan yang pendih dari Allah SWT. ! Skripsi ini
berbeda dengan penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu
Konsep Takaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam
Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-4zhar dan Tafsir Al-
Munir) karena penelitian ini fokus terhadap mengetahui perbedaan
antara konsep tazaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di
dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir.

4. Skripsi yang berjudul “Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan
Ketiadaannya Dalam Al-Qur’an”, Khulaimah Musyfigah, Mahasiswa
program studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin,
Universitas Negeri Islam Syarif Hidayatullah Jakarta. Di dalam
menerangkan semua hal yang ada di bumi dan langit merupakan ciptaan
Tuhan untuk Manusia, Keistimewaan inilah diberikan karena manusia
merupakan makhluk paling baik agar menjadi khalifah, tetapi
sebagiannya memiliki sifat buruk terhadap nikmat yang diberikan
kepadanya. Pengertian nikmat itu sendiri adalah sesuatu yang dapat
membuat orang bahagia dan senang baik berupa kemewahan, jabatan,
harta, kesehatan, dan yang lainnya kepada manusia. Dalam hal ini ada

banyak respon dari manusia atas nikmat yang telah diberikan

11 Mawaddah, Skripsi Balasan Orang yang Sombong Karena llmu (Kajian Tafsir Tahlili
Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78), (Makassar: Universitas Islam Negeri Alauddin, 2019)



kepadanya, di antaranya yaitu menjadi kikir (Qs. Al-Ma’arij ayat 20-
21), berpaling dan juga sombong (Qs. Al-Isra ayat 83), berdoa hanya
pada saat dalam keadaan membutuhkan pertolongan dari musibah yang
dialami dan setelah melewatinya maka doanya berhenti (Qs. Al-Rum
ayat 33), berkeluh kesah terhadap keadaan (Qs. Al-Ma’arij ayat 20-21),
dan putus asa (Qs. Hud). Semua ayat itu terdapat perilaku orang kufur
atas nikmat dan kebingungan jiwanya antara kekufuran dan keimanan.
Agar dapat terhindar dari perbuatan yang buruk ini, seseorang harus
mengetahui hakikat dari segala nikmat, mengerti ayat yang
menjelaskan kepribadian orang terhadap nikmat Allah SWT,
mengetahui konteks dari ayat tersebut, munasabah ayat, asbabun nuzul,
dan mengetahui petunjuk yang ada di dalam Al-Qur’an. *? Skripsi ini
berbeda dengan penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu
Konsep Takaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam
Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-4zhar dan Tafsir Al-
Munir) karena penelitian ini fokus terhadap mengetahui perbedaan
antara konsep takaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di
dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir.

5. Skripsi yang berjudul “Sombong dalam Al-Qur’an Menurut Al-
Maragi”, Taufikurrahman, Mahasiswa program studi Ilmu Al-Qur’an
dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Di dalamnya menjelaskan
perilaku sombong yang ada di dalam Al-Qur’an melalui kitab tafsir Al-
Maragi ditulis Ahmad Mustafa Al-Maragi serta dengan metode dan
karakteristik penafsiran terhadap ayat Al-Qur’an yang membahas
sombong. Menurutnya sombong adalah hal yang ditujukan terhadap
hati, sebab hatinya lah yang sombong, anggota badan yang lain cuman
menuruti keinginan dari hatinya sendiri. Sombong merupakan perilaku

penolakan terhadap kebenaran dan menganggap orang lain lebih rendah

12 Khulaimah Musyfigah, Skripsi Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan Ketiadaannya
Dalam Al-Qur’an, (Jakarta: Universitas Negeri Islam Syarif Hidayatullah, 2018)

10



darinya dengan mengungkapkan derajat tinggi daripada yang lain,
sombong dapat dikategorikan menjadi tiga hal, yaitu sombong terhadap
Allah SWT, Nabi Muhammad SAW dan kebenarannya, serta sombong
kepada semua manusia. Unsur yang bisa memunculkan perilaku
sombong ada banyak baik dari segi dunia dan agama, di antaranya yaitu
disebabkan oleh kekuasaan, kekayaan, keturunan, kekuatan, keluarga,
memiliki pengikut yang banyak, kecantikan, amal saleh, ibadah, dan
ilmu. Apabila seseorang melakukan kesombongan maka akan disiksa
dengan pedih, menyebabkan dirinya menjadi merasa lebih tinggi
kedudukannya sehingga meremehkan yang lainnya, menolak serta
mengingkari segala bentuk kebenaran yang ada. Dari hal inilah manusia
harus selalu mempelajari dan mengkaji dengan baik dan
memperhatikan perilaku yang selalu dilakukan di setiap harinya, agar
dapat terhindar dari kesombongan dan menjadi lebih fokus untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan dengan cara meningkatkan ibadah dan
meningkat pemahaman tentang agama. Karena sombong merupakan
perbuatan yang bertentangan dengan agama sehingga yang
melakukannya akan mendapat dosa dan dapat merusak hubungan antara
manusia di lingkungan sosial. 13 Skripsi ini berbeda dengan penelitian
yang akan dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Takaddus Bi Ni‘mah
Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi
Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir) karena penelitian ini
fokus terhadap mengetahui perbedaan antara konsep takaddus bi
ni ‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-AzAar dan
Tafsir Al-Munir.

13 Taufikurrahman, Skripsi Sombong dalam Al-Qur’an Menurut AlI-Maragi, (Yogyakarta:
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2017).

11



E. Metode Penulisan

Dalam merancang sebuah penelitian dibutuhkan metode yang bekerja
secara bersistem dan juga mempermudah dalam pelaksanaannya. Metode
merupakan salah satu cara yang digunakan dengan teratur serta berpikir baik
memperoleh maksud serta sebagai sarana yang digunakan untuk mencapai
tujuan tertentu.'* Mengenai metode ada hal-hal yang perlu diperhatikan
pada saat penelitian antara lain:
1. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Pendekatan kualitatif merupakan pendekatan yang digunakan pada
karya ilmiah ini, yaitu peneliti yang memakai data berbentuk skema,
gambar, kalimat dan data yang proses nya diawali dengan menyusun
aturan berpikir dan dugaan (hipotesis) dasar yang dipakai dalam
penelitian. Kemudian selanjutnya akan diterapkan dengan cara yang
sistematis pada saat mengolah serta mengumpulkan data, hal tersebut
dilakukan agar bisa memberikan argumentasi dan penjelasan. Dalam
penelitian ini segala informasi yang didapat harus obyektif dalam
mengolah nya serta tidak terpengaruh dengan pendapat peneliti.

Karya ilmiah ini menggunakan jenis penelitian perpustakaan, yaitu
kajian ilmiah dalam penelitiannya mengambil informasi dan data yang
asalnya dalam bentuk material dan dapat ditemukan pada lingkup
perpustakaan antara lain yaitu majalah, catatan, buku, sejarah,
dokumen, dan sebagainya.®®

2. Sumber Data

Dalam melakukan penelitian, sumber data merupakan poin penting

di mana suatu data bisa diperoleh. Adapun Menurut sifatnya sumber

data dikumpul dalam 2 bagian:

14 Hujair AH. Sanaky, “Metode Tafsir (Perkembangan Metode Tafsir Mengikuti Warna
Atau Corak Mufasirin)”, Universitas Islam Indonesia Yogyakarta, Al-Mawarid Edisi XVIII, 2008,
h. 266.

15 Jani Arni, S.Th.l, M.Ag, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pusaka Riau, 2013), h.
11-12.

12



3.

a. Sumber data Primer
Sumber data primer merupakan data yang dapat dijadikan
rujukan yang utama pada saat melakukan penelitian, sumber data
primer pada penelitian menggunakan: kitab tafsir Al-Azhar karya
Abdulmalik Abdulkarim Amrullah serta kitab tafsir Al-Munir
karya Wahbah Zuhaili.
b. Sumber data sekunder
Sumber data sekunder merupakan data pelengkap lainnya
yaitu seperti jurnal, buku, skripsi, tesis, ataupun sumber lainnya
yang digunakan untuk referensi pendukung dari sumber data
primer.
Pengumpulan Data
Dalam pengumpulan data peneliti menggunakan jenis studi
dokumen. Pengertian dari studi dokumen adalah catatan peristiwa yang
sudah berlalu. Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-
karya monumental dari seseorang. Dokumen yang berbentuk tulisan
misalnya catatan harian, sejarah kehidupan. (life histories), biografi,
peraturan, kebijakan. Dokumen yang berbentuk gambar, misalnya foto,
gambar hidup, sketsa dan lain-lain. Dokumen yang berbentuk karya
misalnya karya seni, yang dapat berupa gambar, patung, film, dan lain-
lain. ** Dalam penelitian ini penulis mengumpulkan catatan terdahulu,
yaitu berupa dokumen karya tulis seseorang, dokumen biografi, dan
dokumen yang berbentuk sejarah kehidupan.
Analisis Data
Analisis data merupakan salah satu cara dalam mencari serta
menyusun data bertujuan untuk menemukan informasi yang dapat
digunakan sebagai penelitian yang disusun secara sistematis terkait

dengan kajian yang ditelitinya.

16 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta,

2013), h. 240.

13



Penelitian ini menggunakan analisis deskriptif, yaitu metode yang

digunakan untuk menggambarkan dan mengkaji data yang berkaitan

dengan tema apa yang sedang diteliti yang dilakukan secara sistematis

atau bisa dikatakan sebagai teknik deskriptif. Dalam penelitian ini

penulis memaparkan seperti apa penafsir ayat Al-Qur’an dalam

membahas tentang takzaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur menurut
Abdulmalik Abdulkarim Amrullah (Tafsir Al-Azhar) dan Wahbah

Zuhayli (Tafsir Al-Munir), dan memahami apa saja perbedaan dua kitab

tafsir tersebut. Langkah penelitiannya antara lain:

a.

Menentukan pemikiran mufasir yang dikaji. Penulis mengambil
mufasir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili karena keduanya
mempunyai popularitas serta suatu hal unik yang berbeda dengan
pemikiran mufasir lainnya terkait dalam pembahasan tazaddus bi
ni ‘mah sebagai ekspresi syukur, dalam hal ini penulis
mengumpulkan berbagai sumber data kepustakaan.

Memutuskan objek formal kajian yang akan dijelaskan secara jelas
serta akurat, yaitu takaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur
dalam Qs. Ad-duha (93) Ayat 11.

Mengumpulkan berbagai macam data yang memiliki pembahasan
terkait objek kajian serta pemikiran yang akan diteliti, yaitu tafsir
Al-Azhar dan tafsir Al-Munir.

Melakukan identifikasi terkait struktur penelitian, seperti latar
belakang tokoh, asumsi dasar, dan lainya.

Membuat kesimpulan dan jawaban dari masalah yang akan

ditemukan.

F. Sistematika Penulisan

Bab | Penelitian dengan judul “Konsep Takaddus Bi Ni‘mah Sebagali

Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Azhar dan Tafsir Al-Munir)”, menjelaskan latar belakang masalah kenapa

peneliti

memutuskan mengambil judul seperti diatas, kemudian

14



menjelaskan rumusan masalah, tujuan serta manfaat yang bisa didapatkan
dari melakukan penelitian, menjelaskan tinjauan pustaka yang bertujuan
agar penelitian ini terbebas dari unsur plagiat dari penelitian yang sudah ada,
menggunakan metodologi penulisan sebagai acuan dalam melakukan
penulisan, dan memaparkan sistematika penulisan skripsi.

Bab Il berisi tentang landasan teori yang terdapat sub bagian yaitu
memaparkan tentang pengertian takaddus bi ni ‘mah, tahaddus bi ni ‘mah
dan keterkaitan dengan konsep syukur, keterkaitan dengan konsep riya’,
ayat tagaddus bi ni‘mah, indikator, takaddus bi ni‘mah menurut para
mufasir, dan tafsir mugaran.

Bab Il berisi tentang penyajian data yang memiliki sub bab yaitu
memaparkan riwayat hidup Buya Hamka seperti karya-karyanya, biografi
hidup, pendidikannya, memaparkan kitab tafsir Al-Azhar, memaparkan
riwayat hidup Wahbah Zuhayli beserta karya-karyanya, biografi hidup,
pendidikan, memaparkan kitab Tafsir Al-Munir, dan memaparkan
penafsirannya tentang tazaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur.

Bab IV berisikan analisis data yang memaparkan penafsiran ayat Al-
Qur’an terkait tazaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Ad-
duha (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-4zhar dan Wahbah
Zuhaili pada Tafsir Al-Munir, setelah itu mengetahui perbedaan dalam
menafsirkan antara Tafsir Al-4Azhar serta Tafsir Al-Munir terkait tahaddus
bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Ad-duha (93) Ayat 11.

Bab V penutup berisikan kesimpulan terhadap pembahasan yang sudah
di jelaskan dan juga jawaban dari rumusan masalah, dan saran peneliti agar

dapat mengkajinya lebih dalam.

15



BAB I1

GAMBARAN UMUM TENTANG TAHADDUS Bl NI‘MAH

A. Definisi Tahaddus Bi Ni‘mah

Dalam segi bahasa pengertian tazaddus bi ni ‘mah merupakan gabungan
2 kata, yaitu (S233) serta (Aaxd). Kata (¢233) asalnya (S2s) yang memiliki
arti pembicaraan atau percakapan. Menurut ulama yang dimaksud
pembicaraanan adalah mengungkapkan rasa syukur terhadap nikmat yang
ia dapatkan. Arti dari syukur itu dipahami dari perintah yang terdapat di
dalam ayat terakhir Qs. Ad-duha. Sehingga ketika seseorang menyebutkan
nikmat yang ia dapatkan dari tuhan disertai dengan perasaan puas dan selalu
menghindar dari rasa riya* merupakan perwujudan bersyukur kepada Tuhan.
Sedangkan kata (4sx3) nikmat, biasanya digunakan untuk menggambarkan

kelembutan dan kehalusan. Kata ini biasanya berbentuk an-na ‘imah (AecAll)

berarti “taman yang penuh bunga” serta nu‘amah (\=3) berarti “burung
unta dengan bulunya yang halus”, bisa juga berarti “kesenangan,
kegembiraan, dan tempat berteduh”.

Dari keterangan ini dapat disimpulkan nikmat merupakan suatu hal
yang memberikan kelembutan, kegembiraan serta kesenangan. Para ulama
menafsirkan arti dari kata nikmat di akhir Qs. Ad-duka adalah sebagai
anugerah yang diberikan kepada Nabi Muhammad dari Allah baik dari segi
rohani maupun material. Seperti nikmat yang diterangkan sebelumnya yaitu
pada ayat ke 6 sampai ke 8. " Takaddus bi ni‘mah merupakan konsep di
dalam agama Islam, di mana sebagai bentuk dari rasa bersyukur atas semua
kenikmatan dari Allah SWT, yaitu dengan melakukan berbagai macam
kegiatan spiritual seperti memperbanyak berzikir kepada-Nya, dan
menunjukkan nikmat yang didapatkannya kepada orang lain sebagai bentuk

dari rasa syukur. Dalam pelaksanaannya takaddus bi ni‘mah tidak harus

17 M. Quraish shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), h. 345.

16



selalu menceritakannya kepada orang lain, bisa juga ditunjukkan melalui
perilaku yang dilakukan dan berharap hal tersebut bisa menjadi motivasi
bagi yang melihatnya agar melakukan kebaikan juga kepada seluruh

manusia. 8

B. Tahaddus Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Syukur
Syukur menurut bahasa berasal dari kata asy-syukru (US4 atau ash-
syukar (sS4, ash-syukar adalah bentuk dari isim mashdar yang asal
katanya berasal dari (U535 51 )SS Sdy )S3) kata-kata tersebut madahnya

(L & (%) yang memiliki arti mengungkapkan rasa terima kasih. Di dalam
KBBI syukur memiliki arti yaitu berterima kasih kepada Allah SWT atau
beruntung dengan menyatakan senang, lega, dan yang lainnya.* Menurut
syara‘ syukur adalah bentuk pengakuan dari seseorang karena diberikan
nikmat dari Tuhan sehingga ia menunjukkannya dengan bersikap secara
tunduk (patuh) kepada-Nya serta menggunakan nikmat yang telah
didapatkannya untuk menjadi lebih dekat dengan Tuhan. Syukur juga bisa
diartikan sebagai ungkap pujian kepada tuhan, dengan mengakuinya dari
dalam hati nikmat yang diberikan Tuhan. Sehingga hal tersebut
mendorongnya untuk selalu ingin melakukan perbuatan baik kepada semua
makhluk. Mengungkapkannya dengan lisan yaitu dengan memuji Allah
SWT seperti mengucapkan tahmid (alkamdulilliah), dan menggunakannya
nikmat tersebut dengan segala hal yang Tuhan kehendaki.?

Ada begitu banyak nikmat dari Tuhan diberikan kepada semua manusia,
sampai ada nikmat yang telah didapatkan tetapi ia tidak menyadari bahwa
itu merupakan hal yang telah diperolehnya. Nikmat tidak sebatas hanya

harta benda seperti uang, kendaraan, rumah, makanan, perhiasan, dan yang

18 Muflikhatul Ummah, dkk, “Tahadduth bi Al-Ni’mah dan Relevansinya Terhadap Etika
Bermedia Sosial dalam Al-Qur’an (Analisis Tafsir Maqashidi)”, Relinesia: Jurnal Kajian Agama
dan Multikulturalisine Indonesia, (Vol. 2, No. 1, 2023), h. 7-8.

19 Desri Ari Enghariano, “Syukur dalam Perspektif al-Qur'an, Jurnal EI-Qanuny (Vol. 5,
No. 2, 2018). h. 271.

20 Syafi'ie el-Bantanie, Dahsyatnya Syukur, (Jakarta: QultumMedia, 2009), h. 1-4.

17



lainnya. Akan tetapi nikmat juga menyangkut dengan kesehatan tubuh dan
kesehatan jiwa, dan kenikmat paling besar dari Tuhan dan hanya beberapa
orang saja yang menerimanya adalah nikmat hidayah Islam dan keimanan.
Semua orang telah diberi kesempatan untuk merasakan nikmat iman, akan
tetapi hal tersebut tidak semuanya diterima oleh manusia, ada orang yang
beriman dan ada juga yang menolaknya serta memilih untuk bangga
terhadap kekufuran yang telah mereka lakukan. Bagi yang menerima nikmat
keimanan maka akan mendapatkan nikmat yang lainnya, seperti mereka
akan dikenalkan dengan pedoman hidup didunia dan diakhirat yaitu Al-
Qur’an serta Sunah.

Sehingga bagi yang selalu teguh terhadap dua hal tersebut maka ia tidak
dapat kebingungan dan tersesat didunia maupun diakhirat nantinya. Di
setiap napas yang telah dihirup kemudian dihempas, mendengarkan
berbagai macam suara dengan telinga, mulut yang bisa merasakan
banyaknya rasa dari makanan yang dimakan, mata yang dapat melihat
berbagai macam jenis warna dan bentuk, dan semua yang ada di dalam diri
seseorang adalah nikmat dari Tuhan. Siapapun yang sadar terhadap
banyaknya kenikmatan yang telah diberikan, maka ia akan mencari cara
agar dirinya menjadi lebih dekat dengan tuhan dan menunjukkan sikap yang
lebih baik kepada-Nya. Dan hal yang paling patut dilakukan adalah
memanfaatkannya dengan baik dan mensyukuri berbagai nikmat yang
didapat. Mengungkapkan rasa syukur harus dilakukan oleh seorang muslim
sebagai bentuk kehambaannya, Allah SWT juga menjanjikan sesuatu bagi
yang melakukannya. Seperti di dalam Qs. |brahim (14) ayat 7 yang berbunyi
“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, Sesungguhnya jika kamu
bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu, tetapi jika
kamu mengingkari (nikmat-Ku), maka pasti azab-Ku sangat berat”.

Dari hal tersebut dapat disimpulkan ketika seseorang pandai dan rajin

bersyukur, maka Tuhan akan melebihkan nikmatnya. ?* Syukur adalah

2l Mega Prahesti, dkk, “Mengimplementasikan tahadduts bi al-ni’mah dalam nilai-nilai
syukur yang terkandung dalam ayat 11 surat Ad-Duha dengan menekankan pentingnya mengakui,

18



bentuk takaddus bi ni ‘mah, karena pada saat melakukannya ia akan selalu
mengungkapkan perbuatan baiknya dan berharap agar perbuatannya ditiru
orang lain ke jalan yang lebih baik sesuai dengan syari’at Allah SWT.
Seseorang yang melakukan takaddus bi ni‘mah akan selalu melakukan
perbuatannya sama seperti ketika ia bersyukur, karena hal tersebut
merupakan bentuk dari ekspresi terhadap nikmat yang ia dapatkan dengan
cara yang baik dan kemudian diungkapnya secara terang-terangan. Syukur
juga memiliki sifat rida, yaitu selalu merasa sukarela atas segala nikmat
yang telah didapatnya kemudian digunakan sebagai sarana untuk lebih dekat
dengan Tuhan dengan cara melakukan kebaikan. 22 Sehingga hal tersebut
menjelaskan keterkaitannya dengan takaddus bi ni‘mah. Karena setiap
menyampaikan kenikmatan yang didapatnya kepada orang lain, ia akan
bersyukur dan mengharapkan agar kenikmatan yang diperoleh dapat
membantu dan memotivasi orang lain agar dapat menjadi lebih dekat lagi
kepada Allah SWT.

. Tahaddus Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Riya’

Riya’ dalam bahasa arab (s\.) “ria'a” berasal dari kata (Lsi D) yang
berarti melihat. Kata ria a ini berasal dari wazan fi ‘al (J=8) yang memiliki
arti yakni melakukan perbuatan agar dilihat oleh orang lain. Di dalam lisan
arab kata ini dimaknai dengan melakukan suatu perbuatan secara berlebihan
agar dapat dilihat oleh orang lain sehingga ia mendapat perhatian serta
pujian.? Sedangkan secara istilah riya’ didefinisikan sebagai perbuatan
yang dilakukan seseorang yang tidak sesuai antara perbuatan dan hatinya,

yakni berpura-pura khusyuk dalam menjalani kegiatannya. Sehingga hal

menghargai, dan memanfaatkan nikmat Allah sebaik-baiknya”, Schoulid: Indonesian Journal of
School Counseling, (Vol. 9, No. 1, 2024), h. 204-205.

22 Ahmad Rusdi, “Syukur dalam Psikologi Islam dan Konstruksi Alat Ukurnya”, Jurnal

limah Penelitian Psikologi: Kajian Empiris & Non-Empiris, (Vol. 2, No. 2, November 2016), h. 42.

2 Eko Zulfikar, “Interpretasi Makna Riya dalam Al-Qur’an: Studi Kritis Perilaku Riya

dalam Kehidupan Sehari-hari”, Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qu#r’an dan Tafsir, (Vol. 3, No. 2,
Desember 2018), h. 144,

19



tersebut membuat orang lain meyakini bahwa dia merupakan pribadi yang
sangat rajin dan kuat dalam beribadah.

Akan tetapi dalam kenyataannya ia melakukan amal perbuatan baik
tersebut hanya untuk tujuan yang sifatnya duniawi, seperti agar
mendapatkan pujian, dipandang tinggi, dan dihormati. Perbuatan ini dapat
merusak amal saleh seperti halnya kayu yang terbakar oleh api, karena
perbuatan ini dilakukan dengan niatan yang tidak baik seperti
mengharapkan pujian kepada manusia bukan karena niat mendekat dengan
Tuhan. Perbuatan ini bukanlah ibadah yang sesungguhnya karena
melakukannya bukan karena-Nya, dan dapat menghapus amalan dan pahala
ibadah yang dikerjakan oleh dirinya sendiri. Perbuatan ini sulit diketahui
dan sampai mustahil dikenali orang lain, bahkan seseorang yang
melakukannya juga terkadang tidak menyadari dirinya sendiri bahwa ia
sedang melakukan perbuatan riya’, sehingga membuat perbuatan tersebut
menjadi abstrak dan tidak mudah dikenali. ?* Riya’ dapat muncul dari
berbagai macam kegiatan yang dilakukan seseorang, di antaranya yaitu
dalam beribadah, ia akan memperlihatkan kegiatan beribadah secara khusuk
di tepat yang orang lain bisa melihatnya, hal tersebut dilakukan karena ia
berharap mendapatkan pujian.

Di dalam kegiatan muamalah juga ia lakukan dengan tekun dan juga
rajin sehingga orang lain memandangnya sebagai seseorang yang sangat
bersemangat dalam mengerjakan tugasnya. Tetapi kenyataannya
berbanding terbalik dengan perbuatannya, ia akan melakukan jika ada orang
lain yang melihat akan tetapi akan berhenti jika sudah tidak ada lagi yang
melihatnya. Di dalam bersedekah juga ia akan memberikan bantuan kepada
orang lain akan tetapi hal tersebut tidak dilandasi dengan keikhlasannya,
melainkan ia berharap agar perbuatannya tersebut dilihat dan dipuji orang
lain sehingga mendapatkan julukan orang yang dermawan. Dan di dalam

berpakaian ia akan menonjolkan bagaimana dirinya sendiri memakai

24 Trhamni, “Riya dan Cara Penanggulangannya Menurut Pendidikan Islam”, Jurnal
Mimbar Akademika: Media IImu Pengetahuan dan Pendidikan, (Vol. 2, No 2, 2017), h. 2-3.

20



pakaian yang mewah dan menggunakan banyak perhiasan secara berlebihan,
hal ini dilakukan agar orang lain menganggap dirinya kaya dan memiliki
wibawa yang besar sehingga ia dapat dengan mudah mengintimidasi orang
lain yang tidak disukainya. ®Dari penjelasan diatas bahwa riya’ suatu
bentuk perilaku yang mirip dengan takaddus bi ni ‘mah, hanya saja yang
berbeda dari keduanya adalah dari segi niatnya.

Tahaddus bi ni‘mah biasanya diniatkan oleh seseorang dalam
mengungkapkan rasa syukur atas nikmat yang didapatkannya kemudian ia
menyebarkan nikmat tersebut kepada semua manusia agar dapat dijadikan
sebagai pembelajaran dan motivasi bagi orang lain. Hal ini dilakukan
bertujuan untuk mendorong manusia agar melakukan hal baik dengan cara
meniru dan mengamalkan perilaku takaddus bi ni ‘mah. Sehingga mereka
dapat bersyukur dan menjadi lebih dekat dengan Allah SWT. Sedangkan
riva’ merupakan bentuk takaddus bi ni‘mah yang menyimpang, yakni
melakukan berbagai macam hal baik hanya pada saat ada orang lain yang
dapat melihatnya dan berharap mendapatkan pujian dan mendapat julukan
orang yang ahli agama. Tetapi kenyataannya ia hanya mengejar hal yang
bersifat duniawi saja dan amalan yang telah dilakukannya akan sia-sia
seperti kayu yang terbakar oleh api yang panas, perilaku ini dibenci oleh
Allah SWT dan yang melakukannya tidak akan mendapatkan pahala
sedikitpun.

D. Ayat Al-Qur’an yang Berkaitan dengan Takaddus Bi Ni‘mah
Qs. Ad-duha (93) Ayat 11

088 Al by il

%5 Muhammad Hasnan Nahar, “Riya dalam Selfie di Media Sosial”, Al Fawatih: Jurnal
Kajian Al-Qur'an dan Hadis, (Vol. 1, No. 2, Desember 2020), h. 51.

21



Artinya: “Terhadap nikmat Tuhanmu, nyatakanlah (dengan bersyukur).” 28

E. Indikator Takaddus Bi Ni‘mah

Tahaddus bi ni ‘mah adalah sebuah bentuk dari pengekspresian terima

kasih seseorang atas nikmat yang telah didapatkannya, sehingga hal ini

dilihat dari berbagai macam aspek, di antaranya :

1. Bersyukur

Rasa syukur merupakan sebuah bentuk emosi menyenangkan yang

ada di dalam diri seseorang terhadap apa yang telah didapatkannya dan
hal tersebut dapat memberi manfaat bagi dirinya sendiri, bentuk emosi
ini berasal dari perasaan dirinya sendiri dan biasanya diiringi dengan
rasa takjub seperti mengucapkan alkamdul/i/lah (segala puji bagi Allah),
berterima kasih serta melakukan perbuatan baik agar lebih dekat
dengan-Nya dan mengetahui bahwa segala sesuatu berasal dari Allah
SWT, dan menghargai apapun yang telah diberikan kepadanya dengan
cara memanfaatkan nikmat yang telah didapatkannya untuk hal yang
baik.

2. Melakukan Perbuatan baik

Tidak hanya menceritakan segala kelebihan yang ada pada dirinya,

semua perkataan tersebut harus sesuai dengan apa yang dilakukannya,
seperti bersedekah kepada orang lain secara terang-terangan, karena
sedekah merupakan bentuk pengakuan dari iman dan sebagai media
untuk mewujudkan kepekaan sosial dengan saling membantu antara
sesama manusia, menciptakan kepedulian terhadap fakir miskin, jiwa
menjadi lebih jernih, dan sebagai pengingat bahwa karunia dan nikmat

berasal dari Allah SWT berikan. Sehingga dari hal ini diharapkan agar

2 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019),
h. 900.

27 Handrix Chris Haryanto dan Fatchiah E. Kertamuda, “Syukur Sebagai Sebuah
Pemaknaan” , InSight, (Vol. 18, No. 2, Agustus 2016), h. 110-111.

22



ditiru dan dapat memotivasi orang lain, karena bersedekah merupakan
suatu hal yang berakhlak mulia.
3. Beribadah dengan niat yang baik

Melakukan berbagai macam kegiatan beribadah yang rajin dan
menunjukkannya ke tepat umum dan juga menyampaikan hal tersebut
secara lisan, hal ini dilakukan dengan diiringi niat yang baik dan
berharap agar amalan tersebut dapat menginspirasi orang lain, sehingga
menjadi lebih bersemangat dalam menjalankan ibadah. Menunjukkan
nikmat yang telah didapatkannya kepada orang lain dapat dikatakan
tahaddus bi ni ‘mah jika niatnya dilakukan berharap untuk mendapatkan
rida dari Allah SWT dan juga agar perbuatannya dapat ditiru oleh orang
lain. Jika menunjuk kenikmatan kepada orang lain dan berharap
mendapat pujian dan penghargaan dari manusia, maka hal tersebut tidak
bisa dikatakan tazaddus bi ni ‘mah, melainkan hal tersebut merupakan
perbuatan riya’ dan hal ini dibenci oleh Allah SWT.

F. Tahaddus Bi Ni‘mah Menurut Para Mufasir
Berikut adalah pandangan tazaddus bi ni ‘mah pada Al-Qur’an yaitu di
dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 menurut para ahli tafsir (mufasir) sebagai
berikut:
1. Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari (839 - 923)

Pada kitab tafsirnya Ath-Thabari yang ditulis olehnya,
penafsirannya adalah harus disebut kenikmatan yang telah ada di dalam
dirinya, kemudian beliau mengutip para ahli tafsir lainnya, dari Ya’qub
bin Ibrahim bercerita: Husyaim berkata padaku dari Abu Bisyr, dari
Mujahid, bahwa maksud dari ayat tersebut adalah kenabian, kemudian
Ya’qub bercerita lagi: Abu Ulayyah berkata pada kami dari Sa’id bin

lyas Al Jariri, dari Abu Nadhrah, berpendapat umat Islam melihat

28 Fifi Nofiaturrahmah, “Penanaman Karakter Dermawan Melalui Sedekah”, Ziswaf:
Jurnal Zakat dan Wakaf, (Vol. 4, No. 2, Desember 2017), h. 315.

23



bentuk dari mensyukuri segala kenikmat yakni dengan menceritakan
(menyebutkannya) kepada orang lain. #
2. Syaikh Imam Al Qurthubi (1214 - 1273)

Pada kitab tafsirnya Al-Qurthubi yang ditulis olehnya, penafsiran
takaddus bi ni‘mah di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 adalah
menyebarkan segala nikmat dari Tuhan dengan cara memuji dan
mensyukurinya, dan membicarakan kenikmatan yang telah diberikan
kepadanya. Karena bentuk rasa syukur timbul akibat mempercayai
nikmat dari Tuhan. Imam Al Qurthubi mengutip perkataan dari Ibnu
Abu Najih meriwayatkan dari mujahid maksud dari ayat tersebut adalah
nikmat kenabian serta Al-Qur’an, sebarkan serta sampaikan apa yang
telah diutus oleh Tuhanmu. Dalam pembicaraan ini objeknya adalah
Rasulullah SAW, dan hukumnya akan tertuju kepada beliau dan semua
umat Islam. Dari Hasan bin Ali berpendapat apabila seseorang
melakukan suatu perbuatan baik, maka ceritakanlah perbuatan itu
kepada teman yang dapat dipercaya.

Amru bin Maimun berpendapat pada saat bertemu teman
terdekatnya, hendaklah bercerita kepadanya bahwa tadi malam ia
mendapatkan karunia dari Allah SWT berupa shalat. Dari Bakr bin
Abdullah bin Muzanni pernah mendengar Rasulullah SAW bersabda
apabila seseorang telah mendapatkan nikmat kebaikan akan tetapi hal
tersebut tidak berdampak baginya, maka hal itu disebut sebagai yang
dimurkai Allah SWT, karena menentang atas segala kenikmatan yang
telah diberikan kepadanya. Meriwayatkan Asy-Sya’bi dari An-Nu’man
bim Basyir bercerita bahwa Rasulullah SAW bersabda seseorang yang
enggan mensyukuri segala nikmat yang kecil, maka dia juga tidak bisa
mensyukuri kenikmatan yang besar, seseorang yang enggan berterima
kasih terhadap orang lain maka dia tidak akan bisa terima kasih

terhadap Tuhannya. Mendapatkan banyak nikmat kemudian hal itu

29 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir Ath-thabari (Jami’ Al Bayan An
Ta 'wil Ayi Al-Qur’an), Ter. Amir Hamzah, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), h. 741-742.

24



diceritakan kepada semua manusia merupakan bentuk dari rasa syukur,
sebaliknya jika menyembunyikan nikmat maka hal itu disebut dengan
kufur nikmat. An-Nasa’l meriwayatkan Malik bin Nadhah Al-Jusyami
pada suatu saat ia sedang duduk dengan Nabi SAW, beliau melihatnya
memakai baju usang, kemudian beliau berkata apakah engkau
mempunyai harta, ia menjawab iya Rasulullah SAW, beliau berkata
apabila telah diberikan harta dari Allah SWT kepadamu, maka
hendaklah Tuhan melihat bekas dari nikmat yang telah diberikan
kepadamu. *
3. Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi (1921-2018)

Pada kitab Tafsirnya Al-Qur’an Al-Aisar yang ditulis olehnya,
penafsiran takaddus bi ni‘mah di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11
maksudnya yaitu bersyukur terhadap nikmat yang diberikan Tuhan,
seperti nikmat ilmu, keimanan, wahyu, ihsan, serta al-furgan
(pembeda), cara bersyukurnya adalah dengan cara mengajarkan,
mendakwahkan, dan menyampaikannya. Karena Allah SWT
merupakan tuhan yang mencintai manusia apabila bersyukur kepada-
Nya. Sehingga kewajiban agar selalu bersyukur kepada Tuhan, yakni
dengan menggunakan nikmat sudah diberikan untuk segala hal yang
diridai-Nya. 3

4. Sayyid Quthb (1906 - 1966)

Dalam kitab tafsirnya Fi Zhilalil Qur’an, penafsiran tasaddus bi
ni ‘mah adalah sebagai kepedulian sosial, maksudnya Nabi SAW
mendapatkan perlindungan dari kebingungan, mendapat petunjuk, dan
diberikan kecukupan sebagai anak yatim, Tuhan memberikan arahan
kepada beliau serta juga umatnya agar anak yatim selalu dilindungi dan

memilih sikap sosial terhadap orang lain yang sedang meminta.

30 Syaikh Imam Al Qurthubi, Tafsir Al-Qurthubi (Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an), Ter.
Dudi Rosyadi dan Faturrahman, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), h. 501-503.

31 Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, Tafsir Al-Qur’an Al-Aisar (Aisar at-Tafasiir
Likalaami al- ‘Aliyy al-Kabir), Ter. Fityan Amaliy dan Edi Suwanto, (Jakarta: Darus Sunnah, 2014),
h. 961.

25



Kemudian menceritakan nikmat serta karunia dari Tuhan kepada orang
lain. Maksud dari melindungi anak yatim adalah tidak menghina,
membuatnya bersedih hati, dan sewenang-wenang terhadap haknya.
Dan bersikap sosial dengan orang yang meminta-minta dengan cara
yang lembut, halus, dan memuliakannya. Islam mengatur segala
kegiatan yang ada dilingkungan masyarakat dengan keadilan dan
kebenaran, serta ketakwaan dan kepedulian dengan sesama manusia,
menjaga diri agar tidak keluar dari batasan yang Allah SWT tetapkan,
serta membenci segala bentuk pelanggaran yang dilakukan oleh
manusia. Menceritakan segala nikmat yang telah didapatkannya baik
berupa nikmat keimanan dan petunjuk merupakan bentuk bersyukur
kepada Tuhan, serta menyempurnakan syukur itu dengan melakukan
berbagai macam kebajikan kepada orang lain, dan membicarakan
kenikmatan yang bisa bermanfaat dan mulia bagi sesama manusia.
M. Quraish Shihab (1944 - Sekarang)

Pada kitab tafsirnya Al-Mishbah, penafsiran takaddus bi ni ‘mah
adalah ketika nikmat yang berasal dari Tuhan di sebut-sebut dengan
perasaan puas dan menjauhkannya dari perasaan bangga dan riya’.
Karena dengan melakukannya maka hal itu merupakan bentuk
manifestasi rasa syukur kepada Allah SWT. Banyak mufasir yang
memaknai kata haddis (&33) dengan perintah menyampaikan secara
lisan, dan memahami makna nikmat dengan pengertian secara khusus,
yakni ajaran agama atau wahyu-wahyu Allah. Sehingga lumrah apabila
agama dan juga petunjuk dari Tuhan merupakan nikmat. Sesuatu yang
berkaitan kesenangan, kenyamanan, serta kelebihan tidak memiliki arti
apabila tidak disertai dengan nikmat agama.

Segala kesulitan, hal berat dan masalah besar tidak akan berarti apa-

apa dan terasa ringan apabila ia mendapatkan nikmat agama. Ada tiga

%2 Sayyid Quthb, Tafsir Fi zhilalil Qur’an dibawah Naungan Al-Qur’an (Fi Zhilalil-

Qur’an), Ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil, (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), h.

167.

26



hal yang diberikan oleh Tuhan kepada Rasulullah SAW sebelum
menjadi utusan-Nya, yaitu nikmat perlindungan pada saat beliau masih
anak yatim, memperolen rasa puas dan berkecukupan, dan
mendapatkan petunjuk pada saat beliau sedang kebingungan. Anugerah
petunjuk yang telah beliau dapatkan untuk menyelesaikan kebingungan
inilah yang mengantarkannya kepada Tuhan, sehingga hal tersebut
harus disampaikan kepada orang lain. Dari hal inilah perintah Allah
SWT vyang terkandung di dalam surah tersebut sebagai petunjuk
bagaimana sikap ketika menghadapi anak yatim dan orang yang
membutuhkan. Hal tersebut seakan-akan Rasulullah SAW
diperintahkan oleh-Nya untuk membantu orang lemah sebagai inti dari
risalah yang telah beliau dapatkan, serta menyampaikan hal tersebut
kepada semua manusia. *
6. Ahmad Mustafa Al-Maragi (1883 - 1952)

Pada kitab tafsirnya Al-Maragi, penafsiran takaddus bi ni‘mah di
dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 maksudnya adalah bermurah hati
dengan cara memberikan harta dan kelebihan nikmat kepada fakir
miskin serta orang yang lebih membutuhkan. Maksud ayat ini bukanlah
membicarakan dan berbincang tentang harta kekayaan yang
dimilikinya karena hal tersebut bukanlah perbuatan yang terpuiji,
kebiasaan bagi orang yang bakhil adalah selalu menyembunyikan
hartanya dan menjadikan harta tersebut digunakan dirinya sendiri
sebagai pelindung dan tidak memiliki niat untuk membagikan serta
menginfakkan hartanya kepada orang lain yang membutuhkan, mereka
akan selalu merasa kekurangan. Berbeda dengan orang yang dermawan
yang selalu menampakkan nikmat dengan menginfakkan harta
miliknya kepada orang lain, hal tersebut ia lakukan sebagai bentuk
syukur kepada Tuhan Nabi Muhammad SAW juga suka memberi
kepada orang yang membutuhkan sampai-sampai mendapat julukan

33 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
(Tangerang: Pt. Lentera Hati, 2016), h. 398-402.

27



yang sangat banyak memberi kepada fakir miskin, hal itu dilakukan
karena beliau memiliki kasih sayang yang besar kepada semuanya,
selalu menginfakkan semua harta benda miliknya sampai-sampai beliau
hidup dengan tidak memiliki apapun lagi. *

7. Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (1904 - 1975)

Pada kitab tafsirnya Al-Qur’anul Madjid An-Nur yang ditulis
olehnya, penafsiran takaddus bi ni ‘mah di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat
11 maksudnya adalah limpahkanlah harta yang kamu miliki kepada
fakir, dan limpahkan segala nikmat terhadap orang yang sedang butuh.
Melakukan hal tersebut seseorang dapat dikatakan sebagai yang
mensyukuri Allah atas nikmat-nikmat-Nya. Pada ayat ini tidak
diartikan dengan menceritakan dan membeberkan harta yang dimiliki
kepada orang lain, karena hal tersebut bukanlah perilaku yang baik. %

8. Aidh Al-Qarni (1959 - sekarang)

Dalam kitab Tafsir Muyassar yang ditulis olehnya, penafsiran
takaddus bi ni‘mah di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 maksudnya
adalah bahwa segala nikmat yang dilimpahkan Allah SWT kepadamu
maka siarkan kedermawanan dari-Nya, sampaikan kenikmatan tersebut
kepada orang lain, perlihatkanlah nikmat yang diberikan kepadamu
dengan cara bersyukur dan selalu mengingat-Nya, dan jangan sekali-
kali menyembunyikan nikmat dengan cara mengingkari serta tidak
mengakui bahwa segala karunia dan kenikmatan berasal dari Allah
SWT. %

3 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Terjemah Tafsir Al-Maraghi (Tafsir Al-Maragi), Ter.
Bahrun Abubakar, (Semarang: Pt. Karya Toha Putra, 1985), h. 329-330.

% Teungku Muhammad Hashi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur Jilid 4
(Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur), (Jakarta: Cakrawala Publishing, 2011), h. 579.

3 Aidh Al-Qarni, Tafsir Muyassar (at-Tafsir al-Muyassar), Ter. Tim Qisthi Press, (Jakarta:
Qisthi Press, 2007), h. 625.

28



G. Tafsir Mugaran

Ada berbagai macam pendapat terkait kemunculan tafsir mugaran,
yaitu sebagian ulama berpendapat bahwa metode tafsir ini sudah ada pada
masa Nabi Muhammad SAW. Pendapat yang lainnya mengatakan bahwa
cara menafsirkan ayat dengan mugaran dimulai pada pariode sahabat,
kemudian diturunkan kepada Tabi’in, Tabj al-Tabi’in, dan sampai ke masa
modern. Dari pemaparan tersebut dapat dijelaskan bahwa metode tafsir
mugqaran ini digunakan untuk mempelajari Al-Qur’an yaitu sejak dulu
kemudian berlanjut sampai sekarang bersamaan dengan berkembangnya
ilmu tafsir. Bisa juga disebutkan bahwa mugaran tersebut sudah dilakukan
terlebih dahulu sebelum munculnya istilah metode mugaran. Tafsir
mugaran termasuk tafsir umum yang bisa dilakukan oleh para penafsir
dalam menyusun penafsirannya. Akan tetapi bisa juga dikatakan sebagai
tafsir khusus yang digunakan untuk memahami isi kandungan di dalam Al-
Qur’an. Tafsir khusus secara sederhananya adalah sebuah ciri khas dari
setiap mufasir dalam menuliskan serta menyajikan tafsirannya. Hal tersebut
dapat diketahui dengan cara melihat tharigah, masdar, dan ittijah mufasir. 3’

Pengertian tafsir mugaran secara etimologi yakni berasal dari kata
(e - ool — G)B) yang memiliki arti komparatif (perbandingan),
menggandengkan maupun menyatukan. Menurut pendapat dari Abd al-
Hayy al Farmawi yang dimaksud tafsir mugaran yaitu penafsiran Al-Qur’an
yang dilakukan dengan menampung ayat-ayat yang terdapat di dalam Al-
Qur’an, kemudian setelah itu meneliti serta mengkajinya dan
membandingkan berbagai pendapat dari para mufasir lainnya dalam
menerangkan kandungan ayat Al-Qur’an. Tafsir yang dikaji juga bebas
yaitu baik tafsir salaf ataupun khalaf, mengunakan tafsir al-ma ‘tsur maupun
tafsir bi al-ra’y. Tafsir mugaran juga bisa digunakan untuk membandingkan
berbagai macam ayat Al-Qur’an serta ayat dengan Hadis. Sehingga bisa
dikatakan bahwa tafsir mugaran dapat dikategorikan beberapa bentuk, yaitu

37 Aida Fitriatunnisa dan Danendra Ahmad Rafdi, “Metode Tafsir Mugaran Dilihat

Kembali”, Jurnal Iman dan Spiritualitas, (\VVol. 3, No. 4, Oktober-Desember 2023), h. 641.

29



membandingkan ayat dengan ayat lain, membandingkan ayat dengan Hadis,

serta membandingkan tafsir dengan tafsir lainnya. %

Menurut Syahrin Harahap tafsir mugaran merupakan salah satu cara
untuk mengetahui isi kandungan yang terdapat di dalam Al-Qur’an yakni
dengan membandingkan antar ayat yang memiliki gaya penulisan kata dan
kalimat yang berbeda dalam suatu persoalan maupun masalah yang sama.
Dalam menggunakan metode mugaran, harus diperhatikan juga langkah-
langkah yang akan digunakan dalam membandingkan penafsiran yang
dilakukan oleh para ulama, yaitu:

1. Memastikan ayat maupun beberapa ayat yang akan dijadikan bilangan
dominan.

2. Menghimpun serta menyampaikan pandangan dari beberapa mufasir
baik ulama Khalaf maupun ulama Salaf terkait makna puisi, dan di
fokuskan pada konteks sejarah dan ijtihad.

3. Kemudian menganalisis, yaitu membandingkan mufasir dalam
menjelaskan kecenderungan, pola, serta dampak mazhab yang
diikutinya kemudian bagaimana pengaruhnya di dalam membacakan
ayat Al-Qur’an.

4. Menetapkan sikap dalam melakukan metode mugaran dengan
menerima penafsiran yang akurat dan menolak penafsiran yang tidak
tepat. 3°
Metode penafsiran mugaran juga memiliki kelebihan dan

kekurangannya di dalam menafsirkan Al-Qur’an, yaitu sebagai berikut:

1. Kelebihan tafsir mugaran
a. Dapat membuka hati untuk bersikap toleransi dengan pendapat yang

berasal dari orang lain.

% Anandita Yahya, dkk, “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-ljmali, Al-Mugaran dan
Al-Mawdui)”, Palapa: Jurnal Studi Keislaman dan IImu Pendidikan, (Vol. 10, No. 1, Mei 2022), h.
9

39 Reni Karlina dan Alwizar, “Metode Tafsir Al-Mugaran dan Al-Maudhu’i”, Nashr al-
Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam, (Vol. 06, No. 3, Agustus 2024), h. 31-32.

30



b. tafsir mugaran sangatlah berguna dalam mengetahui serta
memahami ayat Al-Qur’an dari berbagai macam pendapat.

c. Ketika menggunakan metode mugaran dalam menafsirkan ayat Al-
Qur’an, maka mufasir akan didorong untuk mempelajari serta
mendalami berbagai macam ayat serta Hadis dan juga pendapat para
ahli tafsir lainnya.

2. Kekurangan tafsir mugaran

a. Metode penafsiran mugaran ini tidak bisa diberikan kepada orang
awam.

b. Kurang bisa diandalkan dalam menjawab berbagai permasalahan
sosial yang ada pada masyarakat, karena metode ini lebih fokus
dalam membandingkan daripada menjawab permasalahan yang ada.

c. Terkesan lebih dalam menggali serta menelusuri penafsiran ayat Al-
Qur’an yang telah ada dari para mufasir lainnya daripada

mengemukakan penafsiran baru. 4°

40 Syahrin Pasaribu, “Metode Mugaran dalam Al’quran”, Wahana Inovasi, (Vol. 9, No. 1,
Januari-Juni 2020), h. 46.

31



BAB |11

KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR

MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI

A. Buya Hamka dan Tafsirnya

1.

Biografi Buya Hamka

: Abdul Malik biasa disebut dengan Hamka,
beliau lahir di tanggal 17 Februari, tepatnya pada
 hari senin tahun 1908, ayah beliau Abdul Karim
. Amrullah dan ibunya Sitti Shafiah. Seiring
waktu berjalan ayahnya mendapatkan 2 gelar

dan namanya berubah jadi Dr. Haji Abdul Karim

Buya Hamka Amrullah, biasa disebut dengan Haji Rasul, dan
Abdul Malik pun mengubah nama sebagai Abdul Malik Karim
Amrullah. Sesudah Abdul Malik berangkat haji yang beliau laksanakan
pada tahun 1927, namanya pun bertambah didepan namanya dengan
kata “Haji”, sehingga nama beliau setelah berhaji menjadi Haji Abdul
Malik Karim Amrullah, disingkat Hamka. Pada saat menggawangi
majalah Pedoman Masyarakat sebagai nama penanya, beliau dikenal
oleh masyarakat dengan sebutan Hamka sampai-sampai mendapatkan
gelar dikehidupan sehari-harinya dengan nama Prof. Dr. Hamka. Ayah
beliau pernah menikahi Raihana, dan dikaruniai olenh Allah SWT
dengan Fatimah yang merupakan anak perempuan dari sepasang
kekasih ini. Anak inilah yang akan menikah bersama dengan Syekh
Ahmad Rasyid Sultan Mansur di kemudian harinya.

Akan tetapi pernikahan ini tidak berlangsung lama karena
disebabkan meninggalnya sang istri Raihana di Mekkah. Setelah itu
Haji Rasul pun menikah lagi dengan seorang wanita yang bernama Sitti
Shafiah yang sekarang menjadi ibu Hamka. Hamka lahir di Sumatera

Barat, Kabupaten Agam, di wilayah Nagari Sungai Batang. Ayahnya

32



berprofesi sebagai dai, sehingga beliau dapat membagi waktunya untuk
umat maupun keluarganya, juga terbiasa untuk mengisi pengajian dai
di luar daerah tempat tinggal. Hal itu membuatnya memakan waktu
yang cukup lama, sehingga keluarganya memaklumi dan mendukung
beliau dalam menjalankan tugasnya.

Malik hidup di Maninjau bersama dengan neneknya, ia belajar
bersama neneknya melalui pantun-pantun tentang alam Minangkabau
sehingga waktu kecil sudah mabhir berpantun meskipun itu masih
meniru neneknya. ** Pada saat kecil Hamka pendidikannya dimulai
membaca Al-Qur’an dirumah ayah dan ibunya saat pindah ke
Padangpanjang di tahun 1914 Masehi. Kemudian Hamka dimasukkan
oleh ayahnya ke sekolah desa saat usianya mencapai tujuh tahun,
ayahnya memasukkan beliau ke dalam diniyah yang dibangun
Zainuddin Labei el-Yunusi di tahun 1916. Abdul Malik berkhitan di
kampungnya Maninjau pada tahun 1918, dan ayahnya Haji Rasul
kembali dari kunjung pertamanya di Surau Jembatan Besi, tanah jawa.
Ditempat tersebut ada madrasah yang menggunakan sistem pelajaran
yang lama, namun diubah oleh Syekh Abdul Karim Amrullah, menjadi
madrasah yang bernama Thawalib School.

Dari situlah ayah Hamka berkeinginan agar anaknya dapat menjadi
seorang penerus ulama sama sepertinya, dan berhenti dari Sekolah desa
sehingga Hamka dapat dipindahkan ke Thawalib School. Akan tetapi
metode pembelajaran dalam Thawalib School masih menggunakan
pembelajaran kurikulum yang lama, seperti tuntutan untuk menghafal,
inilah yang membuatnya merasa bosan walaupun sudah pindah sekolah.
Walaupun demikian Hamka tetap naik kelas setiap tahunnya sampai
kelas empat, ia tetap naik kelas akan tetapi metode pembelajaran yang
ia rasakan tetaplah tidak menarik. Hal itu membuat Hamka pergi ke

perpustakaan umum dan ditempat itulah ia tertarik membaca buku

4 Ferry Taufiq El-Jaquene, Buya Hamka Kisah dan Catatan dari Balik Penjara,
(Yogyakarta: Araska, 2018), h. 43-45

33



tentang sejarah dan juga cerita. Kemudian ayah dan ibunya bercerai
karena disebabkan oleh tradisi adat setempat.

Hal tersebut membuat Hamka mengalami kehidupan yang
terlantar dan membuat kenakalannya menjadi sebuah pemberontakan.
Dari kejadian itulah membuatnya kabur ke tanah jawa pada tahun 1924,
kunjungannya berlangsung sekitar kurang lebih satu tahun di tanah
Jawa. Dalam mencari pelajaran Islam beliau memulainya di kota
Yogyakarta, dan memulainya dengan mengikuti kursus dari Syarikat
Islam dan Muhammadiyah. Pada momen tersebut Hamka mendapatkan
pembelajaran Tafsir Al-Qur’an yang merupakan hasil pertemuannya
dengan Ki Bagus Hadikususmo. Hamka juga bertemu dengan beberapa
tokoh penting seperti HOS Cokroaminoto, Syamsul Ridjal, Haji
Fachruddin, dan Jong Islamieten Bond.

la menyebutkan bahwa Islam itu hidup serta menyodorkan
pendirian dan perjuangan. Setelah itu Hamka mendapat pelantikan dari
AR. Sutan Mansur, ia mendapatkannya di Pekalongan selama enam
bulan kurang lebihnya, sejak saat itulah ia lebih berfokus untuk menjadi
seorang penyiar Islam. Hamka juga sering berpidato dengan semangat
kesadaran baru pada saat usia 16 tahun. Pada saat usianya mencapai 17
tahun, ia kembali ke Minangkabau dan menjadi pemimpin yang tumbuh
di lingkungan masyarakat. Hal tersebut membuatnya berpidato dan
bertabaligh kepada masyarakat sekitar. Hamka juga membuka kursus
yang mengajarkan cara berpidato kepada semua orang yang sebaya
dengannya, karena ia memiliki kemampuan dalam menyusun kata-kata
secara alami dan membuatnya menjadi sosok yang istimewa di
lingkungan temannya.

Hamka juga mencatat dan menyusun pidato yang dibuat oleh
temannya kemudian ia terbitkan semua kumpulan pidato tersebut ke

majalah dan diberi nama Khatibul Ummah. % Ditahun 1925 pada bulan

42 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Tentang
Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), h. 34-42

34



Juli, ia pergi menuju padang panjang kemudian membangun Tabligh
Muhammadiyah. Dan pada tahun 1927 bulan februari Hamka pergi
untuk berangkat ke Mekkah dan bermukim disana selama 7 bulan serta
menghadiri  kegiatan kongres ke-18 yang diadakan oleh
Muhammadyah di Solo. Saat ia pulang dari kegiatan tersebut ia juga
ikut dalam meramaikan acara kepemimpinan Muhammadiyah yang ada
di padang panjang. Hamka menikah muda bersama Siti Raham pada 5
April tahun 1929, waktu itu beliau masih berusia 21 serta Siti Raham
berusia 15.

Hamka aktif berprofesi sebagai pengurus Muhammadiyah yang
ada di Padang Panjang serta mempersiapkan acara kongres yang ke 19
Muhammadiyah bertempat Minangkabau. Tahun 1930 beliau diutus
oleh Cabang Muhammadiyah yang ada di Padang Panjang agar menuju
ke Bengkalis dalam rangka membangun Muhammadiyah, dari situlah
Hamka langsung menuju ke Yogyakarta untuk menghadiri Kongres ke
20 Muhammadiyah. Dan pada saat akhir tahun 1931 ia diutus ke
Makassar untuk mempersiapkan kongres yang ke-21 yang akan
dilaksanakan pada bulan Mei tahun 1932 oleh pengurus Besar
Muhammadiyah. Hamka juga menghadiri kongres Muhammadiyah
diwilayah Semarang tahun 1933. Pada tahun berikutnya beliau kembali
menuju ke Padang Panjang bersama ayahnya, Wakil P. B. Haji Mukhtar,
dan gurunya A. R. Sultan Mansur untuk menghadiri Konferensi Daerah
yang ada di Sibolga.

Disaat itu Hamka menjadi bagian anggota dari Majelis Konsul
Muhammadiyah di Sumatera tengah. Pada tahun 1936 tangga 22
Januari ia pergi menuju Medan, dan disanalah ia menjadi pemimpin
Majalah Pedoman Masyarakat dan juga ikut serta dalam gerakan
Muhammadiyah di Sumatra Timur serta menjadi pemimpin. Pada tahun
1942 saat H. Mohammad Said meninggal, menjabat sampai tahun 1945
dan setelah itu pindah menuju ke Sumatra Barat. Hamka dipilih kembali

menjadi ketua di Majelis Pemimpin Muhammadiyah di tahun

35



berikutnya yang ada di Daerah Sumatra Barat, ia memimpin Majelis
tersebut sampai tahun 1949 setelah penyerahan kedaulatan. Dan di
tahun berikutnya 1950 Hamka kembali membangun Konferensi ke-31
Muhammadiyah di Yogyakarta serta menyusun anggaran baru dan
“Kepribadian Muhammadiyah” sebagai rumusannya.

Di tahun 1953 pada saat Kongres ke-32 Muhammadiyah ia terpilih
sebagai anggota pemimpin pusat Muhammadiyah. Akan tetapi seiring
berjalannya waktu Hamka tidak lagi mencalonkan dirinya menjadi
anggota pada saat kongres di Makassar karena disebabkan oleh faktor
usia pada tahun 1971, sejak saat itulah ia menjadi penasihat sampai
akhir hayatnya. Hamka memulai karirnya menjadi pegawai
kementerian agama dan ia mengajar di banyak perguruan Islam pada
tahun 1950. Pada tahun tersebut juga ia menunaikan ibadah rukun
hajinya yang kedua, setelah selesai ia mengunjungi beberapa negara
Arab serta menulis buku, seperti “Di Lembah Sungai Nil ”, dan “Mandi
Cahaya di Tanah Suci”. Pada tahun 1952 beliau mendapatkan
undangan untuk dapat mengunjungi negara bagian barat selama empat
bulan dari Departemen Luar Negeri Amerika, dalam kunjungannya
tersebut ia juga menulis buku yang berjudul 4 bulan di Amerika.

Kemudian pada tahun 1955 Hamka menjadi anggota DPR,
awalnya ia menolak tapi karena kiriman telegram untuk membujuk
hamka dari Pusat Pemimpin Muhammadiyah ditanda tangani oleh A. R.
Sultan Mansur yang merupakan gurunya ia pun mau menjadi anggota
Konstituante, karena pada waktu tersebut juga Muhammadiyah adalah
anggota yang Istimewa dari Masyumi. Hamka mengikuti Simposium
Islam yang ada di Lahore pada tahun 1958 dalam langka sebagai
anggota Delegasi Indonesia. Kemudian ia pergi ke Mesir, pada saat
Hamka dimesir ia bertemu dengan pemuka Islam yang ada di Mesir
untuk menjelaskan bagaimana kebangkitan gerakan Islam modern. Hal
itu ia bicarakan di Universitas Al-4zhar di Kairo, dalam pidatonya yang

“Pengaruh Mohammad Abduh di Indonesia” untuk mendapatkan gelar

36



Doktor Honoris Causa. Pada saat itu ia pergi ke Mekkah untuk
melaksanakan ibadah Umrah di tahun 1958 pada saat usianya
menginjak 50 tahun, ia berdoa agar dapat terus bermanfaat dalam
meneruskan cita-cita ayahnya dan juga organisasi Muhammadiyah di
sisa umurnya.

Buya Hamka meninggal dunia di usianya yang menginjak ke 73,
tanggal 24 Juli 1981 beliau meninggal di rumah sakit pusat pertamina
(RSPP) pada jam 10.41 pagi. Setelah di shalatkan di masjid Al-Azhar
kemudian jenazah dikebumikan di tanah kusir kebayoran lama, di
tempat pemakaman umum. Diduga meninggalnya buya hamka
disebabkan karena beliau menderita penyakit jantung, radang paru-paru,
dan diabetes. “ Walaupun beliau telah meninggal dunia, namun karya-
karyanya yang selama ini ditulis akan selalu ada. Sehingga dapat dibaca
dan dipahami isi serta maknanya, dan menjadi sebuah warisan yang tak
ternilai harganya bagi generasi baru yang akan memulai mempelajari

berbagai macam bentuk penafsiran Al-Qur’an.

2. Karya-karya Buya Hamka
Buya Hamka adalah tokoh ulama besar yang telah banyak
menghasilkan karya-karya yang tertuang di dalam buku atau majalah.
Sebanyak 94 karya yang telah beliau tulis di semasa hidupnya, di antara
yaitu antara lain:
a. Tafsir Al-Azhar, berisi penafsiran Al-Qur’an dari juz 1 hingga juz
30, kota Jakarta, penerbit panjimas, tahun 1990.
b. Ayahku, berisi tentang riwayat hidup Buya Hamka dan juga
Perjuangannya, kota Jakarta, penerbit Pustaka Wijaya, tahun 1958.
c. Revolusi Agama, kota Padang Panjang, penerbit Anwar Rasyid,
tahun 1946.

4 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, (Jakarta Selatan: Noura PT
Mizan Publik, 2016), h. 4-9

4 Aimi Rasyida Junedi (ed), Perjalanan Terakhir Buya Hamka, (Bandar Baru Bangi: Jt
Books PIt, 2021), h. 28-30.

37



d. Falsafah Hidup, cetakan ke 3, kota Jakarta, penerbit Pustaka Panji
Masyarakat, tahun 1950.

e. Kenang-Kenangan Hidup, sebanyak 4 Jilid, kota Jakarta, penerbit
Bulan Bintang, tahun 1979.

f. Cermin Kehidupan, kota Jakarta, penerbit Mega Bookstrore, tahun
1962.

g. DiBawah Lindungan Ka'bah, cetakan ke 7, kota Jakarta, penerbit
Balai Pustaka, tahun 1957.

h. Mengembara di Lembah Nil, kota Jakarta, penerbit NV. Gapura,
tahun 1951.

i. Kedudukan Perempuan dalam Islam, kota Jakarta, penerbit
Pustaka Panjimas, tahun 1973.

J. Gerakan Pembaruan Agama (Islam) di Minangkabau, kota Padang,
penerbit Minang Permai, tahun 1969.%°

3. Tentang Tafsir Al-Azhar

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Azhar

Salah satu bentuk asli dari bukti yang
menunjukan  bahwa  Buya  Hamka
merupakan seseorang yang memiliki
banyak sekali ilmu pengetahuan yaitu

bR, HAMKA

dengan melihat karyanya yang fenomenal

Ty’

Tafsir Al-Azhar. Hamka menulis kitab ini

bermula ketika mengikut kuliah di daerah

Kitab Tafsir Al-dzhar | Kebayoran Baru Jakarta tempat Masjid Al-
Azhar yang dilakukan diwaktu subuh pada tahun 1958. Sehingga
buya Hamka memberi nama kitab tafsirnya itu sama seperti masjid
tempat di mana pertama kali ia membuat tafsirnya, agar dapat

mengenang tempat yang memiliki banyak sejarah itu. Masjid

4 |bnu Ahmad Al-Fathoni, Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi Melayu Buya Hamka,
(Jakarta: Argom Patani, 2015), h. 45-52

38



tersebut diberi nama oleh Rektor dari Universitas Al-Azhar Mesir
yaitu Syaikh Mahmoud Syaltout ketika mengunjungi Indonesia pada
tahun 1960. Ada dua keadaan yang membuat beliau terdorong untuk
menulis tafsir Al-Azhar.

Pertama yaitu pada waktu tersebut mulai banyak pemuda yang
tertarik dalam memahami kandungan Al-Qur’an dalam pemahaman
zaman sekarang, akan tetapi mereka tidak mengetahui bahasa arab
dan kesulitan memahaminya. Oleh sebab itulah Hamka menulis dan
menyusun tafsir menggunakan bahasa indonesia sehingga mudah
dimengerti para pemuda. Kemudian yang kedua adalah tafsir ini
untuk para pendakwah, karena tidak semua orang yang berdakwah
mengerti semua bahasa Arab dan pengetahuan secara umum,
sehingga hal ini menyebabkan kesulitan dalam menyebarkan ajaran
Islam. 6 Pada saat Hamka mulai menafsirkan Al-Qur’an diwaktu
subuh, masalah mulai datang menghampirinya. Penampung dari
pengisian kajian Al-Qur’an waktu subuh yaitu Panji Masyarakat izin
terbitnya dicabut oleh pemerintah, membuat beliau mendapat
berbagai macam fitnah dan cacian dari kelompok komunis pada
waktu itu.

Akan tetapi Hamka memikirkan bagaimana caranya supaya
tetap bisa diterbitkan kajian subuhnya, maka ia pun mengganti
penerbitnya ke majalah Gema Islam dan diupayakan Kolonel
Mukhlas Rowi serta Jendral Sudirman, yang mana Hamka menjadi
pemimpin aktif di waktu itu. Pada saat beliau telah selesai
melaksanakan pengajian di hari senin 27 januari pada tahun 1964,
beliau ditangkap para pemerintah orde lama kemudian
dimasukkannya kedalam penjara. Pada saat itu Hamka memiliki
kesempatan untuk menulis Kkitab tafsirnya sampai terjadinya

kejatuhan orde lama kemudian berganti orde baru yang dipimpin

4 Abdul Manan Syafi’i, “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar”, Migot,
(Vol. XXXVIII No. 2 Juli-Desember 2014) h. 267-268.

39



Soeharto. Pada saat itu PKI telah hilang kekuatannya membuat

Hamka dibebaskan dari penjara yang ia tinggali selama kurang lebih

dua tahun pada tanggal 21 Januari tahun 1966. Hal ini beliau

manfaatkan memperbaiki serta melengkapi tafsir Al-Qur’an yang
sudah ditulisnya. Penerbitan pertama kali kitab tafsir Al-Azhar ini
dimulai juz 1-4 yang dilakukan oleh penerbit Pembimbing Masa
pada waktu itu dipimpin H. Mahmud. Kemudian terbitan yang kedua
yaitu juz 15-30 dilakukan Pustaka Islam, Surabaya. Dan terbitan
terakhir juz 5-14 dilakukan Yayasan Nurul Islam Jakarta.
b. Sistematika Tafsir Al-Azhar

Ada beberapa sistematika yang Hamka gunakan dalam menulis
kitab tafsir Al-Azhar, akan dijelaskan dibawah ini:

1) Dalam Menafsirkan ayat Al-Qur’an, beliau memakai metode
yang secara urut sesuai dengan susunan Mushaf Utsmani. Yang
mana diawali dengan Qs. Al-Fatihah (1) kemudian berakhir
dengan Qs. An-Nas (114), metode ini disebut tahlili.

2) Setiap surah yang akan Hamka tafsiri akan dimulai dengan
pendahuluan. Serta akhir dari penafsirannya ia akan
memberikan saran yaitu berupa nasihat untuk para pembacanya
agar bisa memetik pelajaran yang sudah Hamka tafsirkan di
dalam kitabnya.

3) Pada saat akan menafsirkan surah, ia akan mengawalinya
dengan pembahasan dari asal usul bagaimana surah itu
diturunkan, jumlah ayat dalam surah tersebut, makkiyah dan
Madaniahnya, dan lain sebagainya.

4) Hamka menyajikan ayat-ayat yang akan ia tafsirkan secara
pendek, yaitu terdiri dari satu sampai lima ayat, Al-Qur’an
beserta  terjemahan  bahasa  Indonesianya, kemudian

menjelaskan apa isi dari ayat tersebut.

47 Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis”, STAIN
Datokarama Palu, Jurnal Hunafa, (Vol. 6, No. 3 Desember 2009) h. 367-368.

40



5) Di dalam tafsirnya juga ada komentar yang menyangkut
peristiwa yang terjadi di zaman kontemporer saat ini.

6) Terkadang Hamka juga menyebut kualitas Hadis yang ia
gunakan di dalam tafsirnya

7) Di setiap surah yang ia tafsirkan, Hamka juga menambah tema
dalam pengelompokan ayat Al-Qur’an kemudian di jelaskan apa
isi kandungannya.

8) Tafsir Al-Azhar juga sangat kental akan nuansa Minangnya,
contohnya dalam tafsirnya Qs. ‘Abasa (80) ayat 31-32, di ayat
tersebut menyebut contoh buah-buahan yaitu duku, rambutan,
langsat, mangga, dan durian, buah tersebut tumbuh banyak di
Indonesia dan tidak tumbuh di daerah Timur Tengah. %

c. Metode dan Corak Tafsir Al-Azhar
Buya Hamka dalam membuat kitabnya Al-4zhar menggunakan
metode Tahlili (analisis), dalam memakai metode ini beliau menulis
tafsir Al-4zhar dengan berurutan sesuai mushaf Al-Qur’an (dari Qs.

Al-Fatiphah sampai Qs. An-Nas). Metode tahlili dipakai ahli tafsir

untuk menjabarkan atau menerangkan kandungan di dalam ayat Al-

Qur’an mencakup asbabun nuzul, penjelasan ayat secara

komprehensif (menyeluruh), makna kosa kata, dan menjelaskan

makna yang ada di dalamnya yang lebih condong dan keahlian
mufasir. Walaupun beliau menggunakan metode tahlili, di dalam
tafsirnya tidak banyak penjelasan terkait dengan makna kosa kata,
akan tetapi banyak penjelasan dalam memahami Al-Qur’an dengan
komprehensif. Biasanya beliau langsung memberikan petunjuk serta
makna di dalam ayat tanpa banyak memaparkan kosa kata (jarang

ditemui di tafsir Al-4Azhar). *° Kemudian al-adab al-ijtima’i (sosial

48 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, STAI Sunan
Drajat Lamongan, llmu Ushuluddin, (Vol. 15, No. 1, Januari 2016) h. 29-30.

4 Muhammad Mujadid Syarif, Skripsi Hikmah Tikrar dalam Surah Ar-Rahman (Studi
Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah), (Riau: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim,
2015), h. 13-14.

41



kemasyarakatan) merupakan corak yang ia gunakan dalam menulis
tafsirnya, yang mana corak ini berusaha untuk menerangkan
berbagai macam petunjuk yang terdapat pada Al-Qur’an.

Hamka juga mencari kaitannya terhadap suatu keadaan di dalam
masyarakat dan setelah itu berupaya untuk memberikan cara untuk
mengatasi masalah tersebut. Walaupun kitab Al-Azhar ini
melakukan banyak penafsiran seperti Teologi, Filsafat, Tasawuf,
Hukum dan lainnya, akan tetapi hal tersebut tidak membuatnya
keluar dari al-adab al-ijtima’i. Yang selalu memberikan motivasi
kepada masyarakat dan juga menyelesaikan berbagai masalah yang

timbul di kehidupan sosial maupun keagamaan. °

B. Wahbah Zuhaili dan Tafsirnya

1. Biografi Wahbah Zuhaili

Wahbah Az-Zuhaili adalah salah satu
dari ulama figih, beliau terkenal didaerah
Syiria pada abad ke 20. Wahbah Zuhaili

merupakan mufasir Kontemporer yang telah

banyak menginspirasi di dalam keilmuan
Wahbah Zuhaili Islam, ia juga sejajar dengan para ulama
figih yang banyak berjasa pada abad ke 20 seperti dengan Sayyid Qutb,
Said Hawwa, Thahir Ibnu ‘Asyur, dan para tokoh lainnya. Wahbah
Zuhaili lahir pada 6 maret tahun 1932, di perkampungan Dair ‘Athiya
yang biasanya dilalui oleh orang-orang untuk menuju ke Damaskus
karena jalurnya searah. Dilahirkan oleh Fatimah binti Musthafa Sa’dah,
ibu pilihan Allah SWT karena memiliki sifat yang teguh dan warak
dalam menjalani kehidupan yang sesuai dengan syariat Islam. Dan
ayahnya bernama Musthafa Az-Zuhaili yang hidup sederhana dengan

bertani, selalu beribadah dengan rajin, dan gemar dalam melaksanakan

% Dewi Murni, “Tafsir Al-Azhar (Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis)”, Jurnal
Syahadah, (Vol. I11, No. 2,0ktober 2015) h. 33-39

42



puasa, beliau juga dikenal oleh orang lain sebagai penghapal Al-Qur’an,
ketakwaan, dan kesalehannya, walaupun beliau hanya orang biasa saja
bukan cendikiawan, ulama,maupunn ilmuan. >

Dari kecil Wahbah Zuhaili memulai pendidikannya dikampung
dengan mempelajari Al-Qur’an serta bersekolah ibtidaiyah. Kemudian
beliau ke Damaskus untuk menempuh pendidikan lanjutnya
Tsanawiyah pada umurnya yang ke 14 di tahun 1946. Wahbah Zuhaili
sangat rajin dan gemar belajar, karena itulah ia melanjutkan pendidikan
belajarnya ke Kulliyyah Syar’iyyah di Damaskus sampai lulus tahun
1952. Setelah itu untuk melanjutkan pendidikannya beliau pergi ke
Kairo dan melakukan kegiatan pembelajarannya secara bersamaan di
Universitas Al-Azhar yakni Fakultas Bahasa Arab dan Fakultas Syari’ah,
serta Fakultas Hukum di Universitas ‘Ain Syam. Sesudah menempuh
pendidikan tersebut beliau mendapatkan ijazah Tamhassus pengajaran
Bahasa Arab serta ijazah sarjana Syari’ah Universitas Al-Azhar tahun
1956, serta mendapatkan ijazah Lc (Licence) di Universitas ‘Ain Syam
pada bidang hukum tahun 1957, di Universitas Kairo mendapat gelar
Magister Syari’ah Fakultas Hukum tahun 1959, dan memperoleh
Doktor tahun 1963.

Tidak hanya lulus dalam pendidikan kuliahnya, beliau juga
menduduki peringkat teratas dari semua proses pendidikannya. Menurut
beliau rahasia dari kesuksesan yang telah diraihnya adalah kesungguhan
mempelajari pelajaran serta menjauhi semua sesuatu yang dapat
mengganggu pembelajarannya. Wahbah Zuhaili mendapatkan 3 ijazah
dalam waktu 5 tahun, setelah itu mendapat gelar M.A di Universitas
Kairo selama kurun waktu dua tahun dengan tesisnya “al-Zira’l fi al-
Siyasah al-Syar ‘iyyah wa al-Figh al-Islam”. Setelah itu ia meneruskan
pendidikannya lebih tinggi lagi yaitu doktoral yang telah diselesaikan

51 Septiana Hutagalung, Skripsi Etika Melakukan Al-Najwa Menurut Wahbah Az-Zuhaili
(Analisis Terhadap Penafsiran Surah Al-Mujadalah Ayat 8-10 dalam Tafsir Al-Munir), (Medan:
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2023), h. 42.

43



saat tahun 1963, disertasinya “Atsar al-Harb fi al-Figh al-Islami”
dibimbing Dr. Muhammad Salam Madkur. **> Wahbah Zuhaili juga
mengabdi menjadi dosen di Universitas Damaskus Fakultas Syari’ah
tahun 1963.

Pendidikan beliau semakin meningkat sampai naik jabatan menjadi
pembantu dekan Fakultas yang sama, ia juga disandangkan dengan
ketua dari jurusan Figh al-Islami dan jabatan dekan pada kurun waktu
yang sebentar pada saat menjadi pembantu dekan. Setelah itu Wahbah
Zuhaili menjadi salah satu dari guru besar yang mengajar di Universitas
yang ada di Syiria pada bidang hukum Islam, kehebatan yang telah
beliau dapatkan tidak luput dari para guru yang selalu membimbingnya.
Beberapa guru yang telah mengajar beliau di Damaskus, Universitas
Syams, Universitas Al-Azhar Mesir antara lain Syekh Ahmad Samad
(pengajar limu Tajwid), Syekh Mahmud Yasin (pengajar llmu Hadis),
Syekh Jada r-Rab Ramadhan, Syekh Mahmud Abd. Dam (pengajar figih
Syafi’i), Syekh Mahmud ar-Rankusi (pengajar ilmu Akidah), Syekh
Hasan asy-Syatti (pengajar ilmu Faraidh), Syekh Al-Azhar Iman
Mahmud Syaltut, Dr. Al-Imam Abdur Rahman Taj, Syekh Isa (pengajar
figih Perbandingan), dan para guru yang lainnya. Beliau juga pernah
menjabat menjadi pengurus lembaga penyelidikan Institut Keuangan
Islam, berdedikasi dalam mengawas undang-undang di bidang Syari’ah
kepada Institut Keuangan Islam dan Serikat, tergolong di dalamnya
Bank Islam antar bangsa. Wahbah Zuhaili juga dikenal seorang
pendakwah yang sering tampil di program radio atau televisi, pernah
juga menjadi aktivis dakwah di Masjid Utsman dan imam.

Wahbah Zuhaili menjadi Ahlussunnah Wal Jama’ah dalam masalah
Aqgidahnya, beliau juga membenarkan tindakan bertawasul kepada
Rasulullah SAW serta wali Tuhan, tidak mengkafir-kafirkan golongan

Salafi-Wahabi. Wahbah Zuhaili meninggal pada saat usianya menginjak

52 Abdul Mu’ti Assiddiqi, Skripsi Perspektif Syekh Wahbah Zuhaili & Kompilasi Hukum
Islam, (Kediri: Institut Agama Islam Tribakti, 2022), h. 15-16.

44



83 pada tahun 2015, di Suriah pada sabtu sore, tidak ada yang
mengetahui penyebab kematian beliau sampai sekarang, beliau

meninggalkan banyak ilmu dan hal itu akan kenang sepanjang zaman. >3

Karya-karya Wahbah Zuhaili

Kesuksesan yang telah diraih olehn Wahbah Zuhaili dari bidang
akademik sampai menjadi pemimpin dari banyaknya lembaga-lembaga
pendidikan dan sosial merupakan bukti dari kefagihan dan kecerdasan
yang dimiliki olehnya, beliau juga terlibat dalam memperhatikan
berbagai macam disiplin keilmuan di sektor pendidikan dan sosial, hal
tersebut dibuktikan dengan keaktifannya dalam menghasilkan berbagai
macam karya yang dibuatnya, yang di dalam karya tersebut berisi
berbagai macam referensi yang terkait dengan perkembangan sains dan
paradigma masyarakat walaupun karyanya lebih condong ke dalam
bidang tafsir dan figih. Beliau juga aktif menulis buka dan artikel jika
dihitung jumlah tulisannya mencapai 133 buku, apabila tulisan risalah
yang telah dibuatnya digabungkan maka jumlah tulisan yang telah
beliau buat mencapai lebih dari 500 makalah, karya yang telah
diterbitkan olehnya antara lain yaitu: >
a. At-tafsir al-Munir
b. Al-‘Alagat al-Dawali fi al-Islamit
c. Haqq al-Huriyah f al- ‘Alam
d. Al-Figh al-Islam7 wa Adillatuh.

Al-Islam Din Syura wa Dimugratiyah.

@

f. Atsar al-Harb fi al-Figh al-Islami: Dirasah Mugarin.
9. Asl Mugaranit al-Adyan.

%3 Tutut Fatmawati, Tesis Penafsiran Kontekstual Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Ayat-ayat

Istigamah dalam Kitab Tafsir Al-Munir, (Kediri: Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2019), h. 49-

51.

54 Muhammad Taufig, Skripsi Makna Kata Wail dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Munir),

(Pekanbaru: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2015), h. 13-14.

45



h. Al-Hugiiqg al-Insan fi al-Figh al-Islami bi al-Ishtirak Ma’a al-
Akhirin,
i.  Usul al-Figh al-Islamr. *°

3. Tentang Tafsir Al-Munir

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Munir

Pada tahun 1991, beliau menerbitkan
karyanya At-Tafsir Al-Munir (fi al-Agidah
| wa asy-Syariah wa al-Manhaj) memiliki 16
jilid dan tidak lebih 10.000 halaman. Kitab
- ini dibuat selama 16 tahun setelah menulis 2
| buku yakni al-Figh al-Islami wa Adillatuhu

= | sebanyak 8 jilid dan Ushul Figh al-Islami
Terjeman A‘}i}igmfs"“' sebanyak 2 jilid, tafsir Al-Munir pertama
diterbitkan oleh Dar al-Fikri Damsyiq Suriah dan Darul Fikri Beirut
Libanon, dalam mugaddimah tujuan dibuatnya tafsir ini adalah
menghubungkan kaum muslimin dengan Al-Qur’an kitab pedoman
dalam kehidupan karena terkandung firman Allah SWT dengan
ikatan secara ilmiah dan kuat. Karena di dalamnya mengandung
aturan yang semua orang harus taati di dalam kehidupan. *® Kitab
tafsir ini diselesaikan oleh beliau pada saat jam delapan pagi dihari
senin tanggal 13 Dzulgadah tahun 1404 H (27 Juni 1988), dirinya
menginjak umur ke 56, yang melatar belakangi beliau dalam
menulis tafsir ini adalah pengabdian yang telah dicurahkannya
kepada ilmu pengetahuan yang terkait dengan ke Islaman dengan
berttujuan agar dapat menghubungkan antara Al-Qur’an dengan
umat Islam berdasar hubungan logis dan erat, Al-Qur’an adalah

kitab yang memuat kalam mulia serta di dalam memiliki hukum

55 Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h. 19.
% Hermansyah, “Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah
Zhuhaily” , EI-Hikmah, (Vol. 8, No. 1, Desember 2014), h. 24-25.

46



b.

yang mengatur kehidupan semua manusia baik secara umum
maupun Khusus. *
Sistematika Tafsir Al-Munir
Secara sistematika, wahbah zuhaili menjelaskan diawal surah
bagaimana keutamaan dan kandungan yang akan dibahasnya, dan
juga mengelompokkan tema secara garis besar, tema pembahasan
memiliki 3 aspek yang harus dipenuhi, dari segi bahasa, maksudnya
memaparkan kata atau istilah dari segi gramatika bahasa dan al-
balaghat yang ada di dalam sebuah ayat. Kedua al-tafsir al-bayan,
maksudnya adalah mendeskripsikan ayat yang ada di dalam Al-
Qur’an secara Komprehensif (menyeluruh), dengan melakukannya
maka dapat mengetahui makna apa saja yang terkandung dan
kesahihan dari Hadis yang berkaitan dengan ayat tersebut. Ketiga
figh al-hayat wa al-ahkam, maksudnya adalah merincikan sebagai
kesimpulan di dalam ayat-ayat tersebut kemudian diambil dan
dihubungkan dengan realitas yang terjadi di lingkungan manusia,
sehingga jika muncul masalah baru maka beliau akan berusaha
untuk menguraikan masalah tersebut sesuai dengan hasil
ijtihadnya.*® Secara sederhana sistematika yang Wahbah Zuhaili
gunakan untuk menulis tafsir Al-Munir antara lain:
1) Mengelompokkan ayat Al-Qur’an dalam satu tema yang
memiliki berbagai macam judul secara jelas.
2) Memaparkan isi kandungan yang ada di dalam surah dengan
global.
3) Memaparkan penjelasan bahasa dalam menafsirkan Al-Qur’an.
4) Menerangkan berbagai macam riwayat shahih dan asbabun

nuzul dari ayat serta mengesampingkan riwayat lemah dan

5 Muhammad Shohib, “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif Wahbah Al
Zuhaili dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir fi Al-Agidah, Al-Shari’ah dan Al-Manhaj”, Al Qalam:
Jurnal lImiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, (\Vol. 18, No. 4, Juli - Agustus 2024), h. 2866.

%8 Ummu Hani, Skripsi Penafsiran Kalimat Wadhribuhunna dalam Qs. An-Nisaa [4]: 34
dan Implementasinya (Studi Komparatif Antara Penafsiran Wahbah Zuhaili dan Muhammad
Quraish Shihab), (Surabaya: Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel, 2010), h. 22.

47



menyertakan cerita Nabi serta berbagai macam kejadian besar di

dalam Islam.
5) Memaparkan kandungan dari tafsir dan istimbath hukum di

dalam ayat Al-Qur’an
6) Menerangkan berbagai macam Kkajian sastra pada ayat Al-

Qur’an dan tempatnya dari segi tata bahasa agar hal tersebut

dapat memudahkannya memaparkan makna serta bisa

menghindar tafsir sulit. *°

c. Metode dan Corak Tafsir Al-Munir

Beliau menulis kitab Tafsirnya menggunakan berbagai macam
metode. Di antaranya yang pertama adalah sumber penafsiran,
dalam hal ini beliau menggabungkan penafsiran bi al-mat’sur
(periwayatan) serta bi al-ra’y (penalaran dan ijtihad). Berbeda dari
mufasir lainnya Wahbah Zuhaili menerapkan penafsiran bi al-
mat’sur dengan ringkas, sehingga dalam mengambil riwayat yang
akan dijadikan rujukan memilih paling benar serta dinukilkan pada
tafsir klasik lainnya. Dari segi penafsiran bi al-ra’y (penalaran dan
ijtihad) beliau tidak mencantumkan bagian besar, akan tetapi
memporsikannya dengan bagian yang paling relevan (bermakna) di
bagian yang lain pada saat menjelaskan isi Al-Qur’an. Hal tersebut
disebabkan karena terdapat pemisahan dari penafsiran ayat (al-tafsir
wa al-bayan) pengetahuan lahiriyah, penjelasan isi kandungan ayat
(al-figh al-hayat) pengetahuan pesan Al-Qur’an berkaitan
perkembangbiakan isu di lingkungan, dari hukum ataupun yang
lainnya.

Wahbah Zuhaili juga cenderung dalam mengambil pola modern,
yakni metode tahlili (analitik) serta metode semi tematik. Maksud
metode tahlili itu sendiri penjelasan segala aspek pada ayat Al-

%9 Aliza Fitri, Skripsi Penafsiran Ayat-ayat Hujan dalam Kitab Tafsir Al-Munir Karya
Wahbah Az-Zuhaili (Kajian Tematik Tentang Manfaat Hujan), (Mataram: Universitas Islam Negeri
Mataram, 2022), h. 23.

48



Qur’an, disusun seperti urutan mushaf, menjelaskan unsur yang ada
di dalam suatu ayat, dan dari aspek bahasa seperti balaghah, i’rab,
asbabun nuzul (sebab turunnya ayat), makna kosa kata, dan
munasabat (korelasi) antar ayat dengan ayat sebelumnya. Beliau
cenderung menjelaskan uraian yang ada di dalamnya secara
menyeluruh serta membahas penamaan dan keutamaannya.
Berusaha dengan keras dalam memakai metode tematik, yakni
penafsiran dari ayat yang beda tetapi mempunyai satu tema,
contohnya warisan, riba, jihad, dan lainnya. Di dalam semi tematik
beliau menerapkannya dengan cara mengelompokkan ayat yang ada
di dalam surah kemudian memutuskan tema secara jelas yang dapat
mewakili isi kandungannya.

Menjelaskan unsur-unsur yang terkandung di dalam ayat
meliputi bahasa,arti kosa kata, balaghah, dan i’rab beliau juga
mencantumkan sumber rujukan. ® Kemudian beliau dalam
Tafsirnya juga menggunakan referensi dari al-Jami li Ahkam al-
Qur’an Karya al-Qurtubi, al-Burhan fi Ulum al-Qur’an karya al-
Zarkashi, al-Tafsir al-Kabir karya Fakhr al-Din al-Razi, dan
sebagainya. Dalam menjelaskan tafsirnya Wahbah Zuhaili
menggunakan metode muragi, yaitu mengkomparasikan berbagai
macam pendapat mufasir tafsir klasik maupun Kontemporer,
kemudian membandingkan pendapat dengan meraka dan setelah itu
beliau mengeluarkan pendapatnya. Yang ketiga dalam menerangkan
penafsirannya Wahbah Zuhaili secara metodis dalam tafsir Al-Munir
selalu memaparkan kandungan serta keutamaan yang ada di dalam
Al-Qur’an, dan berbagai tema berkaitan dengannya Secara umum.
Tema yang dibahas mencakup penjelasan istilah dan bahasa yang
ada disebuah ayat, dan menjelaskannya dari segi gramatika bahasa

dan balaghahnya.

% Ummul Aiman, “Metode Penafsiran Wahbah Al-Zuhayli: Kajian al-Tafsir al-Munir”,
Migot, (Vol. XXXVI, No. 1, Januari-Juni 2012), h. 10-11.

49



Dari hal inilah dapat disimpulkan metode yang digunakan beliau
adalah metode itnabi (tafsili), yaitu menafsirkan secara panjang
lebar dan terperinci. Yang keempat beliau menggunakan metode
tahlili (diawali Qs. Al-Fatihah dan diakhiri Qs. An-Nas). Tafsir Al-
Munir juga dapat disebut semi tematik, sebab beliau memberikan
tema dari berbagai kajian ayat yang sesuai kandungannya. ¢* Corak
tafsir yang beliau gunakan adalah corak adabi (kesastraan) dan al-
Ijmali (sosial kemasyarakatan) dan juga ada nuansa figih, nuansa ini
ditujukan karena adanya penjelasan yang berkaitan dengan figih
kehidupan ataupun hukum yang ada di dalamnya, nuansa figih ini
ada karena beliau merupakan seorang ahli figih, sehingga bisa juga
dikatakan corak tafsir yang ada di dalam tafsir Al-Munir adalah
keserasian antara Adabi Ijtimali dan figihnya ataupun penekanan

Ijtimali lebih mengarah figih.

C. Penafsiran Ayat Tahaddus Bi Ni‘mah Menurut Buya Hamka dalam
Tafsir Al-Azhar dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir

1. Qs. Ad-duha (93) Ayat 11

G Sl daay Ul

Artinya: “Terhadap nikmat Tuhanmu, nyatakanlah (dengan
bersyukur).” 3
2. Penafsiran Buya Hamka
Menurut beliau di dalam tafsir Al-Azhar dijelaskan maksud ayat

tersebut adalah bersyukur terhadap segala kenikmatan yang sudah

61 Ainol, “Metode Penafsiran Al-Zuhayli dalam Al-Tafsir Al-Munir”, Mutawatir: Jurnal
Keilmuan Tafsir Hadis, (Vol. 1, No. 2, Desember 2011), h. 147-149.

62 Baihaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh
Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama”, Analisis, (Vol. XVI, No. 1, Juni 2016), h. 137-
138.

83 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.

50



diberikan oleh Allah SWT. Yaitu dengan cara darmakan (berbuat baik)
terhadap nikmat kekayaan yang dimilikinya baik berupa harta benda
maupun sifat kejiwaan, dan hendaklah memiliki kebiasaan murah
tangan kepada orang lain serta tunjukkan rasa syukur atas nikmat yang
telah diberikan. Jangan bakhil terhadap kekayaan yang dimiliki dan
selalu ingat betapa menderita dan sakitnya hidup pada saat miskin
sebelum beristri Khadijah. Ayat ini sangatlah mempengaruhi Nabi
Muhammad SAW sehingga beliau kerapkali memakai baju gamis
maupun jubah pada diri-Nya sendiri, beliau juga menghadiahkan
pakaian kepada seseorang yang telah dirasa ingin memiliki baju
tersebut dan ingin memakainya. Buya Hamka mengutip pendapat Imam
Syaik Muhammad Abduh di dalam tafsir Juzu’ Ammanya bahwa sifat
bakhil biasanya datang dari orang kaya, ia akan selalu mencari alasan
agar tidak mengeluarkan uangnya untuk membantu orang lain seperti
mengatakan dirinya sendiri sedang kesusahan dan menghiraukan
kepentingan umum.

Beda halnya dengan seseorang yang selalu melatih dirinya sendiri
agar menjadi dermawan, yaitu dengan cara selalu memberikan harta
untuk orang lain yang membutuhkan, selalu memuji-Nya. Karena itulah
ia akan selalu mendarmakan (berbuat baik) dengan cara membantu
orang lain yang sedang memerlukan bantuan dan memberi makan fakir
miskin. Diujung ayat terdapat kata fa kaddis, yang secara harfiyah
memiliki arti tidak hanya menceritakan kebaikan yang telah
dilakukannya, akan tetapi harus diimbangi dengan perbuatan yang
serasi dengan ucapannya sehingga hal itu akan menjadi contoh dan
menjadi perbincangan baik daripada orang yang sudah dibantu olehnya.
Ayat tersebut ditujukan untuk Nabi Muhammad SAW bahwa beliau
harus memperluas bantuan untuk fakir miskin, dan tidak menyebut
kekayaan karena itu merupakan perilaku sombong. Tidak ada satupun
riwayat yang menjelaskan bahwa beliau itu sombong membanggakan

kekayaannya, yang sering disebut bahwa beliau selalu cepat dalam

51



mengeluarkan hartanya untuk membantu orang lain, sampai beliau
melupakan apa yang menjadi kebutuhan dirinya, pendapat ini berasal
dari tafsir Syaikh Muhammad Abduh.

Jika dilihat dari riwayat hidup Nabi Muhammad SAW, pada saat di
Makkah beliau memiliki banyak harta benda yang ditinggalkan oleh
istrinya Khadijah, sehingga hal tersebut dapat menjaga muruah (harga
diri) beliau dari berbagai banyaknya rintangan yang datang dari kaum
Quraisy, dan selalu menjaga martabat dirinya. Setelah hijrah ke
madinah maka terbukalah dunia arab di hadapannya, beliau menjadi
penguasa yang menguasai seluruh maghrib (barat) dan masyriq (timur)
arab, dan mendapatkan harta seperlima dari rampasan perang dari tuhan,
bagian yang lainnya untuk para mujahidin. Dari beberapa riwayat
dijelaskan bahwa pada suatu saat pernah rumahnya tidak berasap
sampai sebulan sehingga beliau berniat untuk berpuasa disaat siang saja,
karena tidak memiliki apapun yang dapat dimakan pada pagi hari
dirumahnya. Setelah Rasulullah SAW meninggal, beliau tidak
meninggalkan satupun pusaka warisan yang dimilikinya selain
setengah dari gani gandum, tombak, dan seekor untuk yang berusia tua,
harta tersebut juga akhirnya tergadai oleh orang yahudi dirumahnya.
Beliau menjelaskan bahwa harta seperlima diberikan untuknya, setelah
itu hartanya dikembalikan kepada orang fakir miskin, lemah, sakit,
orang tua, dan yatim yang tidak memiliki kesanggupan untuk ikut
berperang dijalan Allah. 54

Tahaddus bi ni‘mah merupakan bentuk dari mengungkap rasa
syukur karena telah diberikan banyak kenikmat oleh Allah SWT,
karena itulah menurut Buya Hamka dalam memahami syukur yaitu

dengan melalui beberapa penafsiran, di antaranya sebagai berikut:

8 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, (Jakarta: Pt Pustaka
Panjimas, 1982), h. 192-193.

52



a. Qs. Al-Bagarah (2) ayat 152
038 Y 5 o 138005 2850 25580

Artinya: “Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat
kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar
kepada-Ku”. ®°

Buya Hamka mengutip Hadis yang diriwayatkan Abusy Syaik
serta ad-Dailami dari jalan Jubair diterima ad-Dhahhak, Ibnu Abbas
menafsirkan “Ingatlah kepadaku, wahai sekalian hambaku, dengan
taat kepadaku; niscaya Akupun akan ingat kepadamu dengan
memberimu ampun”’. Hamka juga mengutip Abu Hindun ad-Dari di
dalam tafsir, yang kemudian dirawikan Ibnu Asakir dari ad-Dailami,
sebuah Hadis yang berbunyi: “Maka barangsiapa yang ingat akan
Daku, dan diikutinya ingat itu dengan taat, maka menjadi
kewajibanlah atasKu membalas ingatnya itu dengan mengingatnya
pula, dengan jalan memberinya ampun. Dan barangsiapa yang
ingat kepadaKu, tetapi dia berbuat durhaka (maksiat), Akupun
akan mengingatnya pula dengan menimpa kan ancaman
kepadanya”. Selanjutnya yaitu bersyukur karena telah diberikan
banyak nikmat dengan cara berterimakasih ataupun mengucapkan
syukur, tidak hanya Mengucapkannya akan tetapi haruslah
dibarengi kegiatan yang sesuai seperti ucapannya. Jika seseorang
mensyukuri nikmat yang dia miliki maka Allah SWT berjanji akan
melipat-gandakan nikmatnya, dan ketika seseorang tidak berterima
kasih dan tidak bersyukur merupakan bentuk dari kekufuran. Allah
SWT sangat mudah untuk mencabut nikmat orang yang tidak
bersyukur dan menempatkan kedalam kegelapan. Walaupun telah
diberikan banyak hal seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-

Qur’an, diajari segala hal baik juga buruk, serta sudah diberi kiblat

85 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 31.

53



(petunjuk) semua hal itu tidak dapat memiliki arti apa-apa jika tidak
ingat dengan Allah SWT (zikir) serta bersyukur, karena itu agar
mendapatkan nikmat iman maka harus berpegang dengan syukur
dan zikir karena sudah dijelaskan di Al-Qur’an serta Sunah.

b. Qs. Al-Bagarah (2) [2] ayat 271

“880 58 548 el b 555 1 555 015 Soa Ui 00 1556 )
S O3las Ly All 57 aali a aie 2G5

Artinya: “Jika kamu menampakkan sedekahmu, itu baik. (Akan
tetapi,) jika kamu meryembunyikannya dan memberikannya kepada
orang-orang fakir, itu lebih baik bagimu. Allah akan menghapus
sebagian kesalahanmu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu
kerjakan”. ©7

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan bahwa bersedekah,
memberikan bantuan, serta memberikan harta benda secara terang-
terangan merupakan sebuah kerjaan bagus. Akan tetapi pada taraf
kedua, ketika bersedekah, berzakat, serta memberikan bantuan
terhadap fakir miskin serta melarat, maka akan lebih baik jika
dilakukan secara tertutup (diam-diam). Ketika bersedekah dengan
tujuan untuk membangunkan agama secara umum, maka hal
tersebut lebih dianjurkan untuk dilakukan secara terbuka (terang-
terang), seperti mendirikan rumah sakit, mendirikan sekolah
keagamaan, mendirikan rumah untuk orang miskin, mendirikan
masjid, dan yang lainnya yang berkaitan dengan bantuan amal
akhirat seperti memberikan kebutuhan belanja untuk perkumpulan
agama serta lebih bagus dengan menampakkan serta terang dalam
perbuatannya, kendatipun harus terjaga agar tidak terjerumus
kepada sifat riya’. Pada ayat tersebut diancam untuk bersedekah

% Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2, h. 19.
67 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355.

54



terhadap orang fakir, ada maksud lain pada ayat tersebut, yakni
mengajak orang yang dermawan agar dapat sudi terhadap bantuan
yang diberikannya. Berlombalah semua untuk melakukan
perbuatan kebajikan, ketika Rasulullah SAW hendak melaksanakan
peperangan Mu’tah, disebut Hari ‘Usrah pada saat keadaan yang
susah dikarenakan musim kemarau serta panas yang membuat hasil
dari bumi menjadi berkurang.

Kemudian beliau mengumpulkan para sahabatnya dan meminta
supaya mereka berkorban pada dirinya sendiri untuk mengikuti
pertempuran yang besar. Abu Bakar mengasih semua harta
miliknya, Umar bin Khathab setengah hartanya, serta Usman
seperempat hartanya, yang lainnya segera menyusul sesuai dengan
kemampuannya. Para perempuan melepaskan segala perhiasan
yang mereka miliki, hal tersebut dilakukan untuk biaya perang. Abu
Bakar ditanya kenapa seluruh hartanya diberikan, kemudian ia
menjawabnya secara tegas bahwa kekayaan miliknya yang
ditinggal lebih besar daripada harta tersebut, yaitu Allah SWT serta
RasulNya!. Pada masa tersebut bersedekah dilakukan secara
nampak, perasaan riya’ tidak akan memiliki dampak yang besar
pada saat itu karena tertutup dengan perasaan kegembiraan,
persaudaraan, serta antusias untuk berjihad bersama, hal inilah yang
dapat mempengaruhi suasana.

Sehingga pepatah “Yang berat sama dipikul, yang ringan sama
yang dirasa sedang kesusahan, maka dianjurkan dilakukan secara
diam-diam. Karena kalau dilakukan secara terang-terangan akan
kurang baik karena dapat membuat orang yang dibantu menjadi
tersinggung. Sebab orang yang miskin memiki kehormatan serta
keteguhan dalam hatinya, sehingga membuatnya jarang
menunjukan kelemahannya kepada yang lain, kecuali kepada orang

yang sudah dikenal dan dipercaya bisa menjaga rahasia. Pada ayat

55



tersebut selain bersedekah dilakukan secara terbuka juga dianjurkan
untuk untuk melakukan secara diam-diam, maksudnya agar tidak
muncul perilaku riya’, kemudian dapat meningkatkan rasa hormat
orang yang dibantu.

Ketika membantu orang yang sedang kesulitan dan fakir miskin
secara rahasia, mudah-mudahan dengan melakukannya bisa
mengimbangi segala kekurangan serta kelalaian bahkan menghapus
dosa bagi yang bersedekah. Seperti di dalam Hadis sahih Rasulullah
SAW bersabda: “Iringilah perbuatan yang salah dengan berbuat
kebaikan, agar dihapuskannya, dan berbudilah kepada manusia
dengan budi yang baik pula”. Kemudian dalam bersedekah bisa
dilakukan secara terbuka agar dapat memotivasi temannya agar
bergotong-royong dalam kebaikan, bisa juga bersedekah dengan
diam-diam supaya orang yang dibantu dapat terpelihara air
mukanya, semua amalan tersebut dilihat oleh Allah SWT secara
teliti, karena setan dapat masuk dan menghasut dari yang niatnya
bersedekah untuk memotivasi orang lain akan dibelokan setan
menuju kepada riya’. Dan ketika secara diam-diam bersedekah bisa
juga dibelokkan setan seperti menceritakan hal hal tersebut kepada
orang lain padahal kesepakatannya dirahasiakan sedekah itu. 8

c. Qs. lbrahim (14) ayat 7

Bl e &) A5 G5 &0 5 %G G & 36 Y5

Artinya:  “(Ingatlah)  ketika ~ Tuhanmu  memaklumkan,
“sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah
(nikmat) kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku),
sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat keras”. %

8 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3, h. 58-60.
89 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355.

56



Menurut Buya Hamka ayat tersebut merupakan peringatan
Tuhan kepada Bani Israil pada saat mereka dibebaskan dari segala
penindasan yang dilakukan oleh Fir’aun, kebebasan yang dirasakan
merupakan nikmat yang harus dan wajib disyukuri. Terus-menerus
berusaha agar dapat mengatasi segala kesulitan, jangan juga
mengomel dengan keadaan yang selalu kekurangan, serat tidak
mengeluh sebelum cita-citanya tercapai. Bersyukur dengan keadaan
maka Allah SWT akan menambah nikmat. Janganlah menjadi orang
kufur yang selalu mengeluh kepada kekurangan yang dimilikinya,
dan merasa bahwa tidak ada pertolongan yang dari Allah SWT,
tidak berterima kasih dan melupakan kenikmatan yang telah
diberikan kepadanya. Orang yang seperti itu maka akan disiksa
dengan mengerikan dan terasa pedih.

Buya Hamka mengutip dari sebuah Hadis yaitu “Sesungguhnya
seorang hamba Allah akan dijauhkan Tuhan daripadanya rezeki
karena dosa yang diperbuatnya”. Maksudnya adalah walaupun
seseorang kelihatannya memiliki jumlah kekayaan yang besar
(tidak halal), akan tetapi jiwa yang ada dalam tubuhnya terasa
hampa, selalu kekurangan dan menganggap masih miskin, hal
tersebut terjadi karena ia tidak memiliki rasa terima kasih. Hamka
mengutip Hadis yang dirawikan Imam Ahmad serta Anas bin Malik,
pernah seseorang yang meminta-minta datang kepada Nabi
Muhammad SAW kemudian beliau mengasihnya dengan sebuah
kurma. Akan tetapi pemberian itu tidak membuatnya senang,
kemudian datang lagi orang lain yang meminta-minta, kemudian
beliau mengasihnya sama dengan yang pertama yaitu sebuah kurma,
orang yang meminta-minta itupun berkata: “Sebutir korma dari
Nabi SAW sendiri, Subhanallah!” (ungkapan rasa syukur), melihat
peristiwa tersebut kemudian Nabi SAW bersabda: “Kau pergi
kepada Ummi Salmah (Isteri Rasulullah SAW), supaya dia berikan
kepada orang ini 40 dirham ”. Dengan cara inilah Nabi Muhammad

57



SAW membimbing umatnya untuk selalu mengucapkan terima
kasih. "

d. Qs. An-Naml (27) ayat 15

e K e e ool all aasl Y Tl (ki s il ol

Criia 340l alie

Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar telah menganugerahkan ilmu
kepada Daud dan Sulaiman. Keduanya berkata, “Segala puji bagi

Allah yang melebihkan kami daripada kebanyakan hamba-hamba-

Nya yang mukmin”. "

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan ‘7/man merupakan
sebutan untuk ilmu pengetahua, maksudnya tidak hanya satu ilmu
khusus, karena sebagai pemimpin disebuah negara, beliau sudah
dikasih ilmu dalam kepemimpinan rakyat oleh Allah SWT. Karena
kalau pemimpin jahil, tidak berilmu dan bodoh maka wibawanya
tidak akan tegak ketika sedang memimpin. Di ayat lain juga
diterangkan  Raja  besar  membutuhkan  prajurit  yang
memilikikesigapann dalam perang, Raja serta Nabi Daud pandai
dalam membuat pakaian besi untuk perang dan juga pandai dalam
bidang musik seperti memiliki suara bagus. Begitupun Sulaiman,
Raja dan Nabi Sulaiman juga terkenal akan keilmuannya serta bisa
lebih daripada ayahnya pada beberapa hal, seperti Allah SWT
memberikannya ilmu mengerti ucapan burung, dan diberikan
kekuasaan atas jin dan memerintahkan mereka. Dari banyaknya
nikmat tersebut mereka mengungkap rasa syukur kepada Allah
SWT, pada ayat ini juga terdapat tuntunan untuk orang lain agar
dapat bersyukur serta tidak sombong ketika mendapat kenikmatan

kekuasaan serta kerajaan.

0 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13, h. 123-124.
1 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543.

58



Berbeda sama Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas
kekuasaannya, dan sombong mengaku dirinya adalah Tuhan.
Dalam riwayat Ibnu Abi Hatim, Khalifah Umar bin Abdul Aziz
dikenal sebagai Khalifah shalih, serupa Khulafahur Rasyidin,
pernah menulis surat kepada kepercayaannya “Bilamana Allah
mencurah nikmatNya kepada seseorang hambaNya, lalu si hamba
itu memuji syukur kepada Allah SWT, maka pujiannya itu akan
lebih tinggi di sisi Allah SWT daripada nikmat itu sendiri”. Nabi
Muhammad SAW walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas
dalam menyebarkan dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya
kekuasaan besar, sehingga ketika selesai berhijrah menuju Madinah
beliau mempunyai kedudukan sama dengan Raja. Akan tetapi
semua kenikmatan tersebut tidak mengubah sifat beliau yang selalu
sederhana, ketika mendapat puncak kemenangan saat menaklukkan
Mekkah, beliau masuk ke kota yang dirindukannya, semua itu tidak
membuatnya sombong, malahan menundukkan kepala serta
bersyukur kepada Tuhan karena semua kemenangan tidak bisa
digapai tanpa karunia Allah SWT. 72

e. Qs. An-Naml (27) ayat 19

Coradl o3 elians S 4 g 531 o) 03 L3 (n Kalia aLcid
ejgu;@am)@ga\)@}&uw\u\)@\}g;)@

Artinya: “Dia (Sulaiman) tersenyum seraya tertawa karena
(mendengar) perkataan semut itu. Dia berdoa, “Ya Tuhanku,
anugerahkanlah aku (ilham dan kemampuan) untuk tetap
mensyukuri nikmat-Mu yang telah Engkau anugerahkan kepadaku
dan kepada kedua orang tuaku dan untuk tetap mengerjakan
kebajikan yang Engkau ridai. (Aku memohon pula) masukkanlah

2 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 192-193.

59



aku dengan rahmat-Mu ke dalam golongan hamba-hamba-Mu yang
saleh”. 73

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan bahwa Nabi
Sulaiman tertawa ketika melihat segerombolan semut saling
berkomunikasi untuk melindungi seluruh koloninya. Para semut
bahkan tidak takut kepada manusia yang memiliki tubuh lebih besar
dibandingkannya, walau para semut memiliki senjata yang ada pada
mulutnya jika terkena gigitan maka akan terasa sakit, akan tetapi
ukuran mereka yang kecil sehingga dapat dengan mudah untuk
menghancurkan mereka hanya dengan satu jari apalagi dengan
sepatu. Hal tersebut membuat Nabi Sulaiman tertawa setelah itu
bersabda “Ya Tuhanku! Berilah aku peluang untuk bersyukur atas
nikmat Engkau dan yang telah Engkau nikmat kan kepadaku”’. Nabi
Sulaiman bersyukur karena telah diberikan nikmat ilmu berupa
dapat mengerti perkataan dan memahami kehidupan para semut.
Selain nikmat tersebut Nabi Sulaiman juga diberikan nikmat yang
lainnya seperti memiliki kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat
(mengetahui peristiwa yang akan atau segera terjadi), dan memiliki
kekuasaan atas segala makhluk halus agar dapat dimanfaatkan
tenaganya untuk segala hal yang berkaitan dengan kebutuhan
kerajaan.

Firman Allah SWT: “Dan kedua orang ayah-bundaku”
Sebagian nikmat yang dimiliki Nabi Sulaiman berasal dari ayahnya
yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud, beliau juga
dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Walaupun ayahnya
merupakan orang terkemuka Nabi Sulaiman tidak lupa terhadap ibu
beliau yang selalu disebut pada saat berhadapan dengan Tuhan.
“Dan supaya aku beramal dengan amalan yang shalih” yaitu

pekerjaan baik, kegiatan yang berarti, dan usaha yang bermanfaat.

3 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543-544.

60



“Yang engkau ridhai” melakukan segala perbuatan dilandaskan
dengan niat yang baik dan sesuai kehendak yang Allah ridai. “Dan
masuklah kiranya akan daku, dengan Rahmat Engkau ke dalam
golongan hamba-hamba Engkau yang shalih” tercatat diriku (Nabi
Sulaiman) ini sebagai hamba Tuhan yang shalih, berjasa, berfaedah,
dan hidup yang bermanfaat untuk orang lain. Dari hal tersebutlah
yang membuat Nabi Sulaiman menyatakan bersyukur kepada
Tuhan yang telah memberikan banyak nikmat, serta Tuhan akan
senang apabila seseorang mensyukuri nikmat yang telah
dianugerahkan kepadanya, dan Allah SWT akan melipat gandakan
semua nikmat apabila bersyukur.

Buya Hamka mengutip riwayat dari lbnu Abi Hatim sebuah
cerita yang bersanad Abish Shiddig an-Najiy yaitu suatu hari Nabi
Sulaiman bin Daud pergi ke tanah lapang kemudian memohon
kepada Tuhan agar menurunkan hujan, beliau pun melihat semut
yang sedang tidur terlentang dan kakinya menghadap keatas,
kemudian mendengar doa semut tersebut “Ya Allah! Aku ini adalah
salah satu daripada makhluk engkau. Kami semuanya sudah sangat
kehausan. Kalau tidaklah segera Engkau turunkan air minum untuk
kami, binasalah kami semua!”. Setelah mendengar doa itu
kemudian beliau berpaling kearah tentara dan rakyatnya seraya
berkata: “Marilah kita kembali! Salah satu makhluk Allah telah
berdoa dengan khusyu nya di hadapan Tuhan, dan doanya
dikabulkan Tuhan!”. Kisah ini terdapat di dalam Al-Qur’an yang
menjadi sumber dari kemajuan ilmu pengetahuan dalam memahami
keadaan dan perilaku hewan (terutama serangga) dan hal ini tidak
boleh dipandang remeh. "

Dari penafsiran ayat diatas Menurut Buya Hamka pengertian syukur

terdapat di dalam Qs. Al-Bagarah (2) ayat 152 yaitu dengan

™ Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 197-198.

61



mengucapkan rasa terima kasih maupun mengucapkan syukur dan
harus diiringi dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya. Allah
SWT akan melipat-gandakan nikmat jika seseorang mensyukuri segala
nikmat yang telah di berikan kepadanya. Sebaliknya jika kufur dengan
tidak bersyukur serta mengucapkan terima kasih, maka nikmatnya akan
dicabut dan menempatkannya kedalam kegelapan. Walaupun sudah
diberi banyak kenikmatan seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-
Qur’an, diajari segala hal baik serta buruk, dan sudah diberi kiblat
(petunjuk) semuanya tidak memiliki arti jika tidak ingat dengan Allah
SWT (zikir) serta bersyukur kepada-Nya. Maka seseorang haruslah
mendapatkan nikmat keimanan dengan cara bersyukur dan berzikir
seperti yang dijelaskan Al-Qur’an serta Sunah.

Kemudian di dalam Qs. Al-Bagarah (2) ayat 271 dijelaskan ketika
bersedekah hanya untuk satu orang yang dirasa sedang kesusahan,
maka dianjurkan dilakukan secara diam-diam, kalau dilakukan secara
terang-terangan akan kurang baik karena dapat membuat orang yang
dibantu menjadi tersinggung. Bersedekah bisa dilakukan secara terbuka
agar dapat memotivasi temannya agar bergotong-royong dalam
kebaikan, bisa juga bersedekah dengan diam-diam supaya orang yang
dibantu dapat terpelihara air mukanya, semua amalan tersebut dilihat
oleh Allah SWT secara teliti, karena setan dapat masuk dan menghasut
dari yang niatnya bersedekah untuk memotivasi orang lain akan
dibelokan setan menuju kepada riya’. Dan ketika secara diam-diam
bersedekah bisa juga dibelokkan setan seperti menceritakan hal hal
tersebut kepada orang lain padahal kesepakatannya dirahasiakan
sedekah itu.

Dalam Qs. Ibrahim (14) ayat 7 juga dijelaskan kebebasan yang
didapatkan oleh kaum Bani Israil dari Fir’aun merupakan sebuah
kenikmatan yang wajib serta harus disyukuri, dengan cara terus
berusaha dalam menghadapi kesulitan, tidak mengomel karena keadaan

yang serba kekurangan, dan tidak berkeluh kesah sebelum mencapai

62



cita-citanya. Karena kalau bersyukur dengan keadaan maka Tuhan akan
menambahkan nikmat yang lain. Akan tetapi jika kufur dengan
berkeluh kesah terhadap kekurangan, melupakan segala nikmat dan
tidak mau berterima kasih, maka orang yang melakukan kufur tersebut
akan mendapatkan disiksa dengan mengerikan dan terasa pedih.

Di dalam Qs. An-Naml (27) ayat 15 dijelaskan bahwa ayat ini
terdapat tuntunan untuk orang lain agar dapat bersyukur serta tidak
sombong ketika mendapat kenikmatan kekuasaan serta kerajaan.
Berbeda sama Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas kekuasaannya,
dan sombong mengaku dirinya adalah Tuhan. Nabi Muhammad SAW
walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas dalam menyebarkan
dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya kekuasaan besar, sehingga
ketika selesai berhijrah menuju Madinah beliau mempunyai kedudukan
sama dengan Raja. Akan tetapi semua kenikmatan tersebut tidak
mengubah sifat beliau yang selalu sederhana, akan tetapi mendapat
puncak kemenangan saat menaklukkan Mekkah, masuk ke kota yang
dirindukannya, semua itu tidak membuatnya sombong, malahan
menundukkan kepala serta bersyukur kepada Tuhan karena semua
kemenangan tidak bisa digapai tanpa karunia Allah SWT.

Di dalam Qs. An-Naml (27) ayat 19 dijelaskan bahwa Nabi Sulaiman
bersyukur telah diberikan nikmat ilmu berupa dapat mengerti perkataan
dan memahami kehidupan para semut, selain nikmat tersebut Nabi
Sulaiman juga diberikan nikmat yang lainnya seperti memiliki
kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat (mengetahui peristiwa yang akan
atau segera terjadi), dan memiliki kekuasaan atas segala makhluk halus
agar dapat dimanfaatkan tenaganya untuk segala hal yang berkaitan
dengan kebutuhan kerajaan. Sebagian nikmat beliau juga berasal dari
ayahnya yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud, beliau
juga dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Nabi Sulaiman
bersyukur dengan melakukan pekerjaan baik, kegiatan yang berarti, dan

usaha yang bermanfaat, serta melakukan segalanya dilandaskan dengan

63



niat yang baik dan sesuai kehendak yang Allah ridai. Sebagai hamba
Tuhan yang shalih, berjasa, berfaedah, dan hidup yang bermanfaat
untuk orang lain. Beliau bersyukur kepada Tuhan sebab telah diberikan
banyak nikmat, serta Tuhan akan senang apabila seseorang bersyukur
atas nikmat yang sudah dianugerahkan kepadanya, dan Allah SWT
akan melipat gandakan semua nikmat apabila bersyukur.

Dalam memahami ayat tentang takaddus bi ni ‘mah, Buya Hamka
menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat 11 dengan ayat sebelumnya, ayat 8,
ayat 9, dan ayat 10, penafsirannya sebagai berikut:

a. Qs. Ad-duha (93) ayat 8

2526 Se s g

Artinya: “Dan mendapatimu sebagai seorang yang fakir, lalu Dia
memberimu kecukupan?”, 7

Buya Hamka menjelaskan bahwa maksud dari kata (jgi-i‘—)

adalah miskin pada harta benda yang dimiliki Nabi Muhammad
SAW, bukan miskin dari segi budi (akhlak). Setelah itu beliau
mendapatkan harta dari Khadijah kemudian berniaga ke negeri
Syam, sesudah melakukan perjalanan kemudian beliau kembali dan
menikahi janda kaya (Khadijah) dan menjadi orang yang memiliki
banyak harta di Mekkah karena kekayaan dari istrinya. Dari saat
Nabi Muhammad SAW kecil menjadi seorang anak yatim
kemudian dipelihara oleh Tuhan, kemudian beliau diberikan
petunjuk pada saat sedang menghadap masa kebingungan, dan
Allah SWT menjadikan dirinya kaya pada saat sedang miskin,
ketiga hal tersebut merupakan nikmat yang telah Tuhan
anugerahkan kepada beliau dan setelah itu akan mendapatkan

nikmat yang banyak lagi. Maka untuk mensyukuri segala nikmat

5 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.

64



yang telah didapatkan dan yang akan didapatkan oleh Rasulullah
SAW maka perlu melakukan hal kebaikan. "
b. Qs. Ad-duha (93) ayat 9

T Y a1

Artinya: “Terhadap anak yatim, janganlah engkau berlaku

sewenang-wenang”. '’

Buya Hamka menjelaskan bahwa harus menunjukkan kasih
sayang kepada semua anak yatim, jangan memandang anak yatim
dengan tatapan yang hina, dan janganlah keras kepada mereka, ingat
dahulu Nabi Muhammad SAW seorang anak yatim yang telah
melalui banyak kesulitan, dan Allah SWT tanamkan kepada beliau
kasih sayang kepada para pengasuh pada saat beliau kecil. Maka
tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa mereka merupakan
anak yang sedang dibelai, dibela, serta dikasihi, Harta anak yatim
haruslah dijamin agar mereka mendapatkan dan menerimanya pada
saat sudah dewasa. Hal ini juga ditujukan kepada Rasulullah SAW,
pada saat menikahi Ummu Salamah yang suaminya meninggal pada
saat jihad fisabilillah bernama Abu Salamah dari perjalanan hijrah
menuju Habsyi setelah itu pergi menuju Madinah. Beliau
memperlakukan semua anak yatim dengan baik, kemudian berkata
kepada Ummi Salamah, semua anak hendak diasuh serta diberikan
pendidikan secara bersama. Di antara anak-anak itu ada yang
bernama Zainab seorang perempuan yang terkenal akan kecerdasan
fikiran dalam ilmu figih. Kemudian Ja’far bin Abu Thalib yang
merupakan salah satu rombongan yang ikut berhijrah menuju
Hasbyi kemudian tinggal disana, pada saat kepulangan hijrahnya di

tahun ketujuh 1a pergi untuk berperang ke Mu’tah kemudian syahid

6 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191.
7 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.

65



bersama Zaid bin Haritsah serta Abdullah bin Rawahah, setelah tiga
hari dari kematiannya Nabi Muhammad SAW pergi untuk melihat
anak yatim yang ditinggalkan Ja’far dan beliau berkata: “Jangan
kalian menangis juga mengingati saudaraku Ja'far mulai hari ini” .
Anak-anak masih sangat kecil ketika ayahnya syahid, sehingga
harus diperhatikan kondisinya dan mengajak mereka untuk bermain
seperti menggendongnya dan yang lainnya dibimbing ibunya, Nabi
SAW juga menyuruh orang untuk mencukur rambut mereka. Beliau
bersabda: “Jangan kau takut dan cemaskan keadaan mereka. Aku

akan menjadi pengasuh mereka dunia dan akhirat”. '

c. Qs. Ad-duha (93) ayat 10
S N L G 5

Artinya: “Terhadap orang yang meminta-minta, janganlah engkau
menghardik”. "

Buya Hamka menjelaskan bahwa maksud dari kata (i)gm\)
memiliki dua arti yaitu bertanya dan meminta, beliau mengambil
pendapat dari tafsir Ar-Razi maksud dari bertanya adalah jika ada
orang yang bertanya mengenai agama yang musykil (sulit) dan tidak
diketahui dirinya, make berikanlah jawaban kepadanya secara
memuaskan, dan jangan marah dan kesal kepada yang bertanya
karena ia tidak tahu (bodoh). Kemudian mengutip dari tafsir lbnu
Jarir Ath-Thabari maksud dari meminta adalah apabila ada
seseorang yang meminta tolong kepadamu, meminta karena
kekurangan, maka janganlah menghadapinya dengan menghardik
dan bersifat angkuh kepada orang yang meminta pertolongan. °

8 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191-192.
9 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.
8 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 192.

66



Di dalam kitabnya tafsir Al-Azhar, Buya Hamka tidak menjelaskan
asbabun nuzul Qs. Ad-duha (93) ayat 11, akan tetapi beliau mengutip
dari riwayat Ibnu Katsir, ada Hadis yang menjelaskan pada saat sudah
selesai membaca Qs. Ad-duka, di Sunahkan untuk membaca takbir
“Allah Maha Besar”. Kemudian dilanjutkan membacakan Alam
Nasyrah pada Qs. Ash- Syarhk (94). Syaikh Syihabuddin Abu Syamah
di dalam kitabnya “Syarahusy-Syathi biyah” meriwayatkan dari asy-
Syafi’l, bahwa asy-Syafi’l mendengar seseorang membaca takbir
setelah membaca Qs. Ad-duha (93) dalam shalatnya lalu beliau berkata:
“Perbuatanmu itu baik dan telah tepat menurut sunnah . 8

Beberapa Hadis yang berkaitan dengan takaddus bi ni‘mah yaitu
sebagai berikut:

a. Dermawan

iy agfe Al o 4l 0y IS ;O Lagle Al Gy i G e
le 0y jia O L e i 3 G806 2530 85 il Gl 354
Ostasy e (m i &l 8 (liaa)y b 4k (K a8k (& 23
a4l Ot & U i A1 1G ¢ 1 Ay adle Al ia 40
AL Al 3l e jially 3330 Al 43l Al

Hadis yang diriwayatkan Ibn Abbas r.a.: Nabi Muhammad SAW
merupakan orang yang sangat dermawan, terlebih lagi di bulan
Ramadhan. Sesungguhnya, Malaikat Jibril a.s. datang bertemu
dengan beliau pada setiap tahun di bulan Ramadhan sampai selesali,
Kemudian Rasulullah SAW mendaraskan kepadanya Al-Quran.
Jika Malaikat Jibril datang menemuinya, maka beliau lebih
dermawan lagi, melebihi lepasnya angin kencang. (7:73-S.M.). &
b. Bersedekah

8 |bid, h. 193-194.

82 Zaki Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar
Shahih Muslim), Ter. Shingithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan
Pustaka, 2008), h. 899.

67



R e alg adle Al i o0 0606 (g oY) sh S G

) llB (SAa 5 AL AEA a3y (Jaach 18 S 2l 3 1) 508 B Ll
S0 A A 118 o ) Aalall 13 Bunld 0 Jay A 51 alitig 2 08
Cf Blaadd 06 $0ak 4 HE 06 Gy saally 106 51 - il uld 06
PO P LA

Hadis dari Abu Musa Al-Asy'ari berkata: Nabi bersabda, “Setiap
muslim wajib bersedekah.” Para sahabat bertanya, “Bagaimana jika
ia tidak mempunyai sesuatu (untuk disedekahkan)?” kemudian
Beliau menjawab, “Dia bisa bekerja dengan kedua tangannya,
sehingga ia dapat memberi manfaat bagi dirinya dan bersedekah”.
Mereka bertanya lagi, “Jika ia tidak mampu? Atau, dia tidak
melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia dapat membantu orang
lain dalam keperluan mendesak”. Kemudian bertanya lagi,
“Bagaimana jika dia tidak melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia
dapat memerintahkan kebaikan”. Bertanya lagi, “Bagaimana jika ia
tidak melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia dapat menahan diri
dari berbuat kejahatan, karena itu merupakan sedekah”. (HR. Al-
Bukhari). 8

c. Mengasuh Anak Yatim

b il 885 Ul all 505 06 QB Al A1) (o coae 0l it (e
Ui Lagi 2 585 o a3 5 430000 5l 5 38 28al)

Hadis yang diriwayatkan Sahl As-Sa’idi, ia berkata, “Rasulullah
bersabda, Aku dan pengasuh anak yatim di surga seperti ini”. Beliau
memperagakan dengan jari telunjuk dan jari tengah, beliau sedikit
merenggangkan di antara keduanya. 8

8 Ahmad Ali, Kitab Shahih Al-Bukhari & Muslim, (Jakarta: Alita Aksara Media, 2013), h.
268.

8 Ahmad bin Muhammad Al-Qasthalani, Syarah Shahih Bukhari (Jawahir Al-Bukhari wa
Syarh Al-Qasthalani), Ter. Abu Nabil, (Solo: Zamzam, 2014), h. 732.

68



3. Penafsiran Wahbah Zuhaili
Wahbah zuhaili menafsirkan Qs. Ad-duka (93) ayat 11 dengan
beberapa aspek, yaitu sebagai berikut:
a. Dari segi I’'raab
Huruf (=) ba’ yang ada di dalam kata (%) “bini‘mati”
berkaitan dengan kata perintah (5353) “fa haddis”, sedangkan
huruf (<) fz’ yang terdapat di kalimat perintah (¢°\) “fala
taghar”, (U&5M)  “fald  tanhar”, dan (‘iﬁﬁ) “fa  haddis”
merupakan jawaban dari (11‘) “amma” di tempat ini sebab pada

huruf (l-i(\) “amma” terdapat makna syarat.
b. Dari segi Mufradaat Lughawiyyah

Kalimat (€L 4axy \&l3) dengan kenikmatan dari Allah SWT
berupa kenabian dan lainnya. Kalimat (3953) maka beritahukanlah
serta bersyukur kepada Allah SWT.

c. Dari segi tafsir dan penjelasannya

Avyat tersebut menjelaskan bahwa Allah SWT telah memerintah
kepada Rasulullah SAW untuk membicarakan kenikmatan yang
telah dianugerahkan serta diberikan kepadanya, dan juga
memerintahkan agar bersyukur terhadap kenikmatan diberkati Al-
Qur’an, Kenabian, serta seluruh kenikmat yang telah tercatat di
dalam ayat. Begitu juga pada saat beliau dahulu dalam keadaan fakir
kemudian diberikan harta oleh Allah SWT, oleh karena itulah
bicarakan kenikmatan yang telah diberikan Tuhanmu, seperti di
dalam doa Rasulullah SAW “Jadikanlah kami orang-orang yang
bersyukur atas nikmat-Mu, memuji dan menerimanya serta
sempurnakanlah nikmat tersebut kepada kami”. \Wahbah Zuhaili
juga mengutip pendapat dari Abu Dawud yang dishahihkan
Tirmidzi, meriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi
Muhammad SAW bersabda “Tidaklah bersyukur kepada Allah

orang yang tidak bersyukur kepada manusia”.

69



d. Dari segi Figih kehidupan atau hukum-hukum

Maksud dari Qs. Ad-duha (93) ayat 11 yaitu menjelaskan
bahwasanya Allah SWT memerintahkan untuk selalu bersyukur
terhadap banyaknya kenikmatan dari-Nya kepada Rasulullah SAW
yaitu nikmat Kerasulan, kenabian, dan Al-Qur’an. Perasaan tersebut
diwujudkan dengan cara menyebarkan, mengakui dan
membicarakan nikmat yang telah berikan kepadanya. Serta Allah
SWT memerintah Rasulullah satu hal dan melarang dalam
melakukan dua hal, yaitu Rasulullah SAW mendapat perintah agar
membicarakan berbagai macam nikmat yang sudah diberikan. Hal
tersebut merupakan balasan atas firman Allah SWT yang ada di
dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 7 “dan Dia mendapatimu sebagai
seorang yang bingung, lalu Dia memberikan petunjuk”’. Kemudian
Allah SWT melarang melakukan dua, yaitu menghardik (memaki,
memarahi, membentak) anak yatim karena beliau telah diberi
kenikmatan seperti yang diterangkan di ayat sebelum Qs. Ad-duha
(93) ayat 6 “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim,
lalu Dia melindungi(mu)”.

Yang kedua yaitu melarang Rasulullah SAW dalam menolak
orang yang sedang meminta-minta kepadanya, sebagaimana yang
diterangkan di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 8 “dan Dia
mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, lalu Dia
memberikan  kecukupan”. Para ulama berpendapat bahwa
menyebarkan dan membicarakan kenikmatan yang telah didapatkan
merupakan suatu hal yang diperbolehkan dengan mutlak. Dan lebih
dianjurkan lagi memiliki tujuan yang lainnya seperti berharap
bahwa dirinya menjadi contoh yang teladan sehingga orang lain
dapat menirunya, atau sebagai bentuk rasa syukur yang dapat
terucap oleh lisan. Tetapi apabila hal tersebut ditakutkan dapat
menimbulkan rasa ujub dan fitnah baginya, maka lebih baik

menyembunyikan nikmat yang telah diberikan kepadanya. Allah

70



SWT juga menginginkan agar selalu mengedepankan kegunaan
manusia dari hak-Nya, sebab sesungguhnya Tuhan tidaklah butuh
apapun sehingga tidak merugi apabila manusia tidak beribadah
kepadanya, Tuhan rida bagi-Nya cuma sekedar perkataan. 8
Takaddus bi ni ‘mah merupakan bentuk dari mengungkap rasa
bersyukur dengan semua nikmat yang sudah dianugerahkan oleh
Allah SWT, Kkarena itulah menurut Wahbah Zuhaili dalam
memahami syukur yaitu dengan melalui beberapa penafsiran, di
antaranya:
1) Qs. Al-Bagarah (2) ayat 152

S SR TSRS FA

Artinya: “Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat
kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar
kepada-Ku”. 8

Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan agar manusia
mengingat Tuhannya dengan cara melaksanakan segala amal
saleh serta taat kepada-Nya, seperti bertasbih, membaca serta
memahami ayat Al-Qur’an, mengucapkan hamdalah, bersyukur,
menjauh segala larangan-Nya, mengimani dan menjadikan para
Rasul menjadi pedoman. Maka Tuhan akan mengingatkan
amalan yang melaksanakannya dengan pahala, banyak rezeki,
ihsan, kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan banggakan
dirinya dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah terhadap
segala nikmat dari Tuhan kepada semua makhluk dengan lisan
serta hati dan menggunakan nikmat (anggota badan) tersebut

untuk segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan (kebaikan

8 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Agidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-Tafsiirul-
Muniir: Fil’Aqgidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj), Ter. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, (Jakarta:
Gema Insani, 2014), h. 566-575.

8 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 31.

71



yang bermanfaat). Janganlah mengingkari semua nikmat yang
telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan segala
perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan
sesuatu yang dilarang oleh syara‘. Karena semua amalan
tersebut akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik maka
dibalas baik, dan jika amalnya buruk maka balasannya akan
buruk.

Dalam segi figih kehidupan dan hukum ayat tersebut berisi
peringatan dari Tuhan agar mereka tidak terjerumus keburukan
seperti kaum terdahulunya, karena mereka mengingkari
terhadap segala nikmat yang telah Tuhan berikan , serta tidak
menggunakan nikmat (akal dan panca indra) tersebut untuk
sesuatu yang tidak baik, sehingga nikmat tersebut Allah SWT
cabut semua. &

2) Qs. Al-Bagarah (2) ayat 271

“40 2 548 ET A 8 51555 16 A5 15 Gop e Tl 1538 )
o 1 = R PR BB S A3 stps
S {3hes Ly A% R0 G Kie 23

Artinya: “Jika kamu menampakkan sedekahmu, itu baik. (Akan
tetapi,) jika kamu meryembunyikannya dan memberikannya
kepada orang-orang fakir, itu lebih baik bagimu. Allah akan
menghapus sebagian kesalahanmu. Allah Mahateliti terhadap
apa yang kamu kerjakan”. 8

Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan ketika
seseorang menunjukkan amalan sedekah Sunah dengan harapan
agar dapat menarik orang lain untuk menirunya, hal tersebut baik
untuk kalian. Ketika menyembunyikannya (bersedekah secara

sembunyi), serta tidak memberitahu yang lain, lebih memilih

87 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 1, h. 295-297.
8 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355.

72



hanya memberikannya terhadap fakir hal tersebut lebih baik
sebagai upaya agar terhindar dari sum 'ah serta riya’. Tuhan akan
mengampuni sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk
mengeluarkan sedekahnya, karena tidak semua kesalahan serta
dosa dapat diampuni dari sedekahnya saja. Allah SWT
merupakan Tuhan yang maha tahu terhadap segala amalan yang
dilakukan baik perkara yang besar maupun kecil, mengetahui
segala rahasia yang disembunyikan. Semuanya akan mendapat
balasannya sesuai dengan apa yang dilakukan, jauhkan segala
infak tidak iklas karena-Nya serta riya’, karena Tuhan tahu
apapun niat seseorang ketika bersedekah di dalam hatinya yang
disembunyikan ataupun yang dinampakkan.

Dari segi figih kehidupan dan hukum kebanyakan para ulama
ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan sama sedekah
Sunah, serta berisi keterangan menyembunyikan sedekah
merupakan hal yang utama daripada menunjukannya, seperti
ibadah lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika ibadah
tersebut Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam maka
akan lebih terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh dari riya .
Selain dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin bahwa
hal tersebut dapat menghadirkan faedah seperti mengajak orang
supaya bisa menirunya. Bagi siapapun yang melakukan sedekah
dan berharap bisa berfaedah untuk umum maka hal tersebut
diperbolehkannya, karena memiliki tujuan supaya dapat
mendorongmu orang lain supaya lebih bersemangat dalam
melakukan perbuatan yang sama, serta dapat menciptakan
kesadaran untuk selalu berlomba kepada perbuatan baik. Hal
tersebut juga diperkuat dengan Hadis yang diriwayatkan Abu
Dawud, Tirmidzi dan Nasa'i dari 'Ugbah bin 'Amir dan yang
diriwayatkan oleh al-Hakim dari Mu'adz yaitu: “Orang yang

membaca Al-Qur'an dengan suara keras seperti orang yang

73



bersedekah secara terang-terangan dan orang yang membaca
Al-Qur'an dengan suara lirih seperti orang yang bersedekah
secara sembunyi-sembunyi”.

Hadis lain juga menjelaskan dari Imam Ahmad dan Ibnu Abi
Hatim meriwayatkan dari Abu Umamah bahwa Abu Dzar
berkata, “Wahai Rasulullah, sedekah yang bagaimanakah yang
lebih utama?” Lalu beliau berkata, “Yaitu sedekah kepada
orang fakir secara sembunyi-sembunyi atau sedekahnya orang
yang hanya memiliki harta sedikit”. Kemudian beliau
membacakan ayat (;\5345\ ) oA ). Kemudian dasar dalil yang
mewajibkan untuk bersedekah diriwayatkan oleh Ibnu Jarir ath-
Thabari dari Ibnu Abbas r.a. di dalam tafsir ayat ini, ia berkata,
“Allah SWT menjadikan sedekah sunnah secara sembunyi-
sembunyi lebih utama 70 kali lipat dibanding yang ditampakkan.
Allah SWT menjadikan sedekah wajib secara terang-terangan
lebih utama 25 kali lipat dibanding yang disembunyikan”.
Banyak dari para ulama beranggapan sesungguhnya
menunjukannya akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-
diam. Sebab ibadah fardu lebih susah untuk sikap riya’ karena
umum, dan yang mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’
adalah ibadah Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat),
mendirikan balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan
sekolah, infak yang dilakukan untuk kepentingan umum, serta
sedekah Sunah yang dilakukan dengan harapan menjadi contoh
baik kepada orang lain maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk
dilaksanakan secara terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi
kebutuhan pada fakir, dianjurkan melakukannya secara diam-
diam, supaya tidak merendahkan harga diri serta kehormatan

orang yang dibantunya. °

8 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 2, h. 96-99.

74



3) Qs. lbrahim (14) ayat 7
Bl ol G @5 Gl f&00 5V 58 Gl 105 B 35

Artinya:  “(Ingatlah)  ketika ~ Tuhanmu  memaklumkan,
“sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan
menambah (nikmat) kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari

(nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat

keras”.%°

Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut menjelaskan
peringatan terhadap Bani Israil atas janji Tuhan yang akan
menambahkan nikmat jika mensyukuri nikmat yang telah
diberikan kepadanya. Wahbah Zuhaili mengutip Hadis yang
diriwayatkan oleh Bukhari dari Anas r.a. yang berbunyi:
“Barangsiapa diberi ilham untuk bersyukur, ia tidak terhalang
untuk mendapatkan tambahan”. Ayat ini juga mungkin
memiliki maksud lainnya, yaitu seperti yang terdapat pada Qs.
AL-A‘Taf (7) ayat 167 (Radll a3 ) aeile Sl &ty (36 3j)
Ingatlah ketika Allah SWT bersumpah dengan keagungan,
kemuliaan, serta kebesaran milik-Nya. Ketika seseorang kufur
terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak memenuhi
segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti itulah yang
akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan sangatlah
memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti
hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh
Tuhan, ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman
karena telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Seperti yang
terkandung di dalam Hadis diriwayatkan Hakim dari Tsauban:
“Sesungguhnya seorang hamba terhalang dari mendapatkan

rezeki oleh sebab perbuatan dosa yang dilakukannya”.

% Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355.

75



Dalam segi figih kehidupan dan hukum ayat ini menjelaskan
bahwa mensyukuri segala nikmat bisa menambahkan nikmat
yang lain. Sebaliknya kufur dapat mengurangi atau
menghilangkan segala nikmat. Sehingga dapat dikata bisa
seseorang bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya
maka nikmat tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika
seseorang melakukan perbuatan yang kufur maka orang itu jahil
(bodoh dalam beragama) serta tidak mengenal Tuhannya, maka
orang tersebut akan mendapat azab dan hukuman dari Allah
SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur nikmat (bukan kafir).
Syukur merupakan pernyataan dalam mengapresiasikan segala
nikmat yang ada padanya dan hal tersebut diikuti dengan
memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan berperilaku
yang mencerminkan rasa syukur tersebut, sehingga dapat
disimpulkan mensyukuri yang nikmat bisa memperbanyak
nikmat lainnya dan kufur bisa mendatangkan hukuman dan azab
yang pedih serta menjadi bencana baik di dunia maupun kelak di
akhirat. 1

4) Qs. An-Naml (27) ayat 15

e K e Gl ool all sl Vi Tl (ki s il ol
Cinaall salic
Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar telah menganugerahkan
ilmu kepada Daud dan Sulaiman. Keduanya berkata, “Segala
puji bagi Allah yang melebihkan kami daripada kebanyakan
hamba-hamba-Nya yang mukmin”. %2
Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut menjelaskan bahwa
Nabi Daud serta Nabi Sulaiman diberikan sebagian ilmu, yakni

ilmu hukum, syariat, dan menentukan pasal antar orang lain.

%1 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 7, h. 205-208.
92 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543.

76



Nabi Daud diberikan ilmu pembuatan baju besi yang digunakan
bertempur serta memberikan ilmu bahasa burung kepada Nabi
Sulaiman. Dari semua kenikmatan tersebut kemudian keduanya
bersyukur kepada Tuhan, mengucapkan “Segala puji bagi Allah
yang telah melebihkan kami dari kebanyakan hamba-hamba-
Nya yang beriman dengan ilmu-ilmu yang mengumpulkan
kebaikan di dunia dan akhirat yang belum ada orang yang
mendapatkan (nikmat) seperti yang kami dapatkan”. Dari hal
tersebut dapat menunjukan bahwa ilmu mempunyai keutamaan
besar yang tidak ada ditempat lain, serta memiliki derajat yang
tinggi. Seperti yang difirmankan-Nya pada Qs. Al-Mujadalah
(58) ayat 11: “niscaya Allah akan mengangkat (derajat) Orang-
orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi
ilmu beberapa derajat. Dan Allah Mahateliti apa yang kamu
kerjakan”.

Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim
lainnya supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat
merendahkan diri (tidak sombong). Nabi Daud serta Nabi
Sulaiman tidak memandang dirinya lebih istimewa daripada
semua hamba Tuhan, tetapi lebih utama dari kebanyakan hamba-
Nya. Hal tersebut merupakan peringatan walaupun sudah
dikasih keutamaan lebih banyak dari pada orang lain, akan tetapi
ada juga banyak manusia yang dikasih keutamaan sama
sepertinya. llmu yang mempunyai derajat tertinggi adalah
tentang Tuhan beserta sifatnya. Hadis yang diriwayatkan Abu
Hatim bahwa Umar bin Abdul Aziz menuliskan sesungguhnya
Allah SWT tidaklah memberikan nikmat pada seorang hamba
kemudian hamba itu memuji Allah SWT atas nikmat itu, kecuali
pujian itu akal lebih utama dari nikmat yang ia terima.

Meski kamu tidak mengetahuinya kecuali melalui Kitabullah.
Allah berfirman Qs. An-Naml (27) ayat 15, manakah nikmat

77



yang lebih utama ketimbang nikmat Nabi Daud serta Nabi
Sulaiman?. Dari segi figih kehidupan dan hukum ilmu
merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang
paling tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang
memiliki ilmu daripada orang yang tidak memilikinya.
Kemudian warisan yang didapat Nabi Sulaiman adalah kerajaan
serta kenabian. Bagi seseorang yang telah mendapatkan nikmat
ilmu maka diwajibkan baginya untuk memuji kepada Allah
SWT karena karunia-Nya, seperti apa yang Daud serta Sulaiman
lakukan, dari perkataannya dapat memperlihatkan sikap
tawadu‘ (kerendahan hati) para ulama, serta keyakinan
walaupun hal tersebut adalah keutamaan dari banyaknya orang,
akan tetapi ada banyak juga orang yang memilikinya, seperti
perkataan Umar bin Khaththab: “Semua orang lebih faqih

daripada Umar”.

5) Qs. An-Naml (27) ayat 19

Caall o ks KT O e 531 o) 85 e Kl L
@M)JL;\LJ\JM}ML@&;\ J\jzﬁ’;;\j‘_;’sjg’s
Calall dite

Artinya: “Dia (Sulaiman) tersenyum seraya tertawa karena
(mendengar) perkataan semut itu. Dia berdoa, “Ya Tuhanku,
anugerahkanlah aku (ilham dan kemampuan) untuk tetap
mensyukuri nikmat-Mu vyang telah Engkau anugerahkan
kepadaku dan kepada kedua orang tuaku dan untuk tetap
mengerjakan kebajikan yang Engkau ridai. (Aku memohon pula)
masukkanlah aku dengan rahmat-Mu ke dalam golongan hamba-
hamba-Mu yang saleh”. %

9 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 255-260.
% Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543-544.

78



Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan kisah ketika
Nabi Sulaiman tertawa melihat ratu semut yang sedang berbicara,
kagum terhadap peringatannya serta senang terhadap diri Nabi
Sulaiman karena kekhususan (nikmat dapat mengerti maksud
dari apa yang ratu semut inginkan) yang telah diberikan oleh
Allah SWT. Kemudian beliau berkata kepada Tuhan agar
ditunjukan segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan
hewan lainnya, serta nikmat yang sudah dikasih Tuhan terhadap
kedua orang tua Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat
Islam, agar dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal
dengan sesuatu yang diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi
beliau, sebagai bentuk dari pengungkapan rasa bersyukur
dengan segala nikmat. Ketika Tuhan mencabut nyawa beliau,
maka berharap agar dapat masuk kedalam surga dan berkumpul
dengan para nabi dan para wali Allah SWT. Nabi Sulaiman juga
memasukkan ayah dan ibu kedalam doanya lantaran nikmat
yang ada pada diri anak merupakan nikmat kedua orang tuanya
dan yang lebih istimewa yaitu nikmat agama.

Hal tersebut lantaran doa, syafaat, dan takwa yang dimiliki
seorang anak juga akan memiliki manfaat terhadap kedua orang
tuanya serta mendapat doa kaum Muslim yang lainnya ketika
orang tua mendoakan anaknya. Mensyukuri nikmat cukup
dengan nikmat ilmu pada dirinya serta diwajibkan selalu memuji
kepada-Nya sang pemberi nikmat. Dan juga berbakti kepada
ayah dan ibu serta berdoa ketika orang tuanya sudah meninggal
dunia keduanya. Kemudian Wahbah Zuhalil mengutip Hadis
yang diriwayatkan Ibnu Hatim dari Abi Shadig an-Naji, yaitu
berisi ketika Nabi Sulaiman bin Daud keluar memohon agar
turun hujan, tiba-tiba beliau melihat satu semut yang sedang
membalikkan badannya serta mengangkat kakinya keatas langit
dan kemudian berdoa “Ya Allah! aku adalah makhluk dari

79



makhluk-makhluk ciptaan-Mu. Kami tidak bisa terlepas dari

minum dari-Mu, dan jika Kamu tidak memberikan minum bagi

kami, Kamu akan membinasakan kami”, setelah mendengarnya
kemudian beliau berkata: “Pulanglah kalian, kalian telah
diberikan minum karena doa selain kalian”. %

Dari penafsiran ayat diatas Menurut Wahbah Zuhaili pengertian
syukur terdapat di dalam Qs. Al-Bagarah (2) ayat 152 yang
menjelaskan perintah manusia untuk mengingat Tuhannya dengan
cara melaksanakan segala amal saleh serta taat kepada-Nya, seperti
bertasbih, membaca dan memahami ayat Al-Qur’an, mengucapkan
hamdalah, bersyukur, menjauh segala larangan-Nya, mengimani
dan menjadikan para Rasul menjadi pedoman. Maka Tuhan tentu
mengingatkan amalan melaksanakannya dengan pahala, banyak
rezeki, ihsan, kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan
banggakan dirinya dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah
terhadap nikmat yang sudah Tuhan berikan terhadap semua makhluk
dengan lisan serta hati dan menggunakan nikmat (anggota badan)
tersebut untuk segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan
(kebaikan yang bermanfaat). Dan janganlah mengingkari semua
nikmat yang telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan
segala perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan
sesuatu yang dilarang oleh syara ‘. Karena semua amalan tersebut
akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik mendapat balasan
baik, serta jika amalnya buruk maka balasannya buruk. Dalam segi
figih kehidupan dan hukum ayat tersebut adalah peringatan oleh
Allah SWT supaya mereka tidak terjerumus keburukan seperti kaum
terdahulunya, karena mereka mengingkari terhadap segala nikmat

yang telah Tuhan berikan , serta tidak menyalah gunakan nikmat

% Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 258-259.

80



untuk hal tidak baik, sehingga nikmat tersebut Allah SWT cabut
semua.

Dalam Qs. Al-Bagarah (2) ayat 271 menjelaskan ketika
seseorang menunjukkan amalan sedekah Sunah dengan harapan
agar dapat menarik orang lain untuk menirunya, hal tersebut baik
untuk kalian. Ketika menyembunyikannya (bersedekah secara
sembunyi), serta tidak memberitahu yang lain, lebih memilih hanya
memberikannya terhadap fakir hal tersebut lebih baik sebagai upaya
agar terhindar dari sum’ah serta riya’. Tuhan akan mengampuni
sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk mengeluarkan
sedekahnya. Dari segi figih kehidupan dan hukum kebanyakan para
ulama ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan sama sedekah
Sunah, serta Dberisi keterangan menyembunyikan sedekah
merupakan hal yang utama daripada menunjukannya, seperti ibadah
lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika ibadah tersebut
Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam maka akan lebih
terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh dari riya’. Selain
dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin bahwa hal tersebut
dapat menghadirkan faedah seperti mengajak orang supaya bisa
menirunya. Bagi siapapun yang melakukan sedekah dan berharap
bisa berfaedah untuk umum maka hal tersebut diperbolehkannya.
Karena memiliki tujuan supaya dapat mendorongmu orang lain
supaya lebih bersemangat dalam melakukan perbuatan yang sama,
serta dapat menciptakan kesadaran untuk selalu berlomba kepada
perbuatan baik. Banyak dari para ulama beranggapan sesungguhnya
menunjukkannua akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-diam.
Sebab ibadah fardu lebih susah untuk sikap riya” karena umum, dan
yang mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’ adalah ibadah
Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat), mendirikan balai
pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan sekolah, infak yang

dilakukan untuk kepentingan umum, serta sedekah Sunah yang

81



dilakukan dengan harapan menjadi contoh baik kepada orang lain
maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk dilaksanakan secara
terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi kebutuhan pada fakir,
dianjurkan melakukannya secara diam-diam, supaya tidak
merendahkan harga diri serta kehormatan orang yang dibantunya.

Dalam Qs. lbrahim (14) ayat 7 berisi peringatan kepada Bani
Israil terhadap janji Allah SWT yang akan menambahkan nikmat
jika mensyukuri nikmat yang telah diberikan kepadanya. Ketika
seseorang kufur terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak
memenuhi segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti
itulah yang akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan
sangatlah memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti
hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh Tuhan,
ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman karena
telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Ketika seseorang
bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya maka nikmat
tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika seseorang melakukan
perbuatan yang kufur maka orang itu jahil (bodoh dalam beragama)
serta tidak mengenal Tuhannya, maka orang tersebut akan mendapat
azab dan hukuman dari Allah SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur
nikmat (bukan Kkafir). Syukur merupakan pernyataan dalam
mengapresiasikan segala nikmat yang ada padanya dan hal tersebut
diikuti dengan memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan
berperilaku yang mencerminkan rasa syukur tersebut.

Dalam Qs. An-Naml (27) ayat 15 menjelaskan Nabi Daud serta
Nabi Sulaiman diberikan sebagian ilmu, yakni ilmu hukum, syariat,
dan menentukan pasal antar orang lain. Nabi Daud diberikan ilmu
pembuatan baju besi yang digunakan bertempur serta memberikan
ilmu bahasa burung kepada Nabi Sulaiman, dari semua kenikmatan
tersebut  kemudian keduanya bersyukur kepada Tuhan,

mengucapkan “Segala puji bagi Allah yang telah melebihkan kami

82



dari kebanyakan hamba-hamba-Nya yang beriman dengan ilmu-
ilmu yang mengumpulkan kebaikan di dunia dan akhirat yang belum
ada orang yang mendapatkan (nikmat) seperti yang kami dapatkan”.
Dari hal tersebut dapat menunjukan bahwa ilmu mempunyai
keutamaan besar yang tidak ada ditempat lain, serta memiliki derajat
yang tinggi. Seperti yang difirmankan-Nya pada Qs. Al-Mujadalah
(58) ayat 11: “niscaya Allah akan mengangkat (derajat) Orang-
orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu
beberapa derajat. Dan Allah Mahateliti apa yang kamu kerjakan”.
Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim lainnya
supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat merendahkan diri
(tidak sombong). Dari segi figih kehidupan dan hukum ilmu
merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang paling
tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang memiliki ilmu
daripada orang yang tidak memilikinya. Kemudian warisan yang
didapat Nabi Sulaiman adalah kerajaan serta kenabian. Bagi
seseorang yang telah mendapatkan nikmat ilmu maka diwajibkan
baginya untuk memuji kepada Allah SWT karena karunia-Nya,
seperti apa yang Daud serta Sulaiman lakukan, dari perkataannya
dapat memperlihatkan sikap tawadu * (kerendahan hati) para ulama,
serta keyakinan walaupun hal tersebut adalah keutamaan dari
banyaknya orang, akan tetapi ada banyak juga orang yang
memilikinya.

Dalam Qs. An-Naml (27) ayat 19 kisah antara Nabi Sulaiman
tertawa melihat ratu semut berbicara, kagum terhadap peringatannya
serta senang terhadap diri Nabi Sulaiman karena kekhususan
(nikmat dapat mengerti maksud dari apa yang ratu semut inginkan)
yang telah diberikan oleh Allah SWT. Beliau berkata kepada Tuhan
agar ditunjukan segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan
hewan lainnya, serta kenikmatan yang sudah diberikan Tuhan

kepada ayah dan ibu Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat

83



Islam, agar dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal
dengan yang diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi beliau, sebagai
bentuk dari pengungkapan rasa bersyukur dengan segala nikmat.
Ketika Tuhan mencabut nyawa beliau, maka berharap agar dapat
masuk kedalam surga dan berkumpul dengan para nabi dan para wali
Allah SWT. Nabi Sulaiman juga memasukkan ayah dan ibu kedalam
doanya karena nikmat yang ada pada diri anak juga nikmat bagi
kedua orang tua dan yang lebih utamanya yaitu nikmat agama. Hal
tersebut sebab doa, syafaat, dan takwa yang dimiliki seorang anak
juga akan memiliki manfaat terhadap kedua orang tuanya serta
mendapat doa kaum Muslim yang lainnya ketika orang tua
mendoakan anaknya. Mensyukuri nikmat cukup dengan nikmat ilmu
pada dirinya serta diwajibkan selalu memuji kepada-Nya sang
pemberi nikmat. Dan juga berbakti kepada ayah dan ibu serta berdoa
ketika orang tuanya sudah meninggal dunia keduanya.

Dalam memahami ayat tentang takaddus bi ni ‘mah, Wahbah
Zuhaili menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat 11 dengan ayat
sebelumnya yaitu ayat 6, ayat 7, ayat 8, ayat 9, dan ayat 10,
penafsirannya sebagai berikut:

1) Qs. Ad-duha (93) ayat 6-8

Artinya: “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim,
lalu Dia melindungi(-mu). Mendapatimu sebagai seorang yang
tidak tahu (tentang syariat), lalu Dia memberimu petunjuk
(wahyu). Dan mendapatimu sebagai seorang yang fakir, lalu Dia
memberimu kecukupan?”. %

Wahbah Zuhaili mengelompokkan tiga ayat ini kemudian

menjelaskannya bahwa Tuhan mengetahui keadaan Rasulullah

% Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.

84



SAW pada saat beliau sebagai anak yatim, kemudian dijadikan
tempat berlindung bagi beliau yaitu rumah kakeknya Abdul
Muthalib dan Abu Thalib pamannya. Rasulullah SAW ditinggal
wafat oleh ayahnya pada saat masih berada di dalam kandungan
ibu Aminah binti Wahab atau sesudah dilahirkan, setelah itu
ibunya meninggal pada saat Nabi Muhammad berumur enam
tahun. Setelah itu beliau dirawat oleh kakeknya sampai wafat,
setelah itu pada saat umur beliau mencapai delapan tahun, ia
dirawat oleh pamannya sehingga mendapatkan perlindungan dan
pertolongan sampai beliau diangkat oleh Allah SWT menjadi
Rasul di umur yang ke empat puluh tahun. Pada saat itu Tuhan
tahu bahwa Nabi Muhammad SAW tidak mengetahui hukum
syari’at serta kebingungan saat memahami agidah paling benar.
Sehingga Allah SWT memberi beliau petunjuk di dalam firman-
Nya Qs. Asy-Syiara (42) ayat 52: “Dan demikianlah kami
wahyukan kepadamu (Muhammad) ruh (Al-Qur’an) dengan
perintah kami. Sebelumnya engkau tidaklah mengetahui apakah
kitab (Al-Qur’an) dan apakah iman itu, tetapi kami jadikan Al-
Qur’an itu cahaya, dengan itu kami memberi petunjuk siapa
yang kami kehendaki di antara hamba-hamba kami”.

Allah SWT mengetahui kondisi Nabi Muhammad SAW
yang sedang dalam keadaan fakir sehingga beliau diberikan
harta yang melimpah dari Khadijah, diberikan keberkahan, dan
gana’ah yang Tuhan berikan kepada beliau. Kemudian Wahbah
Zuhaili mengutip dari Bukhari dan Muslim, meriwayatkan dari
kitab Shahih keduanya dari Abu Hurairah, dia berkata,
Rasulullah  SAW Bersabda: “Kekayaan bukan karena
banyaknya harta. Akan tetapi kekayaan itu adalah kekayaan
hati”. Dalam Shahih Muslim diriwayatkan dari Abdullah bin
Amr, dia berkata, Rasulullah SAW Bersabda: “Sungguh

beruntung orang yang masuk agama Islam, diberi rezeki

85



berkecukupan dan diberi rasa gana’ah oleh Allah dengan segala
apa yang dikaruniakan kepadanya”. Wahbah Zuhaili juga
mengutip pendapat lbnu Jarir dan Ibnu Abi Hatim yang
meriwayatkan dari Qatadah tentang firman-Nya dalam Qs. Ad-
duha (93) ayat enam sampai delapan, ia berkata, “Ini semua
adalah tempat Rasulullah SAW sebelum beliau diutus oleh Allah
SWT menjadi rasul . Setelah itu Rasulullah SAW diperintahkan
oleh-Nya supaya dapat menjalankan sebagian etika dalam
bersosial serta bersyukur atas nikmat yang diberikan. ¥

Di dalam segi figih kehidupan atau hukum-hukum,
Menerangkan bahwa Tuhan menghitung anugerah dan nikmat
yang sudah dikasih kepada Nabi Muhammad SAW sebanyak
tiga nikmat, yaitu melindungi saat menjadi anak yatim, petunjuk
pada saat bingung, serta mengasih harta saat sedang fakir miskin.
Perlindungan yang dimaksud adalah perawatan dari kakeknya
Abdul Muthalib setelah ayah dan ibunya meninggal dunia,
kemudian ke pamannya Abu Thalib yang merawat serta
membela beliau. Kemudian petunjuk yang dimaksud adalah Al-
Qur’an serta syariat, Rasulullah SAW diberikan petunjuk oleh
Allah SWT agar dapat mengerti hukum yang terkandung dalam
Al-Qur’an serta diberi petunjuk syariat Islam yang belum
diketahui olehnya. Makna kata (Yha) pada ayat tersebut bukan

dimaknai dengan kekufuran atau memeluk agama kaumnya
dikarenakan semua nabi terjaga (maksum) dari semua hal itu.
Jumruh ulama sepakat Rasulullah SAW tiada sekalipun kufur
terhadap Tuhan, dari Mu’tazilah juga berpendapat bahwa hal
tersebut tidak mungkin secara akal.

Pemberian harta yang dimaksud adalah berupa rezeki dari
perniagaan harta milik Khadijah r.a. Kemudian ketika Nabi

% Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 570-571.

86



Muhammad SAW telah menjadi Rasul, ia mendapatkan harta
dari Abu Bakar Ash-Shiddig, dan mendapat harta dari orang
Anshar pada saat hijrah serta harta ghanimah. Hikmah
dijadikannya anak yatim yaitu supaya Nabi Muhammad SAW
mengerti kondisi dari para anak yatim sehingga hal tersebut
dapat membuatnya bisa memenuhi kebutuhan serta
memperbaiki keadaan mereka, dan dari segi adat juga banyak
orang menilai anak yatim sebagai orang yang dipandang kurang,
karena itulah Rasulullah SAW diutus sebagai manusia yang
paling mulia agar dapat menghilangkan adat tersebut, hal itu
termasuk mukjizat miliki Rasulullah SAW. %
2) Qs. Ad-duha (93) ayat 9

T Y )

Artinya: “Terhadap anak yatim, janganlah engkau berlaku

sewenang-wenang”. %

Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini berisi perintah
agar tidak menghina dan menzalimi anak yatim karena
kelemahan yang dimilikinya. Tetapi penuhilah hak anak yatim
dengan berbuat baik serta bersikap lemah lembut dalam
menghadapinya dan ingat dulu pada saat menjadi anak yatim
Allah SWT melindunginya. Karena itulah Nabi Muhammad
SAW selalu berbuat kebaikan terhadap anak yatim serta
berwasiat terhadap seluruh umat muslim supaya berbuat baik ke
semua anak yatim. 1% Di dalam segi figih kehidupan atau
hukum-hukum, ayat tersebut menjelaskan bahwa Tuhan

mengajarkan Nabi Muhammad SAW agar dapat bermuamalah

% |bid, h. 570-571.
9 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.
100 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 573-574.

87



dengan orang lain seperti Tuhan bermuamalah dengannya. Juga
diperintah agar tidak melakukan perbuatan zalim kepada anak
yatim serta memberi hak miliknya, dan diingatkan bahwa dahulu
beliau merupakan anak yatim yang keadaannya sama dengan
anak yatim lainnya.

Ayat diatas menjelaskan Allah SWT memerintahkan beliau
agar lemah lembut terhadap anak yatim dan melakukan kebaikan
kepadanya, Qatadah berpendapat bahwa bahwa harus menjadi
ayah yang penyayang bagi anak yatim. Kemudian diriwayatkan
dari Abu Hurairah bahwa ada seorang lelaki mengadu kepada
Nabi Muhammad SAW tentang hatinya yang keras. Kemudian
beliau bersabda: “Jika kamu ingin hatimu lembut, maka
sayangilah anak yatim dan berilah makan orang miskin”.
Dalam Hadis yang shahih diriwayatkan oleh Bukhari, Ahmad
dan lainnya dari Abu Hurairah bahwasanya Rasulullah SAW
bersabda: “Aku dan orang yang menyantuni anak yatim baginya
atau orang lain, seperti dua benda ini.” Beliau mengisyaratkan
dengan jari telunjuk dan jari tengah”. 1%

3) Qs. Ad-duha (93) ayat 10

el e QU Gl g

Artinya: “Terhadap orang yang meminta-minta, janganlah
engkau menghardik”. 1%2

Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini berisi perintah
agar tidak menghardik kepada orang lain karena bertanya terkait
suatu pengetahuan serta yang meminta-minta uang,

sebagaimana dahulu diberi petunjuk oleh Allah SWT pada saat

01 |bid, h. 570-571.
102 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900.

88



sedang kebingungan, maka jawab orang yang bertanya dan
berikan atau tolak permintaan orang yang meminta dengan cara
baik-baik. 1 Di dalam segi figih kehidupan atau hukum-hukum,
ayat diatas menjelaskan sesungguhnya Nabi Muhammad SAW
dilarang oleh Allah SWT untuk menolak seseorang pada saat
sedang meminta-minta dengan perkataan yang kasar, akan tetapi
memberikan hal yang diminta oleh orang tersebut atau
menolaknya dengan cara yang baik dan selalu ingat bahwa
pernah dalam keadaan yang sama vyaitu fakir miskin.
Diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi Muhammad SAW
bersabda: “Janganlah sekali-kali salah seorang di antara kalian
menolak orang yang meminta. Hendaknya dia memberinya jika
meminta, sekalipun dia melihat di tangan orang yang minta
tersebut ada dua gelang emas”. Nabi Muhammad SAW juga
pernah bersabda: “Balasiah orang yang meminta dengan sedikit
pemberian atau tolak dengan baik. Sesungguhnya akan ada
yang mendatangi kalian, bukan dari bangsa manusia dan jin.
Dia akan melihat apa yang kalian perbuat dengan karunia
Allah”. 1%
e. Asbabun Nuzul
Di dalam kitab tafsir Al-Munir, Wahbah Zuhaili menerangkan
asbabun nuzul yang terdapat dalam Qs. Ad-duka (93) hanya pada
ayat satu sampai ayat kelima saja, tidak ada asbabun nuzul untuk
ayat enam sampai sebelas. Kemudian beliau mengutip pendapat
yang diriwayatkan Imam Syafi'i bahwa di Sunahkan dalam
mengucapkan takbir sesudah membaca Qs. Ad-duha (93) sampai Qs.
An-Naas. Sebab pada Qs. Ad-duha (93) merupakan peristiwa di
mana wahyu diturunkan lagi yang sebelumnya sempat terputus

beberapa waktu. Nabi Muhammad SAW kemudian mengucapkan

108 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 574.
104 Ibid, h. 574.

89



takbir dalam membenarkan Al-Qur'an yang sudah diturunkan
kepadanya. Takbir tersebut bukanlah termasuk Al-Qur'an. Itu
dikarenakan tidak seperti Al-Qur'an yang dalam periwayatannya
mutawatir dengan huruf, ayat, dan surahnya tanpa ditambah
ataupun dikurangi, kemudian para ulama berpendapat: “Kami
mengatakan bahwa bertakbir tersebut tidak harus dilakukan oleh
orang yang selesai membaca surah Ad-duha. Akan tetapi, orang
yang melakukannya adalah baik. Orang yang tidak melakukannya
tidak apa-apa”. Takbir yang dimaksud adalah mengucapkan
“Allahu Akbar” atau lafal “Laa Ilaaha Illallahu Wallahu Akbar”.
105
f. Hadis-hadis
1) Memberi Kepada Orang yang Meminta

i Al sk ke s 0 el A o 4l iz o s G
(VE/Ya) Y ¢ O 58 G ol ke Al

Hadis yang diriwayatkan Jahir bin ‘Abdillah r.a.: Apabila
Rasulullah SAW dimintai sesuatu, beliau sama sekali tidak
pernah menjawab, “Tidak”. (7:74-SM.) . 1%

2) Membantu Janda dan Orang Miskin

shgadle Al e i ggt e e Al s 3530h A G
Ay e all) dut b elad& el 3l Y e el 106
(YYV/ As) ot ¥ aillall&5 ¢ Ky 685 O

Hadis yang diriwayatkan Abu Hurairah r.a. dari Rasulullah
SAW Beliau bersabda, “Orang yang membantu janda dan orang
miskin, seperti pahala pejuang di jalan Allah”. Aku kira beliau
bersabda, “Dan seperti orang yang beribadah semalam suntuk,

105 |bid, h. 575.

106 Zaki Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar
Shahih Muslim), Ter. Shingithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan
Pustaka, 2008), h. 899.

90



3)

dan seperti orang yang berpuasa terus-menerus”. (8: 221-S.M.).
107

Qs. Ad-duha (93)

Ko Al ) e () G4 Gl : OB ¢ L a5 ce
(Gl B 55 Adelad (G5 R o 2l Al O S8 O
ool Sa 8,8 45 Al ¢ 855 38 ithais & 1 A0V ) s
Loy @y dleng e an 13 Jilli5 ) : Jag 5o 4l 05l e 5

(VAY/20) . (B

Hadis yang diriwayatkan Aswad bin Qais: Aku pernah
mendengar Jundab bin Sufyan r.a. berkata, “Rasulullah SAW
pernah sakit sehingga dua atau tiga malam beliau tidak bangun.
Kemudian, ada seorang wanita datang seraya berkata kepada
beliau, “Wahai Muhammad, sesungguhnya, aku berharap agar
setanmu itu telah meninggalkanmu sehingga aku tidak melihat
menghampirimu sejak dua atau tiga malam ini, Kemudian Allah
Azza wa Jalla menurunkan ayat, “Demi malam apabila telah
sunyi, Tuhanmu tiada meninggalkan kamu dan tiada (pula) benci
kepadamu?” (5: 182-S.M.). 108

197 Ibid, h. 1027.
108 Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar Shahih
Muslim), Ter. Shingithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan Pustaka,

2008), h. 1287.

91



BAB IV

ANALISIS KONSEP TAHADDUS BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI
SYUKUR MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI

A. Penafsiran Tahaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Qs.
Ad-duha (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-Azhar dan
Wahbah Zuhaili pada Tafsir Al-Munir

Pembahas konsep takaddus bi ni‘mah yang terdapat di dalam Al-
Qur’an, yaitu terkandung di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11. Maksud ayat
tersebut adalah konsep yang ada di dalam agama Islam, yaitu dengan cara
membicarakan dan menampakkan segala nikmat yang telah ia dapatkan baik
berupa harta, kedudukan, status sosial, dan yang lainnya kepada orang lain,
hal tersebut dilakukan agar dapat memotivasi orang lain sehingga bagi yang
melihatnya akan tergerak hatinya untuk melakukan hal yang sama dengan
orang yang membicarakan dan menampakkan nikmat tersebut. Takaddus bi
ni ‘mah berbeda dengan flexing atau riya’, yaitu dari segi niatnya, kalau
flexing atau riya’ dilakukan agar mendapatkan pujian dari orang lain,
sedangkan takaddus bi ni‘mah dilakukan dengan berharap agar
perbuatannya dalam hal kebaikan dapat ditiru oleh orang lain serta menjadi
bentuk dari rasa bersyukur terhadap kenikmatan yang sudah Tuhan berikan
kepadanya. Di dalam ayat menjelaskan bahwa membicarakan nikmat
(takaddus bi ni ‘mah) adalah perintah Tuhan kepada Rasulullah SAW agar
beliau bisa memerankan contoh yang teladan kepada umatnya serta sebagai
pengingat bahawa segala kenikmatan yang telah didapat berasal dari Allah
SWT semata. 1%° Dalam memahami takaddus bi ni ‘mah yang terkandung di
dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11, penafsir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili

terkait ayat tersebut adalah sebagai berikut:

109 Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar karya Buya Hamka”, UIN
Mataram, Jurnal limu al-Qur’an dan Tafsir, (Vol. 1. No. 1, 2018), h. 25.

92



1. Tafsir Al-Azhar

a. Keterangan pada tafsir Al-Azhar maksud dari Qs. Ad-duha (93) ayat
11 adalah ayat yang ditujukan kepada Rasulullah SAW agar selalu
bersyukurlah karena diberikan Tuhan Kenikmatan. Dengan cara
darmakan (berbuat baik) terhadap nikmat kekayaan yang dimiliki
baik berupa harta benda maupun sifat kejiwaan, dan hendaklah
memiliki kebiasaan murah tangan kepada orang lain serta tunjukkan
rasa syukur atas nikmat yang telah diberikan. Jangan bakhil
terhadap kekayaan yang dimiliki dan selalu ingat betapa menderita
dan sakitnya hidup pada saat miskin.

b. Dalam pelaksanaan takaddus bi ni ‘mah, Nabi Muhammad SAW
kerap kali memakai baju gamis maupun jubah pada diri-Nya sendiri,
dan beliau juga menghadiahkan pakaian kepada seseorang yang
telah dirasa ingin memiliki baju tersebut dan ingin memakainya.

c. Dalam tafsirnya beliau mengutip pendapat Imam Syaik Muhammad
Abduh di dalam tafsir Juzu’Ammanya bahwa sifat bakhil biasanya
datang dari orang kaya, ia akan selalu mencari alasan agar tidak
mengeluarkan uangnya untuk membantu orang lain seperti
mengatakan dirinya sendiri sedang kesusahan dan menghiraukan
kepentingan umum. Beda halnya dengan seseorang yang selalu
melatih dirinya sendiri agar menjadi dermawan, yaitu dengan cara
selalu memberikan harta kepada orang lain yang membutuhkan,
selalu memuji-Nya, karena itulah ia akan selalu mendarmakan
(berbuat baik) dengan cara membantu orang lain yang sedang
memerlukan bantuan dan memberi makan fakir miskin.

d. Melaksanakan takaddus bi ni ‘mah terdapat pada kata yang ada di
ujung ayat («5'953) “fa haddis” maksudnya adalah tidak hanya
menceritakan kebaikan yang telah dilakukannya, akan tetapi harus
diimbangi dengan perbuatan yang sesuai dengan apa yang
diucapkannya sehingga dapat menjadi sebuah contoh dan menjadi
perbincangan baik dari seseorang yang telah dibantu olehnya.

93



. Ayat ini perintah untuk Rasulullah SAW agar beliau memperluas
bantuan untuk fakir miskin, dan tidak menyebut kekayaannya
karena itu merupakan perilaku sombong.

Beliau mengutip pendapat dari tafsir Syaikh Muhammad Abduh
yaitu tidak ada satupun riwayat yang menjelaskan bahwa beliau itu
sombong membanggakan kekayaannya, yang sering disebut bahwa
beliau selalu cepat dalam mengeluarkan hartanya untuk membantu
orang lain, sampai beliau melupakan apa yang menjadi kebutuhan
dirinya.

Nabi Muhammad SAW memiliki banyak harta benda yang
ditinggalkan oleh istrinya Khadijah pada saat di Makkah, sehingga
hal tersebut dapat menjaga muruah (harga diri) beliau dari berbagai
banyaknya rintangan yang datang dari kaum Quraisy, dan selalu
menjaga martabat dirinya.

. Setelah hijrah ke madinah, beliau menjadi penguasa yang
menguasai seluruh maghrib (barat) dan masyriq (timur) arab, dan
mendapatkan harta seperlima dari rampasan perang dari tuhan, serta
bagian yang lainnya untuk para mujahidin. Beliau menjelaskan
bahwa harta seperlima yang diberikan untuknya dikembalikan
kepada orang fakir miskin, lemah, sakit, orang tua, dan yatim yang
tidak memiliki kesanggupan untuk ikut berperang dijalan Allah.
Dari beberapa riwayat dijelaskan bahwa pada suatu saat pernah
rumah Nabi Muhammad SAW tidak berasap sampai sebulan
sehingga beliau berniat untuk berpuasa disaat siang saja, karena
tidak memiliki apapun yang dapat dimakan pada pagi hari
dirumahnya. Setelah Rasulullah SAW meninggal, beliau tidak
meninggalkan satupun pusaka warisan yang dimilikinya selain

setengah dari gani gandum, tombak, dan seekor untuk yang berusia

94



tua, harta tersebut juga akhirnya tergadai oleh orang yahudi
dirumahnya. 10
Menurut penulis di dalam kitab tafsir Al-Azhar Buya Hamka
menjelaskan bahwa takaddus bi ni ‘mah merupakan suatu konsep yang
ada di dalam agama Islam yaitu dengan menunjukkan rasa syukur
terhadap segala kenikmatan yang telah dianugerahkan oleh Allah SWT.
Tidak hanya mengucapkan kenikmatan yang dimilikinya dengan lisan
saja, akan tetapi harus diiringi dengan melakukan perbuatan yang sesuai
dengan apa yang diucapkannya secara nyata. Melakukan perbuatan
secara nyata maksudnya yaitu dengan mendarmakan kekayaannya serta
membantu orang lain yang sedang memerlukan bantuan. Buya Hamka
juga menafsirkan tazaddus bi ni ‘mah yang terdapat pada Qs. Ad-duha

(93) Ayat 11 dengan kondisi yang terjadi dilingkungan sosial,

memperhatikan hubungan atau kaitan praktik pelaksanaan syukur di

dalam kehidupan sehari-hari yang dilakukan oleh masyarakat Indonesia,

kemudian beliau berargumen bahwa ketika mengucapkan rasa syukur
haruslah mencakup perbuatan yang memiliki manfaat untuk orang lain,
bukan hanya sekedar perkataan secara lisan saja.

2. Tafsir Al-Munir

a. Dalam tafsir Al-Munir beliau menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat 11
dari empat aspek, yaitu I’raab, Mufradaat Lughawiyyah, tafsir dan
penjelasannya, dan figih kehidupan atau hukum-hukum.

b. Dalam segi /’raab beliau menjelaskan huruf (<) ba’ yang ada di
dalam kata (“axy) “bini‘mati” berkaitan dengan kata perintah
(ﬁ"—ihﬂ) “fa haddis”, maksudnya adalah “dengan menceritakan”,
sedangkan huruf (<) 1z’ yang terdapat di kalimat perintah (_e>l4)
“fald taghar” (Janganlah engkau menghardik), (L&) “fala

tanhar ”(janganlah engkau berlaku sewenang-wenang), dan (a—mﬁ)

110 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, (Jakarta: Pt Pustaka
Panjimas, 1982), h. 192-193.

95



“fa haddis ” (nyatakanlah) merupakan jawaban dari (&‘) “amma”
(terhadap) pada tempat ini sebab dalam huruf (\1{\) “amma”
terdapat makna syarat (wajib dilakukan).

Dari segi Mufradaat Lughawiyyah (susunan dari beberapa kata

yang tergabung menjadi kalimat dan memiliki makna) yang

terdapat pada kalimat (24 ) 4axi |41 5) dengan kenikmatan dari Allah

SWT berupa kenabian dan lainnya. Kalimat («5353) maka

beritahukanlah serta bersyukurlah kepada-Nya.

Dari segi tafsir dan penjelasannya adalah ayat tersebut mengandung

perintah yang Tuhan berikan kepada Rasulullah SAW yaitu sebagai

berikut:

1) Membicarakan kenikmatan yang telah dianugerahkan dan
diberikan kepadanya.

2) bersyukur terhadap kenikmatan diberkati Al-Qur’an, Kenabian,
serta semua nikmat yang telah disebutkan di dalam ayat tersebut.
Ingat dahulu Nabi Muhammad SAW dalam keadaan fakir
kemudian Allah SWT memberikan harta kepadanya.

Oleh karena itulah bicarakan kenikmatan yang telah diberikan

Tuhanmu, seperti di dalam doa Rasulullah SAW “Jadikanlah kami

orang-orang yang bersyukur atas nikmat-Mu, memuji dan

menerimanya serta sempurnakanlah nikmat tersebut kepada kami”’.

Wahbah Zuhaili juga mengutip pendapat dari Abu Dawud yang

dishahihkan Tirmidzi, meriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa

Nabi Muhammad SAW bersabda “Tidaklah bersyukur kepada

Allah orang yang tidak bersyukur kepada manusia”.

Dari segi figih kehidupan atau hukum-hukum beliau menjelaskan
maksud dari Qs. Ad-duha (93) ayat 11 yaitu perintah dari Tuhan
untuk bersyukur atas telah diberikannya nikmat Kerasulan,
kenabian, dan Al-Qur’an terhadap Rasulullah SAW. Pada

pelaksanaan rasa syukur yaitu dengan cara sebagai berikut:

96



1) menyebarkan, mengakui dan membicarakan berbagai macam
nikmat yang kasihkan untuk beliau, ini merupakan balasan dari
firman Allah SWT yang ada di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 7
“dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, lalu Dia
memberikan petunjuk”.

2) Tidak menghardik (memaki, memarahi, membentak) anak yatim,
karena beliau telah diberi kenikmatan seperti yang diterangkan
di ayat sebelum Qs. Ad-duha (93) ayat 6 “Bukankah Dia
mendapatimu sebagai seorang yatim, lalu Dia melindungi(mu)”.

3) Tidak menolak orang yang sedang meminta-minta kepadanya,
sebagaimana yang diterangkan di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat
8 “dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan,
lalu Dia memberikan kecukupan”.

f. Para ulama berpendapat bahwa menyebarkan dan membicarakan
kenikmatan yang telah didapatkan merupakan suatu hal yang
diperbolehkan dengan mutlak. Dan lebih dianjurkan lagi memiliki
tujuan yang lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh
yang teladan sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai
bentuk rasa syukur yang dapat terucap oleh lisan.

g. Apabila membicarakan dan menyebarkan nikmat seseorang takut
hal tersebut menimbulkan rasa ujub dan fitnah baginya, maka lebih
baik menyembunyikan nikmat yang telah diberikan kepadanya.

h. Allah SWT juga menginginkan agar selalu mengedepankan
kegunaan manusia dari hak-Nya, sebab sesungguhnya Tuhan tidak
butuh apapun sehingga tidak merugi ketika manusia tidak beribadah
kepadanya, Tuhan rida bagi-Nya sekedar perkataan saja. !
Menurut penulis di dalam kitab tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili

menjelaskan bahwa tasaddus bi ni ‘mah menurut beliau merujuk pada

111 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Agidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-Tafsiirul-
Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj), Ter. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, (Jakarta:
Gema Insani, 2014), h. 566-575.

97



perintah dari Allah SWT pada Qs. Ad-duha (93) Ayat 11 agar dapat
menyebutkan berbagai macam kenikmatan yang telah dianugerahkan
olen-Nya sebagai bentuk dari rasa syukur. Wahbah Zuhaili juga
menekankan bahwa penting untuk menyampaikan nikmat dengan
harapan agar dapat memotivasi serta menginspirasi orang lain agar
selalu bersyukur kepada Allah SWT tidak hanya sekedar membicarakan
kenikmatan yang dimilikinya akan tetapi haruslah diiringi dengan
tanggung jawab untuk melakukan perbuatan baik kepada orang lain,
seperti tidak menghardik anak yatim dan tidak menolak orang yang
sedang meminta-minta. Menurut Wahbah Zuhaili tasaddus bi ni ‘mah
mempunyai dua aspek yang utama, yaitu sebagai ucapan rasa syukur
kepada Allah SWT terhadap segala kenikmatan yang telah diberikan dan
mengajak orang lain agar dapat melakukan perbuatan baik yang serupa,
beliau juga menegaskan walaupun memiliki resiko dalam
pelaksanaannya yaitu dapat mendatangkan perilaku riya’, akan tetapi
dengan memiliki niat yang baik serta tulus dalam mengajak dan
memotivasi orang lain dapat menjadikan tazaddus bi ni ‘mah sebagai
salah satu ibadah.

B. Perbedaan Konsep Tahaddus Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur
Menurut Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Munir di dalam Qs. Ad-duha
(93) ayat 11

Di dalam menafsirkan takaddus bi ni ‘mah yang terkandung pada Qs.

Ad-duha (93) ayat 11, Buya Hamka pada tafsir Al-4Azhar dan Wahbah

Zuhaili pada tafsir Al-Munir memiliki beberapa persamaan dan perbedaan

dalam menafsirkan ayat tersebut, di antaranya yaitu sebagai berikut:

1.

Persamaan dalam memahami konsep takaddus bi ni‘mah sebagai

ekspresi syukur antara tafsir Al-Azhar dengan tafsir Al-Munir.

a. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama menjelaskan bahwa
pentingnya bersyukur kepada Allah SWT karena telah diberikan

anugerah nikmat, serta menekankan untuk mengajak orang lain agar

98



dapat bersama-sama dalam bersyukur dengan melakukan perbuatan
baik dan selalu memuji kepada Allah SWT dengan beribadah
kepada-Nya. Di dalam tafsir Al-4zhar menjelaskan bahwa dalam
mengakui nikmat harus dilakukan dengan cara mengucapkannya
serta menunjukkan perilaku yang mencerminkan rasa syukurnya
dengan memuji Allah SWT. Dan tafsir Al-Munir menjelaskan
bahwa bersyukur kepada Allah SWT tidak hanya dilakukan secara
lisan saja, akan tetapi harus diiringi dengan perbuatan yang nyata di
dalam kehidupan sehari-hari.

b. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama menjelaskan makna nikmat
yang terdapat di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11 adalah mencakup
berbagai macam bentuk kebaikan serta karunia Tuhan yaitu
berbagai macam kenikmatan. Di dalam tafsir Al-Azhar menjelaskan
bahwa menyatakan nikmat adalah bentuk dari syukur kepada Tuhan
karena telah dianugerahkan nikmat. Dan tafsir Al-Munir
menjelaskan bahwa bersyukur kepada Allah SWT itu penting
karena telah diberi nikmat yaitu dengan cara memahami serta
memanfaatkan nikmat dengan baik.

c. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama mengutamakan perilaku
sosial, yaitu lebih memperhatikan hak-hak yang ada pada orang lain,
seperti melindungi anak yatim dengan tidak berlaku sewenang-
wenang kepada mereka, dan bersikap baik kepada orang yang
meminta-minta dengan cara tidak menghardiknya. Semua hal
tersebut selaras dengan apa yang Islam ajarkan tentang bersikap
tanggung jawab dalam bersosial serta menunjukkan etika yang baik
dalam berinteraksi kepada orang lain.

2. Perbedaan dalam memahami konsep takaddus bi ni‘mah sebagai
ekspresi syukur antara tafsir Al-Azhar dengan tafsir Al-Munir.

a. Tafsir Al-Azhar serta tafsir Al-Munir mempunyai perbedaan
memaknai term ni ‘mah (") dan fa haddis (S3333), di dalam tafsir

Al-Azhar Buya Hamka memaknai term ni’'mah yaitu “nikmat

99



kekayaan yang bersifat benda dan kejiwaan”, dan term fa haddis
beliau memaknainya “darmakan”. Sedangkan di dalam tafsir Al-
Munir Wahbah Zuhaili memaknai term ni’mah yakni “nikmat
Kenabian dan Al-Qur’an . Dan term fa haddis beliau memaknainya
“nyatakan”.

Dalam penafsirannya Buya Hamka mengutip pendapat Imam Syaik
Muhammad Abduh di dalam tafsir Juzu’ Ammanya yang membahas
bahwa sifat bakhil yaitu seseorang yang selalu mencari alasan agar
tidak mengeluarkan uang untuk orang lain dan selalu beralasan
bahwa dirinya selalu kesusahan, berbeda dengan orang dermawan
yang selalu membantu orang lain dengan memberikan harta kepada
yang membutuhkan, dari tafsirnya juga tidak ada Hadis yang
menjelaskan bahwa Nabi Muhammad SAW itu orang yang sombong
membanggakan  kekayaannya, sebaliknya  beliau  selalu
mengeluarkan hartanya untuk membantu orang lain. Sedangkan di
dalam tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili mengutip dari pendapat dari
Abu Dawud yang dishahihkan Tirmidzi meriwayatkan dari Abu
Hurairah yaitu bahwa Rasulullah SAW bersabda Tidak bersyukur
terhadap Allah bagi orang yang tidak bersyukur terhadap manusia.
Dari segi pelaksanaan takaddus bi ni‘mah Buya Hamka
menerangkannya dengan cara mendarmakan kekayaan yang dimiliki
baik berupa harta benda maupun sifat kejiwaan dengan membantu
orang lain yang sedang memerlukan bantuan dan memberi makan
fakir miskin, bermurah tangan, dan bersyukur atas nikmat yang telah
diberikan, memakai baju gamis maupun jubah kemudian
memberikan pakaian kepada orang lain yang sedang butuh, memberi
bantuan untuk fakir miskin, lemah, sakit, orang tua, dan yatim yang
tidak memiliki kesanggupan untuk ikut berperang dijalan Allah,
serta menjadi dermawan dengan cara selalu memberikan harta
kepada orang lain yang membutuhkan, selalu memuji-Nya, dan

dilarang memiliki sifat bakhil serta selalu ingat betapa penderitaan

100



pada saat miskin, dan jangan menghiraukan kepentingan umum.
Sedangkan Wahbah Zuhaili dalam tafsir Al-Munir menjelaskan
takaddus bi ni ‘mah dengan cara membicarakan, menyebarkan, dan
mengakui kenikmatan yang telah diberikan dan dianugerahkan
kepadanya, serta bersyukur terhadap kenikmatan berupa Al-Qur’an,
Kenabian, dan semua nikmat, jangan menghardik anak yatim, serta
menolak orang meminta-minta.

. Penafsiran Buya Hamka menjelaskan isi kandung Qs. Ad-duha (93)
ayat 11 dengan cara Pemahaman yang menyeluruh dalam
memahaminya Al-Qur’an, lebih fokus kepada nilai etika serta moral.
Sedangkan Wahbah Zuhaili menerangkan ayat itu dengan
pembahasan dari empat aspek, vyaitu [’raab, Mufradaat
Lughawiyyah, tafsir dan penjelasannya, serta dari segi figih
kehidupan atau hukum-hukum.

Tafsir Al-Munir menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat 11 dari segi
I'raab yaitu huruf (=) ba’ di dalam kata (“%*%) “bini‘mati”
berkaitan dengan kata perintah (@353) “fa haddis” maksudnya
adalah “dengan menceritakan”, sedangkan huruf (<) fa’ yang
terdapat di kalimat perintah (U&S>\8) “fala taghar”(Janganlah
engkau menghardik), (L&S8) “fald tanhar”(janganlah engkau
berlaku sewenang-wenang), dan (@353) “fa haddis " (nyatakanlah)
merupakan jawaban dari (Li‘) “amma” (terhadap) pada tempat ini
sebab dalam huruf (Lfo‘) “amma” terdapat makna syarat (wajib
dilakukan), makna Mufradaat Lughawiyyah dari kalimat ( 4 Ul

&) dengan kenikmatan dari Allah SWT berupa kenabian dan

lainnya, kata fa saddis (t—’hﬂ) adalah beritahukan nikmat kepada
orang lain dan bersyukurlah kepada Allah SWT. Sedangkan di
dalam tafsir Al-4Azhar hanya memaknai kata fa saddis (3953) yaitu

tidak hanya menceritakan kebaikan yang telah dilakukannya, akan

101



tetapi harus diimbangi dengan perbuatan yang sesuai dengan apa
yang diucapkannya sehingga dapat memberikan contoh dan menjadi
perbincangan yang baik dari orang yang telah dibantu olehnya.
Dalam pandangan Buya Hamka ketika melakukan tazaddus bi
ni‘mah pada saat membantu orang fakir miskin tidak boleh
menyebut kekayaannya karena itu merupakan perilaku sombong,
dan boleh bercerita tetapi harus sesuai dengan apa yang dilakukan
sehingga dapat menjadi contoh dan dijadikan bahan pembicara dari
orang yang telah dibantunya dalam hal kebaikan. Sedangkan
Wahbah Zuhaili mengutip pendapat para ulama yaitu menyebarkan
dan membicarakan kenikmatan merupakan suatu hal yang
diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki tujuan
yang lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh yang
teladan sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai bentuk
rasa syukur yang dapat terucap oleh lisan, jika membicarakan dan
menyebarkan nikmat ditakutkan hal tersebut dapat menimbulkan
rasa ujub dan fitnah, maka lebih baik menyembunyikan nikmat.

Dalam menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat 11 Buya Hamka

menafsirkan ayat tersebut dengan munasabah ayat sebelumnya Qs.

Ad-duha (93) ayat 8, ayat 9, dan ayat 10, penafsirannya sebagai

berikut:

1) Qs. Ad-duha (93) ayat 8 menjelaskan maksud dari kata (j}b)
adalah miskin pada harta benda yang dimiliki Nabi Muhammad
SAW, bukan miskin dari segi budi (akhlak). Setelah beliau
mendapatkan harta dari Khadijah kemudian berniaga ke negeri
Syam, sesudah melakukan perjalanan kemudian beliau kembali
dan menikahi janda kaya (Khadijah) dan menjadi orang yang
memiliki banyak harta di Mekkah karena kekayaan dari istrinya.
Dari saat Nabi Muhammad SAW kecil menjadi seorang anak
yatim kemudian dipelihara oleh Tuhan, kemudian beliau
diberikan petunjuk pada saat sedang menghadap masa

102



kebingungan, dan Allah SWT menjadikan dirinya kaya pada saat
sedang miskin, ketiga hal tersebut merupakan nikmat yang telah
Tuhan anugerahkan kepada beliau dan setelah itu akan
mendapatkan nikmat yang banyak lagi. Maka untuk mensyukuri
kenikmatan yang sudah didapatkan serta yang akan didapatkan
oleh Rasulullah SAW maka perlu melakukan hal kebaikan. 2

2) Qs. Ad-duha (93) ayat 9 yaitu harus menunjukkan kasih sayang
kepada semua anak yatim, jangan memandang anak yatim
dengan tatapan yang hina, dan janganlah keras kepada mereka,
ingat dahulu Nabi Muhammad SAW seorang anak yatim yang
telah melalui banyak kesulitan, dan Allah SWT tanamkan
kepada beliau kasih sayang kepada para pengasuh pada saat
beliau kecil. Maka tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa
mereka merupakan anak yang sedang dibelai, dibela, serta
dikasihi, Harta anak yatim haruslah dijamin agar mereka
mendapatkan dan menerimanya pada saat sudah dewasa. **3

3) Qs. Ad-duha (93) ayat 10 menjelaskan bahwa maksud dari kata
(Ugm\) memiliki dua arti yaitu bertanya dan meminta, beliau

mengambil pendapat dari tafsir Ar-Razi maksud dari bertanya
adalah jika ada orang yang bertanya mengenai agama yang
musykil (sulit) dan tidak diketahui dirinya, make berikanlah
jawaban kepadanya secara memuaskan, dan jangan marah dan
kesal kepada yang bertanya karena ia tidak tahu (bodoh).
Kemudian mengutip dari tafsir lbnu Jarir Ath-Thabari maksud
dari meminta adalah apabila ada seseorang yang meminta tolong
kepadamu, meminta karena kekurangan, maka janganlah
menghadapinya dengan menghardik dan bersifat angkuh kepada

orang yang meminta pertolongan. 14

112 Apdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191.
113 Ipid, h. 191-192.
114 1pid, h. 192.

103



Wahbah Zuhaili menafsirkan Qs. Ad-duka (93) ayat 11 dengan
ayat sebelum Qs. Ad-duha (93) ayat 6-10 yaitu:

1) Qs. Ad-duha (93) ayat 6-8 menjelaskan menjelaskannya bahwa
Allah SWT mengetahui keadaan Rasulullah SAW ketika beliau
sebagai anak yatim, kemudian dijadikan tempat berlindung bagi
beliau yaitu rumah kakeknya Abdul Muthalib dan Abu Thalib
pamannya. Beliau ditinggal wafat oleh ayahnya pada saat masih
berada di dalam kandungan ibu Aminah binti Wahab atau
sesudah dilahirkan, setelah itu ibunya meninggal pada saat Nabi
Muhammad berumur enam tahun. Setelah itu beliau dirawat oleh
kakeknya sampai wafat, setelah itu pada saat umur beliau
mencapai delapan tahun, ia dirawat oleh pamannya sehingga
mendapatkan perlindungan dan pertolongan sampai beliau
diangkat oleh Allah SWT menjadi Rasul di umur yang ke empat
puluh tahun. Pada saat itu Tuhan tahu bahwa Nabi Muhammad
SAW tidak mengetahui hukum syari’at serta kebingungan
memahami agidah yang benar. Sehingga Allah SWT memberi
beliau petunjuk di dalam firman-Nya Qs. Asy-Syiira (42) ayat 52:
“Dan demikianlah kami wahyukan kepadamu (Muhammad) ruh
(Al-Qur’an) dengan perintah kami. Sebelumnya engkau tidaklah
mengetahui apakah kitab (Al-Qur’an) dan apakah iman itu,
tetapi kami jadikan Al-Qur’an itu cahaya, dengan itu kami
memberi petunjuk siapa yang kami kehendaki di antara hamba-

’

hamba kami”.

Allah SWT mengetahui kondisi Nabi Muhammad SAW
yang sedang dalam keadaan fakir sehingga beliau diberikan
harta yang melimpah dari Khadijah, diberikan keberkahan, dan
gana’ah yang Tuhan berikan kepada beliau. !*° Di dalam segi

figih kehidupan atau hukum-hukum, ayat diatas menerangkan

115 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 570-571.

104



Tuhan menghitung anugerah dan kenikmatan yang sudah
dikasihkan kepada Rasulullah SAW sebanyak tiga nikmat, yaitu
melindungi saat menjadi anak yatim, memberikan petunjuk pada
saat kebingungan, dan memberikan harta pada saat sedang fakir
miskin. Perlindungan yang dimaksud adalah perawatan dari
kakeknya Abdul Muthalib setelah ayah dan ibunya meninggal
dunia, kemudian ke pamannya Abu Thalib yang merawat serta
membela beliau. Kemudian petunjuk yang dimaksud adalah Al-
Qur’an serta syariat, Rasulullah SAW diberikan petunjuk oleh
Tuhan agar dapat mengerti hukum pada Al-Qur’an serta diberi
bimbingan syariat Islam yang belum diketahui olehnya. Makna
kata (‘§tb) pada ayat tersebut bukan dimaknai dengan
kekufuran atau memeluk agama kaumnya dikarenakan semua
nabi terjaga (maksum) dari semua hal itu.

Jumruh ulama sepakat Rasulullah SAW tidak sekalipun
kufur terhadap-Nya, dari Mu’tazilah juga berpendapat bahwa hal
tersebut tidak mungkin secara akal. Pemberian harta yang
dimaksud adalah berupa rezeki dari perniagaan harta milik
Khadijah r.a. Kemudian ketika Nabi Muhammad SAW telah
menjadi Rasul, ia mendapatkan harta dari Abu Bakar Ash-
Shiddig, dan mendapat harta dari orang Anshar pada saat hijrah
serta harta ghanimah. Hikmah dijadikannya anak yatim yaitu
supaya Nabi Muhammad SAW mengerti kondisi dari para anak
yatim sehingga hal tersebut dapat membuatnya bisa memenuhi
kebutuhan serta memperbaiki keadaan mereka, dan dari segi
adat juga banyak orang menilai anak yatim sebagai orang yang
dipandang kurang, karena itulah Rasulullah SAW diutus sebagai
manusia yang paling mulia agar dapat menghilangkan adat

105



tersebut, hal itu termasuk mukjizat yang dimiliki Rasulullah
SAW. 116

2) Qs. Ad-duha (93) ayat 9 menjelaskan bahwa ayat ini berisi
perintah agar tidak menghina dan menzalimi anak yatim karena
kelemahan yang dimilikinya, tetapi penuhilah hak anak yatim
dengan berbuat baik serta bersikap lemah lembut dalam
menghadapinya dan ingat dulu pada saat menjadi anak yatim
Allah SWT melindunginya, karena itulah Nabi Muhammad
SAW selalu berbuat kebaikan terhadap anak yatim serta
berwasiat terhadap seluruh umat muslim supaya berbuat baik
dengan semua anak yatim. '’ Di dalam segi figih kehidupan
atau hukum-hukum, ayat tersebut menjelaskan bahwa Tuhan
mengajarkan Nabi Muhammad SAW agar dapat bermuamalah
dengan orang lain seperti Tuhan bermuamalah dengannya. Juga
diperintah agar tidak melakukan perbuatan zalim kepada anak
yatim serta memberi hak miliknya, dan diingatkan bahwa dahulu
beliau merupakan anak yatim yang keadaannya sama dengan
anak yatim lainnya. Ayat diatas menjelaskan Allah SWT
memerintahkan beliau agar bersikap lembut terhadap anak yatim
dan melakukan kebaikan terhadapnya. 8

3) Qs. Ad-duha (93) ayat 10 menjelaskan bahwa ayat ini berisi
perintah agar tidak menghardik orang lain saat bertanya terkait
suatu pengetahuan serta seseorang yang sedang meminta uang,
sebagaimana dahulu diberi petunjuk oleh Allah SWT pada saat
sedang kebingungan, maka jawab orang yang bertanya dan
berikan atau tolak permintaan orang yang meminta dengan cara
baik-baik. 1*° Di dalam segi figih kehidupan atau hukum-hukum,

ayat diatas menjelaskan Nabi Muhammad SAW dilarang oleh

118 1bid, h. 570-571.
17 bid, h. 574.
118 |bid, h. 570-571.
119 1bid, h. 571.

106



Allah SWT menolak seseorang yang sedang meminta dengan

perkataan yang kasar, akan tetapi memberikan hal yang diminta

oleh orang tersebut atau menolaknya dengan cara yang baik dan

selalu ingat bahwa pernah dalam keadaan yang sama yaitu fakir

miskin. 120

Menurut penulis pada saat menafsirkan Qs. Ad-duha (93) ayat
11, di dalam tafsir Al-4zhar Buya Hamka menafsirkan ayat tersebut
dengan menghubungkannya (munasabah) dengan ayat sebelum
yang masih satu surah, yaitu dengan ayat ke 8 menjelaskan
Rasulullah SAW melakukan hal kebaikan sebagai bentuk syukur
kepada Allah SWT karena sudah merawat beliau ketika masih anak
yatim, diberikan petunjuk, dan menjadi kaya pada saat sedang
miskin. Maka untuk mensyukuri kenikmatan yang sudah didapatkan
serta yang akan didapatkan oleh Rasulullah SAW maka perlu
melakukan hal kebaikan. Ayat ke 9 menjelaskan bahwa harus
melindungi anak yatim dengan tidak menghina mereka, dan
tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa mereka merupakan
anak yang sedang dibelai, dibela, serta dikasihi. Harta anak yatim
haruslah dijamin agar mereka mendapatkan dan menerimanya pada
saat sudah dewasa. Dan ayat ke 10 menjelaskan bersikap kepada
orang yang bertanya pertanyaan sulit tentang agama, maka jawablah
secara memuaskan kepadanya, jangan kesal dan marah kepada orang
yang bertanya karena ia tidak tahu. Dan ketika menemui orang yang
sedang meminta pertolongan kepadamu karena kekurangan yang
dimilikinya, maka jangan bersikap menghardik dan angkuh
kepadanya.

Sedangkan di dalam tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili
menghubungkan ayat tersebut dengan ayat sebelumnya yaitu ayat ke

6, 7, dan 8, menjelaskan bahwa Nabi Muhammad SAW pada waktu

120 1bid, h. 574.

107



masih anak yatim diberikan perlindungan oleh Allah SWT yang
terdapat pada rumah kakek dan pamannya, kemudian Nabi diberikan
petunjuk yaitu diturunkan Qs. Asy-Syira (42) ayat 52, dan diberikan
harta pada saat dalam keadaan fakir, serta diberikan gana’ah dan
keberkahan. Ayat ke 9 menjelaskan agar tidak menzalimi anak yatim
serta memenuhi hak mereka, serta bermuamalah kepada orang lain.
Ayat ke 10 menjelaskan jangan menghardik orang yang bertanya
dan orang yang meminta uang, jawablah pertanyaan orang yang
bertanya serta berikan ataupun tolak orang yang meminta dengan
cara yang baik.

Tahaddus bi ni ‘mah merupakan bentuk rasa bersyukur atas
semua kenikmatan yang telah dikasih oleh Tuhan. Dalam
menyatakan syukur sebagai bentuk takaddus bi ni‘mah menurut
Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili yaitu sebagai berikut:

1) Qs. Al-Bagarah (2) ayat 152
Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan ketika

Mengucapkan rasa terima kasih maupun mengucapkan syukur,

harus diiringi dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya.

Allah SWT akan melipat gandakan nikmat jika seseorang

mensyukuri segala nikmat yang telah di berikan kepadanya.

Sebaliknya jika kufur dengan tidak bersyukur serta

mengucapkan terima kasih, maka nikmatnya akan dicabut dan

menempatkannya kedalam kegelapan. Walaupun sudah diberi
banyak kenikmatan seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-

Qur’an, diajari segala hal baik serta buruk, dan sudah diberi

kiblat (petunjuk) semuanya tidak memiliki arti jika tidak ingat

dengan Allah SWT (zikir) serta bersyukur kepada-Nya. Maka

seseorang haruslah mendapatkan nikmat keimanan dengan cara

108



bersyukur dan berzikir seperti yang dijelaskan Al-Qur’an serta
Sunnah. 2

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
mengandung perintah Allah SWT kepada manusia untuk
mengingat-Nya dengan melaksanakan amal saleh serta taat
kepada-Nya, seperti bertasbih, membaca dan memahami ayat
Al-Qur’an, mengucapkan hamdalah, bersyukur, menjauh segala
larangan-Nya, mengimani dan menjadikan para Rasul menjadi
pedoman. Maka Tuhan tentu mengingatkan amalan
melaksanakannya dengan pahala, banyak rezeki, ihsan,
kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan banggakan dirinya
dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah terhadap nikmat yang
sudah Tuhan berikan terhadap semua makhluk dengan lisan serta
hati dan menggunakan nikmat (anggota badan) tersebut untuk
segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan (kebaikan yang
bermanfaat). Dan janganlah mengingkari semua nikmat yang
telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan segala
perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan
sesuatu yang dilarang oleh syara’. Karena semua amalan
tersebut akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik
mendapat balasan baik, serta jika amalnya buruk maka
balasannya buruk. Dalam segi figih kehidupan dan hukum ayat
tersebut adalah peringatan oleh Allah SWT agar tidak terjerumus
keburukan seperti kaum terdahulunya, karena mereka
mengingkari terhadap segala nikmat yang telah Tuhan berikan ,
serta tidak menyalah gunakan nikmat untuk hal tidak baik,
sehingga nikmat tersebut Allah SWT cabut semua. 122

Menurut penulis kedua Kkitab tafsir tersebut memiliki

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. Al-Bagarah

121 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2, h. 19.
122 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 1, h. 295-297.

109



2)

ayat 152, dalam kitab tafsir Al-4Azhar Buya Hamka menjelaskan
pentingnya mengucapkan terima kasih dan bersyukur, tidak
hanya mengucapkannya saja akan tetapi harus ditunjukkan
dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya dengan
melakukan zikir dan bersyukur. Kemudian di dalam kitab tafsir
Al-Munir Wahbah Zuhaili menjelaskan maksud dari ayat
tersebut adalah perintah untuk selalu ingat kepada Allah SWT
dengan cara melakukan amal saleh, bersyukur kepada Tuhan
dengan lisan dan juga hati serta melakukan perbuatan baik
lainnya, janganlah mengingkari nikmat serta jangan melakukan
perbuatan buruk. Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki
kesamaan dan perbedaan, kesamaannya yaitu sama-sama
mengucapkan syukur secara lisan dan melakukan perbuatan
saleh yang sesuai dengan apa yang dikatakannya. Sedangkan
perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhar Buya Hamka lebih
memfokuskan pada aspek sosial yakni mengungkapkan dan
membagikan kenikmatan yang dimiliki kepada orang lain dalam
bentuk rasa syukurnya, dan melakukan perbuatan baik seperti
berzikir dan bersyukur. Sedangkan pada tafsir Al-Munir Wahbah
Zuhaili mengutamakan bersyukur, selalu mengingat tuhan
dengan berdoa, taat, dan melakukan ibadah, serta melakukan
amal saleh lainnya sebagai ibadah, hal tersebut merupakan
bentuk dari takaddus bi ni ‘mah, karena dilakukan dengan cara
menyebutkan nikmat dengan lisan dan hati serta melakukan
kebaikan sebagai bentuk dari rasa syukur.
Qs. Al-Bagarah (2) ayat 271

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan ketika bersedekah
hanya untuk satu orang yang dirasa sedang kesusahan, maka
dianjurkan dilakukan secara diam-diam, karena jika dilakukan
secara terang-terangan ditakutkan orang yang menerima sedekah

akan merasa tersinggung. bisa juga dilakukan secara terbuka

110



supaya dapat memotivasi temannya agar dapat bergotong-
royong dalam kebaikan, semua amalan tersebut dilihat oleh
Allah SWT secara teliti, karena setan dapat masuk dan
menghasut dari yang niatnya bersedekah untuk memotivasi
orang lain akan dibelokan setan menuju kepada riya . Dan ketika
secara diam-diam bersedekah bisa juga dibelokkan setan seperti
menceritakan hal hal tersebut kepada orang lain padahal
kesepakatannya dirahasiakan sedekah itu. 1%

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
menjelaskan ketika seseorang menunjukkan amalan sedekah
Sunah dengan harapan agar dapat menarik orang lain untuk
menirunya, hal tersebut baik untuk kalian. Ketika
menyembunyikannya (bersedekah secara sembunyi), serta tidak
memberitahu yang lain, lebih memilih hanya memberikannya
terhadap fakir hal tersebut lebih baik sebagai upaya agar
terhindar dari sum’ah serta riya’. Tuhan akan mengampuni
sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk mengeluarkan
sedekahnya. Dari segi figih kehidupan dan hukum kebanyakan
para ulama ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan dengan
sedekah Sunah, serta berisi keterangan menyembunyikan
sedekah merupakan hal yang utama daripada menunjukannya,
seperti ibadah lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika
ibadah tersebut Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam
maka akan lebih terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh
dari riya’.

Selain dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin
bahwa hal tersebut dapat menghadirkan faedah seperti mengajak
orang supaya bisa menirunya. Bagi siapa pun yang melakukan

sedekah dan berharap bisa berfaedah untuk umum maka hal

123 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3, h. 58-60.

111



tersebut diperbolehkannya. Karena memiliki tujuan supaya
dapat mendorongmu orang lain supaya lebih bersemangat dalam
melakukan perbuatan yang sama, serta dapat menciptakan
kesadaran untuk selalu berlomba kepada perbuatan baik. Banyak
dari para ulama beranggapan sesungguhnya menunjukkannya
akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-diam. Sebab ibadah
fardu lebih susah untuk sikap riya’ karena umum, dan yang
mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’ adalah ibadah
Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat), mendirikan
balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan sekolah,
infak yang dilakukan untuk kepentingan umum, serta sedekah
Sunah yang dilakukan dengan harapan menjadi contoh baik
kepada orang lain maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk
dilaksanakan secara terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi
kebutuhan pada fakir, dianjurkan melakukannya secara diam-
diam, supaya tidak merendahkan harga diri serta kehormatan
orang yang dibantunya.?*

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki
kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. Al-Bagarah
ayat 271, dalam kitab tafsir Al-4zhar Buya Hamka menjelaskan
bersedekah bisa dilakukan dengan dua cara, yaitu secara
sembunyi-sembunyi atau secara terang-terangan, melakukan
sedekah secara diam-diam dilakukan agar tidak melukai orang
yang menerima sedekah, dan melakukan sedekah secara terang-
terangan dilakukan supaya memotivasi temannya agar dapat
bergotong-royong dalam melakukan kebaikan. Kemudian di
dalam kitab tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili menjelaskan
maksud dari ayat tersebut adalah melakukan sedekah baik secara

terbuka maupun secara sembunyi, ketika melakukannya secara

124 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 2, h. 96-99.

112



3)

terang-terangan hal tersebut baik agar bisa menarik orang lain
untuk menirunya, yaitu seperti bersedekah wajib (zakat),
mendirikan balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan
sekolah, dan yang lainnya. Dan sedekah bisa juga dilakukan
secara diam-diam dengan alasan agar dapat terhindar dari
sum’ah dan riya’, yaitu dengan cara memenuhi kebutuhan pada
fakir, dilakukan diam-diam agar tidak merendahkan harga diri
serta kehormatan orang yang dibantunya.

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan
perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama melakukan sedekah
dengan dua cara, yaitu secara diam-diam dan secara terang-
terangan. Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhar
Buya Hamka lebih memfokuskan pada aspek moralitas serta
ikhlas pada saat beramal kepada orang lain, melakukan amal
dengan niat yang asli karena Tuhan dan hal tersebut dapat
membawa berkah. Bisa juga dilakukan secara terbuka sebagai
bentuk dari takaddus bi ni ‘mah yang tujuan dilakukannya agar
menjadi contoh yang baik kepada orang lain. Sedangkan pada
tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili lebih memfokuskan pada aspek
hukum serta hikmah pada saat melakukan amal kebaikan,
menjelaskan sedekah secara terang-terangan akan memiliki
dampak dan manfaat bagi orang lain agar terdorong dalam
melakukan perbuatan yang sama, dan jika dilakukan secara
sembunyi-sembunyi bertujuan untuk menjaga keikhlasan pada
hati dan dapat terhindar dari riya .

Qs. Ibrahim (14) ayat 7

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa kebebasan
yang didapatkan oleh kaum Bani Israil dari Fir’aun merupakan
sebuah kenikmatan yang wajib serta harus disyukuri, dengan
cara terus berusaha dalam menghadapi kesulitan, tidak

mengomel karena keadaan yang serba kekurangan, dan tidak

113



berkeluh kesah sebelum mencapai cita-citanya. Karena kalau
bersyukur dengan keadaan maka Tuhan akan menambahkan
nikmat. Akan tetapi jika kufur dengan berkeluh kesah terhadap
kekurangan, melupakan segala nikmat dan tidak mau berterima
kasih, maka orang yang melakukan kufur tersebut akan
mendapatkan disiksa dengan mengerikan dan terasa pedih. 1%

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
menjelaskan peringatan kepada Bani Israil terhadap janji Allah
SWT yang akan menambahkan nikmat jika mensyukuri nikmat
yang telah diberikan kepadanya. Ketika seseorang kufur
terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak memenuhi
segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti itulah yang
akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan sangatlah
memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti
hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh
Tuhan, ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman
karena telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Ketika
seseorang bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya
maka nikmat tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika
seseorang melakukan perbuatan yang kufur maka orang itu jahil
(bodoh dalam beragama) serta tidak mengenal Tuhannya, maka
orang tersebut akan mendapat azab dan hukuman dari Allah
SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur nikmat (bukan kafir).
Syukur merupakan pernyataan dalam mengapresiasikan segala
nikmat yang ada padanya dan hal tersebut diikuti dengan
memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan berperilaku
yang mencerminkan rasa syukur tersebut. 126

Menurut penulis kedua Kkitab tafsir tersebut memiliki

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. /brahim ayat

125 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13, h. 123-124.
126 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 7, h. 205-208.

114



7, dalam kitab tafsir Al-4zhar Buya Hamka menjelaskan bahwa
kebebasan yang dimiliki seseorang merupakan nikmat yang
harus disyukuri, dengan merencanakan suatu hal untuk
menghadapi kesulitan yang akan datang, selalu ikhlas terhadap
keadaan yang sedang dihadapi, serta selalu berusaha untuk
menggampangkan cita-cita yang diinginkan, janganlah kufur
terhadap nikmat yang ia dapatkan, karena kufur akan
mendatangkan siksa yang pedih dan mengerikan. Kemudian di
dalam kitab tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa
ayat tersebut mengandung peringatan agar dapat selalu
bersyukur kepada Allah SWT, dengan bersyukur maka nikmat
yang dimilikinya akan ditambah oleh Tuhan sesuai dengan
janjinya, karena syukur adalah menghargai nikmat dengan
dibarengi memuliakan Tuhan serta menunjukkan perilaku yang
dapat mencerminkan rasa syukurnya, janganlah kufur dengan
menutupi nikmatnya karena hal tersebut dapat mendapatkan
kesengsaraan baik didunia maupun diakhirat.

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan
perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama akan menghukum
seseorang yang melakukan perbuatan kufur dengan siksaan yang
keras dan pedih. Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-
Azhar Buya Hamka menjelaskan bahwa kebebasan merupakan
nikmat yang haruslah disyukuri, tidak hanya mengungkapkan
rasa syukurnya secara lisan, akan tetapi haruslah dibarengi
dengan perbuatan baik dengan perencanaan, keikhlasan dengan
semua kondisi, serta berusaha dalam cita-citanya. Sedangkan
pada tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa
seseorang haruslah bersyukur kepada Allah SWT, jika
melakukannya maka akan ditambah nikmat yang ada pada
dirinya, bersyukur dengan menghargai nikmat, memuliakan

tuhan, dan melakukan perbuatan baik.

115



4) Qs. An-Naml (27) ayat 15

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa ayat ini
terdapat tuntunan untuk bersyukur serta tidak sombong ketika
mendapat kenikmatan kekuasaan serta kerajaan. Berbeda sama
Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas kekuasaannya, dan
sombong mengaku dirinya adalah Tuhan. Nabi Muhammad
SAW walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas dalam
menyebarkan dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya
kekuasaan besar, sehingga ketika selesai berhijrah menuju
Madinah beliau mempunyai kedudukan sama dengan Raja.
Akan tetapi semua kenikmatan tersebut tidak mengubah sifat
beliau yang selalu sederhana, ketika mendapat puncak
kemenangan saat menaklukkan Mekkah, beliau masuk ke kota
yang dirindukannya, semua itu tidak membuatnya sombong,
malahan menundukkan kepala serta bersyukur kepada Tuhan
karena semua kemenangan tidak bisa digapai tanpa karunia
Allah SWT. 1?7

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
menjelaskan Nabi Daud serta Nabi Sulaiman diberikan sebagian
ilmu, yakni ilmu hukum, syariat, dan menentukan pasal antar
orang lain. Nabi Daud diberikan ilmu pembuatan baju besi yang
digunakan bertempur serta memberikan ilmu bahasa burung
kepada Nabi Sulaiman, dari semua kenikmatan tersebut
kemudian keduanya bersyukur kepada Tuhan dengan memuji
Allah SWT atas segala nikmat yang telah dianugerahkan kepada
mereka berupa ilmu. Dari hal tersebut dapat menunjukan bahwa
ilmu mempunyai keutamaan besar yang tidak ada ditempat lain,
serta memiliki derajat yang tinggi. Seperti yang difirmankan-
Nya pada Qs. Al-Mujadalah (58) ayat 11 bahwa Allah SWT akan

127 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 192-193.

116



mengangkat derajat orang beriman dan yang mempunyai ilmu.
Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim lainnya
supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat merendahkan
diri (tidak sombong). Dari segi figih kehidupan dan hukum ilmu
merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang
paling tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang
memiliki ilmu daripada orang yang tidak memilikinya. Bagi
seseorang Yyang telah mendapatkan nikmat ilmu maka
diwajibkan baginya untuk memuji kepada Allah SWT karena
karunia-Nya, seperti apa yang Daud serta Sulaiman lakukan, dari
perkataannya dapat memperlihatkan sikap tawdadu * (kerendahan
hati) para ulama, serta keyakinan walaupun hal tersebut adalah
keutamaan dari banyaknya orang, akan tetapi ada banyak juga
orang yang memilikinya. 12

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki
kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. An-Naml
ayat 15, dalam kitab tafsir Al-4Azhar Buya Hamka menjelaskan
agar dapat selalu bersyukur serta tidak sombong terhadap nikmat
yang dimilikinya, seperti Rasulullah SAW yang selalu
berdakwah, tidak sombong, dan selalu sederhana walaupun
beliau memiliki banyak nikmat serta memiliki kedudukan yang
yang setara dengan Raja. Karena segala nikmat yang telah
didapat berasal dari Allah SWT sehingga tidak bisa didapat
tanpa karunia-Nya. Kemudian di dalam kitab tafsir Al-Munir
Wahbah Zuhaili menjelaskan kisah dari Nabi Daud dan Nabi
Sulaiman yang bersyukur dan memuji Allah SWT karena telah
diberikan nikmat ilmu, sehingga dari kisah tersebut dapat
menjadi contoh oleh orang lain agar selalu bersyukur, selalu

rendah hati dan tidak sombong terhadap apa yang dimilikinya.

128 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 255-260.

117



5)

Sehingga dapat disimpulkan keduanya memiliki kesamaan dan
perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama bersyukur kepada
Tuhan serta tidak sombong terhadap nikmat yang dimilikinya.
Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-4zhar Buya
Hamka menjelaskan Nabi Muhammad SAW yang selalu
berdakwah, tidak sombong, dan dermawan walaupun beliau
memiliki banyak nikmat. Sedangkan pada tafsir Al-Munir
Wahbah Zuhaili menjelaskan Nabi Daud dan Nabi Sulaiman
yang bersyukur karena diberikan nikmat ilmu dengan cara
memuji Allah SWT.
Qs. An-Naml (27) ayat 19

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa Nabi
Sulaiman bersyukur telah diberikan nikmat ilmu berupa dapat
mengerti perkataan dan memahami kehidupan para semut, selain
nikmat tersebut Nabi Sulaiman juga diberikan nikmat yang
lainnya seperti memiliki kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat
(mengetahui peristiwva yang akan atau segera terjadi), dan
memiliki kekuasaan atas segala makhluk halus agar dapat
dimanfaatkan tenaganya untuk segala hal yang berkaitan dengan
kebutuhan kerajaan. Sebagian nikmat beliau juga berasal dari
ayahnya yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud,
beliau juga dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Nabi
Sulaiman bersyukur dengan melakukan pekerjaan baik, kegiatan
yang berarti, dan usaha yang bermanfaat, serta melakukan
segalanya dilandaskan dengan niat yang baik dan sesuai
kehendak yang Allah ridai. Sebagai hamba Tuhan yang shalih,
berjasa, berfaedah, dan hidup yang bermanfaat untuk orang lain.
Beliau bersyukur kepada Tuhan sebab telah diberikan banyak
nikmat, serta Tuhan akan senang apabila seseorang bersyukur

118



atas nikmat yang sudah dianugerahkan kepadanya, dan Allah
SWT akan melipat gandakan nikmat apabila bersyukur. 12

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
menceritakan Nabi Sulaiman tertawa melihat ratu semut
berbicara, kagum terhadap peringatannya serta senang terhadap
diri Nabi Sulaiman karena kekhususan (nikmat dapat mengerti
maksud dari apa yang ratu semut inginkan) yang telah diberikan
oleh Allah SWT. Beliau berkata kepada Tuhan agar ditunjukan
segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan hewan lainnya,
serta kenikmatan yang sudah diberikan Tuhan kepada ayah dan
ibu Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat Islam, agar
dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal dengan yang
diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi beliau, sebagai bentuk
dari pengungkapan rasa bersyukur dengan segala nikmat. Ketika
Tuhan mencabut nyawa beliau, maka berharap agar dapat masuk
kedalam surga dan berkumpul dengan para nabi dan para wali
Allah SWT. Nabi Sulaiman juga memasukkan ayah dan ibu
kedalam doanya karena nikmat yang ada pada diri anak juga
nikmat bagi kedua orang tua dan yang lebih utamanya yaitu
nikmat agama. Hal tersebut sebab doa, syafaat, dan takwa yang
dimiliki seorang anak juga akan memiliki manfaat terhadap
kedua orang tuanya serta mendapat doa kaum Muslim yang
lainnya ketika orang tua mendoakan anaknya. Mensyukuri
nikmat cukup dengan nikmat ilmu pada dirinya serta diwajibkan
selalu memuji kepada-Nya sang pemberi nikmat. Berbakti
kepada ayah dan ibu serta berdoa ketika orang tuanya sudah
meninggal dunia keduanya. **

Menurut penulis kedua Kkitab tafsir tersebut memiliki

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. An-Naml

129 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 197-198.
130 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 258-259.

119



ayat 19, dalam kitab tafsir Al-4Azhar Buya Hamka menjelaskan
kisah Nabi Sulaiman yang bersyukur karena diberikan nikmat
yang banyak. Yaitu dengan melakukan perbuatan baik yang
memiliki manfaat kepada orang lain, perbuatan tersebut
dilakukan dengan niat baik sebagai bentuk syukur, Allah SWT
juga akan melipat-gandakan nikmat bagi orang yang mau
bersyukur kepada-Nya. Kemudian di dalam kitab tafsir Al-Munir
Wahbah Zuhaili menjelaskan Kisah Nabi Sulaiman yang bangga
terhadap segala nikmat yang dimilikinya, sehingga beliau
bersyukur kepada Allah SWT dengan melakukan perbuatan
yang diridai-Nya dan melakukan kewajibannya. Nabi Sulaiman
juga berdoa kepada Tuhan agar dapat memasukkannya kedalam
surga, dan juga mendoakan kedua orang tuanya. Karena doa,
syafaat, dan takwa yang dimiliki anak juga bermanfaat bagi
orang tuanya. Bersyukur cukup dengan ilmu yang ada pada
dirinya dan diiringi dengan memuliakan tuhan, serta berbakti
kepada kedua orang tua dan mendoakannya ketika sudah
meninggal.

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan
perbedaan, kesamaannya yaitu sama-sama melakukan perbuatan
baik sebagai bentuk dari rasa syukur kepada Allah SWT .
Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-4zhar Buya
Hamka lebih memfokuskan pada melakukan perbuatan yang
memiliki manfaat untuk orang lainnya serta diiringi dengan niat
yang baik pula. Sedangkan pada tafsir Al-Munir Wahbah Zuhaili
berfokus melakukan perbuatan baik seperti berbakti kepada
kedua orang tua, serta selalu mendoakan keduanya. Bersyukur
kepada diri sendiri cukup dengan ilmu yang dimilikinya dan

diiringi dengan memuliakan serta memuji Allah SWT.

120



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan
1. Penafsiran takaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Ad-
duha (93) ayat 11 menurut Buya Hamka pada tafsir Al-4zhar dan
Wahbah Zuhaili pada tafsir Al-Munir? adalah sebagai berikut: menurut
Buya Hamka takaddus bi ni ‘mah merupakan bentuk bersyukur kepada
tuhan karena telah memberikan segala kenikmatannya kepada manusia,
dalam mengungkap perasa rasa bersyukur yaitu dengan cara
mendarmakan kekayaan yang dimiliki baik berupa harta benda maupun
sifat kejiwaan, yaitu dengan cara membantu orang lain yang sedang
memerlukan bantuan, dermawan, bersyukur atas nikmat Allah SWT,
memberi bantuan untuk fakir miskin, memberikan pakaian kepada
orang lain yang sedang butuh, dan selalu memuji Allah SWT, tidak
melakukan sifat bakhil dan jangan menghiraukan kepentingan umum.
Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili takaddus bi ni‘mah merupakan
bentuk bersyukur kepada tuhan karena telah memberikan segala
kenikmatannya kepada manusia, dalam mengungkap perasaan
bersyukur yaitu dengan cara Membicarakan, menyebarkan, dan
mengakui kenikmatan yang telah diberikan dan dianugerahkan
kepadanya, serta bersyukur terhadap kenikmatan berupa Al-Qur’an,
Kenabian, serta semua nikmat yang telah diberikan, jangan menghardik
anak yatim, serta menolak seseorang yang sedang meminta. Pada Qs.
Al-Bagarah (2) ayat 152, Qs. Al-Bagarah (2) ayat 271, Qs. Ibrahim (14)
ayat 7, Qs. An-Naml (27) ayat 15, dan Qs. An-Naml (27) ayat 19. Semua
ayat tersebut tidak menerangkan takaddus bi ni ‘mah secara langsung,
akan tetapi kandungannya mencerminkan takaddus bi ni ‘mah sebagai

ekspresi syukur.

121



2. Perbedaan konsep tasaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur menurut
tafsir Al-Azhar dan tafsir Al-Munir di dalam Qs. Ad-duha (93) ayat 11
adalah dalam memaknai term ni’'mah, Buya Hamka mengartikannya
dengan nikmat kekayaan yang bersifat benda dan kejiwaan, dan term fa
haddis beliau mengartikan dengan darmakan, sedangkan Wahbah
Zuhaili memaknai term ni ‘'mah dengan nikmat Kenabian dan Al-Qur’an,
serta term fa haddis beliau mengartikan dengan nyatakan. Dari segi
pelaksanaan takaddus bi ni ‘mah Buya Hamka menerangkannya dengan
cara mendarmakan kekayaan yang dimiliki baik berupa harta benda
maupun sifat kejiwaan dengan membantu orang lain yang
membutuhkan, bersyukur, dermawan, memuji Allah SWT, tidak bakhil,
dan jangan menghiraukan kepentingan umum. Sedangkan Wahbah
Zuhaili dalam tafsir Al-Munir menjelaskan takaddus bi ni ‘mah dengan
cara membicarakan, menyebarkan, dan mengakui kenikmatan yang
telah diberikan dan dianugerahkan kepadanya, serta bersyukur terhadap
kenikmatan berupa Al-Qur’an, Kenabian, dan semua nikmat, jangan
menghardik anak yatim, serta jangan menolak orang meminta-minta.
Dalam pandangan Buya Hamka ketika melakukan takaddus bi ni ‘mah
pada saat membantu orang fakir miskin tidak boleh menyebut
kekayaannya karena itu merupakan perilaku sombong, boleh bercerita
tetapi harus sesuai dengan apa yang dilakukan sehingga dapat menjadi
contoh dan dijadikan bahan pembicara dari orang yang telah dibantunya
dalam hal kebaikan. Sedangkan Wahbah Zuhaili berpendapat bahwa
menyebarkan dan membicarakan kenikmatan merupakan suatu hal yang
diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki tujuan yang
lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh yang teladan
sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai bentuk rasa syukur
yang dapat terucap oleh lisan, jika membicarakan dan menyebarkan
nikmat ditakutkan hal tersebut dapat menimbulkan rasa ujub dan fitnah,

maka lebih baik menyembunyikan nikmat.

122



B. Saran

Setelah mengkaji ayat yang terdapat pada Al-Qur’an membahas konsep
takaddus bi ni ‘mah sebagai ekspresi syukur dan menjelaskan bagaimana
penafsiran menurut Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili. Takaddus bi ni ‘mah
adalah bentuk mengungkap nikmat sebagai rasa bersyukur dan juga
merupakan perbuatan yang positif karena memiliki tujuan yang baik yaitu
mengajak orang lain agar berbuat dalam hal kebaikan. Dari hal tersebut
Penulis menyarankan agar dapat lebih mendalami konsep takaddus bi
ni‘mah utamanya pada zaman sekarang, yang lebih mudah dalam
mendapatkan segala informasi lewat perkembangan yang teknologi yang
semakin maju seperti dalam bermedia sosial, serta mengkaji lagi terkait
pemikiran para mufasir, karena Buya Hamka memiliki ilmu yang sangatlah
banyak dan luas, serta beliau juga merupakan salah satu dari mufasir asal
Indonesia yang menafsirkan Al-Qur’an menggunakan corak keindonesiaan
sehingga merupakan suatu prestasi besar bagi bangsa Indonesia. Dan
Wahbah Zuhaili merupakan mufasir asal Syiria, serta juga terkenal sebagai
ulama figih telah banyak menginspirasi di dalam keilmuan Islam, dalam
menafsirkan Al-Qur’an beliau mengaitkannya bersama figih. Dalam
memahami konsep takaddus bi ni ‘mah pada dua tafsir tersebut belum tentu
menyelesaikan serta menjelaskan masalah lainnya saat ini maupun yang
akan datang, sehingga berharap supaya dapat mengkajinya lebih mendalam
serta tidak terputus. Demikianlah pembahasan pada penelitian yang sudah
dilakukan penulis yaitu meneliti konsep takaddus bi ni‘mah sebagai
ekspresi syukur dalam perspektif Al-Qur’an (studi komparatif tafsir Al-
Azhar dan tafsir Al-Munir). Bahwa dalam penelitian tersebut mungkin
masih banyak kesalahan yang dilakukan oleh penulis dan membuat hal
tersebut menjadi belum sempurna, penulis akan merasa berterima kasih
terhadap saran serta kritik membangun sehingga menjadi evaluasi berharga
untuk penulis. Semoga penelitian ini dapat memberikan manfaat untuk
memperbanyak pengetahuan dan juga memperkaya ilmu yang berkaitan

dengan bidang penafsiran Al-Qur’an, Terima Kasih.

123



Daftar Pustaka

Al-Qaththan, Manna. Dasar-dasar llmu Al-Qur’an. Jakarta Timur: Ummul Qura.
2017

Shihab, M. Quraish. Secercah Cahaya Ilahi Hidup Bersama Al-Qur’an. Bandung:
PT. Mizan Pustaka. 2007.

Hamid, Abdul. 2016. Pengantar Studi Al-Qur’an. Jakarta: Prenadamedia Group.

An-Nafi, Nuur. “Konsep Tahaddust bin Ni’mah Surah Ad-Duha Ayat 11 dalam
Perspektif Tafsir Al-Misbah”.Universitas Islam Sultan Thaha Saifuddin
Jambi. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia. Vol. 1, No. 3, April 2024.

Masruri, Ahmad. “Ayat-ayat Flexing dan Kontekstualisasinya dalam Kajian
Psikologi: Sebuah pendekatan Terhadap Fenomena Pamer dalam Media
Sosial”. STIT Al-Amin Kreo Tangerang. Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an
dan Keislaman. Vol. 8, No. 02. 2024.

Hidayati, Husnul. “Metodologi Tafsir Kontekstual Al-Azhar karya Buya Hamka”.
UIN Mataram. el-Umdah: Jurnal llmu al-Qur’an dan Tafsir. VVol. 1, No. 1.
2018.

Yunus, Moch. “Kajian Tafsir Munir Karya Wahbah Az-Zuhayli”.Humanistika.
Vol. 4, No. 2. Juni 2018.

Aminuddin, Mochamad. Skripsi Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir Tematik).

Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 2016.

Nurmadina. Skripsi Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif Al-Qur’an (Studi
Analisis Qs. Al-Bagarah/2: 264). Majene: Sekolah Tinggi Agama Islam
Negeri Majene. 2023.

Mawaddah. Skripsi Balasan Orang yang Sombong Karena llmu (Kajian Tafsir
Tahlili Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78). Makassar: Universitas Islam Negeri
Alauddin. 2019.

124



Musyfigah, Khulaimah. Skripsi Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan
Ketiadaannya Dalam Al-Qur’an. Jakarta: Universitas Negeri Islam Syarif
Hidayatullah. 2018.

Taufikurrahman. Skripsi Sombong dalam Al-Qur’an Menurut Al-Maragi.

Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 2017.

AH. Sanaky, Hujair. “Metode Tafsir (Perkembangan Metode Tafsir Mengikuti
Warna Atau Corak Mufasirin)”. Universitas Islam Indonesia Yogyakarta. Al-
Mawarid Edisi XVI11. 2008.

Arni, Jani, S.Th.l, M.Ag. Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Pusaka Riau. 2013

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.
2013.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 2002.

Ummah, Muflikhatul, dkk. “Tahadduth bi Al-Ni’mah dan Relevansinya Terhadap
Etika Bermedia Sosial dalam Al-Qur’an (Analisis Tafsir Magashidi).
Universitas Yudharta Pasuruan. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan
Multikulturalisine Indonesia. Vol. 2, No. 1. 2023.

Ari  Enghariano, Desri. “Syukur dalam Perspektif al-Qur'an”, IAIN
Padangsidimpuan. Jurnal EI-Qanuny. Vol. 5, No. 2. 2018.

El-Bantanie, Syafi‘ie. Dahsyatnya Syukur. Jakarta: QultumMedia. 20009.

Prahesti, Mega, dkk, “Mengimplementasikan tahadduts bi al-ni’mah dalam nilai-
nilai syukur yang terkandung dalam ayat 11 surat Ad-Duha dengan
menekankan pentingnya mengakui, menghargai, dan memanfaatkan nikmat
Allah sebaik-baiknya”. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. Schoulid:

Indonesian Journal of School Counseling. Vol. 9, No. 1. 2024.

Rusdi, Ahmad. “Syukur dalam Psikologi Islam dan Konstruksi Alat Ukurnya”
Universitas Islam Indonesia. Jurnal limah Penelitian Psikologi: Kajian
Empiris & Non-Empiris. Vol. 2, No. 2. November 2016.

125



Zulfikar, Eko. “Interpretasi Makna Riya dalam Al-Qur’an: Studi Kritis Perilaku
Riya dalam Kehidupan Sehari-hari”. Institut Agama Islam Negeri (IAIN)
Tulungagung. Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur”~ an dan Tafsir. Vol. 3, No. 2.
Desember 2018.

Irhamni. “Riya dan Cara Penanggulangannya Menurut Pendidikan Islam”. Jurnal
Mimbar Akademika: Media llmu Pengetahuan dan Pendidikan. Vol. 2, No 2.
2017.

Nahar, Muhammad Hasnan. “Riya dalam Selfie di Media Sosial”. Universitas
Ahmad Dahlan. Al Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Hadis. Vol. 1, No.
2. Desember 2020.

Kementerian Agama, Al-Qur ‘an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan. Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI. 20109.

Haryanto, Handrix Chris dan Kertamuda, Fatchiah E. “Syukur Sebagai Sebuah
Pemaknaan”. Departement of Psychology of Paramadina University. InSight.
Vol. 18, No. 2. Agustus 2016.

Nofiaturrahnmah, Fifi, “Penanaman Karakter Dermawan Melalui Sedekah”. Sekolah
Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Kudus. Ziswaf: Jurnal Zakat dan
Wakaf. VVol. 4, No. 2. Desember 2017.

Muhammad, Abu Ja’far bin Ath-Thabari, Jarir. Tafsir Ath-thabari (Jami’ Al Bayan
An Ta 'wil Ayi Al-Qur’an). Ter. Amir Hamzah. Jakarta: Pustaka Azzam. 20009.

Al Qurthubi, Syaikh Imam. Tafsir Al-Qurthubi (Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an).
Ter. Dudi Rosyadi dan Faturrahman. Jakarta: Pustaka Azzam. 2009.

Jabir Al-Jazairi, Syaikh Abu Bakar. Tafsir Al-Qur’an Al-Aisar (Aisar at-Tafasiir
Likalaami al- ‘Aliyy al-Kabir). Ter. Fityan Amaliy dan Edi Suwanto. Jakarta:
Darus Sunnah. 2014.

126



Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an dibawah Naungan Al-Qur’an (Fi Zhilalil-
Qur’an). Ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil. Jakarta: Gema

Insani Press. 2002.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an.
Tangerang: Pt. Lentera Hati. 2016.

Al-Maragi, Ahmad Mustafa. Terjemah Tafsir Al-Maraghi (Tafsir Al-Maragi). Ter.
Bahrun Abubakar. Semarang: Pt. Karya Toha Putra. 1985.

Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku Muhammad. Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur
Jilid 4 (Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur). Jakarta: Cakrawala Publishing.
2011.

Al-Qarni, Aidh. Tafsir Muyassar (at-Tafsir al-Muyassar). Ter. Tim Qisthi Press.
Jakarta: Qisthi Press. 2007.

Fitriatunnisa, Aida, dan Ahmad Rafdi Danendra. “Metode Tafsir Mugaran Dilihat
Kembali”. Jurnal Iman dan Spiritualitas. VVol. 3, No. 4. Oktober-Desember
2023.

Yahya, Anandita, dkk. “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-ljmali, Al-
Mugaran dan Al-Mawdui)”. Palapa: Jurnal Studi Keislaman dan Illmu
Pendidikan. VVol. 10, No. 1. Mei 2022.

Karlina, Reni dan Alwizar. “Metode Tafsir Al-Mugaran dan Al-Maudhu’i”. Nashr

al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam. VVol. 06, No. 3, Agustus 2024.

Pasaribu, Syahrin. “Metode Mugaran dalam Al’quran”. Wahana Inovasi. Vol. 9,
No. 1. Januari-Juni 2020.

El-Jaquene, Ferry Taufig. Buya Hamka Kisah dan Catatan dari Balik Penjara.
Yogyakarta: Araska. 2018.

Yusuf, M. Yunan. Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Tentang

Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas. 1990.

127



Hamka, H. Rusydi. Pribadi dan Martabat Buya Hamka. Jakarta Selatan: Noura PT
Mizan Publik. 2016.

Junedi (ed), Aimi Rasyida. Perjalanan Terakhir Buya Hamka. Bandar Baru Bangi:
Jt Books PIt. 2021.

Al-Fathoni, Ibnu Ahmad. Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi Melayu Buya
Hamka. Jakarta: Argom Patani. 2015.

Syafi’i, Abdul Manan. “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar”.
IAIN Sulthan Thaha Saifuddin. Migot. Vol. XXXVIII No. 2. Juli-Desember
2014,

Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis”. STAIN
Datokarama Palu. Jurnal Hunafa. Vol. 6, No. 3. Desember 2009.

Alviyah, Avif, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”. STAI
Sunan Drajat Lamongan. Iimu Ushuluddin. Vol. 15, No. 1. Januari 2016.

Syarif, Muhammad Mujadid. Skripsi Hikmah Tikrar dalam Surah Ar-Rahman
(Studi Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah). Riau: Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim. 2015.

Murni, Dewi. “Tafsir Al-Azhar (Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis)”.
Jurnal Syahadah. Vol. I1l, No. 2. Oktober 2015.

Hutagalung, Septiana. Skripsi Etika Melakukan Al-Najwa Menurut Wahbah Az-
Zuhaili (Analisis Terhadap Penafsiran Surah Al-Mujadalah Ayat 8-10 dalam

Tafsir Al-Munir). Medan: Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 2023.

Assiddiqi, Abdul Mu’ti. Skripsi Perspektif Syekh Wahbah Zuhaili & Kompilasi
Hukum Islam. Kediri: Institut Agama Islam Tribakti. 2022.

Fatmawati, Tutut. Tesis Penafsiran Kontekstual Wahbah Az-Zuhaili Terhadap
Ayat-ayat Istigamah dalam Kitab Tafsir Al-Munir. Kediri: Institut Agama
Islam Negeri Kediri. 2019.

128



Taufiq, Muhammad. Skripsi Makna Kata Wail dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-
Munir). Pekanbaru: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.
2015.

Zayadi, Achmad, Menuju Islam Moderat. Yogyakarta: Cantrik Pustaka. 2018.

Hermansyah. “Studi Analisis Terhadap Tafsir AlI-Munir Karya Prof Dr. Wahbah
Zhuhaily”. EI-Hikmah. Vol. 8, No. 1. Desember 2014.

Shohib, Muhammad. “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif
Wahbah Al Zuhaili dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir fi Al-Agidah, Al-
Shari’ah dan Al-Manhaj”. Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik. Al
Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan. VVol. 18, No. 4. Juli
- Agustus 2024.

Hani, Ummu. Skripsi Penafsiran Kalimat Wadhribuhunna dalam Qs. An-Nisaa [4]:
34 dan Implementasinya (Studi Komparatif Antara Penafsiran Wahbah
Zuhaili dan Muhammad Quraish Shihab). Surabaya: Institut Agama Islam

Negeri Sunan Ampel. 2010.

Fitri, Aliza. Skripsi Penafsiran Ayat-ayat Hujan dalam Kitab Tafsir Al-Munir
Karya Wahbah Az-Zuhaili (Kajian Tematik Tentang Manfaat Hujan).

Mataram: Universitas Islam Negeri Mataram. 2022.

Aiman, Ummul. “Metode Penafsiran Wahbah Al-Zuhayli: Kajian al-Tafsir al-
Munir”. IAIN Ar-Raniry. Migot. Vol. XXXVI, No. 1. Januari-Juni 2012.

Ainol. “Metode Penafsiran Al-Zuhayli dalam Al-Tafsir Al-Munir”. Sekolah Tinggi
Agama Islam Zainul Hasan Genggong. Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir
Hadis. Vol. 1, No. 2. Desember 2011.

Baihaki. “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh
Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama”. PP. Rasyidiyah-
Khalidiyah. Analisis. Vol. XVI, No. 1. Juni 2016.

129



Abdulkarim Amrullah, Abdulmalik. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30. Jakarta: Pt Pustaka
Panjimas. 1982.

. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2. Jakarta: Pt Pustaka

Panjimas. 1983.

. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3. Jakarta: Pt Pustaka

Panjimas. 1983.

. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13. Jakarta: Pt Pustaka

Panjimas. 1983.

. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19. Jakarta: Pt Pustaka

Panjimas. 1982.

Al-Azhim Al-Mundziri, Zaki Al-Din Abd. Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar
Shahih Muslim). Ter. Shingithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni.
Bandung: Pt. Mizan Pustaka. 2008.

Ali, Ahmad. Kitab Shahih Al-Bukhari & Muslim. Jakarta: Alita Aksara Media.
2013.

Muhammad Al-Qasthalani, Ahmad bin. Syarah Shahih Bukhari (Jawahir Al-
Bukhari wa Syarh Al-Qasthalani). Ter. Abu Nabil. Solo: Zamzam. 2014.

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir Aqgidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-
Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul
Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2014.

. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 1 (At-
Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2013.

. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 2 (At-
Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2013.

130



. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 7 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul
Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2014.

. Tafsir Al-Munir Aqgidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 10 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul
Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2016.

131



Nama
Tempat/Tgl Lahir
Jenis Kelamin
Kewarganegaraan
Agama

Institusi

Jurusan

Alamat Institusi

Alamat Rumah

No. Hp/Wa
Alamat E-mail

FB

IG

Pendidikan Formal
2004-2006
2006-2012
2012-2015
2015-2018

2018-2025

DAFTAR RIWAYAT PENULIS

: Bayu Sempana Al Munaf

: Pemalang, 22 Juni 2000

- Laki-laki

: Indonesia

> Islam

: Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
: llmu Al-Qur’an dan Tafsir

Kampus 2 UIN Walisongo Semarang, Jalan Prof.
Hamka, Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa Tengah

: Desa Sitemu Rt 06/ Rw 01, Kecamatan Taman, Kabupaten

Pemalang, Jawa Tengah

: 089637707003

. bayusempana.a.m.2@gmail.com

: Bayu Sam

: bayusempanaalmunaf.ig

: TK Pertiwi Sitemu

: SD N 02 Sitemu

: SMP N 4 Taman

: SMK Syafi’i Akrom Pekalongan

: UIN Walisongo Semarang

132


mailto:bayusempana.a.m.2@gmail.com

Pendidikan Non Formal:

1. Pondok Pesentren Syafi’l Akrom Pekalongan
2. Pondok Pesantren Daarun Najaah Jerakah Tugu Semarang

133



