
KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR 

DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF TAFSIR AL-

AZHĀR DAN TAFSIR AL-MUNĪR) 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan  Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 

Disusun oleh : 

Bayu Sempana Al Munaf 

NM: 1804026014 

 

PROGAM STUDI ILMU AL-QUR'AN DAN TAFSIR  

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 



   ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   iii 

KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR 

DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN (STUDI KOMPARATIF TAFSIR AL-

AZHĀR DAN TAFSIR AL-MUNĪR) 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan  Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Disusun oleh : 

Bayu Sempana Al Munaf 

NM: 1804026014 

 

 Semarang, 18 Februari 2025 

Disetujui Oleh  

 

 Pembimbing 

 

 

 

Prof. Dr. H. Hasyim Muhammad, M.Ag 

NIP. 197203151997031002 



   iv 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   v 

Motto 

 

نَ الشّٰكِرِيْنَ   بلَِ اللّٰهَ فَاعْبدُْ وَكُنْ م ِ

 

“Oleh karena itu, sembahlah Allah (saja) dan jadilah engkau termasuk orang-

orang yang bersyukur”. (Qs. Az-Zumar (39) ayat 66). 1  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), 

h. 678. 



   vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pembakuan transilterasi arab-latin yang digunakan dalam penulisan 

skripsi ini berdasarkan keputusan yang telah disepakati oleh Kemenag 

(Kementerian Agama) dan Kemenbud (Kementerian Pedidikan dan 

Kebudayaan) Republik Indonesia yang tercantum dalam nomer 158 tahun 

1987 dan nomer 0543b/U/1987 dengan prinsip selaras dengan ejaan 

Indonesia dan penyeragamaan yang bersifat menyeluruh baik perorangan 

maupun instansi. 

A. Kata Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 ا

 ب

 ت

 ث

 ج

 ح

 خ

 د

 ذ

 ر

 ز

 س

 ش

 ص

 ض

 ط

 ظ

 ع

 غ

Alif 

Bā’ 

Tā’  

Ṡā’ 

Jīm 

Ḥā’ 

Khā’ 

Dāl 

Żāl 

Rā’ 

zai 

sīn 

syīn 

ṣād 

ḍād 

ṭā’ 

ẓa’ 

‘ain 

gain 

Tidak dilambangkan 

b 

t 

ṡ  

j 

ḥ 

kh 

d 

ż 

r 

z  

s 

sy  

ṣ 

ḍ 

ṭ 

ẓ 

‘ 

G 

Tidak dilambangkan 

be 

te 

es (titik di atas) 

je 

ha (titik di bawah) 

ka dan ha 

de 

zet (titik di atas) 

er 

Zet 

es  

es dan ye 

es (titik di bawah)  

de (titik di bawah) 

te (titik di bawah) 

zet (titik di bawah) 

koma terbalik di atas 

Ge 



   vii 

 ف

 ق

 ك

 ل

 م

 ن

 و

 هـ

 ء

 ي

fā’ 

qāf 

kāf 

lām 

mīm 

nūn 

wāw 

hā’ 

hamzah 

yā’ 

f 

q 

k 

l 

m 

n 

w 

h 

` 

Y 

Ef 

Qi 

Ka 

el 

em 

en 

W 

Ha 

Apostrof 

Ye 

 

 

B. Vokal 

1. Vokal Pendek dan penerapannya 

….  َ … 

….  َ … 

….  َ … 

Fatḥah 

Kasrah 

Ḍammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

A 

i 

u 

 

2. Vokal Panjang (maddah) 

Fathah + alif ditulis Ā 

jāhiliyyah 

ā 

tansā 

ī 

karīm 

ū 

 

furūḍ 

 ditulis جاهليّة

Fathah + ya’ mati ditulis 

 ditulis تنسى

Kasrah + ya’ mati ditulis 

 ditulis كريم

Dammmah + wawu 

mati 

ditulis 

 ditulis فروض

 

3. Vokal Rangkap  



   viii 

Fathah + ya’ mati 

 بينكم

Fathah + wawu 

mati 

 قول

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

Ai 

bainakum 

au 

qaul 

 

4. Vokal Pendek dalam apostrof 

 أأنتم

 ا عدّت

 لئن شكرتم

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

a’antum 

u’iddat 

la’in syakartum 

 

C. Tā’ Marbūṭah 

 حكمة

 عّلة

 كرامة الأولياء

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ḥikmah 

‘illah 

karāmah al-auliyā’ 

 

D. Syaddah (Tasydid) 

 متعدّدة

 عدّة

Ditulis 

Ditulis 

muta’addidah 

‘iddah 

 

E. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah 

  Ditulis al-Qur’ān القرأن

 Ditulis al-Qiyās القياس

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah 

 ’Ditulis as-Sama السّماء

 Ditulis asy-Syams السّمس

 

F. Penulisan Kata 



   ix 

 ditulis Żawi al-furūd ذوى الفروض

السّنةأهل   ditulis Ahl as-sunnah  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   x 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الريم

 Alḥamdulillāh atas nikmat Allah SWT, yang telah mencurahkan kepada 

seluruh hamba-hamba-Nya, yang senantiasa mencurahkan kasih sayang, hidayah, 

taufiq, serta inayah-Nya. Shalawat serta salam selalu tercurah limpahkan kepada 

pelitakita Nabi ākhiruz zaman  yakni Nabi Muhammad SAW, keluarga, sahabat dan 

seluruh umatnya, sehingga dengan risalah yang dibawanya kita dapat merasakan 

kedamaian sampai sekarang ini. 

 Skripsi yang saya tulis ini berjudul “Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai 

Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Azhār dan Tafsir Al-Munīr)”. Skripsi ini dapat selesai dan disusun guna 

memenuhi salah satu syarat dalam memperoleh gelar sarjana Strata 1 (S1) Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora, Jurusan Ilmu Al-Qur’an dam Tafsir Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang. 

 Terselesaikannya skripsi ini banyak mendapat dukungan dan bimbingan 

yang diberikan oleh beberapa pihak. Atas hal itu, penulis dari lubuk hati yang 

terdalam menyampaikan banyak terimakasih atas kontribusi yang diberikan: 

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Dr. Mokh. Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui pembahasan 

skripsi ini.  

3. Muhtarom, M.Ag dan M. Sihabudin, M.Ag, selaku Ketua dan Sekertaris 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

UIN Walisongo Semarang yang telah memberikan izin dalam penulisan 

skripsi ini. 

4. Prof. Dr. H. Hasyim Muhammad, M.Ag, sekaligus selaku pembimbing yang 

bersedia meluangkan pikiran, tenaga, dan juga waktu dalam penulisan 

skripsi ini.  

5. Dosen-dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang yang telah sabar dan ikhlas membekali setiap ilmu yang 



   xi 

disampaikan kepada penulis, dan seluruh karyawan Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

6. Terkhusus untuk kedua orang tuaku tersayang dan tercinta yakni bapak 

Fatiin dan Ibu Munawaroh yang selalu mencurahkan seluruh tenaga, 

perhatian dan curahan do’a serta dukungan untuk anak-anaknya. 

7. Kiai Thariqul Huda, S.H selaku Pengasuh Pondok Pesantren Daarun Najaah, 

Jerakah Tugu Semarang, beserta keluarga ndalem yang senantiasa penulis 

nantikan keridaan ilmu nafi’ dan do’anya dan semoga diakui sebagai 

santrinya. 

8. Teman-teman IAT angkatan 18, khususnya IAT-A, terima kasih telah 

memberikan dukungan, dan telah menemani proses belajar dari awal hingga 

detik akhir terselesaikannya penulisan skripsi ini. 

9. Teman-teman dari Santri Pondok Pesantren Daarun Najaah khususnya 

Angkatan-18, Dimas, Ahmad Muzajjad, Wahyu, Rizal, Faqih, dan yang 

lainnya. 

10. Tak lupa kepada berbagai pihak yang telah mendo’akan dan mendukung 

penulis untuk terselesaikan karya tulis ini. Balasan dari penulis hanyalah 

ucapan Jazākumullāh khairan kaṡīran wa aḥsana kaṡīran. 

Akhir kata, penulis menyadari dalam penulisan ini jauh dari kata sempurna, 

sebab itu penulis berharap agar pembaca kiranya berkenan untuk memberikan 

kritik, saran dan masukan agar penulis dapat memperbaikinya. Harapannya, tulisan 

ini dapat memberikan manfaat khususnya bagi penulis sendiri dan umumnya bagi 

para pembaca. Aamiin …. 

 

 

      Semarang, 18 Februari 2025 

      Penulis 

 

 

 

      Bayu Sempana Al Munaf 



   xii 

DAFTAR ISI 

  

HALAMAN JUDUL  ............................................................................................... i  

HALAMAN DEKLARASI  .................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING  ................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN  ............................................................................... iv 

HALAMAN MOTTO  ............................................................................................. v 

HALAMAN TRANSLITERASI ........................................................................... vi 

HALAMAN UCAPAN TERIMA KASIH  ............................................................. x 

DAFTAR ISI  ........................................................................................................ xii 

HALAMAN ABSTRAK  ..................................................................................... xiv 

BAB I PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah  .............................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah  ....................................................................................... 5 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  ................................................................... 5 

D. Tinjauan Pustaka  ......................................................................................... 6 

E. Metode Penulisan  ...................................................................................... 12 

F. Sistematika Penulisan  ............................................................................... 14 

BAB II GAMBARAN UMUM TENTANG TAḤADDUṠ BI NI‘MAH 

A. Definisi Taḥadduṡ Bi Ni‘mah..................................................................... 16 

B. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Syukur .................. 17 

C. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Riya’..................... 19 

D. Ayat Al-Qur’an yang Berkaitan dengan Taḥadduṡ Bi Ni‘mah .................. 21 

E. Indikator Taḥadduṡ Bi Ni‘mah ................................................................... 22 

F. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Menurut Para Mufasir .............................................. 23 

G. Tafsir Muqāran .......................................................................................... 29 

BAB III KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR 

MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI 

A. Buya Hamka 

1. Biografi Buya Hamka  ................................................................... 32 

2. Karya-karya Buya Hamka  ............................................................. 37 



   xiii 

3. Tentang Tafsir Al-Azhār ................................................................. 38 

B. Wahbah Az-Zuhaili 

1. Biografi Wahbah Az-Zuhaili.......................................................... 42 

2. Karya-karya Wahbah Az-Zuhaili  .................................................. 45 

3. Tentang Tafsir Al-Munīr ................................................................ 46 

C. Penafsiran Ayat Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur Menurut 

Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhār dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-

Munīr 

1. Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11 .............................................................. 50 

2. Penafsiran Buya Hamka   ............................................................... 50 

3. Penafsiran Wahbah Zuhaili   .......................................................... 69 

BAB IV ANALISIS KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI 

EKSPRESI SYUKUR MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH 

ZUHAILI  

A. Penafsiran Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Qs. Aḍ-

ḍuḥā (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-Azhār dan Wahbah 

Zuhaili pada Tafsir Al-Munīr  .................................................................... 92 

B. Perbedaan Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur Menurut 

Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 

 .................................................................................................................... 98 

BAB V PENUTUP 

A. Kesimpulan  ............................................................................................. 121 

B. Saran-saran  .............................................................................................. 123 

DAFTAR PUSTAKA  ......................................................................................... 124 

DAFTAR RIWAYAT PENULIS  ....................................................................... 132 

 

 

 

  

 

 



   xiv 

ABSTRAK 

 

Di zaman sekarang ini yang cepat dalam perkembangan teknologi, menerapkan 

konsep taḥadduṡ bi ni‘mah selain dilakukan di lingkungan sekitar juga bisa 

dilakukan melalui media sosial, akan tetapi dalam menceritakan dan menyebarkan 

nikmat yang dimiliki harus dengan cara yang hati-hati, agar tidak terjerumus 

kedalam sikap riya’ atau pamer. Dari hal inilah yang membuat penulis tertarik 

untuk mengkaji bagaimana pandangan Buya Hamka dalam kitabnya tafsir Al-Azhār 

dan pandangan Wahbah Zuhaili dalam kitabnya tafsir Al-Munīr dalam membahas 

konsep taḥadduṡ bi ni‘mah yang ada di dalam Al-Qur’an, adapun tujuan penulisan 

ini adalah untuk mengetahui penafsir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili serta 

mengetahui perbedaan dari kedua kitab tersebut. Dalam penelitian ini penulis 

menggunakan pendekatan kualitatif, serta menggunakan jenis penelitian 

perpustakaan, yakni kajian ilmiah yang penelitiannya mengambil informasi dan 

data yang asalnya dalam bentuk material dan dapat ditemukan di dalam ruangan 

perpustakaan seperti majalah, catatan, buku, kisah sejarah, dokumen, dan 

sebagainya. Setelah melalui proses penelitian yang panjang penulis mendapatkan 

kesimpulan bahwa taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan sebuah konsep yang 

mengutamakan perasaan syukur terhadap nikmat yang diberikan oleh Allah SWT, 

dengan cara membicarakan dan menyebar nikmat yang dimilikinya dan berharapan 

agar perbuatannya dapat ditiru oleh orang lain. Di dalam Al-Qur’an konsep ini 

dijelaskan pada Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11. Perbedaan antara kedua kitab tafsir 

tersebut adalah di dalam tafsir Al-Azhār mensyukuri nikmat dengan darmakan 

kekayaan harta maupun sifat kejiwaan, boleh bercerita tetapi harus sesuai dengan 

apa yang dilakukan dan pada saat membantu orang fakir dilarang menyebutkan 

kekayaan karena merupakan perilaku sombong. Dalam tafsir Al-Munīr mensyukuri 

nikmat Kenabian, Al-Qur’an, dan nikmat yang lain dengan menyebarkannya, 

menceritakan nikmat diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki 

tujuan lain yaitu menjadi contoh yang teladan untuk orang lain, ketika ditakutkan 

dapat menimbulkan rasa ujub dan fitnah, maka lebih baik menyembunyikan nikmat. 

 

Kata Kunci: Taḥadduṡ Bi Ni‘mah, Nikmat, Syukur, Al-Azhār, Al-Munīr.  

 

 

 

 

 

 



   1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang  

Allah SWT melimpahkan karunianya kepada para hamba-Nya. Tidak 

hanya membimbing ke jalan yang lurus dalam menuju kebenaran dan 

kebaikan, namun juga mengutus seorang Rasulullah SAW untuk membawa 

risalah SWT dan juga mengajak seluruh manusia untuk ibadah kepada-

Nya.2 Beliau juga diberikan kitab Al-Qur’an yang diantar oleh Malaikat 

Jibril agar dapat menyebarkan isi kandungannya serta menjadikannya 

sebagai tali yang terhubung dengan Allah SWT dari langit sampai bumi. Di 

dalam kitab Al-Qur’an tersebut mengandung berbagai berita masa lalu dan 

juga berita kabar masa depan, 3 menjadikannya pedoman kehidupan, dan 

juga sosial bagi seluruh umat muslim yang mengawali kegiatannya sesuai 

dengan apa yang sudah ada di dalamnya. Sebab itulah Al-Qur’an menjadi 

jantung untuk segala kehidupan umat Islam.  

Kemukjizatannya juga sangatlah besar dan berlaku di semua zaman, 

serta cakupan ruang dan kedalaman ilmunya sangat luas. Sehingga 

mempelajari isi kandungannya dapat mengungkap berbagai rahasia dan 

misteri yang terdapat di dalam Al-Qur’an. 4 Di dalam kehidupan, terkadang 

ditemukan kejadian orang yang memiliki banyak harta, popularitas, 

memiliki wibawa sebagai ahli agama, dan yang lainnya. Mereka 

menunjukkan kelebihan yang dimilikinya kepada orang lain, sehingga hal 

tersebut dapat menimbulkan perasaan iri dari orang yang melihatnya. Hal 

tersebut juga terjadi dalam menggunakan media sosial, fenomena ini disebut 

dengan flexing (pamer) atau riya’.  

                                                           
2 Manna Al-Qaththan, Dasar-dasar Ilmu Al-Qur’an, (Jakarta Timur: Ummul Qura, 2017),  

h. 27. 
3 M. Quraish shihab, Secercah Cahaya Ilahi Hidup Bersama Al-Qur’an, (Bandung: PT. 

Mizan Pustaka, 2007), h. 19. 
4 Abdul Hamid, Pengantar Studi Al-Qur’an, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), h. 1. 



   2 

Dan juga teknologi yang selalu berkembang sehingga membuat 

masyarakat lebih mudah dalam mengakses media sosial juga memiliki 

dampak pada kehidupan. Dampak positifnya dapat menjadi mudah dalam 

melakukan interaksi kepada yang lainnya dari tempat berjauhan, lebih 

mudah  mencari informasi, dan sebagainya. Dari segi positif itulah yang 

membuat masyarakat berlomba-lomba dalam menunjukkan keadaan 

terbaiknya secara positif kepada para pengguna media sosial. 5 Dari segi 

negatif bagi yang melakukan flexing atau riya’ maka ia akan selalu senang 

dalam hamburkan uangnya secara berlebih dengan berharap membuatnya 

menjadi lebih bersinar dan lebih baik daripada yang lainnya. Melakukan 

flexing atau riya’ akan membuatnya kesulitan dalam mendapatkan teman, 

karena mereka beranggapan bahwa apa yang dilakukannya merupakan 

perbuatan yang sombong dan hal ini kebanyakan tidak disukai oleh orang 

lain, menjadikan dirinya menjadi orang yang tidak realistis dan tidak merasa 

puas dengan segala hal.  

Dari hal itulah yang membuatnya tidak bersyukur terhadap apapun 

nikmat yang telah diberikan kepadanya. Begitu juga berdampak kepada 

orang yang melihatnya, karena ia akan merasakan perasaan cemburu, 

minder, iri, dengki, bahkan sampai membuatnya depresi karena tidak 

memiliki sesuatu yang sama seperti orang yang sedang pamer di media 

sosial. Karena itu dalam menjalani kehidupan bermasyarakat maupun 

bermedia sosial haruslah diperhatikan dengan sungguh-sungguh terhadap 

sikap yang akan digunakan dalam berinteraksi, agar tidak timbul sesuatu 

yang tidak diinginkan dan merugikan diri sendiri. 6Hal ini berbeda dengan 

taḥadduṡ bi ni‘mah, jika flexing atau riya’ dilakukan dengan cara 

menceritakan kekayaan, prestasi, ahli agama, dan lainnya secara berlebih 

dengan disertai perasaan sombong serta tidak memiliki tujuan untuk 

                                                           
5 Nuur An-Nafi, “Konsep Tahaddust bin Ni’mah Surah Ad-Duha Ayat 11 dalam Perspektif 

Tafsir Al-Misbah”, Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, (Vol. 1, No. 3, April 2024), h. 341. 
6 Ahmad Masruri, “Ayat-ayat Flexing dan Kontekstualisasinya dalam Kajian Psikologi: 

Sebuah pendekatan Terhadap Fenomena Pamer dalam Media Sosial”, Mumtaz: Jurnal Studi Al-

Qur’an dan Keislaman, ( Vol. 8, No. 02, 2024), h. 167. 



   3 

bersyukur. Maka taḥadduṡ bi ni‘mah adalah perbuatan menceritakan 

kenikmatan yang telah ia dapatkan kepada orang lain dan membagikan 

pengalamannya agar dapat memberikan contoh inspirasi dalam melakukan 

kebaikan serta mengharapkan agar orang yang melihatnya dapat meniru 

perbuatannya.  

Taḥadduṡ bi ni‘mah dilakukan semata-mata sebagai bentuk dari 

perasaan bersyukur karena telah diberikan berbagai macam nikmat pada 

dirinya. Dan juga di media sosial ia akan selalu memposting cerita yang 

berkaitan dengan perbuatan yang dilakukannya seperti membagikan 

pengalaman pada saat ia sedang sedekah, menceritakan keberhasilan dirinya 

agar dapat memotivasi orang lain, menyebarkan cerita tentang dirinya yang 

menolong orang lain, dan sebagainya. Yang membedakan flexing atau riya’ 

dengan taḥadduṡ bi ni‘mah adalah dari segi niatnya, jika niat melakukannya 

berharap pujian dan sanjung maka disebut flexing atau riya’, jika niatnya 

hanya sebagai motivasi bagi orang lain dan bentuk dari rasa syukur kepada 

Allah SWT, maka hal tersebut merupakan taḥadduṡ bi ni‘mah. Dari hal 

inilah penulis tertarik tentang bagaimana definisi dari taḥadduṡ bi ni‘mah 

menurut para mufasir, khususnya bagaimana pandangan Buya Hamka dan 

Wahbah Zuhaili terkait penafsiran ayat yang mengandung konsep taḥadduṡ 

bi ni‘mah yang ada di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11. Terdapat 

pertimbangan penulis memilih tafsir Al-Azhār serta tafsir Al-Munīr 

menjadikannya rujukan dalam memahami makna taḥadduṡ bi ni‘mah.  

Adapun yang melatar belakanginya yaitu Buya Hamka merupakan 

tokoh mufasir kontemporer yang menulis kitab tafsirnya dengan 

menggunakan bahasa yang mudah dalam menafsirkan Al-Qur’an. Dalam 

menafsirkan ayat Al-Qur’an beliau menggunakan tafsir analisis dalam 

penulisan atau dikenal dengan tahlili-mushafi yang sangat kental dengan 

kemasyrakatan (al-adabi al-ijtima’i) dengan corak khas keindonesiaan. 

Buya Hamka juga menyiarkan tafsir kontekstual yakni tafsir yang selaras 



   4 

perkembangan serta keadaan pada zamannya. 7 Dan dari Wahbah Zuhaili 

juga memiliki keistimewaan yaitu dalam penafsirannya ia menggunakan 

bahasa yang gampang dipahami, dicerna serta terdapat kajian yang relevan 

dalam menjawab berbagai macam pertanyaan yang akan datang dimasa kini. 

Pada saat menulis kitab tafsirnya beliau juga menjawab kekhawatiran 

dirinya sendiri dengan keadaan jaman yang cenderung pada kehidupan 

hedonisme dan membuat semua orang semakin jauh dengan Al-Qur’an. 

Metode penulisan pada tafsir Al-Munīr menggunakan bi al-mat’sur 

yang ringkas menafsirkan antar ayat Al-Qur’an, Hadis Nabi, riwayat dari 

sahabat, tabi’in serta generasi selanjutnya. Merata dalam penafsirannya, 

dengan urut dari Qs. Al-Fātiḥah (1) dan diakhir Qs. An-Nās (114) sesuai 

dengan al-Mushaf al-Usmani, sehingga lebih mudah dipahami. 8 Kemudian 

metode al-Ra’yi yang beliau gunakan hanya mencantumkan bagian yang 

paling relevan di bagian yang lain pada saat menjelaskan isi Al-Qur’an, 

sehingga mudah dalam memahaminya, ia juga menggunakan metode tahlili 

(analitik) serta metode semi tematik, dan menggunakan metode muragi, 

yaitu mengkomparasikan berbagai macam pendapat tafsir klasik serta 

kontemporer, kemudian pendapat beliau dikeluarkan. Menggunakan corak 

adabi (kesastraan) dan al-Ijmali (sosial kemasyarakatan) serta ada nuansa 

fiqih, karena beliau merupakan seorang ahli fiqih, sehingga bisa juga 

dikatakan corak tafsir yang ada di dalam tafsir Al-Munīr yaitu keselarasan 

Adabi Ijtimali serta fiqihnya ataupun Ijtimali lebih kedalam fiqih. Dari 

semua hal tersebut judul yang diberikan dalam penelitian adalah “Konsep 

Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an 

(Studi Komparatif Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr)”.  

 

 

 

                                                           
7 Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhār karya Buya Hamka”, UIN 

Mataram, Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, (Vol. 1. No. 1, 2018), h. 25. 
8 Moch. Yunus, “Kajian Tafsir Munir Karya Wahbah Az-Zuhayli”, Humanistika, (Vol. 4, 

No. 2, Juni 2018), h. 65-66 



   5 

B. Rumusan Masalah 

Rumusan masalah yang menjadi topik pembahasan di dalam penelitian 

ini yaitu:  

1. Bagaimana penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 menurut Buya Hamka pada tafsir Al-

Azhār dan Wahbah Zuhaili pada tafsir Al-Munīr?  

2. Apa perbedaan konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur 

menurut tafsir Al-Azhār dan tafsir Al-Munīr di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) 

ayat 11?  

 

C. Tujuan dan Manfaat 

Adapun Tujuan penelitian dari topik pembahasan ini yakni; 

1. Untuk mengetahui bagaimana penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 menurut Buya Hamka 

dalam tafsir Al-Azhār dan Wahbah Zuhaili dalam tafsir Al-Munīr?  

2. Untuk mengetahui perbedaan konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur menurut tafsir Al-Azhār dan tafsir Al-Munīr di dalam 

Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11?  

Adapun manfaat penelitian dalam pembahasan ini yakni 

1. Secara Teoritis, tulisan pada penelitian ini dapat memberikan kekayaan 

dalam keilmuan pada bidang tafsir pemikiran Abdulmalik Abdulkarim 

Amrullah (Tafsir Al-Azhār) dan pemikiran Wahbah Zuhaili (Tafsir Al-

Munīr) dalam penafsiran ayat tentang taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11. 

2. Secara Praktis, penelitian ini ditujukan guna syarat memperoleh gelar 

Sarjana Agama (S.Ag) dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, 

Jurusan IImu Al-Qur'an dan Tafsir. 

 

 

 

 



   6 

D. Tinjauan Pustaka 

1. Skripsi yang berjudul “Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir 

Tematik)” Mochamad Aminuddin, mahasiswa  program studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Di dalamnya 

menjelaskan banyaknya fenomena yang sering terjadi di masyarakat di 

mana berbagai macam kejahatan seperti korupsi, pencurian, 

pertambangan liar, dan yang lainnya berasal dari kufur kepada segala 

nikmat dari Allah SWT kepadanya. Bentuk dari kufur nikmat itu sendiri 

seperti mengingkari nikmat iman, kesehatan, pendamping hidup, rezki, 

sandang pangan, dan yang lainnya, hal ini terjadi karena manusia tidak 

luput serta lupa dengan nikmat yang telah dikasih, sebab itu Allah SWT 

memasukkan kisah Qarun dan kau Bani Israil kedalam ayat Al-Qur’an 

sebagai pengingat terhadap renungan akan siksaan yang pendih apabila 

melakukan perbuatan yang sama dengan kaum terdahulu. Kufur nikmat 

ini terjadi disebabkan karena faktor kurang mengerti dan paham dengan 

ajaran Islam, lalai terhadap nikmat, kondisi lingkungan, dan cara 

memandang dunia secara berlebihan. Karena itulah Rasulullah SAW 

memberikan pedoman dan ajaran kepada seluruh manusia untuk dapat 

mensyukuri nikmat dari Allah SWT, yaitu dengan tidak mengeluh 

dengan keadaan diri sendiri dan menjauhi membanding-bandingkan 

dengan orang lain sehingga dapat terhindar dari sikap tidak terima 

Qadla’ dan Qadar-Nya. Selalu bersyukur baik secara lisan, hati, dan 

perbuatan, dan memanfaatkan segala nikmat yang didapatkannya 

dengan baik. 9  Skripsi ini berbeda dengan penelitian yang akan 

dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai 

Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir 

Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr) karena penelitian ini fokus terhadap 

                                                           
9  Mochamad Aminuddin, Skripsi Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir Tematik), 

(Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2016). 



   7 

mengetahui perbedaan antara konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr.  

2. Skripsi yang berjudul “Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif 

Al-Qur’an (Studi Analisis Qs. Al-Baqarah/2: 264), Nurmadina, 

Mahasiswa program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin Adab dan Dakwah, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

Majene. Skripsi ini menjelaskan bahwa kehadiran media sosial 

memiliki banyak dampak yang terjadi dilingkungan masyarakat, salah 

satunya perilaku flexing menjadi lebih banyak terjadi. Flexing (pamer) 

memiliki banyak dampak yang ditimbulkan bagi yang melakukan dan 

yang melihatnya, seperti munculnya sifat individualis dengan 

menghabiskan hartanya untuk diri sendiri secara berlebih. Dalam 

kehidupan masyarakat hal ini dapat menimbulkan sifat iri hati, rasa 

dengki, dan menyiksa orang lain yang keadaan ekonominya lebih 

rendah. Perilaku ini dapat menyebabkan tindak kejahatan semakin 

banyak karena memiliki keinginan untuk meniru orang yang dilihatnya 

memiliki banyak kelebihan. Karena itulah diperlukan pemahaman 

terhadap fenomena flexing yang ada di dalam Al-Qur’an, dalam 

kandungan dari Qs. Al-baqarah/2: 264 menjelaskan bahwa flexing pada 

hakikatnya adalah riya’, keduanya sama dalam hal pengucapan, 

penampilan, dan perbuatan. Akan tetapi dari segi motivasi memiliki 

perbedaan, motivasi yang condong ke arah riya’ seperti melakukan 

sesuatu untuk mendapat popularitas dan pengakuan dari orang lain, 

sedangkan motivasi yang bukan riya’ seperti rencana marketing serta 

melancarkan kejahatan. Perilaku riya’ tetapi bukan flexing seperti riya’ 

melewati orang ataupun teman yang sedang berkunjung, akibat yang 

timbul dari melakukan flexing adalah menjadi, syirik, kufur, sombong, 

dengki, dan cinta harta. Sehingga ia tidak akan mendapat pahala sebab 

melakukannya dengan tidak diniati karena Allah SWT melainkan 

mengharap pujian dari orang lain, karena itulah seseorang harus 

memiliki pemahaman yang baik sesuai dengan ajaran Islam agar tidak 



   8 

terjerumus melakukan hal buruk. 10  Skripsi ini berbeda dengan 

penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Taḥadduṡ Bi 

Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr) karena penelitian ini 

fokus terhadap mengetahui perbedaan antara konsep taḥadduṡ bi 

ni‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-Azhār dan 

Tafsir Al-Munīr.  

3. Skripsi yang berjudul “Balasan Orang yang Sombong Karena Ilmu 

(Kajian Tafsir Tahlili Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78), Mawaddah, 

Mahasiswa program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin Filsafat dan Politik, Universitas Islam Negeri Alauddin 

Makassar. Skripsi ini menjelaskan perilaku sombong terhadap yang 

terdapat di dalam Qs. Al-Qasas (28) ayat 78, di mana dalam ayat 

tersebut menceritakan kisah qarun yang dilimpahkan Allah SWT atas 

nikmat kekayaan milikinya, akan tetapi hal tersebut membuatnya 

menjadi sombong dan menganggap semua yang telah didapatkan berkat 

ilmu yang dimilikinya, ia tidak mengakui bahwa segala kekayaan, 

kemampuan, dan kekuatan miliknya dari Allah SWT, diakhir ayat 

menerangkan Allah SWT telah membinasakan seluruh manusia 

terdahulu pemiliki banyak harta dan kekuatan yang besar. Hakikat 

sombong karena memiliki ilmu merupakan nikmat seseorang yang 

memiliki banyak ilmu sampai hal tersebut membuatnya sombong, 

terlalu bangga terhadap ilmunya sehingga membuatnya menjadi egois, 

menganggap remeh orang lain yang tidak memiliki banyak ilmu, 

menganggap dirinya lebih berpengaruh, dan menganggap ilmu 

milikinya berasal dari kerja kerasnya sendiri bukan berasal dari-Nya. 

Ketika perilaku sombong terus dilakukan maka akan terwujud sikap 

pamer, lupa diri, dan tidak menerima nasehat dari orang lain. Mencari 

ilmu dengan tujuan untuk membanggakan diri dirinya sendiri hal itu 

                                                           
10 Nurmadina, Skripsi Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif Al-Qur’an (Studi 

Analisis Qs. Al-Baqarah/2: 264), (Majene: Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, 2023). 



   9 

tidak akan membuatnya menjadi lebih dekat dengan Allah SWT akan 

tetapi hal tersebut malah akan membinasakan diri dan akan mendapat 

balasan buruk, di antara dibenci oleh Allah SWT serta dibenci Nabi 

Muhammad SAW, dijauhi semua orang, mendapat kehinaan dan tempat 

yang paling buruk, dan hatinya tertutup dalam menerima kebenaran. 

Sehingga dari hal ini manusia perlu introspeksi diri dan merasa 

khawatir dengan perilaku sombong, karena sombong dapat masuk 

diberbagai kalangan dari orang miskin sampai orang kaya, dalam 

mencegah terjadinya perilaku tersebut perlunya peranan dari segala 

pihak untuk selalu mengajarkan dan membina semua manusia sehingga 

terhindar dari siksaan yang pendih dari Allah SWT. 11  Skripsi ini 

berbeda dengan penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu 

Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam 

Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-

Munīr) karena penelitian ini fokus terhadap mengetahui perbedaan 

antara konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di 

dalam Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr. 

4. Skripsi yang berjudul “Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan 

Ketiadaannya Dalam Al-Qur’an”, Khulaimah Musyfiqah, Mahasiswa 

program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, 

Universitas Negeri Islam Syarif Hidayatullah Jakarta. Di dalam 

menerangkan semua hal yang ada di bumi dan langit merupakan ciptaan 

Tuhan untuk Manusia, Keistimewaan inilah diberikan karena manusia 

merupakan makhluk paling baik agar menjadi khalifah, tetapi 

sebagiannya memiliki sifat buruk terhadap nikmat yang diberikan 

kepadanya. Pengertian nikmat itu sendiri adalah sesuatu yang dapat 

membuat orang bahagia dan senang baik berupa kemewahan, jabatan, 

harta, kesehatan, dan yang lainnya kepada manusia. Dalam hal ini ada 

banyak respon dari manusia atas nikmat yang telah diberikan 

                                                           
11 Mawaddah, Skripsi Balasan Orang yang Sombong Karena Ilmu (Kajian Tafsir Tahlili 

Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78), (Makassar: Universitas Islam Negeri Alauddin, 2019) 



   10 

kepadanya, di antaranya yaitu menjadi kikir (Qs. Al-Ma’arij ayat 20-

21), berpaling dan juga sombong (Qs. Al-Isra ayat 83), berdoa hanya 

pada saat dalam keadaan membutuhkan pertolongan dari musibah yang 

dialami dan setelah melewatinya maka doanya berhenti (Qs. Al-Rum 

ayat 33), berkeluh kesah terhadap keadaan (Qs. Al-Ma’arij ayat 20-21), 

dan putus asa (Qs. Hud). Semua ayat itu terdapat perilaku orang kufur 

atas nikmat dan kebingungan jiwanya antara kekufuran dan keimanan. 

Agar dapat terhindar dari perbuatan yang buruk ini, seseorang harus 

mengetahui hakikat dari segala nikmat, mengerti ayat yang 

menjelaskan kepribadian orang terhadap nikmat Allah SWT, 

mengetahui konteks dari ayat tersebut, munasabah ayat, asbabun nuzul, 

dan mengetahui petunjuk yang ada di dalam Al-Qur’an. 12 Skripsi ini 

berbeda dengan penelitian yang akan dilakukan oleh penulis yaitu 

Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam 

Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-

Munīr) karena penelitian ini fokus terhadap mengetahui perbedaan 

antara konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di 

dalam Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr. 

5. Skripsi yang berjudul “Sombong dalam Al-Qur’an Menurut Al-

Maragi”, Taufikurrahman, Mahasiswa program studi Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Di dalamnya menjelaskan 

perilaku sombong yang ada di dalam Al-Qur’an melalui kitab tafsir Al-

Maragi ditulis Ahmad Mustafa Al-Maragi serta dengan metode dan 

karakteristik penafsiran terhadap ayat Al-Qur’an yang membahas 

sombong. Menurutnya sombong adalah hal yang ditujukan terhadap 

hati, sebab hatinya lah yang sombong, anggota badan yang lain cuman 

menuruti keinginan dari hatinya sendiri. Sombong merupakan perilaku 

penolakan terhadap kebenaran dan menganggap orang lain lebih rendah 

                                                           
12 Khulaimah Musyfiqah, Skripsi Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan Ketiadaannya 

Dalam Al-Qur’an, (Jakarta: Universitas Negeri Islam Syarif Hidayatullah, 2018) 



   11 

darinya dengan mengungkapkan derajat tinggi daripada yang lain, 

sombong dapat dikategorikan menjadi tiga hal, yaitu sombong terhadap 

Allah SWT, Nabi Muhammad SAW dan kebenarannya, serta sombong 

kepada semua manusia. Unsur yang bisa memunculkan perilaku 

sombong ada banyak baik dari segi dunia dan agama, di antaranya yaitu 

disebabkan oleh kekuasaan, kekayaan, keturunan, kekuatan, keluarga, 

memiliki pengikut yang banyak, kecantikan, amal saleh, ibadah, dan 

ilmu. Apabila seseorang melakukan kesombongan maka akan disiksa 

dengan pedih, menyebabkan dirinya menjadi merasa lebih tinggi 

kedudukannya sehingga meremehkan yang lainnya, menolak serta 

mengingkari segala bentuk kebenaran yang ada. Dari hal inilah manusia 

harus selalu mempelajari dan mengkaji dengan baik dan 

memperhatikan perilaku yang selalu dilakukan di setiap harinya, agar 

dapat terhindar dari kesombongan dan menjadi lebih fokus untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan dengan cara meningkatkan ibadah dan 

meningkat pemahaman tentang agama. Karena sombong merupakan 

perbuatan yang bertentangan dengan agama sehingga yang 

melakukannya akan mendapat dosa dan dapat merusak hubungan antara 

manusia di lingkungan sosial. 13 Skripsi ini berbeda dengan penelitian 

yang akan dilakukan oleh penulis yaitu Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah 

Sebagai Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr) karena penelitian ini 

fokus terhadap mengetahui perbedaan antara konsep taḥadduṡ bi 

ni‘mah sebagai ekspresi syukur yang ada di dalam Tafsir Al-Azhār dan 

Tafsir Al-Munīr. 

 

 

 

 

                                                           
13 Taufikurrahman, Skripsi Sombong dalam Al-Qur’an Menurut Al-Maragi, (Yogyakarta: 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2017). 



   12 

E. Metode Penulisan 

Dalam merancang sebuah penelitian dibutuhkan metode yang bekerja 

secara bersistem dan juga mempermudah dalam pelaksanaannya. Metode 

merupakan salah satu cara yang digunakan dengan teratur serta berpikir baik 

memperoleh maksud serta sebagai sarana yang digunakan untuk mencapai 

tujuan tertentu.14  Mengenai metode ada hal-hal yang perlu diperhatikan 

pada saat penelitian antara lain: 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian  

Pendekatan kualitatif merupakan pendekatan yang digunakan pada 

karya ilmiah ini, yaitu peneliti yang memakai data berbentuk skema, 

gambar, kalimat dan data yang proses nya diawali dengan menyusun 

aturan berpikir dan dugaan (hipotesis) dasar yang dipakai dalam 

penelitian. Kemudian selanjutnya akan diterapkan dengan cara yang 

sistematis pada saat mengolah serta mengumpulkan data, hal tersebut 

dilakukan agar bisa memberikan argumentasi dan penjelasan. Dalam 

penelitian ini segala informasi yang didapat harus obyektif dalam 

mengolah nya serta tidak terpengaruh dengan pendapat peneliti. 

Karya ilmiah ini menggunakan jenis penelitian perpustakaan, yaitu 

kajian ilmiah dalam penelitiannya mengambil informasi dan data yang 

asalnya dalam bentuk material dan dapat ditemukan pada lingkup 

perpustakaan antara lain yaitu majalah, catatan, buku, sejarah, 

dokumen, dan sebagainya.15 

2. Sumber Data 

Dalam melakukan penelitian, sumber data merupakan poin penting 

di mana suatu data bisa diperoleh. Adapun Menurut sifatnya sumber 

data dikumpul dalam 2 bagian: 

 

                                                           
14 Hujair AH. Sanaky, “Metode Tafsir (Perkembangan Metode Tafsir Mengikuti Warna 

Atau Corak Mufasirin)”, Universitas Islam Indonesia Yogyakarta, Al-Mawarid Edisi XVIII, 2008, 

h. 266.  
15 Jani Arni, S.Th.l, M.Ag, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pusaka Riau, 2013), h. 

11-12. 



   13 

a. Sumber data Primer 

Sumber data primer merupakan data yang dapat dijadikan 

rujukan yang utama pada saat melakukan penelitian, sumber data 

primer pada penelitian menggunakan: kitab tafsir Al-Azhār karya 

Abdulmalik Abdulkarim Amrullah serta kitab tafsir Al-Munīr 

karya Wahbah Zuhaili.  

b. Sumber data sekunder 

Sumber data sekunder merupakan data pelengkap lainnya 

yaitu seperti jurnal, buku, skripsi, tesis, ataupun sumber lainnya 

yang digunakan untuk referensi pendukung dari sumber data 

primer.  

3. Pengumpulan Data 

Dalam pengumpulan data peneliti menggunakan jenis studi 

dokumen. Pengertian dari studi dokumen adalah catatan peristiwa yang 

sudah berlalu. Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-

karya monumental dari seseorang. Dokumen yang berbentuk tulisan 

misalnya catatan harian, sejarah kehidupan. (life histories), biografi, 

peraturan, kebijakan. Dokumen yang berbentuk gambar, misalnya foto, 

gambar hidup, sketsa dan lain-lain. Dokumen yang berbentuk karya 

misalnya karya seni, yang dapat berupa gambar, patung, film, dan lain-

lain. 16 Dalam penelitian ini penulis mengumpulkan catatan terdahulu, 

yaitu berupa dokumen karya tulis seseorang, dokumen biografi, dan 

dokumen yang berbentuk sejarah kehidupan.  

4. Analisis Data 

Analisis data merupakan salah satu cara dalam mencari serta 

menyusun data bertujuan untuk menemukan informasi yang dapat 

digunakan sebagai penelitian yang disusun secara sistematis terkait 

dengan kajian yang ditelitinya. 

                                                           
16 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 

2013), h. 240. 



   14 

Penelitian ini menggunakan analisis deskriptif, yaitu metode yang 

digunakan untuk menggambarkan dan mengkaji data yang berkaitan 

dengan tema apa yang sedang diteliti yang dilakukan secara sistematis 

atau bisa dikatakan sebagai teknik deskriptif. Dalam penelitian ini 

penulis  memaparkan seperti apa penafsir ayat Al-Qur’an dalam 

membahas tentang taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur menurut 

Abdulmalik Abdulkarim Amrullah (Tafsir Al-Azhār) dan Wahbah 

Zuhayli (Tafsir Al-Munīr), dan memahami apa saja perbedaan dua kitab 

tafsir tersebut. Langkah penelitiannya antara lain: 

a. Menentukan pemikiran mufasir yang dikaji. Penulis mengambil 

mufasir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili karena keduanya 

mempunyai popularitas serta suatu hal unik yang berbeda dengan 

pemikiran mufasir lainnya terkait dalam pembahasan taḥadduṡ bi 

ni‘mah sebagai ekspresi syukur, dalam hal ini penulis 

mengumpulkan berbagai sumber data kepustakaan.  

b. Memutuskan objek formal kajian yang akan dijelaskan secara jelas 

serta akurat, yaitu taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11.  

c. Mengumpulkan berbagai macam data yang memiliki pembahasan 

terkait objek kajian serta pemikiran yang akan diteliti, yaitu tafsir 

Al-Azhār dan tafsir Al-Munīr.  

d. Melakukan identifikasi terkait struktur penelitian, seperti latar 

belakang tokoh, asumsi dasar, dan lainya. 

e. Membuat kesimpulan dan jawaban dari masalah yang akan 

ditemukan. 

 

F. Sistematika Penulisan 

Bab I Penelitian dengan judul “Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai 

Ekspresi Syukur dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Azhār dan Tafsir Al-Munīr)”, menjelaskan latar belakang masalah kenapa 

peneliti memutuskan mengambil judul seperti diatas, kemudian 



   15 

menjelaskan rumusan masalah, tujuan serta manfaat yang bisa didapatkan 

dari melakukan penelitian, menjelaskan tinjauan pustaka yang bertujuan 

agar penelitian ini terbebas dari unsur plagiat dari penelitian yang sudah ada, 

menggunakan metodologi penulisan sebagai acuan dalam melakukan 

penulisan, dan memaparkan sistematika penulisan skripsi. 

Bab II berisi tentang landasan teori yang terdapat sub bagian yaitu 

memaparkan tentang pengertian taḥadduṡ bi ni‘mah, taḥadduṡ bi ni‘mah 

dan keterkaitan dengan konsep syukur, keterkaitan dengan konsep riya’, 

ayat taḥadduṡ bi ni‘mah, indikator, taḥadduṡ bi ni‘mah menurut para 

mufasir, dan tafsir muqāran.  

Bab III berisi tentang penyajian data yang memiliki sub bab yaitu 

memaparkan riwayat hidup Buya Hamka seperti karya-karyanya, biografi 

hidup, pendidikannya, memaparkan kitab tafsir Al-Azhār, memaparkan 

riwayat hidup Wahbah Zuhayli beserta karya-karyanya, biografi hidup, 

pendidikan, memaparkan kitab Tafsir Al-Munīr, dan memaparkan 

penafsirannya tentang taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur.  

Bab IV berisikan analisis data yang memaparkan penafsiran ayat Al-

Qur’an terkait taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Aḍ-

ḍuḥā (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-Azhār dan Wahbah 

Zuhaili pada Tafsir Al-Munīr, setelah itu mengetahui perbedaan dalam 

menafsirkan antara Tafsir Al-Azhār serta Tafsir Al-Munīr terkait taḥadduṡ 

bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11. 

Bab V penutup berisikan kesimpulan terhadap pembahasan yang sudah 

di jelaskan dan juga jawaban dari rumusan masalah, dan saran peneliti agar 

dapat mengkajinya lebih dalam. 

 

 

 

 



   16 

BAB II 

GAMBARAN UMUM TENTANG TAḤADDUṠ BI NI‘MAH 

 

A. Definisi Taḥadduṡ Bi Ni‘mah 

Dalam segi bahasa pengertian taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan gabungan 

2 kata, yaitu ( ْث ثْ ) Kata .(نعِْمَةِ ) serta (حَد ِ ) asalnya (حَد ِ ديثح ) yang memiliki 

arti pembicaraan atau percakapan. Menurut ulama yang dimaksud 

pembicaraanan adalah mengungkapkan rasa syukur terhadap nikmat yang 

ia dapatkan. Arti dari syukur itu dipahami dari perintah yang terdapat di 

dalam ayat terakhir Qs. Aḍ-ḍuḥā. Sehingga ketika seseorang menyebutkan 

nikmat yang ia dapatkan dari tuhan disertai dengan perasaan puas dan selalu 

menghindar dari rasa riya’ merupakan perwujudan bersyukur kepada Tuhan. 

Sedangkan kata ( ِنعِْمَة) nikmat, biasanya digunakan untuk menggambarkan 

kelembutan dan kehalusan. Kata ini biasanya berbentuk an-nā‘imah (الناعمة) 

berarti “taman yang penuh bunga” serta nu‘āmah (نعامة) berarti “burung 

unta dengan bulunya yang halus”, bisa juga berarti “kesenangan, 

kegembiraan, dan tempat berteduh”. 

 Dari keterangan ini dapat disimpulkan nikmat merupakan suatu hal 

yang memberikan kelembutan, kegembiraan serta kesenangan. Para ulama 

menafsirkan arti dari kata nikmat di akhir Qs. Aḍ-ḍuḥā adalah sebagai 

anugerah yang diberikan kepada Nabi Muhammad dari Allah baik dari segi 

rohani maupun material. Seperti nikmat yang diterangkan sebelumnya yaitu 

pada ayat ke 6 sampai ke 8. 17 Taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan konsep di 

dalam agama Islam, di mana sebagai bentuk dari rasa bersyukur atas semua 

kenikmatan dari Allah SWT, yaitu dengan melakukan berbagai macam 

kegiatan spiritual seperti memperbanyak berzikir kepada-Nya, dan 

menunjukkan nikmat yang didapatkannya kepada orang lain sebagai bentuk 

dari rasa syukur. Dalam pelaksanaannya taḥadduṡ bi ni‘mah tidak harus 

                                                           
17 M. Quraish shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), h. 345. 



   17 

selalu menceritakannya kepada orang lain, bisa juga ditunjukkan melalui 

perilaku yang dilakukan dan berharap hal tersebut bisa menjadi motivasi 

bagi yang melihatnya agar melakukan kebaikan juga kepada seluruh 

manusia. 18 

 

B. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Syukur 

Syukur menurut bahasa berasal dari kata asy-syukru (الشكر) atau ash-

syukūr (الشكور), ash-syukūr adalah bentuk dari isim mashdar yang asal 

katanya berasal dari ( شكور و شكرا يشكر شكر ), kata-kata tersebut madahnya 

( ر ك ش ) yang memiliki arti mengungkapkan rasa terima kasih. Di dalam 

KBBI syukur memiliki arti yaitu berterima kasih kepada Allah SWT atau 

beruntung dengan menyatakan senang, lega, dan yang lainnya.19 Menurut 

syara‘ syukur adalah bentuk pengakuan dari seseorang karena diberikan 

nikmat dari Tuhan sehingga ia menunjukkannya dengan bersikap secara 

tunduk (patuh) kepada-Nya serta menggunakan nikmat yang telah 

didapatkannya untuk menjadi lebih dekat dengan Tuhan. Syukur juga bisa 

diartikan sebagai ungkap pujian kepada tuhan, dengan mengakuinya dari 

dalam hati nikmat yang diberikan Tuhan. Sehingga hal tersebut 

mendorongnya untuk selalu ingin melakukan perbuatan baik kepada semua 

makhluk. Mengungkapkannya dengan lisan yaitu dengan memuji Allah 

SWT seperti mengucapkan tahmid (alḥamdulillāh), dan menggunakannya 

nikmat tersebut dengan segala hal yang Tuhan kehendaki.20 

Ada begitu banyak nikmat dari Tuhan diberikan kepada semua manusia, 

sampai ada nikmat yang telah didapatkan tetapi ia tidak menyadari bahwa 

itu merupakan hal yang telah diperolehnya. Nikmat tidak sebatas hanya 

harta benda seperti uang, kendaraan, rumah, makanan, perhiasan, dan yang 

                                                           
18 Muflikhatul Ummah, dkk, “Tahadduth bi Al-Ni’mah dan Relevansinya Terhadap Etika 

Bermedia Sosial dalam Al-Qur’an (Analisis Tafsir Maqashidi)”, Relinesia: Jurnal Kajian Agama 

dan Multikulturalisine Indonesia, (Vol. 2, No. 1, 2023), h. 7-8. 
19 Desri Ari Enghariano, “Syukur dalam Perspektif al-Qur'an”, Jurnal El-Qanuny (Vol. 5, 

No. 2, 2018). h. 271. 
20 Syafi'ie el-Bantanie, Dahsyatnya Syukur, (Jakarta: QultumMedia, 2009), h. 1-4. 



   18 

lainnya. Akan tetapi nikmat juga menyangkut dengan kesehatan tubuh dan 

kesehatan jiwa, dan kenikmat paling besar dari Tuhan  dan hanya beberapa 

orang saja yang menerimanya adalah nikmat hidayah Islam dan keimanan. 

Semua orang telah diberi kesempatan untuk merasakan nikmat iman, akan 

tetapi hal tersebut tidak semuanya diterima oleh manusia, ada orang yang 

beriman dan ada juga yang menolaknya serta memilih untuk bangga 

terhadap kekufuran yang telah mereka lakukan. Bagi yang menerima nikmat 

keimanan maka akan mendapatkan nikmat yang lainnya, seperti mereka 

akan dikenalkan dengan pedoman hidup didunia dan diakhirat yaitu Al-

Qur’an serta Sunah. 

Sehingga bagi yang selalu teguh terhadap dua hal tersebut maka ia tidak 

dapat kebingungan dan tersesat didunia maupun diakhirat nantinya. Di 

setiap napas yang telah dihirup kemudian dihempas, mendengarkan 

berbagai macam suara dengan telinga, mulut yang bisa merasakan 

banyaknya rasa dari makanan yang dimakan, mata yang dapat melihat 

berbagai macam jenis warna dan bentuk, dan semua yang ada di dalam diri 

seseorang adalah nikmat dari Tuhan. Siapapun yang sadar terhadap 

banyaknya kenikmatan yang telah diberikan, maka ia akan mencari cara 

agar dirinya menjadi lebih dekat dengan tuhan dan menunjukkan sikap yang 

lebih baik kepada-Nya. Dan hal yang paling patut dilakukan adalah 

memanfaatkannya dengan baik dan mensyukuri berbagai nikmat yang 

didapat. Mengungkapkan rasa syukur harus dilakukan oleh seorang muslim 

sebagai bentuk kehambaannya, Allah SWT juga menjanjikan sesuatu bagi 

yang melakukannya. Seperti di dalam Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7 yang berbunyi 

“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, Sesungguhnya jika kamu 

bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu, tetapi jika 

kamu mengingkari (nikmat-Ku), maka pasti azab-Ku sangat berat”. 

Dari hal tersebut dapat disimpulkan ketika seseorang pandai dan rajin 

bersyukur, maka Tuhan akan melebihkan nikmatnya. 21  Syukur adalah 

                                                           
21 Mega Prahesti, dkk, “Mengimplementasikan tahadduts bi al-ni’mah dalam nilai-nilai 

syukur yang terkandung dalam ayat 11 surat Ad-Duha dengan menekankan pentingnya mengakui, 



   19 

bentuk taḥadduṡ bi ni‘mah, karena pada saat melakukannya ia akan selalu 

mengungkapkan perbuatan baiknya dan berharap agar perbuatannya ditiru 

orang lain ke jalan yang lebih baik sesuai dengan syari’at Allah SWT. 

Seseorang yang melakukan taḥadduṡ bi ni‘mah akan selalu melakukan 

perbuatannya sama seperti ketika ia bersyukur, karena hal tersebut 

merupakan bentuk dari ekspresi terhadap nikmat yang ia dapatkan dengan 

cara yang baik dan kemudian diungkapnya secara terang-terangan. Syukur 

juga memiliki sifat rida, yaitu selalu merasa sukarela atas segala nikmat 

yang telah didapatnya kemudian digunakan sebagai sarana untuk lebih dekat 

dengan Tuhan dengan cara melakukan kebaikan. 22 Sehingga hal tersebut 

menjelaskan keterkaitannya dengan taḥadduṡ bi ni‘mah. Karena setiap 

menyampaikan kenikmatan yang didapatnya kepada orang lain, ia akan 

bersyukur dan mengharapkan agar kenikmatan yang diperoleh dapat 

membantu dan memotivasi orang lain agar dapat menjadi lebih dekat lagi 

kepada Allah SWT. 

 

C. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah dan Keterkaitan dengan Konsep Riya’ 

Riya’ dalam bahasa arab (رئاء) “ria'a” berasal dari kata (رأى) yang 

berarti melihat. Kata ria’a ini berasal dari wazan fi‘āl (فعال) yang memiliki 

arti yakni melakukan perbuatan agar dilihat oleh orang lain. Di dalam lisan 

arab kata ini dimaknai dengan melakukan suatu perbuatan secara berlebihan 

agar dapat dilihat oleh orang lain sehingga ia mendapat perhatian serta 

pujian. 23  Sedangkan secara istilah riya’ didefinisikan sebagai perbuatan 

yang dilakukan seseorang yang tidak sesuai antara perbuatan dan hatinya, 

yakni berpura-pura khusyuk dalam menjalani kegiatannya. Sehingga hal 

                                                           
menghargai, dan memanfaatkan nikmat Allah sebaik-baiknya”, Schoulid: Indonesian Journal of 

School Counseling, (Vol. 9, No. 1, 2024), h. 204-205. 
22 Ahmad Rusdi, “Syukur dalam Psikologi Islam dan Konstruksi Alat Ukurnya”, Jurnal 

limah Penelitian Psikologi: Kajian Empiris & Non-Empiris, (Vol. 2, No. 2, November 2016), h. 42. 
23 Eko Zulfikar, “Interpretasi Makna Riya dalam Al-Qur’an: Studi Kritis Perilaku Riya 

dalam Kehidupan Sehari-hari”, Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, (Vol. 3, No. 2, 

Desember 2018), h. 144. 



   20 

tersebut membuat orang lain meyakini bahwa dia merupakan pribadi yang 

sangat rajin dan kuat dalam beribadah. 

Akan tetapi dalam kenyataannya ia melakukan amal perbuatan baik 

tersebut hanya untuk tujuan yang sifatnya duniawi, seperti agar 

mendapatkan pujian, dipandang tinggi, dan dihormati. Perbuatan ini dapat 

merusak amal saleh seperti halnya kayu yang terbakar oleh api, karena 

perbuatan ini dilakukan dengan niatan yang tidak baik seperti 

mengharapkan pujian kepada manusia bukan karena niat mendekat dengan 

Tuhan. Perbuatan ini bukanlah ibadah yang sesungguhnya karena 

melakukannya bukan karena-Nya, dan dapat menghapus amalan dan pahala 

ibadah yang dikerjakan oleh dirinya sendiri. Perbuatan ini sulit diketahui 

dan sampai mustahil dikenali orang lain, bahkan seseorang yang 

melakukannya juga terkadang tidak menyadari dirinya sendiri bahwa ia 

sedang melakukan perbuatan riya’, sehingga membuat perbuatan tersebut 

menjadi abstrak dan tidak mudah dikenali. 24  Riya’ dapat muncul dari 

berbagai macam kegiatan yang dilakukan seseorang, di antaranya yaitu 

dalam beribadah, ia akan memperlihatkan kegiatan beribadah secara khusuk 

di tepat yang orang lain bisa melihatnya, hal tersebut dilakukan karena ia 

berharap mendapatkan pujian. 

Di dalam kegiatan muamalah juga ia lakukan dengan tekun dan juga 

rajin sehingga orang lain memandangnya sebagai seseorang yang sangat 

bersemangat dalam mengerjakan tugasnya. Tetapi kenyataannya 

berbanding terbalik dengan perbuatannya, ia akan melakukan jika ada orang 

lain yang melihat akan tetapi akan berhenti jika sudah tidak ada lagi yang 

melihatnya. Di dalam bersedekah juga ia akan memberikan bantuan kepada 

orang lain akan tetapi hal tersebut tidak dilandasi dengan keikhlasannya, 

melainkan ia berharap agar perbuatannya tersebut dilihat dan dipuji orang 

lain sehingga mendapatkan julukan orang yang dermawan. Dan di dalam 

berpakaian ia akan menonjolkan bagaimana dirinya sendiri memakai 

                                                           
24  Irhamni, “Riya dan Cara Penanggulangannya Menurut Pendidikan Islam”, Jurnal 

Mimbar Akademika: Media Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan, (Vol. 2, No 2, 2017), h. 2-3. 



   21 

pakaian yang mewah dan menggunakan banyak perhiasan secara berlebihan, 

hal ini dilakukan agar orang lain menganggap dirinya kaya dan memiliki 

wibawa yang besar sehingga ia dapat dengan mudah mengintimidasi orang 

lain yang tidak disukainya. 25 Dari penjelasan diatas bahwa riya’ suatu 

bentuk perilaku yang mirip dengan taḥadduṡ bi ni‘mah, hanya saja yang 

berbeda dari keduanya adalah dari segi niatnya.  

Taḥadduṡ bi ni‘mah biasanya diniatkan oleh seseorang dalam 

mengungkapkan rasa syukur atas nikmat yang didapatkannya kemudian ia 

menyebarkan nikmat tersebut kepada semua manusia agar dapat dijadikan 

sebagai pembelajaran dan motivasi bagi orang lain. Hal ini dilakukan 

bertujuan untuk mendorong manusia agar melakukan hal baik dengan cara 

meniru dan mengamalkan perilaku taḥadduṡ bi ni‘mah. Sehingga mereka 

dapat bersyukur dan menjadi lebih dekat dengan Allah SWT. Sedangkan 

riya’ merupakan bentuk taḥadduṡ bi ni‘mah yang menyimpang, yakni 

melakukan berbagai macam hal baik hanya pada saat ada orang lain yang 

dapat melihatnya dan berharap mendapatkan pujian dan mendapat julukan 

orang yang ahli agama. Tetapi kenyataannya ia hanya mengejar hal yang 

bersifat duniawi saja dan amalan yang telah dilakukannya akan sia-sia 

seperti kayu yang terbakar oleh api yang panas, perilaku ini dibenci oleh 

Allah SWT dan yang melakukannya tidak akan mendapatkan pahala 

sedikitpun.  

 

D. Ayat Al-Qur’an yang Berkaitan dengan Taḥadduṡ Bi Ni‘mah 

Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11 

 

ثْ  ا بنِعِْمَةِ رَب كَِ فحََد ِ  وَامََّ

 

                                                           
25 Muhammad Hasnan Nahar, “Riya dalam Selfie di Media Sosial”, Al Fawatih: Jurnal 

Kajian Al-Qur'an dan Hadis, (Vol. 1, No. 2, Desember 2020), h. 51. 



   22 

Artinya: “Terhadap nikmat Tuhanmu, nyatakanlah (dengan bersyukur).” 26 

 

E. Indikator Taḥadduṡ Bi Ni‘mah 

Taḥadduṡ bi ni‘mah adalah sebuah bentuk dari pengekspresian terima 

kasih seseorang atas nikmat yang telah didapatkannya, sehingga hal ini 

dilihat dari berbagai macam aspek, di antaranya : 

1. Bersyukur 

Rasa syukur merupakan sebuah bentuk emosi menyenangkan yang 

ada di dalam diri seseorang terhadap apa yang telah didapatkannya dan 

hal tersebut dapat memberi manfaat bagi dirinya sendiri, bentuk emosi 

ini berasal dari perasaan dirinya sendiri dan biasanya diiringi dengan 

rasa takjub seperti mengucapkan alḥamdulillāh (segala puji bagi Allah), 

berterima kasih serta melakukan perbuatan baik agar lebih dekat 

dengan-Nya dan mengetahui bahwa segala sesuatu berasal dari Allah 

SWT, dan menghargai apapun yang telah diberikan kepadanya dengan 

cara memanfaatkan nikmat yang telah didapatkannya untuk hal yang 

baik. 27 

2. Melakukan Perbuatan baik 

Tidak hanya menceritakan segala kelebihan yang ada pada dirinya, 

semua perkataan tersebut harus sesuai dengan apa yang dilakukannya, 

seperti bersedekah kepada orang lain secara terang-terangan, karena 

sedekah merupakan bentuk pengakuan dari iman dan sebagai media  

untuk mewujudkan kepekaan sosial dengan saling membantu antara 

sesama manusia, menciptakan kepedulian terhadap fakir miskin, jiwa 

menjadi lebih jernih, dan sebagai pengingat bahwa karunia dan nikmat 

berasal dari Allah SWT berikan. Sehingga dari hal ini diharapkan agar 

                                                           
26 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), 

h. 900. 
27  Handrix Chris Haryanto dan Fatchiah E. Kertamuda, “Syukur Sebagai Sebuah 

Pemaknaan” , InSight, (Vol. 18, No. 2, Agustus 2016), h. 110-111. 



   23 

ditiru dan dapat memotivasi orang lain, karena bersedekah merupakan 

suatu hal yang berakhlak mulia. 28 

3. Beribadah dengan niat yang baik 

Melakukan berbagai macam kegiatan beribadah yang rajin dan 

menunjukkannya ke tepat umum dan juga menyampaikan hal tersebut 

secara lisan, hal ini dilakukan dengan diiringi niat yang baik dan 

berharap agar amalan tersebut dapat menginspirasi orang lain, sehingga 

menjadi lebih bersemangat dalam menjalankan ibadah. Menunjukkan 

nikmat yang telah didapatkannya kepada orang lain dapat dikatakan 

taḥadduṡ bi ni‘mah jika niatnya dilakukan berharap untuk mendapatkan 

rida dari Allah SWT dan juga agar perbuatannya dapat ditiru oleh orang 

lain. Jika menunjuk kenikmatan kepada orang lain dan berharap 

mendapat pujian dan penghargaan dari manusia, maka hal tersebut tidak 

bisa dikatakan taḥadduṡ bi ni‘mah, melainkan hal tersebut merupakan 

perbuatan riya’ dan hal ini dibenci oleh Allah SWT.  

 

F. Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Menurut Para Mufasir 

Berikut adalah pandangan taḥadduṡ bi ni‘mah pada Al-Qur’an yaitu di 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 menurut para ahli tafsir (mufasir) sebagai 

berikut: 

1. Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari (839 - 923) 

Pada kitab tafsirnya Ath-Thabari yang ditulis olehnya, 

penafsirannya adalah harus disebut kenikmatan yang telah ada di dalam 

dirinya, kemudian beliau mengutip para ahli tafsir lainnya, dari Ya’qub 

bin Ibrahim bercerita: Husyaim berkata padaku dari Abu Bisyr, dari 

Mujahid, bahwa maksud dari ayat tersebut adalah kenabian, kemudian 

Ya’qub bercerita lagi: Abu Ulayyah  berkata pada kami dari Sa’id bin 

Iyas Al Jariri, dari Abu Nadhrah, berpendapat umat Islam melihat 

                                                           
28  Fifi Nofiaturrahmah, “Penanaman Karakter Dermawan Melalui Sedekah”, Ziswaf: 

Jurnal Zakat dan Wakaf, (Vol. 4, No. 2, Desember 2017), h. 315. 



   24 

bentuk dari mensyukuri segala kenikmat yakni dengan menceritakan 

(menyebutkannya) kepada orang lain. 29 

2. Syaikh Imam Al Qurthubi (1214 - 1273) 

Pada kitab tafsirnya Al-Qurthubi yang ditulis olehnya, penafsiran 

taḥadduṡ bi ni‘mah di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 adalah 

menyebarkan segala nikmat dari Tuhan dengan cara memuji dan 

mensyukurinya, dan membicarakan kenikmatan yang telah diberikan 

kepadanya. Karena bentuk rasa syukur timbul akibat mempercayai 

nikmat dari Tuhan. Imam Al Qurthubi mengutip perkataan dari Ibnu 

Abu Najih meriwayatkan dari mujahid maksud dari ayat tersebut adalah 

nikmat kenabian serta Al-Qur’an, sebarkan serta sampaikan apa yang 

telah diutus oleh Tuhanmu. Dalam pembicaraan ini objeknya adalah 

Rasulullah SAW, dan hukumnya akan tertuju kepada beliau dan semua 

umat Islam. Dari Hasan bin Ali berpendapat apabila seseorang 

melakukan suatu perbuatan baik, maka ceritakanlah perbuatan itu 

kepada teman yang dapat dipercaya. 

Amru bin Maimun berpendapat pada saat bertemu teman 

terdekatnya, hendaklah bercerita kepadanya bahwa tadi malam ia 

mendapatkan karunia dari Allah SWT berupa shalat. Dari Bakr bin 

Abdullah bin Muzanni pernah mendengar Rasulullah SAW bersabda 

apabila seseorang telah mendapatkan nikmat kebaikan akan tetapi hal 

tersebut tidak berdampak baginya, maka hal itu disebut sebagai yang 

dimurkai Allah SWT, karena menentang atas segala kenikmatan yang 

telah diberikan kepadanya. Meriwayatkan Asy-Sya’bi dari An-Nu’man 

bim Basyir bercerita bahwa Rasulullah SAW bersabda seseorang yang 

enggan mensyukuri segala nikmat yang kecil, maka dia juga tidak bisa 

mensyukuri kenikmatan yang besar, seseorang yang enggan berterima 

kasih terhadap orang lain maka dia tidak akan bisa terima kasih 

terhadap Tuhannya. Mendapatkan banyak nikmat kemudian hal itu 

                                                           
29 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir Ath-thabari (Jami’ Al Bayan An 

Ta’wil Ayi Al-Qur’an), Ter. Amir Hamzah, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), h. 741-742.  



   25 

diceritakan kepada semua manusia merupakan bentuk dari rasa syukur, 

sebaliknya jika menyembunyikan nikmat maka hal itu disebut dengan 

kufur nikmat. An-Nasa’I meriwayatkan Malik bin Nadhah Al-Jusyami 

pada suatu saat ia sedang duduk dengan Nabi SAW, beliau melihatnya 

memakai baju usang, kemudian beliau berkata apakah engkau 

mempunyai harta, ia menjawab iya Rasulullah SAW, beliau berkata 

apabila telah diberikan harta dari Allah SWT kepadamu, maka 

hendaklah Tuhan melihat bekas dari nikmat yang telah diberikan 

kepadamu. 30 

3. Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi (1921-2018) 

Pada kitab Tafsirnya Al-Qur’an Al-Aisar yang ditulis olehnya, 

penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 

maksudnya yaitu bersyukur terhadap nikmat yang diberikan Tuhan, 

seperti nikmat ilmu, keimanan, wahyu, ihsan, serta al-furqan 

(pembeda), cara bersyukurnya adalah dengan cara mengajarkan, 

mendakwahkan, dan menyampaikannya. Karena Allah SWT 

merupakan tuhan yang mencintai manusia apabila bersyukur kepada-

Nya. Sehingga kewajiban agar selalu bersyukur kepada Tuhan, yakni 

dengan menggunakan nikmat sudah diberikan untuk segala hal yang 

diridai-Nya. 31 

4. Sayyid Quthb (1906 - 1966) 

Dalam kitab tafsirnya Fi Zhilalil Qur’an, penafsiran taḥadduṡ bi 

ni‘mah adalah sebagai kepedulian sosial, maksudnya Nabi SAW 

mendapatkan perlindungan dari kebingungan, mendapat petunjuk, dan 

diberikan kecukupan sebagai anak yatim, Tuhan memberikan arahan 

kepada beliau serta juga umatnya agar anak yatim selalu dilindungi dan 

memilih sikap sosial terhadap orang lain yang sedang meminta. 

                                                           
30 Syaikh Imam Al Qurthubi, Tafsir Al-Qurthubi (Al Jami’  Li Ahkaam Al-Qur’an), Ter. 

Dudi Rosyadi dan Faturrahman, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), h. 501-503.  
31  Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, Tafsir Al-Qur’an Al-Aisar (Aisar at-Tafasiir 

Likalaami al-‘Aliyy al-Kabir), Ter. Fityan Amaliy dan Edi Suwanto, (Jakarta: Darus Sunnah, 2014), 

h. 961. 



   26 

Kemudian menceritakan nikmat serta karunia dari Tuhan kepada orang 

lain. Maksud dari melindungi anak yatim adalah tidak menghina, 

membuatnya bersedih hati, dan sewenang-wenang terhadap haknya. 

Dan bersikap sosial dengan orang yang meminta-minta dengan cara 

yang lembut, halus, dan memuliakannya. Islam mengatur segala 

kegiatan yang ada dilingkungan masyarakat dengan keadilan dan 

kebenaran, serta ketakwaan dan kepedulian dengan sesama manusia, 

menjaga diri agar tidak keluar dari batasan yang Allah SWT tetapkan, 

serta membenci segala bentuk pelanggaran yang dilakukan oleh 

manusia. Menceritakan segala nikmat yang telah didapatkannya baik 

berupa nikmat keimanan dan petunjuk merupakan bentuk bersyukur 

kepada Tuhan, serta menyempurnakan syukur itu dengan melakukan 

berbagai macam kebajikan kepada orang lain, dan membicarakan 

kenikmatan yang bisa bermanfaat dan mulia bagi sesama manusia. 32 

5. M. Quraish Shihab (1944 - Sekarang) 

Pada kitab tafsirnya  Al-Mishbah, penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah 

adalah ketika nikmat yang berasal dari Tuhan di sebut-sebut dengan 

perasaan puas dan menjauhkannya dari perasaan bangga dan riya’. 

Karena dengan melakukannya maka hal itu merupakan bentuk 

manifestasi rasa syukur kepada Allah SWT. Banyak mufasir yang 

memaknai kata ḥaddiṡ ( ْحَد ِث) dengan perintah menyampaikan secara 

lisan, dan memahami makna nikmat dengan pengertian secara khusus, 

yakni ajaran agama atau wahyu-wahyu Allah. Sehingga lumrah apabila 

agama dan juga petunjuk dari Tuhan merupakan nikmat. Sesuatu yang 

berkaitan kesenangan, kenyamanan, serta kelebihan tidak memiliki arti 

apabila tidak disertai dengan nikmat agama. 

 Segala kesulitan, hal berat dan masalah besar tidak akan berarti apa-

apa dan terasa ringan apabila ia mendapatkan nikmat agama. Ada tiga 

                                                           
32  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an dibawah Naungan Al-Qur’an (Fi Zhilalil-

Qur’an), Ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil, (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), h. 

167.  



   27 

hal yang diberikan oleh Tuhan kepada Rasulullah SAW sebelum 

menjadi utusan-Nya, yaitu nikmat perlindungan pada saat beliau masih 

anak yatim, memperoleh rasa puas dan berkecukupan, dan 

mendapatkan petunjuk pada saat beliau sedang kebingungan. Anugerah 

petunjuk yang telah beliau dapatkan untuk menyelesaikan kebingungan 

inilah yang mengantarkannya kepada Tuhan, sehingga hal tersebut 

harus disampaikan kepada orang lain. Dari hal inilah perintah Allah 

SWT yang terkandung di dalam surah tersebut sebagai petunjuk 

bagaimana sikap ketika menghadapi anak yatim dan orang yang 

membutuhkan. Hal tersebut seakan-akan Rasulullah SAW 

diperintahkan oleh-Nya untuk membantu orang lemah sebagai inti dari 

risalah yang telah beliau dapatkan, serta menyampaikan hal tersebut 

kepada semua manusia. 33 

6. Ahmad Mustafa Al-Maragi (1883 - 1952) 

Pada kitab tafsirnya Al-Maragi, penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah di 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 maksudnya adalah bermurah hati 

dengan cara memberikan harta dan kelebihan nikmat kepada fakir 

miskin serta orang yang lebih membutuhkan. Maksud ayat ini bukanlah 

membicarakan dan berbincang tentang harta kekayaan yang 

dimilikinya karena hal tersebut bukanlah perbuatan yang terpuji, 

kebiasaan bagi orang yang bakhil adalah selalu menyembunyikan 

hartanya dan menjadikan harta tersebut digunakan dirinya sendiri 

sebagai pelindung dan tidak memiliki niat untuk membagikan serta 

menginfakkan hartanya kepada orang lain yang membutuhkan, mereka 

akan selalu merasa kekurangan. Berbeda dengan orang yang dermawan 

yang selalu menampakkan nikmat dengan menginfakkan harta 

miliknya kepada orang lain, hal tersebut ia lakukan sebagai bentuk 

syukur kepada Tuhan Nabi Muhammad SAW juga suka memberi 

kepada orang yang membutuhkan sampai-sampai mendapat julukan 

                                                           
33  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, 

(Tangerang: Pt. Lentera Hati, 2016), h. 398-402.  



   28 

yang sangat banyak memberi kepada fakir miskin, hal itu dilakukan 

karena beliau memiliki kasih sayang yang besar kepada semuanya, 

selalu menginfakkan semua harta benda miliknya sampai-sampai beliau 

hidup dengan tidak memiliki apapun lagi. 34 

7. Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (1904 - 1975) 

Pada kitab tafsirnya Al-Qur’anul Madjid An-Nur yang ditulis 

olehnya, penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 

11 maksudnya adalah limpahkanlah harta yang kamu miliki kepada 

fakir, dan limpahkan segala nikmat terhadap orang yang sedang butuh. 

Melakukan hal tersebut seseorang dapat dikatakan sebagai yang 

mensyukuri Allah atas nikmat-nikmat-Nya. Pada ayat ini tidak 

diartikan dengan menceritakan dan membeberkan harta yang dimiliki 

kepada orang lain, karena hal tersebut bukanlah perilaku yang baik. 35 

8. Aidh Al-Qarni (1959 - sekarang) 

Dalam kitab Tafsir Muyassar yang ditulis olehnya, penafsiran 

taḥadduṡ bi ni‘mah di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 maksudnya 

adalah bahwa segala nikmat yang dilimpahkan Allah SWT kepadamu 

maka siarkan kedermawanan dari-Nya, sampaikan kenikmatan tersebut 

kepada orang lain, perlihatkanlah nikmat yang diberikan kepadamu 

dengan cara bersyukur dan selalu mengingat-Nya, dan jangan sekali-

kali menyembunyikan nikmat dengan cara mengingkari serta tidak 

mengakui bahwa segala karunia dan kenikmatan berasal dari Allah 

SWT. 36 

 

 

 

 

                                                           
34  Ahmad Mustafa Al-Maragi, Terjemah Tafsir Al-Maraghi (Tafsir Al-Maragi), Ter. 

Bahrun Abubakar, (Semarang: Pt. Karya Toha Putra, 1985), h. 329-330. 
35 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur Jilid 4 

(Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur), (Jakarta: Cakrawala Publishing, 2011), h. 579.  
36 Aidh Al-Qarni, Tafsir Muyassar (at-Tafsir al-Muyassar), Ter. Tim Qisthi Press, (Jakarta: 

Qisthi Press, 2007), h. 625. 



   29 

G. Tafsir Muqāran 

Ada berbagai macam pendapat terkait kemunculan tafsir muqāran, 

yaitu sebagian ulama berpendapat bahwa metode tafsir ini sudah ada pada 

masa Nabi Muhammad SAW. Pendapat yang lainnya mengatakan bahwa 

cara menafsirkan ayat dengan muqāran dimulai pada pariode sahabat, 

kemudian diturunkan kepada Tabi’in, Tabj al-Tabi’in, dan sampai ke masa 

modern. Dari pemaparan tersebut dapat dijelaskan bahwa metode tafsir 

muqāran ini digunakan untuk mempelajari Al-Qur’an yaitu sejak dulu 

kemudian berlanjut sampai sekarang bersamaan dengan berkembangnya 

ilmu tafsir. Bisa juga disebutkan bahwa muqāran tersebut sudah dilakukan 

terlebih dahulu sebelum munculnya istilah metode muqāran. Tafsir 

muqāran termasuk tafsir umum yang bisa dilakukan oleh para penafsir 

dalam menyusun penafsirannya. Akan tetapi bisa juga dikatakan sebagai 

tafsir khusus yang digunakan untuk memahami isi kandungan di dalam Al-

Qur’an. Tafsir khusus secara sederhananya adalah sebuah ciri khas dari 

setiap mufasir dalam menuliskan serta menyajikan tafsirannya. Hal tersebut 

dapat diketahui dengan cara melihat thariqah, masdar, dan ittijah mufasir. 37 

Pengertian tafsir muqāran secara etimologi yakni berasal dari kata 

( مقارنة -يقارن  –قارن  ) yang memiliki arti komparatif (perbandingan), 

menggandengkan maupun menyatukan. Menurut pendapat dari Abd al-

Hayy al Farmawi yang dimaksud tafsir muqāran yaitu penafsiran Al-Qur’an 

yang dilakukan dengan menampung ayat-ayat yang terdapat di dalam Al-

Qur’an, kemudian setelah itu meneliti serta mengkajinya dan 

membandingkan berbagai pendapat dari para mufasir lainnya dalam 

menerangkan kandungan ayat Al-Qur’an. Tafsir yang dikaji juga bebas 

yaitu baik tafsir salaf ataupun khalaf, mengunakan tafsir al-ma’tsur maupun 

tafsir bi al-ra’y. Tafsir muqāran juga bisa digunakan untuk membandingkan 

berbagai macam ayat Al-Qur’an serta ayat dengan Hadis. Sehingga bisa 

dikatakan bahwa tafsir muqāran dapat dikategorikan beberapa bentuk, yaitu 

                                                           
37  Aida Fitriatunnisa dan Danendra Ahmad Rafdi, “Metode Tafsir Muqaran Dilihat 

Kembali”, Jurnal Iman dan Spiritualitas, (Vol. 3, No. 4, Oktober-Desember 2023), h. 641. 



   30 

membandingkan ayat dengan ayat lain, membandingkan ayat dengan Hadis, 

serta membandingkan tafsir dengan tafsir lainnya. 38 

Menurut Syahrin Harahap tafsir muqāran merupakan salah satu cara 

untuk mengetahui isi kandungan yang terdapat di dalam Al-Qur’an yakni 

dengan membandingkan antar ayat yang memiliki gaya penulisan kata dan 

kalimat yang berbeda dalam suatu persoalan maupun masalah yang sama. 

Dalam menggunakan metode muqāran, harus diperhatikan juga langkah-

langkah yang akan digunakan dalam membandingkan penafsiran yang 

dilakukan oleh para ulama, yaitu: 

1. Memastikan ayat maupun beberapa ayat yang akan dijadikan bilangan 

dominan.  

2. Menghimpun serta menyampaikan pandangan dari beberapa mufasir 

baik ulama Khalaf maupun ulama Salaf terkait makna puisi, dan di 

fokuskan pada konteks sejarah dan ijtihad.  

3. Kemudian menganalisis, yaitu membandingkan mufasir dalam 

menjelaskan kecenderungan, pola, serta dampak mazhab yang 

diikutinya kemudian bagaimana pengaruhnya di dalam membacakan 

ayat Al-Qur’an.  

4. Menetapkan sikap dalam melakukan metode muqāran dengan 

menerima penafsiran yang akurat dan menolak penafsiran yang tidak 

tepat. 39 

Metode penafsiran muqāran juga memiliki kelebihan dan 

kekurangannya di dalam menafsirkan Al-Qur’an, yaitu sebagai berikut: 

1. Kelebihan tafsir muqāran 

a. Dapat membuka hati untuk bersikap toleransi dengan pendapat yang 

berasal dari orang lain. 

                                                           
38 Anandita Yahya, dkk, “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-Ijmali, Al-Muqaran dan 

Al-Mawdui)”, Palapa: Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu Pendidikan, (Vol. 10, No. 1, Mei 2022), h. 

9 
39 Reni Karlina dan Alwizar, “Metode Tafsir Al-Muqaran dan Al-Maudhu’i”, Nashr al-

Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam, (Vol. 06, No. 3, Agustus 2024), h. 31-32. 



   31 

b. tafsir muqāran sangatlah berguna dalam mengetahui serta 

memahami ayat Al-Qur’an dari berbagai macam pendapat. 

c. Ketika menggunakan metode muqāran dalam menafsirkan ayat Al-

Qur’an, maka mufasir akan didorong untuk mempelajari serta 

mendalami berbagai macam ayat serta Hadis dan juga pendapat para 

ahli tafsir lainnya.  

2. Kekurangan tafsir muqāran 

a. Metode penafsiran muqāran ini tidak bisa diberikan kepada orang 

awam. 

b. Kurang bisa diandalkan dalam menjawab berbagai permasalahan 

sosial yang ada pada masyarakat, karena metode ini lebih fokus 

dalam membandingkan daripada menjawab permasalahan yang ada. 

c. Terkesan lebih dalam menggali serta menelusuri penafsiran ayat Al-

Qur’an yang telah ada dari para mufasir lainnya daripada 

mengemukakan penafsiran baru. 40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
40 Syahrin Pasaribu, “Metode Muqaran dalam Al’quran”, Wahana Inovasi, (Vol. 9, No. 1, 

Januari-Juni 2020), h. 46. 



   32 

BAB III 

KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI SYUKUR 

MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI 

 

A. Buya Hamka dan Tafsirnya 

1. Biografi Buya Hamka 

Abdul Malik biasa disebut dengan Hamka, 

beliau lahir di tanggal 17 Februari, tepatnya pada 

hari senin tahun 1908, ayah beliau Abdul Karim 

Amrullah dan ibunya Sitti Shafiah. Seiring 

waktu berjalan ayahnya mendapatkan 2 gelar 

dan namanya berubah jadi Dr. Haji Abdul Karim 

Amrullah, biasa disebut dengan Haji Rasul, dan 

Abdul Malik pun mengubah nama sebagai Abdul Malik Karim 

Amrullah. Sesudah Abdul Malik berangkat haji yang beliau laksanakan 

pada tahun 1927, namanya pun bertambah didepan namanya dengan 

kata “Haji”, sehingga nama beliau setelah berhaji menjadi Haji Abdul 

Malik Karim Amrullah, disingkat Hamka. Pada saat menggawangi 

majalah Pedoman Masyarakat sebagai nama penanya, beliau dikenal 

oleh masyarakat dengan sebutan Hamka sampai-sampai mendapatkan 

gelar dikehidupan sehari-harinya dengan nama Prof. Dr. Hamka. Ayah 

beliau pernah menikahi Raihana, dan dikaruniai oleh Allah SWT 

dengan Fatimah yang merupakan anak perempuan dari sepasang 

kekasih ini. Anak inilah yang akan menikah bersama dengan Syekh 

Ahmad Rasyid Sultan Mansur di kemudian harinya. 

Akan tetapi pernikahan ini tidak berlangsung lama karena 

disebabkan meninggalnya sang istri Raihana di Mekkah. Setelah itu 

Haji Rasul pun menikah lagi dengan seorang wanita yang bernama Sitti 

Shafiah yang sekarang menjadi ibu Hamka. Hamka lahir di Sumatera 

Barat, Kabupaten Agam, di wilayah Nagari Sungai Batang. Ayahnya 

Buya Hamka 



   33 

berprofesi sebagai dai, sehingga beliau dapat membagi waktunya untuk 

umat maupun keluarganya, juga terbiasa untuk mengisi pengajian dai 

di luar daerah tempat tinggal. Hal itu membuatnya memakan waktu 

yang cukup lama, sehingga keluarganya memaklumi dan mendukung 

beliau dalam menjalankan tugasnya.  

Malik hidup di Maninjau bersama dengan neneknya, ia belajar 

bersama neneknya melalui pantun-pantun tentang alam Minangkabau 

sehingga waktu kecil sudah mahir berpantun meskipun itu masih 

meniru neneknya. 41  Pada saat kecil Hamka pendidikannya dimulai 

membaca Al-Qur’an dirumah ayah dan ibunya saat pindah ke 

Padangpanjang di tahun 1914 Masehi. Kemudian Hamka dimasukkan 

oleh ayahnya ke sekolah desa saat usianya mencapai tujuh tahun, 

ayahnya memasukkan beliau ke dalam diniyah yang dibangun 

Zainuddin Labei el-Yunusi di tahun 1916. Abdul Malik berkhitan di 

kampungnya Maninjau pada tahun 1918, dan ayahnya Haji Rasul 

kembali dari kunjung pertamanya di Surau Jembatan Besi, tanah jawa. 

Ditempat tersebut ada madrasah yang menggunakan sistem pelajaran 

yang lama, namun diubah oleh Syekh Abdul Karim Amrullah, menjadi 

madrasah yang bernama Thawalib School.  

Dari situlah ayah Hamka berkeinginan agar anaknya dapat menjadi 

seorang penerus ulama sama sepertinya, dan berhenti dari Sekolah desa 

sehingga Hamka dapat dipindahkan ke Thawalib School. Akan tetapi 

metode pembelajaran dalam Thawalib School masih menggunakan 

pembelajaran kurikulum yang lama, seperti tuntutan untuk menghafal, 

inilah yang membuatnya merasa bosan walaupun sudah pindah sekolah. 

Walaupun demikian Hamka tetap naik kelas setiap tahunnya sampai 

kelas empat, ia tetap naik kelas akan tetapi metode pembelajaran yang 

ia rasakan tetaplah tidak menarik. Hal itu membuat Hamka pergi ke 

perpustakaan umum dan ditempat itulah ia tertarik membaca buku 

                                                           
41  Ferry Taufiq El-Jaquene, Buya Hamka Kisah dan Catatan dari Balik Penjara, 

(Yogyakarta: Araska, 2018), h. 43-45 



   34 

tentang sejarah dan juga cerita. Kemudian ayah dan ibunya bercerai 

karena disebabkan oleh tradisi adat setempat. 

 Hal tersebut membuat Hamka mengalami kehidupan yang 

terlantar dan membuat kenakalannya menjadi sebuah pemberontakan. 

Dari kejadian itulah membuatnya kabur ke tanah jawa pada tahun 1924, 

kunjungannya berlangsung sekitar kurang lebih satu tahun di tanah 

Jawa. Dalam mencari pelajaran Islam beliau memulainya di kota 

Yogyakarta, dan memulainya dengan mengikuti kursus dari Syarikat 

Islam dan Muhammadiyah. Pada momen tersebut Hamka mendapatkan 

pembelajaran Tafsir Al-Qur’an  yang merupakan hasil pertemuannya 

dengan Ki Bagus Hadikususmo. Hamka juga bertemu dengan beberapa 

tokoh penting seperti HOS Cokroaminoto, Syamsul Ridjal, Haji 

Fachruddin, dan Jong Islamieten Bond. 

Ia menyebutkan bahwa Islam itu hidup serta menyodorkan 

pendirian dan perjuangan. Setelah itu Hamka mendapat pelantikan dari 

AR. Sutan Mansur, ia mendapatkannya di Pekalongan selama enam 

bulan kurang lebihnya, sejak saat itulah ia lebih berfokus untuk menjadi 

seorang penyiar Islam. Hamka juga sering berpidato dengan semangat 

kesadaran baru pada saat usia 16 tahun. Pada saat usianya mencapai 17 

tahun, ia kembali ke Minangkabau dan menjadi pemimpin yang tumbuh 

di lingkungan masyarakat. Hal tersebut membuatnya berpidato dan 

bertabaligh kepada masyarakat sekitar. Hamka juga membuka kursus 

yang mengajarkan cara berpidato kepada semua orang yang sebaya 

dengannya, karena ia memiliki kemampuan dalam menyusun kata-kata 

secara alami dan membuatnya menjadi sosok yang istimewa di 

lingkungan temannya. 

Hamka juga mencatat dan menyusun pidato yang dibuat oleh 

temannya kemudian ia terbitkan semua kumpulan pidato tersebut ke 

majalah dan diberi nama Khatibul Ummah. 42 Ditahun 1925 pada bulan 

                                                           
42 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Tentang 

Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), h. 34-42 



   35 

Juli, ia pergi menuju padang panjang kemudian membangun Tabligh 

Muhammadiyah. Dan pada tahun 1927 bulan februari Hamka pergi 

untuk berangkat ke Mekkah dan bermukim disana selama 7 bulan serta 

menghadiri kegiatan kongres ke-18  yang diadakan oleh 

Muhammadyah di Solo. Saat ia pulang dari kegiatan tersebut ia juga 

ikut dalam meramaikan acara kepemimpinan Muhammadiyah yang ada 

di padang panjang. Hamka menikah muda bersama Siti Raham pada 5 

April tahun 1929, waktu itu beliau masih berusia 21 serta Siti Raham 

berusia 15. 

Hamka aktif berprofesi sebagai pengurus Muhammadiyah yang 

ada di Padang Panjang serta mempersiapkan acara kongres yang ke 19 

Muhammadiyah bertempat Minangkabau. Tahun 1930 beliau diutus 

oleh Cabang Muhammadiyah yang ada di Padang Panjang agar menuju 

ke Bengkalis dalam rangka membangun Muhammadiyah, dari situlah 

Hamka langsung menuju ke Yogyakarta untuk menghadiri Kongres ke 

20 Muhammadiyah. Dan pada saat akhir tahun 1931 ia diutus ke 

Makassar untuk mempersiapkan kongres yang ke-21 yang akan 

dilaksanakan pada bulan Mei tahun 1932 oleh pengurus Besar 

Muhammadiyah. Hamka juga menghadiri kongres Muhammadiyah 

diwilayah Semarang tahun 1933. Pada tahun berikutnya beliau kembali 

menuju ke Padang Panjang bersama ayahnya, Wakil P. B. Haji Mukhtar, 

dan gurunya A. R. Sultan Mansur untuk menghadiri Konferensi Daerah 

yang ada di Sibolga. 

Disaat itu Hamka menjadi bagian anggota dari Majelis Konsul 

Muhammadiyah di Sumatera tengah. Pada tahun 1936 tangga 22 

Januari ia pergi menuju Medan, dan disanalah ia menjadi pemimpin 

Majalah Pedoman Masyarakat dan juga ikut serta dalam gerakan 

Muhammadiyah di Sumatra Timur serta menjadi pemimpin. Pada tahun 

1942 saat H. Mohammad Said meninggal, menjabat sampai tahun 1945 

dan setelah itu pindah menuju ke Sumatra Barat. Hamka dipilih kembali 

menjadi ketua di Majelis Pemimpin Muhammadiyah di tahun 



   36 

berikutnya yang ada di Daerah Sumatra Barat, ia memimpin Majelis 

tersebut sampai tahun 1949 setelah penyerahan kedaulatan. Dan di 

tahun berikutnya 1950 Hamka kembali membangun Konferensi ke-31 

Muhammadiyah di Yogyakarta serta menyusun anggaran baru dan 

“Kepribadian Muhammadiyah” sebagai rumusannya. 

Di tahun 1953 pada saat Kongres ke-32 Muhammadiyah ia terpilih 

sebagai anggota pemimpin pusat Muhammadiyah. Akan tetapi seiring 

berjalannya waktu Hamka tidak lagi mencalonkan dirinya menjadi 

anggota pada saat kongres di Makassar karena disebabkan oleh faktor 

usia pada tahun 1971, sejak saat itulah ia menjadi penasihat sampai 

akhir hayatnya. Hamka memulai karirnya menjadi pegawai 

kementerian agama dan ia mengajar di banyak perguruan Islam pada 

tahun 1950. Pada tahun tersebut juga ia menunaikan ibadah rukun 

hajinya yang kedua, setelah selesai ia mengunjungi beberapa negara 

Arab serta menulis buku, seperti “Di Lembah Sungai Nil”, dan “Mandi 

Cahaya di Tanah Suci”. Pada tahun 1952 beliau mendapatkan 

undangan untuk dapat mengunjungi negara bagian barat selama empat 

bulan dari Departemen Luar Negeri Amerika, dalam kunjungannya 

tersebut ia juga menulis buku yang berjudul 4 bulan di Amerika.  

Kemudian pada tahun 1955 Hamka menjadi anggota DPR, 

awalnya ia menolak tapi karena kiriman telegram untuk membujuk 

hamka dari Pusat Pemimpin Muhammadiyah ditanda tangani oleh A. R. 

Sultan Mansur yang merupakan gurunya ia pun mau menjadi anggota 

Konstituante, karena pada waktu tersebut juga Muhammadiyah adalah 

anggota yang Istimewa dari Masyumi. Hamka mengikuti Simposium 

Islam yang ada di Lahore pada tahun 1958 dalam langka sebagai 

anggota Delegasi Indonesia. Kemudian ia pergi ke Mesir, pada saat 

Hamka dimesir ia bertemu dengan pemuka Islam yang ada di Mesir 

untuk  menjelaskan bagaimana kebangkitan gerakan Islam modern. Hal 

itu ia bicarakan di Universitas Al-Azhār di Kairo, dalam pidatonya yang 

“Pengaruh Mohammad Abduh di Indonesia” untuk mendapatkan gelar 



   37 

Doktor Honoris Causa. Pada saat itu ia pergi ke Mekkah untuk 

melaksanakan ibadah Umrah di tahun 1958 pada saat usianya 

menginjak 50 tahun, ia berdoa agar dapat terus bermanfaat dalam 

meneruskan cita-cita ayahnya dan juga organisasi Muhammadiyah di 

sisa umurnya. 43 

Buya Hamka meninggal dunia di usianya yang menginjak ke 73, 

tanggal 24 Juli 1981 beliau meninggal di rumah sakit pusat pertamina 

(RSPP)  pada jam 10.41 pagi. Setelah di shalatkan di masjid Al-Azhār 

kemudian jenazah dikebumikan di tanah kusir kebayoran lama, di 

tempat pemakaman umum. Diduga meninggalnya buya hamka 

disebabkan karena beliau menderita penyakit jantung, radang paru-paru, 

dan diabetes. 44 Walaupun beliau telah meninggal dunia, namun karya-

karyanya yang selama ini ditulis akan selalu ada. Sehingga dapat dibaca 

dan dipahami isi serta maknanya, dan menjadi sebuah warisan yang tak 

ternilai harganya bagi generasi baru yang akan memulai mempelajari 

berbagai macam bentuk penafsiran Al-Qur’an. 

 

2. Karya-karya Buya Hamka 

Buya Hamka adalah tokoh ulama besar yang telah banyak 

menghasilkan karya-karya yang tertuang di dalam buku atau majalah. 

Sebanyak 94 karya yang telah beliau tulis di semasa hidupnya, di antara 

yaitu antara lain: 

a. Tafsir Al-Azhār, berisi penafsiran Al-Qur’an dari juz 1 hingga juz 

30, kota Jakarta, penerbit panjimas, tahun 1990. 

b. Ayahku, berisi tentang riwayat hidup Buya Hamka dan juga 

Perjuangannya, kota Jakarta, penerbit Pustaka Wijaya, tahun 1958. 

c. Revolusi Agama, kota Padang Panjang, penerbit Anwar Rasyid, 

tahun 1946. 

                                                           
43 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, (Jakarta Selatan: Noura PT 

Mizan Publik, 2016), h. 4-9 
44 Aimi Rasyida Junedi (ed), Perjalanan Terakhir Buya Hamka, (Bandar Baru Bangi: Jt 

Books Plt, 2021), h. 28-30. 



   38 

d. Falsafah Hidup, cetakan ke 3, kota Jakarta, penerbit Pustaka Panji 

Masyarakat, tahun 1950. 

e. Kenang-Kenangan Hidup, sebanyak 4 Jilid, kota Jakarta, penerbit 

Bulan Bintang, tahun 1979. 

f. Cermin Kehidupan, kota Jakarta, penerbit Mega Bookstrore, tahun 

1962. 

g. Di Bawah Lindungan Ka'bah, cetakan ke 7, kota Jakarta, penerbit 

Balai Pustaka, tahun 1957. 

h. Mengembara di Lembah Nil, kota Jakarta, penerbit NV. Gapura, 

tahun 1951. 

i. Kedudukan Perempuan dalam Islam, kota Jakarta, penerbit 

Pustaka Panjimas, tahun 1973. 

j. Gerakan Pembaruan Agama (lslam) di Minangkabau, kota Padang, 

penerbit Minang Permai, tahun 1969.45 

 

3. Tentang Tafsir Al-Azhār 

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Azhār 

Salah satu bentuk asli dari bukti yang 

menunjukan bahwa Buya Hamka 

merupakan seseorang yang memiliki 

banyak sekali ilmu pengetahuan yaitu 

dengan melihat karyanya yang fenomenal 

Tafsir Al-Azhār. Hamka menulis kitab ini 

bermula ketika mengikut kuliah di daerah 

Kebayoran Baru Jakarta tempat Masjid Al-

Azhār yang dilakukan diwaktu subuh pada tahun 1958. Sehingga 

buya Hamka memberi nama kitab tafsirnya itu sama seperti masjid 

tempat di mana pertama kali ia membuat tafsirnya, agar dapat 

mengenang tempat yang memiliki banyak sejarah itu. Masjid 

                                                           
45 Ibnu Ahmad Al-Fathoni, Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi Melayu Buya Hamka, 

(Jakarta: Arqom Patani, 2015), h. 45-52 

Kitab Tafsir Al-Azhār 



   39 

tersebut diberi nama oleh Rektor dari Universitas Al-Azhār Mesir 

yaitu Syaikh Mahmoud Syaltout ketika mengunjungi Indonesia pada 

tahun 1960. Ada dua keadaan yang membuat beliau terdorong untuk 

menulis tafsir Al-Azhār. 

Pertama yaitu pada waktu tersebut mulai banyak pemuda yang 

tertarik dalam memahami kandungan Al-Qur’an dalam pemahaman 

zaman sekarang, akan tetapi mereka tidak mengetahui bahasa arab 

dan kesulitan memahaminya. Oleh sebab itulah Hamka menulis dan 

menyusun tafsir menggunakan bahasa indonesia sehingga mudah 

dimengerti para pemuda. Kemudian yang kedua adalah tafsir ini 

untuk para pendakwah, karena tidak semua orang yang berdakwah 

mengerti semua bahasa Arab dan pengetahuan secara umum, 

sehingga hal ini menyebabkan kesulitan dalam menyebarkan ajaran 

Islam. 46  Pada saat Hamka mulai menafsirkan Al-Qur’an diwaktu 

subuh, masalah mulai datang menghampirinya. Penampung dari 

pengisian kajian Al-Qur’an waktu subuh yaitu Panji Masyarakat izin 

terbitnya dicabut oleh pemerintah, membuat beliau mendapat 

berbagai macam fitnah dan cacian dari kelompok komunis pada 

waktu itu. 

Akan tetapi Hamka memikirkan bagaimana caranya supaya 

tetap bisa diterbitkan kajian subuhnya, maka ia pun mengganti 

penerbitnya ke majalah Gema Islam dan diupayakan Kolonel 

Mukhlas Rowi serta Jendral Sudirman, yang mana Hamka menjadi 

pemimpin aktif di waktu itu. Pada saat beliau telah selesai 

melaksanakan pengajian di hari senin 27 januari pada tahun 1964, 

beliau ditangkap para pemerintah orde lama kemudian 

dimasukkannya kedalam penjara. Pada saat itu Hamka memiliki 

kesempatan untuk menulis kitab tafsirnya sampai terjadinya 

kejatuhan orde lama kemudian berganti orde baru yang dipimpin 

                                                           
46 Abdul Manan Syafi’i, “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar”, Miqot, 

(Vol. XXXVIII No. 2 Juli-Desember 2014) h. 267-268. 



   40 

Soeharto. Pada saat itu PKI telah hilang kekuatannya membuat 

Hamka dibebaskan dari penjara yang ia tinggali selama kurang lebih 

dua tahun pada tanggal 21 Januari tahun 1966. Hal ini beliau 

manfaatkan memperbaiki serta melengkapi tafsir Al-Qur’an yang 

sudah ditulisnya. Penerbitan pertama kali kitab tafsir Al-Azhār ini 

dimulai juz 1-4 yang dilakukan oleh penerbit Pembimbing Masa 

pada waktu itu dipimpin H. Mahmud. Kemudian terbitan yang kedua 

yaitu juz 15-30 dilakukan Pustaka Islam, Surabaya. Dan terbitan 

terakhir juz 5-14 dilakukan Yayasan Nurul Islam Jakarta. 47 

b. Sistematika Tafsir Al-Azhār 

Ada beberapa sistematika yang Hamka gunakan dalam menulis 

kitab tafsir Al-Azhār, akan dijelaskan dibawah ini: 

1) Dalam Menafsirkan ayat Al-Qur’an, beliau memakai metode 

yang secara urut sesuai dengan susunan Mushaf Utsmani. Yang 

mana diawali dengan Qs. Al-Fātiḥah (1) kemudian berakhir 

dengan Qs. An-Nās (114), metode ini disebut tahlili. 

2) Setiap surah yang akan Hamka tafsiri akan dimulai dengan 

pendahuluan. Serta akhir dari penafsirannya ia akan 

memberikan saran yaitu berupa nasihat untuk para pembacanya 

agar bisa memetik pelajaran yang sudah Hamka tafsirkan di 

dalam kitabnya. 

3) Pada saat akan menafsirkan surah, ia akan mengawalinya 

dengan pembahasan dari asal usul bagaimana surah itu 

diturunkan, jumlah ayat dalam surah tersebut, makkiyah dan 

Madaniahnya, dan lain sebagainya.  

4) Hamka menyajikan ayat-ayat yang akan ia tafsirkan secara 

pendek, yaitu terdiri dari satu sampai lima ayat, Al-Qur’an 

beserta terjemahan bahasa Indonesianya, kemudian 

menjelaskan apa isi dari ayat tersebut. 

                                                           
47  Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis”, STAIN 

Datokarama Palu, Jurnal Hunafa, (Vol. 6, No. 3 Desember 2009) h. 367-368. 



   41 

5) Di dalam tafsirnya juga ada komentar yang menyangkut 

peristiwa yang terjadi di zaman kontemporer saat ini. 

6) Terkadang Hamka juga menyebut kualitas Hadis yang ia 

gunakan di dalam tafsirnya 

7) Di setiap surah yang ia tafsirkan, Hamka juga menambah tema 

dalam pengelompokan ayat Al-Qur’an kemudian di jelaskan apa 

isi kandungannya. 

8) Tafsir Al-Azhār juga sangat kental akan nuansa Minangnya, 

contohnya dalam tafsirnya Qs. ‘Abasa (80) ayat 31-32, di ayat 

tersebut menyebut contoh buah-buahan yaitu duku, rambutan, 

langsat, mangga, dan durian, buah tersebut tumbuh banyak di 

Indonesia dan tidak tumbuh di daerah Timur Tengah. 48 

c. Metode dan Corak Tafsir Al-Azhār 

Buya Hamka dalam membuat kitabnya Al-Azhār menggunakan 

metode Tahlili (analisis), dalam memakai metode ini beliau menulis 

tafsir Al-Azhār dengan berurutan sesuai mushaf Al-Qur’an (dari Qs. 

Al-Fātiḥah sampai Qs. An-Nās). Metode tahlili dipakai ahli tafsir 

untuk menjabarkan atau menerangkan kandungan di dalam ayat Al-

Qur’an mencakup asbabun nuzul, penjelasan ayat secara 

komprehensif (menyeluruh), makna kosa kata, dan menjelaskan 

makna yang ada di dalamnya yang lebih condong dan keahlian 

mufasir. Walaupun beliau menggunakan metode tahlili, di dalam 

tafsirnya tidak banyak penjelasan terkait dengan makna kosa kata, 

akan tetapi banyak penjelasan dalam memahami Al-Qur’an dengan 

komprehensif. Biasanya beliau langsung memberikan petunjuk serta 

makna di dalam ayat tanpa banyak memaparkan kosa kata (jarang 

ditemui di tafsir Al-Azhār). 49 Kemudian al-adab al-ijtima’i (sosial 

                                                           
48 Avif Alviyah, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, STAI Sunan 

Drajat Lamongan, Ilmu Ushuluddin, (Vol. 15, No. 1, Januari 2016) h. 29-30.  
49 Muhammad Mujadid Syarif, Skripsi Hikmah Tikrar dalam Surah Ar-Rahman (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah), (Riau: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, 

2015), h. 13-14. 



   42 

kemasyarakatan) merupakan corak yang ia gunakan dalam menulis 

tafsirnya, yang mana corak ini berusaha untuk menerangkan 

berbagai macam petunjuk yang terdapat pada Al-Qur’an. 

Hamka juga mencari kaitannya terhadap suatu keadaan di dalam 

masyarakat dan setelah itu berupaya untuk memberikan cara untuk 

mengatasi masalah tersebut. Walaupun kitab Al-Azhār ini 

melakukan banyak penafsiran seperti Teologi, Filsafat, Tasawuf, 

Hukum dan lainnya, akan tetapi hal tersebut tidak membuatnya 

keluar dari al-adab al-ijtima’i. Yang selalu memberikan motivasi 

kepada masyarakat dan juga menyelesaikan berbagai masalah yang 

timbul di kehidupan sosial maupun keagamaan. 50 

 

B. Wahbah Zuhaili dan Tafsirnya  

1. Biografi Wahbah Zuhaili 

Wahbah Az-Zuhaili adalah salah satu 

dari ulama fiqih, beliau terkenal didaerah 

Syiria pada abad ke 20. Wahbah Zuhaili 

merupakan mufasir Kontemporer yang telah 

banyak menginspirasi di dalam keilmuan 

Islam, ia juga sejajar dengan para ulama 

fiqih yang banyak berjasa pada abad ke 20 seperti dengan Sayyid Qutb, 

Said Hawwa, Thahir  Ibnu ‘Asyur, dan para tokoh lainnya. Wahbah 

Zuhaili lahir pada 6 maret tahun 1932, di perkampungan Dair ‘Athiya 

yang biasanya dilalui oleh orang-orang untuk menuju ke Damaskus 

karena jalurnya searah. Dilahirkan oleh Fatimah binti Musthafa Sa’dah, 

ibu pilihan Allah SWT karena memiliki sifat yang teguh dan warak 

dalam menjalani kehidupan yang sesuai dengan syariat Islam. Dan 

ayahnya bernama Musthafa Az-Zuhaili yang hidup sederhana dengan 

bertani, selalu beribadah dengan rajin, dan gemar dalam melaksanakan 

                                                           
50 Dewi Murni, “Tafsir Al-Azhar (Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis)”, Jurnal 

Syahadah, (Vol. III, No. 2,Oktober 2015) h. 33-39 

Wahbah Zuhaili 



   43 

puasa, beliau juga dikenal oleh orang lain sebagai penghapal Al-Qur’an, 

ketakwaan, dan kesalehannya, walaupun beliau hanya orang biasa saja 

bukan cendikiawan, ulama,maupunn ilmuan. 51 

Dari kecil Wahbah Zuhaili memulai pendidikannya dikampung 

dengan mempelajari Al-Qur’an serta bersekolah ibtidaiyah. Kemudian 

beliau ke Damaskus untuk menempuh pendidikan lanjutnya 

Tsanawiyah pada umurnya yang ke 14 di tahun 1946. Wahbah Zuhaili 

sangat rajin dan gemar belajar, karena itulah ia melanjutkan pendidikan 

belajarnya ke Kulliyyah Syar’iyyah di Damaskus sampai lulus tahun 

1952. Setelah itu untuk melanjutkan pendidikannya beliau pergi ke 

Kairo dan melakukan kegiatan pembelajarannya secara bersamaan di 

Universitas Al-Azhār yakni Fakultas Bahasa Arab dan Fakultas Syari’ah, 

serta Fakultas Hukum di Universitas ‘Ain Syam. Sesudah menempuh 

pendidikan tersebut beliau mendapatkan ijazah Tamhassus pengajaran 

Bahasa Arab serta ijazah sarjana Syari’ah Universitas Al-Azhār tahun 

1956, serta mendapatkan ijazah  Lc (Licence) di Universitas ‘Ain Syam 

pada bidang hukum tahun 1957, di Universitas Kairo mendapat gelar 

Magister Syari’ah Fakultas Hukum tahun 1959, dan memperoleh 

Doktor tahun 1963. 

Tidak hanya lulus dalam pendidikan kuliahnya, beliau juga 

menduduki peringkat teratas dari semua proses pendidikannya. Menurut 

beliau rahasia dari kesuksesan yang telah diraihnya adalah kesungguhan 

mempelajari pelajaran serta menjauhi semua sesuatu yang dapat 

mengganggu pembelajarannya. Wahbah Zuhaili mendapatkan 3 ijazah 

dalam waktu 5 tahun, setelah itu mendapat gelar M.A di Universitas 

Kairo selama kurun waktu dua tahun dengan tesisnya “al-Zira’I fi al-

Siyasah al-Syar‘iyyah wa al-Figh al-Islam”. Setelah itu ia meneruskan 

pendidikannya lebih tinggi lagi yaitu doktoral yang telah diselesaikan 

                                                           
51 Septiana Hutagalung, Skripsi Etika Melakukan Al-Najwa Menurut Wahbah Az-Zuhaili 

(Analisis Terhadap Penafsiran Surah Al-Mujadalah Ayat 8-10 dalam Tafsir Al-Munir), (Medan: 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2023), h. 42. 



   44 

saat tahun 1963, disertasinya “Atsar al-Harb fi al-Fiqh al-Islami” 

dibimbing Dr. Muhammad Salam Madkur. 52  Wahbah Zuhaili juga 

mengabdi menjadi dosen di Universitas Damaskus Fakultas Syari’ah 

tahun 1963.  

Pendidikan beliau semakin meningkat sampai naik jabatan menjadi 

pembantu dekan Fakultas yang sama, ia juga disandangkan dengan 

ketua dari jurusan Fiqh al-Islami dan jabatan dekan pada kurun waktu 

yang sebentar pada saat menjadi pembantu dekan. Setelah itu Wahbah 

Zuhaili menjadi salah satu dari guru besar yang mengajar di Universitas 

yang ada di Syiria pada bidang hukum Islam, kehebatan yang telah 

beliau dapatkan tidak luput dari para guru yang selalu membimbingnya. 

Beberapa guru yang telah mengajar beliau di Damaskus, Universitas 

Syams, Universitas Al-Azhār Mesir antara lain Syekh Ahmad Samad 

(pengajar Iimu Tajwid), Syekh Mahmud Yasin (pengajar Ilmu Hadis), 

Syekh Jada r-Rab Ramadhan, Syekh Mahmud Abd. Dam (pengajar fiqih 

Syafi’i), Syekh Mahmud ar-Rankusi (pengajar ilmu Akidah), Syekh 

Hasan asy-Syatti (pengajar ilmu Faraidh), Syekh Al-Azhār Iman 

Mahmud Syaltut, Dr. Al-Imam Abdur Rahman Taj, Syekh Isa (pengajar 

fiqih Perbandingan), dan para guru yang lainnya. Beliau juga pernah 

menjabat menjadi pengurus lembaga penyelidikan Institut Keuangan 

Islam, berdedikasi dalam mengawas undang-undang di bidang Syari’ah 

kepada Institut Keuangan Islam dan Serikat, tergolong di dalamnya 

Bank Islam antar bangsa. Wahbah Zuhaili juga dikenal seorang 

pendakwah yang sering tampil di program radio atau televisi, pernah 

juga menjadi aktivis dakwah di Masjid Utsman dan imam. 

Wahbah Zuhaili menjadi Ahlussunnah Wal Jama’ah dalam masalah 

Aqidahnya, beliau juga membenarkan tindakan bertawasul kepada 

Rasulullah SAW serta wali Tuhan, tidak mengkafir-kafirkan golongan 

Salafi-Wahabi. Wahbah Zuhaili meninggal pada saat usianya menginjak 

                                                           
52 Abdul Mu’ti Assiddiqi, Skripsi Perspektif Syekh Wahbah Zuhaili & Kompilasi Hukum 

Islam, (Kediri: Institut Agama Islam Tribakti, 2022), h. 15-16. 



   45 

83 pada tahun 2015, di Suriah pada sabtu sore, tidak ada yang 

mengetahui penyebab kematian beliau sampai sekarang, beliau 

meninggalkan banyak ilmu dan hal itu akan kenang sepanjang zaman. 53 

 

2. Karya-karya Wahbah Zuhaili 

Kesuksesan yang telah diraih oleh Wahbah Zuhaili dari bidang 

akademik sampai menjadi pemimpin dari banyaknya lembaga-lembaga 

pendidikan dan sosial merupakan bukti dari kefaqihan dan kecerdasan 

yang dimiliki olehnya, beliau juga terlibat dalam memperhatikan 

berbagai macam disiplin keilmuan di sektor pendidikan dan sosial, hal 

tersebut dibuktikan dengan keaktifannya dalam menghasilkan berbagai 

macam karya yang dibuatnya, yang di dalam karya tersebut berisi 

berbagai macam referensi yang terkait dengan perkembangan sains dan 

paradigma masyarakat walaupun karyanya lebih condong ke dalam 

bidang tafsir dan fiqih. Beliau juga aktif menulis buka dan artikel jika 

dihitung jumlah tulisannya mencapai 133 buku, apabila tulisan risalah 

yang telah dibuatnya digabungkan maka jumlah tulisan yang telah 

beliau buat mencapai lebih dari 500 makalah, karya yang telah 

diterbitkan olehnya antara lain yaitu: 54 

a. At-tafsīr al-Munīr 

b. Al-‘Alaqat al-Dawali fi al-Islāmī 

c. Haqq al-Huriyah f al-‘Alam 

d. Al-Fiqh al-Islamī wa Adillatuh.  

e. Al-Islām Dīn Syura wa Dimuqratiyah.  

f. Atsār al-Harb fi al-Fiqh al-Islāmī: Dirāsah Muqārin.  

g. Asl Muqāranit al-Adyān.  

                                                           
53 Tutut Fatmawati, Tesis Penafsiran Kontekstual Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Ayat-ayat 

Istiqamah dalam Kitab Tafsir Al-Munir, (Kediri: Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2019), h. 49-

51. 
54 Muhammad Taufiq, Skripsi Makna Kata Wail dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Munir), 

(Pekanbaru: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2015), h. 13-14. 



   46 

h. Al-Huqūq al-Insān fi al-Fiqh al-Islāmī bi al-Ishtirāk Ma’a al-

Ākhirīn.  

i. Usul al-Fiqh al-Islāmī. 55 

 

3. Tentang Tafsir Al-Munīr 

a. Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Munīr 

Pada tahun 1991, beliau menerbitkan 

karyanya At-Tafsir Al-Munīr (fi al-Aqidah 

wa asy-Syariah wa al-Manhaj) memiliki 16 

jilid dan tidak lebih 10.000 halaman. Kitab 

ini dibuat selama 16 tahun setelah menulis 2 

buku yakni al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu 

sebanyak 8 jilid dan Ushul Fiqh al-Islami 

sebanyak 2 jilid, tafsir Al-Munīr pertama 

diterbitkan oleh Dar al-Fikri Damsyiq Suriah dan Darul Fikri Beirut 

Libanon, dalam muqaddimah tujuan dibuatnya tafsir ini adalah 

menghubungkan kaum muslimin dengan Al-Qur’an kitab pedoman 

dalam kehidupan karena terkandung firman Allah SWT dengan 

ikatan secara ilmiah dan kuat. Karena di dalamnya mengandung 

aturan yang semua orang harus taati di dalam kehidupan. 56 Kitab 

tafsir ini diselesaikan oleh beliau pada saat jam delapan pagi dihari 

senin tanggal 13 Dzulqadah tahun 1404 H (27 Juni 1988), dirinya 

menginjak umur ke 56, yang melatar belakangi beliau dalam 

menulis tafsir ini adalah pengabdian yang telah dicurahkannya 

kepada ilmu pengetahuan yang terkait dengan ke Islaman dengan 

berttujuan agar dapat menghubungkan antara Al-Qur’an dengan 

umat Islam berdasar hubungan logis dan erat, Al-Qur’an adalah 

kitab yang memuat kalam mulia serta di dalam memiliki hukum 

                                                           
55 Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h. 19. 
56  Hermansyah, “Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah 

Zhuhaily”, El-Hikmah, (Vol. 8, No. 1, Desember 2014), h. 24-25. 

Terjemah Kitab Tafsir Al- 
Munīr 



   47 

yang mengatur kehidupan semua manusia baik secara umum 

maupun khusus. 57 

b. Sistematika Tafsir Al-Munīr 

Secara sistematika, wahbah zuhaili menjelaskan diawal surah 

bagaimana keutamaan dan kandungan yang akan dibahasnya, dan 

juga mengelompokkan tema secara garis besar, tema pembahasan 

memiliki 3 aspek yang harus dipenuhi, dari segi bahasa, maksudnya 

memaparkan kata atau istilah dari segi gramatika bahasa dan al-

balaghat yang ada di dalam sebuah ayat. Kedua al-tafsir al-bayan, 

maksudnya adalah mendeskripsikan ayat yang ada di dalam Al-

Qur’an secara Komprehensif (menyeluruh), dengan melakukannya 

maka dapat mengetahui makna apa saja yang terkandung dan 

kesahihan dari Hadis yang berkaitan dengan ayat tersebut. Ketiga 

fiqh al-hayat wa al-ahkam, maksudnya adalah merincikan sebagai 

kesimpulan di dalam ayat-ayat tersebut kemudian diambil dan 

dihubungkan dengan realitas yang terjadi di lingkungan manusia, 

sehingga jika muncul masalah baru maka beliau akan berusaha 

untuk menguraikan masalah tersebut sesuai dengan hasil 

ijtihadnya. 58  Secara sederhana sistematika yang Wahbah Zuhaili 

gunakan untuk menulis tafsir Al-Munīr antara lain: 

1) Mengelompokkan ayat Al-Qur’an dalam satu tema yang 

memiliki berbagai macam judul secara jelas.  

2) Memaparkan isi kandungan yang ada di dalam surah dengan 

global.  

3) Memaparkan penjelasan bahasa dalam menafsirkan Al-Qur’an.  

4) Menerangkan berbagai macam riwayat shahih dan asbabun 

nuzul dari ayat serta mengesampingkan riwayat lemah dan 

                                                           
57 Muhammad Shohib, “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif Wahbah Al 

Zuhaili dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir fi Al-Aqidah, Al-Shari’ah dan Al-Manhaj”, Al Qalam: 

Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, (Vol. 18, No. 4, Juli - Agustus 2024), h. 2866. 
58 Ummu Hani, Skripsi Penafsiran Kalimat Wadhribuhunna dalam Qs. An-Nisaa [4]: 34 

dan Implementasinya (Studi Komparatif Antara Penafsiran Wahbah Zuhaili dan Muhammad 

Quraish Shihab), (Surabaya: Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel, 2010), h. 22. 



   48 

menyertakan cerita Nabi serta berbagai macam kejadian besar di 

dalam Islam.  

5) Memaparkan kandungan dari tafsir dan istimbath hukum di 

dalam ayat Al-Qur’an  

6) Menerangkan berbagai macam kajian sastra pada ayat Al-

Qur’an dan tempatnya dari segi tata bahasa agar hal tersebut 

dapat memudahkannya memaparkan makna serta bisa 

menghindar tafsir sulit. 59 

c. Metode dan Corak Tafsir Al-Munīr 

Beliau menulis kitab Tafsirnya menggunakan berbagai macam 

metode. Di antaranya yang pertama adalah sumber penafsiran, 

dalam hal ini beliau menggabungkan penafsiran bi al-mat’sur 

(periwayatan) serta bi al-ra’y (penalaran dan ijtihad). Berbeda dari 

mufasir lainnya Wahbah Zuhaili menerapkan penafsiran bi al-

mat’sur dengan ringkas, sehingga dalam mengambil riwayat yang 

akan dijadikan rujukan memilih paling benar serta dinukilkan pada 

tafsir klasik lainnya. Dari segi penafsiran bi al-ra’y (penalaran dan 

ijtihad) beliau tidak mencantumkan bagian besar, akan tetapi 

memporsikannya dengan bagian yang paling relevan (bermakna) di 

bagian yang lain pada saat menjelaskan isi Al-Qur’an. Hal tersebut 

disebabkan karena terdapat pemisahan dari penafsiran ayat (al-tafsir 

wa al-bayan) pengetahuan lahiriyah, penjelasan isi kandungan ayat 

(al-fiqh al-hayat) pengetahuan pesan Al-Qur’an berkaitan 

perkembangbiakan isu di lingkungan, dari hukum ataupun yang 

lainnya. 

Wahbah Zuhaili juga cenderung dalam mengambil pola modern, 

yakni metode tahlili (analitik) serta metode semi tematik. Maksud 

metode tahlili itu sendiri penjelasan segala aspek pada ayat Al-

                                                           
59 Aliza Fitri, Skripsi Penafsiran Ayat-ayat Hujan dalam Kitab Tafsir Al-Munir Karya 

Wahbah Az-Zuhaili (Kajian Tematik Tentang Manfaat Hujan), (Mataram: Universitas Islam Negeri 

Mataram, 2022), h. 23. 



   49 

Qur’an, disusun seperti urutan mushaf, menjelaskan unsur yang ada 

di dalam suatu ayat, dan dari aspek bahasa seperti balaghah, i’rab, 

asbabun nuzul (sebab turunnya ayat), makna kosa kata, dan 

munasabat (korelasi) antar ayat dengan ayat sebelumnya. Beliau 

cenderung menjelaskan uraian yang ada di dalamnya secara 

menyeluruh serta membahas penamaan dan keutamaannya. 

Berusaha dengan keras dalam memakai metode tematik, yakni 

penafsiran dari ayat yang beda tetapi mempunyai satu tema, 

contohnya warisan, riba, jihad, dan lainnya. Di dalam semi tematik 

beliau menerapkannya dengan cara mengelompokkan ayat yang ada 

di dalam surah kemudian memutuskan tema secara jelas yang dapat 

mewakili isi kandungannya. 

Menjelaskan unsur-unsur yang terkandung di dalam ayat 

meliputi bahasa,arti kosa kata, balaghah, dan i’rab beliau juga 

mencantumkan sumber rujukan. 60  Kemudian beliau dalam 

Tafsirnya juga menggunakan referensi dari al-Jami li Ahkam al-

Qur’an karya al-Qurtubi, al-Burhan  fi Ulum al-Qur’an karya al-

Zarkashi, al-Tafsir al-Kabir karya Fakhr al-Din al-Razi, dan 

sebagainya. Dalam menjelaskan tafsirnya Wahbah Zuhaili 

menggunakan metode muragi, yaitu mengkomparasikan berbagai 

macam pendapat mufasir tafsir klasik maupun Kontemporer, 

kemudian membandingkan pendapat dengan meraka dan setelah itu 

beliau mengeluarkan pendapatnya. Yang ketiga dalam menerangkan 

penafsirannya Wahbah Zuhaili secara metodis dalam tafsir Al-Munīr 

selalu memaparkan kandungan serta keutamaan yang ada di dalam 

Al-Qur’an, dan berbagai tema berkaitan dengannya secara umum. 

Tema yang dibahas mencakup penjelasan istilah dan bahasa yang 

ada disebuah ayat, dan menjelaskannya dari segi gramatika bahasa 

dan balaghahnya.  

                                                           
60 Ummul Aiman, “Metode Penafsiran Wahbah Al-Zuhayli: Kajian al-Tafsir al-Munir”, 

Miqot, (Vol. XXXVI, No. 1, Januari-Juni 2012), h. 10-11. 



   50 

Dari hal inilah dapat disimpulkan metode yang digunakan beliau 

adalah metode itnabi (tafsili), yaitu menafsirkan secara panjang 

lebar dan terperinci. Yang keempat beliau menggunakan metode 

tahlili (diawali Qs. Al-Fātiḥah dan diakhiri Qs. An-Nās). Tafsir Al-

Munīr juga dapat disebut semi tematik, sebab beliau memberikan 

tema dari berbagai kajian ayat yang sesuai kandungannya. 61 Corak 

tafsir yang beliau gunakan adalah corak adabi (kesastraan) dan al-

Ijmali (sosial kemasyarakatan) dan juga ada nuansa fiqih, nuansa ini 

ditujukan karena adanya penjelasan yang berkaitan dengan fiqih 

kehidupan ataupun hukum yang ada di dalamnya, nuansa fiqih ini 

ada karena beliau merupakan seorang ahli fiqih, sehingga bisa juga 

dikatakan corak tafsir yang ada di dalam tafsir Al-Munīr adalah 

keserasian antara Adabi Ijtimali dan fiqihnya ataupun penekanan 

Ijtimali lebih mengarah fiqih. 62 

 

C. Penafsiran Ayat Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Menurut Buya Hamka dalam 

Tafsir Al-Azhār dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-Munīr 

 

1. Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11 

ثْ  ا بنِعِْمَةِ رَب كَِ فحََد ِ  وَامََّ

 

Artinya: “Terhadap nikmat Tuhanmu, nyatakanlah (dengan 

bersyukur).” 63 

 

2. Penafsiran Buya Hamka 

Menurut beliau di dalam tafsir Al-Azhār dijelaskan maksud ayat 

tersebut adalah bersyukur terhadap segala kenikmatan yang sudah 

                                                           
61 Ainol, “Metode Penafsiran Al-Zuhayli dalam Al-Tafsir Al-Munir”, Mutawatir: Jurnal 

Keilmuan Tafsir Hadis, (Vol. 1, No. 2, Desember 2011), h. 147-149. 
62  Baihaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh 

Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama”, Analisis, (Vol. XVI, No. 1, Juni 2016), h. 137-

138. 
63 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 



   51 

diberikan oleh Allah SWT. Yaitu dengan cara darmakan (berbuat baik) 

terhadap nikmat kekayaan yang dimilikinya baik berupa harta benda 

maupun sifat kejiwaan, dan hendaklah memiliki kebiasaan murah 

tangan kepada orang lain serta tunjukkan rasa syukur atas nikmat yang 

telah diberikan. Jangan bakhil terhadap kekayaan yang dimiliki dan 

selalu ingat betapa menderita dan sakitnya hidup pada saat miskin 

sebelum beristri Khadijah. Ayat ini sangatlah mempengaruhi Nabi 

Muhammad SAW sehingga beliau kerapkali memakai baju gamis 

maupun jubah pada diri-Nya sendiri, beliau juga menghadiahkan 

pakaian kepada seseorang yang telah dirasa ingin memiliki baju 

tersebut dan ingin memakainya. Buya Hamka mengutip pendapat Imam 

Syaik Muhammad Abduh di dalam tafsir Juzu’Ammanya bahwa sifat 

bakhil biasanya datang dari orang kaya, ia akan selalu mencari alasan 

agar tidak mengeluarkan uangnya untuk membantu orang lain seperti 

mengatakan dirinya sendiri sedang kesusahan dan menghiraukan 

kepentingan umum. 

Beda halnya dengan seseorang yang selalu melatih dirinya sendiri 

agar menjadi dermawan, yaitu dengan cara selalu memberikan harta 

untuk orang lain yang membutuhkan, selalu memuji-Nya. Karena itulah 

ia akan selalu mendarmakan (berbuat baik) dengan cara membantu 

orang lain yang sedang memerlukan bantuan dan memberi makan fakir 

miskin. Diujung ayat terdapat kata fa ḥaddiṡ, yang secara harfiyah 

memiliki arti tidak hanya menceritakan kebaikan yang telah 

dilakukannya, akan tetapi harus diimbangi dengan perbuatan yang 

serasi dengan ucapannya sehingga hal itu akan menjadi contoh dan 

menjadi perbincangan baik daripada orang yang sudah dibantu olehnya. 

Ayat tersebut ditujukan untuk Nabi Muhammad SAW bahwa beliau 

harus memperluas bantuan untuk fakir miskin, dan tidak menyebut 

kekayaan karena itu merupakan perilaku sombong. Tidak ada satupun 

riwayat yang menjelaskan bahwa beliau itu sombong membanggakan 

kekayaannya, yang sering disebut bahwa beliau selalu cepat dalam 



   52 

mengeluarkan hartanya untuk membantu orang lain, sampai beliau 

melupakan apa yang menjadi kebutuhan dirinya, pendapat ini berasal 

dari tafsir Syaikh Muhammad Abduh. 

Jika dilihat dari riwayat hidup Nabi Muhammad SAW, pada saat di 

Makkah beliau memiliki banyak harta benda yang ditinggalkan oleh 

istrinya Khadijah, sehingga hal tersebut dapat menjaga muruah (harga 

diri) beliau dari berbagai banyaknya rintangan yang datang dari kaum 

Quraisy, dan selalu menjaga martabat dirinya. Setelah hijrah ke 

madinah maka terbukalah dunia arab di hadapannya, beliau menjadi 

penguasa yang menguasai seluruh maghrib (barat) dan masyriq (timur) 

arab, dan mendapatkan harta seperlima dari rampasan perang dari tuhan, 

bagian yang lainnya untuk para mujahidin. Dari beberapa riwayat 

dijelaskan bahwa pada suatu saat pernah rumahnya tidak berasap 

sampai sebulan sehingga beliau berniat untuk berpuasa disaat siang saja, 

karena tidak memiliki apapun yang dapat dimakan pada pagi hari 

dirumahnya. Setelah Rasulullah SAW meninggal, beliau tidak 

meninggalkan satupun pusaka warisan yang dimilikinya selain 

setengah dari gani gandum, tombak, dan seekor untuk yang berusia tua, 

harta tersebut juga akhirnya tergadai oleh orang yahudi dirumahnya. 

Beliau menjelaskan bahwa harta seperlima diberikan untuknya, setelah 

itu hartanya dikembalikan kepada orang fakir miskin, lemah, sakit, 

orang tua, dan yatim yang tidak memiliki kesanggupan untuk ikut 

berperang dijalan Allah. 64 

Taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan bentuk dari mengungkap rasa 

syukur karena telah diberikan banyak kenikmat oleh Allah SWT, 

karena itulah menurut Buya Hamka dalam memahami syukur yaitu 

dengan melalui beberapa penafsiran, di antaranya sebagai berikut: 

 

 

                                                           
64 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, (Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas, 1982), h. 192-193. 



   53 

a. Qs. Al-Baqarah (2) ayat 152 

 

ࣖفَاذْكُرُوْنِيْْٓ اذَْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوْا لِيْ وَلََ تكَْفرُُوْنِ   

 

Artinya: “Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat 

kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar 

kepada-Ku”. 65 

 

Buya Hamka mengutip Hadis yang diriwayatkan Abusy Syaik 

serta ad-Dailami dari jalan Jubair diterima ad-Dhahhak, Ibnu Abbas 

menafsirkan “Ingatlah kepadaku, wahai sekalian hambaku, dengan 

taat kepadaku; niscaya Akupun akan ingat kepadamu dengan 

memberimu ampun”. Hamka juga mengutip Abu Hindun ad-Dari di 

dalam tafsir, yang kemudian dirawikan Ibnu Asakir dari ad-Dailami, 

sebuah Hadis yang berbunyi: “Maka barangsiapa yang ingat akan 

Daku, dan diikutinya ingat itu dengan taat, maka menjadi 

kewajibanlah atasKu membalas ingatnya itu dengan mengingatnya 

pula, dengan jalan memberinya ampun. Dan barangsiapa yang 

ingat kepadaKu, tetapi dia berbuat durhaka (maksiat), Akupun 

akan mengingatnya pula dengan menimpa kan ancaman 

kepadanya”. Selanjutnya yaitu bersyukur karena telah diberikan 

banyak nikmat dengan cara berterimakasih ataupun mengucapkan 

syukur, tidak hanya Mengucapkannya akan tetapi haruslah 

dibarengi kegiatan yang sesuai seperti ucapannya. Jika seseorang 

mensyukuri nikmat yang dia miliki maka Allah SWT berjanji akan 

melipat-gandakan nikmatnya, dan ketika seseorang tidak berterima 

kasih dan tidak bersyukur merupakan bentuk dari kekufuran. Allah 

SWT sangat mudah untuk mencabut nikmat orang yang tidak 

bersyukur dan menempatkan kedalam kegelapan. Walaupun telah 

diberikan banyak hal seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-

Qur’an, diajari segala hal baik juga buruk, serta sudah diberi kiblat 

                                                           
65 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 31. 



   54 

(petunjuk) semua hal itu tidak dapat memiliki arti apa-apa jika tidak 

ingat dengan Allah SWT (zikir) serta bersyukur, karena itu agar 

mendapatkan nikmat iman maka harus berpegang dengan syukur 

dan zikir karena sudah dijelaskan di Al-Qur’an serta Sunah. 66 

b. Qs. Al-Baqarah (2) [2] ayat 271 

 

ا هِيََۚ وَاِنْ تخُْفوُْهَا وَتؤُْتوُْهَا الْفقُرََاۤءَ فهَُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۗ  دقَٰتِ فَنعِِمَّ اِنْ تبُْدوُا الصَّ

نْ سَي اِٰتكُِمْ ۗ وَاللّٰهُ بمَِا تعَْمَلوُْنَ خَبِيْرٌ   وَيكَُف ِرُ عَنْكُمْ م ِ

 

Artinya: “Jika kamu menampakkan sedekahmu, itu baik. (Akan 

tetapi,) jika kamu meryembunyikannya dan memberikannya kepada 

orang-orang fakir, itu lebih baik bagimu. Allah akan menghapus 

sebagian kesalahanmu. Allah Mahateliti terhadap apa yang kamu 

kerjakan”. 67 

 

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan bahwa bersedekah, 

memberikan bantuan, serta memberikan harta benda secara terang-

terangan merupakan sebuah kerjaan bagus. Akan tetapi pada taraf 

kedua, ketika bersedekah, berzakat, serta memberikan bantuan 

terhadap fakir miskin serta melarat, maka akan lebih baik jika 

dilakukan secara tertutup (diam-diam). Ketika bersedekah dengan 

tujuan untuk membangunkan agama secara umum, maka hal 

tersebut lebih dianjurkan untuk dilakukan secara terbuka (terang-

terang), seperti mendirikan rumah sakit, mendirikan sekolah 

keagamaan, mendirikan rumah untuk orang miskin, mendirikan 

masjid, dan yang lainnya yang berkaitan dengan bantuan amal 

akhirat seperti memberikan kebutuhan belanja untuk perkumpulan 

agama serta lebih bagus dengan menampakkan serta terang dalam 

perbuatannya, kendatipun harus terjaga agar tidak terjerumus 

kepada sifat riya’. Pada ayat tersebut diancam untuk bersedekah 

                                                           
66 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2, h. 19. 
67 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355. 



   55 

terhadap orang fakir, ada maksud lain pada ayat tersebut, yakni 

mengajak orang yang dermawan agar dapat sudi terhadap bantuan 

yang diberikannya. Berlombalah semua untuk melakukan 

perbuatan kebajikan, ketika Rasulullah SAW hendak melaksanakan 

peperangan Mu’tah, disebut Hari ‘Usrah pada saat keadaan yang 

susah dikarenakan musim kemarau serta panas yang membuat hasil 

dari bumi menjadi berkurang. 

Kemudian beliau mengumpulkan para sahabatnya dan meminta 

supaya mereka berkorban pada dirinya sendiri untuk mengikuti 

pertempuran yang besar. Abu Bakar mengasih semua harta 

miliknya, Umar bin Khathab setengah hartanya, serta Usman 

seperempat hartanya, yang lainnya segera menyusul sesuai dengan 

kemampuannya. Para perempuan melepaskan segala perhiasan 

yang mereka miliki, hal tersebut dilakukan untuk biaya perang. Abu 

Bakar ditanya kenapa seluruh hartanya diberikan, kemudian ia 

menjawabnya secara tegas bahwa kekayaan miliknya yang 

ditinggal lebih besar daripada harta tersebut, yaitu Allah SWT serta 

RasulNya!. Pada masa tersebut bersedekah dilakukan secara 

nampak, perasaan riya’ tidak akan memiliki dampak yang besar 

pada saat itu karena tertutup dengan perasaan kegembiraan, 

persaudaraan, serta antusias untuk berjihad bersama, hal inilah yang 

dapat mempengaruhi suasana. 

Sehingga pepatah “Yang berat sama dipikul, yang ringan sama 

dijinjing” akan berlaku. Ketika bersedekah hanya untuk satu orang 

yang dirasa sedang kesusahan, maka dianjurkan dilakukan secara 

diam-diam. Karena kalau dilakukan secara terang-terangan akan 

kurang baik karena dapat membuat orang yang dibantu menjadi 

tersinggung. Sebab orang yang miskin memiki kehormatan serta 

keteguhan dalam hatinya, sehingga membuatnya jarang 

menunjukan kelemahannya kepada yang lain, kecuali kepada orang 

yang sudah dikenal dan dipercaya bisa menjaga rahasia. Pada ayat 



   56 

tersebut selain bersedekah dilakukan secara terbuka juga dianjurkan 

untuk untuk melakukan secara diam-diam, maksudnya agar tidak 

muncul perilaku riya’, kemudian dapat meningkatkan rasa hormat 

orang yang dibantu. 

Ketika membantu orang yang sedang kesulitan dan fakir miskin 

secara rahasia, mudah-mudahan dengan melakukannya bisa 

mengimbangi segala kekurangan serta kelalaian bahkan menghapus 

dosa bagi yang bersedekah. Seperti di dalam Hadis sahih Rasulullah 

SAW bersabda: “Iringilah perbuatan yang salah dengan berbuat 

kebaikan, agar dihapuskannya, dan berbudilah kepada manusia 

dengan budi yang baik pula”. Kemudian dalam bersedekah bisa 

dilakukan secara terbuka agar dapat memotivasi temannya agar 

bergotong-royong dalam kebaikan, bisa juga bersedekah dengan 

diam-diam supaya orang yang dibantu dapat terpelihara air 

mukanya, semua amalan tersebut dilihat oleh Allah SWT secara 

teliti, karena setan dapat masuk dan menghasut dari yang niatnya 

bersedekah untuk memotivasi orang lain akan dibelokan setan 

menuju kepada riya’. Dan ketika secara diam-diam bersedekah bisa 

juga dibelokkan setan seperti menceritakan hal hal tersebut kepada 

orang lain padahal kesepakatannya dirahasiakan sedekah itu. 68 

c. Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7  

 

 وَاذِْ تاَذََّنَ رَبُّكُمْ لىَِٕنْ شَكَرْتمُْ لََزَِيْدنََّكُمْ وَلىَِٕنْ كَفرَْتمُْ اِنَّ عَذاَبيِْ لشََدِيْدٌ 

 

Artinya: “(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, 

“sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah 

(nikmat) kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), 

sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat keras”. 69 

 

                                                           
68 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3, h. 58-60. 
69 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355. 



   57 

Menurut Buya Hamka ayat tersebut merupakan peringatan 

Tuhan kepada Bani Israil pada saat mereka dibebaskan dari segala 

penindasan yang dilakukan oleh Fir’aun, kebebasan yang dirasakan 

merupakan nikmat yang harus dan wajib disyukuri. Terus-menerus 

berusaha agar dapat mengatasi segala kesulitan, jangan juga 

mengomel dengan keadaan yang selalu kekurangan, serat tidak 

mengeluh sebelum cita-citanya tercapai. Bersyukur dengan keadaan 

maka Allah SWT akan menambah nikmat. Janganlah menjadi orang 

kufur yang selalu mengeluh kepada kekurangan yang dimilikinya, 

dan merasa bahwa tidak ada pertolongan yang dari Allah SWT, 

tidak berterima kasih dan melupakan kenikmatan yang telah 

diberikan kepadanya. Orang yang seperti itu maka akan disiksa 

dengan mengerikan dan terasa pedih. 

Buya Hamka mengutip dari sebuah Hadis yaitu “Sesungguhnya 

seorang hamba Allah akan dijauhkan Tuhan daripadanya rezeki 

karena dosa yang diperbuatnya”. Maksudnya adalah walaupun 

seseorang kelihatannya memiliki jumlah kekayaan yang besar 

(tidak halal), akan tetapi jiwa yang ada dalam tubuhnya terasa 

hampa, selalu kekurangan dan menganggap masih miskin, hal 

tersebut terjadi karena ia tidak memiliki rasa terima kasih. Hamka 

mengutip Hadis yang dirawikan Imam Ahmad serta Anas bin Malik, 

pernah seseorang yang meminta-minta datang kepada Nabi 

Muhammad SAW kemudian beliau mengasihnya dengan sebuah 

kurma. Akan tetapi pemberian itu tidak membuatnya senang, 

kemudian datang lagi orang lain yang meminta-minta, kemudian 

beliau mengasihnya sama dengan yang pertama yaitu sebuah kurma, 

orang yang meminta-minta itupun berkata: “Sebutir korma dari 

Nabi SAW sendiri, Subhanallah!” (ungkapan rasa syukur), melihat 

peristiwa tersebut kemudian Nabi SAW bersabda: “Kau pergi 

kepada Ummi Salmah (Isteri Rasulullah SAW), supaya dia berikan 

kepada orang ini 40 dirham”. Dengan cara inilah Nabi Muhammad 



   58 

SAW membimbing umatnya untuk selalu mengucapkan terima 

kasih. 70 

d. Qs. An-Naml (27) ayat 15 

 

نْ  لَنَا عَلٰى كَثيِْرٍ م ِ وَلَقدَْ اٰتيَْنَا داَوٗدَ وَسُلَيْمٰنَ عِلْمًاۗ وَقَالََ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِيْ فَضَّ

الْمُؤْمِنيِْنَ عِبَادِهِ   

 

Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar telah menganugerahkan ilmu 

kepada Daud dan Sulaiman. Keduanya berkata, “Segala puji bagi 

Allah yang melebihkan kami daripada kebanyakan hamba-hamba-

Nya yang mukmin”. 71 

 

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan ‘Ilman merupakan 

sebutan untuk ilmu pengetahua, maksudnya tidak hanya satu ilmu 

khusus, karena sebagai pemimpin disebuah negara, beliau sudah 

dikasih ilmu dalam kepemimpinan rakyat oleh Allah SWT. Karena 

kalau pemimpin jahil, tidak berilmu dan bodoh maka wibawanya 

tidak akan tegak ketika sedang memimpin. Di ayat lain juga 

diterangkan Raja besar membutuhkan prajurit yang 

memilikikesigapann dalam perang, Raja serta Nabi Daud pandai 

dalam membuat pakaian besi untuk perang dan juga pandai dalam 

bidang musik seperti memiliki suara bagus. Begitupun Sulaiman, 

Raja dan Nabi Sulaiman juga terkenal akan keilmuannya serta bisa 

lebih daripada ayahnya pada beberapa hal, seperti Allah SWT 

memberikannya ilmu mengerti ucapan burung, dan diberikan 

kekuasaan atas jin dan memerintahkan mereka. Dari banyaknya 

nikmat tersebut mereka mengungkap rasa syukur kepada Allah 

SWT, pada ayat ini juga terdapat tuntunan untuk orang lain agar 

dapat bersyukur serta tidak sombong ketika mendapat kenikmatan 

kekuasaan serta kerajaan.  

                                                           
70 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13, h. 123-124. 
71 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543. 



   59 

Berbeda sama Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas 

kekuasaannya, dan sombong mengaku dirinya adalah Tuhan. 

Dalam riwayat Ibnu Abi Hatim, Khalifah Umar bin Abdul Aziz 

dikenal sebagai Khalifah shalih, serupa Khulafahur Rasyidin, 

pernah menulis surat kepada kepercayaannya “Bilamana Allah 

mencurah nikmatNya kepada seseorang hambaNya, lalu si hamba 

itu memuji syukur kepada Allah SWT, maka pujiannya itu akan 

lebih tinggi di sisi Allah SWT daripada nikmat itu sendiri”. Nabi 

Muhammad SAW walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas 

dalam menyebarkan dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya 

kekuasaan besar, sehingga ketika selesai berhijrah menuju Madinah 

beliau mempunyai kedudukan sama dengan Raja. Akan tetapi 

semua kenikmatan tersebut tidak mengubah sifat beliau yang selalu 

sederhana, ketika mendapat puncak kemenangan saat menaklukkan 

Mekkah, beliau masuk ke kota yang dirindukannya, semua itu tidak 

membuatnya sombong, malahan menundukkan kepala serta 

bersyukur kepada Tuhan karena semua kemenangan tidak bisa 

digapai tanpa karunia Allah SWT. 72  

e. Qs. An-Naml (27) ayat 19 

 

ِ اوَْزِعْنِيْْٓ انَْ اشَْكُرَ نعِْمَتكََ الَّتِيْْٓ انَْعمَْتَ  نْ قَوْلِهَا وَقَالَ رَب  فَتبَسََّمَ ضَاحِكًا م ِ

الِحًا ترَْضٰىهُ وَادَْخِلْنيِْ برَِحْمَتكَِ فِيْ عِبَادِكَ عَلَيَّ وَعَلٰى وَالِديََّ وَانَْ اعَْمَلَ صَ 

لِحِيْنَ   الصّٰ

 

Artinya: “Dia (Sulaiman) tersenyum seraya tertawa karena 

(mendengar) perkataan semut itu. Dia berdoa, “Ya Tuhanku, 

anugerahkanlah aku (ilham dan kemampuan) untuk tetap 

mensyukuri nikmat-Mu yang telah Engkau anugerahkan kepadaku 

dan kepada kedua orang tuaku dan untuk tetap mengerjakan 

kebajikan yang Engkau ridai. (Aku memohon pula) masukkanlah 

                                                           
72 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 192-193. 



   60 

aku dengan rahmat-Mu ke dalam golongan hamba-hamba-Mu yang 

saleh”. 73 

 

Menurut Buya Hamka ayat ini menjelaskan bahwa Nabi 

Sulaiman tertawa ketika melihat segerombolan semut saling 

berkomunikasi untuk melindungi seluruh koloninya. Para semut 

bahkan tidak takut kepada manusia yang memiliki tubuh lebih besar 

dibandingkannya, walau para semut memiliki senjata yang ada pada 

mulutnya jika terkena gigitan maka akan terasa sakit, akan tetapi 

ukuran mereka yang kecil sehingga dapat dengan mudah untuk 

menghancurkan mereka hanya dengan satu jari apalagi dengan 

sepatu. Hal tersebut membuat Nabi Sulaiman tertawa setelah itu 

bersabda “Ya Tuhanku! Berilah aku peluang untuk bersyukur atas 

nikmat Engkau dan yang telah Engkau nikmat kan kepadaku”. Nabi 

Sulaiman bersyukur karena telah diberikan nikmat ilmu berupa 

dapat mengerti perkataan dan memahami kehidupan para semut. 

Selain nikmat tersebut Nabi Sulaiman juga diberikan nikmat yang 

lainnya seperti memiliki kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat 

(mengetahui peristiwa yang akan atau segera terjadi), dan memiliki 

kekuasaan atas segala makhluk halus agar dapat dimanfaatkan 

tenaganya untuk segala hal yang berkaitan dengan kebutuhan 

kerajaan. 

Firman Allah SWT: “Dan kedua orang ayah-bundaku” 

Sebagian nikmat yang dimiliki Nabi Sulaiman berasal dari ayahnya 

yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud, beliau juga 

dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Walaupun ayahnya 

merupakan orang terkemuka Nabi Sulaiman tidak lupa terhadap ibu 

beliau yang selalu disebut pada saat berhadapan dengan Tuhan. 

“Dan supaya aku beramal dengan amalan yang shalih” yaitu 

pekerjaan baik, kegiatan yang berarti, dan usaha yang bermanfaat. 

                                                           
73 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543-544. 



   61 

“Yang engkau ridhai” melakukan segala perbuatan dilandaskan 

dengan niat yang baik dan sesuai kehendak yang Allah ridai. “Dan 

masuklah kiranya akan daku, dengan Rahmat Engkau ke dalam 

golongan hamba-hamba Engkau yang shalih” tercatat diriku (Nabi 

Sulaiman) ini sebagai hamba Tuhan yang shalih, berjasa, berfaedah, 

dan hidup yang bermanfaat untuk orang lain. Dari hal tersebutlah 

yang membuat Nabi Sulaiman menyatakan bersyukur kepada 

Tuhan yang telah memberikan banyak nikmat, serta Tuhan akan 

senang apabila seseorang mensyukuri nikmat yang telah 

dianugerahkan kepadanya, dan Allah SWT akan melipat gandakan 

semua nikmat apabila bersyukur.  

Buya Hamka mengutip riwayat dari Ibnu Abi Hatim sebuah 

cerita yang bersanad Abish Shiddig an-Najiy yaitu suatu hari Nabi 

Sulaiman bin Daud pergi ke tanah lapang kemudian memohon 

kepada Tuhan agar menurunkan hujan, beliau pun melihat semut 

yang sedang tidur terlentang dan kakinya menghadap keatas, 

kemudian mendengar doa semut tersebut “Ya Allah! Aku ini adalah 

salah satu daripada makhluk engkau. Kami semuanya sudah sangat 

kehausan. Kalau tidaklah segera Engkau turunkan air minum untuk 

kami, binasalah kami semua!”. Setelah mendengar doa itu 

kemudian beliau berpaling kearah tentara dan rakyatnya seraya 

berkata: “Marilah kita kembali! Salah satu makhluk Allah telah 

berdoa dengan khusyu nya di hadapan Tuhan, dan doanya 

dikabulkan Tuhan!”. Kisah ini terdapat di dalam Al-Qur’an yang 

menjadi sumber dari kemajuan ilmu pengetahuan dalam memahami 

keadaan dan perilaku hewan (terutama serangga) dan hal ini tidak 

boleh dipandang remeh. 74   

Dari penafsiran ayat diatas Menurut Buya Hamka pengertian syukur 

terdapat di dalam Qs. Al-Baqarah (2) ayat 152 yaitu dengan 

                                                           
74 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 197-198. 



   62 

mengucapkan rasa terima kasih maupun mengucapkan syukur dan 

harus diiringi dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya. Allah 

SWT akan melipat-gandakan nikmat jika seseorang mensyukuri segala 

nikmat yang telah di berikan kepadanya. Sebaliknya jika kufur dengan 

tidak bersyukur serta mengucapkan terima kasih, maka nikmatnya akan 

dicabut dan menempatkannya kedalam kegelapan. Walaupun sudah 

diberi banyak kenikmatan seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-

Qur’an, diajari segala hal baik serta buruk, dan sudah diberi kiblat 

(petunjuk) semuanya tidak memiliki arti jika tidak ingat dengan Allah 

SWT (zikir) serta bersyukur kepada-Nya. Maka seseorang haruslah 

mendapatkan nikmat keimanan dengan cara bersyukur dan berzikir 

seperti yang dijelaskan Al-Qur’an serta Sunah. 

Kemudian di dalam Qs. Al-Baqarah (2) ayat 271 dijelaskan ketika 

bersedekah hanya untuk satu orang yang dirasa sedang kesusahan, 

maka dianjurkan dilakukan secara diam-diam, kalau dilakukan secara 

terang-terangan akan kurang baik karena dapat membuat orang yang 

dibantu menjadi tersinggung. Bersedekah bisa dilakukan secara terbuka 

agar dapat memotivasi temannya agar bergotong-royong dalam 

kebaikan, bisa juga bersedekah dengan diam-diam supaya orang yang 

dibantu dapat terpelihara air mukanya, semua amalan tersebut dilihat 

oleh Allah SWT secara teliti, karena setan dapat masuk dan menghasut 

dari yang niatnya bersedekah untuk memotivasi orang lain akan 

dibelokan setan menuju kepada riya’. Dan ketika secara diam-diam 

bersedekah bisa juga dibelokkan setan seperti menceritakan hal hal 

tersebut kepada orang lain padahal kesepakatannya dirahasiakan 

sedekah itu.  

Dalam Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7 juga dijelaskan kebebasan yang 

didapatkan oleh kaum Bani Israil dari Fir’aun merupakan sebuah 

kenikmatan yang wajib serta harus disyukuri, dengan cara terus 

berusaha dalam menghadapi kesulitan, tidak mengomel karena keadaan 

yang serba kekurangan, dan tidak berkeluh kesah sebelum mencapai 



   63 

cita-citanya. Karena kalau bersyukur dengan keadaan maka Tuhan akan 

menambahkan nikmat yang lain. Akan tetapi jika kufur dengan 

berkeluh kesah terhadap kekurangan, melupakan segala nikmat dan 

tidak mau berterima kasih, maka orang yang melakukan kufur tersebut 

akan mendapatkan disiksa dengan mengerikan dan terasa pedih.  

Di dalam Qs. An-Naml (27) ayat 15 dijelaskan bahwa ayat ini 

terdapat tuntunan untuk orang lain agar dapat bersyukur serta tidak 

sombong ketika mendapat kenikmatan kekuasaan serta kerajaan. 

Berbeda sama Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas kekuasaannya, 

dan sombong mengaku dirinya adalah Tuhan. Nabi Muhammad SAW 

walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas dalam menyebarkan 

dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya kekuasaan besar, sehingga 

ketika selesai berhijrah menuju Madinah beliau mempunyai kedudukan 

sama dengan Raja. Akan tetapi semua kenikmatan tersebut tidak 

mengubah sifat beliau yang selalu sederhana, akan tetapi mendapat 

puncak kemenangan saat menaklukkan Mekkah, masuk ke kota yang 

dirindukannya, semua itu tidak membuatnya sombong, malahan 

menundukkan kepala serta bersyukur kepada Tuhan karena semua 

kemenangan tidak bisa digapai tanpa karunia Allah SWT. 

Di dalam Qs. An-Naml (27) ayat 19 dijelaskan bahwa Nabi Sulaiman 

bersyukur telah diberikan nikmat ilmu berupa dapat mengerti perkataan 

dan memahami kehidupan para semut, selain nikmat tersebut Nabi 

Sulaiman juga diberikan nikmat yang lainnya seperti memiliki 

kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat (mengetahui peristiwa yang akan 

atau segera terjadi), dan memiliki kekuasaan atas segala makhluk halus 

agar dapat dimanfaatkan tenaganya untuk segala hal yang berkaitan 

dengan kebutuhan kerajaan. Sebagian nikmat beliau juga berasal dari 

ayahnya yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud, beliau 

juga dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Nabi Sulaiman 

bersyukur dengan melakukan pekerjaan baik, kegiatan yang berarti, dan 

usaha yang bermanfaat, serta melakukan segalanya dilandaskan dengan 



   64 

niat yang baik dan sesuai kehendak yang Allah ridai. Sebagai hamba 

Tuhan yang shalih, berjasa, berfaedah, dan hidup yang bermanfaat 

untuk orang lain. Beliau bersyukur kepada Tuhan sebab telah diberikan 

banyak nikmat, serta Tuhan akan senang apabila seseorang bersyukur 

atas nikmat yang sudah dianugerahkan kepadanya, dan Allah SWT 

akan melipat gandakan semua nikmat apabila bersyukur.  

Dalam memahami ayat tentang taḥadduṡ bi ni‘mah, Buya Hamka 

menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 dengan ayat sebelumnya, ayat 8, 

ayat 9, dan ayat 10, penafsirannya sebagai berikut: 

a. Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 8 

 

 وَوَجَدكََ عَاۤىِٕلًً فَاغَْنٰىۗ 

 

Artinya: “Dan mendapatimu sebagai seorang yang fakir, lalu Dia 

memberimu kecukupan?”. 75 

 

Buya Hamka menjelaskan bahwa maksud dari kata ( ًًعَاۤىِٕل) 

adalah miskin pada harta benda yang dimiliki Nabi Muhammad 

SAW, bukan miskin dari segi budi (akhlak). Setelah itu beliau 

mendapatkan harta dari Khadijah kemudian berniaga ke negeri 

Syam, sesudah melakukan perjalanan kemudian beliau kembali dan 

menikahi janda kaya (Khadijah) dan menjadi orang yang memiliki 

banyak harta di Mekkah karena kekayaan dari istrinya. Dari saat 

Nabi Muhammad SAW kecil menjadi seorang anak yatim 

kemudian dipelihara oleh Tuhan, kemudian beliau diberikan 

petunjuk pada saat sedang menghadap masa kebingungan, dan 

Allah SWT menjadikan dirinya kaya pada saat sedang miskin, 

ketiga hal tersebut merupakan nikmat yang telah Tuhan 

anugerahkan kepada beliau dan setelah itu akan mendapatkan 

nikmat yang banyak lagi. Maka untuk mensyukuri segala nikmat 

                                                           
75 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 



   65 

yang telah didapatkan dan yang akan didapatkan oleh Rasulullah 

SAW maka perlu melakukan hal kebaikan. 76 

b. Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 9 

 

ا الْيَتيِْمَ فلًََ تقَْهَرْۗ   فَامََّ

 

Artinya: “Terhadap anak yatim, janganlah engkau berlaku 

sewenang-wenang”. 77 

 

Buya Hamka menjelaskan bahwa harus menunjukkan kasih 

sayang kepada semua anak yatim, jangan memandang anak yatim 

dengan tatapan yang hina, dan janganlah keras kepada mereka, ingat 

dahulu Nabi Muhammad SAW seorang anak yatim yang telah 

melalui banyak kesulitan, dan Allah SWT tanamkan kepada beliau 

kasih sayang kepada para pengasuh pada saat beliau kecil. Maka 

tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa mereka merupakan 

anak yang sedang dibelai, dibela, serta dikasihi, Harta anak yatim 

haruslah dijamin agar mereka mendapatkan dan menerimanya pada 

saat sudah dewasa. Hal ini juga ditujukan kepada Rasulullah SAW, 

pada saat menikahi Ummu Salamah yang suaminya meninggal pada 

saat jihad fisabilillah bernama Abu Salamah dari perjalanan hijrah 

menuju Habsyi setelah itu pergi menuju Madinah. Beliau 

memperlakukan semua anak yatim dengan baik, kemudian berkata 

kepada Ummi Salamah, semua anak hendak diasuh serta diberikan 

pendidikan secara bersama. Di antara anak-anak itu ada yang 

bernama Zainab seorang perempuan yang terkenal akan kecerdasan 

fikiran dalam ilmu fiqih. Kemudian Ja’far bin Abu Thalib yang 

merupakan salah satu rombongan yang ikut berhijrah menuju 

Hasbyi kemudian tinggal disana, pada saat kepulangan hijrahnya di 

tahun ketujuh ia pergi untuk berperang ke Mu’tah kemudian syahid 

                                                           
76 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191. 
77 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 



   66 

bersama Zaid bin Haritsah serta Abdullah bin Rawahah, setelah tiga 

hari dari kematiannya Nabi Muhammad SAW pergi untuk melihat 

anak yatim yang ditinggalkan Ja’far dan beliau berkata: “Jangan 

kalian menangis juga mengingati saudaraku Ja'far mulai hari ini”. 

Anak-anak masih sangat kecil ketika ayahnya syahid, sehingga 

harus diperhatikan kondisinya dan mengajak mereka untuk bermain 

seperti menggendongnya dan yang lainnya dibimbing ibunya, Nabi 

SAW juga menyuruh orang untuk mencukur rambut mereka. Beliau 

bersabda: “Jangan kau takut dan cemaskan keadaan mereka. Aku 

akan menjadi pengasuh  mereka dunia dan akhirat”. 78 

c. Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 10 

 

ا السَّاۤىِٕلَ فلًََ تنَْهَرْ   وَامََّ

 

Artinya: “Terhadap orang yang meminta-minta, janganlah engkau 

menghardik”. 79 

 

Buya Hamka menjelaskan bahwa maksud dari kata ( َالسَّاۤىِٕل) 

memiliki dua arti yaitu bertanya dan meminta, beliau mengambil 

pendapat dari tafsir Ar-Razi maksud dari bertanya adalah jika ada 

orang yang bertanya mengenai agama yang musykil (sulit) dan tidak 

diketahui dirinya, make berikanlah jawaban kepadanya secara 

memuaskan, dan jangan marah dan kesal kepada yang bertanya 

karena ia tidak tahu (bodoh). Kemudian mengutip dari tafsir Ibnu 

Jarir Ath-Thabari maksud dari meminta adalah apabila ada 

seseorang yang meminta tolong kepadamu, meminta karena 

kekurangan, maka janganlah menghadapinya dengan menghardik 

dan bersifat angkuh kepada orang yang meminta pertolongan. 80 

                                                           
78 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191-192. 
79 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 
80 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 192. 



   67 

Di dalam kitabnya  tafsir Al-Azhār, Buya Hamka tidak menjelaskan 

asbabun nuzul Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11, akan tetapi beliau mengutip 

dari riwayat Ibnu Katsir, ada Hadis yang menjelaskan pada saat sudah 

selesai membaca Qs. Aḍ-ḍuḥā, di Sunahkan untuk membaca takbir 

“Allah Maha Besar”. Kemudian dilanjutkan membacakan Alam 

Nasyrah pada Qs. Ash- Syarḥ (94). Syaikh Syihabuddin Abu Syamah 

di dalam kitabnya “Syarahusy-Syathi biyah” meriwayatkan dari asy-

Syafi’I, bahwa asy-Syafi’I mendengar seseorang membaca takbir 

setelah membaca Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) dalam shalatnya lalu beliau berkata: 

“Perbuatanmu itu baik dan telah tepat menurut sunnah”. 81 

Beberapa Hadis yang berkaitan dengan taḥadduṡ bi ni‘mah yaitu 

sebagai berikut: 

a. Dermawan 

 

 وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى اللَّهِ  رَسُولُ  كَانَ :  قَالَ  عَنْهُمَا اللهُ  رَضِيَ  عَبَّاسٍ  ابْنِ  عنِ 

 عَليَْهِ  جِبْرِيلَ  إِنَّ .  رَمَضَانَ  شَهْرِ  في يكَُونُ  مَا اجَْوَدَ  وَكَانَ  بِالْخَيْرِ  النَّاسِ  اجَْوَدَ 

 رَسُولُ  عَلَيْهِ  فيَعَْرِضُ  ينَْسَلِخَ  حَتَّى رَمَضَانَ  فِي سَنَةٍ  كُل ِ  في يلَْقَاهُ  كَانَ  السَّلًَمُ 

 صَلَّى اللَّهِ  رَسُولُ  كَانَ  جِبْرِيلُ  لَقِيَهُ  فَإذِاَ ، الْقرُْآنَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى اللَّهِ 

يحِ  بِالْخَيْرِمِنَ  اجَْوَدَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  الْمُرْسَلةَِ  الر ِ  

 

Hadis yang diriwayatkan Ibn Abbas r.a.: Nabi Muhammad SAW 

merupakan orang yang sangat dermawan, terlebih lagi di bulan 

Ramadhan. Sesungguhnya, Malaikat Jibril a.s. datang bertemu 

dengan beliau pada setiap tahun di bulan Ramadhan sampai selesai, 

Kemudian Rasulullah SAW mendaraskan kepadanya Al-Quran. 

Jika Malaikat Jibril datang menemuinya, maka beliau lebih 

dermawan lagi, melebihi lepasnya angin kencang. (7:73-S.M.). 82 

b. Bersedekah 

 

                                                           
81 Ibid, h. 193-194. 
82  Zaki Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar 

Shahih Muslim), Ter. Shinqithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan 

Pustaka, 2008), h. 899. 



   68 

 كُل ِ  عَلَى: وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ  صَلَّى النَّبِيُّ  قَالَ : قَالَ  الْْشَْعرَِي، مُوسَى أبَيِ عَنْ 

: اقَالوُ وَيتَصََدَّقُ  نفَْسَهُ  فَينَْفَعُ  بِيدَيَْهِ  فَيعَْمَلُ : قال ؟دْ يجَِ  لمَْ  فَإنِْ : قَالوُا صَدقََةٌ  مُسْلِمٍ 

 يفَْعلَْ؟ لَمْ  فإَنِْ : قَالوُا الْمَلْهُوفَ  الْحَاجَةِ  ذاَ فَيعُِينُ : قَالَ  يفَْعلَْ  لَمْ  أوَْ  يسَْتطَِعْ  لَمْ  فَإنِْ 

 عَنِ  فَيمُْسِكُ : قَالَ  يَفْعلَُ؟ لَمْ  فَإنِْ : قَالَ  بِالْمَعْرُوفِ : قَالَ  أوَْ  - بِالْخَيْرِ  فَيَأمُْرُ : قَالَ 

صَدقََةٌ  لَهُ  فَإنَِّهُ  الشَّرِ   

 

Hadis dari Abu Musa Al-Asy'ari berkata: Nabi bersabda, “Setiap 

muslim wajib bersedekah.” Para sahabat bertanya, “Bagaimana jika 

ia tidak mempunyai sesuatu (untuk disedekahkan)?” kemudian 

Beliau menjawab, “Dia bisa bekerja dengan kedua tangannya, 

sehingga ia dapat memberi manfaat bagi dirinya dan bersedekah”. 

Mereka bertanya lagi, “Jika ia tidak mampu? Atau, dia tidak 

melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia dapat membantu orang 

lain dalam keperluan mendesak”. Kemudian bertanya lagi, 

“Bagaimana jika dia tidak melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia 

dapat memerintahkan kebaikan”. Bertanya lagi, “Bagaimana jika ia 

tidak melakukannya?” Beliau menjawab, “Dia dapat menahan diri 

dari berbuat kejahatan, karena itu merupakan sedekah”. (HR. Al-

Bukhari). 83 
 

 

 

 

 

c. Mengasuh Anak Yatim 

 

ِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ السَّاعِدِ  سَهْلِ  عَنْ   فِي الْيتَيِمِ  وَكَافلُِ  أنََا:  اللَّهِ  رَسُوْلُ  قَالَ  قَالَ ي 

جَ  وَالْوُسْطَى، بالسَّبَّابَةِ  وَأشََارَ  هَكَذاَ، الْجَنَّةِ  شَيْئاً بيَْنهَُمَا وَفرََّ  

 

Hadis yang diriwayatkan Sahl As-Sa’idi, ia berkata, “Rasulullah 

bersabda, Aku dan pengasuh anak yatim di surga seperti ini”. Beliau 

memperagakan dengan jari telunjuk dan jari tengah, beliau sedikit 

merenggangkan di antara keduanya. 84 

 
 

                                                           
83 Ahmad Ali, Kitab Shahih Al-Bukhari & Muslim, (Jakarta: Alita Aksara Media, 2013), h. 

268. 
84 Ahmad bin Muhammad Al-Qasthalani, Syarah Shahih Bukhari (Jawahir Al-Bukhari wa 

Syarh Al-Qasthalani), Ter. Abu Nabil, (Solo: Zamzam, 2014), h. 732. 



   69 

3. Penafsiran Wahbah Zuhaili 

Wahbah zuhaili menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 dengan 

beberapa aspek, yaitu sebagai berikut: 

a. Dari segi I’raab 

Huruf (ب) ba’ yang ada di dalam kata ( ِبِنعِْمَة) “bini‘mati” 

berkaitan dengan kata perintah ( ْث  fa ḥaddiṡ”, sedangkan“ (فحََد ِ

huruf (ف) fa’ yang terdapat di kalimat perintah (فلًتقهر) “falā 

taqhar”, (فلًتنهر) “falā tanhar”, dan ( ْث  ”fa ḥaddiṡ“ (فحََد ِ

merupakan jawaban dari (ا  ammā” di tempat ini sebab pada“ (امََّ

huruf  (ا  .ammā” terdapat makna syarat“ (امََّ

b. Dari segi Mufradaat Lughawiyyah 

Kalimat ( َِا بِنعِْمَةِ رَب ك  dengan kenikmatan dari Allah SWT (وَامََّ

berupa kenabian dan lainnya. Kalimat ( ْث  maka beritahukanlah (فحََد ِ

serta bersyukur kepada Allah SWT.  

c. Dari segi tafsir dan penjelasannya 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Allah SWT telah memerintah 

kepada Rasulullah SAW untuk membicarakan kenikmatan yang 

telah dianugerahkan serta diberikan kepadanya, dan juga 

memerintahkan agar bersyukur terhadap kenikmatan diberkati Al-

Qur’an, Kenabian, serta seluruh kenikmat yang telah tercatat di 

dalam ayat. Begitu juga pada saat beliau dahulu dalam keadaan fakir 

kemudian diberikan harta oleh Allah SWT, oleh karena itulah 

bicarakan kenikmatan yang telah diberikan Tuhanmu, seperti di 

dalam doa Rasulullah SAW “Jadikanlah kami orang-orang yang 

bersyukur atas nikmat-Mu, memuji dan menerimanya serta 

sempurnakanlah nikmat tersebut kepada kami”. Wahbah Zuhaili 

juga mengutip pendapat dari Abu Dawud yang dishahihkan 

Tirmidzi, meriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi 

Muhammad SAW bersabda “Tidaklah bersyukur kepada Allah 

orang yang tidak bersyukur kepada manusia”. 



   70 

d. Dari segi Fiqih kehidupan atau hukum-hukum 

Maksud dari Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 yaitu menjelaskan 

bahwasanya Allah SWT memerintahkan untuk selalu bersyukur 

terhadap banyaknya kenikmatan dari-Nya kepada Rasulullah SAW 

yaitu nikmat Kerasulan, kenabian, dan Al-Qur’an. Perasaan tersebut 

diwujudkan dengan cara menyebarkan, mengakui dan 

membicarakan nikmat yang telah berikan kepadanya. Serta Allah 

SWT memerintah Rasulullah satu hal dan melarang dalam 

melakukan dua hal, yaitu Rasulullah SAW mendapat perintah agar 

membicarakan berbagai macam nikmat yang sudah diberikan. Hal 

tersebut merupakan balasan atas firman Allah SWT yang ada di 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 7 “dan Dia mendapatimu sebagai 

seorang yang bingung, lalu Dia memberikan petunjuk”. Kemudian 

Allah SWT melarang melakukan dua, yaitu menghardik (memaki, 

memarahi, membentak) anak yatim karena beliau telah diberi 

kenikmatan seperti yang diterangkan di ayat sebelum Qs. Aḍ-ḍuḥā 

(93) ayat 6 “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim, 

lalu Dia melindungi(mu)”. 

Yang kedua yaitu melarang Rasulullah SAW dalam menolak 

orang yang sedang meminta-minta kepadanya, sebagaimana yang 

diterangkan di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 8 “dan Dia 

mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, lalu Dia 

memberikan kecukupan”. Para ulama berpendapat bahwa 

menyebarkan dan membicarakan kenikmatan yang telah didapatkan 

merupakan suatu hal yang diperbolehkan dengan mutlak. Dan lebih 

dianjurkan lagi memiliki tujuan yang lainnya seperti berharap 

bahwa dirinya menjadi contoh yang teladan sehingga orang lain 

dapat menirunya, atau sebagai bentuk rasa syukur yang dapat 

terucap oleh lisan. Tetapi apabila hal tersebut ditakutkan dapat 

menimbulkan rasa ujub dan fitnah baginya, maka lebih baik 

menyembunyikan nikmat yang telah diberikan kepadanya. Allah 



   71 

SWT juga menginginkan agar selalu mengedepankan kegunaan 

manusia dari hak-Nya, sebab sesungguhnya Tuhan tidaklah butuh 

apapun sehingga tidak merugi apabila manusia tidak beribadah 

kepadanya, Tuhan rida bagi-Nya cuma sekedar perkataan. 85 

Taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan bentuk dari mengungkap rasa 

bersyukur dengan semua nikmat yang sudah dianugerahkan oleh 

Allah SWT, karena itulah menurut Wahbah Zuhaili dalam 

memahami syukur yaitu dengan melalui beberapa penafsiran, di 

antaranya: 

1) Qs. Al-Baqarah (2) ayat 152 

 

ࣖاذْكُرُوْنِيْْٓ اذَْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوْا لِيْ وَلََ تكَْفرُُوْنِ فَ   

 

Artinya: “Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat 

kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar 

kepada-Ku”. 86 

 

Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan agar manusia 

mengingat Tuhannya dengan cara melaksanakan segala amal 

saleh serta taat kepada-Nya, seperti bertasbih, membaca serta 

memahami ayat Al-Qur’an, mengucapkan hamdalah, bersyukur, 

menjauh segala larangan-Nya, mengimani dan menjadikan para 

Rasul menjadi pedoman. Maka Tuhan akan mengingatkan 

amalan yang melaksanakannya dengan pahala, banyak rezeki, 

ihsan, kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan banggakan 

dirinya dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah terhadap 

segala nikmat dari Tuhan kepada semua makhluk dengan lisan 

serta hati dan menggunakan nikmat (anggota badan) tersebut 

untuk segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan (kebaikan 

                                                           
85 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-Tafsiirul-

Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj), Ter. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, (Jakarta: 

Gema Insani, 2014), h. 566-575. 
86 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 31. 



   72 

yang bermanfaat). Janganlah mengingkari semua nikmat yang 

telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan segala 

perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan 

sesuatu yang dilarang oleh syara‘. Karena semua amalan 

tersebut akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik maka 

dibalas baik, dan jika amalnya buruk maka balasannya akan 

buruk.  

Dalam segi fiqih kehidupan dan hukum ayat tersebut berisi 

peringatan dari Tuhan agar mereka tidak terjerumus keburukan 

seperti kaum terdahulunya, karena mereka mengingkari 

terhadap segala nikmat yang telah Tuhan berikan , serta tidak 

menggunakan nikmat (akal dan panca indra) tersebut untuk 

sesuatu yang tidak baik, sehingga nikmat tersebut Allah SWT 

cabut semua. 87 

2) Qs. Al-Baqarah (2) ayat 271 

 

ا هِيََۚ وَاِنْ تخُْفوُْهَا وَتؤُْتوُْهَا الْفقُرََاۤءَ فهَُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۗ  دقَٰتِ فَنعِِمَّ اِنْ تبُْدوُا الصَّ

نْ سَي اِٰتكُِمْ ۗ وَاللّٰهُ بمَِا تعَْمَلوُْنَ خَبِيْرٌ   وَيكَُف ِرُ عَنْكُمْ م ِ

 

Artinya: “Jika kamu menampakkan sedekahmu, itu baik. (Akan 

tetapi,) jika kamu meryembunyikannya dan memberikannya 

kepada orang-orang fakir, itu lebih baik bagimu. Allah akan 

menghapus sebagian kesalahanmu. Allah Mahateliti terhadap 

apa yang kamu kerjakan”. 88 

 

Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan ketika 

seseorang menunjukkan amalan sedekah Sunah dengan harapan 

agar dapat menarik orang lain untuk menirunya, hal tersebut baik 

untuk kalian. Ketika menyembunyikannya (bersedekah secara 

sembunyi), serta tidak memberitahu yang lain, lebih memilih 

                                                           
87 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 1, h. 295-297. 
88 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355. 



   73 

hanya memberikannya terhadap fakir hal tersebut lebih baik 

sebagai upaya agar terhindar dari sum’ah serta riya’. Tuhan akan 

mengampuni sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk 

mengeluarkan sedekahnya, karena tidak semua kesalahan serta 

dosa dapat diampuni dari sedekahnya saja. Allah SWT 

merupakan Tuhan yang maha tahu terhadap segala amalan yang 

dilakukan baik perkara yang besar maupun kecil, mengetahui 

segala rahasia yang disembunyikan. Semuanya akan mendapat 

balasannya sesuai dengan apa yang dilakukan, jauhkan segala 

infak tidak iklas karena-Nya serta riya’, karena Tuhan tahu 

apapun niat seseorang ketika bersedekah di dalam hatinya yang 

disembunyikan ataupun yang dinampakkan. 

Dari segi fiqih kehidupan dan hukum kebanyakan para ulama 

ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan sama sedekah 

Sunah, serta berisi keterangan menyembunyikan sedekah 

merupakan hal yang utama daripada menunjukannya, seperti 

ibadah lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika ibadah 

tersebut Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam maka 

akan lebih terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh dari riya’. 

Selain dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin bahwa 

hal tersebut dapat menghadirkan faedah seperti mengajak orang 

supaya bisa menirunya. Bagi siapapun yang melakukan sedekah 

dan berharap bisa berfaedah untuk umum maka hal tersebut 

diperbolehkannya, karena memiliki tujuan supaya dapat 

mendorongmu orang lain supaya lebih bersemangat dalam 

melakukan perbuatan yang sama, serta dapat menciptakan 

kesadaran untuk selalu berlomba kepada perbuatan baik. Hal 

tersebut juga diperkuat dengan Hadis yang diriwayatkan Abu 

Dawud, Tirmidzi dan Nasa'i dari 'Uqbah bin 'Amir dan yang 

diriwayatkan oleh al-Hakim dari Mu'adz yaitu: “Orang yang 

membaca Al-Qur'an dengan suara keras seperti orang yang 



   74 

bersedekah secara terang-terangan dan orang yang membaca 

Al-Qur'an dengan suara lirih seperti orang yang bersedekah 

secara sembunyi-sembunyi”. 

Hadis lain juga menjelaskan dari Imam Ahmad dan Ibnu Abi 

Hatim meriwayatkan dari Abu Umamah bahwa Abu Dzar 

berkata, “Wahai Rasulullah, sedekah yang bagaimanakah yang 

lebih utama?” Lalu beliau berkata, “Yaitu sedekah kepada 

orang fakir secara sembunyi-sembunyi atau sedekahnya orang 

yang hanya memiliki harta sedikit”. Kemudian beliau 

membacakan ayat ( ِدقَٰت  Kemudian dasar dalil yang .(اِنْ تبُْدوُا الصَّ

mewajibkan untuk bersedekah diriwayatkan oleh Ibnu Jarir ath-

Thabari dari Ibnu Abbas r.a. di dalam tafsir ayat ini, ia berkata, 

“Allah SWT menjadikan sedekah sunnah secara sembunyi-

sembunyi lebih utama 70 kali lipat dibanding yang ditampakkan. 

Allah SWT menjadikan sedekah wajib secara terang-terangan 

lebih utama 25 kali lipat dibanding yang disembunyikan”. 

Banyak dari para ulama beranggapan sesungguhnya 

menunjukannya akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-

diam. Sebab ibadah fardu lebih susah untuk sikap riya’ karena 

umum, dan yang mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’ 

adalah ibadah Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat), 

mendirikan balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan 

sekolah, infak yang dilakukan untuk kepentingan umum, serta 

sedekah Sunah yang dilakukan dengan harapan menjadi contoh 

baik kepada orang lain maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk 

dilaksanakan secara terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi 

kebutuhan pada fakir, dianjurkan melakukannya secara diam-

diam, supaya tidak merendahkan harga diri serta kehormatan 

orang yang dibantunya. 89 

                                                           
89 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 2, h. 96-99. 



   75 

3) Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7 

 

 وَاذِْ تاَذََّنَ رَبُّكُمْ لىَِٕنْ شَكَرْتمُْ لََزَِيْدنََّكُمْ وَلىَِٕنْ كَفرَْتمُْ اِنَّ عَذاَبيِْ لشََدِيْدٌ 

 

Artinya: “(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, 

“sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan 

menambah (nikmat) kepadamu, tetapi jika kamu mengingkari 

(nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku benar-benar sangat 

keras”.90 

 

Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut menjelaskan 

peringatan terhadap Bani Israil atas janji Tuhan yang akan 

menambahkan nikmat jika mensyukuri nikmat yang telah 

diberikan kepadanya. Wahbah Zuhaili mengutip Hadis yang 

diriwayatkan oleh Bukhari dari Anas r.a. yang berbunyi: 

“Barangsiapa diberi ilham untuk bersyukur, ia tidak terhalang 

untuk mendapatkan tambahan”. Ayat ini juga mungkin 

memiliki maksud lainnya, yaitu seperti yang terdapat pada Qs. 

Al-A‘rāf (7) ayat 167 ( ِوَاذِْ تاَذََّنَ رَبُّكَ لَيَبْعثَنََّ عَليَْهِمْ الِٰى يوَْمِ الْقِيٰمَة) 

Ingatlah ketika Allah SWT bersumpah dengan keagungan, 

kemuliaan, serta kebesaran milik-Nya. Ketika seseorang kufur 

terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak memenuhi 

segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti itulah yang 

akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan sangatlah 

memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti 

hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh 

Tuhan, ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman 

karena telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Seperti yang 

terkandung di dalam Hadis diriwayatkan Hakim dari Tsauban: 

“Sesungguhnya seorang hamba terhalang dari mendapatkan 

rezeki oleh sebab perbuatan dosa yang dilakukannya”. 

                                                           
90 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 354-355. 



   76 

Dalam segi fiqih kehidupan dan hukum ayat ini menjelaskan 

bahwa mensyukuri segala nikmat bisa menambahkan nikmat 

yang lain. Sebaliknya kufur dapat mengurangi atau 

menghilangkan segala nikmat. Sehingga dapat dikata bisa 

seseorang bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya 

maka nikmat tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika 

seseorang melakukan perbuatan yang kufur maka orang itu jahil 

(bodoh dalam beragama) serta tidak mengenal Tuhannya, maka 

orang tersebut akan mendapat azab dan hukuman dari Allah 

SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur nikmat (bukan kafir). 

Syukur merupakan pernyataan dalam mengapresiasikan segala 

nikmat yang ada padanya dan hal tersebut diikuti dengan 

memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan berperilaku 

yang mencerminkan rasa syukur tersebut, sehingga dapat 

disimpulkan mensyukuri yang nikmat bisa memperbanyak 

nikmat lainnya dan kufur bisa mendatangkan hukuman dan azab 

yang pedih serta menjadi bencana baik di dunia maupun kelak di 

akhirat. 91 

4) Qs. An-Naml (27) ayat 15 

 

نْ وَلَقدَْ اٰتيَْنَا داَوٗدَ  لَنَا عَلٰى كَثيِْرٍ م ِ وَسُلَيْمٰنَ عِلْمًاۗ وَقَالََ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِيْ فَضَّ

 عِبَادِهِ الْمُؤْمِنيِْنَ 

Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar telah menganugerahkan 

ilmu kepada Daud dan Sulaiman. Keduanya berkata, “Segala 

puji bagi Allah yang melebihkan kami daripada kebanyakan 

hamba-hamba-Nya yang mukmin”. 92 

 

Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut menjelaskan bahwa 

Nabi Daud serta Nabi Sulaiman diberikan sebagian ilmu, yakni 

ilmu hukum, syariat, dan menentukan pasal antar orang lain. 

                                                           
91 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 7, h. 205-208. 
92 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543. 



   77 

Nabi Daud diberikan ilmu pembuatan baju besi yang digunakan 

bertempur serta memberikan ilmu bahasa burung kepada Nabi 

Sulaiman. Dari semua kenikmatan tersebut kemudian keduanya 

bersyukur kepada Tuhan, mengucapkan “Segala puji bagi Allah 

yang telah melebihkan kami dari kebanyakan hamba-hamba-

Nya yang beriman dengan ilmu-ilmu yang mengumpulkan 

kebaikan di dunia dan akhirat yang belum ada orang yang 

mendapatkan (nikmat) seperti yang kami dapatkan”. Dari hal 

tersebut dapat menunjukan bahwa ilmu mempunyai keutamaan 

besar yang tidak ada ditempat lain, serta memiliki derajat yang 

tinggi. Seperti yang difirmankan-Nya pada Qs. Al-Mujādalah 

(58) ayat 11: “niscaya Allah akan mengangkat (derajat) Orang-

orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi 

ilmu beberapa derajat. Dan Allah Mahateliti apa yang kamu 

kerjakan”. 

Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim 

lainnya supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat 

merendahkan diri (tidak sombong). Nabi Daud serta Nabi 

Sulaiman tidak memandang dirinya lebih istimewa daripada 

semua hamba Tuhan, tetapi lebih utama dari kebanyakan hamba-

Nya. Hal tersebut merupakan peringatan walaupun sudah 

dikasih keutamaan lebih banyak dari pada orang lain, akan tetapi 

ada juga banyak manusia yang dikasih keutamaan sama 

sepertinya. Ilmu yang mempunyai derajat tertinggi adalah 

tentang Tuhan beserta sifatnya. Hadis yang diriwayatkan Abu 

Hatim bahwa Umar bin Abdul Aziz menuliskan sesungguhnya 

Allah SWT tidaklah memberikan nikmat pada seorang hamba 

kemudian hamba itu memuji Allah SWT atas nikmat itu, kecuali 

pujian itu akal lebih utama dari nikmat yang ia terima.  

Meski kamu tidak mengetahuinya kecuali melalui Kitabullah. 

Allah berfirman Qs. An-Naml (27) ayat 15, manakah nikmat 



   78 

yang lebih utama ketimbang nikmat Nabi Daud serta Nabi 

Sulaiman?. Dari segi fiqih kehidupan dan hukum ilmu 

merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang 

paling tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang 

memiliki ilmu daripada orang yang tidak memilikinya. 

Kemudian warisan yang didapat Nabi Sulaiman adalah kerajaan 

serta kenabian. Bagi seseorang yang telah mendapatkan nikmat 

ilmu maka diwajibkan baginya untuk memuji kepada Allah 

SWT karena karunia-Nya, seperti apa yang Daud serta Sulaiman 

lakukan, dari perkataannya dapat memperlihatkan sikap 

tawāḍu‘ (kerendahan hati) para ulama, serta keyakinan 

walaupun hal tersebut adalah keutamaan dari banyaknya orang, 

akan tetapi ada banyak juga orang yang memilikinya, seperti 

perkataan Umar bin Khaththab: “Semua orang lebih faqih 

daripada Umar”. 93 

5) Qs. An-Naml (27) ayat 19 

 

ِ اوَْزِعْنِيْْٓ انَْ اشَْكُرَ نعِْمَتكََ الَّتِيْْٓ انَْعمَْتَ  نْ قَوْلِهَا وَقَالَ رَب  فَتبَسََّمَ ضَاحِكًا م ِ

عَلَيَّ وَعَلٰى وَالِديََّ وَانَْ اعَْمَلَ صَالِحًا ترَْضٰىهُ وَادَْخِلْنيِْ برَِحْمَتكَِ فِيْ 

لِحِيْنَ   عِبَادِكَ الصّٰ

 

Artinya: “Dia (Sulaiman) tersenyum seraya tertawa karena 

(mendengar) perkataan semut itu. Dia berdoa, “Ya Tuhanku, 

anugerahkanlah aku (ilham dan kemampuan) untuk tetap 

mensyukuri nikmat-Mu yang telah Engkau anugerahkan 

kepadaku dan kepada kedua orang tuaku dan untuk tetap 

mengerjakan kebajikan yang Engkau ridai. (Aku memohon pula) 

masukkanlah aku dengan rahmat-Mu ke dalam golongan hamba-

hamba-Mu yang saleh”. 94 

 

                                                           
93 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 255-260. 
94 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 543-544. 



   79 

Menurut Wahbah Zuhaili ayat ini menjelaskan kisah ketika 

Nabi Sulaiman tertawa melihat ratu semut yang sedang berbicara, 

kagum terhadap peringatannya serta senang terhadap diri Nabi 

Sulaiman karena kekhususan (nikmat dapat mengerti maksud 

dari apa yang ratu semut inginkan) yang telah diberikan oleh 

Allah SWT. Kemudian beliau berkata kepada Tuhan agar 

ditunjukan segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan 

hewan lainnya, serta nikmat yang sudah dikasih Tuhan terhadap 

kedua orang tua Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat 

Islam, agar dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal 

dengan sesuatu yang diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi 

beliau, sebagai bentuk dari pengungkapan rasa bersyukur 

dengan segala nikmat. Ketika Tuhan mencabut nyawa beliau, 

maka berharap agar dapat masuk kedalam surga dan berkumpul 

dengan para nabi dan para wali Allah SWT. Nabi Sulaiman juga 

memasukkan ayah dan ibu kedalam doanya lantaran nikmat 

yang ada pada diri anak merupakan nikmat kedua orang tuanya 

dan yang lebih istimewa yaitu nikmat agama.  

Hal tersebut lantaran doa, syafaat, dan takwa yang dimiliki 

seorang anak juga akan memiliki manfaat terhadap kedua orang 

tuanya serta mendapat doa kaum Muslim yang lainnya ketika 

orang tua mendoakan anaknya. Mensyukuri nikmat cukup 

dengan nikmat ilmu pada dirinya serta diwajibkan selalu memuji 

kepada-Nya sang pemberi nikmat. Dan juga berbakti kepada 

ayah dan ibu serta berdoa ketika orang tuanya sudah meninggal 

dunia keduanya. Kemudian Wahbah Zuhalil mengutip Hadis 

yang diriwayatkan Ibnu Hatim dari Abi Shadiq an-Naji, yaitu 

berisi ketika Nabi Sulaiman bin Daud keluar memohon agar 

turun hujan, tiba-tiba beliau melihat satu semut yang sedang 

membalikkan badannya serta mengangkat kakinya keatas langit 

dan kemudian berdoa “Ya Allah! aku adalah makhluk dari 



   80 

makhluk-makhluk ciptaan-Mu. Kami tidak bisa terlepas dari 

minum dari-Mu, dan jika Kamu tidak memberikan minum bagi 

kami, Kamu akan membinasakan kami”, setelah mendengarnya 

kemudian beliau berkata: “Pulanglah kalian, kalian telah 

diberikan minum karena doa selain kalian”. 95 

Dari penafsiran ayat diatas Menurut Wahbah Zuhaili pengertian 

syukur terdapat di dalam Qs. Al-Baqarah (2) ayat 152 yang 

menjelaskan perintah manusia untuk mengingat Tuhannya dengan 

cara melaksanakan segala amal saleh serta taat kepada-Nya, seperti 

bertasbih, membaca dan memahami ayat Al-Qur’an, mengucapkan 

hamdalah, bersyukur, menjauh segala larangan-Nya, mengimani 

dan menjadikan para Rasul menjadi pedoman. Maka Tuhan tentu 

mengingatkan amalan melaksanakannya dengan pahala, banyak 

rezeki, ihsan, kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan 

banggakan dirinya dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah 

terhadap nikmat yang sudah Tuhan berikan terhadap semua makhluk 

dengan lisan serta hati dan menggunakan nikmat (anggota badan) 

tersebut untuk segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan 

(kebaikan yang bermanfaat). Dan janganlah mengingkari semua 

nikmat yang telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan 

segala perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan 

sesuatu yang dilarang oleh syara‘. Karena semua amalan tersebut 

akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik mendapat balasan 

baik, serta jika amalnya buruk maka balasannya buruk. Dalam segi 

fiqih kehidupan dan hukum ayat tersebut adalah peringatan oleh 

Allah SWT supaya mereka tidak terjerumus keburukan seperti kaum 

terdahulunya, karena mereka mengingkari terhadap segala nikmat 

yang telah Tuhan berikan , serta tidak menyalah gunakan nikmat 

                                                           
95 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 258-259. 



   81 

untuk hal tidak baik, sehingga nikmat tersebut Allah SWT cabut 

semua. 

Dalam Qs. Al-Baqarah (2) ayat 271 menjelaskan ketika 

seseorang menunjukkan amalan sedekah Sunah dengan harapan 

agar dapat menarik orang lain untuk menirunya, hal tersebut baik 

untuk kalian. Ketika menyembunyikannya (bersedekah secara 

sembunyi), serta tidak memberitahu yang lain, lebih memilih hanya 

memberikannya terhadap fakir hal tersebut lebih baik sebagai upaya 

agar terhindar dari sum’ah serta riya’. Tuhan akan mengampuni 

sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk mengeluarkan 

sedekahnya. Dari segi fiqih kehidupan dan hukum kebanyakan para 

ulama ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan sama sedekah 

Sunah, serta berisi keterangan menyembunyikan sedekah 

merupakan hal yang utama daripada menunjukannya, seperti ibadah 

lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika ibadah tersebut 

Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam maka akan lebih 

terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh dari riya’. Selain 

dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin bahwa hal tersebut 

dapat menghadirkan faedah seperti mengajak orang supaya bisa 

menirunya. Bagi siapapun yang melakukan sedekah dan berharap 

bisa berfaedah untuk umum maka hal tersebut diperbolehkannya. 

Karena memiliki tujuan supaya dapat mendorongmu orang lain 

supaya lebih bersemangat dalam melakukan perbuatan yang sama, 

serta dapat menciptakan kesadaran untuk selalu berlomba kepada 

perbuatan baik. Banyak dari para ulama beranggapan sesungguhnya 

menunjukkannua akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-diam. 

Sebab ibadah fardu lebih susah untuk sikap riya’ karena umum, dan 

yang mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’ adalah ibadah 

Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat), mendirikan balai 

pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan sekolah, infak yang 

dilakukan untuk kepentingan umum, serta sedekah Sunah yang 



   82 

dilakukan dengan harapan menjadi contoh baik kepada orang lain 

maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk dilaksanakan secara 

terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi kebutuhan pada fakir, 

dianjurkan melakukannya secara diam-diam, supaya tidak 

merendahkan harga diri serta kehormatan orang yang dibantunya.  

Dalam Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7 berisi peringatan kepada Bani 

Israil terhadap janji Allah SWT yang akan menambahkan nikmat 

jika mensyukuri nikmat yang telah diberikan kepadanya. Ketika 

seseorang kufur terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak 

memenuhi segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti 

itulah yang akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan 

sangatlah memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti 

hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh Tuhan, 

ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman karena 

telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Ketika seseorang 

bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya maka nikmat 

tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika seseorang melakukan 

perbuatan yang kufur maka orang itu jahil (bodoh dalam beragama) 

serta tidak mengenal Tuhannya, maka orang tersebut akan mendapat 

azab dan hukuman dari Allah SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur 

nikmat (bukan kafir). Syukur merupakan pernyataan dalam 

mengapresiasikan segala nikmat yang ada padanya dan hal tersebut 

diikuti dengan memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan 

berperilaku yang mencerminkan rasa syukur tersebut. 

Dalam Qs. An-Naml (27) ayat 15 menjelaskan Nabi Daud serta 

Nabi Sulaiman diberikan sebagian ilmu, yakni ilmu hukum, syariat, 

dan menentukan pasal antar orang lain. Nabi Daud diberikan ilmu 

pembuatan baju besi yang digunakan bertempur serta memberikan 

ilmu bahasa burung kepada Nabi Sulaiman, dari semua kenikmatan 

tersebut kemudian keduanya bersyukur kepada Tuhan, 

mengucapkan “Segala puji bagi Allah yang telah melebihkan kami 



   83 

dari kebanyakan hamba-hamba-Nya yang beriman dengan ilmu-

ilmu yang mengumpulkan kebaikan di dunia dan akhirat yang belum 

ada orang yang mendapatkan (nikmat) seperti yang kami dapatkan”. 

Dari hal tersebut dapat menunjukan bahwa ilmu mempunyai 

keutamaan besar yang tidak ada ditempat lain, serta memiliki derajat 

yang tinggi. Seperti yang difirmankan-Nya pada Qs. Al-Mujādalah 

(58) ayat 11: “niscaya Allah akan mengangkat (derajat) Orang-

orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu 

beberapa derajat. Dan Allah Mahateliti apa yang kamu kerjakan”. 

Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim lainnya 

supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat merendahkan diri 

(tidak sombong). Dari segi fiqih kehidupan dan hukum ilmu 

merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang paling 

tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang memiliki ilmu 

daripada orang yang tidak memilikinya. Kemudian warisan yang 

didapat Nabi Sulaiman adalah kerajaan serta kenabian. Bagi 

seseorang yang telah mendapatkan nikmat ilmu maka diwajibkan 

baginya untuk memuji kepada Allah SWT karena karunia-Nya, 

seperti apa yang Daud serta Sulaiman lakukan, dari perkataannya 

dapat memperlihatkan sikap tawāḍu‘ (kerendahan hati) para ulama, 

serta keyakinan walaupun hal tersebut adalah keutamaan dari 

banyaknya orang, akan tetapi ada banyak juga orang yang 

memilikinya. 

Dalam Qs. An-Naml (27) ayat 19 kisah antara Nabi Sulaiman 

tertawa melihat ratu semut berbicara, kagum terhadap peringatannya 

serta senang terhadap diri Nabi Sulaiman karena kekhususan 

(nikmat dapat mengerti maksud dari apa yang ratu semut inginkan) 

yang telah diberikan oleh Allah SWT. Beliau berkata kepada Tuhan 

agar ditunjukan segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan 

hewan lainnya, serta kenikmatan yang sudah diberikan Tuhan 

kepada ayah dan ibu Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat 



   84 

Islam, agar dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal 

dengan yang diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi beliau, sebagai 

bentuk dari pengungkapan rasa bersyukur dengan segala nikmat. 

Ketika Tuhan mencabut nyawa beliau, maka berharap agar dapat 

masuk kedalam surga dan berkumpul dengan para nabi dan para wali 

Allah SWT. Nabi Sulaiman juga memasukkan ayah dan ibu kedalam 

doanya karena nikmat yang ada pada diri anak juga nikmat bagi 

kedua orang tua dan yang lebih utamanya yaitu nikmat agama. Hal 

tersebut sebab doa, syafaat, dan takwa yang dimiliki seorang anak 

juga akan memiliki manfaat terhadap kedua orang tuanya serta 

mendapat doa kaum Muslim yang lainnya ketika orang tua 

mendoakan anaknya. Mensyukuri nikmat cukup dengan nikmat ilmu 

pada dirinya serta diwajibkan selalu memuji kepada-Nya sang 

pemberi nikmat. Dan juga berbakti kepada ayah dan ibu serta berdoa 

ketika orang tuanya sudah meninggal dunia keduanya. 

Dalam memahami ayat tentang taḥadduṡ bi ni‘mah, Wahbah 

Zuhaili menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 dengan ayat 

sebelumnya yaitu ayat 6, ayat 7, ayat 8, ayat 9, dan ayat 10, 

penafsirannya sebagai berikut: 

1) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 6-8 

 

(8) وَوَجَدكََ عَاۤىِٕلًً فَاغَْنٰىۗ   (7) وَوَجَدكََ ضَاۤلَا فهََدٰى     الََمْ يجَِدْكَ يَتِيْمًا فَاٰوٰى  (6)

 

Artinya: “Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim, 

lalu Dia melindungi(-mu). Mendapatimu sebagai seorang yang 

tidak tahu (tentang syariat), lalu Dia memberimu petunjuk 

(wahyu). Dan mendapatimu sebagai seorang yang fakir, lalu Dia 

memberimu kecukupan?”. 96 

 

Wahbah Zuhaili mengelompokkan tiga ayat ini kemudian 

menjelaskannya bahwa Tuhan mengetahui keadaan Rasulullah 

                                                           
96 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 



   85 

SAW pada saat beliau sebagai anak yatim, kemudian dijadikan 

tempat berlindung bagi beliau yaitu rumah kakeknya Abdul 

Muthalib dan Abu Thalib pamannya. Rasulullah SAW ditinggal 

wafat oleh ayahnya pada saat masih berada di dalam kandungan 

ibu Aminah binti Wahab atau sesudah dilahirkan, setelah itu 

ibunya meninggal pada saat Nabi Muhammad berumur enam 

tahun. Setelah itu beliau dirawat oleh kakeknya sampai wafat, 

setelah itu pada saat umur beliau mencapai delapan tahun, ia 

dirawat oleh pamannya sehingga mendapatkan perlindungan dan 

pertolongan sampai beliau diangkat oleh Allah SWT menjadi 

Rasul di umur yang ke empat puluh tahun. Pada saat itu Tuhan 

tahu bahwa Nabi Muhammad SAW tidak mengetahui hukum 

syari’at serta kebingungan saat memahami aqidah paling benar. 

Sehingga Allah SWT memberi beliau petunjuk di dalam firman-

Nya Qs. Asy-Syūrā (42) ayat 52: “Dan demikianlah kami 

wahyukan kepadamu (Muhammad) ruh (Al-Qur’an) dengan 

perintah kami. Sebelumnya engkau tidaklah mengetahui apakah 

kitab (Al-Qur’an) dan apakah iman itu, tetapi kami jadikan Al-

Qur’an itu cahaya, dengan itu kami memberi petunjuk siapa 

yang kami kehendaki di antara hamba-hamba kami”.  

Allah SWT mengetahui kondisi Nabi Muhammad SAW 

yang sedang dalam keadaan fakir sehingga beliau diberikan 

harta yang melimpah dari Khadijah, diberikan keberkahan, dan 

qana’ah yang Tuhan berikan kepada beliau. Kemudian Wahbah 

Zuhaili mengutip dari Bukhari dan Muslim, meriwayatkan dari 

kitab Shahih keduanya dari Abu Hurairah, dia berkata, 

Rasulullah SAW Bersabda: “Kekayaan bukan karena 

banyaknya harta. Akan tetapi kekayaan itu adalah kekayaan 

hati”. Dalam Shahih Muslim diriwayatkan dari Abdullah bin 

Amr, dia berkata, Rasulullah SAW Bersabda: “Sungguh 

beruntung orang yang masuk agama Islam, diberi rezeki 



   86 

berkecukupan dan diberi rasa qana’ah oleh Allah dengan segala 

apa yang dikaruniakan kepadanya”. Wahbah Zuhaili juga 

mengutip pendapat Ibnu Jarir dan Ibnu Abi Hatim yang 

meriwayatkan dari Qatadah tentang firman-Nya dalam Qs. Aḍ-

ḍuḥā (93) ayat enam sampai delapan, ia berkata, “Ini semua 

adalah tempat Rasulullah SAW sebelum beliau diutus oleh Allah 

SWT menjadi rasul”. Setelah itu Rasulullah SAW diperintahkan 

oleh-Nya supaya dapat menjalankan sebagian etika dalam 

bersosial serta bersyukur atas nikmat yang diberikan. 97 

Di dalam segi fiqih kehidupan atau hukum-hukum, 

Menerangkan bahwa Tuhan menghitung anugerah dan nikmat 

yang sudah dikasih kepada Nabi Muhammad SAW sebanyak 

tiga nikmat, yaitu melindungi saat menjadi anak yatim, petunjuk 

pada saat bingung, serta mengasih harta saat sedang fakir miskin. 

Perlindungan yang dimaksud adalah perawatan dari kakeknya 

Abdul Muthalib setelah ayah dan ibunya meninggal dunia, 

kemudian ke pamannya Abu Thalib yang merawat serta 

membela beliau. Kemudian petunjuk yang dimaksud adalah Al-

Qur’an serta syariat, Rasulullah SAW diberikan petunjuk oleh 

Allah SWT agar dapat mengerti hukum yang terkandung dalam 

Al-Qur’an serta diberi petunjuk syariat Islam yang belum 

diketahui olehnya. Makna kata ( 
ࣰ
 pada ayat tersebut bukan (ضَآْلَ 

dimaknai dengan kekufuran atau memeluk agama kaumnya 

dikarenakan semua nabi terjaga (maksum) dari semua hal itu. 

Jumruh ulama sepakat Rasulullah SAW tiada sekalipun kufur 

terhadap Tuhan, dari Mu’tazilah juga berpendapat bahwa hal 

tersebut tidak mungkin secara akal.  

Pemberian harta yang dimaksud adalah berupa rezeki dari 

perniagaan harta milik Khadijah r.a. Kemudian ketika Nabi 

                                                           
97 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 570-571. 



   87 

Muhammad SAW telah menjadi Rasul, ia mendapatkan harta 

dari Abu Bakar Ash-Shiddiq, dan mendapat harta dari orang 

Anshar pada saat hijrah serta harta ghanimah. Hikmah 

dijadikannya anak yatim yaitu supaya Nabi Muhammad SAW 

mengerti kondisi dari para anak yatim sehingga hal tersebut 

dapat membuatnya bisa memenuhi kebutuhan serta 

memperbaiki keadaan mereka, dan dari segi adat juga banyak 

orang menilai anak yatim sebagai orang yang dipandang kurang, 

karena itulah Rasulullah SAW diutus sebagai manusia yang 

paling mulia agar dapat menghilangkan adat tersebut, hal itu 

termasuk mukjizat miliki Rasulullah SAW. 98 

2) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 9 

 

ا الْيَتيِْمَ فلًََ تقَْهَرْۗ   فَامََّ

 

Artinya: “Terhadap anak yatim, janganlah engkau berlaku 

sewenang-wenang”. 99 

 

Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini berisi perintah 

agar tidak menghina dan menzalimi anak yatim karena 

kelemahan yang dimilikinya. Tetapi penuhilah hak anak yatim 

dengan berbuat baik serta bersikap lemah lembut dalam 

menghadapinya dan ingat dulu pada saat menjadi anak yatim 

Allah SWT melindunginya. Karena itulah Nabi Muhammad 

SAW selalu berbuat kebaikan terhadap anak yatim serta 

berwasiat terhadap seluruh umat muslim supaya berbuat baik ke 

semua anak yatim. 100  Di dalam segi fiqih kehidupan atau 

hukum-hukum, ayat tersebut menjelaskan bahwa Tuhan 

mengajarkan Nabi Muhammad SAW agar dapat bermuamalah 

                                                           
98 Ibid, h. 570-571. 
99 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 
100 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 573-574. 



   88 

dengan orang lain seperti Tuhan bermuamalah dengannya. Juga 

diperintah agar tidak melakukan perbuatan zalim kepada anak 

yatim serta memberi hak miliknya, dan diingatkan bahwa dahulu 

beliau merupakan anak yatim yang keadaannya sama dengan 

anak yatim lainnya.  

Ayat diatas menjelaskan Allah SWT memerintahkan beliau 

agar lemah lembut terhadap anak yatim dan melakukan kebaikan 

kepadanya, Qatadah berpendapat bahwa bahwa harus menjadi 

ayah yang penyayang bagi anak yatim. Kemudian diriwayatkan 

dari Abu Hurairah bahwa ada seorang lelaki mengadu kepada 

Nabi Muhammad SAW tentang hatinya yang keras. Kemudian 

beliau bersabda: “Jika kamu ingin hatimu lembut, maka 

sayangilah anak yatim dan berilah makan orang miskin”. 

Dalam Hadis yang shahih diriwayatkan oleh Bukhari, Ahmad 

dan lainnya dari Abu Hurairah bahwasanya Rasulullah SAW 

bersabda: “Aku dan orang yang menyantuni anak yatim baginya 

atau orang lain, seperti dua benda ini.” Beliau mengisyaratkan 

dengan jari telunjuk dan jari tengah”. 101 

3) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 10 

 

ا السَّاۤىِٕلَ فلًََ تنَْهَرْ   وَامََّ

 

Artinya: “Terhadap orang yang meminta-minta, janganlah 

engkau menghardik”. 102 

 

Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa ayat ini berisi perintah 

agar tidak menghardik kepada orang lain karena bertanya terkait 

suatu pengetahuan serta yang meminta-minta uang, 

sebagaimana dahulu diberi petunjuk oleh Allah SWT pada saat 

                                                           
101 Ibid, h. 570-571. 
102 Kementerian Agama, Al-Qur 'an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan, h. 900. 



   89 

sedang kebingungan, maka jawab orang yang bertanya dan 

berikan atau tolak permintaan orang yang meminta dengan cara 

baik-baik. 103 Di dalam segi fiqih kehidupan atau hukum-hukum, 

ayat diatas menjelaskan sesungguhnya Nabi Muhammad SAW 

dilarang oleh Allah SWT untuk menolak seseorang pada saat 

sedang meminta-minta dengan perkataan yang kasar, akan tetapi 

memberikan hal yang diminta oleh orang tersebut atau 

menolaknya dengan cara yang baik dan selalu ingat bahwa 

pernah dalam keadaan yang sama yaitu fakir miskin. 

Diriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa Nabi Muhammad SAW 

bersabda: “Janganlah sekali-kali salah seorang di antara kalian 

menolak orang yang meminta. Hendaknya dia memberinya jika 

meminta, sekalipun dia melihat di tangan orang yang minta 

tersebut ada dua gelang emas”. Nabi Muhammad SAW juga 

pernah bersabda: “Balaslah orang yang meminta dengan sedikit 

pemberian atau tolak dengan baik. Sesungguhnya akan ada 

yang mendatangi kalian, bukan dari bangsa manusia dan jin. 

Dia akan melihat apa yang kalian perbuat dengan karunia 

Allah”. 104 

e. Asbabun Nuzul 

Di dalam kitab tafsir Al-Munīr, Wahbah Zuhaili menerangkan 

asbabun nuzul yang terdapat dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) hanya pada 

ayat satu sampai ayat kelima saja, tidak ada asbabun nuzul untuk 

ayat enam sampai sebelas. Kemudian beliau mengutip pendapat 

yang diriwayatkan Imam Syafi'i bahwa di Sunahkan dalam 

mengucapkan takbir sesudah membaca Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) sampai Qs. 

An-Naas. Sebab pada  Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) merupakan peristiwa di 

mana wahyu diturunkan lagi yang sebelumnya sempat terputus 

beberapa waktu. Nabi Muhammad SAW kemudian mengucapkan 

                                                           
103 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 574. 
104 Ibid, h. 574. 



   90 

takbir dalam membenarkan Al-Qur'an yang sudah diturunkan 

kepadanya. Takbir tersebut bukanlah termasuk Al-Qur'an. Itu 

dikarenakan tidak seperti Al-Qur'an yang dalam periwayatannya 

mutawatir dengan huruf, ayat, dan surahnya tanpa ditambah 

ataupun dikurangi, kemudian para ulama berpendapat: “Kami 

mengatakan bahwa bertakbir tersebut tidak harus dilakukan oleh 

orang yang selesai membaca surah Aḍ-ḍuḥā. Akan tetapi, orang 

yang melakukannya adalah baik. Orang yang tidak melakukannya 

tidak apa-apa”. Takbir yang dimaksud adalah mengucapkan 

“Allahu Akbar” atau lafal “Laa Ilaaha Illallahu Wallahu Akbar”. 

105 

f. Hadis-hadis 

1) Memberi Kepada Orang yang Meminta 

 

 صَلَّى اللَّهِ  رَسُولُ  سُئلَِ  مَا:  قَالَ  عَنْهُمَا اللَّهُ  رَضِيَ  اللَّهِ  عَبْدِ  بْنِ  جَابرِِ  عَنْ 

(٧/٧٧م) لََ :  فَقَالَ  قطََّ  شَيْئاً وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللهُ   

 

Hadis yang diriwayatkan Jahir bin ‘Abdillah r.a.: Apabila 

Rasulullah SAW dimintai sesuatu, beliau sama sekali tidak 

pernah menjawab, “Tidak”. (7:74-SM.) . 106 

2) Membantu Janda dan Orang Miskin 

 

 وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى اللَّهِ  رَسُولِ  عَنْ  عَنْهُ  اللَّهُ  رَضِيَ  هُرَيْرَةَ  أبَيِ عَنْ 

 وَاحْسِبهُُ  ، اللهِ  سَبِيلِ  فِي كَالْمُجَاهِدِ  وَالْمِسْكِيْنِ  الْْرَْمَلَةِ  عَلَى السَّاعِي: قَالَ 

ائمِِ  ، يفَْترُُ  لَ وَكَالْقاَئمِِ : "  قَالَ  (۲۲۲/ ۸م) يفُْطِرُ، لََ  وَكَالصَّ  

 

Hadis yang diriwayatkan Abu Hurairah r.a. dari Rasulullah 

SAW Beliau bersabda, “Orang yang membantu janda dan orang 

miskin, seperti pahala pejuang di jalan Allah”. Aku kira beliau 

bersabda, “Dan seperti orang yang beribadah semalam suntuk, 

                                                           
105 Ibid, h. 575. 
106  Zaki Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar 

Shahih Muslim), Ter. Shinqithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan 

Pustaka, 2008), h. 899. 



   91 

dan seperti orang yang berpuasa terus-menerus”. (8: 221-S.M.). 
107 

3) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) 

 

 عَنْهُ  اللَّهُ  رَضِيَ  سُفْيَانَ  بْنَ  جُنْدبََ  سَمِعْتُ :  قَالَ  ، قَيْسٍ  بْنِ  الْْسَْوَدِ  عَنِ 

ً  فجََاءَتهُْ  أوَْثلًََثاً، لَيْلتَيَْنِ  يَقمُْ  فلََمْ  صلى الله عليه وسلم اللَّهِ  رَسُولُ  إشِْتكََى:  يَقوُلُ   :فَقَالتَْ  امْرَأةَ

 لَيْلَتيَْنِ  مُنْذُ  بكََ رِ قَ  أرََهُ  لَمْ  ، ترََكَكَ  قدَْ  شَيْطَانكَُ  يكَُونَ  أنَْ  لَْرَْجُو إن ِي محمد يا

 وَمَا رَبُّكَ  وَدعََكَ  مَا .سَجَى إذِاَ وَاللَّيْلِ : )  وَجَلَ  عَزَّ  اللَّهُ  فَأنَْزَلَ .  ثلًََثٍ  أوَْ 

(۵/۲۸۲م( . ) قلََى  

 

Hadis yang diriwayatkan Aswad bin Qais: Aku pernah 

mendengar Jundab bin Sufyan r.a. berkata, “Rasulullah SAW 

pernah sakit sehingga dua atau tiga malam beliau tidak bangun. 

Kemudian, ada seorang wanita datang seraya berkata kepada 

beliau, “Wahai Muhammad, sesungguhnya, aku berharap agar 

setanmu itu telah meninggalkanmu sehingga aku tidak melihat 

menghampirimu sejak dua atau tiga malam ini, Kemudian Allah 

Azza wa Jalla menurunkan ayat, “Demi malam apabila telah 

sunyi, Tuhanmu tiada meninggalkan kamu dan tiada (pula) benci 

kepadamu?” (5: 182-S.M.). 108  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
107 Ibid, h. 1027. 
108 Al-Din Abd Al-Azhim Al-Mundziri, Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar Shahih 

Muslim), Ter. Shinqithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni, (Bandung: Pt. Mizan Pustaka, 

2008), h. 1287. 



   92 

BAB IV 

ANALISIS KONSEP TAḤADDUṠ BI NI‘MAH SEBAGAI EKSPRESI 

SYUKUR MENURUT BUYA HAMKA DAN WAHBAH ZUHAILI 

 

A. Penafsiran Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur dalam Qs. 

Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11 Menurut Buya Hamka pada Tafsir Al-Azhār dan 

Wahbah Zuhaili pada Tafsir Al-Munīr 

Pembahas konsep taḥadduṡ bi ni‘mah yang terdapat di dalam Al-

Qur’an, yaitu terkandung di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11. Maksud ayat 

tersebut adalah konsep yang ada di dalam agama Islam, yaitu dengan cara 

membicarakan dan menampakkan segala nikmat yang telah ia dapatkan baik 

berupa harta, kedudukan, status sosial, dan yang lainnya kepada orang lain, 

hal tersebut dilakukan agar dapat memotivasi orang lain sehingga bagi yang 

melihatnya akan tergerak hatinya untuk melakukan hal yang sama dengan 

orang yang membicarakan dan menampakkan nikmat tersebut. Taḥadduṡ bi 

ni‘mah berbeda dengan flexing atau riya’, yaitu dari segi niatnya, kalau 

flexing atau riya’ dilakukan agar mendapatkan pujian dari orang lain, 

sedangkan taḥadduṡ bi ni‘mah dilakukan dengan berharap agar 

perbuatannya dalam hal kebaikan dapat ditiru oleh orang lain serta menjadi 

bentuk dari rasa bersyukur terhadap kenikmatan yang sudah Tuhan berikan 

kepadanya. Di dalam ayat menjelaskan bahwa membicarakan nikmat 

(taḥadduṡ bi ni‘mah) adalah perintah Tuhan kepada Rasulullah SAW agar 

beliau bisa memerankan contoh yang teladan kepada umatnya serta sebagai 

pengingat bahawa segala kenikmatan yang telah didapat berasal dari Allah 

SWT semata. 109 Dalam memahami taḥadduṡ bi ni‘mah yang terkandung di 

dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11, penafsir Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili 

terkait ayat tersebut adalah sebagai berikut: 

 

                                                           
109 Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhār karya Buya Hamka”, UIN 

Mataram, Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, (Vol. 1. No. 1, 2018), h. 25. 



   93 

1. Tafsir Al-Azhār 

a. Keterangan pada tafsir Al-Azhār maksud dari Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 

11 adalah ayat yang ditujukan kepada Rasulullah SAW agar selalu 

bersyukurlah karena diberikan Tuhan Kenikmatan. Dengan cara 

darmakan (berbuat baik) terhadap nikmat kekayaan yang dimiliki 

baik berupa harta benda maupun sifat kejiwaan, dan hendaklah 

memiliki kebiasaan murah tangan kepada orang lain serta tunjukkan 

rasa syukur atas nikmat yang telah diberikan. Jangan bakhil 

terhadap kekayaan yang dimiliki dan selalu ingat betapa menderita 

dan sakitnya hidup pada saat miskin. 

b. Dalam pelaksanaan taḥadduṡ bi ni‘mah, Nabi Muhammad SAW 

kerap kali memakai baju gamis maupun jubah pada diri-Nya sendiri, 

dan beliau juga menghadiahkan pakaian kepada seseorang yang 

telah dirasa ingin memiliki baju tersebut dan ingin memakainya. 

c. Dalam tafsirnya beliau mengutip pendapat Imam Syaik Muhammad 

Abduh di dalam tafsir Juzu’Ammanya bahwa sifat bakhil biasanya 

datang dari orang kaya, ia akan selalu mencari alasan agar tidak 

mengeluarkan uangnya untuk membantu orang lain seperti 

mengatakan dirinya sendiri sedang kesusahan dan menghiraukan 

kepentingan umum. Beda halnya dengan seseorang yang selalu 

melatih dirinya sendiri agar menjadi dermawan, yaitu dengan cara 

selalu memberikan harta kepada orang lain yang membutuhkan, 

selalu memuji-Nya, karena itulah ia akan selalu mendarmakan 

(berbuat baik) dengan cara membantu orang lain yang sedang 

memerlukan bantuan dan memberi makan fakir miskin. 

d. Melaksanakan taḥadduṡ bi ni‘mah terdapat pada kata yang ada di 

ujung ayat ( ْث  fa ḥaddiṡ” maksudnya adalah tidak hanya“ (فحََد ِ

menceritakan kebaikan yang telah dilakukannya, akan tetapi harus 

diimbangi dengan perbuatan yang sesuai dengan apa yang 

diucapkannya sehingga dapat menjadi sebuah contoh dan menjadi 

perbincangan baik dari seseorang yang telah dibantu olehnya. 



   94 

e. Ayat ini perintah untuk Rasulullah SAW agar beliau memperluas 

bantuan untuk fakir miskin, dan tidak menyebut kekayaannya 

karena itu merupakan perilaku sombong. 

f. Beliau mengutip pendapat dari tafsir Syaikh Muhammad Abduh 

yaitu tidak ada satupun riwayat yang menjelaskan bahwa beliau itu 

sombong membanggakan kekayaannya, yang sering disebut bahwa 

beliau selalu cepat dalam mengeluarkan hartanya untuk membantu 

orang lain, sampai beliau melupakan apa yang menjadi kebutuhan 

dirinya. 

g. Nabi Muhammad SAW memiliki banyak harta benda yang 

ditinggalkan oleh istrinya Khadijah pada saat di Makkah, sehingga 

hal tersebut dapat menjaga muruah (harga diri) beliau dari berbagai 

banyaknya rintangan yang datang dari kaum Quraisy, dan selalu 

menjaga martabat dirinya. 

h. Setelah hijrah ke madinah, beliau menjadi penguasa yang 

menguasai seluruh maghrib (barat) dan masyriq (timur) arab, dan 

mendapatkan harta seperlima dari rampasan perang dari tuhan, serta 

bagian yang lainnya untuk para mujahidin. Beliau menjelaskan 

bahwa harta seperlima yang diberikan untuknya dikembalikan 

kepada orang fakir miskin, lemah, sakit, orang tua, dan yatim yang 

tidak memiliki kesanggupan untuk ikut berperang dijalan Allah. 

i. Dari beberapa riwayat dijelaskan bahwa pada suatu saat pernah 

rumah Nabi Muhammad SAW tidak berasap sampai sebulan 

sehingga beliau berniat untuk berpuasa disaat siang saja, karena 

tidak memiliki apapun yang dapat dimakan pada pagi hari 

dirumahnya. Setelah Rasulullah SAW meninggal, beliau tidak 

meninggalkan satupun pusaka warisan yang dimilikinya selain 

setengah dari gani gandum, tombak, dan seekor untuk yang berusia 



   95 

tua, harta tersebut juga akhirnya tergadai oleh orang yahudi 

dirumahnya. 110 

Menurut penulis di dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka 

menjelaskan bahwa taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan suatu konsep yang 

ada di dalam agama Islam yaitu dengan menunjukkan rasa syukur 

terhadap segala kenikmatan yang telah dianugerahkan oleh Allah SWT. 

Tidak hanya mengucapkan kenikmatan yang dimilikinya dengan lisan 

saja, akan tetapi harus diiringi dengan melakukan perbuatan yang sesuai 

dengan apa yang diucapkannya secara nyata. Melakukan perbuatan 

secara nyata maksudnya yaitu dengan mendarmakan kekayaannya serta 

membantu orang lain yang sedang memerlukan bantuan. Buya Hamka 

juga menafsirkan taḥadduṡ bi ni‘mah yang terdapat pada Qs. Aḍ-ḍuḥā 

(93) Ayat 11 dengan kondisi yang terjadi dilingkungan sosial, 

memperhatikan hubungan atau kaitan praktik pelaksanaan syukur di 

dalam kehidupan sehari-hari yang dilakukan oleh masyarakat Indonesia, 

kemudian beliau berargumen bahwa ketika mengucapkan rasa syukur 

haruslah mencakup perbuatan yang memiliki manfaat untuk orang lain, 

bukan hanya sekedar perkataan secara lisan saja.  

2. Tafsir Al-Munīr 

a. Dalam tafsir Al-Munīr beliau menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 

dari empat aspek, yaitu I’raab, Mufradaat Lughawiyyah, tafsir dan 

penjelasannya, dan fiqih kehidupan atau hukum-hukum. 

b. Dalam segi I’raab beliau menjelaskan huruf (ب) ba’ yang ada di 

dalam kata ( ِبِنعِْمَة) “bini‘mati” berkaitan dengan kata perintah 

ثْ )  ,”fa ḥaddiṡ”, maksudnya adalah “dengan menceritakan“ (فحََد ِ

sedangkan huruf (ف) fa’ yang terdapat di kalimat perintah (فلًتقهر) 

“falā taqhar” (Janganlah engkau menghardik), (فلًتنهر) “falā 

tanhar”(janganlah engkau berlaku sewenang-wenang), dan ( ثْ فحََد ِ  ) 

                                                           
110 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, (Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas, 1982), h. 192-193. 



   96 

“fa ḥaddiṡ” (nyatakanlah) merupakan jawaban dari (ا  ”ammā“ (امََّ

(terhadap) pada tempat ini sebab dalam huruf  (ا  ”ammā“ (امََّ

terdapat makna syarat (wajib dilakukan). 

c. Dari segi Mufradaat Lughawiyyah (susunan dari beberapa kata 

yang tergabung menjadi kalimat dan memiliki makna) yang 

terdapat pada kalimat ( َِا بِنعِْمَةِ رَب ك  dengan kenikmatan dari Allah (وَامََّ

SWT berupa kenabian dan lainnya. Kalimat ( ْث  maka (فحََد ِ

beritahukanlah serta bersyukurlah kepada-Nya. 

d. Dari segi tafsir dan penjelasannya adalah ayat tersebut mengandung 

perintah yang Tuhan berikan kepada Rasulullah SAW yaitu sebagai 

berikut: 

1) Membicarakan kenikmatan yang telah dianugerahkan dan 

diberikan kepadanya. 

2) bersyukur terhadap kenikmatan diberkati Al-Qur’an, Kenabian, 

serta semua nikmat yang telah disebutkan di dalam ayat tersebut. 

Ingat dahulu Nabi Muhammad SAW dalam keadaan fakir 

kemudian Allah SWT memberikan harta kepadanya. 

Oleh karena itulah bicarakan kenikmatan yang telah diberikan 

Tuhanmu, seperti di dalam doa Rasulullah SAW “Jadikanlah kami 

orang-orang yang bersyukur atas nikmat-Mu, memuji dan 

menerimanya serta sempurnakanlah nikmat tersebut kepada kami”. 

Wahbah Zuhaili juga mengutip pendapat dari Abu Dawud yang 

dishahihkan Tirmidzi, meriwayatkan dari Abu Hurairah bahwa 

Nabi Muhammad SAW bersabda “Tidaklah bersyukur kepada 

Allah orang yang tidak bersyukur kepada manusia”. 

e. Dari segi fiqih kehidupan atau hukum-hukum beliau menjelaskan 

maksud dari Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 yaitu perintah dari Tuhan 

untuk bersyukur atas telah diberikannya nikmat Kerasulan, 

kenabian, dan Al-Qur’an terhadap Rasulullah SAW. Pada 

pelaksanaan rasa syukur yaitu dengan cara sebagai berikut: 



   97 

1) menyebarkan, mengakui dan membicarakan berbagai macam 

nikmat yang kasihkan untuk beliau, ini merupakan balasan dari 

firman Allah SWT yang ada di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 7 

“dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, lalu Dia 

memberikan petunjuk”. 

2) Tidak menghardik (memaki, memarahi, membentak) anak yatim, 

karena beliau telah diberi kenikmatan seperti yang diterangkan 

di ayat sebelum Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 6 “Bukankah Dia 

mendapatimu sebagai seorang yatim, lalu Dia melindungi(mu)”. 

3) Tidak menolak orang yang sedang meminta-minta kepadanya, 

sebagaimana yang diterangkan di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 

8 “dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, 

lalu Dia memberikan kecukupan”. 

f. Para ulama berpendapat bahwa menyebarkan dan membicarakan 

kenikmatan yang telah didapatkan merupakan suatu hal yang 

diperbolehkan dengan mutlak. Dan lebih dianjurkan lagi memiliki 

tujuan yang lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh 

yang teladan sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai 

bentuk rasa syukur yang dapat terucap oleh lisan. 

g. Apabila membicarakan dan menyebarkan nikmat seseorang takut 

hal tersebut menimbulkan rasa ujub dan fitnah baginya, maka lebih 

baik menyembunyikan nikmat yang telah diberikan kepadanya. 

h. Allah SWT juga menginginkan agar selalu mengedepankan 

kegunaan manusia dari hak-Nya, sebab sesungguhnya Tuhan tidak 

butuh apapun sehingga tidak merugi ketika manusia tidak beribadah 

kepadanya, Tuhan rida bagi-Nya sekedar perkataan saja. 111 

Menurut penulis di dalam kitab tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili 

menjelaskan bahwa taḥadduṡ bi ni‘mah menurut beliau merujuk pada 

                                                           
111 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-Tafsiirul-

Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj), Ter. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, (Jakarta: 

Gema Insani, 2014), h. 566-575. 



   98 

perintah dari Allah SWT pada Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) Ayat 11 agar dapat 

menyebutkan berbagai macam kenikmatan yang telah dianugerahkan 

oleh-Nya sebagai bentuk dari rasa syukur. Wahbah Zuhaili juga 

menekankan bahwa penting untuk menyampaikan nikmat dengan 

harapan agar dapat memotivasi serta menginspirasi orang lain agar 

selalu bersyukur kepada Allah SWT,tidak hanya sekedar membicarakan 

kenikmatan yang dimilikinya akan tetapi haruslah diiringi dengan 

tanggung jawab untuk melakukan perbuatan baik kepada orang lain, 

seperti tidak menghardik anak yatim dan tidak menolak orang yang 

sedang meminta-minta. Menurut Wahbah Zuhaili taḥadduṡ bi ni‘mah 

mempunyai dua aspek yang utama, yaitu sebagai ucapan rasa syukur 

kepada Allah SWT terhadap segala kenikmatan yang telah diberikan dan 

mengajak orang lain agar dapat melakukan perbuatan baik yang serupa, 

beliau juga menegaskan walaupun memiliki resiko dalam 

pelaksanaannya yaitu dapat mendatangkan perilaku riya’, akan tetapi 

dengan memiliki niat yang baik serta tulus dalam mengajak dan 

memotivasi orang lain dapat menjadikan taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

salah satu ibadah.  

 

B. Perbedaan Konsep Taḥadduṡ Bi Ni‘mah Sebagai Ekspresi Syukur 

Menurut Tafsir Al-Azhār dan Tafsir Al-Munīr di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā 

(93) ayat 11 

Di dalam menafsirkan taḥadduṡ bi ni‘mah yang terkandung pada Qs. 

Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11, Buya Hamka pada tafsir Al-Azhār dan Wahbah 

Zuhaili pada tafsir Al-Munīr memiliki beberapa persamaan dan perbedaan 

dalam menafsirkan ayat tersebut, di antaranya yaitu sebagai berikut: 

1. Persamaan dalam memahami konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur antara tafsir Al-Azhār dengan tafsir Al-Munīr.  

a. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama menjelaskan bahwa 

pentingnya bersyukur kepada Allah SWT karena telah diberikan 

anugerah nikmat, serta menekankan untuk mengajak orang lain agar 



   99 

dapat bersama-sama dalam bersyukur dengan melakukan perbuatan 

baik dan selalu memuji kepada Allah SWT dengan beribadah 

kepada-Nya. Di dalam tafsir Al-Azhār menjelaskan bahwa dalam 

mengakui nikmat harus dilakukan dengan cara mengucapkannya 

serta menunjukkan perilaku yang mencerminkan rasa syukurnya 

dengan memuji Allah SWT. Dan tafsir Al-Munīr menjelaskan 

bahwa bersyukur kepada Allah SWT tidak hanya dilakukan secara 

lisan saja, akan tetapi harus diiringi dengan perbuatan yang nyata di 

dalam kehidupan sehari-hari.  

b. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama menjelaskan makna nikmat 

yang terdapat di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 adalah mencakup 

berbagai macam bentuk kebaikan serta karunia Tuhan yaitu 

berbagai macam kenikmatan. Di dalam tafsir Al-Azhār menjelaskan 

bahwa menyatakan nikmat adalah bentuk dari syukur kepada Tuhan 

karena telah dianugerahkan nikmat. Dan tafsir Al-Munīr 

menjelaskan bahwa bersyukur kepada Allah SWT itu penting 

karena telah diberi nikmat yaitu dengan cara memahami serta 

memanfaatkan nikmat dengan baik. 

c. Kedua kitab tafsir tersebut sama-sama mengutamakan perilaku 

sosial, yaitu lebih memperhatikan hak-hak yang ada pada orang lain, 

seperti melindungi anak yatim dengan tidak berlaku sewenang-

wenang kepada mereka, dan bersikap baik kepada orang yang 

meminta-minta dengan cara tidak menghardiknya. Semua hal 

tersebut selaras dengan apa yang Islam ajarkan tentang bersikap 

tanggung jawab dalam bersosial serta menunjukkan etika yang baik 

dalam berinteraksi kepada orang lain.  

2. Perbedaan dalam memahami konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur antara tafsir Al-Azhār dengan tafsir Al-Munīr.  

a. Tafsir Al-Azhār serta tafsir Al-Munīr mempunyai perbedaan 

memaknai term ni’mah ( ِنعِْمَة) dan fa ḥaddiṡ ( ْث  di dalam tafsir ,(فحََد ِ

Al-Azhār Buya Hamka memaknai term ni’mah yaitu “nikmat 



   100 

kekayaan yang bersifat benda dan kejiwaan”, dan term fa ḥaddiṡ 

beliau memaknainya “darmakan”. Sedangkan di dalam tafsir Al-

Munīr Wahbah Zuhaili memaknai term ni’mah yakni “nikmat 

Kenabian dan Al-Qur’an”. Dan term fa ḥaddiṡ beliau memaknainya 

“nyatakan”.  

b. Dalam penafsirannya Buya Hamka mengutip pendapat Imam Syaik 

Muhammad Abduh di dalam tafsir Juzu’Ammanya yang membahas 

bahwa sifat bakhil yaitu seseorang yang selalu mencari alasan agar 

tidak mengeluarkan uang untuk orang lain dan selalu beralasan 

bahwa dirinya selalu kesusahan, berbeda dengan orang dermawan 

yang selalu membantu orang lain dengan memberikan harta kepada 

yang membutuhkan, dari tafsirnya juga tidak ada Hadis yang 

menjelaskan bahwa Nabi Muhammad SAW itu orang yang sombong 

membanggakan kekayaannya, sebaliknya beliau selalu 

mengeluarkan hartanya untuk membantu orang lain. Sedangkan di 

dalam tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili mengutip dari pendapat dari 

Abu Dawud yang dishahihkan Tirmidzi meriwayatkan dari Abu 

Hurairah yaitu bahwa Rasulullah SAW bersabda Tidak bersyukur 

terhadap Allah bagi orang yang tidak bersyukur terhadap manusia. 

c. Dari segi pelaksanaan taḥadduṡ bi ni‘mah Buya Hamka 

menerangkannya dengan cara mendarmakan kekayaan yang dimiliki 

baik berupa harta benda maupun sifat kejiwaan dengan membantu 

orang lain yang sedang memerlukan bantuan dan memberi makan 

fakir miskin, bermurah tangan, dan bersyukur atas nikmat yang telah 

diberikan, memakai baju gamis maupun jubah kemudian 

memberikan pakaian kepada orang lain yang sedang butuh, memberi 

bantuan untuk fakir miskin, lemah, sakit, orang tua, dan yatim yang 

tidak memiliki kesanggupan untuk ikut berperang dijalan Allah, 

serta menjadi dermawan dengan cara selalu memberikan harta 

kepada orang lain yang membutuhkan, selalu memuji-Nya, dan 

dilarang memiliki sifat bakhil serta selalu ingat betapa penderitaan 



   101 

pada saat miskin, dan jangan menghiraukan kepentingan umum. 

Sedangkan Wahbah Zuhaili dalam tafsir Al-Munīr menjelaskan 

taḥadduṡ bi ni‘mah dengan cara membicarakan, menyebarkan, dan 

mengakui kenikmatan yang telah diberikan dan dianugerahkan 

kepadanya, serta bersyukur terhadap kenikmatan berupa Al-Qur’an, 

Kenabian, dan semua nikmat, jangan menghardik anak yatim, serta 

menolak orang meminta-minta. 

d. Penafsiran Buya Hamka menjelaskan isi kandung Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) 

ayat 11 dengan cara Pemahaman yang menyeluruh dalam 

memahaminya Al-Qur’an, lebih fokus kepada nilai etika serta moral. 

Sedangkan Wahbah Zuhaili menerangkan ayat itu dengan 

pembahasan dari empat aspek, yaitu I’raab, Mufradaat 

Lughawiyyah, tafsir dan penjelasannya, serta dari segi fiqih 

kehidupan atau hukum-hukum. 

e. Tafsir Al-Munīr menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 dari segi 

I’raab yaitu huruf (ب) ba’ di dalam kata ( ِبنِعِْمَة) “bini‘mati” 

berkaitan dengan kata perintah ( ْث  fa ḥaddiṡ” maksudnya“ (فحََد ِ

adalah “dengan menceritakan”, sedangkan huruf (ف) fa’ yang 

terdapat di kalimat perintah (فلًتقهر) “falā taqhar”(Janganlah 

engkau menghardik), ( هرفلًتن ) “falā tanhar”(janganlah engkau 

berlaku sewenang-wenang), dan ( ْث  fa ḥaddiṡ” (nyatakanlah)“ (فحََد ِ

merupakan jawaban dari (ا  ammā” (terhadap) pada tempat ini“ (امََّ

sebab dalam huruf (ا  ammā” terdapat makna syarat (wajib“ (امََّ

dilakukan), makna Mufradaat Lughawiyyah dari kalimat ( ِا بنِعِْمَة وَامََّ

 dengan kenikmatan dari Allah SWT berupa kenabian dan (رَب كَِ 

lainnya, kata fa ḥaddiṡ ( ْث  adalah beritahukan nikmat kepada (فحََد ِ

orang lain dan bersyukurlah kepada Allah SWT. Sedangkan di 

dalam tafsir Al-Azhār hanya memaknai kata fa ḥaddiṡ ( ْث  yaitu (فحََد ِ

tidak hanya menceritakan kebaikan yang telah dilakukannya, akan 



   102 

tetapi harus diimbangi dengan perbuatan yang sesuai dengan apa 

yang diucapkannya sehingga dapat memberikan contoh dan menjadi 

perbincangan yang baik dari orang yang telah dibantu olehnya. 

f. Dalam pandangan Buya Hamka ketika melakukan taḥadduṡ bi 

ni‘mah pada saat membantu orang fakir miskin tidak boleh 

menyebut kekayaannya karena itu merupakan perilaku sombong, 

dan boleh bercerita tetapi harus sesuai dengan apa yang dilakukan 

sehingga dapat menjadi contoh dan dijadikan bahan pembicara dari 

orang yang telah dibantunya dalam hal kebaikan. Sedangkan 

Wahbah Zuhaili mengutip pendapat para ulama yaitu menyebarkan 

dan membicarakan kenikmatan merupakan suatu hal yang 

diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki tujuan 

yang lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh yang 

teladan sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai bentuk 

rasa syukur yang dapat terucap oleh lisan, jika membicarakan dan 

menyebarkan nikmat ditakutkan hal tersebut dapat menimbulkan 

rasa ujub dan fitnah, maka lebih baik menyembunyikan nikmat. 

g. Dalam menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 Buya Hamka 

menafsirkan ayat tersebut dengan munasabah ayat sebelumnya Qs. 

Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 8, ayat 9, dan ayat 10, penafsirannya sebagai 

berikut: 

1) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 8 menjelaskan maksud dari kata ( ًًعَاۤىِٕل) 

adalah miskin pada harta benda yang dimiliki Nabi Muhammad 

SAW, bukan miskin dari segi budi (akhlak). Setelah beliau 

mendapatkan harta dari Khadijah kemudian berniaga ke negeri 

Syam, sesudah melakukan perjalanan kemudian beliau kembali 

dan menikahi janda kaya (Khadijah) dan menjadi orang yang 

memiliki banyak harta di Mekkah karena kekayaan dari istrinya. 

Dari saat Nabi Muhammad SAW kecil menjadi seorang anak 

yatim kemudian dipelihara oleh Tuhan, kemudian beliau 

diberikan petunjuk pada saat sedang menghadap masa 



   103 

kebingungan, dan Allah SWT menjadikan dirinya kaya pada saat 

sedang miskin, ketiga hal tersebut merupakan nikmat yang telah 

Tuhan anugerahkan kepada beliau dan setelah itu akan 

mendapatkan nikmat yang banyak lagi. Maka untuk mensyukuri 

kenikmatan yang sudah didapatkan serta yang akan didapatkan 

oleh Rasulullah SAW maka perlu melakukan hal kebaikan. 112 

2) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 9 yaitu harus menunjukkan kasih sayang 

kepada semua anak yatim, jangan memandang anak yatim 

dengan tatapan yang hina, dan janganlah keras kepada mereka, 

ingat dahulu Nabi Muhammad SAW seorang anak yatim yang 

telah melalui banyak kesulitan, dan Allah SWT tanamkan 

kepada beliau kasih sayang kepada para pengasuh pada saat 

beliau kecil. Maka tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa 

mereka merupakan anak yang sedang dibelai, dibela, serta 

dikasihi, Harta anak yatim haruslah dijamin agar mereka 

mendapatkan dan menerimanya pada saat sudah dewasa. 113 

3) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 10 menjelaskan bahwa maksud dari kata 

 memiliki dua arti yaitu bertanya dan meminta, beliau (السَّاۤىِٕلَ )

mengambil pendapat dari tafsir Ar-Razi maksud dari bertanya 

adalah jika ada orang yang bertanya mengenai agama yang 

musykil (sulit) dan tidak diketahui dirinya, make berikanlah 

jawaban kepadanya secara memuaskan, dan jangan marah dan 

kesal kepada yang bertanya karena ia tidak tahu (bodoh). 

Kemudian mengutip dari tafsir Ibnu Jarir Ath-Thabari maksud 

dari meminta adalah apabila ada seseorang yang meminta tolong 

kepadamu, meminta karena kekurangan, maka janganlah 

menghadapinya dengan menghardik dan bersifat angkuh kepada 

orang yang meminta pertolongan. 114 

                                                           
112 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30, h. 191. 
113 Ibid, h. 191-192. 
114 Ibid, h. 192. 



   104 

Wahbah Zuhaili menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 dengan 

ayat sebelum Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 6-10 yaitu: 

1) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 6-8 menjelaskan menjelaskannya bahwa 

Allah SWT mengetahui keadaan Rasulullah SAW ketika beliau 

sebagai anak yatim, kemudian dijadikan tempat berlindung bagi 

beliau yaitu rumah kakeknya Abdul Muthalib dan Abu Thalib 

pamannya. Beliau ditinggal wafat oleh ayahnya pada saat masih 

berada di dalam kandungan ibu Aminah binti Wahab atau 

sesudah dilahirkan, setelah itu ibunya meninggal pada saat Nabi 

Muhammad berumur enam tahun. Setelah itu beliau dirawat oleh 

kakeknya sampai wafat, setelah itu pada saat umur beliau 

mencapai delapan tahun, ia dirawat oleh pamannya sehingga 

mendapatkan perlindungan dan pertolongan sampai beliau 

diangkat oleh Allah SWT menjadi Rasul di umur yang ke empat 

puluh tahun. Pada saat itu Tuhan tahu bahwa Nabi Muhammad 

SAW tidak mengetahui hukum syari’at serta kebingungan 

memahami aqidah yang benar. Sehingga Allah SWT memberi 

beliau petunjuk di dalam firman-Nya Qs. Asy-Syūrā (42) ayat 52: 

“Dan demikianlah kami wahyukan kepadamu (Muhammad) ruh 

(Al-Qur’an) dengan perintah kami. Sebelumnya engkau tidaklah 

mengetahui apakah kitab (Al-Qur’an) dan apakah iman itu, 

tetapi kami jadikan Al-Qur’an itu cahaya, dengan itu kami 

memberi petunjuk siapa yang kami kehendaki di antara hamba-

hamba kami”. 

Allah SWT mengetahui kondisi Nabi Muhammad SAW 

yang sedang dalam keadaan fakir sehingga beliau diberikan 

harta yang melimpah dari Khadijah, diberikan keberkahan, dan 

qana’ah yang Tuhan berikan kepada beliau. 115 Di dalam segi 

fiqih kehidupan atau hukum-hukum, ayat diatas menerangkan 

                                                           
115 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 15, h. 570-571. 



   105 

Tuhan menghitung anugerah dan kenikmatan yang sudah 

dikasihkan kepada Rasulullah SAW sebanyak tiga nikmat, yaitu 

melindungi saat menjadi anak yatim, memberikan petunjuk pada 

saat kebingungan, dan memberikan harta pada saat sedang fakir 

miskin. Perlindungan yang dimaksud adalah perawatan dari 

kakeknya Abdul Muthalib setelah ayah dan ibunya meninggal 

dunia, kemudian ke pamannya Abu Thalib yang merawat serta 

membela beliau. Kemudian petunjuk yang dimaksud adalah Al-

Qur’an serta syariat, Rasulullah SAW diberikan petunjuk oleh 

Tuhan agar dapat mengerti hukum pada Al-Qur’an serta diberi 

bimbingan syariat Islam yang belum diketahui olehnya. Makna 

kata ( 
ࣰ
 pada ayat tersebut bukan dimaknai dengan (ضَآْلَ 

kekufuran atau memeluk agama kaumnya dikarenakan semua 

nabi terjaga (maksum) dari semua hal itu. 

Jumruh ulama sepakat Rasulullah SAW tidak sekalipun 

kufur terhadap-Nya, dari Mu’tazilah juga berpendapat bahwa hal 

tersebut tidak mungkin secara akal. Pemberian harta yang 

dimaksud adalah berupa rezeki dari perniagaan harta milik 

Khadijah r.a. Kemudian ketika Nabi Muhammad SAW telah 

menjadi Rasul, ia mendapatkan harta dari Abu Bakar Ash-

Shiddiq, dan mendapat harta dari orang Anshar pada saat hijrah 

serta harta ghanimah. Hikmah dijadikannya anak yatim yaitu 

supaya Nabi Muhammad SAW mengerti kondisi dari para anak 

yatim sehingga hal tersebut dapat membuatnya bisa memenuhi 

kebutuhan serta memperbaiki keadaan mereka, dan dari segi 

adat juga banyak orang menilai anak yatim sebagai orang yang 

dipandang kurang, karena itulah Rasulullah SAW diutus sebagai 

manusia yang paling mulia agar dapat menghilangkan adat 



   106 

tersebut, hal itu termasuk mukjizat yang dimiliki Rasulullah 

SAW. 116 

2) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 9 menjelaskan bahwa ayat ini berisi 

perintah agar tidak menghina dan menzalimi anak yatim karena 

kelemahan yang dimilikinya, tetapi penuhilah hak anak yatim 

dengan berbuat baik serta bersikap lemah lembut dalam 

menghadapinya dan ingat dulu pada saat menjadi anak yatim 

Allah SWT melindunginya, karena itulah Nabi Muhammad 

SAW selalu berbuat kebaikan terhadap anak yatim serta 

berwasiat terhadap seluruh umat muslim supaya berbuat baik 

dengan semua anak yatim. 117  Di dalam segi fiqih kehidupan 

atau hukum-hukum, ayat tersebut menjelaskan bahwa Tuhan 

mengajarkan Nabi Muhammad SAW agar dapat bermuamalah 

dengan orang lain seperti Tuhan bermuamalah dengannya. Juga 

diperintah agar tidak melakukan perbuatan zalim kepada anak 

yatim serta memberi hak miliknya, dan diingatkan bahwa dahulu 

beliau merupakan anak yatim yang keadaannya sama dengan 

anak yatim lainnya. Ayat diatas menjelaskan Allah SWT 

memerintahkan beliau agar bersikap lembut terhadap anak yatim 

dan melakukan kebaikan terhadapnya. 118 

3) Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 10 menjelaskan bahwa ayat ini berisi 

perintah agar tidak menghardik orang lain saat bertanya terkait 

suatu pengetahuan serta seseorang yang sedang meminta uang, 

sebagaimana dahulu diberi petunjuk oleh Allah SWT pada saat 

sedang kebingungan, maka jawab orang yang bertanya dan 

berikan atau tolak permintaan orang yang meminta dengan cara 

baik-baik. 119 Di dalam segi fiqih kehidupan atau hukum-hukum, 

ayat diatas menjelaskan Nabi Muhammad SAW dilarang oleh 

                                                           
116 Ibid, h. 570-571. 
117 Ibid, h. 574. 
118 Ibid, h. 570-571. 
119 Ibid, h. 571. 



   107 

Allah SWT menolak seseorang yang sedang meminta dengan 

perkataan yang kasar, akan tetapi memberikan hal yang diminta 

oleh orang tersebut atau menolaknya dengan cara yang baik dan 

selalu ingat bahwa pernah dalam keadaan yang sama yaitu fakir 

miskin. 120 

Menurut penulis pada saat menafsirkan Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 

11, di dalam tafsir Al-Azhār Buya Hamka menafsirkan ayat tersebut 

dengan menghubungkannya (munasabah) dengan ayat sebelum 

yang masih satu surah, yaitu dengan ayat ke 8 menjelaskan 

Rasulullah SAW melakukan hal kebaikan sebagai bentuk syukur 

kepada Allah SWT karena sudah merawat beliau ketika masih anak 

yatim, diberikan petunjuk, dan menjadi kaya pada saat sedang 

miskin. Maka untuk mensyukuri kenikmatan yang sudah didapatkan 

serta yang akan didapatkan oleh Rasulullah SAW maka perlu 

melakukan hal kebaikan. Ayat ke 9 menjelaskan bahwa harus 

melindungi anak yatim dengan tidak menghina mereka, dan 

tanamkan perasaan kepada anak yatim bahwa mereka merupakan 

anak yang sedang dibelai, dibela, serta dikasihi. Harta anak yatim 

haruslah dijamin agar mereka mendapatkan dan menerimanya pada 

saat sudah dewasa. Dan ayat ke 10 menjelaskan bersikap kepada 

orang yang bertanya pertanyaan sulit tentang agama, maka jawablah 

secara memuaskan kepadanya, jangan kesal dan marah kepada orang 

yang bertanya karena ia tidak tahu. Dan ketika menemui orang yang 

sedang meminta pertolongan kepadamu karena kekurangan yang 

dimilikinya, maka jangan bersikap menghardik dan angkuh 

kepadanya. 

Sedangkan di dalam tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili 

menghubungkan ayat tersebut dengan ayat sebelumnya yaitu ayat ke 

6, 7, dan 8, menjelaskan bahwa Nabi Muhammad SAW pada waktu 

                                                           
120 Ibid, h. 574. 



   108 

masih anak yatim diberikan perlindungan oleh Allah SWT yang 

terdapat pada rumah kakek dan pamannya, kemudian Nabi diberikan 

petunjuk yaitu diturunkan Qs. Asy-Syūrā (42) ayat 52, dan diberikan 

harta pada saat dalam keadaan fakir, serta diberikan qana’ah dan 

keberkahan. Ayat ke 9 menjelaskan agar tidak menzalimi anak yatim 

serta memenuhi hak mereka, serta bermuamalah kepada orang lain. 

Ayat ke 10 menjelaskan jangan menghardik orang yang bertanya 

dan orang yang meminta uang, jawablah pertanyaan orang yang 

bertanya serta berikan ataupun tolak orang yang meminta dengan 

cara yang baik. 

Taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan bentuk rasa bersyukur atas 

semua kenikmatan yang telah dikasih oleh Tuhan. Dalam 

menyatakan syukur sebagai bentuk taḥadduṡ bi ni‘mah menurut 

Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili yaitu sebagai berikut: 

1) Qs. Al-Baqarah (2) ayat 152 

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan ketika 

Mengucapkan rasa terima kasih maupun mengucapkan syukur, 

harus diiringi dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya. 

Allah SWT akan melipat gandakan nikmat jika seseorang 

mensyukuri segala nikmat yang telah di berikan kepadanya. 

Sebaliknya jika kufur dengan tidak bersyukur serta 

mengucapkan terima kasih, maka nikmatnya akan dicabut dan 

menempatkannya kedalam kegelapan. Walaupun sudah diberi 

banyak kenikmatan seperti diutusnya para Rasul, diberikan Al-

Qur’an, diajari segala hal baik serta buruk, dan sudah diberi 

kiblat (petunjuk) semuanya tidak memiliki arti jika tidak ingat 

dengan Allah SWT (zikir) serta bersyukur kepada-Nya. Maka 

seseorang haruslah mendapatkan nikmat keimanan dengan cara 



   109 

bersyukur dan berzikir seperti yang dijelaskan Al-Qur’an serta 

Sunnah. 121 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

mengandung perintah Allah SWT kepada manusia untuk 

mengingat-Nya dengan melaksanakan amal saleh serta taat 

kepada-Nya, seperti bertasbih, membaca dan memahami ayat 

Al-Qur’an, mengucapkan hamdalah, bersyukur, menjauh segala 

larangan-Nya, mengimani dan menjadikan para Rasul menjadi 

pedoman. Maka Tuhan tentu mengingatkan amalan 

melaksanakannya dengan pahala, banyak rezeki, ihsan, 

kemuliaan dan kebahagian, serta akan Tuhan banggakan dirinya 

dihadapan semua Malaikat. Bersyukurlah terhadap nikmat yang 

sudah Tuhan berikan terhadap semua makhluk dengan lisan serta 

hati dan menggunakan nikmat (anggota badan) tersebut untuk 

segala hal yang sesuai dengan tujuan diciptakan (kebaikan yang 

bermanfaat). Dan janganlah mengingkari semua nikmat yang 

telah diberikan, dan jangan menggunakannya dengan segala 

perbuatan yang buruk yang tidak dibenarkan akal sehat dan 

sesuatu yang dilarang oleh syara’. Karena semua amalan 

tersebut akan mendapatkan balasannya, bila amalnya baik 

mendapat balasan baik, serta jika amalnya buruk maka 

balasannya buruk. Dalam segi fiqih kehidupan dan hukum ayat 

tersebut adalah peringatan oleh Allah SWT agar tidak terjerumus 

keburukan seperti kaum terdahulunya, karena mereka 

mengingkari terhadap segala nikmat yang telah Tuhan berikan , 

serta tidak menyalah gunakan nikmat untuk hal tidak baik, 

sehingga nikmat tersebut Allah SWT cabut semua. 122 

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki 

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. Al-Baqarah 

                                                           
121 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2, h. 19. 
122 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 1, h. 295-297. 



   110 

ayat 152, dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka menjelaskan 

pentingnya mengucapkan terima kasih dan bersyukur, tidak 

hanya mengucapkannya saja akan tetapi harus ditunjukkan 

dengan perbuatan yang sesuai seperti ucapannya dengan 

melakukan zikir dan bersyukur. Kemudian di dalam kitab tafsir 

Al-Munīr Wahbah Zuhaili menjelaskan maksud dari ayat 

tersebut adalah perintah untuk selalu ingat kepada Allah SWT 

dengan cara melakukan amal saleh, bersyukur kepada Tuhan 

dengan lisan dan juga hati serta melakukan perbuatan baik 

lainnya, janganlah mengingkari nikmat serta jangan melakukan 

perbuatan buruk. Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki 

kesamaan dan perbedaan, kesamaannya yaitu sama-sama 

mengucapkan syukur secara lisan dan melakukan perbuatan 

saleh yang sesuai dengan apa yang dikatakannya. Sedangkan 

perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhār Buya Hamka lebih 

memfokuskan pada aspek sosial yakni mengungkapkan dan 

membagikan kenikmatan yang dimiliki kepada orang lain dalam 

bentuk rasa syukurnya, dan melakukan perbuatan baik seperti 

berzikir dan bersyukur. Sedangkan pada tafsir Al-Munīr Wahbah 

Zuhaili mengutamakan bersyukur, selalu mengingat tuhan 

dengan berdoa, taat, dan melakukan ibadah, serta melakukan 

amal saleh lainnya sebagai ibadah, hal tersebut merupakan 

bentuk dari taḥadduṡ bi ni‘mah,  karena dilakukan dengan cara 

menyebutkan nikmat dengan lisan dan hati serta melakukan 

kebaikan sebagai bentuk dari rasa syukur. 

2) Qs. Al-Baqarah (2) ayat 271 

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan ketika bersedekah 

hanya untuk satu orang yang dirasa sedang kesusahan, maka 

dianjurkan dilakukan secara diam-diam, karena jika dilakukan 

secara terang-terangan ditakutkan orang yang menerima sedekah 

akan merasa tersinggung. bisa juga dilakukan secara terbuka 



   111 

supaya dapat memotivasi temannya agar dapat bergotong-

royong dalam kebaikan, semua amalan tersebut dilihat oleh 

Allah SWT secara teliti, karena setan dapat masuk dan 

menghasut dari yang niatnya bersedekah untuk memotivasi 

orang lain akan dibelokan setan menuju kepada riya’. Dan ketika 

secara diam-diam bersedekah bisa juga dibelokkan setan seperti 

menceritakan hal hal tersebut kepada orang lain padahal 

kesepakatannya dirahasiakan sedekah itu. 123 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

menjelaskan ketika seseorang menunjukkan amalan sedekah 

Sunah dengan harapan agar dapat menarik orang lain untuk 

menirunya, hal tersebut baik untuk kalian. Ketika 

menyembunyikannya (bersedekah secara sembunyi), serta tidak 

memberitahu yang lain, lebih memilih hanya memberikannya 

terhadap fakir hal tersebut lebih baik sebagai upaya agar 

terhindar dari sum’ah serta riya’. Tuhan akan mengampuni 

sebagian dosa bagi seseorang yang mau untuk mengeluarkan 

sedekahnya. Dari segi fiqih kehidupan dan hukum kebanyakan 

para ulama ahli tafsir mengatakan ayat tersebut berkaitan dengan 

sedekah Sunah, serta berisi keterangan menyembunyikan 

sedekah merupakan hal yang utama daripada menunjukannya, 

seperti ibadah lainnya, yang lebih utama disembunyikan ketika 

ibadah tersebut Sunah. Sebab jika dilakukan secara diam-diam 

maka akan lebih terjamin kemurniannya sehingga dapat jauh 

dari riya’. 

Selain dilakukan dengan mengungkapkannya dan yakin 

bahwa hal tersebut dapat menghadirkan faedah seperti mengajak 

orang supaya bisa menirunya. Bagi siapa pun yang melakukan 

sedekah dan berharap bisa berfaedah untuk umum maka hal 

                                                           
123 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3, h. 58-60. 



   112 

tersebut diperbolehkannya. Karena memiliki tujuan supaya 

dapat mendorongmu orang lain supaya lebih bersemangat dalam 

melakukan perbuatan yang sama, serta dapat menciptakan 

kesadaran untuk selalu berlomba kepada perbuatan baik. Banyak 

dari para ulama beranggapan sesungguhnya menunjukkannya 

akan lebih utama ketimbang dilakukan diam-diam. Sebab ibadah 

fardu lebih susah untuk sikap riya’ karena umum, dan yang 

mudah sekali untuk terpengaruh dalam riya’ adalah ibadah 

Sunah. Kesimpulannya bersedekah wajib (zakat), mendirikan 

balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan sekolah, 

infak yang dilakukan untuk kepentingan umum, serta sedekah 

Sunah yang dilakukan dengan harapan menjadi contoh baik 

kepada orang lain maka hal tersebut lebih dianjurkan untuk 

dilaksanakan secara terbuka. Kemudian bersedekah memenuhi 

kebutuhan pada fakir, dianjurkan melakukannya secara diam-

diam, supaya tidak merendahkan harga diri serta kehormatan 

orang yang dibantunya.124 

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki 

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. Al-Baqarah 

ayat 271, dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka menjelaskan 

bersedekah bisa dilakukan dengan dua cara, yaitu secara 

sembunyi-sembunyi atau secara terang-terangan, melakukan 

sedekah secara diam-diam dilakukan agar tidak melukai orang 

yang menerima sedekah, dan melakukan sedekah secara terang-

terangan dilakukan supaya memotivasi temannya agar dapat 

bergotong-royong dalam melakukan kebaikan. Kemudian di 

dalam kitab tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili menjelaskan 

maksud dari ayat tersebut adalah melakukan sedekah baik secara 

terbuka maupun secara sembunyi, ketika melakukannya secara 

                                                           
124 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 2, h. 96-99. 



   113 

terang-terangan hal tersebut baik agar bisa menarik orang lain 

untuk menirunya, yaitu seperti bersedekah wajib (zakat), 

mendirikan balai pengobatan, berjihad, berdakwah, mendirikan 

sekolah, dan yang lainnya. Dan sedekah bisa juga dilakukan 

secara diam-diam dengan alasan agar dapat terhindar dari 

sum’ah dan riya’, yaitu dengan cara memenuhi kebutuhan pada 

fakir, dilakukan diam-diam agar tidak merendahkan harga diri 

serta kehormatan orang yang dibantunya. 

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan 

perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama melakukan sedekah 

dengan dua cara, yaitu secara diam-diam dan secara terang-

terangan. Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhār 

Buya Hamka lebih memfokuskan pada aspek moralitas serta 

ikhlas pada saat beramal kepada orang lain, melakukan amal 

dengan niat yang asli karena Tuhan dan hal tersebut dapat 

membawa berkah. Bisa juga dilakukan secara terbuka sebagai 

bentuk dari taḥadduṡ bi ni‘mah yang tujuan dilakukannya agar 

menjadi contoh yang baik kepada orang lain. Sedangkan pada 

tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili lebih memfokuskan pada aspek 

hukum serta hikmah pada saat melakukan amal kebaikan, 

menjelaskan sedekah secara terang-terangan akan memiliki 

dampak dan manfaat bagi orang lain agar terdorong dalam 

melakukan perbuatan yang sama, dan jika dilakukan secara 

sembunyi-sembunyi bertujuan untuk menjaga keikhlasan pada 

hati dan dapat terhindar dari riya’. 

3) Qs. Ibrāhīm (14) ayat 7 

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa kebebasan 

yang didapatkan oleh kaum Bani Israil dari Fir’aun merupakan 

sebuah kenikmatan yang wajib serta harus disyukuri, dengan 

cara terus berusaha dalam menghadapi kesulitan, tidak 

mengomel karena keadaan yang serba kekurangan, dan tidak 



   114 

berkeluh kesah sebelum mencapai cita-citanya. Karena kalau 

bersyukur dengan keadaan maka Tuhan akan menambahkan 

nikmat. Akan tetapi jika kufur dengan berkeluh kesah terhadap 

kekurangan, melupakan segala nikmat dan tidak mau berterima 

kasih, maka orang yang melakukan kufur tersebut akan 

mendapatkan disiksa dengan mengerikan dan terasa pedih. 125 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

menjelaskan peringatan kepada Bani Israil terhadap janji Allah 

SWT yang akan menambahkan nikmat jika mensyukuri nikmat 

yang telah diberikan kepadanya. Ketika seseorang kufur 

terhadap segala nikmat, menutupinya, serta tidak memenuhi 

segala haknya dengan bersyukur, maka orang seperti itulah yang 

akan mendapatkan hukuman dengan keras, sakit, dan sangatlah 

memilukan baginya baik pada saat masih didunia seperti 

hilangnya nikmat yang ada padanya karena telah dicabut oleh 

Tuhan, ataupun pada saat diakhirat akan mendapatkan hukuman 

karena telah melakukan perbuatan kufur nikmat. Ketika 

seseorang bersyukur terhadap nikmat apa saja yang dimilikinya 

maka nikmat tersebut akan Allah SWT tambah, dan ketika 

seseorang melakukan perbuatan yang kufur maka orang itu jahil 

(bodoh dalam beragama) serta tidak mengenal Tuhannya, maka 

orang tersebut akan mendapat azab dan hukuman dari Allah 

SWT, kufur dalam hal ini adalah kufur nikmat (bukan kafir). 

Syukur merupakan pernyataan dalam mengapresiasikan segala 

nikmat yang ada padanya dan hal tersebut diikuti dengan 

memuliakan Tuhan sang pemberi nikmat dengan berperilaku 

yang mencerminkan rasa syukur tersebut. 126 

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki 

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. Ibrāhīm ayat 

                                                           
125 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13, h. 123-124. 
126 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 7, h. 205-208. 



   115 

7, dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka menjelaskan bahwa 

kebebasan yang dimiliki seseorang merupakan nikmat yang 

harus disyukuri, dengan merencanakan suatu hal untuk 

menghadapi kesulitan yang akan datang, selalu ikhlas terhadap 

keadaan yang sedang dihadapi, serta selalu berusaha untuk 

menggampangkan cita-cita yang diinginkan, janganlah kufur 

terhadap nikmat yang ia dapatkan, karena kufur akan 

mendatangkan siksa yang pedih dan mengerikan. Kemudian di 

dalam kitab tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa 

ayat tersebut mengandung peringatan agar dapat selalu 

bersyukur kepada Allah SWT, dengan bersyukur maka nikmat 

yang dimilikinya akan ditambah oleh Tuhan sesuai dengan 

janjinya, karena syukur adalah menghargai nikmat dengan 

dibarengi memuliakan Tuhan serta menunjukkan perilaku yang 

dapat mencerminkan rasa syukurnya, janganlah kufur dengan 

menutupi nikmatnya karena hal tersebut dapat mendapatkan 

kesengsaraan baik didunia maupun diakhirat. 

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan 

perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama akan menghukum 

seseorang yang melakukan perbuatan kufur dengan siksaan yang 

keras dan pedih. Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-

Azhār Buya Hamka menjelaskan bahwa kebebasan merupakan 

nikmat yang haruslah disyukuri, tidak hanya mengungkapkan 

rasa syukurnya secara lisan, akan tetapi haruslah dibarengi 

dengan perbuatan baik dengan perencanaan, keikhlasan dengan 

semua kondisi, serta berusaha dalam cita-citanya. Sedangkan 

pada tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa 

seseorang haruslah bersyukur kepada Allah SWT, jika 

melakukannya maka akan ditambah nikmat yang ada pada 

dirinya, bersyukur dengan menghargai nikmat, memuliakan 

tuhan, dan melakukan perbuatan baik.  



   116 

4) Qs. An-Naml (27) ayat 15 

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa ayat ini 

terdapat tuntunan untuk bersyukur serta tidak sombong ketika 

mendapat kenikmatan kekuasaan serta kerajaan. Berbeda sama 

Fir’aun yang selalu mentang-mentang atas kekuasaannya, dan 

sombong mengaku dirinya adalah Tuhan. Nabi Muhammad 

SAW walau bergelar Raja maupun Sultan, beliau jelas dalam 

menyebarkan dakwahnya, Tuhan sudah memberikannya 

kekuasaan besar, sehingga ketika selesai berhijrah menuju 

Madinah beliau mempunyai kedudukan sama dengan Raja. 

Akan tetapi semua kenikmatan tersebut tidak mengubah sifat 

beliau yang selalu sederhana, ketika mendapat puncak 

kemenangan saat menaklukkan Mekkah, beliau masuk ke kota 

yang dirindukannya, semua itu tidak membuatnya sombong, 

malahan menundukkan kepala serta bersyukur kepada Tuhan 

karena semua kemenangan tidak bisa digapai tanpa karunia 

Allah SWT. 127 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

menjelaskan Nabi Daud serta Nabi Sulaiman diberikan sebagian 

ilmu, yakni ilmu hukum, syariat, dan menentukan pasal antar 

orang lain. Nabi Daud diberikan ilmu pembuatan baju besi yang 

digunakan bertempur serta memberikan ilmu bahasa burung 

kepada Nabi Sulaiman, dari semua kenikmatan tersebut 

kemudian keduanya bersyukur kepada Tuhan dengan memuji 

Allah SWT atas segala nikmat yang telah dianugerahkan kepada 

mereka berupa ilmu. Dari hal tersebut dapat menunjukan bahwa 

ilmu mempunyai keutamaan besar yang tidak ada ditempat lain, 

serta memiliki derajat yang tinggi. Seperti yang difirmankan-

Nya pada Qs. Al-Mujādalah (58) ayat 11 bahwa Allah SWT akan 

                                                           
127 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 192-193. 



   117 

mengangkat derajat orang beriman dan yang mempunyai ilmu. 

Hal tersebut merupakan dorongan terhadap orang alim lainnya 

supaya bisa bersyukur terhadap nikmat serta dapat merendahkan 

diri (tidak sombong). Dari segi fiqih kehidupan dan hukum ilmu 

merupakan sebuah kenikmatan yang memiliki derajat yang 

paling tinggi, menjadikannya istimewa bagi orang yang 

memiliki ilmu daripada orang yang tidak memilikinya. Bagi 

seseorang yang telah mendapatkan nikmat ilmu maka 

diwajibkan baginya untuk memuji kepada Allah SWT karena 

karunia-Nya, seperti apa yang Daud serta Sulaiman lakukan, dari 

perkataannya dapat memperlihatkan sikap tawāḍu‘ (kerendahan 

hati) para ulama, serta keyakinan walaupun hal tersebut adalah 

keutamaan dari banyaknya orang, akan tetapi ada banyak juga 

orang yang memilikinya. 128 

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki 

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. An-Naml 

ayat 15, dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka menjelaskan 

agar dapat selalu bersyukur serta tidak sombong terhadap nikmat 

yang dimilikinya, seperti Rasulullah SAW yang selalu 

berdakwah, tidak sombong, dan selalu sederhana walaupun 

beliau memiliki banyak nikmat serta memiliki kedudukan yang 

yang setara dengan Raja. Karena segala nikmat yang telah 

didapat berasal dari Allah SWT sehingga tidak bisa didapat 

tanpa karunia-Nya. Kemudian di dalam kitab tafsir Al-Munīr 

Wahbah Zuhaili menjelaskan kisah dari Nabi Daud dan Nabi 

Sulaiman yang bersyukur dan memuji Allah SWT karena telah 

diberikan nikmat ilmu, sehingga dari kisah tersebut dapat 

menjadi contoh oleh orang lain agar selalu bersyukur, selalu 

rendah hati dan tidak sombong terhadap apa yang dimilikinya. 

                                                           
128 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 255-260. 



   118 

Sehingga dapat disimpulkan keduanya memiliki kesamaan dan 

perbedaan, kesamaannya adalah sama-sama bersyukur kepada 

Tuhan serta tidak sombong terhadap nikmat yang dimilikinya. 

Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhār Buya 

Hamka menjelaskan Nabi Muhammad SAW yang selalu 

berdakwah, tidak sombong, dan dermawan walaupun beliau 

memiliki banyak nikmat. Sedangkan pada tafsir Al-Munīr 

Wahbah Zuhaili menjelaskan Nabi Daud dan Nabi Sulaiman 

yang bersyukur karena diberikan nikmat ilmu dengan cara 

memuji Allah SWT.  

5) Qs. An-Naml (27) ayat 19 

Pada ayat ini Buya Hamka menjelaskan bahwa Nabi 

Sulaiman bersyukur telah diberikan nikmat ilmu berupa dapat 

mengerti perkataan dan memahami kehidupan para semut, selain 

nikmat tersebut Nabi Sulaiman juga diberikan nikmat yang 

lainnya seperti memiliki kekuasaan, kerajaan, nikmat nubuat 

(mengetahui peristiwa yang akan atau segera terjadi), dan 

memiliki kekuasaan atas segala makhluk halus agar dapat 

dimanfaatkan tenaganya untuk segala hal yang berkaitan dengan 

kebutuhan kerajaan. Sebagian nikmat beliau juga berasal dari 

ayahnya yang merupakan Nabi dan juga Raja yaitu Nabi Daud, 

beliau juga dibantu oleh ibunya yang telah melahirkannya. Nabi 

Sulaiman bersyukur dengan melakukan pekerjaan baik, kegiatan 

yang berarti, dan usaha yang bermanfaat, serta melakukan 

segalanya dilandaskan dengan niat yang baik dan sesuai 

kehendak yang Allah ridai. Sebagai hamba Tuhan yang shalih, 

berjasa, berfaedah, dan hidup yang bermanfaat untuk orang lain. 

Beliau bersyukur kepada Tuhan sebab telah diberikan banyak 

nikmat, serta Tuhan akan senang apabila seseorang bersyukur 



   119 

atas nikmat yang sudah dianugerahkan kepadanya, dan Allah 

SWT akan melipat gandakan nikmat apabila bersyukur. 129 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

menceritakan Nabi Sulaiman tertawa melihat ratu semut 

berbicara, kagum terhadap peringatannya serta senang terhadap 

diri Nabi Sulaiman karena kekhususan (nikmat dapat mengerti 

maksud dari apa yang ratu semut inginkan) yang telah diberikan 

oleh Allah SWT. Beliau berkata kepada Tuhan agar ditunjukan 

segala nikmat yaitu mengerti bahasa burung dan hewan lainnya, 

serta kenikmatan yang sudah diberikan Tuhan kepada ayah dan 

ibu Nabi Sulaiman yaitu nikmat iman serta nikmat Islam, agar 

dapat bersyukur kepada-Nya. Serta dapat beramal dengan yang 

diridai-Nya dan yang diwajibkan bagi beliau, sebagai bentuk 

dari pengungkapan rasa bersyukur dengan segala nikmat. Ketika 

Tuhan mencabut nyawa beliau, maka berharap agar dapat masuk 

kedalam surga dan berkumpul dengan para nabi dan para wali 

Allah SWT. Nabi Sulaiman juga memasukkan ayah dan ibu 

kedalam doanya karena nikmat yang ada pada diri anak juga 

nikmat bagi kedua orang tua dan yang lebih utamanya yaitu 

nikmat agama. Hal tersebut sebab doa, syafaat, dan takwa yang 

dimiliki seorang anak juga akan memiliki manfaat terhadap 

kedua orang tuanya serta mendapat doa kaum Muslim yang 

lainnya ketika orang tua mendoakan anaknya. Mensyukuri 

nikmat cukup dengan nikmat ilmu pada dirinya serta diwajibkan 

selalu memuji kepada-Nya sang pemberi nikmat. Berbakti 

kepada ayah dan ibu serta berdoa ketika orang tuanya sudah 

meninggal dunia keduanya. 130 

Menurut penulis kedua kitab tafsir tersebut memiliki 

kesamaan dan perbedaan di dalam menafsirkan Qs. An-Naml 

                                                           
129 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19, h. 197-198. 
130 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir jilid 10, h. 258-259. 



   120 

ayat 19, dalam kitab tafsir Al-Azhār Buya Hamka menjelaskan 

kisah Nabi Sulaiman yang bersyukur karena diberikan nikmat 

yang banyak. Yaitu dengan melakukan perbuatan baik yang 

memiliki manfaat kepada orang lain, perbuatan tersebut 

dilakukan dengan niat baik sebagai bentuk syukur, Allah SWT 

juga akan melipat-gandakan nikmat bagi orang yang mau 

bersyukur kepada-Nya. Kemudian di dalam kitab tafsir Al-Munīr 

Wahbah Zuhaili menjelaskan Kisah Nabi Sulaiman yang bangga 

terhadap segala nikmat yang dimilikinya, sehingga beliau 

bersyukur kepada Allah SWT dengan melakukan perbuatan 

yang diridai-Nya dan melakukan kewajibannya. Nabi Sulaiman 

juga berdoa kepada Tuhan agar dapat memasukkannya kedalam 

surga, dan juga mendoakan kedua orang tuanya. Karena doa, 

syafaat, dan takwa yang dimiliki anak juga bermanfaat bagi 

orang tuanya. Bersyukur cukup dengan ilmu yang ada pada 

dirinya dan diiringi dengan memuliakan tuhan, serta berbakti 

kepada kedua orang tua dan mendoakannya ketika sudah 

meninggal. 

Sehingga dapat disimpulkan kedua memiliki kesamaan dan 

perbedaan, kesamaannya yaitu sama-sama melakukan perbuatan 

baik sebagai bentuk dari rasa syukur kepada Allah SWT . 

Sedangkan perbedaannya adalah pada tafsir Al-Azhār Buya 

Hamka lebih memfokuskan pada melakukan perbuatan yang 

memiliki manfaat untuk orang lainnya serta diiringi dengan niat 

yang baik pula. Sedangkan pada tafsir Al-Munīr Wahbah Zuhaili 

berfokus melakukan perbuatan baik seperti berbakti kepada 

kedua orang tua, serta selalu mendoakan keduanya. Bersyukur 

kepada diri sendiri cukup dengan ilmu yang dimilikinya dan 

diiringi dengan memuliakan serta memuji Allah SWT.  

 



   121 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

1. Penafsiran taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur dalam Qs. Aḍ-

ḍuḥā (93) ayat 11 menurut Buya Hamka pada tafsir Al-Azhār dan 

Wahbah Zuhaili pada tafsir Al-Munīr? adalah sebagai berikut: menurut 

Buya Hamka taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan bentuk bersyukur kepada 

tuhan karena telah memberikan segala kenikmatannya kepada manusia, 

dalam mengungkap perasa rasa bersyukur yaitu dengan cara 

mendarmakan kekayaan yang dimiliki baik berupa harta benda maupun 

sifat kejiwaan, yaitu dengan cara membantu orang lain yang sedang 

memerlukan bantuan, dermawan, bersyukur atas nikmat Allah SWT, 

memberi bantuan untuk fakir miskin, memberikan pakaian kepada 

orang lain yang sedang butuh, dan selalu memuji Allah SWT, tidak 

melakukan sifat bakhil dan jangan menghiraukan kepentingan umum. 

Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili taḥadduṡ bi ni‘mah merupakan 

bentuk bersyukur kepada tuhan karena telah memberikan segala 

kenikmatannya kepada manusia, dalam mengungkap perasaan 

bersyukur yaitu dengan cara Membicarakan, menyebarkan, dan 

mengakui kenikmatan yang telah diberikan dan dianugerahkan 

kepadanya, serta bersyukur terhadap kenikmatan berupa Al-Qur’an, 

Kenabian, serta semua nikmat yang telah diberikan, jangan menghardik 

anak yatim, serta menolak seseorang yang sedang meminta. Pada Qs. 

Al-Baqarah (2) ayat 152, Qs. Al-Baqarah (2) ayat 271, Qs. Ibrāhīm (14) 

ayat 7, Qs. An-Naml (27) ayat 15, dan Qs. An-Naml (27) ayat 19. Semua 

ayat tersebut tidak menerangkan taḥadduṡ bi ni‘mah secara langsung, 

akan tetapi kandungannya mencerminkan taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur.  



   122 

2. Perbedaan konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur menurut 

tafsir Al-Azhār dan tafsir Al-Munīr di dalam Qs. Aḍ-ḍuḥā (93) ayat 11 

adalah dalam memaknai term ni’mah, Buya Hamka mengartikannya 

dengan nikmat kekayaan yang bersifat benda dan kejiwaan, dan term fa 

ḥaddiṡ beliau mengartikan dengan darmakan, sedangkan Wahbah 

Zuhaili memaknai term ni’mah dengan nikmat Kenabian dan Al-Qur’an, 

serta term fa ḥaddiṡ beliau mengartikan dengan nyatakan. Dari segi 

pelaksanaan taḥadduṡ bi ni‘mah Buya Hamka menerangkannya dengan 

cara mendarmakan kekayaan yang dimiliki baik berupa harta benda 

maupun sifat kejiwaan dengan membantu orang lain yang 

membutuhkan, bersyukur, dermawan, memuji Allah SWT, tidak bakhil, 

dan jangan menghiraukan kepentingan umum. Sedangkan Wahbah 

Zuhaili dalam tafsir Al-Munīr menjelaskan taḥadduṡ bi ni‘mah dengan 

cara membicarakan, menyebarkan, dan mengakui kenikmatan yang 

telah diberikan dan dianugerahkan kepadanya, serta bersyukur terhadap 

kenikmatan berupa Al-Qur’an, Kenabian, dan semua nikmat, jangan 

menghardik anak yatim, serta jangan menolak orang meminta-minta. 

Dalam pandangan Buya Hamka ketika melakukan taḥadduṡ bi ni‘mah 

pada saat membantu orang fakir miskin tidak boleh menyebut 

kekayaannya karena itu merupakan perilaku sombong, boleh bercerita 

tetapi harus sesuai dengan apa yang dilakukan sehingga dapat menjadi 

contoh dan dijadikan bahan pembicara dari orang yang telah dibantunya 

dalam hal kebaikan. Sedangkan Wahbah Zuhaili berpendapat bahwa 

menyebarkan dan membicarakan kenikmatan merupakan suatu hal yang 

diperbolehkan dengan mutlak, lebih dianjurkan memiliki tujuan yang 

lainnya seperti berharap bahwa dirinya menjadi contoh yang teladan 

sehingga orang lain dapat menirunya, atau sebagai bentuk rasa syukur 

yang dapat terucap oleh lisan, jika membicarakan dan menyebarkan 

nikmat ditakutkan hal tersebut dapat menimbulkan rasa ujub dan fitnah, 

maka lebih baik menyembunyikan nikmat.  

 



   123 

B. Saran 

Setelah mengkaji ayat yang terdapat pada Al-Qur’an membahas konsep 

taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai ekspresi syukur dan menjelaskan bagaimana 

penafsiran menurut Buya Hamka dan Wahbah Zuhaili. Taḥadduṡ bi ni‘mah 

adalah bentuk mengungkap nikmat sebagai rasa bersyukur dan juga 

merupakan perbuatan yang positif karena memiliki tujuan yang baik yaitu 

mengajak orang lain agar berbuat dalam hal kebaikan. Dari hal tersebut 

Penulis menyarankan agar dapat lebih mendalami konsep taḥadduṡ bi 

ni‘mah utamanya pada zaman sekarang, yang lebih mudah dalam 

mendapatkan segala informasi lewat perkembangan yang teknologi yang 

semakin maju seperti dalam bermedia sosial, serta mengkaji lagi terkait 

pemikiran para mufasir, karena Buya Hamka memiliki ilmu yang sangatlah 

banyak dan luas, serta beliau juga merupakan salah satu dari mufasir asal 

Indonesia yang menafsirkan Al-Qur’an menggunakan corak keindonesiaan 

sehingga merupakan suatu prestasi besar bagi bangsa Indonesia. Dan 

Wahbah Zuhaili merupakan mufasir asal Syiria, serta juga terkenal sebagai 

ulama fiqih telah banyak menginspirasi di dalam keilmuan Islam, dalam 

menafsirkan Al-Qur’an beliau mengaitkannya bersama fiqih. Dalam 

memahami konsep taḥadduṡ bi ni‘mah pada dua tafsir tersebut belum tentu 

menyelesaikan serta menjelaskan masalah lainnya saat ini maupun yang 

akan datang, sehingga berharap supaya dapat mengkajinya lebih mendalam 

serta tidak terputus. Demikianlah pembahasan pada penelitian yang sudah 

dilakukan penulis yaitu meneliti konsep taḥadduṡ bi ni‘mah sebagai 

ekspresi syukur dalam perspektif Al-Qur’an (studi komparatif tafsir Al-

Azhār dan tafsir Al-Munīr). Bahwa dalam penelitian tersebut mungkin 

masih banyak kesalahan yang dilakukan oleh penulis dan membuat hal 

tersebut menjadi belum sempurna, penulis akan merasa berterima kasih 

terhadap saran serta kritik membangun sehingga menjadi evaluasi berharga 

untuk penulis. Semoga penelitian ini dapat memberikan manfaat untuk 

memperbanyak pengetahuan dan juga memperkaya ilmu yang berkaitan 

dengan bidang penafsiran Al-Qur’an, Terima Kasih. 



   124 

Daftar Pustaka 

Al-Qaththan, Manna. Dasar-dasar Ilmu Al-Qur’an. Jakarta Timur: Ummul Qura. 

2017 

Shihab, M. Quraish. Secercah Cahaya Ilahi Hidup Bersama Al-Qur’an. Bandung: 

PT. Mizan Pustaka. 2007. 

Hamid, Abdul. 2016. Pengantar Studi Al-Qur’an. Jakarta: Prenadamedia Group. 

An-Nafi, Nuur. “Konsep Tahaddust bin Ni’mah Surah Ad-Duha Ayat 11 dalam 

Perspektif Tafsir Al-Misbah”.Universitas Islam Sultan Thaha Saifuddin 

Jambi. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia. Vol. 1, No. 3, April 2024. 

Masruri, Ahmad. “Ayat-ayat Flexing dan Kontekstualisasinya dalam Kajian 

Psikologi: Sebuah pendekatan Terhadap Fenomena Pamer dalam Media 

Sosial”. STIT Al-Amin Kreo Tangerang. Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an 

dan Keislaman. Vol. 8, No. 02. 2024.  

Hidayati, Husnul. “Metodologi Tafsir Kontekstual Al-Azhar karya Buya Hamka”. 

UIN Mataram. el-Umdah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 1, No. 1. 

2018. 

 Yunus, Moch. “Kajian Tafsir Munir Karya Wahbah Az-Zuhayli”.Humanistika. 

Vol. 4, No. 2. Juni 2018. 

Aminuddin, Mochamad. Skripsi Kufur Nikmat dalam Al-Qur’an (Tafsir Tematik). 

Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 2016. 

Nurmadina. Skripsi Fenomena Flexing di Media Sosial Perspektif Al-Qur’an (Studi 

Analisis Qs. Al-Baqarah/2: 264). Majene: Sekolah Tinggi Agama Islam 

Negeri Majene. 2023. 

Mawaddah. Skripsi Balasan Orang yang Sombong Karena Ilmu (Kajian Tafsir 

Tahlili Terhadap Qs Al-Qasas/28: 78). Makassar: Universitas Islam Negeri 

Alauddin. 2019. 



   125 

Musyfiqah, Khulaimah. Skripsi Perilaku Manusia Atas Nikmat Allah Dan 

Ketiadaannya Dalam Al-Qur’an. Jakarta: Universitas Negeri Islam Syarif 

Hidayatullah. 2018. 

Taufikurrahman. Skripsi Sombong dalam Al-Qur’an Menurut Al-Maragi. 

Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 2017.  

AH. Sanaky, Hujair. “Metode Tafsir (Perkembangan Metode Tafsir Mengikuti 

Warna Atau Corak Mufasirin)”. Universitas Islam Indonesia Yogyakarta. Al-

Mawarid Edisi XVIII. 2008.  

Arni, Jani, S.Th.l, M.Ag. Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Pusaka Riau. 2013 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

2013. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 2002. 

Ummah, Muflikhatul, dkk. “Tahadduth bi Al-Ni’mah dan Relevansinya Terhadap 

Etika Bermedia Sosial dalam Al-Qur’an (Analisis Tafsir Maqashidi). 

Universitas Yudharta Pasuruan. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan 

Multikulturalisine Indonesia. Vol. 2, No. 1. 2023. 

Ari Enghariano, Desri. “Syukur dalam Perspektif al-Qur'an”, IAIN 

Padangsidimpuan. Jurnal El-Qanuny. Vol. 5, No. 2. 2018. 

El-Bantanie, Syafi'ie. Dahsyatnya Syukur. Jakarta: QultumMedia. 2009. 

Prahesti, Mega, dkk, “Mengimplementasikan tahadduts bi al-ni’mah dalam nilai-

nilai syukur yang terkandung dalam ayat 11 surat Ad-Duha dengan 

menekankan pentingnya mengakui, menghargai, dan memanfaatkan nikmat 

Allah sebaik-baiknya”. Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. Schoulid: 

Indonesian Journal of School Counseling. Vol. 9, No. 1. 2024. 

Rusdi, Ahmad. “Syukur dalam Psikologi Islam dan Konstruksi Alat Ukurnya” 

Universitas Islam Indonesia. Jurnal limah Penelitian Psikologi: Kajian 

Empiris & Non-Empiris. Vol. 2, No. 2. November 2016. 



   126 

Zulfikar, Eko. “Interpretasi Makna Riya dalam Al-Qur’an: Studi Kritis Perilaku 

Riya dalam Kehidupan Sehari-hari”. Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Tulungagung. Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir. Vol. 3, No. 2. 

Desember 2018. 

Irhamni. “Riya dan Cara Penanggulangannya Menurut Pendidikan Islam”. Jurnal 

Mimbar Akademika: Media Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan. Vol. 2, No 2. 

2017.  

Nahar, Muhammad Hasnan. “Riya dalam Selfie di Media Sosial”. Universitas 

Ahmad Dahlan. Al Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Hadis. Vol. 1, No. 

2. Desember 2020.  

Kementerian Agama, Al-Qur ‘an dan Terjemahnya Edisi Penyempurnaan. Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI. 2019.  

Haryanto, Handrix Chris dan Kertamuda, Fatchiah E. “Syukur Sebagai Sebuah 

Pemaknaan”. Departement of Psychology of Paramadina University. InSight. 

Vol. 18, No. 2. Agustus 2016.  

Nofiaturrahmah, Fifi, “Penanaman Karakter Dermawan Melalui Sedekah”. Sekolah 

Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Kudus. Ziswaf: Jurnal Zakat dan 

Wakaf. Vol. 4, No. 2. Desember 2017.  

Muhammad, Abu Ja’far bin Ath-Thabari, Jarir. Tafsir Ath-thabari (Jami’ Al Bayan 

An Ta’wil Ayi Al-Qur’an). Ter. Amir Hamzah. Jakarta: Pustaka Azzam. 2009.  

Al Qurthubi, Syaikh Imam. Tafsir Al-Qurthubi (Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an). 

Ter. Dudi Rosyadi dan Faturrahman. Jakarta: Pustaka Azzam. 2009.  

Jabir Al-Jazairi, Syaikh Abu Bakar. Tafsir Al-Qur’an Al-Aisar (Aisar at-Tafasiir 

Likalaami al-‘Aliyy al-Kabir). Ter. Fityan Amaliy dan Edi Suwanto. Jakarta: 

Darus Sunnah. 2014.  



   127 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an dibawah Naungan Al-Qur’an (Fi Zhilalil-

Qur’an). Ter. As’ad Yasin, Abdul Aziz Salim Basyarahil. Jakarta: Gema 

Insani Press. 2002. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. 

Tangerang: Pt. Lentera Hati. 2016.  

Al-Maragi, Ahmad Mustafa. Terjemah Tafsir Al-Maraghi (Tafsir Al-Maragi). Ter. 

Bahrun Abubakar. Semarang: Pt. Karya Toha Putra. 1985.  

Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku Muhammad. Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur 

Jilid 4 (Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur). Jakarta: Cakrawala Publishing. 

2011.  

Al-Qarni, Aidh. Tafsir Muyassar (at-Tafsir al-Muyassar). Ter. Tim Qisthi Press. 

Jakarta: Qisthi Press. 2007. 

Fitriatunnisa, Aida, dan Ahmad Rafdi Danendra. “Metode Tafsir Muqaran Dilihat 

Kembali”. Jurnal Iman dan Spiritualitas. Vol. 3, No. 4. Oktober-Desember 

2023.  

Yahya, Anandita, dkk. “Metode Tafsir (Al-Tafsir Al-Tahlili, Al-Ijmali, Al-

Muqaran dan Al-Mawdui)”. Palapa: Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu 

Pendidikan. Vol. 10, No. 1. Mei 2022.  

Karlina, Reni dan Alwizar. “Metode Tafsir Al-Muqaran dan Al-Maudhu’i”. Nashr 

al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam. Vol. 06, No. 3, Agustus 2024.  

Pasaribu, Syahrin. “Metode Muqaran dalam Al’quran”. Wahana Inovasi. Vol. 9, 

No. 1. Januari-Juni 2020.  

El-Jaquene, Ferry Taufiq. Buya Hamka Kisah dan Catatan dari Balik Penjara. 

Yogyakarta: Araska. 2018.  

Yusuf, M. Yunan. Corak Pemikiran Kalam Tafsir Al-Azhar Sebuah Telaah Tentang 

Pemikiran Hamka Dalam Teologi Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas. 1990. 



   128 

Hamka, H. Rusydi. Pribadi dan Martabat Buya Hamka. Jakarta Selatan: Noura PT 

Mizan Publik. 2016.  

Junedi (ed), Aimi Rasyida. Perjalanan Terakhir Buya Hamka. Bandar Baru Bangi: 

Jt Books Plt. 2021.  

Al-Fathoni, Ibnu Ahmad. Biografi Tokoh Pendidik dan Revolusi Melayu Buya 

Hamka. Jakarta: Arqom Patani. 2015. 

Syafi’i, Abdul Manan. “Pengaruh Tafsir Al-Manar Terhadap Tafsir Al-Azhar”. 

IAIN Sulthan Thaha Saifuddin. Miqot. Vol. XXXVIII No. 2. Juli-Desember 

2014. 

Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis”. STAIN 

Datokarama Palu. Jurnal Hunafa. Vol. 6, No. 3. Desember 2009.  

Alviyah, Avif, “Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”. STAI 

Sunan Drajat Lamongan. Ilmu Ushuluddin. Vol. 15, No. 1. Januari 2016.  

Syarif, Muhammad Mujadid. Skripsi Hikmah Tikrar dalam Surah Ar-Rahman 

(Studi Komparatif Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah). Riau: Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim. 2015. 

Murni, Dewi. “Tafsir Al-Azhar (Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis)”. 

Jurnal Syahadah. Vol. III, No. 2. Oktober 2015.  

Hutagalung, Septiana. Skripsi Etika Melakukan Al-Najwa Menurut Wahbah Az-

Zuhaili (Analisis Terhadap Penafsiran Surah Al-Mujadalah Ayat 8-10 dalam 

Tafsir Al-Munir). Medan: Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 2023.  

Assiddiqi, Abdul Mu’ti. Skripsi Perspektif Syekh Wahbah Zuhaili & Kompilasi 

Hukum Islam. Kediri: Institut Agama Islam Tribakti. 2022.  

Fatmawati, Tutut. Tesis Penafsiran Kontekstual Wahbah Az-Zuhaili Terhadap 

Ayat-ayat Istiqamah dalam Kitab Tafsir Al-Munir. Kediri: Institut Agama 

Islam Negeri Kediri. 2019. 



   129 

Taufiq, Muhammad. Skripsi Makna Kata Wail dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-

Munir). Pekanbaru: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2015.  

Zayadi, Achmad, Menuju Islam Moderat. Yogyakarta: Cantrik Pustaka. 2018.  

Hermansyah. “Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah 

Zhuhaily”. El-Hikmah. Vol. 8, No. 1. Desember 2014.  

Shohib, Muhammad. “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif 

Wahbah Al Zuhaili dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir fi Al-Aqidah, Al-

Shari’ah dan Al-Manhaj”. Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik. Al 

Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan. Vol. 18, No. 4. Juli 

- Agustus 2024.  

Hani, Ummu. Skripsi Penafsiran Kalimat Wadhribuhunna dalam Qs. An-Nisaa [4]: 

34 dan Implementasinya (Studi Komparatif Antara Penafsiran Wahbah 

Zuhaili dan Muhammad Quraish Shihab). Surabaya: Institut Agama Islam 

Negeri Sunan Ampel. 2010.  

Fitri, Aliza. Skripsi Penafsiran Ayat-ayat Hujan dalam Kitab Tafsir Al-Munir 

Karya Wahbah Az-Zuhaili (Kajian Tematik Tentang Manfaat Hujan). 

Mataram: Universitas Islam Negeri Mataram. 2022.  

Aiman, Ummul. “Metode Penafsiran Wahbah Al-Zuhayli: Kajian al-Tafsir al-

Munir”. IAIN Ar-Raniry. Miqot. Vol. XXXVI, No. 1. Januari-Juni 2012. 

Ainol. “Metode Penafsiran Al-Zuhayli dalam Al-Tafsir Al-Munir”. Sekolah Tinggi 

Agama Islam Zainul Hasan Genggong. Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadis. Vol. 1, No. 2. Desember 2011. 

Baihaki. “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh 

Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama”. PP. Rasyidiyah-

Khalidiyah. Analisis. Vol. XVI, No. 1. Juni 2016. 



   130 

Abdulkarim Amrullah, Abdulmalik. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 30. Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas. 1982.  

_____________________________. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 2. Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas. 1983.  

_____________________________. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 3. Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas. 1983. 

_____________________________. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 13. Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas. 1983.  

_____________________________. Tafsir Al-Azhar Juzu’ 19. Jakarta: Pt Pustaka 

Panjimas. 1982.  

Al-Azhim Al-Mundziri, Zaki Al-Din Abd. Ringkasan Shahih Muslim (Mukhtashar 

Shahih Muslim). Ter. Shinqithy Djamaluddin dan H.M. Mochtar Zoerni. 

Bandung: Pt. Mizan Pustaka. 2008. 

Ali, Ahmad. Kitab Shahih Al-Bukhari & Muslim. Jakarta: Alita Aksara Media. 

2013. 

Muhammad Al-Qasthalani, Ahmad bin. Syarah Shahih Bukhari (Jawahir Al-

Bukhari wa Syarh Al-Qasthalani). Ter. Abu Nabil. Solo: Zamzam. 2014. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 15 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2014. 

_________________. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 1 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2013.  

_________________. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 2 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2013.  



   131 

_________________. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 7 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2014. 

_________________. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, & Manhaj jilid 10 (At-

Tafsiirul-Muniir: Fil’Aqidah Wasy-Syarii’ah wal Manhaj). Ter. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani. 2016.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   132 

DAFTAR RIWAYAT PENULIS 

 

Nama  : Bayu Sempana Al Munaf  

Tempat/Tgl Lahir : Pemalang, 22 Juni 2000 

Jenis Kelamin : Laki-laki 

Kewarganegaraan : Indonesia 

Agama : Islam 

Institusi : Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Alamat Institusi  : Kampus 2 UIN Walisongo Semarang, Jalan Prof.    

Hamka, Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa Tengah 

Alamat Rumah : Desa Sitemu Rt 06/ Rw 01, Kecamatan Taman, Kabupaten 

Pemalang, Jawa Tengah 

No. Hp/Wa : 089637707003 

Alamat E-mail : bayusempana.a.m.2@gmail.com  

FB : Bayu Sam 

IG : bayusempanaalmunaf.ig 

Pendidikan Formal :  

2004-2006 : TK Pertiwi Sitemu 

2006-2012 : SD N 02 Sitemu 

2012-2015  : SMP N 4 Taman 

2015-2018 : SMK Syafi’i Akrom Pekalongan 

2018-2025 : UIN Walisongo Semarang 

mailto:bayusempana.a.m.2@gmail.com


   133 

Pendidikan Non Formal:  

1. Pondok Pesentren Syafi’I Akrom Pekalongan 

2. Pondok Pesantren Daarun Najaah Jerakah Tugu Semarang 


