TENTERAM DALAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-AZHAR
(Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-

Mutma’innah)

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Dalam Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora

Jurusan llmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Disusun oleh :

FALICHATUL IBRIZA
NIM: 1804026049

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG

2024



DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Falichatul Ibriza
NIM : 1804026049
Jurusan : [lmu al-Qur’an dan Tafsir

Judul Skripsi : TENTERAM DALAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-AZHAR
(Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-Mutma "innah)

Penulis menyatakan dengan penuh tanggung jawab bahwa skripsi ini
merupakan hasil tulisan sendiri dan belum pernah ditulis oleh orang lain, tulisan ini
juga hasil dari pemikiran sendiri, kecuali data-data yang dijadikan sebagai referensi
sehingga dapat terselesaikan sesuai dengan harapan.

- Semarang, 10 Desember 2024

e SPAMHRRGRGAST

3AMX325296511 ) .
. Falichatul Ibriza

NIM. 1804026049



TENTERAM DALAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-AZHAR
(Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-
Mugma’innah)

@
L]
Y7
WALISONGO
Skripsi
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)

Dalam Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora

Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Disusun oleh:

FALICHATUL IBRIZA
NIM: 1804026049

Semarang, 10 Desember 2024
Disetujui Oleh:

Pembimbing I Pembimbing 17

Mutma’inah, M.S.1.

NIP. 198409232019031010 NIP. 198811142019032017
i



HALAMAN PENGESAHAN

Skripsi Saudara Falichatul Ibriza dengan NIM 1804026049 telah dimunaqosahkan
oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam

Negeri Walisongo Semarang, pada tanggal: 06 Mei 2025.
Dan diterima serta disahkan scbagai salah satu syarat guna memperoleh gelar

Sarjana dalam llmu Ushuluddin dan Humaniora.

Pembimbing

ad Kudhori, M.Th.1.
NIP. 198409232019031010
Pembimbing 11

Mutma’inah, M.S.1.

NIP. 198811142019032017

NIP. 198906122019032014



MOTO

“Artinya: Dan kamu tidak dapat mnghendaki (menempubh jalan itu) kecuali
apabila dikehendaki Allah, Tuhan seluruh alam.” (Q.S. at-Takwir/81: 29)



A. Kata Konsonan

PEDOMAN TRANSLITERASI

Huruf Nama Huruf Latin Keterangan
Arab

| Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan

< Ba’ b be

< Ta’ t te

& Sa’ $ es (dengan titik di atas)
d Jim J je

d Ha’ h ha (dengan titik di bawah)
d Kha’ kh ka dan ha

3 Dal d de

3 Zal z zet (dengan titik di atas)
J Ra’ r er

J zai z Zet
o sin S €es
o syin sy es dan ye
ol sad $ es (dengan titik di bawah)
ol dad d de (dengan titik di bawah)
b ta’ t te (dengan titik di bawah)
5 za’ z zet (dengan titik di bawah)
' ‘ain ‘ koma terbalik di atas

¢ gain g Ge

o fa’ f Ef

d qaf q Qi

d kaf k Ka

J lam | el

¢ mim m em

o nin n en

3 waw w w

Y ha’ h Ha

Vi




s hamzah ) Apostrof

T ya’ Y Ye
B. Vokal
1. Vokal Pendek dan penerapannya
Fathah ditulis A
Kasrah ditulis i
Dammah ditulis u

2. Vokal Panjang (maddah)

Fathah + alif ditulis A
Llala ditulis Jjahiliyyah
Fathah + ya’ mati ditulis a
(i ditulis tansa
Kasrah + ya’ mati ditulis r
s ditulis kartm
Dammmah + wawu ditulis u
mati
o2 b ditulis Surid

3. Vokal Rangkap

Fathah + ya’ mati ditulis Ai
asiy ditulis bainakum
Fathah + wawu ditulis au
mati ditulis gaul
J s

4. Vokal Pendek dalam apostrof

vii



aifi ditulis a’antum
e ditulis u’iddat
AT S ol ditulis la’in Syakartum
C. Ta’ Marbiitah
daga ditulis hikmah
il ditulis ‘illah
sl oY1 dal S ditulis karamah al-auliya’
D. Syaddah (Tasydid)
Badia ditulis muta’addidah
0 ditulis ‘iddah
E. Kata Sandang Alif + Lam
1. Bila diikuti huruf Qomariyyah
Olal ditulis al-Qur’an
bl ditulis al-Qiyas
2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah
s ladl ditulis as-Sama’
Ol ditulis asy-Syams
F. Penulisan Kata
w2y Al 4 ditulis Zawi al-furad
FERTNTY| ditulis Ahl as-sunnah

viii




KATA PENGANTAR
H)M L‘)A;)S\ afu\ e.u.\.l

Alhamdulillah atas nikmat Allah SWT, yang senantiasa mencurahkan kasih
sayang, hidayah, taufiq, serta inayah-Nya kepada seluruh hamba-hamba-Nya.
Shalawat serta salam selalu tercurah limpahkan kepada pelita kita nabi akhiruz
zaman Yyakni Nabi Muhammad Saw, keluarga, sahabat dan seluruh umatnya,
sehingga dengan risalah yang dibawanya kita dapat merasakan kedamaian sampai

sekarang ini.

Skripsi yang saya tulis ini berjudul “TENTERAM DALAM PERSPEKTIF
TAFSIR AL-AZHAR (Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-
Mugma’innah)”. Skripsi ini dapat selesai dan disusun guna memenuhi salah satu
syarat dalam memperoleh gelar sarjana Strata 1 (S1) Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora, Jurusan llmu Al-Qur’an dam Tafsir Universitas Islam Negeri

Walisongo Semarang.

Terselesaikannya skripsi ini banyak mendapat dukungan dan bimbingan
yang diberikan oleh beberapa pihak. Atas hal itu, penulis dari lubuk hati yang

terdalam menyampaikan banyak terimakasih atas kontribusi yang diberikan:

1. Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku rektor UIN Walisongo Semarang.

2. Bapak Dr. Mokh. Sya’roni, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui pembahasan
skripsi ini.

3. Bapak Muhtarom, M.Ag. dan bapak M. Sihabudin. M.Ag., selaku Ketua dan
Sekretaris Jurusan IImu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah memberikan izin dalam
penulisan skripsi ini.

4. Bapak Dr. Muhammad Kudhori, M.Th.l. selaku pembimbing 1 dan Wali
Dosen yang begitu sabar dan ikhlas serta bersedia meluangkan pikiran,

tenaga, dan juga waktu dalam penulisan skripsi ini.



5. Ibu Mutma’inah, M.S.1., selaku pembimbing 2 yang bersedia meluangkan
pikiran, tenaga, dan juga waktu dalam penulisan skripsi ini.

6. Dosen-dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang yang telah sabar dan ikhlas membekali setiap ilmu yang
disampaikan kepada penulis, dan seluruh karyawan Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora UIN Walisongo Semarang.

7. Terkhusus untuk kedua orang tuaku tersayang dan tercinta yakni Bapak
Nurudin dan Ibu Nur Chasanah yang selalu menguatkan, mendukung,
mencurahkan seluruh tenaga, perhatian dan curahan do’a serta dukungan
untuk anak-anaknya.

8. Kepada guru-guru saya dari kecil hingga sekarang, atas bekal ilmu yang
telah disampaikan kepada penulis.

9. Teman-teman IAT angkatan 18, khususnya IAT-A, terima kasih telah
memberikan dukungan, dan telah menemani proses belajar dari awal hingga
detik akhir terselesaikannya penulisan skripsi ini.

10. Teman-teman di rumah, terkhusus Daril Mugomah (almh) yang telah
memberi dukungan dan semangat kepada penulis untuk melanjutkan
penulisan skripsi ini.

11. Kepada Abdullah Umar yang telah menguatkan, memotivasi, memberi
dukungan dan semangat kepada penulis untuk melanjutkan menyelesaikan
penulisan skripsi, juga menemani penulis dalam pengembaraan mencari
ilmu dan memberikan kenangan yang begitu luar biasa.

12. Tak lupa kepada berbagai pihak yang telah mendo’akan dan mendukung
penulis untuk terselesaikan karya tulis ini. Balasan dari penulis hanyalah
ucapan Jazakumullah khairan kasiran wa ahsana kasiran.

Akhir kata, penulis menyadari dalam penulisan ini juah dari kata sempurna,
sebab itu penulis berharap agar pembaca kiranya berkenan untuk memberikan kritik,
saran dan masukan agar penulis dapat memperbaikinya. Harapannya, tulisan ini
dapat memberikan manfaat khususnya bagi penulis sendiri dan umumnya bagi para

pembaca. Aamiin ....



Xi

Semarang, 10 Desember 2024

Penulis

E .

Falichatul Ibriza



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ...t I
HALAMAN_DEKLARASI KEASLIAN......ooiiiiie e I
HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ........cccooiiiiiiiiiieeee e i
HALAMAN PENGESAHAN ...t 1\
IMIOTIO .ttt b et et e s e b nn e e nb e e s e e reeanne e %
PEDOMAN TRANSLITERASI ... s Vi
HALAMAN UCAPAN TERIMA KASIH ... IX
DAFTAR IST ..ot il
ABSTRAK e XV
BAB | PENDAHULUAN ... 1
A. LATAR BELAKANG MASALAH. ... 1
B. RUMUSAN MASALAH ... 8
C. TUJUAN DAN MANFAAT PENELITIAN ...cooiiiiiieceee e 8
D. TINJAUAN PUSTAKA ..ot 9
E. METODE PENULISAN ......ooiiiit et 10
F. SISTEMATIKA PENULISAN .....ooiiiiiiiee e 12
BAB || TENTERAM DAN TAFSIR TEMATIK .....ooiiiiieee e 14
A, TENTERAM ..ot 14
1. Pengertian TeNIEram.......cccciieieiiiieeie ettt 14

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Ketenteraman .............cccccoeeviveennene 17

B. TAFSIR TEMATIK ..o 36
1. Definisi Tafsir Tematik ...........ccoovoiiiiiiiiic 36

2. Urgensi Tafsir TeMatiK .......cccocveiiiiiiiic e 38



3. Perbedaan Anatara Metode Tafsir Tematik dengan Metode yang Lain. 39
BAB Il BUYA HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR ..., 42
A. RIWAYAT HIDUP BUYA HAMKA ... 42
R = Tl - | RSP RRPRPRRR 42

2. PendidiKaN ........ooveiiiiiiicici e 44
3. KAIYa-KAIYa ...cvviiiiii 46
B. KITAB TAFSIR AL-AZHAR ... 49
1. Latar Belakang Penulisan...........ccccceeviiieiicie e 49

2. Corak PenafSiran ..........cccoiiiiiiineiceee e 50

3. Metode PenafSiran ..o 52
4. Sistematika PenuUIiSaN..........cccoiiiiiiiiiie s 53

C. PENAFSIRAN BUYA HAMKA TENTANG AYAT-AYAT TENTERAM

4.

5.

55

Hakikat Ketenteraman ...........cccveveieereeie et ese e 55
Ketenteraman Terkait Kehidupan Di Dunia...........ccooeveieiencncnennnnns 58
Ketenteraman Terkait Keteguhan Iman............cccccoveiiiii i, 61
Ketenteraman Terkait Masalah Hati............cccocoooeiiiiniiincnenc e 66
Hal-Hal Yang Dapat Menenteramkan Hati dan Jiwa.............ccccccceueenene 69

BAB IV ANALISIS KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DAN
RELEVANSINYA PADA MASA SEKARANG ..o 77

A. KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DALAM KITAB
TAFSIR AL-AZHAR ... 77

B. RELEVANSI KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA

DALAM KITAB TAFSIR AL-AZHAR PADA MASA SEKARANG............... 79
BAB V PENUTUP ...t 83
A, KESIMPULAN ..o 83



B. SARAN...........

DAFTAR PUSTAKA

BIODATA PENULIS

Xiv



ABSTRAK

Kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri dalam menghadapi
permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja, yakni ketika seseorang
memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung tidak stabil, diperlukan mental
yang sehat untuk menghadapi berbagai konflik, tuntutan, suasana hati yang
berubah-ubah, dan kurangnya kemampuan memecahkan masalah. Pada usia ini
kesehatan mental sangat rentan terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya
tekanan dalam menjalani hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan
masyarakat yang menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan
merasa gagal dibandingkan dengan orang lain. Hal itulah yang menjadi latar
belakang dari penelitian ini.

Penelitian ini membahas tentang bagaimana konsep ketenteraman menurut
Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar dan bagaimana relevansinya dalam
kehidupan di masa sekarang. Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan atau
library research dengan memakai metode tematik atau maudu ’i.

Jiwa yang telah mencapai ketenteraman menurut Buya Hamka adalah jiwa
yang sudah sepenuhnya menyerah dan bertawakkal pada Allah, jiwa yang telah
tenang sebab telah sampai pada yakin terhadap Allah. Dari beberapa penafsiran
beliau terhadap ayat-ayat Al-Mutma ’innah, tenteram berbentuk dalam hal
ketenteraman dalam kehidupan di dunia, ketenteraman dalam beragama, dan
ketenteraman hati. Adapun cara untuk mencapai ketenteraman yaitu dengan
beriman, senantiasa mengingat Allah, bertagwa, dan bertawakkal.

Konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan pada
masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk menghadapi tantangan
hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan kualitas diri.

Kata kunci: Tenteram, Buya Hamka, Al-Azhar.

XV



BAB |

PENDAHULUAN

A. LATAR BELAKANG MASALAH

Dalam kitab Tafsir al-Azhar dijelaskan bahwa al-Qur’an merupakan
obat dari berbagai penyakit, terutama penyakit yang menyerang jiwa
manusia. Tidak sedikit penyakit jiwa yang bisa diobati dengan al-Qur’an
seperti kesombongan, hasad, putus asa, malas, bodoh, mementingkan diri
sendiri dan sebagainya. Dengan membaca dan menghayati ayat-ayat al-
Qur’an niscaya berangsur-angsur dapat mengurangi penyakit yang
demikian.!

Sebagaimana kesehatan fisik, kesehatan mental juga sama
pentingnya karena kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri
dalam menghadapi permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja,
yakni ketika seseorang memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung
tidak stabil, diperlukan mental yang sehat untuk menghadapi berbagai
konflik, tuntutan, suasana hati yang berubah-ubah, dan kurangnya
kemampuan memecahkan masalah. Pada usia ini kesehatan mental sangat
rentan terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya tekanan dalam
menjalani hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan masyarakat yang
menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan merasa gagal
dibandingkan dengan orang lain.?

Manusia terdiri dari jasmani dan rohani. Jasmani diartikan sebagai
tubuh manusia secara fisik, sedangkan rohani diartikan sebagai jiwa
manusia. Jiwa yang suci atau bersih akan menimbulkan pikiran yang bersih
dengan perilaku yang baik, tetapi jiwa yang kotor akan menimbulkan
pikiran yang tidak tenang dengan perilaku yang tidak baik. lImu yang

mempelajari proses mental dan tingkah laku manusia yang berkaitan dengan

! Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu Ke-13-14, (Jakarta: Pustaka Panjimas Jakarta, 1983), him. 114-115.

2 Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian Journal of
Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024, hal. 44-45.

1



kehidupan sehari-hari adalah psikologi. Psikologi mencakup beberapa isu,
seperti kehidupan keluarga, pendidikan, pekerjaan, interaksi sosial,
kesehatan mental, gangguan mental dan lain-lain.®

Lemahnya jiwa tidak hanya menjadikan seseorang melakukan
kejahatan kepada orang lain tetapi juga dapat berdampak pada dirinya
sendiri. Jiwa yang sehat mampu beradaptasi dengan diri sendiri, orang lain,
masyarakat atau lingkungan sekitarnya. Gangguan kejiwaan adalah sering
merasa cemas tanpa diketahui sebabnya, merasa malas, tidak ada gairah
untuk bekerja dan badan terasa lesu.* Kecemasan ialah keadaan emosional
yang terkadang muncul dengan tanda perasaan tegang dan khawatir hal
buruk akan terjadi. Kecemasan sering kali terjadi tanpa alasan yang jelas
karena disebabkan oleh pikiran sendiri yang menduga-duga. Lain halnya
dengan rasa takut, ia muncul sebab adanya fakta atau keadaan yang
membahayakan.®

Ketika rasa cemas telah menguasai hati dan pikiran seseorang, rasa
cemas itu akan berubah menjadi ketakutan yang berlebihan sehingga apabila
dibiarkan berlarut-larut dapat menjadikan orang tersebut kehilangan
keyakinan.® Dapat diambil pelajaran dari kisah Qarun yang cemas dan
khawatir kalau kekayaannya akan berkurang. Begitu juga Fir’aun yang takut
kekuasaannya akan tumbang menjadikannya lupa diri sehingga ia tidak
percaya dengan Tuhan bahkan ia menganggap dirinya adalah Tuhan.

Menurut Shalafus Shalih, perasaan cemas, takut, dan khawatir ialah
pertanda dari Allah bahwa keimanan kita sedang menurun. Sebab orang

yang beriman tidak akan merasa cemas, takut, ataupun khawatir karena ia

3 Nurussakinah Daulay, Pengantar Psikologi Dan Pandangan Al-Qur’an Tentang Psikologi,
(Jakarta: Prenadamedia Group, 2019) him. 149-150.

4 Tristiadi Ardi Ardani, Istiqomah, Psikologi Positif Perspektif Kesehatan Mental Isam, Bandung:
PT Remaja Rosdakarya, 2020, h. 154.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI
Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam
Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93.

& Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan Penyembuhannya: Menguak
Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan, Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008, h. 76.



yakin Allah akan melindungi dan menjamin kehidupannya.” Sebagaimana
firman Allah dalam Q.S. Fussilat (41) ayat 30-31:

Di dalam al-Qur'an kecemasan digambarkan melalui beberapa term.
Pertama, kecemasan digambarkan melalui term < s (takut). Dalam al-
Qur’an, term takut dengan bermacam-macam bentuk kata (derivasinya)
disebutkan 124 kali di 42 surat. Diantaranya disebutkan dalam Q.S. al-
Ahqaf (46): 13

P 2 [

O3 sh Y g aaile g Sb 1pdam b 15 6 30 O

“Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang berkata, "Tuhan kami
adalah Allah," kemudian mereka tetap istigamah tidak ada rasa khawatir
pada mereka, dan mereka tidak (pula) bersedih hati.”®

Orang-orang mukmin yang tenang hatinya dengan kehadiran Allah,

tidak akan ada rasa takut dalam jiwanya terhadap hal-hal yang akan terjadi.
Sebesar apapun sesuatu yang akan menimpanya mereka akan tetap tenang
karena mereka percaya dan yakin bahwa Allah selalu bersamanya.®

Takut dibedakan menjadi dua, takut positif dan takut negatif. Takut
positif ialah naluri yang memperingatkan seseorang dari bahaya sehingga
senantiasa berhati-hati dan waspada, seperti takut tertimpa musibah, takut
kepada Allah, murka dan siksa-Nya. Sedangkan kecemasan tanpa sebab
termasuk dalam takut yang negatif. Ketakutan tersebut akan menghambat
kemajuan seseorang karena sebelum ia memutuskan atau melakukan
sesuatu ia sudah mengkhawatirkan hal-hal yang akan menimpanya di
kemudian waktu, sehingga hal-hal yang sebenarnya mudah akan menjadi
terasa sulit karena terlalu dipikirkan.°

Kedua, kecemasan digambarkan melalui term oJ~ (sedih). Di

dalam al-Qur’an, term sedih dengan bermacam-macam bentuk kata

" Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan Penyembuhannya: Menguak
Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan, Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008, h. 44.
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 9, h.

255,

® M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 12, h. 399.

10 Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan Tagarrub,
Jakarta: Atisa, 1992, h. 128-129.



(derivasinya) disebutkan 42 kali di 25 surat. Diantaranya disebutkan dalam
Q.S. al-Bagarah (2): 38

1

sle g Y6 ol a5 a8 A e a8 BB Tas gl ety 8

-

Op% A Y 3

“Artinya: Kami berfirman, "Turunlah kamu semua dari surga!
Kemudian jika benar-benar datang petunjuk-Ku, tidak ada rasa takut pada
mereka dan mereka tidak bersedih hati." !

Kesedihan atau duka cita tersebut ialah terkait peristiwa

(penderitaan) masa lalu yang pernah dialami seperti tertimpa musibah,
kesulitan, atau peristiwa-peristiwa tidak menyenangkan lainnya. Jika suatu
musibah atau kesulitan menimpa seseorang yang berjiwa positif maka ia
akan memperoleh pelajaran dari masalahnya dan dapat menyelesaikannya.
Tetapi apabila hal tersebut menimpa seseorang yang berjiwa negatif maka
ia akan bingung dan gugup tidak tahu apa yang harus ia lakukan sehingga
dapat melumpuhkan semangat kerja dan akhirnya akan menghambat
kemajuan.!2

Ketiga, kecemasan digambarkan melalui term (x= (bersempit dada).
Di dalam al-Qur’an, term bersempit dada dalam beberapa derivasinya
disebutkan 13 kali di 10 surat. Diantaranya disebutkan dalam Q.S. an-Na/l
(16): 127

[

oRE G gt 3 35 Vs ele I Y S ) B g 5

“Artinya: Dan bersabarlah (Muhammad) dan kesabaranmu itu
semata-mata dengan pertolongan Allah dan janganlah engkau bersedih hati
terhadap (kekafiran) mereka dan jangan (pula) bersempit dada terhadap tipu
daya yang mereka rencanakan.”*®

Allah melarang Nabi Muhammad saw. bersempit dada terhadap

penganiayaan orang musyrik sebab Allah akan senantiasa memberi

11 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, h.

88.

12 Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan Tagarrub,
Jakarta: Atisa, 1992, h. 134-135.
13 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, h.

417.



pertolongan, kekuatan dan ketenangan. Seorang hamba hendaknya tidak
merasa cemas, sedih hati ataupun kesal dan tidak pula tergesa-gesa meminta
datangnya ketetapan Allah karena Allah Maha Mengetahui, Dialah yang
lebih tahu yang terbaik bagi hamba-Nya.*

Keempat, kecemasan digambarkan melalui term &5l (berkeluh
kesah). Di dalam al-Qur’an, term keluh kesah disebutkan hanya sekali,
yakni dalam Q.S. al-Ma’arij (70): 19

Gsle s Sy 6

“Artinya: Sungguh, manusia diciptakan bersifat suka mengeluh.”*®

&a berarti cepat gelisah, keinginan meluap-luap (rakus). Manusia
diciptakan berpotensi memiliki keinginan yang kuat untuk mencapai hal-hal
yang diinginkan. Potensi inilah yang mengundang manusia untuk meraih
kebahagiaannya. Tetapi keinginan yang sangat kuat itu akan menjadikan
manusia mudah goyah apabila ditimpa keburukan. Ketika ditimpa
keburukan ia akan mudah mengeluh, dan sebaliknya, ketika ditimpa
kebaikan ia akan mudah kikir.®

Gangguan kecemasan terjadi karena beberapa faktor, diantaranya
masalah hidup, masalah fisiologis (keturunan), faktor lingkungan dan faktor
kepribadian.!” Seseorang dengan kepribadian rendah diri akan cenderung
lebih mudah merasa cemas. Mereka akan selalu merasa khawatir kalau
dirinya tidak mampu mencapai apa yang ia inginkan sehingga menimbulkan
rasa cemas. Orang yang mudah cemas akan sulit mendapatkan ketenangan
jiwa.

Semua orang menginginkan kehidupan yang bahagia dengan masa

depan yang baik dan hati yang tenang. Tetapi di sisi lain, setiap orang pasti

14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 6, h. 778.
15 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, h.

334.

16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 14, h. 319.

17| ajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI
Dengan Lembaga lImu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam
Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93.



pernah merasa cemas dan khawatir meskipun tidak semua orang yang cemas
mengalami gangguan kecemasan. Seseorang yang mengalami gangguan
kecemasan akan menunjukkan gejala-gejala seperti khawatir berlebihan
bahkan insomnia. Khawatir berlebihan yang dimaksud ialah kekhawatiran
yang terus terjadi hampir setiap hari dengan jangka waktu yang panjang.
Kondisi tersebut akan menjadikan hati selalu gelisah dan tidak tenang
sehingga menyebabkan sulit tidur atau sering terbangun saat tidur.8

Kecemasan dapat muncul disebabkan oleh banyak hal. Dalam
menjalani kehidupan, setiap orang pasti pernah memiliki masalah, ketika
satu masalah selesai akan ada masalah lain yang menghampiri. Ketika
remaja, seseorang akan mengkhawatirkan takdir masa dewasanya, apa
pekerjaannya, berapa gajinya, cukupkah untuk menafkahi keluarga dan lain
sebagainya. Tetapi setelah sampai pada masa dewasa ia akan mulai
mengkhawatirkan kehidupan akhiratnya, bagaimana menghapus dosa yang
pernah dilakukan, sudah cukupkah bekal untuk di akhirat, bagaimana
supaya khusnul khatimah dan sebagainya. Perasaan tersebut akan
menimbulkan kegelisahan, ketakutan, keraguan, dan putus asa. Mengingat
tujuan setiap orang ialah untuk hidup bahagia dan tenang, hal tersebut
bertolak belakang dengan fitrah manusia yang menginginkan ketenteraman
dan rasa nyaman di setiap saat dalam kondisi apapun. Dalam Q.S. al-Fajr
(89): 27 disebutkan:

i

AR RV
: e Lk

“Artinya: Wahai jiwa yang tenang!”®
Mengenai makna kata tenteram pada ayat tersebut para mufassir

memiliki penjelasan yang berbeda-beda. Diantaranya M Quraish Shihab
dalam tafsirnya al-Misbah memaknainya sebagai jiwa yang tenang, aman

dan tenteram karena banyak mengingat Allah, meyakini wujud dan janji-

18 | ajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI
Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam
Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93-94.
19 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, h.

662.



Nya serta melakukan amalan-amalan dengan ikhlas.?° Dalam Tafsir al-
Qurzubi disebutkan maknanya menurut beberapa ulama, yaitu jiwa yang
tenang dan yakin bahwa Tuhannya adalah Allah SWT, tenang dengan
pahala dari Allah dan rida terhadap ketentuan Allah.?* Dalam tafsir al-
Maragi dimaknai sebagai hati yang selalu merasa tenang dan tenteram
karena merasa perbuatannya selalu dalam pengawasan Allah, jiwanya rida
dan merasa diridai, selalu berpegang pada syariat serta tidak mudah
tergoyahkan oleh nafsu dan keinginan.??> Sedangkan dalam tafsir al-Azhar
disebutkan bahwa jiwa yang sudah mencapai ketenteraman ialah yang
sepenuhnya telah menyerah dan bertawakal pada Tuhannya. Disebutkan
pula kriterianya yaitu tidak mengeluh, selalu bersyukur, sabar, tetap tenang
menirima kabar gembira maupun kabar menakutkan, dan yang pasti selalu
mengingat Allah.?®

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa ulama tafsir
memiliki Kriteria sendiri-sendiri mengenai jiwa yang tenteram. Penafsiran
dalam kitab-kitab tafsir pada umumnya kata Al-Mu¢ma’innah diartikan
dengan ketenangan, berbeda dengan Buya Hamka, beliau mengartikan kata
Al-Mutmainnah sebagai ketenteraman. Dengan demikian, penulis memiliki
keinginan untuk melakukan penelitian (mengkaji) tentang makna jiwa yang
tenteram dengan kata Al-Mufma’innah dengan perspektif tokoh mufassir
Abdulmalik Abdulkarim Amrullah (Buya HAMKA) dalam kitabnya Tafsir
Al-Azhar.

Adapun beberapa pertimbangan penulis memilih Tafsir al-Azhar
sebagai rujukan dalam memahami makna kata tenteram tersebut. Adapun

yang melatarbelakanginya yakni dalam Tafsir al-Azhar Buya Hamka

20 M. Quiraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 15, h. 299.

21 Dudi Rosyadi, Faturrohman, Terjemah Tafsir Al-Qurthubi/ Syaikh Imam Al-Qurthubi, Jakarta:
Pustaka Azzam, 20009, jil. 20, h. 394.

22 Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-Maragi (Ahmad
Mustafa Al-Maragi), Semarang: PT. Karya Toha Putra Semarang, 1986, jil. 10, h. 273.

23 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid. 9, (Jakarta: GEMA INSANI, 2015),
him. 577.



menggunakan bahasa yang tidak sulit untuk dipahami oleh seluruh kalangan
khusunya kaum awam. Beliau menafsirkan ayat al-Qur'an dengan ayat
lainnya dan menafsirkan ayat dengan hadis (tafsir bil ma'sur). Beliau juga
memperkaya tafsirnya dengan sejarah, antropologi serta sosiologi sebagai
sumber penafsiran atau disebut dengan tafsir al-adab al-ijtima'i. Tafsir al-
Azhar menyesuaikan ayat-ayat al-Qur'an dengan perkembangan masyarakat
dan Buya Hamka juga mengaitkan ayat-ayat al-Qur'an dengan isu-isu
kontemporer.?* Dengan demikian judul yang akan diberikan penulis dalam
penelitian ini adalah Kecemasan Dalam Perspektif al-Quran (Studi
Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir al-Azhar).

B. RUMUSAN MASALAH

Topik pembahasan yang menjadi rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah:
A. Bagaimana konsep tenteram menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir
al-Azhar?
B. Bagaimana relevansi konsep ketenteraman jiwa menurut Buya Hamka

dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa sekarang?

C. TUJUAN DAN MANFAAT PENELITIAN

Tujuan penelitian dari topik pembahasan ini yakni:

1. Untuk mengetahui konsep tenteram menurut Buya Hamka dalam kitab
Tafsir al-Azhar.

2. Untuk mengetahui relevansi konsep ketenteraman jiwa menurut Buya
Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa sekarang.

Adapun manfaat penelitian dalam pembahasan ini yakni:

24 Haidar Musyafa, Memahami HAMKA, Tangerang Selatan: Imania (Pustaka 1IMaN Group),
2019, h. 495-496.



1.

Secara teoritis, karya tulis dalam penelitian ini akan memberikan
khazanah keilmuan di bidang tafsir terkait pemikiran Buya Hamka
dalam penafsirannya mengenai ayat-ayat tenteram.

Secara praktis, karya tulis penelitian ini ditujukan guna syarat
memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) dalam Fakultas Ushuluddin

dan Humaniora, Jurusan limu Al-Qur’an dan Tafsir.

D. TINJAUAN PUSTAKA

1.

2.

M. Wahid Nasrudin, skripsi dengan judul “Gangguan Kecemasan
Dalam Perspektif al-Qur'an (Pendekatan Psikologi)”. Pada skripsi
tersebut disajikan ayat-ayat al-Qur'an yang membahas tentang
kecemasan dan cara mengatasinya dalam al-Quran dan
kontekstualisasinya dengan fokus pada tafsir al-Misbah. Penelitian ini
berbeda dengan apa yang akan diteliti penulis yakni pemikiran Buya
Hamka dalam tafsir al-Azhar.

Nuri Qomarul Laili, skripsi dengan judul “Mindfulness Therapy Untuk
Menangani Overthinking Pada Wanita Dewasa Di Desa Sedati Gede
Kecamatan Sedati Kabupaten Sidoarjo”. Pada skripsi tersebut
dibandingkan perubahan kondisi individu yang bermasalah antara
sebelum dan sesudah melakukan konseling. Adapun penelitian yang
akan ditempuh penulis berbeda dengan skripsi tersebut, penulis hendak
meneliti konsep tenteram menurut pemikiran Buya Hamka dalam tafsir
al-Azhar.

Syarifah Zurrahmah, skripsi "Peran al-Qur'an Dalam Menanggulangi
Kecemasan Mahasiswa Fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas
Islam Negeri Ar-Raniry"”. Pada skripsi ini membahas tentang sebab-
sebab kecemasan mahasiswa untuk menjelaskan peran al-Qur'an dalam
menanggulanginya. Adapun penelitian yang akan ditempuh penulis
dengan menggunakan pemikiran Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar.



10

4. Asiyah Istitha’a, skripsi dengan judul “Studi Penaffsiran Lafadz
Muthmainnah Dalam Tafsfir Al-Azhar”. Fokus penelitian dari skripsi ini
adalah tema dan pembahasan yang ada di dalam ayat-ayat tenteram di
dalam Tafsir al-Azhar. Adapun penulis lebih memfokuskan pada makna
tenteram yang dimaksud oleh Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar
beserta faktor-faktor yang dapat mempengaruhi ketenteraman.

5. Abd Basid, jurnal “Konsep Ketentraman Hidup Perspektif Quraish
Shihab (Studi Surah Al-Insyirah Dalam Tafsir Al-Misbah)”. Penelitian
ini membahas konsep tenteram di dalam surah al-Insyirah menurut M.
Quraish Shihab. Adapun penulis meneliti ayat tenteram dalam al-Qur’an

di berbagai surah dengan perspektif Buya Hamka.

E. METODE PENULISAN

Dalam menyusun penelitian yang terarah dan sistematis
membutuhkan suatu metode untuk memperlancar kegiatan penelitian
supaya dapat mencapai hasil yang maksimal. Metode ialah cara atau
langkah-langkah yang akan ditempuh dalam pelaksanaan penelitian, yakni
dengan menerapkan seperangkat aturan atau kaidah yang umum digunakan
dalam suatu penelitian.?®> Ada pula beberapa hal terkait metode dan proses
penelitian, yakni sebagai berikut :

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian
Pendekatan yang peneliti gunakan dalam karya ilmiah ini ialah
pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah usaha untuk
mendapatkan suatu pengetahuan dengan cara peneliti melakukan
beberapa  tahapan  tertentu  seperti  mengumpulkan  data,
mengorganisasikannya, dan menginterpretasikan informasi yang

diperoleh melalui pendekatan literasi.?®

25 Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: PUSTAKA
PELAJAR, 2016, h. 103.

2% Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: PUSTAKA
PELAJAR, 2016, h. 17.



11

Adapun jenis penelitian pada karya ilmiah ini ialah penelitian
studi kepustakaan (library research), yakni penelitian yang data
utamanya dihimpun sepenuhnya dari data kepustakaan. Data yang
dimaksud ialah data yang bersifat teoretis, konseptual, maupun gagasan-

gagasan.

. Sumber Data

Pada karya ilmiah ini penulis mengumpulkan data dengan
metode kepustakaan (library research), yaitu mengumpulkan data atau
informasi-informasi yang bersifat kepustakaan seperti buku, jurnal dan

lain-lain.

Adapun sumber data yang menjadi rujukan penulis dalam

penelitian ini diantaranya :

a) Primer: kitab Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka

b) Sekunder: literatur bacaan dari buku, tesis, skripsi, jurnal, maupun
sumber-sumber lain yang berkaitan dengan ayat-ayat tenteram.

c) Pengumpulan Data: yaitu upaya yang dilakukan oleh peneliti untuk
menghimpun informasi yang berkaitan dengan topik atau masalah
yang akan diteliti. Penulis menempuh pengumpulan data dengan
penelitian library research (studi kepustakaan). Sumber data utama
pada penelitian inilebih menitikberatkan pada kajian-kajian pustaka.
Adapun proses pencarian data dan informasi-informasi melalui
sumber primer yaitu Kitab Tafsir al-Azhar dan sumber sekunder
seperti buku, jurnal, dan literatur lain yang berkaitan dengan tema
penelitian.

Penulis terlebih dahulu mencari ayat-ayat yang menyebutkan kata
tenteram yang di dalam al-Qur’an disebut dengan kata al-
mu¢ma innah dengan berbabgai derivasinya. Dalam hal ini penulis
menggunakan kitab al-Mu jam al-Mufahras Li’alfaz al-Qur’an al-
Kar T m sebagai rujukan. Kemudian penulis mengumpulkan

penafsiran ayat-ayat tersebut dalam beberapa kitab tafsir, di



12

antaranya ialah kitab Tafsir al-Azhar. Penulis juga mengumpulkan
materi-materi terkait tenteram dari beberapa buku rujukan yang lain.
d) Analisis Data: yaitu suatu proses mencari dan menyusun data guna
menemukan informasi-informasi yang akan digunakan dalam
penelitian dengan cara menelaah dan mengelompokkan secara
sistematis kemudian membuat kesimpulan sehingga mudah
dipahami. Analisis data yang peneliti gunakan adalah metode
analisis deskripsi, yakni metode menganalisis data guna
menggambarkan atau mendeskripsikan terkait tema yang akan
diteliti secara sistematis.?’
Terlebih dahulu penulis mengidentifikasi data yang telah
dikumpulkan berupa tafsir ayat-ayat tenteram kemudian membuat
kesimpulan. Pada penelitian ini, penulis menjabarkan bagaimana
konsep tafsir ayat tentang tenteram menurut Buya Hamka dalam
kitab Tafsir al-Azhar dan bagaimana relevansi konsep ketenteraman
jiwa menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa

sekarang.
F. SISTEMATIKA PENULISAN

Bab | terdiri dari beberapa sub bagian, bagian pertama memaparkan
latar belakang masalah penulis memilih topik yang akan diteliti dengan
judul “Tenteram dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Penafsiran Buya
Hamka dalam Tafsir Al-Azhar)”, bagian kedua memaparkan rumusan
masalah penelitian, bagian ketiga memaparkan tujuan dan manfaat yang
akan didapat dalam penelitian, bagian keempat memaparkan tinjauan
pustaka guna menunjukkan bahwa skripsi yang diteliti bebas dari plagiat
dan kesamaan dari penelitian sebelumnya, bagian kelima memaparkan
metodologi penulisan yang digunakan pada skripsi ini, dan bagian keenam

memaparkan sistematika penulisan skripsi.

27 Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Kota Depok: PT. Rajagrafindo Persada, 2017), him. 348.



13

Bab 11 berisi landasan teori yang terdiri dari beberapa sub bagian,
bagian pertama memaparkan tentang pengertian tenteram secara umum,
bagian kedua memaparkan tentang faktor-faktor yang berpengaruh terhadap
ketenteraman.

Bab 11 berisi penyajian data yang terdiri dari beberapa sub bagian,
bagian pertama memaparkan riwayat hidup Buya Hamka diantaranya
biografi hidup, pendidikan, dan karya-karyanya, bagian kedua memaparkan
tentang kitab Tafsir Al-Azhar yang dijadikan rujukan dalam penelitian,
diantaranya latar belakang penulisan kitab Tafsir Al-Azhar, corak penafsiran,
metode dan sistematika penulisannya, bagian ketiga menyajikan penafsiran
Buya Hamka tentang ayat tenteram.

Bab IV berisi analisis data yang terdiri dari dua sub bab, yang
pertama memaparkan konsep ketenteraman menurut Buya Hamka dalam
kitab Tafsir al-Azhar, dan sub bab kedua memaparkan bagaimana relevansi
konsep ketenteraman menurut Buya Hamka pada masa sekarang.

Bab V berisi penutup yang menyajikan kesimpulan dari keseluruhan
pembahasan yang dipaparkan termasuk juga jawaban dari beberapa
rumusan masalah, serta saran dari penulis sebagai tambahan yang dapat

dikaji lebih lanjut kedepannya.



BAB II

TENTERAM DAN TAFSIR TEMATIK

A. TENTERAM

1. Pengertian Tenteram

a) Secara Bahasa

Kata tenteram di dalam al-Qur’an disebut dengan akad
(al-mugma’innah) berasal dari kata c<k yang artinya 24 il
(menenagkan sesuatu), <& (menenangkan, mendiamkan).
Sedangkan kata &lahliartinya sS4\ (keheningan), dan Glabl
Guiaba) — 235leds artinya merasa damai.t

Menurut al-Ragheb al-Asfahani dalam Mu jam Mufradat
Alfaz al-Qur’an mengartikan kata EEARA] dengan arti diamnya
sesuatu yang sebelumnya bergerak atau tenangnya sesuatu yang
sebelumnya bergerak.2 Dalam kitab Tafsir al-Qurzubi, Imam al-
Qurtubi menyebutkan bahwa kata ekl artinya as-sakinah al-
miginah, yaitu yang tenang dan yakin.® Sedangkan dalam Tafsir al-
Maragi kata Zsabal diartikan dengan arti tetap dan teguh.*

Di dalam al-Qur’an, tenteram disebutkan dengan kata Hakad
dalam Bahasa Arab artinya yang tenang, merupakan isim fa’il dari
Uliab) - flakey k) yang berarti merasa tenang atau tenteram. Dalam
Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an kata Guabi berarti yang tenang, yang
tetap, yang tenteram.> Menurut Mahmud Yunus dalam kamusnya,

kata Coabas berati yang tenang, yang tetap, yang tenteram, dari kata

Y 1bnu Mukram, Jamalud-din Muhammad, Lisan al- ‘4rabi, Beirut: Dar as-Sadr, 1992, jil. 13, hal.

268.

2 al-Ragheb al-Asfahani, Mu jam Mufradat Alfaz al-Qur’an, Beirut-Lebanon: Dar Al-Kotob Al-
ilmiyah, 2013, hal. 344.

3 Dudi Rosyadi dan Faturrahman, Terjemah Tafsir Al Qurthubi/ Syaikh Imam Al Qurthubi, Jakarta:
PUSTAKA AZZAM, 2009, jil. 20, hal. 394.

4 Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-Maraghi/
Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Semarang: PT. Karya Toha Putra Semarang, 1993, juz. 30, hal. 273.
5 Idrus H. Alkaff, Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an, Bandung: Penerbit PUSTAKA, 1993, hal. 246.

14



b)

15

dasar Gbl  yaitu berarti tenang, tenteram, tidak takut, tidak
khawatir.®
Secara Istilah

Di dalam al-Qur’an, kata al-mufma’innah disebutkan
sebagai na 'at dari kata al-nafs Balasl) il (an-nafsul-mugma 'innah)
yakni berarti jiwa yang tenang. Dalam Tafsir Kemenag
(Kementerian Agama), kata an-nafsu dalam hal ini ialah jiwa atau
kesadaran manusia, dan kata al-mugma 'innah diartikan dengan yang
tenang, sehingga an-nafsul-mugma innah adalah gambaran kondisi
hati yang tenang karena iman, yakni jiwa yang suci dikarenakan
iman dan amal salih yang dia kerjakan.”

Menurut M Quraish Shihab dalam kitab Tafsir Al-Mishbah,
jiwa yang tenang adalah jiwa yang merasa aman dan tenteram
karena banyak berzikir dan mengingat Allah. Disebutkan pula an-
nafsul-mugma innah menurut pemahaman ulama’ berarti jiwa yang
tenang serta yakin teradap wujud Allah dan janji-Nya, yang mana
semua itu disertai dengan amal yang ikhlas.®

Dalam Kitab Tafsir al-Aisar, Syaikh Abu Bakar Jabir al-
Jazairi menjelaskan an-nafsu al-mugma'‘innah adalah jiwa yang
mukmin dan aman, diselamatkan pada hari ini dari siksaan Allah
karena ia telah mendapat kabar gembira bahwa akan memperoleh
keselamatan. Jiwa yang tenang, yang percaya pada janji dan
ancaman Allah sehingga mereka beriman dan bertakwa juga

meninggalkan segala kemusyrikan dan kejahatan. Dengan demikian

& Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, hal.

240.

" Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal.

394,

8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 15, hal. 299.



16

mereka merasa tenteram dan tenang dengan beriman dan berzikir
kepada Allah.°

Menurut 'Aidh al-Qarni, yakni jiwa orang mukmin yang
salih yang rela menerima agama Allah beserta ketetapan dan
pemberian-Nya. Jiwa yang tenang dan senantiasa berzikir,
mengikuti Rasulullah serta meyakini janji dan ancaman-Nya.*°

Menurut ahli tasawuf dalam Tafsir al-Alusi, dijelaskan
bahwa al-mugma innah adalah jiwa yang disinari oleh cahaya hati
secara sempurna, sehingga jiwa tersebut terlepas dari sifat hina dan
berhias dengan akhlak terpuji serta terdiam dari pertentangan tabiat.
Jiwa yang tenang adalah yang tenteram dan yakin bawa Tuhannya
adalah Allah sehingga dia merendahkan diri kepada-Nya. Dalam
kitab Safwatut-Tafasir, dijelaskan jiwa yang tenang, yakni jiwa
yang suci dan bersih, tenang dengan janji Allah serta tidak memiliki
rasa takut dan kecemasan.!

Tuma 'ninah atau ketenteraman hati adalah kepercayaan dan
keteguhan yang ada setelah hilangnya rasa gelisah, cemas, dan
terguncang.*? Nafsu mufmainnah ialah posisi ketika jiwa diliputi
oleh rasa optimis, rendah diri, dan bahagia.*®* Nafsu mutma ‘innah
telah tercapai apabila jiwa merasa tenang bersama Allah dan merasa

tenteram karena mengingat-Nya.

Dalam al-Qur’an, kata al-mugma’innah disebutkan dalam

beberapa derivisi sebanyak 13 kali di 12 ayat. Semua penyebutan

® Fityan Amaliy, Edi Suwanto, Tafsir al-Qur'an Al-Aisar/ Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi,
Jakarta Timur: Darus Sunnah Press, 2014, Cet. 4, jil. 7, hal. 919, 921.

10 Tim Penerjemah Qisthi Press, Tafsir Muyassar/ 'Aidh al-Qarni, Jakarta: Qisthi Press, 2007, jil.
4, hal. 604.

11 Ali Nurdin, Saefuddin Zuhri, Menyembuhkan Penyakit Jiwa Dan Fisik, Jakarta: Gema Insani,
2006, hal. 18-20.

12 saifuddin Zuhri, Menuju Kesucian Hati/ Abdul Hadi bin Hasan Wahbi, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2002, hal. 225.

13 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 154.

14 M. Azhari Hatim, Menyucikan Jiwa: Konsep Ulama Salaf/ Ahmad Faried, Surabaya: Risalah
Gusti, 1993, hal. 70.



17

kata tenteram hanya disandarkan kepada Allah, karena rasa tenteram
yang sebenar-benarnya hanya bersumber dari-Nya. Segala sesuatu
yang pasti hanya bersumber dari Allah sedangkan keragu-raguan
pasti bersumber dari selain-Nya.

Berikut tabel ayat-ayat yang menyebutkan kata tenteram
dalam berbagai jenis derivisinya dalam al-Qur’an.

No. Surah Ayat Kategori

1 Al-Bagarah (2) 260 Madaniyyah
2 Ali Imran (3) 126 Madaniyyah
3 An-Nisa’ (4) 103 Madaniyyah
4 Al-Maidah (5) 113 Madaniyyah
5 Al-Anfal (8) 10 Madaniyyah
6 Yunus (10) 7 Makkiyyah
7 Ar-Ra'd (13) 28 Madaniyyah
8 An-Nazl (16) 106, 112 Makkiyyah
9 Al-Isra’ (17) 95 Makkiyyah
10 Al-Hajj (22) 11 Madaniyyah
11 Al-Fajr (89) 27 Makkiyyah

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Ketenteraman

Nafsu mugma’innah merupakan tingkatan jiwa yang paling tinggi,
dimana manusia sudah terlepas dari sifat insaniyah dan menuju pada sifat
llahiyah. Untuk mencapai tingkat ketenteraman tersebut, ada beberapa
faktor yang dapat mempengaruhi jiwa (hati) seseorang. Adapun faktor-
faktor tersebut antara lain adalah sebagai berikut:

a. Keimanan dan Amal Salih

Salah satu faktor yang dapat menciptakan ketenangan jiwa
adalah keimanan. Keimanan yang kokoh dan benar juga disertai
dengan kesabaran dan ketaatan pada ajaran agama Islam dapat
membawa jiwa pada ketenangan. Iman adalah keyakinan hati yang



18

mengikat, mendorong, dan mengarahkan seseorang pada suatu
perbuatan atau perilaku.?

Dalam bahasa Arab, kata tman ((O< berarti keimanan,
kepercayaan, berasal dari kata B - (e - G4l yang berarti beriman
atau percaya. ** Di dalam buku Mengukur Keimanan, Shodiq
menuliskan bahwa secara etimologis, iman adalah kepercayaan atau
pembenaran, yaitu sikap membenarkan sesuatu atau menganggap
dan mempercayai bahwa sesuatu itu adalah benar. Secara masyhur
konsep iman sering didefinisikan dengan mempercayai atau
meyakini dalam hati, menyatakan secara lisan, dan mengamalkan
dengan perbuatan yakni melakukan perintah dan meninggalkan
larangan yang diajarkan dalam agama Islam.’

Iman merupakan salah satu dimensi keberagaamaan yang
penting dan mendasar dalam agama Islam. Konsep iman atau
keimanan bukan sekedar percaya dan membenarkan keberadaan
Allah SWT atau percaya terhadap kebenaran ajaran agama Islam
saja, melainkan lebih dari itu yakni meyakini dengan sepenuh hati
sehingga keyakinan itu menjadi agidah, dan sebagai pandangan
hidup yang mempengaruhi serta menimbulkan perasaan dan
membentuk sikap seseorang.*®

Ahlussunnah wal Jamaah menetapkan bahwa iman adalah
menampakkan penerimaan hati atas sesuatu yang dibawa oleh
Rasulullah saw berupa ilmu-ilmu yang bersifat pokok dengan
kesungguhan dan kemantapan hati. Ulama’ Ahlussunnah wal

Jamaah menyatakan bahwa keimanan seseorang dapat bertambah

15 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 53.

16 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010,
hal. 49.

17 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 63-64.

18 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 87.



19

atau berkurang sesuai dengan ketaatannya. Ketika amal baik
seseorang berkurang maka berkurang pula keimanannya. Dapat
disimpulkan bahwa amal merupakan syarat kesempurnaan iman.*

Ali Muhammad Ash-Shallabi dalam bukunya menuliskan
bahwa pondasi iman dapat diwujudkan melalui tiga hal, yaitu,
dengan mengucapkan dua kalimat syahadat, dengan kata hati, dan
amalan hati. Dengan kata hati, artinya seseorang mengetahui makna
dari dua kalimat syahadat dan membenarkan bahwa yang
disampaikan Rasulullah saw adalah dari Allah SWT. Sedangkan
dengan amalan hati berarti seseorang menerima tauhid, terbebas dari
syirik, mencintai Allah, rasul dan agama-Nya, serta bertekad untuk
patuh kepada Allah dan rasul-Nya.?®

Orang yang beriman dengan iman yang sebenar-benarnya
disebut sebagai mukmin, yakni mereka yang membuktikannya
dengan amal perbuatan. Kata amal asalnya dari bahasa Arab yang
artinya pekerjaan, sedangkan amal salih adalah pekerjaan yang luhur
atau mulia.?* Sebagian orang Islam memahami amal salih hanya
sebatas kegiatan religi (ibadah) antara hamba dengan Tuhannya,
padahal pada hakikatnya segala perbuatan baik yang dilakukan oleh
orang yang beriman semata-mata karena Allah adalah termasuk
amal salih.?

Orang yang beriman adalah yang senantiasa mengerjakan
amal salih dengan ikhlas, kemudian berharap kepada Allah SWT

supaya menerima amalnya dan memberikan balasan (pahala), ia

19 Miftahul Ulum, Agustin Mufarohah, Tarjamah Sabilul 'Abid 'Ala Jauharah at-Tauhid/ Kiai Haji
Sholeh Darat, Bogor: Arya Duta, 2018, cet. 2, hal. 48, 95.

20 Umar Mujtahid, Iman Kepada Allah/ Ali Muhammad ash-Shalaby, Jakarta: Ummul Qura, 2014,
hal. 288.

21 Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan Sosial Orang
Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 12.

22 |Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan Sosial Orang
Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 37-38.



20

menjauhi perbuatan-perbuatan yang buruk karena takut mendapat
siksa dari Allah SWT sebagai balasannya.?

Mengutip dari pendapat Munir, bahwa ibadah-ibadah yang
dilaksanakan dengan baik dan disertai keimanan yang penuh kepada
Allah SWT akan melahirkan perasaan dekat dengan Allah SWT,
sehingga menjadikan ia senantiasa berhati-hati dalam berucap
maupun bertindak. * Dengan demikian, ibadah-ibadah yang ia
kerjakan dapat menambah keimanannya sehingga menjadi lebih
kuat dan mantap. Begitu pula iman yang semakin kuat itu akan
menjadikan ia lebih baik dalam melaksanakan ibadah dan amal-amal
lainnya.

Quraish Shihab berpendapat dalam tafsirnya, bahwa Allah
telah menganugerahkan kemampuan kepada setiap manusia, maka
hendaknya mereka menyadari bahwa diatas kemampuannya ada
Allah yang berkuasa atas segala sesuatu termasuk kemampuan yang
mereka miliki. Ketetapan Allah terkait anugerah-Nya bagi hamba
yang taat tidak berubah-ubah. Meskipun demikian, manusia dilarang
merasa bangga dan beranggapan bahwa nikmat kebahagiaan yang
mereka raih adalah hasil dari amal-amal baiknya, karena manusia
tidak akan mampu melakukan segala sesuatu tanpa bantuan Allah.?

Dalam ajaran agama Islam kita mengenal istilah rukun iman
yang terdiri dari enam hal, yaitu iman kepada Allah SWT, iman
kepada malaikat-malaikat Allah SWT, iman kepada kitab-kitab
Allah SWT, iman kepada rasul-rasul Allah SWT, iman kepada hari
akhir, dan iman kepada gada’ dan gadar Allah SWT.

Menurut M. Quraish Shihab dalam kitab Tafsir al-Mishbah
menuliskan, bahwa keyakinan kepada Allah dan hari akhir sering

23 Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022,

hal. 82.

24 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 82.

25 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 14, hal. 520-521.



21

disebutkan untuk mewakili rukun iman yang lain karena keduanya
mencakup makna rukun iman yang lainnya.* Rida Allah dapat
diraih dengan beriman kepada Allah dan hari Kemudian disertai
dengan amal salih. Sedangkan menurut Shodiq dalam bukunya
Mengukur Keimanan, menyatakan bahwa pada dasarnya pokok
keimanan dalam Islam adalah iman kepada Allah SWT dan rasul-
Nya yaitu Nabi Muhammad saw sebagaimana pernyataan dua
kalimat syahadat. Pendapat ini berdasarkan, bahwa ketika seseorang
beriman kepada Allah SWT dan rasul-Nya, secara otomatis ia akan
menerima dan mengamalkan segala yang diajarkan oleh Rasulullah
dalam al-Qur'an maupun hadis.?” Sehingga secara tidak langsung ia
juga meyakini dan mengimani rukun iman yang lainnya.

Apabila seseorang telah beriman dan menjalankan ajaran
Islam dengan sebaik-baiknya, maka jiwanya akan senantiasa terjaga
dari kesesatan dan kehancuran.?® Seorang filsuf Amerika, William
James berpendapat bahwa obat yang paling ampuh untuk mengatasi
kegelisahan jiwa adalah keyakinan, sedangkan seorang penulis
Amerika, Lenox menulis bahwa seseorang yang menjalankan ibadah
dengan rutin dan berkeyakinan pada Tuhan akan cenderung
mempunyai jiwa yang lebih kuat dari pada seseorang yang tidak
beragama dan jarang atau bahkan tidak pernah beribadah. %
Seseorang yang beriman dapat mewujudkan ketenangan hati dengan
selalu terhubung kepada Allah juga disertai keyakinan bahwa segala
sesuatu yang menimpanya adalah kehendak dan ketetapan Allah. la

yakin bahwa setiap musibah dapat mendatangkan pahala dan setiap

26 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 1, hal. 259.

27 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 109.

28 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky,
Jakarta: Zaman, 2015, hal. 37-38.

2 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky,
Jakarta: Zaman, 2015, hal. 40.



22

kesulitan akan mendatangkan ampunan.*® Dengan demikian, jiwa
seseorang akan selalu merasa tenang dan damai karena senantiasa
percaya pada Allah beserta takdir-Nya.

Menurut Daradjat, keimanan adalah suatu proses yang
mencakup segala fungsi kejiwaan, yakni, baik perasaan maupun
pikirannya sama-sama meyakini. Sehingga orang yang benar-benar
beriman akan merasa ridha dan ikhlas, hatinya menjadi tenteram dan
bahagia, tidak merasa kesepian, resah, ataupun cemas.*

Menurut Hamka dalam kitab tafsirnya menjelaskan bahwa
iman bukan sekedar percaya dan meyakini keberadaan Allah, tetapi
juga menjalin hubungan yang erat dengan-Nya. Sehingga Allah
tidak hanya terpikir di otak, tetapi juga terasa di dalam jiwa.3?

Syari’at dan segala ketentuan-ketentuan dalam agama Islam
sangat berpengaruh terhadap diri seseorang. Dengan syari’at dan
ketentuan-ketentuan itu, seseorang dapat menjaga akal, kehendak,
emosi, dan segenap kemampuannya untuk memperoleh kebahagiaan
di dunia dan di akhirat. Akal merupakan faktor utama untuk
memperkuat iman, karena tidak ada iman tanpa amal yang salih,
yang mana amal dilakukan atas kehendak akal.* Tetapi di sisi lain,
akal juga dapat menjerumuskan seseorang pada penderitaan di dunia
dan siksaan di akhirat, yaitu dengan menuruti hawa nafsu yang
cenderung menginginkan kenikmatan duniawi semata. Supaya
terhindar dari hal demikian, maka hendaknya seseorang menjaga
akal, agama, dan tujuan hidupnya sehingga jiwanya terjaga dari hal-

hal yang bersifat duniawi.

30 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky,
Jakarta: Zaman, 2015, hal. 46.

31 Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2017, hal. 93.

32 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 22.

33 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky,
Jakarta: Zaman, 2015, hal. 47-48.



23

Setiap orang yang beriman harus senantiasa mensucikan
jiwanya, yaitu dengan beribadah kepada Allah, mengendalikan
nafsu dan mengarahkannya untuk mengerjakan perbuatan baik dan
amal salih.>* Apabila ayat-ayat Allah diperingatkan kepada orang
beriman, mereka akan bersujud dan bertasbih kepada Allah. Iman
dan amal salih menjadikan mereka hidup bahagia di dunia dan
memperoleh surga Allah sebagai balasan amal salihnya selama
hidup di dunia. Kehidupan yang bahagia di dunia adalah kondisi
kehidupan ketika jiwa memperoleh ketenangan dan kedamaian atas
kenikmatan iman.*

Iman adalah keprcayaan di dalam hati dan iman belum ada
artinya jika belum dibuktikan dengan amal salih. Orang yang
beriman dan melakukan amal salih akan senantiasa dalam
bimbingan Allah. Ketika Allah menyaksikan perbuatan salih hamba-
Nya yang disertai dengan iman maka Allah akan memberikan
petunjuk-Nya. Orang yang beriman selalu percaya bahwa setiap
cobaan yang dijalani dengan sabar akan menjadikan kemenangan
jiwa dan martabat iman yang lebih tinggi.*® Sedangkan mereka yang
tidak beriman akan terlepas dari petunjuk Allah sehingga terjerumus
pada kesesatan yang akan menutup hatinya dan jiwanya menjadi
kotor karena dosa. Dengan adanya iman di dalam diri, ia akan
senantiasa ingat kepada Allah dengan selalu berzikir sehingga
hatinya menjadi tenteram juga terlepas dari segala kegelisahan,
ketakutan, keputusasaan, kecemasan, keragu-raguan, dan duka
cita.>” Hati yang tenteram lantaran adanya iman akan mewujudkan
sikap dan perbuatan-perbuatan baik karena ilham Allah selalu

bersamanya.

34 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal.

267.

3 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

384.

3% Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 4, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 372-373.
37 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 5, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 68.



24

Ibn al-Qayyim berpendapat bahwa, tidak akan merasakan
tenteram hati manusia tanpa adanya iman dan keyakinan yang
tertanam dalam hati mereka, sementara iman dan keyakinan itu tidak
dapat diperoleh tanpa bimbingan al-Qur'an.®® Hati seseorang akan
menjadi hidup dan merasa tenteram apabila senantiasa mengenal
Allah dan selalu mengingat-Nya, yaitu dengan membaca dan
memahami ayat-ayat al-Qur'an.

Menurut Ibnu Atha'illah, setiap manusia harus senantiasa
beristigfar dan bertaubat untuk menjaga kebersihan hatinya supaya
hidupnya menjadi tenteram, aman, dan damai.* Karena hati yang
bersih akan mewujudkan kebaikan, baik itu pikiran yang baik, sikap
yang baik, hingga perilaku dan perbuatan baik yang dapat menjaga
keimanan. Iman yang kuat tidak akan mudah dikalahkan oleh
kecondongan hati yang mengarah kepada hal-hal buruk.

Orang mukmin akan meningkat keimanannya dengan cara
ikhlas dan tidak mencintai dunia sehingga ia akan mendapatkan
surga sebagai balasannya. Orang beriman yang dalam akidahnya
tidak terdapat sedikitpun keraguan akan diridai Allah sebab gada’
dan gadar-Nya.*® Maka firman Allah kepada jiwa yang bersih dan
tenang dengan keimanan serta amal salih, pada Q.S. al-Fajr (89): 28
yaitu kembalilah kepada ridha Tuhanmu dengan keadaan rida

karena amal yang telah kamu lakukan.

GG 2hs0ahl dele &gb i3y 2338 Slos A 55503 2300 St &
}lo}é/:/ o Y. ‘/G
O3s3% #5558

"Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka

yang apabila disebut nama Allah gemetar hatinya, dan apabila

38 Ari Wahyudi, Hanya dengan Mengingat-Mu, Aku Tenang, Bandung: Penerbit Safina, 2018, hal.

10.

39 Bilif Abduh, Terapi Istighfar, Yogyakarta: Citra Risalah, 2011, hal. 24.
40 Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir: Agidah, Syari‘ah, & Manhaj/ Wahbah az-
Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2014, jil. 15, hal. 529-530.



25

dibacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka bertambah (kuat) imannya
dan hanya kepada Tuhan mereka bertawakal."*( Q.S. al-Anfal (8):
2)

Pada ayat diatas disebutkan beberapa kriteria seseorang
dapat disebut sebagai orang yang beriman, yaitu pertama, apabila
disebutkan nama Allah hatinya bergetar karena ingat akan
kekuasaan dan keagungan-Nya. la mengingat besarnya karunia dan
nikmat yang telah Allah berikan sehingga takut dan merasa berdosa
apabila tidak dapat memenuhi kewajibannya sebagai seorang hamba.
Kedua, apabila dibacakan ayat-ayat Allah iman mereka akan
bertambah, karena dengan memahami kandungan dari ayat-ayat itu
dapat mempengaruhi jiwanya sehingga menambah keyakinan dalam
dirinya. Ketiga, bertawakal hanya kepada Allah, karena pada
dasarnya segala amal yang dikerjakan adalah wujud dari syariat
yang ditentukan oleh Allah sehingga tidak benar jika berserah diri
kepada selain-Nya. Ada pula sifat lahiriyah yang menjadi ciri dari
orang beriman yaitu senantiasa mengerjakan sholat dan
menyisihkan sebagian hartanya untuk diinfakkan.*?

Iman adalah perkara hati, yakni mempercayai Allah sebagai
Tuhan semesta alam yang berhak disembah, mempercayai malaikat-
malaikat Allah, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, percaya bahwa
ada kebangkitan sesudah kematian, percaya adanya surga dan neraka
serta takdir baik maupun buruk.*

Ketakwaan

Ketakwaan merupakan salah satu faktor yang dapat

mempengaruhi ketenteraman jiwa dan hati seorang mukmin. Dalam

Islam, ketenangan selalu terkait dengan ketakwaan. Setiap muslim

41 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

569.

42 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

570-572.

43 Muhammad Isa Anshory, Penjelasan Inti Ajaran Islam/ Markaz Al-Urwah Al-Wutsga, Solo:
Pustaka Arafah, 2010, hal. 376.



26

wajib berusaha memelihara dan memperkuat keislamannya dengan
mengerjakan amal-amal yang Allah perintahkan, juga meninggalkan
perbuatan buruk yang dapat menghasilkan dosa.

Dalam kamus Bahasa Arab, s 3s&limerupakan bentuk isim
dari 5 jamaknya & sama dengan 3% (taqwa) berarti takut akan
Allah, berasal dari kata 33-4@3- G436, &_ Jsyang berarti
memelihara dari kesakitannya.** Kata takwa secara etimologi berarti
takut, terpelihara dan terlindungi. Rasa takut terhadap sesuatu akan
menjadikan seseorang terpelihara dan terjaga karena ia akan
menjauhkan diri dari hal yang ditakuti.*

Takwa dapat didefinisikan dalam banyak arti, diantaranya
menurut az-Zamakhsyari, takwa adalah menunaikan segala yang
diperintahkan dan menjauhi segala yang diharamkan. Muhammad
Rasyid Ridha dalam al-Wahy al-Muhammadi menulis, secara umum
takwa berarti menghindari segala sesuatu yang membahayakan diri
dan keberadaan manusia dalam jangka pendek maupun panjang,
menghindari penghalang antara manusia dengan maksud-maksud
yang mulia, tujuan-tujuan yang baik dan kesempurnaan yang dapat
dicapai.*®

Takwa adalah menjaga hubungan antara seorang hamba
dengan Allah, yaitu dengan cara melaksanakan perintah Allah dan
meninggalkan yang dilarang oleh-Nya.* Orang yang bertakwa
sudah pasti beriman dan taat kepada Allah dan Rasul-Nya. la akan
senantiasa mendapat petunjuk dari Allah dan memperoleh

4 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, h.

505.

4 Mawardi Labay EI-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Tagwa, Jakarta: al-Mawardi
Prima, 2003, hal. 15.

4 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 52-53.

47 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 48.



27

keberhasilan dalam hidupnya. Takwa merupakan langkah pertama
untuk menuju zikir (mengingat Allah).

Menurut syariat, takwa didefinisikan dengan melaksanakan
perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya. Oleh karena itu, orang
yang bertakwa akan senantiasa patuh dan taat kepada Allah sehingga
akan terpelihara kehidupannya.*® Menurut para ulama, takwa adalah
mengikuti perintah Allah SWT dan menjauhi larangan-Nya, baik
secara lahir maupun batin dengan disertai perasaan bahwa
keagungan yang hakiki hanya milik Allah SWT yang semestinya
kita merasakan kehebatan-Nya serta ketakutan dan kekaguman
kepada-Nya.*

Imam Nawawi berpendapat bahwa sesungguhnya amal
perbuatan yang tampak tidak selalu menunjukkan adanya takwa,
karena takwa yang sebenarnya hanya terwujud pada isi hati, yaitu
hati yang mengagungkan Allah dan merasa selalu dalam
pengawasan-Nya.>® Orang yang selalu mengerjakan perbuatan yang
dihalalkan akan memperoleh derajat takwa yang sesungguhnya.
Ahmad Musthafa al-Maraghi menulis, takwa adalah menjalankan
perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya, takwa menjadi batas
yang akan menjauhkan manusia dari siksa-Nya.>

Menurut Hamka, takwa dapat diwujudkan dengan
menyadari bahwa segala sesuatu yang ada dan terjadi di dunia ini
adalah tanda-tanda yang menunjukkan adanya Sang Pencipta.
Merenungi alam yang tampak oleh mata serta tanda-tanda
kekuasaan Allah yang tampak oleh akal dan melihat pada diri kita

yang diciptakan dengan sempurna. Dengan demikian muncullah

48 Mawardi Labay EI-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Tagwa, Jakarta: al-Mawardi
Prima, 2003, hal. 17.
4 Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022,

hal. 7.

%0 Ustadz Muji Effendi, 5 Fitur Hidup Tenang, Yogyakarta: Laksana, 2019, hal. 16.
51 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 53.



28

ketakwaan dalam diri manusia sehingga mereka mulai menyadari
arti hidup bahwa hidup ini tidak hanya sampai di dunia tetapi masih
ada kehidupan selanjutnya.*

Takwa juga diartikan meninggalkan segala dosa dan
kemaksiatan disertai dengan melakukan ketaatan sepenuh kempuan,
menghindari  hal-hal  duniawi yang dapat menghalangi
kesempurnaan dan kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat.
Takwa dapat membersihkan jiwa dan memberikan kemampuan
untuk melakukan perbaikan di bumi.*

Nurul Mudin dalam bukunya menyebutkan bahwa, makna
ketakwaan dipahami sebagai kesadaran ketuhanan, yaitu kesadaran
akan adanya Tuhan Yang Maha Hadir dalam kehidupan manusia.
Kesadaran ini akan menjadikan seseorang yakin bahwa tidak ada
jalan untuk terhindar dari pengawasan Tuhan. Ketakwaan adalah
bentuk pengungkapan hati tentang adanya Tuhan juga sebagai
pengakuan terhadap keagungan-Nya.>*

Orang yang bertakwa dengan sebenar-benarnya takwa,
tujuan hidupnya akan terpelihara dan tertanam dalam jiwanya
sehingga tak dapat tergoyahkan. la hanya berlindung kepada Allah
dan berpedoman pada al-Qur'an.>> Orang-orang bertakwa yang salih
dan merasa tenang atas amal baik dan ketaatannya kepada Allah
akan kembali kepada-Nya dengan jiwa yang tenang dan senang
dengan balasan yang ia terima yaitu masuk surga.>®

Ketakwaan juga dapat diwujudkan dengan rasa hormat yang
sama dengan rasa cinta kepada sang Pencipta. Dengan rasa cinta itu

timbullah rasa takut untuk melakukan perbuatan-perbuatan yang

52 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 4, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 371.

%3 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 53.

5% Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 43-44.

55 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 22.

% Muhtadi, dkk, Tafsir al-Wasith/ Wahbah az-Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2013, jil. 3, hal. 836.



29

tidak disukai-Nya, sehingga ia akan senantiasa menjalankan
perintah Allah dan menjauhi segala larangan-Nya. Menurut Imam
Ahmad, seseorang yang meninggalkan kesenangannya karena
khawatir dapat membahayakan dirinya disebut takwa. Rasa takut
akan siksa Allah di akhirat menjadikan seseorang meninggalkan

kesenangan duniawinya.>’

Dalam al-Qur'an, kata takwa disebutkan dalam beberapa
konteks dengan arti yang berbeda-beda.*® Pertama, takwa berarti
menjauhkan diri, berpantangan. Takwa adalah upaya seseorang
untuk menghindari siksa maupun sanksi dari Allah karena

melanggar hukum-hukum atau ketetapan-ketetapan-Nya.>

Kedua, takwa berati kesalihan. Allah memerintahkan
hamba-hamba-Nya untuk senantiasa bertakwa dan mengerjakan
amal salih guna bekal di akhirat kelak. Sekecil apapun amal
kebaikan pasti akan bermanfaat di akhirat dan dapat menyelamatkan
diri dari azab Allah, mereka itu termasuk orang-orang yang
beruntung.®°

Ketiga, takwa berati menjaga diri dari perbuatan buruk.
Orang yang bertakwa senantiasa menjaga hubungan dengan Allah,
yakni dengan membaca dan memahami al-Qur'an sehingga ia
mendapat petunjuk dan Allah akan menambahkan petunjuk-Nya.
Dengan demikian jiwanya akan tenang dan memperoleh ketakwaan

sehingga ia terhindar dari keburukan dunia maupun akhirat.5*

57 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid,
Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 595.

8 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 46.

%9 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 1, hal. 434.

60 Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir Jilid 14 (Juz 27-28)/ Wahbah az-Zuhaili, Jakarta:
Gema Insani, 2014, hal. 477-478.

61 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 12, hal. 466-467.



30

Keempat, takwa berarti sumber ketakutan. Orang yang
beriman dan bertakwa tentu menyadari bahwa Allah Maha Kuasa
dan berkehendak atas segala sesuatu sehingga hanya Allah lah yang
patut ditakuti dan ditaati.®> Mereka yang bertakwa kepada Allah
karena takut terhadap ancaman dan siksa-Nya akan rajin beribadah
dan melakukan kebaikan sebagai upaya untuk menyelamatkan
dirinya.®

Dari penjelasan di atas, pada intinya takwa adalah
melaksanakan segala perintah Allah dan menjauhi segala sesuatu
yang dilarang-Nya. Pengertian ini sudah mencakup semua makna
dan kriteria takwa.

Dalam ajaran tasawuf, kebahagiaan seorang sufi adalah
ketika ia bertemu dengan Tuhannya. Syaikh Abdul Qadir al-Jailani
mengajarkan bahwa, untuk memperoleh ketenangan hati adalah
dengan keluar dari lingkaran makhluk dan berdiri bersama Allah,
yaitu menjalankan perintah Allah, menjauhi larangan-Nya, sabar
dalam menghadapi cobaan, juga sabar menyikapi gada’ dan gadar-
Nya.5

Orang-orang beriman yang bertakwa kepada Allah
memelihara diri mereka dengan cara melaksanakan syari’at Allah
SWT dan menjauhi segala larangan-Nya. Dengan demikian, mereka
akan mendapat petunjuk dari Allah SWT sehingga dapat
membedakan antara yang hak dengan yang batil. Petunjuk itu juga
dapat menolong mereka ketika dalam kesusahan dan menjadi
penerang di dalam kegelapan. Orang-orang beriman yang bertakwa

akan diampuni dosa-dosanya sehingga hidupnya menjadi bahagia.®

62 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal.

435.

8 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 46.

64 Zaairul Haq, Suluk Ketentraman Jiwa Sunan Bonang, Bantul: Media Insani, 2012, hal. 14-15.
85 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

605.



31

Menurut Muhammad bin Shalih al-Munajjid, ketakwaan
dapat diperoleh dengan melakukan beberapa hal, yaitu mencintai
Allah melebihi cinta pada yang lain, senantiasa merasa diawasi oleh
Allah, meyakini bahwa kedurhakaan akan mendatangkan keburukan,
melawan dan mengalahkan hawa nafsu, serta waspada terhadap tipu
daya dan godaan setan.®

Ketika seseorang mencintai sesuatu maka ia akan menjauhi
hal-hal yang dilarang oleh yang ia cintai. Begitu pula jika seseorang
mencintai Allah, ia akan menaati perintah Allah dan menjauhi segala
hal yang dilarang oleh Allah. la akan merasa selalu dalam
pengawasan-Nya karena Allah Maha Mengetahui sehingga ia
terhindar dari perbuatan haram yang akan mendatangkan keburukan

sebagaimana yang menimpa kaum terdahulu.

Dengan merenungkan musibah yang diakibatkan oleh dosa-
dosa, akan menuntunnya kepada nikmatnya takwa. Untuk
mengalahkan hawa nafsu, seseorang harus menahan hatinya supaya
tidak terjerumus pada kemaksiatan maupun kejahatan. la harus
senantiasa ~ waspada  terhadap  bujukan  setan  yang
menjerumuskannya pada kemusyrikan. Hal ini tidaklah mudah
tetapi ia harus yakin bahwa dengan demikian dapat memperoleh

kenikmatan dan ketenteraman di dunia.®”

Sedangkan menurut Nurul Mubin dalam bukunya, derajat
ketakwaan dapat diraih ketika seseorang telah melampaui tiga
tingkatan, yakni islam, timan, dan ihsan.® Pertama, Islam, sebagai
agama ialah ajaran tentang kewajiban dan kepatuhan kepada aturan,

petunjuk, dan perintah yang Allah berikan kepada manusia melalui

8 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid,
Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 616.

67 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid,
Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 617-620.

% Nurul Mubin, Keajaiban Tagwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 42.



32

para utusan-Nya yang mengajarkan dengan pendidikan dan
tauladan.®® Kedua, ihsan, yakni orang Islam yang berbuat kebaikan
(muhsin). Tahap ketiga adalah tman. Keimanan bersifat lebih
mendalam dari pada Islam, yaitu terkait komitmen dalam bentuk

penyerahan diri terhadap keberadaan Tuhan.”

c. Tawakal

Faktor lain yang dapat mempengaruhi ketenangan jiwa
adalah tawakal. Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah yang
paling sempurna, tetapi manusia tetaplah makhluk, yang memiliki
keterbatasan, kekurangan, dan kelemahan karena kesempurnaan
hanya milik Allah. Keterbatasan dan kekurangan itu menjadikan
manusia membutuhkan bantuan, sandaran, penolong, dan pelindung
atau bisa disebut bertawakal.

Dalam kamus Bahasa Arab, tawakal berasal dari kata - J55
¥ &5 Y&; . JSyang berarti menyerahkan, mewakilkan, J€ - (&3
berarti menyerahkan diri.”* Tawakal sama halnya dengan pengakuan
atas ketidakmampuan diri dan mengandalkan orang lain. Dikutip
definisi tawakal menurut Ibnu Rajab adalah kepercayaan hati yang
berpegang pada Allah karena hanya Allah yang dapat mendatangkan
kemaslahatan dan manjauhkan kemadharatan baik dalam urusan
dunia maupun akhirat. Perwakilan seseorang kepada Allah berarti
kepasrahan kepada sifat Rububiyah-Nya dan sebagai sikap
penghambaan diri kepada-Nya. Cukup Allah sebagai penolong dan
pelindung baginya.”?

% Nurul Mubin, Keajaiban Tagwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 28.

0 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Tagwa terhadap
Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 37.

I Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, h.
505-506.

2 Muhammad bin Shalih Al-munajjid, Silsilah Amalan Hati: Ikhlas, Tawakal, Optimis, Takut,
Syukur, Ridha, Sabar, Mushabah, Tafakkur, Mahabbah, Taqwa, Wara, Bandung: Irsyad Baitus
Salam, 2006, hal. 87, 91.



33

Menurut Hamka, bertawakal artinya menyerahkan diri.
Tawakal dapat muncul dalam diri seseorang karena terdapat iman di
hatinya. Berserah diri dalam hal ini tidak berarti berdiam diri,
melainkan disertai dengan usaha. Orang yang beriman tidak akan
menyerahkan urusannya kepada Allah lantas ia berdiam diri,
melainkan ia juga berusaha mendekatkan diri kepada Allah dengan
menjalankan ibadah, memperdalam ketakwaan, juga mengharapkan
petunjuk-Nya supaya selalu berada di jalan yang benar.”

Hati yang tenang meliputi ketenangan batin atas kerelaannya
menerima keimanan kepada Allah, yakni yang rela terhadap situasi
yang ia hadapi. * Menurut Ibnu Qayyim, tawakal adalah
menyerahkan secara keseluruhan segala urusan kepada pemiliknya
dan memasrahkan diri di bawah perwakilannya. Dalam Kkitab
Madarijus-Salihin, beliau mengutip pendapat para pendahulunya
mengenai makna tawakal, diantaranya menurut Imam Ahmad yaitu,
tawakal adalah amalan hati, bukan ucapan lisan dan bukan perbuatan
anggota badan, serta tidak termasuk dalam ilmu pengetahuan.
Sebagian ulama menyatakan bahwa tawakal adalah bergantung pada
Allah dalam segala keadaan. Ada juga yang menyatakan bahwa
tawakal adalah ridha dengan yang telah Allah takdirkan.”

Menurut Sahl bin Abdullah, tawakal adalah memutus
hubungan hati dengan selain Allah, dan ridha adalah menerima
tawakal dengan kerelaan hati. Ketika seseorang sudah bertawakal
dengan sungguh-sungguh, maka otomatis ia akan mencapai magam

ridha.”® Tawakal ialah hati yang bersandar dengan bersungguh-

8 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 109.

4 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 6, hal. 742.

5 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 209-210.

6 Hasyim Muhammad, Psikologi Qur'ani: Tafsir Tematik Ayat-Ayat Sufistik dalam al-Qur'an,
Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015, hal. 100.



34

sungguh kepada Allah dalam hal kemaslahatan dan kemudharatan,
baik urusan dunia maupun akhirat.”

Seseorang dengan jiwa yang mugma'innah akan tampak
tenang dan selalu sabar menerima segala cobaan dengan lapang dada
dan tawakal. Kemudian akan muncul rasa damai dan pasrah
sepenuhnya pada kehendak dan ketentuan Allah. Ketika manusia
menyadari bahwa segala sesuatu yang menimpanya merupakan
takdir ketentuan dari Allah, ia akan berserah diri kepada-Nya.”

Pangkal dari tawakal adalah hati yang meyakini dengah
teguh bahwa semua perkara berada dalam kuasa dan genggaman-
Nya. Sehingga hati merasa aman dan tenang dengan janji-janji dan
jaminan Allah SWT, tidak merasa gentar ketika tertimpa hal buruk,
serta tidak merasa takut ataupun ragu, ia mengembalikan segalanya
kepada Allah SWT.”

Dialah Allah, Zat Yang Maujud yang lebih perkasa di atas
kemampuan dan kekuatan manusia, dan wajib dijadikan tumpuan
dari segala harapan dan tujuan hidup manusia. Tawakal merupakan
‘amal ruhaniyah, seseorang yang sudah beriman bukan hanya wajib
melakukan amal salih, tetapi juga harus disertai berserah diri pada
Allah.®

Yusuf al-Qardhawi di dalam bukunya menyatakan bahwa
tawakal adalah menyandarkan diri kepada perlindungan-Nya.
Tawakal berarti memohon pertolongan, sedangkan berserah diri

sepenuhnya adalah salah satu bentuk ibadah.®* Mengutip penjelasan

7 Najib Junaidi, Manajemen Qalbu Ulama Salaf/ Syaikh Ahmad Farid, Surabaya: Pustaka eLBA,
20186, cet. 2, hal. 331.

8 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky,
Jakarta: Zaman, 2015, hal. 35.

" Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022,

hal. 465.

8 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 214.

81 Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-
Mawardi Prima, 2004, hal. 25, 5.



35

Imam Ghazali bahwa kata tawakal berasal dari kata al-wakalah yang
berarti mewakilkan. Ketika seseorang mewakilkan urusannya
kepada wakil (yang menerima pelimpahan urusan), tentu ia percaya
kepada wakilnya sehingga hatinya merasa tenteram.®

Dikutip pula penjelasan Abu al-Qasim dari kitabnya, bahwa
tawakal letaknya di dalam hati dan perbuatan secara zahir (usaha)
tidak akan menghilangkan tawakal, terlebih lagi apabila ia meyakini
bahwa takdir adalah berasal dari Allah SWT. la percaya bahwa
kesulitan yang menimpanya merupakan takdir dan kehendak yang
terwujud adalah karena kemudahan dari-Nya.®

Orang yang tawakal tidak akan merasa angkuh dan putus asa.
Sekuat apapun manusia pasti memiliki kelemahan dan
ketidakmampuan dalam menghadapi situasi atau kondisi tertentu,
jika ia bertawakal maka ia akan tetap tabah karena yakin ada Allah
yang selalu bersamanya, Allah Yang Maha Kuat, Maha Kuasa atas
segala sesuatu.® Orang yang bertawakal akan senantiasa dalam
jaminan Allah. Tawakal hanya dapat dimiliki oleh manusia yang
kuat imannya dan tinggi ketauhidannya, sehingga yang ada dalam
pikirannya hanya tentang Allah Yang Maha Kuasa beserta sifat-sifat
keluhuran-Nya.

Untuk mencapai tawakal dapat dimulai dengan beriman
kepada Allah, mengingat kekuasaan dan keagungan-Nya serta
memahami ayat-ayat Allah. Semua itu dapat meningkatkan

keimanan dan menambah pengetahuan yang akan menimbulkan rasa

82 yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-
Mawardi Prima, 2004, hal. 27.

8 Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-
Mawardi Prima, 2004, hal. 49.

8 |ajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak,
Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 216.



B.

1.

36

tenang dalam menghadapi segala sesuatu sehingga ia berserah diri
kepada Allah.®

TAFSIR TEMATIK
Definisi Tafsir Tematik

Kata tafsir berasal dari bahasa Arab = yang artinya keterangan,
uraian takwil.® Secara bahasa, kata tafsir dapat diartikan sebagai penjelasan,
pengungkapan, dan menjabarkan kata yang samar. Sedangkan arti tafsir
secara istilah yaitu penjelasan terhadap Kalam Allah, yakni penjelasan
lafaz-lafaz al-Qur'an beserta pemahamannya.?” Su‘aib H. Muhammad dalam
bukunya menuliskan, secara etimologis, tafsir berarti al-idah wa al-tabyin,
yaitu keterangan atau penjelasan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia,
tafsir artinya keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al-Qur'an
sehingga maksudnya lebih jelas. Menurut Su’aib H. Muhammad, tafsir
adalah penjelasan atau pengungkapan makna ayat-ayat al-Qur'an berupa
hukum, pelajaran, maupun pesan-pesan lain yang Allah sampaikan, dengan
memanfaatkan seperangkat alat bantu atau ilmu-ilmu sesuai batas
kemampuan manusia.®

Seiring berjalannya waktu, kajian tafsir terus berkembang menjadikan
semakin banyaknya kitab-kitab tafsir dengan berbagai macam metode, satu
diantaranya adalah metode maudu'i. Metode ini merupakan metode tafsir
yang dilakukan untuk mencari jawaban dalam al-Qur'an dengan cara
mengumpulkan ayat-ayat al-Qur'an yang memiliki maksud yang sama, yang

membahas topik tertentu dan diurutkan sesuai waktu turunnya beserta

8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang:
PT. Lentera Hati, 2016, vol. 4, hal. 454.
8 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010,

hal. 316.

87 Mokh.

Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an

Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 21.

8 Su'aib

H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang:

UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 7-9.



37

asbabun nuzulnya, setelah itu dianalisis penjelasan, keterangan, dan
hubungan antar ayat-ayatnya kemudian diambil kesimpulan.®

Musyri Ibrahim al-Fayumi dan al-Farmawi menyatakan bahwa tafsir
maudu'i terbagi menjadi dua bagian, yaitu menafsirkan satu surat secara
keseluruhan dan menafsirkan himpunan ayat-ayat al-Qur'an dengan tema
yang sama.*® Pada metode tafsir maudu'i yang kedua, penafsir meneliti ayat-
ayat al-Qur'an yang membahas satu masalah tertentu dari berbagai seginya,
menganalisis dengan ilmu yang benar guna menjelaskan pokok
permasalahan sehingga ia dapat benar-benar memahami permasalahan
tersebut beserta maksudnya.**

Menurut M. Quraish Shihab, metode tafsir maugu'i adalah metode yang
mengarah pada satu tema tertentu kemudian memcari pandangan al-Qur'an
tentang tema itu dengan cara menghimpun semua ayat yang berkaitan
dengan tema, dianalisis dan dipahami kemudian menghimpun yang bersifat
umum dikaitkan dengan yang khusus, yang muglaq dengan yang mugayyad,
dan lainnya, juga menyertakan uraian hadis-hadis yang berkaitan kemudian
mengambil kesimpulan yang menyeluruh dan tuntas.®

Metode tafsir maugdu'i merupakan upaya mencari pandangan al-Qur'an
terkait permasalahan yang sedang dikaji. Dalam hal ini, penafsir hendaknya
tidak membatasi perhatiannya pada ayat-ayat al-Qur'an saja, melainkan juga
memiliki bekal berupa gagasan-gagasan dan pengalaman-pengalaman
orang lain terkait kajiannya. Dengan demikian, penafsir dapat
membandingkan antara al-Qur'an dengan pengalaman manusia, sehingga

menghasilkan penafsiran yang konsisten dan relevan sesuai dengan

8 Mokh. Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an
Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 23-24.

% Mokh. Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an
Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 27.

%1 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 36-37.

92 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui
dalam Memahami al-Qur'an, Tangerang: Lentera Hati, 2015, cet. 3, hal. 385.



38

persoalan-persoalan pengalaman manusia. % Kajian seperti ini
menjunjukkan perhatian al-Qur'an yang begitu besar terhadap kemaslahatan
umat sehingga siapapun yang mengikuti petunjuknya akan memperoleh
kebahagiaan dunia dan akhirat.**

2. Urgensi Tafsir Tematik

Su'aib H. Muhammad dalam bukunya menyebutkan bahwa kajian tafsir

maudu'i diperlukan karena tiga alasan, yakni:

a. Alasan teoritis, yaitu apabila hanya mempelajari sebagian ayat
terkait tema tertentu tidak dapat menghasilkan jawaban yang jelas
dan tuntas.® Dengan metode tafsir maugdu'i, penafsir menghimpun
seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu sehingga
penafsir dapat mengetahui keteraturan, keserasian, dan korelasi
antar ayat kemudian menghasilkan pemikiran yang sempurna.
Dengan demikian akan memungkinkan penafsir menafsirkan satu
ayat dengan ayat yang lain sehingga menjauhkan dari kesalahan dan
lebih dekat dengan kebenaran. Dengan metode ini pula penafsir
dapat menghilangkan anggapan bahwa terdapat pertentangan antara
ayat-ayat al-Qur'an.*®

b. Alasan praktis, yaitu tafsir maudu'i menyajikan penjelasan ayat-ayat
al-Qur'an yang dapat diakses dengan cepat dan mudah di tengah
kesibukan dan keterbatasan waktu seiring perkembangan ilmu yang
semakin luas dan mendalam.®” Metode ini memungkinkan seseorang

untuk mencapai inti persoalan yang dimaksud tanpa harus

% M. S. Nasrullah, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah dalam al-Qur'an: Sebuah Konstruksi
Filsafat Sejarah: Studi Atas Hukum dan Norma dalgm Sejarah dan Masyarakat/ Ayatullah
Muhammad Bagir Shadr, Jakarta: Shadra Press, 2010, hal. 74-75.

% Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 35.

% Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang:
UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36.

% Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 52-53.

% Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang:
UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36.



39

mengemukakan bahasan maupun uraian dari kitab-Kkitab tafsir tahlili
terlebih dahulu.®®

c. Alasan metodis, yaitu dengan metode ini penafsir dapat berinteraksi
secara langsung dengan al-Qur'an terkait permasalahan yang terjadi
dalam kehidupan manusia.*® Penafsiran al-Qur'an dengan metode
maudu'i memungkinkan seseorang mengetahui inti permasalahan
beserta aspek-aspeknya sehingga dapat mengemukakan yang

jelas.x®
3. Perbedaan Anatara Metode Tafsir Tematik dengan Metode yang Lain

Secara umum, metode penafsiran ada empat macam, yaitu takliliy,
ijmaliy, mugarin, dan maudu'i. Metode-metode tersebut memiliki tujuan
dan cara penafsiran masing-masing. Begitu pula metode tafsir maudu'i
memiliki perbedaan dengan metode tafsir yang lain. Abd. Al-Hayy al-
Farmawi menjelaskan perbedaan metode tafsir maugdu'i dengan metode
lainnya, yaitu sebagai berikut:

a. Perbedaan metode tafsir maugdu'i dengan metode tafsir tazliliy

Pertama, dalam metode tafsir tazliliy, penafsir terikat pada
urutan ayat dan surat seperti dalam mushaf. Sedangkan dalam
metode tafsir maudu'i, penafsir hanya membahas ayat-ayat yang
berkaitan dengan topik yang sedang dikaji sesuai dengan kronologi
masa turunnya ayat. Kedua, metode tafsir tazliliy menguraikan
berbagai masalah atau tema yang ditemukan pada setiap ayat dan
surat, sedangkan metode tafsir maudu'i hanya fokus pada masalah
atau tema yang sudah ditentukan. Ketiga, pada metode tafsir tazliliy
umumnya penafsir menyertakan arti, penjelasan dan analilis dari

kosa kata dalam ayat, sedangkan pada metode tafsir maudu'i

% Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 54.

% Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang:
UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36.

100 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 53.



40

penafsir hanya mengemukakan arti kosa kata seperlunya saja
sebagai penjelasan supaya sampai pada apa yang dimaksud, juga
untuk menjelaskan permasalahan yang belum jelas. Keempat,
metode tafsir taZliliy menafsirkan ayat al-Qur'an secara keseluruhan
sesuai urutan dalam mushaf sehingga untuk mengetahui penjelasan
suatu masalah harus mencari satu persatu tafsir berbagai ayat yang
berkaitan, sedangkan metode tafsir maudu'i menyajikan penafsiran
dalam bentuk bahasan tersendiri yang terpisah antara satu
permasalahan dengan permasalahan lainnya sehingga lebih mudah
untuk mengakses tafsir al-Qur'an tentang masalah tertentu.
Perbedaan metode tafsir maudu'i dengan metode tafsir ijmaliy
Pertama, metode tafsir maudu'i hanya menafsirkan ayat-ayat
al-Qur'an yang berkaitan dalam satu tema bahasan, sedangkan
metode tafsir ijmaliy menguraikan makna-makna umum seluruh
ayat secara berurutan sebagaimana dalam mushaf. Kedua, metode
tafsir ijmaliy tidak membahas satu masalah tertentu melainkan
semua masalah sesuai dengan susunan mushaf, berbeda dengan
metode tafsir maudu'i yang fokus pada masalah yang sudah
ditentukan hingga tuntas.
Perbedaan merode tafsir maudu'i dengan metode tafsir mugarin
Pertama, metode tafsir maudu'i adalah bermaksud
menafsirkan suatu permasalahan, sedangkan metode tafsir muqarin
adalah mengemukakan penafsiran ayat-ayat dari sejumlah Kitab
tafsir. Kedua, dalam metode tafsir maudu'i yang dilakukan penafsir
adalah menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan tema yang
dikaji kemudian dianalisis, sedangkan pada metode tafsir muqarin
yang dilalukan penafsir adalah meneliti sejumlah ayat tertentu,

kemudian mempelajari tafsirnya dalam kitab-kitab tafsir terdahulu



41

mengenai ayat-ayat tersebut, juga membandingkan kecenderungan

yang tampak dari para penafsir dalam kitab tafsirnya.°*

101 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 48-51.



BAB Il

BUYA HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR
A. RIWAYAT HIDUP BUYA HAMKA
1. Biografi

Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau dikenal sebagai Hamka
merupakan putra dari pelopor Gerakan Islam "Kaum Muda" di
Minangkabau, yaitu Syekh Abdulkarim Amrullah yang terkenal dengan
sebutan Haji Rasul. Lahir pada masa pertentangan antara kaum muda
dan kaum tua tepatnya pada tahun 1908 M atau 1325 H, menjadikannya
terbiasa mendengar perdebatan tentang paham-paham agama sejak kecil.
Beliau juga menyaksikan sang ayah yang menyebarkan paham dan
keyakinannya dengan mendirikan pesantren ketika beliau berusia 10
tahun.! Menjadi orang besar di kalangan umat membuatnya kurang

perhatian terhadap anak-anaknya.

Dikenal sebagai seorang pengelana, sejak muda Buya Hamka telah
mengembara sebagai mubalig untuk mengajarkan agama atau sebagai
peminat sejarah. Beliau berangkat ke Makkah ketika berusia 19 tahun
dan mukim beberapa bulan kemudian pulang ke tanah air. Sepulang dari
tanah suci, beliau telah ditunangkan dengan Siti Raham dan menikah 2
tahun sesudahnya, di usia 21 tahun.? lalah seorang wanita sederhana
yang ucapannya selalu menguatkan hati dan selalu membantu
menyokong kegiatan suaminya bahkan dalam hal mengambil keputusan.
Dalam pernikahan ini Buya Hamka memiliki 10 anak yang masih hidup,
2 anak meninggal, dan 2 anak keguguran. Siti Raham menjadi

pendamping hidup Buya Hamka selama 43 tahun dan meninggal karena

1 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 2-3.
2 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 30.

42



43

sakit. ® Setahun lebih setelah kepergian sang istri, akhirnya beliau
menikah dengan seorang wanita bernama Siti Khadijah, yang selalu
menemani dalam keadaan sehat maupun sakit hingga beliau wafat 8

tahun kemudian, yaitu pada 24 Juli 1981.4

Hamka adalah orang yang gemar membaca. Beberapa dari yang ia
baca menarik minatnya untuk mempelajari Islam di Jawa. Pada usia 16
tahun, Buya Hamka ke Yogyakarta dan mukim beberapa bulan untuk
mempelajari pergerakan Islam modern. Sepulangnya dari Pulau Jawa,
beliau mendirikan Tabligh Muhammadiyah di kampung halamannya
Padang Panjang, dan sejak saat itu aktif dalam kegiatan Muhammadiyah
hingga akhir hayatnya dengan menduduki beberapa jabatan, yaitu mulai
dari Ketua Bagian Taman Pustaka, Ketua Tabligh, Ketua Cabang
Muhammadiyah Padang Panjang, hingga menjadi Penasihat Pemimpin
Pusat Muhammadiyah.® Sejak tahun 1930, Buya Hamka selalu diutus
untuk menghadiri kongres Muhammadiyah di berbagai daerah. Tak
jarang beliau juga tampil sebagai penceramah hingga setahun kemudian
dipercaya menjadi mubaligh untuk diutus ke Makassar. Sepulangnya
dari Makassar beliau mendirikan Kulliyatul Muballighin dan aktif
sebagai mubalig.®

Selain aktif dalam kegiatan Muhammadiyah, Buya Hamka juga
diangkat menjadi pegawai Kementerian Agama dan mendapat tugas
mengajar di beberapa universitas. Beliau juga sempat menjadi anggota
Majelis Perjalanan Haji Indonesia. Pada Pemilihan Umum pertama
tahun 1955 beliau dicalonkan menjadi anggota DPR mewakili Daerah
Pemilihan Masyumi Jawa Tengah. Meski awalnya menolak tetapi

3 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 26.

4 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 48-50.

° H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 4-5.

6 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun,
2004, hal. 25-26.



44

akhirnya beliau membolehkan dengan syarat hanya mengumpulkan
suara. Beliau menolak gagasan Presiden Soekarno mengenai Demokrasi
Terpimpin dalam sidang konstituante kemudian Dewan Komstituante
dibubarkan pada tahun 1959, di tahun ini pula Buya Hamka
mengundurkan diri sebagai pegawai negeri sehubungan dengan rezim
Soekarno yang melarang pegawai merangkap anggota partai, kemudian

partai Masyumi dibubarkan pada tahun berikutnya.’

Setelah itu Buya Hamka lebih fokus pada kegiatan dakwah dan
memimpin jamaah Masjid Agung al-Azhar yang berada didepan
rumahnya seraya tetap di Pusat Pemimpin Muhammadiyah. Beliau
menerbitkan majalah Panji Masyarakat pada tahun 1959 yang berisi
tentang kebudayaan dan pengetahuan Islam. Tetapi majalah ini
dihentikan setahun kemudian karena memuat kritikan Mohammad Hatta
terkait konsep Demokrasi Terpimpin dan beberapa pelanggaran
konstitusi oleh Presiden Soekarno, karangan ini dikenal dengan sebutan
"Demokrasi Kita". Kemudian di tahun 1962 beliau kembali menerbitkan
Majalah Gema Islam sebagai pengganti majalah yang dihentikan dua
tahun lalu, tetapi 2 tahun kemudian beliau ditangkap atas tuduhan
melanggar Penpres Antisubversif dan ditahan 2 tahun yakni setelah
berakhirnya masa Orde Lama. Setelah tegakanya Orde Baru, Majalah
Panji Masyarakat diterbitkan kembali yaitu tepatnya pada tahun 1967.
Sejak saat itu majalah tersebut mulai berkembang pesat. Dan pada tahun
1975 beliau diminta menjadi Ketua Majelis Ulama Indonesia hingga
meletakan jabatan pada tahun 1981.8

2. Pendidikan

" H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 7-10.

8 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 10-11.



45

Terlahir di keluarga seorang tokoh agama, yang mana saat itu
bertepatan dengan keadaan pertentangan paham agama menjadikan
Hamka terbiasa dengan perdebatan-perdebatan tentang agama. Pada
tahun 1915 beliau dimasukkan ke sekolah desa dan di malam harinya
mengaji dengan sang ayah. Kemudian setelah tamat kelas 2 beliau
berhenti dan tahun 1916 mulai belajar agama di sekolah diniyah dan
Sumatera Thawalib yang didirikan ayahnya.® Beliau dikenal sebagai
orang yang otodidak dalam bidang agama sehingga dapat mempelajari

karya-karya Islam tentang segala hal dari klasik hingga modern.°

Pada tahun 1927 beliau berangkat ke Mekkah untuk menunaikan
ibadah haji sekaligus mendalami ilmu agama dan Bahasa Arab. Setelah
mukim beberapa waktu disana beliau berjumpa dengan Haji Agus Salim
dan menyampaikan niatnya untuk menetap disana. Tetapi Agus Salim
memberi nasihat supaya beliau segera kembali dan menuntut ilmu di
negeri sendiri.'* Kemudian beliau kembali ke tanah air sesudah 7 bulan
tinggal di Mekkah. Sepulangnya dari Mekkah, Hamka kembali aktif di
Muhammadiyah dan majalah. Selain menulis di majalah dan
menerbitkan buku, beliau juga menyampaikan dakwah secara langsung
ke berbagai daerah bahkan sampai ke negeri seberang.

Sejak usia muda Hamka telah ikut andil menegakkan perjuangan
masyarakat dari segi agama, kebudayaan, maupun pergerakan-
pergerakan Islam seperti Muhammadiyah. Hampir sepanjang hidupnya
berurusan dengan hal menulis baik di majalah maupun surat kabar. Dari
kegemarannya membaca dan mempelajari berbagai ilmu dengan daya
ingat yang luar biasa, beliau dapat menghasilkan karya-karya berupa

buku, novel, roman, dan lainnya. Tidak sedikit pula tokoh-tokoh besar

9 M. Alfan Al
Penjuru llmu
10 Sylaiman a
2004, hal. 22.

fian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: PT.
Sejati, 2014, hal. 23.
I-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun,

11 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi:

PT. Penjuru |

Imu Sejati, 2014, hal. 27.



46

yang mengakui penguasaan Hamka terhadap keilmuan Islam hingga
beliau memperoleh gelar doktor (honoris causa) dan profesor dari
Majelis Tinggi al-Azhar dengan gelar Syaraf llmiyah Syahadah al-
'Alamiyah pada tahun 1959.%2 Ketika menghadiri pertemuan dengan
beberapa pemuka Islam di Mesir, beliau membawakan pidato dengan
judul Pengaruh Mohammad Abduh di Indonesia, kemudian pidato ini
dianggap sebagai promosi memperoleh gelar doktor tersebut dengan
istilah Ustadz Fakhriyah.'® Selain itu, atas dasar beberapa alasan ilmiah,
pada tahun 1974 Hamka mendapat gelar Doktor Honoris Causa untuk
kedua kalinya dari Counselor Universitas Kebangsaan Malaysia, Tun
Abdul Razak.*

3. Karya-Karya

Bagi seorang ahli ilmu agama, kebudayaan, sejarah hingga sastra,
73 tahun merupakan waktu yang lebih dari cukup untuk menghasilkan
banyak karya. Terhitung sejak usia 17 tahun hingga sekarang sebanyak
118 karya tulisan yang berhasil ditulisnya. Diantara karyanya yang
terkenal adalah Tasawuf Modern. Buku ini diterbitkan olenh Majalah
Pedoman Masyarakat yang dipimpin oleh Hamka sendiri pada tahun
1939. Tasawuf Modern ini menyajikan konsep baru dalam bertasawuf,
yaitu beliau menghendaki penghayatan keagamaan dengan cara
menerapkan sikap zuhud dan memperkuat ketakwaan dengan berdasar
pada prinsip tauhid. Hal ini dilakukan tanpa perlu mengasingkan diri
ataupun melalui pencarian pengalaman mukasyafah, melainkan tetap
aktif dalam masyarakat. Tasawuf semacam ini berbeda dengan tasawuf
yang dikemukakan oleh tokoh-tokoh terdahulu seperti Imam al-Ghazali

12 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun,
2004, hal. 23.
13 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,

2018, hal. 9.

14 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 18.



47

atau lainnya, sehingga Tasawuf Modern menjadi dasar-dasar sufisme

baru di Indonesia.’®

Sepulangnya Hamka dari Jawa ke Padang Panjang pada tahun 1925,
beliau mulai menulis untuk majalah, yaitu Chatibul Ummah yang ditulis
secara periodik hingga sampai jilid 3 dan Tabligh Muhammadiyah.
Ketika Hamka kembali dari Mekkah dan singgah di Medan pada 1928,
beliau menulis artikel dan menerbitkan roman pertamanya berjudul Si
Sabariyah. Di tahun ini pula beliau dingkat menjadi redaktur Majalah
Kemajuan Zaman. Kemudian di tahun berikutnya yaitu tahun 1929,
beliau menulis Agama dan Perempuan, Pembela Islam, Adat
Minangkabau, Agama Islam, Kepentingan Tabligh, dan Ayat-Ayat
Mikraj.1®

Pada tahun 1931 Hamka diutus untuk menjadi mubaligh di
Makassar dan kembali ke Medan pada tahun 1936.1" Dalam selang
waktu tersebut beliau menghasilkan buku Laila Majnun (1932), Arkanul
Islam di Makassar (1932), Mati Mengandung Malu (1934). Di Medan,
Hamka bekerja di Majalah Pedoman Masyarakat dan menulis
Tenggelamnya Kapal Van Der Wijk (1937), Di Bawah Lindungan
Ka'bah (1938) yang terinspirasi dari perjalannya pada tahun 1927 di
Mekkah, Merantau ke Deli, Keadilan Ilahi, Tuan Direktur, Angkatan
Baru, Terusir, Di Dalam Lembah Kehidupan, Ayahku, Tasawuf Modern
(1939), Falsafah Hidup (1939), Lembaga Hidup (1940), Lembaga Budi
(1940), Pedoman Mubaligh Islam, dan lain-lain hingga tahun 1943

15 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun,
2004, hal. 56-57.

16 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi:
PT. Penjuru llmu Sejati, 2014, hal. 27-28.

7 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun,
2004, hal. 25-26.



48

Majalah Pedoman Masyarakat dibredel beliau masih menulis Semangat
Islam (1943) dan Sejarah Islam Sumatera.!®

Hamka kembali ke Padang Panjang pada tahun 1945. Sejak saat itu
beliau tidak menulis cerita pendek, novel, atau puisi lagi melainkan
fokus pada persoalan umum dan keagamaan, yaitu mengeluarkan buku
seperti Revolusi Pikiran, Revolusi Agama (1946), Adat Minangkabau
Menghadapi Revolusi (1946), Muhammadiyah Melalui Tiga Zaman,
Dari Lembah Cita-Cita, Merdeka, Islam dan Demokrasi, Di Lambung
Ombak Masyarakat, Menunggu Beduk Berbunyi, dan beberapa lainnya.
Kemudian tahun 1950 beliau pindah ke Jakarta dan menerbitkan buku
Ayahku, Kenang-Kenangan Hidup 4 jilid, Perkembangan Tasawuf dari
Abad ke Abad, Urat Tunggang Pancasila, Riwayat Perjalanan ke
Negeri-Negeri Islam, Di Tepi Sungai Nil, Di Tepi Dungai Dajlah, Mandi
Cahaya Di Tanah Suci, dan Empat Bulan di Amerika.'® Empat Bulan di
Amerika merupakan hasil dari perjalanan beliau ke Amerika Serikat
ketika menjadi pegawai Kementerian Agama. Sedangkan buku Mandi
Cahaya di Tanah Suci, Di Tepi Sungai Dajlah, dan Dari Lembah Sungai
Nil, merupakan hasil dari perjalanan beliau menunaikan ibadah haji dan
berkeliling di beberapa Negara Arab ketika menjadi anggota Majelis

Haji.2°

Ketika pindah ke Jakarta, beliau juga membawa naskah Ayahku dan
Sejarah Kebangkitan Islam di Minangkabau yang kemudian diterbitkan
oleh Penerbit Wijaya. Beliau juga menerbitkan buku Falsafah Ideologi
Islam (1950) dan Keadilan Sosial dalam Islam. Selain itu, beliau
mengirim karangan-karangan pendek ke beberapa majalah dan surat

18 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi:
PT. Penjuru llmu Sejati, 2014, hal. 29.
19 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi:
PT. Penjuru llmu Sejati, 2014, hal. 29.

20 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 111.



49

kabar. Beliau juga menjadi pembantu tetap di Harian Abadi dan Majalah
Hikmah dan mengasuh rubrik berisi kisah-kisah sejarah nusantara, yaitu
Dari Perbendaharaan Lama (1963).2

Pada tahun 1964, Hamka dituduh terlibat dalam rencana
pembunuhan presiden Soekarno dan ditahan atas dasar Undang-Undang
Antisubversif. Beliau menganggap penangkapan ini adalah suatu
hikmah dari Allah sehingga dapat menyelesaikan karya terbesarnya
yaitu Tafsir al-Azhar. Hingga pada tahun 1966 terbukti bahwa tuduhan
itu hanyalah fitnah dan beliau dibebaskan, Tafsir al-Azhar telah selesai

dikerjakan.??
B. KITAB TAFSIR AL-AZHAR
1. Latar Belakang Penulisan

Pada tahun 1955 Hamka dicalonkan menjadi anggota DPR mewakili
Daerah Pemilihan Masyumi Jawa Tengah, dan tahun 1956 beliau
memboyong keluarganya dari kontrakan ke rumah baru di Kebayoran
Baru, Jakarta Selatan. Tidak lama setelah itu terdengar kabar bahwa
Masyumi akan mendirikan masjid di sebidang tanah yang berada di
depan rumahnya dan beliau diminta untuk terlibat dalam panitia

pembangunan masjid supaya turut memberikan masukan-masukan.

Sejak dibubarkannya Masyumi pada tahun 1959, Hamka menjadi
lebih fokus pada perkembangan Masjid al-Azhar. Salah satu kegiatan
yang rutin dilakukan setiap hari adalah kuliah subuh. Pada mulanya
syiar ini berjalan dengan lancar hingga beberapa waktu kemudian
jamaah mengalami kesulitan untuk mengingat kembali tafsir-tafsir yang

pernah disampaikan. Akhirnya jamaah memutuskan untuk merekam

21 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 110.

22 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika,
2018, hal. 38.



50

pengajian tersebut hingga terbit Majalah Gema Islam, kemudian para
jamaah mengusulkan supaya tafsir tersebut dimuat dalam majalah.
Sejak tahun 1962, Tafsir al-Azhar mulai dimuat di Majalah Gema Islam
secara periodik. Nama al-Azhar dipilih atas dasar untuk menghormati
Masjid Agung Kebayoran Baru yang diberi nama al-Azhar oleh Syekh
Mahmoud Syaltout, yaitu Syekh Jami’ al-Azhar di Mesir.?®

Tidak lama setelah itu, tepatnya pada tahun 1964 Hamka ditangkap
dan ditahan selama 2 tahun. Dalam kurun waktu inilah beliau memiliki
waktu yang cukup untuk menulis Tafsir al-Azhar kemudian

memperbaiki dan menyempurnakannya setelah dibebaskan.?*

Penyusunan tafsir ini dilandasi keinginan untuk memudahkan
pemuda Islam di tanah air yang memiliki minat mempelajari agama dan
isi al-Qur’an tetapi mereka tidak memiliki kemampuan Bahasa Arab.
Hal lain yang mendorong penyusunan tafsir ini ialah keterbatasan para
mubalig terhadap pengetahuan umum. Para mubalig pada masa itu
banyak atau sedikit mengetahui Bahasa Arab tetapi tidak dengan
pengetahuan umum sehingga merasa canggung untuk berdakwah. Tafsir
ini disusun untuk membantu mereka menyampaikan dakwah.?*Tafsir al-
Azhar disusun diantaranya sebagai sajian buah tangan untuk Syekh Jami’
al-Azhar, Syekh Mahmoud Syaltout atas pemberian penghargaan yang
tinggi yaitu gelar doktor.?

2. Corak Penafsiran

Corak penafsiran Buya Hamka pada Tafsir al-Azhar adalah al-tafsir
bi al-ma’sur, yakni menafsirkan ayat-al-Qur’an dengan ayat yang lain

atau dengan hadis. Sebagai sumber penafsiran, beliau juga

23 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania,
2019, hal. 494-495.

24 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang Pemikiran
Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. 54-55.

25 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 4.

% Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 49.



51

menggunakan sejarah, antropologi, dan sosiologi. Para ahli tafsir
menyebut penafsiran seperti Tafsir al-Azhar ini merupakan tafsir al-
adab al-ijtima’i, yaitu disamping menguraikan ilmu hadis, fikih, dan
sejarah, juga menyesuaikan ayat-ayat dengan perkembangan politik dan

kondisi masyarakat pada saat penafsiran tersebut dilakukan.?’

Corak tafsir ini juga disebut dengan corak sastra budaya
kemasyarakatan, yaitu corak tafsir yang menjelaskan petunjuk-petunjuk
al-Qur’an dengan bahasa yang mudah dipahami guna memberikan
solusi terhadap permasalahan-permasalahan yang terjadi dalam
masyarakat. Di samping itu, meskipun corak tafsir ini berupaya untuk
menyelesaikan permasalahan yang terjadi di tengah masyarakat dengan
petunjuk ayat al-Qur’an, tetapi juga tetap menafsirkan kandungan ayat

secara umum seperti filsafat, teologi, figih, tasawuf, dan sebagainya.?®

Corak tafsir ini dimulai dari mengemukakan ungkapan-ungkapan
dalam al-Qur’an kemudian menjelaskan makna-makna yang dimaksud
di dalamnya, setelah itu nas-nas al-Qur’an dihubungkan dengan
kenyataan sosial dan budaya yang berlaku di masyarakat.®

Menurut Masrur, Tafsir al-Azhar lebih bercorak tasawuf akhlaqy,
yaitu dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an Hamka lebih menekankan
pada kesempurnaan dan kesucian jiwa yang diterapkan pada pengaturan
sikap mental dan pendisiplinan tingkah laku.®® Hal ini sesuai dengan
kebutuhan masyarakat pada saat tafsir ini disusun, juga sesuai dengan
latar belakang Hamka yang banyak membaca buku tasawuf, filsafat, dan
akhlak.

27 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania,
2019, hal. 498.

28 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang Pemikiran
Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. ix.

2 Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika al-Qur’an
Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 27.

30 Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, dalam Medina-Te,
Jurnal Studi Islam, Vol. 14, No. 1, Juni 2016, hal. 15.



52

Menurut Abd. Haris, Hamka adalah sosok yang rasionalis karena
dalam menjelaskan teks-teks agama, beliau lebih mengedepankan rasio.
Dia terlebih dahulu menjadikan wahyu sebagai landasan kemudian

dibuktikan dengan pengalaman-pengalaman.3!

3. Metode Penafsiran

Metode yang digunakan Hamka dalam menafsirkan ayat-ayat al-
Qur’an adalah metode takliliy atau metode analisis. Metode tazliliy
adalah metode tafsir yang berusaha menjelaskan al-Qur’an dari berbagai
segi dan menjelaskan makna yang dimaksudkan al-Qur’an. Metode ini
menafsirkan al-Qur’an sesuai urutan susunan dalam mushaf,
menafsirkan ayat demi ayat dan surah demi surah, dari surah al-Fatikzah

sampai surah an-Nas.?

Menurut M. Quraish Shihab, metode tafsir ini berusaha untuk
menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur’an dari berbagai segi sesuai
dengan kecenderungan atau pandangan mufassirnya. Metode tafsir
tazliliy menyajikan pengertian umum kosa kata dalam ayat, hubungan
antar ayat, asbabunnuzul, makna ayat secara global, hukum yang dapat
diambil dari ayat beserta pendapat-pendapat ulama madzab. Biasanya
tafsir dengan metode ini disajikan secara berurutan sebagaimana mushaf

al-Qur’an, begitu juga Tafsir al-Azhar.3

Menurut Shobahussurur, penafsiran ayat dilakukan dengan
mengelompokkan ayat-ayat menjadi bahan bahasan, diterjemahkan satu
per satu, kemudian dijelaskan secara menyeluruh dan terperinci. Tafsir
ini lebih difokuskan pada pengertian menyeluruh terhadap ayat-ayat al-

Qur’an, sehingga tidak banyak penguraian ayat-ayat secara per kata.

31 Abd. Haris, Etika Hamka: Konstruksi Etik Berbasis Rasional Religius, Yogyakarta: LKiS, 2010,

hal. x.

32 Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika al-Qur’an
Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 22.

33 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui
dalam Memahami al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal. 378.



53

Dalam penulisannya, terlebih dahulu beliau menyertakan kutipan dari
pendapat para mufasir yang terdahulu sebelum menuliskan pendapatnya

sendiri.®*

Dalam tafsirnya, Hamka lebih menekankan pada penjelasan makna
ayat secara menyeluruh dan tidak banyak menjelaskan pemahaman
terhadap kosa kata. Biasanya beliau langsung menjelaskan makna-
makna yang terkandung dalam ayat, tetapi ada juga beberapa yang
didahului dengan uraian kosa kata. Dalam menafsirkan ayat, beliau tidak
semata-mata menggunakan pertimbangan akal, tetapi juga menukil dari
pendapat mufassir terdahulu. Dengan demikian, hubungan antara
riwayah dan dirayah, juga antara dalil aqli dan dalil naqli tetap terjaga.
Selain menyajikan pendapat para ulama terdahulu, beliau juga
menyajikan penjelasan sesuai pemahaman berdasarkan pengalaman dan

tinjauannya sendiri.®®
4. Sistematika Penulisan

Tafsir al-Azhar disusun sesuai dengan urutan ayat dalam mushaf al-
Qur’an. Dalam pendahuluan tafsirnya terlebih dahulu dijelaskan
mengenai ilmu-ilmu al-Qur’an, yaitu penjelasan tentang al-Qur’an,
terjemahan, dan tafsir. Setelah itu dijelaskan pula 7’jazul Qur’an, isi
mu’jizat al-Qur’an, al-Qur’an lafaz dan makna, penafsiran al-Qur’an,
haluan tafsir, dan latar belakang penulisan Tafsir al-Azhar kemudian

mulai menafsirkan.

Format penyajian tafsirnya yang pertama menyebutkan nama surah
dan artinya, nomor surah, jumlah ayat, dan tempat surah diturunkan.
Setelah itu mencantumkan beberapa ayat berdasarkan tema atau

kelompok ayat dengan tulisan Arab disertai terjemahannya dalam

34 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania,
2019, hal. 499.
35 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 40.



54

bahasa Indonesia. Kemudian Hamka memberi kode “pangkal ayat” dan

“ujung ayat” dalam penafsirannya untuk memudahkan pembaca.

Langkah-langkah penafsiran dalam Tafsir al-Azhar ialah pertama
menerjemahkan ayat secara utuh pada setiap pembahasan. Kedua,
menjelaskan nama surah dalam al-Qur’an dengan penjelasan yang
komprehensif. Ketiga, memberikan tema besar terhadap sekolompok
ayat. Keempat, menjelaskan ayat sesuai dengan kelompok yang sudah
ditentukan. Kelima, menjelaskan munasabah antar ayat terkadang juga
antar surah. Keenam, jika ayat yang ditafsirkan ada asbabun nuzulnya,
beliau menjelaskannya dan terkadang memberikan berbagai riwayat.
Ketujuh, memperkuat penjelasan dengan ayat yang lain atau dengan
hadis Nabi saw. Kedelapan, memberikan hikmah yang dianggap penting
dalam bentuk poin. Kesembilan, mengaitkan makna ayat dengan
permasalahan masyarakat pada saat itu. Dan yang terakhir memberikan
kesimpulan di akhir pembahasan tafsirnya.®

Penafsiran al-Qur’an dalam Tafsir al-Azhar dibagi menjadi 10 jilid,

yaitu
No. Jilid Surah

1 Jilid 1 Surah al-Fatikah dan al-Bagarah

2 Jilid 2 Surah Ali Imran dan an-Nisa’

3 Jilid 3 Surah al-Ma 'idah dan al-An’am

4 Jilid 4 Surah al-4 'raf, al-Anfal, dan at-
Taubah

5 Jilid 5 Surah Yznus, Hud, Yasuf, ar-Ra 'd,
Ibrahim, al-Hijr, dan an-Na/l

% Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka”, dalam el-
Umdah Jurnal llmu alQuran dan Tafsir, Vol. 1, No. 1, Januari-Juni 2018, hal. 35-37.



55

6 Jilid 6

Surah al-Isra’, al-Kahfi, Maryam,
Taha, al-Anbiya’, al-Hajj, dan al-
Mu’mintun

7 Jilid 7

Surah an-Nur, al-Furgan, asy-
Syu’ara’, an-Naml, al-Qasas, al-
Ankabut, ar-Rum, Lugman, dan as-
Sajdah

8 Jilid 8

Surah al-Ahzab, Saba’, Fatir, Yasin,
as-Saffat, Sad, az-Zumar, al-Mu 'min,
dan Fussilat

9 Jilid 9

Surah asy-Syura, az-Zukhruf, ad-
Dukhan, al-Jasiyah, al-Akqaf,
Muhammad, al-Fat#, al-Hujurat, Qaf,
az-Zariyat, at-Tur, an-Najm, al-
Qamar, ar-Raiman, al-Wagi ah, al-
Hadid, al-Mujadalah, al-Hasyr, al-
Mumta/Zanah, dan as-Saff

10 Jilid 10

Surah al-Jumu 'ah, al-Munafiqun, at-
Tagabun, ar-Talaq, at-Takrim, al-
Mulk, al-Qalam, al-Haqgah, al-
Ma’arij, Nuh, al-Jinn, al-Muzzammil,
al-Muddassir, al-Qiyamah, al-
Insan/Dahr, al-Mursalat, an-Naba’,
an-Nazi’at, ‘Abasa, at-Takwir, al-
Infizar, al-Muaffifin, al-Insyigaq, al-
Buruj, az-Tariq, al-4 ’la, al-Gasyiyah,
al-Fajr, al-Balad, asy-Syams, al-Lail,
ad-Duha, al-Insyirah, at-Tn, al-
‘Alaq, al-Qadr, al-Bayyinah, al-
Zalzalah, al- ‘Adiyat, al-Qari’ah, at-
Takasur, al- ‘4sr, al-Humazah, al-Fil,
al-Quraisy, al-Ma 'un, al-Kausar, al-
Kafirun, an-Nasr, al-Lahab, al-
Ikhlas, al-Falaq, dan an-Nas

C. PENAFSIRAN BUYA HAMKA TENTANG AYAT-AYAT TENTERAM

Dalam penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Mutma ’innah

dapat diketahui beberapa hal, yaitu:

1. Hakikat Ketenteraman

Di dalam tafsirnya, Buya Hamka menjelaskan bahwa jiwa yang

telah mencapai ketenteraman adalah jiwa yang telah menyerah penuh dan



56

bertawakkal kepada Allah, yaitu telah tenang karena telah mencapai yakin
terhadap Allah.>” Pada penafsiran beliau di sini terdapat tiga hal yang telah
dicapai oleh jiwa yang tenteram, yaitu menyerah secara penuh, bertawakkal,
dan yakin terhadap Allah.

Menyerah penuh kepada Allah atau Islam artinya menyerahkan diri
kepada Allah dengan segenap jiwa dan raga, tidak membantah ataupun
mendurhakai, dan tidak menolak kebenaran, kemudian dibuktikan dengan
melakukan amal dan perbuatan baik.® Fitrah manusia adalah merasakan
adanya Yang Maha Kuasa. Dengan akal yang dianugerahkan kepadanya, ia
dapat memikirkan dan mengambil pelajaran dari alam yang menunjukkan
tanda-tanda kekuasaan Allah. Dengan demikian manusia akan menyadari
kelemahan-kelemahan yang ada pada dirinya dan menyerah penuh kepada
Allah.*®

Yang kedua adalah bertawakal kepada Allah, yaitu menyerahkan
kebijaksanaan kepada Allah dan tidak mengeluh terhadap segala
kebijaksanaan-Nya. * Orang yang tawakal telah menyerah sepenuhnya
kepada Allah dan yakin bahwa Allah tidak akan mengecewakannya.*
Orang yang demikian akan selalu optimis terhadap harapannya kepada
Allah dan tidak akan putus asa karena ia yakin meskipun terdapat
kesusahan, kesusahan itu tidak akan bersifat selamanya, pasti akan ada
kemudahan.

Orang yang bertawakal percaya sepenuhnya kepada Allah dan ia
siap terhadap segala kebijaksanaan Allah. Ketika yang diterimanya tidak
sesuai yang diharapkan maka ia tidak akan kecewa karena ia tahu dan sadar

bahwa kekuatan dan ilmu manusia terbatas, sedangkan kekuasaan tertinggi

87 Hamka
3 Hamka
39 Hamka
40 Hamka
41 Hamka

, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153.

, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 276-277.

, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 25.
, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 248.

, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXVIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 269.



57

hanyalah milik Allah,** Dia-lah Yang Maha Mengetahui atas segala hal
yang terbaik untuk hamba-Nya.

Yang ketiga adalah yakin, yaitu tidak ada lagi keragu-raguan.®
Sebagaimana firman Allah “Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang
kepadamu kepastian (kematian)” yaitu beribadahlah kepada Allah hingga
yakin. Terdapat dua pendapat penafsiran mengenai makna yakin pada ayat
ini, yaitu beribadah kepada Allah hingga merasa yakin, dan yakin berarti
mati. Yakin diartikan mati karena kematian adalah suatu hal yang pasti,
maka beribadahlah sampai mati.*

Kepercayaan dan keyakinan yang terus dijaga akan menjadikan
tujuan hidup, yaitu hanya kepada Allah. Dengan senantiasa percaya dan
yakin kepada Allah maka ia akan terlepas dari rasa takut dan duka cita.*

Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Fajr(89) ayat 27 dan 28,
“Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang
rida dan diridai-Nya” dan di akhir surah disebutkan “dan masuklah ke
dalam surga-Ku”.4® Setiap hamba pasti menginginkan kehidupan yang
bahagia, baik di dunia maupun di akhirat, yaitu mendapatkan balasan surga
dari Tuhannya. Dan dari ayat-ayat di atas menunjukkan bahwa mereka
yang masuk surga adalah yang telah tenteram jiwanya.

Juga disebutkan dalam surah Hud ayat 105 bahwa, “Ketika hari itu
datang, tidak seorang pun yang berbicara, kecuali dengan izin-Nya; maka
diantara mereka ada yang sengsara dan ada yang berbahagia”. Mereka yang
sengsara ialah orang-orang yang kafir, sedangkan yang berbahagia adalah
orang-orang yang mendapat pahala dan kesenangan sesuai yang Allah

janjikan kepada orang-orang yang bertakwa.*’

42 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 136.

43 Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika Penerbit, 2015, cet. 10, hal. 60.

4 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 213.

4 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992, cet. 4, hal. 4.

4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal.

662.

47 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal.

474, 476.



58

2. Ketenteraman Terkait Kehidupan Di Dunia

a. Surah al-Anfal (8) ayat 10

B0 58 e 2 Y1 a0 g 300 Ly 2kl 2 W) das g

“Artinya: Dan tidaklah Allah menjadikannya melainkan sebagai
kabar gembira agar hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan
kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah. Sungguh, Allah
Mahaperkasa, Mahabijaksana.” (Q.S. al-Anfal/8: 10)*®

Penafsiran Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar:

Ini merupakan bantuan semangat dari Allah, yaitu dengan
menurunkan seribu malaikat yang mana pasukan yang berjumlah
300 berasa seperti lebih dari 1000 orang sehingga mereka merasa
tenang dan mendapat keberanian. Allah menyokong semangat dari
setiap pasukan hingga satu orang sama dengan empat orang.
Semangat yang tinggi adalah syarat kemenangan dari suatu
peperangan. Manusia hanya mampu berusaha dan berjuang dengan
segenap tenaga disertai taktik dan teknik yang dikuasai, tetapi
kemenangan adalah semata-mata dari Allah.*®

Surah Yunus (10) ayat 7

Gl o2 ot iy s sty 00 sy 5 el o3 Y 30 &

“Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang tidak mengharapkan
(tidak percaya akan) pertemuan dengan Kami, dan merasa puas
dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram dengan (kehidupan)

4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

579.

4 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 260.



59

itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat Kami,” (Q.S.
Yiinus/10: 7)*

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Kalimat la yarjuna diartikan tidak mengharapkan, tidak
memiliki harapan, atau tidak punya hari depan, vyaitu
kepercayaannya terputus pada masa mati saja, atau dalam kata lain
percaya tidak ada apapun setelah kematian. Hal ini berlawanan
dengan raja’, yaitu mengharapkan sesuatu atau cita-cita, sehingga
ketika seseorang raja’ maka saat itu pula ia merasa takut harapannya

tidak akan tercapai.

Orang yang merenungkan tanda-tanda kekuasaan Allah yang
nampak di langit dan bumi seperti pergantian siang dan malam, akan
muncul keimanan dalam dirinya mempercayai adanya Tuhan.
Setelah muncul iman dalam diri seseorang maka akan timbul pula
takwa. Dan ketika seseorang telah bertakwa niscaya ia akan percaya
dan yakin bahwa kehidupan tidak hanya sebatas di dunia ini saja.
Dengan demikian maka seseorang tidak akan merasa takut
menghadapi kematian bahkan dapat menerima dengan ridha,
sehingga semasa masih hidup waktunya digunakan untuk

mengumpulkan bekal mempersiapkan diri menghadap Tuhannya.

Sedangkan orang yang renungannya hanya di sekitar benda
dan makhluk saja tidak akan sampai kepada Khaliq sebagai sang
pencipta sehingga tidak ada iman dalam dirinya. Dengan tidak
adanya iman, dipastikan pula tidak ada keyakinan terhadap
kehidupan setelah mati. Yang ia yakini, hidup hanya di dunia ini
sampai mati saja, sehingga apabila ingin mendapatkan kenikmatan
maka carilah nikmat yang ada di dunia. Orang yang demikian akan

merasa tidak ada sesuatu yang mengaturnya sehingga ia berperilaku

%0 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal.

263.



60

sesuai kehendak dan kemauannya sendiri tanpa mempertimbangkan
apakah dapat merugikan dirinya dan orang lain atau tidak.>

Surah an-Nazl (16) ayat 112
a8 o8 823 1385 ), Lt Laalad Al S0 8 Y ) g
0325 187G a3y ¢ ) 0 5 136 1 (L

“Artinya: Dan Allah telah membuat suatu perumpamaan (dengan)
sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram, rezeki datang
kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi
(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah, karena itu Allah
menimpakan kepada mereka bencana kelaparan dan ketakutan.
Disebabkan apa yang mereka perbuat.” (Q.S. an-Naal/16: 112)2

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Nikmat yang Tuhan berikan pada negeri yang aman sentosa,
subur dan makmur, yang dilimpahi rezeki dari segala penjuru, langit
menurunkan hujan dan bumi menghasilkan ikan. Tetapi apabila
penduduknya kufur nikmat, tidak bersyukur, tidak bisa memelihara
sumber nikmat itu bahkan menghabiskannya, maka semua itu dapat
Allah cabut dengan mudah dan digantikan dengan kelaparan,
ketakutan, kekeringan, yang dapat menjadikan seseorang merampas
milik orang lain sehingga hilanglah keamanan. Tidak ada lagi
tempat untuk berlindung karena yang kuat menindas yang lemah.>?

d. Surah al-Isra’ (17) ayat 95

5t Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156.
52 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

396.

53 Hamka, Tafsir A Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 307-308.



61

Sl sad o agdle WD Gttt 0325 B o591 5 0875 o6

“Artinya: Katakanlah (Muhammad), “Sekiranya di bumi ada para
malaikat, yang berjalan-jalan dengan tenang, niscaya Kami turunkan
kepada mereka malaikat dari langit untuk menjadi rasul.” (al-
Isra’/17: 95)>*

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Di ayat sebelumnya dijelaskan bahwa orang-orang kafir
tidak memperhatikan kebenaran petunjuk Allah yang disampaikan
olen Rasul, melainkan mereka bertanya-tanya mengapa Yyang
dijadikan Rasul adalah manusia bukan malaikat? Kemudian pada
ayat ini dijelaskan apabila ada malaikat yang berjalan di bumi
dengan keadaan tenteram adalah dikarenakan mereka telah
menggantikan tempat manusia di bumi menjadi tempat tinggalnya.
Jika demikian maka Allah akan mengutus malaikat sebagai Rasul.
Tetapi penghuni bumi adalah manusia yang pada dasarnya tidak
mudah percaya, sehingga meskipun Allah benar-benar mengutus
malaikat sebagai Rasul tentu mereka akan menyanggah malaikat
yang diciptakan tidak laki-laki dan tidak perempuan, bagaimana
mereka bisa menjadikannya teladan?®®

3. Ketenteraman Terkait Keteguhan Iman

a. Surah al-Bagarah (2) ayat 260

54 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

546.

55 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 135.



62

Bk 1805 i 06 a3 041 06 a2 S o e 06 3y

%

yy&°/°\fw\’} o fms&;i;;; Jugu

| &

;:g.;-%/d&f)\v-l-"‘jwdwbwjﬁug

“Artinya: Dan (ingatlah) ketika lbrahim berkata, "Ya Tuhanku,
perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang
mati.” Allah berfirman, "Belum percayakah engkau?" Dia (Ibrahim)
menjawab, "Aku percaya, tetapi agar hatiku tenang (mantap).” Dia
(Allah) berfirman, "Kalau begitu ambillah empat ekor burung, lalu
cincanglah olehmu kemudian letakkan di atas masing-masing bukit
satu bagian, kemudian panggillah mereka, niscaya mereka datang
kepadamu dengan segera.” Ketahuilah bahwa Allah Mahaperkasa,
Mahabijaksana.” (Q.S. al-Baqgarah/2: 260)°

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Pada ayat ini Nabi Ibrahim ingin ditambah pengetahuannya
supaya derajat imannya bertambah dari ‘llmul-Yaqin menjadi
‘Ainul-Yaq t n, yaitu dengan memohon kepada Allah supaya
memperlihatkan bagaimana Allah menghidupkan orang yang sudah
mati. Hal ini bukan berarti Nabi Ibrahim tidak percaya pada Allah,
Allah pun tahu permohonan Nabi Ibrahim tersebut bukan atas dasar
ketidakpercayaan. Pembahasan ini diumpamakan seperti pesawat
televisi. Seseorang telah mengetahui bahwa dengan pesawat televisi
ia dapat melihat objek yang jauh di layar televisi, tetapi ia ingin
mengetahui lebih dalam mengenai bagaimana seluk beluk pesawat
tersebut sehingga ia mempelajarinya lebih dalam. Dengan demikian
maka kepercayaannya akan menambah satu tingkat.

Pada ujung ayat Allah berfirman supaya Nabi Ibrahim
mengambil empat ekor burung dan menjinakkannya, setelah itu

meletakkan bagian-bagiannya di atas tiap-tiap gunung, kemudian

5 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal.

385.



63

panggillah burung itu niscaya akan datang dengan segera. Para ahli
tafsir berbeda pendapat tentang hal ini. Disebutkan bahwa menurut
tafsir yang umum, Allah memerintahkan Nabi Ibrahim mengambil
empat burung kemudian diasuh hingga jinak, bisa terbang dan
dipanggil kembali. Dari sini Abu Muslim memperoleh pemahaman
bahwa ayat ini memiliki maksud, bahwa Allah mengumpamakan
manusia yang dipanggil dan dihidupkan kembali sesudah mati.
Sebagaimana burung yang sudah jinak, sejauh apapun ia pergi ketika

waktunya sudah datang maka ia akan kembali.>’

Surah Ali Imran (3) ayat 126
o | ° @ & % 2 ET I ° 2 ° @ ) -
FAN A s 5 V) Sall G5 4 SO ety 080 (628 VL A s g
S

“Artinya: Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan
itu) melainkan sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan
agar hatimu tenang karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain
dari Allah Yang Mahaperkasa, Mahabijaksana.” (Q.S. 4 Ii Imra nl3:
126)%8

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Dengan memperkuat sabar, takwa, dan tawakkal sudah
cukup bagi orang mukmin untuk memenangkan perang, karena
kemenangan adalah anugerah dari Allah bukan pemberian dari
orang lain. Allah Mahagagah Mahabijaksana, Dia tidak memberikan
kemenangan kepada orang yang berhati ragu dan fikiran yang

pecah.>®

S Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ 111, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 36-39.
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, hal.

33-34.

5 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 83.



64

c. Surah al-Ma'idah (5) ayat 113

“Artinya: Mereka berkata, "Kami ingin memakan hidangan itu agar
tenteram hati kami dan agar kami yakin bahwa engkau telah berkata
benar kepada kami dan kami menjadi orang-orang yang
menyaksikan (hidangan itu)." (Q.S. al-Ma ’idah /5: 113)%°

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Bermula dari Hawariyun yang bertanya kepada Nabi Isa,
apakah Tuhannya berkuasa menurunkan suatu hidangan dari langit?
Hal ini menjadi perbincangan di kalangan ahli tafsir, apakah
Hawariyun itu imannya benar-benar telah mendalam atau mereka
belum yakin bahwa Allah berkuasa, bahkan bisa lebih dari itu.
Kemudian Nabi Isa memperingatkan bahwa orang yang beriman
tidak pantas untuk meminta hal yang demikian. Allah Yang
Mahakuasa tentu bisa memenuhi permintaan mereka, tetapi sebagai
orang yang beriman hendaknya berhati-hati dalam mengutarakan
permintaan. Harusnya ia takut kepada Allah dan meningkatkan
ketakwaannya. Tetapi mereka menjawab bahwa permintaan itu
semata-mata hanya ingin merasakan hidangan dari-Nya. Mereka
beranggapan bahwa makanan dari langit adalah berkah yang dapat
memberikan kesuburan bagi jasmani dan rohani. Dengan hidangan
itu pula iman mereka akan bertambah, hati menjadi tenteram dan
merasa lebih dekat dengan Allah. Dari jawaban ini dapat dilihat
bahwa mereka adalah orang-orang yang berfikiran sederhana dan

jujur sehingga Nabi Isa memaklumi.®*

60 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

46.

1 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ VII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 91-92.



65

d. Surah an-Nazl (16) ayat 106

€.

/CJ/"/:"&;:J'/Q}9\:5»‘}5\3%%53{&&;.51&%@1&&&%}g&:‘j
e e s g ot i e Ky

“Artinya: Barang siapa kafir kepada Allah setelah dia beriman (dia
mendapat kemurkaan Allah), kecuali orang itu dipaksa kafir padahal
hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa), tetapi orang
yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah
menimpanya dan mereka akan mendapat azab yang besar.” (Q.S. an-
Na/l/16: 106)52

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Apabila tidak ada dasar iman dalam hati seseorang maka ia
akan mudah meninggalkan iman dan kembali menjadi kafir. Kecuali
orang-orang yang dipaksa meninggalkan keimanan sedangkan
hatinya tetap beriman. Yang demikian ini dianggap tidak berdosa,
sebagaimana pernah terjadi pada masa awal Islam. Ditarik
pemahaman dari kesimpulan Ibnu Katsir dalam tafsirnya juga dari
penafsiran al-Qurthubi, bahwa yang demikian sangat bergantung
pada kekuatan jiwa seseorang, ada beberapa yang kuat menahan
siksa ada pula yang memberikan pengakuan palsu. Menurut ayat ini,
pengakuan yang terpaksa itu dapat dimaafkan dan pujian tertinggi

bagi yang kuat jiwanya.®

Surah al-Hajj (22) ayat 11
A al by facd] 2 Glal B0 s e A8 5 0 G

HEI DN SO DR T TR U DU DT
CJ‘..‘;‘U‘ u\}uﬁ;—\}m:,léz %:/—Yb pﬂ\ﬂ}%}j&q‘-’l

62 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

390.

83 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 301-302, 305.



66

“Artinya: Dan diantara manusia ada yang menyembah Allah hanya
di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas, dan
jika dia ditimpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang. Dia rugi di
dunia dan di akhirat. Itulah kerugian yang nyata.” (Q.S. al-Hajj/22:
11)64

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Mengutip dari penafsiran Ibnu Katsir, menyembah Allah di
pinggir-pinggir adalah dia masuk agama Allah tetapi hanya di tepi-
tepi saja, yakni apabila mendapatkan sesuatu yang menyenangkan
hatinya maka ia tetap beragama, tetapi bila ia mendapat kesusahan

maka ia akan mengeluh dan menyesal.

Diperjelas pada lanjutan ayat “Maka jika dia memperoleh
kebajikan, dia merasa puas, dan jika dia ditimpa suatu cobaan, dia
berbalik ke belakang”, artinya dia tidak peduli, dia hanya mengingat
hal buruk yang menimpanya saja dan melupakan hal-hal baik yang
pernah ia terima. Inilah kerugian yang nyata, karena orang yang
demikian tidak memiliki amal yang dapat diperhitungkan sedangkan

waktu tidak dapat diulang.%®

4. Ketenteraman Terkait Masalah Hati

a. Surah an-Nisa '(4) ayat 103

14256 22t 156 3050 g 15,455 L b 198306 Splia 4dad 136

B350 1 Gl o E3E5,50 &) 54l
“Artinya: Selanjutnya, apabila kamu telah menyelesaikan salat(mu),
ingatlah Allah ketika kamu berdiri, pada waktu duduk dan ketika

berbaring. Kemudian, apabila kamu telah merasa aman, maka
laksanakanlah salat itu (sebagaimana biasa). Sungguh, salat itu

64 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 6, hal.

362.

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XVII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 145-146.



67

adalah kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang
beriman.” (Q.S. an-Nisa/4: 103)%

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Islam mengajarkan supaya kita selalu taat kepada Allah,
menjalankan shalat bila sudah tiba waktunya meskipun sedang
berperang tetap dilakukan dengan disertai waspada. Selain
menjalankan shalat hendaknya selalu mengingat Allah, terlebih
ketika sedang berperang. Hal ini dapat mengendalikan diri bahwa
perjuangan yang dilakukan semata-mata mempertahankan jalan
Allah, bukan hendak saling bunuh ataupun balas dendam. Ketika
senantiasa mengingat Allah, seseorang akan melupakan kepentingan
dunia sehingga dia bersedia untuk kepentingan jalan Allah. Di lain
waktu pun kita tetap diperintahkan untuk selalu mengingat Allah
supaya hati menjadi tenteram.®’

Surah ar-Ra’d (13) ayat 28
S5l fals dn 33 i g 3 sl Bl gl o

“Artinya: (Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka
menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan
mengingat Allah hati menjadi tenteram.” (Q.S. ar-Ra 'd/13: 28)°

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Ayat ini menjelaskan bahwa iman menyebabkan seseorang
senantiasa mengingat Allah. Dengan iman, hati memiliki pusat atau
tujuan ingatan. Ingatan inilah yang akan menimbulkan rasa tenteram
dan segala macam kegelisahan, fikiran kusut, putus asa, ketakutan,

kecemasan, dan keragu-raguan akan hilang dengan sendirinya.

6 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, h.

253.

" Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 251-252.
68 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

103.



68

Segala penyakit hati obatnya ada di hati itu sendiri. Apabila tidak
segera diobati dengan keimanan yang menimbulkan ingatan pada
Allah, maka hati itu akan bertambah sakit dan dapat berujung pada

kufur nikmat.

Al-Qur’an membagi tingkat pengalaman nafsu menjadi tiga,
yaitu an-nafsul ammarah bissz ’, an-nafsul lawwamah, dan an-
nafsul musma’innah. Di sinilah perlu adanya iman dan mengingat
Allah sehingga kehendak hati dapat berpadu dengan dorongan nafsu

untuk mencapai rida Allah dengan ketenterman.®®

Surah al-Fajr (89) ayat 27
et 201 50

“Artinya: Wahai jiwa yang tenang!” (Q.S. al-Fajr/89: 27)"°

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar:

Yaitu jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal
kepada Allah, yakni telah tenang karena telah mencapai yakin
terhadap Allah. Mengutip pendapat Hasan al-Bishri tentang
muthmainnah, yaitu apabila Allah berkehendak mengambil nyawa
orang yang beriman, maka jiwanya tenteram terhadap Allah dan
Allah juga tenteram terhadapnya. Juga perkataan sahabat ‘Amr bin
‘Ash, apabila orang beriman akan meninggal, Allah mengutus dua
malikat kepadanya dengan suatu bingkisan dari surga. Kemudian
malaikat menyampaikan “keluarlah wahai jiwa yang telah mencapai

ketenteraman, dengan rida dan diridai Allah, keluarlah kepada Roh

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X111, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 93.
0 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal.

662.



69

dan Raihan. Allah senang kepadamu dan Allah tidak marah.” Maka
roh itu keluar lebih harum dari kasturi.”

5. Hal-Hal Yang Dapat Menenteramkan Hati Dan Jiwa

Dalam penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Mugma ‘innah
dapat diketahui beberapa hal yang dapat membuat hati dan jiwa menjadi

tenteram, yaitu:

“Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan itu)
melainkan sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan agar hatimu
tenang karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain dari Allah Yang
Mahaperkasa, Mahabijaksana.”’? (Q.S. Ali Imran /3: 126)

Buya Hamka menafsirkan ayat ini dengan mengelompokkannya
beserta beberapa ayat sebelum dan sesudahnya menjadi satu pembahasan,
yakni perbandingan antara kekalahan di perang Uhud dan kemenangan di
perang Badar. Buya Hamka menafsirkan bahwa tidak akan ada kekalahan
apabila selalu berpegang teguh pada sabar dan takwa. Sabar yang di
dalamnya termasuk taat kepada pemimpin dan takwa yang di dalamnya
termasuk keteguhan serta ketekunan dalam beribadah kepada Allah.” Jadi,
kabar gembira akan datangnya bala bantuan ketika peperangan tersebut
hanya bisa didapatkan ketika menanamkan sabar dan takwa dalam diri.
Apabila diri telah sabar, takwa, dan tawakkal kepada Allah maka

tenteramlah ia karena tidak ada kemenangan yang datang dari selain-Nya.

Sebagaimana disebutkan dalam surat al-Anfal(8) ayat 10, “Dan
tidaklah Allah menjadikannya melainkan sebagai kabar gembira agar
hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan kemenangan itu hanyalah dari sisi

Allah. Sungguh, Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.””* Terlepas dari ada

" Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153-154.
2 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, hal.

33-34.

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 73.
4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

579.



70

atau tidaknya bala bantuan dari Allah, tugas manusia dalam perang hanyalah
berikhtiar, berusaha dan berjuang segenap tenaga dengan teknik perang
yang ada.” Sehebat apapun strategi perang, dan seberapapun kekuatan yang
dimiliki tetapi jika di hatinya masih ada keraguan maka tidak akan berhasil.
Begitu pula jika hati telah yakin, tetap harus berbekal strategi dan kekuatan
yang cukup juga. Maka diperlukan pengetahuan untuk menyusun strategi

dan taktik perang.

Ayat tentang tenteram yang lain yang berkaitan dengan perang adalah
surat an-Nisa '(4) ayat 103, “Selanjutnya, apabila kamu telah menyelesaikan
salat(mu), ingatlah Allah ketika kamu berdiri, pada waktu duduk dan ketika
berbaring. Kemudian, apabila kamu telah merasa aman, maka
laksanakanlah salat itu (sebagaimana biasa). Sungguh, salat itu adalah
kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang beriman.”’®
Jadi supaya hati menjadi tenteram adalah dengan mengingat Allah di setiap
waktu. Dalam berperangpun pikiran harus ditujukan kepada Allah, karena
perang yang sedang dijalani juga dalam rangka jihad di jalan-Nya. Apabila
orang yang beriman telah mengamalkan petunjuk-petunjuk dari Allah

niscaya tidak akan ada kekalahan dalam menghadapi orang-orang kafir.””

Oleh karenanya menuntut ilmu juga sangatlah penting. Buya Hamka
menganjurkan dalam tafsirnya untuk menuntut ilmu pengetahuan terutama
ilmu berhitung, yakni untuk merenungi fakta-fakta yang terjadi di alam
semesta ini. Meskipun pengetahuan akal manusia terbatas, setidaknya sudah
berusaha untuk mempelajari sesuai dengan kemampuan. Dengan
mempelajari tanda-tanda yang ada di alam ini pada akhirnya akan
menunjukkan bahwa Allah itu ada, sehingga akan menimbulkan takwa
kepada-Nya. Setelah mengetahui di balik keteraturan alam adalah ada Yang

™ Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I1X, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 260.
6 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, h.

253.

" Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 252, 262.



71

Mencipta, maka hubungkanlah hatimu kepada Sang Pencita, bukan kepada
yang dicipta.’

Bukalah mata, hati, dan gunakanlah akal supaya dapat melihat tanda-
tanda Allah yang ada di alam ini. Sesungguhnya Allah memberi peetunjuk
kepada siapa saja yang dikehendaki. “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan
hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya
dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.””® (Q.S. ar-Ra 'd/13: 28).

Iman artinya percaya, yaitu percaya kepada Allah. Orang yang
beriman adalah yang menyerah sepenuhnya kepada Allah, mengerjakan

segala perintah-Nya dan menjauhi segala yang dilarang oleh-Nya.®°

Ketika orang yang beriman selalu mengingat Allah maka hatinya akan
menjadi tenteram. Hati yang beriman akan senantiasa mengingat Allah,
dengan demikian maka kegelisahan yang ada di hati maupun pikiran akan

hilang sehingga ia menjadi tenteram.8!

Disebutkan pula dalam surat Yznus(10) ayat 7 “Sesungguhnya orang-
orang yang tidak mengharapkan (tidak percaya akan) pertemuan dengan
Kami, dan merasa puas dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram
dengan (kehidupan) itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat
Kami,”®? yang demikian ialah orang yang renungannya hanya berkisar pada
benda saja, hanya di sekitar mahkluk tetapi tidak sampai kepada Sang
Khalig, sehingga ia hanya berpikir untuk kehudupan di dunia saja tanpa
berpikir untuk bertemu dengan Yang Maha Kuasa. Berbeda dengan orang
yang renungannya sampai kepada langit dan bumi, memperhatikan

pergantian siang dan malam, ia akan percaya adanya Tuhan, akan timbul

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155.
9 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

103.

8 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 323.
81 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X111, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 92-93.
82 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal.

263.



72

iman dalam dirinya. Dengan iman itu akan menjadikannya bertakwa karena
percaya bahwa hidupnya tidak hanya sampai di sini saja melainkan masih
ada kehidupan selanjutnya. Adanya harapan bertemu dengan Tuhan setelah
kematian membuatnya tidak takut mati dan ridha terhadap segala sesuatu

yang ditakdirkan untuknya.%?

Di samping menjadikan seseorang menyerah kepada Allah, akal yang
terus-menerus memikirkan segala sesuatu yang ada di alam ini akan
menumbuhkan kepercayaan terhadap kekuasaann-Nya. Sehingga semakin

ia berpikir, semakin bertambah kuat pula kepercayaannya.®

Allah memimpin orang yang beriman supaya mereka keluar dari
kegelapan menuju terang benderang dengan memberikan karunia berupa
ilmu pengetahuan dan rahasia ghaib sebagai penerangan rohani. Di
antaranya disebutkan pada Q.S. al-Bagarah(2) ayat 260, yakni tatkala Nabi
Ibrahim berkata kepada Allah supaya memperlihatkan bagaimana Allah

menghidupkan orang yang sudah mati.

“Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata, "Ya Tuhanku, perlihatkanlah
kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang mati.” Allah berfirman,
"Belum percayakah engkau?" Dia (Ibrahim) menjawab, "Aku percaya,
tetapi agar hatiku tenang (mantap)."”8 Tenang di sini Buya Hamka
menyebutan dalam tafsirnya “untuk menetapkan hatiku”. Bahwa
permintaan Nabi Ibrahim tersebut bukan karena beliau tidak percaya,
melainkan hanya ingin menambah pengetahuan dan menaikkan derajat

keimanannya dari Ilmu-Yagin menjani ‘dinul-Yaqin.®

Dia (Allah) berfirman, "Kalau begitu ambillah empat ekor burung,

lalu cincanglah olehmu kemudian letakkan di atas masing-masing bukit satu

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156.
8 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992, cet. 4, hal. 1.
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal.

385.

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I1I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 36.



73

bagian, kemudian panggillah mereka, niscaya mereka datang kepadamu
dengan segera."®" Pada penafsiran ayat ini terlebih dahulu beliau mengambil
penafsiran dari beberapa ulama terdahulu kemudian menyimpulkan
bahwasanya pada ayat ini Allah ingin menunjukkan kepada Nabi Ibrahim
bahwa Allah adalah Maha Kuasa atas segala sesuatu. Di antara penafsiran
yang dikutip adalah pendapat Abu Muslim, yaitu sebagaimana burung yang
dicincang dan diletakkan di atas bukit akan datang ketika dipanggil, sama
halnya dengan jiwa manusia kemanapun ia terbang atau pergi, ketika

Tuhannya memanggil niscaya ia akan kembali.®®

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa iman harus disertai
dengan ilmu pengetahuan. Sama halnya dengan kaum Nabi Isa yang
meminta untuk diberikan makanan dari langit. Mereka berkata, "Kami ingin
memakan hidangan itu agar tenteram hati kami dan agar kami yakin bahwa
engkau telah berkata benar kepada kami dan kami menjadi orang-orang
yang menyaksikan (hidangan itu)."®® (Q.S. al-Ma "idah/5: 113)

Mereka ialah orang-orang yang sudah matang imannya tetapi
pengetahuannya kurang, sehingga menurut mereka jika dapat memakan
makanan dari langit dapat menambah keteguhan kepercayaan iman mereka.
Bukan untuk menentang Allah melainkan hanya ingin menjadi orang yang
benar-benar menyaksikan.*° Begitu banyak tanda-tanda kekuasaan Allah
yang ada di alam ini tetapi mereka masih meminta hal yang demikian.

Permintaan mereka mirip dengan perkataan orang kafir yang
disebutkan dalam surat al-Isra’ (17) ayat 94-95, “Dan tidak ada sesuatu
yang menghalangi manusia untuk beriman ketika petunjuk datang

kepadanya, selain perkataan mereka, “mengapa Allah mengutus seorang

87 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal.

385.

8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ 111, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 38.
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal.

46.

% Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ VII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 91-92.



74

manusia menjadi rasul?” Katakanlah (Muhammad), “Sekiranya di bumi ada
para malaikat, yang berjalan-jalan dengan tenang, niscaya Kami turunkan

kepada mereka malaikat dari langit untuk menjadi rasul.”%*

Bukannya memperhatikan petunjuk yang dibawa oleh Rasulluah,
melainkan orang-orang kafir malah mempertanyakan mengapa yang
dijadikan rasul adalah seorang manusia yang tidak ada kelebihannya
dibanding mereka, mengapa bukan malaikat? Allah menjadikan rasul dari
bangsa manusia supaya bisa menjadi teladan bagi umat manusia. Jika
malaikat tinggal dan menetap di bumi menggantikan bangsa manusia maka
yang diutus menjadi rasul juga malaikat. Jika menuruti permintaan orang
kafir dengan mengutus malaikat menjadi rasul bagi manusia, malaikat yang
tidak laki-laki juga tidak perempuan itu tidak dapat memberi teladan kepada

manusia.*?

Jika seseorang tidak memiliki dasar iman di dalam dirinya, ia tidak
akan memperdulikan tanda-tanda kekuasaan Allah. Ada pula yang kembali
menjadi kafir sesudah pernah merasakan nikmatnya iman. “Barang siapa
kafir kepada Allah setelah dia beriman (dia mendapat kemurkaan Allah),
kecuali orang itu dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman
(diatidak berdosa), tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran,
maka kemurkaan Allah menimpanya dan mereka akan mendapat azab yang
besar.”®® (Q.S. an-Nahl/16: 106)

Meninggalkan keimanan karena hawa nafsu akan membuka jalan
kepada kejahatan dengan mengkhianati pendiriannya sendiri. Penyebabnya
adalah karena mereka lebih suka kepada kehidupan dunia dari pada

akhirat.®* Sebagaimana disebutkan dalam ayat selanjutnya, yaitu “yang

%1 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

546.

%2 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 134-135.
9 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

390.

% Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ X1V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 301-302, 305.



75

demikian itu disebabkan karena mereka lebih mencintai kehidupan di dunia
daripada akhirat, ...”% (Q.S. an-Naxl/16: 107)

Orang yang demikian hampir sama dengan yang disebutkan dalam
surat al-Hajj(22) ayat 11, “Dan diantara manusia ada yang menyembah
Allah hanya di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas,
dan jika dia ditimpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang. Dia rugi di
dunia dan di akhirat. Itulah kerugian yang nyata.”%

Buya Hamka mengutip pendapat beberapa ulama, diantaranya
menurut Abdurrahman bin Yazid bin Aslam yang menafsirkan bahwa
mereka itu adalah orang-orang yang munafik. Karena jika dengan beragama
dapat menjadikan dunianya membaik maka ia akan tekun beribadah, tetapi
jika dengan beragama akan menjadikan kehidupannya menurun maka ia
akan berpaling dari agama. Mereka beribadah hanya untuk mengharapkan
keuntungan dunia belaka.®” Mereka itulah orang yang rugi karena tidak

mendapatkan apapun dari dunia untuk bekalnya di akhirat.

Segala yang ada di dunia ini memang tampak menjanjikan, tetapi
Allah Yang Maha Kuasa berfirman, “Dan Allah telah membuat suatu
perumpamaan (dengan) sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram,
rezeki datang kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi
(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah, karena itu Allah
menimpakan kepada mereka bencana kelaparan dan ketakutan. Disebabkan
apa yang mereka perbuat.”® (Q.S. an-Nakl/16: 112). Bahwa seberapapun
nikmat yang Allah karuniakan akan dapat dicabut dengan mudah setiap saat

sehingga berganti dengan kelaparan dan ketakutan.%

% Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.
S';369:2.(9menterian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 6, hal.
S?76I?|.amka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XVII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 145.
% Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.
s:’399|€—3|.amka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 307.



76

Jadi dapat disimpulkan bahwa untuk menenteramkan hati yang paling
penting adalah iman. Untuk menimbulkan atau menguatkan iman dapat
dilakukan dengan cara merenungkan tanda-tanda kekuasaan Allah, maka
terlebih dahulu ia harus membekali diri dengan ilmu-ilmu pengetahuan. Jika
iman sudah tertanam dalam hati maka teruslah mengingat Allah di setiap
saat dan bertakwalah kepada-Nya maka hati akan menjadi tenteram.



BAB IV

ANALISIS KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DAN
RELEVANSINYA PADA MASA SEKARANG

A. KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DALAM KITAB
TAFSIR AL-AZHAR

Berdasarkan penjelasan pada bab sebelumnya dapat diketahui
beberapa rumusan terkait konsep ketenteraman menurut Buya Hamka dalam
kitab Tafsir al-Azhar, yakni hakikat ketenteraman, ketenteraman terkait
kehidupan dunia, ketenteraman dalam keteguhan beriman, ketenteraman

terkait masalah hati, dan hal-hal yang dapat menenteramkan hati dan jiwa.

Ketika membahas tentang hakikat ketenteraman, Buya Hamka
menuliskan bahwa ketenteraman yang dimaksud adalah yang mencakup
semua aspek dalam kehidupan, yaitu ketenteraman dalam urusan kehidupan
dunia, ketenteraman dalam beragama, dan ketenteraman hati. Meskipun

demikian, beliau lebih mengutamakan ketenteraman terkait urusan hati.

Hal ini dapat dilihat melalui penafsiran beliau pada surat al-Fajr(89)
ayat 27, yang mana pada ayat ini disebutkan secara langsung jiwa Al-
Mutma’innah, Buya Hamka mengartikannya dengan jiwa yang telah
mencapai ketenteraman. Kemudian beliau menjelaskan bahwa jiwa yang
telah tenteram ini sudah memenuhi aspek ketenteraman yang lain yaitu
ketenteraman dalam urusan kehidupan dunia dan ketenteraman dalam
beragama. Buya Hamka menjelaskan bahwa jiwa yang telah mencapai
ketenteraman adalah jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal
kepada Allah, yaitu telah tenang karena telah mencapai yakin terhadap
Allah.!

Dapat dikatakan memenuhi aspek ketenteraman dalam beragama

karena jiwa yang tenteram dapat tercapai dengan melaksanakan ajaran dan

Y Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153.
77



78

syariat agama, yakni dengan beriman, senantiasa mengingat Allah,
bertakwa, dan bertawakkal. Iman artinya percaya, yaitu percaya kepada
Allah. Orang yang beriman adalah yang menyerah sepenuhnya kepada
Allah, mengerjakan segala perintah-Nya dan menjauhi segala yang dilarang

oleh-Nya.?

Ketika orang yang beriman selalu mengingat Allah maka hatinya akan
menjadi tenteram. Hati yang beriman akan senantiasa mengingat Allah,
dengan demikian maka kegelisahan yang ada di hati maupun pikiran akan

hilang sehingga ia menjadi tenteram.®

Disebutkan dalam surat Y#nus(10) ayat 7 “Sesungguhnya orang-
orang yang tidak mengharapkan (tidak percaya akan) pertemuan dengan
Kami, dan merasa puas dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram
dengan (kehidupan) itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat Kami,*
Buya Hamka menafsirkan bahwa yang demikian ialah orang yang
renungannya hanya berkisar pada benda saja, hanya di sekitar mahkluk
tetapi tidak sampai kepada Sang Khalig, sehingga ia hanya berpikir untuk
kehudupan di dunia saja tanpa berpikir untuk bertemu dengan Yang Maha
Kuasa. Berbeda dengan orang yang renungannya sampai kepada langit dan
bumi, memperhatikan pergantian siang dan malam, ia akan percaya adanya
Tuhan, akan timbul iman dalam dirinya. Dengan iman itu akan
menjadikannya bertakwa karena percaya bahwa hidupnya tidak hanya
sampai di sini saja melainkan masih ada kehidupan selanjutnya. Adanya
harapan bertemu dengan Tuhan setelah kematian membuatnya tidak takut

mati dan rida terhadap segala sesuatu yang ditakdirkan untuknya.®

Dengan demikian maka akan terpenuhi pula aspek ketenteraman

dalam kehidupan di dunia, karena orang-orang yang beriman, selalu

2 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 323.
8 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 92-93.
4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal.

263.

5 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XI, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156.



79

mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal akan menyadari bahwa
kehidupan yang dijalani bukan hanya di dunia saja melainkan juga kelak di
akhirat, sehingga ia tidak akan mengorbankan keimanannya dan berpaling

pada kesenangan dunia yang bersifat sementara.

Jika dalam hal beragama dan kehidupan dunianya sudah tenteram
maka jiwa dan hatinya akan terhindar dari rasa cemas maupun gelisah. Dia
akan senantiasa ikhlas dalam menjalani hudup karena rida terhadap segala
sesuatu yang Allah takdirkan kepadanya, sehingga Allah juga meridhainya.
Sebagaimana yang dijelaskan pada surat al-Fajr(89) ayat 28, “Kembalilah
kepada Tuhanmu, dalam keadaan ridha dan diridhai”, inilah yang
didapatkan oleh jiwa yang telah mencapai ketenteraman. Buya Hamka
menuliskan bahwa Allah rida kepadanya karena telah menyaksikan sendiri
perjuangannya dalam menghadapi kehidupan untuk mencapai pada tingkat

jiwa yang tenteram.®

B. RELEVANSI KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA
DALAM KITAB TAFSIR AL-AZHAR PADA MASA SEKARANG

Jika dikaitkan dengan kondisi pada saat ini, bisa jadi masih banyak
orang yang lalai dengan ketenteraman hati dan jiwa, sehingga meskipun
secara materi kehidupan mereka sudah berkecukupan tetapi masih merasa
ada yang kurang sehingga mereka tidak pernah merasa cukup. Maka orang
yang hanya mengejar ketenteraman hidup tanpa memperdulikan
ketenteraman dalam beragama dan ketenteraman hati, tidak akan pernah

mendapatkan ketenteraman.

Berdasarkan beberapa rumusan yang telah dijelaskan sebelumnya,
dapat diketahui bahwa seseorang yang tampak tenteram tercukupi secara
materi belum tentu hatinya juga merasa tenteram, dan orang yang terlihat

tidak berkecukupan belum tentu tidak ada ketenteraman dalam hatinya.

® Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 154.



80

Dapat dilihat pada saat ini banyak orang yang memperkaya diri supaya
setiap kebutuhannya dapat terpenuhi, tetapi mereka lupa jika hatinya juga
memiliki kebutuhan yang harus dipenuhi. Semakin berjalannya waktu
seiring dengan perkembangan zaman membuat orang semakin sibuk dengan
kehidupan dunia. Di tengah globalisasi dan perkembangan dinamika sosial,
keimanan kerap kali terancam oleh keraguan, materialisme, dan sekularisme.
Terlebih perkembangan teknologi, di samping dapat digunakan sebagai
media dakwah dan meningkatkan pemahaman terhadap ajaran agama juga
dapat digunakan untuk menyebarkan ajaran-ajaran yang berlawanan atau
menyimpang dari ajaran yang benar. Dengan demikian pada masa yang

sekarang ini perlu lebih berhati-hati dalam segala hal.

Kemajuan teknologi menjadi tantangan baru pada umat beragama.
Dengan teknologi yang semakin maju maka semakin mudah pula untuk
mengakses segala hal. Dalam hal ini yang paling rentan terdampak ialah
remaja. Tidak sedikit remaja yang berlebihan dalam menggunakan ponsel
sehingga lalai terhadap kewajiban mereka untuk melaksanakan ibadah.

Kelalaian inilah yang akan menjauhkan mereka dari ketenteraman.

Kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri dalam
menghadapi permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja, yakni
ketika seseorang memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung tidak
stabil, diperlukan mental yang sehat untuk menghadapi berbagai konflik,
tuntutan, suasana hati yang berubah-ubah, dan kurangnya kemampuan
memecahkan masalah. Pada usia ini kesehatan mental sangat rentan
terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya tekanan dalam menjalani
hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan masyarakat yang
menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan merasa gagal

dibandingkan dengan orang lain.’

7 Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian Journal of
Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024, hal. 44-45.



81

Dari beberapa permasalahan-permasalahan tersebut perlu adanya
konsep ketenteraman untuk menjadi pedoman mereka dalam menjalani
hidup supaya menjadi tenteram sepenuhnya. Dengan mengamalkan ajaran-
ajaran yang disebutkan pada ayat-ayat Al-Mugma’innah  dapat

menghindarkan diri dari urusan dunia yang tidak diperlukan.

Sebagaimana disebutkan pada Q.S. ar-Ra’d(13) ayat 28, “(Yaitu)
orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan
mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi
tenteram.””® Buya Hamka menjelaskan bahwa iman menyebabkan seseorang
senantiasa mengingat Allah. Dengan iman, hati memiliki pusat atau tujuan
ingatan. Ingatan inilah yang akan menimbulkan rasa tenteram dan segala
macam kegelisahan, fikiran kusut, putus asa, ketakutan, kecemasan, dan
keragu-raguan akan hilang dengan sendirinya.® Dengan demikian seseorang
akan mengejar ketenteraman dalam beragama supaya dapat memperoleh
ketenteraman hati. Tetapi di sisi lain juga tetap mengusahakan ketenteraman
dalam kehidupan dunia karena ia masih hidup di dunia, yakni hanya sebagai
kebutuhan hidup dan beramal, bukan untuk kesenangan semata.

Dari penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Mutma 'innah,
konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan pada
masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk menghadapi
tantangan hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan kualitas diri.
Penjelasan terhadap ayat-ayat tersebut dapat mendorong seseorang untuk
mulai memikirkan ketenteraman hati dan jiwanya. Dengan mempelajari dan
mengamalkannya dapat menyadarkan perlunya memikirkan kehidupan di
akhirat kelak. Pembahasan ini dapat membantu menyadari pentingnya
ketenteraman dalam hidup, baik ketenteraman secara fisik maupun psikis,

secara spiritual maupun material.

8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal.

103.

® Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 93.



82

Tantangan hidup di masa modern ini meningkatkan kebutuhan akan
kesejahteraan mental dan spiritual. Untuk mengatasinya, seseorang dapat
merenungi ayat-ayat dalam al-Qur’an. Seperti ayat-ayat Al-Mu¢ma innah, di
samping menjelaskan makna, juga memberi petunjuk tentang bagaimana
untuk mendapatkan ketenteraman, yaitu dengan beriman, senantiasa

mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal.



BAB V

PENUTUP

A. KESIMPULAN

B.

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dipaparkan oleh penulis di
atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan untuk menjawab rumusan masalah
dalam penelitian ini, yakni:

1. Jiwa yang telah mencapai ketenteraman menurut Buya Hamka adalah
jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal kepada Allah, jiwa
telah tenang karena telah mencapai yakin terhadap Allah. Dari beberapa
penafsiran beliau terhadap ayat-ayat Al-Mufma’innah, tenteram
berbentuk dalam hal ketenteraman dalam kehidupan di dunia,
ketenteraman dalam beragama, dan ketenteraman hati. Adapun cara
untuk mencapai ketenteraman vyaitu dengan beriman, senantiasa
mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal.

2. Konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan
pada masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk
menghadapi tantangan hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan

kualitas diri.
SARAN

Sesudah meneliti dan mengkaji penafsiran ayat-ayat tenteram
menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar, penulis menyarankan
untuk melakukan penelitian terhadap penafsiran Buya Hamka dalam kitab
Tafsir al-Azhar atau pemikirannya dalam karyanya yang lain karena
keilmuannya sangat luas.

Terkait tema pembahasan pada penelitian ini, penulis menyarankan
untuk meneliti keterkaitan ataupun korelasi penafsiran Buya Hamka
terhadap ayat-ayat Al-Mugma’innah dengan konsep tasawuf beliau dan
bagaimana implementasinya pada masyarakat. Buya hamka menulis

tafsirnya dengan menyesuaikan dengan kondisi masyarakat pada masa itu,
83



84

maka dapat pula dilakukan kajian terhadap tema-tema pembahasan lain,
apakah masih relevan jika diterapkan pada kondisi masyarakat yang

sekarang.



DAFTAR PUSTAKA

Abd. Haris, Etika Hamka: Konstruksi Etik Berbasis Rasional Religius, Yogyakarta:
LKiS, 2010.

Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir Jilid 14 (Juz 27-28)/ Wahbah az-
Zuhaili, Jakarta: Gema Insani, 2014.

Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid. 9, (Jakarta: GEMA
INSANI, 2015).

Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta:
Pustaka Hati, 2022.

Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan
Penyembuhannya: Menguak Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan,
Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008.

Ali Nurdin, Saefuddin Zuhri, Menyembuhkan Penyakit Jiwa Dan Fisik, Jakarta:
Gema Insani, 2006.

al-Ragheb al-Asfahani, Mu’jam Mufradat Alfaz al-Qur’an, Beirut-Lebanon: Dar
Al-Kotob Al-ilmiyah, 2013.

Ari Wahyudi, Hanya dengan Mengingat-Mu, Aku Tenang, Bandung: Penerbit
Safina, 2018.

Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-
Munajjid, Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006.

Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-
Maragi (Ahmad Mustafa Al-Maragi), Semarang: PT. Karya Toha Putra
Semarang, 1986.

Bilif Abduh, Terapi Istighfar, Yogyakarta: Citra Risalah, 2011.

Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad
Elzaky, Jakarta: Zaman, 2015.

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya.

Dudi Rosyadi, Faturrohman, Terjemah Tafsir Al-Qurthubi/ Syaikh Imam Al-
Qurthubi, Jakarta: Pustaka Azzam, 2009.

Fityan Amaliy, Edi Suwanto, Tafsir al-Qur'an Al-Aisar/ Syaikh Abu Bakar Jabir
Al-Jazairi, Jakarta Timur: Darus Sunnah Press, 2014.

85



86

H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan
Publika, 2018.

Haidar Musyafa, Memahami HAMKA, Tangerang Selatan: Imania (Pustaka lIMaN
Group), 2019.

Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan:
Penerbit Imania, 2019.

Hamka, Falsafah Hidup, Penerbit Uminda, 1981.

------ , Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992.
------ , Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978.
------ , Studi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

------ , Tafsir Al Azhar Juzu’ I-XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982-1988.
------ , Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2016.

------ , Tasawuf Modern, Jakarta: Republika Penerbit, 2015.

Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan
Tagarrub, Jakarta: Atisa, 1992.

Hasyim Muhammad, Psikologi Qur'ani: Tafsir Tematik Ayat-Ayat Sufistik dalam
al-Qur'an, Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015.

Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka”,
dalam el-Umdah Jurnal llmu alQuran dan Tafsir, Vol. 1, No. 1, Januari-Juni
2018.

Ibnu Mukram, Jamalud-din Muhammad, Lisan al- ‘4rabi, Beirut: Dar as-Sadr, 1992,
jil. 13.

Idrus H. Alkaff, Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an, Bandung: Penerbit PUSTAKA,
1993.

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian
Agama RI Dengan Lembaga llmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena
Kejiwaan Manusia Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016.

Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan
Akhlak, Jakarta: Kamil Pustaka, 2017.



87

Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan
Sosial Orang Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta:
Diva Press, 2007.

M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita,
Bekasi: PT. Penjuru llmu Sejati, 2014.

M. Azhari Hatim, Menyucikan Jiwa: Konsep Ulama Salaf/ Ahmad Faried,
Surabaya: Risalah Gusti, 1993.

M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami al-Qur'an, Tangerang: Lentera Hati, 2015.

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an,
Tangerang: PT. Lentera Hati, 2016.

M. S. Nasrullah, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah dalam al-Qur'an: Sebuah
Konstruksi Filsafat Sejarah: Studi Atas Hukum dan Norma dalgm Sejarah
dan Masyarakat/ Ayatullah Muhammad Bagqir Shadr, Jakarta: Shadra Press,
2010.

M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang
Pemikiran Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990.

Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa
Dzurriyyah, 2010.

Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, dalam
Medina-Te, Jurnal Studi Islam, VVol. 14, No. 1, Juni 2016.

Mawardi Labay EI-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Taqwa, Jakarta:
al-Mawardi Prima, 2003.

Miftahul Ulum, Agustin Mufarohah, Tarjamah Sabilul 'Abid 'Ala Jauharah at-
Tauhid/ Kiai Haji Sholeh Darat, Bogor: Arya Duta, 2018.

Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika
al-Qur’an Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang,
2012.

Muhammad bin Shalih Al-munajjid, Silsilah Amalan Hati: Ikhlas, Tawakal,
Optimis, Takut, Syukur, Ridha, Sabar, Mushabah, Tafakkur, Mahabbabh,
Taqwa, Wara, Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006.

Muhammad Isa Anshory, Penjelasan Inti Ajaran Islam/ Markaz Al-Urwah Al-
Wutsga, Solo: Pustaka Arafah, 2010.

Muhtadi, dkk, Tafsir al-Wasith/ Wahbah az-Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2013.



88

Najib Junaidi, Manajemen Qalbu Ulama Salaf/ Syaikh Ahmad Farid, Surabaya:
Pustaka eLBA, 2016.

Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta:
PUSTAKA PELAJAR, 2016.

Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah
Taqgwa terhadap Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda,
Jogjakarta: Diva Press, 2007.

Nurussakinah Daulay, Pengantar Psikologi Dan Pandangan Al-Qur’an Tentang
Psikologi, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2019).

Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian
Journal of Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024.

Saifuddin Zuhri, Menuju Kesucian Hati/ Abdul Hadi bin Hasan Wahbi, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2002.

Samsul Munir Amin, llmu Tasawuf, Jakarta: Amzah, 2012.

Shodig, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017.

Suaib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh
Penerapannya, Malang: UIN-MALIKI PRESS, 2013.

Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Kota Depok: PT. Rajagrafindo Persada, 2017).

Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang:
Pustaka Nuun, 2004.

Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-
Farmawi, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996.

Tim Penerjemah Qisthi Press, Tafsir Muyassar/ ‘Aidh al-Qarni, Jakarta: Qisthi
Press, 2007.

Tristiadi Ardi Ardani, Istigomah, Psikologi Positif Perspektif Kesehatan Mental
Isam, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2020.

Umar Mujtahid, Iman Kepada Allah/ Ali Muhammad ash-Shalaby, Jakarta: Ummul
Qura, 2014.

Ustadz Muji Effendi, 5 Fitur Hidup Tenang, Yogyakarta: Laksana, 2019.

Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan
Hakiki, Jakarta: al-Mawardi Prima, 2004.



89

Zaairul Haq, Suluk Ketentraman Jiwa Sunan Bonang, Bantul: Media Insani, 2012.



BIODATA PENULIS

Nama : Falichatul lbriza

Tempat/Tgl Lahir : Kendal, 28 Juli 2000

Jenis Kelamin : Perempuan

Kewarganegaraan : Indonesia

Agama . Islam

Institusi : Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan : llmu Al-Qur’an dan Tafsir

Alamat Institusi : Kampus 2 UIN Walisongo Semarang, Jalan Prof. Hamka,

Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa Tengah

Alamat Rumah : Ds. Pucangrejo Rt 02/ Rw 01 Kec. Pegandon Kab. Kendal
No. Hp/Wa : 083842157727 / 089519883752

Alamat E-mail : falichatulibriza0728@gmail.com

FB : Falichatul lbriza

IG - brizz728

Pendidikan Formal

2003-2006  : TK ABA Tarbiyatul Athfal Gubugsari
2006-2012  : SD N 1 Gubugsari

2012-2015 : SMP N 1 Pegandon

2015-2018 : MAN Kendal

90


mailto:falichatulibriza0728@gmail.com

2018-sekarang: UIN Walisongo Semarang
Pendidikan Non Formal:
TPQ NU 04 IPNU-IPPNU Pucangrejo

MDA NU 04 Nasy’atul Ulumirroimin Pucangrejo

91



