
    
 

TENTERAM DALAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-AZHAR 

(Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-

Muṭma’innah) 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Dalam Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

 

 

Disusun oleh : 

FALICHATUL IBRIZA 

NIM: 1804026049 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2024 



 
 

ii 
 

 

 



 
 

iii 
 

 



 
 

iv 
 

 

 

 

 

 



 
 

v 
 

MOTO 

 

اءَ اللُّٰ  اءُوْنَ اِلََّٓٓ انَْ يٓشََٓ   بَ ُا اعْلٰمَيِنَْ وَمَا تَشََٓ

“Artinya: Dan kamu tidak dapat mnghendaki (menempuh jalan itu) kecuali 

apabila dikehendaki Allah, Tuhan seluruh alam.” (Q.S. at-Takw𝑖r̅/81: 29)   



 
 

vi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Kata Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 ا

 ب

 ت

 ث

 ج

 ح

 خ

 د

 ذ

 ر

 ز

 س

 ش

 ص

 ض

 ط

 ظ

 ع

 غ

 ف

 ق

 ك

 ل

 م

 ن

 و

 هـ

Alif 

Bā’ 

Tā’  

Ṡā’ 

Jīm 

Ḥā’ 

Khā’ 

Dāl 

Żāl 

Rā’ 

zai 

sīn 

syīn 

ṣād 

ḍād 

ṭā’ 

ẓa’ 

‘ain 

gain 

fā’ 

qāf 

kāf 

lām 

mīm 

nūn 

wāw 

hā’ 

Tidak dilambangkan 

b 

t 

ṡ  

j 

ḥ 

kh 

d 

ż 

r 

z  

s 

sy  

ṣ 

ḍ 

ṭ 

ẓ 

‘ 

g 

f 

q 

k 

l 

m 

n 

w 

h 

Tidak dilambangkan 

be 

te 

es (dengan titik di atas) 

je 

ha (dengan titik di bawah) 

ka dan ha 

de 

zet (dengan titik di atas) 

er 

Zet 

es  

es dan ye 

es (dengan titik di bawah)  

de (dengan titik di bawah) 

te (dengan titik di bawah) 

zet (dengan titik di bawah) 

koma terbalik di atas 

Ge 

Ef 

Qi 

Ka 

el 

em 

en 

W 

Ha 



 
 

vii 
 

 ء

 ي

hamzah 

yā’ 

` 

Y 

Apostrof 

Ye 

 

B. Vokal 

1. Vokal Pendek dan penerapannya 

….  َ … 

….  َ … 

….  َ … 

Fatḥah 

Kasrah 

Ḍammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

A 

i 

u 

 

2. Vokal Panjang (maddah) 

Fathah + alif ditulis Ā 

jāhiliyyah 

ā 

tansā 

ī 

karīm 

ū 

 

furūḍ 

 ditulis جاهليّة

Fathah + ya’ mati ditulis 

 ditulis تنسى

Kasrah + ya’ mati ditulis 

 ditulis كريم

Dammmah + wawu 

mati 

ditulis 

 ditulis فروض

 

3. Vokal Rangkap  

Fathah + ya’ mati 

 بينكم

Fathah + wawu 

mati 

 قول

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

Ai 

bainakum 

au 

qaul 

 

4. Vokal Pendek dalam apostrof 



 
 

viii 
 

 أأنتم

 ا عدتّ

 لئن شكرتم

ditulis 

ditulis 

ditulis 

a’antum 

u’iddat 

la’in syakartum 

 

C. Tā’ Marbūṭah 

 حكمة

 عّلة

 كرامة الأولياء

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ḥikmah 

‘illah 

karāmah al-auliyā’ 

 

D. Syaddah (Tasydid) 

 متعددّة

 عدةّ

ditulis 

ditulis 

muta’addidah 

‘iddah 

 

E. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah 

  ditulis al-Qur’ān القرأن

 ditulis al-Qiyās القياس

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah 

 ’ditulis as-Sama السّماء

 ditulis asy-Syams السّمس

 

F. Penulisan Kata 

 ditulis Żawi al-furūd ذوى الفروض

  ditulis Ahl as-sunnah أهل السّنة

 

 

  



 
 

ix 
 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الريم

 Alhamdulillāh atas nikmat Allāh SWT, yang senantiasa mencurahkan kasih 

sayang, hidayah, taufiq, serta inayah-Nya kepada seluruh hamba-hamba-Nya. 

Shalawat serta salam selalu tercurah limpahkan kepada pelita kita nabi ākhiruz 

zaman  yakni Nabi Muhammad Saw, keluarga, sahabat dan seluruh umatnya, 

sehingga dengan risalah yang dibawanya kita dapat merasakan kedamaian sampai 

sekarang ini. 

 Skripsi yang saya tulis ini berjudul “TENTERAM DALAM PERSPEKTIF 

TAFSIR AL-AZHAR (Studi Penafsiran Buya Hamka Terhadap Ayat-Ayat Al-

Muṭma’innah)”. Skripsi ini dapat selesai dan disusun guna memenuhi salah satu 

syarat dalam memperoleh gelar sarjana Strata 1 (S1) Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora, Jurusan Ilmu Al-Qur’an dam Tafsir Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang. 

 Terselesaikannya skripsi ini banyak mendapat dukungan dan bimbingan 

yang diberikan oleh beberapa pihak. Atas hal itu, penulis dari lubuk hati yang 

terdalam menyampaikan banyak terimakasih atas kontribusi yang diberikan: 

1. Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Bapak Dr. Mokh. Sya’roni, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui pembahasan 

skripsi ini. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag. dan bapak M. Sihabudin. M.Ag., selaku Ketua dan 

Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah memberikan izin dalam 

penulisan skripsi ini. 

4. Bapak Dr. Muhammad Kudhori, M.Th.I. selaku pembimbing 1 dan Wali 

Dosen yang begitu sabar dan ikhlas serta bersedia meluangkan pikiran, 

tenaga, dan juga waktu dalam penulisan skripsi ini. 



 
 

x 
 

5. Ibu Mutma’inah, M.S.I., selaku pembimbing 2 yang bersedia meluangkan 

pikiran, tenaga, dan juga waktu dalam penulisan skripsi ini. 

6. Dosen-dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang yang telah sabar dan ikhlas membekali setiap ilmu yang 

disampaikan kepada penulis, dan seluruh karyawan Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

7. Terkhusus untuk kedua orang tuaku tersayang dan tercinta yakni Bapak 

Nurudin dan Ibu Nur Chasanah yang selalu menguatkan, mendukung, 

mencurahkan seluruh tenaga, perhatian dan curahan do’a serta dukungan 

untuk anak-anaknya. 

8. Kepada guru-guru saya dari kecil hingga sekarang, atas bekal ilmu yang 

telah disampaikan kepada penulis. 

9. Teman-teman IAT angkatan 18, khususnya IAT-A, terima kasih telah 

memberikan dukungan, dan telah menemani proses belajar dari awal hingga 

detik akhir terselesaikannya penulisan skripsi ini. 

10. Teman-teman di rumah, terkhusus Daril Muqomah (almh) yang telah 

memberi dukungan dan semangat kepada penulis untuk melanjutkan 

penulisan skripsi ini. 

11. Kepada Abdullah Umar yang telah menguatkan, memotivasi, memberi 

dukungan dan semangat kepada penulis untuk melanjutkan menyelesaikan 

penulisan skripsi, juga menemani penulis dalam pengembaraan mencari 

ilmu dan memberikan kenangan yang begitu luar biasa. 

12. Tak lupa kepada berbagai pihak yang telah mendo’akan dan mendukung 

penulis untuk terselesaikan karya tulis ini. Balasan dari penulis hanyalah 

ucapan Jazākumullāh khairan kaṡīran wa aḥsana kaṡīran. 

Akhir kata, penulis menyadari dalam penulisan ini juah dari kata sempurna, 

sebab itu penulis berharap agar pembaca kiranya berkenan untuk memberikan kritik, 

saran dan masukan agar penulis dapat memperbaikinya. Harapannya, tulisan ini 

dapat memberikan manfaat khususnya bagi penulis sendiri dan umumnya bagi para 

pembaca. Aamiin ….    



 
 

xi 
 

 

 

  



 
 

xii 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ................................................................................................ i 

HALAMAN DEKLARASI KEASLIAN ................................................................ ii 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING .................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................ iv 

MOTO ..................................................................................................................... v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................ vi 

HALAMAN UCAPAN TERIMA KASIH ............................................................ ix 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xii 

ABSTRAK ............................................................................................................ xv 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. LATAR BELAKANG MASALAH ............................................................. 1 

B. RUMUSAN MASALAH ............................................................................. 8 

C. TUJUAN DAN MANFAAT PENELITIAN ............................................... 8 

D. TINJAUAN PUSTAKA .............................................................................. 9 

E. METODE PENULISAN ............................................................................ 10 

F. SISTEMATIKA PENULISAN .................................................................. 12 

BAB II TENTERAM DAN TAFSIR TEMATIK ................................................. 14 

A. TENTERAM .............................................................................................. 14 

1. Pengertian Tenteram ............................................................................... 14 

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Ketenteraman ................................ 17 

B. TAFSIR TEMATIK ................................................................................... 36 

1. Definisi Tafsir Tematik .......................................................................... 36 

2. Urgensi Tafsir Tematik .......................................................................... 38 



 
 

xiii 
 

3. Perbedaan Anatara Metode Tafsir Tematik dengan Metode yang Lain . 39 

BAB III BUYA HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR .......................................... 42 

A. RIWAYAT HIDUP BUYA HAMKA ....................................................... 42 

1. Biografi ................................................................................................... 42 

2. Pendidikan .............................................................................................. 44 

3. Karya-Karya ........................................................................................... 46 

B. KITAB TAFSIR AL-AZHAR ...................................................................... 49 

1. Latar Belakang Penulisan ....................................................................... 49 

2. Corak Penafsiran .................................................................................... 50 

3. Metode Penafsiran .................................................................................. 52 

4. Sistematika Penulisan ............................................................................. 53 

C. PENAFSIRAN BUYA HAMKA TENTANG AYAT-AYAT TENTERAM

 55 

1. Hakikat Ketenteraman ............................................................................ 55 

2.    Ketenteraman Terkait Kehidupan Di Dunia ........................................... 58 

3. Ketenteraman Terkait Keteguhan Iman.................................................. 61 

4. Ketenteraman Terkait Masalah Hati ....................................................... 66 

5. Hal-Hal Yang Dapat Menenteramkan Hati dan Jiwa ............................. 69 

BAB IV ANALISIS KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DAN 

RELEVANSINYA PADA MASA SEKARANG ................................................. 77 

A. KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DALAM KITAB 

TAFSIR AL-AZHAR ........................................................................................... 77 

B. RELEVANSI KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA 

DALAM KITAB TAFSIR AL-AZHAR PADA MASA SEKARANG ............... 79 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 83 

A. KESIMPULAN .......................................................................................... 83 



 
 

xiv 
 

B. SARAN ...................................................................................................... 83 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 85 

BIODATA PENULIS ........................................................................................... 90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xv 
 

ABSTRAK 

Kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri dalam menghadapi 

permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja, yakni ketika seseorang 

memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung tidak stabil, diperlukan mental 

yang sehat untuk menghadapi berbagai konflik, tuntutan, suasana hati yang 

berubah-ubah, dan kurangnya kemampuan memecahkan masalah. Pada usia ini 

kesehatan mental sangat rentan terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya 

tekanan dalam menjalani hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan 

masyarakat yang menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan 

merasa gagal dibandingkan dengan orang lain. Hal itulah yang menjadi latar 

belakang dari penelitian ini. 

Penelitian ini membahas tentang bagaimana konsep ketenteraman menurut 

Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar dan bagaimana relevansinya dalam 

kehidupan di masa sekarang. Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan atau 

library research dengan memakai metode tematik atau mauḍu’i.  

Jiwa yang telah mencapai ketenteraman menurut Buya Hamka adalah jiwa 

yang sudah sepenuhnya menyerah dan bertawakkal pada Allah, jiwa yang telah 

tenang sebab telah sampai pada yakin terhadap Allah. Dari beberapa penafsiran 

beliau terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah, tenteram berbentuk dalam hal 

ketenteraman dalam kehidupan di dunia, ketenteraman dalam beragama, dan 

ketenteraman hati. Adapun cara untuk mencapai ketenteraman yaitu dengan 

beriman, senantiasa mengingat Allah, bertaqwa, dan bertawakkal. 

Konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan pada 

masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk menghadapi tantangan 

hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan kualitas diri. 

 

 

Kata kunci: Tenteram, Buya Hamka, Al-Azhar.



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. LATAR BELAKANG MASALAH 

Dalam kitab Tafsir al-Azhar dijelaskan bahwa al-Qur’an merupakan 

obat dari berbagai penyakit, terutama penyakit yang menyerang jiwa 

manusia. Tidak sedikit penyakit jiwa yang bisa diobati dengan al-Qur’an 

seperti kesombongan, hasad, putus asa, malas, bodoh, mementingkan diri 

sendiri dan sebagainya. Dengan membaca dan menghayati ayat-ayat al-

Qur’an niscaya berangsur-angsur dapat mengurangi penyakit yang 

demikian.1 

Sebagaimana kesehatan fisik, kesehatan mental juga sama 

pentingnya karena kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri 

dalam menghadapi permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja, 

yakni ketika seseorang memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung 

tidak stabil, diperlukan mental yang sehat untuk menghadapi berbagai 

konflik, tuntutan, suasana hati yang berubah-ubah, dan kurangnya 

kemampuan memecahkan masalah. Pada usia ini kesehatan mental sangat 

rentan terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya tekanan dalam 

menjalani hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan masyarakat yang 

menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan merasa gagal 

dibandingkan dengan orang lain.2 

Manusia terdiri dari jasmani dan rohani. Jasmani diartikan sebagai 

tubuh manusia secara fisik, sedangkan rohani diartikan sebagai jiwa 

manusia. Jiwa yang suci atau bersih akan menimbulkan pikiran yang bersih 

dengan perilaku yang baik, tetapi jiwa yang kotor akan menimbulkan 

pikiran yang tidak tenang dengan perilaku yang tidak baik. Ilmu yang 

mempelajari proses mental dan tingkah laku manusia yang berkaitan dengan 

                                                           
1 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu Ke-13-14, (Jakarta: Pustaka Panjimas Jakarta, 1983), hlm. 114-115. 
2 Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian Journal of 

Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024, hal. 44-45. 



2 
 

 
 

kehidupan sehari-hari adalah psikologi. Psikologi mencakup beberapa isu, 

seperti kehidupan keluarga, pendidikan, pekerjaan, interaksi sosial, 

kesehatan mental, gangguan mental dan lain-lain.3 

Lemahnya jiwa tidak hanya menjadikan seseorang melakukan 

kejahatan kepada orang lain tetapi juga dapat berdampak pada dirinya 

sendiri. Jiwa yang sehat mampu beradaptasi dengan diri sendiri, orang lain, 

masyarakat atau lingkungan sekitarnya. Gangguan kejiwaan adalah sering 

merasa cemas tanpa diketahui sebabnya, merasa malas, tidak ada gairah 

untuk bekerja dan badan terasa lesu.4 Kecemasan ialah keadaan emosional 

yang terkadang muncul dengan tanda perasaan tegang dan khawatir hal 

buruk akan terjadi. Kecemasan sering kali terjadi tanpa alasan yang jelas 

karena disebabkan oleh pikiran sendiri yang menduga-duga. Lain halnya 

dengan rasa takut, ia muncul sebab adanya fakta atau keadaan yang 

membahayakan.5 

Ketika rasa cemas telah menguasai hati dan pikiran seseorang, rasa 

cemas itu akan berubah menjadi ketakutan yang berlebihan sehingga apabila 

dibiarkan berlarut-larut dapat menjadikan orang tersebut kehilangan 

keyakinan. 6  Dapat diambil pelajaran dari kisah Qarun yang cemas dan 

khawatir kalau kekayaannya akan berkurang. Begitu juga Fir’aun yang takut 

kekuasaannya akan tumbang menjadikannya lupa diri sehingga ia tidak 

percaya dengan Tuhan bahkan ia menganggap dirinya adalah Tuhan. 

Menurut Shalafus Shalih, perasaan cemas, takut, dan khawatir ialah 

pertanda dari Allah bahwa keimanan kita sedang menurun. Sebab orang 

yang beriman tidak akan merasa cemas, takut, ataupun khawatir karena ia 

                                                           
3 Nurussakinah Daulay, Pengantar Psikologi Dan Pandangan Al-Qur’an Tentang Psikologi, 

(Jakarta: Prenadamedia Group, 2019) hlm. 149-150. 
4 Tristiadi Ardi Ardani, Istiqomah, Psikologi Positif Perspektif Kesehatan Mental Isam, Bandung: 

PT Remaja Rosdakarya, 2020, h. 154. 
5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI 

Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam 

Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93. 
6 Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan Penyembuhannya: Menguak 

Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan, Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008, h. 76. 



3 
 

 
 

yakin Allah akan melindungi dan menjamin kehidupannya.7 Sebagaimana 

firman Allah dalam Q.S. Fuṣṣilat (41) ayat 30-31: 

Di dalam al-Qur'an kecemasan digambarkan melalui beberapa term. 

Pertama, kecemasan digambarkan melalui term خوف (takut). Dalam al-

Qur’an, term takut dengan bermacam-macam bentuk kata (derivasinya) 

disebutkan 124 kali di 42 surat. Diantaranya disebutkan dalam Q.S. al-

Aḥq𝑎̅f (46): 13 

ُ ثُُٓ اسْتَ قٰيُواٍ فَلََ خَوْفٌ عَمَيْهِمْ وَ لََّ هُمْ يََْزَنُ وْنَ   اِنٓ اعٓذِيْنَ قاَعُوْا بَب انَا اللّٰ

“Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang berkata, "Tuhan kami 

adalah Allah," kemudian mereka tetap istiqamah tidak ada rasa khawatir 

pada mereka, dan mereka tidak (pula) bersedih hati.”8 

Orang-orang mukmin yang tenang hatinya dengan kehadiran Allah, 

tidak akan ada rasa takut dalam jiwanya terhadap hal-hal yang akan terjadi. 

Sebesar apapun sesuatu yang akan menimpanya mereka akan tetap tenang 

karena mereka percaya dan yakin bahwa Allah selalu bersamanya.9 

Takut dibedakan menjadi dua, takut positif dan takut negatif. Takut 

positif ialah naluri yang memperingatkan seseorang dari bahaya sehingga 

senantiasa berhati-hati dan waspada, seperti takut tertimpa musibah, takut 

kepada Allah, murka dan siksa-Nya. Sedangkan kecemasan tanpa sebab 

termasuk dalam takut yang negatif. Ketakutan tersebut akan menghambat 

kemajuan seseorang karena sebelum ia memutuskan atau melakukan 

sesuatu ia sudah mengkhawatirkan hal-hal yang akan menimpanya di 

kemudian waktu, sehingga hal-hal yang sebenarnya mudah akan menjadi 

terasa sulit karena terlalu dipikirkan.10 

Kedua, kecemasan digambarkan melalui term  حزن (sedih). Di 

dalam al-Qur’an, term sedih dengan bermacam-macam bentuk kata 

                                                           
7 Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan Penyembuhannya: Menguak 

Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan, Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008, h. 44. 
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 9, h. 

255. 
9 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 12, h. 399. 
10 Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan Taqarrub, 

Jakarta: Atisa, 1992, h. 128-129. 



4 
 

 
 

(derivasinya) disebutkan 42 kali di 25 surat. Diantaranya disebutkan dalam 

Q.S. al-Baqarah (2): 38 

ْ هُدًی فَ  لًاۖ فاَِمٓا يََتْيَِ نٓكُمْ مِنِّّ ي ْ هَا جََِ یَ فَلََ خَوْفٌ عَمَيْهِمْ يَنْ تبَِعَ هُدَاقُ مْنَا اهْبِطوُْا مِن ْ

 وَ لََّ هُمْ يََْزَنُ وْنَ 

“Artinya: Kami berfirman, "Turunlah kamu semua dari surga! 

Kemudian jika benar-benar datang petunjuk-Ku, tidak ada rasa takut pada 

mereka dan mereka tidak bersedih hati." 11 

Kesedihan atau duka cita tersebut ialah terkait peristiwa 

(penderitaan) masa lalu yang pernah dialami seperti tertimpa musibah, 

kesulitan, atau peristiwa-peristiwa tidak menyenangkan lainnya. Jika suatu 

musibah atau kesulitan menimpa seseorang yang berjiwa positif maka ia 

akan memperoleh pelajaran dari masalahnya dan dapat menyelesaikannya. 

Tetapi apabila hal tersebut menimpa seseorang yang berjiwa negatif maka 

ia akan bingung dan gugup tidak tahu apa yang harus ia lakukan sehingga 

dapat melumpuhkan semangat kerja dan akhirnya akan menghambat 

kemajuan.12 

Ketiga, kecemasan digambarkan melalui term   ضَيْق (bersempit dada). 

Di dalam al-Qur’an, term bersempit dada dalam beberapa derivasinya 

disebutkan 13 kali di 10 surat. Diantaranya disebutkan dalam Q.S. an-Naḥl 

(16): 127 

ِِۚ وَلََّ تََْزَنْ عَمَيْهِمْ وَلََّ تَكُ فِی ضَيْقٍ مِآ يََْكُرُوْنَ وَ  رُكَ اِلَّٓ بِِللّٰ اصْبِْ وَمَا صَب ْ  

“Artinya: Dan bersabarlah (Muhammad) dan kesabaranmu itu 

semata-mata dengan pertolongan Allah dan janganlah engkau bersedih hati 

terhadap (kekafiran) mereka dan jangan (pula) bersempit dada terhadap tipu 

daya yang mereka rencanakan.”13 

Allah melarang Nabi Muhammad saw. bersempit dada terhadap 

penganiayaan orang musyrik sebab Allah akan senantiasa memberi 

                                                           
11 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, h. 

88. 
12 Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan Taqarrub, 

Jakarta: Atisa, 1992, h. 134-135. 
13 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, h. 

417. 



5 
 

 
 

pertolongan, kekuatan dan ketenangan. Seorang hamba hendaknya tidak 

merasa cemas, sedih hati ataupun kesal dan tidak pula tergesa-gesa meminta 

datangnya ketetapan Allah karena Allah Maha Mengetahui, Dialah yang 

lebih tahu yang terbaik bagi hamba-Nya.14 

Keempat, kecemasan digambarkan melalui term هَلوُْعًا (berkeluh 

kesah). Di dalam al-Qur’an, term keluh kesah disebutkan hanya sekali, 

yakni dalam Q.S. al-Ma’𝑎̅rij (70): 19 

نْسَانَ خُمِقَ هَمُوْعًا  اِنَّٓ الِْْ

“Artinya: Sungguh, manusia diciptakan bersifat suka mengeluh.”15 

 berarti cepat gelisah, keinginan meluap-luap (rakus). Manusia  هلع 

diciptakan berpotensi memiliki keinginan yang kuat untuk mencapai hal-hal 

yang diinginkan. Potensi inilah yang mengundang manusia untuk meraih 

kebahagiaannya. Tetapi keinginan yang sangat kuat itu akan menjadikan 

manusia mudah goyah apabila ditimpa keburukan. Ketika ditimpa 

keburukan ia akan mudah mengeluh, dan sebaliknya, ketika ditimpa 

kebaikan ia akan mudah kikir.16 

Gangguan kecemasan terjadi karena beberapa faktor, diantaranya 

masalah hidup, masalah fisiologis (keturunan), faktor lingkungan dan faktor 

kepribadian.17 Seseorang dengan kepribadian rendah diri akan cenderung 

lebih mudah merasa cemas. Mereka akan selalu merasa khawatir kalau 

dirinya tidak mampu mencapai apa yang ia inginkan sehingga menimbulkan 

rasa cemas. Orang yang mudah cemas akan sulit mendapatkan ketenangan 

jiwa. 

Semua orang menginginkan kehidupan yang bahagia dengan masa 

depan yang baik dan hati yang tenang. Tetapi di sisi lain, setiap orang pasti 

                                                           
14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 6, h. 778. 
15 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, h. 

334. 
16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 14, h. 319. 
17 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI 

Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam 

Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93. 



6 
 

 
 

pernah merasa cemas dan khawatir meskipun tidak semua orang yang cemas 

mengalami gangguan kecemasan. Seseorang yang mengalami gangguan 

kecemasan akan menunjukkan gejala-gejala seperti khawatir berlebihan 

bahkan insomnia. Khawatir berlebihan yang dimaksud ialah kekhawatiran 

yang terus terjadi hampir setiap hari dengan jangka waktu yang panjang. 

Kondisi tersebut akan menjadikan hati selalu gelisah dan tidak tenang 

sehingga menyebabkan sulit tidur atau sering terbangun saat tidur.18 

Kecemasan dapat muncul disebabkan oleh banyak hal. Dalam 

menjalani kehidupan, setiap orang pasti pernah memiliki masalah, ketika 

satu masalah selesai akan ada masalah lain yang menghampiri. Ketika 

remaja, seseorang akan mengkhawatirkan takdir masa dewasanya, apa 

pekerjaannya, berapa gajinya, cukupkah untuk menafkahi keluarga dan lain 

sebagainya. Tetapi setelah sampai pada masa dewasa ia akan mulai 

mengkhawatirkan kehidupan akhiratnya, bagaimana menghapus dosa yang 

pernah dilakukan, sudah cukupkah bekal untuk di akhirat, bagaimana 

supaya khusnul khatimah dan sebagainya. Perasaan tersebut akan 

menimbulkan kegelisahan, ketakutan, keraguan, dan putus asa. Mengingat 

tujuan setiap orang ialah untuk hidup bahagia dan tenang, hal tersebut 

bertolak belakang dengan fitrah manusia yang menginginkan ketenteraman 

dan rasa nyaman di setiap saat dalam kondisi apapun. Dalam Q.S. al-Fajr 

(89): 27 disebutkan: 

يَٓ تُ هَا اعنٓ فْسُ اعْيُطْيَئِنٓةُ   يََٰٓ

“Artinya: Wahai jiwa yang tenang!”19 

Mengenai makna kata tenteram pada ayat tersebut para mufassir 

memiliki penjelasan yang berbeda-beda. Diantaranya M Quraish Shihab 

dalam tafsirnya al-Miṣbah memaknainya sebagai jiwa yang tenang, aman 

dan tenteram karena banyak mengingat Allah, meyakini wujud dan janji-

                                                           
18 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI 

Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena Kejiwaan Manusia Dalam 

Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016, h. 93-94. 
19 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, h. 

662. 



7 
 

 
 

Nya serta melakukan amalan-amalan dengan ikhlas. 20  Dalam Tafsir al-

Qurṭubi disebutkan maknanya menurut beberapa ulama, yaitu jiwa yang 

tenang dan yakin bahwa Tuhannya adalah Allah SWT, tenang dengan 

pahala dari Allah dan riḍa terhadap ketentuan Allah.21  Dalam tafsir al-

Maragi dimaknai sebagai hati yang selalu merasa tenang dan tenteram 

karena merasa perbuatannya selalu dalam pengawasan Allah, jiwanya riḍa 

dan merasa diriḍai, selalu berpegang pada syariat serta tidak mudah 

tergoyahkan oleh nafsu dan keinginan.22 Sedangkan dalam tafsir al-Azhar 

disebutkan bahwa jiwa yang sudah mencapai ketenteraman ialah yang 

sepenuhnya telah menyerah dan bertawakal pada Tuhannya. Disebutkan 

pula kriterianya yaitu tidak mengeluh, selalu bersyukur, sabar, tetap tenang 

menirima kabar gembira maupun kabar menakutkan, dan yang pasti selalu 

mengingat Allah.23 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa ulama tafsir 

memiliki kriteria sendiri-sendiri mengenai jiwa yang tenteram. Penafsiran 

dalam kitab-kitab tafsir pada umumnya kata Al-Muṭma’innah diartikan 

dengan ketenangan, berbeda dengan Buya Hamka, beliau mengartikan kata 

Al-Muṭma’innah sebagai ketenteraman. Dengan demikian, penulis memiliki 

keinginan untuk melakukan penelitian (mengkaji) tentang makna jiwa yang 

tenteram dengan kata Al-Muṭma’innah dengan perspektif tokoh mufassir 

Abdulmalik Abdulkarim Amrullah (Buya HAMKA) dalam kitabnya Tafsir 

Al-Azhar.  

Adapun beberapa pertimbangan penulis memilih Tafsir al-Azhar 

sebagai rujukan dalam memahami makna kata tenteram tersebut. Adapun 

yang melatarbelakanginya yakni dalam Tafsir al-Azhar Buya Hamka 

                                                           
20 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 15, h. 299. 
21 Dudi Rosyadi, Faturrohman, Terjemah Tafsir Al-Qurthubi/ Syaikh Imam Al-Qurthubi, Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2009, jil. 20, h. 394. 
22 Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-Maragi (Ahmad 

Mustafa Al-Maragi), Semarang: PT. Karya Toha Putra Semarang, 1986, jil. 10, h. 273. 
23 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid. 9, (Jakarta: GEMA INSANI, 2015), 

hlm. 577. 



8 
 

 
 

menggunakan bahasa yang tidak sulit untuk dipahami oleh seluruh kalangan 

khusunya kaum awam. Beliau menafsirkan ayat al-Qur'an dengan ayat 

lainnya dan menafsirkan ayat dengan hadis (tafsir bil ma'ṡur). Beliau juga 

memperkaya tafsirnya dengan sejarah, antropologi serta sosiologi sebagai 

sumber penafsiran atau disebut dengan tafsir al-adab al-ijtima'i. Tafsir al-

Azhar menyesuaikan ayat-ayat al-Qur'an dengan perkembangan masyarakat 

dan Buya Hamka juga mengaitkan ayat-ayat al-Qur'an dengan isu-isu 

kontemporer.24 Dengan demikian judul yang akan diberikan penulis dalam 

penelitian ini adalah Kecemasan Dalam Perspektif al-Qur'an (Studi 

Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir al-Azhar). 

 

B. RUMUSAN MASALAH 

Topik pembahasan yang menjadi rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah: 

A. Bagaimana konsep tenteram menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir 

al-Azhar? 

B. Bagaimana relevansi konsep ketenteraman jiwa menurut Buya Hamka 

dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa sekarang? 

 

C. TUJUAN DAN MANFAAT PENELITIAN 

Tujuan penelitian dari topik pembahasan ini yakni: 

1. Untuk mengetahui konsep tenteram menurut Buya Hamka dalam kitab 

Tafsir al-Azhar. 

2. Untuk mengetahui relevansi konsep ketenteraman jiwa menurut Buya 

Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa sekarang. 

Adapun manfaat penelitian dalam pembahasan ini yakni: 

                                                           
24 Haidar Musyafa, Memahami HAMKA, Tangerang Selatan: Imania (Pustaka IIMaN Group), 

2019, h. 495-496. 



9 
 

 
 

1. Secara teoritis, karya tulis dalam penelitian ini akan memberikan 

khazanah keilmuan di bidang tafsir terkait pemikiran Buya Hamka 

dalam penafsirannya mengenai ayat-ayat tenteram. 

2. Secara praktis, karya tulis penelitian ini ditujukan guna syarat 

memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) dalam Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora, Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. 

 

D. TINJAUAN PUSTAKA 

1. M. Wahid Nasrudin, skripsi dengan judul “Gangguan Kecemasan 

Dalam Perspektif al-Qur'an (Pendekatan Psikologi)”. Pada skripsi 

tersebut disajikan ayat-ayat al-Qur'an yang membahas tentang 

kecemasan dan cara mengatasinya dalam al-Qur'an dan 

kontekstualisasinya dengan fokus pada tafsir al-Misbah. Penelitian ini 

berbeda dengan apa yang akan diteliti penulis yakni pemikiran Buya 

Hamka dalam tafsir al-Azhar. 

2. Nuri Qomarul Laili, skripsi dengan judul “Mindfulness Therapy Untuk 

Menangani Overthinking Pada Wanita Dewasa Di Desa Sedati Gede 

Kecamatan Sedati Kabupaten Sidoarjo”. Pada skripsi tersebut 

dibandingkan perubahan kondisi individu yang bermasalah antara 

sebelum dan sesudah melakukan konseling. Adapun penelitian yang 

akan ditempuh penulis berbeda dengan skripsi tersebut, penulis hendak 

meneliti konsep tenteram menurut pemikiran Buya Hamka dalam tafsir 

al-Azhar.  

3. Syarifah Zurrahmah, skripsi "Peran al-Qur'an Dalam Menanggulangi 

Kecemasan Mahasiswa Fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas 

Islam Negeri Ar-Raniry". Pada skripsi ini membahas tentang sebab-

sebab kecemasan mahasiswa untuk menjelaskan peran al-Qur'an dalam 

menanggulanginya. Adapun penelitian yang akan ditempuh penulis 

dengan menggunakan pemikiran Buya Hamka dalam tafsir al-Azhar. 



10 
 

 
 

4. Asiyah Istitha’a, skripsi dengan judul “Studi Penaffsiran Lafadz 

Muthmainnah Dalam Tafsfir Al-Azhar”. Fokus penelitian dari skripsi ini 

adalah tema dan pembahasan yang ada di dalam ayat-ayat tenteram di 

dalam Tafsir al-Azhar. Adapun penulis lebih memfokuskan pada makna 

tenteram yang dimaksud oleh Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar 

beserta faktor-faktor yang dapat mempengaruhi ketenteraman. 

5. Abd Basid, jurnal “Konsep Ketentraman Hidup Perspektif Quraish 

Shihab (Studi Surah Al-Insyirah Dalam Tafsir Al-Misbah)”. Penelitian 

ini membahas konsep tenteram di dalam surah al-Insyirah menurut M. 

Quraish Shihab. Adapun penulis meneliti ayat tenteram dalam al-Qur’an 

di berbagai surah dengan perspektif Buya Hamka. 

 

E. METODE PENULISAN 

Dalam menyusun penelitian yang terarah dan sistematis 

membutuhkan suatu metode untuk memperlancar kegiatan penelitian 

supaya dapat mencapai hasil yang maksimal. Metode ialah cara atau 

langkah-langkah yang akan ditempuh dalam pelaksanaan penelitian, yakni 

dengan menerapkan seperangkat aturan atau kaidah yang umum digunakan 

dalam suatu penelitian.25 Ada pula beberapa hal terkait metode dan proses 

penelitian, yakni sebagai berikut : 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Pendekatan yang peneliti gunakan dalam karya ilmiah ini ialah 

pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif adalah usaha untuk 

mendapatkan suatu pengetahuan dengan cara peneliti melakukan 

beberapa tahapan tertentu seperti mengumpulkan data, 

mengorganisasikannya, dan menginterpretasikan informasi yang 

diperoleh melalui pendekatan literasi.26 

                                                           
25 Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: PUSTAKA 

PELAJAR, 2016, h. 103. 
26 Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: PUSTAKA 

PELAJAR, 2016, h. 17. 



11 
 

 
 

Adapun jenis penelitian pada karya ilmiah ini ialah penelitian 

studi kepustakaan (library research), yakni penelitian yang data 

utamanya dihimpun sepenuhnya dari data kepustakaan. Data yang 

dimaksud ialah data yang bersifat teoretis, konseptual, maupun gagasan-

gagasan. 

2. Sumber Data 

Pada karya ilmiah ini penulis mengumpulkan data dengan 

metode kepustakaan (library research), yaitu mengumpulkan data atau 

informasi-informasi yang bersifat kepustakaan seperti buku, jurnal dan 

lain-lain. 

Adapun sumber data yang menjadi rujukan penulis dalam 

penelitian ini diantaranya :  

a) Primer: kitab Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka  

b) Sekunder: literatur bacaan dari buku, tesis, skripsi, jurnal, maupun 

sumber-sumber lain yang berkaitan dengan ayat-ayat tenteram. 

c) Pengumpulan Data: yaitu upaya yang dilakukan oleh peneliti untuk 

menghimpun informasi yang berkaitan dengan topik atau masalah 

yang akan diteliti. Penulis menempuh pengumpulan data dengan 

penelitian library research (studi kepustakaan). Sumber data utama 

pada penelitian inilebih menitikberatkan pada kajian-kajian pustaka. 

Adapun proses pencarian data dan informasi-informasi melalui 

sumber primer yaitu kitab Tafsir al-Azhar dan sumber sekunder 

seperti buku, jurnal, dan literatur lain yang berkaitan dengan tema 

penelitian.  

Penulis terlebih dahulu mencari ayat-ayat yang menyebutkan kata 

tenteram yang di dalam al-Qur’an disebut dengan kata al-

muṭma’innah dengan berbabgai derivasinya. Dalam hal ini penulis 

menggunakan kitab al-Mu’jam al-Mufahras Li’alf𝑎̅ẓ al-Qur’𝑎̅n al-

Kar 𝑖̅ m sebagai rujukan. Kemudian penulis mengumpulkan 

penafsiran ayat-ayat tersebut dalam beberapa kitab tafsir, di 



12 
 

 
 

antaranya ialah kitab Tafsir al-Azhar. Penulis juga mengumpulkan 

materi-materi terkait tenteram dari beberapa buku rujukan yang lain. 

d) Analisis Data: yaitu suatu proses mencari dan menyusun data guna 

menemukan informasi-informasi yang akan digunakan dalam 

penelitian dengan cara menelaah dan mengelompokkan secara 

sistematis kemudian membuat kesimpulan sehingga mudah 

dipahami. Analisis data yang peneliti gunakan adalah metode 

analisis deskripsi, yakni metode menganalisis data guna 

menggambarkan atau mendeskripsikan terkait tema yang akan 

diteliti secara sistematis.27 

Terlebih dahulu penulis mengidentifikasi data yang telah 

dikumpulkan berupa tafsir ayat-ayat tenteram kemudian membuat 

kesimpulan. Pada penelitian ini, penulis menjabarkan bagaimana 

konsep tafsir ayat tentang tenteram menurut Buya Hamka dalam 

kitab Tafsir al-Azhar dan bagaimana relevansi konsep ketenteraman 

jiwa menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar pada masa 

sekarang. 

F. SISTEMATIKA PENULISAN 

Bab I terdiri dari beberapa sub bagian, bagian pertama memaparkan 

latar belakang masalah penulis memilih topik yang akan diteliti dengan 

judul “Tenteram dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Penafsiran Buya 

Hamka dalam Tafsir Al-Azhar)”, bagian kedua memaparkan rumusan 

masalah penelitian, bagian ketiga memaparkan tujuan dan manfaat yang 

akan didapat dalam penelitian, bagian keempat memaparkan tinjauan 

pustaka guna menunjukkan bahwa skripsi yang diteliti bebas dari plagiat 

dan kesamaan dari penelitian sebelumnya, bagian kelima memaparkan 

metodologi penulisan yang digunakan pada skripsi ini, dan bagian keenam 

memaparkan sistematika penulisan skripsi. 

                                                           
27 Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Kota Depok: PT. Rajagrafindo Persada, 2017), hlm. 348. 



13 
 

 
 

Bab II berisi landasan teori yang terdiri dari beberapa sub bagian, 

bagian pertama memaparkan tentang pengertian tenteram secara umum, 

bagian kedua memaparkan tentang faktor-faktor yang berpengaruh terhadap 

ketenteraman. 

Bab III berisi penyajian data yang terdiri dari beberapa sub bagian, 

bagian pertama memaparkan riwayat hidup Buya Hamka diantaranya 

biografi hidup, pendidikan, dan karya-karyanya, bagian kedua memaparkan 

tentang kitab Tafsir Al-Azhar yang dijadikan rujukan dalam penelitian, 

diantaranya latar belakang penulisan kitab Tafsir Al-Azhar, corak penafsiran, 

metode dan sistematika penulisannya, bagian ketiga menyajikan penafsiran 

Buya Hamka tentang ayat tenteram. 

Bab IV berisi analisis data yang terdiri dari dua sub bab, yang 

pertama memaparkan konsep ketenteraman menurut Buya Hamka dalam 

kitab Tafsir al-Azhar, dan sub bab kedua memaparkan bagaimana relevansi 

konsep ketenteraman menurut Buya Hamka pada masa sekarang. 

Bab V berisi penutup yang menyajikan kesimpulan dari keseluruhan 

pembahasan yang dipaparkan termasuk juga jawaban dari beberapa 

rumusan masalah, serta saran dari penulis sebagai tambahan yang dapat 

dikaji lebih lanjut kedepannya. 

 



 

14 
 

BAB II 

TENTERAM DAN TAFSIR TEMATIK 

A. TENTERAM 

1. Pengertian Tenteram 

a) Secara Bahasa 

Kata tenteram di dalam al-Qur’an disebut dengan  ُالْمُطْمَئنَِّة 

(al-muṭma’innah) berasal dari kata طمن yang artinya  َطَأمَْنَ الشيء 

(menenagkan sesuatu), سكَّنه (menenangkan, mendiamkan). 

Sedangkan kata  ُالطُّمَأنْيِْنَة artinya  ُالسُّكون (keheningan), dan  ََّاطْمَأن – 

 artinya merasa damai.1 طُمأنْيِنة – اطْمئنانً 

Menurut al-Ragheb al-Asfahani dalam Mu’jam Mufradat 

Alfaẓ al-Qur’ 𝑎̅n mengartikan kata الْمُطْمَئِنَّةُ    dengan arti diamnya 

sesuatu yang sebelumnya bergerak atau tenangnya sesuatu yang 

sebelumnya bergerak. 2  Dalam kitab Tafsir al-Qurṭubi, Imam al-

Qurṭubi menyebutkan bahwa kata الْمُطْمَئِنَّةُ    artinya as-sakinah al-

m𝑢̅qinah, yaitu yang tenang dan yakin.3 Sedangkan dalam Tafsir al-

Maragi kata ُالْمُطْمَئِنَّة  diartikan dengan arti tetap dan teguh.4  

Di dalam al-Qur’an, tenteram disebutkan dengan kata  ُالْمُطْمَئِنَّة 

dalam Bahasa Arab artinya yang tenang, merupakan isim fa’il dari  

 ـاطِْمِئنَْانًا  ـيطَْمَإنُِّ   yang berarti merasa tenang atau tenteram. Dalam اطِْمَأنََّ 

Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an kata مُطْمَئِنٌّ    berarti yang tenang, yang 

tetap, yang tenteram.5  Menurut Mahmud Yunus dalam kamusnya, 

kata  َّمُطْمَئِن berati yang tenang, yang tetap, yang tenteram, dari kata 

                                                           
1 Ibnu Mukram, Jamalud-din Muhammad, Lisan al-‘Arabi, Beirut: Dar as-Sadr, 1992, jil. 13, hal. 

268. 
2 al-Ragheb al-Asfahani, Mu’jam Mufradat Alfaz al-Qur’an, Beirut-Lebanon: Dar Al-Kotob Al-

ilmiyah, 2013, hal. 344. 
3 Dudi Rosyadi dan Faturrahman, Terjemah Tafsir Al Qurthubi/ Syaikh Imam Al Qurthubi, Jakarta: 

PUSTAKA AZZAM, 2009, jil. 20, hal. 394. 
4 Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-Maraghi/ 

Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Semarang: PT. Karya Toha Putra Semarang, 1993, juz. 30, hal. 273. 
5 Idrus H. Alkaff, Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an, Bandung: Penerbit PUSTAKA, 1993, hal. 246. 



15 
 

 
 

dasar ََّاطِْمَأن  yaitu berarti tenang, tenteram, tidak takut, tidak 

khawatir.6 

b) Secara Istilah 

Di dalam al-Qur’an, kata al-muṭma’innah disebutkan 

sebagai na’at dari kata al-nafs النَّفْسُ الْمُطْمَئنَِّةُ    (an-nafsul-muṭma’innah) 

yakni berarti jiwa yang tenang. Dalam Tafsir Kemenag 

(Kementerian Agama), kata an-nafsu dalam hal ini ialah jiwa atau 

kesadaran manusia, dan kata al-muṭma’innah diartikan dengan yang 

tenang, sehingga an-nafsul-muṭma’innah adalah gambaran kondisi 

hati yang tenang karena iman, yakni jiwa yang suci dikarenakan 

iman dan amal salih yang dia kerjakan.7 

Menurut M Quraish Shihab dalam kitab Tafsir Al-Mishbah, 

jiwa yang tenang adalah jiwa yang merasa aman dan tenteram 

karena banyak berżikir dan mengingat Allah. Disebutkan pula an-

nafsul-muṭma’innah menurut pemahaman ulama’ berarti jiwa yang 

tenang serta yakin teradap wujud Allah dan janji-Nya, yang mana 

semua itu disertai dengan amal yang ikhlas.8 

Dalam Kitab Tafsir al-Aisar, Syaikh Abu Bakar Jabir al-

Jazairi menjelaskan an-nafsu al-muṭma'innah adalah jiwa yang 

mukmin dan aman, diselamatkan pada hari ini dari siksaan Allah 

karena ia telah mendapat kabar gembira bahwa akan memperoleh 

keselamatan. Jiwa yang tenang, yang percaya pada janji dan 

ancaman Allah sehingga mereka beriman dan bertakwa juga 

meninggalkan segala kemusyrikan dan kejahatan. Dengan demikian 

                                                           
6 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, hal. 

240. 
7 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal. 

394. 
8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 15, hal. 299. 



16 
 

 
 

mereka merasa tenteram dan tenang dengan beriman dan berżikir 

kepada Allah.9 

Menurut 'Aidh al-Qarni, yakni jiwa orang mukmin yang 

salih yang rela menerima agama Allah beserta ketetapan dan 

pemberian-Nya. Jiwa yang tenang dan senantiasa berżikir, 

mengikuti Rasulullah serta meyakini janji dan ancaman-Nya.10 

Menurut ahli tasawuf dalam Tafsir al-Alusi, dijelaskan 

bahwa al-muṭma’innah adalah jiwa yang disinari oleh cahaya hati 

secara sempurna, sehingga jiwa tersebut terlepas dari sifat hina dan 

berhias dengan akhlak terpuji serta terdiam dari pertentangan tabiat. 

Jiwa yang tenang adalah yang tenteram dan yakin bawa Tuhannya 

adalah Allah sehingga dia merendahkan diri kepada-Nya. Dalam 

kitab Ṣafwatut-Taf 𝑎̅ sir, dijelaskan jiwa yang tenang, yakni jiwa 

yang suci dan bersih, tenang dengan janji Allah serta tidak memiliki 

rasa takut dan kecemasan.11 

Ṭuma’ninah atau ketenteraman hati adalah kepercayaan dan 

keteguhan yang ada setelah hilangnya rasa gelisah, cemas, dan 

terguncang.12 Nafsu muṭmainnah ialah posisi ketika jiwa diliputi 

oleh rasa optimis, rendah diri, dan bahagia.13 Nafsu muṭma’innah 

telah tercapai apabila jiwa merasa tenang bersama Allah dan merasa 

tenteram karena mengingat-Nya.14 

Dalam al-Qur’an, kata al-muṭma’innah disebutkan dalam 

beberapa derivisi  sebanyak 13 kali di 12 ayat. Semua penyebutan 

                                                           
9 Fityan Amaliy, Edi Suwanto, Tafsir al-Qur'an Al-Aisar/ Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, 

Jakarta Timur: Darus Sunnah Press, 2014, Cet. 4, jil. 7, hal. 919, 921. 

10 Tim Penerjemah Qisthi Press, Tafsir Muyassar/ 'Aidh al-Qarni, Jakarta: Qisthi Press, 2007, jil. 

4, hal. 604. 

11 Ali Nurdin, Saefuddin Zuhri, Menyembuhkan Penyakit Jiwa Dan Fisik, Jakarta: Gema Insani, 

2006, hal. 18-20. 
12 Saifuddin Zuhri, Menuju Kesucian Hati/ Abdul Hadi bin Hasan Wahbi, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2002, hal. 225. 
13 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 154. 

14 M. Azhari Hatim, Menyucikan Jiwa: Konsep Ulama Salaf/ Ahmad Faried, Surabaya: Risalah 

Gusti, 1993, hal. 70. 



17 
 

 
 

kata tenteram hanya disandarkan kepada Allah, karena rasa tenteram 

yang sebenar-benarnya hanya bersumber dari-Nya. Segala sesuatu 

yang pasti hanya bersumber dari Allah sedangkan keragu-raguan 

pasti bersumber dari selain-Nya. 

Berikut tabel ayat-ayat yang menyebutkan kata tenteram 

dalam berbagai jenis derivisinya dalam al-Qur’an. 

No. Surah Ayat Kategori 

1 Al-Baqarah (2) 260 Madaniyyah 

2 𝐴̅li Imr𝑎̅n (3) 126 Madaniyyah 

3 An-Nis𝑎̅’ (4) 103 Madaniyyah 

4 Al-M𝑎̅’idah (5) 113 Madaniyyah 

5 Al-Anf𝑎̅l (8) 10 Madaniyyah 

6 Y𝑢̅nus (10) 7 Makkiyyah 

7 Ar-Ra'd (13) 28 Madaniyyah 

8 An-Naḥl (16) 106, 112 Makkiyyah 

9 Al-Isr𝑎̅' (17) 95 Makkiyyah 

10 Al-Ḥajj (22) 11 Madaniyyah 

11 Al-Fajr (89) 27 Makkiyyah 

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Ketenteraman 

Nafsu muṭma'innah merupakan tingkatan jiwa yang paling tinggi, 

dimana manusia sudah terlepas dari sifat insaniyah dan menuju pada sifat 

Ilahiyah. Untuk mencapai tingkat ketenteraman tersebut, ada beberapa 

faktor yang dapat mempengaruhi jiwa (hati) seseorang. Adapun faktor-

faktor tersebut antara lain adalah sebagai berikut: 

a. Keimanan dan Amal Salih 

Salah satu faktor yang dapat menciptakan ketenangan jiwa 

adalah keimanan. Keimanan yang kokoh dan benar juga disertai 

dengan kesabaran dan ketaatan pada ajaran agama Islam dapat 

membawa jiwa pada ketenangan. Iman adalah keyakinan hati yang 



18 
 

 
 

mengikat, mendorong, dan mengarahkan seseorang pada suatu 

perbuatan atau perilaku.15 

Dalam bahasa Arab, kata 𝑖̅m 𝑎̅n ( (إيِْمَان    berarti keimanan, 

kepercayaan, berasal dari kata امَٓنَ ـ يؤُْمِنُ ـ إيِْمَانًا yang berarti beriman 

atau percaya. 16  Di dalam buku Mengukur Keimanan, Shodiq 

menuliskan bahwa secara etimologis, iman adalah kepercayaan atau 

pembenaran, yaitu sikap membenarkan sesuatu atau menganggap 

dan mempercayai bahwa sesuatu itu adalah benar. Secara masyhur 

konsep iman sering didefinisikan dengan mempercayai atau 

meyakini dalam hati, menyatakan secara lisan, dan mengamalkan 

dengan perbuatan yakni melakukan perintah dan meninggalkan 

larangan yang diajarkan dalam agama Islam.17 

Iman merupakan salah satu dimensi keberagaamaan yang 

penting dan mendasar dalam agama Islam. Konsep iman atau 

keimanan bukan sekedar percaya dan membenarkan keberadaan 

Allah SWT atau percaya terhadap kebenaran ajaran agama Islam 

saja, melainkan lebih dari itu yakni meyakini dengan sepenuh hati 

sehingga keyakinan itu menjadi aqidah, dan sebagai pandangan 

hidup yang mempengaruhi serta menimbulkan perasaan dan 

membentuk sikap seseorang.18 

Ahlussunnah wal Jamaah menetapkan bahwa iman adalah 

menampakkan penerimaan hati atas sesuatu yang dibawa oleh 

Rasulullah saw berupa ilmu-ilmu yang bersifat pokok dengan 

kesungguhan dan kemantapan hati. Ulama’ Ahlussunnah wal 

Jamaah menyatakan bahwa keimanan seseorang dapat bertambah 

                                                           
15 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 53. 

16 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, 

hal. 49. 

17 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 63-64. 

18 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 87. 



19 
 

 
 

atau berkurang sesuai dengan ketaatannya. Ketika amal baik 

seseorang berkurang maka berkurang pula keimanannya. Dapat 

disimpulkan bahwa amal merupakan syarat kesempurnaan iman.19 

Ali Muhammad Ash-Shallabi dalam bukunya menuliskan 

bahwa pondasi iman dapat diwujudkan melalui tiga hal, yaitu, 

dengan mengucapkan dua kalimat syahadat, dengan kata hati, dan 

amalan hati. Dengan kata hati, artinya seseorang mengetahui makna 

dari dua kalimat syahadat dan membenarkan bahwa yang 

disampaikan Rasulullah saw adalah dari Allah SWT. Sedangkan 

dengan amalan hati berarti seseorang menerima tauhid, terbebas dari 

syirik, mencintai Allah, rasul dan agama-Nya, serta bertekad untuk 

patuh kepada Allah dan rasul-Nya.20 

Orang yang beriman dengan iman yang sebenar-benarnya 

disebut sebagai mukmin, yakni mereka yang membuktikannya 

dengan amal perbuatan. Kata amal asalnya dari bahasa Arab yang 

artinya pekerjaan, sedangkan amal salih adalah pekerjaan yang luhur 

atau mulia.21 Sebagian orang Islam memahami amal salih hanya 

sebatas kegiatan religi (ibadah) antara hamba dengan Tuhannya, 

padahal pada hakikatnya segala perbuatan baik yang dilakukan oleh 

orang yang beriman semata-mata karena Allah adalah termasuk 

amal salih.22 

Orang yang beriman adalah yang senantiasa mengerjakan 

amal salih dengan ikhlas, kemudian berharap kepada Allah SWT 

supaya menerima amalnya dan memberikan balasan (pahala), ia 

                                                           
19 Miftahul Ulum, Agustin Mufarohah, Tarjamah Sabilul 'Abid 'Ala Jauharah at-Tauhid/ Kiai Haji 

Sholeh Darat, Bogor: Arya Duta, 2018, cet. 2, hal. 48, 95. 

20 Umar Mujtahid, Iman Kepada Allah/ Ali Muhammad ash-Shalaby, Jakarta: Ummul Qura, 2014, 

hal. 288. 

21 Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan Sosial Orang 

Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 12. 

22 Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan Sosial Orang 

Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 37-38. 



20 
 

 
 

menjauhi perbuatan-perbuatan yang buruk karena takut mendapat 

siksa dari Allah SWT sebagai balasannya.23 

Mengutip dari pendapat Munir, bahwa ibadah-ibadah yang 

dilaksanakan dengan baik dan disertai keimanan yang penuh kepada 

Allah SWT akan melahirkan perasaan dekat dengan Allah SWT, 

sehingga menjadikan ia senantiasa berhati-hati dalam berucap 

maupun bertindak. 24  Dengan demikian, ibadah-ibadah yang ia 

kerjakan dapat menambah keimanannya sehingga menjadi lebih 

kuat dan mantap. Begitu pula iman yang semakin kuat itu akan 

menjadikan ia lebih baik dalam melaksanakan ibadah dan amal-amal 

lainnya. 

Quraish Shihab berpendapat dalam tafsirnya, bahwa Allah 

telah menganugerahkan kemampuan kepada setiap manusia, maka 

hendaknya mereka menyadari bahwa diatas kemampuannya ada 

Allah yang berkuasa atas segala sesuatu termasuk kemampuan yang 

mereka miliki. Ketetapan Allah terkait anugerah-Nya bagi hamba 

yang taat tidak berubah-ubah. Meskipun demikian, manusia dilarang 

merasa bangga dan beranggapan bahwa nikmat kebahagiaan yang 

mereka raih adalah hasil dari amal-amal baiknya, karena manusia 

tidak akan mampu melakukan segala sesuatu tanpa bantuan Allah.25 

Dalam ajaran agama Islam kita mengenal istilah rukun iman 

yang terdiri dari enam hal, yaitu iman kepada Allah SWT, iman 

kepada malaikat-malaikat Allah SWT, iman kepada kitab-kitab 

Allah SWT, iman kepada rasul-rasul Allah SWT, iman kepada hari 

akhir, dan iman kepada qaḍa’ dan qadar Allah SWT.  

Menurut M. Quraish Shihab dalam kitab Tafsir al-Mishbah 

menuliskan, bahwa keyakinan kepada Allah dan hari akhir sering 

                                                           
23 Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022, 

hal. 82. 

24 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 82. 

25 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 14, hal. 520-521. 



21 
 

 
 

disebutkan untuk mewakili rukun iman yang lain karena keduanya 

mencakup makna rukun iman yang lainnya. 26  Riḍa Allah dapat 

diraih dengan beriman kepada Allah dan hari Kemudian disertai 

dengan amal salih. Sedangkan menurut Shodiq dalam bukunya 

Mengukur Keimanan, menyatakan bahwa pada dasarnya pokok 

keimanan dalam Islam adalah iman kepada Allah SWT dan rasul-

Nya yaitu Nabi Muhammad saw sebagaimana pernyataan dua 

kalimat syahadat. Pendapat ini berdasarkan, bahwa ketika seseorang 

beriman kepada Allah SWT dan rasul-Nya, secara otomatis ia akan 

menerima dan mengamalkan segala yang diajarkan oleh Rasulullah 

dalam al-Qur'an maupun hadis.27 Sehingga secara tidak langsung ia 

juga meyakini dan mengimani rukun iman yang lainnya. 

Apabila seseorang telah beriman dan menjalankan ajaran 

Islam dengan sebaik-baiknya, maka jiwanya akan senantiasa terjaga 

dari kesesatan dan kehancuran.28 Seorang filsuf Amerika, William 

James berpendapat bahwa obat yang paling ampuh untuk mengatasi 

kegelisahan jiwa adalah keyakinan, sedangkan seorang penulis 

Amerika, Lenox menulis bahwa seseorang yang menjalankan ibadah 

dengan rutin dan berkeyakinan pada Tuhan akan cenderung 

mempunyai jiwa yang lebih kuat dari pada seseorang yang tidak 

beragama dan jarang atau bahkan tidak pernah beribadah. 29 

Seseorang yang beriman dapat mewujudkan ketenangan hati dengan 

selalu terhubung kepada Allah juga disertai keyakinan bahwa segala 

sesuatu yang menimpanya adalah kehendak dan ketetapan Allah. Ia 

yakin bahwa setiap musibah dapat mendatangkan pahala dan setiap 

                                                           
26 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 1, hal. 259. 

27 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 109. 

28 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky, 

Jakarta: Zaman, 2015, hal. 37-38. 
29 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky, 

Jakarta: Zaman, 2015, hal. 40. 



22 
 

 
 

kesulitan akan mendatangkan ampunan.30 Dengan demikian, jiwa 

seseorang akan selalu merasa tenang dan damai karena senantiasa 

percaya pada Allah beserta takdir-Nya.  

Menurut Daradjat, keimanan adalah suatu proses yang 

mencakup segala fungsi kejiwaan, yakni, baik perasaan maupun 

pikirannya sama-sama meyakini. Sehingga orang yang benar-benar 

beriman akan merasa ridha dan ikhlas, hatinya menjadi tenteram dan 

bahagia, tidak merasa kesepian, resah, ataupun cemas.31 

Menurut Hamka dalam kitab tafsirnya menjelaskan bahwa 

iman bukan sekedar percaya dan meyakini keberadaan Allah, tetapi 

juga menjalin hubungan yang erat dengan-Nya. Sehingga Allah 

tidak hanya terpikir di otak, tetapi juga terasa di dalam jiwa.32 

Syari’at dan segala ketentuan-ketentuan dalam agama Islam 

sangat berpengaruh terhadap diri seseorang. Dengan syari’at dan 

ketentuan-ketentuan itu, seseorang dapat menjaga akal, kehendak, 

emosi, dan segenap kemampuannya untuk memperoleh kebahagiaan 

di dunia dan di akhirat. Akal merupakan faktor utama untuk 

memperkuat iman, karena tidak ada iman tanpa amal yang salih, 

yang mana amal dilakukan atas kehendak akal.33 Tetapi di sisi lain, 

akal juga dapat menjerumuskan seseorang pada penderitaan di dunia 

dan siksaan di akhirat, yaitu dengan menuruti hawa nafsu yang 

cenderung menginginkan kenikmatan duniawi semata. Supaya 

terhindar dari hal demikian, maka hendaknya seseorang menjaga 

akal, agama, dan tujuan hidupnya sehingga jiwanya terjaga dari hal-

hal yang bersifat duniawi. 

                                                           
30 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky, 

Jakarta: Zaman, 2015, hal. 46. 
31 Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2017, hal. 93. 

32 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 22. 

33 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky, 

Jakarta: Zaman, 2015, hal. 47-48. 



23 
 

 
 

Setiap orang yang beriman harus senantiasa mensucikan 

jiwanya, yaitu dengan beribadah kepada Allah, mengendalikan 

nafsu dan mengarahkannya untuk mengerjakan perbuatan baik dan 

amal salih.34 Apabila ayat-ayat Allah diperingatkan kepada orang 

beriman, mereka akan bersujud dan bertasbih kepada Allah. Iman 

dan amal salih menjadikan mereka hidup bahagia di dunia dan 

memperoleh surga Allah sebagai balasan amal salihnya selama 

hidup di dunia. Kehidupan yang bahagia di dunia adalah kondisi 

kehidupan ketika jiwa memperoleh ketenangan dan kedamaian atas 

kenikmatan iman.35 

Iman adalah keprcayaan di dalam hati dan iman belum ada 

artinya jika belum dibuktikan dengan amal salih. Orang yang 

beriman dan melakukan amal salih akan senantiasa dalam 

bimbingan Allah. Ketika Allah menyaksikan perbuatan salih hamba-

Nya yang disertai dengan iman maka Allah akan memberikan 

petunjuk-Nya. Orang yang beriman selalu percaya bahwa setiap 

cobaan yang dijalani dengan sabar akan menjadikan kemenangan 

jiwa dan martabat iman yang lebih tinggi.36 Sedangkan mereka yang 

tidak beriman akan terlepas dari petunjuk Allah sehingga terjerumus 

pada kesesatan yang akan menutup hatinya dan jiwanya menjadi 

kotor karena dosa. Dengan adanya iman di dalam diri, ia akan 

senantiasa ingat kepada Allah dengan selalu berżikir sehingga 

hatinya menjadi tenteram juga terlepas dari segala kegelisahan, 

ketakutan, keputusasaan, kecemasan, keragu-raguan, dan duka 

cita.37 Hati yang tenteram lantaran adanya iman akan mewujudkan 

sikap dan perbuatan-perbuatan baik karena ilham Allah selalu 

bersamanya. 

                                                           
34 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal. 

267. 

35 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

384. 

36 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 4, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 372-373. 

37 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 5, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 68. 



24 
 

 
 

Ibn al-Qayyim berpendapat bahwa, tidak akan merasakan 

tenteram hati manusia tanpa adanya iman dan keyakinan yang 

tertanam dalam hati mereka, sementara iman dan keyakinan itu tidak 

dapat diperoleh tanpa bimbingan al-Qur'an.38 Hati seseorang akan 

menjadi hidup dan merasa tenteram apabila senantiasa mengenal 

Allah dan selalu mengingat-Nya, yaitu dengan membaca dan 

memahami ayat-ayat al-Qur'an.  

Menurut Ibnu Atha'illah, setiap manusia harus senantiasa 

beristigfar dan bertaubat untuk menjaga kebersihan hatinya supaya 

hidupnya menjadi tenteram, aman, dan damai.39 Karena hati yang 

bersih akan mewujudkan kebaikan, baik itu pikiran yang baik, sikap 

yang baik, hingga perilaku dan perbuatan baik yang dapat menjaga 

keimanan. Iman yang kuat tidak akan mudah dikalahkan oleh 

kecondongan hati yang mengarah kepada hal-hal buruk.  

Orang mukmin akan meningkat keimanannya dengan cara 

ikhlas dan tidak mencintai dunia sehingga ia akan mendapatkan 

surga sebagai balasannya. Orang beriman yang dalam akidahnya 

tidak terdapat sedikitpun keraguan akan diriḍai Allah sebab qaḍa' 

dan qadar-Nya.40 Maka firman Allah kepada jiwa yang bersih dan 

tenang dengan keimanan serta amal salih, pada Q.S. al-Fajr (89): 28 

yaitu kembalilah kepada ridha Tuhanmu dengan keadaan riḍa 

karena amal yang telah kamu lakukan. 

ُ وَجِمَتْ قُ مُوْبُ هُمْ وَاِذَا تمُِيَتْ عَمَيْهِمْ  ٰاِنَّٓا اعْيُؤْمِنُ وْنَ اعّذِيْنَ اِذَا ذكُِرَ اللّٰ
 
ٰٗ ا هُ  اِيَْاَنًَّ  زاَدَتْ هُمْ يٰ 

نَ  يَ تَ وكَٓمُوْ  بَبِِّّمْ  عَمٰیوٓ   

"Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka 

yang apabila disebut nama Allah gemetar hatinya, dan apabila 

                                                           
38 Ari Wahyudi, Hanya dengan Mengingat-Mu, Aku Tenang, Bandung: Penerbit Safina, 2018, hal. 

10. 
39 Bilif Abduh, Terapi Istighfar, Yogyakarta: Citra Risalah, 2011, hal. 24. 
40 Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir: Aqidah, Syari'ah, & Manhaj/ Wahbah az-

Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2014, jil. 15, hal. 529-530. 



25 
 

 
 

dibacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka bertambah (kuat) imannya 

dan hanya kepada Tuhan mereka bertawakal."41) Q.S. al-Anf𝑎̅l (8): 

2) 

Pada ayat diatas disebutkan beberapa kriteria seseorang 

dapat disebut sebagai orang yang beriman, yaitu pertama, apabila 

disebutkan nama Allah hatinya bergetar karena ingat akan 

kekuasaan dan keagungan-Nya. Ia mengingat besarnya karunia dan 

nikmat yang telah Allah berikan sehingga takut dan merasa berdosa 

apabila tidak dapat memenuhi kewajibannya sebagai seorang hamba. 

Kedua, apabila dibacakan ayat-ayat Allah iman mereka akan 

bertambah, karena dengan memahami kandungan dari ayat-ayat itu 

dapat mempengaruhi jiwanya sehingga menambah keyakinan dalam 

dirinya. Ketiga, bertawakal hanya kepada Allah, karena pada 

dasarnya segala amal yang dikerjakan adalah wujud dari syariat 

yang ditentukan oleh Allah sehingga tidak benar jika berserah diri 

kepada selain-Nya. Ada pula sifat lahiriyah yang menjadi ciri dari 

orang beriman yaitu senantiasa mengerjakan sholat dan 

menyisihkan sebagian hartanya untuk diinfakkan.42 

Iman adalah perkara hati, yakni mempercayai Allah sebagai 

Tuhan semesta alam yang berhak disembah, mempercayai malaikat-

malaikat Allah, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, percaya bahwa 

ada kebangkitan sesudah kematian, percaya adanya surga dan neraka 

serta takdir baik maupun buruk.43 

b. Ketakwaan 

Ketakwaan merupakan salah satu faktor yang dapat 

mempengaruhi ketenteraman jiwa dan hati seorang mukmin. Dalam 

Islam, ketenangan selalu terkait dengan ketakwaan. Setiap muslim 

                                                           
41 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

569. 

42 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

570-572. 

43 Muhammad Isa Anshory, Penjelasan Inti Ajaran Islam/ Markaz Al-Urwah Al-Wutsqa, Solo: 

Pustaka Arafah, 2010, hal. 376. 



26 
 

 
 

wajib berusaha memelihara dan memperkuat keislamannya dengan 

mengerjakan amal-amal yang Allah perintahkan, juga meninggalkan 

perbuatan buruk yang dapat menghasilkan dosa. 

Dalam kamus Bahasa Arab, التَّقْوَی merupakan bentuk isim 

dari تقَُاة   jamaknya تقَُی sama dengan تقَْوَی t) aqw𝑎̅) berarti takut akan 

Allah, berasal dari kata  وَقَی ـ يقَِی ـ وِقاَيَةً ـ وَقْيًا ـ وَاقيِةًَ ـ وَقَّیyang berarti 

memelihara dari kesakitannya.44 Kata takwa secara etimologi berarti 

takut, terpelihara dan terlindungi. Rasa takut terhadap sesuatu akan 

menjadikan seseorang terpelihara dan terjaga karena ia akan 

menjauhkan diri dari hal yang ditakuti.45 

Takwa dapat didefinisikan dalam banyak arti, diantaranya 

menurut az-Zamakhsyari, takwa adalah menunaikan segala yang 

diperintahkan dan menjauhi segala yang diharamkan. Muhammad 

Rasyid Ridha dalam al-Wahy al-Muhammadi menulis, secara umum 

takwa berarti menghindari segala sesuatu yang membahayakan diri 

dan keberadaan manusia dalam jangka pendek maupun panjang, 

menghindari penghalang antara manusia dengan maksud-maksud 

yang mulia, tujuan-tujuan yang baik dan kesempurnaan yang dapat 

dicapai.46  

Takwa adalah menjaga hubungan antara seorang hamba 

dengan Allah, yaitu dengan cara melaksanakan perintah Allah dan 

meninggalkan yang dilarang oleh-Nya. 47  Orang yang bertakwa 

sudah pasti beriman dan taat kepada Allah dan Rasul-Nya. Ia akan 

senantiasa mendapat petunjuk dari Allah dan memperoleh 

                                                           
44 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, h. 

505. 

45 Mawardi Labay El-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Taqwa, Jakarta: al-Mawardi 

Prima, 2003, hal. 15. 

46 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 52-53. 

47 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 48. 



27 
 

 
 

keberhasilan dalam hidupnya. Takwa merupakan langkah pertama 

untuk menuju żikir (mengingat Allah).  

Menurut syariat, takwa didefinisikan dengan melaksanakan 

perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya. Oleh karena itu, orang 

yang bertakwa akan senantiasa patuh dan taat kepada Allah sehingga 

akan terpelihara kehidupannya.48 Menurut para ulama, takwa adalah 

mengikuti perintah Allah SWT dan menjauhi larangan-Nya, baik 

secara lahir maupun batin dengan disertai perasaan bahwa 

keagungan yang hakiki hanya milik Allah SWT yang semestinya 

kita merasakan kehebatan-Nya serta ketakutan dan kekaguman 

kepada-Nya.49 

Imam Nawawi berpendapat bahwa sesungguhnya amal 

perbuatan yang tampak tidak selalu menunjukkan adanya takwa, 

karena takwa yang sebenarnya hanya terwujud pada isi hati, yaitu 

hati yang mengagungkan Allah dan merasa selalu dalam 

pengawasan-Nya.50 Orang yang selalu mengerjakan perbuatan yang 

dihalalkan akan memperoleh derajat takwa yang sesungguhnya. 

Ahmad Musthafa al-Maraghi menulis, takwa adalah menjalankan 

perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya, takwa menjadi batas 

yang akan menjauhkan manusia dari siksa-Nya.51 

Menurut Hamka, takwa dapat diwujudkan dengan 

menyadari bahwa segala sesuatu yang ada dan terjadi di dunia ini 

adalah tanda-tanda yang menunjukkan adanya Sang Pencipta. 

Merenungi alam yang tampak oleh mata serta tanda-tanda 

kekuasaan Allah yang tampak oleh akal dan melihat pada diri kita 

yang diciptakan dengan sempurna. Dengan demikian muncullah 

                                                           
48 Mawardi Labay El-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Taqwa, Jakarta: al-Mawardi 

Prima, 2003, hal. 17. 

49 Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022, 

hal. 7. 

50 Ustadz Muji Effendi, 5 Fitur Hidup Tenang, Yogyakarta: Laksana, 2019, hal. 16. 
51 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 53. 



28 
 

 
 

ketakwaan dalam diri manusia sehingga mereka mulai menyadari 

arti hidup bahwa hidup ini tidak hanya sampai di dunia tetapi masih 

ada kehidupan selanjutnya.52 

Takwa juga diartikan meninggalkan segala dosa dan 

kemaksiatan disertai dengan melakukan ketaatan sepenuh kempuan, 

menghindari hal-hal duniawi yang dapat menghalangi 

kesempurnaan dan kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat. 

Takwa dapat membersihkan jiwa dan memberikan kemampuan 

untuk melakukan perbaikan di bumi.53 

Nurul Mudin dalam bukunya menyebutkan bahwa, makna 

ketakwaan dipahami sebagai kesadaran ketuhanan, yaitu kesadaran 

akan adanya Tuhan Yang Maha Hadir dalam kehidupan manusia. 

Kesadaran ini akan menjadikan seseorang yakin bahwa tidak ada 

jalan untuk terhindar dari pengawasan Tuhan. Ketakwaan adalah 

bentuk pengungkapan hati tentang adanya Tuhan juga sebagai 

pengakuan terhadap keagungan-Nya.54 

Orang yang bertakwa dengan sebenar-benarnya takwa, 

tujuan hidupnya akan terpelihara dan tertanam dalam jiwanya 

sehingga tak dapat tergoyahkan. Ia hanya berlindung kepada Allah 

dan berpedoman pada al-Qur'an.55 Orang-orang bertakwa yang salih 

dan merasa tenang atas amal baik dan ketaatannya kepada Allah 

akan kembali kepada-Nya dengan jiwa yang tenang dan senang 

dengan balasan yang ia terima yaitu masuk surga.56  

Ketakwaan juga dapat diwujudkan dengan rasa hormat yang 

sama dengan rasa cinta kepada sang Pencipta. Dengan rasa cinta itu 

timbullah rasa takut untuk melakukan perbuatan-perbuatan yang 

                                                           
52 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 4, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 371. 
53 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 53. 

54 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 43-44. 

55 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 22. 

56 Muhtadi, dkk, Tafsir al-Wasith/ Wahbah az-Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2013, jil. 3, hal. 836. 



29 
 

 
 

tidak disukai-Nya, sehingga ia akan senantiasa menjalankan 

perintah Allah dan menjauhi segala larangan-Nya. Menurut Imam 

Ahmad, seseorang yang meninggalkan kesenangannya karena 

khawatir dapat membahayakan dirinya disebut takwa. Rasa takut 

akan siksa Allah di akhirat menjadikan seseorang meninggalkan 

kesenangan duniawinya.57 

Dalam al-Qur'an, kata takwa disebutkan dalam beberapa 

konteks dengan arti yang berbeda-beda.58  Pertama, takwa berarti 

menjauhkan diri, berpantangan. Takwa adalah upaya seseorang 

untuk menghindari siksa maupun sanksi dari Allah karena 

melanggar hukum-hukum atau ketetapan-ketetapan-Nya.59 

Kedua, takwa berati kesalihan. Allah memerintahkan 

hamba-hamba-Nya untuk senantiasa bertakwa dan mengerjakan 

amal salih guna bekal di akhirat kelak. Sekecil apapun amal 

kebaikan pasti akan bermanfaat di akhirat dan dapat menyelamatkan 

diri dari ażab Allah, mereka itu termasuk orang-orang yang 

beruntung.60 

Ketiga, takwa berati menjaga diri dari perbuatan buruk. 

Orang yang bertakwa senantiasa menjaga hubungan dengan Allah, 

yakni dengan membaca dan memahami al-Qur'an sehingga ia 

mendapat petunjuk dan Allah akan menambahkan petunjuk-Nya. 

Dengan demikian jiwanya akan tenang dan memperoleh ketakwaan 

sehingga ia terhindar dari keburukan dunia maupun akhirat.61 

                                                           
57 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid, 

Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 595. 

58 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 46. 

59 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 1, hal. 434. 

60 Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir Jilid 14 (Juz 27-28)/ Wahbah az-Zuhaili, Jakarta: 

Gema Insani, 2014, hal. 477-478. 

61 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 12, hal. 466-467. 



30 
 

 
 

Keempat, takwa berarti sumber ketakutan. Orang yang 

beriman dan bertakwa tentu menyadari bahwa Allah Maha Kuasa 

dan berkehendak atas segala sesuatu sehingga hanya Allah lah yang 

patut ditakuti dan ditaati. 62  Mereka yang bertakwa kepada Allah 

karena takut terhadap ancaman dan siksa-Nya akan rajin beribadah 

dan melakukan kebaikan sebagai upaya untuk menyelamatkan 

dirinya.63 

Dari penjelasan di atas, pada intinya takwa adalah 

melaksanakan segala perintah Allah dan menjauhi segala sesuatu 

yang dilarang-Nya. Pengertian ini sudah mencakup semua makna 

dan kriteria takwa.  

Dalam ajaran tasawuf, kebahagiaan seorang sufi adalah 

ketika ia bertemu dengan Tuhannya. Syaikh Abdul Qadir al-Jailani 

mengajarkan bahwa, untuk memperoleh ketenangan hati adalah 

dengan keluar dari lingkaran makhluk dan berdiri bersama Allah, 

yaitu menjalankan perintah Allah, menjauhi larangan-Nya, sabar 

dalam menghadapi cobaan, juga sabar menyikapi qaḍa' dan qadar-

Nya.64 

Orang-orang beriman yang bertakwa kepada Allah 

memelihara diri mereka dengan cara melaksanakan syari’at Allah 

SWT dan menjauhi segala larangan-Nya. Dengan demikian, mereka 

akan mendapat petunjuk dari Allah SWT sehingga dapat 

membedakan antara yang hak dengan yang batil. Petunjuk itu juga 

dapat menolong mereka ketika dalam kesusahan dan menjadi 

penerang di dalam kegelapan. Orang-orang beriman yang bertakwa 

akan diampuni dosa-dosanya sehingga hidupnya menjadi bahagia.65 

                                                           
62 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal. 

435. 

63 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 46. 

64 Zaairul Haq, Suluk Ketentraman Jiwa Sunan Bonang, Bantul: Media Insani, 2012, hal. 14-15. 

65 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

605. 



31 
 

 
 

Menurut Muhammad bin Shalih al-Munajjid, ketakwaan 

dapat diperoleh dengan melakukan beberapa hal, yaitu mencintai 

Allah melebihi cinta pada yang lain, senantiasa merasa diawasi oleh 

Allah, meyakini bahwa kedurhakaan akan mendatangkan keburukan, 

melawan dan mengalahkan hawa nafsu, serta waspada terhadap tipu 

daya dan godaan setan.66 

Ketika seseorang mencintai sesuatu maka ia akan menjauhi 

hal-hal yang dilarang oleh yang ia cintai. Begitu pula jika seseorang 

mencintai Allah, ia akan menaati perintah Allah dan menjauhi segala 

hal yang dilarang oleh Allah. Ia akan merasa selalu dalam 

pengawasan-Nya karena Allah Maha Mengetahui sehingga ia 

terhindar dari perbuatan haram yang akan mendatangkan keburukan 

sebagaimana yang menimpa kaum terdahulu. 

Dengan merenungkan musibah yang diakibatkan oleh dosa-

dosa, akan menuntunnya kepada nikmatnya takwa. Untuk 

mengalahkan hawa nafsu, seseorang harus menahan hatinya supaya 

tidak terjerumus pada kemaksiatan maupun kejahatan. Ia harus 

senantiasa waspada terhadap bujukan setan yang 

menjerumuskannya pada kemusyrikan. Hal ini tidaklah mudah 

tetapi ia harus yakin bahwa dengan demikian dapat memperoleh 

kenikmatan dan ketenteraman di dunia.67 

Sedangkan menurut Nurul Mubin dalam bukunya, derajat 

ketakwaan dapat diraih ketika seseorang telah melampaui tiga 

tingkatan, yakni isl𝑎̅m, 𝑖m̅𝑎̅n, dan ihs𝑎̅n.68 Pertama, Isl𝑎̅m, sebagai 

agama ialah ajaran tentang kewajiban dan kepatuhan kepada aturan, 

petunjuk, dan perintah yang Allah berikan kepada manusia melalui 

                                                           
66 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid, 

Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 616. 

67 Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-Munajjid, 

Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006, hal. 617-620. 

68 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 42. 



32 
 

 
 

para utusan-Nya yang mengajarkan dengan pendidikan dan 

tauladan.69 Kedua, ihs𝑎̅n, yakni orang Islam yang berbuat kebaikan 

(muhsin). Tahap ketiga adalah 𝑖̅m 𝑎̅ n. Keimanan bersifat lebih 

mendalam dari pada Islam, yaitu terkait komitmen dalam bentuk 

penyerahan diri terhadap keberadaan Tuhan.70 

c. Tawakal 

Faktor lain yang dapat mempengaruhi ketenangan jiwa 

adalah tawakal. Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah yang 

paling sempurna, tetapi manusia tetaplah makhluk, yang memiliki 

keterbatasan, kekurangan, dan kelemahan karena kesempurnaan 

hanya milik Allah. Keterbatasan dan kekurangan itu menjadikan 

manusia membutuhkan bantuan, sandaran, penolong, dan pelindung 

atau bisa disebut bertawakal. 

Dalam kamus Bahasa Arab, tawakal berasal dari kata  وَكَلَ ـ

 توََكَّلَ ـ اتَِّكَلَ  ,yang berarti menyerahkan, mewakilkan يكَِلُ ـ وَكَالًً ـ وَكُوْلًً 

berarti menyerahkan diri.71 Tawakal sama halnya dengan pengakuan 

atas ketidakmampuan diri dan mengandalkan orang lain. Dikutip 

definisi tawakal menurut Ibnu Rajab adalah kepercayaan hati yang 

berpegang pada Allah karena hanya Allah yang dapat mendatangkan 

kemaslahatan dan manjauhkan kemadharatan baik dalam urusan 

dunia maupun akhirat. Perwakilan seseorang kepada Allah berarti 

kepasrahan kepada sifat Rububiyah-Nya dan sebagai sikap 

penghambaan diri kepada-Nya. Cukup Allah sebagai penolong dan 

pelindung baginya.72 

                                                           
69 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 28. 

70 Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah Taqwa terhadap 

Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, Jogjakarta: Diva Press, 2007, hal. 37. 

71 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, h. 

505-506. 
72 Muhammad bin Shalih Al-munajjid, Silsilah Amalan Hati: Ikhlas, Tawakal, Optimis, Takut, 

Syukur, Ridha, Sabar, Mushabah, Tafakkur, Mahabbah, Taqwa, Wara, Bandung: Irsyad Baitus 

Salam, 2006, hal. 87, 91. 



33 
 

 
 

Menurut Hamka, bertawakal artinya menyerahkan diri. 

Tawakal dapat muncul dalam diri seseorang karena terdapat iman di 

hatinya. Berserah diri dalam hal ini tidak berarti berdiam diri, 

melainkan disertai dengan usaha. Orang yang beriman tidak akan 

menyerahkan urusannya kepada Allah lantas ia berdiam diri, 

melainkan ia juga berusaha mendekatkan diri kepada Allah dengan 

menjalankan ibadah, memperdalam ketakwaan, juga mengharapkan 

petunjuk-Nya supaya selalu berada di jalan yang benar.73 

Hati yang tenang meliputi ketenangan batin atas kerelaannya 

menerima keimanan kepada Allah, yakni yang rela terhadap situasi 

yang ia hadapi. 74  Menurut Ibnu Qayyim, tawakal adalah 

menyerahkan secara keseluruhan segala urusan kepada pemiliknya 

dan memasrahkan diri di bawah perwakilannya. Dalam kitab 

Madarijus-Salihin, beliau mengutip pendapat para pendahulunya 

mengenai makna tawakal, diantaranya menurut Imam Ahmad yaitu, 

tawakal adalah amalan hati, bukan ucapan lisan dan bukan perbuatan 

anggota badan, serta tidak termasuk dalam ilmu pengetahuan. 

Sebagian ulama menyatakan bahwa tawakal adalah bergantung pada 

Allah dalam segala keadaan. Ada juga yang menyatakan bahwa 

tawakal adalah ridha dengan yang telah Allah takdirkan.75 

Menurut Sahl bin Abdullah, tawakal adalah memutus 

hubungan hati dengan selain Allah, dan ridha adalah menerima 

tawakal dengan kerelaan hati. Ketika seseorang sudah bertawakal 

dengan sungguh-sungguh, maka otomatis ia akan mencapai maqam 

ridha. 76  Tawakal ialah hati yang bersandar dengan bersungguh-

                                                           
73 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2016, Cet. 2, hal. 109. 

74 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 6, hal. 742. 

75 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 209-210. 

76 Hasyim Muhammad, Psikologi Qur'ani: Tafsir Tematik Ayat-Ayat Sufistik dalam al-Qur'an, 

Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015, hal. 100. 



34 
 

 
 

sungguh kepada Allah dalam hal kemaslahatan dan kemudharatan, 

baik urusan dunia maupun akhirat.77 

Seseorang dengan jiwa yang muṭma'innah  akan tampak 

tenang dan selalu sabar menerima segala cobaan dengan lapang dada 

dan tawakal. Kemudian akan muncul rasa damai dan pasrah 

sepenuhnya pada kehendak dan ketentuan Allah. Ketika manusia 

menyadari bahwa segala sesuatu yang menimpanya merupakan 

takdir ketentuan dari Allah, ia akan berserah diri kepada-Nya.78 

Pangkal dari tawakal adalah hati yang meyakini dengah 

teguh bahwa semua perkara berada dalam kuasa dan genggaman-

Nya. Sehingga hati merasa aman dan tenang dengan janji-janji dan 

jaminan Allah SWT, tidak merasa gentar ketika tertimpa hal buruk, 

serta tidak merasa takut ataupun ragu, ia mengembalikan segalanya 

kepada Allah SWT.79 

Dialah Allah, Zat Yang Maujud yang lebih perkasa di atas 

kemampuan dan kekuatan manusia, dan wajib dijadikan tumpuan 

dari segala harapan dan tujuan hidup manusia. Tawakal merupakan 

‘amal ruhaniyah, seseorang yang sudah beriman bukan hanya wajib 

melakukan amal salih, tetapi juga harus disertai berserah diri pada 

Allah.80 

Yusuf al-Qardhawi di dalam bukunya menyatakan bahwa 

tawakal adalah menyandarkan diri kepada perlindungan-Nya. 

Tawakal berarti memohon pertolongan, sedangkan berserah diri 

sepenuhnya adalah salah satu bentuk ibadah.81 Mengutip penjelasan 

                                                           
77 Najib Junaidi, Manajemen Qalbu Ulama Salaf/ Syaikh Ahmad Farid, Surabaya: Pustaka eLBA, 

2016, cet. 2, hal. 331. 

78 Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad Elzaky, 

Jakarta: Zaman, 2015, hal. 35. 
79 Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: Pustaka Hati, 2022, 

hal. 465. 

80 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 214. 
81 Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-

Mawardi Prima, 2004, hal. 25, 5. 



35 
 

 
 

Imam Ghazali bahwa kata tawakal berasal dari kata al-wakalah yang 

berarti mewakilkan. Ketika seseorang mewakilkan urusannya 

kepada w𝑎̅kil (yang menerima pelimpahan urusan), tentu ia percaya 

kepada w𝑎̅kilnya sehingga hatinya merasa tenteram.82 

Dikutip pula penjelasan Abu al-Qasim dari kitabnya, bahwa 

tawakal letaknya di dalam hati dan perbuatan secara ẓahir (usaha) 

tidak akan menghilangkan tawakal, terlebih lagi apabila ia meyakini 

bahwa takdir adalah berasal dari Allah SWT. Ia percaya bahwa 

kesulitan yang menimpanya merupakan takdir dan kehendak yang 

terwujud adalah karena kemudahan dari-Nya.83 

Orang yang tawakal tidak akan merasa angkuh dan putus asa. 

Sekuat apapun manusia pasti memiliki kelemahan dan 

ketidakmampuan dalam menghadapi situasi atau kondisi tertentu, 

jika ia bertawakal maka ia akan tetap tabah karena yakin ada Allah 

yang selalu bersamanya, Allah Yang Maha Kuat, Maha Kuasa atas 

segala sesuatu. 84  Orang yang bertawakal akan senantiasa dalam 

jaminan Allah. Tawakal hanya dapat dimiliki oleh manusia yang 

kuat imannya dan tinggi ketauhidannya, sehingga yang ada dalam 

pikirannya hanya tentang Allah Yang Maha Kuasa beserta sifat-sifat 

keluhuran-Nya. 

Untuk mencapai tawakal dapat dimulai dengan beriman 

kepada Allah, mengingat kekuasaan dan keagungan-Nya serta 

memahami ayat-ayat Allah. Semua itu dapat meningkatkan 

keimanan dan menambah pengetahuan yang akan menimbulkan rasa 

                                                           
82 Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-

Mawardi Prima, 2004, hal. 27. 

83 Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan Hakiki, Jakarta: al-

Mawardi Prima, 2004, hal. 49. 

84 Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan Akhlak, 

Jakarta: Kamil Pustaka, 2017, cet. 4, hal. 216. 



36 
 

 
 

tenang dalam menghadapi segala sesuatu sehingga ia berserah diri 

kepada Allah.85 

B. TAFSIR TEMATIK 

1. Definisi Tafsir Tematik 

Kata tafsir berasal dari bahasa Arab تفَْسْير yang artinya keterangan, 

uraian takw𝑖l̅.86 Secara bahasa, kata tafsir dapat diartikan sebagai penjelasan, 

pengungkapan, dan menjabarkan kata yang samar. Sedangkan arti tafsir 

secara istilah yaitu penjelasan terhadap Kalam Allah, yakni penjelasan 

lafaẓ-lafaẓ al-Qur'an beserta pemahamannya.87 Su'aib H. Muhammad dalam 

bukunya menuliskan, secara etimologis, tafsir berarti al-idah wa al-taby𝑖n̅, 

yaitu keterangan atau penjelasan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

tafsir artinya keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al-Qur'an 

sehingga maksudnya lebih jelas. Menurut Su’aib H. Muhammad, tafsir 

adalah penjelasan atau pengungkapan makna ayat-ayat al-Qur'an berupa 

hukum, pelajaran, maupun pesan-pesan lain yang Allah sampaikan, dengan 

memanfaatkan seperangkat alat bantu atau ilmu-ilmu sesuai batas 

kemampuan manusia.88  

Seiring berjalannya waktu, kajian tafsir terus berkembang menjadikan 

semakin banyaknya kitab-kitab tafsir dengan berbagai macam metode, satu 

diantaranya adalah metode mauḍu'i. Metode ini merupakan metode tafsir 

yang dilakukan untuk mencari jawaban dalam al-Qur'an dengan cara 

mengumpulkan ayat-ayat al-Qur'an yang memiliki maksud yang sama, yang 

membahas topik tertentu dan diurutkan sesuai waktu turunnya beserta 

                                                           
85 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, Tangerang: 

PT. Lentera Hati, 2016, vol. 4, hal. 454. 
86 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa Dzurriyyah, 2010, 

hal. 316. 
87 Mokh. Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an 

Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 21. 

88 Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang: 

UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 7-9. 



37 
 

 
 

asbabun nuzulnya, setelah itu dianalisis penjelasan, keterangan, dan 

hubungan antar ayat-ayatnya kemudian diambil kesimpulan.89 

Musyri Ibrahim al-Fayumi dan al-Farmawi menyatakan bahwa tafsir 

mauḍu'i terbagi menjadi dua bagian, yaitu menafsirkan satu surat secara 

keseluruhan dan menafsirkan himpunan ayat-ayat al-Qur'an dengan tema 

yang sama.90 Pada metode tafsir mauḍu'i yang kedua, penafsir meneliti ayat-

ayat al-Qur'an yang membahas satu masalah tertentu dari berbagai seginya, 

menganalisis dengan ilmu yang benar guna menjelaskan pokok 

permasalahan sehingga ia dapat benar-benar memahami permasalahan 

tersebut beserta maksudnya.91 

Menurut M. Quraish Shihab, metode tafsir mauḍu'i adalah metode yang 

mengarah pada satu tema tertentu kemudian memcari pandangan al-Qur'an 

tentang tema itu dengan cara menghimpun semua ayat yang berkaitan 

dengan tema, dianalisis dan dipahami kemudian menghimpun yang bersifat 

umum dikaitkan dengan yang khusus, yang muṭlaq dengan yang muqayyad, 

dan lainnya, juga menyertakan uraian hadis-hadis yang berkaitan kemudian 

mengambil kesimpulan yang menyeluruh dan tuntas.92 

Metode tafsir mauḍu'i merupakan upaya mencari pandangan al-Qur'an 

terkait permasalahan yang sedang dikaji. Dalam hal ini, penafsir hendaknya 

tidak membatasi perhatiannya pada ayat-ayat al-Qur'an saja, melainkan juga 

memiliki bekal berupa gagasan-gagasan dan pengalaman-pengalaman 

orang lain terkait kajiannya. Dengan demikian, penafsir dapat 

membandingkan antara al-Qur'an dengan pengalaman manusia, sehingga 

menghasilkan penafsiran yang konsisten dan relevan sesuai dengan 

                                                           
89 Mokh. Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an 

Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 23-24. 
90 Mokh. Sya'roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur'an: Tinjauan Hermeneutika al-Qur'an 

Perspektif Muhammad al-Ghazali, DIPA UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 27. 
91 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 36-37. 

92 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui 

dalam Memahami al-Qur'an, Tangerang: Lentera Hati, 2015, cet. 3, hal. 385. 



38 
 

 
 

persoalan-persoalan pengalaman manusia. 93  Kajian seperti ini 

menjunjukkan perhatian al-Qur'an yang begitu besar terhadap kemaslahatan 

umat sehingga siapapun yang mengikuti petunjuknya akan memperoleh 

kebahagiaan dunia dan akhirat.94 

2. Urgensi Tafsir Tematik 

Su'aib H. Muhammad dalam bukunya menyebutkan bahwa kajian tafsir 

mauḍu'i diperlukan karena tiga alasan, yakni:  

a. Alasan teoritis, yaitu apabila hanya mempelajari sebagian ayat 

terkait tema tertentu tidak dapat menghasilkan jawaban yang jelas 

dan tuntas.95 Dengan metode tafsir mauḍu'i, penafsir menghimpun 

seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu sehingga 

penafsir dapat mengetahui keteraturan, keserasian, dan korelasi 

antar ayat kemudian menghasilkan pemikiran yang sempurna. 

Dengan demikian akan memungkinkan penafsir menafsirkan satu 

ayat dengan ayat yang lain sehingga menjauhkan dari kesalahan dan 

lebih dekat dengan kebenaran. Dengan metode ini pula penafsir 

dapat menghilangkan anggapan bahwa terdapat pertentangan antara 

ayat-ayat al-Qur'an.96 

b. Alasan praktis, yaitu tafsir mauḍu'i menyajikan penjelasan ayat-ayat 

al-Qur'an yang dapat diakses dengan cepat dan mudah di tengah 

kesibukan dan keterbatasan waktu seiring perkembangan ilmu yang 

semakin luas dan mendalam.97 Metode ini memungkinkan seseorang 

untuk mencapai inti persoalan yang dimaksud tanpa harus 

                                                           
93 M. S. Nasrullah, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah dalam al-Qur'an: Sebuah Konstruksi 

Filsafat Sejarah: Studi Atas Hukum dan Norma dalqm Sejarah dan Masyarakat/ Ayatullah 

Muhammad Baqir Shadr, Jakarta: Shadra Press, 2010, hal. 74-75. 
94 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 35. 

95 Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang: 

UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36. 

96 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 52-53. 

97 Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang: 

UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36. 



39 
 

 
 

mengemukakan bahasan maupun uraian dari kitab-kitab tafsir tahlili 

terlebih dahulu.98 

c. Alasan metodis, yaitu dengan metode ini penafsir dapat berinteraksi 

secara langsung dengan al-Qur'an terkait permasalahan yang terjadi 

dalam kehidupan manusia.99 Penafsiran al-Qur'an dengan metode 

mauḍu'i memungkinkan seseorang mengetahui inti permasalahan 

beserta aspek-aspeknya sehingga dapat mengemukakan yang 

jelas.100 

3. Perbedaan Anatara Metode Tafsir Tematik dengan Metode yang Lain 

Secara umum, metode penafsiran ada empat macam, yaitu taḥliliy, 

ijmaliy, muq𝑎̅rin, dan mauḍu'i. Metode-metode tersebut memiliki tujuan 

dan cara penafsiran masing-masing. Begitu pula metode tafsir mauḍu'i 

memiliki perbedaan dengan metode tafsir yang lain. Abd. Al-Hayy al-

Farmawi menjelaskan perbedaan metode tafsir mauḍu'i dengan metode 

lainnya, yaitu sebagai berikut: 

a. Perbedaan metode tafsir mauḍu'i dengan metode tafsir taḥliliy 

Pertama, dalam metode tafsir taḥliliy, penafsir terikat pada 

urutan ayat dan surat seperti dalam mushaf. Sedangkan dalam 

metode tafsir mauḍu'i, penafsir hanya membahas ayat-ayat yang 

berkaitan dengan topik yang sedang dikaji sesuai dengan kronologi 

masa turunnya ayat. Kedua, metode tafsir taḥliliy menguraikan 

berbagai masalah atau tema yang ditemukan pada setiap ayat dan 

surat, sedangkan metode tafsir mauḍu'i hanya fokus pada masalah 

atau tema yang sudah ditentukan. Ketiga, pada metode tafsir taḥliliy 

umumnya penafsir menyertakan arti, penjelasan dan analilis dari 

kosa kata dalam ayat, sedangkan pada metode tafsir mauḍu'i 

                                                           
98 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 54. 

99 Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh Penerapannya, Malang: 

UIN-MALIKI PRESS, 2013, hal. 36. 
100 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 53. 



40 
 

 
 

penafsir hanya mengemukakan arti kosa kata seperlunya saja 

sebagai penjelasan supaya sampai pada apa yang dimaksud, juga 

untuk menjelaskan permasalahan yang belum jelas. Keempat, 

metode tafsir taḥliliy menafsirkan ayat al-Qur'an secara keseluruhan 

sesuai urutan dalam mushaf sehingga untuk mengetahui penjelasan 

suatu masalah harus mencari satu persatu tafsir berbagai ayat yang 

berkaitan, sedangkan metode tafsir mauḍu'i menyajikan penafsiran 

dalam bentuk bahasan tersendiri yang terpisah antara satu 

permasalahan dengan permasalahan lainnya sehingga lebih mudah 

untuk mengakses tafsir al-Qur'an tentang masalah tertentu. 

b. Perbedaan metode tafsir mauḍu'i dengan metode tafsir ijmaliy 

Pertama, metode tafsir mauḍu'i hanya menafsirkan ayat-ayat 

al-Qur'an yang berkaitan dalam satu tema bahasan, sedangkan 

metode tafsir ijmaliy menguraikan makna-makna umum seluruh 

ayat secara berurutan sebagaimana dalam mushaf. Kedua, metode 

tafsir ijmaliy tidak membahas satu masalah tertentu melainkan 

semua masalah sesuai dengan susunan mushaf, berbeda dengan 

metode tafsir mauḍu'i yang fokus pada masalah yang sudah 

ditentukan hingga tuntas. 

c. Perbedaan merode tafsir mauḍu'i dengan metode tafsir muq𝑎̅rin 

Pertama, metode tafsir mauḍu'i adalah bermaksud 

menafsirkan suatu permasalahan, sedangkan metode tafsir muq𝑎̅rin 

adalah mengemukakan penafsiran ayat-ayat dari sejumlah kitab 

tafsir. Kedua, dalam metode tafsir mauḍu'i yang dilakukan penafsir 

adalah menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan tema yang 

dikaji kemudian dianalisis, sedangkan pada metode tafsir muq𝑎̅rin 

yang dilalukan penafsir adalah meneliti sejumlah ayat tertentu, 

kemudian mempelajari tafsirnya dalam kitab-kitab tafsir terdahulu 



41 
 

 
 

mengenai ayat-ayat tersebut, juga membandingkan kecenderungan 

yang tampak dari para penafsir dalam kitab tafsirnya.101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
101 Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-Farmawi, 

Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996, cet. 2, hal. 48-51. 



 

42 
 

BAB III 

BUYA HAMKA DAN TAFSIR AL-AZHAR 

A. RIWAYAT HIDUP BUYA HAMKA  

1. Biografi 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau dikenal sebagai Hamka 

merupakan putra dari pelopor Gerakan Islam "Kaum Muda" di 

Minangkabau, yaitu Syekh Abdulkarim Amrullah yang terkenal dengan 

sebutan Haji Rasul. Lahir pada masa pertentangan antara kaum muda 

dan kaum tua tepatnya pada tahun 1908 M atau 1325 H, menjadikannya 

terbiasa mendengar perdebatan tentang paham-paham agama sejak kecil. 

Beliau juga menyaksikan sang ayah yang menyebarkan paham dan 

keyakinannya dengan mendirikan pesantren ketika beliau berusia 10 

tahun. 1  Menjadi orang besar di kalangan umat membuatnya kurang 

perhatian terhadap anak-anaknya. 

Dikenal sebagai seorang pengelana, sejak muda Buya Hamka telah 

mengembara sebagai mubalig untuk mengajarkan agama atau sebagai 

peminat sejarah. Beliau berangkat ke Makkah ketika berusia 19 tahun 

dan mukim beberapa bulan kemudian pulang ke tanah air. Sepulang dari 

tanah suci, beliau telah ditunangkan dengan Siti Raham dan menikah 2 

tahun sesudahnya, di usia 21 tahun.2 Ialah seorang wanita sederhana 

yang ucapannya selalu menguatkan hati dan selalu membantu 

menyokong kegiatan suaminya bahkan dalam hal mengambil keputusan. 

Dalam pernikahan ini Buya Hamka memiliki 10 anak yang masih hidup, 

2 anak meninggal, dan 2 anak keguguran. Siti Raham menjadi 

pendamping hidup Buya Hamka selama 43 tahun dan meninggal karena 

                                                           
1 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 2-3. 
2 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 30. 



43 
 

 
 

sakit. 3  Setahun lebih setelah kepergian sang istri, akhirnya beliau 

menikah dengan seorang wanita bernama Siti Khadijah, yang selalu 

menemani dalam keadaan sehat maupun sakit hingga beliau wafat 8 

tahun kemudian, yaitu pada 24 Juli 1981.4 

Hamka adalah orang yang gemar membaca. Beberapa dari yang ia 

baca menarik minatnya untuk mempelajari Islam di Jawa. Pada usia 16 

tahun, Buya Hamka ke Yogyakarta dan mukim beberapa bulan untuk 

mempelajari pergerakan Islam modern. Sepulangnya dari Pulau Jawa, 

beliau mendirikan Tabligh Muhammadiyah di kampung halamannya 

Padang Panjang, dan sejak saat itu aktif dalam kegiatan Muhammadiyah 

hingga akhir hayatnya dengan menduduki beberapa jabatan, yaitu mulai 

dari Ketua Bagian Taman Pustaka, Ketua Tabligh, Ketua Cabang 

Muhammadiyah Padang Panjang, hingga menjadi Penasihat Pemimpin 

Pusat Muhammadiyah.5 Sejak tahun 1930, Buya Hamka selalu diutus 

untuk menghadiri kongres Muhammadiyah di berbagai daerah. Tak 

jarang beliau juga tampil sebagai penceramah hingga setahun kemudian 

dipercaya menjadi mubaligh untuk diutus ke Makassar. Sepulangnya 

dari Makassar beliau mendirikan Kulliyatul Muballighin dan aktif 

sebagai mubalig.6 

Selain aktif dalam kegiatan Muhammadiyah, Buya Hamka juga 

diangkat menjadi pegawai Kementerian Agama dan mendapat tugas 

mengajar di beberapa universitas. Beliau juga sempat menjadi anggota 

Majelis Perjalanan Haji Indonesia. Pada Pemilihan Umum pertama 

tahun 1955 beliau dicalonkan menjadi anggota DPR mewakili Daerah 

Pemilihan Masyumi Jawa Tengah. Meski awalnya menolak tetapi 

                                                           
3 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 26. 

4 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 48-50. 

5 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 4-5. 
6 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun, 

2004, hal. 25-26. 



44 
 

 
 

akhirnya beliau membolehkan dengan syarat hanya mengumpulkan 

suara. Beliau menolak gagasan Presiden Soekarno mengenai Demokrasi 

Terpimpin dalam sidang konstituante kemudian Dewan Komstituante 

dibubarkan pada tahun 1959, di tahun ini pula Buya Hamka 

mengundurkan diri sebagai pegawai negeri sehubungan dengan rezim 

Soekarno yang melarang pegawai merangkap anggota partai, kemudian 

partai Masyumi dibubarkan pada tahun berikutnya.7 

Setelah itu Buya Hamka lebih fokus pada kegiatan dakwah dan 

memimpin jamaah Masjid Agung al-Azhar yang berada didepan 

rumahnya seraya tetap di Pusat Pemimpin Muhammadiyah. Beliau 

menerbitkan majalah Panji Masyarakat pada tahun 1959 yang berisi 

tentang kebudayaan dan pengetahuan Islam. Tetapi majalah ini 

dihentikan setahun kemudian karena memuat kritikan Mohammad Hatta 

terkait konsep Demokrasi Terpimpin dan beberapa pelanggaran 

konstitusi oleh Presiden Soekarno, karangan ini dikenal dengan sebutan 

"Demokrasi Kita". Kemudian di tahun 1962 beliau kembali menerbitkan 

Majalah Gema Islam sebagai pengganti majalah yang dihentikan dua 

tahun lalu, tetapi 2 tahun kemudian beliau ditangkap atas tuduhan 

melanggar Penpres Antisubversif dan ditahan 2 tahun yakni setelah 

berakhirnya masa Orde Lama. Setelah tegakanya Orde Baru, Majalah 

Panji Masyarakat diterbitkan kembali yaitu tepatnya pada tahun 1967. 

Sejak saat itu majalah tersebut mulai berkembang pesat. Dan pada tahun 

1975 beliau diminta menjadi Ketua Majelis Ulama Indonesia hingga 

meletakan jabatan pada tahun 1981.8 

2. Pendidikan 

                                                           
7 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 7-10. 
8 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 10-11. 



45 
 

 
 

Terlahir di keluarga seorang tokoh agama, yang mana saat itu 

bertepatan dengan keadaan pertentangan paham agama menjadikan 

Hamka terbiasa dengan perdebatan-perdebatan tentang agama. Pada 

tahun 1915 beliau dimasukkan ke sekolah desa dan di malam harinya 

mengaji dengan sang ayah. Kemudian setelah tamat kelas 2 beliau 

berhenti dan tahun 1916 mulai belajar agama di sekolah diniyah dan 

Sumatera Thawalib yang didirikan ayahnya.9  Beliau dikenal sebagai 

orang yang otodidak dalam bidang agama sehingga dapat mempelajari 

karya-karya Islam tentang segala hal dari klasik hingga modern.10 

Pada tahun 1927 beliau berangkat ke Mekkah untuk menunaikan 

ibadah haji sekaligus mendalami ilmu agama dan Bahasa Arab. Setelah 

mukim beberapa waktu disana beliau berjumpa dengan Haji Agus Salim 

dan menyampaikan niatnya untuk menetap disana. Tetapi Agus Salim 

memberi nasihat supaya beliau segera kembali dan menuntut ilmu di 

negeri sendiri.11 Kemudian beliau kembali ke tanah air sesudah 7 bulan 

tinggal di Mekkah. Sepulangnya dari Mekkah, Hamka kembali aktif di 

Muhammadiyah dan majalah. Selain menulis di majalah dan 

menerbitkan buku, beliau juga menyampaikan dakwah secara langsung 

ke berbagai daerah bahkan sampai ke negeri seberang.  

Sejak usia muda Hamka telah ikut andil menegakkan perjuangan 

masyarakat dari segi agama, kebudayaan, maupun pergerakan-

pergerakan Islam seperti Muhammadiyah. Hampir sepanjang hidupnya 

berurusan dengan hal menulis baik di majalah maupun surat kabar. Dari 

kegemarannya membaca dan mempelajari berbagai ilmu dengan daya 

ingat yang luar biasa, beliau dapat menghasilkan karya-karya berupa 

buku, novel, roman, dan lainnya. Tidak sedikit pula tokoh-tokoh besar 

                                                           
9 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: PT. 

Penjuru Ilmu Sejati, 2014, hal. 23. 

10 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun, 

2004, hal. 22. 
11 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: 

PT. Penjuru Ilmu Sejati, 2014, hal. 27. 



46 
 

 
 

yang mengakui penguasaan Hamka terhadap keilmuan Islam hingga 

beliau memperoleh gelar doktor (honoris causa) dan profesor dari 

Majelis Tinggi al-Azhar dengan gelar Syaraf Ilmiyah Syahadah al-

'Alamiyah pada tahun 1959.12  Ketika menghadiri pertemuan dengan 

beberapa pemuka Islam di Mesir, beliau membawakan pidato dengan 

judul Pengaruh Mohammad Abduh di Indonesia, kemudian pidato ini 

dianggap sebagai promosi memperoleh gelar doktor tersebut dengan 

istilah Ustadz Fakhriyah.13 Selain itu, atas dasar beberapa alasan ilmiah, 

pada tahun 1974 Hamka mendapat gelar Doktor Honoris Causa untuk 

kedua kalinya dari Counselor Universitas Kebangsaan Malaysia, Tun 

Abdul Razak.14  

3. Karya-Karya 

Bagi seorang ahli ilmu agama, kebudayaan, sejarah hingga sastra, 

73 tahun merupakan waktu yang lebih dari cukup untuk menghasilkan 

banyak karya. Terhitung sejak usia 17 tahun hingga sekarang sebanyak 

118 karya tulisan yang berhasil ditulisnya. Diantara karyanya yang 

terkenal adalah Tasawuf Modern. Buku ini diterbitkan oleh Majalah 

Pedoman Masyarakat yang dipimpin oleh Hamka sendiri pada tahun 

1939. Tasawuf Modern ini menyajikan konsep baru dalam bertasawuf, 

yaitu beliau menghendaki penghayatan keagamaan dengan cara 

menerapkan sikap zuhud dan memperkuat ketakwaan dengan berdasar 

pada prinsip tauhid. Hal ini dilakukan tanpa perlu mengasingkan diri 

ataupun melalui pencarian pengalaman mukasyafah, melainkan tetap 

aktif dalam masyarakat. Tasawuf semacam ini berbeda dengan tasawuf 

yang dikemukakan oleh tokoh-tokoh terdahulu seperti Imam al-Ghazali 

                                                           
12 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun, 

2004, hal. 23. 

13 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 9. 

14 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 18. 



47 
 

 
 

atau lainnya, sehingga Tasawuf Modern menjadi dasar-dasar sufisme 

baru di Indonesia.15 

Sepulangnya Hamka dari Jawa ke Padang Panjang pada tahun 1925, 

beliau mulai menulis untuk majalah, yaitu Chatibul Ummah yang ditulis 

secara periodik hingga sampai jilid 3 dan Tabligh Muhammadiyah. 

Ketika Hamka kembali dari Mekkah dan singgah di Medan pada 1928, 

beliau menulis artikel dan menerbitkan roman pertamanya berjudul Si 

Sabariyah. Di tahun ini pula beliau dingkat menjadi redaktur Majalah 

Kemajuan Zaman. Kemudian di tahun berikutnya yaitu tahun 1929, 

beliau menulis Agama dan Perempuan, Pembela Islam, Adat 

Minangkabau, Agama Islam, Kepentingan Tabligh, dan Ayat-Ayat 

Mikraj.16 

Pada tahun 1931 Hamka diutus untuk menjadi mubaligh di 

Makassar dan kembali ke Medan pada tahun 1936. 17  Dalam selang 

waktu tersebut beliau menghasilkan buku Laila Majnun (1932), Arkanul 

Islam di Makassar (1932), Mati Mengandung Malu (1934). Di Medan, 

Hamka bekerja di Majalah Pedoman Masyarakat dan menulis 

Tenggelamnya Kapal Van Der Wijk (1937), Di Bawah Lindungan 

Ka'bah (1938) yang terinspirasi dari perjalannya pada tahun 1927 di 

Mekkah, Merantau ke Deli, Keadilan Ilahi, Tuan Direktur, Angkatan 

Baru, Terusir, Di Dalam Lembah Kehidupan, Ayahku, Tasawuf Modern 

(1939), Falsafah Hidup (1939), Lembaga Hidup (1940), Lembaga Budi 

(1940), Pedoman Mubaligh Islam, dan lain-lain hingga tahun 1943 

                                                           
15 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun, 

2004, hal. 56-57. 
16 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: 

PT. Penjuru Ilmu Sejati, 2014, hal. 27-28. 

17 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: Pustaka Nuun, 

2004, hal. 25-26. 



48 
 

 
 

Majalah Pedoman Masyarakat dibredel beliau masih menulis Semangat 

Islam (1943) dan Sejarah Islam Sumatera.18 

Hamka kembali ke Padang Panjang pada tahun 1945. Sejak saat itu 

beliau tidak menulis cerita pendek, novel, atau puisi lagi melainkan 

fokus pada persoalan umum dan keagamaan, yaitu mengeluarkan buku 

seperti Revolusi Pikiran, Revolusi Agama (1946), Adat Minangkabau 

Menghadapi Revolusi (1946), Muhammadiyah Melalui Tiga Zaman, 

Dari Lembah Cita-Cita, Merdeka, Islam dan Demokrasi, Di Lambung 

Ombak Masyarakat, Menunggu Beduk Berbunyi, dan beberapa lainnya. 

Kemudian tahun 1950 beliau pindah ke Jakarta dan menerbitkan buku 

Ayahku, Kenang-Kenangan Hidup 4 jilid, Perkembangan Tasawuf dari 

Abad ke Abad, Urat Tunggang Pancasila, Riwayat Perjalanan ke 

Negeri-Negeri Islam, Di Tepi Sungai Nil, Di Tepi Dungai Dajlah, Mandi 

Cahaya Di Tanah Suci, dan Empat Bulan di Amerika.19 Empat Bulan di 

Amerika merupakan hasil dari perjalanan beliau ke Amerika Serikat 

ketika menjadi pegawai Kementerian Agama. Sedangkan buku Mandi 

Cahaya di Tanah Suci, Di Tepi Sungai Dajlah, dan Dari Lembah Sungai 

Nil, merupakan hasil dari perjalanan beliau menunaikan ibadah haji dan 

berkeliling di beberapa Negara Arab ketika menjadi anggota Majelis 

Haji.20 

Ketika pindah ke Jakarta, beliau juga membawa naskah Ayahku dan 

Sejarah Kebangkitan Islam di Minangkabau yang kemudian diterbitkan 

oleh Penerbit Wijaya. Beliau juga menerbitkan buku Falsafah Ideologi 

Islam (1950) dan Keadilan Sosial dalam Islam. Selain itu, beliau 

mengirim karangan-karangan pendek ke beberapa majalah dan surat 

                                                           
18 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: 

PT. Penjuru Ilmu Sejati, 2014, hal. 29. 

19 M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, Bekasi: 

PT. Penjuru Ilmu Sejati, 2014, hal. 29. 

20 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 111. 



49 
 

 
 

kabar. Beliau juga menjadi pembantu tetap di Harian Abadi dan Majalah 

Hikmah dan mengasuh rubrik berisi kisah-kisah sejarah nusantara, yaitu 

Dari Perbendaharaan Lama (1963).21  

Pada tahun 1964, Hamka dituduh terlibat dalam rencana 

pembunuhan presiden Soekarno dan ditahan atas dasar Undang-Undang 

Antisubversif. Beliau menganggap penangkapan ini adalah suatu 

hikmah dari Allah sehingga dapat menyelesaikan karya terbesarnya 

yaitu Tafsir al-Azhar. Hingga pada tahun 1966 terbukti bahwa tuduhan 

itu hanyalah fitnah dan beliau dibebaskan, Tafsir al-Azhar telah selesai 

dikerjakan.22 

B. KITAB TAFSIR AL-AZHAR 

1. Latar Belakang Penulisan 

Pada tahun 1955 Hamka dicalonkan menjadi anggota DPR mewakili 

Daerah Pemilihan Masyumi Jawa Tengah, dan tahun 1956 beliau 

memboyong keluarganya dari kontrakan ke rumah baru di Kebayoran 

Baru, Jakarta Selatan. Tidak lama setelah itu terdengar kabar bahwa 

Masyumi akan mendirikan masjid di sebidang tanah yang berada di 

depan rumahnya dan beliau diminta untuk terlibat dalam panitia 

pembangunan masjid supaya turut memberikan masukan-masukan.  

Sejak dibubarkannya Masyumi pada tahun 1959, Hamka menjadi 

lebih fokus pada perkembangan Masjid al-Azhar. Salah satu kegiatan 

yang rutin dilakukan setiap hari adalah kuliah subuh. Pada mulanya 

syiar ini berjalan dengan lancar hingga beberapa waktu kemudian 

jamaah mengalami kesulitan untuk mengingat kembali tafsir-tafsir yang 

pernah disampaikan. Akhirnya jamaah memutuskan untuk merekam 

                                                           
21 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 110. 

22 H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan Publika, 

2018, hal. 38. 



50 
 

 
 

pengajian tersebut hingga terbit Majalah Gema Islam, kemudian para 

jamaah mengusulkan supaya tafsir tersebut dimuat dalam majalah. 

Sejak tahun 1962, Tafsir al-Azhar mulai dimuat di Majalah Gema Islam 

secara periodik. Nama al-Azhar dipilih atas dasar untuk menghormati 

Masjid Agung Kebayoran Baru yang diberi nama al-Azhar oleh Syekh 

Mahmoud Syaltout, yaitu Syekh Jami’ al-Azhar di Mesir.23 

Tidak lama setelah itu, tepatnya pada tahun 1964 Hamka ditangkap 

dan ditahan selama 2 tahun. Dalam kurun waktu inilah beliau memiliki 

waktu yang cukup untuk menulis Tafsir al-Azhar kemudian 

memperbaiki dan menyempurnakannya setelah dibebaskan.24 

Penyusunan tafsir ini dilandasi keinginan untuk memudahkan 

pemuda Islam di tanah air yang  memiliki minat mempelajari agama dan 

isi al-Qur’an tetapi mereka tidak memiliki kemampuan Bahasa Arab. 

Hal lain yang mendorong penyusunan tafsir ini ialah keterbatasan para 

mubalig terhadap pengetahuan umum. Para mubalig pada masa itu 

banyak atau sedikit mengetahui Bahasa Arab tetapi tidak dengan 

pengetahuan umum sehingga merasa canggung untuk berdakwah. Tafsir 

ini disusun untuk membantu mereka menyampaikan dakwah.25Tafsir al-

Azhar disusun diantaranya sebagai sajian buah tangan untuk Syekh Jami’ 

al-Azhar, Syekh Mahmoud Syaltout atas pemberian penghargaan yang 

tinggi yaitu gelar doktor.26 

2. Corak Penafsiran 

Corak penafsiran Buya Hamka pada Tafsir al-Azhar adalah al-tafsir 

bi al-ma’ṡur, yakni menafsirkan ayat-al-Qur’an dengan ayat yang lain 

atau dengan hadis. Sebagai sumber penafsiran, beliau juga 

                                                           
23 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania, 

2019, hal. 494-495. 
24 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang Pemikiran 

Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. 54-55. 
25 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 4. 
26 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 49. 



51 
 

 
 

menggunakan sejarah, antropologi, dan sosiologi. Para ahli tafsir 

menyebut penafsiran seperti Tafsir al-Azhar ini merupakan tafsir al-

adab al-ijtima’i, yaitu disamping menguraikan ilmu hadis, fikih, dan 

sejarah, juga menyesuaikan ayat-ayat dengan perkembangan politik dan 

kondisi masyarakat pada saat penafsiran tersebut dilakukan.27 

Corak tafsir ini juga disebut dengan corak sastra budaya 

kemasyarakatan, yaitu corak tafsir yang menjelaskan petunjuk-petunjuk 

al-Qur’an dengan bahasa yang mudah dipahami guna memberikan 

solusi terhadap permasalahan-permasalahan yang terjadi dalam 

masyarakat. Di samping itu, meskipun corak tafsir ini berupaya untuk 

menyelesaikan permasalahan yang terjadi di tengah masyarakat dengan 

petunjuk ayat al-Qur’an, tetapi juga tetap menafsirkan kandungan ayat 

secara umum seperti filsafat, teologi, fiqih, tasawuf, dan sebagainya.28 

Corak tafsir ini dimulai dari mengemukakan ungkapan-ungkapan 

dalam al-Qur’an kemudian menjelaskan makna-makna yang dimaksud 

di dalamnya, setelah itu naṣ-naṣ al-Qur’an dihubungkan dengan 

kenyataan sosial dan budaya yang berlaku di masyarakat.29 

Menurut Masrur, Tafsir al-Azhar lebih bercorak tasawuf akhlaqy, 

yaitu dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an Hamka lebih menekankan 

pada kesempurnaan dan kesucian jiwa yang diterapkan pada pengaturan 

sikap mental dan pendisiplinan tingkah laku.30 Hal ini sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat pada saat tafsir ini disusun, juga sesuai dengan 

latar belakang Hamka yang banyak membaca buku tasawuf, filsafat, dan 

akhlak. 

                                                           
27 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania, 

2019, hal. 498. 
28 M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang Pemikiran 

Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990, hal. ix. 
29 Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika al-Qur’an 

Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 27. 
30 Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, dalam Medina-Te, 

Jurnal Studi Islam, Vol. 14, No. 1, Juni 2016, hal. 15. 



52 
 

 
 

Menurut Abd. Haris, Hamka adalah sosok yang rasionalis karena 

dalam menjelaskan teks-teks agama, beliau lebih mengedepankan rasio. 

Dia terlebih dahulu menjadikan wahyu sebagai landasan kemudian 

dibuktikan dengan pengalaman-pengalaman.31 

3. Metode Penafsiran 

Metode yang digunakan Hamka dalam menafsirkan ayat-ayat al-

Qur’an adalah metode taḥliliy atau metode analisis. Metode taḥliliy 

adalah metode tafsir yang berusaha menjelaskan al-Qur’an dari berbagai 

segi dan menjelaskan makna yang dimaksudkan al-Qur’an. Metode ini 

menafsirkan al-Qur’an sesuai urutan susunan dalam mushaf, 

menafsirkan ayat demi ayat dan surah demi surah, dari surah al-F𝑎̅tiḥah 

sampai surah an-N𝑎̅s.32 

Menurut M. Quraish Shihab, metode tafsir ini berusaha untuk 

menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur’an dari berbagai segi sesuai 

dengan kecenderungan atau pandangan mufassirnya. Metode tafsir 

taḥliliy menyajikan pengertian umum kosa kata dalam ayat, hubungan 

antar ayat, asb𝑎̅bunnuz𝑢̅l, makna ayat secara global, hukum yang dapat 

diambil dari ayat beserta pendapat-pendapat ulama madzab. Biasanya 

tafsir dengan metode ini disajikan secara berurutan sebagaimana mushaf 

al-Qur’an, begitu juga Tafsir al-Azhar.33 

Menurut Shobahussurur, penafsiran ayat dilakukan dengan 

mengelompokkan ayat-ayat menjadi bahan bahasan, diterjemahkan satu 

per satu, kemudian dijelaskan secara menyeluruh dan terperinci. Tafsir 

ini lebih difokuskan pada pengertian menyeluruh terhadap ayat-ayat al-

Qur’an, sehingga tidak banyak penguraian ayat-ayat secara per kata. 

                                                           
31 Abd. Haris, Etika Hamka: Konstruksi Etik Berbasis Rasional Religius, Yogyakarta: LKiS, 2010, 

hal. x. 
32 Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika al-Qur’an 

Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang, 2012, hal. 22. 
33 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui 

dalam Memahami al-Qur’an, Tangerang: Lentera Hati, 2013, hal. 378. 



53 
 

 
 

Dalam penulisannya, terlebih dahulu beliau menyertakan kutipan dari 

pendapat para mufasir yang terdahulu sebelum menuliskan pendapatnya 

sendiri.34 

Dalam tafsirnya, Hamka lebih menekankan pada penjelasan makna 

ayat secara menyeluruh dan tidak banyak menjelaskan pemahaman 

terhadap kosa kata. Biasanya beliau langsung menjelaskan makna-

makna yang terkandung dalam ayat, tetapi ada juga beberapa yang 

didahului dengan uraian kosa kata. Dalam menafsirkan ayat, beliau tidak 

semata-mata menggunakan pertimbangan akal, tetapi juga menukil dari 

pendapat mufassir terdahulu. Dengan demikian, hubungan antara 

riwayah dan dirayah, juga antara dalil aqli dan dalil naqli tetap terjaga. 

Selain menyajikan pendapat para ulama terdahulu, beliau juga 

menyajikan penjelasan sesuai pemahaman berdasarkan pengalaman dan 

tinjauannya sendiri.35 

4. Sistematika Penulisan 

Tafsir al-Azhar disusun sesuai dengan urutan ayat dalam mushaf al-

Qur’an. Dalam pendahuluan tafsirnya terlebih dahulu dijelaskan 

mengenai ilmu-ilmu al-Qur’an, yaitu penjelasan tentang al-Qur’an, 

terjemahan, dan tafsir. Setelah itu dijelaskan pula I’j𝑎̅zul Qur’𝑎̅n, isi 

mu’jizat al-Qur’an, al-Qur’an lafaz dan makna, penafsiran al-Qur’an, 

haluan tafsir, dan latar belakang penulisan Tafsir al-Azhar  kemudian 

mulai menafsirkan. 

Format penyajian tafsirnya yang pertama menyebutkan nama surah 

dan artinya, nomor surah, jumlah ayat, dan tempat surah diturunkan. 

Setelah itu mencantumkan beberapa ayat berdasarkan tema atau 

kelompok ayat dengan tulisan Arab disertai terjemahannya dalam 

                                                           
34 Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: Penerbit Imania, 

2019, hal. 499. 
35 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 40. 



54 
 

 
 

bahasa Indonesia. Kemudian Hamka memberi kode “pangkal ayat” dan 

“ujung ayat” dalam penafsirannya untuk memudahkan pembaca.  

Langkah-langkah penafsiran dalam Tafsir al-Azhar ialah pertama 

menerjemahkan ayat secara utuh pada setiap pembahasan. Kedua, 

menjelaskan nama surah dalam al-Qur’an dengan penjelasan yang 

komprehensif. Ketiga, memberikan tema besar terhadap sekolompok 

ayat. Keempat, menjelaskan ayat sesuai dengan kelompok yang sudah 

ditentukan. Kelima, menjelaskan munasabah antar ayat terkadang juga 

antar surah. Keenam, jika ayat yang ditafsirkan ada asbabun nuzulnya, 

beliau menjelaskannya dan terkadang memberikan berbagai riwayat. 

Ketujuh, memperkuat penjelasan dengan ayat yang lain atau dengan 

hadis Nabi saw. Kedelapan, memberikan hikmah yang dianggap penting 

dalam bentuk poin. Kesembilan, mengaitkan makna ayat dengan 

permasalahan masyarakat pada saat itu. Dan yang terakhir memberikan 

kesimpulan di akhir pembahasan tafsirnya.36 

Penafsiran al-Qur’an dalam Tafsir al-Azhar dibagi menjadi 10 jilid, 

yaitu  

No. Jilid Surah 

1 Jilid 1 Surah al-F𝑎̅tiḥah dan al-Baqarah 

2 Jilid 2 Surah 𝐴̅li Imr𝑎̅n dan an-Nis𝑎̅’ 

3 Jilid 3 Surah al-M𝑎̅’idah dan al-An’𝑎̅m 

4 Jilid 4 Surah al-A’r𝑎̅f, al-Anf𝑎̅l, dan at-

Taubah 

5 Jilid 5 Surah Y𝑢̅nus, H𝑢̅d, Y𝑢̅suf, ar-Ra’d, 

Ibrahim, al-Hijr, dan an-Naḥl 

                                                           
36 Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka”, dalam el-

Umdah Jurnal Ilmu alQuran dan Tafsir, Vol. 1, No. 1, Januari-Juni 2018, hal. 35-37. 



55 
 

 
 

6 Jilid 6 Surah al-Isr𝑎̅’, al-Kahfi, Maryam, 

Ṭ𝑎̅h𝑎̅, al-Anbiy𝑎̅’, al-Ḥajj, dan al-

Mu’min𝑢̅n 

7 Jilid 7 Surah an-N𝑢̅r, al-Furq𝑎̅n, asy-

Syu’ar𝑎̅’, an-Naml, al-Qaṣ𝑎̅ṣ, al-

Ankab𝑢̅t, ar-R𝑢̅m, Luqm𝑎̅n, dan as-

Sajdah 

8 Jilid 8 Surah al-Aḥz𝑎̅b, Sab𝑎̅’, Faṭ𝑖r̅, Y𝑎̅s𝑖n̅, 

aṣ-Ṣaff𝑎̅t, Ṣ𝑎̅d, az-Zumar, al-Mu’m𝑖n̅, 

dan Fuṣṣilat 

9 Jilid 9 Surah asy-Syur𝑎̅, az-Zukhruf, ad-

Dukh𝑎̅n, al-J𝑎̅ṡiyah, al-Aḥq𝑎̅f, 

Muhammad, al-Fatḥ, al-Ḥujurat, Q𝑎̅f, 

aż-Ż𝑎̅riy𝑎̅t, aṭ-Ṭ𝑢̅r, an-Najm, al-

Qamar, ar-Raḥm𝑎̅n, al-W𝑎̅qi’ah, al-

Ḥad𝑖d̅, al-Muj𝑎̅dalah, al-Ḥasyr, al-

Mumtaḥanah, dan aṣ-Ṣaff 

10 Jilid 10 Surah al-Jumu’ah, al-Mun𝑎̅fiq𝑢̅n, at-

Tagab𝑢̅n, aṭ-Ṭalaq, at-Taḥr𝑖m̅, al-

Mulk, al-Qalam, al-Ḥ𝑎̅qqah, al-

Ma’𝑎̅rij, N𝑢̅h, al-Jinn, al-Muzzammil, 

al-Muddaṡṡir, al-Qiy𝑎̅mah, al-

Ins𝑎̅n/Dahr, al-Mursalat, an-Naba’, 

an-N𝑎̅zi’at, ‘Abasa, at-Takw𝑖r̅, al-

Infiṭ𝑎̅r, al-Muṭaffif𝑖n̅, al-Insyiq𝑎̅q, al-

Bur𝑢̅j, aṭ-Ṭ𝑎̅riq, al-A’l𝑎̅, al-G𝑎̅syiyah, 

al-Fajr, al-Balad, asy-Syams, al-Lail, 

aḍ-Ḍuḥ𝑎̅, al-Insyiraḥ, aṭ-Ṭ𝑖n̅, al-

‘Alaq, al-Qadr, al-Bayyinah, al-

Zalzalah, al-‘𝐴̅diy𝑎̅t, al-Q𝑎̅ri’ah, at-

Tak𝑎̅ṡur, al-‘Aṣr, al-Humazah, al-F𝑖l̅, 
al-Quraisy, al-M𝑎̅’𝑢̅n, al-Kauṡar, al-

K𝑎̅fir𝑢̅n, an-Naṣr, al-Lahab, al-

Ikhl𝑎̅ṣ, al-Falaq, dan an-N𝑎̅s 

C. PENAFSIRAN BUYA HAMKA TENTANG AYAT-AYAT TENTERAM 

Dalam penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah 

dapat diketahui beberapa hal, yaitu: 

1. Hakikat Ketenteraman 

Di dalam tafsirnya, Buya Hamka menjelaskan bahwa jiwa yang 

telah mencapai ketenteraman adalah jiwa yang telah menyerah penuh dan 



56 
 

 
 

bertawakkal kepada Allah, yaitu telah tenang karena telah mencapai yakin 

terhadap Allah.37 Pada penafsiran beliau di sini terdapat tiga hal yang telah 

dicapai oleh jiwa yang tenteram, yaitu menyerah secara penuh, bertawakkal, 

dan yakin terhadap Allah. 

Menyerah penuh kepada Allah atau Isl𝑎̅m artinya menyerahkan diri 

kepada Allah dengan segenap jiwa dan raga, tidak membantah ataupun 

mendurhakai, dan tidak menolak kebenaran, kemudian dibuktikan dengan 

melakukan amal dan perbuatan baik.38 Fitrah manusia adalah merasakan 

adanya Yang Maha Kuasa. Dengan akal yang dianugerahkan kepadanya, ia 

dapat memikirkan dan mengambil pelajaran dari alam yang menunjukkan 

tanda-tanda kekuasaan Allah. Dengan demikian manusia akan menyadari 

kelemahan-kelemahan yang ada pada dirinya dan menyerah penuh kepada 

Allah.39 

Yang kedua adalah bertawakal kepada Allah, yaitu menyerahkan 

kebijaksanaan kepada Allah dan tidak mengeluh terhadap segala 

kebijaksanaan-Nya. 40  Orang yang tawakal telah menyerah sepenuhnya 

kepada Allah dan yakin bahwa Allah tidak akan mengecewakannya. 41 

Orang yang demikian akan selalu optimis terhadap harapannya kepada 

Allah dan tidak akan putus asa karena ia yakin meskipun terdapat 

kesusahan, kesusahan itu tidak akan bersifat selamanya, pasti akan ada 

kemudahan. 

Orang yang bertawakal percaya sepenuhnya kepada Allah dan ia 

siap terhadap segala kebijaksanaan Allah. Ketika yang diterimanya tidak 

sesuai yang diharapkan maka ia tidak akan kecewa karena ia tahu dan sadar 

bahwa kekuatan dan ilmu manusia terbatas, sedangkan kekuasaan tertinggi 

                                                           
37 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153. 
38 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ I, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 276-277. 
39 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 25. 
40 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 248. 
41 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXVIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 269. 



57 
 

 
 

hanyalah milik Allah,42 Dia-lah Yang Maha Mengetahui atas segala hal 

yang terbaik untuk hamba-Nya. 

Yang ketiga adalah yakin, yaitu tidak ada lagi keragu-raguan. 43 

Sebagaimana firman Allah “Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang 

kepadamu kepastian (kematian)” yaitu beribadahlah kepada Allah hingga 

yakin. Terdapat dua pendapat penafsiran mengenai makna yakin pada ayat 

ini, yaitu beribadah kepada Allah hingga merasa yakin, dan yakin berarti 

mati. Yakin diartikan mati karena kematian adalah suatu hal yang pasti, 

maka beribadahlah sampai mati.44  

Kepercayaan dan keyakinan yang terus dijaga akan menjadikan 

tujuan hidup, yaitu hanya kepada Allah. Dengan senantiasa percaya dan 

yakin kepada Allah maka ia akan terlepas dari rasa takut dan duka cita.45 

Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Fajr(89) ayat 27 dan 28, 

“Wahai jiwa yang tenang! Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang 

rida dan diridai-Nya” dan di akhir surah disebutkan “dan masuklah ke 

dalam surga-Ku”. 46  Setiap hamba pasti menginginkan kehidupan yang 

bahagia, baik di dunia maupun di akhirat, yaitu mendapatkan balasan surga 

dari Tuhannya. Dan dari ayat-ayat di atas menunjukkan bahwa mereka 

yang masuk surga adalah yang telah tenteram jiwanya. 

Juga disebutkan dalam surah H𝑢̅d ayat 105 bahwa, “Ketika hari itu 

datang, tidak seorang pun yang berbicara, kecuali dengan izin-Nya; maka 

diantara mereka ada yang sengsara dan ada yang berbahagia”. Mereka yang 

sengsara ialah orang-orang yang kafir, sedangkan yang berbahagia adalah 

orang-orang yang mendapat pahala dan kesenangan sesuai yang Allah 

janjikan kepada orang-orang yang bertakwa.47 

                                                           
42 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 136. 
43 Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika Penerbit, 2015, cet. 10, hal. 60. 
44 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 213. 
45 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992, cet. 4, hal. 4. 
46 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal. 

662. 
47 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal. 

474, 476. 



58 
 

 
 

2. Ketenteraman Terkait Kehidupan Di Dunia 

a. Surah al-Anf𝑎̅l (8) ayat 10 

ِْۗ اِنٓ  ۦ قُ مُوْبكُُمْْۗ وَمَا اعنٓصْرُ اِلَّٓ مِنْ عِنْدِ اللّٰ ُ اِلَّٓ بُشْرٰی وَعتَِطْيَئِنٓ بهِِٰ َ اوَمَا جَلَمَهُ اللّٰ للّٰ

 عَزيِْ زٌ حَكِيْمٌ 

“Artinya: Dan tidaklah Allah menjadikannya melainkan sebagai 

kabar gembira agar hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan 

kemenangan itu hanyalah dari sisi Allah. Sungguh, Allah 

Mahaperkasa, Mahabijaksana.” (Q.S. al-Anf𝑎̅l/8: 10)48 

Penafsiran Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar: 

Ini merupakan bantuan semangat dari Allah, yaitu dengan 

menurunkan seribu malaikat yang mana pasukan yang berjumlah 

300 berasa seperti lebih dari 1000 orang sehingga mereka merasa 

tenang dan mendapat keberanian. Allah menyokong semangat dari 

setiap pasukan hingga satu orang sama dengan empat orang. 

Semangat yang tinggi adalah syarat kemenangan dari suatu 

peperangan. Manusia hanya mampu berusaha dan berjuang dengan 

segenap tenaga disertai taktik dan teknik yang dikuasai, tetapi 

kemenangan adalah semata-mata dari Allah.49 

b. Surah Y𝑢̅nus (10) ayat 7 

نْ يَا وَاطْيَئَ ن اوْا بِّاَ وَاعٓذِيْنَ هُ اعٓذِيْنَ لََّ يَ رْجُوْنَ عِقََٓ  اِنٓ  مْ عَنْ اٰيٰتِنَا اءَنََّ وَبَضُوْا بِِلْْيَٰوةِ اعدا

 غَفِمُوْنَ 

“Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang tidak mengharapkan 

(tidak percaya akan) pertemuan dengan Kami, dan merasa puas 

dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram dengan (kehidupan) 

                                                           
48 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

579. 
49 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 260. 



59 
 

 
 

itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat Kami,” (Q.S. 

Y𝑢̅nus/10: 7)50 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Kalimat l 𝑎̅  yarj 𝑢̅na diartikan tidak mengharapkan, tidak 

memiliki harapan, atau tidak punya hari depan, yaitu 

kepercayaannya terputus pada masa mati saja, atau dalam kata lain 

percaya tidak ada apapun setelah kematian. Hal ini berlawanan 

dengan raja’, yaitu mengharapkan sesuatu atau cita-cita, sehingga 

ketika seseorang raja’ maka saat itu pula ia merasa takut harapannya 

tidak akan tercapai.  

Orang yang merenungkan tanda-tanda kekuasaan Allah yang 

nampak di langit dan bumi seperti pergantian siang dan malam, akan 

muncul keimanan dalam dirinya mempercayai adanya Tuhan. 

Setelah muncul iman dalam diri seseorang maka akan timbul pula 

takwa. Dan ketika seseorang telah bertakwa niscaya ia akan percaya 

dan yakin bahwa kehidupan tidak hanya sebatas di dunia ini saja. 

Dengan demikian maka seseorang tidak akan merasa takut 

menghadapi kematian bahkan dapat menerima dengan ridha, 

sehingga semasa masih hidup waktunya digunakan untuk 

mengumpulkan bekal mempersiapkan diri menghadap Tuhannya. 

Sedangkan orang yang renungannya hanya di sekitar benda 

dan makhluk saja tidak akan sampai kepada Khaliq sebagai sang 

pencipta sehingga tidak ada iman dalam dirinya. Dengan tidak 

adanya iman, dipastikan pula tidak ada keyakinan terhadap 

kehidupan setelah mati. Yang ia yakini, hidup hanya di dunia ini 

sampai mati saja, sehingga apabila ingin mendapatkan kenikmatan 

maka carilah nikmat yang ada di dunia. Orang yang demikian akan 

merasa tidak ada sesuatu yang mengaturnya sehingga ia berperilaku 

                                                           
50 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal. 

263. 



60 
 

 
 

sesuai kehendak dan kemauannya sendiri tanpa mempertimbangkan 

apakah dapat merugikan dirinya dan orang lain atau tidak.51 

c. Surah an-Naḥl (16) ayat 112 

نْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَ  هَا بزِْقُ هَا بَغَدًا مِّ ُ مَثَلًَ قَ رْيةًَ كَانَتْ اٰمِنَةً ماطْيَئِنٓةً يََتْيِ ْ رَتْ وَضَرَ َُ اللّٰ

ُ عبَِاسَ الْْوُْعِ وَالْْوَْ  فِ بِاَ كَانُ وْا يَصْنَ لُوْنَ بِِنَْ لُمِ اللِّٰ فاَذََا قَ هَا اللّٰ  

“Artinya: Dan Allah telah membuat suatu perumpamaan (dengan) 

sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram, rezeki datang 

kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi 

(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah, karena itu Allah 

menimpakan kepada mereka bencana kelaparan dan ketakutan. 

Disebabkan apa yang mereka perbuat.” (Q.S. an-Naḥl/16: 112)52 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Nikmat yang Tuhan berikan pada negeri yang aman sentosa, 

subur dan makmur, yang dilimpahi rezeki dari segala penjuru, langit 

menurunkan hujan dan bumi menghasilkan ikan. Tetapi apabila 

penduduknya kufur nikmat, tidak bersyukur, tidak bisa memelihara 

sumber nikmat itu bahkan menghabiskannya, maka semua itu dapat 

Allah cabut dengan mudah dan digantikan dengan kelaparan, 

ketakutan, kekeringan, yang dapat menjadikan seseorang merampas 

milik orang lain sehingga hilanglah keamanan. Tidak ada lagi 

tempat untuk berlindung karena yang kuat menindas yang lemah.53 

d. Surah al-Isr𝑎̅’ (17) ayat 95 

                                                           
51 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XI, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156. 
52 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

396. 
53 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 307-308. 



61 
 

 
 

اءِ مَمَكًا  نَ اعسٓيََٓ قُلْ عَوْ كَانَ فِی الََّْبْضِ مَمَٰٓئِكَةٌ يََْشُوْنَ مُطْيَئِنِّنَْ عنََ زعْٓنَا عَمَيْهِمْ مِّ

 بٓسُوْلًَّ 

“Artinya: Katakanlah (Muhammad), “Sekiranya di bumi ada para 

malaikat, yang berjalan-jalan dengan tenang, niscaya Kami turunkan 

kepada mereka malaikat dari langit untuk menjadi rasul.” (al-

Isr𝑎̅’/17: 95)54 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Di ayat sebelumnya dijelaskan bahwa orang-orang kafir 

tidak memperhatikan kebenaran petunjuk Allah yang disampaikan 

oleh Rasul, melainkan mereka bertanya-tanya mengapa yang 

dijadikan Rasul adalah manusia bukan malaikat? Kemudian pada 

ayat ini dijelaskan apabila ada malaikat yang berjalan di bumi 

dengan keadaan tenteram adalah dikarenakan mereka telah 

menggantikan tempat manusia di bumi menjadi tempat tinggalnya. 

Jika demikian maka Allah akan mengutus malaikat sebagai Rasul. 

Tetapi penghuni bumi adalah manusia yang pada dasarnya tidak 

mudah percaya, sehingga meskipun Allah benar-benar mengutus 

malaikat sebagai Rasul tentu mereka akan menyanggah malaikat 

yang diciptakan tidak laki-laki dan tidak perempuan, bagaimana 

mereka bisa menjadikannya teladan?55 

3. Ketenteraman Terkait Keteguhan Iman 

a. Surah al-Baqarah (2) ayat 260 

                                                           
54 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

546. 
55 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 135. 



62 
 

 
 

مُ بَ ُِّ ابَِنِْ كَيْفَ تَُْ  نْ عيَِطْيَئِنٓ يِ اعْيَوْتٰیْۗ قاَلَ اوََلََْ تُ ؤْمِنْْۗ قاَلَ بَ مٰی وَعٰكِ وَاِذْ قاَلَ ابِْ رٰهِٰ

هُنٓ جُ  ن ْ نَ اعطٓيِْْ فَصُرْ هُنٓ اعِيَْكَ ثُُٓ اجْلَلْ عَمٰی كُلِّ جَبَلٍ مِّ زْءًا قَ مْبِْْۗ قاَلَ فَخُذْ ابَْبَ لَةً مِّ

نَكَ سَلْيًاْۗ وَاعْمَمْ انَٓ اللَّٰ    عَزيِْ زٌ حَكِيْمٌ ثُُٓ ادْعُهُنٓ يََتْيِ ْ

“Artinya: Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata, "Ya Tuhanku, 

perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang 

mati." Allah berfirman, "Belum percayakah engkau?" Dia (Ibrahim) 

menjawab, "Aku percaya, tetapi agar hatiku tenang (mantap)." Dia 

(Allah) berfirman, "Kalau begitu ambillah empat ekor burung, lalu 

cincanglah olehmu kemudian letakkan di atas masing-masing bukit 

satu bagian, kemudian panggillah mereka, niscaya mereka datang 

kepadamu dengan segera." Ketahuilah bahwa Allah Mahaperkasa, 

Mahabijaksana.” (Q.S. al-Baqarah/2: 260)56 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Pada ayat ini Nabi Ibrahim ingin ditambah pengetahuannya 

supaya derajat imannya bertambah dari ‘Ilmul-Yaq 𝑖̅ n menjadi 

‘Ainul-Yaq 𝑖̅ n, yaitu dengan memohon kepada Allah supaya 

memperlihatkan bagaimana Allah menghidupkan orang yang sudah 

mati. Hal ini bukan berarti Nabi Ibrahim tidak percaya pada Allah, 

Allah pun tahu permohonan Nabi Ibrahim tersebut bukan atas dasar 

ketidakpercayaan. Pembahasan ini diumpamakan seperti pesawat 

televisi. Seseorang telah mengetahui bahwa dengan pesawat televisi 

ia dapat melihat objek yang jauh di layar televisi, tetapi ia ingin 

mengetahui lebih dalam mengenai bagaimana seluk beluk pesawat 

tersebut sehingga ia mempelajarinya lebih dalam. Dengan demikian 

maka kepercayaannya akan menambah satu tingkat.  

Pada ujung ayat Allah berfirman supaya Nabi Ibrahim 

mengambil empat ekor burung dan menjinakkannya, setelah itu 

meletakkan bagian-bagiannya di atas tiap-tiap gunung, kemudian 

                                                           
56 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal. 

385. 



63 
 

 
 

panggillah burung itu niscaya akan datang dengan segera. Para ahli 

tafsir berbeda pendapat tentang hal ini. Disebutkan bahwa menurut 

tafsir yang umum, Allah memerintahkan Nabi Ibrahim mengambil 

empat burung kemudian diasuh hingga jinak, bisa terbang dan 

dipanggil kembali. Dari sini Abu Muslim memperoleh pemahaman 

bahwa ayat ini memiliki maksud, bahwa Allah mengumpamakan 

manusia yang dipanggil dan dihidupkan kembali sesudah mati. 

Sebagaimana burung yang sudah jinak, sejauh apapun ia pergi ketika 

waktunya sudah datang maka ia akan kembali.57 

b. Surah 𝐴̅li Imr𝑎̅n (3) ayat 126 

ُ اِلَّٓ بُشْرٰی عَكُمْ وَعتَِطْيَئِنٓ قُ مُوْبكُُمْ بهِِْٰۗ وَمَا اعنٓصْرُ اِلَّٓ مِنْ عِنْدِ اللِّٰ ا عْلَزيِْزِ وَمَا جَلَمَهُ اللّٰ

مِ الَْْكِيْ   

“Artinya: Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan 

itu) melainkan sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan 

agar hatimu tenang karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain 

dari Allah Yang Mahaperkasa, Mahabijaksana.” (Q.S. A ̅li Imra ̅n/3: 

126)58 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Dengan memperkuat sabar, takwa, dan tawakkal sudah 

cukup bagi orang mukmin untuk memenangkan perang, karena 

kemenangan adalah anugerah dari Allah bukan pemberian dari 

orang lain. Allah Mahagagah Mahabijaksana, Dia tidak memberikan 

kemenangan kepada orang yang berhati ragu dan fikiran yang 

pecah.59 

                                                           
57 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ III, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 36-39. 
58 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, hal. 

33-34. 
59 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 83. 



64 
 

 
 

c. Surah al-M𝑎̅’idah (5) ayat 113 

هَا مِ  هَا وَتَطْيَئِنٓ قُ مُوْبُ نَا وَنَ لْمَمَ انَْ قَدْ صَدَقْ تَ نَا وَنَكُوْنَ عَمَي ْ  نَ قاَعُوا نرُيِْدُ انَْ نَّْٓكُلَ مِن ْ

هِدِيْنَ   اعشّٰ

“Artinya: Mereka berkata, "Kami ingin memakan hidangan itu agar 

tenteram hati kami dan agar kami yakin bahwa engkau telah berkata 

benar kepada kami dan kami menjadi orang-orang yang 

menyaksikan (hidangan itu)." (Q.S. al-M𝑎̅’idah /5: 113)60 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Bermula dari Hawariyun yang bertanya kepada Nabi Isa, 

apakah Tuhannya berkuasa menurunkan suatu hidangan dari langit? 

Hal ini menjadi perbincangan di kalangan ahli tafsir, apakah 

Hawariyun itu imannya benar-benar telah mendalam atau mereka 

belum yakin bahwa Allah berkuasa, bahkan bisa lebih dari itu. 

Kemudian Nabi Isa memperingatkan bahwa orang yang beriman 

tidak pantas untuk meminta hal yang demikian. Allah Yang 

Mahakuasa tentu bisa memenuhi permintaan mereka, tetapi sebagai 

orang yang beriman hendaknya berhati-hati dalam mengutarakan 

permintaan. Harusnya ia takut kepada Allah dan meningkatkan 

ketakwaannya. Tetapi mereka menjawab bahwa permintaan itu 

semata-mata hanya ingin merasakan hidangan dari-Nya. Mereka 

beranggapan bahwa makanan dari langit adalah berkah yang dapat 

memberikan kesuburan bagi jasmani dan rohani. Dengan hidangan 

itu pula iman mereka akan bertambah, hati menjadi tenteram dan 

merasa lebih dekat dengan Allah. Dari jawaban ini dapat dilihat 

bahwa mereka adalah orang-orang yang berfikiran sederhana dan 

jujur sehingga Nabi Isa memaklumi.61 

                                                           
60 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

46. 
61 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ VII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 91-92. 



65 
 

 
 

d. Surah an-Naḥl (16) ayat 106 

ٰٗ وَمَنْ كَفَرَ بِِللِّٰ مِنْ بَ لْدِ اِيَْاَنهَِِٓۦ اِلَّٓ مَنْ اكُْرهَِ  به
ْ
ل
َ
يََْ مُ  وَق رََ  طْيَئِنٌّ بِِلَِّْ ََ انِ وَعٰكِنْ مٓنْ 

ِْۗ وَلََمُْ عَذَا ٌُ عَظِيْمٌ بِِ  عْكُفْرِ صَدْباً فَ لَمَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللّٰ  

“Artinya: Barang siapa kafir kepada Allah setelah dia beriman (dia 

mendapat kemurkaan Allah), kecuali orang itu dipaksa kafir padahal 

hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa), tetapi orang 

yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah 

menimpanya dan mereka akan mendapat azab yang besar.” (Q.S. an-

Naḥl/16: 106)62 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Apabila tidak ada dasar iman dalam hati seseorang maka ia 

akan mudah meninggalkan iman dan kembali menjadi kafir. Kecuali 

orang-orang yang dipaksa meninggalkan keimanan sedangkan 

hatinya tetap beriman. Yang demikian ini dianggap tidak berdosa, 

sebagaimana pernah terjadi pada masa awal Islam. Ditarik 

pemahaman dari kesimpulan Ibnu Katsir dalam tafsirnya juga dari 

penafsiran al-Qurthubi, bahwa yang demikian sangat bergantung 

pada kekuatan jiwa seseorang, ada beberapa yang kuat menahan 

siksa ada pula yang memberikan pengakuan palsu. Menurut ayat ini, 

pengakuan yang terpaksa itu dapat dimaafkan dan pujian tertinggi 

bagi yang kuat jiwanya.63 

e. Surah al-Ḥajj (22) ayat 11 

َ عَمٰی حَرْفٍِۚ فاَِنْ  ٰوَمِنَ اعنٓاسِ مٓنْ يٓ لْبُدُ اللّٰ  ٗ صَابَ
َ
رُ ا طْيَئَنٓ  خَي ْ نَةٌ  اَصَابَ تْهُ  وَاِنْ  بهِِِٰۚ  اِ   فِت ْ

نِْ قَمَبَ  نْ يَا خَسِرَ  وَجْهِهِْٰۗ  یعَمٰ  ا  كَ هُوَ الُْْسْراَنُ اعْيُبِنُْ ذٰعِ  وَالَّْٰخِرةََْۗ  اعدا  

                                                           
62 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

390. 
63 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 301-302, 305. 



66 
 

 
 

“Artinya: Dan diantara manusia ada yang menyembah Allah hanya 

di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas, dan 

jika dia ditimpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang. Dia rugi di 

dunia dan di akhirat. Itulah kerugian yang nyata.” (Q.S. al-Ḥajj/22: 

11)64 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Mengutip dari penafsiran Ibnu Katsir, menyembah Allah di 

pinggir-pinggir adalah dia masuk agama Allah tetapi hanya di tepi-

tepi saja, yakni apabila mendapatkan sesuatu yang menyenangkan 

hatinya maka ia tetap beragama, tetapi bila ia mendapat kesusahan 

maka ia akan mengeluh dan menyesal. 

Diperjelas pada lanjutan ayat “Maka jika dia memperoleh 

kebajikan, dia merasa puas, dan jika dia ditimpa suatu cobaan, dia 

berbalik ke belakang”, artinya dia tidak peduli, dia hanya mengingat 

hal buruk yang menimpanya saja dan melupakan hal-hal baik yang 

pernah ia terima. Inilah kerugian yang nyata, karena orang yang 

demikian tidak memiliki amal yang dapat diperhitungkan sedangkan 

waktu tidak dapat diulang.65 

4. Ketenteraman Terkait Masalah Hati 

a. Surah an-Nis𝑎̅’(4) ayat 103 

َ قِيَامًا وٓقُ لُودًا وٓعَمٰی جُنُ وْبِكُمِْۚ فاَِذَا اعطْيَأْنَ ن ْ  تُمُ اعصٓمٰوةَ فاَذكُْرُوا اللّٰ مْ فاَقَِيْيُوا تُ فاَِذَا قَضَي ْ
بًا مَوْقُ وْتًً   اعصٓمٰوةَِۚ اِنٓ اعصٓمٰوةَ كَانَتْ عَمَی اعْيُؤْمِنِنَْ كِت ٰ

“Artinya: Selanjutnya, apabila kamu telah menyelesaikan salat(mu), 

ingatlah Allah ketika kamu berdiri, pada waktu duduk dan ketika 

berbaring. Kemudian, apabila kamu telah merasa aman, maka 

laksanakanlah salat itu (sebagaimana biasa). Sungguh, salat itu 

                                                           
64 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 6, hal. 

362. 
65 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XVII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 145-146. 



67 
 

 
 

adalah kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang 

beriman.” (Q.S. an-Nis𝑎̅/4: 103)66 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Islam mengajarkan supaya kita selalu taat kepada Allah, 

menjalankan shalat bila sudah tiba waktunya meskipun sedang 

berperang tetap dilakukan dengan disertai waspada. Selain 

menjalankan shalat hendaknya selalu mengingat Allah, terlebih 

ketika sedang berperang. Hal ini dapat mengendalikan diri bahwa 

perjuangan yang dilakukan semata-mata mempertahankan jalan 

Allah, bukan hendak saling bunuh ataupun balas dendam. Ketika 

senantiasa mengingat Allah, seseorang akan melupakan kepentingan 

dunia sehingga dia bersedia untuk kepentingan jalan Allah. Di lain 

waktu pun kita tetap diperintahkan untuk selalu mengingat Allah 

supaya hati menjadi tenteram.67 

b. Surah ar-Ra’d (13) ayat 28 

ِْۗ الَََّ بِذكِْرِ اللِّٰ تَطْيَئِنا اعْقُمُوْ     ُُ اعٓذِيْنَ اٰمَنُ وْا وَتَطْيَئِنا قُ مُوْبُ هُمْ بِذكِْرِ اللّٰ

“Artinya: (Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka 

menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan 

mengingat Allah hati menjadi tenteram.” (Q.S. ar-Ra’d/13: 28)68 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Ayat ini menjelaskan bahwa iman menyebabkan seseorang 

senantiasa mengingat Allah. Dengan iman, hati memiliki pusat atau 

tujuan ingatan. Ingatan inilah yang akan menimbulkan rasa tenteram 

dan segala macam kegelisahan, fikiran kusut, putus asa, ketakutan, 

kecemasan, dan keragu-raguan akan hilang dengan sendirinya. 

                                                           
66 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, h. 

253. 
67 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 251-252. 
68 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

103. 



68 
 

 
 

Segala penyakit hati obatnya ada di hati itu sendiri. Apabila tidak 

segera diobati dengan keimanan yang menimbulkan ingatan pada 

Allah, maka hati itu akan bertambah sakit dan dapat berujung pada 

kufur nikmat. 

Al-Qur’an membagi tingkat pengalaman nafsu menjadi tiga, 

yaitu an-nafsul ammarah biss 𝑢̅ ’, an-nafsul lawwamah, dan an-

nafsul muṭma’innah. Di sinilah perlu adanya iman dan mengingat 

Allah sehingga kehendak hati dapat berpadu dengan dorongan nafsu 

untuk mencapai riḍa Allah dengan ketenterman.69 

c. Surah al-Fajr (89) ayat 27 

يَٓ تُ هَا اعنٓ فْسُ اعْيُطْيَئِنٓةُ   يََٰٓ

“Artinya: Wahai jiwa yang tenang!” (Q.S. al-Fajr/89: 27)70 

Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir al-Azhar: 

Yaitu jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal 

kepada Allah, yakni telah tenang karena telah mencapai yakin 

terhadap Allah. Mengutip pendapat Hasan al-Bishri tentang 

muthmainnah, yaitu apabila Allah berkehendak mengambil nyawa 

orang yang beriman, maka jiwanya tenteram terhadap Allah dan 

Allah juga tenteram terhadapnya. Juga perkataan sahabat ‘Amr bin 

‘Ash, apabila orang beriman akan meninggal, Allah mengutus dua 

malikat kepadanya dengan suatu bingkisan dari surga. Kemudian 

malaikat menyampaikan “keluarlah wahai jiwa yang telah mencapai 

ketenteraman, dengan riḍa dan diriḍai Allah, keluarlah kepada Roh 

                                                           
69 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 93. 
70 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 10, hal. 

662. 



69 
 

 
 

dan Raihan. Allah senang kepadamu dan Allah tidak marah.” Maka 

roh itu keluar lebih harum dari kasturi.71 

5. Hal-Hal Yang Dapat Menenteramkan Hati Dan Jiwa 

Dalam penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah 

dapat diketahui beberapa hal yang dapat membuat hati dan jiwa menjadi 

tenteram, yaitu: 

“Dan Allah tidak menjadikannya (pemberian bala-bantuan itu) 

melainkan sebagai kabar gembira bagi (kemenangan)mu, dan agar hatimu 

tenang karenanya. Dan tidak ada kemenangan itu, selain dari Allah Yang 

Mahaperkasa, Mahabijaksana.”72 (Q.S. 𝐴̅li Imr𝑎̅n /3: 126) 

Buya Hamka menafsirkan ayat ini dengan mengelompokkannya 

beserta beberapa ayat sebelum dan sesudahnya menjadi satu pembahasan, 

yakni perbandingan antara kekalahan di perang Uhud dan kemenangan di 

perang Badar. Buya Hamka menafsirkan bahwa tidak akan ada kekalahan 

apabila selalu berpegang teguh pada sabar dan takwa. Sabar yang di 

dalamnya termasuk taat kepada pemimpin dan takwa yang di dalamnya 

termasuk keteguhan serta ketekunan dalam beribadah kepada Allah.73 Jadi, 

kabar gembira akan datangnya bala bantuan ketika peperangan tersebut 

hanya bisa didapatkan ketika menanamkan sabar dan takwa dalam diri. 

Apabila diri telah sabar, takwa, dan tawakkal kepada Allah maka 

tenteramlah ia karena tidak ada kemenangan yang datang dari selain-Nya.  

Sebagaimana disebutkan dalam surat al-Anf 𝑎̅ l(8) ayat 10, “Dan 

tidaklah Allah menjadikannya melainkan sebagai kabar gembira agar 

hatimu menjadi tenteram karenanya. Dan kemenangan itu hanyalah dari sisi 

Allah. Sungguh, Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana.”74 Terlepas dari ada 

                                                           
71 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153-154. 
72 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, hal. 

33-34. 
73 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 73. 
74 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

579. 



70 
 

 
 

atau tidaknya bala bantuan dari Allah, tugas manusia dalam perang hanyalah 

berikhtiar, berusaha dan berjuang segenap tenaga dengan teknik perang 

yang ada.75 Sehebat apapun strategi perang, dan seberapapun kekuatan yang 

dimiliki tetapi jika di hatinya masih ada keraguan maka tidak akan berhasil. 

Begitu pula jika hati telah yakin, tetap harus berbekal strategi dan kekuatan 

yang cukup juga. Maka diperlukan pengetahuan untuk menyusun strategi 

dan taktik perang. 

Ayat tentang tenteram yang lain yang berkaitan dengan perang adalah 

surat an-Nis𝑎̅’(4) ayat 103, “Selanjutnya, apabila kamu telah menyelesaikan 

salat(mu), ingatlah Allah ketika kamu berdiri, pada waktu duduk dan ketika 

berbaring. Kemudian, apabila kamu telah merasa aman, maka 

laksanakanlah salat itu (sebagaimana biasa). Sungguh, salat itu adalah 

kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang beriman.”76 

Jadi supaya hati menjadi tenteram adalah dengan mengingat Allah di setiap 

waktu. Dalam berperangpun pikiran harus ditujukan kepada Allah, karena 

perang yang sedang dijalani juga dalam rangka jihad di jalan-Nya. Apabila 

orang yang beriman telah mengamalkan petunjuk-petunjuk dari Allah 

niscaya tidak akan ada kekalahan dalam menghadapi orang-orang kafir.77 

Oleh karenanya menuntut ilmu juga sangatlah penting. Buya Hamka 

menganjurkan dalam tafsirnya untuk menuntut ilmu pengetahuan terutama 

ilmu berhitung, yakni untuk merenungi fakta-fakta yang terjadi di alam 

semesta ini. Meskipun pengetahuan akal manusia terbatas, setidaknya sudah 

berusaha untuk mempelajari sesuai dengan kemampuan. Dengan 

mempelajari tanda-tanda yang ada di alam ini pada akhirnya akan 

menunjukkan bahwa Allah itu ada, sehingga akan menimbulkan takwa 

kepada-Nya. Setelah mengetahui di balik keteraturan alam adalah ada Yang 

                                                           
75 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ IX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 260. 
76 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 2, h. 

253. 
77 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ V, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 252, 262. 



71 
 

 
 

Mencipta, maka hubungkanlah hatimu kepada Sang Pencita, bukan kepada 

yang dicipta.78 

Bukalah mata, hati, dan gunakanlah akal supaya dapat melihat tanda-

tanda Allah yang ada di alam ini. Sesungguhnya Allah memberi peetunjuk 

kepada siapa saja yang dikehendaki. “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan 

hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya 

dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.”79 (Q.S. ar-Ra’d/13: 28).  

Iman artinya percaya, yaitu percaya kepada Allah. Orang yang 

beriman adalah yang menyerah sepenuhnya kepada Allah, mengerjakan 

segala perintah-Nya dan menjauhi segala yang dilarang oleh-Nya.80  

Ketika orang yang beriman selalu mengingat Allah maka hatinya akan 

menjadi tenteram. Hati yang beriman akan senantiasa mengingat Allah, 

dengan demikian maka kegelisahan yang ada di hati maupun pikiran akan 

hilang sehingga ia menjadi tenteram.81 

Disebutkan pula dalam surat Y𝑢̅nus(10) ayat 7 “Sesungguhnya orang-

orang yang tidak mengharapkan (tidak percaya akan) pertemuan dengan 

Kami, dan merasa puas dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram 

dengan (kehidupan) itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat 

Kami,”82 yang demikian ialah orang yang renungannya hanya berkisar pada 

benda saja, hanya di sekitar mahkluk tetapi tidak sampai kepada Sang 

Khaliq, sehingga ia hanya berpikir untuk kehudupan di dunia saja tanpa 

berpikir untuk bertemu dengan Yang Maha Kuasa. Berbeda dengan orang 

yang renungannya sampai kepada langit dan bumi, memperhatikan 

pergantian siang dan malam, ia akan percaya adanya Tuhan, akan timbul 

                                                           
78 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XI, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155. 
79 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

103. 
80 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 323. 
81 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 92-93. 
82 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal. 

263. 



72 
 

 
 

iman dalam dirinya. Dengan iman itu akan menjadikannya bertakwa karena 

percaya bahwa hidupnya tidak hanya sampai di sini saja melainkan masih 

ada kehidupan selanjutnya. Adanya harapan bertemu dengan Tuhan setelah 

kematian membuatnya tidak takut mati dan ridha terhadap segala sesuatu 

yang ditakdirkan untuknya.83 

Di samping menjadikan seseorang menyerah kepada Allah, akal yang 

terus-menerus memikirkan segala sesuatu yang ada di alam ini akan 

menumbuhkan kepercayaan terhadap kekuasaann-Nya. Sehingga semakin 

ia berpikir, semakin bertambah kuat pula kepercayaannya.84 

Allah memimpin orang yang beriman supaya mereka keluar dari 

kegelapan menuju terang benderang dengan memberikan karunia berupa 

ilmu pengetahuan dan rahasia ghaib sebagai penerangan rohani. Di 

antaranya disebutkan pada Q.S. al-Baqarah(2) ayat 260, yakni tatkala Nabi 

Ibrahim berkata kepada Allah supaya memperlihatkan bagaimana Allah 

menghidupkan orang yang sudah mati.  

“Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata, "Ya Tuhanku, perlihatkanlah 

kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang mati." Allah berfirman, 

"Belum percayakah engkau?" Dia (Ibrahim) menjawab, "Aku percaya, 

tetapi agar hatiku tenang (mantap)."” 85  Tenang di sini Buya Hamka 

menyebutan dalam tafsirnya “untuk menetapkan hatiku”. Bahwa 

permintaan Nabi Ibrahim tersebut bukan karena beliau tidak percaya, 

melainkan hanya ingin menambah pengetahuan dan menaikkan derajat 

keimanannya dari Ilmu-Yaqin menjani ‘Ainul-Yaqin.86 

Dia (Allah) berfirman, "Kalau begitu ambillah empat ekor burung, 

lalu cincanglah olehmu kemudian letakkan di atas masing-masing bukit satu 

                                                           
83 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XI, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156. 
84 Hamka, Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992, cet. 4, hal. 1. 
85 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal. 

385. 
86 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ III, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 36. 



73 
 

 
 

bagian, kemudian panggillah mereka, niscaya mereka datang kepadamu 

dengan segera."87 Pada penafsiran ayat ini terlebih dahulu beliau mengambil 

penafsiran dari beberapa ulama terdahulu kemudian menyimpulkan 

bahwasanya pada ayat ini Allah ingin menunjukkan kepada Nabi Ibrahim 

bahwa Allah adalah Maha Kuasa atas segala sesuatu. Di antara penafsiran 

yang dikutip adalah pendapat Abu Muslim, yaitu sebagaimana burung yang 

dicincang dan diletakkan di atas bukit akan datang ketika dipanggil, sama 

halnya dengan jiwa manusia kemanapun ia terbang atau pergi, ketika 

Tuhannya memanggil niscaya ia akan kembali.88 

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa iman harus disertai 

dengan ilmu pengetahuan. Sama halnya dengan kaum Nabi Isa yang 

meminta untuk diberikan makanan dari langit. Mereka berkata, "Kami ingin 

memakan hidangan itu agar tenteram hati kami dan agar kami yakin bahwa 

engkau telah berkata benar kepada kami dan kami menjadi orang-orang 

yang menyaksikan (hidangan itu)."89 (Q.S. al-Ma ̅’idah/5: 113) 

Mereka ialah orang-orang yang sudah matang imannya tetapi 

pengetahuannya kurang, sehingga menurut mereka jika dapat memakan 

makanan dari langit dapat menambah keteguhan kepercayaan iman mereka. 

Bukan untuk menentang Allah melainkan hanya ingin menjadi orang yang 

benar-benar menyaksikan.90  Begitu banyak tanda-tanda kekuasaan Allah 

yang ada di alam ini tetapi mereka masih meminta hal yang demikian.  

Permintaan mereka mirip dengan perkataan orang kafir yang 

disebutkan dalam surat al-Isr𝑎̅’ (17) ayat 94-95, “Dan tidak ada sesuatu 

yang menghalangi manusia untuk beriman ketika petunjuk datang 

kepadanya, selain perkataan mereka, “mengapa Allah mengutus seorang 

                                                           
87 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 1, hal. 

385. 
88 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ III, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 38. 
89 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 3, hal. 

46. 
90 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ VII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 91-92. 



74 
 

 
 

manusia menjadi rasul?” Katakanlah (Muhammad), “Sekiranya di bumi ada 

para malaikat, yang berjalan-jalan dengan tenang, niscaya Kami turunkan 

kepada mereka malaikat dari langit untuk menjadi rasul.”91  

Bukannya memperhatikan petunjuk yang dibawa oleh Rasulluah, 

melainkan orang-orang kafir malah mempertanyakan mengapa yang 

dijadikan rasul adalah seorang manusia yang tidak ada kelebihannya 

dibanding mereka, mengapa bukan malaikat? Allah menjadikan rasul dari 

bangsa manusia supaya bisa menjadi teladan bagi umat manusia. Jika 

malaikat tinggal dan menetap di bumi menggantikan bangsa manusia maka 

yang diutus menjadi rasul juga malaikat. Jika menuruti permintaan orang 

kafir dengan mengutus malaikat menjadi rasul bagi manusia, malaikat yang 

tidak laki-laki juga tidak perempuan itu tidak dapat memberi teladan kepada 

manusia.92 

Jika seseorang tidak memiliki dasar iman di dalam dirinya, ia tidak 

akan memperdulikan tanda-tanda kekuasaan Allah. Ada pula yang kembali 

menjadi kafir sesudah pernah merasakan nikmatnya iman. “Barang siapa 

kafir kepada Allah setelah dia beriman (dia mendapat kemurkaan Allah), 

kecuali orang itu dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman 

(dia tidak berdosa), tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, 

maka kemurkaan Allah menimpanya dan mereka akan mendapat azab yang 

besar.”93 (Q.S. an-Naḥl/16: 106) 

Meninggalkan keimanan karena hawa nafsu akan membuka jalan 

kepada kejahatan dengan mengkhianati pendiriannya sendiri. Penyebabnya 

adalah karena mereka lebih suka kepada kehidupan dunia dari pada 

akhirat. 94  Sebagaimana disebutkan dalam ayat selanjutnya, yaitu “yang 

                                                           
91 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

546. 
92 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 134-135. 
93 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

390. 
94 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 301-302, 305. 



75 
 

 
 

demikian itu disebabkan karena mereka lebih mencintai kehidupan di dunia 

daripada akhirat, ...”95 (Q.S. an-Naḥl/16: 107) 

Orang yang demikian hampir sama dengan yang disebutkan dalam 

surat al-Ḥajj(22) ayat 11, “Dan diantara manusia ada yang menyembah 

Allah hanya di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas, 

dan jika dia ditimpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang. Dia rugi di 

dunia dan di akhirat. Itulah kerugian yang nyata.”96  

Buya Hamka mengutip pendapat beberapa ulama, diantaranya 

menurut Abdurrahman bin Yazid bin Aslam yang menafsirkan bahwa 

mereka itu adalah orang-orang yang munafik. Karena jika dengan beragama 

dapat menjadikan dunianya membaik maka ia akan tekun beribadah, tetapi 

jika dengan beragama akan menjadikan kehidupannya menurun maka ia 

akan berpaling dari agama. Mereka beribadah hanya untuk mengharapkan 

keuntungan dunia belaka.97  Mereka itulah orang yang rugi karena tidak 

mendapatkan apapun dari dunia untuk bekalnya di akhirat. 

Segala yang ada di dunia ini memang tampak menjanjikan, tetapi 

Allah Yang Maha Kuasa berfirman, “Dan Allah telah membuat suatu 

perumpamaan (dengan) sebuah negeri yang dahulunya aman lagi tenteram, 

rezeki datang kepadanya melimpah ruah dari segenap tempat, tetapi 

(penduduk)nya mengingkari nikmat-nikmat Allah, karena itu Allah 

menimpakan kepada mereka bencana kelaparan dan ketakutan. Disebabkan 

apa yang mereka perbuat.”98 (Q.S. an-Naḥl/16: 112). Bahwa seberapapun 

nikmat yang Allah karuniakan akan dapat dicabut dengan mudah setiap saat 

sehingga berganti dengan kelaparan dan ketakutan.99 

                                                           
95 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

390. 
96 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 6, hal. 

362. 
97 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XVII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 145. 
98 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

396. 
99 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIV, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 307. 



76 
 

 
 

Jadi dapat disimpulkan bahwa untuk menenteramkan hati yang paling 

penting adalah iman. Untuk menimbulkan atau menguatkan iman dapat 

dilakukan dengan cara merenungkan tanda-tanda kekuasaan Allah, maka 

terlebih dahulu ia harus membekali diri dengan ilmu-ilmu pengetahuan. Jika 

iman sudah tertanam dalam hati maka teruslah mengingat Allah di setiap 

saat dan bertakwalah kepada-Nya maka hati akan menjadi tenteram. 



 

77 
 

BAB IV 

ANALISIS KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DAN 

RELEVANSINYA PADA MASA SEKARANG 

A. KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA DALAM KITAB 

TAFSIR AL-AZHAR 

Berdasarkan penjelasan pada bab sebelumnya dapat diketahui 

beberapa rumusan terkait konsep ketenteraman menurut Buya Hamka dalam 

kitab Tafsir al-Azhar, yakni hakikat ketenteraman, ketenteraman terkait 

kehidupan dunia, ketenteraman dalam keteguhan beriman, ketenteraman 

terkait masalah hati, dan hal-hal yang dapat menenteramkan hati dan jiwa. 

Ketika membahas tentang hakikat ketenteraman, Buya Hamka 

menuliskan bahwa ketenteraman yang dimaksud adalah yang mencakup 

semua aspek dalam kehidupan, yaitu ketenteraman dalam urusan kehidupan 

dunia, ketenteraman dalam beragama, dan ketenteraman hati. Meskipun 

demikian, beliau lebih mengutamakan ketenteraman terkait urusan hati. 

Hal ini dapat dilihat melalui penafsiran beliau pada surat al-Fajr(89) 

ayat 27,  yang mana pada ayat ini disebutkan secara langsung jiwa Al-

Muṭma’innah, Buya Hamka mengartikannya dengan jiwa yang telah 

mencapai ketenteraman. Kemudian beliau menjelaskan bahwa jiwa yang 

telah tenteram ini sudah memenuhi aspek ketenteraman yang lain yaitu 

ketenteraman dalam urusan kehidupan dunia dan ketenteraman dalam 

beragama. Buya Hamka menjelaskan bahwa jiwa yang telah mencapai 

ketenteraman adalah jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal 

kepada Allah, yaitu telah tenang karena telah mencapai yakin terhadap 

Allah.1 

Dapat dikatakan memenuhi aspek ketenteraman dalam beragama 

karena jiwa yang tenteram dapat tercapai dengan melaksanakan ajaran dan 

                                                           
1 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 153. 



78 
 

 
 

syariat agama, yakni dengan beriman, senantiasa mengingat Allah, 

bertakwa, dan bertawakkal. Iman artinya percaya, yaitu percaya kepada 

Allah. Orang yang beriman adalah yang menyerah sepenuhnya kepada 

Allah, mengerjakan segala perintah-Nya dan menjauhi segala yang dilarang 

oleh-Nya.2  

Ketika orang yang beriman selalu mengingat Allah maka hatinya akan 

menjadi tenteram. Hati yang beriman akan senantiasa mengingat Allah, 

dengan demikian maka kegelisahan yang ada di hati maupun pikiran akan 

hilang sehingga ia menjadi tenteram.3 

Disebutkan dalam surat Y 𝑢̅nus(10) ayat 7 “Sesungguhnya orang-

orang yang tidak mengharapkan (tidak percaya akan) pertemuan dengan 

Kami, dan merasa puas dengan kehidupan dunia serta merasa tenteram 

dengan (kehidupan) itu, dan orang-orang yang melalaikan ayat-ayat Kami,”4 

Buya Hamka menafsirkan bahwa yang demikian ialah orang yang 

renungannya hanya berkisar pada benda saja, hanya di sekitar mahkluk 

tetapi tidak sampai kepada Sang Khaliq, sehingga ia hanya berpikir untuk 

kehudupan di dunia saja tanpa berpikir untuk bertemu dengan Yang Maha 

Kuasa. Berbeda dengan orang yang renungannya sampai kepada langit dan 

bumi, memperhatikan pergantian siang dan malam, ia akan percaya adanya 

Tuhan, akan timbul iman dalam dirinya. Dengan iman itu akan 

menjadikannya bertakwa karena percaya bahwa hidupnya tidak hanya 

sampai di sini saja melainkan masih ada kehidupan selanjutnya. Adanya 

harapan bertemu dengan Tuhan setelah kematian membuatnya tidak takut 

mati dan riḍa terhadap segala sesuatu yang ditakdirkan untuknya.5 

Dengan demikian maka akan terpenuhi pula aspek ketenteraman 

dalam kehidupan di dunia, karena orang-orang yang beriman, selalu 

                                                           
2 Hamka, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978, cet. 6, hal. 323. 
3 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 92-93. 
4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 4, hal. 

263. 
5 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XI, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985, hal. 155-156. 



79 
 

 
 

mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal akan menyadari bahwa 

kehidupan yang dijalani bukan hanya di dunia saja melainkan juga kelak di 

akhirat, sehingga ia tidak akan mengorbankan keimanannya dan berpaling 

pada kesenangan dunia yang bersifat sementara. 

Jika dalam hal beragama dan kehidupan dunianya sudah tenteram 

maka jiwa dan hatinya akan terhindar dari rasa cemas maupun gelisah. Dia 

akan senantiasa ikhlas dalam menjalani hudup karena riḍa terhadap segala 

sesuatu yang Allah takdirkan kepadanya, sehingga Allah juga meridhainya. 

Sebagaimana yang dijelaskan pada surat al-Fajr(89) ayat 28, “Kembalilah 

kepada Tuhanmu, dalam keadaan ridha dan diridhai”, inilah yang 

didapatkan oleh jiwa yang telah mencapai ketenteraman. Buya Hamka 

menuliskan bahwa Allah riḍa kepadanya karena telah menyaksikan sendiri 

perjuangannya dalam menghadapi kehidupan untuk mencapai pada tingkat 

jiwa yang tenteram.6 

B. RELEVANSI KONSEP TENTERAM MENURUT BUYA HAMKA 

DALAM KITAB TAFSIR AL-AZHAR PADA MASA SEKARANG 

Jika dikaitkan dengan kondisi pada saat ini, bisa jadi masih banyak 

orang yang lalai dengan ketenteraman hati dan jiwa, sehingga meskipun 

secara materi kehidupan mereka sudah berkecukupan tetapi masih merasa 

ada yang kurang sehingga mereka tidak pernah merasa cukup. Maka orang 

yang hanya mengejar ketenteraman hidup tanpa memperdulikan 

ketenteraman dalam beragama dan ketenteraman hati, tidak akan pernah 

mendapatkan ketenteraman. 

Berdasarkan beberapa rumusan yang telah dijelaskan sebelumnya, 

dapat diketahui bahwa seseorang yang tampak tenteram tercukupi secara 

materi belum tentu hatinya juga merasa tenteram, dan orang yang terlihat 

tidak berkecukupan belum tentu tidak ada ketenteraman dalam hatinya.  

                                                           
6 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982, hal. 154. 



80 
 

 
 

Dapat dilihat pada saat ini banyak orang yang memperkaya diri supaya 

setiap kebutuhannya dapat terpenuhi, tetapi mereka lupa jika hatinya juga 

memiliki kebutuhan yang harus dipenuhi. Semakin berjalannya waktu 

seiring dengan perkembangan zaman membuat orang semakin sibuk dengan 

kehidupan dunia. Di tengah globalisasi dan perkembangan dinamika sosial, 

keimanan kerap kali terancam oleh keraguan, materialisme, dan sekularisme. 

Terlebih perkembangan teknologi, di samping dapat digunakan sebagai 

media dakwah dan meningkatkan pemahaman terhadap ajaran agama juga 

dapat digunakan untuk menyebarkan ajaran-ajaran yang berlawanan atau 

menyimpang dari ajaran yang benar. Dengan demikian pada masa yang 

sekarang ini perlu lebih berhati-hati dalam segala hal. 

Kemajuan teknologi menjadi tantangan baru pada umat beragama. 

Dengan teknologi yang semakin maju maka semakin mudah pula untuk 

mengakses segala hal. Dalam hal ini yang paling rentan terdampak ialah 

remaja. Tidak sedikit remaja yang berlebihan dalam menggunakan ponsel 

sehingga lalai terhadap kewajiban mereka untuk melaksanakan ibadah. 

Kelalaian inilah yang akan menjauhkan mereka dari ketenteraman. 

Kesehatan mental yang baik dapat mengoptimalkan diri dalam 

menghadapi permasalahan hidup. Terlebih lagi pada masa remaja, yakni 

ketika seseorang memiliki emosi dan kondisi mental yang cenderung tidak 

stabil, diperlukan mental yang sehat untuk menghadapi berbagai konflik, 

tuntutan, suasana hati yang berubah-ubah, dan kurangnya kemampuan 

memecahkan masalah. Pada usia ini kesehatan mental sangat rentan 

terhadap lingkungan sosial disebabkan adanya tekanan dalam menjalani 

hidup untuk menyesuaikan diri dengan harapan masyarakat yang 

menjadikan diri merasa kurang optimis, kurang berguna, dan merasa gagal 

dibandingkan dengan orang lain.7 

                                                           
7 Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian Journal of 

Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024, hal. 44-45. 



81 
 

 
 

Dari beberapa permasalahan-permasalahan tersebut perlu adanya 

konsep ketenteraman untuk menjadi pedoman mereka dalam menjalani 

hidup supaya menjadi tenteram sepenuhnya. Dengan mengamalkan ajaran-

ajaran yang disebutkan pada ayat-ayat Al-Muṭma’innah dapat 

menghindarkan diri dari urusan dunia yang tidak diperlukan. 

Sebagaimana disebutkan pada Q.S. ar-Ra’d(13) ayat 28, “(Yaitu) 

orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan 

mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi 

tenteram.”8 Buya Hamka menjelaskan bahwa iman menyebabkan seseorang 

senantiasa mengingat Allah. Dengan iman, hati memiliki pusat atau tujuan 

ingatan. Ingatan inilah yang akan menimbulkan rasa tenteram dan segala 

macam kegelisahan, fikiran kusut, putus asa, ketakutan, kecemasan, dan 

keragu-raguan akan hilang dengan sendirinya.9 Dengan demikian seseorang 

akan mengejar ketenteraman dalam beragama supaya dapat memperoleh 

ketenteraman hati. Tetapi di sisi lain juga tetap mengusahakan ketenteraman 

dalam kehidupan dunia karena ia masih hidup di dunia, yakni hanya sebagai 

kebutuhan hidup dan beramal, bukan untuk kesenangan semata. 

Dari penafsiran Buya Hamka terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah, 

konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan pada 

masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk menghadapi 

tantangan hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan kualitas diri. 

Penjelasan terhadap ayat-ayat tersebut dapat mendorong seseorang untuk 

mulai memikirkan ketenteraman hati dan jiwanya. Dengan mempelajari dan 

mengamalkannya dapat menyadarkan perlunya memikirkan kehidupan di 

akhirat kelak. Pembahasan ini dapat membantu menyadari pentingnya 

ketenteraman dalam hidup, baik ketenteraman secara fisik maupun psikis, 

secara spiritual maupun material. 

                                                           
8 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Widya Cahaya, 2011, jil. 5, hal. 

103. 
9 Hamka, Tafsir Al Azhar Juzu’ XIII, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hal. 93. 



82 
 

 
 

Tantangan hidup di masa modern ini meningkatkan kebutuhan akan 

kesejahteraan mental dan spiritual. Untuk mengatasinya, seseorang dapat 

merenungi ayat-ayat dalam al-Qur’an. Seperti ayat-ayat Al-Muṭma’innah, di 

samping menjelaskan makna, juga memberi petunjuk tentang bagaimana 

untuk mendapatkan ketenteraman, yaitu dengan beriman, senantiasa 

mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal. 



 

83 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dipaparkan oleh penulis di 

atas, dapat ditarik beberapa kesimpulan untuk menjawab rumusan masalah 

dalam penelitian ini, yakni: 

1. Jiwa yang telah mencapai ketenteraman menurut Buya Hamka adalah 

jiwa yang telah menyerah penuh dan bertawakkal kepada Allah, jiwa 

telah tenang karena telah mencapai yakin terhadap Allah. Dari beberapa 

penafsiran beliau terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah, tenteram 

berbentuk dalam hal ketenteraman dalam kehidupan di dunia, 

ketenteraman dalam beragama, dan ketenteraman hati. Adapun cara 

untuk mencapai ketenteraman yaitu dengan beriman, senantiasa 

mengingat Allah, bertakwa, dan bertawakkal. 

2. Konsep ketenteraman memiliki relevansi yang kuat dengan kehidupan 

pada masa sekarang karena dapat dijadikan sebagai solusi untuk 

menghadapi tantangan hidup dan sebagai sarana untuk meningkatkan 

kualitas diri. 

B. SARAN 

Sesudah meneliti dan mengkaji penafsiran ayat-ayat tenteram 

menurut Buya Hamka dalam kitab Tafsir al-Azhar, penulis menyarankan 

untuk melakukan penelitian terhadap penafsiran Buya Hamka dalam kitab 

Tafsir al-Azhar atau pemikirannya dalam karyanya yang lain karena 

keilmuannya sangat luas. 

Terkait tema pembahasan pada penelitian ini, penulis menyarankan 

untuk meneliti keterkaitan ataupun korelasi penafsiran Buya Hamka 

terhadap ayat-ayat Al-Muṭma’innah dengan konsep tasawuf beliau dan 

bagaimana implementasinya pada masyarakat. Buya hamka menulis 

tafsirnya dengan menyesuaikan dengan kondisi masyarakat pada masa itu, 



84 
 

 
 

maka dapat pula dilakukan kajian terhadap tema-tema pembahasan lain, 

apakah masih relevan jika diterapkan pada kondisi masyarakat yang 

sekarang.  

  



 

85 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd. Haris, Etika Hamka: Konstruksi Etik Berbasis Rasional Religius, Yogyakarta: 

LKiS, 2010.  

Abdul Hayyie al-Kattani, dkk, Tafsir al-Munir Jilid 14 (Juz 27-28)/ Wahbah az-

Zuhaili, Jakarta: Gema Insani, 2014. 

Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jilid. 9, (Jakarta: GEMA 

INSANI, 2015). 

Abu Amin Ababil, Menggapai Kesempurnaan Iman dan Islam, Yogyakarta: 

Pustaka Hati, 2022. 

Ahmad Barozi, Abu Azka Fathin Mazayasyah, Penyakit Hati Dan 

Penyembuhannya: Menguak Sumber Penyebab Rusaknya Amal Kebajikan, 

Jogjakarta: DARUL HIKMAH, 2008. 

Ali Nurdin, Saefuddin Zuhri, Menyembuhkan Penyakit Jiwa Dan Fisik, Jakarta: 

Gema Insani, 2006. 

al-Ragheb al-Asfahani, Mu’jam Mufradat Alfaz al-Qur’an, Beirut-Lebanon: Dar 

Al-Kotob Al-ilmiyah, 2013. 

Ari Wahyudi, Hanya dengan Mengingat-Mu, Aku Tenang, Bandung: Penerbit 

Safina, 2018. 

Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, Silsilah Amalan Hati/ Muhammad bin Shalih al-

Munajjid, Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006. 

Bahrun Abubakar, Hery Noer Aly, Anshori Umar Sitanggal, Terjemah Tafsir Al-

Maragi (Ahmad Mustafa Al-Maragi), Semarang: PT. Karya Toha Putra 

Semarang, 1986. 

Bilif Abduh, Terapi Istighfar, Yogyakarta: Citra Risalah, 2011. 

Dedi Slamet Riyadi, Buku Pintar Mukjizat Kesehatan Ibadah/Jamal Muhammad 

Elzaky, Jakarta: Zaman, 2015. 

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya. 

Dudi Rosyadi, Faturrohman, Terjemah Tafsir Al-Qurthubi/ Syaikh Imam Al-

Qurthubi, Jakarta: Pustaka Azzam, 2009. 

Fityan Amaliy, Edi Suwanto, Tafsir al-Qur'an Al-Aisar/ Syaikh Abu Bakar Jabir 

Al-Jazairi, Jakarta Timur: Darus Sunnah Press, 2014. 



86 
 

 
 

H. Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, Jakarta Selatan: PT. Mizan 

Publika, 2018. 

Haidar Musyafa, Memahami HAMKA, Tangerang Selatan: Imania (Pustaka IIMaN 

Group), 2019. 

Haidar Musyafa, Memahami Hamka: The Untold Stories, Tangerang Selatan: 

Penerbit Imania, 2019. 

Hamka, Falsafah Hidup, Penerbit Uminda, 1981. 

------, Pandangan Hidup Muslim, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1992. 

------, Pelajaran Agama Islam, Jakarta: Penerbit Bulan Bintang, 1978. 

------, Studi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

------, Tafsir Al Azhar Juzu’ I-XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982-1988. 

------, Tafsir Al-Azhar, Depok: Gema Insani, 2016. 

------, Tasawuf Modern, Jakarta: Republika Penerbit, 2015. 

Hamzah Ya’qub, Tingkat Ketenangan Dan Kebahagiaan Mukmin: Tashawwuf Dan 

Taqarrub, Jakarta: Atisa, 1992. 

Hasyim Muhammad, Psikologi Qur'ani: Tafsir Tematik Ayat-Ayat Sufistik dalam 

al-Qur'an, Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015. 

Husnul Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka”, 

dalam el-Umdah Jurnal Ilmu alQuran dan Tafsir, Vol. 1, No. 1, Januari-Juni 

2018. 

Ibnu Mukram, Jamalud-din Muhammad, Lisan al-‘Arabi, Beirut: Dar as-Sadr, 1992, 

jil. 13. 

Idrus H. Alkaff, Kamus Pelik-Pelik al-Qur’an, Bandung: Penerbit PUSTAKA, 

1993. 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang Dan Diklat Kementerian 

Agama RI Dengan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Fenomena 

Kejiwaan Manusia Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Sains, Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2016. 

Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, Tafsir al-Qur'an Tematik: Spiritualitas dan 

Akhlak, Jakarta: Kamil Pustaka, 2017. 



87 
 

 
 

Lukman Agung, Keajaiban Orang Shalih: Mengungkap Rahasia Spiritual dan 

Sosial Orang Shalih dan Metode Membentuk Pribadi yang Shalih, Jogjakarta: 

Diva Press, 2007. 

M. Alfan Alfian, Hamka dan Bahagia: Reaktualisasi Tasauf Modern di Zaman Kita, 

Bekasi: PT. Penjuru Ilmu Sejati, 2014. 

M. Azhari Hatim, Menyucikan Jiwa: Konsep Ulama Salaf/ Ahmad Faried, 

Surabaya: Risalah Gusti, 1993. 

M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami al-Qur'an, Tangerang: Lentera Hati, 2015. 

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Tangerang: PT. Lentera Hati, 2016. 

M. S. Nasrullah, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah dalam al-Qur'an: Sebuah 

Konstruksi Filsafat Sejarah: Studi Atas Hukum dan Norma dalqm Sejarah 

dan Masyarakat/ Ayatullah Muhammad Baqir Shadr, Jakarta: Shadra Press, 

2010. 

M. Yunan Yusuf, Corak Pemikiran Kalam Tafsir al-Azhar: Sebuah Telaah Tentang 

Pemikiran Hamka dalam Teologi Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990. 

Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, jakarta: PT. Mahmud Yunus Wa 

Dzurriyyah, 2010. 

Masrur, “Pemikiran dan Corak Tasawuf Hamka dalam Tafsir Al-Azhar”, dalam 

Medina-Te, Jurnal Studi Islam, Vol. 14, No. 1, Juni 2016. 

Mawardi Labay El-Sulthani, Pelihara dan Muliakan Umat dengan Taqwa, Jakarta: 

al-Mawardi Prima, 2003. 

Miftahul Ulum, Agustin Mufarohah, Tarjamah Sabilul 'Abid 'Ala Jauharah at-

Tauhid/ Kiai Haji Sholeh Darat, Bogor: Arya Duta, 2018. 

Mokh. Sya’roni, Metode Kontemporer Tafsir al-Qur’an (Tinjauan Hermeneutika 

al-Qur’an Perspektif Muhammad al-Ghazali), UIN Walisongo Semarang, 

2012. 

Muhammad bin Shalih Al-munajjid, Silsilah Amalan Hati: Ikhlas, Tawakal, 

Optimis, Takut, Syukur, Ridha, Sabar, Mushabah, Tafakkur, Mahabbah, 

Taqwa, Wara, Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006. 

Muhammad Isa Anshory, Penjelasan Inti Ajaran Islam/ Markaz Al-Urwah Al-

Wutsqa, Solo: Pustaka Arafah, 2010. 

Muhtadi, dkk, Tafsir al-Wasith/ Wahbah az-Zuhaili, Depok: Gema Insani, 2013. 



88 
 

 
 

Najib Junaidi, Manajemen Qalbu Ulama Salaf/ Syaikh Ahmad Farid, Surabaya: 

Pustaka eLBA, 2016. 

Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: 

PUSTAKA PELAJAR, 2016. 

Nurul Mubin, Keajaiban Taqwa: Membedah Seluk-beluk Keajaiban Fadhilah 

Taqwa terhadap Kekuatan Psikologis dan Kelapangan Rezeki Anda, 

Jogjakarta: Diva Press, 2007. 

Nurussakinah Daulay, Pengantar Psikologi Dan Pandangan Al-Qur’an Tentang 

Psikologi, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2019). 

Polita Ayu Caesaria, Dona Suzana, Dean Zulmi Airlangga, dalam Indonesian 

Journal of Behavioral Studies, Vol. 4, No. 1, 2024. 

Saifuddin Zuhri, Menuju Kesucian Hati/ Abdul Hadi bin Hasan Wahbi, Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2002. 

Samsul Munir Amin, Ilmu Tasawuf, Jakarta: Amzah, 2012. 

Shodiq, Mengukur Keimanan: Konstrak Teoritik dan Pengembangan Instrumen, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

Su'aib H. Muhammad, Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu, dan Contoh 

Penerapannya, Malang: UIN-MALIKI PRESS, 2013. 

Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Kota Depok: PT. Rajagrafindo Persada, 2017). 

Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, Semarang: 

Pustaka Nuun, 2004. 

Suryan A. Jamrah, Metode Tafsir Mawdhu'iy: Sebuah Pengantar/ Abd. Al-Hayy al-

Farmawi, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996. 

Tim Penerjemah Qisthi Press, Tafsir Muyassar/ 'Aidh al-Qarni, Jakarta: Qisthi 

Press, 2007. 

Tristiadi Ardi Ardani, Istiqomah, Psikologi Positif Perspektif Kesehatan Mental 

Isam, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2020. 

Umar Mujtahid, Iman Kepada Allah/ Ali Muhammad ash-Shalaby, Jakarta: Ummul 

Qura, 2014. 

Ustadz Muji Effendi, 5 Fitur Hidup Tenang, Yogyakarta: Laksana, 2019. 

Yusuf al-Qardhawi, Tawakal: Jalan Menuju Keberhasilan dan Kebahagiaan 

Hakiki, Jakarta: al-Mawardi Prima, 2004. 



89 
 

 
 

Zaairul Haq, Suluk Ketentraman Jiwa Sunan Bonang, Bantul: Media Insani, 2012. 



 

90 
 

BIODATA PENULIS 

 

Nama    : Falichatul Ibriza 

Tempat/Tgl Lahir : Kendal, 28 Juli 2000 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Kewarganegaraan : Indonesia 

Agama   : Islam 

Institusi  : Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan  : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Alamat Institusi : Kampus 2 UIN  Walisongo Semarang, Jalan Prof. Hamka, 

Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa Tengah 

Alamat Rumah : Ds. Pucangrejo Rt 02/ Rw 01 Kec. Pegandon Kab. Kendal 

No. Hp/Wa  : 083842157727 / 089519883752 

Alamat E-mail  : falichatulibriza0728@gmail.com  

FB   : Falichatul Ibriza 

IG   : brizz728 

Pendidikan Formal :  

2003-2006 : TK ABA Tarbiyatul Athfal Gubugsari 

2006-2012 : SD N 1 Gubugsari 

2012-2015 : SMP N 1 Pegandon 

2015-2018 : MAN Kendal 

mailto:falichatulibriza0728@gmail.com


91 
 

 
 

2018-sekarang : UIN Walisongo Semarang 

Pendidikan Non Formal:  

TPQ NU 04 IPNU-IPPNU Pucangrejo 

MDA NU 04 Nasy’atul Ulumirroimin Pucangrejo 


