
1 
 

RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI KI AGENG SURYOMENTARAM 

PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISHBAH Q.S. AR-RA’D AYAT 11 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

HAIDAR AL-PRADITYA 

NIM: 1804026185 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2024 



2 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

  



3 
 

NOTA PEMBIMBING 

  



4 
 

 

PENGESAHAN 

 

 

 

  



5 
 

MOTTO 

 

“Di atas bumi dan di kolong langit ini tidak ada barang yang pantas dicari, dihindari atau 

ditolak secara mati-matian.” 1 - Ki Ageng Suryomentaram 

  

 
1  Fikriono, Muhaji. Makrifat Jawa Untuk Semua: Menjelajah Ruang Rasa dan Mengembangkan 

Kecerdasan Batin Bersama Ki Ageng Suryomentaram (Yogyakarta: Buku Langgar, 2024). 



6 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Transliterasi yang dipergunakan mengacu pada SKB antara Menteri Agama serta 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, masing-masing No. 158 Tahun 1987 dan No. 

0543b/U/1987 dengan beberapa adaptasi.  

 

1. Konsonan 

Transliterasi huruf Arab ke dalam huruf Latin adalah sebagai berikut : 

Aksara Arab Aksara Latin 

Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi) 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Sa Ṡ Es dengan titik di atas ث

 Ja J Je ج

 Ha Ḥ Ha dengan titik di bawah ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż Zet dengan titik di atas ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Sad Ṣ Es dengan titik di bawah ص

 Dad ḍ De dengan titik di bawah ض

 Ta Ṭ Te dengan titik di bawah ط

 Za ẓ Zet dengan titik di bawah ظ



7 
 

 Ain ‘ Apostrof terbalik‘ ع

 Ga G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Waw W We و

 Ham H Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

Catatan: Hamzah ( ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi 

tanda apapun. Jika terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (‘). 

 

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab seperti halnya vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal 

atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal tunggal bahasa Arab yang 

lambangnya berupa tanda atau harakat, maka transliterasinya adalah sebagai berikut : 

Aksara Arab Aksara Latin 

Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi) 

 fathah A a ا  

 kasrah I i ا  

 dhammah U u ا  

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan 

huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf yang meliputi : 



8 
 

Aksara Arab Aksara Latin 

Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi) 

 fathah dan ya ai a dan i ي  

 kasrah dan waw au a dan u و  

 

Contoh : 

 kaifa  bukan  kayfa :  ك يْف  

 haula  bukan   hawla :  ه وْل  

 

3. Penulisan Alif Lam 

Artikel atau kata sandang yang dilambangkan dengan huruf ال (alif lam ma’arifah) 

ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf 

qamariah. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan 

dengan garis mendatar (-). 

Contoh : 

 al-syamsu (bukan asy-syamsu) :  ا لْش مْس  

ل ة   لْز   al-zalzalah (bukan az-zalzalah) : ا لزَّ

 al-falsalah : ا لْف لْس ل ة  

د    al-bilādu : ا لْب لَ 

 

4. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, maka 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu : 

Aksara Arab Aksara Latin 

Harakat Huruf Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi) 

و    ا     fathah dan alif, 

fathah dan waw 

Ā a dan garis di atas 



9 
 

 kasrah dan ya Ī i dan garis di atas ي   

 dhammah dan ya ū u dan garis di atas ي   

 

Garis datar di atas huruf a, i, u bisa juga diganti dengan garis lengkung seperti huruf 

v yang terbalik, sehingga menjadi â, î, û. Model ini sudah dibakukan dalam font semua sistem 

operasi. 

Contoh : 

ات    mâta : م 

ى م   ramâ : ر 

وْت    yamûtu : ي م 

 

5. Ta Marbûtah 

Transliterasi untuk ta marbûtah ada dua, yaitu ta marbûtah yang hidup atau mendapat 

harakat fathah, kasrah dan dhammah, transliterasinya adalah (t). Sedangkan ta marbûtah 

yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah (h). Kalau pada kata yang 

berakhir dengan ta marbûtah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta 

bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbûtah itu ditransliterasikan dengan ha (h). 

Contoh : 

ة   وْض  ا لْْ طْف ال   ر   : rauḍah al-aṭfâl 

يْن ة   د  ل ة   ا لْم  الْف اض   : al-madânah al-fâḍilah 

ة   كْم   al-hikmah : ا لْح 

 

6. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan tanda 

tasydid (ّ), maka dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan 

ganda) yang diberi tanda syaddah. 

Contoh : 

بَّن ا   rabbanâ : ر 



10 
 

 najjaânâ : ن جّيْن ا 

ق    al-ḥaqq : ا لْح 

ج    al-ḥajj : ا لْح 

م    nu’ima : ن عّ 

 aduwwun‘ : ع د و  

Jika huruf ى bertasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah ( ّى  ,(س 

maka ditransliterasikan seperti huruf maddah (â). 

Contoh : 

 ali (bukan ‘aliyy atau ‘aly)‘ : ع ل ي  

ي   س   arabi (bukan ‘arabiyy atau ‘araby)‘ : ع ر 

 

 

7. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (‘) hanya berlaku bagi huruf 

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila huruf hamzah terletak di awal 

kata, maka tidak dilambangkan karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

Contoh : 

وْن   ر   ta’murūna : ت امْ 

 ’al-nau : ا لْن وْء  

 syai’un : ش يْء  

رْت    umirtu : ا م 

 

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia 

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat 

yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah 

lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia tidak lagi ditulis 

menurut cara transliterasi di atas, misalnya kata hadis, sunnah, khusus dan umum. Namun 



11 
 

bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus 

ditransliterasi secara utuh. 

Dikecualikan dari pembakuan kata dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 

adalah kata Al-Qur’an. Dalam KBBI digunakan kata Alquran, namun dalam penulisan 

naskah ilmiah dipergunakan sesuai asal teks Arabnya yaitu Al-Qur’an, dengan huruf a 

setelah apostrof tanpa tanda panjang, kecuali jika merupakan bagian dari teks Arab. 

Contoh : 

Fi al-Qur’an al-Karîm 

Al-Sunnah qabl al-tadwîn 

 

9. Lafz Aljalâlah (الله) 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau 

berkedudukan sebagai muḍâf ilaih (frasa nominal) ditransliterasi tanpa huruf hamzah.  

Contoh : 

يْن   الله د     dînullah 

 billâh   ب الله

 Adapun ta marbûtah di akhir kata yang disandarkan kepada lafẓ al-jalâlah 

ditransliterasi dengan huruf (t).  

Contoh : 

ة   ف يْ  ه مْ  حْم  الله   ر   hum fî rahmatillâh 

 

 

10. Huruf Kapital 

Walaupun dalam sistem alfabet Arab tidak mengenal huruf kapital, tetapi dalam 

transliterasinya huruf-huruf tersebut diberlakukan ketentuan tentang penggunaan huruf 

kapital berdasarkan Pedoman Ejaan Bahasa Indonesia yang Disempurnakan. Huruf 

kapital antara lain digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, 

bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata 



12 
 

sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, 

bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari 

kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al).  

  



13 
 

UCAPAN TERIMAKASIH 

 

Bismillaahirrahmaanirrahiim 

 Puji syukur kehadirat Allah SWT,  yang senantiasa mencurahkan berkat serta rahmat  

kepada kita semua, dan semoga juga termasuk kepada penulis ini, sehingga dapat 

menyelesaikan penulisan skripsi dengan judul “Filsafat Politik Jawa (Analisis Hermeneutik 

Serat-Serat R.N. Ronggowarsito)” sebagai salah satu syarat memperoleh gelar Sarjana Strata 

(S1) Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.  

Tidak lupa, Shalawat dan salam semoga nantiasa  terlimpahkan Baginda Agung Nabi 

Muhammad SAW beserta para keluarga dan sahabatnya. 

Skripsi ini bukanlah semata-mata kemampuan penulis belaka, melainkan karena 

bantuan dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, sudah seharusnya penulis 

menyampaikan banyak terima kasih, terutama kepada yang terhormat: 

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo 

Semarang. 

2. Dr. Mokh. Sya'roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag., selaku ketua prodi  Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN 

Walisongo Semarang dan Dr. Mohamad Sobirin, S.Th.I., M. Hum., selaku Sekertaris 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak H. Sukendar, M.A., Ph.D., selaku pembimbing yang telah berkenan 

memberikan arahan dan bimbingan dalam penulisan skripsi ini. Sekaligus sebagai 

wali dosen saya selama kuliah di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora. 

5. Para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang 

telah membekali berbagai pengetahuan dan keilmuan terhadap penulis.  



14 
 

6. Segenap Civitas Akademika Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang. 

7. Orang tua saya tercinta, Prof. Dr. Syamsul Ma’arif, M.Ag, dan Ibu Laylatul 

Undasah S,Th.I yang selalu memberikan dukungan penuh baik secara materil 

maupun moril.  

8. Semua pihak yang telah membantu dalam proses penulisan skripsi ini yang tidak 

dapat disebut satu-persatu karena keterbatasan kertas. Semoga segala bantuan dan 

kebaikan yang telah diberikan kepada penulis mendapatkan balasan kebaikan yang 

berlipat dari Allah SWT. Amin. 

Penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan dalam penulisan skripsi 

ini sebab keterbatasan penulis. Oleh karena itu, sudah sepatutnya penulis memohon 

maaf dan mengharapkan kritik-saran yang membangun. 

 

Semarang, 21 Desember 2024 

Penulis, 

 

 

 

Haidar Al-Praditya 

         NIM: 1804026185  

  



15 
 

DAFTAR ISI 

 

KAWRUH JIWA KI AGENG SURYOMENTARAM DAN RELEVANSINYA 

DENGAN Q.S. AR-RA’D [13]: 11 DALAM TAFSIR AL-MISHBAH .......................... 1 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................................. 2 

NOTA PEMBIMBING ....................................................................................................... 3 

PENGESAHAN ................................................................................................................... 4 

MOTTO ................................................................................................................................ 5 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .............................................................. 6 

UCAPAN TERIMAKASIH .............................................................................................. 13 

DAFTAR ISI ...................................................................................................................... 15 

ABSTRAK .......................................................................................................................... 17 

BAB 1 PENDAHULUAN .................................................................................................. 18 

A. Latar Belakang .................................................................................................................... 18 

B. Rumusan Masalah ............................................................................................................... 22 

A. Tujuan Penelitian ................................................................................................................ 23 

B. Manfaat Penelitian .............................................................................................................. 23 

C. Tinjauan Pustaka ................................................................................................................ 24 

D. Metode Penelitian ................................................................................................................ 25 

E. Analisis Data ........................................................................................................................ 26 

F. Sistematika Pembahasan .................................................................................................... 27 

BAB II GAMBARAN UMUM  TAFSIR AL-MISBAH dan Q.S. AR-RA’D [13]: 11 . 29 

A. Tafsir Al-Mishbah ............................................................................................................... 49 

1. Biografi Penulis ............................................................................................................... 49 

2. Latar Belakang dan Penulisan Tafsir al-Mishbah ..................................................... 521 

B. Tafsir Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 ............................................................................................... 35 

1. Kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 ................................................................................. 35 

BAB III  GAMBARAN UMUM KAWRUH JIWA KI AGENG SURY0MENTARAM 

…………………………………………………………………………………….………..41  

A. Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram ........................................................................... 41 



16 
 

1. Biografi Penulis dan Latar Belakang Penulisan Kawruh Jiwa .................................... 41 

2. Profil Buku Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram ................................................. 46 

B. Konsep Mawas Diri Ki Ageng Suryomentaram  .............................................................. 29 

1. Pengertian Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa ............................................................... 29 

2. Tahapan-Tahapan Menuju Mawas Diri ..................................................................... 312 

3. Manfaat Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa .................................................................... 56 

BAB IV ANALISIS RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI KI AGENG 

SURYOMENTARAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISBAH Q.S. AR-RA’D [13]: 11

 ............................................................................................................................................. 58 

A. Konsep Mawas Diri Ki Ageng Suryomentaram Dalam Kawruh Jiwa dan Q. S. Ar-

Ra’d ayat 11 ......................................................................................................................... 58 

B. Relevansi Konsep Mawas Diri Perspektif  Q. S. Ar-Ra’d ayat 11 .................................. 64 

1. Mawas Diri Sebagai Usaha Introspeksi Diri ............................................................. 2964 

2. Mawas Diri: Stabilitas Personal Untuk Stabilitas Sosial ......................................... 2972 

BAB V PENUTUP ............................................................................................................. 78 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .......................................................................................... 84 

 

 

  



17 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dan mengungkapkan konsep mawas diri dalam 

pemikiran Ki Ageng Suryomentaram, dengan fokus pada bagaimana tradisi Jawa membentuk 

karakter dan jiwa manusia melalui pendekatan filosofis yang meskipun tidak secara eksplisit 

berlandaskan pada ajaran agama formal, namun memiliki arah yang sejalan dengan nilai-

nilai spiritual. Konsep mawas diri dalam tradisi Jawa seringkali kurang mendapat perhatian 

karena dianggap sebagai bagian dari mistisisme atau kejawen yang tidak rasional, sehingga 

luput dari kajian akademik. Penelitian ini mencoba menjembatani kesenjangan tersebut 

dengan menelaah konsep mawas diri Ki Ageng Suryomentaram melalui perspektif Q.S. Ar-

Ra’d ayat 11 yang memuat prinsip perubahan dalam diri manusia. Dengan menggunakan 

metode penelitian kepustakaan (library research) dan pendekatan filosofis, sumber utama 

yang digunakan adalah Kawruh Jiwa karya Ki Ageng Suryomentaram dan tafsir Al-Misbah 

oleh M. Quraish Shihab. Hasil penelitian menunjukkan adanya keselarasan antara gagasan 

mawas diri sebagai usaha nyawang karep (mengawasi keinginan) dalam pemikiran 

Suryomentaram dengan pandangan Al-Qur’an bahwa perubahan suatu kaum berawal dari 

perubahan dalam diri. Konsep ini mengandung unsur mindfulness, yaitu kesadaran penuh 

terhadap diri tanpa mengabaikan eksistensi orang lain, yang dalam perspektif Al-Qur’an 

mencerminkan dimensi batiniah dari transformasi manusia. 

Kata Kunci: Kawruh Jiwa, Ar-Ra’d ayat 11, Mawas Diri, Ki Ageng Suryomentaram 

 

 

 

 

  



18 
 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Bagi generasi yang hidup hari ini, Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram dan 

barangkali kurang dikenal atau bahkan tidak diketahui sama sekali. Alasan kenapa pemikiran 

Ki Ageng Suryomentaram dengan Kawruh Jiwa-nya kurang dikenal dalam pengetahuan kita 

hari ini adalah bukan karena pemikiran-pemikirannya sudah tidak lagi berguna dan relevan 

dalam kompleksitas problem hidup saat ini, melainkan besar kemungkinan karena semakin 

sedikit apresiasi yang berkelanjutan terhadap sistem pengetahuan yang dia wariskan. Ibarat 

sebuah bangunan, pemikiran Ki Ageng Suryomentaram tersusun oleh elemen-elemen 

penopangnya: dibangun di atas basis material, dikerangkai oleh corak penalaran, serta 

dilekati oleh fungsi-fungsi tertentu. Uraian perihal dimensi material dan formal. 2   

Secara umum Kawruh Jiwa merupakan pengetahuan tentang jiwa manusia. Jiwa 

sendiri adalah sesuatu yang tidak kasat mata (intangible) namun keberadaannya dapat 

dirasakan (saged dipun raosaken) dan diteliti. Itulah mengapa Ki Ageng sendiri 

menyampaikan berkali-kali bahwa Kawruh Jiwa merupakan ilmu tentang ‘rasa’ (raos) atau 

kawruh raos. Ilmu di sini bukan ilmu yang diperoleh melalui laku spiritual atau mistik, tetapi 

ilmu yang diperoleh dengan metode rasional, sehingga istilah yang dipilih Ki Ageng 

kemudian bukan ngelmu melainkan kawruh atau pengetahuan dalam pengertian yang 

rasional. Semangat yang diusung Ki Ageng adalah mengajak kita untuk berpikir rasional, 

memeriksa kembali keyakinan-keyakinan kita seara cermat dan teliti, membuka selubung-

selubung prasangka yang menutupi kebenaran, sehingga kita sanggup mencapai saripati 

pengetahuan yang terang dan jernih tentang hal-hal. Kesanggupan untuk mendapatkan 

 
2 Afthonul Afif, Rasio sebagai Pedoman. Rasa sebagai Acuan (Telaah atas Arsitektur Pemikiran 

Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram) (Yogyakarta: Ircisod, 2019), h. 75. 



19 
 

pengetahuan yang jernih dan terpilih inilah yang akan mengantarkan orang pada kondisi 

bahagia. 3 

Ki Ageng Suryomentaram memilih mawas diri sebagai suatu laku untuk menjadi 

“manusia tanpa ciri” sehingga mengantarkan menuju kebahagiaan, jauh dari egoism. Dalam 

khasanah kebatinan Jawa dikenal beberapa tingkatan pengajian diri, termasuk di dalamnya 

mawas diri yang dapat dijelaskan melalui lima hal. Pertama, nanding sarira atau 

membanding-bandingkan diri sendiri dengan orang lain dan mendapati diri lebih unggul. 

Kedua, ngukur sarira atau mengukur orang lain dengan diri sendiri sebagai tolok ukurnya. 

Ketiga, tepa sarira mau dan mampu merasakan rasa orang lain. Keempat, mawas diri atau 

mencoba memahami keadaan diri sejujur-jujurnya. Kelima, mulat sarira atau lebih dikenal 

mawas diri, di mana manusia menemukan identitasnya yang terdalam sebagai pribadi. Sesuai 

dengan arti mawas diri tersebut, mawas diri dalam konteks psikologi Suryomentaram 

dimaksudkan sebagai upaya mengerti diri sendiri. Hasil mawas diri adalah pengetahuan 

mengenai diri sendiri yang biasa disebut sebagai pengawikan pribadi. 4 

Seseorang sering menganggap suatu masalah yang terjadi adalah berasal dari luar 

dirinya, sehingga dia menuntut hal di luar dirinya tersebut untuk sesuai dengan dirinya. Hal 

tersebut sebenarnya adalah hasil dari kekeliruan menangkap masalah yang ada. Jika diteliti 

lebih dalam, permasalahan tersebut, sekalipun berasal dari luar diri, tetaplah diri sendiri 

sebagai penentu perasaan-perasaan yang muncul. Perasaan-perasaan ini jika tidak diatasi 

secara benar dan tepat akan menghasilkan rasa marah, curiga, kecewa, dan lain-lain yang 

justru akan memperparah permasalahan. Untuk itu seseorang perlu mengubah caranya dalam 

problem solving menggunakan cara yang tepat dan sungguh-sungguh.  

Di dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 11, Allah SWT berfirman, “Sesungguhnya Allah tidak 

mengubah keadaan suatu kaum sebelum kaum tersebut merubahnya sendiri.” 5 Dalam ayat 

 
3 Afthonul Afif, Bandung Mawardi, dkk., Konseptualisasi dan Aktualisasi Filsafat Kawruh Jiwa Ki 

Ageng Suryomentaram, (Yogyakarta: Diva Press, 2019), h. 15. 
4  Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Psikologi Suryomentaram, (Bantul: 

Basabasi, 2019), h. 35. 
5 Al-Qur’an, Ar-Ra’d: 11. 



20 
 

tersebut, Allah menerangkan bahwa setiap manusia melakukan segala sesuatu dengan 

maksimal supaya mendapatkan hasil yang optimal. Dengan begitu, Allah akan merubah 

keadaannya menjadi lebih baik. Sebaliknya, keadaan buruk yang terjadi atau menimpa 

seseorang diakibatkan perbuatan sendiri, kecuali orang tersebut mau merubah keadaan. 

Setiap proses adalah gambaran dari hasil yang akan diperoleh oleh seseorang. Dalam Tafsir 

Al-Misbah, M. Quraish Shihab menerjemahkan penggalan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 tersebut 

dengan menarik. Menurut beliau, ayat tersebut memiliki terjemah sebagai berikut: 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka mengubah 

apa yang ada pada diri mereka”. 6  

Berdasarkan uraian di atas, dapat penulis simpulkan bahwa proses sungguh-sungguh 

dalam mawas diri sangat ditekankan dengan dimensi akal. Menurut Nurcholis Madjid akal 

memiliki peran penting dalam kehidupan manusia. Dengan akal, manusia mampu mencapai 

kemampuan naluriah untuk mencapai kearifan tertinggi dari sekadar ilmu pengetahuan. Akal 

berperan dalam menyusun dan memikirkan serta mencari jawaban-jawaban berdasarkan 

ajaran Islam. Akal difungsikan sesuai kodratnya sebagai instrument untuk memahami ilmu-

ilmu yang diturunkan Allah. 7 Sedangkan menurut Quraish Shihab akal bagaikan mata dan 

wahyu adalah sinarnya. Mata tidak bisa berfungsi tanpa sinar dan sinar juga tidak berfungsi 

menampakkan sesuatu tanpa mata. Akal adalah makhuk yang mengarahkan jiwa dan 

membuatnya memilih beberapa alternative serta member tahu mana yang baik dan mana 

yang buruk; mana yang hak dan mana yang batil. 8 

Kawruh Jiwa memberikan tahapan-tahapan yang rasional dalam metodenya 

memecahkan permasalahan diri yang bersumber dari dalam dan dari luar diri. Rasionalitas 

Ki Ageng adalah bentuk pendayagunaan akal secara sungguh-sungguh untuk mengetahui 

motif-motif diri ketika berbuat sesuatu atau merasakan sesuatu. Kawruh Jiwa meletakkan inti 

permasalahan pada pencarian Aku sejati secara rasional. Aku sejati bukanlah aku yang 

 
6 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2005), Jilid 6, h. 565. 
7 Jalaluddin, Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali Press, 2017) h. 99. 
8 Jalaluddin, Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali Press, 2017), h. 100. 



21 
 

beratribut, bukan namaku, bukan pula aku yang ingin. Aku sejati adalah manungsa tanpa 

tengar, manusia tanpa ciri (atribut). Kawruh Jiwa berupaya mengenali persona aku-aku yang 

bukan sejati, sehingga jelas mana Aku sejati dan mana aku-aku yang tidak sejati. Dalam 

prosesnya, Ki Ageng Suryomentaram menggunakan mawas diri atau pengawikan pribadi 

sebagai langkah menuju manusia tanpa ciri tersebut.9  

Ki Ageng Suryomenyatam, dengan olah Kawruh Jiwa sebagai perangkat analisis olah 

rasa, memberikan kontribusi bagi pengembangan kesejahteraan dan kualitas hidup dengan 

model pemikiran yang berbasis rasa sebagai landasan instropeksi diri (mawas diri).10 Mawas 

diri adalah mindfullnes dalam memahami hakikat dan keadaan diri yang membuat seseorang 

merasa tentram. Pemahaman diri dan sikap penuh perhatian merupakan faktor-faktor jiwa 

yang sehat. Mawas diri sering diartikan juga sebagai evaluasi diri, introspeksi diri, atau bisa 

disebut juga dengan self-examination.11  Bila mengutip dari Sugiarto, mawas diri adalah 

sebuah metode olah rasa yang dijelaskan oleh Ki Ageng Suryomentaram sebagai cara latian 

memilah-milah rasa sendiri dengan rasa orang lain. Bahagia atau tidak bahagianya seseorang 

muncul dalam perilaku yang stabil, tenang, dan damai, yang akan menghasilkan jiwa manusia 

yang sehat. Sebaliknya, individu yang selalu menuruti keinginan sendiri, yaitu catatan-catatn 

tertentu terutama semat (kekayaan), drajat (kehormatan), kramat (kekuasaan), maka disebut 

individu kramadangsa atau individu yang belum sehat secara jiwa. 12 

Bila berbicara tentang manungsa tanpa tenger atau manusia yang bukan pribadi 

kramadangsa, di sini Ki Ageng Suryomentaram memberikan istilah dengan dimensi ke IV. 

Ki Ageng Suryomentaram menjelaskan struktur kepribadian jiwa seseorang berisi empat 

dimensi. Pertama (I) yang memuat fungsi fisikan, manusia melalui panca inderanya mencatat 

(memperseps) segala sesuatu yang berhubungan langsung dengan dirinya. Kedua (II) berisi 

catatan-catatan dari pengalaman hidupnya sejak masa kecil, dapat bersifat menyenangkan 

 
9 M. Endy Saputro, Kawruh Jiwa dalam Jagat Spiritualitas Jawa, (Bantul: Basabasi:, 2019), h. 19. 
10 Yoshimichi, 2001.  
11  Juwita Finayanti, “Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai Alternatif 

Pelaksanaan Konseling”, Prosiding ‘SNBK’ Hasil Seminar Nasional Bimbingan dan Konseling, Vol. 3, (2019).  
12 Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa. h. 45 



22 
 

dan dapat pyla bersifat tidak menyenangkan. Ketiga (III) oleh Ki Ageng disebut sebagai 

kramadangsa (si tukang pikir), berupa pertimbangan-pertimbangan rasional. Selanjutnya di 

antara dimensi III dan IV terdapat wilayah yang disebut “jalan simpang tiga”, merupakan 

fungsi dan tingkat pengintegrasian pribadi. Pilihan mengikuti catatan berarti menuju ke arah 

rasa kramadangsa yang dilekati sifat egoistik. Sedangkan pilian untuk tidak mengikuti 

catatan-catatan berarti menuju kea rah manusia tanpa ciri (manungsa tanpa tenger) yang 

merupakan kesadaran universal dan bersifat altruistic (dimensi IV). Faktor yang menentukan 

individu lebih memilih jurusan kramadangsa atau manusia tanpa ciri adalah keberhasilan 

individu dalam mengolah rasa yang disebut mawas diri.13 

 Berdasarkan fenomena yang sudah penulis paparkan dalam penjelasan di atas, 

seseorang harus bisa menggali potensi terbaik dalam dirinya untuk memilah-milah motif 

yang membuat diri berada dalam dimensi kramadangsa. Dalam hal ini penulis menemukan 

aspek yang belum banyak dijangkau oleh peneliti lain. Penulis mencari perbedaan dan 

persamaan antara Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 dan pemikiran Ki Ageng Suryomentaram bab 

Mawas Diri. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui gambaran fakta dari konsep mawas 

diri dengan fenomena yang sudah penulis jelaskan di pembahasan sebelumnya untuk 

kemudian diperbandingkan dengan isi kandungan dalam penafsiran Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 

melalui tafsir Al-Mishbah. 

 

B. Rumusan Masalah 

Dengan latar belakang yang penulis uraikan di atas, sangat menarik untuk penulis 

teliti bagaimana relevansi di antara pemikiran Ki Ageng Suryomentaram dalam 

Kawruh Jiwa Bab Mawas Diri dengan makna kandungan ayat “innallahaa laa 

yughaayyiruu maa biqaumin hattaa yughayyiruu maa bi’ anfusihim” Q.S. Al-Ra’d 

(13) ayat 11, dengan rumusan masalah sebagai berikut: 

 
13 Juwita Finayanti, Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai Alternatif Pelaksanaan 

Konseling”Vol. 3. 



23 
 

1. Apa isi kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11  menurut tafsir al-Mishbah karya 

Quraish Shihab? 

2. Bagaimana konsep Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng 

Suryomentaran? 

3. Bagaimana Relevansi konsep Mawas Diri Dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng 

Suryomentaran Dalam Tafsir al-Misbah Quran Surah Ar-Ra’d ayat 11?  

A. Tujuan Penelitian 

 Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab tiga rumusan masalah di atas, 

yaitu sebagai berikut: 

1. Untuk menjelaskan penafsir Q.S. Al-Ra’d (13): 11 menurut kitab Tafsir Al-Misbah  

2. Menguraikan konsep mawas diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram  

3. Untuk menemukan Relevansi kandungan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 tafsir Al-Misbah dan 

Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram Bab Mawas Diri. 

B. Manfaat Penelitian 

Setelah mengetahui kandungan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 menurut kitab Tafsir Al-Misbah 

dan relevansinya dengan Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram Bab Mawas Diri, ada 

beberapa manfaat yang bisa diperoleh dalam penelitian ini, yaitu: 

1. Secara teoritis hasil penelitian ini diharapkan bisa menambah khazanah keilmuan dan 

penilitian di bidang ilmu tafsir dan kaitannya dengan ilmu Kawruh Jiwa. 

2. Secara praktis hasil penelitian ini diharapkan berguna untuk individu dan masyarakat 

luas. 

a. Individu: menjadi manusia yang tidak mudah terombang-ambing ketika 

berhadapan dengan problematika apa pun utamanya di era modern dengan 

permasalahan yang kompleks karena telah memahami konsep mawas diri yang 

sesuai dengan Al-Qur’an dan Kawruh Jiwa. 



24 
 

b. Masyarakat luas: menjadi pengetahuan untuk memberikan jembatan bagi 

terciptanya masyarakat yang dewasa dan sehat secara jiwa dengan berlandaskan 

Al-Qur’an. 

C. Tinjauan Pustaka 

Tinjauan pustaka merupakan telaah kritis atas penelitian yang dilakukan oleh peneliti 

sebelumnya, yang terdapat unsur kesesuaian atau kemiripan dengan penelitian yang akan 

penulis lakukan. Ada berbagai jenis referensi yang digunakan untuk mengkaji suatu data 

yang hendak diteliti, seperti buku, artikel, jurnal, skripsi, tesis, dan karya-karya lainnya yang 

sesuai dengan topik penelitian ini. Kajian pustaka dalam penelitian ini adalah: 

1. Penelitian oleh Abdul Kholik dan Fathul Himam, yang berjudul “Konsep Psikoterapi 

Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”. Penelitian tersebut menjelaskan 

bagaimana konsep psikoterapi dalam Kawruh Jiwa dengan memberikan pemecahan 

masalah yang berbasiskan rasa. Hasil dari penelitian tersebut juga menjelaskan 

mawas diri denga jalan kandha-takon melalui nyawang karep untuk nyocokaken raos 

dalam ngudari reribet sebagai sebuah basis pemecahan masalah. 14 

2. Penelitian yang disusun oleh Sausan Fajriyati, yang berjudul “Analisis Karakteristik 

Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra’du 

Ayat 11”. Dalam penelitian tersebut, di antaranya memberikan hasil yang 

menjabarkan isi kandungan surat Ar-Ra’d ayat 11 dalam permasalahan-permasalahan 

psikologi kontemporer kemudian menemukan relevansi dengan surat tersebut berupa 

konsep syukur, toleransi, dan ikhtiar. 15  

3. Artikel penelitian yang berjudul “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan 

Manusia yang Sedang Menghadapi Kesusahan” (2001), yang ditulis oleh Someya 

Yoshimichi yang juga menjelaskan tentang konsep mawas diri tentang elemen-

 
14  Abdul Kholik, Konsep Psikoterapi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram, (Jurnal Psikologi 

Universitas Gadjah Mada Vol. 1 No. 2), 2015. 
15 Sausan Fajriyati, Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya 

dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11, (UIN Sunan Ampel), 2021. 



25 
 

elemen kucni yang mengantarkan manusia menuju rasa celaka dan rasa bahagia. 

Someya mengemukakan beberapa elemen penting, seperti elemen yang bersifat 

stabil, antara lain rasa abadi, rasa bebas, dan rasa damai, dan elemen yang tidak stabil 

yaitu keinginan atau karep sebagai sumber gagasan (anggitan).16   

4. Artikel yang ditulis Lalis dan Maskhur, yang berjudul “Harmoni Client Centered 

Therapy Dalam Bimbingan Konseling Kelompok Dengan Al-Qur’an Surat Ar-Ra’d 

Ayat 11”. Penelitian ini memandang bahwa teknik layanan bimbingan konseling 

kelompok memiliki makna pemberian kesempatan, peran, dan sekaligus penghargaan 

terhadap para konseli sebagai pribadi aktif, potensial, dan berdaya dalam menentukan 

arah bagi kebaikan pribadi dan bersama, sesuai dengan Al-Qur’an.  

5. Artikel yang ditulis Sugeng Sejati, yang bertajuk “Tinjauan Al-Qur’an Terhadap 

Perilaku Manusia dalam Perspektif Psikologi Islam”. Di dalam artikel tersebut pada 

sub bab “Manusia Sebagai Makhluk Perubah” dijelaskan bagaimana manusia akan 

kehilangan diri sejati apabila tidak percaya diri.  Sugeng Sejati menawarkan konsep 

kepercayaan terhadap diri sendiri untuk merubah keadaan sesuai nilai-nilai Al-Qur’an 

Surat Ar-Ra’d ayat 11.  

D. Metode Penelitian 

a. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah studi pustaka 

(Library Research), yaitu penelitian yang menggunakan bahan pustaka (seperti buku, 

jurnal, majalah, dsb) sebagai sumber data utama dalam menggali fenomena dan 

gagasan konsep yang telah ditentukan oleh ahli sebelumnya. Adapun metode yang 

penulis gunakan adalah kualitatif, suatu metode yang berlandaskan pada data yang 

telah dianalisis dan diuraikan secara sistematis melalui tafsir, artikel, jurnal, buku, 

skripsi, tesis, dan berbagai literatur terkait. 

b. Teknik Pengumpulan Data 

 
16 Someya Yoshimichi, “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang 

Kesusahan”, (Laporan Makalah Penelitian), 2001. 



26 
 

Metode pengumpulan data adalah langkah-langkah yang akan penulis gunakan untuk 

memperoleh data penelitian secara sistematis. Dalam penelitian ini penulis 

menggunakan data studi literatur dan dokumen yang sudah ada sebelumnya.  

c. Sumber Data 

Adapun sumber data yang penulis gunakan dalam penelitian ini adalah: 

a. Data Primer: Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 dan tafsir Al-Mishbah. Dalam menguraikan 

pemikiran Ki Ageng Suryomentaram, penulis menggunakan naskah primer 

berupa Kawruh Jiwa: Wejanganipun Ki Ageng Suryomentaram 2.  

b. Data Sekunder: merupakan data yang diperoleh sebagai pelengkap data primer, 

baik dalam buku, jurnal, skripsi, artikel, dan lain-lain. Data tersebut adalah buku 

Nanik Prihatanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman, jurnal 

yang ditulis oleh Abdul Kholik dan Fathul Himam, “Konsep Psikoterapi Kawruh 

Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”, buku yang ditulis Afthonul Afif berjudul 

Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa pada bab 4 

halaman 83 “Mawas Diri Sebagai Sumber Pengetahuan Pribadi”, skirpsi yang 

disusun oleh Sausan Fajriyati “Analisis Karakteristik Introver Menurut 

Pandangan Susan Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11”, 

laporan makalah penelitian pada 2001 “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk 

Menyelamatkan Manusia yang Sedang Menghadapi Kesusahan” yang ditulis 

Someya Yoshimichi, dan buku yang ditulis Afthonul Afif, Bandung Mawardi, 

dkk., “Rasio Sebagai Pedoman, Rasa Sebagai Acuan: Konseptualisasi dan 

Aktualisasi Filsafar Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”. 

 

E. Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan penulis dalam menganalisis data adalah 

deskriptif. Teknik ini akan menguraikan Kawruh Jiwa bab Mawas Diri dan 

menemukan relevansi atau kesamaan yang berimplikasi melalui tafsir Al-Qur’an. 



27 
 

 Secara oprasional peneliti akan melakukan kajian dengan langkah-langkah 

sebagai berikut: 

1. Mencari dan menentukan masalah yang akan dibahas tentang Kawruh Jiwa dan 

Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 

2. Menghimpun makna-makna tersirat terkait mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d (13): 

11 untuk kemudian mencari relevansi dengan pemikiran Ki Ageng 

Suryomentaram bab Mawas Diri.  

3. Mengkaji azbabun nuzul dari Q.S. Ar-Ra’d (13): 11  

4. Data-data tersebut kemudian diolah dengan menggunakan metode analisis 

5. Menyusun pembahasan sesuai karangka teori penelitian 

6. Memperkaya pembahasan dengan memberi tambahan data yang menyangkut 

dengan obyek penelitian 

7. Kesimpulan dan hasil penelitian. 

 

F. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini terdiri dari lima bab I-V. Pada bagian ini peneliti akan menguraikan 

secara abstraktif bab-bab tersebut. Adapun gambaran umum pada I-V dalam penelitian ini 

sebagai berikut. 

Bab I, berisi pendahuluan atau latar belakang masalah, topik kajian, tujuan, 

signifikansi, metodologi, dan telaah kepustakaan. Bab pertama sangat penting untuk melihat 

secara general bagaimana konstruksi pembahasan dalam penelitian ini akan dilakukan.  

Bab II akan menguraikan secara teoritis gagasan-gagasan Ki Ageng Suryomentaram 

terkait Kawruh Jiwa secara umum dan mawas diri secara khusus. Pada bagian ini juga 

menjelaskan ragam tafsir terkait Q.S. Ar-Ra’d (13): 11. Bab ini penting sebagai acuan teori 

dalam meneliti relevansi kedua pokok bahasan yang akan diteliti pada bagian-bagian 

selanjutnya.  



28 
 

Bab III berisi pembahasan terkait gambaran historis terkait Ki Ageng Suryomentaram 

dan pemikiran-pemikirannya, terlebih terkait Kawruh Jiwa. Selanjutnya bab ini juga 

membahas latar belakang dan isi secara general terkait tafsir Al-Mishbah. Bagian-bagian 

pada bab ini penting untuk memehami latar historis Kawruh Jiwa dan tafsir Al-Misbah.  

Bab IV bab ini adalah fokus kajian di mana pembahasan mendalam berdasar analisis 

atas mawas diri dan tafsir Al-Misbah untuk menjawab rumusan masalah. Bab ini akan 

menyajikan Relevansi antara mawas diri dalam Kawruh Jiwa dengan Tafsir al-Qur’an Surah 

Ar-Ra’d (13): 11. 

Bab V adalah pemungkas dari semua pembahasan dan penelitian pada bab-bab 

sebelumnya. Bab ini berisikan kesimpulan bahasan penelitian dan saran untuk para peneliti 

selanjutnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

BAB II 

GAMBARAN UMUM TAFSIR AL-MISBAH dan Q.S. AR-RA’D [13]: 11 

 

A. Tafsir Al-Mishbah 

1. Biografi Penulis 

 M. Quraish Shihab lahir pada 16 Februari di Kabupaten Si Dendeng Rampang, 

Sulawesi Selatan. Kota ini terletak 190 km dari Kota Ujung Pandang. Ia berasal dari 

keturunan Arab yang memiliki latar belakang pendidikan yang kuat. Dibesarkan dalam 

lingkungan keluarga yang menganut Islam dengan taat. Pada usianya sembilan tahun ia 

bahkan sudah mengajar. Ayahnya bernama Abdurrahman Shihab yang merupakan sosok 

pembentuk kepribadian bahkan keilmuannya kelak. Pendidikan yang ia tamatkan di Jakarta, 

Jam’iyyah al-Khair, tercatat sebagai sebuah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia. 

Selain itu, ayahnya adalah seorang guru besar di bidang ilmu Tafsir dan pernah menjabat 

rektor Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alaudin Ujung Pandang dan juga ikut mendirikan 

Universitas Muslim Indonesia di Ujung Pandang.17 

 Peran ibu M. Quraish Shihab juga tidak kalah penting dalam membentuk karakter dan 

kepribadian beliau. Ibunya mendorong anak-anaknya untuk bersemangat belajar agama. 

Dorongan ini menjadi motivasi terhadap pemahaman keislaman yang selama ini beliau 

peroleh.18  Dengan latar belakang keluarga yang sangat menekankan kedisiplinan dalam 

segala hal, menjadi wajar jika kecintaan serta minat terhadap ilmu-ilmu keislaman sangat 

kuat. 

 M. Quraish Shihab memulai pendidikan pertamanya di kampung halaman di Ujung 

Pandang, kemudian dilanjutkan pendidikan menengahnya di Dar al-Hadist al-Fiqhiyyah. 

Pada 1958, beliau berangkat ke Kairo Mesir untuk meneruskan studinya di Al-Azhar dan 

 
17 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1999) h. V. 
18 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1999) h. VII. 



30 
 

pada 1967 meraih gelar Lc. (S1) pada Fakultas Ushuluddin Jurusan Tafsir Hadist Universitas 

Al-Azhar. Kemudian Quraish Shihab studinya di fakultas yang sama hingga pada 1969 

meraih gelar MA di bidang spesialisasi Tafsir Al-Qur’an dengan judul penelitian al-I’Jaz al-

Tasyri’ li Al-Qur’an al-Karim. Pada 1980 beliau kembali melanjutkan pendidikannya di 

universitas yang sama dan menulis disertasi berjudul Nazm al-Durar li al-Baqa’I Tahqiq wa 

Dirasah sampai pada 1982 meraih gelar doktoral di bidang studi ilmu-ilmu Al-Qur’an 

dengan predikat Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula atau peringkat pertama.19 

 Pada 1984, M. Quraish Shihab kembali ke Indonesia untuk kemudian mengajar di 

Fakultas Ushuluddin dan Program Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Bahkan 

beliau dipercaya menjadi rektor di universitas tersebut pada 1995, satu jabatan yang 

memberikan peluang realisasi gagasan-gagasannya, salah satu di antaranya adalah mengkaji 

Al-Qur’an melalui berbagai disiplin keilmuan yang melibatkan ilmuwan dari berbagai bidang 

spesialisasi untuk mengungkap petunjuk-petunjuk Al-Qur’an secara komprehensif.20 

 Jabatan lainnya yang berada di luar akademik adalah menjadi Ketua Majlis Ulama 

Indonesia (MUI) pada 1984 dan sebagai anggota Lajnah Pentashih Al-Qur’an Departemen 

Agama sejak 1989, hingga menjabat sebagai Menteri Agama di era akhir pemerintahan Orde 

Baru sampai pada 17 Februari mendapat amanah sebagai Duta Besar Indonesia di Mesir.21 

Meskipun kesibukan yang begitu padat, beliau tetap meluangkan waktu untuk menuliskan 

gagasannya. Karya-karya yang telah terbit menjadi buku yang berkenaan dengan Al-Qur’an 

di antaranya adalah: 

1. Tafsir Al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984) 

2. Filsafat Hukum Islam (1987) 

3. Mahkota Tuntunan Ilahi: Tafsir Surat Al-Fatihah (1988) 

 
19 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 14. 
20 Kasmantoni, “Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab Studi Analisis Semantik” 

Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. (2018). h. 31. 
21 Kasmantoni, “Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab Studi Analisis Semantik” 

Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. (2018). h. 33. 



31 
 

4. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peranan Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat (1994) 

5. Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994) 

6. Lentera Hati: Kisah dan Hikmah (1994) 

7. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Ijmali atas Berbagai Persoalan Umat (1996) 

8. Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997) 

9. Tafsir Al-Qur’an Al-Karim: Tafsir Surat-Surat Pendek Berdasarkan Urutan 

Turunnya Wahyu (1997) 

10. Mukjizat Alquran Ditinjau dari Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, 

dan Pemberitaan Ghaib (1997) 

11. Menyingkap Ta’br Illahi: al-Asma’ al-Husna dalam Perspektif Alquran 

(1998) 

12. Tafsir Al-Mishbah (2001) 

2. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Mishbah 

 Judul lengkap dari karya monumental Prof. Quraish Shihab ini adalah Tafsir Al-

Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Karya ini diberi nama “Al-Mishbah” 

karena dilatarbelakangin oleh ayat 35 surat An-Nur22: 

 

َرأضُ  السَمَاوَاتُ  نهورهُ الَلّهُ  كَاةُ  نهور هُ  مَثَلهُ ُۚوَالْأ بَاحهُ ُۖم صأبَاحُ  ف يهَا كَم شأ ُ الأم صأ دهر  يُ  كَوأكَبُ  كَأَنََّاَ الزُّجَاجَةهُ ُُۖزهجَاجَةُ  ف   

يءهُ زيَ أت ههَا يَكَادهُ غَرأب يَةُ  وَلَُ شَرأق يَةُ  لَُ زَي أتهونةَُ  مهبَاركََةُ  شَجَرَةُ  م نأُ يهوقَدهُ ههُ لأَُ وَلَوأُ يهض  ل نهور هُ  الَلّهُ يَ هأد ي ُ ُنهورُ  عَلَىُ  نهورُ  ُُۚنََرُ  تََأسَسأ  

ثاَلَُ الَلّهُ وَيَضأر بهُ ُُۚيَشَاءهُ مَنأُ َمأ ءُ  ب كهل ُ  وَالَلّهُ ُ ُل لنَاسُ  الْأ عَل يمُ  شَيأ  

“Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi. Perumpamaan cahaya Allah, adalah 

seperti sebuah lubang yang tak tembus, yang di dalamnya ada pelita besar. Pelita itu di 

dalam kaca (dan) kaca itu seakan-akan bintang (yang bercahaya) seperti mutiara, yang 

 
22 Afrizal Nur, Tafsir Al-Mishbah dalam Sorotan: Kritik Terhadap Karya Tafsir M. Quraish Shihab. 

(Sleman: SUKA PRESS, 2018.) h. 2. 



32 
 

dinyalakan dengan minyak dari pohon yang berkahnya, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh 

tidak di sebelah timur (sesuatu) dan tidak pula di sebelah barat(nya), yang minyaknya (saja) 

hampir-hampir menerangi, walaupun tidak disentuh api. Cahaya di atas cahaya (berlapis-

lapis), Allah membimbing kepada cahaya-Nya siapa yang dia kehendaki, 

dan Allah memperbuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia, dan Allah Maha 

Mengetahui segala sesuatu.”  

 Prof. Quraish Shihab menyamakan hidayah Allah yang diberikan kepada hambanya 

bagaikan Al-Mishbah (pelita yang berada di dalam kaca). Cahayanya menerangi hamba-

hamba yang beriman. Kata “Pesan” mempunyai makna bahwa Al-Qur’an adalah wahyu 

Allah yang memiliki kandungan sebagai petunjuk, sedangkan “Kesan” memiliki makna 

bahwa kitab tafsir ini memiliki kesan-kesan atas nukulan dari berbagai mufasir di zaman dulu 

dan sekarang. Sementara makna “Keserasian” sebagai representasi dari makna munasabah 

antara satu ayat dengan ayat lain, antara satu surah dnegan surah lainnya.23  

 Faktor-faktor yang mendorong Quraish Shihab menuliskan Tafsir Al-Mishbah adalah 

pertama, keinginan menolong banyak orang untuk memahami dan merenungkan nilai-nilai 

Al-Qur’an. Kedua, mampu menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman dan petunjuk hidup yang 

penuh dengan lika-liku dan godaan. Ketiga, sebagai respons atas adanya kebaruan cara 

pandang yang dicetuskan ulama-ulama yang tersebar di penjuru Indonesia. Keempat, 

menjawab kritik banyak ulama atas sistematika tafsir Al-Qur’an. Padahal di dalam 

sistematika tersebut terdapat keistimewaan-keistimewaan antara ayat dan surat. Kelima, 

sebagai respon atas kefakuman para mufasir di Indonesia untuk meluangkan waktu 

menuliskan kitab tafsir yang baru, terhitung sudah 30 tahun sejak Tafsir Al-Azhar oleh Buya 

Hamka.24 

 Tafsir Al-Mishbah dikerjakan ketika Quraish Shihab menjadi Duta Besar RI untuk 

Mesir pada 1999 sampai 2001. Beliau menulis tafsir tersebut pada 18 Juni 1999 dan rampung 

pada 5 September 2003 di Indonesia. Melalui karyanya, beliau mencoba menawarkan corak 

 
23 Muh. Najib, Studi Krtis Tafsir Al-Mishbah (Malaysia: Pusat Penerbitan dan Percetakan, 2009). h. 

10. 
24 Miftahuddin Kamil, “Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi”, Tesis 

Universitas Malaya, Malaysia. (2007) H. 127. 



33 
 

baru dalam metode tafsir Al-Qur’an sekalipun menggunakan metode tahlili (analitik). Dalam 

metode ini, beliau tidak mengikuti urutan mushaf, akan tetapi sesuai urutan waktu turunnya 

surat-surat. Namun, untuk surat Al-Fatihah beliau tetap menaruhnya pada bagian pertama 

penafsiran.25 

 Kecenderungan Tafsir Al-Mishbah adalah dimensi intrepretasi akal atau ijtihab dalam 

menafsiri ayat-ayat atau surat-surat. Dalam metode tafsir yang digunakan Quraish Shihab 

adalah tafsir bi al-ra’yi. Namun beliau tetap menggunakan pendekatan tafsir bi al-ma’thur 

atau penjelasan dari ayat lain dan hadis nabi digunakan sebagai penguat dari ijtihadnya. 

Problem umat Islam atas masalah-masalah kehidupan dijelaskan Quraish Shihab dengan 

berusaha memberikan solusi. Sedangkan dilihat dari pendeketan yang digunakan, Quraish 

Shihab menggukana dua pendekatan sekaligus, yakni tekstual dan kontekstual. Namun bila 

dilihat lebih jauh muncul kandungan dari makna pertama.26 

Sebelum menafsirkan ayat-ayat al-Quran, Quraish Shihab terlebih dahulu 

menjelaskan mengenai surat yang akan ditafsirkan sebagai pengantar untuk memasuki syarat 

tersebut. Cara ini dilakukan ketika akan menafsirkan pada setiap surat. Pengantar tersebut 

berisi sebagai berikut:  

a. Keterangan jumlah ayat dan tempat turunnya surat  

b. Penjelasan mengenai penamaan surat, nama lain surat, serta alasan mengapa 

diberi nama demikian  

c. Penjelasan mengenai tujuan utama surat  

a. Munasabah antara surat sebelumnya dan sesudahnya  

b. Keterangan mengenai nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan turunnya, 

disertai nama-nama surat yang turun sebelum atau sesudah serta munasabah 

dari surat-surat tersebut  

 
25 Afrizal Nur, Tafsir Al-Mishbah dalam Sorotan: Kritik Terhadap Karya Tafsir M. Quraish Shihab. 

h. 7. 
26 M. Ulinnuha, Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, (Jakarta: Arruz Media, 2015), h. 215. 



34 
 

c. Keterangan asbab al-nuzul surat, jika memiliki.  

Kegunaan mengenai penjelasan yang diberikan oleh Quraish Shihab diatas bertujuan 

untuk memberikan pemahaman tentang poin-poin penting yang terkandung didalam surat 

tersebut sebelum lebih jauh membaca tafsirnya. Tahap selanjutnya adalah mengelompokkan 

ayat-ayat kedalam kelompok kecil yang mana dalam ayat tersebut masih terdapat keterkaitan. 

Sehingga akan terlihat sebuah tema-tema dari kelompok ayat-ayat tersebut. Dalam kelompok 

ayat tersebut kemudian Quraish Shihab menuliskan ayat-ayat yang mempunyai keterkaitan 

dan kemudian diterjemahkan secara harfiah dalam bahasa Indonesia. Penjelasan mengenai 

kata kunci ini sangatlah penting untuk membantu pemahaman ayat serta keterangan 

munasabah antar ayat juga dijelaskan. Pada akhir setiap penjelasan surat Quraish Shihab 

selalu memberikan sebuah kesimpulan kandungan pokok dari surat tersebut. Akhirnya, 

Quraish Shihab selalu menyantumkan kata Wa Allah A’lam sebagai penutup. Karena pada 

dasarnya Allah-lah yang maha mengetahui firman-Nya tersebut, sedang manusia hanya bisa 

berusaha menafsirkannya saja yang tak luput dari kesalahan.27 

  

 
27  Mahfudz Masduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab: Kajian atas Amtsal Al-Qur’an 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012) h. 20-24. 



35 
 

B. Tafsir Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 

1. Kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11  

Q.S. Ar-Ra’d merupakan salah satu surah Makkiyah dalam Alquran. Surah tersebut 

merupakan surah ke-13 dalam Alquran, sedangkan urutan perwahyuannya adalah yang ke 

96. Surah ini dinamakan “Ar-Ra’du” yang berarti “guruh”, sebagaimana tercantum di dalam 

ayat ke-13 yang artinya, “Dan guruh itu bertasbih sambil memuji-Nya”. Surah ini berjumlah 

43 ayat dan berisi tentang akidah. Isi yang terpenting dari surah ini adalah bahwa bimbingan 

Allah kepada makhluk-makhluk-Nya berhubungan erat dengan hukum sebab-akibat. Bagi 

Allah balasan dan hukuman merupakan akibat dari ketaatan atau keingkaran terhadap 

perintah dan hokum-Nya.28 

Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 berbicara tentang perubahan sosial, bukan perubahan individu. 

Ini dipahami dari penggunaan kata qoum/masyarakat. Selanjutnya dari sana dapat ditarik 

kesimpulan bahwa perubahan sosial tidak dapat dilakukan oleh seorang manusia saja. 

Memang, boleh saja perubahan bermula dari seseorang, yang ketika ia melontarkan dan 

menyebarluaskan ide-idenya, diterima dan menggelinding dalam masyarakat. Di sini ia 

bermula dari kepribadian dan berakhir pada masyarakat. Pola piker dan sikap perorangan itu 

“menular” kepada masyarakat luas, lalu sedikit demi sedikit “mewabah” kepada masyarakat 

luas. 29 

Pada penelitian ini, penulis akan memfokuskan pada penggalan surah Ar-Ra’d ayat 

11 yang berbunyi: 

ُ  م نأُ مهعَق  بَاتُ  لهَهُ هُ لَُ اللَُ إ نَُ اللُ  أمَأرُ  م نأُ يََأفَظهونهَهُ خَلأف هُ  وَم نأُ يَدَيأهُ  بَيأ هواُ حَتَُّ ب قَوأمُ  مَا ي هغَي   ه مأُ مَا ي هغَي   نَفهس  وَإ ذَاُ  ُ بِ   
وَالُ  م ن ۦدهون هُ  م  ن لََهم وَمَا ُۚۥلهَهُ مَرَدَُ فَلَُ سهو ءًا ب قَوأمُ  لَلّهُٱ أرَاَدَُ  

 
Artinya: “Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran 

 
28 Susan Fajriyati, ”Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya 

dengan QS. Ar-Ra’du”, Vol. 2. No. 1. (2021) 
29 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6, (Jakarta: Lentera Hati, 2013) h. 572. 



36 
 

dari depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Artinya: Sesungguhnya 

Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri 

mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat 

menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.”.30  
Dalam ayat tersebut, dijelaskan bahwa Allah menugaskan kepada beberapa mailaikan 

untuk selalu mengawasi (mengikuti) manusia secara bergiliran, baik di depan (muka) 

maupun di belakangnya. Dalam pada itu, tidak ada sesuatu pun di muka bumi ini yang 

terlepas dari pengamatan Allah Swt melalui para malaikat-Nya. Selain itu, juga dijelaskan 

bahwa Allah Yang Maha Kuasa tidak akan mengubah keadaan suatu kaum, dari satu kondisi 

ke keadaan kondisi yang lain dalam hal pemikiran dan mental. Andaikata Tuhan 

menghendaki keburukan bagi suatu kaum maka tidak ada penghalang apa pun yang dapat 

memberhentikan Kekuatan-Nya. Sebab, tidak ada pelindung selain Dia.  

Dalam tafsirnya, Quraish Shihab mengatakan bahwa setiap orang harus menjalankan 

segala sesuatu dengan penuh kesungguhan supaya mendapatkan hasil yang optimal. Dengan 

begitu, Allah akan merubah keadaannya menjadi lebih baik. Sebaliknya, jika keadaan buruk 

yang terjadi atau menimpa seseorang diakibatkan oleh perbuatannya sendiri, kecuali orang 

tersebut mau merubah keadaannya. Karena setiap proses adalah gambaran dari hasil yang 

akan diperoleh. Penggunaan kata “qoum”, juga menunjukkan bahwa hukum ke-

masyarakatan ini tidak hanya berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama 

tertentu, tetapi ia berlaku umum, kapan dan di mana pun mereka berada atau tinggal. 

Selanjutnya karena ayat ini berbicara tentang kaum, maka ini berarti sunnatullah (ketentuan 

Allah) yang dibicarakan ini berkaitan dengan kehidupan duniawi, bukan ukhrawi. 

Pertanggungjawaban pribadi baru akan terjadi di akhirat kelak.31 

Ayat tersebut juga berbicara tentang dua pelaku perubahan. Pelaku yang pertama 

adalah Allah, yang mengubah nikmat yang dianugrahkan-Nya kepada suatu masyarakat, atau 

bahkan katakanlah sisi luar/lahiriah masyarakat. Sedangkan pelaku kedua adalah manusia, 

dalam hal ini masyarakat yang melakukan perubahan pada sisi dalam mereka atau dalam 

 
30 Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11. 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6. h. 572. 



37 
 

istilah di atas (ma bi anfusihim) “apa yang terdapat dalam diri mereka. Perubahan yang terjadi 

akibat campur tangan Allah atau yang diistilahkan oleh ayat di atas dengan (ma biqaumin) 

menyangkut banyak hal, seperti kekayaan dan kemiskinan, kesehatan, dan penyakit. 

Sehingga bisa saja ada di antara anggotanya yang kaya, tetapi jika mayoritas miskin, maka 

masyarakat tersebut dinamai masyarakat miskin, demikian seterusnya.  

Selain itu, ayat tersebut juga menekankan bahwa perubahan yang dilakukan oleh 

Allah, haruslah didahului perubahan yang dilakukan oleh masyarakat menyangkut sisi dalam 

mereka. Tanpa perubahan ini, mustahil akan terjadi perubahan sosial. Karena itu boleh saja 

terjadi perubahan penguasa atau bahkan sistem, tetapi jika sisi dalam masyarakat tidak 

berubah, maka keadaan akan tetap bertahan sebagaimana sediakala. Jika demikian, sekali 

lagi perlu ditegaskan bahwa dalam pandangan Alquran yang paling pokok guna keberhasilan 

perubahan sosial adalah perubahan sisi dalam manusia, karena sisi dalam manusialah yang 

melahirkan aktivitas, baik positif maupun negatif, dan bentuk, sifat serta corak aktivitas itulah 

yang mewarnai keadaan kaum atau masyarakat, apakah itu positif atau negatif. 32 Dalam hal 

ini, Allah tidak akan mengubah nikmat atau bencana, kemuliaan atau kerendahan, kedudukan 

atau kehinaan kecuali jika orang-orang itu mau mengubah perasaan, perbuatan, dan 

kenyataan hidupnya sendri. Maka, Allah akan merubah keadaan dirinya sesuai dengan 

perubahan yang terjadi dalam diri dan perbuatannya.33 

Ayat ini juga membahas tentang kekuatan dan akal budi yang dianugrahkan oleh 

Allah kepada manusia sehingga dapat bertindak dan mengendalikan dirinya sendiri dalam 

batasan yang ditentukan Allah. Maka, manusia diwajibkan oleh Allah untuk berikhtiar dalam 

menentukan garis hidupnya. Manusia diberi akal untuk mempertimbangkan hal-hal baik dan 

buruk juga tenaga untuk mencapai keinginan.34 Dalam tafsir tersebut dapat disimpulkan 

 
32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6. h. 573. 
33 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil-Quran Jilid 7, terj. As’ad Yasin, dkk, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2003), h. 38. 
34 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Jilid 5, (Singapiura: Pustaka Nasional PTE 

LTD, 1898), h. 556. 



38 
 

bahwa Allah telah memberi anugrah dan kenikmatan pada setiap manusia, namun perilaku 

manusia dapat menghilangkan nikmat tersebut menjadi sebuah keburukan.35  

Dalam tafsir lain dijelaskan bahwa Alla tidak akan mengubah keadaan baik manusia 

sampai mereka menjadi tidak bersyukur. Ketika manusia mulai tidak menaati Allah, barulah 

Allah akan mengubah kenikmatan yang mereka dapatkan dengan menghendaki kemalangan 

maupun kehancuran. 36  Seperti dalam Tafsir Jalalain yang menafsirkan bahwa ayat ini 

menceritakan perilaku yang sebagaimana dilakukan oleh orang-orang kafir Makah. Berbagai 

makanan dilimpahkan kepada mereka, sehingga mereka tidak kelaparan, diamankan pula dari 

rasa taku, kemudian diutuslah kepada mereka nabi yang membawa peringatan. Kesemuanya 

itu dibalas mereka dengan kekafiran.37 

Sedangkan Ibnu Katsir menafsirkan ayat ini dengan perbuatan adil dalam hukum. 

Ketentuan nikmat yang diberikan kepada suatu kaum tidak dicabut sehingga kaum tersebut 

menggantinya dengan kekufuran, sebagaimana dahulu Allah mencabut kenikmatan yang 

diberikan kepada Raja Fir’aun akibat dari kekufurannya.38 Padahal, secara fitrah manusia 

telah dibekali atau dianugrahi Allah berbagai kenikmatan (baca: kemampuan, keahlian, 

pengetahuan, dan ketrampilan tertentu). Ini merupakan modal besar bagi setiap individu 

untuk mengembangkan perubahan pada diri, karena pada hakikatnya manusia lahir dalam 

keadaan menjadi manusia yang berpotensi. 39  Dengan demikian, perintah melakukan 

perubahan sosial merupakan tanggung jawab personal (fardhu ‘ain) seluhur lapisan 

masyarakat, yakni siapa saja yang mempunyai kepekaan sosial dalam menganalisis 

ketimpangan, atau dalam Islam dikenal amar ma’ruf nahi munkar.  

 
35  M. H. Masyitoh, “Manajemen Mutu Pendidikan Perspektif QS. Ar-Ra’du Ayat 11 dan 

Implementasinya dalam Pengelolaan Madrasah”, Jumpa, Vol. 1. No. 1, h. 45. 
36  Abdullah Ibn Abbas, Muhammad Al-Firuzabadi, Tanwir al-Miqbas min Tafsir Ibn ‘Abbas, 

(Amman: Royal Aal al-Bayt Institute for Islamic Thought, 2007), h. 259. 
37 Jalaludin Al-Mahalli dan Jalaludin Asy-Suyuthi, Tafsir Jalalain, alih bahasa oleh Bahrun Abu 

Bakar, Jilid 2 (Bandung : Sinar Baru Al Gesindo, 2012), h. 732. 
38 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, alih bahasa oleh H. Salim Bahreisy, Jilid 4 (Surabaya: PT Bina Ilmu, 

2005), h. 618. 
39 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, (Jakarta : Bulan 

Bintang, 2001), h. 54. 



39 
 

Salah satu kandungan terpenting dalam Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 adalah tentang konsep 

perubahan masyarakat (at-taghyir) dengan memberi proses atau peran kepada manusia 

sebagai pelaku perubahan, baik manusia sebagai totalitas (personal) maupun sebagai bagian 

dari komunitas (komunal) yang mengarah pada gerakan sosial dan mampu menggerakkan 

masyarakat menuju sebuah tata nilai yang ideal. 40  Ketentuan baru akan terjadi setelah 

perbuatan manusia atau perubahan pada diri mereka sendiri. Perubahan diri mereka itu, dapat 

berarti perubahan dari perbuatan yang baik (al-ahwalat al-jamilah) menuju perbuatan keji 

dan maksiat (al-ahwal al-qabihah wa al-ma’asi) atau sebaliknya, dalam arti dari kemaksiatan 

menuju kepada ketaatan.41  

Dengan uraian kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 yang sudah penulis sebutkan di atas, 

dapat diambil kesimpulan bahwa: 

a. Allah tidak akan mengabaikan segala perbuatan umat manusia. Dengan 

demikian, setiap kehendak, sikap, dan upaya manusia senantiasa diawasi 

oleh Allah; 

b. Allah baru akan mengubah keadaan manusia dalam suatu kaum 

tergantung dari upaya manusia (personal atau pribadi) dalam mengubah 

keadaan. Dengan demikian, perlu adanya pendewasaan sikap atau 

kesadaran yang sungguh-sungguh untuk mewujudkan suatu keadaan 

tersebut; 

c. Nikmat yang diberikan Allah kepada makhluk-Nya tidak akan pernah 

terputus selama manusia tidak mengkufuri nikmat tersebut. Justru Allah 

akan mengubah nasib hambanya semakin baik. 

Dari ketiga kesimpulan di atas, dengan demikian, kita perlu menguatkan kesadaran 

akan perlunya mengubah sikap negatif demi tujuan kebaikan pada segala aspek ‘ubudiyah 

dan ‘amaliyah. Setelah ini bisa dilakukan maka Allah akan menghendaki perubahan takdir 

 
40 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi, (Bandung: Mizan, 2002). h. 129. 
41 Tafsir al-Mawardi. 



40 
 

buruk menjadi baik. Paling tidak ada tiga aspek yang dibutuhkan dalam revolusi mental, (1) 

nilai-nilai yang dianut dan dihayati oleh manusia, (2) iradat atau tekad dan kemauan keras 

untuk mewujudkan nilai-nilai keras yang dianut dan dihayati, serta (3) kemampuan yang 

terdiri dari kemampuan fisik dan non-fisik.42 

  

 
42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, (Tangerang: 

Lentera Hati, 2017), h. 59. 



41 
 

BAB III 

KAWRUH JIWA SURYOMENTARAM 

 

C. Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram 

1. Biografi Penulis dan Latar Belakang Penulisan Kawruh Jiwa 

 Ki Ageng Suryomentaram lahir pada 20 Mei 1892 di Keraton Yogyakarta. Dia adalah 

anak ke-55 Sultan Hamengku Buwono VII dari ibu bernama B.R.A. Retnomandoyo, istri 

golongan kedua (garwo ampeyan) Sultan dan putri Patih Danurejo VI. Di usia 18 tahun dia 

diangkat menjadi seorang pangeran yang membuat namanya berubah dari Bendoro Raden 

Mas Kudiarmaji menjadi Bendoro Pangeran Harya Suryomentaram. Dia sempat meminta 

ayahnya unruk membatalkan gelar kepangeranannya itu karena alasan yang baru diketahui 

lebih jelas di kemudian hari, meski sang ayah menolak mentah-mentah permintaan tersebut.43 

Setelah pengangkatannya itu, Ki Ageng mengalami kekacauan batin yang hebat. Dia 

sering menyepi hingga berbulan-bulan di rumah kakeknya, Patih Danurejo VI, untuk 

menenangkan diri. Berbarengan dengan kondisi batinnya yang memburuk itu, sang kakek 

diberhentikan dari tugas-tugasnya sebagai seorang patih dan ibunya diceraikan oleh 

Hamengku Buwono VII. Namun, peristiwa yang paling membuat batinnya terguncang adalah 

kematian istrinya setelah melahirkan anak laki-laki mereka.44  

Keaadan Keraton Yogyakarta di masa Suryomentaram muda adalah puncak 

kemakmurah keranton. Ki Ageng memperoleh pendidikan dari kompeni Belanda, dan 

merupakan generasi pertama yang mengenyam pendidikan modern. Setelah tamat dari 

pendidikan tersebut, Kudiarmaji kecil belajar di sekolah Srimanganti yang berada di dalam 

kompleks keraton, yang ilmu pendidikannya kurang lebih hampir sama dengan pendidikan 

sekolah dasar. Salah satu gurunya di sekolah tersebut adalah Ki Pronowidigdo45 

 
43 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 25. 
44 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 50. 
45 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. 



42 
 

Setelah lulus, kemudian dilanjut dengan mengikuti kursus Klein Ambtenaar (pegawai 

sipil usia muda), dan Ki Ageng diangkat menjadi tenaga administrative di Residen 

Yogyakarta. Ki Ageng Suryomentaram menjalani profesi tersebut selama 2 tahun dan dia 

turut juga belajar bahasa Belanda, bahasa Arab untuk mendalami pelajaran agama dan bahasa 

Inggris untuk menguatkan kemampuannya di pendidikan formal. 46  Beliau juga belajar 

kepada K.H. Ahamad Dahlan, tokoh pendiri Muhammadiyah, bahkan menjadi murid 

kesayangan.  

Ki Ageng Suryomentaram marasakan kejumudan terhadap kehidupan keraton. 

Aktivitas keraton yang ditemuinya hingga memasuki remaja adalah interaksi ndoro abdi. Ki 

Ageng hanya menjumpai “yang disembah”, “yang dihiba”, dan “yang diperintah”. 

Kegelesihan inilah yang membuat Ki Ageng merasakan ketidakbahagiaan dalam hidup. DIa 

belum bertemu dengan orang-orang dalam arti yang otentik, dia selama ini hanya bertemu 

dengan orang-orang dalam perangkap topeng di lingkungan keraton.47 

Perasaan ketidakbahagiaannya dimulai ketika pada suatu waktu Ki Ageng 

Suryomentaram terkesime ketika menyaksikan petani menggarap sawah. Dari jendela kereta 

api yang mengantarnya ke pesta perkawinan di Keraton Surakarta, dia menganggap bahwa 

pekerjaan tersebut menyebabkan sakit punggung karena mbungkak mbungkuk tandur 

(membungkuk-bungkuk untuk menanam), sementara orang-orang di lingkungan keraton 

yang sering dilihatnya malah menikmati kehidupan yang mewah tanpa perlu susah payah 

seperti itu. Namun, sebagaimana diungkap Prawirawiwara, temen dekat Sang Pangeran, 

apakah petani tidak lebih bahagia ketimbang Sang Pangeran, yang hanya bisa meratapi 

dirinya sendiri mengasihi mereka karena petani tersebut cukup puas sudah dengan hasil 

sawah garapan mereka.48  

Pada 1921 Sultan Hamengku Buwono VII turun tahta dan penerusnya, Hamengku 

Buwono VIII, mengizinkan Suryomentaram untuk meninggalkan istana. Sang Pangeran 

 
46 Muniroh, 2017. 
47 Nurhadi, 2002.  
48 Nikmaturrohmah, 2016. 



43 
 

menolak tunjangan hidup yang ditawarkan oleh Belanda dan justru menerima tunjangan 

pensiun yang jumlahnya jauh lebih kecil yang diberikan keraton kepadanya. Dengan hanya 

sedikit kekayaan, dia meninggalkan keraton dan memilih tinggal di Desa Bringin, Salatiga, 

untuk memulai hidup sebagai seorang petani. Pada 1925 dia menikah lagi dan reputasinya 

sebagai seorang guru mulai tumbuh.49 Di Bringin inilah Kawruh Jiwa berkembang menjadi 

sebuah ajaran yang utuh dan padu yang membuat masyarakat sekitar dan teman-teman Ki 

Ageng mulai tertarik untuk mempelajari dan menjadi pengikutnya, makin lama makin 

banyak hingga tumbuh menjadi perkumpulan yang menyebar dan solid.50  

Pada 1925 Ki Ageng Suryomentaram menikah lagi dengan Sri Suhartati, setelah 

menduda kurang lebih 100 tahun dan reputasinya mulai tumbuh. Ki Ageng Suryomentaram 

unik. Beberapa orang menganggap beliau sebagai seorang dukun dan banyak pula yang 

meminta nasihat atau bantuan. Di Bringin pada suatu malam di tahun 1927, Ki Ageng 

membangunkan istrinya kemudian berkata: 

Bu, sudah ketemu yang kucari. Aku tidak bisa mati!” Ki Ageng melanjutkan, 

“Ternyata yang merasa belum pernah bertemu orang, yang merasa kecewa dan tidak puas 

selama ini, adalah orang juga, wujudnya adalah si Suryomentaram. Diperintah kecewa, 

dimarahi kecewa, disembah kecewa, dimintai berkah kecewa, dianggap dukun kecewa, 

dianggap sakit ingatan kecewa, jadi pangeran kecewa, menjadi pedagang kecewa, menjadi 

petani kecewa, itulah orang yang namanya Suryomentaram, tukang kecewa, tukang tidak 

puas, tukang tidak kerasan, tukang bingung. Sekarang sudah ketahuan. Aku sudah dapat dan 

selalu bertemu orang, namanya adalah si Suryomentaram, lalu mau apa lagi? Sekarang 

tinggal diawasi dan dijajagi.” (Suryomentaram, 2012)51 

 
49 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962. h. 52. 
50 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 27. 
51 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). 



44 
 

Ki Ageng Suryomentaram telah menemukan sumber-sumber masalahnya: 

kebingungan antara diri yang aktif dan diri yang pasif. Dalam diri yang pasif inilah seseorang 

menjadi mampu, dengan sekian risiko, mengakui dan merawat sesuatu dalam dirinya sendiri 

hingga dapat mengatasi cobaan-cobaan atau godaan-godaan yang bersumber dari kehidupan 

sehari-hari, dan dapat meraih “kebahagiaan sejati”. “Apa yang telah aku cari dan gagal aku 

temukan adalah konsep tentang orang yang hanya eksis dalam angan-anganku.” Di titik inilah 

ilmu kebahagiaan (Kawruh Jiwa) telah lahir. Ki Ageng Suryomentaram kemudian 

menciratakan ini kepada sahabatnya, Ki Prawiro, orang pertama yang menerima kebenaran 

tersebut, dan kemudian diikuti oleh para pengikut lainnya yang dari waktu ke waktu 

jumlahnya makin bertambah.52 

Pada 1928, dalam bentuk sajak ia menulis Kawruh Bedja Sawetah atau Ajaran-

AJaran tentang Kebahagiaan Sejati. Ia kemudian sering memberikan ceramah kepada orang-

orang. Filsafat ini telah berkontribusi bagi perbaikan peradaban modern melalui perannya 

sebagai budaya tandingan (counter culture) yang mampu mengontrol sifat otoritarianisme 

dan materialisme yang berlebihan di dalam budaya modern.53  

Pada 1930 Ki Ageng Suryomentaram bersama sejumlah temannya mendirikan 

Perkumpulan Kawula Ngajogjakarto (PKN) yang diketuai oleh Pangeran Suryodiningrat. 

Perkumpulan ini merupakan sebuah gerakan yang berorientasi sosial dan kemanusiaan. 

Perkumpulan ini, yang dikomandoi Pangeran Suryodiningrat dan sejumlah priyayi terpelajar, 

setelah mendapat restu dari Hamengku Buwono VIII, merumuskan sebuah tujuan untuk 

meningkatkan standar hidup para petani yang bekerja untuk kesultanan. Hingga pecah perang 

pasifik, PKN dan sejumlah organisasi yang lahir waktu itu mengambil inisiatif-inisiati yang 

sangat populer waktu itu dengan membela kepentingan para petani miskin di berbagai 

tingkatannya.54  

 
52 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 22.  
53 Someya Yoshimichi,  “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang 

Kesusahan”, Laporan Makalah Penelitian (2001). h. 217-219. 
54 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 23. 



45 
 

Pada pertemuan yanng diadakan tahun 1932 bersama Budi Utomo, Taman Siswa, dan 

Muhammadiyah, PKN memprotes kebijakan Wilde Scholen Ordonnantie—sebuah 

keputusan pemerintah kolonial yang memperkuat kontrol terhadap sekolah-sekolah lokal dan 

membatasi jumlahnya. Pada pertemuan tersebut Ki Hajar Dewantoro melontarkan 

gagasannya tentang pendidikan dan Ki Ageng menyampaikan prinsip-prinsip “ilmu 

kebahagiaan”, ajaran yang memberi penekanan pada fakta bahwa semua manusia pada 

dasarnya mencari kesejahteraan psikologis yang sama, di mana dampak dari pengalaman 

tersebut kemudian akan membuat mereka mampu melihat semua orang dalam kedudukan 

yang sama.55 

Untuk mencapai kedamaian, Ki Ageng Suryomentaram meninggalkan rumah dan 

sawahnya di Bringin dan memutuskan kembali ke Yogyakarta, tempat di mana dia kemudian 

mengabdikan hidup sepenuhnya untuk mengembangkan ajaran-ajaran filosofisnya hingga 

kematian menjemputnya pada usia 70. Melalui selebaran telegram, Presiden Sukarno 

mengirim ucapan belasungkawa, dan atas nama negara memberikan penghargaan yang 

setulus-tulusnya untuk semua jasa Ki Ageng semasa hidupnya.56 

Suatu hari saat mengadakan ceramah di desa Sajen, Salatiga, Ki Ageng jatuh sakit 

dan dibawa kembali ke Yogyakarta. Ki Ageng sempat dirawat di rumah beberapa hari tetapi 

karena penyakitnya semakin parah maka dia dibawa ke rumah sakit. Selama di rumah sakit, 

Ki Ageng masih sempat menemukan kawruh bahwa “puncak belajar Kawruh Jiwa adalah 

mengetahui gagasannya sendiri.”57 Ki Ageng sempat dirawah lama di rumah sakit, tetapi 

karena tidak kunjung sembuh, ia pun pulang ke rumahnya di Jl. Rotowijayan no. 22 

Yogyakarta hingga pada 18 Maret 1962, Ki Ageng wafat. Beliau dimakamkan di Desa 

Kanggotan, sekitar 7 km dari Kota Yogyakarta.58 

 
55 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 

24-25. 
56 Kus Sudyarsana, Kawruh Bedja dalam Mekar Sari. h. 6. 
57 Rohman, 2016 
58 Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa. h. 15 



46 
 

Dr. Grangsang Suryomentaram, anak tertua Ki Ageng Suryomentaram,Ki Oto 

Suastika, Ki Moentoro Atmosentono, Ki Joko Riyanto, dan yang lainnya telah merintis 

usaha-usaha penerbitan karya-karya Ki Ageng untuk memperkenalkan secara lebih luas 

kebijaksanaan yang dikembangkan oleh Ki Agen kepada masyarakat. Di Desa Pedan, Klaten, 

Jawa Tengah, terdapat pusat pelatihan Kawruh Jiwa (Pasinaon Kawruh Jiwa), di mana Ki 

Harsono, Ki Purwanto Subakir, dan teman-temannya mengembangkan usaha-usaha untuk 

memberikan bantuan kepada orang-orang yang menderita akibat tidak bisa menyesuaikan 

diri dengan kondisi yangn tidak stabil dalam kehidupan masyarakat kota seperti Jakarta, 

kebangkrutan di bidang usaha, atau mereka yang kehilangan tujuan-tujuan hidup.59 

2. Kawruh Jiwa 

Kawruh Jiwa adalah pengetahuan mengenai jiwa. Jiwa sendiri adalah sesuatu yang 

tidak kasat mata (intangible) namun keberadaannya diakui dan dapat dirasakan (saged dipun 

raosaken). Oleh karena itu Ki Ageng juga mengatakan bahwa Kawruh Jiwa adalah ilmu 

tentang ‘rasa’ (raos) atau kawruh raos. Kawruh Jiwa jelas bukan agama, bukan pula bukan 

bersi kepercayaan terhadap sestuatu. Kawruh Jiwa bukan pelajaran tentang baik-buruk (dede 

wulangan sae-awon). Dalam pelajaran Kawruh Jiwa juga tidak ada keharusan untuk 

melakukan atau menolak sesuatu (dede lelampahan utawi sirikan). Belajar Kawruh Jiwa 

adalah belajar mengenai jiwa dengan segala wataknya (meruhi jiwa lan sawateg-wategipun). 

Inti pelajaran Kawruh Jiwa adalah belajar memahami diri sendiri secara tepat, benar, dan 

jujur sebagai bekal untuk mampu memahami atau mengerti orang lain, serta alam 

lingkungannya, sehingga seseorang dapat hidup dengan baik, damai, dan bahagia.60    

Pokok ajaran ilmu Kawruh Jiwa adalah tentang ‘yang tahu’ dan ‘yang diketahui’. 

Ajaran ini berlaku untuk semua hal, tidak hanya ketika orang melihat gejala-gejala dan 

benda-benda, namun juga ketika dia melihat dirinya sendiri. Mengetahui diri sendiri itu tidak 

semudah mengetahui benda-benda, sebab apa yang terjadi dalam diri manusia tidak 

 
59  Someya Yoshimichi, “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang 

Kesusahan”, Makalah. h. 220. 
60 Ki Prasetyo Atmosutidjo, h. 1-2. 



47 
 

seluruhnya dapat ditangkap oleh pancaindra. Untuk itu, orang tidak hanya membutuhkan 

kapasitas analitis, melainkan juga reflektif. Orang mudah saja melihat benda-benda, 

menganalisisnya menurut wujud dan sifat lahiriahnya, namun bagaimana dengan membaca 

gejala-gejala kejiwaannya yang tidak kasatmata?61  

Kawruh Jiwa yang kelahirannya sebenarnya kritik terhadap tendensi-tendensi 

irasional dan klenik aliran-aliran kebatinan waktu itu, seringkali masih disalahpahami 

sebagai aliran kebatinan. Sifatnya pun sama. Jika aliran kebatinanku dicela orang lain aku 

akan marah, dan jika dipuji aku akan senang.62 Kawruh Jiwa adalah sesuatu konstitusi makna 

dari suatu kesadaran manusia yang merupakan konversi dari suatu pengalaman sensual 

kepada pengalaman konseptual.63 Kesadaran manusia adalah pokok dari proses produktivitas 

keilmuan manusia yang merupakan mediator dari berbagai pengalaman-pengalaman.64  

Rasionalitas dalam pemikiran Ki Ageng merupakan rasionalitas reflektif, mencakup 

dimensi indrawi yang ada di dalamnya. Potensi rasio manusia yang memiliki reflektif dan 

intuitif. Ini sangat berbeda dengan rasionalitas Barat yang memiliki pola egosentris. 

Rasionalitas tersebut berarti rasionalitas akomodatif yang menempatkan rasa orang lain 

sebagai bagian tak terpisahkan dalam mencapai kebenaran dan kebahagiaan.65 

Manusia hidup itu dipenuhi oleh keinginan-keinginan dengan tujuan untuk 

mendapatkan kebahagiaan. Namun menurut Ki Ageng Suryomentaram sesungguhnya tidak 

ada yang mutlak. Demikian disampaikan Ki Ageng dalam suatu pembukaan wejangan 

tentang Kawruh Jiwa. 

Salumahing bumi, sakurabing langit punika boten wonten barang ingkang pantes 

dipun padosi kanti mati-matian, utawi dipun ceri-ceri dipun tampik kanti mati-matian.66 

 
61 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 39. 
62 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 59. 
63 R. Keller, “The Sociology of Knowledge Approach to Discourse (SKAD)”, Human Studies 2011. 
64 R. Keller, “The Sociology of Knowledge Approach to Discourse (SKAD)”, Human Studies 2011. 

h. 44. 
65 Ki Oto Suastika, Ki Ageng Suryomentaram, Falsafah Hidup Bahagia: Jalan Menuju Aktualisasi 

Diri (Jakarta, PT. Grasindo, 2003) h. 1. 
66 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 13. 



48 
 

Oleh karenanya, konsep mulur-mungkret dalam Kawruh Jiwa berlaku menjadi 

sebuah hukum yang bersifat abadi, dahulu ada, sekarang ada, kelak pun ada. Kesediaan untuk 

menerima keabadian mulur-mungkret memberikan perasaan tentram dan membuka peluang 

bagi kehidupan dengan lebih terbuka menerima keadaan celaka yang sewaktu-waktu pasti 

akan dijalani. 

Ki Ageng Suryomentaram aktif memberikan ceramah-ceramah pada 1940-an dan 

1950-an. Sekian ceramah itu kemudian kelak terbit menjadi buku dengan berbagai edisi. Inti 

Idayu Press pernah menerbitkannya menjadi edisi 14 seri buku tipis. Serial itu diterbitkan 

kembali dalam tiga jilid berjudul Ajaran-ajaran Ki Ageng Suryomentaram (1985-1986) 

dengan penerjemah dan keredaksian Grangsang Suryomentaram juga berbagai wejangan 

melalui publikasi majalah Dudu Kowe sejak tahun 1953. Pemimpin redaksi dijalankan oleh 

komisi beranggotakan Ki Ageng Suryomentaram, Ki Prawirowiworo, Ki Pronowidigdo, dan 

Ki Kartosumanto. Redaksi harian dijalankan oleh Sastrokarjono. Penamaan Dudu Kowe 

mengandung arti kesediaan menerima-memahami egosentrisme orang lain.67 

Kawruh Jiwa memang mengedepankan raos (rasa) karena tidak seluruh aspek di 

dunia ini mampu dicari penyelesaian masalahnya dengan akal pikiran saja. Kawruh Jiwa 

mengandung ajaran “tepa salira” yaitu kesanggupa untuk berupaya mendayagunakan rasa, 

kemampuan bertoleran dan berempati terhadap apa yang dialami dan dirasakan orang lain. 

Kemampuan “mulat sarira” juga sangat ditekankan dalam Kawruh Jiwa, yaitu kemampuan 

mawas diri atau mengoreksi diri sendiri secara benar dan tepat.68  

Dalam Kawruh Jiwa orang lebih memberikan pekankan pada terhadapa rasa 

(perasaan, jiwa) ketimbang mikir (berpikir), sebab berpikir atau nalar memberikan rintangan 

kepada kebebasan manusia, sementara rasa sebagai sumber dari segala perasaan melahirkan 

setiap pemikiran dan tindakan manusia  ketika bekerja sama dengan karep (keinginan, 

 
67  Bandung Mawardi, Ki Ageng Suryomentaram dalam Pandangan Sejumlah Tokoh Jawa 

(Yogyakarta: Basabasi, 2019) h. 145.  
68 Alimul Muniroh, h. 55.  



49 
 

hasrat).69 Yang sulit diketahui adalah tanggapan tentang orang, sebab orang bukan barang 

mati, dia memiliki perasaan, jadi ketika berhubungan dengan orang itu artinya berhubungan 

dengan rasa. Masalah yang paling sering mengemuka ketika kita berhubungan dengan orang 

adalah kecenderungan kita untuk memperlakukan mereka layaknya barang-barang. Kita abai 

bahwa mereka juga seperti kita, yang memiliki rasa, yang akan suka jika dibuat senang dan 

benci jika dibuat susah. Kemudian, Kawruh Jiwa juga mengingatkan bahwa hal yang paling 

sulit diketahui adalah tanggapan terhadap gagasan sendiri, sebelum kita sendiri tahu bahwa 

antara yang menanggapi dan yang ditanggapi itu berbeda.70 

 

D. Konsep Mawas Diri Ki Ageng Suryomentaram 

1. Pengertian Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa 

Kehidupan kejiwaan manusia tersusun dari rasa-rasa yang sangat banyak, rasa-rasa 

ini muncul memiliki bentuk yang berbeda-beda, ada yang dangkal, dalam, dan sangat dalam. 

Ki Ageng menyebutkan ada tiga kapasitas yang kita miliki ketika berhubungan dengan rasa-

rasa ini, yaitu memotret, menggagas (nganggit), dan mencipta (nyipta). 71  Pengetahuan-

pengetahuan manusia bersumber dari ketiga cara memperoleh pengetahuan ini, meski ciri 

dan proses pengetahuan yang dihasilkan oleh ketiganya berbeda. Pengetahuan yang benar 

diperoleh melalui kapasitas memotret dan mencipta, sedangkan pengetahuan salah diperoleh 

dari kapasitas menggagas dan mereka-reka. 72 

Manusia memiliki kecenderungan menggagas dan mereka-reka suatu kejadian yang 

ada di depannya maupun yang sudah terjadi. Jika diteliti secara seksama, catatan (baca: 

pengalaman hidup) dan gagasan tersebut dapat menjerumuskan manusia pada pemahaman 

yang salah atas suatu kebenaran, yaitu memahaminya sebagai suatu masalah dan perlu diubah 

agar tidak menjadi kesulitan hidup. Ki Ageng Suryomentaram menawarkan metode untuk 

 
69 Someya Yoshimichi, Bagaimana Orang Mendapatkan Kebahagiaan Melalui Belajar Filsafat Ki 

Ageng Suryomentaram. (Yogyakarta: Basabasi, 2019) h. 218. 
70 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 71. 
71 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa Jilid I (Jakarta: CV Haji Masagung, 1990) h. 50. 
72 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84. 



50 
 

meneliti diri secara seksama karena gagasan dan catatan manusia dapat menjadi sumber 

permasalahan. Ki Ageng menyebut metode ini sebagai pengawikan pribadi (pengetahuan diri 

sendiri), yaitu kemampuan seseorang memahami rasa sendiri dengan benar dan mampu 

melihat bagaimana gerak-gerik rasa tersebut. Adapun pokok pengetahuan yang wajib 

dimengerti adalah diri sendiri yang dapat merasakan apa saja, memikirkan apa saja, dan 

menginginkan apa saja, sementara metode yang digunakan untuk membuat pengertian benar 

atas diri sendiri adalah mawas diri.  

“Tiyang punika asring kraos ribed jalaran boten ngertos dhateng awakipun 

piyambak. Reribed wau saged udhar, yen tiyang punika ngertos dhateng awakipun 

piyambak. Mila mangertos dhateng awakipun piyambak punika saged ngudhari pinten-

pinten reribed. Pangertos dhateng awakipun piyambak punika namanipun pangawikan 

pribadi. Sarehne tiyang punika kadadosan saking jiwa Ian raga, ing ngriki ingkang dipun 

!embag namung bab jiwa. Dados pangawikan pribadi ing ngriki ateges pangawikan bab 

jiwa. Sanajan jiwa punika boten kasatmata, nanging tiyang punika kraos, yen jiwa punika 

wonten. Mila jiwa punika raos. Dados pangawikan pribadi ing ngriki ateges pangertos 

dhateng raosipun piyambak.” 73 

Mawas diri adalah metode “olah rasa” sebagai sarana latihan memilah-milah 

(kudhari) rasa sendiri dan rasa orang lain untuk meningkatkan kemampuan menghayati rasa 

sendiri dan rasa orang lain sebagai manifestasi tercapainya pertumbuhan dan perkembangan 

‘manusia tanpa ciri’ yang bahagia sejahtera. Seseorang akan mencapai kondisi bahagia ini 

ketika dia sanggup membebaskan dirinya dari keinginan-keinginan yang bersumber dari 

catatan-catatan, sebuah keadaan stabil dan tidak terombang-ambing oleh berbagai keadaan 

yang ada, sebuah keadaan yang tidak bergantung pada waktu, tempat, dan keadaan. 

Mawas diri ditujukan untuk mengetahui kelebihan dan kelemahan yang dimiliki 

dalam rangka mencapai ‘manusia tanpa ciri’ yang merupakan kesadaran yang lebih universal 

dan bersifat altruistik. 74  Dalam mawas diri, terdapat usaha menjernihkan pikiran dan 

penghayatan perasaan seseorang dalam usahanya untuk mengerti tanpa memberi penilaian 

terhadap hal-hal yang diamati dalam perenungannya. Selain itu, melalui proses ini seseorang 

 
73 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa Jilid II (Jakarta: CV Haji Masagung, 1990) h. 49. 
74 Wiwien Dinar, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal Penelitian 

Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari 2012, hal. 20. 



51 
 

dapat mengubah situasi rutin yang penuh dominasi eksternal dan berlaku secara otomatis 

menjadi kesadaran yang tidak otomatis. Dengan demikian, dapat diartikan bahwa dengan 

mawas diri, seseorang akan menjadi lebih bahagia dan sejahtera kehidupannya. 75 

Kesejahteraan psikologis dimiliki oleh individu yang memiliki ketabahan dan 

berhasil dalam melakukan mawas diri.76 Dalam Kawruh Jiwa, mawas diri sebagai bagian 

dari ngudari reribet (menyelesaikan persoalan), tidak dapat dikatakan sebagai keterampilan 

teknis mentalistik sebagaimana dalam konsep behavioristik. 77 Namun demikian, mawas diri 

mampu menjaga suatu keseimbangan emosi dan dapat memberi peningkatan pengembangan 

ke arah dimensi yang lebih tinggi yaitu integrasi pribadi menuju ke pertumbuhan spiritual 

dalam dimensi identitas manusngso tanpo tenger. 78  Dengan demikian, mawas diri bisa 

dijadikan pijakan peningkatan spiritualitas yang lahir dari keseimbangan emosi setelah 

melatih metode kesadaran berupa mengawasi rasa sendiri dan rasa orang lain secara teratur 

sampai pada tahapan kejernihan ruhani sehingga persoalan-persoalan hidup yang menimpa 

manusia dapat terselesaikan secara emosional yang stabil dan spiritual yang meningkat.  

Konsep hidup bahagia yang dimaksud Ki Ageng adalah hidup bahagia bersama. 

Bukan bahagia sendiri lalu orang lain tidak bahagia. Seseorang mustahil dapat hidup bahagia 

tanpa berusaha mendukung kebahagiaan orang lain. Sapa wonge golek kepenak tanpa 

ngepenakke tanggane, iku padha karo gawe dhadhung sing kanggo njiret gulune dhewe. 

Maksudnya, kurang lebih adalah jika seseorang mencari keuntungan tanpa berusaha 

membuat orang lain memperoleh keuntungan tanpa berusaha membuat orang lain juga 

memperoleh keuntungan apalagi jika sampai merugikan orang lain, maka sama saja ia 

menyiapkan tali untuk menjerat lehernya sendiri. Kunci dari kemampuan untuk memahami 

pihak lain adalah adanya pengertian tentang rasa sama, semua orang itu punya rasa sama 

 
75 Wiwien Dinar, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal Penelitian  

Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari 2012. 
76 Heru Sumbodo & Koentjoro, 163. 
77 Darmanto Jatman, Psikologi Jawa (Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya, 2000). h.119. 
78 J. E. Prawitasari Dasar-Dasar Psikoterapi (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 2002). h. 59.   



52 
 

(raos sami, sadaya tiyang punika raosipun sami), jadi tidak layak untuk dibeda-bedakan. 79 

Inilah corak kebahagiaan yang bisa diraih manusia kita berhasil mengawasi dirinya secara 

jujur dan teliti melalui mawas diri atau pengawikan pribadi.  

2. Tahapan-Tahapan Menuju Mawas Diri 

 Dalam melatih keterampilan mawas diri, individu dapat berkonsentrasi untuk latihan 

bertindak secara proporsional dalam pengertian sabutuhe, saperlune, dan secukupe, 

samestine, samestine, sakepenake, dan sabenere (sesuai kebutuhan, sesuai keperluan, 

secukupnya, semestinya, seenaknya, dan sebenarnya). Sabutuhe, saperlune, dan sacukupe 

artinya dapat membatasi kebutuhan hidupnya untuk tidak sampai berlebihan. Sakepenake 

yaitu tanpa harus memaksakan diri (ngoyo, ngongso). Sabenere dan samestine artinya hal 

yang dilakukan menurut jalan lurus, benar, adil, dan susila. 80 Rasa mawas diri muncul dari 

kehati-hatian seseorang karena ia menyadari bahwa setiap manusia hidup merupakan 

cerminan hidup bagi manusia lainnya. Seseorang ini dihargai, dimulyakan, dan dihormati 

pula. 81 

 Proses yang terjadi dalam laku mawas diri sama dengan yang terjadi dalam sikap 

penuh perhatian (mindfullness) yang dapat mengarahkan pada konsekuensi sebagai berikut: 

(a) sensivitas yang lebih besar terhadap lingkungan; (b) lebih terbuka terhadap informasi 

baru; (c) kreasi untuk kategori baru selama penyusunan persepsi; dan (d) mempertajam 

kesadaran terhadap berbagai perspektif dalam pemecahan masalah. Dengan kata lain, mawas 

diri merupakan kemampuan kognitif dalam berpikir analitis dengan ciri reflektif. 82 Orang 

yang senantiasa menempuh laku mawas diri akan mencapai tingkat kesempurnaan hidup. 

Namun, yang dimaksud kesempurnaan di sini bukanlah rasa senang selamanya atau 

lenyapnya rasa susah selamanya, namun kesempurnaan dalam bentuk pikiran yang terang 

 
79  Ngatawi El-Zastrouw, Menuju Sosiologi Nusantara: Analisa Sosiologis Ajaran Ki Ageng 

Suryomentaram dan Amanat Galunggung, (Islam Nusantara, Vol. 1, July 2020), h. 92. 
80 Nanik Prihartani, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. h. 19. 
81 Alimatul Muniroh, “Kawruh Jiwa: Analisis Diskursus Memahami Diri dan Orang Lain dalam 

Bingkai Keragaman”, Artikel dalam Annual Conference for Muslim Scholars, (2019). h. 55. 
82 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 96. 



53 
 

dan batin yang lapang, sebuah rasa yang hanya dapat dicapai justru ketika orang tidak lagi 

memikirkan dan berkeinginan menjadi kesempurnaan. 

 Untuk mencapai rasa yang damai, Ki Ageng dalam metode mawas diri menawarkan 

beberapa tahapan penting. Pertama, menghindari pemakaian nalar gugon tuhon 

(menghubungkan sebab-sebab yang tidak berkaitan dengan akibat-akibatnya) dan 

mengandalkan kemampuan sendiri untuk menyelesaikan permasalahan. 83  Penalaran 

menggunakan gugon tuhon adalah bentuk kedangkalan berpikir yang dapat diatasi dengan 

memotret segala permasalahan dengan pancaindra kita, misalnya, memotret pohon. Apabila 

gagasan sudah masuk ke dalam potret pohon tersebut, biasanya akan muncul sebab-akibat 

yang tidak logis, seperti menganggap pohon tersebut berhantu.  

Kedua, menangkal hasutan-hasutan Kramadangsa, yaitu aku-nya keinginan yang 

kadang-kadang senang dan susah, aku yang tidak bebas sehingga mudah merasa sengsara. 

Sementara, ketika si aku terbebas dari keinginan dan berdiri sendiri (madeg pribadi), tidak 

lagi menjadi aku-nya keinginan, yang tidak lagi senang dan tidak susah, maka aku akan bebas 

dan bahagia. 84 Aku sebagai barang asal itu memiliki sifat yang utuh. Artinya, aku tidak 

mungkin dicacah menjadi agak aku, setengah aku, atau dua aku. Sama halnya kita tidak 

mungkin merasa agak ada, setengah ada, atau dua ada. Setiap kali kita merasa ada, itu artinya 

kita mengetahui bahwa kita ada. Setiap kali kita merasa ada, itu artinya kita mengetahui 

bahwa kita ada. Pengetahuan tentang keberadaan kita ini juga utuh, tidak mungkin agak tahu, 

setengah tahu, atau dua tahu. Kita merasa ada itu tidak dapat dilepaskan dari fakta bahwa kita 

memang benar-benar tahu bahwa kita ada. Jadi, apa yang kita sebut sebagai ilmu adalah rasa 

tahu tentang sesuatu atau tentang yang tahu dan yang diketahui.85  

 Ki Ageng menyebut bahwa Kramadangsa itu memiliki sifat dasar yang sewenang-

wenang, suka menumpuk-numpuk kesenangan diri sendiri, dan mengabaikan kesenangan 

orang lain. Karena wataknya inilah, tidak mengherankan jika Kramadangsa kemudian hanya 

 
83 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 85. 
84 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 27. 
85 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 29. 



54 
 

berusaha mengejar tiga kelompok catatan yang dia anggap merupakan sumber kesenangan, 

yaitu semat (jabatan), drajat (kehormatan), dan kramat (kekuasaan). Dengan kata lain, 

Kramadangsa adalah pelayan bagi tuan yang bernama catatan-catatan. 86  Kramadangsa 

selalu memikirkan dan mengupayakan ketiga hal tersebut, meski caranya memberi perhatian 

tidak selalu sama.  

Tujuan untuk melakukan pemenuhan catatan-catatan Kramadangsa bersumber 

adalah memenuhi kebahagiaan berdasarkan anggapan atau gagasannya, lalu ketika keinginan 

tersebut tidak terpenuhi, ia akan celaka. Rasa celaka timbul ketika orang membiarkan dirinya 

terbelenggu oleh gagasan-gagasannya sendiri, sementara rasa bahagia adalah akibat dari 

usaha mengubah gagasan-gagasan itu menjadi sebuah potret. Potret di sini dimengerti 

sebagai penerimaan tanpa syarat atas kesadaran diri sendiri yang sekarang dan di sini. 

Dengan demikian rasa celaka adalah rasa yang tidak mau menerima keadaan lahir atau batin 

yang sewajarnya sekarang dan di sini. Misalnya, ‘aku’ sekarang dan di sini melarat tapi tidak 

mau, maka celakalah rasanya. Jadi, celaka itu adalah: “Sekarang di sini begini, aku tidak akan 

mau (saiki kene mengkene, aku ora gelem)”. Sedangkan, bahagia adalah: “Sekarang di sini 

begini, aku menerima (saiki kene mengkene, aku gelem).87 

Setelah melewati kedua proses tersebut, perlu kita pahami pula beberapa prinsip yang 

berlaku dalam mawas diri, yaitu: (1) di atas bumi dan di kolong langit ini tidak ada yang 

pantas dicari-cari (diburu) ataupun ditolak mati-matian. (2) Bahagia dan susah itu mulur 

mungkret, maksudnya adalah tidak ada kebahagiaan dan kesusahan yang abadi, melainkan 

keduanya berjalan secara bergantian. (3) Keinginan untuk bahagia yang palsu muncul dalam 

usaha mencapai semat, drajat, dan kramat. (4) Perjalanan hidup semua orang sama saja. (5) 

bebas dari rasa iri dan sombong. (6) keinginan itu abadi. Keinginan (karep) yang abadi 

tersebut maksudnya dulu ada, sekarang ada, kelak pun ada. (7) bebas dari rasa sesal dan 

khawatir. (8) Tidak ada sesuatu yang sangat mengkhawatirkan atau sangat menarik hati, yang 

 
86 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 56. 
87 “…raos cilaka punika namung raos boten purun wonten ing kawontenan lair utawi batin ingkang 

sawajaripun samangke ing mriki.” Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 55. 



55 
 

ada hanyalah sesuatu yang patut kita jalankan sesuai kebutuhan. (9) Senang-bahagia abadi 

(begja langgeng), maksudnya adalah mengamati diri sendiri dalam keadaan susah maupun 

senang itu harus dilakukan secara terus menerus, inilah abadi yang dimaksud. 88  

Pengawikan pribadi atau mawas diri adalah proses yang harus dilewati oleh 

seseorang untuk mencapai “aku” ukuran keempat (Manungsa Tanpa Ciri). Mawas diri adalah 

usaha untuk mengetahui dan mengendalikan diri sendiri, yakni konsep bahwa seseorang 

harus memahami apa yang ia rasakan, ia pikirkan, ia inginkan, dan ia lakukan bahkan sampai 

apa yang ia angan-angankan. Kemudian mampu melihat perilaku diri sendiri, perilaku orang 

lain, dan perilaku apa yang ada di dunia ini dan disimpulkan bahwa semua itu “bukan dariku 

yang sejati” (kuwi dudu aku sing sebenere) tetapi hanya keinginan rasaku saja, sehingga bisa 

mengendalikan diri. 89 Ki Ageng memilih mawas diri sebagai salah satu ulah, dan latihan 

perilaku yang mampu menjauhkan diri dari egisme.  

Mawas diri dalam wejanganipun Ki Ageng Suryomentaram merupakan salah satu 

poin penting untuk mengetahu diri sendiri sebagai jalan mencapai cara berpikir dan bertindak 

yang benar. Berpikir dan bertindak benar menurut Ki Ageng adalah jalan untuk mencapai 

ukuran keempat, menjadi Manusia Tanpa Ciri yang akan membuahkan raos bungah (rasa 

bahagia). Manusia merasa kesusahan atau kesulitan itu karena dirinya tidak mengetahui raos 

piyambak (rasa sendiri). Oleh sebab itu dibutuhkan pangertos dumateng awakipun piyambak 

(dibutuhkan pengetahuan tentang dirinya sendiri), hal inilah yang disebut sebagai 

pengawikan pribadi. Hanya pengetahuan diri yang benar yang akan membangun hidup yang 

bahagia dan damai.90 Bila tanggapan rasa suka dan benci dalam pergaulan itu tidak kita 

ketahui, maka ia menjadi patokan atau ukuran untuk menetapkan baik-buruknya, benar-

salahnya pihak yang kita gauli. Orang itu kita anggap baik dan buruk karena menguntungkan 

 
88 Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Suryomentaram  
89 S.M. Kushendrawati. Matahari dari Mataram: Menyelami Spiritualitas Jawa Rasional Ki Ageng 

Suryomentaram (Depok: Penerbit Kepik, 2012).  
90 Ryan Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa (Yogyakarta: Pustaka 

Ifada, 2015).  



56 
 

kita sehingga kita menyukainya. Atau kita menganggap buruk karena ia merugian kita 

sehingga kita membencinya. 91  

Dengan langkah-langkah yang diajarkan Ki Ageng Suryomentaram dalam mawas 

diri dapat kita katakan sebagai cara hidup bahagia dengan kebahagiaan yang diperoleh 

melalui usaha-usaha rasional yang tidak merugikan orang lain, tetapi justru sama-sama 

memberi keuntungan berupa kedamaian hidup. Namun, penelitian ini tidak memfokuskan 

pada pencarian kedamaian dari mawas diri saja, tetapi mencoba merekonstruksinya untuk 

menemukan relevansi atas Q.S. Ar-Ra’ad (13) yang akan penulis jelaskan pada bab-bab 

setelah ini. 

3. Manfaat Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa 

 Mawas diri dalam ajaran Ki Ageng Suryomentaram sangat bermanfaat sebagai 

acuan dalam pengembangan pribadi yang sehat, yang berbudi luhur dalam konteks 

masyarakat pluralistik yang berkembang sangat dinamis di Indonesia. Konsep mawas diri Ki 

Ageng Suryomentaram cukup sederhana dan memiliki nilai praktis untuk membawa individu 

melepaskan diri dari keterikatan terhadap nilai-nilai materialism menuju kebahagiaan. 92 Ki 

Ageng Suryomentaram mengajarkan mawas diri dengan cara membebaskan diri dari pamrih 

pribadi, baik semat, drajat, dan kramat. Ki Ageng Suryomentaram menegaskan bahwa apa 

yang beliau ajarkan adalah catatan Kawruh Jiwa, sedangkan Kawruh Jiwa yang 

sesungguhnya adalah apa yang dialami oleh setiap pribadi yang melakukan mawas diri atau 

mengalami pengawikan pribadi.93  

 Bila dirincikan, mawas diri dalam Kawruh Jiwa memiliki tiga manfaat, pertama 

menstabilkan diri karena syarat utama dari pengawikan pribadi (baca: mawas diri) adalah 

kondisi tatag (pondasi diri yang kuat) yang tidak akan terombang-ambing dalam keadaan 

bungah (bahagia) ataupun susah. Kedua, menjalin hubungan yang harmonis antara pribadi 

dengan orang lain karena salah satu aspek penting dalam mawas diri adalah raos sami (rasa 

 
91 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 7. 
92 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 93. 
93 Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Suryomentaram. h. 267.  



57 
 

sama), yaitu memahami rasa orang lain seperti memahami rasa sendiri. Apabila konsep ini 

berjalan dengan baik dan benar, setiap individu akan saling menghargai dalam pergaulan apa 

pun perbedaannya. Ketiga mengubah egoisme menjadi altruisme.94 Egoisme adalah perasaan 

yang hanya ingin menyenangkan diri sendiri tanpa menimbang-nimbang perasaan orang lain 

di sekitarnya. Sedangkan altruisme adalah memandang semua manusia itu memiliki perasaan 

yang sama seperti dirinya, sehingga patut untuk dihargai. Dalam Kawruh Jiwa bahkan lebih 

diutamakan mengenakkan orang lain terlebih dahulu ketimbang diri sendiri. 95 

 Kemudian keempat adalah terciptanya rasa abadi (raos abadi). Pengertian rasa abadi 

sendiri adalah dahulu ada, sekarang ada, kelak juga ada. Dahulu begitu, sekarang begitu, 

besok pun begitu. Bahagia dan celaka itu dahulu ada, sekarang ada, kelak juga ada.96 Kita 

tidak dapat memilih atau menolak salah satunya saja, sebab tidak ada bahagia atau celaka 

yang abadi. Yang abadi adalah bahwa perasaan itu selalu ada, muncul silih berganti. 

Menariknya, rasa abadi ini muncul ketika kita mampu menerima bahwa rasa-rasa yang 

tumbuh adalah rasa-rasa yang bukan abadi, sebab yang abadi sendiri tiada lain adalah 

pengetahuan kita yang sanggup mengerti dan mengakui eksistensi diri dari rasa-rasa yang 

bukan abadi itu.97 

 

 

 

  

 
94 Marcel Boneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 30.  
95 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 66. 
96 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 56. 
97 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 90. 



58 
 

BAB IV 

RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI DALAM KAWRUH JIWA DALAM TAFSIR 

AL-MISBAH  Q.S. AR-RA’D [13]: 11  

 

Dalam bab ini, peneliti akan mendeskripsikan persamaan dan perbedaan atas konsep 

mawas diri dalam dua objek penelitian, yaitu mawas diri dalam Kawruh Jiwa dan mawas diri 

dalam penggalan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11. 

A. Konsep Mawas Diri Dalam Kawruh Jiwa dan Q. S. Ar-Ra’d ayat 11 

Pendekatan Ki Ageng Suryomentaram dalam merumuskan konsep mawas diri 

dilatarbelakangi oleh kekacauan, penderitaan, serta kesedihan dalam menjalani hidup pada 

saat itu. Mawas diri dengan demikian ditujukan untuk mengetahui kelebihan dan kekurangan 

yang dimiliki manusia dalam rangka mencapai manusia tanpa ciri (manungsa tanpa tenger). 

Mawas diri dalam Kawruh Jiwa merupakan metode olah rasa untuk nyawang karep atau 

proses memahami keinginan diri sendiri. Dalam prosesnya, mawas diri yang berhasil akan 

mengantarkan manusia pada kemerdekaan emosional. Sedangkan mawas diri yang gagal 

akan menjatuhkan manusia pada keadaan sewenang-wenang.  

Untuk menuju keberhasilan tersebut, Ki Ageng terlebih dahulu menjabarkan rasa 

sebagai komposisi yang memiliki tiga kapasitas, yaitu (1) memotret, (2) menggagas, dan (3) 

mencipta98 . Melalui tiga kapasitas ini manusia memperoleh pengetahuan yang dangkal, 

sedang, dan dalam. Pengetahuan benar dihasilkan dari kapasitas memotret dan mencipta, 

sedangkan pengetahuan salah diperoleh dari kapasitas menggagas atau mereka-reka.99 

Corak pemikiran Ki Ageng yang sangat rasional memudahkan seseorang untuk 

menemukan celah-celah kekeliruan berpikir dalam metode mawas diri. Misalnya untuk 

mengetahui rasa yang dangkal, Ki Ageng cukup menawarkan dengan kapasitas memotret 

 
98 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 59. 
99 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84. 



59 
 

dengan pancaindra saja. Namun gagasan yang dimiliki setiap orang seringkali berbeda-beda 

meski memiliki tujuan dan keperluan yang sama. Perbedaan ini sebenarnya mudah diteliti, 

apabila gagasan tersebut menimbulkan Kramadangsa atau kesewenang-wenangan maka 

hasil pengetahuan tersebut akan menimbulkan ketidakbahagiaan. Sedangkan jika gagasan 

tersebut mampu dipahami dengan baik yang bersifat altruistik maka akan mewujudkan 

manusia tanpa ciri atau manusia yang merdeka. 

Dalam hal ini, apa yang dimaksud sebagai manusia merdeka atau manusia tanpa ciri 

itu, akan tumbuh manakala orang dapat dengan mampu dan sadar membenamkan 

kramadangsa-nya (keinginan). Mawas diri atau pengawikan pribadi, dengan demikian, 

merupakan usaha untuk membenamkan kramadangsa, yakni keinginan-keinginan yang 

sementara dan berlebihan, yang jika orang dapat melampaui tataran tersebut akan sampai 

pada kesempurnaan diri (Manusia Tanpo Tenger). Ki Ageng mencatat sebagai berikut: 

“Sareng kaliyan thukuling manungsa tanpo tenger, wonten ing ukuran kaping 

sekawan, Kramadangsa lajeng kendel. Yen Kramadangsa kendel saged sumerep 

lepating cathetan-cathetan ingkang wonten ing awakipun piyambak.”100 

Artinya: Seiring munculnya manusia tanpa ciri, yang ada dalam Ukuran Keempat, 

kramadangsa akan surut. Bila Kramadangsa (keinginan) surut maka catatan (yang 

tadinya direkam dan dipotret) akan mudah dikendalikan bahkan jika hal itu sudah 

kentara (permanen) di dalam diri.  

Sementara itu, mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d lebih bertendensi pada pencegahan 

terhadap segala hal yang dapat menjerumuskan manusia kepada keburukan. Dalam al-Qur’an 

disebut:  

ُ  م نأُ مهعَق  بَاتُ  لهَهُ هُ لَُ اللَُ إ نَُ اللُ  أمَأرُ  م نأُ يََأفَظهونهَهُ خَلأف هُ  وَم نأُ يَدَيأهُ  بَيأ هواُ حَتَُّ ب قَوأمُ  مَا ي هغَي   ه مأُ مَا ي هغَي   نَفهس  بِ   ُ 
وَالُ  م ن ۦدهون هُ  م  ن لََهم وَمَا ُۚۥلهَهُ مَرَدَُ فَلَُ سهو ءًا ب قَوأمُ  لَلّهُٱ أرَاَدَُ وَإ ذَاُ   

 
100 Fikriono, Muhaji. Makrifat Jawa Untuk Semua: Menjelajah Ruang Rasa dan Mengembangkan 

Kecerdasan Batin Bersama Ki Ageng Suryomentaram (Yogyakarta: Buku Langgar, 2024), h. 40. 



60 
 

Artinya: Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka 

mengubah apa yang ada pada diri mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan 

terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat menolaknya, dan sekali-kali tidak ada 

pelindung bagi mereka selain Dia.”.101  

Menanggapi ayat di atas, Quraish Shihab menekankan aspek perubahan pada tiga hal 

pokok, yaitu (1) nilai-nilai yang besar yang ada pada diri manusia berupa nilai-nilai baik 

positif ataupun negatif, (2) tekad untuk mengubah keadaan buruk, (3) kemampuan 

melakukan perubahan buruk menjadi baik. Melalui tiga hal pokok ini, M. Quraish Shihab 

menjelaskan bahwa Allah tidak akan ikut campur dalam hal manusia dalam menentukan 

nasibnya. Ayat di atas menggarisbawahi pentingnya kesadaran diri manusia untuk 

menghadapi dirinya dan dunianya.102 

Al-Qur’an yang bersifat general sesungguhnya merupakan ladang yang sangat luas 

dalam usaha manusia melakukan penafsiran dan implementasi. Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 sering 

diidentikkan dengan ayat untuk memotivasi diri sendiri untuk meraih kesuksesan. Menurut 

Quraish Shihab, ayat di atas bukan sebagai motivasi manusia dalam hal mengejar kesenangan 

duniawi, melainkan, adalah peringatan dari Allah agar manusia dapat secara sadar 

menentukan nasibnya sendiri untuk menjaga rahmat dan nikmat yang telah diberikan oleh 

Allah. 

Maka dari itu, dalam ayat tersebut tercermin nilai-nilai perjuangan untuk diri dalam 

hal menuju kebaikan. Quraish Shihab menyatakan bahwa ayat tersebut berupa ajakan 

manusia untuk menentukan dirinya dalam keadaan nasib baik atau buruk.103 Dengan kata 

lain, diri manusialah yang darinya ia dapat menentukan nasibnya yang secara tidak langsung 

menuntun manusia untuk dapat mengubah dirinya (nasibnya) ke arah kebaikan.  

 
101 Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11. 
102 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 44 
103 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 45. 



61 
 

Dalam kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11, peneliti menemukan tahapan yang 

setidaknya mewakili praktik Mawas Diri. 

1. Mempertajam kesadaran terhadap berbagai perspektif dalam pemecahan 

masalah. Di dalam penggalan surat tersebut sangat menekankan perubahan 

suatu kaum, itu artinya perubahan dapat dilakukan melalui ketajaman 

kesadaran terhadap segala hal yang akan membuat masalah terpecahkan, 

bukannya malah menambah masalah. Suatu contoh, jika di masyarakat 

terdapat fenomena di mana suatu ajaran atau apa pun yang baru ditemui 

menimbulkan kegaduhan dan berujung pada perpecahan, masyarakat tersebut 

bisa menggunakan laku mawas diri dengan ketajaman sikap untuk merespons 

hal tersebut. 

2. Berhati-hati dengan segala yang dilakukan dengan menaruh perhatian pada 

sikap yang benar menurut Allah. Setelah menyadari bahwa Allah adalah sang 

penggerak perubahan, sudah seharusnya manusia melakukan segala sesuatu 

dengan pertimbangan matang-matang.  

3. Menerima keadaan dengan berfokus pada sikap seperti ini, di sini, aku mau 

menerimanya. Artinya, kesungguhan untuk hidup di masa sekarang, tidak lagi 

terbawa masalah yang dulu pernah membelenggu. 

4. Keberanian untuk mengubah keadaan dan sikap dari yang buruk menjadi lebih 

baik dengan kapasitas analitis yang membaca dorongan-dorongan keadaan 

dan sikap tersebut. Keberanian mengubah keadaan dan sikap ini bisa dengan 

cara meneliti dan mengenali tindak-tanduknya. 

Perbedaan kedua konsep di atas, antara Ki Ageng dan Ar-Ra’d ayat 11, terletak pada 

konsep yang diusung secara teoretis, di mana Ki Ageng menekankan laku mawas diri dengan 

usaha rasionalitas dan kecakapan diri dalam olah laku hidup sehari-hari. Sedangkan al-

Qur’an surah Ar-Ra’d ayat 11 bertendensi untuk mengingatkan manusia dalam mencegah 

hal keburukan melalui wahyu Tuhan. Artinya, dibutuhkan kontemplasi mendalam untuk 



62 
 

mengambil hikmah dari kandungan ayat tersebut, untuk kemudian dijadikan dasar sebagau 

usaha  mengalami perubahan dari sesuatu yang buruk menjadi baik. 

B. Relevansi Konsep Mawas Diri Perspektif  Q. S. Ar-Ra’d ayat 11 

M. Quraish Shihab termasuk ahli tafsir yang banyak mengaitkan permasalahan 

perubahan masyarakat (sosial) dengan “sikap mental”. 104  Dalam tafsirnya, M. Quraish 

Shihab menekanan aspek perubahan keadaan suatu kaum pada penggalan ayat yang berbunyi 

(an fusihim). Beliau menyebutkan untuk mengubah keadaan suatu kaum perlu perubahan 

dari sisi dalam (nafs) dan sisi luar (jisim). Sisi dalam, tidak selalu sama dengan sisi luar. Jika 

diibaratkan dengan sebuah wadah, maka nafs adalah wadah besar yang di dalamnya ada 

kotak/wadah berisikan segala sesuatu yang disadari oleh manusia. Al-Qur’an menamai 

wadah tersebut dengan (qalbu). Apa-apa yang telah dilupakan manusia namun sesekali dapat 

muncul dan yang dinamai oleh ilmuwan sebagai “bawah sadar” juga berada di dalam wadah 

nafs, tetapi di luar wilayah “kalbu”. 105 

  Beberapa aspek mawas diri yang terimplikasi dalam tafsir Al-Mishbah adalah (1) 

adanya iradah (tekad), yang lahir dari nilai-nilai atau ide-ide yang ditawarkan dan diseleksi 

oleh akal (rasionalitas). Jika akal tersebut bekerja dengan benar, ia akan memilih dan 

melahirkan iradah yang baik, demikian pula sebaliknya. Semakin jelas nilai-nilai yang 

ditawarkan serta semakin cerah akal yang menyeleksinya, semakin kuat pula iradah-nya, 

kemudian (2) menyangkut kemampuan yang terdiri dari kemampuan fisik dan kemampuan 

non-fisik. Dalam konteks perubahan personal maupun sosial dapat dinamai sebagai 

kemampuan pemahaman. Suatu masyarakat yang wilayahnya memiliki kekayaan materi, 

tidak dapat bangkit mencapai kesejahteraan lahir dan batin, tanpa memiliki kemampuan 

dalam bidang pemahaman ini.106  

 
104 Dian Hermawan, Pemikiran M. Quraish Shihab tentang Revolusi Mental dalam Tafsir Al-Mishbah 

Q.S Ar-Ra’d 13:11 dan Kaitannya Terhadap Guru Pendidikan Agama Islam, h. 27. 
105 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 574. 
106 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 575. 



63 
 

Kemampuan pemahaman tersebut dinamai oleh filosof muslim kontemporer, Malik 

Ibn Nabi, sebagai al-Manthiq al-“amaly/Logika Praktis (tulis kapital). Kemampuan 

pemahaman, mengantar seseorang/masyarakat mengelola sesuatu dengan baik dan benar, 

dan menuntunnya agar menggunakan kemampuan materialnya secara baik dan benar pula. 

Sebaliknya hilangnya kemampuan pemahaman, akan mengakibatkan hilangnya kemampuan 

material. Bahkan jika kemampuan pemahaman tidak dimiliki, lambat laun iradah akan 

terkikis, dan ketika itu terjadi adalah kepasrahan kepada nasib, atau iradah, beralih kepada 

hal lain yang mutunya rendah.107  

Kemudian (3) adalah totalitas manusia untuk menjaga kondisi kejiwaan (psikologis). 

Sebab melalui usaha-usaha untuk menstabilkan kondisi kejiwaan, seseorang juga akan 

mampu menjaga sikap dan perbuatannya dari hal-hal yang tercela yang mampu mengkufuri 

nikmat Allah. Apabila manusia sudah bertindak tidak sesuai dengan ketetapan Allah, maka 

jangan berharap akan mampu mengbuah suatu keadaan.108  

Jika di atas penulis sebutkan beberapa implikasi teoritis terkait relevansi nilai dan 

relevansi mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11, maka di bawah ini akan penulis uraikan 

tiga hal yang menjadi implikasi praktis: 

1. Proses menciptakan keadaan emosional yang stabil. Mawas diri bertujuan 

untuk memilah-milahkan rasa sendiri dengan rasa orang lain untuk 

meningkatkan kemampuan menghayati rasa orang lain. Pelibatan pikiran 

untuk menilai atau memaknai suatu situasi atau peristiwa yang dihadapi, 

sedangkan pelibatan perasaan adalah untuk merasakan kecemasan, depresi, 

ataukah kebahagiaan akibat mengalami suatu peristiwa. 

2. Pencapaian kesejahteraan. Mawas diri mengacu pada upaya untuk memahami 

diri sendiri termasuk kemampuan dan kelemahan diri sendiri. Melalui 

pemahaman diri ini, seseorang akan lebih mudah mempraktikkan strategi 

 
107 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 575-576. 
108 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 571-578. 



64 
 

mulur mungkret dalam menentukan saat yang tepat kapan harus menuruti atau 

meningkatkan keinginan (mulur) dan kapan harus bersikap menurunkan 

keinginannya (mungkret) agar lebih mudah dicapai. Kesadaran inilah yang 

akan membuat seseorang memiliki ketentraman batin. 109 

3. Strategi penyesuaian diri. Pengalaman emosi dipengaruhi oleh lingkungan 

sosial serta sejauh individu memberikan penilaian atau pemaknaan terhadap 

stimulus yang diserapnya agar mampu melakukan penyesuaian diri. Metode 

nyawang karep (meneliti kenginan) akan mampu membendung egoisitas di 

tengah lingkuangan sosial yang heterogen.110  

Dengan demikian, secara umum ayat ini membahas mengenai perubahan, yaitu 

merubah keadaan dengan usaha. Tentunya, berubah di sini adalah menjadikan diri ke arah 

yang lebih baik. Sebelum memulai perubahan diri, tetapkan dulu niat dan tujuan perubahan 

itu sesuai dengan harapan yang akan dicapai dan kemudian dilakukan dengan perbuatan. 

Agar dapat mengubah diri ke arah yang lebih baik, manusia perlu menemukan kebenaran 

akan dirinya terlebih dahulu, yakni mengakui akan kekurangan dan kesalahannya melalui 

pengawasan diri. Jika sudah menemukan apa saja kesalahan yang dilakukan, maka akan 

mudah mengetahui apa yang harus diubah dan apa yang perlu dilakukan untuk mengubahnya. 

 

1. Mawas Diri Sebagai Usaha Introspeksi Diri 

Komponen yang diperlukan agar mawas diri mampu berjalan dengan benar adalah 

melalui pengetahuan tentang jiwa (Kawruh Jiwa). Menurut Ki Ageng, bagian dari jiwa terdiri 

dari hati dan pikiran, yang jika keduanya berfungsi dengan benar akan mampu membedakan 

mana perasaan yang tepat dan yang kurang tepat. Perasaan tepat adalah perasaan yang 

mampu membedakan keinginan berdasar Kramadangsa yang memiliki sifat sewenag-

 
109 Nanik Prihartanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. h. 108. 
110  Wawien Dinar Prastiti, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal 

Penelitian Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari  (2012) h. 21. 



65 
 

wenang, suka menumpuk-numpuk kesenangan diri sendiri, dan mengabaikan kesenangan 

orang lain.  

Jika sudah mampu membedakan dan memperlakukan perasaan ini dengan bijak, 

maka tindakan yang muncul adalah tindakan kebaikan dan kebenaran yang tidak hanya 

mengubah kestabilan pribadi, tetapi juga stabilitas sosial. Komponen yang diperlukan untuk 

mewujudkan stabilitas tersebut adalah hati dan pikiran. Hati mampu merasakan apa yang diri 

rasakan dan orang lain rasakan. Sedangkan pikiran mampu menganalisis kejadian-kejadian 

dahulu sebagai sarana pencarian kebenaran. 

Hati sebagai bagian dari jiwa yang berfungsi merasakan rasa, dan merasakan rasa itu 

dilakukan dengan cara membedakan rasa menjadi dua, yaitu rasa yang dirasakan dan rasa 

yang merasakan.111 Rasa yang dirasakan berupa senang, susah, suka, benci, sesal, dan lain-

lain. Sementara rasa yang merasakan berupa rasa aku mengerti, aku merasa, aku menahan 

diri, dan lain-lain. Kedua rasa ini harus dipilah menurut kedudukannya, agar ketika sebuah 

peristiwa terjadi, orang tidak bingung untuk membedakan rasa yang dirasakan dan rasa yang 

merasakan. Ketika kita marah, misalnya, kita sering mengatakan “aku sedang marah”. 

Pernyataan ini ternyata keliru, sebab marah adalah rasa yang dirasakan dan bukan rasa yang 

merasakan. Pernyataan yang benar adalah “aku sedang merasakan rasa marah.”112  

Pikiran berfungsi memikirkan sesuatu, adapun yang dipikirkan adalah benda dan 

rasa.113 Cara memikirkan kedua hal ini harus berbeda karena sifatnya yang juga berbeda. Jika 

memikirkan rasa menggunakan cara memikirkan benda, kita akan mengalami kesulitan. 

Secara umum, rasa itu ada dua, senang dan susah. Senang karena terpenuhi keinginannya, 

susah karena tak terpenuhi keinginannya. Jadi, senang dan susah itu rasa, bukan benda. 

Misalnya, memiliki mobil itu senang, namun memiliki mobil di saat bahan bakar langka itu 

susah. Rasa senang dan susah itu berbeda dengan benda, sebab yang merasakan dan dirasakan 

 
111 “Raosing tiyang punika ugi kenging dipun perang dados kalih perangan, inggih punika raos ingkang 

dipun raosaken lan raos ingkang ngraosaken.” Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 8. 
112 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. l. 110. 
113 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 8. 



66 
 

adalah dua hal yang berbeda. Jika keduanya masih tercampur, rasa senang dan susah seolah-

olah sama dengan benda-benda, padahal keduanya hanya berkaitan saja.114  

Dengan demikian, jika suatu kelompok memilik permasalahan maka terlebih dahulu 

permasalahan itu harus diselesaikan secara psikologis oleh setiap individu dengan melihat 

pula orang lain menggunakan pengetahuan jiwa yang tepat. Permasalahan yang diselesaikan 

untuk menuju stabilitas diri dan sosial inilah manfaat dari laku mawas diri yang mencoba 

penulis uraikan lebih dalam pada penjelasan berikutnya. 

Dalam melatih kemampuan mawas diri, Ki Ageng Suryomentaram memberikan 

beberapa cara praktis tetapi tetap menjaga rasionalitas115. Pertama, memilah-milah yang 

mana kondisi rasa sendiri dan membedakan mana rasa orang lain melalui kesesuaian kejadian 

yang berdasar pada sebab dan kejadiannya (sebab kedadosan). Ketika rasa sama sudah 

dirasakan (raos sami sampun dipun raosaken piyambak), kemudian harus bisa menerima 

keadaan tersebut dengan hati yang lapang tanpa tendensi menguasai perasaan orang lain. 

Kedua, tidak terjebak pada rasa-rasa di masa lalu yang tidak semuanya adalah kejadian yang 

menyenangkan (kecemplung gagasan cilaka getun). Cara yang ditempuh adalah dengan 

menerima sepenuh hati dan sepenuh kuasa bahwa kejadian tersebut dengan prinsip sekarang, 

di sini, seperti ini aku akan menerima semuanya (saiki, kene, ngene aku gelem). 

 Metode mawas diri ini adalah latihan mempertajam pemahaman rasa melalui 

interpersonalitas yang bentuknya nyawang karep (mengawasi keinginan) dengan melihat 

secara hakikat rasa sendiri dan rasa orang lain. Rasa dapat dibedakan menjadi dua. Pertama 

rasa Kramadangsa yang bersifat egoistik. Kramadangsa adalah “si aku” yang memenuhi 

keinginan yang sifatnya kadang senang kadang susah yang sebenarnya masih terbelenggu 

dengan kesengsaraan. Kedua, rasa manusia yang merdeka (tanpa tenger). Rasa ini sifatnya 

universal, yaitu manusia yang selalu damai ketika berhubungan dengan orang lain.116 Mawas 

 
114 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 110. 
115 Lihat, Marcell Bonnef, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-

1962). h. 32. 
116  Nanik Prihartanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. hl. 39. Lihat pula 

Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 67. 



67 
 

diri membantu ketrampilan pemecahan masalah, utamanya dalam berdamai dengan masa lalu 

melalui pemahaman menerima masa tersebut sebagai sebuah kenyataan yang harus diterima 

dan dilalui.   

Dinamika pergeseran identitas Kramadangsa menuju identitas manusia tanpa ciri 

dapat digambarkan sebagai berikut. 

 

Manusia yang pada dasarnya selalu merekam kejadian dan memaknai kejadian 

dengan rekaan-rekaan, dihadapkan kepada rasa iri dan sombong. Kedua rasa ini jika terus 

dibiarkan akan menjadi masalah besar bagi keberlangsungan hidup, entah bagi dirinya 

ataupun bagi sisoal sekitarnya. Dalam ajarannya, Ki Ageng Suryomentaram memberikan 

pemaparan bahwa orang yang iri dan sombong akan selalu berupaya keras, jumpalitan, lupa 

diri, dan tidak dapat mengontrol dirinya lagi sehingga menjadi orang celaka. Di dalam iri hati 

terdapat perasaan kalah, sedangkan di dalam perasaan sombong terdapat rasa menang atas 

orang lain.  

Hasil Akhir

Respons Egoistik Respons Altruistik

Hasil Pertama

Kramadangsa Manusia Tanpa Ciri

MAWAS DIRI

Tidak Berhasil Berhasil

Lingkungan (stimulus)



68 
 

Jadi, kehidupan hanya sebatas perlombaan (ungkul-ungkulan). Padahal seandainya 

dicermati, rasa hidup semua orang itu sama saja yang tidak senang apabila menerima 

kesombongan dan tidak senang ketika merasakan iri hati. Tuntutan untuk selalu berada dalam 

keadaan sombong (keunggulan) justru akan membawa pada ketidaknyamanan yang luar 

biasa karena selalu dikejar-kejar keinginan sendiri yang sifatnya abadi, demi 

mempertahankan eksistensi keunggulan. 

Ketika orang menghadapi kesulitan, dia hanya akan menerima saja dan mengeluh 

dengan mengatakan, “Beginilah orang tidak beruntung, tentu menerima cobaan-cobaan. 

Tetapi biarkan saja. Kelak bila aku mati dapat berada di jalan yang benar dan tidak tersesat 

tentu akan mendapatkan kesempurnaan yang abadi, tidak mungkin mengalami kesulitan 

selama-lamanya.”117 Dia lalu berbuat yang aneh-aneh dan menerima apa saja perintah dukun. 

Padahal kesulitan yang dia alami itu adalah keadaan sekarang, tetapi dia harus menunggu 

hingga sesudah mati untuk melenyapkannya. 

Kesulitan yang dirasakan sekarang dan di sini perlu diselesaikan dengan jalan yang 

benar. Caranya adalah menghindari pemakaian nalar gugon tuhon (menghubungkan sebab-

sebab yang tidak berkaitan dengan akibat-akibatnya)118  dan mengandalkan kesanggupan 

sendiri untuk menyelesaikan kesulitan tersebut. Adapun bekal yang harus disiapkan selain 

pikiran benar yang dapat menemukan sebab yang benar, adalah perasaan tabah dan berani 

menghadapi kesulitan itu sendiri, sekarang dan di sini. Semua pengharapan sempurna yang 

kelak dan di sana, yang dicapai dengan panduan keyakinan-keyakinan gugon tuhon, harus 

disingkirkan sejauh-jauhnya. Jika sudah demikian, orang yang ingin mengubah keadaan 

harus dimulai dari dirinya sendiri dan tidak bergantung pada orang lain atau keadaan. 

Gagasan setiap orang atas kejadian seringkali berbeda-beda meski untuk hal yang 

sama, dan perbedaan ini jika tidak diteliti dapat menimbulkan perselisihan dalam pergaulan. 

Untuk menyelesaikan permasalahan ini, pertama-tama kita perlu memilah-milah secara teliti 

 
117 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 120-121. 
118 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 100. 



69 
 

mana gagasan (anggitan) dan mana mawas diri. Mawas diri mengatur dan membedakan 

kedua hal tersebut. Mawas diri adalah memotret rasa sendiri secara benar tanpa tercampur 

gagasan rasa. Seringkali orang akan terperangkap pada kedua hal tersebut. Sedangkan 

gagasan seringkali hanya mereka-reka. Contoh dalam konteks sosial adalah ketika kita 

melihat orang kaya. Jika kekayaan pada orang tersebut dilihat dari gagasan semata, biasanya 

akan memunculkan pikiran-pikiran seperti kaya itu enak, lantas orang marasa iri. Padahal 

jika mau menggunakan kaca mata mawas diri akan muncul jawaban seperti ini: kekayaan 

adalah hasil dari jerih payah usaha, orang kaya pun masih bisa susah atau merasakan tidak 

enak, sedangkan orang miskin pun bisa susah dan bisa merasakan kesenangan. Jadi tidak ada 

alasan untuk iri, tetapi jika ingin kaya maka harus berusaha sepenuh hati. 

Terdapat dua hal penting yang harus diperhatikan dalam melakukan olah mawas diri. 

Pertama, melakukan perhatian atas rasa secara terpusat. Perhatian ini adalah menerima 

segala keadaan saat ini yang sedang terjadi tanpa adanya Kramadangsa. Kedua adalah tidak 

melakukan perhatian secara tercerai. Maksudnya adalah hidup di masa sekarang tetapi masih 

terbelenggu di masa lalu, baik disadari maupun tidak. Sebab itulah penerimaan penuh 

perhatian akan menjadikan pikiran lebih terang dan batin lebih damai, kita pun menjadi lebih 

tabah (tatag) menjalani naik turunnya kehidupan.  

Pada dasarnya, laku mawas diri yang ditawarkan Ki Ageng Suryomentaram adalah 

pengawasan terhadap diri sendiri atas keinginan (karep). Dalam hal ini, pengawasan atas diri 

sendiri adalah pengawasan kepada Kramadangsa sebagai budak keinginan. Jika 

Kramadangsa ini mampu diketahui maka dia akan layu lalu mati. Namun jika Kramadangsa 

ini terus menerus ada dalam tahapan keinginan seseorang, maka akan menimbulkan 

ketidakstabilan diri. Artinya, mawas diri adalah metode mengubah diri dari Aku 

Kramadangsa menjadi Aku bukan Kramadangsa (Manungsa Tanpa Tenger). Untuk 

mencapai level kestabilan diri, di titik inilah manusia perlu mengkaji kembali pribadi mereka 

masing-masing.  



70 
 

Di satu sisi, Menurut M. Quraish Shihab, dalam al-Qur’an Surah Ar-Ra’d ayat 11 

dijabarkan bahwa ayat itu mengandung nilai-nilai mawas diri sebagai satu komponen untuk 

mengubah suatu kaum. Dalam tafsirnya, Shihab menekanan aspek perubahan keadaan suatu 

kaum pada penggalan ayat yang berbunyi (an fusihim), yang karenanya, untuk mengubah 

keadaan suatu kaum perlu perubahan dari sisi dalam (nafs) dan sisi luar (jisim).119 

Dalam konteks ini, memang secara garis besar sesungguhnya ayat 11 ini berbicara 

tentang perubahan suatu kaum (kelompok, masyarakat) bukan tataran individu. Akan tetapi, 

tafsiran Quraish Shihab tentang Sisi Dalam mengisyaratkan adanya konteks perubahan yang 

perlu dilakukan oleh individu. Quraish Shihab juga menyatakan bahwa beberapa aspek 

mawas diri, yakni kandungan yang menegaskan manusia untuk melihat diri (introspeksi), 

terimplikasi dalam tafsir Al-Mishbah. Yakni, adanya iradah (tekad), yang lahir dari nilai-

nilai atau ide-ide yang ditawarkan dan diseleksi oleh akal (rasionalitas). Jika akal tersebut 

bekerja dengan benar, ia akan memilih dan melahirkan iradah yang baik, demikian pula 

sebaliknya. Semakin jelas nilai-nilai yang ditawarkan serta semakin cerah akal yang 

menyeleksinya, semakin kuat pula iradah-nya, kemudian menyangkut kemampuan yang 

terdiri dari kemampuan fisik dan kemampuan non-fisik.  

Ketergantungan terhadap akal tersebut, menegaskan bahwa aspek terdalam dari 

dimulainya suatu perubahan adalah bermula dari personalitas. Ini artinya, tidak jauh pula 

diskursus penafsiran ayat tersebut dalam kaitannya dengan introspeksi diri. Sebab, manusia 

merupakan makhluk yang dikaruniai akal di dalam dirinya. Hal itu tak lain adalah anugerah 

untuk dapat dengan baik menjalani hidup. Lebih dari itu, akal sangat berguna bagi manusia 

untuk menjalani kehidupan beragama.  

Mengutip apa yang dikatakan oleh Damhuri, bahwa akal merupakan komponen 

penting manusia dalam menafsirkan dalil-dalil al-Qur’an.120 Akal memiliki kedudukan yang 

sangat penting di dalam jantung Islam. Sebab, dalam agama Islam sangat dianjurkan beriman 

 
119 M, Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Pesan, Kesan dan Keserasian, h. 565. 
120 Zein, Ahmad, “Tafsir Al-Qur’an Tentang Akal”, Jurnal At-Tibyan, Vol 2 No. 2.  



71 
 

dengan tidak taqlid buta alias beragama secara asal-asalan, tanpa mempertimbangkan 

rasionalitas konteks dan praktik keagamaan. Karena itu, dalam Islam, keimanan bukan hanya 

mengandalkan kebersihan ruhani saja, melainkan juga kolaborasi antara hati dan pikiran. 

Dengan demikian, akal dapat menjadi pemecah dari suatu problem yang mendasari diri dan 

lingkungannya untuk menghadapi tantangan zaman.  

Demikian pula bagi manusia—dalam konteks Ar-Ra’d—akal dapat menjadi salah 

satu instrumen untuk dapat melihat diri dalam menentukan kondisi dirinya, terlebih sebagai 

alat untuk diri dapat berubah menjadi lebih baik. Sebab, dalam tataran perubahan suatu kaum, 

hal itu dimuali dari diri sendiri. Hal ini dapat ditilik dalam kata taghyir (fayughayyiru) yang 

tertulis dalam Qur’an Surah Ar-Ra’d ayat 11. Taghyir berasal dari fi’il ghayyara-yughayyiru 

dalam bahasa Arab, dan mendapat ism masdhar-nya sebagai at-Taghyir, yang mengartikan 

‘perubahan’. Secara terminologis, taghyir adalah perubahan dalam cara berpikir, bertindak, 

berbuat sehingga menghasilkan sesuatu yang berbeda-beda. 

Karena itu, ayat 11 surah Ar-Rad dalam berbicara tentang perubahan, tidak berhenti 

pada ukuran bahwa Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum. Lebih dari itu, 

perubahan itu terkategori menjadi dua bagian, yakni (1) perubahan nikmat, di mana Allah 

memberi anugerah kepada manusia sehingga suatu kelompok di bumi dapat hidup dengan 

makmur dan sejahtera. Quraish Shihab, dalam Al-Mishbah, membahasakan hal itu dengan 

sisi luar (lahiriah). Sedangkan yang sisi dalam adalah dari diri manusia itu sendiri, yang 

diistilahkan dari kalimat dalam al-Qur’an yang berbunyi ma bi an fusihim sebagai (2) 

perubahan dari dalam. Perubahan dari dalam ini, secara implisit dapat dimaknai sebagai 

ikhtiar dari dalam (mawas diri/introspeksi) sepanjang mengamalkan ayat a;-Qur’an dalam 

menghadapi berbagai tantang zaman.  

Sampai di sini, dapat ditarik garis tegas bahwa persamaan kandungan ayat 11 Surah Ar-

Ra’d dan Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram adalah pada konteks bahwa perubahan 

dalam diri manusia (mawas diri) diawasi oleh ‘rasionalitas’. Ki Ageng mengistilahkan 

sebagai (nyawang karep) melihat keinginan. Sebab keinginanlah sumber dari segala 



72 
 

kehendak perilaku. Sedangkan dalam Ar-Ra’d ayat 11 diistilahkan sebagai sisi dalam, nafs, 

sebagaimana tercantum dalam tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab. Perbedaan keduanya 

terletak pada metode digunakan, yakni Ki Ageng menggunakan rasa sebagai acuan, 

sementara al-Qur’an menggunakan ketajaman pikiran dan kebersihan hati.  

2. Mawas Diri: Stabilitas Personal Untuk Stabilitas Sosial 

 

ُ  م نأُ مهعَق  بَاتُ  لهَهُ هُ لَُ اللَُ إ نَُ اللُ  أمَأرُ  م نأُ يََأفَظهونهَهُ خَلأف هُ  وَم نأُ يَدَيأهُ  بَيأ هواُ حَتَُّ ب قَوأمُ  مَا ي هغَي   ه مأُ مَا ي هغَي   نَفهس  بِ   ُ 
وَالُ  م ن ۦدهون هُ  م  ن لََهم وَمَا ُۚۥلهَهُ مَرَدَُ فَلَُ سهو ءًا ب قَوأمُ  لَلّهُٱ أرَاَدَُ وَإ ذَاُ   

Artinya: “Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara 

bergiliran dari depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Artinya: 

Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah 

apa yang ada pada diri mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu 

kaum, tidak ada yang dapat menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi 

mereka selain Dia.”.121  

Menurut Quraish Shihab 122 , ayat ini bisa dimaknai sebagai perintah mengubah 

keadaan suatu bangsa dari kesusahan menjadi kenikmatan. Perubahan tersebut dimulai dari 

perubahan pada diri pada setiap kelompok. Kalau mereka suatu bangsa/kaum tidak berusaha 

mengubahnya terlebih dahulu, maka Allah tidak akan merubah pula keadaan bangsa/kaum 

tersebut. Ketidakbahagiaan suatu kaum/bangsa tersebut diakibatkan oleh perbuatan aniaya 

dan saling bermusuhan, serta berbuat kerusakan dan dosa di muka bumi. Mufasir 

menjelaskan bahwa nikmat Allah telah diberikan sangat banyak kepada hambanya, maka jika 

seseorang mendapatkan ketidaksenangan, sesungguhnya hal itu adalah karena perbuatannya 

sendiri yang tidak mau mensyukuri nikmat yang telah diberikan. 

Penggunaan kata “qaum” juga menunjukkan hukum ke-masyarakatan ini tidak hanya 

berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama tertentu, tetapi ia berlaku sangat 

umum. Karena ayat ini berbicara tentang kaum, maka ini berarti sunnatullah yang 

 
121 Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11. 
122 Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi. h. 113. 



73 
 

dibicarakan berkaitan dengan kehidupan duniawi dan bukan ukhrawi. Ayat ini juga berbicara 

tentang perubahan oleh dua pelaku perubahan. Pelaku pertama adalah Allah yang mengubah 

nikmat kepada suatu masyarakat atau apa saja yang dialami masyarakat, atau katakanlah sisi 

luar/lahiriah masyarakat. Sedangkan pelaku kedua adalah manusia, dalam hal ini masyarakat 

yang melakukan perubahan pada sisi dalam mereka atau dalam istilah ayat di atas adalah 

(maa bi an fusihim) yang diartikan sebagai apa yang terdapat dalam diri mereka. Perubahan 

tersebut menyangkut banyak hal seperti kekayaan dan kemiskinan, kesehatan dan penyakit, 

kemuliaan atau kehinaan, persatuan atau perpecahan dan lain-lain, yang berkaita dengan 

masyarakat secara umu, bukan individu. Sehingga bisa saja ada di anatara anggotanya yang 

kaya, tetapi mayoritasnya miskin, maka masyarakat tersebut dinamai masyarakat miskin.123 

 Ayat ini juga menekankan bahwa perubahan yang dilakukan oleh Allah haruslah 

dimulai oleh perubahan yang dilakukan masyarakat menyangkut sisi dalam mereka. Tanpa 

perubahan ini, mustahil akan terjadi perubahan sosial. Karena itu boleh saja terjadi perubahan 

penguasa atau bahkan sistem tetapi jika sisi dalam masyarakat tidak berubah, maka keadaan 

akan tetap saja bertahan sebagaimana sediakala. Jika demikian, sekali lahi perlu ditegaskan 

bahwa dalam pandangan Al-Qur’an yang paling pokok guna keberhasilan perubahan sosial 

adalah perubahan sisi dalam manusia karena dalam manusialah yang melahirkan aktivitas, 

baik positif maupun negatif, dan bentuk, sifat serta corak aktivitas itulah yang mewarnai 

keadaan masyarakat apakah positif atau negatif.124 

Meskipun secara tersurat ayat ini membahas perubahan suatu kaum (qoumin). 

Namun, secara tersirat, tidak bisa dipungkiri bahwa di dalam kaum tersebut adalah 

perseorangan atau individu yang harus mengubah keadaan dirinya sendiri terlebih dahulu 

sebelum berharap banyak mengubah keadaan secara komunal. Peneliti merasa hal tersebut 

adalah konsep besar tentang mawas diri sesuai ajaran Ki Ageng Suryomentaram, bagaimana 

mengenali diri sendiri dan mengenali orang lain untuk mendapatkan diri yang sempurna 

 
123 Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi. h. 569-570. 
124 Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi. h. 570. 



74 
 

dalam pengertian diri yang tidak mudah susah.125 Sedangkan, diri manusia yang memiliki 

jiwa ini perlu diteliti lebih mendalam untuk menemukan formula perubahan yang tepat untuk 

menuju keadaan yang baik dan benar sesuai ajaran Allah.  

Sedangkan dalam pemikian Ki Ageng Suryomentaram, perubahan yang dimaksud 

pada penafsiran ayat 11 di atas memiliki kesamaan dengan perubahan diri Kramadangsa 

yang Tanpo Tenger dalam istilah mawas diri Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram. 

Menekan diri Kramadangsa dapat menjadikan perubahan di dalam diri, yang kemudian 

berdampak kepada masyarakat. 

Menurut Ki Ageng, manusia yang selalu menghadapi segala permasalahan, ia dituntut 

dengan seksama dan benar mengatasi masalah tersebut. Manusia selalu berusaha mengubah 

keadaan susah menjadi keadaan yang mendamaikan (baca: kesenangan). Untuk alasan ini 

manusia harus memiliki perangkat yang logis sekaligus tidak terpusat pada kenyamanannya 

sendiri. Sebab kenyamanan yang hanya diraih untuk pribadinya sendiri akan membawa 

masalah baru bagi orang-orang di sekitarnya. Karenanya, Ki Ageng Suryomentaram 

memberikan solusi yang tepat bagaimana mengubah keadaan susah menjadi keaadaan 

nyaman tanpa harus melukai liyan.  

Stabilitas personal merupakan syarat utama bagi keteraturan sosial. Pada 

kenyataannya, hasrat manusialah yang membujuk untuk memaksa kehendaknya untuk 

memandang orang lain atau dirinya sendiri sebagai korban ketidaksetaraan. Terlepas dari 

perbedaan-perbedaan individual yang dimiliki manusia, kaya atau miskin, raja atau kuli, 

naik-turunnya hidup itu memiliki cara yang sama karena jika dilihat secara psikologis, setiap 

orang pada dasarnya adalah setara.126 Untuk mengetahui dirinya sendiri, seseorang harus 

mengetahui orang lain, merasakan apa yang mereka rasakan (ngraosaken raosing tiyang 

 
125 Lihat, Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84. 
126 “Luwar saking naraka sumelang lan manjing swarga tatag…”. Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh 

Jiwa. h. 30. 



75 
 

sanes). Kelebihan mawas diri ala Ki Ageng Suryomentaram terletak pada kepedulian pada 

rasa-rasa sendiri dan rasa-rasa orang lain. 

Setidaknya ada tiga hal Kramadangsa yang harus dihindari untuk menghendaki 

perubahan suatu kaum.127 

1. Aktivitas lahiriah yang masih mementingkan hawa nafsu yang mendorong 

manusia kepada sifat tercela. Misalnya mencari uang sebanyak-banyaknya 

tapi lupa bahwa ada orang-orang di sekitarnya yang membutuhkan 

bantuannya. 

2. Memiliki perhatian yang terpencar yaitu perhatian yang menyebabkan  

perubahan diri masih mengingat-ingat kegagalan perubahan di masa lalu yang 

belum selesai. Misalnya ingin menjadi lebih baik dengan taat kepada Allah 

tapi tetap melakukan maksiat yang pernah dilakukan sebelumnya. 

3. Merasa diri mampu untuk mengubah keadaan tanpa bantuan Allah dan hanya 

menjadikan orang lain sebagai pemenuhan kepentingan sendiri. Misalnya 

tidak mau melihat kapasitas manusia yang hanya seorang hamba yang tanpa 

kuasa-Nya tidak akan bisa berbuat apa-apa. 

Tiga hal di atas merupakan praktik-praktik si Aku Kramadangsa yang masih 

memenuhi catatan-catatan keburukan yang digerakkan oleh keinginan bersifat 

individualistik. Peneliti merasa tiga hal tersebutlah yang menyebabkan proses perubahan 

individu menuju perubahan sosial (kaum) susah dijalankan. Maka, dengan menekan diri 

Kramadangsa tersebut, seseorang bisa memulai suatu perubahan terhadap kaum dengan 

memulai dari dirinya sendiri.  

Dalam Ki Ageng, terdapat konsep yang disebut sebagai Raos Sami. Raos Sami (Rasa 

Sama) ini adalah sebentuk rasa di dalam diri yang bisa merasakan keadaan orang lain. Rasa 

Sama akan tumbuh di dalam diri, ketika orang dapat 

 
127 Lihat, Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi. h. 571. 



76 
 

Kajian atas diri yang dilatarbelakangi laku mawas diri yang benar akan menciptakan 

keharmonisan dalam berhubungan dengan orang lain. Konsep bahagia yang dimaksud Ki 

Ageng Suryomentaram adalah hidup bahagia bersama, bukan bahagia sendiri, sementara 

orang lain tidak bahagia. Seseorang mustahil dapat hidup bahagia tanpa berusaha mendukung 

kebahagiaan orang lain. Jika seseorang tanpa berusaha membuat orang memperoleh 

keuntungan yang sama, apalagi jika sampai merugikan, maka sama saja dia menyiapkan tali 

untuk lehernya sendiri.128 

Demikianlah peneliti telah menjabarkan nilai-nilai mawas diri sebagai usaha untuk 

merubah keadaan sosial yang terdapat dalam surat Ar-Ra’d ayat 11 dan Kawruh Jiwa Ki 

Ageng Suryomentaram.  

Secara garis besar, Relevansi antara pemikiran Ki Ageng dan isi kandungan Surah 

Ar-Ra’d ayat 11 Dalam Tafsir Al-Misbah, dapat dilihat dalam klaisifikasi berikut: 

MAWAS DIRI 

Pembahasan Kawruh Jiwa Ki Ageng 

Suryomentaram 

Ar-Ra’d Ayat 11 tafsir al-

Mishbah 

Konsep Dasar Mawas 

Diri  

Dalam pemikiran Ki Ageng, 

konsep dasar mawas diri 

tercermin dalam usaha 

mengawasi keinginan 

(Kramadangsa) 

Dalam tafsir al-Mishbah ayat 

11 surah ar-Ra’d, konsep 

mawas diri tampak pada 

keberanian untuk mengubah 

keadaan dan sikap dari yang 

buruk menjadi lebih baik 

(taghyir) 

 
128 Sapa wange golek kepenak liyane ngepeake tanggane, iku padha karo dhadung sing kanggo njiret 

gulune dhewe. Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 97. 



77 
 

Introspeksi Diri Nyawang karep, usaha untuk 

melihat diri dari keinginannya. 

Sisi dalam manusia (nafs), 

yakni iradah (kemauan keras 

untuk berubah) 

Dari ‘Aku’ untuk Orang 

Lain 

Raos Sami, rasa sama terhadap 

liyan. Merasakan apa yang 

mereka rasakan (ngraosaken 

raosing tiyang sanes). 

Perubahan menyangkut 

kaum/bangsa. Maka ada kata 

qoum, yakni masyarakat, di 

mana suatu perubahan sosial 

dimulai dari diri sendiri.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 
 

BAB V 

PENUTUP 

1. Kesimpulan 

Dari pembahasan-pembahasan yang sudah peneliti jelaskan di atas, terdapat 2 

kesimpulan konsep mawas diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram dan Q.S. Ar-

Ra’d ayat 11 (innallaha laa yughoyyiru maa biqoumin hatta yughoyyiru maa bi anfusihim). 

Untuk memudahkan pemahaman atas kesimpulan ini, peneliti akan menjelaskannya melalui 

dua hal penting. 

1. Isi kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 memiliki arti sebagai iktikad manusia sebagai 

hamba untuk mengubah keadaan yang tidak diridhoi Allah menuju pada keadaan 

yang diridhoi-Nya. Q.S. Ar-Ra’d lebih tertuju kepada gambaran umum bagaimana 

seharusnya manusia mampu mengubah keadaan suatu kaum dari yang buruk menjadi 

yang baik. Kebaikan dan keburukan suatu kaum ini sebenarnya harus dipahami tidak 

semata-mata pada level syariat tetapi juga psikis yang oleh M. Quraish Shihab disebut 

sebagai nilai-nilai dalam diri. Dalam pengertian inilah peneliti menemukan satu 

kesamaan antara konsep mawas diri Ki Ageng Suryomentaram yang bercorak 

mindfullness dengan memusatkan perhatian pada rasa sendiri tetapi tidak 

menegasikan rasa orang lain dengan konsep mawas diri yang penulis uraikan sendiri 

sebagai proses mencari kebenaran dan kebaikan berdasarkan kesungguhan (iradah) 

untuk mencari rida Allah. Pada praktiknya, konsep mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d 

ayat 11 tampak jelas dengan adanya kata ‘taghyir’, yang bermula dari nasib diri 

sendiri sehingga mempengaruhi orang lain.  

2. Konsep mawas diri dalam Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa sangat 

menegaskan perubahan sikap dari yang mulanya egoistik menuju kepada altruistik. 

Hal ini sangat mudah dicapai melalui beberapa tahapan yang sudah penulis paparkan 

di atas.    Mawas diri Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa-nya merupakan 

pengetahuan rasional yang ditempuh untuk mencapai kecerdasan fungsi emosi dan 



79 
 

menjernihkan fungsi indra dengan tujuan memberikan persepsi dalam proses 

pemahaman dan pengenalan diri. Pencapaian mawas diri yang benar akan membawa 

kepekaan atas lingkungan sekitar sekaligus tetap menimbang-nimbang atau 

menegosiasikan segala yang dari luar diri tersebut, untuk kemudian dijadikan sumber 

pengetahuan yang benar, yaitu pengetahuan yang mampu membuat manusia berpikir 

benar yang dilandaskan pada rasa sendiri dan rasa orang lain. Adanya kontrol 

terhadap keinginan yang semena-mena (Kramadangsa) mampu membuat diri lebih 

berhati-hati dalam melakukan kapasitas berpikir (analitis) dan kapasitas perbuatan. 

Jika sudah mempu menerapkan hal tersebut, seseorang akan merasakan dirinya 

terbebas dari belenggu keinginan yang egois yang kemudian penulis sebut sebagai 

stabilitas diri. Setelah mencapai keadaan tatag atau stabil maka secara otomatis 

berdampak pada orang lain. Jika stabilitas diri ini berhasil berjalan dengan baik dan 

benar, maka akan terbentuk satu kaum atau masyarakat yang memiliki stabilitas 

tinggi yang pada akhirnya akan berorientasi pada perubahan sosial. 

 

2. Saran 

Dalam khazanah tafsir Al-Qur’an, metode seperti penulis pakai yaitu menemukan 

relevansi atas tafsir suatu ayat dengan pemikiran tokoh Jawa sangatlah sedikit. Ki Ageng 

Suryomentaram adalah sosok yang istimewa dan langka, bukan karena sejarah hidup dan 

kiprah politiknya melainkan pemikiran-pemikiran yang dia wariskan sangat berharga. Untuk 

alasan inilah penulis mencoba mencari relevansi pemikiran Ki Ageng dengan ayat-ayat Al-

Qur’an. Untuk itu, penulis menyarankan dua hal terkait penelitian ini. 

1. Penelitian ini masih menggunakan metode deskriptif, dan karenanya perlu dihadirkan 

kajian yang sama dengan menggunakan metode lainnya guna memperkaya hasil dan 

pembahasan tentang pemikiran Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa Bab 

Mawas Diri dan perbandinagnnya dengan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11. Terdapat kesulitan 

berupa pembuktian empiris yang tentu harus diteliti menggunkan metode yang lain. 



80 
 

2. Pemaknaan mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 sangatlah minim. Dalam 

penelitian ini penulis memfokuskan nilai-nilai mawas diri yang terdapat dalam 

kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 menggunakan tafsir al-Mishbah. Maka dari itu, 

perlu kajian lain yang membahasnya menggunakan mufasir-mufasir lain dengan 

metode yang jauh lebih memunculkan diskursus pengetahuan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Afif, Afthonul. 2019. Rasio sebagai Pedoman. Rasa sebagai Acuan (Telaah atas 

Arsitektur Pemikiran Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram), (Yogyakarta: Ircisod). 

Afif, Afthonul dkk. 2019. Konseptualisasi dan Aktualisasi Filsafat Kawruh Jiwa Ki 

Ageng Suryomentaram, (Yogyakarta: Diva Press). 

Widyarini, Nilam. 2019. Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Psikologi 

Suryomentaram, (Bantul: Basabasi). 

Al-Qur’an Kementrian Agama RI 

Shihab, Quraish. 2005. Tafsir Al-Mishbah, (Jakarta: Lentera Hati). 

Jalaluddin, 2017. Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali 

Press). 

Endy, M. Saputro. 2019. Kawruh Jiwa dalam Jagat Spiritualitas Jawa, (Bantul: 

Basabasi) 

Finayanti, Juwita. 2019. Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai 

Alternatif Pelaksanaan Konseling, (Prosiding ‘SNBK’ Hasil Seminar Nasional Bimbingan 

dan Konseling, Vol. 3 

Ageng, Juwita. 1990. Suryomentaram, Kawruh Jiwa: Wejanganipun Ki Ageng 

Suryomentaram 2 (Jakarta: CV Haji Masagung) 

Prihartanti, Nanik. 2004. Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman, 

(Surakarta: Muhammadiyah Press) 

Kholik, Abdul. 2015. Konsep Psikoterapi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram, 

(Jurnal Psikologi Universitas Gadjah Mada Vol. 1 No. 2) 

Fajriyati, Sausan. 2021. Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan 

Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11, (UIN Sunan Ampel) 



82 
 

Yoshimichi, Someya. 2001. “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan 

Manusia yang Sedang Kesusahan”, (Laporan Makalah Penelitian). 

Dinar, Wiwien. 2012. Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, 

Jurnal Penelitian Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari.  

Darmanto, Jatman. 2000. Psikologi Jawa. Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya. 

Prawitasari, J. E. 2002. Dasar-Dasar Psikoterapi, Yogyakarta, Pustaka Pelajar 

El-Zastrouw, Ngatawi. Menuju Sosiologi Nusantara: Analisa Sosiologis Ajaran Ki 

Ageng Suryomentaram dan Amanat Galunggung, (Islam Nusantara, Vol. 1, July 2020) 

Muniroh, Alimatul. , 2019. Kawruh Jiwa: Analisis Diskursus Memahami Diri dan 

Orang Lain dalam Bingkai Keragaman, (Artikel dalam Annual Conference for Muslim 

Scholars) 

Kushendrawati, S.M. 2012. Matahari dari Mataram: Menyelami Spiritualitas Jawa 

Rasional Ki Ageng Suryomentaram. Depok: Penerbit Kepik 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah Jilid 6, Lentera Hati, hal. 572. 

Quthb, Sayyid. Tafsir fi Zhilalil-Quran Jilid 7, terj. As’ad Yasin, dkk, (Jakarta: Gema 

Insani Press, 2003) 

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim. 1898. Tafsir Al-Azhar Jilid 5, (Singapiura: 

Pustaka Nasional PTE LTD) 

Masyitoh, M. H. “Manajemen Mutu Pendidikan Perspektif QS. Ar-Ra’du Ayat 11 

dan Implementasinya dalam Pengelolaan Madrasah”, Jumpa, Vol. 1. No. 1, hal. 45 

Abdullah Ibn Abbas, Muhammad Al-Firuzabadi. 2007. Tanwir al-Miqbas min Tafsir 

Ibn ‘Abbas, (Amman: Royal Aal al-Bayt Institute for Islamic Thought) 

Jalaludin Al-Mahalli dan Jalaludin Asy-Suyuthi, Tafsir Jalalain, alih bahasa oleh 

Bahrun Abu Bakar, Jilid 2 (Bandung: Sinar Baru Al Gesindo, 2012) 



83 
 

Katsir, Ibnu. 2005. Tafsir Ibnu Katsir, alih bahasa oleh H. Salim Bahreisy, Jilid 4 

(Surabaya: PT Bina Ilmu) 

Nasution, Harun. 2001. Pembaharuan Dalam Islam; Sejarah Pemikiran dan 

Gerakan, (Jakarta: Buan Bintang) 

Quraish, M. Shihab, 2002. Secercah Cahaya Ilahi, (Bandung: Mizan) 

Quraish, M. Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, 

(Tangerang: Lentera Hati, 2017) 

Hermawan, Dian. Pemikiran M. Quraish Shihab tentang Revolusi Mental dalam 

Tafsir Al-Mishbah Q.S Ar-Ra’d 13:11 dan Kaitannya Terhadap Guru Pendidikan Agama 

Islam 

Oto, Ki Suastika, 2003. Ki Ageng Suryomentaram, Falsafah Hidup Bahagia: Jalan 

Menuju Aktualisasi Diri, Jakarta, PT. Grasindo  

Mawardi, Bandung. 2019. Ki Ageng Suryomentaram dalam Pandangan Sejumlah 

Tokoh Jawa. Bantul: Basabasi 

Yoshimichi, Someya. 2019. Bagaimana Orang Mendapatkan Kebahagiaan Melalui 

Belajar Filsafat Ki Ageng Suryomentaram. Bantul: Basabasi 

Shihab, Alwi. 1999. Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama. Bandung: 

Mizan 

Kasmantoni, 2018. (Tesis) Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab 

Studi Analisis Semantik. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga 

Kamil, Miftahuddin. 2007. (Teseis) Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian 

Aspek Metodologi, Universitas Malaya, Malaysia 

  



84 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

  

A. Riwayat Diri 

Nama   : Hiadar Al Praditiya 

Tempat, tanggal lahir : 27 Agustus 1999 

Jenis kelamin   : Laki-laki 

Alamat   : Jatisari Permai Blok C/11 no 6 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal  

a. SDI ANNAWAWIYYAH 

b. MTS Ali Maksum 

c. MA NU TBS 

 

2. Pendidikan Non Formal 

a. Ali Maksum krapyak 

b. Gontor 01 

c. Pp. Attullab  

d. Pp. Roudlotul Furqon Al Umariyah 

e. Pp. Riset Al Khawarizmi 

 

C. Riwayat Organisasi  

1. PAC NU MIJEN (2019- Sampai sekarang) 

2. PC NU SEMARANG (2019-2023) 

3. PMII (2018- Sampai sekarang) 

4. RMI (2021-2023) 

5. DMI (2021-Sampai sekarang) 

6. NGUDI BUDAYA PAWENING JATI (2021-Sampai ekarang) 

7. KANZUZ SHOLAWAT MIJEN (2020-Sampai sekarang) 

8. FKPT JATENG (2024- Sampai sekarang) 

9. NADZIR (2023- Sampai sekarang) 

10. PEMBINA PENEGAK MIJEN (2024-Sampai sekarang) 

11. PSIAB (2023-Sampai sekarang) 


