RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI KI AGENG SURYOMENTARAM
PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISHBAH Q.S. AR-RA’D AYAT 11

i

WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan
Guna Memperoleh Gelar Sarjana
Dalam lImu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Oleh:
HAIDAR AL-PRADITYA
NIM: 1804026185

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2024



PERNYATAAN KEASLIAN




NOTA PEMBIMBING

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA UNIVERSITAS
ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG FAKULTAS USHULUDDIN
“i DAN HUMANIORA

Jatan. Prof. Dr. Hamka Km.01, Ngaliyan, Semarang 50189. Telepon (024)
7601294, Websile : ushuluddin walisongo ac.id

Hal : Persetujuan Naskah Skripsi

Kepada Yth.

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo

Di Semarang

Assalamualaikum Wr. Wh.
Sctelah membaca., mengadakan koreksi dan perbaikan scbagaimana mestinya, maka kam
menyatakan bahwa skripsi saudara :

Nama : Haidar Al Praditiya

NIM : 1804026185

Fakultas : Ushuluddin dan Humaniora
Jurusan : llmu Al-Qur'an dan Tafsir

Judul Skrips1 : KAWERUH JIWA KI AGENG SURYOMENTARAM dan RELEVANSINYA
DENGAN Q.S. AR-RA'D [13]: 11
Nilai
Dengan im telah kami setujui dan segera untuk diujikan. Demikian atas perhatiannya, diucapkan
terima kasih
Wassalamu 'alaikum Wr. Wb

Semarang, 19 Desember 2024

Disetujui olch:

Pembimbin



PENGESAHAN




MOTTO

“Di atas bumi dan di kolong langit ini tidak ada barang yang pantas dicari, dihindari atau

ditolak secara mati-matian.”* - Ki Ageng Suryomentaram

1 Fikriono, Muhaji. Makrifat Jawa Untuk Semua: Menjelajah Ruang Rasa dan Mengembangkan
Kecerdasan Batin Bersama Ki Ageng Suryomentaram (Yogyakarta: Buku Langgar, 2024).



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi yang dipergunakan mengacu pada SKB antara Menteri Agama serta
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, masing-masing No. 158 Tahun 1987 dan No.
0543b/U/1987 dengan beberapa adaptasi.

1. Konsonan

Transliterasi huruf Arab ke dalam huruf Latin adalah sebagai berikut :

Aksara Arab Aksara Latin
Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi)

| Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan
o Ba B Be

< Ta T Te

& Sa S Es dengan titik di atas
d Ja J Je

d Ha H Ha dengan titik di bawah
d Kha Kh Ka dan Ha

3 Dal D De

3 Zal Z Zet dengan titik di atas

B Ra R Er

J Zai Z Zet

o Sin S Es

B Syin Sy Es dan Ye
o= Sad S Es dengan titik di bawah
o= Dad d De dengan titik di bawah
Lk Ta T Te dengan titik di bawah
L Za z Zet dengan titik di bawah




‘Ain ‘ Apostrof terbalik
¢ Ga G Ge
s Fa F Ef
S Qaf Q Qi
< Kaf K Ka
J Lam L El
a Mim M Em
o Nun N En
3 Waw W We
° Ham H Ha
3 Hamzah ‘ Apostrof
< Ya Y Ye

Catatan: Hamzah (+) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi

tanda apapun. Jika terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (°).

2. Vokal

Vokal bahasa Arab seperti halnya vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal
atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal tunggal bahasa Arab yang

lambangnya berupa tanda atau harakat, maka transliterasinya adalah sebagai berikut :

Aksara Arab Aksara Latin
Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi)
[ fathah A a
) kasrah I i
i dhammah U u

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan

huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf yang meliputi :




Aksara Arab Aksara Latin
Simbol Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi)
& fathah dan ya ai adani
3 kasrah dan waw au adanu
Contoh :
e : kaifa bukan kayfa
Jsa - haula bukan hawla

3. Penulisan Alif Lam
Artikel atau kata sandang yang dilambangkan dengan huruf J (alif lam ma arifah)
ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf
gamariah. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan

dengan garis mendatar (-).

Contoh :
Gell  ral-syamsu  (bukan asy-syamsu)
4330 :alzalzalah  (bukan az-zalzalah)
AL - al-falsalah
S al-biladu

4. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, maka

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu :

Aksara Arab Aksara Latin
Harakat Huruf Nama (Bunyi) Simbol Nama (Bunyi)
Gy ) fathah dan alif, A a dan garis di atas
fathah dan waw




~i

kasrah dan ya I dan garis di atas

u dan garis di atas

]|

dhammah dan ya

Garis datar di atas huruf a, i, u bisa juga diganti dengan garis lengkung seperti huruf
v yang terbalik, sehingga menjadi &, 1, 0. Model ini sudah dibakukan dalam font semua sistem

operasi.

Contoh :
ala : mata
=y . rama
Sy yamQtu

5. Ta Marbatah
Transliterasi untuk ta marbdtah ada dua, yaitu ta marbdtah yang hidup atau mendapat
harakat fathah, kasrah dan dhammah, transliterasinya adalah (t). Sedangkan ta marbdtah
yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah (h). Kalau pada kata yang
berakhir dengan ta marbdtah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta
bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbdtah itu ditransliterasikan dengan ha (h).

Contoh :
Jaki &5 : raudah al-afal
ALl A5l  al-madanah al-fadilah
RN  al-hikmah

6. Syaddah (Tasydid)
Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan tanda
tasydid (), maka dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan

ganda) yang diberi tanda syaddah.

Contoh :

[} : rabbana



s : najjadna

I :al-hagq
el ral-hajj

Al s nu’ima
5% : “aduwwun

Jika huruf « bertasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah (¢-),

maka ditransliterasikan seperti huruf maddah (&).

Contoh :

e : ‘ali (bukan ‘aliyy atau ‘aly)

=2 ‘arabi (bukan ‘arabiyy atau ‘araby)
7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (‘) hanya berlaku bagi huruf
hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila huruf hamzah terletak di awal

kata, maka tidak dilambangkan karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

Contoh :
03546 ta muriina
& 5 s al-nau’
Bl : syai’un
&gl umirtu

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia
Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat
yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah
lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia tidak lagi ditulis

menurut cara transliterasi di atas, misalnya kata hadis, sunnah, khusus dan umum. Namun

10



10.

bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus
ditransliterasi secara utuh.

Dikecualikan dari pembakuan kata dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)
adalah kata Al-Qur’an. Dalam KBBI digunakan kata Alquran, namun dalam penulisan
naskah ilmiah dipergunakan sesuai asal teks Arabnya yaitu Al-Qur’an, dengan huruf a
setelah apostrof tanpa tanda panjang, kecuali jika merupakan bagian dari teks Arab.

Contoh :
Fi al-Qur’an al-Karim

Al-Sunnah gabl al-tadwin

Lafz Aljalalah (44)
Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau
berkedudukan sebagai mudaf ilaih (frasa nominal) ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh :
&l dinullah
Al billah
Adapun ta marbdtah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-jalalah
ditransliterasi dengan huruf (t).
Contoh :

) 3235 04 2h hum fi rahmatillah

Huruf Kapital

Walaupun dalam sistem alfabet Arab tidak mengenal huruf kapital, tetapi dalam
transliterasinya huruf-huruf tersebut diberlakukan ketentuan tentang penggunaan huruf
kapital berdasarkan Pedoman Ejaan Bahasa Indonesia yang Disempurnakan. Huruf
kapital antara lain digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat,

bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata

11



sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut,
bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari

kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al).

12



UCAPAN TERIMAKASIH

Bismillaahirrahmaanirrahiim

Puji syukur kehadirat Allah SWT, yang senantiasa mencurahkan berkat serta rahmat
kepada kita semua, dan semoga juga termasuk kepada penulis ini, sehingga dapat
menyelesaikan penulisan skripsi dengan judul “Filsafat Politik Jawa (Analisis Hermeneutik
Serat-Serat R.N. Ronggowarsito)” sebagai salah satu syarat memperoleh gelar Sarjana Strata

(S1) Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.

Tidak lupa, Shalawat dan salam semoga nantiasa terlimpahkan Baginda Agung Nabi

Muhammad SAW beserta para keluarga dan sahabatnya.

Skripsi ini bukanlah semata-mata kemampuan penulis belaka, melainkan karena
bantuan dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, sudah seharusnya penulis

menyampaikan banyak terima kasih, terutama kepada yang terhormat:

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo
Semarang.

2. Dr. Mokh. Sya'roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN
Walisongo Semarang.

3. Bapak Muhtarom, M.Ag., selaku ketua prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN
Walisongo Semarang dan Dr. Mohamad Sobirin, S.Th.l., M. Hum., selaku Sekertaris
Jurusan IImu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang.

4. Bapak H. Sukendar, M.A., Ph.D., selaku pembimbing yang telah berkenan
memberikan arahan dan bimbingan dalam penulisan skripsi ini. Sekaligus sebagai
wali dosen saya selama kuliah di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora.

5. Para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang

telah membekali berbagai pengetahuan dan keilmuan terhadap penulis.

13



6. Segenap Civitas Akademika Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang.

7. Orang tua saya tercinta, Prof. Dr. Syamsul Ma’arif, M.Ag, dan Ibu Laylatul
Undasah S,Th.l yang selalu memberikan dukungan penuh baik secara materil
maupun moril.

8. Semua pihak yang telah membantu dalam proses penulisan skripsi ini yang tidak
dapat disebut satu-persatu karena keterbatasan kertas. Semoga segala bantuan dan
kebaikan yang telah diberikan kepada penulis mendapatkan balasan kebaikan yang
berlipat dari Allah SWT. Amin.

Penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan dalam penulisan skripsi
ini sebab keterbatasan penulis. Oleh karena itu, sudah sepatutnya penulis memohon

maaf dan mengharapkan kritik-saran yang membangun.

Semarang, 21 Desember 2024

Penulis,

Haidar Al-Praditya
NIM: 1804026185

14



DAFTAR ISI

KAWRUH JIWA Kl AGENG SURYOMENTARAM DAN RELEVANSINYA

DENGAN Q.S. AR-RA’D [13]: 11 DALAM TAFSIR AL-MISHBAH ..o, 1
PERNYATAAN KEASLIAN ..o 2
NOTA PEMBIMBING ......oooiiiii ettt ne e 3
PENGESAHAN ..ottt ettt sttt sn et e et e e neeas 4
IMIOT TO ettt b et b e et b ekt e bt se e nbe et e e st e be e b e 5
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ...oooiiiiieeceeeee e 6
UCAPAN TERIMAKASITH ..ottt st snee st nns 13
D e I ] OSSR 15
ABSTRAK ... oottt r ettt et Re e be e nre e teene e Reeteeneennes 17
BAB 1 PENDAHULUAN ... .ottt 18
A, Latar BEIAKANG .....cc.ooieieiecieceese ettt ettt sttt st s te et e re et e s be et e aeeraentesreenaenrens 18
B.  RUMUSAN MaSAIAN......c..ciiiiiiiii e 22
AL TUJUAN PENEIITIAN ...ttt 23
B.  MaNnfaat PeNEIITIAN .....cc.coveiiirieiee ettt s 23
C.  TiNJAUAN PUSTAKA .....ooviieieiiiteciececeeese ettt sttt st e ae e et sbe e e e besaeenne s 24
D.  Metode PeNEIITIAN........cceiiuiiiiiieiiiei ettt 25
E. ANALISIS DALA.........ciiiiiiiiiiiiice e 26
F. Sistematika PEMDaNASAN .........cceiviiiriiiicicce e 27
BAB Il GAMBARAN UMUM TAFSIR AL-MISBAH dan Q.S. AR-RA’D [13]: 11 .29
A TafSir AI-MISNDAN ..o s 49
I = ToTo | oY =) o 11 ] 3 U 49
2. Latar Belakang dan Penulisan Tafsir al-Mishbah ..........c.ccccceveiiiieiiiiccciee, 521
B. Tafsir Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11...ccooiiiee ettt ettt e te e te et e s 35
1. Kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 ...ccooiiieciiceeeeeeeeeeeee et 35
BAB I1l_. GAMBARAN UMUM KAWRUH JIWA Kl AGENG SURYOMENTARAM
............................................................................................................ 41
A.  Kawruh Jiwa Ki Ageng SUFYOMENTAraM.........ccccveieriereerresieeeenieseeessesteeeessesseessessesssensens 41

15



1. Biografi Penulis dan Latar Belakang Penulisan Kawruh Jiwa..........c.ccocceevvevveinennene 41

2. Profil Buku Kawruh Jiwa Ki Ageng SUryomentaram...........cccceceeeveneneniereeneenenennes 46
B. Konsep Mawas Diri Ki Ageng SUryOmMENtaram ...........ccecceveeceeveeeenieseeseenieeeeseesveenenns 29
1.  Pengertian Mawas Diri dalam Kawruh JIWa ..........ccccevieieviiieceseceeeceeeee e 29
2. Tahapan-Tahapan Menuju Mawas Dili .........ccccceeieievineeienecese e 312
3. Manfaat Mawas Diri dalam Kawruh JIWa ...........cccocevinineneiininineneseeeeeeeee 56

BAB IV ANALISIS RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI KI AGENG
SURYOMENTARAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISBAH Q.S. AR-RA’D [13]: 11

............................................................................................................................................. 58
A. Konsep Mawas Diri Ki Ageng Suryomentaram Dalam Kawruh Jiwa dan Q. S. Ar-

Ra’A QYat 11 ..ot 58

B. Relevansi Konsep Mawas Diri Perspektif Q. S. Ar-Ra’d ayat 11..........cccooevveveirenene. 64

1.  Mawas Diri Sebagai Usaha INntrospeksi Dili.........ccccceveeeeviiieeciinicieseseeese e 2964

2. Mawas Diri: Stabilitas Personal Untuk Stabilitas Sosial...........c.ccocvvvvenenireecnnene. 2972

BAB V PENUTUP ..ottt e e a e e st a e e s annree s 78

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .......ooiiiiii e 84

16



ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menggali dan mengungkapkan konsep mawas diri dalam
pemikiran Ki Ageng Suryomentaram, dengan fokus pada bagaimana tradisi Jawa membentuk
karakter dan jiwa manusia melalui pendekatan filosofis yang meskipun tidak secara eksplisit
berlandaskan pada ajaran agama formal, namun memiliki arah yang sejalan dengan nilai-
nilai spiritual. Konsep mawas diri dalam tradisi Jawa seringkali kurang mendapat perhatian
karena dianggap sebagai bagian dari mistisisme atau kejawen yang tidak rasional, sehingga
luput dari kajian akademik. Penelitian ini mencoba menjembatani kesenjangan tersebut
dengan menelaah konsep mawas diri Ki Ageng Suryomentaram melalui perspektif Q.S. Ar-
Ra’d ayat 11 yang memuat prinsip perubahan dalam diri manusia. Dengan menggunakan
metode penelitian kepustakaan (library research) dan pendekatan filosofis, sumber utama
yang digunakan adalah Kawruh Jiwa karya Ki Ageng Suryomentaram dan tafsir Al-Misbah
oleh M. Quraish Shihab. Hasil penelitian menunjukkan adanya keselarasan antara gagasan
mawas diri sebagai usaha nyawang karep (mengawasi keinginan) dalam pemikiran
Suryomentaram dengan pandangan Al-Qur’an bahwa perubahan suatu kaum berawal dari
perubahan dalam diri. Konsep ini mengandung unsur mindfulness, yaitu kesadaran penuh
terhadap diri tanpa mengabaikan eksistensi orang lain, yang dalam perspektif Al-Qur’an

mencerminkan dimensi batiniah dari transformasi manusia.

Kata Kunci: Kawruh Jiwa, Ar-Ra’d ayat 11, Mawas Diri, Ki Ageng Suryomentaram

17



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Bagi generasi yang hidup hari ini, Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram dan
barangkali kurang dikenal atau bahkan tidak diketahui sama sekali. Alasan kenapa pemikiran
Ki Ageng Suryomentaram dengan Kawruh Jiwa-nya kurang dikenal dalam pengetahuan Kita
hari ini adalah bukan karena pemikiran-pemikirannya sudah tidak lagi berguna dan relevan
dalam kompleksitas problem hidup saat ini, melainkan besar kemungkinan karena semakin
sedikit apresiasi yang berkelanjutan terhadap sistem pengetahuan yang dia wariskan. Ibarat
sebuah bangunan, pemikiran Ki Ageng Suryomentaram tersusun oleh elemen-elemen
penopangnya: dibangun di atas basis material, dikerangkai oleh corak penalaran, serta

dilekati oleh fungsi-fungsi tertentu. Uraian perihal dimensi material dan formal. 2

Secara umum Kawruh Jiwa merupakan pengetahuan tentang jiwa manusia. Jiwa
sendiri adalah sesuatu yang tidak kasat mata (intangible) namun keberadaannya dapat
dirasakan (saged dipun raosaken) dan diteliti. Itulahn mengapa Ki Ageng sendiri
menyampaikan berkali-kali bahwa Kawruh Jiwa merupakan ilmu tentang ‘rasa’ (raos) atau
kawruh raos. Ilmu di sini bukan ilmu yang diperoleh melalui laku spiritual atau mistik, tetapi
ilmu yang diperoleh dengan metode rasional, sehingga istilah yang dipilih Ki Ageng
kemudian bukan ngelmu melainkan kawruh atau pengetahuan dalam pengertian yang
rasional. Semangat yang diusung Ki Ageng adalah mengajak kita untuk berpikir rasional,
memeriksa kembali keyakinan-keyakinan kita seara cermat dan teliti, membuka selubung-
selubung prasangka yang menutupi kebenaran, sehingga kita sanggup mencapai saripati

pengetahuan yang terang dan jernih tentang hal-hal. Kesanggupan untuk mendapatkan

2 Afthonul Afif, Rasio sebagai Pedoman. Rasa sebagai Acuan (Telaah atas Arsitektur Pemikiran
Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram) (Yogyakarta: Ircisod, 2019), h. 75.

18



pengetahuan yang jernih dan terpilih inilah yang akan mengantarkan orang pada kondisi
bahagia. 3

Ki Ageng Suryomentaram memilih mawas diri sebagai suatu laku untuk menjadi
“manusia tanpa ciri” sehingga mengantarkan menuju kebahagiaan, jauh dari egoism. Dalam
khasanah kebatinan Jawa dikenal beberapa tingkatan pengajian diri, termasuk di dalamnya
mawas diri yang dapat dijelaskan melalui lima hal. Pertama, nanding sarira atau
membanding-bandingkan diri sendiri dengan orang lain dan mendapati diri lebih unggul.
Kedua, ngukur sarira atau mengukur orang lain dengan diri sendiri sebagai tolok ukurnya.
Ketiga, tepa sarira mau dan mampu merasakan rasa orang lain. Keempat, mawas diri atau
mencoba memahami keadaan diri sejujur-jujurnya. Kelima, mulat sarira atau lebih dikenal
mawas diri, di mana manusia menemukan identitasnya yang terdalam sebagai pribadi. Sesuai
dengan arti mawas diri tersebut, mawas diri dalam konteks psikologi Suryomentaram
dimaksudkan sebagai upaya mengerti diri sendiri. Hasil mawas diri adalah pengetahuan

mengenai diri sendiri yang biasa disebut sebagai pengawikan pribadi. *

Seseorang sering menganggap suatu masalah yang terjadi adalah berasal dari luar
dirinya, sehingga dia menuntut hal di luar dirinya tersebut untuk sesuai dengan dirinya. Hal
tersebut sebenarnya adalah hasil dari kekeliruan menangkap masalah yang ada. Jika diteliti
lebih dalam, permasalahan tersebut, sekalipun berasal dari luar diri, tetaplah diri sendiri
sebagai penentu perasaan-perasaan yang muncul. Perasaan-perasaan ini jika tidak diatasi
secara benar dan tepat akan menghasilkan rasa marah, curiga, kecewa, dan lain-lain yang
justru akan memperparah permasalahan. Untuk itu seseorang perlu mengubah caranya dalam

problem solving menggunakan cara yang tepat dan sungguh-sungguh.

Di dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 11, Allah SWT berfirman, “Sesungguhnya Allah tidak

mengubah keadaan suatu kaum sebelum kaum tersebut merubahnya sendiri.” ® Dalam ayat

3 Afthonul Afif, Bandung Mawardi, dkk., Konseptualisasi dan Aktualisasi Filsafat Kawruh Jiwa Ki
Ageng Suryomentaram, (Yogyakarta: Diva Press, 2019), h. 15.

4 Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Psikologi Suryomentaram, (Bantul:
Basabasi, 2019), h. 35.

5 Al-Qur’an, Ar-Ra’d: 11.

19



tersebut, Allah menerangkan bahwa setiap manusia melakukan segala sesuatu dengan
maksimal supaya mendapatkan hasil yang optimal. Dengan begitu, Allah akan merubah
keadaannya menjadi lebih baik. Sebaliknya, keadaan buruk yang terjadi atau menimpa
seseorang diakibatkan perbuatan sendiri, kecuali orang tersebut mau merubah keadaan.
Setiap proses adalah gambaran dari hasil yang akan diperoleh oleh seseorang. Dalam Tafsir
Al-Misbah, M. Quraish Shihab menerjemahkan penggalan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 tersebut
dengan menarik. Menurut beliau, ayat tersebut memiliki terjemah sebagai berikut:
“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka mengubah

apa yang ada pada diri mereka”.

Berdasarkan uraian di atas, dapat penulis simpulkan bahwa proses sungguh-sungguh
dalam mawas diri sangat ditekankan dengan dimensi akal. Menurut Nurcholis Madjid akal
memiliki peran penting dalam kehidupan manusia. Dengan akal, manusia mampu mencapai
kemampuan naluriah untuk mencapai kearifan tertinggi dari sekadar ilmu pengetahuan. Akal
berperan dalam menyusun dan memikirkan serta mencari jawaban-jawaban berdasarkan
ajaran Islam. Akal difungsikan sesuai kodratnya sebagai instrument untuk memahami ilmu-
ilmu yang diturunkan Allah. ” Sedangkan menurut Quraish Shihab akal bagaikan mata dan
wahyu adalah sinarnya. Mata tidak bisa berfungsi tanpa sinar dan sinar juga tidak berfungsi
menampakkan sesuatu tanpa mata. Akal adalah makhuk yang mengarahkan jiwa dan
membuatnya memilih beberapa alternative serta member tahu mana yang baik dan mana

yang buruk; mana yang hak dan mana yang batil. 8

Kawruh Jiwa memberikan tahapan-tahapan yang rasional dalam metodenya
memecahkan permasalahan diri yang bersumber dari dalam dan dari luar diri. Rasionalitas
Ki Ageng adalah bentuk pendayagunaan akal secara sungguh-sungguh untuk mengetahui
motif-motif diri ketika berbuat sesuatu atau merasakan sesuatu. Kawruh Jiwa meletakkan inti

permasalahan pada pencarian Aku sejati secara rasional. Aku sejati bukanlah aku yang

® Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2005), Jilid 6, h. 565.
7 Jalaluddin, Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali Press, 2017) h. 99.
8 Jalaluddin, Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali Press, 2017), h. 100.

20



beratribut, bukan namaku, bukan pula aku yang ingin. Aku sejati adalah manungsa tanpa
tengar, manusia tanpa ciri (atribut). Kawruh Jiwa berupaya mengenali persona aku-aku yang
bukan sejati, sehingga jelas mana Aku sejati dan mana aku-aku yang tidak sejati. Dalam
prosesnya, Ki Ageng Suryomentaram menggunakan mawas diri atau pengawikan pribadi

sebagai langkah menuju manusia tanpa ciri tersebut.®

Ki Ageng Suryomenyatam, dengan olah Kawruh Jiwa sebagai perangkat analisis olah
rasa, memberikan kontribusi bagi pengembangan kesejahteraan dan kualitas hidup dengan
model pemikiran yang berbasis rasa sebagai landasan instropeksi diri (mawas diri).}° Mawas
diri adalah mindfullnes dalam memahami hakikat dan keadaan diri yang membuat seseorang
merasa tentram. Pemahaman diri dan sikap penuh perhatian merupakan faktor-faktor jiwa
yang sehat. Mawas diri sering diartikan juga sebagai evaluasi diri, introspeksi diri, atau bisa
disebut juga dengan self-examination.!! Bila mengutip dari Sugiarto, mawas diri adalah
sebuah metode olah rasa yang dijelaskan oleh Ki Ageng Suryomentaram sebagai cara latian
memilah-milah rasa sendiri dengan rasa orang lain. Bahagia atau tidak bahagianya seseorang
muncul dalam perilaku yang stabil, tenang, dan damai, yang akan menghasilkan jiwa manusia
yang sehat. Sebaliknya, individu yang selalu menuruti keinginan sendiri, yaitu catatan-catatn
tertentu terutama semat (kekayaan), drajat (kehormatan), kramat (kekuasaan), maka disebut

individu kramadangsa atau individu yang belum sehat secara jiwa. *2

Bila berbicara tentang manungsa tanpa tenger atau manusia yang bukan pribadi
kramadangsa, di sini Ki Ageng Suryomentaram memberikan istilah dengan dimensi ke IV.
Ki Ageng Suryomentaram menjelaskan struktur kepribadian jiwa seseorang berisi empat
dimensi. Pertama (1) yang memuat fungsi fisikan, manusia melalui panca inderanya mencatat
(memperseps) segala sesuatu yang berhubungan langsung dengan dirinya. Kedua (I1) berisi
catatan-catatan dari pengalaman hidupnya sejak masa kecil, dapat bersifat menyenangkan

® M. Endy Saputro, Kawruh Jiwa dalam Jagat Spiritualitas Jawa, (Bantul: Basabasi:, 2019), h. 19.

10y oshimichi, 2001.

1 Juwita Finayanti, “Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai Alternatif
Pelaksanaan Konseling”, Prosiding ‘SNBK’ Hasil Seminar Nasional Bimbingan dan Konseling, Vol. 3, (2019).

12 Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa. h. 45

21



dan dapat pyla bersifat tidak menyenangkan. Ketiga (I11) oleh Ki Ageng disebut sebagai
kramadangsa (si tukang pikir), berupa pertimbangan-pertimbangan rasional. Selanjutnya di
antara dimensi III dan IV terdapat wilayah yang disebut “jalan simpang tiga”, merupakan
fungsi dan tingkat pengintegrasian pribadi. Pilihan mengikuti catatan berarti menuju ke arah
rasa kramadangsa yang dilekati sifat egoistik. Sedangkan pilian untuk tidak mengikuti
catatan-catatan berarti menuju kea rah manusia tanpa ciri (manungsa tanpa tenger) yang
merupakan kesadaran universal dan bersifat altruistic (dimensi V). Faktor yang menentukan
individu lebih memilih jurusan kramadangsa atau manusia tanpa ciri adalah keberhasilan

individu dalam mengolah rasa yang disebut mawas diri.*3

Berdasarkan fenomena yang sudah penulis paparkan dalam penjelasan di atas,
seseorang harus bisa menggali potensi terbaik dalam dirinya untuk memilah-milah motif
yang membuat diri berada dalam dimensi kramadangsa. Dalam hal ini penulis menemukan
aspek yang belum banyak dijangkau oleh peneliti lain. Penulis mencari perbedaan dan
persamaan antara Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 dan pemikiran Ki Ageng Suryomentaram bab
Mawas Diri. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui gambaran fakta dari konsep mawas
diri dengan fenomena yang sudah penulis jelaskan di pembahasan sebelumnya untuk
kemudian diperbandingkan dengan isi kandungan dalam penafsiran Q.S. Ar-Ra’d (13): 11
melalui tafsir Al-Mishbah.

B. Rumusan Masalah
Dengan latar belakang yang penulis uraikan di atas, sangat menarik untuk penulis
teliti bagaimana relevansi di antara pemikiran Ki Ageng Suryomentaram dalam
Kawruh Jiwa Bab Mawas Diri dengan makna kandungan ayat “innallahaa laa
yughaayyiruu maa biqaumin hattaa yughayyiruu maa bi’ anfusihim” Q.S. Al-Ra’d
(13) ayat 11, dengan rumusan masalah sebagai berikut:

13 Juwita Finayanti, Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai Alternatif Pelaksanaan
Konseling”Vol. 3.

22



1. Apa isi kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 menurut tafsir al-Mishbah karya
Quraish Shihab?

2. Bagaimana konsep Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng
Suryomentaran?

3. Bagaimana Relevansi konsep Mawas Diri Dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng

Suryomentaran Dalam Tafsir al-Misbah Quran Surah Ar-Ra’d ayat 11?

A. Tujuan Penelitian
Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menjawab tiga rumusan masalah di atas,

yaitu sebagai berikut:

1. Untuk menjelaskan penafsir Q.S. Al-Ra’d (13): 11 menurut kitab Tafsir Al-Misbah
2. Menguraikan konsep mawas diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram
3. Untuk menemukan Relevansi kandungan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 tafsir Al-Misbah dan

Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram Bab Mawas Diri.

B. Manfaat Penelitian
Setelah mengetahui kandungan Q.S. Al-Ra’d (13): 11 menurut kitab Tafsir Al-Misbah
dan relevansinya dengan Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram Bab Mawas Diri, ada

beberapa manfaat yang bisa diperoleh dalam penelitian ini, yaitu:

1. Secara teoritis hasil penelitian ini diharapkan bisa menambah khazanah keilmuan dan
penilitian di bidang ilmu tafsir dan kaitannya dengan ilmu Kawruh Jiwa.
2. Secara praktis hasil penelitian ini diharapkan berguna untuk individu dan masyarakat
luas.
a. Individu: menjadi manusia yang tidak mudah terombang-ambing ketika
berhadapan dengan problematika apa pun utamanya di era modern dengan
permasalahan yang kompleks karena telah memahami konsep mawas diri yang

sesuai dengan Al-Qur’an dan Kawruh Jiwa.

23



b. Masyarakat luas: menjadi pengetahuan untuk memberikan jembatan bagi
terciptanya masyarakat yang dewasa dan sehat secara jiwa dengan berlandaskan
Al-Qur’an.

C. Tinjauan Pustaka

Tinjauan pustaka merupakan telaah kritis atas penelitian yang dilakukan oleh peneliti
sebelumnya, yang terdapat unsur kesesuaian atau kemiripan dengan penelitian yang akan
penulis lakukan. Ada berbagai jenis referensi yang digunakan untuk mengkaji suatu data
yang hendak diteliti, seperti buku, artikel, jurnal, skripsi, tesis, dan karya-karya lainnya yang
sesuai dengan topik penelitian ini. Kajian pustaka dalam penelitian ini adalah:

1. Penelitian oleh Abdul Kholik dan Fathul Himam, yang berjudul “Konsep Psikoterapi
Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”. Penelitian tersebut menjelaskan
bagaimana konsep psikoterapi dalam Kawruh Jiwa dengan memberikan pemecahan
masalah yang berbasiskan rasa. Hasil dari penelitian tersebut juga menjelaskan
mawas diri denga jalan kandha-takon melalui nyawang karep untuk nyocokaken raos
dalam ngudari reribet sebagai sebuah basis pemecahan masalah.

2. Penelitian yang disusun oleh Sausan Fajriyati, yang berjudul “Analisis Karakteristik
Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra ’du
Ayat 11”. Dalam penelitian tersebut, di antaranya memberikan hasil yang
menjabarkan isi kandungan surat Ar-Ra’d ayat 11 dalam permasalahan-permasalahan
psikologi kontemporer kemudian menemukan relevansi dengan surat tersebut berupa
konsep syukur, toleransi, dan ikhtiar. ¥

3. Artikel penelitian yang berjudul “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan
Manusia yang Sedang Menghadapi Kesusahan” (2001), yang ditulis oleh Someya
Yoshimichi yang juga menjelaskan tentang konsep mawas diri tentang elemen-

14 Abdul Kholik, Konsep Psikoterapi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram, (Jurnal Psikologi
Universitas Gadjah Mada Vol. 1 No. 2), 2015.

15 Sausan Fajriyati, Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya
dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11, (UIN Sunan Ampel), 2021.

24



elemen kucni yang mengantarkan manusia menuju rasa celaka dan rasa bahagia.
Someya mengemukakan beberapa elemen penting, seperti elemen yang bersifat
stabil, antara lain rasa abadi, rasa bebas, dan rasa damai, dan elemen yang tidak stabil
yaitu keinginan atau karep sebagai sumber gagasan (anggitan).®

4. Artikel yang ditulis Lalis dan Maskhur, yang berjudul “Harmoni Client Centered
Therapy Dalam Bimbingan Konseling Kelompok Dengan Al-Qur’an Surat Ar-Ra’d
Ayat 11”. Penelitian ini memandang bahwa teknik layanan bimbingan konseling
kelompok memiliki makna pemberian kesempatan, peran, dan sekaligus penghargaan
terhadap para konseli sebagai pribadi aktif, potensial, dan berdaya dalam menentukan
arah bagi kebaikan pribadi dan bersama, sesuai dengan Al-Qur’an.

5. Artikel yang ditulis Sugeng Sejati, yang bertajuk “Tinjauan Al-Qur’an Terhadap
Perilaku Manusia dalam Perspektif Psikologi Islam”. Di dalam artikel tersebut pada
sub bab “Manusia Sebagai Makhluk Perubah” dijelaskan bagaimana manusia akan
kehilangan diri sejati apabila tidak percaya diri. Sugeng Sejati menawarkan konsep
kepercayaan terhadap diri sendiri untuk merubah keadaan sesuai nilai-nilai Al-Qur’an
Surat Ar-Ra’d ayat 11.

D. Metode Penelitian

a. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Jenis penelitian yang digunakan penulis dalam penelitian ini adalah studi pustaka
(Library Research), yaitu penelitian yang menggunakan bahan pustaka (seperti buku,
jurnal, majalah, dsb) sebagai sumber data utama dalam menggali fenomena dan
gagasan konsep yang telah ditentukan oleh ahli sebelumnya. Adapun metode yang
penulis gunakan adalah kualitatif, suatu metode yang berlandaskan pada data yang
telah dianalisis dan diuraikan secara sistematis melalui tafsir, artikel, jurnal, buku,
skripsi, tesis, dan berbagai literatur terkait.

b. Teknik Pengumpulan Data

16 Someya Yoshimichi, “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang
Kesusahan”, (Laporan Makalah Penelitian), 2001.

25



Metode pengumpulan data adalah langkah-langkah yang akan penulis gunakan untuk
memperoleh data penelitian secara sistematis. Dalam penelitian ini penulis
menggunakan data studi literatur dan dokumen yang sudah ada sebelumnya.

c. Sumber Data

Adapun sumber data yang penulis gunakan dalam penelitian ini adalah:

a. Data Primer: Q.S. Ar-Ra’d (13): 11 dan tafsir Al-Mishbah. Dalam menguraikan
pemikiran Ki Ageng Suryomentaram, penulis menggunakan naskah primer
berupa Kawruh Jiwa: Wejanganipun Ki Ageng Suryomentaram 2.

b. Data Sekunder: merupakan data yang diperoleh sebagai pelengkap data primer,
baik dalam buku, jurnal, skripsi, artikel, dan lain-lain. Data tersebut adalah buku
Nanik Prihatanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman, jurnal
yang ditulis oleh Abdul Kholik dan Fathul Himam, “Konsep Psikoterapi Kawruh
Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”, buku yang ditulis Afthonul Afif berjudul
Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa pada bab 4
halaman 83 “Mawas Diri Sebagai Sumber Pengetahuan Pribadi”, skirpsi yang
disusun oleh Sausan Fajriyati “Analisis Karakteristik Introver Menurut
Pandangan Susan Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11,
laporan makalah penelitian pada 2001 “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk
Menyelamatkan Manusia yang Sedang Menghadapi Kesusahan™ yang ditulis
Someya Yoshimichi, dan buku yang ditulis Afthonul Afif, Bandung Mawardi,
dkk., “Rasio Sebagai Pedoman, Rasa Sebagai Acuan: Konseptualisasi dan

Aktualisasi Filsafar Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram”.

E. Analisis Data
Teknik analisis data yang digunakan penulis dalam menganalisis data adalah
deskriptif. Teknik ini akan menguraikan Kawruh Jiwa bab Mawas Diri dan

menemukan relevansi atau kesamaan yang berimplikasi melalui tafsir Al-Qur’an.

26



Secara oprasional peneliti akan melakukan kajian dengan langkah-langkah

sebagai berikut:

1.

o o~ w

Mencari dan menentukan masalah yang akan dibahas tentang Kawruh Jiwa dan
Q.S. Ar-Ra’d (13): 11

Menghimpun makna-makna tersirat terkait mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d (13):
11 untuk kemudian mencari relevansi dengan pemikiran Ki Ageng
Suryomentaram bab Mawas Diri.

Mengkaji azbabun nuzul dari Q.S. Ar-Ra’d (13): 11

Data-data tersebut kemudian diolah dengan menggunakan metode analisis
Menyusun pembahasan sesuai karangka teori penelitian

Memperkaya pembahasan dengan memberi tambahan data yang menyangkut
dengan obyek penelitian

Kesimpulan dan hasil penelitian.

F. Sistematika Pembahasan

Penelitian ini terdiri dari lima bab I-V. Pada bagian ini peneliti akan menguraikan

secara abstraktif bab-bab tersebut. Adapun gambaran umum pada I-V dalam penelitian ini

sebagai berikut.

Bab I, berisi pendahuluan atau latar belakang masalah, topik kajian, tujuan,

signifikansi, metodologi, dan telaah kepustakaan. Bab pertama sangat penting untuk melihat

secara general bagaimana konstruksi pembahasan dalam penelitian ini akan dilakukan.

Bab 11 akan menguraikan secara teoritis gagasan-gagasan Ki Ageng Suryomentaram

terkait Kawruh Jiwa secara umum dan mawas diri secara khusus. Pada bagian ini juga

menjelaskan ragam tafsir terkait Q.S. Ar-Ra’d (13): 11. Bab ini penting sebagai acuan teori

dalam meneliti relevansi kedua pokok bahasan yang akan diteliti pada bagian-bagian

selanjutnya.

27



Bab I11 berisi pembahasan terkait gambaran historis terkait Ki Ageng Suryomentaram
dan pemikiran-pemikirannya, terlebih terkait Kawruh Jiwa. Selanjutnya bab ini juga
membahas latar belakang dan isi secara general terkait tafsir Al-Mishbah. Bagian-bagian

pada bab ini penting untuk memehami latar historis Kawruh Jiwa dan tafsir Al-Misbah.

Bab IV bab ini adalah fokus kajian di mana pembahasan mendalam berdasar analisis
atas mawas diri dan tafsir Al-Misbah untuk menjawab rumusan masalah. Bab ini akan
menyajikan Relevansi antara mawas diri dalam Kawruh Jiwa dengan Tafsir al-Qur’an Surah
Ar-Ra’d (13): 11.

Bab V adalah pemungkas dari semua pembahasan dan penelitian pada bab-bab
sebelumnya. Bab ini berisikan kesimpulan bahasan penelitian dan saran untuk para peneliti

selanjutnya.

28



BAB I1

GAMBARAN UMUM TAFSIR AL-MISBAH dan Q.S. AR-RA’D [13]: 11

A. Tafsir Al-Mishbah

1. Biografi Penulis

M. Quraish Shihab lahir pada 16 Februari di Kabupaten Si Dendeng Rampang,
Sulawesi Selatan. Kota ini terletak 190 km dari Kota Ujung Pandang. la berasal dari
keturunan Arab yang memiliki latar belakang pendidikan yang kuat. Dibesarkan dalam
lingkungan keluarga yang menganut Islam dengan taat. Pada usianya sembilan tahun ia
bahkan sudah mengajar. Ayahnya bernama Abdurrahman Shihab yang merupakan sosok
pembentuk kepribadian bahkan keilmuannya kelak. Pendidikan yang ia tamatkan di Jakarta,
Jamiyyah al-Khair, tercatat sebagai sebuah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia.
Selain itu, ayahnya adalah seorang guru besar di bidang ilmu Tafsir dan pernah menjabat
rektor Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alaudin Ujung Pandang dan juga ikut mendirikan
Universitas Muslim Indonesia di Ujung Pandang.’

Peran ibu M. Quraish Shihab juga tidak kalah penting dalam membentuk karakter dan
kepribadian beliau. Ibunya mendorong anak-anaknya untuk bersemangat belajar agama.
Dorongan ini menjadi motivasi terhadap pemahaman keislaman yang selama ini beliau
peroleh.® Dengan latar belakang keluarga yang sangat menekankan kedisiplinan dalam
segala hal, menjadi wajar jika kecintaan serta minat terhadap ilmu-ilmu keislaman sangat
kuat.

M. Quraish Shihab memulai pendidikan pertamanya di kampung halaman di Ujung
Pandang, kemudian dilanjutkan pendidikan menengahnya di Dar al-Hadist al-Fighiyyah.
Pada 1958, beliau berangkat ke Kairo Mesir untuk meneruskan studinya di Al-Azhar dan

17 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1999) h. V.
18 Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1999) h. VII.

29



pada 1967 meraih gelar Lc. (S1) pada Fakultas Ushuluddin Jurusan Tafsir Hadist Universitas
Al-Azhar. Kemudian Quraish Shihab studinya di fakultas yang sama hingga pada 1969
meraih gelar MA di bidang spesialisasi Tafsir Al-Qur’an dengan judul penelitian al-/"Jaz al-
Tasyri’ li AI-Qur’an al-Karim. Pada 1980 beliau kembali melanjutkan pendidikannya di
universitas yang sama dan menulis disertasi berjudul Nazm al-Durar li al-Baga’l Tahqiq wa
Dirasah sampai pada 1982 meraih gelar doktoral di bidang studi ilmu-ilmu Al-Qur’an

dengan predikat Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula atau peringkat pertama.*®

Pada 1984, M. Quraish Shihab kembali ke Indonesia untuk kemudian mengajar di
Fakultas Ushuluddin dan Program Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Bahkan
beliau dipercaya menjadi rektor di universitas tersebut pada 1995, satu jabatan yang
memberikan peluang realisasi gagasan-gagasannya, salah satu di antaranya adalah mengkaji
Al-Qur’an melalui berbagai disiplin keilmuan yang melibatkan ilmuwan dari berbagai bidang

spesialisasi untuk mengungkap petunjuk-petunjuk Al-Qur’an secara komprehensif.?°

Jabatan lainnya yang berada di luar akademik adalah menjadi Ketua Majlis Ulama
Indonesia (MUI) pada 1984 dan sebagai anggota Lajnah Pentashih Al-Qur’an Departemen
Agama sejak 1989, hingga menjabat sebagai Menteri Agama di era akhir pemerintahan Orde
Baru sampai pada 17 Februari mendapat amanah sebagai Duta Besar Indonesia di Mesir.?
Meskipun kesibukan yang begitu padat, beliau tetap meluangkan waktu untuk menuliskan
gagasannya. Karya-karya yang telah terbit menjadi buku yang berkenaan dengan Al-Qur’an
di antaranya adalah:

1. Tafsir Al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984)
2. Filsafat Hukum Islam (1987)
3. Mahkota Tuntunan Ilahi: Tafsir Surat Al-Fatihah (1988)

19 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 14.

20 Kasmantoni, “Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab Studi Analisis Semantik”
Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. (2018). h. 31.

21 Kasmantoni, “Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab Studi Analisis Semantik”
Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. (2018). h. 33.

30



4. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peranan Wahyu dalam Kehidupan

Masyarakat (1994)

Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994)

Lentera Hati: Kisah dan Hikmah (1994)

Wawasan Al-Qur’an: Tafsir [jmali atas Berbagai Persoalan Umat (1996)

Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997)

Tafsir Al-Qur’an Al-Karim: Tafsir Surat-Surat Pendek Berdasarkan Urutan

Turunnya Wahyu (1997)

10. Mukjizat Alquran Ditinjau dari Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat limiah,
dan Pemberitaan Ghaib (1997)

11. Menyingkap Ta’br Illahi: al-4sma’ al-Husna dalam Perspektif Alquran
(1998)

12. Tafsir Al-Mishbah (2001)

© o N o O

2. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Mishbah
Judul lengkap dari karya monumental Prof. Quraish Shihab ini adalah Tafsir Al-
Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Karya ini diberi nama “Al-Mishbah”

karena dilatarbelakangin oleh ayat 35 surat An-Nur??:

B wl ow BE /&'2’4/ 3 wo oAy a0 T owe PRV A 1 .eia, B s % 58
55 L8 G hridiants) o plalpiias s 380 o e ¥l gt 35 4
o B0 e e 336 At T S 1 0 ) K 5 s i Y 5 5 5 1 64
e ot S Hge WA JEN ) & e 5LEg s

“Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi. Perumpamaan cahaya Allah, adalah
seperti sebuah lubang yang tak tembus, yang di dalamnya ada pelita besar. Pelita itu di
dalam kaca (dan) kaca itu seakan-akan bintang (yang bercahaya) seperti mutiara, yang

22 Afrizal Nur, Tafsir Al-Mishbah dalam Sorotan: Kritik Terhadap Karya Tafsir M. Quraish Shihab.
(Sleman: SUKA PRESS, 2018.) h. 2.

31



dinyalakan dengan minyak dari pohon yang berkahnya, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh
tidak di sebelah timur (sesuatu) dan tidak pula di sebelah barat(nya), yang minyaknya (saja)
hampir-hampir menerangi, walaupun tidak disentuh api. Cahaya di atas cahaya (berlapis-
lapis), Allah membimbing  kepada cahaya-Nya siapa yang dia  kehendaki,
dan Allah memperbuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia, dan Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu.”

Prof. Quraish Shihab menyamakan hidayah Allah yang diberikan kepada hambanya
bagaikan Al-Mishbah (pelita yang berada di dalam kaca). Cahayanya menerangi hamba-
hamba yang beriman. Kata “Pesan” mempunyai makna bahwa Al-Qur’an adalah wahyu
Allah yang memiliki kandungan sebagai petunjuk, sedangkan “Kesan” memiliki makna
bahwa kitab tafsir ini memiliki kesan-kesan atas nukulan dari berbagai mufasir di zaman dulu
dan sekarang. Sementara makna “Keserasian” sebagai representasi dari makna munasabah

antara satu ayat dengan ayat lain, antara satu surah dnegan surah lainnya.?®

Faktor-faktor yang mendorong Quraish Shihab menuliskan Tafsir Al-Mishbah adalah
pertama, keinginan menolong banyak orang untuk memahami dan merenungkan nilai-nilai
Al-Qur’an. Kedua, mampu menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman dan petunjuk hidup yang
penuh dengan lika-liku dan godaan. Ketiga, sebagai respons atas adanya kebaruan cara
pandang yang dicetuskan ulama-ulama yang tersebar di penjuru Indonesia. Keempat,
menjawab kritik banyak ulama atas sistematika tafsir Al-Qur’an. Padahal di dalam
sistematika tersebut terdapat keistimewaan-keistimewaan antara ayat dan surat. Kelima,
sebagai respon atas kefakuman para mufasir di Indonesia untuk meluangkan waktu
menuliskan Kitab tafsir yang baru, terhitung sudah 30 tahun sejak Tafsir Al-Azhar oleh Buya

Hamka.?*

Tafsir Al-Mishbah dikerjakan ketika Quraish Shihab menjadi Duta Besar RI untuk
Mesir pada 1999 sampai 2001. Beliau menulis tafsir tersebut pada 18 Juni 1999 dan rampung

pada 5 September 2003 di Indonesia. Melalui karyanya, beliau mencoba menawarkan corak

23 Muh. Najib, Studi Krtis Tafsir Al-Mishbah (Malaysia: Pusat Penerbitan dan Percetakan, 2009). h.
10.

24 Miftahuddin Kamil, “Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi”, Tesis
Universitas Malaya, Malaysia. (2007) H. 127.

32



baru dalam metode tafsir Al-Qur’an sekalipun menggunakan metode tahlili (analitik). Dalam
metode ini, beliau tidak mengikuti urutan mushaf, akan tetapi sesuai urutan waktu turunnya
surat-surat. Namun, untuk surat Al-Fatihah beliau tetap menaruhnya pada bagian pertama

penafsiran.?®

Kecenderungan Tafsir Al-Mishbah adalah dimensi intrepretasi akal atau ijtihab dalam
menafsiri ayat-ayat atau surat-surat. Dalam metode tafsir yang digunakan Quraish Shihab
adalah tafsir bi al-ra’yi. Namun beliau tetap menggunakan pendekatan tafsir bi al-ma thur
atau penjelasan dari ayat lain dan hadis nabi digunakan sebagai penguat dari ijtihadnya.
Problem umat Islam atas masalah-masalah kehidupan dijelaskan Quraish Shihab dengan
berusaha memberikan solusi. Sedangkan dilihat dari pendeketan yang digunakan, Quraish
Shihab menggukana dua pendekatan sekaligus, yakni tekstual dan kontekstual. Namun bila

dilihat lebih jauh muncul kandungan dari makna pertama.®

Sebelum menafsirkan ayat-ayat al-Quran, Quraish Shihab terlebih dahulu
menjelaskan mengenai surat yang akan ditafsirkan sebagai pengantar untuk memasuki syarat
tersebut. Cara ini dilakukan ketika akan menafsirkan pada setiap surat. Pengantar tersebut
berisi sebagai berikut:

a. Keterangan jumlah ayat dan tempat turunnya surat

b. Penjelasan mengenai penamaan surat, nama lain surat, serta alasan mengapa
diberi nama demikian

c. Penjelasan mengenai tujuan utama surat

a. Munasabah antara surat sebelumnya dan sesudahnya

b. Keterangan mengenai nomor surat berdasarkan urutan mushaf dan turunnya,
disertai nama-nama surat yang turun sebelum atau sesudah serta munasabah

dari surat-surat tersebut

25 Afrizal Nur, Tafsir Al-Mishbah dalam Sorotan: Kritik Terhadap Karya Tafsir M. Quraish Shihab.
h.7.
26 M. Ulinnuha, Rekonstruksi Metodologi Kritik Tafsir, (Jakarta: Arruz Media, 2015), h. 215.

33



c. Keterangan ashab al-nuzul surat, jika memiliki.

Kegunaan mengenai penjelasan yang diberikan oleh Quraish Shihab diatas bertujuan
untuk memberikan pemahaman tentang poin-poin penting yang terkandung didalam surat
tersebut sebelum lebih jauh membaca tafsirnya. Tahap selanjutnya adalah mengelompokkan
ayat-ayat kedalam kelompok kecil yang mana dalam ayat tersebut masih terdapat keterkaitan.
Sehingga akan terlihat sebuah tema-tema dari kelompok ayat-ayat tersebut. Dalam kelompok
ayat tersebut kemudian Quraish Shihab menuliskan ayat-ayat yang mempunyai keterkaitan
dan kemudian diterjemahkan secara harfiah dalam bahasa Indonesia. Penjelasan mengenai
kata kunci ini sangatlah penting untuk membantu pemahaman ayat serta keterangan
munasabah antar ayat juga dijelaskan. Pada akhir setiap penjelasan surat Quraish Shihab
selalu memberikan sebuah kesimpulan kandungan pokok dari surat tersebut. Akhirnya,
Quraish Shihab selalu menyantumkan kata Wa Allah A’lam sebagai penutup. Karena pada
dasarnya Allah-lah yang maha mengetahui firman-Nya tersebut, sedang manusia hanya bisa

berusaha menafsirkannya saja yang tak luput dari kesalahan.?’

27 Mahfudz Masduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab: Kajian atas Amtsal Al-Qur’an
(‘Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012) h. 20-24.

34



B. Tafsir Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11
1. Kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11
Q.S. Ar-Ra’d merupakan salah satu surah Makkiyah dalam Alquran. Surah tersebut
merupakan surah ke-13 dalam Alquran, sedangkan urutan perwahyuannya adalah yang ke
96. Surah ini dinamakan “Ar-Ra’du” yang berarti “guruh”, sebagaimana tercantum di dalam
ayat ke-13 yang artinya, “Dan guruh itu bertasbih sambil memuji-Nya”. Surah ini berjumlah
43 ayat dan berisi tentang akidah. Isi yang terpenting dari surah ini adalah bahwa bimbingan
Allah kepada makhluk-makhluk-Nya berhubungan erat dengan hukum sebab-akibat. Bagi
Allah balasan dan hukuman merupakan akibat dari ketaatan atau keingkaran terhadap

perintah dan hokum-Nya.?®

Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 berbicara tentang perubahan sosial, bukan perubahan individu.
Ini dipahami dari penggunaan kata qoum/masyarakat. Selanjutnya dari sana dapat ditarik
kesimpulan bahwa perubahan sosial tidak dapat dilakukan oleh seorang manusia saja.
Memang, boleh saja perubahan bermula dari seseorang, yang ketika ia melontarkan dan
menyebarluaskan ide-idenya, diterima dan menggelinding dalam masyarakat. Di sini ia
bermula dari kepribadian dan berakhir pada masyarakat. Pola piker dan sikap perorangan itu
“menular” kepada masyarakat luas, lalu sedikit demi sedikit “mewabah” kepada masyarakat

luas. 2°

Pada penelitian ini, penulis akan memfokuskan pada penggalan surah Ar-Ra’d ayat
11 yang berbunyi:
o A e R e g 45 o 0

Blasiebl G150 B 3k G5 Y @ )
5 oom ctisd o5 b Ug e A0 550 56 15t p35 4T 51

Artinya: “Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran

28 Susan Fajriyati, ”Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan Cain dan Relevansinya
dengan QS. Ar-Ra’du”, Vol. 2. No. 1. (2021)
29 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6, (Jakarta: Lentera Hati, 2013) h. 572.

35



dari depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Artinya: Sesungguhnya
Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri
mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat
menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.”.*°

Dalam ayat tersebut, dijelaskan bahwa Allah menugaskan kepada beberapa mailaikan
untuk selalu mengawasi (mengikuti) manusia secara bergiliran, baik di depan (muka)
maupun di belakangnya. Dalam pada itu, tidak ada sesuatu pun di muka bumi ini yang
terlepas dari pengamatan Allah Swt melalui para malaikat-Nya. Selain itu, juga dijelaskan
bahwa Allah Yang Maha Kuasa tidak akan mengubah keadaan suatu kaum, dari satu kondisi
ke keadaan kondisi yang lain dalam hal pemikiran dan mental. Andaikata Tuhan
menghendaki keburukan bagi suatu kaum maka tidak ada penghalang apa pun yang dapat

memberhentikan Kekuatan-Nya. Sebab, tidak ada pelindung selain Dia.

Dalam tafsirnya, Quraish Shihab mengatakan bahwa setiap orang harus menjalankan
segala sesuatu dengan penuh kesungguhan supaya mendapatkan hasil yang optimal. Dengan
begitu, Allah akan merubah keadaannya menjadi lebih baik. Sebaliknya, jika keadaan buruk
yang terjadi atau menimpa seseorang diakibatkan oleh perbuatannya sendiri, kecuali orang
tersebut mau merubah keadaannya. Karena setiap proses adalah gambaran dari hasil yang
akan diperoleh. Penggunaan kata ‘“qoum”, juga menunjukkan bahwa hukum ke-
masyarakatan ini tidak hanya berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama
tertentu, tetapi ia berlaku umum, kapan dan di mana pun mereka berada atau tinggal.
Selanjutnya karena ayat ini berbicara tentang kaum, maka ini berarti sunnatullah (ketentuan
Allah) yang dibicarakan ini berkaitan dengan kehidupan duniawi, bukan ukhrawi.

Pertanggungjawaban pribadi baru akan terjadi di akhirat kelak.3

Ayat tersebut juga berbicara tentang dua pelaku perubahan. Pelaku yang pertama
adalah Allah, yang mengubah nikmat yang dianugrahkan-Nya kepada suatu masyarakat, atau
bahkan katakanlah sisi luar/lahiriah masyarakat. Sedangkan pelaku kedua adalah manusia,
dalam hal ini masyarakat yang melakukan perubahan pada sisi dalam mereka atau dalam

% Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11.
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6. h. 572.

36



istilah di atas (ma bi anfusihim) “apa yang terdapat dalam diri mereka. Perubahan yang terjadi
akibat campur tangan Allah atau yang diistilahkan oleh ayat di atas dengan (ma bigaumin)
menyangkut banyak hal, seperti kekayaan dan kemiskinan, kesehatan, dan penyakit.
Sehingga bisa saja ada di antara anggotanya yang kaya, tetapi jika mayoritas miskin, maka

masyarakat tersebut dinamai masyarakat miskin, demikian seterusnya.

Selain itu, ayat tersebut juga menekankan bahwa perubahan yang dilakukan oleh
Allah, haruslah didahului perubahan yang dilakukan oleh masyarakat menyangkut sisi dalam
mereka. Tanpa perubahan ini, mustahil akan terjadi perubahan sosial. Karena itu boleh saja
terjadi perubahan penguasa atau bahkan sistem, tetapi jika sisi dalam masyarakat tidak
berubah, maka keadaan akan tetap bertahan sebagaimana sediakala. Jika demikian, sekali
lagi perlu ditegaskan bahwa dalam pandangan Alquran yang paling pokok guna keberhasilan
perubahan sosial adalah perubahan sisi dalam manusia, karena sisi dalam manusialah yang
melahirkan aktivitas, baik positif maupun negatif, dan bentuk, sifat serta corak aktivitas itulah
yang mewarnai keadaan kaum atau masyarakat, apakah itu positif atau negatif. *> Dalam hal
ini, Allah tidak akan mengubah nikmat atau bencana, kemuliaan atau kerendahan, kedudukan
atau kehinaan kecuali jika orang-orang itu mau mengubah perasaan, perbuatan, dan
kenyataan hidupnya sendri. Maka, Allah akan merubah keadaan dirinya sesuai dengan

perubahan yang terjadi dalam diri dan perbuatannya.®

Ayat ini juga membahas tentang kekuatan dan akal budi yang dianugrahkan oleh
Allah kepada manusia sehingga dapat bertindak dan mengendalikan dirinya sendiri dalam
batasan yang ditentukan Allah. Maka, manusia diwajibkan oleh Allah untuk berikhtiar dalam
menentukan garis hidupnya. Manusia diberi akal untuk mempertimbangkan hal-hal baik dan

buruk juga tenaga untuk mencapai keinginan.3* Dalam tafsir tersebut dapat disimpulkan

32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Jilid 6. h. 573.

33 Sayyid Quthb, Tafsir fi Zhilalil-Quran Jilid 7, terj. As’ad Yasin, dkk, (Jakarta: Gema Insani Press,
2003), h. 38.

3 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar Jilid 5, (Singapiura: Pustaka Nasional PTE
LTD, 1898), h. 556.

37



bahwa Allah telah memberi anugrah dan kenikmatan pada setiap manusia, namun perilaku
manusia dapat menghilangkan nikmat tersebut menjadi sebuah keburukan.®

Dalam tafsir lain dijelaskan bahwa Alla tidak akan mengubah keadaan baik manusia
sampai mereka menjadi tidak bersyukur. Ketika manusia mulai tidak menaati Allah, barulah
Allah akan mengubah kenikmatan yang mereka dapatkan dengan menghendaki kemalangan
maupun kehancuran.3® Seperti dalam Tafsir Jalalain yang menafsirkan bahwa ayat ini
menceritakan perilaku yang sebagaimana dilakukan oleh orang-orang kafir Makah. Berbagai
makanan dilimpahkan kepada mereka, sehingga mereka tidak kelaparan, diamankan pula dari
rasa taku, kemudian diutuslah kepada mereka nabi yang membawa peringatan. Kesemuanya

itu dibalas mereka dengan kekafiran.%’

Sedangkan Ibnu Katsir menafsirkan ayat ini dengan perbuatan adil dalam hukum.
Ketentuan nikmat yang diberikan kepada suatu kaum tidak dicabut sehingga kaum tersebut
menggantinya dengan kekufuran, sebagaimana dahulu Allah mencabut kenikmatan yang
diberikan kepada Raja Fir’aun akibat dari kekufurannya. Padahal, secara fitrah manusia
telah dibekali atau dianugrahi Allah berbagai kenikmatan (baca: kemampuan, keahlian,
pengetahuan, dan ketrampilan tertentu). Ini merupakan modal besar bagi setiap individu
untuk mengembangkan perubahan pada diri, karena pada hakikatnya manusia lahir dalam
keadaan menjadi manusia yang berpotensi. *° Dengan demikian, perintah melakukan
perubahan sosial merupakan tanggung jawab personal (fardhu ‘ain) seluhur lapisan
masyarakat, yakni siapa saja yang mempunyai kepekaan sosial dalam menganalisis

ketimpangan, atau dalam Islam dikenal amar ma ruf nahi munkar.

% M. H. Masyitoh, “Manajemen Mutu Pendidikan Perspektif QS. Ar-Ra’du Ayat 11 dan
Implementasinya dalam Pengelolaan Madrasah”, Jumpa, Vol. 1. No. 1, h. 45.

% Abdullah lon Abbas, Muhammad Al-Firuzabadi, Tanwir al-Migbas min Tafsir Ibn ‘Abbas,
(Amman: Royal Aal al-Bayt Institute for Islamic Thought, 2007), h. 259.

37 Jalaludin Al-Mahalli dan Jalaludin Asy-Suyuthi, Tafsir Jalalain, alih bahasa oleh Bahrun Abu
Bakar, Jilid 2 (Bandung : Sinar Baru Al Gesindo, 2012), h. 732.

38 |bnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, alih bahasa oleh H. Salim Bahreisy, Jilid 4 (Surabaya: PT Bina limu,
2005), h. 618.

39 Harun Nasution, Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, (Jakarta : Bulan
Bintang, 2001), h. 54.

38



Salah satu kandungan terpenting dalam Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 adalah tentang konsep

perubahan masyarakat (at-taghyir) dengan memberi proses atau peran kepada manusia

sebagai pelaku perubahan, baik manusia sebagai totalitas (personal) maupun sebagai bagian

dari komunitas (komunal) yang mengarah pada gerakan sosial dan mampu menggerakkan

masyarakat menuju sebuah tata nilai yang ideal.*° Ketentuan baru akan terjadi setelah

perbuatan manusia atau perubahan pada diri mereka sendiri. Perubahan diri mereka itu, dapat

berarti perubahan dari perbuatan yang baik (al-ahwalat al-jamilah) menuju perbuatan keji

dan maksiat (al-ahwal al-gqabihah wa al-ma 'asi) atau sebaliknya, dalam arti dari kemaksiatan

menuju kepada ketaatan.*

Dengan uraian kandungan Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11 yang sudah penulis sebutkan di atas,

dapat diambil kesimpulan bahwa:

a.

Allah tidak akan mengabaikan segala perbuatan umat manusia. Dengan
demikian, setiap kehendak, sikap, dan upaya manusia senantiasa diawasi
oleh Allah;

Allah baru akan mengubah keadaan manusia dalam suatu kaum
tergantung dari upaya manusia (personal atau pribadi) dalam mengubah
keadaan. Dengan demikian, perlu adanya pendewasaan sikap atau
kesadaran yang sungguh-sungguh untuk mewujudkan suatu keadaan
tersebut;

Nikmat yang diberikan Allah kepada makhluk-Nya tidak akan pernah
terputus selama manusia tidak mengkufuri nikmat tersebut. Justru Allah

akan mengubah nasib hambanya semakin baik.

Dari ketiga kesimpulan di atas, dengan demikian, kita perlu menguatkan kesadaran

akan perlunya mengubah sikap negatif demi tujuan kebaikan pada segala aspek ‘wubudiyah

dan ‘amaliyah. Setelah ini bisa dilakukan maka Allah akan menghendaki perubahan takdir

40 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi, (Bandung: Mizan, 2002). h. 129.
4 Tafsir al-Mawardi.

39



buruk menjadi baik. Paling tidak ada tiga aspek yang dibutuhkan dalam revolusi mental, (1)
nilai-nilai yang dianut dan dihayati oleh manusia, (2) iradat atau tekad dan kemauan keras
untuk mewujudkan nilai-nilai keras yang dianut dan dihayati, serta (3) kemampuan yang

terdiri dari kemampuan fisik dan non-fisik.*?

42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, (Tangerang:
Lentera Hati, 2017), h. 59.

40



BAB 111

KAWRUH JIWA SURYOMENTARAM

C. Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram

1. Biografi Penulis dan Latar Belakang Penulisan Kawruh Jiwa
Ki Ageng Suryomentaram lahir pada 20 Mei 1892 di Keraton Yogyakarta. Dia adalah
anak ke-55 Sultan Hamengku Buwono VII dari ibu bernama B.R.A. Retnomandoyo, istri
golongan kedua (garwo ampeyan) Sultan dan putri Patih Danurejo V1. Di usia 18 tahun dia
diangkat menjadi seorang pangeran yang membuat namanya berubah dari Bendoro Raden
Mas Kudiarmaji menjadi Bendoro Pangeran Harya Suryomentaram. Dia sempat meminta
ayahnya unruk membatalkan gelar kepangeranannya itu karena alasan yang baru diketahui

lebih jelas di kemudian hari, meski sang ayah menolak mentah-mentah permintaan tersebut.*?

Setelah pengangkatannya itu, Ki Ageng mengalami kekacauan batin yang hebat. Dia
sering menyepi hingga berbulan-bulan di rumah kakeknya, Patih Danurejo VI, untuk
menenangkan diri. Berbarengan dengan kondisi batinnya yang memburuk itu, sang kakek
diberhentikan dari tugas-tugasnya sebagai seorang patih dan ibunya diceraikan oleh
Hamengku Buwono VII. Namun, peristiwa yang paling membuat batinnya terguncang adalah

kematian istrinya setelah melahirkan anak laki-laki mereka.*

Keaadan Keraton Yogyakarta di masa Suryomentaram muda adalah puncak
kemakmurah keranton. Ki Ageng memperoleh pendidikan dari kompeni Belanda, dan
merupakan generasi pertama yang mengenyam pendidikan modern. Setelah tamat dari
pendidikan tersebut, Kudiarmaji kecil belajar di sekolah Srimanganti yang berada di dalam
kompleks keraton, yang ilmu pendidikannya kurang lebih hampir sama dengan pendidikan
sekolah dasar. Salah satu gurunya di sekolah tersebut adalah Ki Pronowidigdo®®

43 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 25.
4 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 50.
4 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa.

41



Setelah lulus, kemudian dilanjut dengan mengikuti kursus Klein Ambtenaar (pegawai
sipil usia muda), dan Ki Ageng diangkat menjadi tenaga administrative di Residen
Yogyakarta. Ki Ageng Suryomentaram menjalani profesi tersebut selama 2 tahun dan dia
turut juga belajar bahasa Belanda, bahasa Arab untuk mendalami pelajaran agama dan bahasa
Inggris untuk menguatkan kemampuannya di pendidikan formal.“® Beliau juga belajar
kepada K.H. Ahamad Dahlan, tokoh pendiri Muhammadiyah, bahkan menjadi murid

kesayangan.

Ki Ageng Suryomentaram marasakan kejumudan terhadap kehidupan keraton.
Aktivitas keraton yang ditemuinya hingga memasuki remaja adalah interaksi ndoro abdi. Ki
Ageng hanya menjumpai “yang disembah”, “yang dihiba”, dan “yang diperintah”.
Kegelesihan inilah yang membuat Ki Ageng merasakan ketidakbahagiaan dalam hidup. Dla
belum bertemu dengan orang-orang dalam arti yang otentik, dia selama ini hanya bertemu
dengan orang-orang dalam perangkap topeng di lingkungan keraton.*’

Perasaan ketidakbahagiaannya dimulai ketika pada suatu waktu Ki Ageng
Suryomentaram terkesime ketika menyaksikan petani menggarap sawah. Dari jendela kereta
api yang mengantarnya ke pesta perkawinan di Keraton Surakarta, dia menganggap bahwa
pekerjaan tersebut menyebabkan sakit punggung karena mbungkak mbungkuk tandur
(membungkuk-bungkuk untuk menanam), sementara orang-orang di lingkungan keraton
yang sering dilihatnya malah menikmati kehidupan yang mewah tanpa perlu susah payah
seperti itu. Namun, sebagaimana diungkap Prawirawiwara, temen dekat Sang Pangeran,
apakah petani tidak lebih bahagia ketimbang Sang Pangeran, yang hanya bisa meratapi
dirinya sendiri mengasihi mereka karena petani tersebut cukup puas sudah dengan hasil

sawah garapan mereka.*8

Pada 1921 Sultan Hamengku Buwono VII turun tahta dan penerusnya, Hamengku

Buwono VIII, mengizinkan Suryomentaram untuk meninggalkan istana. Sang Pangeran

46 Muniroh, 2017.
47 Nurhadi, 2002.
48 Nikmaturrohmah, 2016.

42



menolak tunjangan hidup yang ditawarkan oleh Belanda dan justru menerima tunjangan
pensiun yang jumlahnya jauh lebih kecil yang diberikan keraton kepadanya. Dengan hanya
sedikit kekayaan, dia meninggalkan keraton dan memilih tinggal di Desa Bringin, Salatiga,
untuk memulai hidup sebagai seorang petani. Pada 1925 dia menikah lagi dan reputasinya
sebagai seorang guru mulai tumbuh.*® Di Bringin inilah Kawruh Jiwa berkembang menjadi
sebuah ajaran yang utuh dan padu yang membuat masyarakat sekitar dan teman-teman Ki
Ageng mulai tertarik untuk mempelajari dan menjadi pengikutnya, makin lama makin

banyak hingga tumbuh menjadi perkumpulan yang menyebar dan solid.>°

Pada 1925 Ki Ageng Suryomentaram menikah lagi dengan Sri Suhartati, setelah
menduda kurang lebih 100 tahun dan reputasinya mulai tumbuh. Ki Ageng Suryomentaram
unik. Beberapa orang menganggap beliau sebagai seorang dukun dan banyak pula yang
meminta nasihat atau bantuan. Di Bringin pada suatu malam di tahun 1927, Ki Ageng

membangunkan istrinya kemudian berkata:

Bu, sudah ketemu yang kucari. Aku tidak bisa mati!” Ki Ageng melanjutkan,
“Ternyata yang merasa belum pernah bertemu orang, yang merasa kecewa dan tidak puas
selama ini, adalah orang juga, wujudnya adalah si Suryomentaram. Diperintah kecewa,
dimarahi kecewa, disembah kecewa, dimintai berkah kecewa, dianggap dukun kecewa,
dianggap sakit ingatan kecewa, jadi pangeran kecewa, menjadi pedagang kecewa, menjadi
petani kecewa, itulah orang yang namanya Suryomentaram, tukang kecewa, tukang tidak
puas, tukang tidak kerasan, tukang bingung. Sekarang sudah ketahuan. Aku sudah dapat dan
selalu bertemu orang, namanya adalah si Suryomentaram, lalu mau apa lagi? Sekarang

tinggal diawasi dan dijajagi.” (Suryomentaram, 2012)°*

49 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962. h. 52.
S0 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 27.
51 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962).

43



Ki Ageng Suryomentaram telah menemukan sumber-sumber masalahnya:
kebingungan antara diri yang aktif dan diri yang pasif. Dalam diri yang pasif inilah seseorang
menjadi mampu, dengan sekian risiko, mengakui dan merawat sesuatu dalam dirinya sendiri
hingga dapat mengatasi cobaan-cobaan atau godaan-godaan yang bersumber dari kehidupan
sehari-hari, dan dapat meraih “kebahagiaan sejati”. “Apa yang telah aku cari dan gagal aku
temukan adalah konsep tentang orang yang hanya eksis dalam angan-anganku.” Di titik inilah
ilmu kebahagiaan (Kawruh Jiwa) telah lahir. Ki Ageng Suryomentaram kemudian
menciratakan ini kepada sahabatnya, Ki Prawiro, orang pertama yang menerima kebenaran
tersebut, dan kemudian diikuti oleh para pengikut lainnya yang dari waktu ke waktu
jumlahnya makin bertambah.>?

Pada 1928, dalam bentuk sajak ia menulis Kawruh Bedja Sawetah atau Ajaran-
AJaran tentang Kebahagiaan Sejati. la kemudian sering memberikan ceramah kepada orang-
orang. Filsafat ini telah berkontribusi bagi perbaikan peradaban modern melalui perannya
sebagai budaya tandingan (counter culture) yang mampu mengontrol sifat otoritarianisme

dan materialisme yang berlebihan di dalam budaya modern.>?

Pada 1930 Ki Ageng Suryomentaram bersama sejumlah temannya mendirikan
Perkumpulan Kawula Ngajogjakarto (PKN) yang diketuai oleh Pangeran Suryodiningrat.
Perkumpulan ini merupakan sebuah gerakan yang berorientasi sosial dan kemanusiaan.
Perkumpulan ini, yang dikomandoi Pangeran Suryodiningrat dan sejumlah priyayi terpelajar,
setelah mendapat restu dari Hamengku Buwono VIII, merumuskan sebuah tujuan untuk
meningkatkan standar hidup para petani yang bekerja untuk kesultanan. Hingga pecah perang
pasifik, PKN dan sejumlah organisasi yang lahir waktu itu mengambil inisiatif-inisiati yang
sangat populer waktu itu dengan membela kepentingan para petani miskin di berbagai

tingkatannya.>*

52 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 22.

% Someya Yoshimichi, “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang
Kesusahan”, Laporan Makalah Penelitian (2001). h. 217-219.

54 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 23.

44



Pada pertemuan yanng diadakan tahun 1932 bersama Budi Utomo, Taman Siswa, dan
Muhammadiyah, PKN memprotes kebijakan Wilde Scholen Ordonnantie—sebuah
keputusan pemerintah kolonial yang memperkuat kontrol terhadap sekolah-sekolah lokal dan
membatasi jumlahnya. Pada pertemuan tersebut Ki Hajar Dewantoro melontarkan
gagasannya tentang pendidikan dan Ki Ageng menyampaikan prinsip-prinsip “ilmu
kebahagiaan”, ajaran yang memberi penckanan pada fakta bahwa semua manusia pada
dasarnya mencari kesejahteraan psikologis yang sama, di mana dampak dari pengalaman
tersebut kemudian akan membuat mereka mampu melihat semua orang dalam kedudukan

yang sama.>®

Untuk mencapai kedamaian, Ki Ageng Suryomentaram meninggalkan rumah dan
sawahnya di Bringin dan memutuskan kembali ke Yogyakarta, tempat di mana dia kemudian
mengabdikan hidup sepenuhnya untuk mengembangkan ajaran-ajaran filosofisnya hingga
kematian menjemputnya pada usia 70. Melalui selebaran telegram, Presiden Sukarno
mengirim ucapan belasungkawa, dan atas nama negara memberikan penghargaan yang

setulus-tulusnya untuk semua jasa Ki Ageng semasa hidupnya.>®

Suatu hari saat mengadakan ceramah di desa Sajen, Salatiga, Ki Ageng jatuh sakit
dan dibawa kembali ke Yogyakarta. Ki Ageng sempat dirawat di rumah beberapa hari tetapi
karena penyakitnya semakin parah maka dia dibawa ke rumah sakit. Selama di rumah sakit,
Ki Ageng masih sempat menemukan kawruh bahwa “puncak belajar Kawruh Jiwa adalah
mengetahui gagasannya sendiri.”®’ Ki Ageng sempat dirawah lama di rumah sakit, tetapi
karena tidak kunjung sembuh, ia pun pulang ke rumahnya di JI. Rotowijayan no. 22
Yogyakarta hingga pada 18 Maret 1962, Ki Ageng wafat. Beliau dimakamkan di Desa
Kanggotan, sekitar 7 km dari Kota Yogyakarta.®

5 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h.
24-25.

%6 Kus Sudyarsana, Kawruh Bedja dalam Mekar Sari. h. 6.

5" Rohman, 2016

%8 Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa. h. 15

45



Dr. Grangsang Suryomentaram, anak tertua Ki Ageng Suryomentaram,Ki Oto
Suastika, Ki Moentoro Atmosentono, Ki Joko Riyanto, dan yang lainnya telah merintis
usaha-usaha penerbitan karya-karya Ki Ageng untuk memperkenalkan secara lebih luas
kebijaksanaan yang dikembangkan oleh Ki Agen kepada masyarakat. Di Desa Pedan, Klaten,
Jawa Tengah, terdapat pusat pelatihan Kawruh Jiwa (Pasinaon Kawruh Jiwa), di mana Ki
Harsono, Ki Purwanto Subakir, dan teman-temannya mengembangkan usaha-usaha untuk
memberikan bantuan kepada orang-orang yang menderita akibat tidak bisa menyesuaikan
diri dengan kondisi yangn tidak stabil dalam kehidupan masyarakat kota seperti Jakarta,

kebangkrutan di bidang usaha, atau mereka yang kehilangan tujuan-tujuan hidup.®

2. Kawruh Jiwa

Kawruh Jiwa adalah pengetahuan mengenai jiwa. Jiwa sendiri adalah sesuatu yang
tidak kasat mata (intangible) namun keberadaannya diakui dan dapat dirasakan (saged dipun
raosaken). Oleh karena itu Ki Ageng juga mengatakan bahwa Kawruh Jiwa adalah ilmu
tentang ‘rasa’ (raos) atau kawruh raos. Kawruh Jiwa jelas bukan agama, bukan pula bukan
bersi kepercayaan terhadap sestuatu. Kawruh Jiwa bukan pelajaran tentang baik-buruk (dede
wulangan sae-awon). Dalam pelajaran Kawruh Jiwa juga tidak ada keharusan untuk
melakukan atau menolak sesuatu (dede lelampahan utawi sirikan). Belajar Kawruh Jiwa
adalah belajar mengenai jiwa dengan segala wataknya (meruhi jiwa lan sawateg-wategipun).
Inti pelajaran Kawruh Jiwa adalah belajar memahami diri sendiri secara tepat, benar, dan
jujur sebagai bekal untuk mampu memahami atau mengerti orang lain, serta alam

lingkungannya, sehingga seseorang dapat hidup dengan baik, damai, dan bahagia.®°

Pokok ajaran ilmu Kawruh Jiwa adalah tentang ‘yang tahu’ dan ‘yang diketahui’.
Ajaran ini berlaku untuk semua hal, tidak hanya ketika orang melihat gejala-gejala dan
benda-benda, namun juga ketika dia melihat dirinya sendiri. Mengetahui diri sendiri itu tidak

semudah mengetahui benda-benda, sebab apa yang terjadi dalam diri manusia tidak

% Someya Yoshimichi, “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan Manusia yang Sedang
Kesusahan”, Makalah. h. 220.
80 Ki Prasetyo Atmosutidjo, h. 1-2.

46



seluruhnya dapat ditangkap oleh pancaindra. Untuk itu, orang tidak hanya membutuhkan
kapasitas analitis, melainkan juga reflektif. Orang mudah saja melihat benda-benda,
menganalisisnya menurut wujud dan sifat lahiriahnya, namun bagaimana dengan membaca

gejala-gejala kejiwaannya yang tidak kasatmata?5!

Kawruh Jiwa yang kelahirannya sebenarnya kritik terhadap tendensi-tendensi
irasional dan klenik aliran-aliran kebatinan waktu itu, seringkali masih disalahpahami
sebagai aliran kebatinan. Sifatnya pun sama. Jika aliran kebatinanku dicela orang lain aku
akan marah, dan jika dipuji aku akan senang.®? Kawruh Jiwa adalah sesuatu konstitusi makna
dari suatu kesadaran manusia yang merupakan konversi dari suatu pengalaman sensual
kepada pengalaman konseptual.®® Kesadaran manusia adalah pokok dari proses produktivitas

keilmuan manusia yang merupakan mediator dari berbagai pengalaman-pengalaman.®*

Rasionalitas dalam pemikiran Ki Ageng merupakan rasionalitas reflektif, mencakup
dimensi indrawi yang ada di dalamnya. Potensi rasio manusia yang memiliki reflektif dan
intuitif. Ini sangat berbeda dengan rasionalitas Barat yang memiliki pola egosentris.
Rasionalitas tersebut berarti rasionalitas akomodatif yang menempatkan rasa orang lain
sebagai bagian tak terpisahkan dalam mencapai kebenaran dan kebahagiaan.®

Manusia hidup itu dipenuhi oleh keinginan-keinginan dengan tujuan untuk
mendapatkan kebahagiaan. Namun menurut Ki Ageng Suryomentaram sesungguhnya tidak
ada yang mutlak. Demikian disampaikan Ki Ageng dalam suatu pembukaan wejangan
tentang Kawruh Jiwa.

Salumahing bumi, sakurabing langit punika boten wonten barang ingkang pantes
dipun padosi kanti mati-matian, utawi dipun ceri-ceri dipun tampik kanti mati-matian.®

61 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 39.

62 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 59.

83 R. Keller, “The Sociology of Knowledge Approach to Discourse (SKAD)”, Human Studies 2011.

84 R. Keller, “The Sociology of Knowledge Approach to Discourse (SKAD)”, Human Studies 2011.

h. 44,

8 Ki Oto Suastika, Ki Ageng Suryomentaram, Falsafah Hidup Bahagia: Jalan Menuju Aktualisasi
Diri (Jakarta, PT. Grasindo, 2003) h. 1.

% Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 13.

47



Oleh karenanya, konsep mulur-mungkret dalam Kawruh Jiwa berlaku menjadi
sebuah hukum yang bersifat abadi, dahulu ada, sekarang ada, kelak pun ada. Kesediaan untuk
menerima keabadian mulur-mungkret memberikan perasaan tentram dan membuka peluang
bagi kehidupan dengan lebih terbuka menerima keadaan celaka yang sewaktu-waktu pasti

akan dijalani.

Ki Ageng Suryomentaram aktif memberikan ceramah-ceramah pada 1940-an dan
1950-an. Sekian ceramah itu kemudian kelak terbit menjadi buku dengan berbagai edisi. Inti
Idayu Press pernah menerbitkannya menjadi edisi 14 seri buku tipis. Serial itu diterbitkan
kembali dalam tiga jilid berjudul Ajaran-ajaran Ki Ageng Suryomentaram (1985-1986)
dengan penerjemah dan keredaksian Grangsang Suryomentaram juga berbagai wejangan
melalui publikasi majalah Dudu Kowe sejak tahun 1953. Pemimpin redaksi dijalankan oleh
komisi beranggotakan Ki Ageng Suryomentaram, Ki Prawirowiworo, Ki Pronowidigdo, dan
Ki Kartosumanto. Redaksi harian dijalankan oleh Sastrokarjono. Penamaan Dudu Kowe

mengandung arti kesediaan menerima-memahami egosentrisme orang lain.®’

Kawruh Jiwa memang mengedepankan raos (rasa) karena tidak seluruh aspek di
dunia ini mampu dicari penyelesaian masalahnya dengan akal pikiran saja. Kawruh Jiwa
mengandung ajaran “tepa salira” yaitu kesanggupa untuk berupaya mendayagunakan rasa,
kemampuan bertoleran dan berempati terhadap apa yang dialami dan dirasakan orang lain.
Kemampuan “mulat sarira” juga sangat ditekankan dalam Kawruh Jiwa, yaitu kemampuan

mawas diri atau mengoreksi diri sendiri secara benar dan tepat.®

Dalam Kawruh Jiwa orang lebih memberikan pekankan pada terhadapa rasa
(perasaan, jiwa) ketimbang mikir (berpikir), sebab berpikir atau nalar memberikan rintangan
kepada kebebasan manusia, sementara rasa sebagai sumber dari segala perasaan melahirkan

setiap pemikiran dan tindakan manusia ketika bekerja sama dengan karep (keinginan,

7 Bandung Mawardi, Ki Ageng Suryomentaram dalam Pandangan Sejumlah Tokoh Jawa
(Yogyakarta: Basabasi, 2019) h. 145.
8 Alimul Muniroh, h. 55.

48



hasrat).®® Yang sulit diketahui adalah tanggapan tentang orang, sebab orang bukan barang
mati, dia memiliki perasaan, jadi ketika berhubungan dengan orang itu artinya berhubungan
dengan rasa. Masalah yang paling sering mengemuka ketika kita berhubungan dengan orang
adalah kecenderungan kita untuk memperlakukan mereka layaknya barang-barang. Kita abai
bahwa mereka juga seperti kita, yang memiliki rasa, yang akan suka jika dibuat senang dan
benci jika dibuat susah. Kemudian, Kawruh Jiwa juga mengingatkan bahwa hal yang paling
sulit diketahui adalah tanggapan terhadap gagasan sendiri, sebelum kita sendiri tahu bahwa

antara yang menanggapi dan yang ditanggapi itu berbeda.”

D. Konsep Mawas Diri Ki Ageng Suryomentaram
1. Pengertian Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa
Kehidupan kejiwaan manusia tersusun dari rasa-rasa yang sangat banyak, rasa-rasa
ini muncul memiliki bentuk yang berbeda-beda, ada yang dangkal, dalam, dan sangat dalam.
Ki Ageng menyebutkan ada tiga kapasitas yang kita miliki ketika berhubungan dengan rasa-
rasa ini, yaitu memotret, menggagas (nganggit), dan mencipta (nyipta).”* Pengetahuan-
pengetahuan manusia bersumber dari ketiga cara memperoleh pengetahuan ini, meski ciri
dan proses pengetahuan yang dihasilkan oleh ketiganya berbeda. Pengetahuan yang benar
diperoleh melalui kapasitas memotret dan mencipta, sedangkan pengetahuan salah diperoleh

dari kapasitas menggagas dan mereka-reka. "2

Manusia memiliki kecenderungan menggagas dan mereka-reka suatu kejadian yang
ada di depannya maupun yang sudah terjadi. Jika diteliti secara seksama, catatan (baca:
pengalaman hidup) dan gagasan tersebut dapat menjerumuskan manusia pada pemahaman
yang salah atas suatu kebenaran, yaitu memahaminya sebagai suatu masalah dan perlu diubah

agar tidak menjadi kesulitan hidup. Ki Ageng Suryomentaram menawarkan metode untuk

% Someya Yoshimichi, Bagaimana Orang Mendapatkan Kebahagiaan Melalui Belajar Filsafat Ki
Ageng Suryomentaram. (Yogyakarta: Basabasi, 2019) h. 218.

0 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 71.

"1 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa Jilid | (Jakarta: CV Haji Masagung, 1990) h. 50.

2 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84.

49



meneliti diri secara seksama karena gagasan dan catatan manusia dapat menjadi sumber
permasalahan. Ki Ageng menyebut metode ini sebagai pengawikan pribadi (pengetahuan diri
sendiri), yaitu kemampuan seseorang memahami rasa sendiri dengan benar dan mampu
melihat bagaimana gerak-gerik rasa tersebut. Adapun pokok pengetahuan yang wajib
dimengerti adalah diri sendiri yang dapat merasakan apa saja, memikirkan apa saja, dan
menginginkan apa saja, sementara metode yang digunakan untuk membuat pengertian benar
atas diri sendiri adalah mawas diri.

“Tiyang punika asring kraos ribed jalaran boten ngertos dhateng awakipun
piyambak. Reribed wau saged udhar, yen tiyang punika ngertos dhateng awakipun
piyambak. Mila mangertos dhateng awakipun piyambak punika saged ngudhari pinten-
pinten reribed. Pangertos dhateng awakipun piyambak punika namanipun pangawikan
pribadi. Sarehne tiyang punika kadadosan saking jiwa lan raga, ing ngriki ingkang dipun
lembag namung bab jiwa. Dados pangawikan pribadi ing ngriki ateges pangawikan bab
jiwa. Sanajan jiwa punika boten kasatmata, nanging tiyang punika kraos, yen jiwa punika

wonten. Mila jiwa punika raos. Dados pangawikan pribadi ing ngriki ateges pangertos
dhateng raosipun piyambak.”

Mawas diri adalah metode “olah rasa” sebagai sarana latihan memilah-milah
(kudhari) rasa sendiri dan rasa orang lain untuk meningkatkan kemampuan menghayati rasa
sendiri dan rasa orang lain sebagai manifestasi tercapainya pertumbuhan dan perkembangan
‘manusia tanpa ciri’ yang bahagia sejahtera. Seseorang akan mencapai kondisi bahagia ini
ketika dia sanggup membebaskan dirinya dari keinginan-keinginan yang bersumber dari
catatan-catatan, sebuah keadaan stabil dan tidak terombang-ambing oleh berbagai keadaan

yang ada, sebuah keadaan yang tidak bergantung pada waktu, tempat, dan keadaan.

Mawas diri ditujukan untuk mengetahui kelebihan dan kelemahan yang dimiliki
dalam rangka mencapai ‘manusia tanpa ciri’ yang merupakan kesadaran yang lebih universal
dan bersifat altruistik. * Dalam mawas diri, terdapat usaha menjernihkan pikiran dan
penghayatan perasaan seseorang dalam usahanya untuk mengerti tanpa memberi penilaian

terhadap hal-hal yang diamati dalam perenungannya. Selain itu, melalui proses ini seseorang

8 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa Jilid 11 (Jakarta: CV Haji Masagung, 1990) h. 49.
" Wiwien Dinar, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal Penelitian
Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari 2012, hal. 20.

50



dapat mengubah situasi rutin yang penuh dominasi eksternal dan berlaku secara otomatis
menjadi kesadaran yang tidak otomatis. Dengan demikian, dapat diartikan bahwa dengan

mawas diri, seseorang akan menjadi lebih bahagia dan sejahtera kehidupannya. "

Kesejahteraan psikologis dimiliki oleh individu yang memiliki ketabahan dan
berhasil dalam melakukan mawas diri.”® Dalam Kawruh Jiwa, mawas diri sebagai bagian
dari ngudari reribet (menyelesaikan persoalan), tidak dapat dikatakan sebagai keterampilan
teknis mentalistik sebagaimana dalam konsep behavioristik. ”” Namun demikian, mawas diri
mampu menjaga suatu keseimbangan emosi dan dapat memberi peningkatan pengembangan
ke arah dimensi yang lebih tinggi yaitu integrasi pribadi menuju ke pertumbuhan spiritual
dalam dimensi identitas manusngso tanpo tenger. "® Dengan demikian, mawas diri bisa
dijadikan pijakan peningkatan spiritualitas yang lahir dari keseimbangan emosi setelah
melatih metode kesadaran berupa mengawasi rasa sendiri dan rasa orang lain secara teratur
sampai pada tahapan kejernihan ruhani sehingga persoalan-persoalan hidup yang menimpa

manusia dapat terselesaikan secara emosional yang stabil dan spiritual yang meningkat.

Konsep hidup bahagia yang dimaksud Ki Ageng adalah hidup bahagia bersama.
Bukan bahagia sendiri lalu orang lain tidak bahagia. Seseorang mustahil dapat hidup bahagia
tanpa berusaha mendukung kebahagiaan orang lain. Sapa wonge golek kepenak tanpa
ngepenakke tanggane, iku padha karo gawe dhadhung sing kanggo njiret gulune dhewe.
Maksudnya, kurang lebih adalah jika seseorang mencari keuntungan tanpa berusaha
membuat orang lain memperoleh keuntungan tanpa berusaha membuat orang lain juga
memperoleh keuntungan apalagi jika sampai merugikan orang lain, maka sama saja ia
menyiapkan tali untuk menjerat lehernya sendiri. Kunci dari kemampuan untuk memahami

pihak lain adalah adanya pengertian tentang rasa sama, semua orang itu punya rasa sama

> Wiwien Dinar, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal Penelitian
Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari 2012.

6 Heru Sumbodo & Koentjoro, 163.

7 Darmanto Jatman, Psikologi Jawa (Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya, 2000). h.119.

8 J. E. Prawitasari Dasar-Dasar Psikoterapi (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 2002). h. 59.

51



(raos sami, sadaya tiyang punika raosipun sami), jadi tidak layak untuk dibeda-bedakan. "
Inilah corak kebahagiaan yang bisa diraih manusia kita berhasil mengawasi dirinya secara

jujur dan teliti melalui mawas diri atau pengawikan pribadi.

2. Tahapan-Tahapan Menuju Mawas Diri

Dalam melatih keterampilan mawas diri, individu dapat berkonsentrasi untuk latihan
bertindak secara proporsional dalam pengertian sabutuhe, saperlune, dan secukupe,
samestine, samestine, sakepenake, dan sabenere (sesuai kebutuhan, sesuai keperluan,
secukupnya, semestinya, seenaknya, dan sebenarnya). Sabutuhe, saperlune, dan sacukupe
artinya dapat membatasi kebutuhan hidupnya untuk tidak sampai berlebihan. Sakepenake
yaitu tanpa harus memaksakan diri (ngoyo, ngongso). Sabenere dan samestine artinya hal
yang dilakukan menurut jalan lurus, benar, adil, dan susila. & Rasa mawas diri muncul dari
kehati-hatian seseorang karena ia menyadari bahwa setiap manusia hidup merupakan
cerminan hidup bagi manusia lainnya. Seseorang ini dihargai, dimulyakan, dan dihormati

pula. 8

Proses yang terjadi dalam laku mawas diri sama dengan yang terjadi dalam sikap
penuh perhatian (mindfullness) yang dapat mengarahkan pada konsekuensi sebagai berikut:
(@) sensivitas yang lebih besar terhadap lingkungan; (b) lebih terbuka terhadap informasi
baru; (c) kreasi untuk kategori baru selama penyusunan persepsi; dan (d) mempertajam
kesadaran terhadap berbagai perspektif dalam pemecahan masalah. Dengan kata lain, mawas
diri merupakan kemampuan kognitif dalam berpikir analitis dengan ciri reflektif. 82 Orang
yang senantiasa menempuh laku mawas diri akan mencapai tingkat kesempurnaan hidup.
Namun, yang dimaksud kesempurnaan di sini bukanlah rasa senang selamanya atau

lenyapnya rasa susah selamanya, namun kesempurnaan dalam bentuk pikiran yang terang

" Ngatawi EIl-Zastrouw, Menuju Sosiologi Nusantara: Analisa Sosiologis Ajaran Ki Ageng
Suryomentaram dan Amanat Galunggung, (Islam Nusantara, Vol. 1, July 2020), h. 92.

8 Nanik Prihartani, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. h. 19.

81 Alimatul Muniroh, “Kawruh Jiwa: Analisis Diskursus Memahami Diri dan Orang Lain dalam
Bingkai Keragaman”, Artikel dalam Annual Conference for Muslim Scholars, (2019). h. 55.

8 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 96.

52



dan batin yang lapang, sebuah rasa yang hanya dapat dicapai justru ketika orang tidak lagi

memikirkan dan berkeinginan menjadi kesempurnaan.

Untuk mencapai rasa yang damai, Ki Ageng dalam metode mawas diri menawarkan
beberapa tahapan penting. Pertama, menghindari pemakaian nalar gugon tuhon
(menghubungkan sebab-sebab yang tidak berkaitan dengan akibat-akibatnya) dan
mengandalkan kemampuan sendiri untuk menyelesaikan permasalahan. 8 Penalaran
menggunakan gugon tuhon adalah bentuk kedangkalan berpikir yang dapat diatasi dengan
memotret segala permasalahan dengan pancaindra kita, misalnya, memotret pohon. Apabila
gagasan sudah masuk ke dalam potret pohon tersebut, biasanya akan muncul sebab-akibat

yang tidak logis, seperti menganggap pohon tersebut berhantu.

Kedua, menangkal hasutan-hasutan Kramadangsa, yaitu aku-nya keinginan yang
kadang-kadang senang dan susah, aku yang tidak bebas sehingga mudah merasa sengsara.
Sementara, ketika si aku terbebas dari keinginan dan berdiri sendiri (madeg pribadi), tidak
lagi menjadi aku-nya keinginan, yang tidak lagi senang dan tidak susah, maka aku akan bebas
dan bahagia. ® Aku sebagai barang asal itu memiliki sifat yang utuh. Artinya, aku tidak
mungkin dicacah menjadi agak aku, setengah aku, atau dua aku. Sama halnya kita tidak
mungkin merasa agak ada, setengah ada, atau dua ada. Setiap kali kita merasa ada, itu artinya
kita mengetahui bahwa kita ada. Setiap kali kita merasa ada, itu artinya kita mengetahui
bahwa kita ada. Pengetahuan tentang keberadaan kita ini juga utuh, tidak mungkin agak tahu,
setengah tahu, atau dua tahu. Kita merasa ada itu tidak dapat dilepaskan dari fakta bahwa kita
memang benar-benar tahu bahwa kita ada. Jadi, apa yang kita sebut sebagai ilmu adalah rasa

tahu tentang sesuatu atau tentang yang tahu dan yang diketahui.®

Ki Ageng menyebut bahwa Kramadangsa itu memiliki sifat dasar yang sewenang-
wenang, suka menumpuk-numpuk kesenangan diri sendiri, dan mengabaikan kesenangan

orang lain. Karena wataknya inilah, tidak mengherankan jika Kramadangsa kemudian hanya

8 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 85.
8 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 27.
8 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 29.

53



berusaha mengejar tiga kelompok catatan yang dia anggap merupakan sumber kesenangan,
yaitu semat (jabatan), drajat (kehormatan), dan kramat (kekuasaan). Dengan kata lain,
Kramadangsa adalah pelayan bagi tuan yang bernama catatan-catatan.® Kramadangsa
selalu memikirkan dan mengupayakan ketiga hal tersebut, meski caranya memberi perhatian

tidak selalu sama.

Tujuan untuk melakukan pemenuhan catatan-catatan Kramadangsa bersumber
adalah memenuhi kebahagiaan berdasarkan anggapan atau gagasannya, lalu ketika keinginan
tersebut tidak terpenuhi, ia akan celaka. Rasa celaka timbul ketika orang membiarkan dirinya
terbelenggu oleh gagasan-gagasannya sendiri, sementara rasa bahagia adalah akibat dari
usaha mengubah gagasan-gagasan itu menjadi sebuah potret. Potret di sini dimengerti
sebagai penerimaan tanpa syarat atas kesadaran diri sendiri yang sekarang dan di sini.
Dengan demikian rasa celaka adalah rasa yang tidak mau menerima keadaan lahir atau batin
yang sewajarnya sekarang dan di sini. Misalnya, ‘aku’ sekarang dan di sini melarat tapi tidak
mau, maka celakalah rasanya. Jadi, celaka itu adalah: “Sekarang di sini begini, aku tidak akan
mau (saiki kene mengkene, aku ora gelem)”. Sedangkan, bahagia adalah: “Sekarang di sini

begini, aku menerima (saiki kene mengkene, aku gelem).®’

Setelah melewati kedua proses tersebut, perlu kita pahami pula beberapa prinsip yang
berlaku dalam mawas diri, yaitu: (1) di atas bumi dan di kolong langit ini tidak ada yang
pantas dicari-cari (diburu) ataupun ditolak mati-matian. (2) Bahagia dan susah itu mulur
mungkret, maksudnya adalah tidak ada kebahagiaan dan kesusahan yang abadi, melainkan
keduanya berjalan secara bergantian. (3) Keinginan untuk bahagia yang palsu muncul dalam
usaha mencapai semat, drajat, dan kramat. (4) Perjalanan hidup semua orang sama saja. (5)
bebas dari rasa iri dan sombong. (6) keinginan itu abadi. Keinginan (karep) yang abadi
tersebut maksudnya dulu ada, sekarang ada, kelak pun ada. (7) bebas dari rasa sesal dan

khawatir. (8) Tidak ada sesuatu yang sangat mengkhawatirkan atau sangat menarik hati, yang

8 Marcel Bonneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 56.
87« _raos cilaka punika namung raos boten purun wonten ing kawontenan lair utawi batin ingkang
sawajaripun samangke ing mriki.” Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 55.

54



ada hanyalah sesuatu yang patut kita jalankan sesuai kebutuhan. (9) Senang-bahagia abadi
(begja langgeng), maksudnya adalah mengamati diri sendiri dalam keadaan susah maupun

senang itu harus dilakukan secara terus menerus, inilah abadi yang dimaksud. &

Pengawikan pribadi atau mawas diri adalah proses yang harus dilewati oleh
seseorang untuk mencapai “aku” ukuran keempat (Manungsa Tanpa Ciri). Mawas diri adalah
usaha untuk mengetahui dan mengendalikan diri sendiri, yakni konsep bahwa seseorang
harus memahami apa yang ia rasakan, ia pikirkan, ia inginkan, dan ia lakukan bahkan sampai
apa yang ia angan-angankan. Kemudian mampu melihat perilaku diri sendiri, perilaku orang
lain, dan perilaku apa yang ada di dunia ini dan disimpulkan bahwa semua itu “bukan dariku
yang sejati” (kuwi dudu aku sing sebenere) tetapi hanya keinginan rasaku saja, sehingga bisa
mengendalikan diri. & Ki Ageng memilih mawas diri sebagai salah satu ulah, dan latihan

perilaku yang mampu menjauhkan diri dari egisme.

Mawas diri dalam wejanganipun Ki Ageng Suryomentaram merupakan salah satu
poin penting untuk mengetahu diri sendiri sebagai jalan mencapai cara berpikir dan bertindak
yang benar. Berpikir dan bertindak benar menurut Ki Ageng adalah jalan untuk mencapai
ukuran keempat, menjadi Manusia Tanpa Ciri yang akan membuahkan raos bungah (rasa
bahagia). Manusia merasa kesusahan atau kesulitan itu karena dirinya tidak mengetahui raos
piyambak (rasa sendiri). Oleh sebab itu dibutuhkan pangertos dumateng awakipun piyambak
(dibutuhkan pengetahuan tentang dirinya sendiri), hal inilah yang disebut sebagai
pengawikan pribadi. Hanya pengetahuan diri yang benar yang akan membangun hidup yang
bahagia dan damai.®® Bila tanggapan rasa suka dan benci dalam pergaulan itu tidak kita
ketahui, maka ia menjadi patokan atau ukuran untuk menetapkan baik-buruknya, benar-

salahnya pihak yang kita gauli. Orang itu kita anggap baik dan buruk karena menguntungkan

8 Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Suryomentaram

8 S.M. Kushendrawati. Matahari dari Mataram: Menyelami Spiritualitas Jawa Rasional Ki Ageng
Suryomentaram (Depok: Penerbit Kepik, 2012).

% Ryan Sugiarto, Konstruksi dan Dekonstruksi Identitas dalam Kawruh Jiwa (Yogyakarta: Pustaka
Ifada, 2015).

55



kita sehingga kita menyukainya. Atau kita menganggap buruk karena ia merugian Kkita
sehingga kita membencinya. %

Dengan langkah-langkah yang diajarkan Ki Ageng Suryomentaram dalam mawas
diri dapat kita katakan sebagai cara hidup bahagia dengan kebahagiaan yang diperoleh
melalui usaha-usaha rasional yang tidak merugikan orang lain, tetapi justru sama-sama
memberi keuntungan berupa kedamaian hidup. Namun, penelitian ini tidak memfokuskan
pada pencarian kedamaian dari mawas diri saja, tetapi mencoba merekonstruksinya untuk
menemukan relevansi atas Q.S. Ar-Ra’ad (13) yang akan penulis jelaskan pada bab-bab
setelah ini.

3. Manfaat Mawas Diri dalam Kawruh Jiwa

Mawas diri dalam ajaran Ki Ageng Suryomentaram sangat  bermanfaat  sebagai
acuan dalam pengembangan pribadi yang sehat, yang berbudi luhur dalam konteks
masyarakat pluralistik yang berkembang sangat dinamis di Indonesia. Konsep mawas diri Ki
Ageng Suryomentaram cukup sederhana dan memiliki nilai praktis untuk membawa individu
melepaskan diri dari keterikatan terhadap nilai-nilai materialism menuju kebahagiaan. % Ki
Ageng Suryomentaram mengajarkan mawas diri dengan cara membebaskan diri dari pamrih
pribadi, baik semat, drajat, dan kramat. Ki Ageng Suryomentaram menegaskan bahwa apa
yang beliau ajarkan adalah catatan Kawruh Jiwa, sedangkan Kawruh Jiwa yang
sesungguhnya adalah apa yang dialami oleh setiap pribadi yang melakukan mawas diri atau

mengalami pengawikan pribadi.®

Bila dirincikan, mawas diri dalam Kawruh Jiwa memiliki tiga manfaat, pertama
menstabilkan diri karena syarat utama dari pengawikan pribadi (baca: mawas diri) adalah
kondisi tatag (pondasi diri yang kuat) yang tidak akan terombang-ambing dalam keadaan
bungah (bahagia) ataupun susah. Kedua, menjalin hubungan yang harmonis antara pribadi

dengan orang lain karena salah satu aspek penting dalam mawas diri adalah raos sami (rasa

1 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 7.
92 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 93.
% Nilam Widyarini, Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Suryomentaram. h. 267.

56



sama), yaitu memahami rasa orang lain seperti memahami rasa sendiri. Apabila konsep ini
berjalan dengan baik dan benar, setiap individu akan saling menghargai dalam pergaulan apa
pun perbedaannya. Ketiga mengubah egoisme menjadi altruisme.®* Egoisme adalah perasaan
yang hanya ingin menyenangkan diri sendiri tanpa menimbang-nimbang perasaan orang lain
di sekitarnya. Sedangkan altruisme adalah memandang semua manusia itu memiliki perasaan
yang sama seperti dirinya, sehingga patut untuk dihargai. Dalam Kawruh Jiwa bahkan lebih

diutamakan mengenakkan orang lain terlebih dahulu ketimbang diri sendiri. %

Kemudian keempat adalah terciptanya rasa abadi (raos abadi). Pengertian rasa abadi
sendiri adalah dahulu ada, sekarang ada, kelak juga ada. Dahulu begitu, sekarang begitu,
besok pun begitu. Bahagia dan celaka itu dahulu ada, sekarang ada, kelak juga ada.*® Kita
tidak dapat memilih atau menolak salah satunya saja, sebab tidak ada bahagia atau celaka
yang abadi. Yang abadi adalah bahwa perasaan itu selalu ada, muncul silih berganti.
Menariknya, rasa abadi ini muncul ketika kita mampu menerima bahwa rasa-rasa yang
tumbuh adalah rasa-rasa yang bukan abadi, sebab yang abadi sendiri tiada lain adalah
pengetahuan kita yang sanggup mengerti dan mengakui eksistensi diri dari rasa-rasa yang
bukan abadi itu.®’

% Marcel Boneff, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-1962). h. 30.
% Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 66.

% Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 56.

% Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 90.

57



BAB IV

RELEVANSI KONSEP MAWAS DIRI DALAM KAWRUH JIWA DALAM TAFSIR
AL-MISBAH Q.S. AR-RA’D [13]: 11

Dalam bab ini, peneliti akan mendeskripsikan persamaan dan perbedaan atas konsep
mawas diri dalam dua objek penelitian, yaitu mawas diri dalam Kawruh Jiwa dan mawas diri

dalam penggalan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11.

A. Konsep Mawas Diri Dalam Kawruh Jiwa dan Q. S. Ar-Ra’d ayat 11

Pendekatan Ki Ageng Suryomentaram dalam merumuskan konsep mawas diri
dilatarbelakangi oleh kekacauan, penderitaan, serta kesedihan dalam menjalani hidup pada
saat itu. Mawas diri dengan demikian ditujukan untuk mengetahui kelebihan dan kekurangan
yang dimiliki manusia dalam rangka mencapai manusia tanpa ciri (manungsa tanpa tenger).
Mawas diri dalam Kawruh Jiwa merupakan metode olah rasa untuk nyawang karep atau
proses memahami keinginan diri sendiri. Dalam prosesnya, mawas diri yang berhasil akan
mengantarkan manusia pada kemerdekaan emosional. Sedangkan mawas diri yang gagal

akan menjatuhkan manusia pada keadaan sewenang-wenang.

Untuk menuju keberhasilan tersebut, Ki Ageng terlebih dahulu menjabarkan rasa
sebagai komposisi yang memiliki tiga kapasitas, yaitu (1) memotret, (2) menggagas, dan (3)
mencipta®. Melalui tiga kapasitas ini manusia memperoleh pengetahuan yang dangkal,
sedang, dan dalam. Pengetahuan benar dihasilkan dari kapasitas memotret dan mencipta,
sedangkan pengetahuan salah diperoleh dari kapasitas menggagas atau mereka-reka.*®

Corak pemikiran Ki Ageng yang sangat rasional memudahkan seseorang untuk
menemukan celah-celah kekeliruan berpikir dalam metode mawas diri. Misalnya untuk

mengetahui rasa yang dangkal, Ki Ageng cukup menawarkan dengan kapasitas memotret

% Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 59.
% Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84.

58



dengan pancaindra saja. Namun gagasan yang dimiliki setiap orang seringkali berbeda-beda
meski memiliki tujuan dan keperluan yang sama. Perbedaan ini sebenarnya mudah diteliti,
apabila gagasan tersebut menimbulkan Kramadangsa atau kesewenang-wenangan maka
hasil pengetahuan tersebut akan menimbulkan ketidakbahagiaan. Sedangkan jika gagasan
tersebut mampu dipahami dengan baik yang bersifat altruistik maka akan mewujudkan

manusia tanpa ciri atau manusia yang merdeka.

Dalam hal ini, apa yang dimaksud sebagai manusia merdeka atau manusia tanpa ciri
itu, akan tumbuh manakala orang dapat dengan mampu dan sadar membenamkan
kramadangsa-nya (keinginan). Mawas diri atau pengawikan pribadi, dengan demikian,
merupakan usaha untuk membenamkan kramadangsa, yakni keinginan-keinginan yang
sementara dan berlebihan, yang jika orang dapat melampaui tataran tersebut akan sampai

pada kesempurnaan diri (Manusia Tanpo Tenger). Ki Ageng mencatat sebagai berikut:

“Sareng kaliyan thukuling manungsa tanpo tenger, wonten ing ukuran kaping
sekawan, Kramadangsa lajeng kendel. Yen Kramadangsa kendel saged sumerep

lepating cathetan-cathetan ingkang wonten ing awakipun piyambak.”1%

Artinya: Seiring munculnya manusia tanpa ciri, yang ada dalam Ukuran Keempat,
kramadangsa akan surut. Bila Kramadangsa (keinginan) surut maka catatan (yang
tadinya direkam dan dipotret) akan mudah dikendalikan bahkan jika hal itu sudah
kentara (permanen) di dalam diri.

Sementara itu, mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d lebih bertendensi pada pencegahan
terhadap segala hal yang dapat menjerumuskan manusia kepada keburukan. Dalam al-Qur’an
disebut:

P L

Mi/*-;u\j};;;é;ézﬁumm&\@;mf\” Mwwwwwi’éi’&

0%

4\’ wéi\b;ér& Liju‘d JJ’,Z)’\.A \Z}W ij 57 3n

100 Fikriono, Muhaji. Makrifat Jawa Untuk Semua: Menjelajah Ruang Rasa dan Mengembangkan
Kecerdasan Batin Bersama Ki Ageng Suryomentaram (Yogyakarta: Buku Langgar, 2024), h. 40.

59



Artinya: Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka
mengubah apa yang ada pada diri mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan
terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat menolaknya, dan sekali-kali tidak ada

pelindung bagi mereka selain Dia.”.2!

Menanggapi ayat di atas, Quraish Shihab menekankan aspek perubahan pada tiga hal
pokok, yaitu (1) nilai-nilai yang besar yang ada pada diri manusia berupa nilai-nilai baik
positif ataupun negatif, (2) tekad untuk mengubah keadaan buruk, (3) kemampuan
melakukan perubahan buruk menjadi baik. Melalui tiga hal pokok ini, M. Quraish Shihab
menjelaskan bahwa Allah tidak akan ikut campur dalam hal manusia dalam menentukan
nasibnya. Ayat di atas menggarisbawahi pentingnya kesadaran diri manusia untuk

menghadapi dirinya dan dunianya.'%?

Al-Qur’an yang bersifat general sesungguhnya merupakan ladang yang sangat luas
dalam usaha manusia melakukan penafsiran dan implementasi. Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 sering
diidentikkan dengan ayat untuk memotivasi diri sendiri untuk meraih kesuksesan. Menurut
Quraish Shihab, ayat di atas bukan sebagai motivasi manusia dalam hal mengejar kesenangan
duniawi, melainkan, adalah peringatan dari Allah agar manusia dapat secara sadar
menentukan nasibnya sendiri untuk menjaga rahmat dan nikmat yang telah diberikan oleh
Allah.

Maka dari itu, dalam ayat tersebut tercermin nilai-nilai perjuangan untuk diri dalam
hal menuju kebaikan. Quraish Shihab menyatakan bahwa ayat tersebut berupa ajakan
manusia untuk menentukan dirinya dalam keadaan nasib baik atau buruk.!®® Dengan kata
lain, diri manusialah yang darinya ia dapat menentukan nasibnya yang secara tidak langsung
menuntun manusia untuk dapat mengubah dirinya (nasibnya) ke arah kebaikan.

101 Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11.
102 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 44
103 Qurasih Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 45.

60



Dalam kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11, peneliti menemukan tahapan yang
setidaknya mewakili praktik Mawas Diri.

1. Mempertajam kesadaran terhadap berbagai perspektif dalam pemecahan
masalah. Di dalam penggalan surat tersebut sangat menekankan perubahan
suatu kaum, itu artinya perubahan dapat dilakukan melalui ketajaman
kesadaran terhadap segala hal yang akan membuat masalah terpecahkan,
bukannya malah menambah masalah. Suatu contoh, jika di masyarakat
terdapat fenomena di mana suatu ajaran atau apa pun yang baru ditemui
menimbulkan kegaduhan dan berujung pada perpecahan, masyarakat tersebut
bisa menggunakan laku mawas diri dengan ketajaman sikap untuk merespons
hal tersebut.

2. Berhati-hati dengan segala yang dilakukan dengan menaruh perhatian pada
sikap yang benar menurut Allah. Setelah menyadari bahwa Allah adalah sang
penggerak perubahan, sudah seharusnya manusia melakukan segala sesuatu
dengan pertimbangan matang-matang.

3. Menerima keadaan dengan berfokus pada sikap seperti ini, di sini, aku mau
menerimanya. Artinya, kesungguhan untuk hidup di masa sekarang, tidak lagi
terbawa masalah yang dulu pernah membelenggu.

4. Keberanian untuk mengubah keadaan dan sikap dari yang buruk menjadi lebih
baik dengan kapasitas analitis yang membaca dorongan-dorongan keadaan
dan sikap tersebut. Keberanian mengubah keadaan dan sikap ini bisa dengan

cara meneliti dan mengenali tindak-tanduknya.

Perbedaan kedua konsep di atas, antara Ki Ageng dan Ar-Ra’d ayat 11, terletak pada
konsep yang diusung secara teoretis, di mana Ki Ageng menekankan laku mawas diri dengan
usaha rasionalitas dan kecakapan diri dalam olah laku hidup sehari-hari. Sedangkan al-
Qur’an surah Ar-Ra’d ayat 11 bertendensi untuk mengingatkan manusia dalam mencegah

hal keburukan melalui wahyu Tuhan. Artinya, dibutuhkan kontemplasi mendalam untuk

61



mengambil hikmah dari kandungan ayat tersebut, untuk kemudian dijadikan dasar sebagau
usaha mengalami perubahan dari sesuatu yang buruk menjadi baik.

B. Relevansi Konsep Mawas Diri Perspektif Q. S. Ar-Ra’d ayat 11

M. Quraish Shihab termasuk ahli tafsir yang banyak mengaitkan permasalahan
perubahan masyarakat (sosial) dengan “sikap mental”. % Dalam tafsirnya, M. Quraish
Shihab menekanan aspek perubahan keadaan suatu kaum pada penggalan ayat yang berbunyi
(an fusihim). Beliau menyebutkan untuk mengubah keadaan suatu kaum perlu perubahan
dari sisi dalam (nafs) dan sisi luar (jisim). Sisi dalam, tidak selalu sama dengan sisi luar. Jika
diibaratkan dengan sebuah wadah, maka nafs adalah wadah besar yang di dalamnya ada
kotak/wadah berisikan segala sesuatu yang disadari oleh manusia. Al-Qur’an menamai
wadah tersebut dengan (galbu). Apa-apa yang telah dilupakan manusia namun sesekali dapat
muncul dan yang dinamai oleh ilmuwan sebagai “bawah sadar” juga berada di dalam wadah

nafs, tetapi di luar wilayah “kalbu”. 1%°

Beberapa aspek mawas diri yang terimplikasi dalam tafsir Al-Mishbah adalah (1)
adanya iradah (tekad), yang lahir dari nilai-nilai atau ide-ide yang ditawarkan dan diseleksi
oleh akal (rasionalitas). Jika akal tersebut bekerja dengan benar, ia akan memilih dan
melahirkan iradah yang baik, demikian pula sebaliknya. Semakin jelas nilai-nilai yang
ditawarkan serta semakin cerah akal yang menyeleksinya, semakin kuat pula iradah-nya,
kemudian (2) menyangkut kemampuan yang terdiri dari kemampuan fisik dan kemampuan
non-fisik. Dalam konteks perubahan personal maupun sosial dapat dinamai sebagai
kemampuan pemahaman. Suatu masyarakat yang wilayahnya memiliki kekayaan materi,
tidak dapat bangkit mencapai kesejahteraan lahir dan batin, tanpa memiliki kemampuan

dalam bidang pemahaman ini.1%

104 Dian Hermawan, Pemikiran M. Quraish Shihab tentang Revolusi Mental dalam Tafsir Al-Mishbah
Q.S Ar-Ra’d 13:11 dan Kaitannya Terhadap Guru Pendidikan Agama Islam, h. 27.

105 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. 574.

106 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 575.

62



Kemampuan pemahaman tersebut dinamai oleh filosof muslim kontemporer, Malik
Ibn Nabi, sebagai al-Manthiq al-“amaly/Logika Praktis (tulis kapital). Kemampuan
pemahaman, mengantar seseorang/masyarakat mengelola sesuatu dengan baik dan benar,
dan menuntunnya agar menggunakan kemampuan materialnya secara baik dan benar pula.
Sebaliknya hilangnya kemampuan pemahaman, akan mengakibatkan hilangnya kemampuan
material. Bahkan jika kemampuan pemahaman tidak dimiliki, lambat laun iradah akan
terkikis, dan ketika itu terjadi adalah kepasrahan kepada nasib, atau iradah, beralih kepada

hal lain yang mutunya rendah.’

Kemudian (3) adalah totalitas manusia untuk menjaga kondisi kejiwaan (psikologis).
Sebab melalui usaha-usaha untuk menstabilkan kondisi kejiwaan, seseorang juga akan
mampu menjaga sikap dan perbuatannya dari hal-hal yang tercela yang mampu mengkufuri
nikmat Allah. Apabila manusia sudah bertindak tidak sesuai dengan ketetapan Allah, maka

jangan berharap akan mampu mengbuah suatu keadaan.%

Jika di atas penulis sebutkan beberapa implikasi teoritis terkait relevansi nilai dan
relevansi mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d [13]: 11, maka di bawah ini akan penulis uraikan

tiga hal yang menjadi implikasi praktis:

1. Proses menciptakan keadaan emosional yang stabil. Mawas diri bertujuan
untuk memilah-milahkan rasa sendiri dengan rasa orang lain untuk
meningkatkan kemampuan menghayati rasa orang lain. Pelibatan pikiran
untuk menilai atau memaknai suatu situasi atau peristiwa yang dihadapi,
sedangkan pelibatan perasaan adalah untuk merasakan kecemasan, depresi,
ataukah kebahagiaan akibat mengalami suatu peristiwa.

2. Pencapaian kesejahteraan. Mawas diri mengacu pada upaya untuk memahami
diri sendiri termasuk kemampuan dan kelemahan diri sendiri. Melalui

pemahaman diri ini, seseorang akan lebih mudah mempraktikkan strategi

107 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 575-576.
108 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. h. h. 571-578.

63



mulur mungkret dalam menentukan saat yang tepat kapan harus menuruti atau

meningkatkan keinginan (mulur) dan kapan harus bersikap menurunkan

keinginannya (mungkret) agar lebih mudah dicapai. Kesadaran inilah yang

akan membuat seseorang memiliki ketentraman batin. 1%°

3. Strategi penyesuaian diri. Pengalaman emosi dipengaruhi oleh lingkungan
sosial serta sejauh individu memberikan penilaian atau pemaknaan terhadap
stimulus yang diserapnya agar mampu melakukan penyesuaian diri. Metode
nyawang karep (meneliti kenginan) akan mampu membendung egoisitas di

tengah lingkuangan sosial yang heterogen.%

Dengan demikian, secara umum ayat ini membahas mengenai perubahan, yaitu
merubah keadaan dengan usaha. Tentunya, berubah di sini adalah menjadikan diri ke arah
yang lebih baik. Sebelum memulai perubahan diri, tetapkan dulu niat dan tujuan perubahan
itu sesuai dengan harapan yang akan dicapai dan kemudian dilakukan dengan perbuatan.
Agar dapat mengubah diri ke arah yang lebih baik, manusia perlu menemukan kebenaran
akan dirinya terlebih dahulu, yakni mengakui akan kekurangan dan kesalahannya melalui
pengawasan diri. Jika sudah menemukan apa saja kesalahan yang dilakukan, maka akan
mudah mengetahui apa yang harus diubah dan apa yang perlu dilakukan untuk mengubahnya.

1. Mawas Diri Sebagai Usaha Introspeksi Diri

Komponen yang diperlukan agar mawas diri mampu berjalan dengan benar adalah
melalui pengetahuan tentang jiwa (Kawruh Jiwa). Menurut Ki Ageng, bagian dari jiwa terdiri
dari hati dan pikiran, yang jika keduanya berfungsi dengan benar akan mampu membedakan
mana perasaan yang tepat dan yang kurang tepat. Perasaan tepat adalah perasaan yang

mampu membedakan keinginan berdasar Kramadangsa yang memiliki sifat sewenag-

109 Nanik Prihartanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. h. 108.
110 Wawien Dinar Prastiti, Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi, Jurnal
Penelitian Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari (2012) h. 21.

64



wenang, suka menumpuk-numpuk kesenangan diri sendiri, dan mengabaikan kesenangan

orang lain.

Jika sudah mampu membedakan dan memperlakukan perasaan ini dengan bijak,
maka tindakan yang muncul adalah tindakan kebaikan dan kebenaran yang tidak hanya
mengubah kestabilan pribadi, tetapi juga stabilitas sosial. Komponen yang diperlukan untuk
mewujudkan stabilitas tersebut adalah hati dan pikiran. Hati mampu merasakan apa yang diri
rasakan dan orang lain rasakan. Sedangkan pikiran mampu menganalisis kejadian-kejadian

dahulu sebagai sarana pencarian kebenaran.

Hati sebagai bagian dari jiwa yang berfungsi merasakan rasa, dan merasakan rasa itu
dilakukan dengan cara membedakan rasa menjadi dua, yaitu rasa yang dirasakan dan rasa
yang merasakan.!!! Rasa yang dirasakan berupa senang, susah, suka, benci, sesal, dan lain-
lain. Sementara rasa yang merasakan berupa rasa aku mengerti, aku merasa, aku menahan
diri, dan lain-lain. Kedua rasa ini harus dipilah menurut kedudukannya, agar ketika sebuah
peristiwa terjadi, orang tidak bingung untuk membedakan rasa yang dirasakan dan rasa yang
merasakan. Ketika kita marah, misalnya, kita sering mengatakan “aku sedang marah”.
Pernyataan ini ternyata keliru, sebab marah adalah rasa yang dirasakan dan bukan rasa yang

merasakan. Pernyataan yang benar adalah “aku sedang merasakan rasa marah.”*2

Pikiran berfungsi memikirkan sesuatu, adapun yang dipikirkan adalah benda dan
rasa.!'® Cara memikirkan kedua hal ini harus berbeda karena sifatnya yang juga berbeda. Jika
memikirkan rasa menggunakan cara memikirkan benda, kita akan mengalami kesulitan.
Secara umum, rasa itu ada dua, senang dan susah. Senang karena terpenuhi keinginannya,
susah karena tak terpenuhi keinginannya. Jadi, senang dan susah itu rasa, bukan benda.
Misalnya, memiliki mobil itu senang, namun memiliki mobil di saat bahan bakar langka itu

susah. Rasa senang dan susah itu berbeda dengan benda, sebab yang merasakan dan dirasakan

111 “Raosing tiyang punika ugi kenging dipun perang dados kalih perangan, inggih punika raos ingkang
dipun raosaken lan raos ingkang ngraosaken.” Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 8.

112 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. . 110.

113 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 8.

65



adalah dua hal yang berbeda. Jika keduanya masih tercampur, rasa senang dan susah seolah-
olah sama dengan benda-benda, padahal keduanya hanya berkaitan saja.'4

Dengan demikian, jika suatu kelompok memilik permasalahan maka terlebih dahulu
permasalahan itu harus diselesaikan secara psikologis oleh setiap individu dengan melihat
pula orang lain menggunakan pengetahuan jiwa yang tepat. Permasalahan yang diselesaikan
untuk menuju stabilitas diri dan sosial inilah manfaat dari laku mawas diri yang mencoba

penulis uraikan lebih dalam pada penjelasan berikutnya.

Dalam melatih kemampuan mawas diri, Ki Ageng Suryomentaram memberikan
beberapa cara praktis tetapi tetap menjaga rasionalitas''®. Pertama, memilah-milah yang
mana kondisi rasa sendiri dan membedakan mana rasa orang lain melalui kesesuaian kejadian
yang berdasar pada sebab dan kejadiannya (sebab kedadosan). Ketika rasa sama sudah
dirasakan (raos sami sampun dipun raosaken piyambak), kemudian harus bisa menerima
keadaan tersebut dengan hati yang lapang tanpa tendensi menguasai perasaan orang lain.
Kedua, tidak terjebak pada rasa-rasa di masa lalu yang tidak semuanya adalah kejadian yang
menyenangkan (kecemplung gagasan cilaka getun). Cara yang ditempuh adalah dengan
menerima sepenuh hati dan sepenuh kuasa bahwa kejadian tersebut dengan prinsip sekarang,

di sini, seperti ini aku akan menerima semuanya (saiki, kene, ngene aku gelem).

Metode mawas diri ini adalah latihan mempertajam pemahaman rasa melalui
interpersonalitas yang bentuknya nyawang karep (mengawasi keinginan) dengan melihat
secara hakikat rasa sendiri dan rasa orang lain. Rasa dapat dibedakan menjadi dua. Pertama
rasa Kramadangsa yang bersifat egoistik. Kramadangsa adalah “si aku” yang memenuhi
keinginan yang sifatnya kadang senang kadang susah yang sebenarnya masih terbelenggu
dengan kesengsaraan. Kedua, rasa manusia yang merdeka (tanpa tenger). Rasa ini sifatnya

universal, yaitu manusia yang selalu damai ketika berhubungan dengan orang lain.*'® Mawas

114 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 110.

115 Lihat, Marcell Bonnef, Ki Ageng Suryomentaraman, Javanese Prince and Philosopher (1892-
1962). h. 32.

116 Nanik Prihartanti, Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman. hl. 39. Lihat pula
Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 67.

66



diri membantu ketrampilan pemecahan masalah, utamanya dalam berdamai dengan masa lalu
melalui pemahaman menerima masa tersebut sebagai sebuah kenyataan yang harus diterima
dan dilalui.

Dinamika pergeseran identitas Kramadangsa menuju identitas manusia tanpa ciri

dapat digambarkan sebagai berikut.

Lingkungan (stimulus)

MAWAS DIRI

Tidak Berhasil Berhasil

Hasil Pertama

Kramadangsa Manusia Tanpa Ciri

Hasil Akhir
Respons Egoistik Respons Altruistik

Manusia yang pada dasarnya selalu merekam kejadian dan memaknai kejadian
dengan rekaan-rekaan, dihadapkan kepada rasa iri dan sombong. Kedua rasa ini jika terus
dibiarkan akan menjadi masalah besar bagi keberlangsungan hidup, entah bagi dirinya
ataupun bagi sisoal sekitarnya. Dalam ajarannya, Ki Ageng Suryomentaram memberikan
pemaparan bahwa orang yang iri dan sombong akan selalu berupaya keras, jumpalitan, lupa
diri, dan tidak dapat mengontrol dirinya lagi sehingga menjadi orang celaka. Di dalam iri hati
terdapat perasaan kalah, sedangkan di dalam perasaan sombong terdapat rasa menang atas

orang lain.



Jadi, kehidupan hanya sebatas perlombaan (ungkul-ungkulan). Padahal seandainya
dicermati, rasa hidup semua orang itu sama saja yang tidak senang apabila menerima
kesombongan dan tidak senang ketika merasakan iri hati. Tuntutan untuk selalu berada dalam
keadaan sombong (keunggulan) justru akan membawa pada ketidaknyamanan yang luar
biasa karena selalu dikejar-kejar keinginan sendiri yang sifatnya abadi, demi
mempertahankan eksistensi keunggulan.

Ketika orang menghadapi kesulitan, dia hanya akan menerima saja dan mengeluh
dengan mengatakan, “Beginilah orang tidak beruntung, tentu menerima cobaan-cobaan.
Tetapi biarkan saja. Kelak bila aku mati dapat berada di jalan yang benar dan tidak tersesat
tentu akan mendapatkan kesempurnaan yang abadi, tidak mungkin mengalami kesulitan
selama-lamanya.”!’ Dia lalu berbuat yang aneh-aneh dan menerima apa saja perintah dukun.
Padahal kesulitan yang dia alami itu adalah keadaan sekarang, tetapi dia harus menunggu

hingga sesudah mati untuk melenyapkannya.

Kesulitan yang dirasakan sekarang dan di sini perlu diselesaikan dengan jalan yang
benar. Caranya adalah menghindari pemakaian nalar gugon tuhon (menghubungkan sebab-
sebab yang tidak berkaitan dengan akibat-akibatnya)!® dan mengandalkan kesanggupan
sendiri untuk menyelesaikan kesulitan tersebut. Adapun bekal yang harus disiapkan selain
pikiran benar yang dapat menemukan sebab yang benar, adalah perasaan tabah dan berani
menghadapi kesulitan itu sendiri, sekarang dan di sini. Semua pengharapan sempurna yang
kelak dan di sana, yang dicapai dengan panduan keyakinan-keyakinan gugon tuhon, harus
disingkirkan sejauh-jauhnya. Jika sudah demikian, orang yang ingin mengubah keadaan

harus dimulai dari dirinya sendiri dan tidak bergantung pada orang lain atau keadaan.

Gagasan setiap orang atas kejadian seringkali berbeda-beda meski untuk hal yang
sama, dan perbedaan ini jika tidak diteliti dapat menimbulkan perselisihan dalam pergaulan.

Untuk menyelesaikan permasalahan ini, pertama-tama kita perlu memilah-milah secara teliti

117 Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 120-121.
118 Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 100.

68



mana gagasan (anggitan) dan mana mawas diri. Mawas diri mengatur dan membedakan
kedua hal tersebut. Mawas diri adalah memotret rasa sendiri secara benar tanpa tercampur
gagasan rasa. Seringkali orang akan terperangkap pada kedua hal tersebut. Sedangkan
gagasan seringkali hanya mereka-reka. Contoh dalam konteks sosial adalah ketika kita
melihat orang kaya. Jika kekayaan pada orang tersebut dilihat dari gagasan semata, biasanya
akan memunculkan pikiran-pikiran seperti kaya itu enak, lantas orang marasa iri. Padahal
jika mau menggunakan kaca mata mawas diri akan muncul jawaban seperti ini: kekayaan
adalah hasil dari jerih payah usaha, orang kaya pun masih bisa susah atau merasakan tidak
enak, sedangkan orang miskin pun bisa susah dan bisa merasakan kesenangan. Jadi tidak ada
alasan untuk iri, tetapi jika ingin kaya maka harus berusaha sepenuh hati.

Terdapat dua hal penting yang harus diperhatikan dalam melakukan olah mawas diri.
Pertama, melakukan perhatian atas rasa secara terpusat. Perhatian ini adalah menerima
segala keadaan saat ini yang sedang terjadi tanpa adanya Kramadangsa. Kedua adalah tidak
melakukan perhatian secara tercerai. Maksudnya adalah hidup di masa sekarang tetapi masih
terbelenggu di masa lalu, baik disadari maupun tidak. Sebab itulah penerimaan penuh
perhatian akan menjadikan pikiran lebih terang dan batin lebih damai, kita pun menjadi lebih
tabah (tatag) menjalani naik turunnya kehidupan.

Pada dasarnya, laku mawas diri yang ditawarkan Ki Ageng Suryomentaram adalah
pengawasan terhadap diri sendiri atas keinginan (karep). Dalam hal ini, pengawasan atas diri
sendiri adalah pengawasan kepada Kramadangsa sebagai budak keinginan. Jika
Kramadangsa ini mampu diketahui maka dia akan layu lalu mati. Namun jika Kramadangsa
ini terus menerus ada dalam tahapan keinginan seseorang, maka akan menimbulkan
ketidakstabilan diri. Artinya, mawas diri adalah metode mengubah diri dari Aku
Kramadangsa menjadi Aku bukan Kramadangsa (Manungsa Tanpa Tenger). Untuk
mencapai level kestabilan diri, di titik inilah manusia perlu mengkaji kembali pribadi mereka

masing-masing.

69



Di satu sisi, Menurut M. Quraish Shihab, dalam al-Qur’an Surah Ar-Ra’d ayat 11
dijabarkan bahwa ayat itu mengandung nilai-nilai mawas diri sebagai satu komponen untuk
mengubah suatu kaum. Dalam tafsirnya, Shihab menekanan aspek perubahan keadaan suatu
kaum pada penggalan ayat yang berbunyi (an fusihim), yang karenanya, untuk mengubah

keadaan suatu kaum perlu perubahan dari sisi dalam (nafs) dan sisi luar (jisim).!*°

Dalam konteks ini, memang secara garis besar sesungguhnya ayat 11 ini berbicara
tentang perubahan suatu kaum (kelompok, masyarakat) bukan tataran individu. Akan tetapi,
tafsiran Quraish Shihab tentang Sisi Dalam mengisyaratkan adanya konteks perubahan yang
perlu dilakukan oleh individu. Quraish Shihab juga menyatakan bahwa beberapa aspek
mawas diri, yakni kandungan yang menegaskan manusia untuk melihat diri (introspeksi),
terimplikasi dalam tafsir Al-Mishbah. Yakni, adanya iradah (tekad), yang lahir dari nilai-
nilai atau ide-ide yang ditawarkan dan diseleksi oleh akal (rasionalitas). Jika akal tersebut
bekerja dengan benar, ia akan memilih dan melahirkan iradah yang baik, demikian pula
sebaliknya. Semakin jelas nilai-nilai yang ditawarkan serta semakin cerah akal yang
menyeleksinya, semakin kuat pula iradah-nya, kemudian menyangkut kemampuan yang

terdiri dari kemampuan fisik dan kemampuan non-fisik.

Ketergantungan terhadap akal tersebut, menegaskan bahwa aspek terdalam dari
dimulainya suatu perubahan adalah bermula dari personalitas. Ini artinya, tidak jauh pula
diskursus penafsiran ayat tersebut dalam kaitannya dengan introspeksi diri. Sebab, manusia
merupakan makhluk yang dikaruniai akal di dalam dirinya. Hal itu tak lain adalah anugerah
untuk dapat dengan baik menjalani hidup. Lebih dari itu, akal sangat berguna bagi manusia

untuk menjalani kehidupan beragama.

Mengutip apa yang dikatakan oleh Damhuri, bahwa akal merupakan komponen
penting manusia dalam menafsirkan dalil-dalil al-Qur’an.?® Akal memiliki kedudukan yang

sangat penting di dalam jantung Islam. Sebab, dalam agama Islam sangat dianjurkan beriman

119 M, Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Pesan, Kesan dan Keserasian, h. 565.
120 7ein, Ahmad, “Tafsir Al-Qur’an Tentang Akal”, Jurnal At-Tibyan, Vol 2 No. 2.

70



dengan tidak taglid buta alias beragama secara asal-asalan, tanpa mempertimbangkan
rasionalitas konteks dan praktik keagamaan. Karena itu, dalam Islam, keimanan bukan hanya
mengandalkan kebersihan ruhani saja, melainkan juga kolaborasi antara hati dan pikiran.
Dengan demikian, akal dapat menjadi pemecah dari suatu problem yang mendasari diri dan

lingkungannya untuk menghadapi tantangan zaman.

Demikian pula bagi manusia—dalam konteks Ar-Ra’d—akal dapat menjadi salah
satu instrumen untuk dapat melihat diri dalam menentukan kondisi dirinya, terlebih sebagai
alat untuk diri dapat berubah menjadi lebih baik. Sebab, dalam tataran perubahan suatu kaum,
hal itu dimuali dari diri sendiri. Hal ini dapat ditilik dalam kata taghyir (fayughayyiru) yang
tertulis dalam Qur’an Surah Ar-Ra’d ayat 11. Taghyir berasal dari fi’il ghayyara-yughayyiru
dalam bahasa Arab, dan mendapat ism masdhar-nya sebagai at-Taghyir, yang mengartikan
‘perubahan’. Secara terminologis, taghyir adalah perubahan dalam cara berpikir, bertindak,

berbuat sehingga menghasilkan sesuatu yang berbeda-beda.

Karena itu, ayat 11 surah Ar-Rad dalam berbicara tentang perubahan, tidak berhenti
pada ukuran bahwa Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum. Lebih dari itu,
perubahan itu terkategori menjadi dua bagian, yakni (1) perubahan nikmat, di mana Allah
memberi anugerah kepada manusia sehingga suatu kelompok di bumi dapat hidup dengan
makmur dan sejahtera. Quraish Shihab, dalam Al-Mishbah, membahasakan hal itu dengan
sisi luar (lahiriah). Sedangkan yang sisi dalam adalah dari diri manusia itu sendiri, yang
diistilahkan dari kalimat dalam al-Qur’an yang berbunyi ma bi an fusihim sebagai (2)
perubahan dari dalam. Perubahan dari dalam ini, secara implisit dapat dimaknai sebagai
ikhtiar dari dalam (mawas diri/introspeksi) sepanjang mengamalkan ayat a;-Qur’an dalam

menghadapi berbagai tantang zaman.

Sampai di sini, dapat ditarik garis tegas bahwa persamaan kandungan ayat 11 Surah Ar-
Ra’d dan Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram adalah pada konteks bahwa perubahan
dalam diri manusia (mawas diri) diawasi oleh ‘rasionalitas’. Ki Ageng mengistilahkan

sebagai (nyawang karep) melihat keinginan. Sebab keinginanlah sumber dari segala

71



kehendak perilaku. Sedangkan dalam Ar-Ra’d ayat 11 diistilahkan sebagai sisi dalam, nafs,
sebagaimana tercantum dalam tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab. Perbedaan keduanya
terletak pada metode digunakan, yakni Ki Ageng menggunakan rasa sebagai acuan,

sementara al-Qur’an menggunakan ketajaman pikiran dan kebersihan hati.

2. Mawas Diri: Stabilitas Personal Untuk Stabilitas Sosial

£ % wr [ 0% (. awx T 6 @ 5 oF & T A S o L e e o - 1
il G 15 55 30 G SR Y A O] i AT 2 Dsd wils 2ag 810 o B SlaRE A
1

D5 e w593 o3 b e A 352 6 iz o35 T S Toyg

Artinya: “Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara
bergiliran dari depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Artinya:
Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah
apa yang ada pada diri mereka. Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu

kaum, tidak ada yang dapat menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi

mereka selain Dia.”. 12

Menurut Quraish Shihab??, ayat ini bisa dimaknai sebagai perintah mengubah
keadaan suatu bangsa dari kesusahan menjadi kenikmatan. Perubahan tersebut dimulai dari
perubahan pada diri pada setiap kelompok. Kalau mereka suatu bangsa/kaum tidak berusaha
mengubahnya terlebih dahulu, maka Allah tidak akan merubah pula keadaan bangsa/kaum
tersebut. Ketidakbahagiaan suatu kaum/bangsa tersebut diakibatkan oleh perbuatan aniaya
dan saling bermusuhan, serta berbuat kerusakan dan dosa di muka bumi. Mufasir
menjelaskan bahwa nikmat Allah telah diberikan sangat banyak kepada hambanya, maka jika
seseorang mendapatkan ketidaksenangan, sesungguhnya hal itu adalah karena perbuatannya

sendiri yang tidak mau mensyukuri nikmat yang telah diberikan.

Penggunaan kata “qaum” juga menunjukkan hukum ke-masyarakatan ini tidak hanya
berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama tertentu, tetapi ia berlaku sangat

umum. Karena ayat ini berbicara tentang kaum, maka ini berarti sunnatullah yang

121 Al-Qur’an, Ar-Ra’d ayat 11.
122 Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi. h. 113.

72



dibicarakan berkaitan dengan kehidupan duniawi dan bukan ukhrawi. Ayat ini juga berbicara
tentang perubahan oleh dua pelaku perubahan. Pelaku pertama adalah Allah yang mengubah
nikmat kepada suatu masyarakat atau apa saja yang dialami masyarakat, atau katakanlah sisi
luar/lahiriah masyarakat. Sedangkan pelaku kedua adalah manusia, dalam hal ini masyarakat
yang melakukan perubahan pada sisi dalam mereka atau dalam istilah ayat di atas adalah
(maa bi an fusihim) yang diartikan sebagai apa yang terdapat dalam diri mereka. Perubahan
tersebut menyangkut banyak hal seperti kekayaan dan kemiskinan, kesehatan dan penyakit,
kemuliaan atau kehinaan, persatuan atau perpecahan dan lain-lain, yang berkaita dengan
masyarakat secara umu, bukan individu. Sehingga bisa saja ada di anatara anggotanya yang
kaya, tetapi mayoritasnya miskin, maka masyarakat tersebut dinamai masyarakat miskin.1%3

Ayat ini juga menekankan bahwa perubahan yang dilakukan oleh Allah haruslah
dimulai oleh perubahan yang dilakukan masyarakat menyangkut sisi dalam mereka. Tanpa
perubahan ini, mustahil akan terjadi perubahan sosial. Karena itu boleh saja terjadi perubahan
penguasa atau bahkan sistem tetapi jika sisi dalam masyarakat tidak berubah, maka keadaan
akan tetap saja bertahan sebagaimana sediakala. Jika demikian, sekali lahi perlu ditegaskan
bahwa dalam pandangan Al-Qur’an yang paling pokok guna keberhasilan perubahan sosial
adalah perubahan sisi dalam manusia karena dalam manusialah yang melahirkan aktivitas,
baik positif maupun negatif, dan bentuk, sifat serta corak aktivitas itulah yang mewarnai

keadaan masyarakat apakah positif atau negatif.?*

Meskipun secara tersurat ayat ini membahas perubahan suatu kaum (goumin).
Namun, secara tersirat, tidak bisa dipungkiri bahwa di dalam kaum tersebut adalah
perseorangan atau individu yang harus mengubah keadaan dirinya sendiri terlebih dahulu
sebelum berharap banyak mengubah keadaan secara komunal. Peneliti merasa hal tersebut
adalah konsep besar tentang mawas diri sesuai ajaran Ki Ageng Suryomentaram, bagaimana

mengenali diri sendiri dan mengenali orang lain untuk mendapatkan diri yang sempurna

123 Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi. h. 569-570.
124 Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi. h. 570.

73



dalam pengertian diri yang tidak mudah susah.'?® Sedangkan, diri manusia yang memiliki
jiwa ini perlu diteliti lebih mendalam untuk menemukan formula perubahan yang tepat untuk

menuju keadaan yang baik dan benar sesuai ajaran Allah.

Sedangkan dalam pemikian Ki Ageng Suryomentaram, perubahan yang dimaksud
pada penafsiran ayat 11 di atas memiliki kesamaan dengan perubahan diri Kramadangsa
yang Tanpo Tenger dalam istilah mawas diri Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram.
Menekan diri Kramadangsa dapat menjadikan perubahan di dalam diri, yang kemudian

berdampak kepada masyarakat.

Menurut Ki Ageng, manusia yang selalu menghadapi segala permasalahan, ia dituntut
dengan seksama dan benar mengatasi masalah tersebut. Manusia selalu berusaha mengubah
keadaan susah menjadi keadaan yang mendamaikan (baca: kesenangan). Untuk alasan ini
manusia harus memiliki perangkat yang logis sekaligus tidak terpusat pada kenyamanannya
sendiri. Sebab kenyamanan yang hanya diraih untuk pribadinya sendiri akan membawa
masalah baru bagi orang-orang di sekitarnya. Karenanya, Ki Ageng Suryomentaram
memberikan solusi yang tepat bagaimana mengubah keadaan susah menjadi keaadaan

nyaman tanpa harus melukai liyan.

Stabilitas personal merupakan syarat utama bagi Kketeraturan sosial. Pada
kenyataannya, hasrat manusialah yang membujuk untuk memaksa kehendaknya untuk
memandang orang lain atau dirinya sendiri sebagai korban ketidaksetaraan. Terlepas dari
perbedaan-perbedaan individual yang dimiliki manusia, kaya atau miskin, raja atau kuli,
naik-turunnya hidup itu memiliki cara yang sama karena jika dilihat secara psikologis, setiap
orang pada dasarnya adalah setara.!?® Untuk mengetahui dirinya sendiri, seseorang harus
mengetahui orang lain, merasakan apa yang mereka rasakan (ngraosaken raosing tiyang

125 |_jhat, Afthonul Afif, Psikologi Suryomentaraman: Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. h. 84.

126 “L_uwar saking naraka sumelang lan manjing swarga tatag...”. Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh
Jiwa. h. 30.

74



sanes). Kelebihan mawas diri ala Ki Ageng Suryomentaram terletak pada kepedulian pada

rasa-rasa sendiri dan rasa-rasa orang lain.

Setidaknya ada tiga hal Kramadangsa yang harus dihindari untuk menghendaki

perubahan suatu kaum.?’

1. Aktivitas lahiriah yang masih mementingkan hawa nafsu yang mendorong
manusia kepada sifat tercela. Misalnya mencari uang sebanyak-banyaknya
tapi lupa bahwa ada orang-orang di sekitarnya yang membutuhkan
bantuannya.

2. Memiliki perhatian yang terpencar yaitu perhatian yang menyebabkan
perubahan diri masih mengingat-ingat kegagalan perubahan di masa lalu yang
belum selesai. Misalnya ingin menjadi lebih baik dengan taat kepada Allah
tapi tetap melakukan maksiat yang pernah dilakukan sebelumnya.

3. Merasa diri mampu untuk mengubah keadaan tanpa bantuan Allah dan hanya
menjadikan orang lain sebagai pemenuhan kepentingan sendiri. Misalnya
tidak mau melihat kapasitas manusia yang hanya seorang hamba yang tanpa
kuasa-Nya tidak akan bisa berbuat apa-apa.

Tiga hal di atas merupakan praktik-praktik si Aku Kramadangsa yang masih
memenuhi catatan-catatan keburukan yang digerakkan oleh keinginan bersifat
individualistik. Peneliti merasa tiga hal tersebutlah yang menyebabkan proses perubahan
individu menuju perubahan sosial (kaum) susah dijalankan. Maka, dengan menekan diri
Kramadangsa tersebut, seseorang bisa memulai suatu perubahan terhadap kaum dengan

memulai dari dirinya sendiri.

Dalam Ki Ageng, terdapat konsep yang disebut sebagai Raos Sami. Raos Sami (Rasa
Sama) ini adalah sebentuk rasa di dalam diri yang bisa merasakan keadaan orang lain. Rasa
Sama akan tumbuh di dalam diri, ketika orang dapat

127 |_jhat, Quraish Shihab, Secercah Cahaya llahi. h. 571.

75



Kajian atas diri yang dilatarbelakangi laku mawas diri yang benar akan menciptakan
keharmonisan dalam berhubungan dengan orang lain. Konsep bahagia yang dimaksud Ki
Ageng Suryomentaram adalah hidup bahagia bersama, bukan bahagia sendiri, sementara
orang lain tidak bahagia. Seseorang mustahil dapat hidup bahagia tanpa berusaha mendukung
kebahagiaan orang lain. Jika seseorang tanpa berusaha membuat orang memperoleh
keuntungan yang sama, apalagi jika sampai merugikan, maka sama saja dia menyiapkan tali

untuk lehernya sendiri.*?®

Demikianlah peneliti telah menjabarkan nilai-nilai mawas diri sebagai usaha untuk
merubah keadaan sosial yang terdapat dalam surat Ar-Ra’d ayat 11 dan Kawruh Jiwa Ki

Ageng Suryomentaram.

Secara garis besar, Relevansi antara pemikiran Ki Ageng dan isi kandungan Surah
Ar-Ra’d ayat 11 Dalam Tafsir Al-Misbah, dapat dilihat dalam Klaisifikasi berikut:

MAWAS DIRI

Pembahasan Kawruh Jiwa Ki Ageng | Ar-Ra’d Ayat 11 tafsir al-

Suryomentaram

Mishbah

Konsep Dasar Mawas
Diri

Dalam pemikiran Ki Ageng,
diri

usaha

konsep dasar mawas

tercermin dalam
mengawasi keinginan

(Kramadangsa)

Dalam tafsir al-Mishbah ayat
11 surah
diri

keberanian untuk mengubah

ar-Ra’d, konsep
mawas tampak pada
keadaan dan sikap dari yang

buruk menjadi lebih baik

(taghyir)

128 sapa wange golek kepenak liyane ngepeake tanggane, iku padha karo dhadung sing kanggo njiret
gulune dhewe. Ki Ageng Suryomentaram, Kawruh Jiwa. h. 97.

76




Introspeksi Diri

Nyawang karep, usaha untuk
melihat diri dari keinginannya.

Sisi
yakni iradah (kemauan keras
untuk berubah)

dalam manusia (nafs),

Dari ‘Aku’ untuk Orang
Lain

Raos Sami, rasa sama terhadap
liyan. Merasakan apa yang
mereka rasakan (ngraosaken

raosing tiyang sanes).

Perubahan menyangkut
kaum/bangsa. Maka ada kata
goum, yakni masyarakat, di
mana suatu perubahan sosial

dimulai dari diri sendiri.

77




1.

BAB V
PENUTUP
Kesimpulan

Dari pembahasan-pembahasan yang sudah peneliti jelaskan di atas, terdapat 2

kesimpulan konsep mawas diri dalam Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram dan Q.S. Ar-

Ra’d ayat 11 (innallaha laa yughoyyiru maa bigoumin hatta yughoyyiru maa bi anfusihim).

Untuk memudahkan pemahaman atas kesimpulan ini, peneliti akan menjelaskannya melalui

dua hal penting.

1.

Isi kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 memiliki arti sebagai iktikad manusia sebagai
hamba untuk mengubah keadaan yang tidak diridhoi Allah menuju pada keadaan
yang diridhoi-Nya. Q.S. Ar-Ra’d lebih tertuju kepada gambaran umum bagaimana
seharusnya manusia mampu mengubah keadaan suatu kaum dari yang buruk menjadi
yang baik. Kebaikan dan keburukan suatu kaum ini sebenarnya harus dipahami tidak
semata-mata pada level syariat tetapi juga psikis yang oleh M. Quraish Shihab disebut
sebagai nilai-nilai dalam diri. Dalam pengertian inilah peneliti menemukan satu
kesamaan antara konsep mawas diri Ki Ageng Suryomentaram yang bercorak
mindfullness dengan memusatkan perhatian pada rasa sendiri tetapi tidak
menegasikan rasa orang lain dengan konsep mawas diri yang penulis uraikan sendiri
sebagai proses mencari kebenaran dan kebaikan berdasarkan kesungguhan (iradah)
untuk mencari rida Allah. Pada praktiknya, konsep mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d
ayat 11 tampak jelas dengan adanya kata ‘taghyir’, yang bermula dari nasib diri
sendiri sehingga mempengaruhi orang lain.

Konsep mawas diri dalam Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa sangat
menegaskan perubahan sikap dari yang mulanya egoistik menuju kepada altruistik.
Hal ini sangat mudah dicapai melalui beberapa tahapan yang sudah penulis paparkan
di atas. Mawas diri Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa-nya merupakan
pengetahuan rasional yang ditempuh untuk mencapai kecerdasan fungsi emosi dan

78



menjernihkan fungsi indra dengan tujuan memberikan persepsi dalam proses
pemahaman dan pengenalan diri. Pencapaian mawas diri yang benar akan membawa
kepekaan atas lingkungan sekitar sekaligus tetap menimbang-nimbang atau
menegosiasikan segala yang dari luar diri tersebut, untuk kemudian dijadikan sumber
pengetahuan yang benar, yaitu pengetahuan yang mampu membuat manusia berpikir
benar yang dilandaskan pada rasa sendiri dan rasa orang lain. Adanya kontrol
terhadap keinginan yang semena-mena (Kramadangsa) mampu membuat diri lebih
berhati-hati dalam melakukan kapasitas berpikir (analitis) dan kapasitas perbuatan.
Jika sudah mempu menerapkan hal tersebut, seseorang akan merasakan dirinya
terbebas dari belenggu keinginan yang egois yang kemudian penulis sebut sebagai
stabilitas diri. Setelah mencapai keadaan tatag atau stabil maka secara otomatis
berdampak pada orang lain. Jika stabilitas diri ini berhasil berjalan dengan baik dan
benar, maka akan terbentuk satu kaum atau masyarakat yang memiliki stabilitas

tinggi yang pada akhirnya akan berorientasi pada perubahan sosial.

2. Saran

Dalam khazanah tafsir Al-Qur’an, metode seperti penulis pakai yaitu menemukan
relevansi atas tafsir suatu ayat dengan pemikiran tokoh Jawa sangatlah sedikit. Ki Ageng
Suryomentaram adalah sosok yang istimewa dan langka, bukan karena sejarah hidup dan
kiprah politiknya melainkan pemikiran-pemikiran yang dia wariskan sangat berharga. Untuk
alasan inilah penulis mencoba mencari relevansi pemikiran Ki Ageng dengan ayat-ayat Al-

Qur’an. Untuk itu, penulis menyarankan dua hal terkait penelitian ini.

1. Penelitian ini masih menggunakan metode deskriptif, dan karenanya perlu dihadirkan
kajian yang sama dengan menggunakan metode lainnya guna memperkaya hasil dan
pembahasan tentang pemikiran Ki Ageng Suryomentaram dalam Kawruh Jiwa Bab
Mawas Diri dan perbandinagnnya dengan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11. Terdapat kesulitan
berupa pembuktian empiris yang tentu harus diteliti menggunkan metode yang lain.

79



2. Pemaknaan mawas diri dalam Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 sangatlah minim. Dalam
penelitian ini penulis memfokuskan nilai-nilai mawas diri yang terdapat dalam
kandungan Q.S. Ar-Ra’d ayat 11 menggunakan tafsir al-Mishbah. Maka dari itu,
perlu kajian lain yang membahasnya menggunakan mufasir-mufasir lain dengan

metode yang jauh lebih memunculkan diskursus pengetahuan.

80



DAFTAR PUSTAKA

Afif, Afthonul. 2019. Rasio sebagai Pedoman. Rasa sebagai Acuan (Telaah atas

Arsitektur Pemikiran Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram), (Yogyakarta: Ircisod).

Afif, Afthonul dkk. 2019. Konseptualisasi dan Aktualisasi Filsafat Kawruh Jiwa Ki

Ageng Suryomentaram, (Yogyakarta: Diva Press).

Widyarini, Nilam. 2019. Mengasah Budi Luhur dalam Perspektif Psikologi

Suryomentaram, (Bantul: Basabasi).

Al-Qur’an Kementrian Agama RI
Shihab, Quraish. 2005. Tafsir Al-Mishbah, (Jakarta: Lentera Hati).
Jalaluddin, 2017. Filsafat Pendidikan dari Zaman ke Zaman (Jakarta: Rajawali

Press).

Endy, M. Saputro. 2019. Kawruh Jiwa dalam Jagat Spiritualitas Jawa, (Bantul:

Basabasi)

Finayanti, Juwita. 2019. Teknik Mawas Diri dalam Konseling Kawruh Jiwa sebagai
Alternatif Pelaksanaan Konseling, (Prosiding ‘SNBK’ Hasil Seminar Nasional Bimbingan

dan Konseling, Vol. 3

Ageng, Juwita. 1990. Suryomentaram, Kawruh Jiwa: Wejanganipun Ki Ageng

Suryomentaram 2 (Jakarta: CV Haji Masagung)

Prihartanti, Nanik. 2004. Kepribadian Sehat Menurut Konsep Suryomentaraman,
(Surakarta: Muhammadiyah Press)

Kholik, Abdul. 2015. Konsep Psikoterapi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram,
(Jurnal Psikologi Universitas Gadjah Mada Vol. 1 No. 2)

Fajriyati, Sausan. 2021. Analisis Karakteristik Introver Menurut Pandangan Susan

Cain dan Relevansinya dengan Q.S. Ar-Ra’du Ayat 11, (UIN Sunan Ampel)

81



Yoshimichi, Someya. 2001. “Kawruh Jiwa: Suatu Cara untuk Menyelamatkan

Manusia yang Sedang Kesusahan”, (Laporan Makalah Penelitian).

Dinar, Wiwien. 2012. Konsep Mawas Diri Suryomentaram dengan Regulasi Emosi,

Jurnal Penelitian Humaniora, Vol. 13, No. 1, Februari.
Darmanto, Jatman. 2000. Psikologi Jawa. Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.
Prawitasari, J. E. 2002. Dasar-Dasar Psikoterapi, Yogyakarta, Pustaka Pelajar

El-Zastrouw, Ngatawi. Menuju Sosiologi Nusantara: Analisa Sosiologis Ajaran Ki

Ageng Suryomentaram dan Amanat Galunggung, (Islam Nusantara, Vol. 1, July 2020)

Muniroh, Alimatul. , 2019. Kawruh Jiwa: Analisis Diskursus Memahami Diri dan
Orang Lain dalam Bingkai Keragaman, (Artikel dalam Annual Conference for Muslim

Scholars)

Kushendrawati, S.M. 2012. Matahari dari Mataram: Menyelami Spiritualitas Jawa

Rasional Ki Ageng Suryomentaram. Depok: Penerbit Kepik
Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah Jilid 6, Lentera Hati, hal. 572.

Quthb, Sayyid. Tafsir fi Zhilalil-Quran Jilid 7, terj. As’ad Yasin, dkk, (Jakarta: Gema
Insani Press, 2003)

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim. 1898. Tafsir Al-Azhar Jilid 5, (Singapiura:
Pustaka Nasional PTE LTD)

Masyitoh, M. H. “Manajemen Mutu Pendidikan Perspektif QS. Ar-Ra’du Ayat 11
dan Implementasinya dalam Pengelolaan Madrasah”, Jumpa, Vol. 1. No. 1, hal. 45

Abdullah Ibn Abbas, Muhammad Al-Firuzabadi. 2007. Tanwir al-Migbas min Tafsir
Ibn ‘Abbas, (Amman: Royal Aal al-Bayt Institute for Islamic Thought)

Jalaludin Al-Mahalli dan Jalaludin Asy-Suyuthi, Tafsir Jalalain, alih bahasa oleh
Bahrun Abu Bakar, Jilid 2 (Bandung: Sinar Baru Al Gesindo, 2012)

82



Katsir, 1bnu. 2005. Tafsir Ibnu Katsir, alih bahasa oleh H. Salim Bahreisy, Jilid 4
(Surabaya: PT Bina llmu)

Nasution, Harun. 2001. Pembaharuan Dalam Islam; Sejarah Pemikiran dan

Gerakan, (Jakarta: Buan Bintang)
Quraish, M. Shihab, 2002. Secercah Cahaya llahi, (Bandung: Mizan)

Quraish, M. Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
(Tangerang: Lentera Hati, 2017)

Hermawan, Dian. Pemikiran M. Quraish Shihab tentang Revolusi Mental dalam
Tafsir Al-Mishbah Q.S Ar-Ra’d 13:11 dan Kaitannya Terhadap Guru Pendidikan Agama

Islam

Oto, Ki Suastika, 2003. Ki Ageng Suryomentaram, Falsafah Hidup Bahagia: Jalan
Menuju Aktualisasi Diri, Jakarta, PT. Grasindo

Mawardi, Bandung. 2019. Ki Ageng Suryomentaram dalam Pandangan Sejumlah

Tokoh Jawa. Bantul: Basabasi

Yoshimichi, Someya. 2019. Bagaimana Orang Mendapatkan Kebahagiaan Melalui

Belajar Filsafat Ki Ageng Suryomentaram. Bantul: Basabasi

Shihab, Alwi. 1999. Islam Inklusif: Menuju Terbuka dalam Beragama. Bandung:

Mizan

Kasmantoni, 2018. (Tesis) Lafadz Kalam dalam Tafsir al-Mishbah Quraish Shihab
Studi Analisis Semantik. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga

Kamil, Miftahuddin. 2007. (Teseis) Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian
Aspek Metodologi, Universitas Malaya, Malaysia

83



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Riwayat Diri

Nama : Hiadar Al Praditiya

Tempat, tanggal lahir : 27 Agustus 1999

Jenis kelamin : Laki-laki

Alamat : Jatisari Permai Blok C/11 no 6

B. Riwayat Pendidikan

1. Pendidikan Formal

a.
b.
C.

SDI ANNAWAWIYYAH
MTS Ali Maksum
MA NU TBS

2. Pendidikan Non Formal

a.

® o0

Ali Maksum krapyak

Gontor 01

Pp. Attullab

Pp. Roudlotul Furgon Al Umariyah
Pp. Riset Al Khawarizmi

C. Riwayat Organisasi

1.

© oo N kLD

PAC NU MIJEN (2019- Sampai sekarang)

PC NU SEMARANG (2019-2023)

PMII (2018- Sampai sekarang)

RMI (2021-2023)

DMI (2021-Sampai sekarang)

NGUDI BUDAYA PAWENING JATI (2021-Sampai ekarang)
KANZUZ SHOLAWAT MIJEN (2020-Sampai sekarang)
FKPT JATENG (2024- Sampai sekarang)

NADZIR (2023- Sampai sekarang)

10 PEMBINA PENEGAK MIJEN (2024-Sampai sekarang)
11. PSIAB (2023-Sampai sekarang)

84



