
Lafal Istifhām “Man Aẓlam” Dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Memperoleh Gelar Sarjana dalam Program Strata Satu (S-1) 

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

Alfina Puji Ratnasari 

NIM : 2004026121 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 

  



i 
 

Lafal Istifhām “Man Aẓlam” Dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Al-

Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an) 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Memperoleh Gelar Sarjana dalam Program Strata Satu (S-1) 

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

Alfina Puji Ratnasari 

NIM : 2004026121 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 

  



ii 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

 

 

 

 
 

  



iii 
 

PERSETUJUAN PEMBIMBING  



iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

  



v 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

  



vi 
 

MOTTO 

“Dan janganlah kamu cenderung kepada orang-orang yang zalim yang menyebabkan 

kamu disentuh api neraka, dan sekali-kali kamu tidak mempunyai seorang penolong pun 

selain Allah, kemudian kamu tidak akan diberi pertolongan” 

(Q.S. Hud: 113) 

 

 

  



 

vii 
 

TRANSLITERASI 

Transliterasi Arab-Latin dalam penelitian ini dimaksudkan sebagai pengalihan 

huruf-huruf dari abjad Arab ke abjad latin beserta dengan perangkatnya. Penulisan 

transliterasi ini berpedoman pada Surat Keputusan Bersama (SKB) Kementerian Agama 

dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor 158 tahun 1987 dan Nomor 

0543b/U/1987.  

1. Konsonan 

Dalam sistem Tulisan Arab, Fenom Konsonan bahasa Arab dilambangakan 

dengan huruf, dalam skripsi ini transliterasi yang digunakan sebagian dilambangkan 

dengan huruf, sebagian dengan tanda, dan sebagian lagi dengan hruf dan tanda 

sekaligus.  

Adapun daftar huruf Arab beserta transliterasinya dalam huruf latinm disajikan 

dalam table berikut ini: 

No Arab Latin  No Arab Latin 

 Tidak ا  1

dilambangka

n 

 ṭ ط 16

 ẓ ظ B 17 ب 2

 ‘ ع T 18 ت 3

 G غ ṡ 19 ث 4

 F ف J 20 ج 5

 Q ق ḥ 21 ح 6

 K ك Kh 22 خ 7

 L ل D 23 د  8

 M م Ż 24 ذ  9

 N ن R 25 ر 10

 W و Z 26 ز 11

 H ه  S 27 س 12

 , ء Sy 28 ش 13

 Y ي ṣ 29 ص 14

    ḍ ض 15

 



 

viii 
 

 

 

 

 

 

 

  

2. Vokal Pendek  3. Vokal Panjang 

 .َ...=  a  ََكَتب Kataba  َا...  = ā  َقَال Qāla 

.ِ...  =  i  َِسُئل su’ila    ِاي= ī  َقِي ل Qīla 

.ُ...  =  u  َُيذَ هب yaz\habu    اُو = ū  ُل  Yaqūlu يقَُو 

4. Diftong Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan 

syamsiyah atau qamariyyah 

ditulis [al-] secara konsisten 

supaya selaras dengan teks 

Arabnya. 

 ai  Kaifa  =  ايَ  

 au  Ḥaula  =  اَو  

لُ  ū = اُو    Yaqūlu يقَُو 



 

ix 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah Swt atas segala karunia-Nya. 

Berkat nikmat kesehatan dan kesempatan yang diberikan hingga saat ini, penulis 

mampu menyelesaikan skripsi ini tanpa ada hambatan. Skripsi yang berjudul "Lafal 

Istifhām “Man Aẓlam” (Studi Komparatif Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil 

Qur’an)" disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama 

di UIN Walisongo Semarang. Dalam proses penyelesaian skripsi ini, penulis 

menerima banyak dukungan, bimbingan, serta masukan dari banyak pihak. Oleh 

karena itu, penulis sampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. Nizar, M. Ag selaku penanggung jawab atas segala bentuk 

pembelajaran dan aktivitas di UIN Walisongo Semarang 

2. Bapak Dr. H. Mokh. Sya’roni, M. Ag selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora yang telah menyetujui pembahasan skripsi ini. 

3. Kepala Prodi IAT, Bapak Muhtarom M. Ag yang sudah membimbing saya 

sehingga judul skripsi ini disetujui dan bisa disusun. 

4. Dr. H. Muh. In’amuzzahiddin, M. Ag selaku wali dosen sekaligus dosen 

pembimbing I yang telah membersamai dan membimbing saya dari awal 

perkuliahan hingga akhir penyusunan skripsi ini. 

5. Ibu Mut’mainah, M.S.I selaku dosen pembimbing II yang sudah banyak 

membantu dan mengarahkan saya dalam proses penyelesaian skripsi ini. Beliau 

selalu memberikan motivasi dan saran yang sangat berguna untuk saya. Beliau 

sudi meluangkan waktunya untuk membimbing anak-anak bimbingannya.  

6. Seluruh dosen yang telah memberikan seluruh tenaga dan pikirannya dalam 

memberikan pengajaran. 

7. Seluruh karyawan yang telah membantu dan memfasilitasi kegiatan belajar dan 

administrasi. 

8. Kedua orang tua saya, Bapak Muhadi dan Ibu Sri Lestari yang sudah 

memberikan seluruh tenaga dan do’a untuk anak tercinta serta memberi izin 

untuk bisa mengeyam pendidikan setinggi-tingginya.  



 

x 
 

9. Untuk kakak dan adik saya Diyan Nika Putri Wulanndari dan Alfian Hadi 

Saputra yang selalu membersamai dan memberikan semangat selama 

menempuh masa pendidikan saya sampai saat ini. 

10. Untuk sahabat tercinta saya Nurika Andriyaningtyas, Aliful Uzma Nafik,  dan 

Fadhillah Desintha Yuliani yang telah memotivasi saya untuk mengerjakan 

tugas akhir skripsi ini. 

11. Seluruh teman-teman dan sahabat Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir angkatan 2020 

khususnya Siti Yulianti, Uswatun Khasanah, Atika Nur Afti Oktavia, Arinal 

Ulya, yang telah membersamai dan memberikan semangat selama belajar di 

Semarang ini.  

12. Semua teman-teman kos saya, anggota Kos Bank Niaga Blok C. 28 khususnya 

Dewi Rahmawati Sahlah, Dewi Ratnasari Salmah, Sofwatun Afiyah, Titin 

Komalasari, Nur Asni Alvitasari, Nur Kiki Patmawati, Diajeng Rizqi Salsabila,  

dan Amel yang telah menemani dan memberikan semangat selama saya 

menempati kos dua tahun terakhir ini. 

13. Kepada teman-teman se bimbingan yang selalu menjadi motivasi saya dalam 

mengerjakan skripsi. terkhusus teman-teman bimbingan Bapak 

In’amuzzahiddin dan Bu Iin.  

14. Kepada banyak pihak yang telah memberikan doa dan dukungan selama proses 

penyusunan skripsi ini. Semoga Allah Swt senantiasa membalas yang sebaik-

baiknya kepada banyak pihak atas segala dukungan dan motivasinya. Penulis 

sadar bahwa skripsi ini masih banyak kekurangan. Oleh karenanya, dengan 

rendah hati penulis memohon saran dan masukan untuk kebaikan skripsi ini. 

Saya berharap, semoga tulisan ini dapat menjadi referensi yang berguna bagi 

penelitian-penelitian selanjutnya. 

Semarang, 13 Juni 2025 

Penulis, 

 

Alfina Puji Ratnasari 

NIM. 2004026121 



 

xi 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ...............................................................................................i 

DEKLARASI KEASLIAN ....................................................................................ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING........................................................................iii 

NOTA PEMBIMBING .........................................................................................iv 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................v 

MOTTO..................................................................................................................vi 

TRANSLITERASI ...............................................................................................vii 

UCAPAN TERIMA KASIH.................................................................................ix 

DAFTAR ISI ..........................................................................................................xi 

ABSTRAK............................................................................................................xiii 

BAB I PENDAHULUAN .......................................................................................1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................................................1 

B. Rumusan Masalah...........................................................................................8 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .......................................................................8 

D. Tinjauan Kajian Terdahulu .............................................................................9 

E. Metode Penelitian .........................................................................................12 

F. Sistematika Penelitian...................................................................................13 

BAB II LANDASAN TEORI ..............................................................................15 

A. TEORI UMUM LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” ................................15 

a. Pengertian Istifhām ..................................................................................... 15 

b. Klasifikasi Istifhām..................................................................................... 16 

c. Kaidah-kaidah Istifhām ............................................................................... 17 

d. Lafal Istifhām kata “19 .............................................................................. ”من 

B. MAKNA “MAN AẒLAM” DALAM AL-QUR’AN......................................19 

a. Arti “Man Aẓlam” Menurut Mufassir ........................................................... 19 

C. TAFSIR KOMPARASI (MUQARAN) .........................................................28 

BAB III LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” DALAM TAFSIR AL-

MARAGHI DAN TAFSIR FI ZHILALIL QUR’AN .......................................35 

A. Ahmad Musthafa Al-Maraghi.......................................................................35 



 

xii 
 

a. Biografi Ahmad Musthafa Al-Maraghi......................................................... 35 

b. Karya-karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi................................................... 37 

c. Tafsir Al-Maraghi....................................................................................... 38 

d. Penafsiran Ahmad Musthafa Al-Maraghi Terhadap Makna “Man Aẓlam”....... 40 

B. Sayyid Quthb Ibrahim Husain Syadzili ........................................................55 

1. Biografi Sayyid Quthb ................................................................................ 55 

2. Karya-karya Sayyid Quthb .......................................................................... 59 

3. Tafsir Fi Zhilalil Qur’an .............................................................................. 60 

4. Penafsiran Sayyid Quthb Terhadap Makna “Man Aẓlam” .............................. 62 

BAB IV ANALISIS LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” DALAM TAFSIR 

AL-MARAGHI DAN TAFSIR FI ZHILALIL QUR’AN.................................75 

A. Analisis Penafsiran Lafal Istifhām “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Al-Maraghi 

dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an .........................................................................75 

1. Analisis “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Al-Maraghi .......................................... 75 

2. Analisis “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an ................................. 82 

B. Analisis Persamaan dan Perbedaan antara Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi 

Zhilalil Qur’an ..............................................................................................90 

a. Perbedaan Antara Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an................. 90 

b. Persamaan Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an ........................... 92 

BAB V PENUTUP ................................................................................................94 

A. Kesimpulan ...................................................................................................94 

B. Saran .............................................................................................................95 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP.............................................................................96 

DAFTAR PUSTAKA ...........................................................................................97 

 

  



 

xiii 
 

ABSTRAK 

Permasalahan sosial yang sampai saat ini masih jadi topik hangat yaitu 
persoalan mengenai perilaku kezaliman. Zalim diartikan sebagai suatu perbuatan 

yang dilakukan bukan pada tempatnya, dan diartikan juga sebagai tindakan aniaya, 
bengis, tidak adil, kejam, dan tidak menaruh belas kasihan.  Namun, dalam 
klasifikasi kata zalim yang bermakna lebih pada kata “man aẓlam”  memiliki makna 

yang berbeda. Untuk itu kajian ini penulis ingin meneliti makna dari “man aẓlam” 
yang ada di al-Qur’an dengan tujuan untuk mengetahui persamaan dan perbedaan 

dalam penafsiran kata “man aẓlam” secara mendalam sesuai dengan penafsiran 
ulama-ulama tafsir. Tulisan ini mengkaji mengenai pemaknaan “man aẓlam” 
dengan menggunakan metode kualitatif dan pendekatan deskriptif komparatif. 

Deskriptif komparatif yaitu menjelaskan pandangan kedua tokoh tersebut secara 
rinci, kemudian membandingkannya untuk mendapatkan pemahaman yang lebih 

mendalam. Penulis menggunakan teknik pengumpulan data studi pustaka atau studi 
dokumenter dengan cara mencari dan mengumpulkan literatur-literatur yang 
relevan dan berkaitan dengan objek kajian dari berbagai sumber baik offline 

maupun online, seperti buku, kitab tafsir, jurnal, skripsi, tesis, dan berbagai literatur 
lain yang menunjang penelitian. 

Dengan itu penelitian ini memilih mengeksplorasi dan membandingkan 
terkait persamaan maupun perbedaan kata “man aẓlam” menurut penafsiran dari 
Ahmad Musthafa Al-Maraghi dalam tafsir Al-Maraghi dan Sayyid Quthb dalam 

tafsir Fi Zhilalil Qur’an, yang mana keduanya memiliki pandangan berbeda 
mengenai kata “man aẓlam” ini. Adapun hasil dari makna “man aẓlam” dari 

penelitian ini yaitu bahwa dalam konteks ini kezaliman diartikan sebagai perilaku 
yang lebih zalim dalam kekufuran karena sama-sama dalam mendustakan Allah dan 
ayat-ayatnya. Namun, Al-Maraghi menafsirkan dalam kitab Tafsir Al-Maraghi 

terhadap kata “man aẓlam” yaitu diartikan sebagai perbuatan lebih zalim dan lebih 
bermusuhan. Al-Maraghi mengartikan bahwa perbuatan itu lebih zalim karena 

mengada-adakan dusta dan mengingkari ayat-ayat Allah serta menganggap wahyu 
yang diturunkan oleh Allah adalah sebuah sihir. Sedangkan dalam pandangan Tafsir 
Fi Zhilalil Qur’an kata “man aẓlam”  diartikan sebagai perilaku yang lebih zalim. 

Sayyid Quthb mengartikan maksud yang lebih zalim disini karena  perilaku  Bani 
Israil yang menolak dan memilih memerangi ajaran baru (Agama Islam) secara 

membabi buta.  

Kata Kunci: Al-Maraghi, Man aẓlam, Sayyid Quthb  



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Banyaknya masalah penyimpangan yang terjadi akhir-akhir ini menjadi 

buah bibir pembicaraan yang tranding dimasyarakat salah satunya 

kezaliman antar sesama manusia. Banyak pemberitaan yang muncul setiap 

harinya mengenai kezaliman yang muncul di sekitar kita baik di media cetak 

maupun elektronik contohnya seperti perampokan, penggelapan, penipuan, 

penusukan, penyerangan fisik, pertengkaran yang melibatkan fisik, dan 

pembunuhan serta tidak lupa tindakan-tindakan lainnya.1 

Salah satu contoh bentuk kezaliman yang terjadi dalam kasus yang 

sedang tranding saat ini yaitu tentang korupsi di Pertamina yang mengoplos 

pertalite (Ron 90) menjadi pertamax (Ron 92), modus korupsi ini terungkap 

oleh Kejaksaan Agung RI dan total kerugian negara dihitung-hitung 

mencapai 193,7 triliun rupiah. Menurut Direktur Jampidsus Kejaksaan 

Agung Abdul Qohar mengatakan bahwasannya pada kasus ini terdapat tujuh 

orang yang menjadi tersangka salah satunya dari sektor Swasta yang 

berjumlah tiga orang dan empat tersangka lainnya dari anak perusahaan PT 

Pertamina. Tersangka inisial RS merupakan Direktur di PT Pertamina Patra 

Niaga, lalu berinisial YF merupakan Direktur PT Pertamina International 

Shipping, inisial GRJ selaku Komisaris PT Jenggala Maritim dan Direktur 

Utama PT Orbit Terminal Merak, lalu inisial SDS menjabat sebagai 

Direktur Feedstock dan Product Optimization PT Kilang Pertamina 

International,  tersangka dari PT Kilang Pertamina International selaku Vice 

President Feedstock Management berinisial AP, tersangka selaku selaku 

Beneficial Owner PT Navigator Khatulistiwa berinisial MKAR, komisaris 

dari PT Navigator Khatulistiwa  dan PT Jenggala Maritim berinisial DW.2 

 
1 Maizuddin, Perspektif Al-Qur’an Tentang Manusia dan Kezaliman, (Banda Aceh: 

Fakultas Ushuluddin, 2014), H.  1 . 
2 UMJ, Modus Korupsi Pertamina: Oplos Pertalite Jadi Pertamaxx, 

https://umj.ac.id/just_info/modus-korupsi-pertamina-oplos-pertalite-jadi-pertamax/, diakses pada 

tanggal 26 Maret 2025. 



 

2 
 

Selanjutnya kasus yang terjadai saat aksi unjuk rasa pada Hari Buruh 

Internasional tanggal 1 Mei 2025, yang mana kekerasan Polisi dan 

pelanggaran HAM terjadi kepada para peserta yang melakukan unjuk rasa. 

Aparat kepolisian menggunakan kekuatan yang berlebihan, kekerasan fisik, 

penyiksaan, perlakuan yang tidak manusiawi, dan pengangkapan semena-

mena dan penggeledahan yang tidak sah. Aparat melakukan penangkapan 

dengan kekerasan untuk membubarkan aksi dengan meriam air dan gas air 

mata. Terdapat 14 peserta yang ditangkap salah satunya ada tim medis yang 

sedang bertugas menjalankan bantuan medis yang terkena pukulan di bagian 

kepala dan leher. Para aksi yang ditangkap mengaku mengalami luka luar 

dan lebam ditubuhnya, para korban juga mengaku didorong, ditendang, 

dipukul, dan dilindas oleh kendaraan bermotor, dan aparat juga melakukan 

pelecehan seksual fisik dan nonfisik kepada salah seorang perempuan dari 

peserta aksi unjuk rasa.3 

Contoh lain pada tahun 2024 ramai mengenai kasus kreak-kreak di 

wilayah Semarang yang semakin meresahkan bahkan hingga menyebabkan 

korban meninggal dunia. Korban yang merupakan seorang mahasiswa 

Universitas Diponegoro yang bernama Muhammad Tirza Nugroho 

Hermawan (21) asal Bakalan, Bandungharjo, Donorojo Kab. Jepara 

meninggal dunia dengan tubuh penuh luka bacokan. Korban tersebut 

menjadi sasaran pembacokan oleh tiga tersangka utama gerombolan 

gengster All Star saat melintas depan SPBU Jalan Kelud Raya, Bendan 

Ngisor, Kec. Gajahmungkur pada Selasa (17/09/2024) pukul 03.00 WIB. 

Setelah diselidiki kronologi awalnya gengster tersebut akan melakukan 

tawuran dengan lawan gengsternya yaitu Witchsel019, namun si korban 

yang secara tidak sengaja melewati jalan tersebut saat berboncengan  

dengan temannya hendak pulang kerumah kos malah menjadi sasaran 

 
3 Amnesty. Id, Kejerasan Polisi Dan Pelanggaran HAM Lainnya Warnai Aksi Damai 

Hari Buruh Internasional 2025 , https://www.amnesty.id/kabar-terbaru/siaran-pers/kekerasan-

polisi-dan-pelanggaran-ham-lainnya-warnai-aksi-damai-hari-buruh-internasional-

2025/05/2025/#:~:text=Perayaan Hari Buruh Internasional tahun 2025 yang,peserta aksi unjuk rasa 

dan jurnalis peliput.&text=DS%2C seorang pimpinan redaksi pers mahasiswa%2C 

dilaporkan,robek di wajah hingga harus mendapatkan jahitan, diakses pada 13 Mei 2025. 



 

3 
 

pembacokan, yang dikira korban merupakan lawan dari gengster 

Witchsel019.4 

Melihat beberapa kasus diatas, dapat dilihat bahwa kasus tersebut 

tergolong salah satu kasus dalam bentuk penyimpangan atau bentuk 

kezaliman yang terjadi di Indonesia saat ini. Jelaslah bahwa tindakan seperti 

itu bukan hanya merugikan diri sendiri melainkan membuat rugi orang lain 

karna berujung menghilangkan nyawa seseorang. Menurut data EMP 

Pusiknas Bareskrim Polri total kejahatan mulai dari tanggal 1 hingga 21 

Januari 2025 terdapat 24.327 kasus yang terjadi di Indonesia.5  

Zalim sendiri merupakan tindakan yang memiliki lawan dari kata adil. 

Perilaku zalim jika tidak dihentikan akan membahayakan terhadap sesama 

manusia, karna sejatinya bahwa manusia memiliki kewajiban untuk 

menegakkan keadilan dan perdamian demi terwujudnya masyarakat yang 

harmonis. Hal itu seperti yang sudah dituliskan dalam firman Allah SWT : 

 

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh berbuat adil, berbuat 

kebajikan, dan memberikan bantuan kepada kerabat. Allah (juga) melarang 

melakukan perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi 

pelajaran kepadamu agar kamu selalu ingat.”6  

Dalam pandangan masyarakat umum, zalim sendiri memiliki arti 

sebagai tindakan penganiayaan. Menempatkan sesuatu pada posisi yang 

salah merupakan terjemahan dari frasa Bahasa Arab  َام  ل  ظُ -مُ لِظ  يَ -مَ لَ ظ  asal 

 
4Jawapos, Anggota Gengster Pembunuhan Mahasiswa Udinus Smarang, 

https://radarsemarang.jawapos.com/semarang/725106473/ternyata-anggota-gengster-begini-

pengakuan-kreak-pembunuh-mahasiswa-udinus-semarang-6-orang-jadi-tersangka?page=3, diakses 

tanggal 01 Oktober 2024. 
5 Pusiknas Bareskrim Polri, Kejahatan Yang Memunculkan Keresahan Akan Ditindak 

Tegas,https://pusiknas.polri.go.id/detail_artikel/kapolri:_kejahatan_yang_memunculkan_keresaha

n_akan _ditindak_tegas, diakses pada tanggal 3 Maret 2025. 
6Quran Kemenag, An-Nahl [16]: 90, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/16?from=1&to=128. 



 

4 
 

muasal istilah zalim.7 Dalam berbagai  surah al-Qur’ān seperti An-Nur [24]: 

40, An-Naml [27]: 63, Al-An’am [6]: 1, 39, 122,  Al-Baqarah [2]: 17, 257; 

Al-Anbiya’ [21]: 87, Ibrahim [14]: 5, Az-Zumar [39]: 6 kata zalim ( الظُّلمةُ )   

diartikan sebagai ketiadaan cahaya, seperti yang dijelaskan di kitab 

Mufradāt fī Garīb al-Qur’ān.8  

Di sisi lain, Quraish Shihab mencatat surah Al-Baqarah [2]: 17 bahwa 

zalim menandakan kegelapan dalam pemahamannya. 

  ٗ   ٗ   ٗ

 

Artinya: “Perumpamaan mereka seperti orang yang menyalakan api. 

Setelah (api itu) menerangi sekelilingnya, Allah melenyapkan cahaya (yang 

menyinari) mereka dan membiarkan mereka dalam kegelapan, yang mana 

itu tidak dapat melihat.” QS. Al-Baqarah: 179 

Dalam kata “فيِ  ظلُمُٰت” yang memiliki makna kegelapan yang betumpuk 

satu dengan yang lainnya. Seperti halnya gelapnya  malam, gelapnya awan 

hitam, dan gelap karna cahaya yang padam. Sasarannya adalah orang-orang 

munafik dan kafir, yang diibaratkanseperti kegelapan karena tipu daya 

mereka sendiri, juga sebab marahnya Allah didunia dan siksaan diakhirat 

nanti. Mereka menjadi tuli yang tidak dapat menerima petunjuk, bisu dalam 

berucap kalimat yang benar, dan buta akan kebesaran Allah. Semua itu 

karena mereka terlalu menikmati apa yang telah dianugerahkan Allah 

kepadanya sehingga tidak menyadari bahwa mereka berada dalam 

kesesatan.10 Kata zalim memiliki banyak makna dalam Ensiklopedia Al-

Qur’an karya M. Quraish Shihab. Beberapa diantaranya: kejahatan, 

kezaliman, penganiayaan, dosa, (disebutkan dalam QS. Yunus [10]: 47), dan 

 
7A.W.Munawwir, Kamus Al Munawwir - Edisi Arab Indonesia - KH Zainal Abidin 

Munawwir.Pdf, edisi ke-2 (Surabaya: Pustaka Progressif, 2002). 
8 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al- Mufradāt fī Garīb al-Qur’an: Kamus Al-Qur’an Jilid 3, 

Terj. Ahmad Zain Dahlan, 2017. 
9 Qur'an Kemenag, Al-Qur’an Dan Terjemahannya. Al-Baqarah [2] : 17 . 
10 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Jilid 1: Al-Baqarah 17, Analytical Biochemistry, 

11.1 (2002), pp. 112–14. 



 

5 
 

kemusyrikan sebagaimana dijelaskan dalam (QS. Luqman [31]:11), dan 

kekufuran (dijelaskan dalam QS.Ali-Imran [3]: 86.)11  

Kezaliman dikategorikan menjadi beberapa bentuk yaitu kezaliman 

terhadap Allah, kezaliman terhadap diri sendiri, dan kezaliman terhadap 

makhluk hidup lainnya. Ayat al-Qur’an yang menjelaskan contoh kezaliman 

terhadap diri sendiri yakni terdapat dalam surah Fathir [35] ayat 32, Allah 

SWT berfirman:12 

  ٗ   ٗ   ٗ   ٗ   ٗ

  ۗ   ٗ  

Sementara itu, dalam ayat 54 surat Al-Baqarah [2], Allah 

mendefinisikan kezaliman terhadap-Nya sebagai berikut: 13 

  ٗ   ٗ   ٗ   ٗ

ࣖ   ٗ   ٗ   ٗ   ٗ   ٗ  
Untuk contoh ayat al-Qur’an yang menjelaskan mengenai tindakan 

zalim terhadap sesama orang lain yakni terdapat dalam QS. An-Nisa’ ayat 
10, Allah SWT berfirman: 

ࣖ   ٗ

Artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak 
yatim secara zalim, sebenarnya mereka itu menelan api dalam perutnya 

dan mereka akan masuk ke dalam api yang menyala-nyala (neraka).” 

Zalim memiliki banyak arti, dan tidak hanya berpusat bahwa zalim 

itu sebagai aniaya namun zalim mengandung berbagai bentuk dan konteks 

yang beragam.14 Istilah zalim muncul 315 kali dalam Al-Qur'an dengan 

I'rab yang berbeda dalam kitab Mu'jam al-Mufahras Li Al-fāẓil Qur'ān.15 

Zalim muncul dengan berbagai kata istiqaq (kata jadian) salah satunya yaitu 

zalim tergolong bentuk fi’il Maḍi, yang lain adalah fi’il Muḍori’, dan yang 

 
11 M. Quraish Shihab, Ensiklopedi Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2007). 
12Qur'an kemenag, Fathir (35); 34, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/35?from=1&to=45. 
13Qur’an Kemenag, Al-Baqarah [2]:54, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/2?from=1&to=286. 
14 Trio Ekanto, Konsep Zulm Dalam Al-Qur'an, (Ponorogo: IAIN Ponorogo, 2016), hal. 

1–10. 
15 M. Fuad ’Abd al-Baqi, al- Mu’jam al-Mufahrahs Li Alfadz Al-Qur’an, (Beirut: Dar al-

Fikr, 1981), hal. 434-439. 



 

6 
 

lainnya lagi ada Ism Maṣdar, Ism Fa’il serta bentuk mubalaghahnya.16  

Adapula kata zalim yang tergolong pada makna “lebih” atau “sangat” (ism 

tafḍīl) yakni kata “aẓlama/ aẓlamu”, yang mana terdapat 16 kali 

pengulangan kata dalam al-Qur’an.  

Penganiayaan yang lebih besar tersirat dalam istilah zalim, yang 

tergabung dalam ism tafḍīl, sebagaimana disebutkan sebelumnya. Didalam 

kata aẓlam disini terdapat perbedaan makna dalam penafsiran sebelumnya 

mengenai ẓulm. Karena istilah zalim dapat menandakan beberapa hal, 

penulis ingin tahu lebih banyak tentang makna man aẓlam dalam ayat-ayat 

Al-Qur'an, khususnya bagaimana istilah tersebut digunakan sebagai 

pertanyaan yang menyiratkan kritik (kecaman). Konteks kata “man” dalam 

lafal “man aẓlam” disini merupakan suatu bentuk kata dari kalimat istifhām. 

Istifhām merupakan kalimat yang berupa pertanyaan, selain sebagai saran 

untuk menanyakan sesuatu, istifhām disebut banyak dipakai untuk 

membangunkan pikiran, pelajaran moral, dan menegaskan sesuatu yang 

yakin.17 

 Istifhām merupakan kalimat penunjang media interaksi di dalam al-

Qur’ān, dan penggunaanya biasanya dapat dilihat dengan adanya kata 

seperti: hamzah, 18.أيّ ,أنىّ ,كم ,كيف ,أين ,أيان ,متى ,ما ,من ,هل  Sebagaimana contoh 

lafal istifhām “man aẓlam” dalam penafsiran Wahbah al-Zuhayli terdapat 

pada surah Al-Baqarah [2]: 114  yang dinyatakan dalam kitab tafsir al-Munir 

yakni  

  ٗ   ٗ

19   ٗ  

 
16 Ansori, ‘Makna Dzlum Dalam Al-Qur’an (Kajian Al Wujuh Atas Tafsir Al Misbah 

Karya M,Quraisy Shihab’, Paper Knowledge . Toward a Media History of Documents, 3.April 

(2015), pp. 49–58. 
17 Laili Maya Ramadani and Muhammad Ishaac, Telaah Perangkat Dan Makna Istifham 

Dalam Al-Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam Kontemporer, (Banjarmasin: Al-Muhith, 

2023), Vol. 2, No. 1, hal. 46. 
18 Ali Ma’sum, Istifham Dalam Al-Qur’an (Kajian Pragmatik Terhadap Penggunaan 

Kata Tanya Hamzah), (Jakarta: Tesis UIN Syarif Hidayatullah, 2007), hal. 2-3. 
19 Qur'an Kemenag, Al-Baqarah [2]: 114, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/2?from=1&to=286. 



 

7 
 

Menurut Wahbah al-Zuhayli menyebutkan bahwa “  َُاظَ لم  ”وَمَن  

susunannya kalimat ini terhitung sebagai mubtada’ dan khabar. Kalimat 

tanya tersebut bersifat nafi, sehingga pernyataan tersebut dianggap berita. 

Selain itu struktur ini merupakan istifhām inkariy (bentuk pertanyaan tetapi 

maksudnya kecaman) dan bermakna nafi.20 

Namun dalam sebuah penafsiran ayat, setiap tokoh tafsir memiliki 

perbedaan dan memiliki ciri khasnya masing-masing. Untuk itu penelitian 

ini, penulis memilih penafsiran dari ulama kontemporer yang menganut 

prinsip penafsiran sosial, budaya, dan kemasyarakaatan (al-Adabī al-

Ijtima’ī) yaitu dari kitab Tafsir Al-Maraghi karya Ahmad Musthafa Al-

Maraghi dan Kitab Tafsir Fi Zhilalil Qur’an yang dikarang oleh Sayyid 

Quthb. Alasan pemilihan kedua kitab tafsir tersebut karna melihat dari latar 

belakang pengarang yang dirasa sangat relevan untuk membahas penelitian 

dengan tema man aẓlam ini. Sebagaimana yang diketahui bahwa Al-

Maraghi sendiri memiliki sejarah pernah menjadi Hakim di Mesir dan beliau 

dalam menafsirkan ayat juga menggunakan corak sosial, budaya, dan 

kemasyarakatan yang menitikkan pada ketelitian radiksional dan juga 

menyertakan hukum sesuai perkembangan zaman modern. Sedangkan 

untuk Sayyid Quthb sendiri merupakan ulama yang pernah mengalami 

siksaan dan penindasan ketika masa politik saat itu. Oleh sebab itu Sayyid 

Quthb selalu menerapkan nilai keadilan yang tinggi saat menulis gagasa 

pikirannya dan juga saat menafsirkan ayat al-Qur’an. Sehingga tidak heran 

dalam tafsir ini memunculkan penafsiran yang lebih kontemporer dan 

kontekstual dan sering kali menyentuh isu-isu sosial dan politik yang sesuai 

dengan fakta zaman modern.  

Dalam penafsrian keduanya memiliki perbedaan yang mencolok 

dalam penafsiran mengenai kata “man aẓlam” ini, sebagaimana salah satu 

contoh penafsiran keduanya terhadap kata man aẓlam pada surah Shaff ayat 

7, Ahmad Muthafa al-Maraghi menyebutkan bahwa kata “man aẓlam” 

 
20 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Jilid 1, Jakarta: Gema Insani , 2013. 



 

8 
 

diartikan sebagai lebih zalim dan lebih bermusuhan (tidak menerima ajakan 

untuk menyeru kepada keIslaman tetapi malah mengada-ngadakan 

kedustaan terhadap  Allah). Berbeda pula dengan Sayyid Qutbh, beliau 

menafsirkan kata “man aẓlam” ini sebagai orang yang lebih zalim karna 

telah memerangi dengan segala sarana dan membabi buta serta 

menyebarkan  isu-isu yang batil dalam agama Islam. 

Banyaknya penelitian yang telah membahas mengenai term zalim, 

namun penelitian kali ini ingin menampilkan wajah baru dengan 

menggunakan studi komparasi antara Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi 

Zhilalil Qur’ān terhadap lafal istifhām “Man Aẓlam” yang terdapat dalam 

ayat al-Qur’ān sebagai penguat terhadap judul yang diambil yaitu “Lafal 

Istifhām “Man Aẓlam” Dalam Al-Qur’an ( Studi Komparatif  Tafsir Al-

Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an)” yang mana diharapkan pada kajian 

ini dapat diperoleh pemahaman yang lebih dalam terhadap konsep orang 

zalim yang dikategorikan perbuatannya itu lebih zalim dalam al-Qur’ān dan 

juga sebagai tujuan akan perbedaan dalam pendekatan dan interpretasi dari 

kedua mufassir yang mana dapat mempengaruhi pemahaman dan aplikasi 

ayat yang berbeda konteksnya dalam al-Qur’ān. 

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan diatas, maka rumusan 

masalah yang akan dijawab melalui penelitian ini antara lain: 

1. Bagaimana penafsiran lafal istifhām “man aẓlam” dalam tafsir Al-

Maraghi dan tafsir Fi Zhilalil Qur’an ? 

2. Bagaimana persamaan dan perbedaan lafal istifhām “man aẓlam” 

dalam tafsir Al-Maraghi dan tafsir Fi Zhilalil Qur’an ? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Tujuan-tujuan berikut ini mendasari penelitian ini, yang didasarkan 

pada rumusan masalah yang diberikan di atas: 

1. Mengetahui bagaimana penafsiran lafal istifhām “man aẓlam” dalam 

tafsir Al-Maraghi dan tafsir Fi Zhilalil Qur’an  



 

9 
 

2. Mengetahui bagaimana persamaan dan perbedaan lafal istifhām “man 

aẓlam” dalam tafsir Al-Maraghi dan tafsir Fi Zhilalil Qur’an  

Adapun kegunaan dari penelitian ini dibedakan menjadi dua hal, yaitu: 

a. Secara Teoritis: 

1) Penelitian ini dimaksudkan agar bermanfaat bagi perkembangan 

pengetahuan ilmiah dibidang agama maupun bidang tafsir. 

2) Hasil penelitian ini diharapkan membuka rujukan bagi penelitian 

lain dan menambah pemahaman pengetahuan tentang ilmu agama 

dan penafsiran. 

b. Secara Praktis: 

1) Melalui penelitian ini berharap agar masyarakat muslim dapat hidup 

dengan pedoman  pada al-Qur’ān dan menjadikan al-Qur’ān sebagai 

wawasan jawaban atas permasalahan hidup. 

2) Melalui penelitian ini, berharap agar masyarakat muslim mampu 

untuk membedakan dan mengambil perilaku mana yang dapat 

diamalkan dalam bersosial dan bermasyarakat di lingkungan 

setempat agar terciptanya kehidupan yang memenuhi standar dalam 

berkehidupan masyarakat. 

D. Tinjauan Kajian Terdahulu 

Dalam sebuah penelitian, penulis harus bertanggung jawab atas apa 

yang diteliti. Oleh sebab itu, peneliti mengkaji dan menelusuri beberapa 

literatur ilmiah yang relevan dengan skripsi ini. Berdasarkan hasil 

penelusuran penulis, diantara penelitian yang relevan dengan penelitian ini 

adalah:  

Pertama, Thesis Irfan, Prodi Tafsir Hadis Ushuluddin dan Filsafat, UIN 

Alauddin Makassar, 2011, yang berjudul “Konsep Al-Zulm Dalam Al-

Qur’an (Sebuah Kajian Tafsir Tematik)” didalam skripsi ini menjelaskan 

mengenai kata al-Zulm didalam al-Qur’an disebutkan 316 kali. Kata al-

Zulm dalam penelitian ini terdapat 3 makna, yaitu zalim kepada Allah, zalim 

kepada manusia, dan zalim kepada diri sendiri. Konsep kata al-Zulm dalam 



 

10 
 

penelitian ini berdasarkan atas rujukan kitab tafsir al-Qurthubi, tafsir al-

Misbah, tafsir Ibnu Katsir, dan tafsir at-Thabari. 

Kedua, "Konsep Zulm dalam Al-Qur'an" merupakan judul skripsi Trio 

Ekanto tahun 2016 yang ditulisnya saat menjadi mahasiswa STAIN 

Ponorogo. Skripsi ini menguraikan istilah zulm dalam Al-Qur'an menjadi 

tiga makna, yaitu: tidak adil bagi Allah, tidak adil bagi makhluk hidup, dan 

tidak adil bagi diri sendiri. Selain itu, konsep zulm juga terbagi menjadi tiga, 

yaitu: kezaliman karena kurangnya pemahaman ilmiah, kezaliman karena 

tindakan keliru yang melanggar hukum agama, dan kezaliman yang 

menguntungkan pelakunya. Penulis menggunakan pendekatan tafsir 

Maudhu'i untuk mengkaji kezaliman. Metode ini didasarkan pada kutipan 

dari karya-karya tafsir kuno dan modern, seperti karya Ibnu Katsir, Al-

Azhar, Al-Misbah, dan Al-Maraghi. 

Ketiga, Tugas Akhir  Fatthur Rohmah, Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Fakultas Syariah Ushuluddin dan Dakwah, IAINU Kebumen, 2021, yang 

berjudul “Makna Dzulm Dalam Al-Qur’an (Kajian Al-Wujuh Atas Tafsir 

Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab)” didalam skripsi ini menjelaskan 

mengenai makna dzulm dalam al-Qur’an yang dijellaskan berdasarkan 

pemahaman M.Quraish Shihab terhadap aspek ilmu al-Wujuh. Menurut 

M.Quraish Shihab kata dzulm diartikan sebagai kegelapan lautan, yang 

mana konteks tersebut berdasar atas perumpamaan orang kafir yang di 

ibaratkan sebagai laksana kegelapan dalam lautan yang dalam. Selain itu, 

dzulm sendiri bermakna sebagai aniaya dalam konteks kajian al-Wujuh.  

Keempat, Jurnal artikel berjudul "Konsep Zalim dalam Al-Qur'an, 

Tinjauan Pemikiran Tan Malaka" dimuat dalam Jurnal Studi Al-Qur'an, 

volume 19, edisi 2023, karya Moch Rizal Umam dan rekan-rekan dari UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. Sejalan dengan pemikiran Tan Malaka, 

penelitian ini mendefinisikan tirani. Zalim, menurut Tan Malaka, berarti 

tirani yang dilakukan oleh individu atau kelompok dan menuntut 

perlawanan dalam bentuk apa pun. Dengan memperhatikan kebutuhan 

praktis dunia dengan pengetahuan, dengan memberdayakan murid melalui 



 

11 
 

Vereeninging, dan dengan menunjukkan rasa tanggung jawab terhadap 

orang banyak (kromo), Tan Malaka meletakkan dasar bagi penghapusan 

tirani. 

Kelima, "Perspektif Al-Qur'an tentang Manusia dan Kezaliman" karya 

Maizzudin M. Nur, M.Ag., yang diterbitkan oleh Fakultas Ushuluddin, 

Banda Aceh, 2014, memberikan analisis mendalam tentang ajaran Al-

Qur'an tentang kezaliman. Bab-bab buku ini disusun sedemikian rupa 

sehingga memungkinkan pembaca untuk memahaminya sendiri, tetapi 

semuanya saling terkait dan berkontribusi secara keseluruhan. Buku ini 

dimulai dengan pengantar dan berlanjut dengan diskusi filosofis dan religius 

tentang kezaliman. Keprihatinan mendasar tentang kezaliman diungkapkan 

dalam bab kedua. Kezaliman didefinisikan dalam bab ketiga menurut ciri-

cirinya dan arah bentuknya. Selain itu, implikasi kezaliman dijelaskan 

dalam bagian kelima, alasan mengapa orang terperangkap dalam kezaliman 

dijelaskan dalam bagian keempat, dan Al-Qur'an menawarkan solusi untuk 

masalah kezaliman dalam bagian keenam. Penulis mengungkapkan rasa 

terima kasih dalam bagian kedelapan, dan bagian ketujuh menyimpulkan 

karya tersebut.  

Untuk itu, persamaan dalam penelitian ini dengan penelitian 

sebelumnya yakni sama sama meneliti tentang ayat zalim dalam al-Qur’an, 

akan tetapi dalam penelitian ini lebih fokus meneliti terhadap lafal istifhām 

“man aẓlam” yang terdapat dalam ayat al-Qur’an. namun, penekanan di sini 

adalah pada pengucapan istifhām "man aẓlam" seperti yang muncul dalam 

ayat-ayat tersebut. Di antara perbedaan lainnya, penelitian ini berbeda dari 

penelitian lain yang telah meneliti ayat-ayat tirani ini karena menggunakan 

metode interpretasi komparatif (Muqaran) untuk membandingkan dan 

mengontraskan dua kitab tafsir. Untuk melakukan ini, penelitian ini 

mengacu pada karya-karya tafsir modern, seperti Al-Maraghi karya Ahmad 

Musthafa Al-Maraghi dan Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Quthb. Mengenai 

metodologi, penulis mengandalkan analisis deskriptif dan penelitian 

kepustakaan (Library Research) untuk penelitian ini. 



 

12 
 

E. Metode Penelitian 

Terdapat suatu proses atau prosedur penyelesaian masalah dalam 

penelitian yang mengarah pada pengumpulan data dari objek kajian dan 

pencapaian tujuan peneliti,21 seperti:  

1. Jenis Penelitian 

Penelitian kepustakaan (library research), dalam pengertian ini, 

mengacu pada penelitian yang menyelidiki suatu topik dengan cara 

meneliti buku, terbitan berkala, dan sumber tertulis lainnya. Dengan cara 

ini, peneliti dapat yakin bahwa informasi yang digunakan untuk 

merumuskan masalah di atas didasarkan pada pemeriksaan pustaka yang 

menyeluruh. Untuk mengumpulkan perspektif yang lebih luas tentang 

topik yang dipilih, menghindari duplikasi penelitian, dan mengikuti 

perkembangan terbaru di bidang tersebut, peneliti meneliti pustaka yang 

ada untuk mencari teori dan konsep dasar. 

2. Sumber Data 

Deskripsi umum tentang pokok bahasan penelitian, termasuk 

sejarah, latar belakang, sosial budaya, dan pemikirannya, merupakan 

contoh data kualitatif, yaitu data yang diberikan dalam bentuk verbal dan 

bukan numerik.22 

a. Sumber Data primer 

Penulis sangat bergantung pada data primer, yang meliputi: 

1. Tafsir Al-Maraghi tafsir karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

2. Tafsir Fi Zhilalil Qur’an karya Sayyid Quthb Ibrahim Husain 

Syadzili 

b. Sumber Data Sekunder 

Buku, jurnal, artikel, tesis, dan karya tulis lain yang mendukung 

penelitian tentang pelafalan istifhām "man aẓlam" merupakan 

contoh sumber data sekunder. Salah satu karya tersebut adalah kitab 

 
21Muri Yusuf, Metode Peneltiian Kuantitatif, kualitatif & Penelitian Gabungan, ( Jakarta 

: Fajar Interpratama Mandiri, 2017), h. 24. 
22 Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1998), h.2. 



 

13 
 

al-Mu'jam al-Mufahras li al-Faz Al-Qur'an al-Karim karya 

Muhammad Fuad 'Abd al-Baqi. Sementara deari Kementerian 

Agama Republik Indonesia menerbitkan Al-Qur'an dan 

terjemahannya digunakan dalam penulisan ayat al-Quran. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Penelitian ini menggunakan dua metode utama untuk 

mengumpulkan informasi: studi dokumen dan tinjauan pustaka yang 

dilakukan melalui sumber cetak dan digital. Untuk memulai 

pengumpulan informasi, peneliti mencari buku, jurnal, dan artikel yang 

membahas pelafalan istifhām "man aẓlam". Setelah itu, peneliti 

menggunakan pendekatan deskriptif komparatif dalam menganalisis 

data. Peneliti menggunakan pendekatan layanan perpustakaan untuk 

mengumpulkan informasi bagi penelitian ini dan untuk meningkatkan 

metodologi penelitian. 

4. Metode Pengolahan dan Analisis Data 

Peneliti menggunakan pendekatan deskriptif komparatif untuk 

menganalisis teks sebagai metodologi analisis data. Pada bagian ini, 

peneliti menyediakan data yang dikumpulkan dari banyak sumber dan 

kemudian menganalisisnya untuk mengidentifikasi persamaan dan 

perbedaan yang terkait dengan topik yang dibahas. Penulis berupaya 

untuk mengklarifikasi bagaimana pemahaman Sayyid Quthb 

dibandingkan dengan interpretasi Ahmad Musthafa Al-Maraghi tentang 

frasa man aẓlam dalam Al-Qur'an. Terakhir, pastikan bahwa temuan ini 

konsisten dengan argumen utama dengan meninjau data yang 

dikumpulkan. 

F. Sistematika Penelitian 

Tujuan dari sistematika penelitian adalah untuk mempermudah dalam 

penyusunan dan pemahaman sistematis penelitian. Sebab itu pada kajian ini 

penulis akan membagi menjadi bebrapa bagian yang diantaranya sebagai 

berikut:  



 

14 
 

Bab Pertama : Pendahuluan meliputi sub bab yaitu: latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan kajian terdahulu, 

metodologi penelitian, dan sistematika penelitian. 

Bab Kedua : Berisi tentang pembahasan umum mengenai teori umum 

tentang lafal istifham “man aẓlam”, selanjutnya teori umum tentang zalim, 

yang meliputi pengertian zalim, macam-macam perilaku zalim, sebab-sebab 

perilaku zalim, dan dampak dari perilaku zalim. Selain itu pada bab ini 

diuraikan mengenai jenis metode tafsir salah satunya yakni tafsir komparasi 

(muqaran).  

Bab Ketiga : Penulis berusaha untuk menyajikan data-data yang didapatkan 

selama penelitian. Pada bab ini penulis menyajikan data penelitian berisi 

tentang biografi dari kedua mufassir yakni Al-Maraghi dan Sayyid Quthb, 

karya-karyanya, dan penafsiran tentang lafal istifham “man aẓlam” menurut 

kedua penafsiran tersebut. 

Bab Keempat : Dalam bab ini diuraikan mengenai analisis data, yang berisi 

tentang kesesuaian antara kitab tafsir Ahmad Musthafa Al-Maraghi dan 

Sayyid Quthb  terhadap makna lafal istifhām “man aẓlam” yang terdapat 

dalam al-Qur’ān. 

Bab Kelima : Penutup, pada bagian ini menyajikan akhir dari keseluruhan 

rangkian pembahasan dalam skripsi ini. Bab ini meliputi kesimpulan dan 

saran mengenai beberapa hal yang dibahas dalam skripsi ini, kemudian 

dilanjutkan dengan daftar pustaka 



 

15 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. TEORI UMUM LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” 

a. Pengertian Istifhām 

Istifhām sendiri diartikan sebagai suatu kata untuk meminta kepahaman 

hakikat suatu nama, bilangan, atau sifat.1 Menurut etimologi kata istifhām 

merupakan bentuk dari kata masdar yaitu أستفهام, dan istifhām merupakan 

akar kata dari fahima (mengerti, faham, dan jelas) yang mendapatkan 

imbuhan alif, sin, dan ta’ diawal kata yang mana sebagai arti meminta 

sehingga artinya berubah karena adanya faedah ṭalab (menuntut).2 Menurut 

buku Al-Zarkasyi, secara terminologi arti kata istifhām didefinisikan 

sebagai sarana untuk mendapatkan pengetahuan tentang entitas yang tidak 

diketahui sambil mendiskusikan terminologi.3 Dalam bahasa linguistik, 

istifhām menunjukkan pertanyaan, penyelidikan untuk rincian, atau 

permintaan penjelasan.4 Dapat disimpulkan istifhām didefinisikan sebagai 

kalimat yang fungsinya untuk meminta pengetahuan yang jelas dan spesifik 

tentang topik yang tidak dikenal, dan hal itu dapat dicapai dengan 

menggunakan salah satu perangkat istifhām.5  

Dalam ilmu qawaid, istifhām dapat dinyatakan sebagai pernyataan yang 

digunakan untuk memperoleh jawaban yang jelas mengenai suatu pokok 

bahasan yang sebelumnya tidak diketahui. Di dalamnya terdapat beberapa 

macam huruf, seperti hamzah, ما ,هل ,من ,أى ,كيف, dan seterusnya.6 

 
1 Imam Saiful Mu’minin, Kamus Ilmu Nahwu & Sharaf, (Amzah, 2009), hal. 43. 
2 Mira Fauziah, Istifham Sebagai Metode Dakwah Al-Quran, (UIN Ar-Raniry: Al-Kalam, 

2020), Vol. 5, No. 1, hal. 128. 
3Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Yusuf Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil 

Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), Jilid II, hal. 326. 
4 A.W.Munawwir, Kamus Al Munawwir Edisi Arab Indonesia, (Pustaka Progressif, 

2002), hal. 1075. 
5  Laili Maya Ramadani and Muhammad Ishaac, Telaah Perangkat Dan Makna Istifham 

Dalam Al-Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam Kontemporer, (Banjarmasin: Al-Muhith, 

2023), Vol. 2, No. 1, hal. 48. 
6 Mira Fauziah, Istifham Sebagai Metode Dakwah Al-Quran, (UIN Ar-Raniry: Al-

Kalam, 2020), Vol. 5, No. 1, hal. 129. 



 

16 
 

b. Klasifikasi Istifhām 

Dalam kajian Bahasa Arab menyatakan bahwa istifhām 

dikelompokkan menjadi dua yaitu istifhām haqiqī dan istifhām majazī.  

Istifhām haqiqī mengandung arti pertanyaan dari orang yang ditujukan 

kepada orang lain yang mengandung sesuatu yang belum diketahui, 

sedangkan istifhām majazī berarti sebagai pertanyaan tentang sesuatu yang 

telah diketahui.7 Maka dari itu kalimat istifhām itu sudah berubah fungsi 

sebagai larangan, perintah, pengingkaran, doa, harapan, dan menyangkal 

ataupun yang lainnya.8 Selain itu bentuk pertanyaan dalam lafal istifhām 

terbagi menjadi dua diantaranya:9  

1. Huruf Istifhām  

 kata ini digunakan untuk kalimat positif, dan ,(Apakah) هل   •

jawaban yang digunakan berupa kata “ya” atau “tidak”. 

 أ ,kata ini terbagi menjadi tiga jenis yaitu pertama ,(hamzah) أ •

yang memerlukan jawabn antara dua pilihan, maka setelah huruf 

hamzah ada kata “أم”. Kedua, أ yang sama dengan هل yang mana 

jawaban untuk pertanyaan itu “نعم” dan “لا”. Ketiga, أ yang 

digunakan untuk penyataan negatif, maka jawabannya bisa kata 

 .”بلى“ dan kata ”نعم“

2. Ism Istifhām  

Istifhām pada bagian ini difungsikan untuk kata tunggal/mufrad, 

antara lain: 

 kata ini digunakan untuk manusia ,(Siapa) من •

 kata ini digunakan untuk selain manusia (Apa) ما •

 digunakan untuk menanyakan waktu (Bila/kapan) متى •

 
7 In'am Fawwal, al-Mu'jam al-Mufashal Fi Ulum al-Balaghah, (Beirut: Dar al Kutub al 

Ilmiyah, 1992). dikutip dari Laili Maya Ramadani dan Muhammad Ishaac, Telaah Perangkat Dan 

Makna Istifham Dalam Al-Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam Kontemporer, 

(Banjarmasin: Al-Muhith, 2023), hal. 48. 
8 Nurin Nabilah, Makna Yang Tersirat Di Balik Pertanyaan Dalam Al-Qur’an, (Madura: 

IAIN Madura,  2018), hal. 2. 
9 Ni’mah Fuad, Kaedah Bahasa Arab Praktis, (Medan: Darussalam Publishing, 2011), 

hal. 279-283. 



 

17 
 

 digunakan untuk menanyakan tempat (Dimana) أين •

 digunakan untuk menanyakan jumlah (Berapa) كم •

 digunakan untuk menanyakan keadaan (Bagaimana) كيف •

  (Yang mana) أيّ  •

c. Kaidah-kaidah Istifhām 

Pembagian istifhām menurut kaidahnya terbagi menjadi enam 

macam kaidah, antara lain:10 

1. Kaidah Istifhām yang ketika sebelumnya tterdapat suatu rangkaian 

penjelass akan seuatu yang tidak baik, mak akan lebih dimengerti 

daripada anjuran untuk meninggalkannya (  المعايب ذكر  عقيب  الإستفهام 

بتركها الأمر  من   contohnya ayat 90-91 dalam surah Al-Maidah ,(أبلغ 

terhadap penggalan kalimat ayat 91 “منتهون انتم   aayat ini   ”فهل 

memiiliki kandungan persoalan judi, berkurban untuk berhala, 

mengundi nasib, dan khamar yang dikategorikan sebagai perbuatan 

yang buruk dan itu termasuk pebuatan setan, kemudian dilanjut di 

ayat berikutnya mengenai akibatnya manusia jika terjerumus dlaam 

perilaku itu akan jauh dari Allah dan bisa menimbulkan kebencian 

serta permusuhan.11 Maka ditutuplah dengan pertanyaan diakhir 

kalimat itu. Kalimat tanya هل disini dalam kaidah itu lebih baik 

daripada menggunakan kata perintah untuk meninggalkan hal-hal 

yang tidak diperbolehkan, dan Abu Hayyan al-Andalusi 

menyebutkan jika istifhām dalam bentuk ini termasuk larangan yang 

kuat. 

2. Kaidah Istifhām yang bermakna pengingkaran (nafi) diartikan 

sebagai kaidah yang jika menggunakan istifhām inkariyy maka itu 

mengandung makna meniadakan (  معنى مضمنا  يكون  الإنكاري  إستفهام 

-kaidah ini seperti contoh dalam ayat 50 dalam surah Al ,(النفي

Maidah yaitu dipenggalan kata “  أحسن  disini kata istifhām ”ومن 

 
10 Sofa Julianto, Kaidah Istifham Dan Implementasinya Dalam Al-Qur’an, (Riau: UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, 2017), hal. 26-35. 
11 Julianto, Kaidah Istifham Dan..., hal. 26-28. 



 

18 
 

kata من diartikan sebagai penguatan terhadap hukum Allah 

merupakan  hukum yang paling baik dan adil.12 

3. Kaidah ketiga yaitu kaidah yang berupa bentuk pemberitahuan 

melalui peringatan dan celaan pada lawan bicaranya, dan ini 

menggunakan alat istifhām “كيف” dan konteks makna ini 

dimaksudkan penjelas terhadap dzat Allah untuk itu kata ini 

tergolong bentuk celaan dan peringatan.  Seperti contoh surah Ali-

Imran ayat 86, Ibnu ‘Asyur berpendapat terhadap kata كيف 

diartikan mengingkari jika mereka mendapat hidayah Allah secara 

khusus untuk hambanya.13 

4. Kaidah keempat terhadap kata “ أ”   atau hamzah. Disini alat 

hamzah diartikan sebagai pemberitahuan, seperti pada surah Al-

Ma’un ayat 1, kata “أرأيت” diartikan sebagai kalimat beritahu 

kepada saya (Allah) tentang siapakah orang-orang yang 

mendustakan agama.14 

5. Kaidah kelima, jika istifhām masuk ke kata kerja yang berarti 

harapan ( إخلولق-حرى-عسى ) maka akan mengandung pengukuhan 

atau pemantapan sesuatu yang akan datang dan itu sebagai 

informasi bahwa hal itu akan terjadi. Contohnya seperti dalam 

surah Muhammad ayat 22, bahwa kata “ ْعَسيَتْ م” bermaksud yang 

lebih tinggi yaitu keyakina dan kepastian.15 

6. Kaidah keenam, terhadap istifhām taqririyy atau berupa 

pertannyaan yang berhubungan dengan tauhid. Di kaidah ini huruf 

istifhām yang mengandung ketuhanan maka jawabnnya ialah 

menekankan atau menguatkan. Kaidah ini huruf istifhām-nya 

berkaitan dengan pemciptaan makhluk oleh Allah yang bertujuan 

untuk memberikan tekanan soal penciptaan makhluk dan alam 

 
12 Julianto, Kaidah Istifham Dan..., hal. 29-30. 
13  Sofa Julianto, Kaidah Istifham Dan Implementasinya Dalam Al-Qur’an, (Riau: UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, 2017), hal. 31-32. 
14  Julianto, Kaidah Istifham Dan…, hal. 32. 
15  Julianto, Kaidah Istifham Dan…, hal. 33-34. 



 

19 
 

hanyalah Allah, seperti contoh dalam surah An-Naml: 14, surah 

Az-Zukhruf: 87, dan surah Al-Isra’ ayat 100.16 

d. Lafal Istifhām kata “من” 

Kata “man” menurut pandangan Syaikh Musthofa Ibn Muhammad 

Al-Ghalayaini digunakan untuk menanyakan sesuatu yang berakal, 

terkadang juga digunakan sebagai penegas/menafikan sesuatu.17 Fungsi 

kata “man” didalam al-Qur’ān ada tiga yaitu: sebagai khabar 

(menginformasikan) memiliki ciri biasanya di-atafkan dengan kalimat 

yang di-nafikan, al-Ta’zim (pengagungan), dan inkar.18 

Sedangkan dalam kitab Al-Burhan Fii Ulumil Qur’an menyatakan 

bahwa kata “man” itu terbagi menjadi beberapa jenis kegunaan, 

diantaranya:19 

a. Sebagai kata ganti relatif (al-Mauṣūlah), seperti contoh dalam QS. 

Al-Anbiya’ [21]: 19 dan surah Ar-Ra’d [13]: 15. 

b. Sebagai kalimat tanya yang mengandung makna negasi (nafī), 

contoh dalam surah Ali Imran [3]: 135 dan Al-Hijr [15]: 56 

c. Sebagai kata benda yang tidak tentu penjelas, contoh dalam surah 

Al-Baqarah [2]: 8. 

d. Sebagai kalimat syarat (al-Syarṭiyyah), seperti contoh dalam QS. 

Fushshilat [41]: 46 dan Al-An’am [6]: 160. 

B. MAKNA “MAN AẒLAM” DALAM AL-QUR’AN 

a. Arti “Man Aẓlam” Menurut Mufassir 

Para mufassir menyebutkan bahwa konteks kata “Man aẓlam” seperti 

contoh pada surah Al-An’am: 93, QS. Az-Zumar: 32, QS. As-Sajdah: 22, 

QS. Al-Baqarah: 114, bahwasannya kata tersebut mengandung makna 

negasi dan memiliki kedudukan sebagai khabar, dengan begitu orang-

 
16  Julianto, Kaidah Istifham Dan…., hal. 35. 
17 Syaikh Musthofa Ibn Muhammad Al-Ghalayaini, Jami’ Al-Durus Al-Arabiyyah, 

(Beirut: Resalah Publishers, 2015), hal. 132. 
18 Nurin Nabilah, Makna Yang Tersirat Di Balik Pertanyaan Dalam Al-Qur’an, (Madura: 

IAIN Madura,  2018), hal. 7. 
19  Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Yusuf Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil 

Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), Jilid IV, hal. 411-412. 



 

20 
 

orang membayangkan secara harfiah, maka ayat ini akan menimbulkan 

pertentangan, sebagaimana seperti ucapan “Tidaklah seorang pun lebih 

zalim daripada orang yang menghalangi masjid-masjid Allah. Tidaklah 

seorang pun lebih zhalim daripada orang yang mengada-adakan dusta 

terhadap Allah. Tidaklah seorang pun lebih zhalim daripada orang yang 

diingatkan akan ayat-ayat Allah, tetapi kemudian berpaling darinya.”20 

Ulama lain berpendapat mengenai persoalan ini diantaranya: yang 

pertama, bahwa masing-masing ayat disebutkan makna dengan arti yang 

berhubungan seperti perkataan, “Tidaklah seorang pun di antara orang-

orang yang menghalangi lebih zalim daripada orang-orang yang 

menghalangi masjid-masjid Allah, dan tidaklah seorang pun di antara 

orang-orang yang mengada-ada lebih zalim daripada orang-orang yang 

mengada-adakan dusta terhadap Allah. Begitu pula dengan mereka yang 

lain” Jika hal itu dijelaskan dengan hubungan-hubungan, maka 

pertentangan itu hilang.21 

Yang kedua, ketentuan tentang keutamaan dalam sesuatu yang belum 

pernah dilakukan orang lain sebelumnya, maka mereka akan dinilai lebih 

zalim daripada orang setelah mereka dan yang mengikuti jalan mereka 

maka ini mengarah kepada makna fitnah dan rekayasa. Yang ketiga, 

Syaikh Abu Hayyan Al-Shawab mengaku pengingkaran terhadap 

kegelapan tidak membutuhkan pengingkaran terhadap kezhaliman, karena 

pengingkaran terhadap yang terbatas tidak menunjukkan pengingkaran 

terhadap yang mutlak.22 Yang keempat, metode setelahnya jika kita 

berasumsi “Tidak akan ada seorang pun yang lebih zalim” maka: pertama, 

jika semua orang sama dalam kezaliman dan maksudnya adalah 

mengingkari kezaliman kepada yang tidak disebutkan dan bukan 

menegaskannya kepada mereka yang bertentangan dengan apa yang 

 
20 Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Yusuf Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil 

Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), Jilid IV, hal. 74. 
21  Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Yusuf Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil 

Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), Jilid IV, hal. 74-75. 
22 Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil..., hal. 75. 



 

21 
 

terlintas dalam pikiran, atau semua orang lebih zalim dalam hal itu. Kedua,  

hal tersebut menjadi wajib jika maksudnya mengingkari kezaliman kepada 

yang disebutkan dalam kenyataan, atau mengingkarinya kepada yang 

lain.23 Ketiga, memungkinkan dari arti dan bebas dari keberatan yang 

berhenti pada makna kata tanya, maksudnya bahwa perkara ini besar dan 

mengerikan, maka hendaklah makna ini dipahami karena tuturan itu sesuai 

dengannya dan maknanya pun berdasarkan padanya.24 

Lebih jelasnya pandangan dari beberapa mufassir terhadap penafsiran 

makna kata “Man aẓlam” atau “Siapakah yang lebih zalim” seperti yang 

terdapat di surah Al-Baqarah ayat 114 konteks “Man aẓlam” dalam 

pandangan Al-Zamakhsyari dalam tafsirnya kata ini menandakan kalimat 

tanya yang tergolong istifham inkary yang memiliki fungsi penegasan 

bahwa tidak ada kezaliman yang lebih besar daripada perbuatan tersebut. 

Hal tersebut berkesinambungan dengan kata “mana'a” yang artinya 

menghalangi dan “sa'a fi kharabiha” berarti berusaha merobohkannya. 

Menghalangi dan merobohkan itu disangkutpautkan dengan orang-orang 

yang mengahlangi untuk beribadah ke masjid dan mendekatkan diri 

kepada Allah, maka Zamakhsyari menyebutkan kalimat itu sebagai 

kecaman keras dan perilakunya tergolong bentuk tindakan kezaliman yang 

paling besar.25 Sedangkan Fakhruddin Al-Razi menafsirkan kata “Man 

aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu sebagai julukan untuk orang 

yang melakukan mengahalang-halangi orang yang mau berkegiatan 

keagamaan di Masjid dan berusaha merusaknya itu semua merupakan 

perilaku tindakan kezaliman yang sangat besar dan konsekuensinya akan 

mendapatkan ancaman kehinaan baik dunia dan akhirat.26 

Kedua, kata “Man aẓlam” yang terdapat dalam surah Al-Baqarah ayat 

140 menurut penafsiran Al-Zamakhsyari bahwa konteks kata ini berupa 

 
23 Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil..., hal. 76. 
24 Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Yusuf Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fii Ulumil 

Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), Jilid IV, hal. 77. 
25 Imam Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf, (Beirut: Dar Al-Marefah, 2019), Juz I, hal. 92-93. 
26 Imam Fakhruddin Ar-Razi, Mafatihul Ghaib, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1981), Juz 4, hal. 

10. 



 

22 
 

sanggahan keras terhadap perilaku yang dilakukan kaum Yahudi Nasrani 

yang membuat kebohongan menggenai rasul Allah itu beragama seperti 

mereka padahal hal itu sudah diterangkan dalam kitab mereka tetapi 

mereka memilih menyembunyikannya, dan tindakan tersebut disikapi Al-

Zamakhsyari sebagai tindakan paling zalim.27 Sedangkan penafsiran dari 

Fakhruddin Al-Razi menafsirkan kata “Man aẓlam” atau siapakah yang 

lebih zalim itu sebagai bantahan keras untuk tindakan yang dilakukan oleh 

kaum Yahudi dan Nasrani yang menyembunyikan kebenaran tuhan yang 

telah diketahui dengan jelas mengenai para Nabi terdahulu dikatakan 

sebagai penganut agama dari mereka, padahal para Nabi menganut agama 

yang lurus.28 

Contoh ketiga dalam surah Al-An’am ayat 21 kata “Man aẓlam” 

disoroti Al-Zamakhsyari sebagai kata tanya untuk penegasan mengenai 

kezaliman yang lebih besar terhadap perilaku yang mengadakan dusta 

ataupun kebohongan yang mengatasnamakan Allah.29 Dalam pandangan 

penafsiran dari Fakhruddin Al-Razi menafsirkan kata “Man aẓlam” atau 

siapakah yang lebih zalim itu penekanan kepada beratnya dosa kezaliman 

terhadap Allah dalam bentuk syirik membuat kebohingan dan 

mendustakan ayat-ayat-Nya, dan menolak terhadap kebenaran bukti akan 

kenabian.30 

Didalam surah Al-An’am ayat 93 kata “Man aẓlam” menurut Al-

Zamakhsyari terdapat beberapa tindakan yang menjadikan manusia 

tergolong dari perilaku yang lebih zalim yaitu orang yang mengadakan 

dusta kepada tuhannya, orang yang mengaku bahwa bisa mendatangkan 

wahyu al-Qur’an, dan orang yang mengakuisisi bahwa mereka mendapat 

wahyu dari Allah.31 Menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man 

 
27 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., hal. 100. 
28 Imam Fakhruddin Ar-Razi, Mafatihul Ghaib, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1981), Juz 4, hal. 

98.  
29 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz VII, hal. 322. 
30 Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-Fikr, 

1981), Juz XII, hal. 190. 
31 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz VII, hal. 337. 



 

23 
 

aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu tentang perilaku orang yang 

membuat kedustaan terhadap Allah, mengaku diwahyukan kepadanya 

padahal tidak ada wahyu, dan orang yang berkata akan menurunkan seperti 

apa yang diturunkan Allah dan juga menggambarkan kengerian sakaratul 

maut bagi orang-orang zalim, di mana malaikat memukul mereka akan 

mendapatkan azab yang hina.32  

Kata “Man aẓlam” yang ada dalam surah Al-An’am ayat 144 disoroti 

oleh Al-Zamakhsyari bahwa perilaku yang lebih zalim yaitu yang 

membuat dusta atas nama Allah dan membuat sumber hukum dan dalil 

baru tentang pengharaman dan halalnya mengkonsumsi hewan peliharaan 

dengan mengakuisisi bahwa semua itu ajaran dari Allah padahal itu 

dusta.33 Menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man aẓlam” atau 

siapakah yang lebih zalim itu perilaku orang yang menantang kaum 

musyrikin yang mengharamkan jenis-jenis hewan ternak tanpa ilmu 

pengetahuan dan syariat Allah karena mereka membuat aturan dan syariat 

sendiri dan mengatasnamakan Allah, maka dari itu Al-Razi menegaskan 

bahwa perbuatan membuat-buat dusta atas nama Allah adalah kezaliman 

terbesar, karena mereka tidak hanya berbohong, tetapi juga menyesatkan 

orang lain dari jalan yang benar.34 

Surah Al-An’am ayat 157 yang membahas tentaang konteks kata “Man 

aẓlam” ditafsirkan oleh Al-Zamakhsyari sebagai orang yang di cap lebih 

zalim karena perilakunya yaitu yang telah mengetahui kebenaran dan 

keabsahan tetapi alah memilih untuk beerpaling dari Allah dan 

mendustakan Allah, hal tersebut azab pedih akan menanti mereka kelak 

sebagai konsekuensinya.35 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi 

penafsiran kata “Man aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu sebagai 

penegasan bahwa tidak ada kezaliman yang lebih besar selain perbuatan 

 
32  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 13, hal. 88. 
33 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz VIII, hal. 350. 
34  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 13, hal. 227. 
35 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz VIII, hal. 353. 



 

24 
 

menutupi kebenaran, mendustakan mengenai wahyu Allah dan berpaling 

dari ayat Allah.36 

Untuk konteks “Man aẓlam” yang selanjutnya terdapat dalam surah Al-

A’raf ayat 37, yang mana Zamakhsyari menafsirkan konteks “Siapakah 

yang lebih zalim” sebagai orang yang telah berani membuat dusta atas 

nama Allah dan menistakan ayat-ayat suci Allah yang semua itu dilakukan 

tanpa akal pikiran mereka mengenai kebenaran yang nyata dan menentang 

keras kenyataan itu, itu semua tergolong kebodohan dan kezaliman untuk 

mereka, dan tidak ada kezaliman yang lebih besar selain tindakan tersebut 

itu.37 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man 

aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu untuk menekankan kezaliman 

orang-orang yang berdusta atas nama Allah atau mendustakan ayat-ayat 

tuhan dan itu kategori kezaliman yang paling tinggi, dan dampaknya 

adalah berujung pada penyesalan yang tiada berguna di hadapan malaikat 

maut.38  

Dalam surah Yunus ayat 17 kata “Man aẓlam” atau “Siapakah yang 

lebih zalim” dimaksudkan Zamakhsyari sebagai sebuah pertanyaan retoris 

yang tertuju kepada orang yang membuat dusta kepada Allah dan 

firmannya bahkan berkoar-koar tentang Allah yang memiliki anak dan 

sekutu, maka perbuatan itulah termasuk kezaliman yang tidak akan 

memberikan keuntungan kepada mereka dan menambahkan dosa yang 

besar bagi mereka karena itu termasuk penyimpangan dalam bentuk akal 

dan hati.39 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man 

aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu untuk perilaku kezaliman yang 

paling tinggi yaitu berdusta atas nama Allah dan mendustakan ayat-ayat 

 
36  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 14, hal. 5. 
37 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz VIII, hal. 362. 
38  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 14, hal. 75. 
39 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz XI, hal. 459. 



 

25 
 

Allah yang dilakukan oleh Kaum Musyrikin hal itu akan menjadikan 

kerugian dan balasan yang setimpal atas tindakannya itu.40 

Untuk surah Hud ayat 18 yang membahas mengenai konteks kata “Man 

aẓlam” atau “Siapakah yang lebih zalim” terdapat beberapa penafsiran 

dari mufassir contohnya menurut Al-Zamakhsyari kata “Man aẓlam”  

sendiri dinobatkan kepada orang yang melakukan kebohongan kepada 

tuhan dan ayat Allah padahal sudah melihat tanda kesaksian yang jelas 

tetapi menolaknya serta menyebut bahwa Allah memiliki anak, semua itu 

tergolong tindakan syirik kepada Allah dan termasuk dalam kezaliman 

yang paling berat maka orang yang seperti itu akan mendapatkan hukuman 

yang setimpal dengan perilakunya.41 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-

Razi penafsiran kata “Man aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu 

mencakup perilaku membuat dusta terhadap Allah meliputi perbuatan 

syirik, menolak ajaran Nabi, mengubah syariat Allah, mengarang hukum 

dengan dalih dari Allah, dan menyebut bahwa Allah memiliki sekutu, 

semua tindakan itu tergolong kezaliman yang paling besar.42 

Pada surah Al-Kahfi ayat 15 dalam pandangan Al-Zamakhsyari 

menyebutkan kontks dari “Man aẓlam” termasuk perilaku syirik yang 

telah dikerjakan oleh orang-orang yang telah menerima hujjah tetapi 

memilih menentang tidak lupa orang yang membuat kedustaan dan 

menyekutukan ayat Allah juga dikatakan sebagai tindakan yang lebih 

zalim.43 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man 

aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu bahwa kezhaliman tertinggi 

adalah menyekutukan Allah, karena hal itu merupakan kebohongan besar 

terhadp tuhan dan mengklaim adanya sekutu bagi Allah itu semua berarti 

 
40  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 17, hal. 61. 
41 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz XII, hal. 480. 
42  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 17, hal. 212. 
43 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz 15, hal. 614. 



 

26 
 

membuat tuduhan palsu terhadap keesaan dan kekuasaan Allah yang 

mutlak.44 

Selanjutnya dalam surah Al-Kahfi ayat 57 yang memuat konteks makna 

dari kata “Man aẓlam” menurut Zamakhsyari kata tersebut bahwa kategori 

paling zalim yaitu orang yang telah diberi peringatan melalui ayat Qur’an 

tetapi memilih menolak dan berpaling, dan itu semua menjadikan mereka 

tidak akan mendapat petunjuk serta akan menutup hati dan telinga mereka 

dari hidayah Allah.45 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran 

kata “Man aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu ketika seseorang 

telah diberikan peringatan dan petunjuk melalui ayat-ayat Allah (Al-

Qur'an dan tanda-tanda kebesaran-Nya di alam semesta), namun ia justru 

berpaling dan mengabaikannya. Ini menunjukkan penolakan terhadap 

kebenaran yang jelas, dan itu semua merupakan puncak kezaliman yang 

paling tinggi dari pada kezaliman yang lain yang dampaknya akan 

menjadikan hati tertutup sebagai konsekuensi dari Allah atas pilihannya 

sendiri.46 

Didalam surah Al-‘Ankabut ayat 68 tentang kata “Man aẓlam” Al-

Zamakhsyari juga manfsirkan kata “Man aẓlam” atau “Siapakah yang 

paling zalim” itu perilaku orang yang mengada-adakan kedustaan kepada 

Allah dan kebenaran yang telah ada, serta rasul dan kitab Allah, dan orang 

yang seperti itu dikatakan orang paling zalim karena kekafirannya, dan 

pasti akan mendapatkan ganjaran neraka Jahannam.47 Sedangkan menurut 

Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man aẓlam” atau siapakah yang 

lebih zalim itu menyoroti bahwa bentuk kezaliman  yang paling besar itu 

ada dua yaitu mengadakan dusta kepada Allah dan mendustakan 

kebenaran yang datang padanya, maka tak heran tindakan  syirik dan 

 
44  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 21, hal. 98. 
45 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz 15, hal. 623. 
46  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 21, hal. 141-142. 
47 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz 21, hal. 824. 



 

27 
 

pendustaan yang jelas itu termasuk kezaliman yang besar dan dampaknya 

akan mendapatkan ancaman neraka Jahannam untuk pelakunya.48 

Didalam surah As-Sajdah ayat 22 Al-Zamakhsyari juga menyoroti 

terhadap konteks kata “Man aẓlam” sebagai siapa yang lebih zalim, karena 

orang yang telah diberi peringatan yang jelas sebelumnya tetapi tetap 

memilih berpaling dan menolak fakta kebenaran itu, dari penolakan itulah 

bentuk penolakan yang paling parah dan tegolong kezaliman yang paling 

besar, tidak tanggung-tanggung dosa apa yang akan diterima oleh orang 

yang berbuat demikian, maka yang akan ditanggung adalah dosa besar dari 

tindakannya itu.49 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata 

“Man aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu bukan hanya yang berbuat 

dosa tetapi berdusta dan berpaling dari firman Allah setelah jelas akan 

kebenarannya itu termasuk kezaliman yang terbesar, disini Al-Razi 

merincikan hukuman yang didapat untuk orang yang berbuat demikian 

dalah hukuman paling besar dan berat di dunia akhirat.50 

Lalu pada surah Az-Zumar pada ayat 32 Al-Zamakhsyari menafsirkan 

kata “Man aẓlam” sebagai perilaku untuk orang yang mengada-adakan 

kebohongan tentang Allah, contoh dengan menyekutukan, mengakuisisi 

jika Allah memiliki anak, atau menisbatkan hal-hal yang tidak pantas 

kepada Allah, dan balasan oran yang melakukan itu yaitu neraka 

Jahannam, dan orang yang memilih dijalan itu termasuk kekafiran dan 

kekafiran itu termasuk kategori tindakan yang paling zalim.51 Sedangkan 

menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata “Man aẓlam” atau siapakah 

yang lebih zalim itu menunjukkan betapa besarnya kezaliman yang 

dilakukan oleh mereka yang berdusta atas nama Allah seperti syirik, 

melakukan penyelewengan tauhid, menyebut bahwa Allah memiliki anak, 

serta membuat ajaran baru dengan mengatasnamakan Allah, dan menolak 

 
48  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 25, hal. 94. 
49 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz 21, hal. 845. 
50  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 25, hal. 186. 
51 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…., Juz 24, hal. 940. 



 

28 
 

kebenaran mengenai wahyu yang dibawa oleh Nabi, dan hukuman untuk 

orang kafir itu adalah neraka Jahannam.52 

Untuk yang terakhir konteks kata “Man aẓlam” yang terdapat pada 

surah As-Saff ayat 7 Zamakhsyari menafsirkan dalam kitab tafsirnya 

bahwa kata siapa yang lebih zalim itu sebagai tanda pertanyaan yang 

bersifat retoris terhadap penegasan bahwa kezaliman yang paling besar 

yaitu membuat dusta, dan mengingkari agama Allah serta menjdi 

penghalang orang lain ketika akan mengikuti jalan kebenaran dari Allah, 

sungguh yang demikian itu tidak akan diberi petunjuk oleh Allah sampai 

kapanpun.53 Sedangkan menurut Fakhruddin Al-Razi penafsiran kata 

“Man aẓlam” atau siapakah yang lebih zalim itu orang yang melakukan 

kebohongan yang berupa menyekutukan Allah, mengklaim bahwa Allah 

memiliki anak atau sekutu, atau menuduh ayat-ayat tuhan sebagai sihir, 

dan itu semua termasuk dalam kesyirikan dan kekafiran yang tergolong 

kezaliman yang lebih besar. Selain itu Fakhruddin Al-Razi menyebut 

bahwa menyebut bahwa mereka adalah orang yang bodoh karena berani 

berdusta atas nama Allah, padahal mereka telah diajak menyeru kepada 

Islam dan dengan sengaja mereka memilih jalan lain yaitu kekafiran dan 

kedustaan, dengan begitu mereka semua itu tidak akan mendapatkan 

petunjuk dari Allah selamanya karenna hati mereka telah tertutup.54 

C. TAFSIR KOMPARASI (MUQARAN) 

Metodologi tafsir merupakan alat yang dipergunakan oleh seorang mufassir 

dengan tujuan untuk memperjelas maksud suatu ayat atau menafsirkan ayat-ayat 

al-Qur’ān yang berdasarkan aturan-aturan yang telah ditentukan dan juga sudah 

valid kebenarannya untuk mencapai suatu tujuan dalam penafsiran.55 Dalam 

studi tafsir terdapat metode yang dpakai dalam penyajian penafsiran al-Qur’ān, 

 
52  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 26, hal. 276-277. 
53 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz 28, hal. 1103. 
54  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 29, hal. 314. 
55 DR.H. Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, (Cet. I; Yogyakarta: 

Idea Press Yogyakarta, 2014), h.17-19. 



 

29 
 

diantaranya: Metode tafsir Ijmali (global), Metode Tafsir Tahlili (analistis), 

Metode Tafsir Maudlu’i (tematik), dan Metode Tafsir Muqāran (Komparatif) . 

Metode Tafsir Muqāran (Komparatif)  

Pendekatan penafsiran komparatif yang dikenal sebagai muqāran bergantung 

pada perbandingan bagian-bagian dari Al-Qur'an dan Hadits, serta 

membandingkan pandangan para penafsir yang berbeda dalam kaitannya dengan 

satu ayat atau banyak ayat. Praktik ini juga dapat digunakan dengan menarik 

persamaan antara Al-Qur'an dan teks-teks suci lainnya. Persamaan dan 

perbedaan, beserta penyebabnya, dapat dipahami dengan lebih baik melalui 

perbandingan. Setelah itu, kita dapat memasukkan keterampilan masing-masing 

ke dalam studi kita melalui sintesis kreatif.56 

Berbagai wilayah fitur dijelaskan oleh Quraish Shihab. Inilah yang terjadi 

ketika kita membandingkan ayat-ayat yang berbeda. Hal itu juga berlaku ketika 

hendak melakukan perbandingan ayat yang berbeda. Tajuk rencana menyentuh 

pokok bahasan. Terkait dengan makna dan ungkapan yang diungkapkan di 

dalamnya.57 

Untuk menemukan substansi Al-Qur'an, Syahrin Harahap menyarankan 

penggunaan tafsir muqaran antar ayat. Metode ini melibatkan pembandingan 

ayat-ayat yang memiliki tajuk rencana yang berbeda untuk masalah atau 

kejadian yang sama, atau ayat-ayat yang memiliki gambaran rencana yang sama 

dalam dua atau lebih masalah atau keadaan yang berbeda. Melalui pendekatan 

ini penafsir biasanya hanya membahas permasalahan yang berkaitan dengan 

permasalahan itu sendiri atau isi yang dijelaskan setiap ayatnya, terutama ketika 

membandingkan ayat dengan ayat seperti yang telah disebutkan. Intinya, tafsir 

komparasi atau muqaran itu dikategorikan dalam tiga bentuk, antara lain:58 

1. Melakukan perbandingan terhadap satu ayat dengan ayat lain 

2. Melakukan perbandingan ayat dengan hadist 

 
56 DR.H. Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir,(Yogyakarta: Idea 

Press Yogyakarta, 2014), h.19. 
57 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Daulat Riau, 2013), hlm. 92. 
58 Reni Karlina & Alwizar, METODE TAFSIR AL-MUQARAN DAN AL-MAUDHU’I, 

(Nashr Al-Islam: Jurnal Kajian Literatur Islam, 2024), h. 31-32.  



 

30 
 

3. Melakukan perbandingan suatu tafsir dengan tafsir lainnya terhadap beberapa 

ayat yang dipilih oleh mufassir tersebut 

Analisis muqaran melibatkan perbandingan sebuah ayat atau hadis, 

menyoroti persamaan dan perbedaan di antara keduanya. Aspek-aspek yang 

dibahas meliputi asbabun nuzul ayat. Mereka juga mencakup konteks kata-kata 

dan struktur kalimat dalam ayat tersebut. Termasuk juga struktur ayat tersebut. 

Pembahasan juga mencakup keadaan masyarakat ketika ayat tersebut 

diturunkan. Kesimpulannya bahwa metode muqaran ini cakupannya sangat luas 

dan tidak hanya mencakup ayat al-Qur’ān, hadis, ataupun pendapat mufassirn 

saja melainkan mencakup pendapat sahabat dan tabi’in serta hal-hal yang 

tercantum pada kitab samawiyah lainnya.59 

1.1.Langkah-langkah Menggunakan Tafsir Komparasi (Muqaran) 

Langkah- langkah yang dapat digunakan ketika mengaplikasikan metode tafsir 

muqaran yaitu sebagai berikut:60 

➢ Memastikan berapa ayat yang akan menjadi bilangan dominan 

➢ Mengumpulkan dan menyajikan pandangan para ulama tafsir (salaf ataupun 

khalaf) tentang makna puisi dengan fokus pada ijtihad dan konteks sejarah 

➢ Menganalisis sesuai dengan perbandingan para mufassir yang menjelaskan pola, 

kecenderungan, dan mazhab yang dianut oleh mufassir serta bagaimana cara 

mereka dalam membaca ayat tersebut 

➢ Menetapkan sikap kita untuk menerima penafsiran yang dianggap akurat dan 

menolak penafsiran yang dianggap tidak tepat 

1.2.Objek Kajian Metode Tafsir Komparasi (Muqaran) 

Kajian objek metode komparasi dikelompokkan tiga macam yaitu:61 

melakukan perbadningan ayat dengan ayat, perbandingan ayat dengan hadis, dan 

perbandingan antar pendapat ulama tafsir. 

Contoh perbandingan ayat dengan ayat lain yaitu surah Al-An’am ayat 151 

dengan surah al-Isra’ ayat 31 yang membicarakan tentang larangan membunuh 

 
59 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, ( Daulat Riau, 2013), hal. 93-94. 
60 Arni, Metode Penelitian Tafsir…., h.32. 
61 Prof.DR. Abd. Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer 

(Griya Media, 2021), hal. 67-69. 



 

31 
 

anak karena takut miskin. Dalam ayat 151 memiliki kandungan tentang larangan 

menghilangkan nyawa anak yang mana disebabkan faktor kemiskinan, yang 

akan menjadi dugaan sementara jika anak tersebut lahir akan menambah beban 

utnuk orang tuanya. Sedangkan didalam ayat 31 menerangkan tentang larangan 

membunuh anak karean rasa khawatir soal mendapat kemiskinan, yang mana 

miskin disini belum terjadi kepada orang tua dan itu hanya dugaan sementara 

saja. Sehingga kesimpulan dari kedua ayat tersebut dalam penyebutan 

ketersediaan rezeki yakni jika dalam surah al-An’am ayat 151 lebih dulu 

penyebutan orang tua dahulu dari pada anaknya, jika dalam surah al-Isra’ ayat 

31 mendahulukan penyebutan anak daripada kedua orang tuanya.62 

Selanjutnya, contoh membandingkan ayat dengan hadis, terdapat dalam 

Q.S. An-Naml ayat 22-23 dan Q.S. Saba’ ayat 15 dengan sebuah hadis, ayatnya 

berbunyi: 

Q.S.An-Naml [27]: 22-2363 

 فَمَكَثَ غَي رَ بَعِي دٍ فقَاَلَ احََط تُّ بِمَا لمَ  تحُِط  بهِٖ وَجِئ تكَُ مِن  سَباٍَ ۢبِنَباٍَ يَّقِي نٍ 

شٌ عظَِي مٌ  لَهاَ عرَ  ءٍ وَّ تِيَت  مِن  كُلِّ شيَ  لِكُهمُ  وَاوُ  رَاةَ  تَم   اِنيِّ  وَجَد تُّ ام 

Q.S. Saba’ [34]: 15 

ا  قِ رَبِّكمُ  وَاش كُ رُو  ز  ا مِن  رِّ شِمَالٍ ە  كُلوُ  لقَدَ  كاَنَ لسَِباٍَ فيِ  مَس كَنِهِم  اٰيةٌَ جَۚنَّتٰنِ عنَ  يَّمِي نٍ وَّ

64 رٌ  رَبٌّ غفَوُ   لهَٗ  بَل دةٌَ طَيِّبةٌَ وَّ

Hadis 

 ماأفلح قوم ولوا أمرهم امراة 

Surah an-Naml ayat 22-23 dan surah Saba’ ayat 15 memberi penjelasan 

tentang negeri yang dipimpin oleh seorang wanita, negeri tersebut menjadi 

negeri yang baik, aman, sentosa, dan rezekinya melimpah sehingga 

penduduknya dapat memperoleh dengan mudah rezeki tersebut, dan dapat 

menjadikan terjalinnya hubungan yang harmonis, persatuan, dan kesatuan yang 

 
62 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Daulat Riau, 2013), hal. 96-97. 
63 Quran Kemenag, An-Naml [27]: 22-23, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/27?from=1&to=93>. 
64 Quran Kemenag, Saba [34]: 15, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/34?from=1&to=54. 



 

32 
 

terwujud antar anggota masyarakatnya. Akan tetapi dalam hadis menyatakan 

bahwa tidak ada kesuksesan suatu bangsa jika yang memimpin adalah seorang 

wanita. Melihat kasus yang terjadi diatas dapat dipahami bahwasannya hadis 

menjelaskan terjadinya ketidaksuksesan suatu kepemimpinan sebenarnya bukan 

disebabkan karena gendernya, tapi lebih kepada terpenuhi atau tidaknya 

persyaratan kepemimpinan pada pemimpin yang dipilih.65 

Untuk contoh selanjutnya yakni perbandingan antar pendapat mufassir 

yaitu sebagai contoh pembahasan makna “hikmah” yang terdapat dalam surat 

An-Nahl ayat 125, lbnu Jarir menyebutkan bahwa maksud dari kata hikmah 

adalah wahyu yang telah diturunkan oleh Allah berupa Al-Qur'ān dan Sunnah. 

M. Abduh berpendapat bahwa hikmah adalah mengetahui rahasia dan faedah 

dalam tiap-tiap hal. Namun, Al-Zamaksyari mengartikan kata al-hikmah di 

dalam kitab al-Kassyaf dengan sesuatu yang pasti benar. Dengan begitu dapat 

disimpulkan bahwa al-hikmah adalah kemampuan sesorang dalam memilih dan 

menyelaraskan teknik dakwah dengan kondisi obyektif mad'u. Selain itu, al-

hikmah juga dapat dikatakan sebagai kemampuan da'i dalam menjelaskan 

doktrin-doktrin Islam.66 

1.3.Tujuan Tafsir Komparasi (Muqaran) 

Didalam studi komparasi terdapat tujuan dalam melakukan penelitian 

tersebut, jadi apakah dalam melakukan penelitian komparasi hanya sekedar 

menyandingkan antara dua pemikiran tokoh? Untuk mejawab semua itu 

dibutuhkan riset perbandingan, agara sesuatu itu menjadi lebih jelas secara 

ontologisnya. Secara metodologisnya, tujuan dari penelitian komparasi 

(muqaran) yakni sebagai berikut:67 

• Mencari aspek persamaan dan perbedaan  

 
65 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Daulat Riau, 2013), hal. 98-99. 
66 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Daulat Riau, 2013), hal. 99-100. 

67 DR.H. Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, (Idea Press 

Yogyakarta, 2014), h. 135-137. 



 

33 
 

Salah satu persyaratan penting dalam perbandingan ialah adanya 

paralelisme dalam arti ketika membandingkan jangan sampai membandingkan 

dua tokoh namun aspek yang dijadikan perbandingan tidak paralel. 

• Mencari kelebihan dan kekurangan masing-masing pemikiran tokoh 

Perlu diketahui, bahwa sehebat apapun sebuah pemikiran jika ada 

kelebihan pasti didalamnya terdapat pula kekurangan. Maka, tugas kita yaitu 

menunjukkan sisi kelebihan dan kekurangannya.  

• Menemukan sintesa kreatif dari hasil analisis pemikiran kedua 

tokoh 

Pemaknaan sintesis kreatif sebagai upaya penggabungan aspek-aspek yang 

unggul dari dua konsep yang dikaji, diikuti dengan perumusan secara sistematis 

aspek-aspek tersebut melalui pembentukan pemikiran tersendiri, sangat 

diperlukan. Penguatan pemikiran ini diperlukan dengan argumentasi yang ilmiah 

dan memadai. 

1.4.Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Komparasi (Muqaran) 

Dalam memilih menggunakan metode untuk penelitian yang dilakukan, 

tentunya didalamnya memiliki problem terhadap kekurangan dan kelebihan 

terhadap metode yang diusung. Untuk itu, diantara kelebihan jika menggunakan 

metode tafsir komparasi adalah sebagai berikut: 68 

1. Menambah wawasan yag lebih luas lagi 

2. Dapat membuka sikap selalu terbuka terhadap pendapat orang lain 

3. Dapat mengulik kecenderungan dari seorang mufassir baik dari segi 

mazhab, konteks zamannya, maupun segi keilmuannya 

4. Mengungkap kesalahan dari seorang mufassir, serta mencari pandangan 

yang mendekati kebenaran  

5. Dapat mengetahui sumber-sumber perbedaan pendapat dikalangan 

mufassir 

 
68 Aida Fitriatunnisa and Danendra Ahmad Rafdi, Metode Tafsir Muqaran Dilihat 

Kembali, Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 3.4 (2024), pp. 639–46, doi:10.15575/jis.v3i4.31043. 



 

34 
 

6. Dapat menjadikan wawasan yang lengkap terhadap ayat al-Qur’ān dengan 

menggabungkan pemikiran ulama tafsir sesuai dengan aliran tafsir yang 

dibawanya 

7. Mengetahui orisinalitas penafsiran seorang mufassir 

8. sebagai sarana pendekatan dari beragam aliran tafsir dan untuk mencari 

pandangan yang paling mendekati kebenaran. 

Sedangkan untuk kekurangan metode penelitian ini yakni:69 

1. Dengan kata lain, pendekatan ini mengadopsi wacana yang lebih luas dan 

radikal, yang dapat membingungkan kaum muda dan merusak 

pengetahuan mereka tentang Islam secara global; jadi, pendekatan ini tidak 

cocok untuk pemula 

2. Karena metode ini mengandalkan perbandingan alih-alih memberikan 

solusi konkret, pendekatan ini cenderung tidak memberikan jawaban 

akurat terhadap tantangan sosial yang semakin mendesak yang dihadapi 

masyarakat modern.  

3. Cara ini menggali lebih dalam interpretasi ilmiah yang ada daripada yang 

baru. 

 
69 Fitriatunnisa and Rafdi, ‘Metode Tafsir Muqaran Dilihat Kembali’, (Bandung: Jurnal 

Iman dan Spiritualitas, 2024). 



 

35 
 

BAB III 

LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” DALAM TAFSIR AL-MARAGHI 

DAN TAFSIR FI ZHILALIL QUR’AN 

A. Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

a. Biografi Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

Ahmad Mustafa Al-Maraghi nema aslinya yakni Ahmad Musthafa bin 

Musthafa bin Muhammad bin Abdul Mun’im Al-Qadhi Al-Maraghi.1 

Beliau biasanya dipanggil dengan nama Al-Maraghi, nama tersebut 

disematkan kepada beliau bukan karna nama suku ataupun marga dari 

keluarga beliau, namun nama tersebut disematkan karna diambil dari 

tempat dimana Ia dilahirkan.2 Ahmad Musthafa Al-Maraghi dilahirkan 

tahun 1300 H/1883 M di wilayah Maraghah, tepatnya di Provinsi Suhaj, 

kota Maraghah sendiri merupakan kota yang terletak di tepi barat sungai 

nil yang mana jaraknya ±  70 Kilometer dari kota Kairo.3 Al-Maraghi lahir 

dari keluarga yang sangat pandai dalam bidang keilmuan, dan menjunjung 

tinggi nilai religius dalam mendidik, beliau juga lahir dalam keluarga yang 

dikenal sebagai keluarga hakim, karna dikeluarganya dipandang selalu 

menjunjung dan menanamkan nilai-nilai keadilan didalam keluarganya.4  

Melihat jejak dari keluarganya yang menjunjung tinggi bidang 

keilmuan, dan memiliki sejarah bahwa Al-Maraghi pernah menjadi hakim 

di Sudan hingga tahun 1919 M,5 Al-Maraghi sendiri berhasil mendidik 

putranya menjadi seorang filsuf Islaam dan menjadi seorang yang terkenal 

di masyarakat karna mengabdi di mayarakat dan mendapat kedudukan 

 
1Wisnawati Loeis, Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Tafsir Ahmad Musthafa Al -

Maraghi: Studi Analisis Terhadap Al-Qur’an Surat Al-Fiil, (Turats, 2011), vol. 7, No. 1, hal. 75. 
2 Supriadi, Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi, (Jurnal Asy-

Syukriyyah, 2022), hal.3. 
3Muhamad Iqbal Mustofa, dkk, Manhaj Tafsir Al-Maraghi Karya Syekh Ahmad Mustafa 

Al-Maraghi : Analisis Metode Umum Dan Metode Khusus Tafsir Pada QS . At -Tahrim, (Bandung: 

Ta'wiluna, 2024), vol. 5, No. 2. 
4Rahayu Widya Ningtias, Makna Al-‘Afwu Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al 

Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al Maraghi, (Semarang: Skripsi, UIN Walisongo Semarang, 

2022), hal. 31. 
5 Rahayu Widya Ningtias, Makna Al-‘Afwu Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al 

Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al Maraghi, (Semarang: Skripsi, UIN Walisongo Semarang, 

2022), hal. 33. 



 

36 
 

penting di pemerintahan Mesir.6 Anak-anak Al-Maraghi tersebut bernama: 

Muhammad ‘Azis Ahmad al-Maraghi, Ahmad Hamid al-Maraghi, ‘Asim 

Ahmad al-Maraghi, Ahmad Midhat al-Maraghi.7 

Al-Maraghi memulai pendidikannya di sekolah yang ada di desa 

temptnya. Ia mulai belajar membaca, menghafal al-Qur’ān, dan 

memperbaiki bacaannya. Al-Maraghi sendiri mampu menyelesaikan 

hafalan al-Qur’ānnya saat Ia menginjak umur 13 tahun, tak lupa beliau 

belajar ilmu tajwid dan dasar-dasar ilmu agama yang lain. Semasa belajar, 

Ia juga rajin belajar Ilmu Shoroof, tafsir, hadits, balaghoh, fiqih, ushul fiqh, 

akhlak, Ilmu al-Qur’an, dan Ilmu falak.8 Ia lulus pendidikan dasar di tahun 

1314 H/1897 M, setelah itu Ia melanjutkan pendidikannya ke Universitas 

Al-Azhar yang ada di Kairo dan Universitas Darul ‘Ulum dan lulus pada 

tahun 1909 M. Selama studinya di Kairo, Ia diampu oleh ulama-ulama 

besar yaitu Syekh Muhammad Abduh, Syekh Muhammad Hasan Al-

‘Adawi, Syekh Muhammad Bahis Al-Muth’i, dan Syekh Muhammad 

Rifa’i al-Fayumi. Berkat dari bimbingan merekalah menjadikan al-

Maraghi menjadi karakter yang intelektual dan menjadi cendekiawan 

muslim yang hampir menguasai seluruh cabang ilmu agama.9 

Setelah tamat dari pendidikannya, Ia terjun di bidang pendidikan, lalu 

Ia mengajar di berbagai Madrasah dan menjadi direktur Madrasah 

Mu’allimin di Fayum.  Tepat pada tahun 1916 M, Ia ditunjuk menjadi 

dosen tamu di Universitas al-Azhar untuk mengajar Ilmu-ilmu Syariah 

 
6 Tika Romaitona Tanjung, Interpretasi Ayat-Ayat Bala’menurut Ahmad Musthafa Al 

Maraghi, (Sumatera Utara: Skripsi IAIN Padangsidimpuan, 2021), hal. 37. 
7 Fithrotin, Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al Maraghi Dalam 

Kitab Tafsir Al Maraghi (Kajian Atas QS. Al Hujurat Ayat: 9), (Lamongan: Al-Furqon, 2018), vol. 

1, No. 2, hal. 109. 
8 Rahayu Widya Ningtias, Makna Al-‘Afwu Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al 

Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al Maraghi, (Semarang: Skripsi UIN Walisongo Semarang, 

2022), hal. 33.  
9 Muhamad Iqbal Mustofa, dkk, Manhaj Tafsir Al-Maraghi Karya Syekh Ahmad Mustafa 

Al-Maraghi : Analisis Metode Umum Dan Metode Khusus Tafsir Pada QS . At -Tahrim, (Bandung: 

Ta'wiluna, 2024), vol. 5, No. 2, hal. 355. 



 

37 
 

tepatnya di Fakultas Ghirdun di Qurthum, Sudan.10 Baru pada tahun 1920 

Masehi, al-Maraghi kembali ke Kairo. Di sana, ia mengambil peran 

sebagai dosen bahasa Arab dan ilmu-ilmu Syariat Islam di lembaga yang 

dikenal dengan nama Dar al-'Ulum. Jabatan ini diembannya hingga tahun 

1940 Masehi. Pada saat itu Ia diangkat sebagai dosen dalam bidang 

Balaghoh dan Sejarah Kebudayaan Islam di Fakultas Adab Al-Azhar.11 

Selama itu juga Al-Maraghi tinggal di Hilwan yang mana wilayah tersebut 

termasuk kota kecil yang letaknya 25 km di sebelah selatan Kairo hingga 

akhir hayatnya. Beliau tutup usia berumur 69 tahun  pada 9 Juli pada tahun 

1371 H/1952 M.12 

b. Karya-karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

Ahmad Musthafa Al-Maraghi terkenal sebagai ulama yang condong 

dalam bidang Bahasa Arab, tetapi Ia juga terkenal dalam bidang Ilmu 

Tafsir dan Ilmu Fiqih. Ia terkenal dengan ulama yang aktif soal 

kepenulisan, dalam bakatnya tersebut Ia berhasil menghasilkan beberapa 

karya yang mana salah satunya masih populer hingga saat ini.13 Beberapa 

karya yang dihasilkan oleh Al-Maraghi antara lain:14 

1. Risalah Fi Zaujat An-Nabi 

2. Risālah Isbat Ru’yalal hilal Fi Ramadan 

3. Al-Khutbah Wa al-Khutaba’ Fi Daulah al-Umāwiyah Wa al 

‘Abbasiyyah 

4. Hidayah At-Tālib 

5. Tafsir Juz Innamaa al-Sabil 

 
10 Risqo Faridatul Ulya dan Hafizzullah, Konsep Jihad Dalam Tafsir Al-Maraghi (Studi 

Tafsir Tematik Tentang Jihad Dalam QS. At-Taubah), (Yogyakarta: Ishlah, 2020), Vol 2, No. 2, hal. 

283. 
11 Wisnawati Loeis, Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam Tafsir Ahmad Musthafa Al-

Maraghi: Studi Analisis Terhadap Al-Qur’an Surat Al-Fiil, (Turats, 2011), Vol. 7, No. 1, hal. 77. 
12 Supriadi, Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi, (Tangerang: 

Jurnal Asy-Syukriyyah, 2016), hal. 5. 
13 Rahayu Widya Ningtias, Makna Al-‘Afwu Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al 

Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al Maraghi, (Semarang: Skripsi UIN Walisongo Semarang, 

2022), hal. 34-35. 
14 Fithrotin, Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al Maraghi 

Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi (Kajian Atas QS. Al Hujurat Ayat: 9), (Lamongan: Al-Furqon, 

2018), vol.1, No. 2, hal. 110. 



 

38 
 

6. Muqaddimah al-Tafsir 

7. Tarikh ‘Ulum Al-Balaghoh Wa Ta’rif Bi Rijāliha 

8. Al-Diyanat wa al-Akhlāq 

9. Al-Wajiz fi Usul al-fiqh 

10. Tahdhib al-Tauhid 

11. ‘Ulūm Al- Balaghah 

12. Al Mu’jaz Fi ‘Ulum al-Usul 

13. Al Mutala’ah al-‘Arabiyyah li al-Mudaris al-Sudanniyah 

14. Buhus Wa Ara’ fi Funūn al-Balaghah 

15. Mursyid At-Tullab 

16. Syarh Tsalatsin Haditsan 

17.  Al- Mu’jaz Fi al-Adab Al-‘Arabi 

18. Al-Hisbah fi al-Islam 

19. Risalah fi Mustalah al-Hadist 

20. Al-Rifq Bi Hāyawan fi al-Islam 

c. Tafsir Al-Maraghi 

Sejarah Penulisan Tafsir Al-Maraghi 

Tafsir al-Maraghi ditulis kurang lebih selama 10 tahun oleh Ahmad 

Musthofa Al-Maraghi. Penulisan ini dilatar belakangi karena banyaknya 

pertanyaan yang dilontarkan masyarakat kepadanya soal bagaimana biar 

mudah dalam memahami dan mempelajari isi dari kitab tafsir secara 

singkat. Disini Ia merasa kesulitan karna pada dasrnya kitab tafsir itu 

akan mengandung ilmu-ilmu lain seperti tauhid, bahasa, nahwu, sorof 

ataupun lainnya yang mana ilmu tersebut yang menjadi penghalang bagi 

kaum pembaca yang awam untuk memahami isi ayat al-Qur’an secara 

cepat.15 Dari pertanyaan itulah muncul niat baik dari Al-Maraghi dalam 

menciptakan kitab tafsir yang dapat dicerna bagi pembaca, seingga 

 
15 Fithrotin, Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al Maraghi 

Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi (Kajian Atas Qs. Al Hujurat Ayat: 9), (Lamongan: Al-Furqon, 

2018), hal. 111-112. 



 

39 
 

terbitlah sebuah kitab tafsir yaitu Tafsir al-Maraghi ini.16 Selain faktor 

tersebut, penulisan kitab tafsir ini juga karena Al-Maraghi yang memiliki 

keinginan untuk menjadi obor dalam ranah ilmu tafsir mengingat bahwa 

Ia telah lama memiliki bekal dalam bidang Bahasa Arab karena itu Ia 

bisa dengan mudah mengaplikasikan ilmunya dalam menciptakan suatu 

kitab tafsir dengan sistematis dan mudah dipahami.17 

Metodologi dan Corak Tafsir Al-Maraghi 

Tafsir al-Maraghi termasuk salah satu kitab yang berkategori kitab 

tafsir bil ra’yi. Tafsir ini mengusung ciri khas didalamnya, antara lain: 

sebelum ditafsirkan, ayatnya dikelompokkan menjadi satu tema, 

menggunakan gaya bahasa yang cepat dipahami, jauh dari kata-kata 

ilmiah, penjelasan ayatnya yang global dan rinci, terdapat riwayat suatu 

ayat, terhindar dari Israiliyyat, serta ayatnya dijelaskan berdasarkan 

fungsi.18 

Tafsir al-Maraghi ditulis dengan menggunakan metode tahlili yang 

mana maksud dari metode ini yaitu metode penafsiran yang diurutkan 

berdasarkan ayat dan surah yang sesuai dengan urutan kitab al-Qur’an, 

yang mana diawali dengan penjelasan kosakata secara umum lalu 

memunasabahkan ayat dan surahnya, tidak lupa juga asbabun nuzul dan 

dalil dari Nabi, tabi’in, sahabat dan juga terkadang menyatu dengan 

pendapat para mufassir yang sesuai dengan pendidikannya, lingkungan, 

ataupun kebahasaan yang digunakan mufassir agar mudah dipahami 

semua kalangan.19  

 
16 Ningtias, Makna Al ‘Afwu Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al Maraghi Karya 

Ahmad Musthafa Al Maraghi, (Semarang: Skripsi UIN Walisongo Semarang, 2022), hal. 35-36 . 
17 Fithrotin, Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al Maraghi 

Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi (Kajian Atas Qs. Al Hujurat Ayat: 9), (Lamongan: Al-Furqon, 

2018), hal. 112. 
18 Mustofa, dkk, Manhaj Tafsir Al-Maraghi Karya Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi : 

Analisis Metode Umum Dan Metode Khusus Tafsir Pada QS . At -Tahrim, (Bandung: UIN Sunan 

Gunung Djati, 2024), hal. 360-370. 
19 Umam Khoirul, Konsep Zikir Menurut Al-Marâghî, (Jakarta: Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), hal. 42. 



 

40 
 

Tafsir ini mengusung corak penafsiran yang berbasis kenyataan 

sosial, dan budaya kemasyarakatan (al-Adabi al-Ijtima’i), hal itu karena 

Al-Maraghi sendiri memiliki keahlian yang setara dibidang bahasa dan 

sastra sehingga Ia menciptakan hasil karyanya dengan redaksi dan gaya 

bahsa yang teliti tidak lupa juga pembahassannya sesuai dengan 

perkembangan situasi yang terjadi di masyarakat.20 Al-Maraghi 

menjelaskan sistematika ataupun metode penulisan kitabnya dengan cara 

menyampaikan ayat-ayat di awal pembahasan, menjelaskan kata-kata, 

mengartikan ayat secara global, menerangkan asbabun nuzul ayat, 

mengesampingkan istilah yang berhubungan dengan Ilmu Pengetahuan, 

mencantumkan gaya bahasa dari para mufassir, menampilkan sarana 

komunikasi di masa modern, menyeleksi kisah-kisah yang ada di dalam 

kitab tafsir, dan menyertakan jumlah juz dalam tafsir al-Maraghi ini yang 

mana berjumlah 30 jilid.21 

d. Penafsiran Ahmad Musthafa Al-Maraghi Terhadap Makna “Man 

Aẓlam”  

1. QS. Al-Baqarah ayat 114 

ىِٕكَ مَا كَانَ  لهَ مْ 
ٰۤ
ه  وَسَعٰى فيِْ خَرَابهَِا  ا ولٰ ذْكَرَ فيِهَْا اسْم  ِ اَنْ يُّ نَعَ مَسٰجِدَ اللّٰه نْ مَّ وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

خِرَةِ عَذَابٌ عظَِيْمٌ 22 لهَ مْ فِى الَّْٰ ە  لهَ مْ فِى الدُّنيَْا خِزْيٌ وَّ اِلََّّ خَاٰۤىِٕفيِْنَ  ل وْهَا    اَنْ يَّدْخ 

Pada ayat ini menceritakan tentang perbuatan yang dilakukan 

oleh kaisar Titus dari Rumawi yang sudah 70 tahun meninggalkan 

Isa Al-Masih ketika memasuki Baitul Maqdis. Ia datang untuk 

merusak kota tersebut, dan juga membakar sebagian manuskrip 

Taurat, padahan Nabi Isa sendiri telah melarang bangsa Yahudi 

dalam melakukan perbuatan itu jauh sebelum Titus datang. 

Kronologi sebelum kejadian bermula saat orang-orang Masehi 

menyuap Titus dengan alasan dendam kepada Yahudi yang pernah 

 
20 Supriadi, Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi, (Tangerang: 

STAI Asy-Syukriyyah, 2022), hal. 11. 
21 Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 17-21. 
22 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah [2]: 114. 



 

41 
 

mengusir mereka, lalu Titus menyetujuinya karna Ia telah punya 

ambisi memasuki dan menundukkan  Baitul Maqdis dan terjadilah 

peristiwa tersebut.  Sehingga diterangkanlah pada ayat ini yang mana 

menurut penafsiran Al-Maraghi,   فِي هَا يُّذ كَرَ  ِ انَ   اللّٰه نعََ مَسٰجِدَ  مَّ مِمَّن   وَمَن  اظَ لمَُ 

خَرَابهَِا فيِ   وَسعَٰى   diartikan siapapun yang ,(penggalan ayat 114) اس مُهٗ 

berani melanggar perintah-perintah Allah dengan maksud orang 

yang dengan berani menghalangi kegiatan ibadah di masjid dan 

berusaha merusak syi’ar agama (di masjid) dan yang mengganggu 

mereka tersebut itu dikatakan perbuatan zalim, mereka mendapatkan 

label demikian karena perbuatannya tersebut yang dapat merusak 

kehormatan agama dan bisa mengarahkan kepada sikap lupa 

terhadap sang Maha Pencipta, berkembangnya kemungkaran dan 

tersiarnya kerusakan dikalangan mereka.23  

Al-Maraghi juga menjelaskan didalam tafsirnya, tentang   

konsekuensi yang akan didapatkan orang yang melakukan 

kezaliman, sebagaiman mana dalam potongan ayat “ ٌي خِز  لهَمُ  فىِ الدُّن يَا 

عظَِي مٌ  عذَاَبٌ  خِرَةِ  ٰ الا  فىِ  لهَمُ    disini al-Maraghi menjelakan tentang ”وَّ

Kehinaan yang mereka terima merupakan hasil perbuatan mereka 

yang mengarah pada kerusakan, sehingga mereka itu hina dan nista. 

Tindak kezaliman yang lebih besar dari melarang beribadah di dalam 

masjid atau berusaha merusak masjid tersebut. Pada kenyataannya, 

ancaman Allah terbukti menimpa mereka. Kini, orang-orang 

Romawi adalah bangsa yang hina di mata masyarakat dunia. 

Kesatuan negaranya telah terbagi-bagi menjadi berbagai negara 

kecil yang tidak mempunyai kekuatan apa-apa, tidak seperti semula. 

Kini, kekuasaan mereka ber-tekuk lutut di bawah kekuasaan 

penjajah yang jauh lebih kuat dibanding mereka. Padahal siksaan 

 
23 Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 362. 



 

42 
 

akhirat telah siap menunggu dan neraka jahanam itu adalah tempat 

paling buruk untuk kembali.24  

2. QS. Al-Baqarah ayat 140 

اوَْ نصَٰرٰى   ق لْ   كَان وْا ه وْدًا  مَ وَاِسْمٰعِيلَْ وَاِسحْٰقَ وَيَعقْ وْبَ وَالََّْسبَْاطَ  اِنَّ ابِْرٰه  اَمْ تقَ وْل وْنَ 

ا تَعْمَل وْنَ 25 ِ   وَمَا اللّٰه  بِغَافلٍِ عَمَّ مِنَ اللّٰه دَه   نْ كتََمَ شهََادَةً عِنْ مِمَّ انَتْ مْ اَعْلَم  اَمِ اللّٰه    وَمَنْ اظَْلَم    ءَ

Asal mula ayat ini turun dikarenakan oleh sebab antara orang 

Yahudi dan Nasrani yang berucap “Umat manusia wajib menganut 

agama kami. Sebab para Nabi berasal dari kalangan kami, dan 

syari’at agama juga diturunkan kepada kami. Tidak pernah ada Nabi 

dan syari’at dikalangan Bangsa Arab”, namum hal itu disanggah 

oleh Allah swt, dan Allah mengutus Nabi Muhammad untuk 

memberitahukan kepada manusia agar kembali kepada agama yang 

benar dengan cara membimbing manusia pada kebenaran dan 

kemaslahatan dunia akhirat serta mengajarkan hujjah-hujjah untuk 

menolak tuduhan yang dilontarkan oleh kaum Yahudi dan Nasrani 

tersebut.26 Sebagaimana dalam penggalan ayat 140, “  َِام اعَ لمَُ  ءاََن تمُ  

ُ  Al-Maraghi menafsirkan apakah kalian lebih mengetahui apa-apa”اللّٰه

yang diridhai oleh Allah dan yang menjadi keridhaan-Nya? Apakah 

yang akan diterima oleh Allah? Allah lebih mengetahui segalanya 

dari pada kalian. Allah ridha terhadap agama Ibrahim dan kalian juga 

mengetahui hal itu, begitupun dengan kitab-kitab yang 

membenarkan hal tersebut. Dan hal tersebut muncul sebelum Yahudi 

dan Nasrani, namun mengapa kemudian kalian tidak ridha untuk 

menjadikan itu sebagai pegangan agama kalian?27 

“ ِ اللّٰه هٗ مِنَ  ة  عِن دَ شهََادَ كَتمََ  مِمَّن    mengenai masalah diatas, ayat ,”وَمَن  اظَ لمَُ 

ini menjelaskan tentang mengenai tidaklah orang tersebut sangat 

aniaya daripada yang menyembunyikan kebenaran terhadap apa  

 
24 Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 363. 
25 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah [2]: 140. 
26 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 417. 
27 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 419. 



 

43 
 

yang ditetapkan oleh kitab-kitab Allah tentang berita gembira dari 

Allah yang hendak mengutus salah seorang Nabi terakhir dari 

keturunan Ismail, dan mereka sampai saat ini pun masih 

menyembunyikan kesaksian ini, dan mereka ingkar tanpa melihat 

Taurat bahkan mereka telah mengubah isi sebenarnya. Mengenai 

masalah tersebut, dapat disimpulkan mengenai tiga hujjah yang 

dikeluarkan oleh Allah swt untuk mematahkan tuduhan mereka yaitu 

dalam Al-Baqarah [2]: 139 di penggalan kata ( ....وَه وَرَبُّنَاوَرَبُّك مْ ) , QS. 

Al-Baqarah [2]: 140 (...  َمَ وَاِسْمٰعِيلَْ وَاِسحْٰقَ وَيَعقْ وْبَ وَالََّْسبَْاط اَمْ تقَ وْل وْنَ اِنَّ ابِْرٰه 

ق لْ ءَانَتْ مْ اَعْلَم  اَمِ اللّٰه   ه وْدًا اَوْ نصَٰرٰى     dan dalam surah Al-Baqarah ,(”.....كَان وْا 

[2]: 140 pada kalimat “...  عِنْدَه شهََادَةً  نْ كتََمَ  مِمَّ اَعْلَم  اَمِ اللّٰه    وَمَنْ اظَْلَم   ءَانَتْ مْ  ق لْ 

ا تَعْمَل وْنَ  ِ   وَمَا اللّٰه  بغَِافلٍِ عَمَّ  28”.مِنَ اللّٰه

3. QS. Al-An’am ayat 21 

وْنَ 29 انَِّه  لََّ ي فْلِح  الظهلِم  ذِبًا اوَْ كَذَّبَ بِايٰٰتِه    ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه  وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

Secara umum, ayat ini menjelaskan mengenai kedustaan mereka 

ketika mereka mengakui tidak mengenal Nabi Mohammad saw, 

padahal mereka mengenal soal kenabian dan kerasulannya, 

sebagaimana mereka kenal anak-anaknya sendiri.30 Mengenai hal 

tersebut turunlah ayat yang menyinggung atas perbuatan mereka 

بِاٰيٰتِهٖ  “ كذََّبَ  ِ كذَِب ا اَو   اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ  مِمَّ اظَ لمَُ   al-Maraghi menyatakan ”...وَمَن  

bahwa tak akan ada seseorang yang menipu diri sendiri lebih besar 

kecuali mereka yang mengada-adakan kebohongan terhadap Allah. 

Seperti: orang yang mengakui bahwa Dia mempunyai anak atau 

sekutu, berdoa kepada selain Allah  di dengan sengaja melakukannya 

atau berdoa kepada selain Allah, selain itu orang yang menjadikan 

penolong yang mendekatkannya kepada tuhan dan mengasih  

syafa'at kepada manusia,  orang yang menambahkan ke dalam 

agamanya sesuatu yang bukan kategori di dalamnya, atau orang yang 

 
28 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 420. 
29 Qur’an Kemenag, QS. Al-An’am [6]: 21. 
30 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 153. 



 

44 
 

mendustakan firman Allah yang telah diturunkan (Al-Qur'an, atau 

ayat-ayat kauniyah yang menunjuk kepada keesaan Allah dan atau 

yang menguatkan kebenaran para Rasul-Nya). Kalaupun 

pendustaan, kedustaan dan mengada-adakan dusta dikatakan sangat 

buruk, dan pelakunya dikatakan sebagai tokoh yang telah membuat 

dusta atau menganiaya dirinya sendiri, maka bagaimana halnya 

dengan orang yang melakukan kedua perbuatan tersebut secara 

bersamaan dalam artian berbuat dusta terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa dan membohongi firman-Nya yang menetapkan tauhid dan 

menetapkan risalah?.31 

Untuk itu, Allah menjelaskan akibta dari perbuatan tersebut 

yang akan diterima oleh orang yang berlaku aniaya yaitu “ ُِلَا يفُ لح اِنَّهٗ 

نَ   Orang yang melakukan zalim atau aniaya secara gambaran ”.الظهلمُِو 

umum pada hari penghisaban dan pembalasan kelak tidak akan 

mendapatkan keberuntungan dalam maksud beruntung disini tidak 

akan selamat dari azab Allah dan tidak dapat menikmati surga. Jika 

tindakan-tindakan seperti itu menunjukkan kecenderungan umum 

para pelaku kejahatan, maka hal ini menimbulkan pertanyaan yang 

berkaitan dengan implikasi bagi mereka yang dengan sengaja 

menipu atau mengingkari ayat-ayat Allah. Dengan demikian, 

kesimpulannya bahwa orang yang disebutkan di atas adalah pelaku 

kesalahan yang paling buruk.32 

4. QS. Al-An’am ayat 93 

مَنْ قَالَ  اِليَْهِ شيَْءٌ وَّ اِليََّ وَلَمْ ي وْحَ  ذِبًا اوَْ قَالَ ا وْحِيَ  ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

دِيهِْمْ    ايَْ ىِٕكَة  بَاسِط وْ  ا 
ٰۤ
وْنَ فيِْ غَمَرٰتِ الْمَوْتِ وَالْمَلٰ الظهلِم  سَا نْزِل  مِثلَْ مَا  انَْزَلَ اللّٰه   وَلوَْ تَرٰ ى اِذِ 

ِ وَك نتْ مْ  ِ غيَْرَ الحَْق  الهْ وْنِ بِمَا ك نتْ مْ تقَ وْل وْنَ عَلَى اللّٰه ذَابَ  انَفْ سَك مْ  اَليْوَْمَ ت جْزَوْنَ عَ ا  وْ  اخَْرِج 

وْنَ 33  عَنْ اٰيٰتِه  تَستَْكبِْر 

 
31 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 155. 
32 Ahamad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 155. 
33 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:93.  



 

45 
 

Pada ayat ini menjelaskan mengenai Allah yang memberikan 

ancaman kepada objek yang berbohong kepada Allah dan mengaku 

kenabian dan kerasulan, atau bahkan mengaku bahwa dia berkuasa 

untuk mendatangkan seperti al-Qur’ān. Penuturan yang disebutkan 

di atas bisa juga dianggap dengan ancaman, mengingat bahwa 

individu yang berpegang teguh pada prinsip-prinsip Islam, serta 

konsep kehidupan setelah kematian, terdorong, berdasarkan sistem 

kepercayaan mereka, untuk mengakui keaslian Al Qur'an dan 

mematuhi prinsip-prinsipnya, maka manusia yang paling sempurna 

imannya kepada dunia akhirat dan pembalasan yang apa adanya (itu 

adalah Nabi Muhammad) tidak akan mungkin menjerumuskan 

dirinya ke puncak kezaliman yang akan mendatangkan azab paling 

berat.34 Sebagaimana dalam penggalan surah Al-An’am ayat 93 (   وَمَن

كذَِب ا  ِ اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ  مِمَّ  disini Al-Maraghi menafsirkan bahwa (....اظَ لمَُ 

takkan ada yang paling zalim daripada mereka yang melakukan 

penipuan terhadap Allah, yang dicontohkan dengan pernyataan 

bahwa “Allah tidak menurunkan apa pun kepada manusia”, dengan 

membuat sekutu-sekutu atau keturunan bagi Allah..35 

5. QS. Al-An’am ayat 144 

ا اشتَْمَلتَْ عَليَْهِ اَرْحَام   اَمَّ مَ اَمِ الَّْ نثْيَيَْنِ  الذَّكَرَيْنِ حَرَّ
ق لْ ءٰٰۤ وَمِنَ البْقََرِ اثنْيَْنِ   بلِِ اثنْيَْنِ  وَمِنَ الَِّْ

ِ كَذِ بًا ل يِ ضِلَّ  نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ ءَ اِذْ وَصهىك م  اللّٰه  بهِٰذَا   دَاٰۤ ك نتْ مْ ش هَ اَمْ  الَّْ نثْيَيَْنِ  

الظهلِمِيْنَ 36 َ لََّ يهَْدِى القْوَْمَ   النَّاسَ بِغيَْرِ عِلْمٍ  اِنَّ اللّٰه

Setelah Allah menafsirkan mengenai penggalan kalimat 

pertama dan kedua pada ayat ini, “  ِالذَّكَرَي ن بلِِ اث نَي نِ وَمِنَ ال بقََرِ اث نَي نِ  قلُ  ءٰٰۤ ِ وَمِنَ الا 

ُ بهِٰذاَۚ  وَصهىكمُُ  اللّٰه اذِ   ءَ  شهُدَاَٰۤ كُن تمُ   امَ   ُن ثَيَي نِ   الا  حَامُ  اَر  علََي هِ  اش تمََلتَ   ا  ُن ثَيَي نِ امََّ الا  امَِ  مَ   ”...حَرَّ

maka Allah menetapkan bahwasannya hal itu merupakan pengada-

adaan secara dusta terhadap Allah untuk menyesatkan seorang 

hamba, dan hal tersebut merupakan tergolong perilaku kezaliman 

 
34 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 330. 
35 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 331. 
36 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:144.  



 

46 
 

yang dilakukan terhadap tuhan, diri sendiri dan orang lain yang kelak 

akan mendatangkan dampak yang buruk. Sebagaimana dalam 

kalimat “ َّلِّيُضِل كذَِب ا   ِ اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ  مِمَّ اظَ لمَُ   al-Maraghi ”.…فمََن  

menafsirkan ini sebagai tak yang paling zalim dari pada kalian, 

karena kalian tergolong manusia yang menciptakan dusta kepada 

Allah yang bertujuan menyesatkan umat sebagai akibat dari 

kebodohan yang amat sangat. Tidak lupa bahwa ilmu itu menjadi 

ajaran, berpikir, dan mengambil kesimpulan dan bisa 

mempertimbangkan untuk melakukan kebaikan. Jadi 

kesimpulannya, bahwa hal itu merupakan ketololan mereka dan 

kebutaan hati, karena mereka hanya mengikuti secara nafsu semata 

tanpa menggunakan akal maupun petunjuk. Hal itu karena perbuatan 

mereka scsungguhnya tidak terdorong oleh ilmu atau tujuan yang 

menuju kepada suatu petunjuk, dan menjerumus kepada kebenaran 

atau kebaikan. 37 

6. QS. Al-An’am ayat 157 

ب ِ ك مْ وَه دىً  نْ رَّ دْ جَاٰۤءَك مْ بيَ نَِةٌ م ِ لَك نَّا  اَهْدٰى مِنهْ مْ  فقََ لوَْ انََّا  ا نْزِلَ عَليَنَْا الْكِتٰب   اوَْ تقَ وْل وْا 

ذِيْنَ يصَْدِف وْنَ عَنْ اٰيٰتنَِا   ِ وَصَدفََ عنَهَْا  سنَجَْزِى الَّ نْ كَذَّبَ بِايٰٰتِ اللّٰه رَحْمَةٌ  فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ وَّ

ءَ الْعَذَابِ بِمَا كَان وْا يصَْدِف وْنَ 38  س وْٰۤ

Pada ayat sebelumnya menjelaskan mengenai hujjah-hujjah 

yang menegaskan mengenai prinsip-prinsip agama dan membantah 

syubhat dari orang yang keras kepala. Maka dalam ayat ini 

memeperingatkan tentang kedudukan al-Qur’an  untuk  petunjuk dan 

tentang kewajiban mengikuti ajaran-ajaran yang terkandung 

didalamnya.39 Setelah Allah swt menerangkan mengenai pentingnya 

kedudukan kitab sucinya dan akibat buruknya bagi orang yang 

mendustakannya, firman Allah pada penggalan surah Al-An’am ayat 

157 yang berbunyi “وَصدََفَ عَن هَا ِ  Al-Maraghi  ”...فمََن  اظَ لمَُ مِمَّن  كذََّبَ بِاٰيٰتِ اللّٰه

 
37 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 92. 
38 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:157. 
39 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 131. 



 

47 
 

menafsirkan ayat ini bahwa apabila ayat ini mengandung petunjuk 

yang sempurna dan rahmatnya yang menyeluruh, maka dapat 

dikatakan bahwa mereka yang mengingkari kebenaran ayat-ayat 

tersebut dan bertolak belakang darinya adalah orang-orang yang 

lebih zalim, bahkan memalingkan orang lain dari ayat-ayat itu 

seperti yang diperbuat oleh pembesar orang Quraisy yang jahat 

dengan perbuatan memalingkan bangsa Arab dari Nabi dan 

menghalangi beliau dari mereka supaya tidak bisa mendengarkan al-

Qur’an dari Nabi karana mereka takut orang-orang akan tertarik 

untuk beriman.40 Tentunya dari perbuatan mereka tersebut maka, 

Allah akan memberikan balasan hukuman yang buruk kepada orang 

yang memalingkan orang lain terhadap ayat kami, dan menolak 

mereka untuk mengikuti petunjuk dari ayat kami, maka dari itu 

mereka tidak hanya menanggung dosa diri sendiri namun  juga 

menanggung dosa orang lain yang mereka palingkan. Siksaan 

mereka lebiih pedih melebihi siksaan atas kekafiran mereka karena 

mengahalangi orang menuju ke jalan Allah,  dan mereka juga telah 

merusak di muka bumi dengan menghalangi orang lain ke jalan 

kebenaran.41 Hal tersebut sesiau dengan penggalan ayat yang 

berbunyi “...  َۗ ءَ الْعَذَابِ بمَِا كَان وْا يصَْدِف وْن ذِيْنَ يصَْدِف وْنَ عَنْ اٰيٰتنَِا س وْٰۤ الَّ  ”سنَجَْزِى 

7. QS. Al-A’raf ayat 37 

نَ الْ كِتٰبِ  حَته ى  م ِ ىِٕكَ ينََال ه مْ نصَِيبْ ه مْ 
ٰۤ
ا ولٰ ذِبًا اوَْ كَذَّبَ بِايٰٰتِه    ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

ِ  قَال وْا ضَلُّوْ ا عنََّا  مَا ك نتْ مْ تَدْع وْنَ مِنْ د وْنِ اللّٰه ا ايَْنَ  قَال وْ  س ل نَا يتَوََفَّوْنهَ مْْۙ  اِذَا جَاٰۤءتَهْ مْ ر 

كٰفِرِيْنَ 42 كَان وْا  عَلٰ ى انَفْ سِهِمْ انََّه مْ   وَشهَِد وْا 

Ayat ini menyebut golongan yang paling aniaya yaitu yang 

mengada ngadakan kedustaan terhadap Allah  dan menisbatkan 

nama Allah padahal Allah tidak pernah mengatakan hal tersebut, 

contohnya orang yang menetapkan adanya sekutu bagi Allah seperti 

 
40 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 137. 
41 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 138. 
42 Qur’an Kemenag, QS. Al-A’raf [7]: 37. 



 

48 
 

patung, bintang atau menisbatkan Allah kepada hukum-hukum yang 

batil, mendustakan firman Allah. Untuk itu diperjelas pada ayat 37 

ini, “كذَِب ا ِ نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه  Al-Maraghi menyatakan bahwa ”.… فمََن  اظَ لمَُ مِمَّ

orang yang membuat kebohongan terhadap Allah, dengan memaksa 

para penganutnya untuk melakukan ibadah yang tidak diperintahkan 

oleh Allah, atau yang melarang mereka untuk melakukan praktik-

praktik keagamaan, mengalami kezaliman yang paling besar, 

padahal tak pernah Allah mengharamkan hal tersebut, atau dengan 

menambahkan pada agama Allah hukum-hukum yang tak pernah 

diturunkan kepada Rasul-rasul-Nya. kemudian dilanjut pada kalimat 

 yang mana sebagai perilaku ingkar pada firman  Allah (اَو  كذََّبَ بِاٰيٰتِهٖ  .…)

yang telah diturunkan wahyunya kepada Rasul Allah, baik 

mendustakan dengan perkataan atau dengan cara yang lebih tegas 

lagi, contohnya seperti memperolok-olokkan ayat-ayat Allah, 

bersikap sombong untuk mengikutinya, atau dengan cara menyakini 

selain dari ayat-ayat Allah, dengan anggapan bahwa selain ayat-ayat 

itulah yang lebih utama.43 Maka kesimpulan yang dapat diambil 

bahwa hal itu merupakan teguran kepada kaum musyrik tentang 

kekafiran yang telah mereka perbuat, dan ajakan kepada mereka 

untuk berfikir dan memperhatikan akibat dari semua yang telah 

diperbuat mereka, tidak lupa hal itu menjadi pengingat  mereka 

untuk jangan sampai melakukan taqlid yang menjerumuskan mereka 

dalam kerendahan.44 

8. QS. Yunus ayat 17 

وْنَ 45 جْرِم  انَِّه  لََّ ي فْلِح  الْم  ذِبًا اوَْ كَذَّبَ بِايٰٰتِه    ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه  فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

 

Penggalan kalimat pada ayat ini “  ْذِباً اَو ِ كَ عَلَى اللّٰه نِ افْتَرٰى  فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

 al-Maraghi menjelaskan ayat ini bahwa jenis kezaliman dan ”كَذَّبَ باِٰيٰتِه   

 
43 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 257. 
44 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 259. 
45 Qur’an Kemenag, QS. Yunus [10]: 17. 



 

49 
 

kejahatan yang paling buruk pada manusia terbagi menjadi dua 

yaitu: 

• Mengada-adakan dusta kepada Allah dengan cara meminta 

supaya didatangkan kitab suci lainnya kepada mereka 

• Menciptakan kebohongan terhadap firman Allah dengan cara 

melakukan berbagai keburukan 

Al-Maraghi menambahkan dalam tafsirannya, Padahal aku telah 

menyalahkan kalian dalam melakukan hal yang kedua di antara 

kedua hal tersebut. Maka, bagaimana aku ridha untuk diriku sendiri 

dalam melakukan hal yang pertama. Padahal, yang pertama itu lebih 

berbahaya lagi. Untuk itu, tujuan utama dari risalahku adalah hendak 

mengadakan perbaikan, dan untuk tujuan itu, aku sanggup meng 

hadapi segala derita dan tekanan yang aku hadapi dalam 

memperjuang kannya. Maka, tak ada gunanya aku melakukan dosa-

dosa seperti itu. “Sesungguhnya para pendurhaka itu tidak akan 

beruntung.” Sungguh, takkan beruntung orang-orang yang 

melakukan ke-kafiran di dunia ini apabila mereka bertemu dengan 

Tuhan kelak, dan mereka takkan mendapatkan kemenangan.46 

9. QS. Hud ayat 18 

ءِ  الََّْشهَْاد  هٰ ؤ  لََّٰۤ ىِٕكَ ي عْرَض وْنَ عَلٰى رَب هِِمْ وَيقَ وْل  
ٰۤ
ذِبًا  ا ولٰ ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

ِ عَلَى الظهلِمِيْنَ 47 كَذبَ وْا عَلٰى رَب هِِمْ  اَلََّ لَعنَْة  اللّٰه ذِيْنَ   الَّ

Pada penggalan kata surah Hud ayat 18, yang berbunyi “ َُوَمَن  اظَ لم

كذَِب ا    ِ اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ   Al-Maraghi memberikan penafsiran ini ”...مِمَّ

menyatakan bahwa orang yang berdusta tentang Allah, perkataan, 

perbuatan, hukum dan sifat-sifat-Nya, atau yang mengasumsikan 

keberadaan orang-orang kudus tanpa izin Allah, atau yang mengira 

bahwa Allah memiliki seorang generasi dari kalangan para malaikat 

dan malaikat itu dikatakan sebagai keturunan perempuan Allah, 

maka ia akan lebih banyak menimbulkan kerugian pada dirinya 

 
46 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 153. 
47 Qur’an Kemenag, QS. Hud [11]: 18. 



 

50 
 

sendiri dan orang lain dibandingkan dengan orang lain. Lebih jauh 

lagi golongan Nasrani mengucapkan jika sosok Al-Masih itu anak 

Allah, atau yang menolak prinsip-prinsip yang disebarkan oleh para 

Rasul, sehingga mendorong individu-individu untuk menyimpang 

dari keyakinan Islam..48 Dan perbuatannya tersebut akan 

diperhitungkan ketika hari kiamat, seperti kata pada surah Hud ayat 

18 ini, “  رَبهِِّم ۚ اَلَا ا علَٰى  ءِ الَّذِي نَ كذََبُو  َش هَادُ هٰٰٓؤُلَاٰۤ لُ الا  رَبهِِّم  وَيقَُو  نَ علَٰى  ىِٕكَ يعُ رَضُو 
ٰۤ
ۗ  اُولٰ

ِ علَىَ الظهلمِِي نَ   Dihari kiamat itu tindakan dan ucapan mereka akan ”لعَ نَةُ اللّٰه

di ajukan di hadapan Tuhan untuk diperhitungkan, dan para saksi 

hadir untuk memberikan kesaksian terhadap pihak-pihak yang 

dituduh, seperti Malaikat, Nabi, dan golongan Mukmin yang sholeh. 

Sebagaimana pernyataan tersebut sesuai dengan ayat Allah pada 

surah Al-Mu’min [40]: 51-52. 

10. QS. Al-Kahfi ayat 15 

نِ افتَْرٰى   لوَْلََّ يَأتْ وْنَ عَليَهِْمْ بِس لطْٰنٍ  بيَ ِنٍ  فَمَنْ اظَْلَم   مِمَّ
مِنْ د وْنِه   اٰلهَِةً  نَا اتَّخَذ وْا  ءِ قوَْم  لََّٰۤ هٰ ؤ 

ذِبًا  49 ِ كَ  عَلَى اللّٰه

Ayat ini menceritakan tentang pembicaraan penghuni gua 

seteleh kejadian pada ayat sebelumnya, lalu Allah berfirman pada 

ayat 15 ini, “  ٍِّبَين بِسلُ طٰنٍۢ  نَ علََي هِم   يَأ تُو  لَا  لَو   
نِهٰٖٓ اٰلهَِة   دُو  مِن   ا  مُنَا اتَّخَذُو  ءِ قَو   ”......هٰٰٓؤُلَاٰۤ

dalam kitab tafsirnya, Al-Maraghi menjelaskan bahwasannya kaum 

pada masa itu meskipun mereka lebih tua dari generasi kita, dan dan 

sudah memakan banyak asam garam kehidupan dan pengalamn 

tetapi dari golongan itu malah menyekutukan tuhan Yang Mahaa Esa 

dengan dzat lain. Jika demikian, dapat dikatakan bahwa pihak yang 

disebutkan di atas mungkin tidak memiliki bukti yang jelas untuk 

mendukung kebenaran pernyataan mereka, dengan cara yang serupa 

dengan dasar-dasar pembuktian yang mendukung kredibilitas 

pengakuan mereka itu. Maka mereka mengucap “  نِ اف تَرٰى مِمَّ ۗ  فمََن  اظَ لمَُ 

كذَِب ا    ِ اللّٰه  Ditegaskan bahwa tidak ada hal yang dapat dianggap ”علَىَ 

 
48 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 35-36. 
49 Qur’an Kemenag, QS. Al-Kahfi [18]: 15. 



 

51 
 

lebih zalim daripada mereka yang mengarang-ngarang kebohongan 

terhadap Allah dan yang mempersekutukan-Nya, karena tindakan 

semacam itu merupakan pelanggaran yang sangat besar terhadap 

prinsip-prinsip ilahi. Ditegaskan bahwa Allah yang Maha Agung dan 

tidak ada yang membatasi, adalah lambang kebenaran dan kebajikan, 

dan bahwa setiap penyimpangan dari kebenaran yang nyata ini 

merupakan penghinaan terhadap kesempurnaan ilahi-Nya.50 

11. QS. Al-‘Ankabut ayat 68 

مَثْ وًى  ا جَاٰۤءَه    اَليَسَْ فيِْ جَهنََّمَ  ِ لَمَّ ذِبًا اوَْ كَذَّبَ بِالحَْق  ِ كَ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ
 ل ِلْكٰفِرِيْنَ 51

Setelah hujjah menjadi terang dan bukti telah jelas, sedang 

mereka masih belum mau menerimanya, lalu Allah menerangkan 

bahwa mereka itu adalah kaum yang zalim lagi pendusta, orang itu 

adalah orang yang menempatkan hal-hal yang bukan pada 

tempatnya, karena mereka telah berbuat kedustaan terhadap Allah. 

ءَه  “ جَاٰۤ ا  لَمَّ  ِ باِلْحَق  كَذَّبَ  اَوْ  ذِباً  كَ  ِ اللّٰه عَلَى  افْتَرٰى  نِ  مِمَّ اظَْلَم   مَنْ  َٗ  ayat ini ”...و

ditafsirkan al-Maraghi bahwa pelaku kejahatan yang paling buruk 

adalah mereka yang menyebarkan kebohongan terhadap Allah. 

Perspektif ini didukung oleh anggapan bahwa orang-orang tertentu 

menyimpan kecurigaan terhadap ketauhidan Allah, yang kemudian 

membuat mereka terlibat dalam tindakan keji, mereka mengatakan, 

"Allah sudah memberi perintah kepada kami untuk melakukan itu." 

Padahal Allah tidak pernah memerintahkan berbuat perbuatan yang 

keji. Parahnya lagi, ketika dihadapkan pada wahyu al-Qur'ān, 

mereka gagal untuk melakukan intropeksi, dan malah memilih untuk 

langsung mengingkari, malah langsung mendustakannya ketika 

pertama kali mereka mendengamya.52 

 
50 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 248-249. 
51 Qur’an Kemenag, QS. Al-’Ankabut [29]: 68. 
52 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 40. 



 

52 
 

Dalam ungkapan ini, mengandung maksud mereka 

menyepelekan pendapat dan merendahkan cara berpikir mereka, dan 

menjelaskan akibat buruk apa yang akan diterima dari perbuatan 

mereka itu, sungguh tempat yang layak untuk mereka adalah neraka 

Jahannam.53 

12. QS. Az-Zumar ayat 32 

ل ِلْكٰفِرِ يْنَ 54 اَليَسَْ فيِْ جَهنََّمَ مَثوًْى  ه    دْقِ اِذْ جَاٰۤءَ ِ وَكَذَّبَ بِالص ِ نْ كَذبََ عَلَى اللّٰه  فَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

Pada ayat sebelumnya Allah menyebutkan beberapa kehinaan 

dan beberapa keburukan dari orang-orang musyrik yang dilanjutkan 

dengan memberi perumpamaan yang menggambarkan tentang 

keadaan kota, untuk itu disini menyebutkan jenis tentang hinaan dan 

ke-burukan lain dari mereka, yaitu bahwa mereka berdusta. Mereka 

menganggap Allah memiliki anak dan menganggap Allah 

mempunyai sekutu-sekutu. Mereka ingkar kepada orang yang 

berkata benar. Mereka mengingkari Nabi Muhammad saw  setelah 

ada dalil-dalil yang mematikan kebenarannya. 

جَاٰۤءَهٗ “ اذِ   د قِ  بِالصِّ وَكذََّبَ   ِ اللّٰه علَىَ  كذَبََ  مِمَّن   اظَ لمَُ   Al-Maraghi ”...فمََن  

menafsirkan kata ini dengan maksud tidak ada seorang pun yang 

kezalimannya mencapai kezaliman orang yang menciptakan dusta 

pada Tuhan Yang Maha Esa, Ia menganggap adanya se sembahan-

sembahan lain selain Allah, atau menganggap bahwa para 

malaikatitu anak-anak perempuan Allah. Sedang Ia juga 

mendustakan kebenaran yang dibawa oleh Rasul Allah, seperti 

seruannya kepada manusia agar mengesakan Allah dan perintah 

Allah kepada mereka supaya menunaikan hal-hal yang diwajibkan 

oleh syara' dan membentengi mereka dari seluruh yang diharamkan 

Allah, bahkan mengambarkan kepada mereka tentang adanya 

kebangkitan dan penghimpunan. Kata “   ٗه جَاٰۤءَ  menunjukkan ”اذِ  

keterangan bahwa kaum musyrik itu mendustakan Nabi Muhammad 

 
53 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 40. 
54 Qur’an Kemenag, QS. Az-Zumar [39]: 32. 



 

53 
 

saw dengan tidak henti-hentinya dan membabi buta, dan tidak bisa 

membedakan mana yang benar dan salah.55 

13. QS. As-Saff ayat 7  

سْلََمِ  وَاللّٰه  لََّ يهَْدِى القْوَْمَ   ِ الْكَذِبَ وَه وَ ي دْعٰى  اِلَى الَِّْ نِ افتَْرٰى عَلَى اللّٰه وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

 الظهلِمِيْنَ 56

سْلََمِ  “ ِ الْكَذِبَ وَه وَ ي دْعٰى  اِلَى الَِّْ نِ افْتَرٰى عَلَى اللّٰه  dalam Tafsir ”...وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

al-Maraghi menyebutkan, dan siapakah yang paling zalim dan lebih 

bermusuhan itu pada orang yang membuat kedustaan, dan 

menjadikan Allah serikat-serikat dan sekutu-sekutu, padahal dia 

diajak kepada tauhid dan kekhlasan?, intinya manakah manusia yang 

paling zalim dari pada orang yang ajak menyeru itu, tetapi malahan 

mengada-adakan kedustaan verhadap Allah dengan mendustakan 

Nabi-Nya dan menamakan ayat Allah sebagai sihir, artinya orang 

yang demikian ini adalah manusia terzalim dari pada orang zalim, 

sebab dia telah mengorbankan akalnya, melipat gandakan hawa 

nafsunya dan melemparkan dalil-dalil ke belakang punggungnya.57 

الظهلمِِي نَ .…“ مَ  ال قَو  يهَ دِى  لَا   ُ  tuhan YME tidak akan memberikan ”وَاللّٰه

petunjuk untuk manusia yang zalim terhadap diri mereka sendiri, 

baik kepada kebaikan dan petunjuk mereka, sebab mereka telah 

mengotori diri dengan melakukan kejahatan-kejahatan dan 

menjalankan apa-apa yang merusak diri mereka. Maka Allah 

menutup hati mereka dan memberi tabir pada penglihatan mereka, 

hingga menyebabkan tidak dapat memahami dalil-dalil yang 

ditegakkan di alam semesta dan tidak pula dapat mencapainya 

dengan akal, tetapi mereka berjalan dalam kebutaan dan merangkak 

dalam gelap gulita tanpa memegang sesuatu pun.58 

14. QS. Al-Kahfi ayat 57 

 
55 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 3. 
56 Qur’an Kemenag, QS. As-Saff [61]: 7. 
57 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 139. 
58 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 140. 



 

54 
 

انَِّا جَعَلنَْا عَلٰى ق  ل وْبهِِمْ  دَاه    رَ بِايٰٰتِ رَب ِه  فَاعَْرَضَ عنَهَْا وَنَسِيَ مَا قَدَّمَتْ يَ نْ ذ ك ِ وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ
دًا 59 ابََ اِذًا  ا  د وْ  فَلَنْ يَّهْتَ الهْ دٰى  وَقْرًا  وَاِنْ تَدْع ه مْ اِلَى  وَفيِ ْ اٰذَانهِِمْ   اَكِنَّةً اَنْ يَّفقْهَ وْه  

Pada ayat sebelumnya mengenai keadaan yang buruk dari 

orang-orang musyrik, maka disifatinya mereka dengan suatu sifat 

yang memastikan bahwa mereka akan direndahkan dan mendapat 

hukuman, “  ۗ دَاه   يَ قَدَّمَتْ  مَا  وَنَسِيَ  فَاعَْرَضَ عنَْهَا  رَب هِ   رَ باِٰيٰتِ  ك ِ ذ  نْ  مِمَّ اظَْلَم    ”.وَمَنْ 

Dikatakan orang paling zalim yaitu yang diberi nasehat oleh Allah, 

dan ditujukkan jalan yang jelas dan keselamatan melalui firman-

firman Allah, tetapi ia mengalihkan pandangannya dan tidak 

memikirkan ulang lagi, serta tidak menarik pelajaran apa pun dari 

pengalamannya. Bahkan, dia melupakan kekafiran dan kemaksiatan 

yang telah dia lakukan dengan maksud bahwa ia tidak memikirkan 

tentang akibat-akibatnya karena dia tidak mau bertaubat dari 

kekafiran dan kemaksiatan tersebut, dan tak mau kembali kepada 

Tuhannya.60 Kemudian Allah menyebutkan sebab mengapa mereka 

berpaling dan melupakan perbuatannya, “…  َاكَِنَّة  ان بهِِم   قلُُو  جَعلَ نَا علَٰى  اِنَّا 

ا    وَق ر  اٰذاَنهِِم   وَفيِٰٓ   هُ   berpaling yang mereka lakukan itu adalah ”.…يَّف قهَُو 

karena tuhan mereka menjadikan hati mereka tutupan-tutupan, Allah 

akan membuat kebaikan tidak sampai kepada hati mereka hingga 

mereka tidak mampu memahami ayat ilahi, mereka tidak memiliki 

kesiapan dalam menerima bimbingan karena perilaku dan ucapan 

buruk, dengan itu mereka telah mengotori jiwanya sendiri karena 

kekafirannya, kefasikan dan kemaksiatan yang telah mereka 

perbuat.61 

15. QS. As-Sajdah ayat 22  

وْنَ 62 نتْقَِم  جْرِمِيْنَ م  مِنَ الْم  انَِّا  رَ بِايٰٰتِ رَب ِه  ث مَّ اَعْرَضَ عنَهَْا   نْ ذ ك ِ  وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

Pembaasan sebelumnya Allah menggambarkan keadaan orang-

orang yang menanggapinya dengan bersujud, bertasbih dan memuji 

 
59 Qur'an Kemenag, QS. Al-Kahfi [18]: 57. 
60 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 334-335. 
61 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal 335. 
62 Qur’an Kemenag, QS. As-Sajdah [32]: 22. 



 

55 
 

kepada-Nya, setelahnya Allah menceritakan keadaan manusia yang 

berpaling dari ayat-Nya, “  مَّ اَعْرَضَ عنَْهَا رَب هِ  ث  رَ باِٰيٰتِ  ك ِ نْ ذ  -al ”…وَمَنْ اظَْلَم  مِمَّ

Maraghi menafsirkan ayat ini yaitu tiada lebih zalim kecuali orang 

yang telah diingatkan Allah melalui tanda-tanda kebesarannya, ayat-

ayat dari kitab sucinya, dan melalui Rasul, kemudian ia berpaling 

dari hal tersebut secara keseluruhan dan tidak mau mengambil 

pelajaran dari padanya. Bahkan dia berpura-pura lupa seakan-akan 

tidak mengetahuinya. Maka orang tersebut akan menerima balasan 

yang keras terhadap perilaku mereka dalam mengerjakan 

keburukan-keburukan dan melakukan perbuatan-perbuatan 

dosa serta maksiat.63 

B. Sayyid Quthb Ibrahim Husain Syadzili 

1. Biografi Sayyid Quthb 

Sayyid Quthb memilki nama asli Sayyid Quthb Ibrahim Husain 

Syadzili, Sayyid Quthb merupakan nama panggilan sehari-harinya. 

Beliau dilahirkan tepat 9 Oktober 1906 M, di wilayah Mausyah (dekat 

Kota Asyuth), Mesir.64 Bapaknya yaitu Al-Hajj Quthb bin Ibrahiim yang 

mana Ia bekerja sebagai petani dan gabung di anggota komisaris partai 

nasional di desanya, untuk ibunya Sayyid Quthb bernama Fatimah 

Husaiin Utsman.65 

Sayyid Quthb dibesarkan oleh keluarga yang menanamkan 

pentingnya ajaran Agama Islam dan menjunjung tinggi nilai al-Qur’ān. 

Sayyid Quthb memiliki moral yang berlandaskan akhlak Agama Islam, 

kriteria kebersihan moral menjadi pegangannya dalam menilai perilaku 

orang lain, hal itu tidak lupa didampingi dengan kewajiban sosial dan 

watak manusia itu sendiri, hal tersebut berasal dari pemahaman 

 
63 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, hal. 221. 
64 Alfred Hadi Winata, Konsep Perdamaian Dalam Islam Sayyid Quthb , (Jakarta: Skripsi 

UIN Syarif Hidayatullah, 2021), hal.15. 
65 Muhammad Subki, dkk, Penafsiran Sayyid Quthb Tentang Wacana Pluralisme Agama 

Dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am Ayat 108 Pada Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an, (Lombok Barat: 

Sophist , 2021), Vol. 3, No. 1, hal. 70. 



 

56 
 

keislamannya.66 Pada usia yang belum genap dari 10 tahun beliau sudah 

mendapat gelar hafidz atas kerja kerasnya.67 Sayyid Quthb sendiri 

memulai pendidikan dasarnya di tahun 1912 M tepat pada saat usia 6 

tahun di wilayah tempat lahirnya yaitu didesanya sendiri selama empat 

tahun. Pada saat th. 1921 M, Sayyid Quthb berangkat ke Kairo untuk 

melanjutkan studinya, saat itu tepat setelah peristiwa Revolusi Rakyat 

Mesir yang terjadi di tahun 1919 M.68 Disana Ia tinggal bersama dengan 

pamannnya di daerah Helwan yang bernama Ahmad Husain Usman yang 

merupakan seorang jurnalis.69  

Ketika tinggal bersama pamannya, Sayyid Quthb mendapatkan 

kenalan seorang sastrawan besar melalui relasi pamannya, sastrawan 

tersebut bernama Abbas Mahmud Al-Aqqad. Dari peluang tersebutlah 

Sayyid Quthb mendapat benefit dari pemikiran dan pendapat Al-Aqqad 

di bidang kesastraan dan sosial kehidupan.70 Sayyid Quthb masuk ke 

perguruan tinggi pada tahun 1930 M, dan lulus pada tahun 1933 M. 

Beliau menempuh pendidikan di Institut Darul Ulum tepat setelah 

menuntaskan pendidikan tingkat Tsanawiyahnya di Tajhiziyah Darul 

Ulum, dan Ia berhasil meraih gelar Lc pada  bidangyang diambilnya yaitu 

Sastra dan Diploma pada Bidang Tarbiyah.71 Pada masa pendidikan di 

perguruan tinggi ini, ayahnya meninggal dunia, dan pada tahun 1941 M 

ibunya juga menghembuskan nafas terakhirnya, pada masa ini Sayyid 

Quthb merasa kesepian, tetapi hal tersebut tetap tidak membawa 

 
66 Zaky taofik Hidayat, Konsep Taubat Dalam Al-Qur'an Menurut Sayyid Quthb , (Riau: 

Skripsi UIN Sultan Syarif Kasim, 2010), hal. 12. 
67 M Maskun Hadi, dkk, Makna Hijrah Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an Karya Sayyid 

Quthb, (Palembang: Jurnal Semiotika-Q, 2021), Vol. 1, No. 2, hal. 73. 
68 Zainul Musthofa, Nilai-nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an), (Semarang: Skripsi IAIN Walisongo 

Semarang, 2014), hal. 15. 
69 Siti Sholeha, Tafsir Q.S. An-Nisa' Ayat (3) (Studi Perbandingan Sayyid Quthb dan 

Quraish Shihab, (Kebumen: Skripsi IAI Nahdlatul Ulama, 2019), hal. 43. 
70 Zaky taofik Hidayat, Konsep Taubat Dalam Al-Qur'an Menurut Sayyid Quthb , (Riau: 

Skripsi UIN Sultan Syarif Kasim, 2010), hal. 12. 
71 Zainul Musthofa, Nilai-nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an), (Semarang: Skripsi IAIN Walisongo 

Semarang, 2014), hal. 15. 



 

57 
 

pengaruh yang negatif bagi seorang Sayyid Quthb, justru membawa ke 

hal-hal yang positif  terlebih untuk pemikiran dan karya tulisnya.72 

Setelah lulus Sayyid Quthb bekerja sebagai pengajar di Universitas 

Dar al-‘Ulum dan juga di Departemen Pendidikan Mesir, di Departemen 

Pendidikan, Ia ditugaskan menjadi pengawas pendidikan. Hingga 

akhirnya Ia mengundurkan diri di Departemen Pendidikan Mesir, dengan 

alasan bahwa pemerintah bidang pendidikan tersebut terlalu tunduk pada 

Inggris.73 Sewaktu masih bekerja, Sayyid Quthb mendapat tugas belajar 

ke Amerika untuk melanjutkan pendidikan di Wilson’s Teacher College 

dan Stanford University dan berhasil memperoleh gelar M.A di bidang 

pendidikan selama dua tahun. Sewaktu disana Ia menuntut pendidikan di 

beberapa perguruan tinggi sekaligus diantaranya yaitu Wilson’s Teacher 

College dan Stanford University ( University of the District of 

Columbia), Greeley College (di Colorado), dan Stanford University (di 

California).74 

Selama di Amerika menjadikan Sayyid Quthb sadar dan 

menambahkan semangat islami dalam dirinya, karena faktor kerusakan 

di Amerika Serikat dalam lingkup tatanan lingkungannya seperti 

materialisme anti tuhan, spiritual, sosial, dan kehidupan ekonomi 

masyarakatnya. Dari pengalaman studinya disana, menjadikan Sayyid 

Quthb memilki wawasan mengenai problem sosial kemasyarakatan 

akibat dari materialisme yang minim akan ketuhanan.75 Setelah dari 

Amerika, beliau mengudnurkan diri dari pekerjaannya dan kembali ke 

Mesir pada tahun 1950 M. Pada saat itu bersamaan dengan krisis politik 

Mesir sehingga menyebabkan kudeta militer tepatnya pada Juli 1952 M. 

 
72 Fitri Hayati Nasution, Memahami Istidraj Di Era Kontemporer (Studi Tafsir Fi Zhilalil 

Qur’an Karya Sayyid Quthb), (Medan: Cendekiawan , 2022), Vol. 1, No. 3, hal. 116. 
73 Siti Sholeha, Tafsir Q.S. An-Nisa' Ayat (3): (Studi Perbandingan Sayyid Quthb dan 

Quraish Shihab, (Kebumen: Skripsi IAI Nahdlatul Ulama, 2019), hal. 44. 
74 Fuad Luthfi, Konsep Politik Islam Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an , 

(Jakarta: Skripsi UIN Syarif Hidayatullah, 2011), hal. 9. 
75 Zainul Musthofa, Nilai-nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an), (Semarang: Skripsi IAIN Walisongo 

Semarang, 2014), hal. 16. 



 

58 
 

Setelah dari Amerika Sayyid Quthb masuk komunitas al-Ikhwan al-

Muslimiin dan diangkat menjadi pemimpin redaksi majalah pada tahun 

1954 M.76  

Pada tahun 1955 M sekitar bulan Mei, Sayyid Quthb menjadi 

seorang pemimpin dari al-Ikhwan al-Muslimiin yang ditahan karena 

tuduhan berkomplotan untuk menjatuhkan pemerintahan karena 

sebelumnya organisasi tersebut dilarang beroperasi lagi oleh presiden 

Mesir yaitu presiden Garnal Abdel Naseer.77 Latar belakang sebelum 

ditangkapnya Sayyid Quthb tak lain karna sikap kerasnya dalam 

mengkritik keras presiden Mesir tersebut. Ia melakukan kritik atas 

perjanjian yang telah disepakati pemerintahan Mesir dengan Inggris 

sehingga sejak peristiwa itu terjadinya kekejaman penguasa yang 

bertubi-tubi diterima olehnya, kejadian tersebut terjadi pada tanggal 7 

Juli 1954 M.78  

Sayyid Quthb mendapatkan vonis penjara selama 15 tahun 

dibeberapa penjara Mesir, saat itu pengadilan Rakyat menetapkan 

hukumannya tepat pada tanggal 13 Juli 1955 M hingga pertengahan 

tahun 1964 M, dan pada saat itu juga Ia terbebas karna permintaan dari 

presiden Irak yang saat itu sedang melakukan kunjungan ke Mesir yakni 

Abdul Salam Arif. Keluar dari penjara Sayyid Quthb tetap aktif dalam 

gerakan al-Ikhwan al-Muslimin dan juga rajin dalam mencurahkan 

gagasan-gagasannya melalui buku dan media massa.79 Namun, Ia 

kembali ditahan oleh presiden Naseer bersama dengan Abdul Fatah 

Ismail dan Muhammad Yusuf Hawaasy pada tanggal 21 Agustus 1966 

 
76 Muhammad Subki, dkk, Penafsiran Sayyid Quthb Tentang Wacana Pluralisme Agama 

Dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am Ayat 108 Pada Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an, (Lombok Barat: 

Sophist , 2021), Vol. 3, No. 1, hal. 74. 
77 Havis Aravik, Pemikiran Ekonomi Sayyid Qutb , (Palembang: Islamic Banking, 2018), 

Vol. 3, No. 2, hal. 33. 
78 Fuad Luthfi, Konsep Politik Islam Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an , 

(Jakarta: Skripsi UIN Syarif Hidayatullah, 2011), hal. 10. 
79 Havis Aravik, Pemikiran Ekonomi Sayyid Qutb , (Palembang: Islamic Banking, 2018), 

Vol. 3, No. 2, hal. 33. 



 

59 
 

M, dan dikenakan hukuman mati dengan dihukum gantung pada hari 

Senin, 29 Agustus 1966 M.80 

2. Karya-karya Sayyid Quthb 

Sayyid Quthb sebagai seorang ulama dan intelektual yang mumpuni 

dalam bidang keilmuan memiliki beberapa karya yang dihasilkan dalam 

tulisannya, karyanya memuat berbagai aspek bidang keilmuan seperti: 

bidang sastra, sosial, pendidikan, politik, filsafat, maupun agama, 

diantaranya sebagai berikut: 

• Al-Dirasat al-Islamiyyah (1953) 

• Al-Islam wa Masykilah al-Hadlarah 

• Al-Salam al-‘Alami wa al-Islam (Oktober 1951) 

• Al-Athyaf al-Arba’ah (1845) 

• Al-‘Adalah al-Ijtima’iyah fї al-Islam (April 1949) 

• Al-Jadid fї al-Lughah al-‘Arabiyyah 

• Al-Madinah al-Manshurah (1946) 

• Al-Ahyafu al-Arba’ah 

• Al-Tashwir al-Fanni fi al-Qur’an (April 1945) 

• Al-Naqd al-Adabi: Ushuluhu wa Manahijuhu 

• Al-Qashashu al-Dini 

• Al-Jadid fi al-Mahfuzhat 

• Al-Jadid fi al-Lughah al-Arabiyah 

• Al-Musytaqbal li Hadza al-Din 

• Asywak (1947) 

• Asy-Syathi’ al-Majhul (Februari 1935) 

• Fi Zhilal al-Qur’an (Oktober 1952) 

• Fikrah wa Manahiij 

• Fї al-Thariq (1965) 

 
80 Muhammad Subki, dkk, Penafsiran Sayyid Quthb Tentang Wacana Pluralisme Agama 

Dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am Ayat 108 Pada Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an, (Lombok Barat: 

Sophist , 2021), Vol. 3, No. 1, hal. 74. 



 

60 
 

• Hadza al-Din 

• Khashais al-Tashawwur al-Islami wa Muqawwimatuhu 

• Kutub Wasyakhsyiyat 

• Ma’alim fi al-Tahriq 

• Ma’rakah al-Islam wa ar-Ra’samaliyah (Februari 1951) 

• Muhimmatu al-Sya’ir fi al-Hayah wa Syi’r al-Jail al-Hadhir 

(1933) 

• Masyahid al-Qiyamah fї al-Qur’an (April 1947) 

• Mustaqbal al-Tsaqafah fi Mishr li al-Duktur Thaha Husain 

(1939) 

• Ma’rahatuna Ma’al Yahuud 

• Naqdu Kitabi Mustaqbali al-Tsaqafah fi Mishra 

• Nahw al-Mujtama’ Islami (1952) 

• Raudhat al-Thifl  

• Thiflun Min al-Qaryah (1946)81  

3. Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

Latar Belakang Penulisan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

Awal mula diterbitkannya tafsir ini karena sebelumnya tulisan 

Sayyid Quthb ini aktif termuat dalam majalah al-Muslimun hingga tujuh 

edisi, setelahnya Sayyid Quthb memutuskan berhenti menulis di majalah 

dan dengan niatnya Ia menafsirkan ayat lengkap yang dimasukkan 

khusus dalam kitab tafsir dan akan dipublish dalam juz-juz yang secara 

menyambung.82 Sebelumnya penulisan kitab ini dilakukan oleh Sayyid 

Quthb saat kondisi dunia sulit keadaan sosialnya dikarenakan tragedi 

Perang Dunia II yang melanda wilayah Mesir saat itu.83 Sayyid Quthb 

juga menanamkan nilai keadilan sosial yang tinggi dalam tulisannya kali 

 
81 M Maskun Hadi, dkk, Makna Hijrah Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an Karya Sayyid 

Quthb, (Palembang: Jurnal Semiotika-Q, 2021), Vol. 1, No. 2, hal. 166-167. 
82 Zainul Musthofa, Nilai-Nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an), (Semarang: IAIN Walisongo, 2014), 

hal. 21. 
83Musthofa, Nilai-Nilai Kemasyarakatan Dalam…., hal. 20. 



 

61 
 

ini dalam menjelaskan kandungan isi al-Qur’an yang berbasis condong 

pada penegakan keadilan dan implementasi dalam menerapkan keadilan 

tersebut dalam masyarakat, itu semua dilatar belakangi akibat dampak 

setelah terjadinya peristiwa tersebut.84 

Dalam penulisan kitab ini Sayyid Quthb membutuhkan waktu 10 

tahun saat Ia berada dalam penjara. Sebelumnya terdapat beberapa fase 

hingga diterbitkannya tulisan Beliau ini, awal mulanya saat Ia 

sumbangsih coretan tintanya itu ke dalam majalah pemikiran Islam lalu 

Ia melanjutkan kembali tulisannya di penjara hingga mendapat dua juz fi 

zhilalil Qur’an ini dan dilanjut lagi hingga 30 juz lengkap dengan 

berbagai rintangan yang Ia hadapi selama di penjara, sebab saat itu 

Sayyid Quthb sempat behenti menulis karyanya karena mendapat 

penyiksaan bertubi-tubi hingga mempengaruhi kondisi kesehatan 

Beliau.85 

Metode dan Corak Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

Kitab tafsir ini ditulis dengan menggunakan metode penafsiran yang 

penjelasan kandungan ayat al-Qur’an dijelaskan dengan menyeluruh 

beserta aspek-aspeknya (metode tahlili).86 Corak penulisan kitab ini 

mengusung pendekatan corak al-Adabi al-Ijtima’i atau yang biasa 

disebut dengan corak Sosial, budaya, dan masyarakat yang mana 

permbahsannya menyangkut pemecahan masalah-masalah umat Islam 

sesuai dengan perkembangan masyarakat.87 Sayyid Quthb dalam 

menafsirkan ayat al-Qur’an pada kitab ini mengusung bentuk penafsiran 

yang dikombinasikan antara tafsir bi al-ma’tsur dan tafsir bi al-ro’yi 

 
84Musthofa, Nilai-Nilai Kemasyarakatan Dalam…, hal. 20. 
85 Siti Sholeha, Tafsir Q.S. An-Nisa’ Ayat (3) (Studi Perbandingan Sayyid Quthb Dan 

Quraish Shihab), ((Kebumen: Skripsi IAI Nahdlatul Ulama, 2019), hal. 50-51. 
86 Hidayat, KONSEP TAUBAT DALAM AL-QURAN MENURUT SAYYID QUTHB, 

(Riau: UIN Sultan Syarif Kasim, 2010), hal. 28. 
87 A N Indayanti, Pendekatan, Corak dan Kaidah Tafsir Karya Sayyid Quthb Dalam 

Kitab Tafsir Fi Zhilalil Qur’an Jilid 3 , (Bandung: Al-Tadabbur, 2022), hal. 298. 



 

62 
 

yang mana maksudnya memadukan antara sumber tafsir dengan riwayat 

yang kuat dengan sumber dari ijtihad melalui akal pikiran.88 

Dalam penulisan kitab Fi Zhilalil Qur’an ini terdapat beberapa 

metode yang diambil Sayyid Quthb, diantaranya: menetapkan dan 

membandingkan topik dan karakteristik antara surah Makkiyah dan 

Madaniyah, menjelaskan munasabaah surah dengan surah sebelumnya, 

menjelaskan arti surah sebagai perkenalan atas tema umum pada surah 

itu, menampilkan asbabun nuzul-nya, menjelaskan secara terperinci 

makna dan maksud ayat secara global, menghindari israiliyyat dan 

penafsiran yang melenceng dari ilmu fiqh, dan dalam tafsirnya fokus 

pada kalam, filsafat, dan balaghoh (bahasa). Sedangkan untuk metode 

pendekatan, Sayyid Quthb menggunakan metode al-Manhaj al-Jamali 

(keindahan bahasa), metode al-Manhaj al- Fikri (pemikrian), dan al-

Manhaj Haraki (pergerakan).89 

4. Penafsiran Sayyid Quthb Terhadap Makna “Man Aẓlam” 

1. QS. Al-Baqarah ayat 114 

ىِٕكَ مَ كَانَ   لهَمُ   
ٰۤ
خَرَابهَِا  اُولٰ يُّذ كَرَ فِي هَا اس مُهٗ وَسعَٰى فيِ   ِ انَ   اللّٰه نعََ مَسٰجِدَ  وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّن  مَّ

عظَِي مٌ 90 خِرَةِ عذَاَبٌ  ٰ لهَمُ  فىِ الا  يٌ وَّ هَآٰ اِلاَّ خَاٰۤىِٕفِي نَ ە  لهَمُ  فىِ الدُّن يَا خِز  يَّد خُلُو   انَ  

 

Ayat ini menceritakan tentang kehinaan terhadap usaha orang 

Yahudi yang menyebabkan keraguan umat muslim mengenai 

kebenaran perintah dan tablig nabawi (masalah pemindahan kiblat) 

dan tindakan tersebut disebut sebagai upaya dalam mengahalang-

halangi dalam menyebut nama Allah di masjid dan juga sebagai 

perilaku dalam merobohkan bangunan masjid.91 

 
88 Zainul Musthofa, Nilai-Nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an), (Semarang: IAIN Walisongo Semarang, 

2014), hal. 25. 
89 Hadi, Muhajirin, dan Kusnadi, Makna Hijrah Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an Karya 

Sayyid Quthb, (Palembang: UIN Raden Fatah Palembang, 2021), hal. 168-169. 
90 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah [2]: 114. 
91 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2000), hal 127. 



 

63 
 

  Sebagaimana dalam ayat 114 ini Sayyid Quthb menafsirkan 

persoalan ayat ini turun berkaitan dengan persoalan pemindahan 

kiblat dan kaum Yahudi yang mengahalangi kaum muslim untuk 

menghadap ka’bah, yang mana ka’bah merupakan sebagai simbol 

rumah peribadahan pertama yang dibangun manusia dan sebagai 

arah kiblat pertama. Secara umumnya, perbuatan itu seperti perilaku-

perilaku yang dapat mendatangkan balasan pada akhirnya, dan hal 

tersebut akan mendatangkan hukuman bagi siapapun yang 

melakukannya, dan hukumannya pantas untuk diberikan kepada 

seseorang yang berniat menghalangi dalam menyeru nama Allah di 

masjid dan yang berusaha merobohkan masjid. Sebagaimana dalam 

penggalan kata “…. َهَآٰ اِلاَّ خَاٰۤىِٕفِي ن ىِٕكَ مَ كَانَ لهَمُ  انَ  يَّد خُلُو 
ٰۤ
 mereka semua ”… اُولٰ

pantas untuk ditolak, diusir, dan dijauhkan dari rasa aman, semua 

akan terbebas dari hukuman itu jika mereka menghormati dan 

berlindung di rumah Allah (masjid) untuk mencari keamanan, selain 

itu hukuman yang didapatkan mereka juga berupa ancaman dan akan 

mendapat kehinaan dalam kehidupan dunia dan hukuman yang berat 

ketika di akhirat.92 

2. QS. Al-Baqarah ayat 140 

د ا اَو  نَصٰرٰى   قلُ    ا هُو  َس بَاطَ كَانُو  بَ وَالا  وَيعَ قُو  وَاِس حٰقَ  وَاِس مٰعِي لَ  نَ انَِّ اِب رٰهٖمَ  لُو  تقَُو  امَ  

نَ 93 ا تعَ مَلُو  ُ بغَِافلٍِ عَ مَّ ِ   وَمَا اللّٰه هٗ مِنَ اللّٰه ة  عِن دَ شهََادَ ُ   وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّن  كَتمََ  امَِ اللّٰه  ءاََن تمُ  اعَ لمَُ 

Sayyid Quthb menafsirkan bahwa Allah telah menyaksikan 

sendiri kebenaran agamanya yakni agama Islam dari pada golongan 

Yahudi dan Nasrani, dan kamu (Yahudi dan Nasrani) juga 

mengetahui para kaum pendahulu sebelum Nabi Musa itu sudah ada 

dan mereka mengikuti agama yang lurus dan tidak 

mempersekutukan Allah, tidak hanya itu kalian juga mengetahui 

bahwa didalam kitabmu dijelaskan jika kelak pada akhir zaman akan 

 
92 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2000), hal 128. 
93 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah [2]: 140. 



 

64 
 

ada seorang Nabi yang membangkitkan agama Allah yang lurus 

yaitu agama Nabi Ibrahim tetapi malah kalian menyembunyikan hal 

tersebut. “… ِ اللّٰه مِنَ  هٗ  عِن دَ ة   شهَاَدَ كَتمََ  مِمَّن   لَمُ  اَظ   Allah maha tahu ”...وَمنَ  

terhadap apa yang kamu sembunyikan dari bukti yang telah jelas 

yang diamanatkan kepadamu dan bantahan yang kamu rekayasa 

untuk mengacaukannya kebenaran sebenarnya.94 

3. QS. Al-An’am ayat 21 

نَ 95 بِاٰيٰتِهٖ  اِنَّهٗ لَا يفُ لحُِ الظهلمُِو  ِ كذَِب ا اَو  كذََّبَ  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه  وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّ

Ayat ini menjelaskan tentang fakta terhadap tindakan dan sikap 

yang telah diperbuat kaum musyrikin kepada Allah, ayat yang 

dimulai dengan pertanyaan konfirmatif (istifham taqriri) mengenai 

perilaku kezaliman mereka dalam membuat dusta kepada Allah dan 

dia juga mengakui bahwa mereka memeluk agama Allah yang 

dibawa oleh Nabi Ibrahim dan mereka juga mengakuisisi mengenai 

hukum pengharaman berbagai macam hewan, makanan, dan 

persoalan ibadah itu semua dari tuhan ilahi, padahal hal tersebut 

tidak dari Allah, mereka juga telah membuat aturan dan hukum itu 

sesuai dengan nafsu mereka sendiri dan menjual omongan bahwa itu 

semua sumber dari Allah. Kebohongan mereka tersebut tergolong 

dalam perilaku kezaliman yang paling zalim.96 

بِاٰيٰتِهٖ  “ كذََّبَ  اَو   كذَِب ا   ِ اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ  مِمَّ اظَ لمَُ   Sayyid Quthb ”وَمَن  

menafsirkan bahwa kata zalim dalam ayat ini merupakan sama 

dnegan kata syirik yang diungkapkan dalam bentuk mencela dan 

mengecam. Kata ini diungkapkan untuk membuat pembacanya 

merasa jijik terhadap kemusyrikan dan menjauhi perilaku tersebut, 

karna kemusyrikan merupakan suatu tindakan zalim pada hal yang 

benar, diri sendiri, dan manusia. Musyrik itu juga perilaku aniaya 

 
94 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2000), hal 145. 
95 Qur’an Kemenag, QS. Al-An’am [6]: 21. 
96 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 53. 



 

65 
 

terhadap Allah yang seharusnya diesakan dan disembah tanpa 

sekutu, selain itu musyrik termasuk aniaya terhadap diri sendiri yang 

dapat menjerumuskan kepada kerugian dan kebinasaan, tidak lupa 

musyrik juga termasuk perilaku zalim kepada manusia karena telah 

mendorong manusia untuk ingkar dalam sembahan yang benar yaitu 

menyembah kepada Tuhan YME, dan menyebabkan rusaknya hidup 

karena adanya hukum dan aturan yang dibuat dari perilaku aniaya 

ini, maka dari itu Allah mengungkapkan bahwa kemusyrikan 

merupakan suatu kezaliman yang besar, dan sifat kemusyrikan serta 

yang musyrik tidak akan pernah mendapatkan keberuntungan.97 

4. QS. Al-An’am ayat 93 

مَن  قَالَ   ءٌ وَّ حَ الَِي هِ شيَ  يُو  وَلمَ   حِيَ الِيََّ  ِ كذَِب ا اَو  قَالَ اُو  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّ

بَاسِطُو ٰٓ ا   ىِٕكَةُ 
ٰۤ
وَال مَلٰ تِ  فيِ  غمََرٰتِ ال مَو  نَ  ى اذِِ الظهلمُِو  ُ  وَلَو  تَرٰٰٓ سَانُ زِلُ مِث لَ مَآٰ اَن زَلَ اللّٰه

ِ غَي رَ ال حَقِّ   نَ علَىَ اللّٰه لُو  تقَُو  نِ بمَِا كُن تمُ   نَ عذَاَبَ ال هُو  زَو  تُج  مَ  اَن فُسكَمُ   الَ يَو  ا  رِجُو ٰٓ اَي دِي هِم ۚ اَخ 

نَ 98  وَكُن تمُ  عنَ  اٰيٰتِهٖ تَس تكَ بِرُو 

Pada ayat ini mengandung gambaran kehidupan manusia zalim 

yang berdusta kepada Tuhan dan menyatakaan bahwa mereka 

mendapat wahyu serta dapat mendatangkan kitab suci tanpa bukti 

yang nyata terlihat kehidupannya akan tampak menyedihkan dan 

menakutkan, dan perbuatannya tidak dapat dibandingkan dengan 

kezaliman apapun serta para malaikat telah mengembankan tangan 

mereka untuk memberikan azab kepada mereka.99 

Penggalan kata Al-An’am ayat 93 ini “  ِ اللّٰه نِ اف تَرٰى علَىَ  مِمَّ وَمَن  اظَ لمَُ 

سَانُ زِلُ مِث لَ مَآٰ اَن زَلَ اللّٰه  مَن  قَالَ  وَّ ءٌ  شيَ  حَ الَِي هِ  يُو  وَلمَ   الِيََّ  حِيَ  ُۗ كذَِب ا اَو  قَالَ اُو  ” dalam 

tafsir Sayyid Quthb menjelaskan yang diriwayatkan dari Qaatadah 

dan Ibnu Abbas r.a. ayat ini turun karena Musaiylamah al-

Kaadzdzab  dan istrinya Sujah binti Harits dan Aswad al-Unsi yang 

 
97 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 54. 
98 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:93.  
99 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 158. 



 

66 
 

mengaku sebagai nabi dan menyatakan bahwa mereka menerima 

wahyu ketika masa kehidupan Rasulullah. Tentang ucapan 

seseorang “Aku akan menampilkan sesuatu yang sama dengan kitab 

al-Qur'an, layaknya wahyu yang datang dari Tuhan” atau “aku akan 

mendapatkan yang seperti itu juga”, maka yang diriwayatkan oleh 

Ibnu Abbas r.a. menyebutkan orang tersebut ialah Abdullah bin 

Sa’ad bin Abi Sarh, ia pemeluk Agama Islam dan menjadi penulis 

wahyu Rasulullah, kemudian ketika turun surah al-Mu’minun ayat 

12 dia dipanggil oleh Nabi dan mendikte agar ditulisnya sampai pada 

ayat 14 dalam surah itu dan Abdullah bin Sa’ad merasa heran tentang 

penciptaan manusia dan berkata “Maka, Maha Suci Allah, Pencipta 

yang paling baik” kemudian Rasulullah menyanggahi komentar 

Abdullah “Seperti itulah yang diwahyukan kepadaku” setelah itu 

Abdullah merasa ragu dengan berkata “Apabila yang dituturkan 

Mohammad itu nyata, maka aku juga akan menerima wahyu serupa 

dengannya. Namun, jika ia berdusta, aku pasti bisa menciptakan 

kata-kata seperti wahyu itu.” lalu Abdullah murtad dan bergabung 

dengan kaum musyrikin.100 

5. QS. Al-An’am ayat 144 

ا اش تمََلتَ   علََي هِ   ُن ثَيَي نِ امََّ مَ امَِ الا  حَرَّ الذَّكَرَي نِ  بلِِ اث نَي نِ وَمِنَ ال بقََرِ اث نَي نِ  قلُ  ءٰٰۤ ِ وَمِنَ الا 

ِ  كذَِب ا  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه ُ بهِٰذاَۚ فمََن  اظَ لمَُ مِمَّ ءَ اذِ  وَصهىكمُُ اللّٰه ُن ثَيَي نِ  امَ  كُن تمُ  شهُدَاَٰۤ حَامُ الا  اَر 

مَ الظهلمِِي نَ 101 َ لَا يهَ دِى ال قَو   لِّيُضِلَّ النَّاسَ بغَِي رِ عِل مٍ  انَِّ اللّٰه

Ayat ini turun berkesinambungan pada ayat sebelumnya 

mengenai hukum haram dan bolehnya hewan peliharaan yang telah 

diciptakan Allah. Masalah seperti itu tidak bisa ditetapkan secara 

praduga tanpa ada dasar yang jelas, terdapat pasangan dari unta dan 

sapi, manakah dari keduanya yang haram? Apakah janin yang 

diharamkan oleh Allah untuk manusia? Dari manakah sumber 

 
100 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 159. 
101 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:144.  



 

67 
 

pengharaman ini? “ َۚبهِٰذا  ُ اللّٰه وَصهىكمُُ  اذِ   ءَ  شهُدَاَٰۤ كُن تمُ    apakah kalian ”...امَ  

menyaksikan wasiat tentang pengahraman ini? Jika tidak, maka 

tidaklah ada sumber pengharaman lagi tanpa perintah dari Allah. 

Mereka sebelumnya menduga bahwa Allah yang telah memberikan 

aturan hukum ini oleh sebab itu Allah langsung memberikan  

peringatan dan ancaman. “…  َلِّيُضِلَّ النَّاس ِ كذَِب ا  اللّٰه اف تَرٰى علَىَ  نِ  مِمَّ اظَ لمَُ  فمََن  

الظهلمِِي نَ  مَ  ال قَو  يهَ دِى  لَا   َ اللّٰه انَِّ  عِل مٍ    Dalam kata ini Sayyid Quthb ”بغَِي رِ 

menafsirkan taka ada apapun yang paling zalim jika dengan orang 

yang mengakuisisi aturan hukum sebagai aturan yang berasal dari 

Allah, dan buktinya Allah tidak pernah menurunkan aturan itu sama 

sekali, padahal mereka bilang jika itu dari Allah, maka tujuannya 

mereka adalah agar menyesatkan manusia , dan hal itu semua tidak 

berdasar atas pengetahuan dan hanya parasangka mereka, mereka itu 

tidak akan menerima anugrah dari Allah karena mereka telah 

memutus hidayah tersebut dan berpaling dari tuhan dengan sesuatu 

yang tidak memiliki dasar apapun, Tuhan Yang Maha Esa tidak akan 

memberikan hidayah terhadap orang zalim.102 

6. QS. Al-An’am ayat 157 

بِّ كمُ  وَهدُ ى   جَاٰۤءكَمُ  بَيِّنَةٌ مِّن  رَّ لكَُنَّآٰ اهَ دٰى مِن همُ ۚ فقَدَ   ا لَو  اَنَّآٰ اُن زِلَ علََي نَا ال كِتٰبُ  لُو  اَو  تقَُو 

نَ عنَ  اٰيٰتِنَا  دِفُو  يَص  زِى الَّذِي نَ  ِ وَصدََفَ عَن هَا  سَنَج  بِاٰيٰتِ اللّٰه اظَ لمَُ مِمَّن  كذََّبَ  مَةٌ فۚمََن   رَح  وَّ

نَ 103 دِفُو  ا يَص  بمَِا كَانُو  ءَ ال عذَاَبِ   سُو ٰۤ

Sayyid Quthb menguraikan ayat ini dengan menjelaskan jika 

Allah memerintshkan rasul kepada umat-Nya dengan bahasa 

mereka, dan rasul terakhir tidak lain adalah Nabi Mouhammad 

SAW, penutup para nabi untuk seluruh umat manusia. Allah swt 

juga menurunkan kitab suci dari kalangan mereka yang diutus 

menjadi rasul yang didalamnya telah terbukti akan kebenaran isinya. 

Kitab tersebut mengandung beberapa hakikat penjelas yang jelas dan 

 
102 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 235. 
103 Qur'an Kemenag, QS. Al-An’am [6]:157. 



 

68 
 

tidak ada kesamaran apapun sehingga kitab ini menjadi petunjuk 

bagi kesesatan dan hidayah untuk di dunia dan di akhirat. “….   فمََن

عَن هَا وَصدََفَ   ِ اللّٰه بِاٰيٰتِ  كذََّبَ  مِمَّن    yang dikatakan terzalim pada ”...اظَ لمَُ 

dirinya dan yang lain, yaitu orang yang mengahalangi dirinya dan 

orang lain dari kebaikan dengan kerusakan yang telah ia perbuat 

dengan pemikiran dan hukum mereka sendiri yang jahiliyah. Mereka 

yang berpaling itu di dalam dirinya terdapat penyakit yang 

mengakibatkan mereka semua itu menyimpang dalam kebenaran 

dan keistiqomahan, kiasan untuk orang seperti mereka yaitu seperti 

unta yang kakinya sakit sehingga cara berjalannya menyimpang dan 

tidak lurus sejajar, dan orang yang seperti itu akan mendapatkan 

azab yang bururk dari penyimpangan mereka itu. “… َزِى  الَّذِي ن سَنَج 

نَ  دِفُو  يَص  ا  كَانُو  بمَِا  ال عذَاَبِ  ءَ  سُو ٰۤ اٰيٰتِنَا  عنَ   نَ  دِفُو   Ancaman ini sebagai ”.يَص 

bantahan atas keinginan mereka yang ingin diturunkan ayat lagi dan 

tanda kemukjizatan sehingga mereka membenarkan kitab suci ini, 

dan hal ini telah dibicarakan pada awal surah mengenai perilaku 

dusta yang dilakukannya terhadap akidah, dan diulang kembali 

dengan konteks yang sama tentang penyimpangan yang terikat 

dengan syariat Allah.104 

7. QS. Al-A’raf ayat 37 

حَتهٰٓى   نَ ال  كِتٰبِ   ىِٕكَ يَنَالهُمُ  نَصِي بهُمُ  مِّ
ٰۤ
بِاٰيٰتِهٖ  اُولٰ ِ كذَِب ا اَو  كذََّبَ  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه فمََن  اظَ لمَُ مِمَّ

ا ضلَُّو  ا عَنَّا  ِ  قَالُو  نِ اللّٰه نَ مِن  دُو  تدَ عُو  ا اَي نَ مَا كُن تمُ   نهَمُ ْۙ قَالُو ٰٓ يَتَوَفَّو  جَاٰۤءَت همُ  رُسلُُنَا  اذِاَ 

ا كٰفِرِي نَ 105 اَن فُسِهِم  اَنَّهمُ  كَانُو  ى 
ا علَٰٰٓ  وَشهَِدُو 

Ayat 37 ini Sayyid Qurhb mendeskripsikan mengenai gambaran 

manusia yang mendustakan Allah saat menghadapi kematian. 

Mereka menganggap bahwa warisan dari nenek koyang mereka 

tentang pedoman hidup, hukum-hukum, tradisi, dan peraturan yang 

mereka buat sendiri itu berasal dari perintah Allah, dan tidak lupa 

 
104 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 252. 
105 Qur’an Kemenag, QS. Al-A’raf [7]: 37. 



 

69 
 

juga manusia yang berdusta kepada firman Allah merupakan syariat 

yang benar. Mereka tidak percaya itu dan lebih memilih menduga-

duga dan melakukan kebohongan daripada wahyu nyata yang turun 

dari Allah. Maka terjadilah dialog antar mereka dengan malaikat 

ketika hendak mencabut nyawa mereka, dan sesungguhnya apapun 

sembahan mereka selain menyembah Allah tidak akan bisa 

menolong disaat mereka mendapat kesusahan saat ajal mereka 

datang. Pelaku yang meninggalkan Allah Yang Maha Esa demi 

menyembah dan berbakti kepada dzat yang dia percayai maka yang 

dia lakukan itu semua termasuk hal yang sia-sia dan tidak akan 

mendapat perlindungan dan petujuk dari yang mereka yakini dan 

sembah.106 

8. QS. Yunus ayat 17 

نَ 107 رِمُو  بِاٰيٰتِهٖ  اِنَّهٗ لَا يفُ لحُِ ال مُج  ِ كذَِب ا اَو  كذََّبَ  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه  فمََن  اظَ لمَُ مِمَّ

Dalam tafsirnya, Sayyid Quthb menjelaskan bahwasannya ayat 

ini sebagai berita untuk kaum musyrik jika al-Qur’an itu wahyu yang 

tidak boleh dirubah oleh siapapun kecuali hanya untuk 

menyampaikan isi ajaran yang terkandung didalamnya, dan 

Rasulullah disuruh mengatakan kepada jika tidak mungkin 

mengingkari Allah dan Aal-Qur’an itu sangat benar di wahyukan 

kepadanya. Oleh sebab itu tiak ada yang sangat zalim kecuali 

manusia yang mengadakan kebohongan pada Allah dan ayat-

ayatnya. “  ٖبِاٰيٰتِه كذََّبَ  اَو   كذَِب ا   ِ اللّٰه علَىَ  اف تَرٰى  نِ  مِمَّ اظَ لمَُ   kata ini ”....فمََن  

ditafsirkan sebagai maksud aku melarangmu melakukan dosa yang 

kedua yaitu melakukan dustaa terhadap firman Allah, padahal aku 

tidak melakukan perbuatan itu sama sekali dan juga tak akan 

berbohong kepada Allah.108 

 
106 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2002), hal 314. 
107 Qur’an Kemenag, QS. Yunus [10]: 17. 
108 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2003), hal 105-106. 



 

70 
 

9. QS. Hud ayat 18 

ءِ  َش هَادُ هٰٰٓؤُ لَاٰۤ لُ الا  رَبهِِّم  وَيقَُو  نَ علَٰى  ىِٕكَ يعُ رَضُو 
ٰۤ
ِ كذَِب ا  اُولٰ نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّ

ِ علَىَ الظهلمِِي نَ 109 رَبهِِّم ۚ اَلَا لعَ نَةُ اللّٰه ا علَٰى   الَّذِي نَ كذََبُو 

Ayat ini membicarakan orang yang ingkar pada al-Qur’an dan 

menganggapnya sebagai kitab yang dibuat oleh selain Allah, dan 

juga mengingkari Allah dan Rasul. Keadaan mereka (orang yang 

berbuat dusta) nanti ketika hari kiamat akan berhadapan langsung 

kepada Allah baik itu orang yang berdusta dengan mengucap bahwa 

Allah tidak menurunkan kitab al-Quur’an dan menyekutukan Allah, 

ataupun orang yang berucap bahwa ada orang yang berhak terhadap 

rububiyah di bumi ini, perilaku disni hanya disebutkan sebagai 

gambaran umum saja, namun itu semua mencakup segala bentuk 

perbuatan kebohongan mereka kepada Allah.110 

Membuat dusta merupakan salah satu perbuatan yang sangat 

mungkar karena itu merupakan menzalimi hakikat Allah dan 

menzalimi orang yang percaya akan kedustaannya, “…  َن ىِٕكَ يعُ رَضُو 
ٰۤ
اُولٰ

رَبهِِّم ۚ  علَٰى  ا  كذََبُو  الَّذِي نَ  ءِ  هٰٰٓؤُلَاٰۤ َش هَادُ  الا  لُ  وَيقَُو  رَبهِِّم    firman Allah ini ”…علَٰى 

digambarkan dengan ism isyarat “Hāulāi” yang berarti “mereka 

itulah/inilah”, “ا ءِ الَّذِي نَ كذََبُو  رَبهِِّم ۚ “ ?terhadap siapa ”هٰٰٓؤُلَاٰۤ  tidak pada ”علَٰى 

orang lain, sikap buruknya sangat nampak dalam penggambaran ini 

dan diikuti dengan laknat yang cocok yang akan diterima atas 

keburukan dosa mereka. “ َعلَىَ الظهلمِِي ن ِ  kategori zalim adalah ”اَلَا لعَ نَةُ اللّٰه

orang yang musyrik dan orang yang membuat kebohongan pada 

tuhannya untuk menjerumuskan manusia dari jalan Allah swt.111 

10. QS. Al-Kahfi ayat 15 

نِ اف تَرٰى   بَينٍِّ  فمََن  اظَ لمَُ   مِمَّ بِسلُ طٰنٍۢ  نَ علََي هِم   لَا يَأ تُو   لَو 
نِهٰٖٓ اٰلهَِة   ا مِن  دُو  مُنَا اتَّخَذُو  ءِ قَو  هٰٰٓؤُلَاٰۤ

ِ كذَِب ا  112  علَىَ اللّٰه

 
109 Qur’an Kemenag, QS. Hud [11]: 18. 
110 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2003), hal 205-206. 
111 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an, hal. 206-207. 
112 Qur’an Kemenag, QS. Al-Kahfi [18]: 15. 



 

71 
 

Para kaum musyrikin mengingkari manhaj sebagai wujud 

membentuk keyakinan yang telah mereka ikuti, “… ا مُنَا اتَّخَذُو  ءِ   قَو  هٰٰٓؤُلَاٰۤ

اٰلهَِة   نِهٰٖٓ  دُو  ۗ  مِن   ..” ini sebagai bukti jika manusia harus punya pondasi 

yang kokoh sebagai dasar dan bukti untuk mengontrol badan dan 

fikiran, tidak memiliki pegangan itu maka dianggap sebagai 

kebohongan yang keji karna bohong kepada Allah. “... ِمِمَّن اظَ لمَُ  فمََن  

كذَِب ا  ِ اللّٰه علَىَ  ۗ  اف تَرٰى  ” Sayyid Quthb menerangkan ayat ini tentang 

pemuda-pemuda tersebut memiliki sikap dan berpendirian yang jelas 

dan kuat yang mana tidak terlihat keraguan dan kebimbangan 

didalamnya. Anak muds tersebut sangat kuat secara fisik, iman yang 

kokoh, dan teguh dalam ingkar terhadap kekufurannya, dari situ 

terlihat jelas perbedaan jalan metodenya, dan mereka tidak akan bisa 

bertemu di satu titik yang sama, dan mereka harus sama-sama lari 

dari akidah mereka dan harus berani melawan berdasar akidah lurus 

dan menyeru untuk beriman kepada Allah swt. Mereka itu anak 

muda yang mendapat anugrah ketika dipimpin seorang pemimpin 

kafir yang zalim, mereka tidak akan terjamin keselamatan hidupnya 

jika memaklumi akidahnya dan menyebarluaskannya, sementara 

mereka itu termasuk kaum yang tidak kuat untuk saling 

memprovokatori satu dengan yang lainnya untuk menyembah tuhan-

tuhannya, hal tersebut tetap terungkap dan mereka memilih untuk 

memilih agamanya dan bersembunyi didalam gua daripada memilih 

berlindung kepada Allah dari segala kenikmatan-Nya.113 

11. QS. Al-Ankabut ayat 68 

ى  جَهَنَّمَ مَث  و  هٗ   الََي سَ فيِ   ا جَاٰۤءَ بِال حَقِّ لمََّ ِ كذَِب ا اَو  كذََّبَ  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّ
 للِّ كٰفِرِي نَ 114

Penafsiran Sayyid Quthb tentang ayat ini yaitu bahwa mereka 

itu telah membuat dusta kepada Tuhan Yang Maha Esa dengan 

 
113 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2003), hal 306-307. 
114 Qur’an Kemenag, QS. Al-’Ankabut [29]: 68. 



 

72 
 

menjadikan bandingan yang lainnya terhadap Allah, tidak lupa juga 

bahwa mereka itu mendustakan bukti yang konkrit ketika kebenaran 

datang kepadanya dan mereka juga mengingkarinya, dan didalam  

Jahanam ruang untuk orang-orang yang kafir, dan Jahanam adalah 

temapat yang sangat pasti adanya.115 

12. QS. Az-Zumar ayat 32 

ى  جَهَنَّمَ مَث و  هٗ  الََي سَ فيِ   د قِ اذِ  جَاٰۤءَ ِ وَكذََّبَ بِالصِّ علَىَ اللّٰه فمََن  اظَ لمَُ مِمَّن  كذَبََ 

 للِّ كٰفِرِي نَ 116

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai pertanyaan untuk 

meneguhkan, yang mana disana tidaak ada perilaku yang lebih zalim 

kecuali yang menndustakan Allah dan juga yang berucap tentang 

Allah memiliki anak wanita dan memiliki sekutu, tak pernah ada 

yang lebih zalim kecuali orang yang mendustakan kebenaran yang 

dibawa Rasulullah dan tidak membenarkan tauhid, itu semua 

termasuk dalam kekafiran dan neraka Jahannam menjadi tempat 

balasan untuk mereka.117  

13. QS. As-Saff ayat 7  

مَ   ُ لَا يهَ دِى ال قَو  س لََمِ  وَاللّٰه ِ ِ ال كذَِبَ وَهُوَ يدُ عٰىٰٓ الِىَ الا  نِ اف تَرٰى علَىَ اللّٰه وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّ

 الظهلمِِي نَ 118

Allah swt telah mengarahkan hambanya untuk berperilaku 

dengan menggunakan akhlak seorang mukmin yang sesuai tabiat 

nuraninya yaitu jangan mengatakan sesuatu yang tidak 

dikerjakannya dan jangan plin-plan terhadap ucapan dengan 

perbuatan, tidak juga lahiriah dengan batiniyahnya, dan tidak juga 

 
115 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2004), hal 124. 
116 Qur’an Kemenag, QS. Az-Zumar [39]: 32. 
117 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2004), hal 80. 
118 Qur’an Kemenag, QS. As-Saff [61]: 7. 



 

73 
 

ada rahasia yang dengan mana perkara tersebut telah dijelaskan 

dengan terang dan jelas.119 

Hal ini masih berkesinambungan dengan ayyat sebelumnya 

yang membahas ketika datangnya Nabi Isa kepada Bani Israel dan 

memberitahukan bahwa akan ada berita gembira mengenai 

datangnya rasul Allah yang terakhir yaitu Muhammad saw dan kabar 

ini sudah ada dalam kitab mereka yaitu Injil. Namun, Bani Israel 

menyambut berita tersebut dengan permusuhan, mereka memerangi 

agama yang baru datang yang dibawa oleh Muhammad itu dengan 

membabi buta dan menuduhnya dengan tuduhan yang keji. Mereka 

melakukan itu untuk membenturkan golongan  Muhajiirin dan 

Anshor di Madinah serta kaum Aus dan Khozraj dari kaum Anshor. 

Mereka juga memerangi dengan menabur isu-isu buruk seperti 

terjadi pada kasus hadits ifki  yang dinaungi oleh Abbdullah bin 

Ubay bin Sahlul, fitnah terhadap Utsman yang dipelopori oleh 

Abdullah bin Saba’, tidak lupa juga mereka menyebarkan berita 

bohong dan Israiliyat kedalam hadits dan sirah Muhammad dan 

termasuk kitab-kitab tafsir, mereka melakukan itu semua karena 

mereka tidak akan dapat menyentuh dan menyisipkan berita tidak 

benar ke al-Qur’an.120 

14. QS. Al-Kahfi ayat 57 

يدَاَهُ  اِنَّا جَعلَ نَا علَٰى   بِاٰيٰتِ رَبِّهٖ فَاعَ رَضَ عَن هَا وَنَسِيَ مَا قدََّمَت   رَ  وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّن  ذكُِّ

ا  اذِ ا اَبدَ ا121 تدَُو ٰٓ يَّه  فلَنَ   ا  وَانِ  تدَ عهُمُ  الِىَ ال هدُٰى  وَق ر  هُ وَفيِٰٓ  اٰذاَنهِِم   بهِِم  اكَِنَّة  انَ  يَّف قهَُو   قلُُو 

Penafsiran ayat ini Sayyid Quthb menggambarkan jika semua 

manusia yang menjelek-jelekkan ayat Allah dan peringatan dari 

Rasul itu tidak akan mungkin mereka memahami dan memanfaatkan 

 
119 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2004), hal 250. 
120 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2004), hal 258-259. 
121 Qur'an Kemenag, QS. Al-Kahfi [18]: 57. 



 

74 
 

kitab suci Allah, maka dari itu Allah membuat penutup hati kepada 

mereka yang menghalangi orang yang mau mempelajarinya (kitab 

suci). Allah menulikan pendengaran dia sehingga dia semua tidak 

akan bisa menyimak kandungan kitab suci Allah itu, dan juga Allah 

menyesatkan mereka karena olok-olokan dan penolakan mereka 

hingga mereka tidak akan mendapatkan petunjuk hidayah 

selamanya, jika ingin mendapatkan hidayah maka harus dengan hati 

yang terbuak dan siap untuk mendapatkan pelajaran.122  

15. QS. As-Sajdah ayat 22 

نَ 123 رِمِي نَ مُن تقَمُِو  بِاٰيٰتِ رَبِّهٖ ثمَُّ اعَ رَضَ عَن هَا  اِنَّا مِنَ ال مُج  رَ   وَمَن  اظَ لمَُ مِمَّن  ذكُِّ

Jika Allah telah memberi peringatan melalui ayat-ayatnya tetapi 

mereka berpaling meskipun azab telah dekat dengan mereka dan 

tetap tidak mau kembali dan mengambil pelajaran, maka hal tersebut 

dikatakan sebagi orang yang zalim, “  َُّثم رَبِّهٖ  بِاٰيٰتِ  رَ  ذكُِّ مِمَّن   اظَ لمَُ  مَن   َۗ و

عَن هَا  sesungguhnya pada kondisi demikian mereka telah ”..اعَ رَضَ 

benar-benar pantas dihukum dengan azab dunia dan akhirat. “…  اِنَّا

نَ  مُن تقَمُِو  رِمِي نَ  ال مُج   Sangat menakutkan ancaman Allah itu, Allah ”. مِنَ 

sebagai tuhan Yang Mahaperkasa dan Maha menyombongkan diri 

mengancam mereka yang hanya sebagai golongan yang tidak 

berdaya dan miskin.124 

 
122 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2003), hal 326. 
123 Qur’an Kemenag, QS. As-Sajdah [32]: 22. 
124 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2004), hal 204. 



 

75 
 

BAB IV 

ANALISIS LAFAL ISTIFHĀM “MAN AẒLAM” DALAM TAFSIR AL-

MARAGHI DAN TAFSIR FI ZHILALIL QUR’AN 

A. Analisis Penafsiran Lafal Istifhām “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Al-

Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

1. Analisis “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Al-Maraghi 

a. QS. Al-Baqarah ayat 114 

Pada surah al-Baqarah 114 ini, Al-Maraghi menafsirkan kata 

siapkah yang lebih aniaya atau “wa man aẓlamu” yang ditujukan 

kepada manusia yang mengahalangi ketika ingin melafalkan nama 

Allah di masjid seperti salat, berdzikir, i’tikaf, belajar agama dan yang 

berhubungan dengan kemakmuran masjid. Menurut Al-Zamakhsyari 

konteks kata “man aẓlamu” ini menandakan kalimat tanya yang 

tergolong istifham inkary yang memiliki fungsi penegasan bahwa 

tidak ada kezaliman yang lebih besar daripada perbuatan tersebut.1 

Maksud dari perbuatan yang berusaha merobohkan masjid baik 

merusak, ataupun menghambat pembangunan serta kegiatan yang 

dilakukan di masjid itu  tergolong dalam orang yang lebih aniaya atau 

zalim. Al-Maraghi menafsirkan ayat 114 ini tentang ancaman keras 

untuk orang-orang yang menghalangi atau merusak tempat ibadah 

Allah dan menghalangi manusia untuk berdzikir di dalam masjid. Al-

Maraghi juga nenyebutkan bahwa tindakan tersebut merupakan 

puncak  kezaliman yang berakibat hina di dunia dan akan mendapat 

azab yang pedih di akhirat yaitu tempatnya neraka Jahanam yang 

mana azab itu berlaku untuk umum tanpa terkecuali apapun.2 Selain 

itu pada ayat ini, penafsiran Al-Maraghi juga mengandung makna 

akan perintah untuk memakmurkan masjid dan menjaga masjid baik 

 
1 Imam Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf, (Beirut: Dar Al-Marefah, 2019), Juz I, hal. 92-93. 
2  Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 363. 



 

76 
 

kebersihan maupun fungsinya, serta tunduk dan berserah diri kepada 

Allah ketika memasukinya.   

b. QS. Al-Baqarah ayat 140 

Pada ayat ini, konteks kata siapakah yang lebih zalim atau “wa 

man aẓlamu” Al-Maraghi menafsirkan bahwa manusia yang terzalim 

itu orang tidak menampilkan syahadah dan kebenaran yang berasal 

dari Allah. Maksud menyembunyikannya yaitu tentang fakta bahwa 

nabi terdahulu itu bukanlah dari Yahudi ataupun Nasrani, melainkan 

dari golongan  yang lurus  dan orang muslim (yang bertawakkal 

kepada Allah) mereka mengetahui dari kitabnya sendiri (Taurat dan 

Iniil) namun mereka sengaja menyembunyikannya.3 Melihat dari 

kaidah, kata “man” dalam konteks ini sebagai salah satu alat istifham 

yang tergolong istifham inkary yang berfungsi sebagai pertanyaan 

yang bertujuan untuk pengingkaran akan menegasi sesuatu (nafi).4 

Maka dari itu, ayat ini Al-Maraghi membantah dan menyindir dengan 

keras terhadap apa yang di ucapkan oleh Yahudi dan Nasrani bahwa 

Nabi besar (Ibraahim, Ismail, Ishaq, Ya’qub, dan cucu keturunannya) 

itu dari golongan mereka dan Al-Maraghi menegaskan bahwa Nabi 

itu penganut ajaran tauhid murni (Islam) sebelum muncul Yahudi dan 

Nasrani.  

c. QS. Al-An’am ayat 21 

Pada ayat 21 ini, Al-Maraghi menafsirkan kata “man aẓlamu” 

atau siapakah yang lebih aniaya itu sebagai penegas tentang dua 

kategori zalim yang paling besar dan tidak akan memperoleh 

keberuntungan yaitu yang mengadakan dusta mengatasnamakan 

Allah dengan menyekutukan Allah, menetapkan hukum ajaran yang  

bukan dari Allah, dan menyampaikan sesuatu yang bukan dari firman 

Allah. Yang kedua, mendustakan kalam Allah baik ayat qauliyyah 

 
3  Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 420. 
4  Sofa Julianto, Kaidah Istifham Dan Implementasinya Dalam Al-Qur’an, (Riau: UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, 2017), hal. 2. 



 

77 
 

maupun qauniyyah.5 Kedua perilaku tersebut merupakan ketegori 

tindakan paling zalim karena telah melanggar hak Allah. 

d. QS. Al-An’am ayat 93 

Penafsiran surah Al-An’am ayat ini, Al-Maraghi menafsirkan 

kata “wa man ẓlamu” itu terhadap manusia yang berbuat kebohongan 

kepada Allah dengan mengklaim menerima wahyu tetapi faktanya 

tidak, serta menyatakan bahwa akan menururnkan seperti yang 

diturunkan oleh Allah. Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai 

kecaman dan peringatan keras tentang kedustaan yang dilibatkan atas 

nama Allah serta balasan akan perbuatan tersebut ketika di akhirat 

terhadap si pendusta, sebagian pendapat dari ahli tafsir menyebutkan 

bahwa mereka semua tidak akan ada alasan untuk menyimpang dari 

hakikat hukuman yang digambarkan (tamsil).6 Selain itu ayat ini 

sebagai cara untuk  menegaskan tentang keesaan Allah dengan bukti 

bahwa dari Allah lah sumber wahyu dan kekuasaan mutlak itu 

miliknya.  

e. QS. Al-An’am ayat 144 

Pada ayat ini, Al-Maraghi menafsirkan sebagai bantahan dan 

menyangkal kebohongan tentang tindakan kezaliman orang-orang 

musyrik yang mengharamkan sebagian jenis hewan ternak sapi dan 

unta tanpa dasar dari aturan Allah. Ayat ini berkesinambungan dengan 

sebelumnya yaitu al-An’am ayat 143 mengenai empat pasang hewan 

ternak yang dilarang mengkonsumsi oleh kaum musyrik, sehingga di 

ayat ini Al-Maraghi menjelaskan bahwa tindakan tersebut termasuk 

tindakan yang lebih zalim karna tidak hanya sebuah perilaku 

penindasan tetapi juga perilaku penyebar kesesatan,7 dan ayat ini 

sebagai peringatan terhadap praktik bid’ah dalam agama dan 

penambahan hukum yang tidak konkrit dengan ajaran Allah. 

 
5  Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (PT. Karya Toha Putra Semarang, 

1987), hal. 155. 
6 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…., hal. 333. 
7 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 92. 



 

78 
 

f. QS. Al-An’am ayat 157 

Al-maraghi mentafsirkan kata “fa man aẓlamu” pada ayat 157 ini 

sebagai pelaku yang dikatakan lebih zalim itu ialah yang orang 

tersebut berduusta kepada ayat Allah dan bertolak belakang kepada 

Allah, dikatakan lebih zalim karena perilaku para pembesar kaum 

Quraisy di Mekkah yang memalingkan orang lain terhadap ayat-ayat 

Allah dan memalingkan bangsa Arab kepada Nabi Muhammad SAW, 

dan juga menghalang-halangi Nabi agara mereka tidak mendengarkan 

ajaran al-Qur’ān yang disampaiakan oleh Nabi.8 Perilaku tersebut 

akan mendatangkan azab yang buruk karena mereka tidak ahanya 

berpaling dari Allah untuk dirinya sendiri namun juga menarik orang 

lain untuk berpaling dari ayat dan petunjuk Allah, maka mereka bukan 

hanya membawa dosa mereka sendiri tetapi juga menanggung dosa 

orang yang mereka ajak berpaling dari kebenaran dan petunjuk. 

g. QS. Al-A’raf ayat 37 

Al-maraghi menyebutkan pada ayat ini konteks “man aẓlamu” 

atau manusia yang paling aniaya yaitu manusia yang menciptakan 

kebohongan atas Allah  dengan cara membuat pengharaman soal 

agama dan mewajibkan ibadah yang sebenarnya tidak pernah Allah 

wajibkan, dan mendustakan ayat-ayat Allah dengan mengolok-olok 

ayat Allah. Ayat ini dimaksudksn bahwa orang yang telah 

mengadakan kedustaan akan memeproleh bagian mereka rizki dan 

ajal yang telah ditetapkan dan tertulis untuk mereka meskipun mereka 

itu zalim mereka tidak akan terhidnar dari apa yang telah ditetapkan 

untuknya sampai akhir hayatnya.9 Perilaku tersebut akan menerima 

balasan sesuai yang telah ditetapkan dan pada saat hari akhir kelak 

orang zalim akan dihadapkan dengan kenyataan jika tidak ada yang 

mampu membantu mereka kecuali Allah hingga mereka mengakui 

kekafirannya.  

 
8 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…., hal. 137. 
9 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 258. 



 

79 
 

h. QS. Yunus ayat 17 

Al-Maraghi menafsirkan kata “man aẓlamu” pada ayat 17 ini 

sebagai peringatan tegas, bahwasannya perilaku kezaliman yang 

paling buruk ada dua yaitu mangadakan dusta kepada Allah dengan 

meminta untuk didatangkan al-Qur’ān yang lainnya, dan mendustakan 

ayat-ayat Allah dengan melakukan berbagai keburukan.10 sehingga 

dampak bahaya dari melakukan kedua perbuatan tersebut yaitu tidak 

akan mendapatkan keberuntungan baik urusan duniawi serta akhirat  

dan pasti mendapat dosa besar. Al-Maraghi menggambarkan ayat ini 

sebagi penekana tauhid Allah, kebenaran risalah, dan konsekuensi 

terhadap kemusyrikan dan pendusta. 

i. QS. Hud ayat 18 

Konteks “man aẓlamu” pada surah Hud ayat 18 ini yaitu perilaku 

paling aniaya yaitu orang yang berdusta terhadap Allah dan 

menghalangi manusia ketika memilih mengikuti jalan Allah. Ayat ini 

mengecam keras manusia yang menciptakan kebohongan atas nama 

Allah dan berusaha menyesatkan orang lain dari kebenaran dengan 

cara menenyebarkan syubhat, penindasan, atau propaganda negatif. 

Membuat dusta yang di jelaskan Al-Maraghi yaitu yang menyatakan 

bahwa mereka menyebarkan omongan tentang Allah yang memiliki 

sekutu, anak, atau sifat Allah yang tidak sesuai dengan keesaan-Nya, 

dan berasumsi jika malaikat itu merupakan anak perempuan Allah.11 

Ini juga mencakup mereka yang membolehkan apa yang dilarang dan 

sebaliknyaa. Al-Maraghi menyebutkan bahwa kezaliman 

mendustakan Allah dan menghalangi jalan-Nya adalah bentuk 

kezaliman tertinggi, karena ia merusak pondasi keimanan dan 

menyesatkan banyak orang. 

j. QS. Al-Kahfi ayat 15 

 
10 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 153. 
11 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 36. 



 

80 
 

Al-Maraghi menafsirkan konteks siapakah yang lebih zalim “man 

aẓlamu” pada surah Al-Kahfi ayat 15 ini terhadap perilaku sesat kaum 

musyrikin yang menyekutukan Allah dan membuat kebohongan tanpa 

ada bukti yang sah. Mereka melakukan perbuatan syirik tersebut tanpa 

ada dalil yang kuat terhadap sesembahan yang mereka jadikan 

sembahan dan yakini selain tuhan yang maha Esa,12 hal ini secara 

tidak langsung juga Al-Maraghi menegaskan pada ayat ini tentang 

ketauhidan dan pujian terhadap sekelompok orang yang tetap 

memegang teguh imannya untuk menyembah hanya kepada Allah dan 

tidak termakan hasutan dari tipu daya kaum musyrikin tersebut. 

k. QS. Al-Kahfi ayat 57 

Penafsiran Al-Maraghi pada surah Al-Kahfi ayat 57 yang 

menyangkut mengenai konteks “man aẓlamu” atau siapakah yang 

lebih aniaya ini sesuai gambaran mengenai ketidakmampuan manusia 

tentang menerima kebenaran dan diberikan petunjuk serta nasehat dari 

Allah tetapi malah memilih untuk menutup hati dan pendengaran 

mereka dari tanda-tanda kebesaran Allah.13 Dari perbuatan tersebut 

Al-Maraghi menyebutkan bahwa semua hidayah itu berada di tangan 

Allah, jika seseorang telah memilih jalur lain dengan menolak dan 

tidak menerima apa yang di arahkan oleh Allah  maka yang akan 

didapatkan hanyalah kesesatan sehingga peringatan dan petunjuk 

apapun tidak akan berguna untuk mereka. 

l. QS. Al-‘Ankabut ayat 68 

Al-Maraghi menafsirkan konteks “wa man aẓlamu” dalam surah 

Al-‘Ankabut ayat 68 ini sebagai perinagtan keras terhadap orang yang 

membuat dusta tetapi mengikutsertakan nama Allah serta 

mengingkari ayat-ayat Allah kedua tindakan tersebut dikategorikan 

Al-Maraghi sebagai kezaliman yang lebih besar, dan pastinya azab 

yang akan diterima orang yang melakukan perbuatan ini tidak akan 

 
12 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 248-249. 
13 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 335. 



 

81 
 

beruntung di akhirat karena tidak akan datang kepadanya 

kebahagiaan, keselamatan, ataupun surga, dengan begitu dapat 

disimpulkan bahwa membuat kebohongan dan menolak kebenaran 

dari Allah merupakan dosa besar yang berakibat fatal, oleh sebab itu 

maka setiap individu hendaklah berpegang teguh terhadap keyakinan 

dan kebenaran yang telah di ajarkan Allah untukmu dan janganlah 

membuat dusta apapun. 

m. QS. As-Sajdah ayat 22 

Al-maraghi menyoroti konteks “wa man aẓlamu” pada ayat 22 

dalam surah ini sebagai perilaku kezaliman yang lebih besar yaitu 

perilaku berpaling dari ayat-ayat Allah dan mengkhianatinya, dengan 

maksud bahwa manusia yang sudah diingatkan dengan ayat-ayat 

Allah tetapi tidak mengambil pelajaran dan memilih berpaling dan 

tidak mau mengakui kebenaran.14 Maka Al-Maraghi mengaitkan 

konsekuensi yang bakal dihadapi oleh pelaku yang telah berperilaku 

seperti itu yaitu akan mendapatkan balasan yang setimpal atas sikap 

sombongnya mereka di akhirat kelak, dan akan membawa pelaku pada 

kerugian yang besar karena telah menyia-nyiakan petunjuk.  

n. QS. Az-Zumar ayat 32 

Penafsiran Al-Maraghi dalam ayat 32 ini berpusat terhadap perilaku 

yang paling parah yaitu mendustakan Allah dan Nabi Muhammad 

saw. Al-Maraghi menyoroti kata “fa man aẓlamu” atau manusia yang 

paling zalim yaitu orang yang mendustakan Allah baik keesaan, sifat, 

perintah ataupun hukum dari Allah dan mengatakan ada sesembahan 

selain Allah dan menyatakan bahwa malaikat merupakan anak 

perempuan Allah.15 Tidak lupa juga mereka juga mengingkari 

kebenaran yang dibawa oleh Rasul dan menolak ajaran yang dibawa 

oleh Nabi Muhammad dan menganggap bahwa Nabi itu berdusta 

 
14 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 221. 
15 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 3. 



 

82 
 

sehingga mereka tidak mau mengikutinya, maka perilaku tersebut 

akan mendapatkan balasan neraka Jahanam.  

o. QS. As-Shaff ayat 7 

Al-Maraghi menafsirkan konteks “wa man aẓlamu” pada ayat 7 

ini sebagai siapakah yang lebih zalim dan bermusuhan, maksudnya 

perilaku lebih zalim dalam ayat ini yaitu orang yang melakukan dusta 

dalam kebenaran seperti menganggap Islam sebagai kebatilan atau 

sihir, menolak Nabi Muhammad, membuat sekutu bagi Allah, dan 

juga pengingkaran kalam Allah.16 Kedua, manusia yang menolak 

ajaran Nabi untuk menyeru kepada Allah atau agama Islam dan 

mereka menolaknya dengan jelas dan nyata. Al-Maraghi menekankan 

bahwa tuhan tidak akan memberi hidayah kepada manusia yang 

sengaja melakukan kezaliman dan menolak kebenaran setelah jelas 

bagi mereka. Allah bukan berati tidak mampu memberi petunjuk, 

tetapi mereka sendiri yang menutup hati dan pikiran mereka dari 

petunjuk. 

2. Analisis “Man Aẓlam” Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

a. QS. Al-Baqarah ayat 114 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat 114 ini mengandung beberapa 

poin mengenai tindakan kezaliman yang lebih besar dengan 

menghalangi manusia dari masjid Allah sehingga membuat manusia 

enggan beribadah dan mengakibatkan runtuhnya nilai-nilai yang 

diemban didalam masjid tersebut. Sayyid Quthb juga menekankan 

seharusnya setiap orang harus memakmurkan masjid baik fisik dan 

spiritual, peringatan ini diberlakukan Sayyid Quthb untuk semua 

golongan tidak ahanya pada kaum musyrikin yang ada di Mekah saja. 

Sayyid Quthb menekankan bahwa upaya menghalangi dan 

meruntuhkan masjid-masjid Allah adalah kejahatan besar yang akan 

mendapatkan balasan pedih dari Allah sebagai mana pada akhir ayat 

 
16 Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi…, hal. 139. 



 

83 
 

“...mereka tidak pantas memasukinya kecuali dengan rasa takut," hal 

ini sebagai ancaman ilahi bagi para penzalim tersebut.17 Mereka tidak 

akan mendapatkan ketenangan atau kedamaian di masjid, dan bahkan 

di dunia ini, mereka akan hidup dalam ketakutan akan azab Allah. 

b. QS. Al-Baqarah ayat 140 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini sebagai masalah bahwasannya 

agama adalah milik Allah dan tidak seorangpun berhak mengklaim 

kepemilikan atau perubahan atasnya berdasarkan nenek moyang atau 

tradisi, hal ini dipicu karena perdebatan antara kaum Yahudi dan 

Nasrani yang mengklaim bahwa Ibrohim, Isma’il, Ishaqq, Yakqub, 

dan keturunannya adalah Yahudi atau Nasrani. Sebagaiman terhadap 

kata “siapakah yang lebih zalim...” Sayyid Quthb menafsirkan jika 

golongan Yahudi dan Nasrani sebenarnya tahu soal kebenaran tentang 

agama para nabi terdahulu, tetapi mereka menyembunyikannya demi 

kepentingan kelompok atau tradisi mereka.18 Allah Maha Mengetahui 

kebenaran, dan Dia akan mengungkapkannya, dan kebenaran agama 

itu berdasarkan atas wahyu ilahi bukan pada warisan nenek moyang 

mereka. 

c. QS. Al-An’am ayat 21 

Sayyid Quthb menyoroti kata “siapakah yang lebih zalim...?” 

sebagai kezaliman yang paling tinggi disebabkan oleh dua hal yaitu 

mengada-adakan dusta kepada Allah dengan maksud kebohongan 

yang disandarkan kepada Allah, baik dalam hal syariat, sifat-sifat-

Nya, atau kehendak-Nya19. Sayyid Quthb melihat hal ini sebagai 

tindakan yang sangat keji karena merupakan penodaan terhadap 

kebenaran mutlak dari sisi Allah. Ini bisa berupa klaim kenabian 

palsu, penetapan hukum yang tidak ada dalam syariat, atau penafsiran 

ayat-ayat Al-Qur'an secara menyimpang sesuai hawa nafsu, dan 

 
17 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur'an, (Jakarta: 

Gema Insani, 2000), hal 128. 
18 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an…, hal 145. 
19 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an…, Jilid 4. hal. 53. 



 

84 
 

mendustakan ayat-ayat Allah dengan menolak atau mengingkari 

terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, baik yang termaktub dalam Al-

Qur'an (ayat-ayat qauliyah) maupun yang terhampar di alam semesta 

(ayat-ayat kauniyah). Sayyid Quthb menegaskan bahwa manusia yang 

melakukan kezaliman semacam ini tidak akan pernah beruntung baik 

duniawi maupun akhirat.  

d. QS. Al-An’am ayat 93 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat ini karena menyoroti tindakan 

penipuan dan kebohongan mengenai wahyu dan kenabian palsu. 

Sayyid Quthb melihat kesesatan nyata dan kezaliman terbesar karena 

mereka campur tangan dalam hak prerogatif Allah dalam memilih 

para rasul Allah, Tidak hanya itu mengenai tindakan kezaliman 

terhadap orang yang mengarang hukum, syariat, atau ajaran atas nama 

Allah tanpa dasar wahyu yang benar.20 Ini termasuk para pembuat 

bid'ah atau mereka yang menafsirkan agama sesuai hawa nafsu dan 

kepentingan pribadi, kemudian mengklaimnya sebagai ajaran dari 

Allah. Akibat yang diterima oleh orang yang melakukan perbuatan 

tersebut yaitu akan menghadapi kehinaan dan siksaan yang pedih 

karena telah menipu manusia dan mengotori kemurnian agama di 

akhirat kelak  

e. QS. Al-An’am ayat 144 

Konteks “siapakah yang lebih zhalim..” dalam ayat 144 ini 

Sayyid Quthb menafsirkan bahwa tindakan paling zalim yaitu yang 

mengakuisisi hukum yang bukan  bersumber dari Allah. Sayyid Quthb 

mengharamkan praktik-praktik jahiliyah yang mengharamkan dan 

menghalalkan sesuatu berdasarkan hawa nafsu atau tradisi nenek 

moyang mereka bukan berasal dari Allah.21 Sayyid Quthb 

menekankan jika tuhan telah menciptakan semua dengan kondisi halal 

dan baik, jika mereka ditanya akan hukum mereka tetapi tidak dapat 

 
20 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 4, hal 159. 
21 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 4, hal. 235. 



 

85 
 

memberikan dalil yang jelas, dan melainkan hanya mengikuti dugaan 

dan kebohongan maka itu bentuk kezaliman dan kebodohan. Dengan 

begitu, segala bentuk campur tangan manusia dalam mengharamkan 

atau menghalalkan tanpa dasar wahyu adalah bentuk syirik yang harus 

ditolak. 

f. QS. Al-An’am ayat 157 

Sayyid Quthb menggaris bawahi terhadap kata “siapakah yang 

lebih zhalim..” yang mana merujuk terhadap manusia yang telah 

didatangi bukti-bukti kebenaran dari Allah, namun kemudian 

berpaling dan tidak mengimaninya, bahkan mendustakannya. Ketika 

seseorang yang telah menerima peringatan, ayat-ayat Allah, atau bukti 

yang jelas terhadap keesaan dan kuasanya Allah, tetapi justru 

menolaknya dan menganggapnya sebagai dusta, maka mereka adalah 

manusia yang paling zalim.22 Selain itu di ayat ini juga mengkaitkan 

dengan orang yang ingkar terhadap hari kiamat meskipun telah diberi 

banyak peringatan dan bukti yang disampaikan, dengan begitu hal 

tersebut menjadi puncak kezaliman seseorang karna menyimpang 

akan kebenaran ilahi dan akan berdampak pada keselamatan jiwa dan 

akhirat. 

g. QS. Al-A’raf ayat 37 

Dalam ayat 37 ini, Sayyid Quthb menafsirkan kata “Siapakah 

yang lebih zalim..” itu tedapat ciri tanda kezaliman yang paling 

puncak yaitu tindakan yang mengarah pada menga-adakan 

kebohongan atas nama Allah dengan cara membuat ajaran, hukum 

baru yang diatasnamakan oleh Allah, dan mendustakan ayat-ayatNya 

dengan sikap menolak, mengingkari, dan mendustakan kebenaran 

firman al-Qur’ān meskipun terdapat  bukti yang jelas kepada mereka. 

Sayyid Quthb menjelaskan bahwa kedua bentuk kezaliman ini sebagai 

akar dari segala bentuk kezaliman lainnya, dan mereka menganggap 

 
22  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 4, hal. 252. 



 

86 
 

semua itu warisan dari nenek moyangnya yang bersumber dari aturan 

Allah.23 Sebab, jika seseorang berani berbohong atas nama Allah dan 

mendustakan ayat-ayat-Nya, maka pintu bagi segala kemaksiatan dan 

kerusakan lainnya akan terbuka lebar. Ini adalah bentuk kezaliman 

terhadap Allah sendiri, terhadap diri sendiri, dan terhadap seluruh 

manusia karena menyesatkan mereka dari jalan yang benar. 

h. QS. Yunus ayat 17 

Konteks kata “siapakah yang lebih zalim atau aniaya...” pada 

ayat 17 ini ditafsirkan Sayyid Quthb bahwa tindakan kealiman yang 

paling parah itu ada dua yaitu pelaku yang menciptakam dusta 

terhadap Allah, dan tokoh yang  terhadap kalam Allah. Sayyid Quthb 

menyebut bahwa ini suatu kezaliman yang paling tinggi karena 

menyerang langsung hak Allah, dapat merusak fitrah dan akal 

manusia, dan dapat menghalangi keberuntungan dunia dan akhirat. 

Sedangkan menurut Zamakhsyari konteks kata itu sebagai pertanyaan 

retoris yang ditujukan kepada orang yang membuat dusta kepada 

Allah dan firmannya bahkan berkoar-koar tentang Allah yang 

memiliki anak dan sekutu, oleh sebab itu tindakan itu disebut  

kezaliman yang tidak membuahkan keuntungan kepada mereka dan 

menambahkan dosa yang besar bagi mereka karena itu termasuk 

penyimpangan dalam bentuk akal dan hati.24 

i. QS. Hud ayat 18 

Dalam surah Hud ayat 18 ini, Sayyid Quthb menafsirkan kata 

“Siapakah yang lebih zalim..” sebagai penekan bahwa kezaliman terbesar 

adalah menuduh atau membuat kebohongan atas nama Allah, 

mendustakan wahyu-Nya, dan menghalangi manusia dari jalan kebenaran 

yang telah ditetapkan-Nya.25 Sedangkan pandangan Fakhruddin Al-Razi 

kata itu mencakup perilaku membuat dusta terhadap Allah meliputi 

 
23  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 4, hal. 314. 
24 Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf…, Juz XI, hal. 459. 
25  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 6, hal. 206. 



 

87 
 

perbuatan syirik, menolak ajaran Nabi, mengubah syariat Allah, 

mengarang hukum dengan dalih dari Allah, dan menyebut bahwa Allah 

memiliki sekutu, semua tindakan itu tergolong kezaliman yang paling 

besar.26 Semua itu tergolong mereka yang berontak dan menentang fakta 

Al-Qur'an serta mencari kesenangan duniawi dengan mengorbankan 

kenikmatan akhirat. Dia dalah orang-orang yang memilih kesesatan dan 

kebutaan, enggan memikirkan atau melakukan aktivitas selain untuk 

meraih keuntungan sementara dan hal itu dapat mengakibatkan 

penghalang untuk manusia dekat dengan jalan Allah Swt. 

j. QS. Al-Kahfi ayat 15 

Kalimat “Siapakah yang lebih zalim..” dalam surah Al-Kahfi ayat 

15 ini ditafsirkan oleh Sayyid Quthb sebagai perbuatan yang berada 

dalam puncak kezaliman dan kesesatan yang diperbuat mereka, ini 

tidak hanya kezaliman sebagai ketidakadilan biasa namun kezaliman 

spiritual yang paling parah karena perilaku ini menyandarkan 

kebohongan atas nama Allah yang dapat mencoreng kesucian dan 

kebenaran ilahi, mendustakan ayat-ayat Allah dengan menolak 

petunjuk dan kebenaran yang datang dari Allah, menutup diri dari 

hidayah, dan memilih jalan kesesatan. Sedangkan dalam pandangan 

Al-Zamakhsyari menyebutkan konteks dari “Man aẓlam” termasuk 

perilaku syirik yang telah dikerjakan oleh orang-orang yang telah 

menerima hujjah tetapi memilih menentang tidak lupa orang yang 

membuat kedustaan dan menyekutukan ayat Allah juga dikatakan 

sebagai tindakan yang lebih zalim.27 Hal ini termasuk kezaliman 

terhadap diri sendiri, selanjutnya dengan menghalangi manusia dari 

kebenaran dengan cara menyebarkan kebohongan atau mendustakan 

ayat-ayat Allah, mereka secara tidak langsung menghalangi orang lain 

 
26  Imam Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir Wa Mafatih Al Ghaib, (Beirut: Dar Al-

Fikr, 1981), Juz 17, hal. 212. 
27  Imam Al-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf, (Beirut: Dar Al-Marefah, 2019), Juz 15, hal. 

614. 



 

88 
 

untuk mendapatkan petunjuk yang benar, sehingga menimbulkan 

kesesatan di tengah masyarakat. 

k. QS. Al-Kahfi ayat 57 

Sayyid Quthb menerangkan konteks “siapakah yang lebih 

zalim..” dalam ayat 57 ini sebagai kezaliman karena menolak hidayah 

bukan  karena kebodohan atau ketidaktahuan, melainkan kesengajaan 

untuk tidak melihat atau mendengarkan, dan berpaling dari ayat-ayat 

Allah setelah melihat atau mendengar petunjuk tersebut mereka 

memilih untuk membelakangi dan mengabaikannya.28 Kezaliman ini 

bukan sekedar dosa atau kesalahan tetapi ini sebagai kezaliman 

terhadap diri mereka sendiri akan kebenaran karena dapat merugikan 

jiwa mereka sendiri dan membatasi potensi mereka untuk mencapai 

kebahagiaan sejati. Mereka menempatkan diri mereka dalam 

kegelapan meskipun cahaya kebenaran tersedia. 

l. QS. Al-‘Ankabut ayat 68 

Sayyid Quthb menjelaskan konteks kalimat “siapakah yang lebih 

zalim..” dalam ayat ini sebagai kezaliman tertinggi karena 

mempersekutukan Allah (syirik) dan menyimpang dari tauhid. Ini 

sebab tidak ada kezaliman yang lebih besar kecuali menyalahi fitrah 

dan tujuan penciptaan manusia, yaitu mengesakan Allah. Dikatakan 

kezaliman tertinggi yaitu membuat dusta yang mana membuat-buat 

keyakinan, hukum, atau ajaran yang tidak berasal dari Allah, atau 

mengklaim sesuatu sebagai bagian dari agama padahal bukan, 

mendustakan kebenaran yang ada seperti menolak wahyu, petunjuk, 

dan bukti-bukti keesaan Allah yang telah jelas datang.29 Meskipun 

hati nurani dan akal sehat dapat menerima kebenaran tersebut, mereka 

tetap mendustakannya karena kesombongan, kepentingan duniawi, 

atau hawa nafsu. Sayyid Quthb menekankan bahwa penyimpangan 

dari jalan Allah adalah penyimpangan dari fitrah manusia yang lurus. 

 
28  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 6, hal. 326. 
29  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 9, hal. 123. 



 

89 
 

Kezaliman ini bukan hanya merugikan diri sendiri, tetapi juga 

merusak tatanan sosial dan alam semesta.  

m. QS. As-Sajdah ayat 22 

Dalam surah As-Sajdah ayat 22 ini Sayyid Quthb menafsirkan 

kata “dan siapakah yang lebih zhalim..” sebagai manusia yang sudah 

diberi peringatan ayat kalam tuhan mereka (Allah), namun kemudian 

berpaling dan mengabaikannya dan hal ini termasuk kezaliman yang 

bukan perilaku kezaliman pada pribadi atau manusia lain dalam 

urusan duniawi, melainkan kezaliman yang paling besar karena 

menolak kebenaran dan petunjuk Allah dan mereka memilih untuk 

tidak mempercayainya atau bahkan menolaknya. Selain itu berpaling 

dari jalan Allah setelah menerima petunjuk dengan sengaja mereka 

berpaling, tidak mau mengambil pelajaran, dan terus berada dalam 

kesesatan atau kekafiran. Ini menunjukkan kesombongan dan 

penolakan terhadap hakikat yang jelas. Jadi, Sayyid Quthb 

menerangkan bahwa perilaku tersebut adalah kezaliman terbesar dan 

juga menekankan bahwa Allah akan membalas dan menghukum 

orang-orang yang melakukan kezaliman ini.30  

n. QS. Az-Zumar ayat 32 

Sayyid Quthb menafsirkan kata “maka, siapakah yang lebih 

zalim..” pada ayat ini diungakapkan bahwa ini termasuk pertanyaan 

untuk meneguhkan yang mana kezaliman terbesar adalah perbuatan 

syirik (menyekutukan Allah) dan kekufuran (mengingkari keesaan 

dan ajaran Allah), serta mendustakan ayat-ayat-Nya yang jelas.31 Ia 

melihatnya sebagai bentuk penyelewengan yang paling parah karena 

melibatkan penghinaan terhadap ketuhanan Allah dan penolakan 

terhadap petunjuk-Nya. Sayyid Quthb menjelaskan bahwa orang yang 

melakukan kezaliman ini berada pada puncak kezaliman karena 

mengada-adakan dusta atas nama Allah dengan menciptakan ajaran, 

 
30  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 9, hal. 204. 
31  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 10, hal. 80. 



 

90 
 

hukum, atau klaim yang tidak berasal dari Allah, lalu menyatakannya 

sebagai bagian dari agama Allah, dan mendustakan ayat-ayat Allah 

karena dengan sengaja menolak bukti-nukti kebenaran yang telah 

disampaikan kepada mereka melalui wahyu Allah, mereka 

mengingkarinya karena kesombongan, kepentingan pribadi, atau 

mengikuti hawa nafsu. 

o. QS. As-Shaff ayat 7 

Sayyid Quthb menafsirkan ayat 7 ini sebagai penyimpangan yang 

dilakukan Bani Israil dan penolakan mereka terhadap fakta yang telah 

mereka ketahui dan nantikan mereka terlihat angkuh karena dengan 

sengaja menolak kebenaran padahal mereka sudah memiliki 

pengetahuan tentang kedatangan Nabi Muhammad itu.32 Mereka 

menolak karena penyimpangan akidah dan dominasi hawa nafsu. 

Mereka lebih memilih mengikuti kepentingan duniawi dan kekuasaan 

daripada menerima kebenaran yang datang dari Allah. Kecemburuan 

dan keangkuhan juga memainkan peran besar dalam penolakan 

mereka, hal tersebut merupakan sebagai gambaran pengkhianatan 

terhadap janji Allah dan terhadap kenabian yang telah lama mereka 

nantikan. Oleh sebab itu Sayyid Quthb memberikan peringatan keras 

terhadap kisah darri Bani Israil ini untuk selalu menjaga kemurnian 

akidah, tidak mudah terpedaya oleh tipu daya dunia, dan senantiasa 

menerima kebenaran. 

B. Analisis Persamaan dan Perbedaan antara Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir 

Fi Zhilalil Qur’an 

a. Perbedaan Antara Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil 

Qur’an 

Perbedaan yang dapat dilihat antara penafsiran Al-Maraghi dan 

Sayyid Quthb dapat dilihat dari corak yang digunakan dalam penafsiran 

ayatnya, bahwa Al-Maraghi menggunakan corak penulisan yang lebih 

 
32  Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an …, Jilid 11, hal. 258-259. 



 

91 
 

condong kearah al-Adabi al-Ijtima’i (sastra, sosial, dan 

kemasyarakatan) dengan pendekatan yang sistematis dan bahasa yang 

mudah dipahami. Sedangkan Sayyid Quthb menggunakan corak Adabi 

al-Ijtima’i tetapi lebih kental dengan corak Adabi Haraki (sastra dan 

gerakan/ideologis).  

Selain itu dari segi metodologi Al-Maraghi dan Sayyid Quthb dalam 

menafsirkan ayat, bahwa Al-Maraghi menggunakan metode ijmali 

(global/ringkas) dan tahlili (analitis). Ia cenderung menjelaskan makna 

ayat secara global terlebih dahulu, lalu memberikan penjelasan yang 

lebih rinci terhadap kosakata sulit dan yang berkaitan antar ayat. Al-

Maraghi juga berupaya menghindari istilah-istilah ilmiah yang rumit 

agar mudah diakses oleh masyarakat umum. Sedangkan Sayyid Quthb 

menggunakan juga menggunakan pendekatan tahlili namun diimbangi 

dengan pendekatan tashwir (penggambaran) yang deskriptif dan 

interpretatif, menampilkan isi kandunga al-Qur'an dalam bentuk 

penggambaran aktual dan gamblang. Sayyid Quthb sangat menekankan 

al-Qur'an bil Qur'an (menafsirkan Al-Qur'an dengan Al-Qur'an) dan 

mengintegrasikan ayat-ayat dengan kondisi masyarakat.  

Untuk penafsiran ayat mengenai  kata “man adzlam” Al-Maraghi 

dari aspek kebahasaan menganalisis ayat menggunakan sisi kebahasaan 

dan balaghah (retorika) Al-Qur'an untuk menunjukkan betapa 

dahsyatnya kezaliman yang dimaksud, Al-Marghi juga mungkin akan 

mengaitkan penafsiran dengan konteks historis turunnya ayat (asbabun 

nuzul) jika ada, serta implikasi hukum dan sosial dari perbuatan 

kezaliman tersebut. Al-Maraghi cenderung mengedepankan 

pendekatan yang moderat dan komprehensif, menghubungkan ayat 

dengan realitas kehidupan sosial dan kemasyarakatan pada masanya, 

dan tidak terlalu fokus pada aspek ideologis atau politis secara eksplisit . 

Al-Maraghi juga memberikan penjelasan terkait contoh dan hikmah 

yang dapat dicerna dan diambil dari ayat sehingga dapat dijadikan 

pembelajaran moral dan sosail. 



 

92 
 

Sedangkan untuk penafsiran ayat mengenai  kata “man adzlam” 

Sayyid Quthb manafsirkan ayat dengan penekanan kuat pada dimensi 

ideologis pertarungan antara Haq (kebenaran) dan Batil (kebatilan). 

Kezaliman di sini tidak hanya dosa individu, tetapi juga kezaliman yang 

bersifat menolak hakimiyyah (kedaulatan) Allah. Selain itu sering 

mengaitkan “Man Adzlam” dengan fenomena “jahiliyah modern” atau 

sistem-sistem buatan manusia yang menolak syariat Allah. Ini adalah 

kezaliman yang dilakukan oleh mereka yang mengaku berkuasa di bumi 

dan memalingkan manusia dari jalan Allah. Sayyid Quthb 

penafsirannya cenderung bersifat provokatif dan memotivasi umat 

untuk bangkit melawan kezaliman tersebut, sejalan dengan 

pemikirannya tentang perlunya harakah (gerakan) Islam untuk 

menegakkan kembali syariat Allah. Sayyid Quthb juga mengupas 

mendalam terhadap struktur politik dan sosial, menyoroti bagaimana 

penolakan terhadap kebenaran ilahi dapat melahirkan sistem yang tidak 

adil dan menindas, dan menekankan konsep tauhid uluhiyah 

(mengesakan Allah dalam peribadatan dan ketaatan).  

Perbedaan keduanya ini sangat dipengaruhi oleh latar belakang, 

pengalaman hidup, dan tujuan masing-masing mufasir dalam menulis 

tafsirnya. Al-Maraghi sebagai ulama Al-Azhar yang ingin 

memudahkan pemahaman Al-Qur'an bagi masyarakat luas, sedangkan 

Sayyid Quthb sebagai pemikir revolusioner yang ingin membangkitkan 

kesadaran umat dan mendorong perubahan sosial-politik. 

b. Persamaan Tafsir Al-Maraghi dan Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 

Persaman dari Tafsir Al-Maraghi karya Al-Maraghi dan Fi Zhilalil 

Qur’an karya Sayyid Quthb dapat diketahui bahwa kedua kitab ini 

sama-sama memiliki corak sosial, budaya, dan kemasyarakatan dimana 

dalam penafsirannya menggunakan pendekatan tahlili. Ketika 

menafsirkan ayat yang bertema “Man aẓlam” keduanya sama-sama 

merujuk pada manusia yang membuata kebohongan atas nama Allah 

dan/atau mengingkari ayat-ayat-Nya. Ini adalah kezaliman paling besar 



 

93 
 

karena melibatkan penolakan terhadap kebenaran ilahi dan pemalsuan 

agama. Beberapa poin persamaan dalam penafsiran “man aẓlam” yaitu: 

1. Pokok Kezaliman: Keduanya menganggap syirik 

(menyekutukan Allah) dan kekufuran (mendustakan wahyu/ayat 

Allah) sebagai bentuk kezaliman tertinggi yang dijawab oleh 

frasa "Man Adzlam". 

2. Penolakan Kebenaran: Mereka sama-sama melihat bahwa inti 

kezaliman adalah penolakan terhadap petunjuk dan kebenaran 

yang datang dari Allah, meskipun kebenaran itu telah nyata. 

3. Dampak Negatif: Keduanya menyadari bahwa kezaliman ini 

tidak hanya merugikan pelakunya di akhirat, tetapi juga 

berdampak buruk pada kehidupan sosial dan spiritual manusia. 

 

  



 

94 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Uraian dari pembahasan diatas, maka penelitian ini dapat disimpulkan 

sebagai berikut: 

1. Penafsiran Ahmad Musthafa Al-Maraghi dan Sayyid Quthb, konteks 

makna “Man Aẓlam” diartikan sebagai siapa yang lebih zalim atau 

lebih aniaya. Kezaliman disini sama-sama dipahami sebagai 

kezaliman yang paling besar dalam membuat-buat kebohongan atas 

Allah dan mengingkari kebenaran ayat-ayat Allah. Sebagaimana Al-

Maraghi menerangkan dalam QS. Hud ayat 18 mengenai konteks 

“man aẓlamu” disini Al-Maraghi memaknai manusia yang paling 

aniaya adalah orang yang menciptakan kebohongan kepada Allah dan 

ayat-ayat serta hukum-hukum Allah dan mengingkari ajaran yang 

dibawa Rasul, mereka juga mengklaim bahwa Allah itu memiliki anak 

dari para malaikat dan malaikat itu disebut anak perempuan Allah 

dengan maksud agar orang-orang berpaling dari jalan Allah. Selain itu 

orang Nasrani juga menyebut bahwa Al-Masih itu anak Allah. 

Sedangkan penafasiran menurut Sayyid Quthb terhadap kata “man 

aẓlam” di ayat ini adalah orang musyrik yang membuat dusta kepada 

tuhannya dan menyulitkan manusia dari jalan Allah. Sebagaimana 

contoh lain dalam QS. As-Saff ayat 7, Al-Maraghi menafsirkan kata 

“man aẓlamu” sebagai arti lebih zalim dan lebih bermusuhan, 

maksudnya lebih zalim karena mengada-adakan kedustaan kepada 

Allah dan ayat-ayat Allah, mereka tidak menerima ajakan untuk 

menyeru kepada Allah malahan mengatakan bahwa semua itu adalah 

sihir. Namun, dalam surah ini, Sayyid Quthb menafsirkan makna 

“man aẓlamu” sebagai orang yang lebih zalim karena Bani Israil 

memerangi ajaran Agama baru (Islam) dengan membabi buta dan 

menuduh dengan tuduhan yang keji, serta mereka menyebarkan isu-

isu yang batil.  



 

95 
 

2. Persamaan penafsiran Al-Maraghi dan Sayyid Quthb dalam 

menafsirkan ayat Al-Qur’an terhadap kata “man aẓlam” disini sama-

sama menggunakan corak pendekatan al-Adabi al-Ijtima’i dan 

dijelaskan dengan menggunakan metode tahlili. Sedangkan 

perbedaanya untuk Al-Marghi sendiri dalam menafsirkan ayat 

cenderung dengan pendekatan yang lebih sistematis, moderat, dan 

berorientasi pada pemahaman umum serta hikmah sosial. Sementara 

untuk Sayyid Quthb menyajikannya dengan nuansa ideologis, haraki, 

dan kritik tajam terhadap sistem jahiliyah, dan menyeru pada 

perubahan dan penegakan keadilan dan kedaulatan Allah di bumi. 

B. Saran 

Dengan selesainya penelitian ini mengenai penafsiran Al-Maraghi dan 

Sayyid Quthb terhadap ayat al-Qur’an tentang lafal istifham “man aẓlam” 

ini, penulis berharap hasilnya dapat menciptakan pengetahuan baru serta 

memperkaya keilmuan dalam bidang ilmu al-Qur’an dan Tafsir, yang mana 

ajaran al-Qur’an bersifat relevan dan selaras dengan perkembangan zaman 

dan konteks yang berbeda-beda. Oleh karena itu, pembahasan terhadap al-

Qur’an tidak akan pernah ada habisnya, dikarenakan selalu ada makna baru 

yang dapat diungkap dari ayat-ayatnya.  

Penulis juga menyadari jika skripsi ini masih terlalu banyak 

kekurangan dan kekhilafan. Diharapkan untuk penelitian selanjutnya dapat 

dilakukan dengan memperdalam kajian ini. Banyak kekurangan dalam 

penelitian ini yang belum dapat disempurnakan, baik dari segi Balaghah, 

metodologi, teori, deskripsi, analisis maupun keterbatasan pengetahuan 

penulis. Kekurangan tersebut diharapkan dapat menjadi peluang bagi 

peneliti berikutnya untuk mengembangkan kajian ini dengan lebih baik.  

 

  



 

96 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama : Alfina Puji Ratnasari 

NIM : 2004026121 

Tempat, Tanggal Lahir : Pati, 18 November 2001  

Alamat : Ds. Wirun, Dk. Mojorembun Rt. 05/Rw. 02, Kecamatan 

Winong, Kab. Pati.  

Agama : Islam 

Jenis Kelamin : Perempuan  

Email : alfinapujiratna@gmail.com 

No. HP : 085797925950 

Riwayat Pendidikan : RA Tarbiyatul Banin Wirun 

MI Tarbiyatul Banin Wirun 

MTs Negeri 01 Pati 

MA PPKP Darul Ma’la 

UIN Walisongo Semarang 

Demikian biodata riwayat lengkap penulis yang dibuat dengan penuh 

kesadaran dan tanggung jawab untuk digunakan dengan sebagaimana mestinya.  

 

  

mailto:alfinapujiratna@gmail.com


 

97 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ashfahani, Ar-Raghib, Al-Mufradat Fi Gharibil  Qur’an: Kamus Al-Qur’an, 

terj. Ahmad Zaini Dahlan, Jawa Barat: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017. 

Al-Ashfahani, Ar-Raghib, Al-Mufradat Fi Gharibil Qur’an: Kamus Al-Qur’an, 

terj. Ahmad Zaini Dahlan, Depok: Pustaka Khazanah Fawa’id, 2017. 

Al-Baqi, Muhammad Fu’ad Abd, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-Fadz Al-Qur’an, 

Beirut: Dar al-Fikr, 1992. 

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa, Tafsir Al-Maraghi, terj. Anwar Rasyidi, K. Anshori 

Umar Sitanggal, dan Bahrun Abubakar, Semarang: PT. Karya Toha Putra 

Semarang, 1987. 

Al-Zarkasyi, Imam Badruddin Muhammad bin Abdillah, Al-Burhan Fi Ulum al-

Qur’an, Beirut: Dar Al-Fikr, 1983. 

Al-Zarkasyi, Imam Badruddin Muhammad bin Abdillah, Al-Burhan Fi Ulum al-

Qur’an, Beirut: Dar Al-Fikr, 1983 

Aravik, Havis, Pemikiran Ekonomi Sayyid Qutb, Palembang: Islamic Banking, 

2018. 

Arni, Jani, Metode Penelitian Tafsir, Pekanbaru: Pusaka Riau, 2013. 

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir Al-Munir Jilid 1, Jakarta: Gema Insani, 2013. 

Dhaif, Syauqi, Al-Mu’jam Al-Wasith, Kairo: Maktabah Shurouq al-Dauliyyah, 

2004. 

Ekanto, Trio, Konsep Zulm Dalam Al-Qur’an, Ponorogo: IAIN Ponorogo, 2016. 

Fauziah, Mira, Istifham Sebagai Metode Dakwah Al-Quran, Banda Aceh: Kalam, 

2020.  

Fithrotin, Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al Maraghi 

Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi (Kajian Atas Qs. Al Hujurat Ayat: 9), 

Lamongan: Al-Furqon, 2018. 

Fitriatunnisa, Aida, dan Danendra Ahmad Rafdi, Metode Tafsir Muqaran Dilihat 

Kembali, Bandung: Jurnal Iman dan Spiritualitas, 2023. 

Hadi, Abd, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer, 

Salatiga: Griya Media, 2021. 

Hadi, M Maskun, dkk, Makna Hijrah Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an Karya 



 

98 
 

Sayyid Quthb, Palembang: Jurnal Semiotika-Q, 2021. 

Hariyanto, Muhammad, Anggota Gengster Pembunuhan Mahasiswa Udinus 

Semarang, Jawapos.Com, 2024.  

Hidayat, Zaky Taofik, KONSEP TAUBAT DALAM AL-QURAN MENURUT 

SAYYID QUTHB, Riau: UIN Sultan Syarif Kasim, 2010. 

Id, Amnesty, Kekerasan Polisi Dan Pelanggaran HAM Lainnya Warnai Aksi 

Damai Hari Buruh Internasional 2025, https://www.amnesty.id/kabar-

terbaru/siaran-pers/kekerasan-polisi-dan-pelanggaran-ham-lainnya-warnai-

aksi-damai-hari-buruh-internasional-2025/05/2025/#:~:text=Perayaan Hari 

Buruh Internasional tahun 2025 yang,peserta aksi unjuk rasa dan jurnalis 

peliput.&. 

Indonesia, Kementerian Agama Republik, Buku Siswa Akidah Akhlak, Jakarta: 

Kementerian Agama, 2014. 

Indriani, Dina, Potret Kezaliman Fir’aun Dalam Al-Qur’an, Riau: UIN Syarif 

Sultan Kasim, 2020. 

Irfan, Konsep Al-Zulm Dalam Al-Qur’an, Makassar: UIN Alauddin Makassar, 

2011. 

Julianto, Sofa, Kaidah Istifham Dan Implementasinya Dalam Al-Qur’an, Riau: UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, 2017. 

Juyani, Nor Adilah Binti Mat, Bentuk-Bentuk Kezaliman Dan Pemulihannya 

Melalui Pendekatan Tasawuf, Banda Aceh: UIN Ar-Raniry, 2020.  

Karlina, Reni, dan Alwizar, METODE TAFSIR AL-MUQARAN DAN AL-

MAUDHU’I, Riau: Nashr al-Islam, 2024. 

KBBI, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-A’raf [7]: 12, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/7?from=1&to=206. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-A’raf [7]: 179, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/7?from=1&to=206. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-A’raf [7]: 28, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/7?from=1&to=206. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-A’raf [7]:96, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-



 

99 
 

ayat/surah/7?from=1&to=206. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-Baqarah [2]: 188, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=1&to=286. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-Baqarah [2]: 35, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=1&to=286. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Ali-Imran [3]: 117, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/3?from=1&to=200. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-Maidah [5]: 27-30, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/5?from=1&to=120. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-Qalam: 51, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/68?from=1&to=52. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Al-Qashash [28]:4, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/28?from=1&to=88. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. An-Nisa’ [4]: 29-30, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/4?from=1&to=176. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Asy-Syams [91]: 7-10, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/91?from=1&to=15. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Asy-Syura [42]: 42, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/42?from=1&to=53. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Hud [11]:18, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/11?from=1&to=123. 

Kemenag, Qur’an, Q.S. Yusuf [12]:53, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/12?from=1&to=111. 

Kemenag, Qur’an, Q.S.Al-An’am [6]:65, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/6?from=1&to=165. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-’Ankabut [29]:6, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/29?from=1&to=69 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-A’raf [7]: 37, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/7?from=1&to=206. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-An’am : 151, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/6?from=1&to=165. 



 

100 
 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-An’am [6]:, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/6?from=1&to=16. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Baqarah [2] : 17, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/2?from=1&to=286https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/2?from=1&to=286. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Baqarah [2]: 114& 140, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=1&to=28. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Baqarah [2]: 114, 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=1&to=286. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Baqarah [2]: 54, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/2?from=1&to=286. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Isra’ : 31, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/17?from=1&to=111. 

Kemenag, Qur’an, QS. Al-Kahfi [18]: 15, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/18?from=1&to=110. 

Kemenag, Qur’an, QS. An-Nahl : 90, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/16?from=1&to=128. 

Kemenag, Qur’an, QS. An-Naml: 22-23, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/27?from=1&to=93 

Kemenag, Qur’an, QS. As-Saff [61]: 7, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/61?from=1&to=14. 

Kemenag, Qur’an, QS. As-Sajdah [32]: 22, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/32?from=1&to=30.  

Kemenag, Qur’an, QS. Az-Zumar [39]: 32, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/39?from=1&to=75. 

Kemenag, Qur’an, QS. Hud [11]: 18, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/11?from=1&to=123. 

Kemenag, Qur’an, QS. Saba’ [34]: 15, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/34?from=1&to=54. 

Kemenag, Qur’an, QS. Yunus [10]: 17, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-



 

101 
 

ayat/surah/10?from=1&to=109. 

Khoirul, Umam, Konsep Zikir Menurut Al-Marâghî (Penafsiran Terhadap QS. 2: 

152, 13:28, 39:23, 89:27-30, 10:57, 26:80, 41:44, 17:82), Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2011. 

Loeis, Wisnawati, Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tafsir Ahmad Musthafa Al-

Maraghi: Studi Analisis Terhadap Al-Qur’an Surat Al-Fiil, Turats, 2011. 

Luthfi, Fuad, Konsep Politik Islam Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an, 

Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2011. 

Ma’sum, Ali, Istifham Dalam Al-Qur’an (Kajian Pragmatik Terhadap Penggunaan 

Kata Tanya Hamzah), Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2007. 

Maizuddin, Perspektif Al-Qur’an Tentang Manusia Dan Kezaliman, Banda Aceh: 

Fakultas Ushuluddin UIN Ar-Raniry, 2014. 

Mu’minin, Imam Saiful, Kamus Ilmu Nahwu & Sharaf, Jakarta: Amzah, 2009 

Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Al-Munawwir: Arab Indonesia Terlengkap, 

Surabaya: Pustaka Progressif, 2002. 

Mustaqim, Abdul, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, Yogyakarta: Idea 

Press Yogyakarta, 2014. 

Mustaqim, Abdul, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, Yogyakarta: Idea 

Press Yogyakarta, 2014. 

Musthofa, Zainul, Nilai-Nilai Kemasyarakatan Dalam Surat Al-Hujurat (Studi 

Penafsiran Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an), Semarang: IAIN 

Walisongo Semarang, 2014. 

Mustofa, Muhamad Iqbal, dkk, Manhaj Tafsir Al-Maraghi Karya Syekh Ahmad 

Mustafa Al-Maraghi : Analisis Metode Umum Dan Metode Khusus Tafsir 

Pada QS . At-Tahrim, Bandung: Ta’wiluna, 2024. 

Nabilah, Nurin, Makna Yang Tersirat Di Balik Pertanyaan Dalam Al-Qur’an, 

Kudur: IAIN Madura, 2018. 

Nasution, Fitri Hayati, Memahami Istidraj Di Era Kontemporer (Studi Tafsir Fi 

Zhilalil Qur’an Karya Sayyid Quthb), Medan: Cendekiawan, 2022. 

Ni’mah, Fuad, Buku Kaedah Bahasa Arab Praktis, terj. Sakholid Nasution dan Reni 

Maulina Siregar, Malaysia: Pustaka Darussalam, 2011. 



 

102 
 

Ningtias, Rahayu Widya, Makna Al ‘Afw u Dalam Al Qur’an Perspektif Tafsir Al 

Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al Maraghi, Semarang: UIN Walisongp 

Semarang, 2022.  

Polri, Pusiknas Bareskrim, Kejahatan Yang Memunculkan Keresahan Akan 

Ditindak Tegas, 24 Januari, 2025 

Qur’an Kemenag, Q.S. An-Nisa’ [4]:76, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/4?from=1&to=176. 

Qur’an Kemenag, QS. Fathir [35]; 34, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/35?from=1&to=45. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 1, terj. As’ad Yasin, dkk, Jakarta: Gema 

Insani Press, 2000. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 11, terj. As’ad Yasin, dkk , Jakarta: Gema 

Insani Press, 2004. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 4, terj. As’ad Yasin, dkk , Jakarta: Gema 

Insani Press, 2002. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 7, terj. As’ad Yasin, dkk , Jakarta: Gema 

Insani Press, 2003. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an 9, terj. As’ad Yasin, dkk , Jakarta: Gema 

Insani Press, 2004. 

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an X, terj. As’ad Yasin, dkk , Jakarta: Gema 

Insani Press, 2004.  

Rahardjo, M. Dawam, Ensiklopedi Al-Qur’ân. Jakarta Selatan: Paramadina, 2002 

Ramadani, Laili Maya, dan Muhammad Ishaac, Telaah Perangkat Dan Makna 

Istifham Dalam Al-Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam 

Kontemporer, Banjarmasin: Al-Muhith, 2023. 

Rohmah, Fatthur, Makna Dzulm Dalam Al-Qur’an (Kajian Al Wujuh Atas Tafsir Al 

Misbah Karya M,Quraisy Shihab, Kebumen: IAI Nahdlatul Ulama, 2021. 

Shihab Quraish, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M Quraish, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 



 

103 
 

Shihab, M. Quraish, Ensiklopedi Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2007. 

Shihab, M. Quraish, TAFSIR AL-MISHBAH Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-

Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2007.  

Sholeha, Siti, Tafsir Q.S. An-Nisa’ Ayat (3): (Studi Perbandingan Sayyid Quthb 

Dan Quraish Shihab), Kebumen: IAI Nahdlatul Ulama, 2019. 

Soetapa, M. Nur Kholis Setiawan dan Djaka, Meniti Kalam Kerukunan (Beberapa 

Istilah Kunci Dalam Islam & Kristen), Jakarta: PT. BPK Gunung Mulia, 2010. 

Subki, Muhammad, dkk, Penafsiran Sayyid Quthb Tentang Wacana Pluralisme 

Agama Dalam Al-Qur’an Surat Al-An’am Ayat 108 Pada Tafsir Fi Zhilal Al-

Qur’an, Lombok Barat: Jurnal Sophist, 2021. 

Sudarmoko, Imam, Keburukan Dalam Perspektif Al-Qur’an Telaah Ragam, 

Dampak, dan Solusi Terhadap Keburukan,  Ponorogo: Dialogia, 2014. 

Supriadi, Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tangerang: 

Jurnal Asy-Syukriyyah, 2022. 

Tanjung, Tika Romaitona, Interpretasi Ayat-Ayat Bala’ Menurut Ahmad Musthafa 

Al Maraghi, Sumatera Utara: IAIN Padangsidimpuan, 2021. 

Ulya, Risqo, dan Hafizzullah, Konsep Jihad Dalam Tafsir Al-Maraghi (Studi Tafsir 

Tematik Tentang Jihad Dalam QS. At-Taubah), Ishlah: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin, Adab Dan Dakwah, 2020. 

Umj.ac.id, Modus Korupsi Pertamina: OPlos Pertalite Jadi Pertamax, 26 Februari, 

2025, https://umj.ac.id/just_info/modus-korupsi-pertamina-oplos-pertalite-

jadi-pertamax/. 

Winata, Alfred Hadi, Konsep Perdamaian Dalam Islam Sayyid Quthb, Jakarta: UIN 

Syarif Hidayatullah, 2021. 

Yusuf, Muri, Metode Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif, Dan Penelitian Gabungan, 

Jakarta: KENCANA, 2017. 


