
 
 

 
 

ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG 

AYAT-AYAT LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI 

GREENDEEN 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata 1 

dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

FIRDAUS NURBAITY 

NIM. 2104026023 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 



 

i 
 

 

ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG 

AYAT-AYAT LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI 

GREENDEEN 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata 1 

dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

FIRDAUS NURBAITY 

NIM. 2104026023 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

  



 

ii 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

Yang bertanda tangan dibawah ini: 

Nama : Firdaus Nurbaity 

NIM   : 2104026023 

Jurusan : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

 

Judul Skripsi  : ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG AYAT-

AYAT LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI GREENDEEN 

Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, karya penelitian ini 

sepenuhnya merupakan hasil karya asli penulis, disusun secara mandiri tanpa 

menggunakan pemikiran orang lain, kecuali yang penulis sertakan sumber 

didalamnya. 

Semarang, 14 Maret 2025 

Pembuat Pernyataan 

 

 

NIM. 2104026023 

   



 

iii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG AYAT-AYAT 

LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI GREENDEEN 

 

 

       WALISONGO 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata I 

dałam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 

Oleh: 

FIRDAUS NURBAITY 

NIM. 2104026023 

Semarang, 10 Maret 2025 

Pembimbing, 

 

Dr. Mokh.Sya'roni, M.Ag 
NIP. 197205151996031002 

  



 

iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

Hal  : Persetujuan Naskah Skripsi 

Kepada Yth. 

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora  

UIN Walisongo Semarang  

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb 

Setelah membaca, mengadakan koreksi dan perbaikan sebagaimana mestinya, maka kami 

menyatakan bahwa skripsi saudaraa:  

Nama   : Firdaus Nurbaity 

NIM  : 2104026023 

Jurusan : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Judul Skripsi   : ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG AYAT-

AYAT LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI GREENDEEN 

Dengan ini telah kami setujui dan mohon segera diajukan. Demikian atas perhatiannya 

diucapkan terimakasih.  

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Semarang, 10 Maret 2025 

            Disetujui oleh: 

 

 
 

 

 

Dr. Mokh.Sya’roni, M.Ag 

NIP. 197205151996031002 

 

  



 

v 
 

PENGESAHAN  

Naskah skripsi berikut ini:  

Judul : ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG AYAT-AYAT LINGKUNGAN 

PERSPEKTIFTEORI GREENDEEN 

pcnulis : Firdaus Nurbaity 

NIM : 2104026023 

Jurusan : Ilmu Al.Qur'an dan Tafsir 

Dewan pcnguji sknȘsi Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam Negei Walisongo 

Semarang menyetujui pada 06 Mei 2025 dan diterima sebagai salah satu syarat łmtuk memperoleh 

gelar sarjana agama dalam fakultas ushuluddin dan humaniora. 

 

  

Semarang,  06  Mei  2025 

NIR  197205151996031002 



 

vi 
 

MOTTO 

نَ الْ   مُحْسِنِيَْ وَلََ تُ فْسِدُوْا فِِ الََْرْضِ بَ عْدَ اِصْلََحِهَا وَادْعُوْهُ خَوْفاً وَّطَمَعًاۗ اِنَّ رَحَْْتَ اللّهِٰ قَريِْبٌ مِٰ

Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah kepada-

Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat dengan 

orang-orang yang berbuat baik. (Q.S Al-A’raf (7):56) 

  



 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama No. 158/1987 dan 0543b/U/1987 yang 

dikeluarkan oleh Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Indonesia pada 

tanggal 22 Januari 1988, transliterasi berfungsi sebagai proses pemindahan huruf dari satu abjad 

ke abjad lain. Dalam hal ini, fokusnya adalah pada pengalihan huruf Arab ke huruf Latin dan 

semua yang terkait. 

A. Konsonan  

Dalam aksara Arab, bunyi konsonan diwakili oleh huruf-huruf tertentu. Pada 

transliterasi ini, beberapa bunyi diwakili hanya dengan huruf, sebagian dengan tanda, 

dan lainnya dengan kombinasi huruf dan tanda. Berikut ini adalah daftar huruf Arab 

beserta padanannya dalam huruf Latin. 

Huruf Arab 

 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Ṡa’ Ṡ Es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa Ḥ Ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ Es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad Ḍ De (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa Ṭ Te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa Ẓ Zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ̒ Koma terbalik (diatas)̒ ع

 Ghain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق



 

viii 
 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ˊ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Vokal  

Vokal dalam bahasa Arab mirip dengan vokal dalam bahasa Indonesia, terdiri 

dari monoftong (vokal tunggal) dan (vokal gabungan) diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam bahasa Arab diwakili oleh simbol yang dikenal sebagai 

ḥarakat atau tanda, dengan transliterasi seperti: 

Ḥuruf Arab 

 

Nama Ḥuruf Latin Nama 

 Fatḥah A A ـ َ

 Kasrah I I ـ َ

 Ḍammah U U ـ َ

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap dalam bahasa Arab ditunjukkan dengan perpaduan antara harakat 

dan huruf, dengan transliterasi sebagai berikut:  

Ḥuruf Arab 

 

Nama Ḥuruf Latin Keterangan dan 

Contoh 

 َ  Fatḥah dan Ya يَ  + ـ

Sukun 

Ai A dan I 

Contoh: م ي ه  َْ ا ي د   

(Aidīhim) 

َ+َ ـ َو   Fatḥah dan Wau 

Sukun 

Au A dan U 

Contoh: ا ه  ج  و   ز 

(Zaujihā) 

 

 

3. Vokal Panjang (Maddah) 



 

ix 
 

Vokal panjang dalam bahasa Arab ditunjukkan dengan campuran antara harakat 

dan huruf, dengan transliterasi sebagai berikut: 

 

Ḥuruf Arab 

 

Nama Ḥuruf Latin Keterangan dan 

Contoh 

 Fatḥah dan Alif Ā A dan garis di اَ + ـ َ

atas, contoh: ل ن ا  ا ه 

(Ahlinā) 

 Fatḥah dan Alif ى + ـ َ

Maqṣūr 

Ā A dan garis di 

atas, contoh: ف ال ت ق ى 

(Faltaqā) 

+ ـ َ  Kasrah dan Ya يْ 

Mati 

Ī I dan garis di atas, 

contoh:  َف ق ي ن ش   م 

(Musyfiqīn) 

+ ـ َ وَ ََ  Ḍammah dan 

Wawu Mati 

Ū U dan garis di 

atas, contoh: ن ق ن و   ي و 

(Yūqinūn) 

 

4. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah 

“h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

ن ت هٰى - ة َال م  د ر   Sidrah al-muntahā/sidratil muntahā  س 

ة َ - ر  ن وَّ ال م  ي ن ةَ  د   Al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  ال م 

ةَ  -  Ṭalhah  ط ل ح 

 

5. Syaddah (Tasydid) 



 

x 
 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf 

yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

لَ  -  nazzala  ن زَّ

 al-birr  الب رَ  -

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ال

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung 

mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan 

bunyinya.Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata 

sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan 

tanpa sempang. 

Contoh: 

لَ  - ج   ar-rajulu  الرَّ

 al-qalamu ال ق ل مَ  -

سَ  -  asy-syamsu الشَّم 

لا لَ  -  al-jalālu ال ج 

7. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

ذ َ -  ta’khużu ت أ خ 

 syai’un ش يئَ  -

َْ عالنَّوَ  -  an-nau’u 

 inna إ نََّ -

8. Penulisan Kata 



 

xi 
 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka 

penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 

o َ ي ر  َخ  َالله َف ه و  َإ نَّ ق ي نَ و  از  الرَّ   Wa innallāhalahuwa khair ar-rāziqīn/Wa innallāha 

lahuwa khairurrāziqīn 

س اه ا - ر  َم  اه اَو  ر  ج  َالله َم  م   Bismillāhi majrehā wa mursāhā  ب س 

9. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan bahasa Arab huruf kapital tidak dikenal, akan 

tetapi dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf 

kapital seperti apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan 

untuk menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri 

itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf 

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

ي ن - ب  َال ع ال م  لله َر  دَ  م    Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn/Alhamdu ال ح 

lillāhi rabbil `ālamīn 

ي مَ  - ح  َالرَّ من  ح   Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm  الرَّ

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata 

lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. Contoh: 

ي م َ - ح  َر  ر  غ ف و   Allaāhu gafūrun rahīm  اللهَ 

ي عًا - م  َج  ر  و      Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru  لِل   َالأ م 

 jamī`an 

 

10. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. Karena 

itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman tajwid. 

  



 

xii 
 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Alhamdulilah, Segala puji dan syukur kepada Allah SWT atas rahmat dan 

pertolongan-Nya yang telah memungkinkan perencanaan, pelaksanaan, dan 

penyelesaian skripsi ini yang berjudul Analisis Penafsiran Yusuf Qardhawi Tentang 

Ayat-Ayat Lingkungan Perspektif Teori Greendeen dapat diselesaikan dengan baik. 

Yang disusun guna memenuhi salah satu syarat  memperoleh gelar Sarjana Strata Satu 

(S1) dalam Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

UIN Walisongo Semarang, Shalawat dan salam senantiasa kita sanjungkan kepada 

beliau Nabi Muhammad, keluarga, sahabat, dan keturunan beliau. 

Dalam penulisan skripsi ini penulis  menyadari bahwa banyak sekali orang-

orang hebat yang senantiasa berjasa dengan dukungannya baik secara moril maupun 

materil. Skripsi ini tidak akan tercapai tanpa bantuan, bimbingan, do’a, dan dukungan 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, tidak ada persembahan terbaik dari penulis selain 

mengucapkan terimakasih dan do’a semoga Allah senantiasa membalas dengan 

sebaik-baik balasan. Secara Khusus, penulis mengucapkan terimakasih kepada :  

1. Yang terhormat Rektor UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag., 

selaku penanggung jawab akan pelaksanaan kegiatan belajar mengajar di UIN 

Walisongo Semarang. 

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag. Selaku Dekan di Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang dan selaku Dosen 

Pembimbing Skripsi yang selalu memberikan arahan, nasehat, serta masukan 

selama menjadi mahasiswa dan dalam penyusunan skripsi ini. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag selaku Ketua Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir di 

Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak M. Sihabudin, M.Ag selaku Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

5. Bapak Ahmad Aziz Abidin M.Ag, selaku Wali Dosen penulis yang selalu 

memberikan arahan, nasehat, masukan serta dukungan selama berjalannya 

waktu menempuh pendidikan sebagai Mahasiswa di UIN Walisongo Semarang. 

6. Terimakasih juga kepada segenap Bapak/Ibu Dosen, maupun Civitas Akademik 

UIN Walisongo Semarang, yang telah memberikan pengantar ilmu sehingga 

dapat menjadi bekal dalam pembuatan skripsi ini. 

7. Ayahanda Abdul Rozak dan Ibunda Nur Azizah selaku orang tua penulis yang 

senantiasa memberikan kasih sayang serta dukungan penuh atas perjuangan 



 

xiii 
 

penulis, sehingga penulis bisa sampai pada jenjang pendidikan S1 dan semoga 

Allah senantiasa melindungi dan memberikan balasan dengan sebaik-baik 

balasan.  

8. Pengasuh Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an al-Hikmah Tugurejo, Tugu, 

Semarang, KH. Ahmad Amnan Muqoddam dan Ibu Nyai Rofiqotul Makkiyah 

beserta keluarga ndalem yang telah sabar dan selalu memberikan nasehatnya, 

mendidik, membimbing serta memberi motivasi kepada penulis selama 

menempuh Pendidikan dipesantren tersebut. Semoga penulis mendapatkan ilmu 

yang barokah dan diakui sebagai santrinya oleh beliau. 

9. Kepada Ichda Lutfi Anisa yang selalu memberikan semangat dan do'a dalam 

proses penyelesaian skripsi ini. 

10. Kepada Tia Nurholis, Terimakasih telah memberikan semangat kepada penulis 

dalam mengerjakan skripsi ini. 

11. Pemilik NIM 2103026015, Terimakasih telah memberikan semangat kepada 

penulis dalam mengerjakan skripsi ini. 

12. Teman-teman seperjuanganku di PPPTQ AL-Hikmah, kelas IAT A 21 dan KKN 

MB 18 POSKO 99 yang selalu memberikan semangat dan mendo’akan saya. 

13. Kepada semua pihak yang telah membantu, Semoga Allah membalasnya dengan 

sebaik-baik balasan. 

 

Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang mendalam kepada semua pihak atas 

doa dan dukungannya. Atas segala kebaikan yang telah diberikan, penulis tidak dapat 

membalas satu per satu, dan hanya bisa berdoa semoga amal baik mereka diterima oleh 

Allah SWT dan diganjar dengan pahala yang lebih besar. Aamīn. Penulis menyadari 

bahwa skripsi ini masih memiliki kekurangan. Namun, penulis berharap dengan tulus 

agar karya ini dapat memberikan manfaat, terutama bagi penulis sendiri dan secara 

umum bagi para pembaca. 

Semarang, 10 Maret 2025  

 

Firdaus Nurbaity 

NIM 2104026023 

  



 

xiv 
 

DAFTAR ISI  

 
HALAMAN JUDUL .................................................................................................................. i 

DEKLARASI KEASLIAN....................................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................................................................................iii 

NOTA PEMBIMBING ............................................................................................................ iv 

PENGESAHAN ........................................................................................................................ v 

MOTTO .................................................................................................................................... vi 

TRANSLITERASI ARAB LATIN ........................................................................................ vii 

UCAPAN TERIMAKASIH ................................................................................................... xii 

DAFTAR ISI .......................................................................................................................... xiv 

ABSTRAK .............................................................................................................................. xvi 

BAB I ......................................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN ..................................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ................................................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah........................................................................................................... 8 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................................ 8 

D. Manfaat Penulisan .......................................................................................................... 8 

E. Tinjauan Pustaka ............................................................................................................. 9 

F. Metode Penelitian ......................................................................................................... 11 

G. Sistematika Penulisan ................................................................................................... 13 

BAB II ...................................................................................................................................... 15 

TEORI GREENDEEN ........................................................................................................... 15 

A. Pengertian Greendeen ................................................................................................... 15 

B. Prinsip-Prinsip Greendeen ............................................................................................ 18 

BAB III .................................................................................................................................... 31 

PEMIKIRAN YUSUF AL-QARDHAWI TENTANG ISLAM AGAMA RAMAH 

LINGKUNGAN ...................................................................................................................... 31 

A. Biografi Yusuf Qardhawi .............................................................................................. 31 

B. Karya-Karya Yusuf Qardhawi ...................................................................................... 38 

C. Pemikiran Yusuf Qardhawi tentang lingkungan ............................................................... 41 

BAB IV..................................................................................................................................... 54 

ANALISIS AYAT-AYAT AGAMA RAMAH LINGKUNGAN PENAFSIRAN YUSUF 

QARDHAWI ........................................................................................................................... 54 

A. Analisis penafsiran Yusuf Qardhawi tentang ayat agama ramah lingkungan  .............. 54 

B. Implementasi pemikiran Yusuf Qardhawi Untuk Mewujudkan Kehidupan Yang Ramah 

Lingkungan ........................................................................................................................... 64 



 

xv 
 

BAB V ...................................................................................................................................... 70 

PENUTUP ............................................................................................................................... 70 

A. Kesimpulan ................................................................................................................... 70 

B. Saran ............................................................................................................................. 70 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................................................................. 71 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................................. 73 

 



 

xvi 
 

ABSTRAK 

Skripsi berjudul “ANALISIS PENAFSIRAN YUSUF QARDHAWI TENTANG AYAT-AYAT 

LINGKUNGAN PERSPEKTIF TEORI GREENDEEN” ditulis oleh Firdaus Nurbaity 

Kata Kunci : Pemikiran Yusuf Qardhawi, Greendeen, ayat-ayat lingkungan 

 Skripsi ini merupakan penelitian yang membahasa tentang kerusakan lingkungan alam 

semakin merajalela disebabkan oleh aktivitas eksploitasi yang dilakukan oleh manusia untuk 

memenuhi nafsu dan keserakahan mereka. Yususf al-Qaradawi salah satu tokoh islam 

kontemporer beranggapan bahwa krisis ekologis yang kita hadapi saat ini berakar dari krisis 

moralitas manusia. Dari situ Al-Qardhawi merasa terdorong untuk mengajukan konsep eko-

teologi sebagai upaya penyelamatan dunia dari krisis ekologi.  

 Penelitian ini bertujuan untuk mengingatkan bahwa bumi ini sudah banyak terjadinya 

kerusakan. Maka dari itu tujuan penulis meneliti ini untuk memberikan pemahaman terhadap 

prinsip-prinsip etika dan moral dalam Islam yang dapat dijadikan landasan dalam upaya 

pelestarian dan perlindungan lingkungan. 

 Penelitian ini merupakan penelitian pustaka dan meghasilkan data yang bersifat 

deskriptif kualitatif. Data yang diperoleh pada penelitian ini dikumpulkan dengan 

menggunakan metode dokumentasi, yakni mencari dan mengamati data sehingga data yang 

diperoleh berasal dari dokumentasi dan catatan selama melakukan kajian pustaka. Data yang 

terkumpul diteliti dan dianalisis dengan menggunakan metode maudhu’i.  

 Hasil dari penelitian ini adalah bahwa pemikiran Yusuf Qardhawi dengan teori 

greendeen memiliki keterkaitan. Keduanya sama-sama menjelaskan bahwa manusia harus 

memiliki sikap yang adil terhadap lingkungan dan selalu menjaga keseimbangan lingkungan. 
Implementasi pemikiran Yusuf Qardhawi untuk mewudkan kehidupan yang ramah lingkungan 

Dengan menerapkan konsep greendeen masyarakat modern dapat menanggapi krisis 

lingkungan global secara efektif dan holistik, menjaga harmoni antara kebutuhan manusia dan 

keberlanjutan ekosistem. Penerapan konsep Greendeen dalam masyarakat modern juga 

mencakup kesadaran untuk hidup secara lebih ramah lingkungan, seperti mengurangi sampah 

plastik, mendukung energi terbarukan, dan meminimalisasi dampak negatif terhadap planet. 

Hal ini bisa menjadi solusi yang efektif dan holistik untuk mengatasi masalah lingkungan yang 

kita hadapi 

  



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Manusia dan alam semesta tidak dapat dipisahkan karena keduanya saling terhubung 

dan berinteraksi. Manusia dalam usaha memenuhi kebutuhan hidupnya memanfaatkan berbagai 

sumber daya alam yang ada di sekitarnya. Seiring dengan pertambahan jumlah populasi 

semakin banyak pula sumber daya alam yang dieksplorasi, diolah, dan diubah menjadi berbagai 

produk siap pakai. Sayangnya dalam proses pengambilan, pengolahan, dan pemanfaatan 

sumber daya tersebut seringkali dilakukan secara berlebihan dan tanpa kendali mengabaikan 

pentingnya pelestarian lingkungan. Akibatnya kerusakan lingkungan terjadi di darat, udara, dan 

laut yang pada akhirnya justru merugikan manusia itu sendiri.1 

Kerusakan lingkungan pada udara bisa terlihat dari tingkat pencemaran udara yang 

tinggi. Dampak paling terasa dari pencemaran udara terbesar adalah terasa panas dan 

terhirupnya udara yang tercemar. Pencemaran udara seringkali disebabkan oleh emisi karbon 

dioksida dari mesin industri dan kendaraan bermesin bakar fosil yang merupakan faktor penting 

dalam menyebabkan pencemaran udara. 

Pencemaran air terjadi ketika zat-zat tertentu mencemari sumber air bersih yang 

mengakibatkan perubahan pada rasa, warna, dan bau air tersebut. Pembuangan limbah ke 

lingkungan merupakan salah satu faktor yang menyebabkan pencemaran air. Limbah baik 

dalam bentuk padat maupun cair yang mencemari air dapat merubah kondisi normalnya 

sehingga mengakibatkan terjadinya pencemaran. 

Pencemaran tanah memiliki karakteristik yang serupa dengan pencemaran air dan udara. 

Tanah akan tercemar ketika terdapat bahan-bahan asing baik yang bersifat organik maupun 

anorganik yang mengontaminasi permukaannya. Hal ini dapat mengakibatkan kerusakan pada 

daratan dan mengurangi kemampuan tanah untuk mendukung kehidupan manusia. Salah satu 

contoh pencemaran tanah adalah penggunaan pestisida yang berlebihan yang dapat 

menurunkan kadar humus dan kesuburan tanah.2 

Keadaan lingkungan di Indonesia sekarang sangat memprihatinkan. Hutan yang ada di 

Kalimantan dan Papua masih terus dieksploitasi dengan perusahaan yang terus melakukan 

penebangan untuk dijadikan area bagi industri ekstraktif. Aktivitas industri ekstraktif yang 

 
1 Aisyah Nurhayati, Zulfa Izzatul Ummah, and Sudarno Shobron, “Kerusakan Lingkungan Dalam Al-

Qur’an,” Suhuf 30, no. 2 (2018): 197. 
2 Aisyah Nurhayati, Zulfa Izzatul Ummah, and Sudarno Shobron, “Kerusakan Lingkungan Dalam Al-

Qur’an,” Suhuf 30, no. 2 (2018): 198. 



2 
 

 
 

memanfaatkan sumber daya alam tidak hanya menyebabkan penurunan jumlah hutan yang 

berperan sebagai penyerap emisi karbon dioksida tetapi juga memperburuk laju pemanasan 

global. lebih dari itu kegiatan ini mengancam sumber mata pencaharian puluhan juta 

masyarakat. 

Penelitian yang dilakukan oleh WALHI menunjukkan bahwa kurang lebih 159 juta 

hektar lahan telah dialokasikan untuk izin investasi dalam industri ekstraktif. Dari jumlah 

tersebut 82,91% wilayah darat secara hukum sudah dikuasai oleh perusahaan sedangkan 

29,75% terletak di area laut. Di Indonesia antara 50 hingga 70 juta orang bergantung pada hutan 

untuk hidup. Namun ketika hutan dihancurkan dan dikuasai oleh perusahaan dampaknya tidak 

hanya mengkhawatirkan bagi peningkatan pemanasan global tetapi juga meningkatkan potensi 

konflik di wilayah tersebut. Dalam hal ini pemerintah seharusnya lebih menghormati hak-hak 

masyarakat adat dan melindungi mereka dari eksploitasi yang dilakukan oleh perusahaan dan 

bukannya memberikan dukungan kuat pada praktik kapitalisme. 

Berdasarkan laporan Konsorsium Pembaruan Agraria pada tahun 2018 terdapat 410 

kasus konflik agraria yang mencakup area seluas 807. 177 hektar dan melibatkan sekitar 87. 

568 kepala keluarga. Mengingat besar kerusakan hutan yang terjadi tidak mengejutkan jika 

sepanjang tahun 2020 BNPB mencatat 2.925 kejadian bencana alam di Indonesia. Kejadian-

kejadian ini termasuk banjir, puting beliung, tanah longsor, kebakaran hutan, kekeringan, dan 

gelombang panas. Praktik ekosida yang mencatat kerusakan lingkungan akibat pengabaian 

terhadap tata ruang dan lingkungan hidup menunjukkan betapa seriusnya permasalahan ini.3 

Kerusakan lingkungan dan ekosistem yang pada saat ini mencerminkan suatu krisis 

ekologi yang menjadi tantangan bagi kita semua. Banyak faktor yang menyebabkan kerusakan 

ini salah satunya adalah limbah plastik. Dalam kurun waktu 30 hingga 40 tahun terakhir tren 

negatif terhadap perubahan alam telah terlihat dengan jelas seiring dengan penemuan bahan 

sintetis terutama plastik. Indonesia tercatat sebagai negara kedua setelah Tiongkok yang 

menyumbang jumlah sampah terbesar ke laut.4 

Hidup di era sekarang tak bisa dipisahkan dari keberadaan plastik. Masalah limbah 

plastik saat ini menjadi salah satu kekhawatiran yang kita hadapi bersama. Di Indonesia pada 

tahun 2008 masalah ini sangat serius dengan total limbah plastik mencapai 280. 500 ton setiap 

 
3 “Kondisi Lingkungan Hidup di Indonesia di Tengah Isu Pemanasan Global.” 

https://www.walhi.or.id/kondisi-lingkungan-hidup-di-indonesia-di-tengah-isu-pemanasan-global diakses 11 

Desember 2024 
4 Ayu Indah Novianti dan Lindawati Kartika, “Pengaruh Green Marketing Kebijakan Kantong Plastik 

Berbayar Terhadap Green Behaviour Masyarakat Kota Bogor”, Jurnal Riset Manajemen dan Bisnis, Vol. 2, No. 

1 (2017):82. 

https://www.walhi.or.id/kondisi-lingkungan-hidup-di-indonesia-di-tengah-isu-pemanasan-global


3 
 

 
 

hari. Rata-rata setiap orang memproduksi sekitar 0,12 kg limbah plastik setiap harinya yang 

setara dengan lebih dari 100 miliar kantong plastik pertahun. Penggunaan kantong plastik di 

Indonesia tercatat mencapai 700 kantong perorang setiap tahun. Menurut data dari Kementerian 

Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) Indonesia menghasilkan sekitar 10,95 juta kantong 

plastik setiap tahun untuk setiap 100 gerai5 

Untuk mengatasi permasalahan sampah plastik pemerintah telah mengimplementasikan 

kebijakan penggunaan kantong plastik berbayar. Kebijakan ini merupakan langkah Indonesia 

dalam menjaga kelestarian ekosistem lingkungan. Informasi mengenai biaya serta cara 

pelaksanaan kantong plastik berbayar dapat ditemukan dalam Surat Edaran dari Direktur 

Jenderal Pengelolaan Limbah, Sampah, dan Bahan Beracun Berbahaya.6 

Saat ini banyak masalah lingkungan terjadi  di Negara kita yang kebanyakan disebabkan 

oleh aktivitas manusia. Kerusakan dan pencemaran yang terjadi di laut, hutan, udara, sumber 

air, tanah, dan tempat lainnya, pada dasarnya disebabkan oleh tindakan manusia yang tidak 

bertanggung jawab serta kurangnya perhatian yang sering kali didorong oleh kepentingan 

pribadi. Situasi ini semakin memburuk oleh kemajuan dan penggunaan teknologi yang tidak 

ramah lingkungan. Akibatnya masalah lingkungan menjadi semakin kompleks. 

Fritjof Capra dalam bukunya berjudul The Turning Point: Science, Society, and the 

Rising Culture menyatakan bahwa ketika kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi tidak 

dibarengi dengan pemahaman spiritual hal ini dapat mengakibatkan dampak negatif pada 

lingkungan seperti kerusakan ekologi. Dalam konteks ini Capra mendorong para ilmuwan 

untuk mengadopsi paradigma ilmiah yang lebih holistik dan komprehensif serta mulai 

meninggalkan pendekatan yang terlalu terfokus pada materialisme dan positivisme. Capra 

menekankan pentingnya nilai keagamaan dan etika spiritual yang harus dieksplorasi lebih lanjut 

dan dijadikan fokus utama dalam pengembangan ilmu pengetahuan.7 

Krisis lingkungan global yang semakin memprihatinkan telah menarik perhatian 

berbagai kalangan mulai dari pakar lingkungan, ekonom, filosof, hingga politisi dan agamawan. 

Masing-masing kelompok berupaya memberikan solusi terhadap permasalahan tersebut dari 

 
5 Ramadhany Hananto Puriana,”Pemanfaata Sampah Anorganik Sebagai Produk Ecobrick dalam 

Menggulangi Sampah di Desa Ktimang”, Jurnal Pengabdian, Vol.2,No.1 (April 2022):249 
6 Ayu Indah Novianti dan Lindawati Kartika, “Pengaruh Green Marketing Kebijakan Kantong Plastik 

Berbayar 

Terhadap Green Behaviour Masyarakat Kota Bogor”, Jurnal Riset Manajemen dan Bisnis, Vol. 2, No. 1 

(2017):82. 
7 Fritjof Capra and Robert March, “The Turning Point: Science, Society, and the Rising Culture”, 

Physics Today, 

Vol. 35, No. 11 (1982):54 



4 
 

 
 

perspektif yang berbeda sesuai dengan keahlian di bidangnya. Meskipun demikian semua pihak 

memiliki tujuan yang sama yaitu menyelamatkan lingkungan hidup dari kerusakan yang 

semakin parah. Dalam konteks ini pemikir-pemikir Islam turut memberikan kontribusi yang 

signifikan terhadap wacana pemecahan masalah lingkungan. Di antara para pemikir Islam 

tersebut terdapat beberapa tokoh filosof Islam terkemuka seperti Seyyed Hossein Nasr, Ziaudin 

Sardar, dan Parvez Manzoor yang memberikan pandangan dan gagasan terkait isu lingkungan. 

Pemikiran mereka dalam hal ini dapat dikategorikan sebagai pemikiran ekoreligius Islam 

meskipun masing-masing memiliki pendekatan yang berbeda dalam menyampaikan gagasan-

gagasannya. Seyyed Hossein Nasr misalnya menekankan pentingnya harmoni antara manusia 

dan alam berdasarkan nilai-nilai spiritual Islam sementara Ziaudin Sardar lebih menekankan 

pada perlunya pembaruan paradigma dalam ilmu pengetahuan dan teknologi untuk menjaga 

keseimbangan ekosistem. Sementara itu Parvez Manzoor memberikan perspektif mengenai 

pentingnya pengelolaan sumber daya alam dengan berlandaskan prinsip-prinsip keadilan sosial 

yang terkandung dalam ajaran Islam. Pemikiran-pemikiran tersebut menunjukkan bahwa 

kontribusi pemikir Islam dalam isu lingkungan sangat beragam tetapi semuanya berpadu dalam 

satu visi yang sama yakni menciptakan kesadaran kolektif untuk melindungi dan merawat 

lingkungan hidup dengan berlandaskan pada nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran agama 

Islam.8 

Mujiyono Abdillah dalam buku yang berjudul “Agama Ramah Lingkungan Persektif 

Al-Qur’an” ini mengandung tiga pembahasan yang menjelaskan tema utama. Pertama, ada 

konsep teologi lingkungan yang meliputi teologi lingkungan, teologi energi, teologi 

pembangunan, teologi banjir, dan teologi pemanasan global. Dari kelima pembahasan tersebut 

Mujiyono berhasil menarik kesimpulan yang menunjukkan adanya korelasi antara sains dan 

penafsirannya dalam konteks isu-isu lingkungan. Mujiyono Abdillah mampu menghadirkan 

pandangan agama yang melihat alam sebagai tanggung jawab dari Tuhan yang perlu dilindungi 

dan dirawat. Dalam ajaran Islam ide tentang khalifah di bumi menunjukkan bahwa manusia 

memiliki tugas untuk menjaga keseimbangan dan keberlangsungan lingkungan.9 

Sekarang usaha untuk mengatasi krisis dan kepunahan spesies di planet ini tidak bisa 

hanya bergantung pada peraturan saja. Setelah tidak terlihat adanya perubahan yang berarti 

muncul kesadaran bahwa agama juga penting sebagai solusi untuk menghadapi masalah 

 
8 Maizer Said, Aziz Ghufron,”Etika Lingkungan Dalam Perspektif Yususf Qardhawy”, Jurnal Al-

Jami’ah, Vol. 44 No. 1 ( 2006):198 
9 Farkhan Dwi Rahmadhani, Analisis Buku ”Agama Ramah Lingkungan Persektif Al-Qur’an” Karya 

Mujiyono Abdillah (Upaya Meningkatkan Ayat-ayat Al-Qur’an tentang Lingkungan Hidup Dengan Sains) 



5 
 

 
 

lingkungan ini. Mary Evelyn Tucker seorang profesor agama di Bucknell University, 

menekankan bahwa Ilmu pengetahuan dan teknologi memang penting tetapi itu tidak cukup 

kita harus melibatkan agama untuk menyelesaikan krisis lingkungan ini.10 

Lingkungan dari perspektif agama merupakan konsep yang sangat penting dan relevan 

untuk dibahas dalam konteks studi lingkungan hidup. Agama sering kali memberikan nilai-nilai 

dan prinsip moral yang dapat dijadikan pedoman dalam tindakan dan sikap kita terhadap alam. 

Secara lebih mendalam agama tidak hanya berfungsi sebagai panduan etis dalam kehidupan 

manusia tetapi juga memberikan kerangka spiritual yang menghubungkan manusia dengan 

lingkungan sekitarnya. Dalam perspektif agama kesadaran akan keterkaitan antara manusia dan 

alam sangat ditekankan. Banyak ajaran agama yang mengajarkan bahwa manusia merupakan 

bagian dari suatu tatanan yang lebih besar di mana setiap makhluk hidup memiliki peran dan 

fungsi tertentu. Keyakinan terhadap hubungan spiritual antar semua bentuk kehidupan ini dapat 

memengaruhi cara kita berinteraksi dengan lingkungan sekitar baik secara langsung maupun 

tidak langsung. Oleh karena itu ajaran agama dapat berperan sebagai dasar dalam membangun 

sikap dan perilaku yang lebih bijaksana terhadap alam. Selain itu banyak ajaran agama yang 

mendorong umatnya untuk menghargai keanekaragaman hayati dan memperlakukan makhluk 

hidup dengan penuh kasih sayang. Prinsip kasih sayang ini seringkali mengarah pada 

penghindaran dari tindakan yang dapat merusak atau mengeksploitasi alam secara berlebihan. 

Agama dengan demikian tidak hanya memberikan pedoman moral tetapi juga memberikan 

landasan untuk menjaga keberlanjutan ekosistem dan menghormati hak setiap makhluk hidup 

untuk hidup dengan damai di bumi ini.11 

Setiap agama pada dasarnya memiliki pandangan yang berkaitan dengan pelestarian 

alam semesta. Hampir semua agama besar di dunia mengajarkan tentang hubungan antara 

manusia dan lingkungan memberikan pedoman etis yang dapat membentuk sikap manusia 

terhadap alam. Islam sebagai agama yang bersifat universal menyampaikan ajaran dan nilai-

nilai yang luas dikenal khususnya dalam konteks perlindungan lingkungan hidup. Ajaran-ajaran 

ini terkandung dalam Al-Qur'an dan Sunnah yang mengandung pesan-pesan utama yang 

relevan dalam membentuk pemahaman lingkungan dalam perspektif Islam. Beberapa konsep 

utama yang diajarkan dalam Islam antara lain tauhid (persatuan), khilafah (perwakilan dan 

tanggung jawab), akhlak (etika atau perilaku), adl (keadilan), dan i'tidal (kesederhanaan). 

 
10 M. Rizal Fachuddin Eka Putra “Aktualisasi Konsep Greendeen Ibrahim Abdul Matin Dalam 

Mewujudkan Islam Ramah Lingkungan,” 2021 
11 Ahmad Khoirul Fata, “Teologi Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Islam,” ULUL ALBAB Jurnal 

Studi Islam 15, no. 2 (2015): 135, https://doi.org/10.18860/ua.v15i2.2666. 



6 
 

 
 

Konsep-konsep ini menjadi landasan etika lingkungan hidup yang mendalam dalam ajaran 

Islam. Tauhid mengajarkan pemahaman akan kesatuan alam semesta sebagai ciptaan Tuhan 

yang harus dihormati dan dipelihara. Konsep khilafah menggaris bawahi tanggung jawab 

manusia sebagai pemelihara dan pengelola bumi. Sementara itu akhlak mengarah pada sikap 

dan tindakan manusia yang harus mencerminkan kebaikan dalam interaksi dengan alam dan adl 

serta i'tidal menekankan pentingnya keadilan dan kesederhanaan dalam penggunaan sumber 

daya alam.12 

Islam pada hakikatnya adalah agama yang memiliki komitmen yang mendalam terhadap 

lingkungan. Ajarannya menekankan pentingnya umatnya untuk menyebarkan kasih sayang dan 

kedamaian kepada seluruh makhluk hidup. Konsep ini dikenal sebagai rahmatan lil 'alamin 

yang berarti kasih sayang bagi seluruh alam. Selain itu umat Islam meyakini bahwa keberadaan 

manusia di dunia memiliki peran sebagai khalifah atau wakil Allah. 

Islam mengajarkan cara yang bijaksana dalam mengelola lingkungan sesuai dengan 

tanggung jawab manusia sebagai pemimpin. Dalam Islam menjaga lingkungan tidak hanya 

berdasarkan ide tetapi juga berkaitan dengan tradisi yang sudah ada sejak lama. Tujuan dari ini 

adalah agar kita terhindar dari perlindungan dan eksploitasi yang berlebihan. 

Yususf al-Qaradawi salah satu tokoh islam kontemporer beranggapan bahwa krisis 

ekologis yang kita hadapi saat ini berakar dari krisis moralitas manusia. Qardhawi menjelaskan 

bahwa ketika seseorang membahas isu-isu lingkungan maka hal itu tidak dapat dipisahkan dari 

pembahasan tentang moralitas. Kedua aspek ini saling terkait erat. Dengan moralitas yang baik 

seseorang dapat menerapkan prinsip-prinsip etika yang positif terhadap lingkungan di 

sekitarnya. Dari situ Al-Qardhawi merasa terdorong untuk mengajukan konsep eko-teologi 

sebagai upaya penyelamatan dunia dari krisis ekologi. Pemikirannya tentang konsep eko-

teologi ini berlandaskan pada ayat-ayat Al-Qur'an.13 

Yusuf al-Qaradawi merumuskan konsep eko-teologi sebagai sebuah keyakinan yang 

mengaitkan isu-isu lingkungan dengan ajaran agama Islam. Konsep ini berfungsi sebagai 

panduan teologis yang menekankan pentingnya kesadaran lingkungan dalam pengelolaan alam 

dan pelestarian keseimbangan ekosistem. Dalam pengembangan konsep ini al-Qaradawi 

memanfaatkan dalil-dalil normatif yang bersumber dari perspektif usul al-din (pokok-pokok 

ajaran agama) untuk menjelaskan hubungan antara manusia dan lingkungan. Hal ini 

 
12 Oleh : Ghufron and Dan Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt,” 

Jurnal Millah 6, no. 2 (2007).57 
13 Itsna Latifah, Idris” Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf Qardhawi dan Seyyed Hossein Nasr” Al Thaiqah: 

Jurnal Ilmu Keislaman Vol 7, No 1. April 2024 hal 156 



7 
 

 
 

menunjukkan bahwa dalam Islam lingkungan bukan hanya dilihat sebagai objek yang harus 

dimanfaatkan melainkan juga sebagai wujud yang memiliki nilai dan hak untuk dilestarikan. 

Selain pendekatan rasional yang berbasis pada usul al-din. Al-Qaradawi juga mengintegrasikan 

sudut pandang tasawuf dalam memahami hubungan manusia dengan alam. Dalam perspektif 

ini beliau menekankan pentingnya akhlak dan sikap baik (etika moral) dalam menjaga alam 

semesta. Konsep al-ihsan yang dalam konteks ini berarti berbuat baik terhadap makhluk lain 

dan lingkungan merupakan pijakan utama dalam eko-teologi yang diajukan oleh al-Qaradawi. 

Pemahaman ini juga tercermin dalam berbagai ajaran Islam yang melarang perusakan alam 

mengajarkan keadilan dalam pengelolaan sumber daya alam serta mengutamakan rasa syukur 

dan kesederhanaan dalam setiap tindakan terhadap lingkungan. Melalui pendekatan ini Al-

Qaradawi memberikan kontribusi penting dalam membangun paradigma teologi lingkungan 

yang berbasis pada ajaran-ajaran Islam yang holistik dan berkelanjutan yang menghubungkan 

hubungan antara manusia, Tuhan, dan alam dengan prinsip-prinsip moralitas dan etika.14 

Dalam bukunya yang berjudul Ri’ayah al-Bi’ah fi Shariah al-Islam Qardhawi 

menekankan pentingnya menjaga alam sebagai amanah yang diberikan kepada manusia oleh 

Allah. Menurut Qardhawi manusia adalah khalifah di muka bumi dan oleh karena itu memiliki 

tanggung jawab moral dan spiritual untuk menjaga kelestarian lingkungan. Qardhawi juga 

menggaris bawahi bahwa perusakan alam sama halnya dengan melanggar amanah Allah dan 

tindakan semacam itu bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

Penulis hendak mengkaji pemikiran Yusuf Qardhawi dengan analisis teori Greendeen 

yang di jelaskan di dalam bukunya yang berjudul  Ri’ayah al-Bi’ah fi Shariah al-Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengingatkan bahwa bumi ini sudah banyak terjadinya 

kerusakan. Oleh karena itu penulis melakukan penelitian ini untuk memberikan penjelasan 

mengenai prinsip etika dan moral dalam Islam yang bisa menjadi dasar untuk upaya menjaga 

dan melindungi lingkungan. Selain itu penulis juga ingin menjelaskan bagaimana ajaran 

tersebut dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. Dalam Islam kepedulian 

terhadap lingkungan adalah elemen penting yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah. 

Melalui pemikiran Yusuf Qardhawi dengan analisis pendekatan Greendeen yang dikemukakan 

oleh Ibrahim Abdul Matin diharapkan dapat menjadi alternatif solusi untuk mempromosikan 

agama yang peduli lingkungan. Dengan analisis ini diharapkan akan memberikan wawasan 

lebih dalam tentang relevansi ajaran Islam dengan masalah lingkungan global. 

 
14 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.”64 



8 
 

 
 

Melalui analisis ini peneliti memberikan kesadaran akan krisis lingkungan terdapat 

kebutuhan untuk menggali lebih dalam bagaimana ajaran Islam dapat memberikan kontribusi 

dalam upaya pelestarian alam. Pengembangan program pendidikan yang mengedepankan etika 

lingkungan berbasis agama. Dengan pendidikan yang tepat generasi mendatang akan lebih 

sadar akan tanggung jawab mereka terhadap lingkungan dan dapat berperan aktif dalam upaya 

pelestarian.  

Berdasarkan fenomena ini muncul gagasan untuk mengkaji hubungan antara agama dan 

lingkungan hidup. Berdasarkan pemikiran ini penelitian ini bertujuan untuk memahami 

hubungan dan relevansi antara penikiran Yusuf Qardhawi dengan prinsip Greendeen yang 

dijelaskan oleh Ibrahim Abdul Matin dengan ayat-ayat Al Quran mengenai Agama yang peduli 

lingkungan yang termuat dalam bukunya yang berjudul “Ri’ayah al-Bi’ah fi Shariah al-Islam 

". 

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan penulis bermaksud untuk mengkaji 

lebih mendalam mengenai konsep Greendeen menurut Yusuf al-Qaradawi. Oleh karena itu 

penulis memilih untuk mengangkat judul "Pemikiran Yusuf al-Qaradawi tentang Islam 

sebagai Agama Ramah Lingkungan: Analisis Teori Greendeen".  

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan permasalahan yang dipaparkan dalam latar belakang diatas maka ada 

beberapa hal yang akan dijadikan pokok masalah dalam penelitian untuk memudahkan 

dalam membahas penelitian ini. Adapun beberapa masalah yang akan dibahas didalam 

penelitian adalah:  

1. Bagaimana yusuf qardhawi menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan 

dengan Geendeen? 

2. Bagaimana implementasi penafsiran Yusuf Qardhawi tentang islam agama ramah 

lingkungan dalam konteks masyarakat modern dan krisis lingkungan global saat ini? 

C. Tujuan Penelitian  

Sesuai permasalahan yang telah tercantum maka penelitian ini bertujuan: 

1. Untuk mengetahui penafsiran ayat-ayat yang berkaitan dengan Greendeen. 

2. Untuk mengetahui implementasi penafsiran Yusuf Qardhawi tentang islam agama ramah 

lingkungan dalam konteks masyarakat modern dan krisis lingkungan global saat ini. 

D. Manfaat Penulisan  

Adapun manfaat yang dapat diambil dalam penelitian Pemikiran Yusuf Qardhawi 

Tentang Islam Agama Ramah Lingkungan (Analisi Teori Greendeen), diantaranya: 

1. Manfaat Teoritik 



9 
 

 
 

Penulis berharap penelitian ini bisa membuka pandangan baru dalam studi 

pemikiran Islam dan menjadi referensi bagi mahasiswa, khususnya tentang pemikiran 

Yusuf Qardhawi dalam cara pandang Al-Qur'an. 

2. Manfaat Praktik  

Diharapkan masyarakat mengerti bahwa melindungi lingkungan hidup 

merupakan bagian dari ajaran nilai-nilai agama Islam yang bisa di implementasikan 

dengan tindakan-tindakan yang mudah. 

E. Tinjauan Pustaka 

Tinjauan Pustaka memiliki peranan yang sangat penting dalam suatu penelitian karena 

dapat membantu penulis dalam mengidentifikasi dan menggali landasan teori yang relevan 

dengan masalah yang diteliti. Selain itu tinjauan pustaka juga berfungsi untuk memastikan 

bahwa penelitian yang dilakukan tidak mengandung unsur plagiasi atau kesamaan 

substansial dengan penelitian sebelumnya. Berdasarkan hasil penelusuran penulis ditemukan 

sejumlah penelitian yang memiliki kesamaan topik meskipun dengan penafsiran yang 

berbeda. Penelitian mengenai pemikiran Yusuf Qardhawi telah banyak dibahas dalam 

berbagai bentuk literatur, seperti artikel, jurnal, dan skripsi, yang memfokuskan pada 

gagasan-gagasan yang diusung oleh tokoh tersebut. Beberapa di antaranya adalah sebagai 

berikut.: 

1. Skripsi yang berjudul Pemeliharaan Lingkungan hidup Dalam Islam (Tinjauan Atas 

Pemikiran Yususf Al-Qaradhawi) (2010) Karya Siti Zulfah. Skripsi ini menjelaskan 

tentang pemeliharaan lingkungan yang diambil dari perspektif Yusuf Qardhawi, 

berdasarkan nilainilai dan ajaran Islam yang terdapat dalam petunjuk Qurani. Konsep 

ini diterapkan baik secara teoritis maupun praktis. Yusuf Qardhawi menyatakan bahwa 

Islam memiliki dua aspek penting berkaitan dengan isu lingkungan. Aspek pertama 

adalah hubungan antara ilmuilmu Islam, seperti Tauhid, Akhlak, Fiqih, Ushul Fiqh, 

Ulum Al Qur’an, dan Sunnah, dengan pelestarian lingkungan. Aspek kedua adalah 

pendekatan praktis yang mencakup perlindungan sumber daya alam, pemeliharaan 

keseimbangan lingkungan, penanaman kembali pohon untuk menjaga hutan tetap hijau, 

dan usaha untuk menjaga kebersihan dan kesehatan, serta halhal lainnya. 

2. Tesis yang berjudul Tafsir Ayat-ayat larangan merusak lingkungan dalam pandangan 

Yususf Qardhawi (Studi pendekatan Ma’na Cum Maghza (2021) karya Muhammad Izul 

Ridho. Tesis ini akan mengupas penafsiran Yusuf Qardhawi terhadap ayat-ayat yang 

melarang kerusakan lingkungan dari sudut pandang Ma'na Cum Maghza. Dampak 

negatif terhadap lingkungan akibat revolusi industri 3.0 menjadi latar belakang dalam 



10 
 

 
 

penafsiran konteks sosio-ekologis dan implikasi penerjemahan Yusuf Qardhawi 

terhadap larangan merusak lingkungan. 

3. Journal Of Islam and Plurality yang berjudul Greendeen In The Qur’an: A Study Of 

tafsir Al-ibriz The Work of Bisri Musthofa (2024) Karya Mutmainnah, Ahmad Azis 

Abidin. Dalam jurnal ini menggambarkan Bisri Musthofa terhadap ayat-ayat ekologi 

dalam Tafsir Al-ibriz dengan mengeksplorasi konsep greendeen yang terdapat di 

dalamnya. Dalam konsep greendeen yang dijelaskan dalam kitab tafsir al-Ibriz terdapat 

empat pokok. Yaitu pertama, Allah adalah pemilik hakiki alam semesta dan hanya Allah 

yang memiliki kekuasaan penuh atasnya. Kemudian keberadaan alam semesta beserta 

segala yang terjadi di dalamnya menunjukkan kekuasaan Allah kepada mereka yang 

memiliki akal. Selanjutnya Allah memperlihatkan manusia sebagai Khalifah di bumi 

dengan tugas untuk melayani, merawat, dan menjaga bumi yang diciptakan oleh-Nya. 

Keempat, manusia yang beragama seharusnya bertanggung jawab untuk mencegah 

kerusakan di bumi yang diciptakan oleh Allah. 

4. Skripsi yang berjudul Konsep Greendeen dalam Persektif Al-Qur’an (Kajian Ayat-ayat 

Pelestarian Lingkungan Dalam Tafsir Kementerian Agama RI) (2024) karya Naily 

Himmatul Ulya. Skripsi ini menjelaskan Ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan 

pelestarian lingkungan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik oleh 

kementriaan Agama RI.  Pada penelitian ini menghubungkan antara prinsip-prinsip 

greendeen dengan ayat-ayat al quran yang dijelaskan di dalam tafsir tematik kementrian 

Agama RI. 

5. Jurnal Al-Jami’ah yang berjudul Etika Lingkungan dalam Perspektif Yususf Al-

Qardhawy (2006) karya Maizer said Nahdi dan Aziz Ghufron. Pada jurrnal ini 

menjelaskan tentang pemikiran Yusuf al-Qardhawi tentang konsep etika Islam tentang 

lingkungan hidup dan relevansinya dengan kehidupan. Penanganan krisis lingkungan 

hidup global. Pemikirannya didasarkan pada nilai-nilai yurisprudensi dan etika Islam. 

Nilai-nilai yang pertama adalah sebagai berikut: menanami lahan tandus, menjaga 

kebersihan, bercocok tanam, dan menghutankan, sedangkan yang terakhir adalah 

penerapan konsep al-ihsân, ramah lingkungan, larangan merusak, keadilan, rasa syukur, 

dan kesederhanaan. Konsep Al-Qardhawi sangat tepat untuk diterapkan krisis 

lingkungan hidup global yang sedang terjadi. 

6. Skripsi yang berjudul Aktualisasi Konsep Greendeen dalam Mewujudkan Islam Ramah 

Lingkungan (2021) karya M. Rizal Fachruddin Eka Putra. Skripsi ini membahas 

bagaimana teori Greendeen diterapkan sebagai salah satu cara untuk meningkatkan 



11 
 

 
 

kesadaran masyarakat terhadap masalah lingkungan. Dalam hal ini, Islam memberikan 

perspektif yang memotivasi umat Islam dan semua orang yang peduli untuk menjaga 

dan merawat bumi sebagai tanggung jawab moral dan spiritual. Nilai-nilai dalam Islam 

menekankan pentingnya menjaga keseimbangan ekosistem dan melindungi lingkungan, 

sejalan dengan prinsip-prinsip teori Greendeen yang bertujuan untuk mempromosikan 

perilaku yang ramah lingkungan dalam kehidupan sehari-hari.  

Dari berbagai literatur yang telah dikumpulkan terdapat beberapa perbedaan 

antara penelitian ini dengan penelitian-penelitian sebelumnya. Salah satu perbedaan 

utama terletak pada pembahasan mengenai Pemikiran Yusuf Qardhawi tentang Agama 

Ramah Lingkungan. Meskipun sudah banyak penelitian terdahulu yang membahas tema 

serupa dalam bentuk skripsi penulis tidak menemukan penelitian yang secara spesifik 

mengkaji hubungan antara agama ramah lingkungan dengan penerapan teori 

Greendeen. Oleh karena itu penulis berinisiatif untuk memperbarui kajian mengenai 

agama ramah lingkungan dengan mengintegrasikan teori Greendeen sebagai 

pendekatan analisis yang baru. 

F. Metode Penelitian 

Metode penelitain merupakan salah satu prosedur penelitian yang digunakan untuk 

memperoleh keterangan atau data-data dalam suatu karya ilmiah. Adapun data-data tersebut 

sangat tergantung dengan rumusan masalah dan tujuan dan tujuan penelitian yang ingin di 

capai. Adapun metode-metode penelitian yang akan dilakukan oleh penelitian agar 

mendapatkan data yang sistematis, obyektif dan komprehensif antara lain : 

1.  Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah Library Research 

(Penelitian Kepustakaan). Penelitian kepustakaan adalah jenis penelitian yang seluruh 

data yang digunakan diperoleh dari sumber-sumber tertulis, seperti buku, naskah, 

dokumen, foto, serta bahan tertulis lainnya yang relevan dengan topik penelitian. 

Penelitian ini cenderung berfokus pada permasalahan-permasalahan yang bersifat 

teoritis dan konseptual serta eksplorasi terhadap gagasan-gagasan dan ide-ide yang telah 

ada dalam literatur.15 Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dalam penelitian ini. 

Pendekatan kualitatif adalah suatu pendekatan yang lebih menekankan pada observasi 

dan analisis mendalam untuk memahami suatu fenomena secara komprehensif. Teknik 

pengumpulan data yang dilakukan penulis adalah mencari dan mengumpulkan berbagai 

 
15 Nashruddin Baidan, Erwati Aziz, “Metodologi Khusus Penelitian Tafsir,” (IAIN Surakarta, 2015) h. 

25 



12 
 

 
 

literatur-literatur terkait dan relevan dengan objek kajian penulis dari berbagai sumber 

baik yang online maupun offline, seperti kitab tafsir, skripsi, buku, maupun literatur lain 

yang menunjang peneliti.  

2. Sumber Data 

Sumber data yang paling utama dalam penelitian kualitatif yaitu tindakan dan 

kata-kata, selebihnya semua data bersumber dari dokumen. Dalam hal ini sumber data 

dapat dibedakan menjadi dua jenis diantaranya: 

a. Sumber data primer 

Sumber data primer merupakan jenis data yang diambil langsung dari sumber asli dalam 

sebuah studi. Dalam penelitian ini, data primer yang digunakan adalah. adalah karya 

Yusuf al-Qardhawi, Ri’ayah al-Bi’ah fi Shariah al-Islam. Karya Ibrahim Abdul Matin, 

Greendeen: What Islam Teaches about Protecting the Planet. 

b. Sumber data sekunder 

Sumber data sekunder mengacu pada data yang mendukung data primer. Ini berupa 

informasi atau data terkait tema yang akan diteliti. Dalam penelitian ini, data sekunder 

terdiri dari buku, tafsir, jurnal, skripsi, artikel, dan literatur lain yang berhubungan 

dengan pemikiran Yusuf Qardhawi. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

 Tahapan mengumpulkan data dalam studi ini disesuaikan dengan subjek yang diteliti. 

Metode utama yang digunakan oleh peneliti adalah teknik dokumentasi. Metode ini 

dilakukan dengan mencari, membaca, dan mempelajari berbagai sumber bacaan yang 

relevan, seperti buku, dokumen, jurnal, dan artikel yang terkait dengan tema penelitian. 

Tujuan dari proses ini adalah untuk mendapatkan informasi yang mendalam dan 

menyeluruh untuk mendukung analisis dalam penelitian.  

4. Analisis Data 

 Analisis data adalah cara yang digunakan untuk mengolah dan memahami informasi 

yang sudah dikumpulkan dalam sebuah penelitian.16 Dalam studi ini peneliti memilih 

metode deskriptif- analitik yang berfokus pada pemikiran Yusuf Qardhawi tentang 

lingkungan terhadap teori greendeen. Oleh karena itu, penelitian ini menggunakan 

pendekatan tematik (maudhu’i). Metode tematik (maudhu’i) yaitu metode tafsir yang 

memfokuskan pembahasan ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan tema yang telah 

ditentukan. Penulis mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan pelestarian 

 
16 Sandu Siyoto, M. Ali Sodik, “Dasar Metodologi Penelitian,” (Yogyakarta: Literasi Media Publishing, 2015) 

h. 67 



13 
 

 
 

lingkungan sebagai data utama. Selanjutnya data tersebut akan diolah secara tematik 

yakni dengan mengelompokan ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan dengan tema 

pelestarian lingkungan. Ayat-ayat yang telah dikumpulkan akan dikaji secara mendalam 

dengan mempertimbangkan berbagai aspek termasuk asbabun nuzul untuk memahami 

konteks turunnya ayat tersebut. Setiap ayat akan dijelaskan secara terperinci dan 

didukung dengan sumber lain seperti hadis untuk memperkuat pemahaman dan 

interpretasi terhadap tema yang dibahas. 

Tahapan-tahapan penelitian yang dapat digunakan dengan metode ini adalah: 

a. Menentukan masalah yang berkaitan dengan lingkungan  

b. Mengumpulkan ayat-ayat, makna-makna, dan asbabun nuzul yang berkaitan dengan 

lingkungan dalam pandangan Yusuf Qardhawi. 

c. Menelaah lebih lanjut pemikiran Yusuf Qardhawi tentang lingkungan terhadap teori 

greendeen sehingga dapat diketahui sejauhmana relevansinya dalam masyarakat 

modern. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan dalam penelitian ini akan disajikan dalam beberapa garsi 

besar penelitian, yaitu : 

Bab pertama,  yang mencangkup terdapat beberapa elemen dalam pendahuluan. 

Pada bagian pertama, penulis menjelaskan mengapa judul ini dipilih serta latar belakang isu 

yang ada. Selanjutnya, bagian kedua dari penelitian ini menyajikan pertanyaan penelitian 

yang menjadi inti dari kajian ini. Bagian ketiga menjelaskan tujuan dan manfaat penelitian 

yang bertujuan untuk memberikan gambaran jelas mengenai hasil yang ingin dicapai serta 

kontribusi yang diharapkan dari penelitian ini. Bagian keempat menyajikan tinjauan pustaka 

yang berguna memperdalam pemahaman mengenai landasan teori yang relevan dengan 

permasalahan penelitian. Selain itu, bagian ini juga bertujuan untuk mengungkapkan bahwa 

penelitian ini bebas dari plagiasi dan tidak serupa dengan studi yang telah dilakukan 

sebelumnya. Pada bagian lima dijelaskan metode penulisan yang digunakan sebagai 

panduan dalam menyusun penelitian ini secara teratur. Terakhir, bagian enam 

menyampaikan sistem penulisan yang mencakup struktur penelitian ini untuk memberikan 

panduan yang jelas saat mengikuti alur pembahasan penelitian. 

Bab kedua, yaitu bab yang menguraikan landasan teori  yang memberikan gambaran 

umum tentang Greendeen. Ini mencakup definisi Greendeen serta prinsip-prinsip yang 

mendasarinya. 



14 
 

 
 

Bab ketiga, yaitu pada bab ini berisi pembahasan, Biografi Yusuf Qardhawi yang 

meliputi sejarah kehidupan, karya-karya dan metode tafsir serta menjelaskan ayat-ayat 

tentang agama ramah lingkungan dalam pandangan Yususf Qardhawi. 

Bab keempat, yaitu berisi analisis penafsiran Yusuf Qardhawi tentang ayat-ayat 

Agama ramah lingkungan dengan teori Greendeen dan Implementasi Agama Ramah 

Lingkungan. 

 Bab kelima, yaitu menjelaskan kesimpulan berupa jawaban dari rumusan masalah 

yang disebutkan pada bab pertama sekaligus memberikan saran-saran kepada pembaca 

terkait dengan penelitian ini.  



15 
 

BAB II 

TEORI GREENDEEN 

A. Pengertian Greendeen 

Kata Deen atau al-din dalam bahasa arab diartikan sebagai agama atau ajaran 

sesuatu keyakinan atau kepercayaan sebuah jalan. Dalam konteks Agama terdapat 

aturan yang harus dipatuhi dan ditaati oleh para penganutnya. Agama mengharuskan 

mereka untuk melaksanakan semua perintah dari sesuatu yang memiliki kedudukan 

lebih tinggi. Pemahaman ini sejalan dengan esensi Agama Islam.1 

Greendeen ditujukan tidak hanya untuk umat Islam tetapi juga untuk penganut 

agama lainnya. Dalam bahasa Arab istilah Din mengacu pada agama, kepercayaan, atau 

keyakinan. Karena itu Kristen, Budha, Yahudi, dan Islam semuanya dapat dianggap 

sebagai Din. Dengan demikian konsep Greendeen diharapkan dapat diimplementasikan 

oleh semua umat beragama dalam usaha bersama untuk melindungi dan merawat bumi. 

Dalam ajaran Islam setiap orang diamanahi untuk menjaga bumi yang berarti kita harus 

bertanggung jawab merawat diri sendiri, membangun hubungan dengan orang lain, dan 

melindungi lingkungan. Pemahaman bahwa bumi adalah tempat suci berasal dari ajaran 

Islam dan ini menjadi cara untuk menghubungkan ajaran tersebut dengan gerakan 

Greendeen.2 

Al-Qur'an mengandung ayat-ayat yang mendorong kita untuk menjelajah dan 

mengamati dunia kita. Melalui eksplorasi kita diajak untuk mengenali bagaimana alam 

semesta tercipta bagaimana makhluk hidup di bumi berinteraksi satu sama lain serta 

bagaimana hukum-hukum alam berfungsi. Pengetahuan ini dapat memberikan 

keuntungan yang bermanfaat dan dapat digunakan untuk kesejahteraan manusia. 

Sebagai contohnya pohon-pohon yang memproduksi oksigen bagi kita serta flora dan 

fauna yang memenuhi berbagai kebutuhan hidup.3 

Dalam karya terkenalnya yang berjudul Greendeen What Islam Teaches About 

Protecting The Planet Ibrahim menyampaikan berbagi pemahaman dan pengalaman 

terkait hubungan antara manusia dengan alam. Matin dalam karya ini mengungkapkan 

berbagai pengalaman dan pengetahuannya dengan harapan memberikan saran praktis 

 
1 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,21 
2 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012, 22 
3 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,24 

 



16 
 

 
 

bagi orang-orang yang ingin menggali dan memahami prinsip serta ajaran Islam tentang 

bagaimana melindungi planet kita. Dengan pengetahuan mendalam yang dimilikinya 

Matin menciptakan sebuah gerakan baru untuk mengubah suasana di komunitas Muslim 

di Amerika Serikat melalui konsep Greendeen. Ia mengajak umat Islam untuk 

mendukung gerakan ini dengan tujuan membangun interaksi serta hubungan yang 

harmonis antara manusia dan lingkungan. Dalam gerakan ini tidak hanya umat Islam 

yang berperan. melainkan juga penganut agama lain yang ikut berpartisipasi dengan 

tujuan yang sama yaitu melestarikan lingkungan dan alam di bumi ini. 

Matin mengungkapkan bahwa di dalam agama Islam terdapat pelajaran tentang 

menggunakan sumber daya yang ada di sekitar kita dengan bijak. Dalam sebuah hadis 

dijelaskan bahwa saat makan Rasulullah selalu mengambil makanan yang paling dekat 

dengannya. Seperti banyak Muslim lainnya Matin sangat menghormati Al-Qur’an dan 

Hadis. Ia terus berpikir dan menganalisis makna dari hadis tersebut berusaha untuk 

menghubungkannya dengan konsep Greendeen yang ia dukung. Dalam benaknya 

muncul pemikiran bahwa hadis ini mengajak kita untuk menghargai dan memanfaatkan 

sumber daya yang ada di sekitar kita.4 

Melihat kerusakan lingkungan yang semakin merajalela Ibrahim Abdul Matin 

seorang Muslim Amerika yang peduli terhadap isu-isu lingkungan tergerak oleh 

pengalaman dan kehawatiran terhadap krisis ekologis serta perlindungan Bumi. Matin 

meyakini bahwa sebagai seorang Muslim. Agama Islam sangat menekankan pentingnya 

menjaga alam. Dari pengamatan terhadap pengalamannya dan rasa pedulinya Matin 

memperkenalkan ide Greendeen sebagai langkah untuk merawat lingkungan. Ide 

Greendeen yang juga disebut sebagai agama hijau mendorong kita untuk mengamalkan 

ajaran Islam dengan memprioritaskan hubungan yang harmonis antara iman, 

lingkungan, serta alam semesta secara keseluruhan.5 

Greendeen yang terdiri dari enam prinsip adalah ide yang diusulkan oleh 

Ibrahim Abdul Matin. Ia dikenal sebagai aktivis lingkungan yang berasal dari New York 

Amerika Serikat. Ide Greendeen muncul dari pengalaman Matin saat mendaki di Bear 

Mountain ditemani ayahnya. Saat waktu shalat ashar tiba Matin dengan lembut bertanya 

kepada ayahnya di mana mereka bisa melaksanakan shalat. Ayahnya menunjukkan 

sebidang tanah yang bersih dari ranting dan daun. Pengalaman ini membuat Ibrahim 

 
4 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,13 
5 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,9 



17 
 

 
 

berpikir tentang kemungkinan melaksanakan shalat di tempat lain selain masjid dan 

rumah. Kemudian ayahnya memberikan penjelasan sambil mengutip hadis nabi 

Muhammad SAW yang berbunyi: "Dimana pun kamu berada saat shalat tiba lakukanlah 

shalat, sebab bumi ini adalah masjid." Ayah Ibrahim memahami hadis tersebut dengan 

baik karena ia adalah seorang mualaf.6 

Peristiwa tersebut telah mengubah pandangan Ibrahim terhadap bumi dan dari 

hal tersebut Ibrahim merumuskan konsep tentang cara melihat bumi bagi seorang 

Muslim. Dalam hadis ini mengilustrasikan bahwa seluruh  bumi diperlakukan sebagai 

sebuah masjid. Dalam kejadian di mana Ibrahim menemukan pesan Agama Islam 

mendorong umat manusia untuk peduli dan berusaha menyelamatkan bumi. Seorang 

Muslim diharapkan meyakini bahwa bumi itu suci sama seperti tempat ibadah. Sebab 

bumi merupakan tempat yang suci manusia seharusnya menjaga kesucian serta 

kebersihan bumi sebagaimana mereka merawat kesucian dan kebersihan masjid.7 

Greendeen atau agama hijau yang dijelaskan oleh Ibrahim Abdul Matin 

merupakan penerapan ajaran Islam yang berkaitan dengan lingkungan untuk 

meningkatkan kesadaran dan spiritualitas umat manusia. Konsep ini mengajarkan 

bahwa ibadah kepada Allah tidak hanya terbatas pada ritual tetapi juga 

diimplementasikan melalui perawatan, perlindungan, dan cinta terhadap seluruh 

ciptaan-Nya di langit dan di bumi. Selain itu Greendeen mencakup dimensi spiritual 

yang sejalan dengan sains. Dalam ajaran Islam tidak terdapat kontradiksi dengan 

pengetahuan semuanya memiliki keharmonisan. Nabi Muhammad yang diutus oleh 

Allah bersama Al-Qur'an menekankan pentingnya tanggung jawab manusia dalam 

menjaga bumi dari kerusakan. Kewajiban ini bukan hanya sebatas ibadah melainkan 

juga merupakan tanggung jawab ilmiah.8 

Apabila bumi tidak dijaga maka kerusakan akan terjadi akibat kemajuan 

teknologi industri dan berbagai aspek lain yang berdampak negatif. Hal ini dapat 

menimbulkan krisis ekologis yang berbahaya bagi kehidupan manusia itu sendiri. Oleh 

karena itu seruan ini mendorong umat untuk lebih memperhatikan lingkungan hidup 

dan memberikan perhatian yang serius terhadap masalah ekologi.9 

 
6 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,10 
7 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,19 
8 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,23 
9 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,24 



18 
 

 
 

Nabi Muhammad SAW sebagai utusan dari Allah SWT dan Al-Qur'an yang 

merupakan kitab suci dengan tegas menyatakan bahwa manusia bertanggung jawab 

untuk melindungi bumi dari berbagai bahaya. Secara ilmiah hal ini menunjukkan bahwa 

mentaati perintah Allah SWT sebagai hamba-Nya berarti bahwa manusia harus aktif 

dalam menjaga lingkungan. Tanpa usaha untuk merawat bumi kemajuan di bidang ilmu 

pengetahuan seperti industri dan teknologi dapat menyebabkan kerusakan yang serius. 

Akhirnya ini akan berdampak negatif pada kehidupan manusia dan dapat menimbulkan 

krisis ekologi yang lebih besar.10 

Konsep Greendeen mengajarkan bahwa hubungan antara iman dan alam sangat 

penting dalam agama Islam. Dalam ajaran Islam kita diajak untuk berkomitmen menjadi 

pelindung dan penjaga lingkungan. Pesan ini tidak hanya untuk umat Islam tetapi juga 

untuk seluruh umat manusia. Dalam pandangan Islam setiap orang memiliki peran 

sebagai pelindung dan penjaga bumi. Allah SWT secara jelas mengingatkan kita tentang 

tanggung jawab untuk merawat diri sendiri, orang lain, dan semua makhluk ciptaan-

Nya. 11 

Dalam konteks pemikiran Ibrahim Abdul Matin mengenai konsep Greendeen 

terdapat sebuah ajakan untuk membuka kesadaran dan motivasi baru bagi umat 

manusia. Konsep ini berlandaskan pada pandangan bahwa bumi adalah masjid yang 

merupakan sebuah ide inovatif yang menganggap bahwa manusia dapat menjalankan 

ibadah dan kewajibannya di bumi. Sebagai tempat suci masjid seharusnya menjadi 

ruang untuk berdoa dan berkomunikasi dengan Tuhan. Dengan demikian manusia perlu 

menyadari bahwa mereka tidak dapat bertindak sewenang-wenang atau memanfaatkan 

segala sesuatu di bumi secara sembarangan hanya untuk kepentingan pribadi mereka. 

Pandangan ini menekankan pentingnya tanggung jawab manusia terhadap lingkungan 

sebagai bentuk ibadah dan penghormatan terhadap ciptaan Tuhan. 

B. Prinsip-Prinsip Greendeen 

Greendeen merupakan metode untuk menerapkan ajaran islam serta 

menegaskan keterkaitan yang penting antara kepercayaan dan lingkungan (alam 

semesta). Menurut Matin Islam telah mendorong umat manusia untuk menjadi 

pelindung dan penjaga planet. Ini tidak hanya berlaku bagi para penganutnya tetapi juga 

 
10 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,22 
11 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,23 

 



19 
 

 
 

untuk seluruh manusia yang tinggal di bumi. Terdapat enam prinsip dalam konsep 

greendeen ibrahmi abdul matin di antaranya yaitu memahami kesatuan antara tuhan dan 

ciptaan-nya (tauhid), memelihara tanda-tanda kesabaran tuhan, manusia adalah khalifah 

di bumi, menjaga kepercayaan tuhan, memperjuangkan keadilan dan hidup seimbang 

dengan alam. 

1. Kesatuan Tuhan dan Ciptaan-nya (Tauhid) 

Untuk menjalani gaya hidup yang sejalan dengan Greendeen kita perlu 

memahami bahwa segala sesuatu di dunia ini berasal dari Allah. Dia adalah pencipta 

yang agung yang menciptakan segala hal dan selalu menjaga ciptaan-Nya. Tidak 

ada yang luput dari pengetahuan-Nya. Prinsip kesatuan antara Tuhan dan ciptaan-

Nya menjelaskan bahwa segala sesuatu sebenarnya berasal dari Tuhan. Semua 

makhluk termasuk alam beserta isinya berasal dari Tuhan. Tuhan adalah pencipta 

dan pemelihara semua yang telah Dia ciptakan. 12 Sebagaimana firman Allah: 

 َ      13 وَالْباَطِنُُۚ وَهُوَ بِكُلِٰ شَيْءٍ عَليِْمٌ هُوَ الََْوَّلُ وَالَْهخِرُ وَالظَّاهِرُ 

Dialah Yang Maha Awal, Maha Akhir, Maha Zahir, dan Maha Batin. Dia Maha 

mengetahui segala sesuatu. (Q.S Al-Hadid (57):3) 

Ayat ini menjelaskan bahwa kita berasal dari Tuhan begitu pula seluruh alam 

dan segala yang terdapat di dalamnya. Semua hal memiliki asal yang sama. Ketika 

kita menggunakan alat canggih untuk melihat partikel-partikel terkecil yang dapat 

dilihat manusia kita dapat mengamati struktur dasar atom termasuk proton, neutron, 

dan elektron. Partikel-partikel ini tampak seperti cahaya kecil yang berkilau. Jika 

kita mengamati bagian paling jauh dari alam semesta kita akan menemukan quasar 

yang merupakan objek terjauh yang bisa kita lihat dan juga terlihat seperti sinar 

cahaya. Cahaya ini merupakan wujud dari Keesaan Allah dan ciptaan-Nya atau 

tauhid. Pada tingkat yang paling fundamental baik dalam aspek spiritual maupun 

ilmiah segala sesuatu tersusun dari elemen-elemen yang serupa yaitu kilatan-kilatan 

kecil cahaya. Alam semesta ini memancarkan keabadian. Agama Hijau menyadari 

pentingnya mengikuti petunjuk yang menunjukkan keterhubungan ini.14 

kehidupan yang ada di langit dan di bumi merupakan ciptaan Tuhan. Artinya 

jika ciptaan Tuhan ada kerusakan maka itu merupakan suatu pengingkaran terhadap 

 
12 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012, 25 
13 Terjemahan Kemenag 2019 
14 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,25 



20 
 

 
 

ciptaan Tuhan. Dalam tauhid orang yang berbuat kemungkaran disebut kafir. Hal 

ini merupakan hal yang umum yaitu bahwa perlindungan lingkungan hidup adalah 

bagian dari iman. Islam mempunyai prinsip mengenai upaya pelestarian lingkungan 

hidup. Setiap perbuatan manusia akan dimintai pertanggung jawab oleh Allah di 

akhirat kelak. Oleh karena itu manusia tidak diperbolehkan berbuat sewenang-

wenang dalam mengelola lingkungan. 

2. Tanda-tanda Kebesaran Tuhan (Ayat) 

Hidup sesuai dengan prinsip Greendeen mencerminkan pemahaman bahwa 

setiap unsur alam adalah representasi atau tanda dari keagungan Sang Pencipta. 

Pandangan ini mendasari pemikiran bahwa alam semesta bukan hanya sekadar 

tempat tinggal melainkan juga sarana untuk mengenal dan mengagumi kebesaran 

Tuhan. Dalam Al-Qur'an terdapat banyak frasa yang berbunyi "tanda-tanda bagi 

kaum yang berpikir" yang diulang-ulang untuk mengingatkan umat manusia akan 

pentingnya menyadari dan merenungkan tanda-tanda Tuhan yang tersebar di 

seluruh alam semesta. Pengulangan frasa tersebut mengisyaratkan bahwa manusia 

sering kali lalai dalam mengenali keberadaan dan kekuasaan Sang Pencipta yang 

tercermin dalam ciptaan-Nya.15 

Sebagai bagian dari ajaran Greendeen prinsip ini menekankan bahwa alam 

semesta termasuk segala bentuk kehidupan di dalamnya adalah tanda-tanda yang 

perlu direnungkan dan dipahami. Setiap elemen alam mulai dari gunung, 

pepohonan, lautan, hingga benda-benda langit lainnya merupakan bagian dari 

ciptaan Tuhan tetapi juga memiliki makna dan nilai yang dalam bagi mereka yang 

berpikir. Dalam bahasa Arab kata ayat dalam konteks ini memiliki makna yang 

lebih luas daripada sekadar salah satu dari 6.236 ayat yang ada dalam Al-Qur'an. 

Ayat juga merujuk pada tanda-tanda yang ada di sekitar kita yang dapat dijadikan 

petunjuk untuk mengenal Sang Pencipta. Oleh karena itu memperlakukan alam 

dengan tidak baik atau merusaknya berarti menolak dan mengabaikan tanda-tanda 

dari Sang Pencipta yang tersebar di seluruh ciptaan-Nya.16 

Prinsip Agama Hijau mengajak umat manusia untuk melihat alam sebagai alat 

ibadah dan refleksi spiritual yang menghubungkan manusia dengan Tuhan. Dengan 

demikian menjaga dan merawat alam menjadi bagian dari kewajiban moral dan 

 
15 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,26 
16 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,27 



21 
 

 
 

agama yang bukan hanya berfungsi untuk kepentingan manusia itu sendiri tetapi 

juga sebagai bentuk penghormatan terhadap keberadaan Sang Pencipta. 

Semua tanda-tanda ini menunjukkan adanya kuasa Tuhan. Kita perlu 

memperluas perspektif kita agar bisa melihat dan menyadari tanda-tanda yang nyata 

ini. Saat menjelajahi alam semesta kita dapat menemukan tanda-tanda tersebut 

dalam bentuk pohon-pohon, angin, burung, dan gelombang. Dengan merenungkan 

tanda-tanda ini kita bisa lebih memahami diri kita dan hubungan kita dengan segala 

sesuatu yang merupakan inti dari ajaran Islam. Ketika membaca Al-Qur'an rasanya 

seperti kita tengah melakukan perjalanan yang menguatkan keberadaan kita di 

dunia ini. Oleh karena itu sangat penting bagi kita untuk melatih pikiran dan jiwa 

kita agar dapat menyerap dan memahami bahwa segala yang ada di sekitar kita 

adalah pesan atau tanda dari Sang Pencipta.17 

Dengan memikirkan tanda-tanda kekuasaan Tuhan yang ada di seluruh alam 

kita sedang memikirkan inti dari diri kita sendiri. Saat kita berada di puncak gunung 

atau melihat laut yang luas atau saat kita menyaksikan sinar matahari yang muncul 

kita akan merasa kagum akan tanda-tanda Tuhan yang ada di depan. Pengalaman 

seperti itu bisa menghadirkan rasa takjub yang mendalam. Semakin kita 

memikirkannya semakin kita terpesona dan tersentuh oleh fakta bahwa kita adalah 

bagian dari keindahan yang menakjubkan ini.18 

Prinsip kedua Greendeen mengajak manusia untuk berpikir dan merenungkan 

kebesaran Tuhan melalui lingkungan seperti pepohonan, gunung, laut, air hujan, dan 

lain-lain. Tujuannya agar manusia selalu mengingat Allah. Melalui hal ini 

masyarakat memahami bahwa lingkungan hidup merupakan salah satu ciptaan 

Tuhan yang harus dijaga keseimbangannya. Agar masyarakat tidak melakukan 

tindakan yang dapat merusak keseimbangan lingkungan. 

3. Manusia adalah Khalifat di Bumi 

Hidup berdasarkan prinsip Agama Hijau mengharuskan pemahaman yang 

mendalam mengenai hubungan manusia dengan alam semesta yang dipandang 

sebagai ciptaan Tuhan. Prinsip ini menekankan bahwa Tuhan menciptakan manusia 

dari tanah dan oleh karena itu kewajiban utama manusia adalah menjaga, 

melindungi, serta mengelola segala anugerah yang ada di dalamnya tanpa merusak 

 
17 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,27 
18 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,28 



22 
 

 
 

keseimbangan alam. Alam dalam pandangan ini bukanlah sumber daya yang dapat 

dieksploitasi tanpa batas tetapi sebuah amanah yang harus dijaga kelestariannya 

untuk generasi mendatang.19 

Sebagai makhluk yang lahir dari kasih sayang Allah manusia memiliki tanggung 

jawab moral dan spiritual terhadap bumi. Dalam perspektif Greendeen kehidupan 

di dunia ini bersifat sementara dan pada akhirnya setiap individu akan kembali 

kepada Allah sesuai dengan usia yang telah ditentukan-Nya. Dalam konteks ini 

manusia memiliki pilihan untuk menentukan bagaimana ia akan meninggalkan 

dunia ini apakah sebagai tempat yang lebih baik dan lebih terjaga dari pada saat ia 

dilahirkan atau malah sebagai tempat yang lebih rusak dan tercemar. Pilihan 

tersebut mencerminkan peran manusia sebagai khalifah (wakil) Allah di bumi yang 

memiliki tanggung jawab besar dalam menjaga keberlanjutan kehidupan di bumi. 

Sebagai khalifah di bumi manusia tidak hanya dituntut untuk memenuhi 

kebutuhan pribadi tetapi juga untuk bertindak sebagai penjaga dan pengelola alam. 

Hal ini meliputi upaya untuk memastikan bahwa alam tetap terjaga 

keseimbangannya agar terus memberi manfaat bagi kehidupan makhluk hidup 

lainnya. Dengan demikian prinsip Greendeen mengajarkan bahwa manusia harus 

berperan aktif dalam menjaga kelestarian alam menjadikannya tempat yang lebih 

baik serta memastikan bahwa setiap tindakan yang diambil tidak merusak 

lingkungan melainkan memperbaiki dan melestarikannya.20 

Manusia terbuat dari tanah dan berfungsi sebagai wakil Allah (khalifah) di bumi 

ini. Dalam perspektif Islam manusia merupakan makhluk Allah yang paling 

terhormat dan mulia yang diberi akal dan kemampuan untuk berpikir. Islam 

mengajarkan bahwa Allah menciptakan berbagai makhluk dan manusia adalah 

salah satunya. Makhluk lain yang diciptakan meliputi malaikat, jin, hewan, 

tumbuhan, serta seluruh alam semesta. Kita diciptakan dari tanah liat yang diambil 

dari berbagai bagian bumi lalu Allah meniupkan ruh Ilahi ke dalamnya yang disebut 

fitrah atau "saripati Allah. " Dari gabungan tanah, air, dan ruh Ilahi inilah manusia 

muncul ke dunia.21 

 
19 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,28 
20 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,29 

 

 



23 
 

 
 

Tanah merupakan elemen penting dari identitas kita oleh karena itu kita harus 

menjaga dan melindunginya. Saat kita meninggal tubuh dan jiwa kita akan 

dibangkitkan lagi dan kita akan diminta pertanggung jawaban atas semua yang telah 

kita lakukan kepada diri sendiri, kepada orang lain, serta kepada planet ini. Tugas 

utama seorang khalifah adalah menjadi penjaga atau wakil. Kita semua memiliki 

tanggung jawab untuk menjaga bumi. Kita diciptakan dalam bentuk yang sempurna 

untuk tinggal dan berjuang di sini. Nabi Muhammad saw mengungkapkan "Dunia 

ini indah dan hijau dan sungguh Allah yang Maha tinggi telah menciptakanmu 

sebagai pelindungnya. Dia melihat bagaimana kalian bertindak." Meskipun saya 

bukan seorang alim atau pakar agama saya memiliki ketertarikan dan hubungan 

khusus dengan kitab suci.22 

4. Menjaga kepercayaan tuhan 

Kepercayaan (amanah) yang diberikan oleh Sang Pencipta mengamanatkan 

kepada umat manusia untuk menjadi khalifah-Nya di bumi ini. Dalam konteks 

prinsip Greendeen hal ini berarti menyadari bahwa Tuhan telah mempercayakan 

kita untuk bertindak sebagai pelindung bumi dan segala isinya. Amanah ini bukan 

hanya sekadar kewajiban melainkan janji yang harus dipenuhi oleh setiap individu 

untuk menjaga, melindungi, dan merawat bumi dengan sebaik-baiknya. 

Kepercayaan ini tercermin dalam anugerah yang Tuhan berikan berupa 

kemampuan untuk berkomunikasi, pengetahuan, dan kebebasan dalam membuat 

pilihan. Tuhan memberikan kendali kepada manusia untuk menentukan tindakan-

tindakan yang berkaitan dengan pengelolaan alam serta memberikan tanggung 

jawab atas segala sumber daya yang ada di bumi. Oleh karena itu manusia memiliki 

kebebasan untuk memilih bagaimana berinteraksi dengan alam apakah bekerja 

sama dengan alam untuk menjaga keseimbangannya atau sebaliknya 

mengeksploitasi dan merusak lingkungan.23 

Lebih jauh lagi pilihan yang kita ambil dalam bertindak sebagai khalifah di bumi 

ini akan menentukan bagaimana kita memperlakukan amanah yang telah diberikan 

kepada kita. Kita memiliki pilihan untuk merasa terinspirasi oleh tanggung jawab 

ini dan bertindak dengan penuh perhatian terhadap kelestarian alam atau justru 

merasa terbebani oleh amanah tersebut dan memilih untuk mengabaikan tanggung 

 
22 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,29 
23 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,230 

 



24 
 

 
 

jawab ini. Namun terlepas dari pilihan yang kita ambil prinsip Greendeen 

menegaskan bahwa kita akan dimintai pertanggung jawaban oleh Tuhan atas setiap 

tindakan yang kita lakukan terhadap bumi dan segala isinya. Dengan demikian 

kepercayaan dari Tuhan ini menuntut kesadaran penuh dan pertanggung jawaban 

atas keputusan yang kita buat dalam menjaga kelestarian alam semesta.24 

Namun ada sebagian orang yang menerima amanah ini tetapi menyalah 

gunakan perannya. Mereka berpikir bahwa mereka bisa bertindak semaunya tanpa 

mempertimbangkan konsekuensi dari setiap tindakan yang mereka lakukan. 

Sebagai akibatnya mereka melanggar aturan dan merugikan lingkungan hanya 

untuk mencapai keuntungan pribadi. Di sisi lain Islam mengajarkan bahwa bumi 

adalah lokasi yang suci. Saat kita memaksakan kehendak kita pada bumi kita 

berisiko untuk merusak dan mencemari ciptaan Tuhan. Kepercayaan yang diberikan 

oleh Tuhan bukanlah izin untuk berbuat rusak atau mengambil secara berlebihan 

dari makhluk lain baik hewan, tumbuhan, tanah, maupun langit, tanpa memberikan 

imbalan yang layak. Tugas yang diberikan Tuhan kepada kita mengharuskan kita 

untuk memuji Sang Pencipta menjaga planet ini serta saling merawat satu sama 

lain.25 

5. Memperjuangkan Keadilan 

Memperlakukan bumi sebagaimana layaknya masjid mengisyaratkan perlunya 

menjaga keseimbangan dan keadilan dalam hubungan manusia dengan alam. 

Konsep Greendeen ini menuntut umat manusia untuk memahami bahwa bumi 

sebagai ciptaan Tuhan memiliki nilai dan kesucian yang harus dihormati dan dijaga. 

Sebagai khalifah di bumi manusia diberikan tanggung jawab untuk menjaga 

kelestarian alam dan tidak melakukan tindakan yang merusak ekosistem. Dalam 

pandangan ini perlakuan terhadap bumi seharusnya mencerminkan prinsip-prinsip 

keadilan dan keseimbangan yang tidak hanya mengutamakan kepentingan pribadi 

tetapi juga kepentingan bersama.26 

Dalam beberapa waktu terakhir ini bumi telah menjadi sasaran eksploitasi yang 

intensif oleh sebagian besar umat manusia. Banyak aktivitas yang lebih 

mengutamakan keuntungan jangka pendek dan kepentingan pribadi tanpa 

 
24 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,30 
25 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,31 
26 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,31 



25 
 

 
 

memperhitungkan dampak jangka panjang terhadap kelestarian alam. Praktik-

praktik ini telah menyebabkan kerusakan lingkungan yang signifikan seperti 

deforestasi, polusi, dan perubahan iklim, yang semakin memperburuk kondisi 

planet ini. Eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya alam juga menciptakan 

ketimpangan sosial dan lingkungan yang merugikan banyak pihak terutama 

masyarakat yang paling rentan terhadap dampak lingkungan. 

Sebagai jawaban atas masalah ini terdapat munculnya gerakan yang berfokus 

pada keadilan lingkungan dan iklim. Upaya ini bertujuan untuk melindungi planet 

kita serta makhluk yang dihuni dari konsekuensi negatif polusi dan perubahan 

iklim. Gerakan ini menekankan bahwa perlindungan lingkungan adalah hak asasi 

setiap makhluk hidup. Mereka meminta tindakan konkret untuk mengurangi emisi 

gas rumah kaca mengelola sumber daya alam dengan cara yang berkelanjutan dan 

mengurangi dampak dari perubahan iklim. Keadilan lingkungan tidak hanya 

berorientasi pada pemulihan dan pelestarian alam tetapi juga memperhatikan hak-

hak masyarakat yang terdampak terutama bagi kelompok yang rentan terhadap 

perubahan lingkungan. Oleh karena itu tujuan gerakan ini adalah untuk membangun 

dunia yang lebih adil, seimbang, dan berkelanjutan bagi semua makhluk hidup di 

planet ini.27 

Bagi mereka yang ingin hidup sesuai dengan prinsip Agama Hijau penting 

untuk memahami bahwa masyarakat yang tidak memiliki kekuatan politik dan 

ekonomi sering kali menjadi korban dari pencemaran dan kerusakan lingkungan. 

Komunitas-komunitas tersebut umumnya juga tidak memiliki kapasitas untuk 

mengelola sumber daya yang ada dengan lebih baik dan menguntungkan. Ketidak 

adilan ini banyak dipengaruhi oleh sistem ekonomi yang kita ikuti. Dalam waktu 

yang lama sistem ekonomi kita berfokus pada pertumbuhan ekonomi dengan 

mengabaikan dampak lingkungan. Dalam kerangka ini bumi tidak dianggap suci 

sebaliknya manusia memandang alam sebagai sumber kekayaan yang harus 

dieksploitasi. Kita merusak planet ini dan melupakan kepentingan banyak orang 

demi memperluas pasar dan mencari sumber daya alam untuk menghasilkan lebih 

banyak barang.28 

 
27 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,31 
28 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,32 



26 
 

 
 

Agama Hijau yang berlandaskan keadilan menyadari bahwa manusia memiliki 

potensi untuk merusak dan menghancurkan bumi. Hal ini ditegaskan dalam Al-

Qur’an: 

 29ََمْ يَ رْجِعُوْنَ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِِ الْبَِٰ وَالْبَحْرِ بِاَ كَسَبَتْ ايَْدِى النَّاسِ ليُِذِيْ قَهُمْ بَ عْضَ الَّذِيْ عَمِلُوْا لَعَلَّهُ 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan 

manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari 

(akibat) perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (Q. S. al-

Rum (30): 41) 

Imam Zaid Shakir seorang sarjana Islam asal Amerika menjelaskan bahwa para 

mufasir awal menafsirkan kerusakan ini dengan menyebutkan fenomena seperti 

kekeringan dan tidak adanya hasil laut serta masalah-masalah lain yang berkaitan 

dengan fungsi ekologis. Pernyataan ini menegaskan bahwa manusia selalu memiliki 

kemampuan untuk mengelola sumber daya lingkungan dengan cara yang lebih 

berkelanjutan dan menguntungkan. Namun sistem ekonomi yang kita jalani selama 

ini cenderung mengabaikan aspek-aspek tersebut yang mengakibatkan kerusakan 

yang lebih luas dan ketidak adilan yang terus berlanjut. 

Imam Zaid Shakir seorang sarjana Islam asal Amerika menyatakan bahwa para 

mufasir awal menjelaskan bahwa kerusakan yang disebutkan dalam ayat tersebut 

meliputi kekeringan, hilangnya hasil laut, serta berbagai makna lain yang berkaitan 

dengan fungsi ekologis. Pernyataan ini menegaskan bahwa sejak zaman dulu 

manusia telah memiliki kemampuan untuk berinteraksi dengan lingkungan mereka 

secara lebih baik dan menguntungkan.30 

Salah satu penyebab utama ketidak adilan ini adalah sistem ekonomi yang kita 

jalankan. Dalam periode yang cukup panjang sistem ekonomi kita berfokus pada 

peningkatan pertumbuhan ekonomi tanpa mempertimbangkan implikasi 

lingkungan. Dalam kerangka tersebut bumi bukanlah tempat yang dianggap suci 

melainkan satu-satunya sumber daya yang perlu dieksploitasi. Kita sering 

melupakan kepentingan banyak orang dalam usaha kolektif untuk memperluas 

pasar dan mengolah sumber daya alam demi menghasilkan lebih banyak barang.31 

 
29 Terjemahan Kemenag 2019 
30 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,32 
31 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter. Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,33 



27 
 

 
 

Pernyataan Imam Zaid Shakir mengingatkan kita mengenai dampak manusia 

terhadap lingkungan. Kesadaran bahwa segala sesuatu saling terkait membantu kita 

menyadari bahwa semua tindakan kita memengaruhi tanah, laut, manusia, dan 

makhluk hidup lainnya. Dengan pemahaman ini kita akan termotivasi untuk 

bertindak berdasarkan prinsip keadilan. Jika kita menerapkan sistem ekonomi dan 

cara hidup yang adil kita tidak akan merusak tanah, laut, manusia, dan makhluk 

hidup lainnya tanpa alasan yang jelas. Sebaliknya kita akan melakukan hal-hal yang 

menekankan keadilan dan rasa syukur. 

Kita tidak berperilaku hanya berdasarkan keinginan atau keuntungan pribadi 

tetapi dengan keyakinan bahwa setiap orang seharusnya memiliki hak dan peluang 

yang setara untuk mendapatkan akses terhadap sumber daya alam. Prinsip Agama 

Hijau mengajak kita untuk menyadari bahwa manusia, hewan, tumbuhan, dan 

semua ciptaan Tuhan saling terkait dan bergantung satu sama lain. Dengan 

memahami hubungan ini kita akan lebih berhatihati dalam tindakan kita agar tidak 

melakukan hal-hal yang dapat merusak atau merugikan makhluk lain serta 

lingkungan.32 

6. Menjalani kehidupan yang seimbang dengan alam (mizan) 

Segala sesuatu di alam semesta ini diciptakan dalam keadaan yang penuh dengan 

keseimbangan yang sering kali disebut dengan istilah mizan. Konsep mizan ini 

mengacu pada keteraturan dan harmoni yang ada di alam di mana setiap elemen 

saling berhubungan dan mendukung satu sama lain untuk menjaga keseimbangan 

ekosistem secara keseluruhan. Dalam pandangan Greendeen memandang bumi 

sebagai masjid berarti memberikan penghormatan terhadap prinsip keseimbangan 

yang terkandung dalam ciptaan Tuhan. Hal ini mengingatkan kita bahwa bumi 

sebagai tempat tinggal harus dijaga kelestariannya dan tidak boleh dieksploitasi 

secara berlebihan.33 

Sebagai bagian dari sistem alam yang seimbang pergerakan matahari dan bulan 

adalah contoh nyata dari mizan yang ada di alam semesta. Pergerakan keduanya 

menandai pergantian siang dan malam yang menjadi dasar bagi ritme kehidupan 

manusia. Selama ribuan tahun manusia telah memanfaatkan sistem keseimbangan 

ini untuk meningkatkan kualitas hidup misalnya untuk menentukan waktu yang 

 
32 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter. Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,33 
33 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,31 

 



28 
 

 
 

tepat dalam bertani, beristirahat, bekerja, dan beribadah. Sistem ini yang telah ada 

jauh sebelum manusia ada menjadi acuan dalam menjalani kehidupan yang 

harmonis dengan alam. 

Prinsip keseimbangan ini seharusnya menjadi landasan dalam upaya manusia 

untuk menjaga bumi. Dengan memanfaatkan sistem alam secara bijaksana dan tidak 

berlebihan manusia diharapkan dapat menjaga keseimbangan alam yang telah 

Tuhan ciptakan. Oleh karena itu pemahaman mengenai mizan sangat penting dalam 

perspektif Greendeen karena menunjukkan bahwa manusia tidak hanya berperan 

sebagai pengguna sumber daya alam tetapi juga sebagai penjaga dan pelindung dari 

keseimbangan yang ada di dalamnya.34 

Islam secara tegas menyatakan dan menunjukkan bahwa ada Tuhan Yang Maha 

Kuasa yang menciptakan manusia agar hidup bersinergi dengan alam. Dia 

menciptakan bintang-bintang dan planet-planet lalu menempatkannya dalam jalur 

yang benar dan teratur. Selain itu Allah juga membuat medan energi tak terlihat 

yang dikenal sebagai gravitasi sehingga segala sesuatu bisa berada pada posisinya 

di bumi. Tumbuhan juga diciptakan sebagai sahabat, pelindung, dan sumber pangan 

bagi manusia. 

Keseimbangan ini sangat ditekankan dalam Al-Qur'an. Allah menciptakan 

manusia dengan kemampuan untuk berkomunikasi dan berpikir. Dengan 

perhitungan yang tepat matahari dan bulan bergerak sementara tumbuhan dan 

pepohonan patuh kepadaNya. Allah juga mengangkat langit dan menetapkan 

keadilan untuk mencegah kita melampaui batas. Dia ingin kita menegakkan 

timbangan dengan adil dan tidak mengurangi nilai tersebut. Sebagai penutup Allah 

menjadikan bumi ini rata untuk makhluk-makhlukNya.  

 وَّالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَانِ وَالسَّمَا  
نْسَانََۙ عَلَّمَهُ الْبَ ياَنَ الَشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بُِِسْباَنٍَۙ زاَنََۙ الََّ خَلَقَ الَِْ ءَ رَفَ عَهَا وَوَضَعَ الْمِي ْ

 35ََانَ وَالََْرْضَ وَضَعَهَا لِلََْنََمَِۙ تَطْغَوْا فِِ الْمِي ْزاَنِ وَاقَيِْمُوا الْوَزْنَ بِِلْقِسْطِ وَلََ تُُْسِرُوا الْمِي ْزَ 

 Dia menciptakan manusia. Dia mengajarinya pandai menjelaskan. Matahari 

dan bulan (beredar) sesuai dengan perhitungan.Tetumbuhan dan pepohonan 

tunduk (kepada-Nya). Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan 

timbangan (keadilan dan keseimbangan) agar kamu tidak melampaui batas dalam 

timbangan itu. Tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu 

 
34 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,32 
35 Terjemahan Kemenag 2019 



29 
 

 
 

mengurangi timbangan itu. Bumi telah Dia bentangkan untuk makhluk(-Nya). (Q. 

S. al-Rahmân [55]: 3-10). 

Segala sesuatu diatur dalam keseimbangan ini dan tatanan hukum serta aturan 

dalam Islam bertujuan untuk menjaga keharmonisan tersebut. Sebagaimana telah 

disebutkan sebelumnya merenungkan dan berusaha menjaga keseimbangan ini 

adalah sebuah bentuk ibadah. Frasa tanda bagi orang yang berpikir muncul di 

beberapa ayat Al-Qur’an yang menunjukkan bahwa keberpihakan untuk merenung 

dan berpikir demi menjaga keseimbangan adalah tanda dari keutamaan manusia. 

Oleh karena itu sepatutnya kita merenungkan segala hal di sekitar kita dan berupaya 

menjaga keseimbangan yang telah ditetapkan oleh Tuhan. Namun ironisnya seiring 

berjalannya waktu manusia semakin gemar melakukan kerusakan dan kehancuran 

di bumi sehingga keseimbangan alam pun terganggu.36 

Dalam konsep Greendeen yang ditemukan oleh Matin mengungkapkan bahwa 

penerapan konsep tersebut mengajak manusia untuk membuka hati dan pikiran 

dalam menyadari hubungan yang erat antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. 

Konsep ini menekankan pentingnya pemahaman bahwa segala sesuatu di bumi ini 

saling terhubung dan saling mempengaruhi. Inti dari konsep Greendeen ini terletak 

pada prinsip pertama yaitu Tauhid yang mengajarkan bahwa Tuhan adalah satu-

satunya pencipta alam semesta dan segala yang ada di dalamnya adalah ciptaan-

Nya yang harus dijaga dan dilestarikan. Matin juga menekankan pentingnya untuk 

memperhatikan dan merenungkan tanda-tanda keberadaan dan kebesaran Allah 

SWT yang terdapat dalam Ayat-ayat-Nya. Dalam hal ini alam menjadi salah satu 

bentuk ciptaan yang merupakan manifestasi dari kebesaran Tuhan yang seharusnya 

menjadi objek refleksi dan penghormatan bagi umat manusia. Gagasan ini 

mengingatkan kita bahwa manusia memiliki peran sebagai pelindung dan pengurus 

bumi yang merupakan amanah dari Allah sebagai Khalifah yang bertanggung jawab 

atas keberlangsungan alam semesta. Tugas ini adalah kepercayaan yang diberikan 

oleh Allah SWT kepada umat manusia untuk menjaga dan merawat bumi dengan 

penuh tanggung jawab. Matin menyatakan bahwa untuk melaksanakan amanah ini 

manusia perlu bersikap adil terhadap semua ciptaan Allah dengan menghargai dan 

melindungi lingkungan. Tanggung jawab ini tidak hanya untuk manusia tetapi juga 

berlaku bagi semua makhluk yang tinggal di bumi. Sebagai bagian dari manusia 

 
36 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,35 



30 
 

 
 

kita seharusnya berusaha hidup harmonis dengan alam, menjaga ekosistem, dan 

menyadari bahwa alam adalah bagian penting dari hidup kita yang tidak dapat 

dipisahkan. Prinsip ini terlihat dalam konsep Mizan yang mengajarkan pentingnya 

keseimbangan dan harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. 

 



31 
 

BAB III 

PEMIKIRAN YUSUF AL-QARDHAWI TENTANG ISLAM AGAMA RAMAH 

LINGKUNGAN  

A. Biografi Yusuf Qardhawi 

Yusuf Qardhawi yang memiliki nama lengkap Yusuf Abdullah Al-Qardhawi 

merupakan seorang ulama dan ahli fiqih kontemporer yang sangat terkemuka di dunia 

Islam internasional. Beliau dilahirkan di desa Shafth Turab pada tanggal 9 September 

1926 yang terletak di wilayah Distrik Besar bagian dari provinsi Barat di Mesir. 

Keilmuan dan pemikiran beliau di bidang fiqih menjadikannya sebagai salah satu tokoh 

terkemuka dalam perkembangan pemikiran Islam modern. Kontribusi besar Yusuf 

Qardhawi dalam bidang fiqih dan pemikirannya tentang Islam yang kontekstual dengan 

tantangan zaman menjadikannya figur sentral dalam pembaruan pemikiran Islam 

kontemporer. Beliau tidak hanya dikenal sebagai seorang ahli fiqih yang mendalam 

tetapi juga sebagai sosok yang mampu mengajarkan ajaran Islam dengan cara yang 

relevan dan aplikatif terhadap dinamika kehidupan sosial, politik, dan ekonomi masa 

kini. Selain itu karya-karya tulis beliau yang mencakup berbagai topik keagamaan dan 

pemikiran Islam serta peran beliau sebagai pemimpin dalam berbagai organisasi Islam 

semakin mengukuhkan pengaruhnya di dunia Islam global. Berbagai kontribusi beliau 

dalam mengembangkan pemahaman dan implementasi ajaran Islam memberikan 

dampak signifikan bagi umat Islam di seluruh dunia khususnya dalam menyikapi 

permasalahan-permasalahan kontemporer yang dihadapi umat.1 

Yusuf Al-Qardhawi berasal dari keluarga yang sangat teguh dalam beragama 

dengan latar belakang yang menggabungkan sektor pertanian dari pihak ayah dan 

bidang perniagaan dari pihak ibu. Keluarga tersebut memiliki nilai-nilai agama yang 

kuat yang kemudian turut mempengaruhi perkembangan kepribadian dan pemikiran Al-

Qardhawi. Pada usia dua tahun Al-Qardhawi mengalami kehilangan yang besar dengan 

meninggalnya ayahnya Abdullah. Kehilangan tersebut membawa perubahan signifikan 

dalam hidupnya. Namun di sisi lain peristiwa ini juga menjadi titik awal dari perjalanan 

hidup yang penuh dengan bimbingan dan perhatian dari orang-orang terdekatnya. 

Setelah kehilangan ayahnya Al-Qardhawi dibesarkan oleh pamannya yang 

menunjukkan perhatian penuh terhadap dirinya. Pamannya berperan sebagai figur 

 
1 Yusuf Qardhawi,Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad Menurut AL-

Qur’an dan Sunnah,terj. dari Fiqih Al-Jihad: Dirasah Muqaranah Li Ahkamihiwa Falsafatihi, fi Dhau’ Al-Qur’an 

wa AlSunnah, Irfan Maulana Hakim et all, (Bandung: Mizan Pustaka,2010), cet. I, xxvii. 



32 
 

 
 

pengganti ayah bagi Al-Qardhawi memberikan kasih sayang dan perhatian yang 

mendalam serta mengarahkan Al-Qardhawi untuk tumbuh dalam lingkungan yang 

mengedepankan nilai-nilai agama. Sebagai anak tunggal hubungan Al-Qardhawi 

dengan pamannya sangat erat dan penuh kedekan. Sehingga pamannya menjadi sosok 

yang sangat berpengaruh dalam perkembangan awal kehidupannya. Pada usia lima 

tahun pamannya memutuskan untuk mengajarkan Al-Qardhawi mengaji Al-Qura’n 

yang menjadi langkah awal yang sangat signifikan dalam perjalanan hidup Al-

Qardhawi. Proses pengajaran ini tidak hanya berkaitan dengan pembelajaran agama 

tetapi juga berperan penting dalam membentuk dasar-dasar intelektual dan spiritual Al-

Qardhawi. Pendidikan agama yang diterimanya sejak dini menjadi salah satu faktor 

utama yang membentuk karakter dan pemikirannya serta mempengaruhi kontribusinya 

dalam pemikiran Islam modern yang relevan dengan tantangan zaman.2 

Pada usia 10 tahun Yusuf Al-Qardhawi berhasil menghafal seluruh Al-Qur’an 

mengikuti jejak pamannya yang juga merupakan seorang penghafal Al-Qur’an. 

Pencapaian ini menunjukkan komitmen dan dedikasi Al-Qardhawi terhadap pendidikan 

agama yang telah ditanamkan sejak dini oleh pamannya. Pengajaran dan perhatian yang 

diberikan oleh pamannya tidak hanya terbatas pada aspek pembelajaran Al-Qur’an 

tetapi juga mencakup penguatan nilai-nilai spiritual yang menjadi landasan pemikiran 

dan keilmuan Al-Qardhawi di masa depan. Pamannya yang memiliki kedudukan 

penting dalam keluarga dan masyarakat turut memberikan pengaruh besar terhadap 

perkembangan intelektual Al-Qardhawi. Selain berperan sebagai pendidik agama 

pamannya juga diangkat sebagai imam di kampung mereka yang semakin mempererat 

kedekatan spiritual antara keduanya. Posisi pamannya sebagai imam menambah 

dimensi religius dalam hubungan mereka memberikan contoh nyata mengenai 

kepemimpinan spiritual dan keagamaan yang harus dijalani dengan penuh dedikasi. Hal 

ini tentunya berkontribusi dalam membentuk karakter dan pandangan hidup Al-

Qardhawi yang kelak menjadi salah satu ulama besar di dunia Islam dengan pemikiran 

yang mengedepankan relevansi ajaran Islam terhadap tantangan zaman.3 

Pada usia lima tahun Yusuf Al-Qardhawi mulai belajar membaca dan menghafal 

Al-Qur’an di Kuttab sebuah lembaga pendidikan tradisional di desa tempat tinggalnya. 

Pendidikan di Kuttab ini menjadi fondasi awal bagi Al-Qardhawi dalam mendalami 

 
2 Nida Rafiqa Izzati et al., “KONSTRUKSI PEMIKIRAN YUSUF AL-QARDHAWI DALAM 

PEMBARUAN HUKUM KELUARGA ISLAM,” Jurnal Interpretasi Hukum 5, no. 3 (January 11, 2025): 1195, 

https://doi.org/10.22225/juinhum.5.3.10608.1193-1206. 
3 sukron ma’mun, “Pluralisme Agama Dan Toleransi Dalam Islam Perspektif Yusuf Al-Qaradhawi,” 

Humaniora 4, no. 2 (2013): 1–17. 



33 
 

 
 

ajaran agama khususnya dalam mempelajari Al-Qur’an. Pada usia tujuh tahun Al-

Qardhawi melanjutkan pendidikannya di Madrasah Izzamiyyah sebuah lembaga 

pendidikan yang berada di bawah naungan Kementerian Pendidikan Mesir. Di 

Madrasah Izzamiyyah, Al-Qardhawi mempelajari berbagai mata pelajaran umum, 

seperti matematika, sejarah, kesehatan, serta berbagai disiplin ilmu lainnya yang 

memperkaya wawasan intelektualnya. Seiring berjalannya waktu Al-Qardhawi semakin 

menunjukkan kemampuannya dalam menghafal dan membaca Al-Qur’an dengan tajwid 

yang benar. Pada usia sepuluh tahun Al-Qardhawi berhasil menyempurnakan hafalan 

Al-Qur’an sebuah pencapaian yang sangat mengesankan di usianya yang masih muda. 

Kemampuannya dalam bidang Al-Qur’an baik dari segi hafalan maupun bacaan yang 

fasih mulai diakui oleh masyarakat di sekitarnya. Sebagai hasilnya masyarakat mulai 

memanggilnya dengan sebutan "Syaikh Qardhawi," sebuah gelar yang mencerminkan 

penghormatan atas kecakapannya dalam bidang keagamaan. Karena kemampuan dan 

pengaruhnya di bidang Al-Qur’an Al-Qardhawi sering diundang untuk menjadi imam 

shalat di masjid-masjid setempat. Pengalaman tersebut memberikan kesempatan bagi 

Al-Qardhawi untuk mengasah keterampilan dalam kepemimpinan spiritual sekaligus 

memperdalam pemahaman agama yang kelak menjadi dasar bagi kontribusinya dalam 

pemikiran Islam modern.4 

Setelah menyelesaikan pendidikan di Madrasah Izzamiyyah Yusuf Al-Qardhawi 

melanjutkan studi ke Madrasah Ibtida-iyyah Thantha sebuah lembaga pendidikan yang 

terletak di kota Thantha. Di madrasah ini beliau berhasil menyelesaikan pendidikannya 

dalam waktu empat tahun. Pendidikan yang ditempuh di Madrasah Ibtida-iyyah Thantha 

memberikan Al-Qardhawi landasan akademik yang kokoh untuk melanjutkan studi ke 

jenjang berikutnya. Setelah menyelesaikan pendidikan di tingkat dasar Al-Qardhawi 

melanjutkan pendidikannya ke Madrasah Tsanawiyyah di mana beliau menempuh studi 

selama lima tahun. Selama masa pendidikan di lembaga ini Al-Qardhawi menunjukkan 

dedikasi dan prestasi yang luar biasa selalu meraih peringkat pertama dalam setiap ujian 

dan mata pelajaran yang diambil. Keberhasilan akademik yang konsisten ini 

menunjukkan kemampuan intelektual yang sangat baik dan menandakan potensi besar 

yang dimiliki oleh Al-Qardhawi sejak usia muda. Pada saat kelulusan dari Sekolah 

Menengah Umum Al-Qardhawi meraih peringkat kedua di tingkat Nasional di Mesir 

sebuah pencapaian yang sangat mengesankan mengingat persaingan yang ketat di 

 
4sukron ma’mun, “Pluralisme Agama Dan Toleransi Dalam Islam Perspektif Yusuf Al-

Qaradhawi,” Humaniora 4, no. 2 (2013) 1-17 



34 
 

 
 

tingkat tersebut. Meskipun demikian periode kelulusan tersebut tidak bebas dari 

tantangan. Al-Qardhawi sempat mengalami masa penahanan yang menjadi bagian dari 

perjalanan hidupnya yang penuh dengan perjuangan. Pengalaman ini tidak hanya 

menguji ketahanan fisik dan mentalnya tetapi juga memperdalam pemahamannya 

terhadap berbagai isu sosial, politik, dan keagamaan yang kelak akan mempengaruhi 

pemikirannya dalam menyikapi perkembangan Islam modern.5 

Setelah menyelesaikan pendidikan dasar dan menengah Yusuf Al-Qardhawi 

melanjutkan perjalanan akademiknya ke Kairo untuk melanjutkan studi di perguruan 

tinggi. Dengan keyakinan yang tinggi dan usaha yang gigih Al-Qardhawi diterima di 

Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar salah satu perguruan tinggi tertua dan paling 

terkemuka di dunia Islam. Di universitas ini  Al-Qardhawi menempuh pendidikan 

sarjana pada periode 1952-1953 dimana Al-Qardhawi berhasil meraih gelar sarjana 

dengan prestasi gemilang menduduki peringkat pertama di antara seratus delapan puluh 

mahasiswa yang ada. Pencapaian ini menggambarkan kemampuan akademik yang luar 

biasa serta komitmen Al-Qardhawi terhadap pengembangan ilmu pengetahuan 

khususnya dalam bidang agama Islam. Setelah menyelesaikan pendidikan sarjana pada 

tahun 1957 Al-Qardhawi melanjutkan studi ke jenjang pascasarjana di Fakultas 

Ushuluddin Universitas Al-Azhar dengan spesialisasi dalam bidang tafsir dan hadis. 

Program pascasarjana ini diselesaikannya pada tahun 1960 yang semakin memperdalam 

penguasaan Al-Qardhawi dalam bidang keilmuan Islam khususnya dalam studi tafsir 

dan hadis. Pendidikan pascasarjana ini memberikan kontribusi besar dalam membentuk 

wawasan intelektual Al-Qardhawi yang akan memainkan peran penting dalam 

kontribusinya terhadap perkembangan pemikiran Islam modern. Selanjutnya Al-

Qardhawi melanjutkan studi ke jenjang doktoral di fakultas yang sama dengan fokus 

yang lebih spesifik pada kajian zakat dalam Islam. Disertasi yang diajukannya berjudul 

Al-Zakat fi Islam (Zakat dalam Islam) yang mengkaji lebih dalam mengenai konsep 

zakat dalam perspektif Islam. Pada awalnya disertasi ini direncanakan akan selesai 

dalam waktu dua tahun. Namun krisis politik yang terjadi di Mesir menyebabkan 

penundaan yang signifikan dalam proses penyelesaian disertasi tersebut. Krisis tersebut 

mengakibatkan penyelesaian disertasi tertunda selama 13 tahun. Al-Qardhawi baru 

dapat menyelesaikan disertasi doktoralnya pada tahun 1973 meskipun perjalanan 

akademiknya mengalami berbagai hambatan. Penyelesaian disertasi ini menandai 

 
5 Nida Rafiqa Izzati et al., “KONSTRUKSI PEMIKIRAN YUSUF AL-QARDHAWI DALAM 

PEMBARUAN HUKUM KELUARGA ISLAM.” 1195 



35 
 

 
 

puncak dari perjuangan akademik Al-Qardhawi dan menjadi landasan bagi 

pemikirannya yang berpengaruh dalam bidang fiqih dan sosial Islam.6 

Pada tahun 1956 Dr. Yusuf Al-Qardhawi diberi tugas di bagian pengawasan 

bidang agama di Kementerian Perwakafan Mesir. Posisi ini memberikan beliau 

kesempatan untuk berperan aktif dalam pengelolaan dan pengawasan lembaga-lembaga 

keagamaan di Mesir yang mencakup masjid-masjid dan kegiatan keagamaan lainnya. 

Sebagai bagian dari tugasnya Al-Qardhawi terlibat dalam pengajaran dan pemberian 

ceramah di berbagai masjid yang memungkinkan beliau untuk menyebarkan 

pengetahuan agama dan memberikan wawasan baru tentang ajaran Islam kepada 

masyarakat luas. Selain itu dalam kapasitasnya di Kementerian Perwakafan Al-

Qardhawi juga diangkat sebagai pemilik lembaga al-A'immah sebuah lembaga yang 

berfokus pada pendidikan dan pelatihan imam-imam masjid. Pengangkatan ini 

menandakan kepercayaan yang diberikan kepadanya dalam mengelola dan 

mengembangkan lembaga keagamaan yang berperan penting dalam membentuk 

kualitas kepemimpinan spiritual di Mesir. Melalui peran ini Al-Qardhawi tidak hanya 

berkontribusi pada pengembangan pendidikan agama tetapi juga pada pembinaan 

imam-imam yang kelak akan menjadi pemimpin agama di berbagai wilayah.7 

Yusuf Al-Qardhawi pernah berperan sebagai penceramah dan memberikan 

khutbah di berbagai masjid yang menjadi salah satu sarana utama bagi beliau untuk 

menyampaikan pesan-pesan keagamaan kepada masyarakat luas. Melalui ceramah dan 

khutbah tersebut Al-Qardhawi tidak hanya memberikan wawasan keagamaan, tetapi 

juga mengedukasi umat Islam mengenai penerapan ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari, baik dalam aspek spiritual, sosial, maupun politik. Selain peranannya 

sebagai penceramah Al-Qardhawi juga menjabat sebagai pengawas di Akademik Para 

Imam sebuah lembaga yang berada di bawah naungan Kementerian Wakaf Mesir. 

Dalam kapasitas ini beliau turut bertanggung jawab dalam pengelolaan pendidikan bagi 

para imam yang memainkan peran penting dalam menjaga kualitas kepemimpinan 

agama di Mesir. Melalui peran ini Al-Qardhawi memberikan kontribusi besar terhadap 

pembinaan dan pengembangan imam-imam yang kelak akan menjadi pemimpin agama 

di masjid-masjid seluruh Mesir. Kontribusi Al-Qardhawi dalam mencerdaskan 

bangsanya juga tercermin dalam aktivitasnya di bidang pendidikan baik pendidikan 

 
6 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.”203 
7 Yusuf Qardhawi,Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad Menurut AL-

Qur’an dan Sunnah,terj. dari Fiqih Al-Jihad: Dirasah Muqaranah Li Ahkamihiwa Falsafatihi, fi Dhau’ Al-Qur’an 

wa AlSunnah, Irfan Maulana Hakim et all, (Bandung: Mizan Pustaka,2010), cet. I, xxvii 



36 
 

 
 

formal maupun non-formal. Beliau aktif berpartisipasi dalam berbagai upaya untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan di Mesir yang tidak hanya terbatas pada pendidikan 

agama tetapi juga mencakup pengajaran dalam bidang ilmu pengetahuan umum. Dalam 

hal ini Al-Qardhawi memperjuangkan pentingnya pendidikan yang inklusif dan relevan 

dengan tantangan zaman terutama untuk generasi muda. Dalam dunia dakwah Al-

Qardhawi aktif menyampaikan pesan-pesan keagamaan melalui berbagai program 

khusus di radio dan televisi Qatar. Program-program tersebut disiarkan secara rutin 

sebagai acara mingguan dengan sesi tanya jawab mengenai isu-isu keagamaan yang 

relevan dengan perkembangan zaman. Program ini tidak hanya memberikan ruang bagi 

masyarakat untuk mendalami ajaran Islam tetapi juga memperkuat peran media dalam 

menyebarkan pengetahuan agama secara lebih luas dan efektif. Selain itu Al-Qardhawi 

juga melakukan kunjungan ke berbagai negara baik yang mayoritas beragama Islam 

maupun non-Islam untuk menjalankan misi keagamaan dan dakwah. Salah satu 

perjalanan penting yang dilakukan adalah kunjungan beliau ke Indonesia pada tahun 

1989 di mana beliau berdakwah dan berbagi pengetahuan mengenai ajaran Islam. 

Kunjungan-kunjungan internasional tersebut mencerminkan upaya Al-Qardhawi dalam 

memperluas pengaruh pemikirannya dan menjalin hubungan yang lebih erat antara umat 

Islam di berbagai negara.8 

Yusuf Qardhawi dianugerahi dengan keluarga yang penuh keberkahan sejak 

Desember 1958. Istrinya merupakan seorang wanita yang baik, berasal dari garis 

keturunan Hasyimiyah Husainiyah dan dikenal sebagai pribadi yang sangat sabar dalam 

menghadapi berbagai rintangan dalam menyebarkan dakwah. Dia sering kali lebih 

mengutamakan kepentingan masyarakat daripada kepentingan keluarganya sendiri.9 

Sebagai seorang sarjana dengan pemahaman mendalam di bidang ilmu 

keislaman Al-Qardawi tidak memaksa anak-anaknya untuk mengikuti jejaknya dalam 

kajian keagamaan. Sebaliknya banyak dari mereka memilih untuk melanjutkan 

pendidikan tinggi di bidang non-agama yang berkaitan dengan ilmu pengetahuan dan 

alam. Putri sulungnya meraih gelar doktor dalam bidang Fisika dengan spesialisasi 

Nuklir di Universitas London. Putri keduanya juga sukses mendapatkan gelar doktor di 

bidang Biologi dengan fokus pada organ tubuh dari salah satu universitas di Inggris. 

 
8 sukron ma’mun, “Pluralisme Agama Dan Toleransi Dalam Islam Perspektif Yusuf Al-Qaradhawi,” 

Humaniora 4, no. 2 (2013): 1–17. 
9 Yusuf Qardhawi,Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad Menurut AL-

Qur’an dan Sunnah,terj. dari Fiqih Al-Jihad: Dirasah Muqaranah Li Ahkamihiwa Falsafatihi, fi Dhau’ Al-Qur’an 

wa AlSunnah, Irfan Maulana Hakim et all, (Bandung: Mizan Pustaka,2010), cet. I, 27. 



37 
 

 
 

Sementara itu putri ketiganya menyelesaikan studi masternya dalam Rekayasa Genetik 

di Universitas Texas Amerika Serikat.10 

Putra pertamanya menempuh pendidikan di Fakultas Teknik dengan jurusan 

Mesin di Universitas Qatar sementara putra bungsunya berhasil lulus dari Fakultas 

Teknik dengan jurusan Elektro. Dari tujuh anaknya hanya putra keduanya yang 

mengikuti jejak Qardawi untuk mendalami ilmu agama di sebuah akademi keagamaan 

di Qatar. Ini mencerminkan keterbukaan pikiran Qardawi serta perhatian yang 

mendalam terhadap berbagai disiplin ilmu yang berkaitan dengan alam.11 

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi mengenai etika lingkungan dapat dipahami 

sebagai suatu pembaruan dalam wacana etika lingkungan yang berlandaskan pada 

prinsip-prinsip ajaran Islam. Dasar pemikiran al-Qaradawi mengenai etika lingkungan 

terletak pada nilai-nilai fundamental dalam Islam yang mencakup konsep Tauhid, 

Khalifah, Adl, dan Mizan, yang menekankan hubungan harmonis antara manusia, alam, 

dan Tuhan. Dengan demikian, etika lingkungan yang dikemukakan oleh al-Qaradawi 

bukan hanya berbicara tentang tanggung jawab manusia terhadap lingkungan, tetapi 

juga mengenai dimensi spiritual yang mendalam dalam menjaga dan melestarikan alam 

sebagai bentuk pengabdian kepada Allah SWT. 

Al-Qaradawi mengembangkan suatu pendekatan yang menggabungkan etika 

Islam yang religius dengan perspektif ekologi yang bersifat eko-teologi. Pemikiran ini 

mengajarkan bahwa pemeliharaan lingkungan bukan hanya merupakan kewajiban 

sosial dan ekologis tetapi juga merupakan kewajiban religius yang harus dilaksanakan 

oleh umat manusia sebagai bagian dari amanah yang diberikan oleh Allah. Al-Qaradawi 

menekankan pentingnya menjaga keseimbangan alam sebagai bagian dari tugas 

manusia sebagai Khalifah (pemimpin) di muka bumi yang harus bertanggung jawab 

terhadap segala ciptaan-Nya. 

Dengan demikian pemikiran etika lingkungan al-Qaradawi dapat dikategorikan 

sebagai bagian dari aliran etika lingkungan dengan tipologi Islamic ecoreligious. 

Tipologi ini mengacu pada etika lingkungan yang berakar pada ajaran agama Islam yang 

mengintegrasikan prinsip-prinsip agama dengan upaya menjaga kelestarian alam. 

Pendekatan ini mengajarkan bahwa tindakan manusia terhadap alam harus didasarkan 

 
10 Yusuf Qardhawi,Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad Menurut AL-

Qur’an dan Sunnah,terj. dari Fiqih Al-Jihad: Dirasah Muqaranah Li Ahkamihiwa Falsafatihi, fi Dhau’ Al-Qur’an 

wa AlSunnah, Irfan Maulana Hakim et all, (Bandung: Mizan Pustaka,2010), cet. I, xxvii 
11 Yusuf Qardhawi,Fiqih Jihad: Sebuah Karya Monumental Terlengkap Tentang Jihad Menurut AL-

Qur’an dan Sunnah,terj. dari Fiqih Al-Jihad: Dirasah Muqaranah Li Ahkamihiwa Falsafatihi, fi Dhau’ Al-Qur’an 

wa AlSunnah, Irfan Maulana Hakim et all, (Bandung: Mizan Pustaka,2010), cet. I, xxvii 



38 
 

 
 

pada kesadaran religius dan nilai-nilai moral yang terkandung dalam ajaran Islam, 

dengan tujuan untuk mencapai keseimbangan dan keharmonisan dalam hubungan antara 

manusia, alam, dan Tuhan.12 

B. Karya-Karya Yusuf Qardhawi 

Sebagai seorang ulama dan ilmuwan terkemuka Yusuf al-Qardhawi memiliki 

kemampuan menulis yang sangat mengesankan yang tercermin dalam produktivitas dan 

keberagaman karya-karyanya. Beliau dikenal sebagai penulis yang sangat produktif, 

aktif menghasilkan berbagai artikel keagamaan yang tersebar di berbagai media cetak. 

Selain itu, al-Qardhawi juga menunjukkan dedikasi tinggi dalam melakukan penelitian 

mengenai Islam, baik di negara-negara Muslim. Karya-karya al-Qardhawi mencakup 

beragam bentuk tulisan, mulai dari buku, artikel, hingga hasil penelitian yang tersebar 

di banyak negara. Sebagai seorang ulama kontemporer, banyak dari tulisannya yang 

membahas isu-isu penting terkait pengetahuan Islam, yang tidak hanya relevan bagi 

masyarakat Muslim, tetapi juga memberikan kontribusi besar dalam diskursus ilmiah 

global.13 

Dalam Bidang Fikih dan Ushul Fikih Yusuf Qardhawi banyak menulis buku yang 

berkaitan dengan fikih dan ushul fikih, 

diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam (Halal dan Haram dalam Islam) 

2) Al-Ijtihad fi al-Shari’at al-Islamiyah (Ijtihad dalam Syariat Islam) 

3) Fiqh al-Siyam (Hukum Tentang Puasa) 

4) Fiqh at-Taharah (Hukum Tentang Bersuci) 

5) Fiqh al-Ghina’ wa al-Musiqa (Hukum Tentang Nyayian dan Musik) 

6) Fatawa Mu’ashirah (Terdapat Juz 1, 2, dan 3) 

b. Dalam Bidang Ekonomi Islam, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Fiqh Zakat 

2) Bay’u al-Murabahah li al-Amri bi al-Shira (Sistem Jual-Beli Al-Murabah) 

3) Fawa’id al-Bunuk Hiya al-Riba al-Haram, (Manfaat Diharamkannya Bunga 

Bank) 

4) Dawr al-Qiyam wa al-Akhlaq fi al-Iqtisad al-Islami (Peranan Nilai dan Akhlak 

dalam Ekonomi Islam) 

5) Muskilat al-Fakr wa Kaifa ‘Alajaha al-Islam (Peranan Islam dalam Menangani 

 
12 Mariatul Istiani and Muhammad Roy Purwanto, “Fiqh Bi ’ Ah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” AT-

THULLAB : Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 1 (2022): 24–39. 
13 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.” 



39 
 

 
 

Masalah Kemiskinan) 

c. Dalam Bidang al-Qur’an dan Sunnah, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Al-Aql wa al-Ilm fi Al-Qur’an (Akal dan Ilmu dalam Alquran) 

2) As-Sabru fi Al-Qur’an (Sabar dalam Alquran) 

3) Tafsir Surah al-Ra’d 

4) Kayfa Nata’amal ma’a as-Sunnah an-Nabawiyyah (Bagaimana Berinteraksi 

dengan Sunah). 

5) Al-Muntaqaa fit-Targhib wat-Tarhib15 

d. Dalam Bidang Akidah Islam, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Wujud Allah (Adanya Allah) 

2) Haqiqat at-Tauhid (Hakikat Tauhid) 

3) Iman bi Qadr (Keimanan kepada Qadar) 

4) Al-Iman wal-Hayat 

5) Mauqif al-Islam min Kufr al-Yahud wan-Nasraha 

e. Dalam Bidang Dakwah dan Pendidikan, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Thaqafat ad-Da’iyyah (Wawasan Seorang Juru Dakwah) 

2) Al-Rasul wa al-Ilmi (Rasul dan Ilmu) 

3) Al-Ihhwan al-Muslimin sab’in Amman fi al-Da’wah wa at-Tarbiyyah (Ikhwanul 

Muslimin selama 70 tahun dalam dakwah dan pendidikan) 

4) At-Tarbiyyah al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna 

f. Dalam Bidang Gerakan dan Kebangkitan Islam, diantaranya adalah sebagai 

berikut: 

1) Ash-Shahwah al-Islamiyyah bainal-Juhud wat-Tatharruf 

2) Ash-Shahwah al-Islamiyyah wa Humum al-Wathan al-‘Arabi wal-Islami 

3) Ash-Shahwah al-Islamiyyah bainal-Ikhtilaf al-Masyru’ wat-Tafarruq alMadzmum 

4) Min Ajli Shahwah Rasyidah Tujaddid ad-Din wa Tanhad bin Dunya 

g. Dalam Bidang Penyatuan Pemikiran Islam, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Syumul al-Islam 

2) Al-Marji’iyyah al-Ulya fi al-Islam li al-Qur’an was-Sunnah 

3) Mauqif al-Islam min al-Ilham wa al-Kaysf wa al-Ru’aa wa min al-Tamaim wa 

al-Kahanah wa al-Ruqa 

4) Al-Siyasah al-Syari’ah wa Maqashidiha 

h. Dalam Bidang Pengetahuan Islam yang Umum, diantaranya adalah sebagai 

berikut: 



40 
 

 
 

1) Al-Ibadah fi al-Islam 

2) Al-Khasaish al-Ammah li al-Islam 

3) Madkhal li Ma’rifat al-Islam 

i. Dalam Bidang Tentang Tokoh-Tokoh Islam, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Al-Imam Al-Ghazali baina Madihihi wa Naqidihi (Imam Ghazali antara pemuja 

dan pengikutnya) 

2) Umar bin Abdul Aziz Khamis al-Khulafa’ al-Rasyidin 

3) Al-Shaykh al-Ghazali Kama Araftuhu Khilala Nisf al-Qarn (Syeikh al-Ghazali 

seperti yang saya kenal selama setengah abad) 

4) Nisa Mu’minat (Para Wanita Beriman) 

5) Abu Hasan al-Nadwi Kama ‘Araftuh (Abu Hassan al-Nadwi seperti yang saya 

kenal) 

6) Fi Wada’ al-‘A’lam (Memperingati Pemergian Tokoh-Tokoh) 

j. Dalam Bidang Sastra, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Nafahat wa Lafahat (Kumpulan puisi) 

2) Al-Mualimin Qadimun (kumpulan puisi) 

3) Yusuf ash-Shiddiq (naskah drama dalam bentuk prosa) 

4) ‘Alim wa Thagiyyah 

k. Buku-buku Kecil Tentang Kebangkitan Islam, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Ad-Din fi ‘Ashr al-Ilmi 

2) Al-Islam wa al-Fann 

3) An-Niqaab li al-Mar’ah baina al-Qawl bi Bid’atihi wal-Qawl bi Wujudihi 

4) Markaz al-Mar’ah fi Hayah al-Islamiyyah 

l. Karya-karya dalam Bentuk Ceramah-Ceramah, diataranya adalah sebagai berikut: 

1) Al-Islam alladzi Nad’u Illahi 

2) Wajib Asy-Syabab al-Muslim 

3) Ash-Shahwah al-Islamiyyah bainal ‘Amal wal-Mahadzir16 

4) al-Sunnah wa al-Bid’ah, (Sunnah dan Bidah) 

5) Zawaj al-Maysar, haqiqat wa Hukm (Perkahwinan Maysar hakikat dan hokum) 

6) Dawabit al-Shar’iyyah libina’ al-Masajid (prinsip syariat dalam Membina 

masjid) 

7) Mawqif al-Islam al-Aqdi min kufr al-Yahudi wa al-Nasara (Pendirian islam 

terhadp perjanjian dengan Yahudi dan Nasr) 

8) Al-Juwaini Imam al-Haramain (Juwaini Imam Haramain) 



41 
 

 
 

9) Al-Istishaq wa al-Tubna fi Shari’at al-Islamiah (Penamaan dalam Syari’at Islam) 

10) Umar ibn Abdul Aziz (Umar bin Abdul Aziz) 

11) Likay Tanjaha Muasassah al-Zakat (Semoga Institusi zakat Berjaya) 

m. Karya-karya Dalam Bidang Mengatasi Masalah dengan Cara Islam, diantaranya 

adalah sebagai berikut: 

1) Al-Hulul al-Mustwaradah wa Kayfa janat ‘ala Ummaatina (Penyelesaian Import: 

bagaimana ia Menghentam Umat kita) 

2) Al-Hal al-Islami faridatan wa daruratan (Mengatasi masalah dengan cara Islam 

adalah suatu kewajipan dan kepastian) 

3) Bayinat al-hal al-Islami wa Syubuhat al-Ilmaniyyin wa alMustaqhribin 

(Penjelasan mengatasi masalah dengan cara Islam dan tuduhan orang Barat dan 

pengnut sekular) 

4) ‘Ada’ al-hall al-Islami (Musuh-musuh dalam penyelesaian cara Islam) 

C. Pemikiran Yusuf Qardhawi tentang lingkungan 

Secara umum etika dapat dikategorikan ke dalam beberapa jenis salah satunya 

adalah etika teologis yang berlandaskan pada ajaran agama. Setiap agama memiliki 

sistem nilai moral yang menjadi pedoman hidup bagi para pengikutnya. Keimanan atau 

keyakinan terhadap ajaran agama ini berperan sebagai pendorong utama bagi individu 

untuk mengikuti dan mengimplementasikan ajaran moral tersebut dalam kehidupan 

sehari-hari. Dalam konteks ini etika teologis berfokus pada nilai-nilai yang diajarkan 

oleh agama yang bersangkutan yang mencakup kewajiban moral, aturan-aturan 

kehidupan, serta hubungan antara manusia dengan Tuhan dan sesama makhluk. 

Perbedaan mendasar antara etika teologis dan etika filosofis terletak pada landasan 

keyakinan yang mendasari keduanya. Etika teologis berlandaskan pada wahyu atau 

ajaran agama yang dianggap sebagai petunjuk hidup yang harus diterima dan diikuti 

oleh para penganut agama tersebut. Sebaliknya etika filosofis lebih mengutamakan 

pemikiran rasional dan argumen logis dalam menentukan prinsip-prinsip moral. Etika 

filosofis tidak bergantung pada ajaran agama tertentu melainkan pada hasil pemikiran 

manusia yang mencoba menemukan kebenaran moral melalui pendekatan rasional dan 

refleksi filosofis. Dengan demikian perbedaan utama antara kedua jenis etika ini 

terletak pada sumber dan dasar ajaran moral yang diikutinya di mana etika teologis 



42 
 

 
 

mengandalkan wahyu atau ajaran agama sedangkan etika filosofis bersandar pada rasio 

dan argumen logis yang dikembangkan melalui pemikiran manusia.14 

Dapat disimpulkan bahwa etika yang bersumber dari agama dan etika yang 

bersumber dari filsafat memiliki titik tolak yang berbeda dalam memandang ajaran 

moral. Etika agama umumnya didasarkan pada wahyu atau ajaran yang diterima 

melalui teks-teks suci yang memberikan pedoman moral yang jelas bagi para 

pengikutnya. Sementara itu etika filsafat lebih mengutamakan pendekatan rasional dan 

argumen logis dalam menentukan nilai-nilai moral. Perbedaan ini seringkali 

memunculkan pendapat bahwa agama tidak mampu memberikan pedoman etika yang 

jelas dan sistematis mengingat ajaran agama sering kali bersifat normatif dan 

mengandung unsur kepercayaan yang lebih sulit untuk diuji secara rasional. Namun 

demikian hal ini tidak berarti bahwa tidak ada keterkaitan antara agama dan filsafat 

dalam konteks etis. Hubungan antara keduanya dapat dilihat dari berbagai sudut 

pandang baik dari perspektif filsafat maupun agama. Dari perspektif filsafat seorang 

filsuf yang beragama akan terpengaruh oleh keyakinan religiusnya yang pada 

gilirannya akan membentuk pemikirannya mengenai isu-isu etis. Filsuf yang menganut 

agama tertentu sering kali akan mengintegrasikan nilai-nilai dan prinsip-prinsip moral 

dari agama tersebut ke dalam pemikirannya meskipun argumentasi yang digunakan 

dalam membahas masalah-masalah etis tetap berbasis pada pendekatan filosofis yang 

rasional. Dengan demikian meskipun agama dan filsafat memiliki pendekatan yang 

berbeda dalam merumuskan ajaran moral keduanya tidak terpisah secara mutlak. 

Agama dapat memberikan dasar moral yang kuat sementara filsafat menyediakan 

kerangka pemikiran kritis yang dapat memperdalam pemahaman terhadap prinsip-

prinsip etis yang ada. Seorang filsuf yang beragama dalam hal ini dapat memperkaya 

pemikiran etisnya dengan menggabungkan wawasan agama dan filsafat yang pada 

akhirnya dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori etika yang lebih 

komprehensif. 

Yusuf al-Qaradawi dalam mengembangkan pandangannya mengenai etika 

lingkungan dengan menggunakan pendekatan normatif yang berlandaskan pada ajaran 

fiqih (syari'ah) dan akhlak atau tasawuf dengan tauhid sebagai dasar utama. Menurut 

al-Qaradawi konsep tauhid ini memiliki peran krusial dalam menyadarkan manusia 

akan hakikat dirinya sebagai makhluk ciptaan Allah. Dalam pandangannya manusia 

 
14 Aziz Ghufron dan Saharudin, “Islam dan Konservasi Lingkungan (Telaah Pemikiran Fikih 

Lingkungan Yusuf al-Qardhawi), Millah, Vol. 6, No. 2 (2007), 5 



43 
 

 
 

diposisikan sebagai entitas yang memiliki hubungan erat dengan alam karena baik 

manusia maupun alam merupakan ciptaan Allah yang hanya beribadah kepada-Nya. 

Tauhid sebagai landasan utama dalam pemikiran al-Qaradawi membentuk pemahaman 

bahwa manusia tidak terpisah dari alam melainkan bagian dari keseluruhan ciptaan-

Nya. Dalam hal ini al-Qaradawi menekankan bahwa ibadah tidak hanya berupa praktik 

keagamaan tetapi juga meliputi peran serta tanggung jawab manusia terhadap alam 

yang merupakan titipan dari Allah. Salah satu tanggung jawab ini adalah sebagai 

khalifah atau pengelola di bumi. Sebagai khalifah manusia memiliki kewajiban untuk 

melindungi dan merawat alam serta memastikan ekosistem tetap terjaga. Konsep tauhid 

tidak hanya mengajarkan hubungan spiritual antara manusia dan Tuhan tetapi juga 

mempertegas pentingnya kesadaran akan interaksi ekologis dengan alam. Dalam 

pandangan ini usaha untuk menjaga dan melestarikan lingkungan dianggap sebagai 

bagian dari ibadah kepada Allah bukan sekadar tindakan etis. Maka etika lingkungan 

menurut al-Qaradawi berakar dari ajaran agama yang menekankan tanggung jawab, 

keseimbangan, dan keharmonisan antara manusia serta alam. Ide ini sejalan dengan 

tugas yang diberikan Allah kepada manusia untuk merawat bumi dan seluruh isinya 

sebagai bentuk pengabdian dan ketaatan kepadaNya.15 

Yusuf al-Qaradawi mendefinisikan lingkungan sebagai ruang tempat manusia 

hidup dan berinteraksi. Lingkungan menurut al-Qaradawi merupakan tempat yang 

dijadikan sebagai tempat kembali baik secara sukarela maupun terpaksa baik dalam 

keadaan bepergian maupun saat mengasingkan diri. Dalam pandangannya lingkungan 

tidak hanya mencakup ruang fisik yang bersifat statis tetapi juga melibatkan dimensi 

dinamis yang hidup di mana manusia dan makhluk lainnya saling berinteraksi. Dalam 

konteks ini al-Qaradawi mengklasifikasikan lingkungan menjadi dua kategori utama: 

yang bersifat dinamis (hidup) dan yang bersifat statis (mati). Lingkungan yang bersifat 

dinamis mencakup segala unsur kehidupan seperti flora, fauna, dan ekosistem yang 

terus berkembang dan berubah seiring waktu. Sementara itu lingkungan yang bersifat 

statis mencakup alam yang diciptakan oleh Allah termasuk tanah, air, dan udara, serta 

produk industri yang merupakan hasil karya manusia. Meskipun produk industri 

merupakan ciptaan manusia al-Qaradawi menekankan bahwa hal tersebut tetap terkait 

dengan alam sebagai bagian dari ekosistem yang lebih besar di mana manusia berperan 

sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas pemeliharaan dan pengelolaannya.16 

 
15 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.”64 
16 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. Hal 26 



44 
 

 
 

Dunia yang diciptakan oleh Tuhan mencakup semua hal dari lingkungan di Bumi 

hingga ruang angkasa yang meliputi matahari, bulan, dan bintang-bintang. Di sisi lain 

industri yang dibentuk oleh manusia mencakup segala sesuatu yang mereka ambil dari 

sungai-sungai, pohon-pohon yang mereka tanam, bangunan yang mereka buat, serta 

berbagai alat yang mereka desain. Semua ini baik yang kecil maupun besar dibuat untuk 

berbagai alasan baik untuk kedamaian maupun untuk konflik. 

Lingkungan yang selalu berubah mencakup hubungan antara manusia, hewan, 

dan tumbuhan. Di sisi lain, lingkungan yang tidak berubah dapat dibagi menjadi dua 

kategori utama. Pertama, seluruh alam ini diciptakan untuk manfaat manusia dengan 

tujuan untuk membantu dan memenuhi semua kebutuhan mereka.17 

Dalam pandangan Yusuf al-Qaradawi agama dipahami sebagai suatu usaha 

untuk memperbaiki diri dan memperbaiki interaksi manusia dengan segala aspek 

kehidupan. Pendekatan ini mencakup berbagai dimensi interaksi baik dengan Tuhan 

sebagai pemilik semesta dengan diri sendiri yang meliputi aspek jasad, akal, dan ruh, 

serta dengan sesama manusia baik yang beragama Islam maupun non-Muslim. Dalam 

hal ini agama tidak hanya terbatas pada hubungan vertikal antara manusia dengan Tuhan 

tetapi juga mencakup hubungan horizontal antara individu dengan dirinya sendiri dan 

dengan lingkungan sosialnya. Selain itu agama juga menekankan pentingnya menjaga 

hubungan yang harmonis dengan alam semesta. Menurut al-Qaradawi manusia 

diajarkan untuk berinteraksi dengan alam secara bijaksana baik itu dengan benda mati 

seperti bebatuan, tanah, dan air, maupun dengan makhluk hidup seperti pepohonan dan 

fauna lainnya. Konsep ini mencerminkan pemahaman bahwa alam bukan hanya sekadar 

objek yang dapat dimanfaatkan tetapi juga merupakan bagian integral dari ciptaan 

Tuhan yang harus dijaga kelestariannya. Oleh karena itu agama mengajarkan kita untuk 

memiliki rasa tanggung jawab terhadap alam sebagai amanah yang diberikan oleh Allah 

yang harus dipelihara dan dikelola dengan baik. Dengan demikian agama dalam 

pandangan al-Qaradawi tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan dan 

sesama manusia tetapi juga memberikan pedoman etis dalam berinteraksi dengan alam. 

Agama dalam konteks ini berfungsi sebagai pedoman moral yang mengarah pada 

terciptanya keseimbangan dan keharmonisan dalam seluruh aspek kehidupan termasuk 

dalam hubungan manusia dengan alam semesta.18 

 
17 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. Hal 27 
18 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. Hal 28 



45 
 

 
 

Segala upaya untuk melindungi lingkungan sama dengan upaya untuk 

melindungi agama seperti dalam firman Allah yang berbunyi: 

فًاۗ وَلََْ يَكُ مِنَ الْمُشْركِِيََْۙ   19ََاِنَّ ابِْ رههِيْمَ كَانَ امَُّةً قاَنتِاً للِّٰهِٰ حَنيِ ْ

Sesungguhnya Ibrahim adalah imam (sosok anutan) yang patuh kepada Allah, 

hanif (lurus), dan bukan termasuk orang-orang musyrik. (Q.S An-Nahl (16):120) 

Berdasarkan ayat-ayat dalam Al-Qur'an agama Islam dapat dipahami sebagai 

kumpulan perintah yang mengarahkan umat untuk bertakwa kepada Allah SWT dan 

berbuat baik kepada sesama. Taqwa dan berbuat baik kepada sesama menjadi dua 

prinsip utama yang harus dijalankan oleh setiap individu dalam kehidupan sehari-hari. 

Taqwa dalam konteks ini merujuk pada kesadaran yang mendalam akan kewajiban 

seorang hamba terhadap Tuhannya sedangkan berbuat baik mencakup segala bentuk 

tindakan positif yang memperhatikan kesejahteraan bersama. Prinsip-prinsip ini tidak 

hanya berlaku terhadap interaksi antar manusia tetapi juga terhadap lingkungan hidup 

dan alam semesta. Bagi seorang mukallaf yakni individu yang telah dibebani kewajiban 

untuk menjalankan ajaran agama tuntunan ini harus dilaksanakan secara konsisten baik 

pada waktu tertentu maupun dalam interaksi dengan segala sesuatu yang ada di sekitar 

mereka. Dengan kata lain berbuat baik mencakup seluruh aspek kehidupan termasuk 

hubungan manusia dengan alam dan lingkungan sekitarnya. Dalam konteks ini banyak 

perintah dalam agama yang mengarahkan umat untuk berbuat baik tidak hanya 

terhadap sesama manusia tetapi juga terhadap alam dan makhluk hidup lainnya. 

Pentingnya perhatian terhadap lingkungan dijelaskan dengan mengajarkan sikap 

berbuat baik kepada berbagai elemen alam seperti berbuat baik kepada sesama 

manusia, hewan, tumbuhan, air, udara, dan elemen-elemen lainnya. Hal ini 

menunjukkan bahwa agama Islam menekankan pentingnya menjaga keseimbangan 

alam dan menghormati seluruh ciptaan Allah SWT.20 

Setiap usaha untuk menjaga lingkungan juga merupakan usaha untuk menjaga 

agama. Untuk alasan ini argumen ini tergolong dalam kategori "sangat penting". 

Tindakan yang merusak lingkungan telah mencemari ajaran agama yang sebenarnya dan 

telah menyingkirkan arti keberadaan manusia di dunia ini secara tidak langsung. Namun 

hal ini juga bertentangan dengan perintah Tuhan untuk memelihara hubungan yang baik 

dengan sesama. 

 
19 Terjemahan Kemenag 2019 
20 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. Hal 29 



46 
 

 
 

Hakikatnya segala sesuatu merupakan karunia dari Maha Pencipta maka tidak 

ada sesuatu yang haram bagi dalam kehidupan di dunia ini. Akan tetapi ini tidak berarti 

bahwa manusia dapat berbuat sesuka hatinya sesuai dengan keinginannya untuk 

menikmati kenikmatan duniawi tanpa hambatan. Karena menurutnya Allah SWT 

memperingatkan manusia agar tidak bersikap berlebihan.21 

Untuk mengetahui cara manusia yang berperan sebagai pemimpin dapat 

memenuhi tugas dan fungsi mereka dalam menjaga dan memperbaiki bumi bukan 

menguasainya Yusuf al-Qaradawi mengidentifikasi beberapa prinsip etika lingkungan 

yang berdasarkan pada ajaran Islam. Prinsip-prinsip ini meliputi lima aspek: 

1. Prinsip hormat terhadap alam 

Manusia dan alam beserta seluruh komponennya merupakan bukti nyata 

dari ciptaan Allah SWT. Dalam pandangan Islam seluruh makhluk hidup di bumi 

ini saling terkait dalam satu kesatuan yang disebut sebagai komunitas ekologis. 

Konsep ini mengajarkan bahwa alam dan segala isinya baik itu manusia, hewan, 

tumbuhan, air, dan unsur-unsur lainnya, saling berinteraksi dan berfungsi dalam 

keseimbangan yang ditetapkan oleh Tuhan. Dalam konteks ini kedudukan 

manusia sebagai bagian dari ciptaan Allah adalah setara dengan makhluk lainnya 

khususnya dalam hal kewajiban untuk menyembah dan bersujud kepada Sang 

Pencipta. Sebagai bagian dari komunitas ekologis ini manusia diharapkan untuk 

menghormati makhluk Allah lainnya. Meskipun manusia diberi kedudukan 

istimewa sebagai makhluk yang berakal dan diberi amanah untuk menjadi 

khalifah (pemimpin) di bumi yang bertanggung jawab atas pengelolaan alam dan 

sumber daya yang ada mereka tetap hidup dalam satu sistem ekologis di mana 

hukum alam atau sunnatullah berlaku. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun 

manusia diberi tanggung jawab untuk memimpin dan mengelola bumi mereka 

tidak terlepas dari keterikatan dengan hukum-hukum alam yang telah ditetapkan 

oleh Allah SWT. Oleh karena itu tanggung jawab manusia sebagai khalifah di 

bumi harus dilaksanakan dengan penuh kesadaran akan keterhubungan antara 

manusia dan alam. Manusia tidak hanya diharapkan untuk mengelola alam dengan 

bijaksana tetapi juga untuk menjaga keseimbangan dan kelestarian alam sebagai 

bagian dari penghormatan terhadap ciptaan Tuhan. Pemahaman ini menunjukkan 

bahwa interaksi manusia dengan lingkungan harus selalu mengedepankan prinsip 

 
21 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. Hal 64 



47 
 

 
 

keseimbangan, keadilan, dan keberlanjutan, sesuai dengan hukum yang telah 

ditetapkan oleh Allah dalam sunnatullah.22 

2. Prinsip tanggung jawab 

Kedudukan manusia dalam hubungan dengan makhluk lain baik secara 

vertikal (transenden) maupun horizontal (sebagai bagian dari komunitas 

ekologis) mengharuskan kita untuk menghormati semua ciptaan Allah SWT. 

Secara konsep manusia diposisikan sebagai makhluk yang wajib menyembah 

dan bersujud kepada Tuhan sementara secara horizontal manusia merupakan 

bagian yang setara dari komunitas ekologis yang saling terkait antara satu 

makhluk dengan makhluk lainnya dalam keseimbangan alam. Dalam hal ini 

penghormatan terhadap makhluk hidup lainnya menjadi suatu kewajiban yang 

melekat pada diri manusia seiring dengan posisi mereka sebagai bagian dari 

ciptaan Tuhan. Namun manusia tidak dapat terlepas dari keterkaitannya dengan 

makhluk lain. Ketika diamanahi sebagai khalifah (pemimpin) di bumi. Manusia 

memikul tanggung jawab besar untuk menjaga dan memelihara alam serta 

seluruh isinya. Tanggung jawab ini bukan hanya sebatas pengelolaan sumber 

daya alam melainkan juga mencakup kewajiban untuk memastikan kelestarian 

dan keseimbangan ekosistem. Sebagai bagian dari komunitas ekologis yang 

setara manusia tidak hanya berperan sebagai anggota tetapi juga sebagai penjaga 

dan pelindung lingkungan hidup. Amanah ini yang diberikan oleh Allah SWT 

mengandung hakikat yang sangat penting yaitu konsekuensi dari posisi manusia 

sebagai khalifah di bumi. Sebagai pemegang amanah manusia dituntut untuk 

melaksanakan tugasnya dengan penuh tanggung jawab menjaga kelestarian 

alam dan tidak menyalah gunakan kekuasaan yang diberikan. Jika manusia 

menyalah gunakan amanah tersebut baik melalui eksploitasi yang berlebihan 

terhadap sumber daya alam, pencemaran lingkungan, atau tindakan-tindakan 

lainnya maka mereka harus siap menghadapi akibatnya baik di dunia maupun di 

akhirat. Dalam perspektif agama Islam penyalah gunaan amanah ini akan 

dipertanggung jawabkan di hadapan Allah SWT yang akan memberikan balasan 

sesuai dengan perbuatan yang dilakukan.23 

3. Prinsip kasih sayang dan kepedulian 

 
22 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001.28 
23 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001.30 



48 
 

 
 

Sebagai anggota masyarakat yang peduli terhadap lingkungan manusia 

diingatkan untuk mencintai dan merawat alam beserta semua isinya. Hubungan 

itu harus terjalin dengan baik. Baik secara vertikal maupun horizontal tanpa 

diskriminasi dan tanpa paksaan. Diharapkan kasih sayang dan kepedulian ini 

muncul dari pemikiran manusia tentang posisinya di dalam alam semesta. Alam 

yang mencerminkan kebesaran Tuhan seharusnya dipandang sebagai sahabat bagi 

manusia. Dengan cara ini manusia akan terus diingatkan tentang tujuan hidupnya 

dan tanda-tanda kebesaran tersebut bisa menjadi objek renungan sepanjang hidup. 

Oleh karena itu manusia perlu bersikap penuh kasih dan perhatian terhadap 

lingkungan dengan cara menjaga, merawat, dan melindungi alam dari berbagai 

ancaman yang bisa merusak, mencemari, atau mengubahnya.24 

4. Prinsip Kesaderhanaan 

Allah SWT memberikan izin kepada manusia untuk menikmati rizki-Nya 

yang melimpah namun dalam mempergunakannya terdapat aturan-aturan yang 

harus dipegang oleh setiap individu. Salah satu aturan tersebut adalah tidak 

menggunakan sumber daya alam secara sembarangan dan tanpa batas. Tuhan 

menciptakan dunia dengan semua sumber yang ada sebagai hadiah untuk 

digunakan dengan bijak. Jika kita mengelola sumber daya alam secara 

berlebihan dan tanpa perencanaan hal ini bisa merusak lingkungan dan 

berdampak buruk bagi manusia serta makhluk hidup lainnya. Kerusakan 

lingkungan yang kita lihat saat ini banyak disebabkan oleh pola hidup manusia 

yang boros dan mengeksploitasi. Konsumsi yang tidak terkendali dan 

penggunaan sumber daya alam secara berlebihan tanpa mempertimbangkan 

keberlanjutan telah menyebabkan berbagai masalah lingkungan seperti 

penebangan hutan, pencemaran udara dan air, serta perubahan iklim.  Sayangnya 

kesadaran akan dampak yang ditimbulkan terhadap lingkungan terutama bagi 

generasi mendatang masih tergolong rendah. Padahal dampak negatif dari 

eksploitasi alam yang berlebihan tidak hanya dirasakan oleh generasi sekarang 

tetapi juga akan memengaruhi kualitas hidup dan kelangsungan hidup bagi 

generasi yang akan datang. Oleh karena itu sangat penting bagi setiap individu 

untuk menerapkan prinsip moral hidup sederhana dalam menjalani kehidupan 

sehari-hari. Salah satu cara yang dapat dilakukan adalah dengan berhemat dalam 

menggunakan sumber daya alam yaitu dengan memanfaatkan segala yang ada 

 
24 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001.33 



49 
 

 
 

secara bijaksana dan memperhitungkan dampak jangka panjang dari 

penggunaan tersebut. Prinsip hidup sederhana ini mengajarkan kita untuk tidak 

berlebihan dalam memenuhi kebutuhan konsumtif dan selalu mengingat bahwa 

sumber daya alam ini adalah amanah dari Allah SWT yang harus dimanfaatkan 

dengan penuh tanggung jawab. Dengan mengedepankan sikap hemat dan 

bertanggung jawab manusia dapat menjaga keseimbangan alam dan memastikan 

bahwa sumber daya alam yang ada tetap tersedia untuk generasi mendatang. 

Prinsip moral ini jika diterapkan secara konsisten akan membawa dampak 

positif dalam upaya pelestarian lingkungan dan pengelolaan sumber daya alam 

yang berkelanjutan.25 

5. Prinsip keadilan dan kebaikan 

Prinsip keadilan dan kebaikan merupakan nilai dasar yang harus dimiliki 

oleh setiap individu baik dalam hubungannya dengan sesama manusia maupun 

dengan lingkungan hidup. Dalam konteks hubungan antar manusia keadilan 

mengandung makna pembagian yang setara terhadap hak dan kewajiban tanpa 

diskriminasi atau penindasan terhadap individu atau kelompok tertentu. 

Kebaikan dalam hal ini mengarah pada sikap saling menghormati, menolong, 

dan menjaga kesejahteraan bersama dalam masyarakat. Namun prinsip keadilan 

dan kebaikan tidak hanya berlaku dalam interaksi antar sesama manusia. Kedua 

prinsip ini juga harus diterapkan dalam hubungan manusia dengan lingkungan. 

Dalam perspektif ini keadilan berarti bahwa manusia harus menggunakan 

sumber daya alam secara bijaksana dan tidak mengabaikan hak-hak makhluk 

hidup lain serta menjaga keberlanjutan ekosistem untuk generasi mendatang. 

Kebaikan terhadap alam berarti merawat, memelihara, dan melindungi 

lingkungan agar tetap lestari mengingat bahwa alam merupakan bagian dari 

ciptaan Allah yang harus dihormati dan dijaga dengan penuh tanggung jawab. 

Penerapan prinsip keadilan dan kebaikan dalam kehidupan sehari-hari 

mencerminkan kesadaran manusia akan posisinya sebagai khalifah di bumi yang 

memiliki amanah untuk menjaga keseimbangan alam dan memastikan bahwa 

segala tindakan yang diambil tidak merusak lingkungan atau mengancam 

keberlanjutan kehidupan. Oleh karena itu prinsip ini menjadi landasan moral 

yang mendasari pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan dan upaya 

pelestarian lingkungan hidup yang pada akhirnya akan memberikan manfaat 

 
25 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. 30 



50 
 

 
 

tidak hanya untuk diri manusia tetapi juga untuk seluruh makhluk hidup yang 

ada di bumi.26 

Dengan mempertimbangkan kelima prinsip etika lingkungan yang telah 

dijelaskan pandangan etika lingkungan yang dibawa oleh Qaradhawi selalu 

menekankan pentingnya menjaga hubungan yang seimbang dan harmonis antara Allah, 

manusia, dan alam. Dalam konteks ini Allah berfungsi sebagai Pencipta utama 

sedangkan manusia sebagai wakil-Nya memiliki tanggung jawab untuk merawat alam 

dengan penuh kesadaran. Relasi ini membuat pemikiran etika lingkungan Yusuf al-

Qaradhawi berbeda dari teori-teori etika lingkungan lainnya yang umumnya hanya 

membahas interaksi antara manusia dan alam dengan manusia dianggap sebagai salah 

satu bagian dari ekosistem. 

Pemikiran Yusuf al-Qardhawi mengenai etika lingkungan dapat ditemukan 

dalam ajaran tasawuf. Dalam pandangan al-Qardhawi kesadaran manusia akan 

posisinya di dalam alam semesta memiliki implikasi moral yang mendalam yang 

mengarahkan individu untuk selalu berbuat baik tidak hanya kepada sesama manusia 

tetapi juga kepada alam. Dalam kerangka tasawuf manusia dipandang sebagai makhluk 

yang harus senantiasa menjaga hubungan harmonis dengan seluruh ciptaan Allah 

termasuk alam semesta. Tasawuf mengajarkan bahwa alam adalah ayat-ayat atau tanda-

tanda dari Allah yang harus dihargai dan dipahami sebagai bagian dari wahyu-Nya. 

Alam bukan hanya objek yang dapat dimanfaatkan untuk kepentingan manusia 

melainkan juga merupakan manifestasi kebesaran Allah yang harus dijaga 

kelestariannya. Dalam pandangan ini alam memiliki nilai sakral dan suci yang 

mengharuskan perlakuan yang penuh kasih dan rasa hormat terhadapnya.  

Perspektif tasawuf alam juga dipahami sebagai nikmat yang diberikan oleh 

Allah kepada manusia untuk dimanfaatkan dengan bijaksana dan bertanggung jawab. 

Kesadaran akan nikmat ini menumbuhkan rasa syukur yang mendalam yang pada 

gilirannya mendorong manusia untuk merawat dan melindungi alam dari kerusakan dan 

eksploitasi yang tidak terkendali. Melalui kesadaran ini manusia diharapkan untuk 

melihat lingkungan sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan spiritualnya 

yang harus dijaga dan dilestarikan agar tetap dalam keadaan seimbang dan lestari. 

Dengan demikian pemikiran Al-Qardhawi mengenai etika lingkungan dalam konteks 

tasawuf menekankan pentingnya kasih sayang, penghormatan, dan tanggung jawab 

terhadap alam sebagai manifestasi dari kedekatan spiritual dengan Tuhan. Perlakuan 

 
26 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001. 32 



51 
 

 
 

terhadap alam dalam pandangan ini tidak hanya berkaitan dengan aspek ekologi atau 

keberlanjutan tetapi juga merupakan cerminan dari moralitas dan spiritualitas seorang 

individu yang memahami bahwa alam adalah bagian integral dari ciptaan Tuhan yang 

harus dijaga dengan penuh kasih sayang dan tanggung jawab. 

Pengaruh nilai-nilai tasawuf dalam pandangan Yūsuf Qardawi mengenai etika 

lingkungan sangatlah signifikan. Ini terlihat dari cara dia merespons isu terkait 

lingkungan. Menurutnya faktor utama yang menyebabkan kerusakan lingkungan adalah 

perilaku tidak baik dan penurunan moral di kalangan manusia. Oleh karena itu jalan 

terbaik untuk mengatasi masalah ini terletak pada moralitas individu itu sendiri. Penting 

untuk melakukan usaha revitalisasi nilai-nilai moral seperti keadilan, kebaikan, kasih 

sayang, keramahan, dan penolakan terhadap tindakan sewenang-wenang dalam proses 

pemulihan ini.27 

Syariat menurut Yūsuf Qardawi adalah bentuk nyata dari perhatian Islam 

terhadap lingkungan. Bentuk praktis dari hal ini terlihat dalam usaha untuk melindungi 

dan merawat lingkungan yang didasarkan pada nilai-nilai ajaran Islam. Dalam 

pandangannya Yūsuf Qardawi mengajukan ide pemeliharaan lingkungan yang 

merupakan kombinasi antara prinsip fikih dan tasawuf. Salah satu sumbangan dari 

aspek fikih adalah implementasi konsep ihya almawat yaitu menghidupkan tanah yang 

tidak terpakai, pentingnya menjaga kebersihan, serta anjuran bertani untuk penghijauan, 

dan berbagai tindakan positif lainnya. Di sisi lain ajaran etika yang dipegang oleh Yūsuf 

Qardawi mengedepankan penerapan prinsip al-ihsan yang meliputi sikap yang baik 

terhadap lingkungan, larangan merusak, keadilan, rasa syukur, dan kesederhanaan. Oleh 

karena itu, pelestarian lingkungan hidup menjadi bagian yang penting dari ajaran Islam 

yang telah dipikirkan secara menyeluruh. 28 

Menurut Yūsuf Qardawi al-Qur'an dan sunnah memberikan perhatian yang besar 

terhadap lingkungan. Dalam konteks ini al-Qur'an berperan sebagai landasan bagi 

prinsip-prinsip dasar sementara sunnah menjelaskan dan merinci hukum serta arahan 

yang lebih spesifik dan terperinci. 

Sebagai seorang faqih dengan pendekatan fikih yang fokus pada realitas Yūsuf 

Qardawi berupaya mengeksplorasi cara-cara penanganan fikih khususnya dalam 

menghadapi berbagai persoalan kontemporer. Dalam setiap pendapatnya ia senantiasa 

mempertimbangkan kemaslahatan sebagai acuan utama. Pemikirannya tercermin dalam 

 
27 Yususf Qardhawi “Islam Agama Ramah Lingkungan” Jakarta Timur 2001.412 
28 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.”64 



52 
 

 
 

cara ia memperlakukan lingkungan hidup baik terhadap makhluk yang berakal maupun 

yang tidak. Yūsuf Qardawi selalu menghubungkan setiap sikapnya dengan tujuan-

tujuan syariat (maqaşid al-shariah) karena ia meyakini bahwa tujuan penegakan syariat 

Islam adalah untuk melindungi agama, jiwa, keturunan, akal, dan harta benda. 

Lebih dalam lagi Yūsuf al-Qaradawi menyatakan bahwa tujuan syariat secara 

umum adalah untuk mencapai dan meningkatkan kemaslahatan serta mengurangi 

kerusakan dengan semua cara yang ada. Menurutnya segala sesuatu yang memberikan 

manfaat dan kebaikan harus dianggap halal sementara hal yang mengandung mudarat 

harus diharamkan. Dari pandangannya ini terlihat bahwa Yūsuf al-Qaradawi berupaya 

menciptakan sebuah paradigma fikih yang berfokus pada lingkungan.29 

Yūsuf al-Qaradawi sebagai seorang faqih (ahli fikih) yang memiliki pendekatan 

kontemporer menggali cara-cara baru dalam penanganan masalah fikih dengan tetap 

berfokus pada realitas kehidupan sosial dan budaya yang berkembang. Dalam setiap 

fatwa atau pendapat hukum yang ia keluarkan ia menempatkan kemaslahatan (manfaat) 

sebagai nilai utama yang menjadi acuan dalam pengambilan keputusan. Pendekatan al-

Qaradawi dalam fikih sangat menekankan pada prinsip maqāṣid al-sharīʿah (tujuan-

tujuan syariat). Konsep ini menggambarkan bahwa syariat Islam tidak hanya mencakup 

peraturan-peraturan yang bersifat tekstual tetapi lebih jauh lagi harus dilihat melalui 

tujuan yang ingin dicapai yaitu untuk melindungi lima hal pokok: agama, jiwa, 

keturunan, akal, dan harta benda. Oleh karena itu setiap keputusan hukum harus 

berorientasi pada perlindungan dan kesejahteraan umat manusia dalam ranah tersebut. 

Dalam konteks lingkungan hidup al-Qaradawi mengambil posisi yang cukup 

progresif. Ia melihat bahwa lingkungan baik makhluk hidup yang berakal (manusia) 

maupun yang tidak (alam dan tumbuhan) merupakan bagian integral dari upaya 

mewujudkan kemaslahatan yang lebih besar. Oleh karena itu ia mendorong untuk 

menjaga kelestarian lingkungan dan menyarankan agar semua kegiatan yang dapat 

merusak alam atau menyebabkan kerusakan ekologis sebaiknya dihindari karena itu 

bertentangan dengan tujuan syariat.30 

Pemikiran al-Qaradawi dalam hal ini menunjukkan penerapan prinsip maslahah 

atau kemaslahatan sebagai dasar dalam menilai hukum. Menurutnya segala sesuatu 

yang membawa manfaat dan kebaikan untuk umat manusia seharusnya dianggap halal 

sedangkan segala sesuatu yang mengandung kerugian atau mudarat bagi umat harus 

 
29 Ghufron and Saharudin. 64 
30 Ghufron and Saharudin. 66 



53 
 

 
 

dianggap haram. Ini mencakup segala aspek kehidupan, termasuk ekonomi, politik, 

sosial, dan lingkungan. Dengan cara ini al-Qaradawi berupaya untuk membangun 

paradigma fikih yang lebih kontekstual dan responsif terhadap isu-isu kontemporer 

dengan penekanan pada kelestarian lingkungan dan kesejahteraan umat manusia. Fikih 

berbasis lingkungan (environment-based fiqh) ini berusaha memberikan solusi hukum 

yang sesuai dengan dinamika zaman dengan tetap berpegang pada tujuan-tujuan syariat 

yang universal.31 

 
31 Ghufron and Saharudin. 68 



54 
 

BAB IV 

ANALISIS  AYAT-AYAT AGAMA RAMAH LINGKUNGAN PENAFSIRAN 

YUSUF QARDHAWI   

A. Analisis penafsiran Yusuf Qardhawi tentang ayat agama ramah lingkungan  

Adapun beberapa ayat Dalam pemikiran Yusuf Qardhawi terdapat beberapa ayat 

yang berkaitan tentang lingkunga dengan prinsip Greendeen: 

1. Kesatuan antara Tuhan dan ciptaan-Nya 

Al-Quran menjelaskan bahwa segala sesuatu yang terdapat di alam diciptakan 

oleh Allah. Allah adalah sang pencipta dan pemelihara semua yang telah 

diciptakan. Sebagaimana firman Allah  

مٍ ثَُُّ اسْتَ وهى عَلَى الْعَرْشِۗ يُ غْشِى تِ وَالََْرْضَ فِْ سِتَّةِ ايََّّ وه الَّذِيْ خَلَقَ السَّمه  ُ َالَّيْلَ الن َّهَارَ يَطْلبُُه  اِنَّ ربََّكُمُ اللّهٰ  ْ 

ثاًَۙ  كََ  وَالََْمْرُۗ  الْْلَْقُ  لهَُ  الَََ  َۙٓ  ْ َبِِمَْرهِ  مُسَخَّرهتٍ   وَالنُّجُوْمَ  وَالْقَمَرَ  وَّالشَّمْسَ  حَثيِ ْ لَمِيَْ  رَبُّ  اللّهُٰ  تَبه  1 الْعه

Sesungguhnya Tuhanmu adalah Allah yang telah menciptakan langit dan 

bumi dalam enam masa kemudian Dia bersemayam di atas ʻArasy. Dia 

menutupkan malam pada siang yang mengikutinya dengan cepat. (Dia ciptakan) 

matahari, bulan, dan bintang-bintang tunduk pada perintah-Nya. Ingatlah! 

Hanya milik-Nyalah segala penciptaan dan urusan. Maha Berlimpah anugerah 

Allah, Tuhan semesta alam. (QS. Al-Araf (7):54) 

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan bahwa Sungguh, Tuhanmu 

adalah Allah yang menciptakan langit dan bumi dalam enam masa. Dia 

bersemayam di atas 'Arsy dan menutup malam dengan cepat setelah siang berlalu. 

Dia juga menciptakan matahari, bulan, dan bintang-bintang, yang semuanya 

tunduk pada perintah-Nya. Ingatlah, menciptakan dan memerintah adalah hak 

Allah semata. Hal ini menunjukkan bawha allah telah ada sebelum adanya segala 

sesuatu. Atas kekuasaan Allah juga segala sesuatu yang ada di alam diciptakan 

untuk memenuhi kebutuhan manusia. 2 

Sesuai dengan prinsip greendeen yang pertama menekankan pentingnya 

kesatuan antara Tuhan dan seluruh ciptaan-Nya. Prinsip ini menjelaskan seriap 

perbuatan manusia dan perbuatan yang berkaitan denean makhiuk lain harus 

didasari dengan keyakinan mengenai kesaan dan kekuasaan Allah. Prinsip ini 

 
1 Terjemahan Kemenag 2019 
2 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 134 

  



55 
 

 
 

memiliki arti bahwa menjaga dan melestarikan lingkungan merupakan bagian dar 

keimanan.  

2. Kekuasan atas alam semesta adalah milik Allah  

Dalam pandangan teologis serta ekologis Islam segala sesuatu di alam 

termasuk manusia dianggap sebagai bukti kebesaran dan kekuasaan Allah SWT. 

Setiap makhluk baik yang kecil maupun yang besar berfungsi sebagai wujud dari 

kuasa Tuhan. Prinsip utama dari konsep Greendeen adalah keyakinan bahwa alam 

semesta merupakan tanda-tanda Allah yang harus dipahami dan dihargai. Konsep 

ini mengajarkan bahwa alam bukan sekadar sumber daya tetapi sebagai sarana 

untuk memahami hukum-hukum Tuhan. Sebagaimana ayat Allah yang tertulis 

dalam Al-Qur'an menjadi petunjuk bagi umat manusia demikian pula ayat-Nya 

yang ada di alam semesta harus dipelajari dan dibaca secara bijaksana. Dalam 

konteks ini membaca alam berarti merenungkan serta mengkaji fenomena alam 

untuk menemukan makna dan pelajaran yang bisa diambil. Pembelajaran ini 

bertujuan untuk memahami prinsip sunnatullah yang mengatur kehidupan dan 

keseimbangan di alam semesta. Dengan pengetahuan tentang sunnatullah 

diharapkan manusia mampu menghargai serta merawat alam dan turut aktif dalam 

melindungi ekosistem. Semua ini merupakan bukti akan keberadaan Tuhan yang 

menampilkan kekuasaan dan kebesaranNya baik secara fisik maupun spiritual. 

Tanda-tanda kebesaran Allah ada di seluruh alam semesta seperti yang ditegaskan 

dalam AlQur'an di mana Allah SWT berfirman.: 

ُولِِ الَْلَْباَبَِۙ الَّذِيْنَ يذَْ  تِ وَالََْرْضِ وَاخْتِلََفِ الَّيْلِ وَالن َّهَارِ لََهيهتٍ لَِٰ وه َ قيِاَمًا وَّقُ عُوْدًا وَّعَلهى  اِنَّ فِْ خَلْقِ السَّمه كُرُوْنَ اللّهٰ

تِ وَالََْرْضُِۚ ربَ َّناَ مَا خَ  وه نَكَ فَقِناَ عَذَابَ النَّارِ جُنُ وْبِِِمْ وَيَ تَ فَكَّرُوْنَ فِْ خَلْقِ السَّمه ذَا بَِطِلًَُۚ سُبْحه 3ََلَقْتَ هه

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam 

dan siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal, 

(yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam 

keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya 

berkata), “Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia. Maha 

Suci Engkau. Lindungilah kami dari azab neraka. (Qs Al-Imran (3) 190-191) 

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan bahwa ketika alam semesta dibuat 

dan malam serta siang berganti itu merupakan "tanda" bagi orang-orang yang 

berpikir. Mereka yang selalu dapat mengingat Allah SWT dalam semua keadaan 

 
3 Terjemahan Kemenag 2019 



56 
 

 
 

dan merenungkan misteri penciptaan alam semesta. Semua peristiwa ini 

menggambarkan kebesaran Sang Pencipta.4 

Sesuai dengan prinsip kedua Greendeen manusia diajak untuk mengamati dan 

memahami tanda-tanda kebesaran Tuhan yang terdapat di alam semesta. Prinsip 

ini mengharuskan individu untuk melakukan refleksi terhadap ciptaan Allah yang 

ada di sekitar mereka guna memahami betapa besar kekuasaan dan keagungan 

Tuhan. Dalam Al-Qur'an terdapat banyak ayat yang mendorong umat manusia 

untuk merenungkan segala sesuatu yang ada di langit, bumi, dan lingkungan 

sekitar, seperti hujan, binatang, tumbuhan, angin, dan berbagai fenomena alam 

lainnya. Ayat-ayat tersebut mengajak manusia untuk tidak hanya memandang 

alam sebagai objek pemanfaatan tetapi sebagai tanda-tanda kebesaran Tuhan yang 

perlu dipahami dan dihargai.5 

Tujuan dari ajakan untuk merenungkan ciptaan ini adalah agar manusia dapat 

lebih menyadari betapa besar dan sempurnanya kekuasaan Allah serta betapa 

pentingnya menjaga keseimbangan seluruh ciptaan-Nya. Alam yang begitu teratur 

dan indah dengan segala hukum dan mekanisme yang bekerja di dalamnya 

mencerminkan kebesaran Tuhan yang Maha Kuasa. Dengan memahami 

kebesaran-Nya melalui pengamatan terhadap alam manusia diharapkan dapat 

merasakan kedekatan dengan Sang Pencipta dan semakin menyadari tanggung 

jawab mereka sebagai khalifah di bumi. 

Sebagai pemimpin manusia memiliki tanggung jawab untuk merawat dan 

menjaga alam semesta. Tugas ini termasuk pengelolaan sumber daya alam dengan 

cara yang bijaksana dan berkelanjutan serta melindungi lingkungan dari 

kerusakan dan eksploitasi yang berlebihan. Kesadaran akan kebesaran Tuhan 

melalui pengamatan terhadap ciptaan-Nya menjadi dasar moral untuk bertindak 

dengan cara yang bertanggung jawab terhadap alam. Tanggung jawab ini tidak 

hanya meliputi aspek ekologis tetapi juga berkaitan dengan dimensi spiritual dan 

etika dalam kehidupan manusia.6 

 

 

 
4 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 134 
5 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,27 
6 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,28 



57 
 

 
 

3. Manusia adalah Khalifah di Bumi 

Manusia memiliki peranan yang sangat penting dalam menjaga lingkungan 

yang merupakan bagian penting dari tanggung jawab sebagai ciptaan Tuhan. 

Diciptakan dengan sempurna, manusia diberikan tanggung jawab untuk menjadi 

pemimpin di dunia ini. Dalam hal ini manusia tidak hanya berhak menggunakan 

sumber daya alam tetapi juga memiliki kewajiban untuk melindungi dan 

melestarikan alam sebagai bagian dari tanggung jawab kepada Tuhan dan 

makhluk hidup lainnya. Sebagai pemimpin manusia diharapkan untuk berinteraksi 

dengan alam dan sesama makhluk hidup sesuai dengan aturan yang ditentukan 

oleh Allah SWT. Aturan ini meliputi prinsip-prinsip etika dalam menjaga dan 

mengelola sumber daya alam, yang meliputi aspek ekologis serta dimensi spiritual 

dan moral. Dengan demikian, menjaga lingkungan bukan hanya merupakan 

kewajiban ekologis, tetapi juga tanggung jawab moral dan religius yang harus 

dilaksanakan oleh setiap individu sebagai wujud nyata dari pengamalan ajaran 

agama. 7 

Peran manusia sebagai pemimpin di dunia adalah suatu tujuan yang sangat 

mulia dalam hidup. Tugas ini memerlukan manusia untuk berperilaku dengan 

tanggung jawab, melindungi keseimbangan alam, dan menjaga kelestariannya, 

bukan hanya untuk kepentingan saat ini tetapi juga untuk masa depan. Dalam hal 

ini prinsip-prinsip Islam mengajarkan bahwa menjaga lingkungan adalah bagian 

dari ibadah dan ketaatan kepada Allah yang terlihat dalam tindakan manusia yang 

merawat dan melindungi ciptaan-Nya dengan baik. Dibagi menjadi tiga tujuan: 

Tujuan pertama, untuk mengabdi pada Allah hal ini diisyaratkan dalam 

firman-nya: 

 8وَمَا خَلَقْتُ الِْْنَّ وَالَِْنْسَ اِلََّ ليَِ عْبُدُوْنِ 

Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-

Ku. (Q.S Az-Zariyat (51) 56) 

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan bahwa Ibadah dalam pandangan 

Islam merujuk pada segala bentuk perbuatan atau perkataan yang disenangi dan 

diridhai oleh Allah SWT. Ibadah tidak hanya terbatas pada ritual-ritual tertentu 

seperti shalat, puasa, dan zakat, tetapi juga mencakup segala aspek kehidupan 

 
7 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002),23 
8 Terjemahan Kemenag 2019 



58 
 

 
 

manusia yang dilakukan dengan niat untuk mendapatkan keridhaan Allah. Oleh 

karena itu ibadah dalam Islam memiliki pengertian yang sangat luas meliputi tidak 

hanya tindakan yang bersifat spiritual tetapi juga tindakan sehari-hari yang 

berhubungan dengan interaksi sosial, etika, dan bahkan pengelolaan lingkungan. 

Dalam konteks ini ibadah mencakup segala sesuatu yang dilakukan oleh manusia 

dengan kesadaran untuk mengikuti petunjuk dan aturan yang telah digariskan oleh 

Allah SWT. Setiap perbuatan yang dilakukan dengan niat yang tulus untuk 

memenuhi kewajiban sebagai hamba Allah baik itu dalam bentuk perkataan 

maupun perbuatan dapat dianggap sebagai ibadah. Ini mencakup usaha untuk 

melindungi dan merawat lingkungan yang juga merupakan tanggung jawab 

manusia sebagai penguasa di dunia. Oleh karena itu ibadah tidak hanya terbatas 

pada kegiatan yang bersifat ritual tetapi juga meliputi semua aspek kehidupan 

yang berkaitan dengan moralitas, etika, serta tanggung jawab kepada sesama 

makhluk hidup dan lingkungan. Misalnya melestarikan alam dan menggunakan 

sumber daya alam secara bijak merupakan jenis ibadah yang bisa dilakukan oleh 

setiap orang karena tindakan tersebut sejalan dengan ajaran Islam yang 

mewajibkan umatnya untuk menghormati dan merawat ciptaan Allah.9 

Tujuan kedua, sebagai wakil (khalifah) Allah di atas bumi Allah menerapkan 

hal ini dalam firman-nya: 

هَا مَنْ ي ُّفْسِدُ  فَةً ۗ قاَلُوْ ا اَتََْعَلُ فيِ ْ ْ جَاعِلٌ فِِ الََْرْضِ خَليِ ْ كَةِ اِنِّٰ ىِٕ
 
ءَُۚ وَنََْنُ نُسَبِٰحُ  وَاِذْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَله

هَا وَيَسْفِكُ الدِٰمَا  فيِ ْ

ْ  اعَْلَمُ مَا لََ تَ عْلَمُوْنَ  10ََبَِِمْدِكَ وَنُ قَدِٰسُ لَكَ ۗ قاَلَ اِنِّٰ

(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah13) di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak 

menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan 

kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, 

“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (QS Al Baqarah 

(2) 30). 

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan meskipun malaikat meragukan 

kemampuan manusia tetapi Allah memiliki pengetahuan yang lebih dalam 

mengenai potensi manusia untuk berbuat baik dan menjaga keseimbangan alam. 

Manusia diangkat sebagai khalifah di bumi yang berarti memiliki tanggung jawab 

 
9 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 24 
10 Terjemahan Kemenag 2019 



59 
 

 
 

untuk merawat dan menjaga alam. Sebagai khalifah manusia memiliki tanggung 

jawab yaitu sebagai berikut:11 

a. Manusia harus menjaga kelestarian lingkungan hidup. Ini termasuk 

perlindungan terhadap flora dan fauna serta pengelolaan sumber daya alam 

secara bijaksana agar tidak terjadi eksploitasi yang berlebihan. 

b. Sebagai khalifah manusia juga bertanggung jawab untuk menegakkan 

keadilan di antara sesama makhluk hidup. Ini berarti mencegah tindakan-

tindakan yang merugikan dan mendiskriminasi makhluk lain. 

c. Manusia dituntut untuk mengelola sumber daya alam dengan cara yang 

berkelanjutan. Ini mencakup penggunaan sumber daya dengan bijaksana dan 

tidak membuang-buangnya. 

d. Manusia juga memiliki tanggung jawab untuk mendidik diri sendiri dan orang 

lain tentang pentingnya menjaga lingkungan. Pendidikan lingkungan harus 

menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari agar masyarakat semakin sadar 

akan pentingnya pelestarian alam. 

Tujuan ketiga, Membangun peradaban di muka bumi. Dalam salah satu firman-

nya: 

نْ الِههٍ غَيْْهُ مَا لَكُمْ مِٰ  َ قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهٰ قاَلَ ي ه لِحًا ۘ  َ۞ وَاِلِه ثََوُْدَ اَخَاهُمْ صه نَ الََْرْضِ وَاسْتَ عْمَركَُمْ   ْۗ  هُوَ انَْشَاكَُمْ مِٰ

يْبٌ  ْ قرَيِْبٌ مُُِّّ هَا فاَسْتَ غْفِرُوْهُ ثَُُّ تُ وْبُ وْ ا الِيَْهِ اِۗنَّ رَبِّٰ  12َفيِ ْ

Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia berkata, 

“Wahai kaumku, sembahlah Allah! Sekali-kali tidak ada tuhan bagimu selain 

Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan menjadikanmu 

pemakmurnya. Oleh karena itu, mohonlah ampunan kepada-Nya, kemudian 

bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat dekat lagi Maha 

Memperkenankan (doa hamba-Nya).” (QS Hud (11) 61) 

Manusia dijadikan penghuni dunia untuk menguasai dan memakmurkannya. 

Dalam ayat tersebut arti kata "menjadi pemakmurnya" mengandung pesan 

yang mendalam bagi manusia untuk berperan aktif dalam membangun dan 

memelihara bumi. Tanggung jawab ini tidak hanya terbatas pada aspek 

pemanfaatan sumber daya alam tetapi juga mencakup usaha untuk menanam, 

membangun, memperbaiki, dan menghidupi alam dengan cara-cara yang 

 
11 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.” 
12 Terjemahan Kemenag 2019 



60 
 

 
 

bermanfaat dan berkelanjutan. Selain itu manusia juga diingatkan untuk 

menghindari segala bentuk tindakan yang dapat merusak atau merugikan 

lingkungan karena hal tersebut bertentangan dengan prinsip-prinsip pelestarian 

alam dalam Islam. Usaha untuk membangun bumi melalui cara-cara tersebut di 

atas saling melengkapi dan menyempurnakan tujuan yang lebih besar yakni 

menjaga keberlanjutan kehidupan di bumi. Dalam konteks pelaksanaan tugas 

kekhalifahan membangun dan memelihara bumi adalah bagian dari ibadah yang 

sangat penting. Sebagaimana ibadah itu sendiri diartikan sebagai segala perbuatan 

yang dilakukan untuk mendapatkan keridhaan Allah SWT maka kegiatan untuk 

membangun bumi dan menjaga kelestariannya juga merupakan bentuk ibadah 

yang tidak terpisahkan dari niat untuk berkhidmat kepada Allah. Dalam hal ini 

makna kekhalifahan tidak akan terlaksana dengan sempurna tanpa adanya niat dan 

tindakan yang didorong oleh kesadaran untuk beribadah. Oleh karena itu peran 

manusia sebagai khalifah di bumi harus diiringi dengan pemahaman bahwa 

menjaga dan membangun bumi merupakan kewajiban yang sekaligus menjadi 

bentuk ibadah yang harus dilaksanakan dengan penuh tanggung jawab. Tindakan 

manusia untuk menjaga, melestarikan, dan membangun bumi dengan cara yang 

baik dan benar adalah bagian integral dari pelaksanaan tugas kekhalifahan yang 

pada akhirnya akan mendatangkan berkah dan keridhaan Allah SWT.13 

Peran manusia yang dianggap sebagai tujuan mulia dapat dipahami 

sebagai kewajiban untuk membangun, memperbaiki, dan menjaga bumi serta 

segala isinya dari kerusakan. Prinsip-prinsip ini merupakan ajaran dasar yang 

terkandung dalam syariat para nabi serta wahyu-wahyu yang diturunkan dari 

langit. 

Sebagaimana dijelaskan dalam prinsip greendeen yang ketiga bahwa 

manusia adalah khalifah di bumi. Manusia mempunyai tanggung jawab terhadap 

dirinya sendiri, sesama manusia dan lingkungan. Hubungan manusia dengan 

lingkungan merupakan hubungan yang tidak dapat dipisahkan sebab keduanya 

saling membutuhkan. Oleh sebab itu salah satu tugas manusia adalah bertanggung 

jawab menjaga kelestarian dan keseimbangan lingkungan. Manusia memang 

diperbolehkan mengelola dan mengambil manfaat semua yang ada di alam tetapi 

 
13 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 25 



61 
 

 
 

manusia juga harus mampu bertanggung jawab untuk menjaga kelestariannya dan 

tidak boleh melakukan perbuatan yang dapat menimbulkan kerusakan.14 

4. Manusia dilarang membuat kerusakan  

Manusia diberi kepercayaan oleh Allah untuk menjadi penjaga dan pelindung 

bumi. Oleh sebab itu manusia harus memiliki tanggung jawab dalam mengelola 

lingkungan. Manusia tidak diperbolehkan melakukan eksploitasi alam secara 

berlebihan. Allah berfirman: 

 15مْ يَ رْجِعُوْنَ  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِِ الْبَِٰ وَالْبَحْرِ بِاَ كَسَبَتْ ايَْدِى النَّاسِ ليُِذِيْ قَهُمْ بَ عْضَ الَّذِيْ عَمِلُوْا لَعَلَّهُ 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan 

manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari 

(akibat) perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (Q.S Ar-

Rum (30) 41). 

Islam menentang keras segala bentuk kerusakan terhadap lingkungan. 

Tindakan merusak alam dianggap sebagai pelanggaran terhadap amanah yang 

diberikan kepada manusia. Dalam pandangan al-Qaradawi kerusakan lingkungan 

bukan hanya masalah fisik tetapi juga masalah moral dan spiritual di mana 

manusia harus bertanggung jawab atas tindakan mereka.16 Hal ini tercermin dalam 

firman Allah: 

نَ الْ   17مُحْسِنِيَْ وَلََ تُ فْسِدُوْا فِِ الََْرْضِ بَ عْدَ اِصْلََحِهَا وَادْعُوْهُ خَوْفاً وَّطَمَعًاۗ اِنَّ رَحَْْتَ اللّهِٰ قَريِْبٌ مِٰ

Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. 

Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya 

rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang berbuat baik. (Q.S Al-Araf 

(7) 56) 

Dalam etika lingkungan al-Qaradawi menekankan bahwa tindakan merusak 

lingkungan adalah terlarang dalam Islam. Hal ini sejalan dengan prinsip menjaga 

kemaslahatan dan meminimalisir kerusakan yang merupakan tujuan syari'at Salah 

satu tujuan syari'at adalah untuk meminimalisir kerusakan (mafsadah). Dalam 

konteks lingkungan ini berarti bahwa setiap tindakan yang diambil harus 

 
14 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,29 
15 Terjemahan Kemenag 2019 
16 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 339 
17 Terjemahan Kemenag 2019 

 



62 
 

 
 

mempertimbangkan dampaknya terhadap lingkungan dan berusaha untuk 

mengurangi potensi kerusakan. Misalnya dalam pengambilan keputusan terkait 

pembangunan kebijakan harus dirancang untuk menghindari dampak negatif 

terhadap lingkungan.18 

Dalam prinsip greendeen yang keempat dijelaskan bahwa manusia harus 

memiliki kesadaran bahwa Allah telah memberikan kepercayaan kepada manusia 

untuk menjaga bumi dari kerusakan. Namun banyak manusia yang masih lalai dan 

bertindak melampaui batas. Banyak manusia yang masih melakukan perbuatan 

yang dapat menyebabkan terjadinya kerusakan lingkungan. Kepercayaan yang 

diberikan oleh Allah bukan untuk menghancurkan makhluk hidup. Kepercayaan 

yang diberikan oleh Allah adalah bahwa manusia harus menjaga dan melindungi 

bumi.19 

5. Keadilan  

Dalam memanfaatkan dan mengelola lingkungan manusia harus selalu 

memperhatikan prinsip keadilan. Seperti firman Allah : 

ءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْ  ى عَنِ الْفَحْشَا  ئِ ذِى الْقُرْبٰه وَيَ ن ْهه
َ يََْمُرُ بِِلْعَدْلِ وَالَِْحْسَانِ وَايِْ تاَ   20بَ غْيِ يعَِظُكُمْ لعََلَّكُمْ تَذكََّرُوْنَ  اِنَّ اللّهٰ

Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan 

memberikan bantuan kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, 

kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu 

selalu ingat. (QS An-Nahl (16) 90) 

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan bahwa bumi ini bukan milik 

mereka tetapi milik Allah. Maka mereka dituntut menejalankan segala perintah 

Allah sesuai dengan hukum-hukum. Maka dari itu manusia tidak boleh lupa 

bahwa ia diangkat menjadi khalifah karena kekuasaan Allah di atas bumi milik-

nya. Tidak sepatutnya mereka bertindak seakan-akan mereka adalah raja diraja 

yang tidak akan diminta pertanggung jawaban tentang apa-apa yang telah 

dikerjakan.   

Sesuai dengan Prinsip greendeen juga menjelaskan bahwa manusia harus 

selalu menjaga keadilan dalam kehidupan termasuk menjaga keadilan dengan 

 
18 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 34 
19 Ibrahim Abdul Matin, Greendeen Inspirasi Islam dalam Menjaga dan Mengelola Alam, ter.Aisyah, 

Jakarta:Penerbit Zaman, 2012,31 
20 Terjemahan Kemenag 2019 

 



63 
 

 
 

lingkungan dengan tidak bermewah-mewahan yang menyebabkan kerusakan. 

Manusia harus menerapkan prinsip keadilan dalam mengelola lingkungan. 

Dengan begitu, kelestarian dan keseimbangan lingkungan akan tetap terjaga dan 

dapat mencegah terjadinya kerusakan lingkungan.  

6. Kehidupan yang seimbang  

Allah menciptakan alam dengan seimbang, sebagaimana firman Allah: 

ناَ فيِ ْهَا مِنْ كُلِٰ شَيْءٍ مَّوْزُوْنٍ   بَ ت ْ
هَا رَوَاسِيَ وَانَْ  ناَ فيِ ْ اَ وَالَْقَي ْ  21وَالََْرْضَ مَدَدْنٰه

Kami telah menghamparkan bumi, memancangkan padanya gunung-gunung, 

dan menumbuhkan di sana segala sesuatu menurut ukuran(-nya). (Q.S Al-Hijr 

(15)19).  

Dalam ayat tersebut Qardhawi menjelaskan bahwa Allah telah 

menciptakan bumi dan segala isinya dengan seimbang. Manusia memiliki 

kewajiban untuk menjaga keseimbangan tersebut. Manusia harus menghindari 

perbuatan-perbuatan yang dapat menyebabkan keseimbangan menjadi 

terganggu.  

Dalam memanfaatkan dan mengelola lingkungan manusia tidak boleh 

berlebih-lebihan. Sebab eksploitasi alam yang berlebihan dapat menyebabkan 

kerusakan lingkungan. Diantara sebab mendasar yang mengakibatkan rusaknya 

daratan dan lautan adalah kesombongan manusia di muka bumi ini sufat-sifat 

yang berlebihannya dan keangkuhan mereka. Ini semua terkadang melampaui 

batas kewajaran.22 Prinsip dalam greendeen juga menjelaskan bahwa manusia 

harus selalu menjaga keadilan dalam kehidupan termasuk menjaga keadilan 

dengan lingkungan dengan tidak bermewah-mewahan yang menyebabkan 

kerusakan. Manusia harus menerapkan prinsip keadilan dalam mengelola 

lingkungan. Dengan begitu, kelestarian dan keseimbangan lingkungan akan 

tetap terjaga dan dapat mencegah terjadinya kerusakan lingkungan.  

 

Dari penejelasan tersebut menunjukkan ayat-ayat yang dijelaskan dalam 

pemikiran Yususf Qardhawi memiliki terkaitan dengan prinsip-prinsip 

Greendeen. Keduanya sama-sama menjelaskan bahwa manusia dan lingkungan 

memiliki hubungan yang tidak dapat dipisahkan, sebab keduanya adalah ciptaan 

Allah. Manusia juga dianjurkan untuk selalu memikirkan dan merenungi 

 
21 Terjemahan Kemenag 2019 

22 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 141 



64 
 

 
 

kebesaran Allah yang ada disekitarnya. Pemikiran Yusuf Qardhawi dan prinsip-

prinsip Greendeen juga menjelaskan bahwa manusia harus memiliki sikap yang 

adil terhadap lingkungan. Salain itu, manusia juga harus selalu menjaga 

kelestarian dan keseimbangan lingkungan serta menghindari perbuatan-

perbuatan yang dapat menyebabkan kerusakan lingkungan.  

 

B. Implementasi pemikiran Yusuf Qardhawi Untuk Mewujudkan Kehidupan Yang 

Ramah Lingkungan 

Islam memiliki beragam strategi untuk memelihara, mengembangkan, dan 

memperbaiki lingkungan, sekaligus menawarkan solusi bagi berbagai permasalahan 

yang selama ini dihadapi oleh alam. Semua strategi tersebut berkaitan dengan peran 

manusia terhadap lingkungan. Kita perlu menyadari bahwa seluruh elemen di sekitar 

kita seperti matahari dan bulan, siang dan malam, lautan dan gurun, merupakan 

anugerah yang tidak dapat kita kuasai sepenuhnya. Pada dasarnya tidak ada masalah 

yang perlu kita khawatirkan dari lingkungan sebab ketidak normalan yang terjadi justru 

berasal dari pola interaksi dan tindakan manusia terhadapnya.23 

Implementasi konsep Agama ramah lingkungan menurut Yusuf al-Qaradawi 

dapat dipahami melalui beberapa prinsip dan tindakan yang berfokus pada perlindungan 

dan pemeliharaan lingkungan berdasarkan ajaran Islam. Berikut adalah beberapa poin 

penting mengenai implementasi tersebut: 

1. Menghidupkan nilai moral 

Yusuf al-Qaradawi seorang ulama terkemuka banyak mengupas pentingnya 

revitalisasi nilai-nilai moral dalam kehidupan umat manusia dan ini menjadi salah 

satu bagian integral dari ajaran Islam yang relevan dengan isu-isu sosial dan 

lingkungan masa kini. Menurut beliau nilai-nilai moral seperti keadilan, kasih 

sayang, dan keramahan bukan hanya harus diterapkan antar sesama manusia tetapi 

juga terhadap seluruh makhluk hidup termasuk alam sekitar dan lingkungan.24 

Dalam perspektif ini nilai keadilan menuntut perlakuan yang adil terhadap 

semua pihak termasuk alam dan makhluk hidup lainnya. Sebagai contoh al-

Qardhawi sering menekankan bahwa umat Islam tidak boleh merusak lingkungan 

karena bumi ini adalah amanah yang diberikan oleh Allah untuk dijaga dan 

 
23 Mariatul Istiani and Muhammad Roy Purwanto, “Fiqh Bi ’ Ah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” AT-

THULLAB : Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 1 (2022): 27. 
24 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradh&wt.”, Millah, Vol. 

VI, No. 2, (2007):65 



65 
 

 
 

dilestarikan. Kasih sayang menurut beliau mencakup sikap peduli terhadap 

kesejahteraan makhluk hidup termasuk hewan dan tumbuhan serta menjaga 

keseimbangan alam. Yusuf Qardhawi mengajarkan bahwa kasih sayang ini harus 

dirasakan tidak hanya terhadap sesama manusia tetapi juga terhadap makhluk hidup 

di bumi. Kesadaran akan kasih sayang ini dapat mendorong tindakan untuk 

melindungi lingkungan, mendukung keberadaan hewan dan tumbuhan serta 

menjaga keseimbangan ekosistem.25 

Keramahan terhadap lingkungan mencerminkan sikap hormat dan perhatian 

terhadap alam. Keramahan terhadap makhluk hidup lainnya juga dapat 

diterjemahkan dalam tindakan ramah lingkungan. Ini termasuk tindakan sederhana 

seperti mengurangi sampah, memanfaatkan sumber daya alam dengan bijak, serta 

melestarikan lingkungan agar tetap terjaga keberlanjutannya. Tindakan seperti ini 

meskipun terdengar sepele sebenarnya sangat penting dalam membentuk pola pikir 

masyarakat yang lebih peduli terhadap keberlanjutan bumi. Berperilaku ramah 

terhadap lingkungan adalah bagian dari ajaran moral yang selaras dengan prinsip 

Islam.26 

Dengan menyerapnya nilai-nilai moral ini dalam pola pikir masyarakat tindakan 

perlindungan lingkungan dapat diintegrasikan ke dalam berbagai aspek kehidupan 

sehari-hari. Misalnya orang yang menyadari pentingnya keadilan akan berusaha 

menghindari eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan. Orang yang 

menghargai kasih sayang lebih cenderung terlibat dalam aktivitas perlindungan 

lingkungan dan tidak mengabaikan ancaman terhadap lingkungan. 

Dengan Revitalisasi nilai-nilai ini dalam pola pikir masyarakat akan 

membentuk tindakan kolektif yang lebih bertanggung jawab terhadap alam dan 

sesama menjadikan dunia lebih harmonis dan berkelanjutan. Al-Qaradawi 

menggambarkan bagaimana ajaran Islam mengajarkan umatnya untuk tidak hanya 

peduli terhadap sesama manusia tetapi juga menjaga dan merawat alam sebagai 

bagian dari ibadah kepada Allah.27 

2. Prinsip Al-ihsan (Berbuat Baik) 

 
25 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradhawi”, Millah, Vol. VI, 

No. 2, (2007):63 
26 Mariatul Istiani and Muhammad Roy Purwanto, “Fiqh Bi ’ Ah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” AT-

THULLAB : Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 1 (2022): 36. 

 
27 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradhawi”, Millah, Vol. VI, 

No. 2,(2007): 65 



66 
 

 
 

Konsep al-ihsan dalam Islam yang artinya berbuat baik merupakan prinsip dasar 

yang menekankan perlunya seseorang untuk bertindak dengan penuh kebaikan, 

keadilan, dan kasih sayang dalam segala aspek kehidupan. Yusuf al-Qaradawi 

mengembangkan konsep ini dengan menghubungkannya langsung dengan cara 

umat Islam berinteraksi dengan lingkungan mereka. Bagi al-Qaradawi al-ihsan 

bukan hanya terbatas pada hubungan antara manusia dengan sesama manusia tetapi 

juga harus diterapkan dalam hubungan manusia dengan semua komponen 

lingkungan, baik itu manusia, hewan, tumbuhan, bahkan benda mati.28 

a. Hubungan dengan Manusia: Al-ihsan mengajarkan umat Islam untuk berbuat 

baik kepada sesama manusia termasuk dalam konteks sosial dan lingkungan. 

Dalam hal ini umat Islam diharapkan memiliki rasa tanggung jawab terhadap 

kesejahteraan orang lain tidak hanya dalam aspek ekonomi atau sosial tetapi 

juga dalam menciptakan lingkungan yang sehat dan bersih. Dengan berbuat 

baik terhadap sesama kita juga berupaya menciptakan suasana yang 

mendukung keberlanjutan hidup bagi orang banyak.29 

b. Hubungan dengan Hewan: Islam menekankan pentingnya kasih sayang 

terhadap hewan. Berdasarkan prinsip al-ihsan umat Islam diajarkan untuk 

memperlakukan hewan dengan penuh kelembutan menjaga kesejahteraan 

mereka serta menghindari kekerasan atau penyalahgunaan terhadap hewan. Al-

Qaradawi mengingatkan bahwa banyak hadits Nabi Muhammad yang 

menunjukkan pentingnya merawat hewan bahkan dalam hal memberi makan 

atau memberi perlindungan terhadap mereka. Dengan menerapkan al-ihsan 

pada hewan umat Islam menjaga keseimbangan ekosistem dan menghargai 

kehidupan yang diberikan oleh Allah.30 

c. Hubungan dengan Tumbuhan: Menurut al-Qaradawi prinsip al-ihsan juga 

berlaku dalam hubungan manusia dengan tumbuhan dan tanaman. 

Menghormati dan menjaga kelestarian tumbuhan berarti kita berusaha 

menghindari kerusakan pada alam mengurangi deforestasi dan menjaga 

keberlanjutan sumber daya alam. Dalam Islam menanam pohon atau 

memelihara tanaman dianggap sebagai amal yang sangat dianjurkan bahkan 

 
28 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradhawi”, Millah, Vol. VI, 

No. 2,(2007): 
29 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah dkk (Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2002), 
30 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah dkk (Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2002), 



67 
 

 
 

jika pohon tersebut hanya memberi manfaat setelah seseorang meninggal 

dunia. Ini menunjukkan betapa besar penghargaan yang diberikan terhadap 

tumbuhan sebagai bagian dari alam yang harus dirawat.31 

konsep al-ihsan yang diajarkan oleh al-Qaradawi mengharuskan umat Islam 

untuk tidak hanya berbuat baik kepada sesama manusia tetapi juga terhadap semua 

bagian dari alam semesta baik itu hewan, tumbuhan, atau benda mati. Ini 

menegaskan bahwa sikap menghargai, merawat, dan menjaga lingkungan adalah 

bagian dari tanggung jawab moral yang harus dijalankan oleh umat Islam sebagai 

bentuk ibadah kepada Allah. Dengan menerapkan prinsip ini umat Islam diharapkan 

dapat menciptakan harmoni dalam hubungan mereka dengan lingkungan dan semua 

makhluk hidup serta menjaga kelestarian bumi untuk generasi yang akan datang.32 

3. Larangan Tindakan merusak 

Yusuf al-Qaradawi dalam menekankan pentingnya menjaga dan merawat 

lingkungan sebagai bagian dari tanggung jawab moral umat Islam. Salah satu aspek 

yang beliau garis bawahi adalah bahwa setiap tindakan yang merusak lingkungan 

adalah terlarang (haram) dalam Islam dan bisa mendatangkan hukuman dari Allah. 

Pandangan ini menunjukkan betapa pentingnya kesadaran ekologis dalam Islam 

dan bagaimana peran umat Islam dalam menjaga kelestarian alam sebagai bagian 

dari iman mereka.33 

Al-Qaradawi berpendapat bahwa merusak lingkungan adalah perbuatan yang 

tidak sesuai dengan ajaran Islam karena Islam mengajarkan umatnya untuk menjaga 

bumi sebagai amanah dari Allah. Konsep ini berasal dari pemahaman bahwa bumi 

dan seluruh isinya adalah ciptaan Allah yang harus dihormati, dipelihara, dan 

dirawat. Dalam Islam setiap makhluk hidup, baik manusia, hewan, tumbuhan, dan 

alam semesta, memiliki hak untuk hidup dalam harmoni dan keseimbangan. 

Oleh karena itu tindakan yang merusak atau mengeksploitasi lingkungan seperti 

deforestasi, polusi, penyalahgunaan sumber daya alam, dan perusakan habitat, 

dianggap sebagai perbuatan yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Allah 

mengingatkan dalam Al-Qur'an bahwa bumi ini diciptakan dengan keseimbangan 

 
31 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah dkk (Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2002), 
32 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradhawi”, Millah, Vol. VI, 

No. 2,(2007): 69 
33 Mariatul Istiani and Muhammad Roy Purwanto, “Fiqh Bi ’ Ah Dalam Perspektif Al-Qur’an,” AT-

THULLAB : Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 1 (2022): 28. 

 



68 
 

 
 

yang sempurna dan manusia diberikan tanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan tersebut.34 

Al-Qaradawi menekankan bahwa umat Islam harus menghindari segala 

perbuatan yang dapat merusak lingkungan. Ini tidak hanya mencakup tindakan fisik 

yang dapat merusak alam seperti pemborosan air, pembakaran sampah 

sembarangan, atau perusakan hutan, tetapi juga termasuk tindakan verbal dan niat 

yang dapat berkontribusi terhadap kerusakan lingkungan. Dalam ajaran Islam niat 

yang baik sangat penting karena setiap tindakan yang dilakukan dengan niat yang 

benar akan mendapatkan pahala. Sebaliknya jika seseorang berniat untuk merusak 

atau mengeksploitasi lingkungan demi kepentingan pribadi atau kelompok maka 

perbuatan tersebut juga terlarang. 

Al-Qaradawi juga menyarankan agar umat Islam aktif dalam mengubah pola 

pikir dan perilaku mereka agar lebih ramah lingkungan. Salah satu caranya adalah 

dengan mengganti kebiasaan buruk dengan kebiasaan yang lebih positif seperti 

mengurangi pemborosan, menjaga kebersihan, menghemat energi, dan melakukan 

daur ulang. Umat Islam juga diajarkan untuk berperan serta dalam upaya pelestarian 

alam, seperti menanam pohon, mengurangi penggunaan plastik sekali pakai, dan 

mendukung kebijakan ramah lingkungan.35 

Sebagai bagian dari ajaran Islam al-Qaradawi mengingatkan umat Islam untuk 

menggantikan tindakan negatif yang merusak lingkungan dengan tindakan positif 

yang dapat memperbaiki kondisi alam. Dalam hal ini umat Islam tidak hanya 

diminta untuk menghindari perusakan lingkungan tetapi juga diharapkan untuk 

aktif melakukan perbaikan dan pelestarian alam. Beberapa tindakan positif yang 

diajarkan seperti: 

a. Menanam Pohon: Menanam pohon atau melakukan reboisasi adalah salah satu 

tindakan yang sangat dihargai dalam Islam. Pohon memberikan banyak 

manfaat bagi bumi, seperti menghasilkan oksigen, menyerap karbon dioksida, 

dan memberikan perlindungan bagi banyak spesies. 

b. Mengurangi Pemborosan: Pemborosan, terutama dalam penggunaan sumber 

daya alam adalah hal yang sangat dilarang dalam Islam. Sebagai contoh, 

 
34 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah dkk (Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2002), 
35 Ghufron and Saharudin, “Telaah Pemikiran Fikih Lingkungan Yusuf Al-Qaradhawi”, Millah, Vol. VI, 

No. 2,(2007): 71 



69 
 

 
 

penggunaan air dengan bijak dan tidak berlebihan adalah tindakan yang sangat 

dianjurkan. 

c. Mengelola Sampah dan Daur Ulang: Islam juga mendorong umatnya untuk 

mengelola sampah dengan baik dan mendaur ulangnya agar tidak menambah 

polusi. Prinsip kebersihan dalam Islam sangat kuat dan umat Islam dianjurkan 

untuk menjaga kebersihan lingkungan mereka. 

d. Melestarikan Keanekaragaman Hayati:Islam mengajarkan pentingnya 

melestarikan flora dan fauna. Ini berarti menjaga habitat hewan dan tumbuhan 

agar mereka tetap hidup di alam liar serta mencegah kepunahan spesies akibat 

perusakan manusia. 

e. Menggunakan Teknologi yang Ramah Lingkungan: Islam mendukung inovasi 

asalkan teknologi tersebut digunakan untuk kebaikan dan tidak merusak alam. 

Teknologi ramah lingkungan yang mengurangi polusi dan menjaga 

keberlanjutan sumber daya alam sangat dianjurkan. 

4. Pendidikan 

Pendidikan berbasis nilai-nilai Islam yang ramah lingkungan merupakan 

langkah strategis untuk meningkatkan kesadaran dan kepedulian umat Islam 

khususnya generasi muda terhadap pentingnya menjaga lingkungan hidup. 

Pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kesadaran ekologis 

dapat menciptakan perubahan pola pikir yang lebih positif dalam merespons isu-isu 

lingkungan yang semakin mendesak. 

Salah satu tujuan utama dari pendidikan berbasis nilai-nilai Islam yang ramah 

lingkungan adalah meningkatkan kesadaran etis terhadap pentingnya menjaga 

kelestarian alam. Islam mengajarkan bahwa setiap individu memiliki tanggung 

jawab terhadap bumi dan alam sekitarnya. Melalui pendidikan generasi muda dapat 

diberi pemahaman mengenai kewajiban mereka untuk menjaga bumi, menghindari 

kerusakan dan bertindak secara etis dalam berinteraksi dengan lingkungan. 

Pemahaman ini akan mendorong mereka untuk mengadopsi gaya hidup yang lebih 

ramah lingkungan dan lebih peduli terhadap dampak dari tindakan mereka terhadap 

alam.36 

 

 

 
36 Yusuf al-Qaradhawi, “Islam Agama Ramah Lingkungan”, terj- Abdullah Hakam Shah 

dkk (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), 



70 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan penjelasan pada bab-bab sebelumnya, maka dapat diambil 

kesimpulan:  

1. Pemikiran Yusuf Qardhawi dengan teori greendeen memiliki keterkaitan. Keduanya 

sama-sama menjelaskan bahwa manusia harus memiliki sikap yang adil terhadap 

lingkungan dan selalu menjaga keseimbangan lingkungan.  

2. Implementasi pemikiran Yusuf Qardhawi untuk mewudkan kehidupan yang ramah 

lingkungan Dengan menerapkan konsep greendeen masyarakat modern dapat 

menanggapi krisis lingkungan global secara efektif dan holistik, menjaga harmoni 

antara kebutuhan manusia dan keberlanjutan ekosistem. Penerapan konsep 

Greendeen dalam masyarakat modern juga mencakup kesadaran untuk hidup secara 

lebih ramah lingkungan, seperti mengurangi sampah plastik, mendukung energi 

terbarukan, dan meminimalisasi dampak negatif terhadap planet. Hal ini bisa 

menjadi solusi yang efektif dan holistik untuk mengatasi masalah lingkungan yang 

kita hadapi. 

B. Saran  

Penulis berharap penelitian ini bisa memberikan pemahaman yang dalam tentang 

pemikiran Yusuf Qarhawi melalui analisis konsep greendeen, serta menekankan 

pentingnya menjaga lingkungan untuk para pembaca. Penulis juga mengakui bahwa 

penelitian ini masih memiliki banyak kekurangan dan belum sepenuhnya sempurna. 

Karena itu, penulis sangat menginginkan kritik dan saran yang membangun dari pembaca, 

yang dapat menjadi masukan untuk pengembangan riset berikutnya agar studi dan 

penelitian mengenai isu ini dapat dilakukan dengan lebih baik di masa depan. 



71 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul-Matin, I. (2012). Greendeen: Inspirasi Islam dalam menjaga dan mengelola alam. 

Penerbit Zaman. 

Abidin, A. A., Nada, F. Q., & Taufiq, T. T. (2024). GREEN-DEEN IN THE QUR'AN: A STUDY 

OF TAFSIR AL-IBRīZ THE WORK OF BISRI MUSTHOFA. Aqlam: Journal 

of Islam and Plurality, 9(1). 

Baidan, N., & Aziz, E. (2016). Metodologi khusus penelitian tafsir. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Capra, F. (1984). The turning point: Science, society, and the rising culture. Bantam. 

Fata, A. K. (2014). Teologi lingkungan hidup dalam perspektif Islam. ULUL ALBAB Jurnal 

Studi Islam, 15(2), 131-147. 

Istiani, M., & Purwanto, M. R. (2019). Fiqh bi’ah dalam perspektif Al-Qur’an. At-Thullab: 

Jurnal Mahasiswa Studi Islam, 1(1), 24-39. 

Izzati, NR, Hadi, ABK, Pebriansyah, TP, Arfa, MFA, & Na'im, A. (2024). KONSTRUKSI 

PEMIKIRAN YUSUF AL-QARDHAWI DALAM PEMBARUAN HUKUM 

KELUARGA ISLAM. Jurnal Interpretasi Hukum  5 (3), 1193-1206. 

Latifah, I. (2024). Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf al-Qaradawi dan Seyyed Hossein Nasr. Al-

Thiqah: Jurnal Ilmu Keislaman, 7(1), 155-173. 

Ma’mun, S. (2013). Pluralisme Agama dan Toleransi dalam Islam Perspektif Yusuf Al-

Qaradhawi. Humaniora, 4(2), 1220-1228. 

Nahdi, M. S., & Ghufron, A. (2006). Etika Lingkungan dalam Perspektif Yusuf al-

Qaradawy. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 44(1), 195-221. 

Novianti, A. I., & Kartika, L. (2017). Pengaruh green marketing kebijakan kantong plastik 

berbayar terhadap green behaviour masyarakat Kota Bogor. Jurnal Riset Manajemen 

dan Bisnis, 2(1), 81-94. 

Nurhayati, A., Ummah, Z. I., & Shobron, S. (2018). Kerusakan lingkungan dalam Al-

Qur’an. Suhuf, 30(2), 194-220. 



72 
 

 
 

Puriana, R. H., Putri, D. M. A., Sastra, R., Maharani, D. M. N., Nisa, K., & Lubis, N. R. (2022). 

Pemanfaatan Sampah Anorganik Sebagai Produk Ecobrick dalam Menanggulangi 

Sampah di Desa Ketimang. Jurnal Pengabdian Masyarakat (Abdira) Vol, 2(1). 

Putra, M. Rizal Fachruddin Eka (2021) Aktualisasi konsep Green Deen Ibrahim Abdul Matin 

dalam mewujudkan Islam ramah lingkungan.UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Qardhawi, Y. (2002). Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pus-taka Al-Kautsar. 

Qardhawi, Y. (2010). Fiqih jihad: sebuah karya monumental terlengkap tentang jihad menurut 

Al-Qur’an dan Sunnah. PT Mizan Publika. 

Siyoto, S., & Sodik, M. A. (2015). Dasar metodologi penelitian. literasi media publishing. 

Udin, N. K. (2023). Konsep Agama Hijau (Greendeen) sebagai Respons atas Kerusakan 

Lingkungan Hidup (Doctoral dissertation, Universitas Islam Indonesia). 

Ulya, N. H. (2024). Konsep greendeen dalam perspektif al-qur’an (kajian ayat-ayat pelestarian 

lingkungan dalam tafsir Kementerian Agama RI) (Doctoral dissertation, UIN 

KH Abdurrahman Wahid Pekalongan) 

Zulfah, S. (2010). Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam (Tinjauan Atas Pemikiran 

Yusuf Al-Qaradhawi) (Doctoral dissertation, UIN SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA). 

Islam, M. G. M. A., & Ridho, M. I. TAFSIR AYAT-AYAT LARANGAN MERUSAK 

LINGKUNGAN DALAM PANDANGAN YUSUF QARDAWI (STUDI 

PENDEKATAN MA‟ NA> CUM MAGHZA>). 

Masnur, N. A., Hafiza, A., Putri, J. N., & Wismanto, W. (2024). Makna Kehidupan Beragama 

Bagi Generasi Zaman Ini. IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 

216-231 

“Kondisi Lingkungan Hidup di Indonesia di Tengah Isu Pemanasan Global.” 

https://www.walhi.or.id/kondisi-lingkungan-hidup-di-indonesia-di-tengah-isu-

pemanasan-global diakses 11 Desember 2024   

https://www.walhi.or.id/kondisi-lingkungan-hidup-di-indonesia-di-tengah-isu-pemanasan-global
https://www.walhi.or.id/kondisi-lingkungan-hidup-di-indonesia-di-tengah-isu-pemanasan-global


73 
 

 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

Nama : Firdaus Nurbaity 

Jenis 

Kelamin 

: Perempuan 

TTL : Tegal, 14 September 2003 

Alamat  : Jalan KI Hajar Dewantara RT 04/ RW 02. Kel. 

Sumurpanggang  Kec. Margadana 

Agama  : Islam 

Email : firdausnurbaity@gmail.com  

 

Riwayat Pendidikan Formal 

1. TK Masyithoh 07 

2. SD N Sumurpanggang 01 

3. MTs N Kota Tegal 

4. MAN 01 Kota Pekalongan 

Riwayat Pendidikan Non Formal 

1. Pondok Pesantren Putri Buaran Pekalongan  

2. Pondok Pesantren Putri Al-Hikmah Tugurejo 

 

mailto:firdausnurbaity@gmail.com

