
 

i 
 

 NARSISME DALAM Al-QUR’AN (PENDEKATAN MAQĀṢID TAFSIR 

WAṢFῙ ĀSYŪR TERHADAP KISAH QĀRŪN DALAM SURAT Al-QAṢAṢ 

AYAT 76-82) 

 

Skripsi 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Oleh: 

Putri Mila Hudiana 

NIM: 2104026025 

 

PRODI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN & HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 

  



 

ii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 



 

iii 
 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

 

 

 



 

iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 



 

v 
 



 

vi 
 

MOTO 

“Kesombongan takkan mengangkat derajat, tetapi kerendahan hati akan 

membawa kemuliaan." 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 

Sesuai dengan SKB Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI serta Menteri 

Agama RI No. 158/1987 dan No. 0543b/U/1987 yang ditetapkan pada 7 September 

1987 serta disahkan pada 22 Januari 1988.  

A. Kata Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 ,Sa Ṡ Es (dengan titik di atas ث

 Jim J Je ج

 ,Ha Ḥ Ha (dengan titik di bawah ح

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 ,Zal Ż Zet (dengan titik di atas ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan ye ش

 ,Sad Ṣ Es (dengan titik di bawah ص

 ,Dad Ḍ De (dengan titik di bawah ض 

 ,Ta Ṭ Te (dengan titik di bawah ط

 ,Za Ẓ Zet (dengan titik di bawah ظ

 Ain ῾ Koma terbalik di atas' ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك



 

viii 
 

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ' Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap Sebab Syaddah Ditulis Rangkap 

  Ditulis  Muta‘addida ة د دع تمـ 

 Ditulis ‘iddah عدة 

 

C. Tā’marbūṭah 

Semua Tā’marbūṭah ditransliterasikan menjadi h, baik ketika berada 

di tengah penggabungan kata (misalnya dalam kata yang diikuti oleh kata 

sandang “al”) maupun pada akhir kata tunggal. Namun, ketentuan ini tidak 

diterapkan pada kata-kata Arab yang sudah menjadi bagian dari kosakata 

bahasa Indonesia, seperti shalat dan zakat, kecuali jika diperlukan penulisan 

sesuai bentuk aslinya. 

  Ditulis حكمةعلة

 

ḥikmah‘illāh  

-Ditulis karāmah al األويل   كرم 

auliyā’ 

 

D. Vokal 

1. Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

-  َ ´ Fathah A A 

-  َ ¸ Kasrah I I 

-  َ ˚  Dhammah U U 

2. Vokal Rangkap 



 

ix 
 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

  َ  Fathah dan ya Ai a dan i ي - ´

  َ  Fathah dan wau Au a dan u و - ´

3. Vokal Panjang  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif Ā a dan garis di atas ا´

 Fathah dan ya Ā a dan garis di atas ´ي 

 Kasrah dan ya Ī i dan garis di atas ي ¸

 Dhammah dan wau Ū u dan garis di atas ˚و

 

E. Syaddah 

Syaddah atau Tashdīd memakai huruf yang sama dengan huruf 

yang                    diberi tanda syaddah. 

 Contoh: 

 zayyana :ز يَّن   

F. Kata Sandang 

1. Kata sandang diikuti huruf Shamsīyah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya. 

Contoh:  

: الشمس      Asy-Syams 

2. Kata sandang diikuti huruf Qamarīyah ditransliterasikan sesuai 

bunyinya huruf, yaitu huruf ditulis dengan huruf (Al), kemudian 

diikuti kata sandang tersebut. 

Contoh: 

:القمر   Al-Qamar 

G. Hamzah 

 Dalam transliterasi, huruf hamzah ditulis sebagai apostrof (') jika 

posisinya berada di tengah atau akhir kata. Namun, jika hamzah terletak 

di awal kata, penulisannya menyesuaikan bunyi vokal yang 



 

x 
 

mengikutinya. Contohnya adalah sebagai berikut: 

1. Jika terletak di awal kata, misalnya  َّإِن ditulis innā. 

2. Jika terletak di akhir kata, maka ditulis dengan lambang apostrof (‘). 

Misalnya    ش يْء  ditulis syai’un. 

3. Jika terletak di tengah kata setelah vokal hidup, maka ditulis sesuai 

dengan bunyi vokalnya. Misalnya  ربائب rabā’ib. 

H. Penulisan Kata 

Penulisan kata dirangkai dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 

 Fa aufu al-kaila wa al- mīzāna : ف أ وْفُوا الْك يْل  و الْمِيز ان  

I. Huruf Kapital 

Jika sebuah nama diawali oleh kata sandang, huruf kapital hanya 

diterapkan pada huruf awal dari nama diri tersebut, bukan pada huruf 

awal kata sandang yang mendahuluinya. Contoh: 

 .wa mā Muhammadun illā rasūl :و م ا مُُ مَّد  إِلََّّ ر سُول  

 

  



 

xi 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

 

Bismillahirrahmanirrahim 

Segala puji bagi Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang, bahwa atas taufiq 

dan hidayahnya maka penulis dapat menyelesaikan penyusunan skripsi ini. 

Skripsi berjudul “NARSISME DALAM Al-QUR’AN (PENDEKATAN 

MAQĀṢID TAFSIR WAṢFῙ ĀSYŪR TERHADAP KISAH QĀRŪN DALAM 

SURAT Al-QAṢAṢ AYAT 76-82)” disusun untuk memenuhi salah satu syarat 

guna memperoleh gelar Sarjana Strata satu (S.1) Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang. Dalam penyusunan skripsi ini penulis 

banyak mendapatkan bimbingan dan saran-saran dari berbagai pihak sehingga 

penyusunan skripsi ini dapat terselesaikan. Untuk itu penulis menyampaikan terima 

kasih kepada :  

1. Prof. Dr. H. Nizar Ali, M. Ag, selaku Rektor UIN Walisongo Semarang 

2. Bapak Dr. H. Mokh Sya’roni, M. Ag, Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

3. Bapak Muhtarom, M. Ag, selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir yang telah merestui pembahasan skripsi ini. 

4. Bapak Achmad Aziz Abidin M.Ag, selaku dosen wali yang senantiasa 

mendukung penelitian dan membimbing dari awal semester I hingga akhir 

semester VIII. 

5. Ibu Mutma’inah, M.S.I, Dosen Pembimbing I yang telah bersedia meluangkan 

waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan bimbingan dan pengarahan dalam 

pemyusunan skripsi ini.  

6. Umar Falahul Alam, S.Ag., SS., M.Hum, Kepala Perpustakaan UIN Walisongo 

Semarang yang telah memberikan ijin dan layanan kepustakaan yang diperlukan 

dalam penyusunan skripsi ini.  

7. Pada Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, 

yang telah memberi berbagai pengetahuan sehingga penulis mampu 

menyelesaikan penulisan skripsi.  



 

xii 
 

8. Kedua orang tua Bapak Hudy Akyas Samsuri dan Ibu Umi Khaolah yang telah 

memberikan dukungan berupa materi, kasih sayang, dan doa tiada putus, 

menjadi sumber kekuatan bagi saya dalam menyelesaikan pendidikan ini. Selain 

itu, penulis juga berterima kasih kepada saudara penulis Fika Hasbi Muhammad 

dan Anfa Hafidz Hudiansah yang selalu memberikan dukungan dan semangat 

demi kesuksesan penelitian ini. 

9. Pengasuh serta jajaran Pondok Pesantren Al-Hikmah, sebagai orang tua kedua 

di Semarang, saya ucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya. Beliau-beliau 

telah memberikan semangat, nasehat, bimbingan, serta menjadi motivator yang 

sangat berarti dalam perjalanan saya. 

10. Untuk M.Fikri Kholil Khudlori, Terimakasih untuk segala support serta effort 

nya untuk penulis, baik dalam hal pengerjaan tugas skripsi maupun hal lainnya.  

11. Teman-teman santri PPPTQ Al-Hikmah yang telah menjadi bagian perjalanan 

menimba ilmu penulis. Terimakasih atas kebersamaan, doa serta dukungan yang 

menguatkan selama pengerjaan skripsi ini.  

12. Untuk teman-teman KKN Posko 99 yang telah menjadi bagian perjalanan 

menimba ilmu penulis. Terimakasih atas kebersamaan, doa serta dukungan yang 

menguatkan selama pengerjaan skripsi ini.  

13. Untuk teman-teman masa kecil penulis, Hasna Nadzifah, Azza Faizah, Nuzulia 

Rohmah, Khoirun Nisa, Zaenab. Terimakasih untuk kebersamaan dan dukungan 

kepada penulis dalam pengerjaan tugas skripsi ini.   

14. Teman-teman satu bimbingan penulis yang slalu berjuang bersama serta saling 

merangkul untuk bisa menyelesaikan tugas akhir ini. 

15. Untuk teman-teman seperantauan, Zulaikhah Salsabila, Fadlilah Arina 

Manasikana, Puji Astuti. Terimakasih atas dukungan dan pelajaran nya sehingga 

penulis bisa menyelesaikan tugas akhir ini.  

16. Terima kasih kepada semua pihak yang secara tidak langsung telah membantu 

dan memberikan motivasi kepada penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

Semoga segala kebaikan yang telah disumbangkan kepada penulis mendapatkan 

balasan yang berlimpah dari Allah SWT. Penulis berharap skripsi ini dapat 



 

xiii 
 

memberikan manfaat bagi semua pihak, khususnya bagi penulis sendiri dan para 

pembaca pada umumnya. Aamiin 

 

Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulisan skripsi ini belum mencapai 

kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap semoga skripsi 

ini dapat bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya pada pembaca pada 

umumnya.  

 

 

 

 

 Semarang, 13 Juni 2025 

 

 

 
 

 

Putri Mila Hudiana 

NIM. 2104026025 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xiv 
 

DAFTAR ISI 

NARSISME DALAM Al-QUR’AN (PENDEKATAN MAQĀṢID TAFSIR 

WAṢFῙ ĀSYŪR TERHADAP KISAH QĀRŪN DALAM SURAT Al-QAṢAṢ 

AYAT 76-82) ........................................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING....................................................................... iii 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................................ iv 

MOTO ..................................................................................................................... v 

TRANSLITERASI ARAB LATIN .................................................................... vii 

UCAPAN TERIMA KASIH................................................................................ xi 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiv 

ABSTRAK .......................................................................................................... xvi 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 9 

C. Tujuan Penelitian ...................................................................................... 10 

D. Manfaat Penelitian .................................................................................... 10 

E. Tinjauan Pustaka ....................................................................................... 11 

F. Metode Penelitian...................................................................................... 16 

G. Sistematika Penulisan................................................................................ 19 

BAB II LANDASAN TEORI .............................................................................. 21 

A. NARSISME............................................................................................... 21 

1. Definisi  Dan Ciri-Ciri Narsisme .......................................................... 21 

2. Narsisme dalam Perspektif Al-Qur’an .................................................. 26 

B. TAFSIR MAQĀṢIDI WAṢFĪ ASYUR .................................................... 28 

1. Mengenal Waṣfī Āsyūr Abu Zayd ........................................................ 28 

2. Definisi Tafsir Maqāṣidi ....................................................................... 30 

3. Ragam Maqāṣid Al-Qur’an Al-Karim .................................................. 33 

4. Hubungan Tafsir Maqāṣidi dengan Tafsir Lainnya .............................. 35 

5. Teknik Menggali Maqāṣidi ................................................................... 38 

6. Syarat-Syarat Mufassir Maqāṣidi .......................................................... 40 



 

xv 
 

7. Aturan-Aturan Tafsir Maqāṣidi ............................................................. 41 

BAB III  PENAFSIRAN SURAT AL- QAṢAṢ AYAT 76-82 ........................... 44 

A. Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 ....................................................................... 44 

B. Penafsiran Surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82....................................................... 46 

BAB IV NARSISME DALAM SURAH AL-QAṢAṢ AYAT 76-82 

PERSPEKTIF TAFSIR MAQĀṢIDI ................................................................. 78 

A. Makna Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 Menurut Para Mufassir......................... 78 

B. Analisis Narsisme Dalam Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 Menurut Maqāṣid 

Waṣfī Āsyūr ....................................................................................................... 86 

C. Penerapan Maqāṣid Sadd al-Dharī‘ah dalam Kisah Qārūn dan 

Relevansinya terhadap Fenomena Narsisme ..................................................... 95 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................... 98 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 98 

B. Saran .......................................................................................................... 99 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................... 100 

LAMPIRAN ........................................................................................................ 104 

RIWAYAT HIDUP ............................................................................................ 105 

 

 

 

  



 

xvi 
 

ABSTRAK  

Dalam konteks modern, perilaku narsisme kian marak, didorong oleh kemajuan 

teknologi dan media sosial yang memfasilitasi individu memamerkan diri dan 

mencari pengakuan. Fenomena ini telah menarik perhatian banyak pihak, termasuk 

psikolog dan sosiolog, karena dampak negatifnya terhadap individu dan 

masyarakat. Al-Qur'an sebagai pedoman hidup umat Islam, diyakini mengandung 

solusi atas berbagai persoalan manusia, termasuk narsisme. Penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis konsep narsisme dalam Al-Qur'an, khususnya melalui kisah 

Qarun dalam Surat Al-Qasas ayat 76-82, dengan menggunakan pendekatan 

Maqāṣid Tafsir Waṣfī ‘Āsyūr. Metodologi penelitian yang digunakan adalah 

kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Data primer 

bersumber dari Al-Qur'an Surat Al-Qasas ayat 76-82, sedangkan data sekunder 

berasal dari buku-buku tafsir, jurnal ilmiah, dan karya tulis lain yang relevan dengan 

narsisme dan Maqāṣid Tafsir. Analisis data dilakukan dengan teknik deskriptif 

analitis, menginterpretasikan ayat-ayat terkait narsisme dalam kisah Qarun 

berdasarkan pendekatan Maqāṣid Tafsir Waṣfī ‘Āsyūr. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa narsisme dalam kisah Qarun pada Surat Al-Qasas ayat 76-82 

digambarkan sebagai perilaku kebanggaan diri yang berlebihan atas harta dan 

kekuasaan, kesombongan, dan penolakan terhadap nasihat kebaikan. Qarun 

menganggap semua kekayaannya adalah hasil dari kemampuannya sendiri, tanpa 

menyandarkannya kepada Allah SWT. Pendekatan Maqāṣid Tafsir Waṣfī ‘Āsyūr 

mengungkap bahwa kisah ini memiliki tujuan utama untuk menjaga agama (hifz al-

din), menjaga akal (hifz al-aql), dan menjaga harta (hifz al-mal) dengan 

memperingatkan manusia tentang bahaya narsisme yang dapat merusak ketiga 

maqāṣid tersebut. Kisah Qarun memberikan pelajaran tentang pentingnya syukur, 

rendah hati, dan menyadari bahwa semua nikmat berasal dari Allah SWT, serta 

dampak buruk dari kesombongan dan keangkuhan yang berujung pada kehancuran. 

 

Kata kunci: Narsisme, Al-Qur’an, Kisah Qārūn, Pendekatan Maqāṣidī, 

Waṣfī Āsyūr Abū Zayd 

 

  



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

Perilaku narsis di media sosial dapat diketahui melalui frekuensi postingan 

foto diri sendiri, adanya rasa iri terhadap cerita orang lain, serta kecenderungan 

menggunakan gambar sebagai alat untuk menarik perhatian dan pujian dari orang 

lain. Selain itu, terdapat kepuasan yang diperoleh dari jumlah pengikut yang 

banyak. Narsisme sering kali dimulai dari dorongan untuk mendapatkan perhatian 

dan pujian dari orang lain, yang dapat dilihat pada foto-foto yang dibagikan di 

media sosial. Penelitian yang dilakukan oleh Sumila dkk (2020) menunjukkan 

bahwa narsisme dapat dipicu oleh kenyataan bahwa banyak siswa menggunakan 

berbagai situs media sosial dan menghabiskan lebih banyak waktu untuk 

mengakses situs web komunikasi daripada berkonsentrasi pada tugas yang lebih 

produktif. Interaksi individu dengan situs ini dapat mempengaruhi kehidupan dan 

aktivitas saat ini, terutama terkait dengan asosiasi lingkungan yang dihasilkan oleh 

globalisasi.1  

Menurut Wildan Muzaki (2024) media sosial merupakan platform digital 

yang pada saat ini sangat digemari. Media sosial adalah teknologi yang berbasis 

Website dan didalamnya terdapat jaringan supaya orang bisa mengaksesnya. Ada 

banyak aplikasi termasuk kedalam sosial media, diantaranya adalah Facebook, 

Instagram, Twitter, Whatsapp, Line dan lain sebagainya. Menurut penulis salah 

satu yang paling menarik dan popular saat ini adalah Tiktok.2 

 
1 Ayu,M.S,Widodo,S.,Alifiati,F,.Linda,K,S,.”Hubungan Derajat Narsisme sengan Kejadian 

Kecanduan Media Sosial Pada Siswa SMK”.Jurnal Ilmiah Kesehatan Jiwa,Vol.1, No.2, h.77-88,2020.  

2 Wildan, Muzaki, “Pengaruh Narsisme, Fear Of Missing Out Dan Kesepian Terhadap Adiksi 

Media Sosial Tiktok Pada Siswa Dan Mahasiswa Di Jabodetabek”, Skripsi, Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2024.  



 

2 
 

Pemakaian media sosial telah menciptakan suatu generasi baru yaitu 

generasi yang terfokus pada diri sendiri. Hal ini berdasarkan penelitian oleh Yuni 

Nurmalasari dalam Jurnal Bimbingan Konseling yang berjudul “Konseling 

Singkat Berfokus Solusi Mengembangkan Kemampuan Mengendalikan 

Compulsive Internet Use Siswa” Vol.2, No.2, 2016. berdasarkan temuan yang 

disampaikan oleh Baroness Greenfield. Temuan tersebut mengungkapkan bahwa 

penggunaan media sosial seperti Facebook dan Twitter yang berlebihan dapat 

mempengaruhi otak manusia atau mengubah cara kerja otak sehingga 

mengakibatkan penurunan kemampuan untuk berkonsentrasi, keinginan untuk 

mendapatkan kepuasan instan dan pada akhirnya dapat menyebabkan hilangnya 

identitas pribadi. Generasi yang terfokus pada diri mereka sendiri akan cenderung 

mengembangkan prilaku egois. Prilaku egois atau kecenderungan untuk berselfie 

secara berlebihan adalah salah satu tanda bahwa seseorang mungkin mengalami 

gangguan narsistik.3 Dimana individu tersebut memiliki kebutuhan yang 

berlebihan untuk mendapatkan perhatian, pengakuan, dan penghargaan dari orang 

lain, seringkali dengan mengabaikan perasaan atau kebutuhan orang lain di 

sekitarnya. Dalam jangka panjang, perilaku ini dapat merusak hubungan sosial dan 

menyebabkan kesulitan dalam membangun empati serta rasa saling pengertian 

dengan orang lain. 

Dalam konteks media sosial, narsisme merupakan sikap yang ditandai 

dengan kecenderungan individu untuk secara berlebihan mencari perhatian, 

pujian, dan validasi dari orang lain melalui unggahan-unggahan yang menonjolkan 

diri (self-promotion). Menurut teori psikologi, seseorang dapat dikatakan narsis 

jika menunjukkan gejala seperti kebutuhan akan kekaguman yang tinggi, rasa 

 
3 Yuni Nurmalasari, “Konseling Singkat Berfokus Solusi Mengembangkan Kemampuan 

Mengendalikan Compulsive Internet Use Siswa”, EMPATI, Jurnal Bimbingan Konseling, Vol.2, No.2, 

2016. 



 

3 
 

superioritas, dan kurangnya empati terhadap orang lain.4 Di media sosial, gejala 

ini tampak melalui perilaku seperti sering memposting foto diri (selfie) yang 

berlebihan, membagikan gaya hidup mewah untuk dipamerkan, serta menilai nilai 

diri dari jumlah like, komentar, dan follower. Menurut Diagnostic and Statistical 

Manual of Mental Disorders (DSM-5), individu narsistik memiliki rasa penting 

diri yang berlebihan, haus pujian, dan kurang empati terhadap orang lain. Dalam 

konteks digital, narsisme melampaui batas ketika niat utama berinteraksi di media 

sosial bukan untuk memberi manfaat atau inspirasi, melainkan untuk mendapatkan 

pengakuan, menutupi kekosongan emosional, dan membangun ilusi kehebatan 

diri. Narsisme dalam bentuk ini dapat memunculkan glorifikasi diri dan 

menjauhkan seseorang dari nilai-nilai kerendahan hati dan kesadaran akan 

keterbatasan diri di hadapan Allah, sebagaimana yang tampak dalam kisah Qārūn 

yang mengklaim bahwa hartanya diperoleh semata-mata karena ilmunya (QS. Al-

Qashash: 78).5 

Sebagai fenomena yang bersifat global, narsisme atau sikap narsistik tidak 

hanya muncul dalam aktivitas di media sosial, tetapi hal ini juga merambah ke 

dalam ranah yang paling pribadi dan sakral seperti praktik keagamaan. Dalam 

perspektif islam, sifat narsistik dapat terlihat dari penampilan yang dangkal, 

merasa paling benar sendiri, serta penyalahgunaan kekuasaan religius dengan 

berlebihan. Seseorang yang mengklaim dirinya muslim mungkin menggunakan 

argumen religius untuk menegaskan dominasi, mempengaruhi individu lain atau 

meningkatkan rasa percaya diri, mempresentasikan diri sebagai individu yang 

 
4 Nurul Desidiah Esa, “Hubungan Antara Kecenderungan Narsisme Dengan Motif Memposting 

Foto Selfie Di Instagram Pada Remaja Di SMA Negeri 1 Sidayu Gresik” SKRIPSI, Universitas 

Muhammadiyah Gresik,2018. 

 
5 Aya Suraya, Mulizar, “Hedonisme Pada Kisah Qarun Perspektif Semiotika Roland Barthes”, 

AL FAWATIH, Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Hadis, Vol.4,No.2,2023.  

 



 

4 
 

secara moral lebih baik atau bahkan memiliki pencerahan spiritual yang lebih 

tinggi. Namun, dibalik wajah kepatuhan itu terdapat rasa ketidakamanan dan 

kehaampaan yang mendalam karena pengakuan dari orang lain yang mereka cari 

akan selalu dirasa kurang dan dibandingkan.6 

Dalam konteks materialisme, Al-Qur'an menggambarkan gambaran Qârûn 

sebagai individu yang memiliki ketamakan yang tinggi terhadap kekayaan.  Tentu 

ada tujuan Allah di balik kisah ini yaitu agar manusia dapat mengambil pelajaran 

dari cerita Qârûn. jika kita perhatikan keadaan saat ini, banyak kesamaanya 

dengan era Qârûn. Beragam bentuk kemewahan yang dimiliki oleh tokoh-tokoh 

kaya, selebritas, artis dan pejabat ditampilkan di televisi dan media lainnya, hal ini 

menyebabkan ketertarikan masyarakat, serta menimbulkan  rasa cemburu dan 

ambisi untuk mencapai kekayaan yang setara dengan mereka. Begitu besar ambisi 

tersebut kadang-kadang menimbulkan berbagai peristiwa mengerikan di 

komunitas dan menghalalkan segala cara. Saperti penyalahgunaan wewenang, 

penipuan, penyalahgunaan ketenaran, korupsi, dan lain-lain. Semua orang 

terobsesi untuk segera menjadi kaya.   

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), narsisme diartikan sebagai sikap 

terlalu memedulikan diri sendiri, bahkan hingga memiliki ketertarikan seksual 

pada diri sendiri.7 Menurut Purnamasari dan Agustin (2018:118), narsisme merupakan 

suatu bentuk aktualisasi diri yang berlebihan, di mana individu mencintai dirinya sendiri 

secara ekstrem. Hal ini juga mencerminkan keinginan seseorang untuk menunjukkan 

bahwa dirinya lebih sempurna, cerdas, dan penting dibandingkan orang lain, dengan 

tujuan memperoleh perhatian dan pengagungan atas dirinya.8 Secara bahasa, narsisme 

berasal dari bahasa Belanda "narcism" dan bahasa Inggris "narcissism", yang 

 
6 Siti Maimunah, Muhammad Asgar Muzakki, “Narcissictic Personality Disorder”, AQLAM, 

Journal Of Islam And Plurality, Vol.1, No.1, 2024.  

7 Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online, https://kbbi.web.id/narsisme.  

8 Ayu,P.Veby,A. “Hubungan Citra Diri Dengan Perilaku Narsisme Pada Remaja Putri 

Pengguna Instagram Di Kota Prabumulih”, Jurnal Psibemetika, Vol.11, No.2, 2018.   

https://kbbi.web.id/narsisme


 

5 
 

keduanya merujuk pada perasaan cinta diri yang berlebihan. Sementara itu, dalam 

kamus psikologi, narsisme didefinisikan sebagai cinta diri atau perhatian yang 

sangat berlebihan terhadap diri sendiri. Istilah narsisme ini diturunkan dari kata 

"narcissistic", dan individu yang menunjukkan gejala ini disebut narsisis 

("narcissist").9 Secara epistimologi, kata "narsistik" diturunkan dari kata 

"narcissistik", dan orang yang menunjukkan gejala ini dikenal sebagai "narsis". 

Sigmund Freud adalah orang pertama yang memperkenalkan istilah ini dalam 

dunia psikologi. Ia terinspirasi oleh mitos Yunani kuno tentang Narkissos (versi 

Latin: Narcissus). Dalam mitos tersebut, Narkissos dikutuk karena terlalu 

mencintai bayangannya sendiri di kolam. Konon, ia begitu terpesona oleh cintanya 

pada diri sendiri hingga tanpa sengaja memasukkan tangannya ke dalam air dan 

kemudian tumbuhlah bunga narsis.10  

Narsistik adalah istilah yang sering digunakan untuk menggambarkan 

seseorang yang memiliki kecintaan terhadap dirinya sendiri. Sebetulnya, 

mencintai diri sendiri dalam kadar tertentu adalah hal yang normal dan bahkan 

sehat. Namun, jika kecintaan tersebut menjadi berlebihan dan mulai mengganggu 

diri sendiri atau orang lain, maka kondisi ini dapat dikategorikan sebagai 

penyimpangan atau gangguan kepribadian (Hardjanta, dalam Philip, 2007: 26). 

Lebih lanjut, seorang narsis sering diidentikkan dengan seseorang yang 

gemar bersolek, berdandan, dan sangat mengagumi dirinya sendiri. Cinta diri atau 

narsisme juga bisa diartikan sebagai tahap awal perkembangan manusia, di mana 

seseorang menunjukkan perhatian yang sangat besar pada diri sendiri dan 

cenderung kurang atau tidak peduli pada orang lain.11 

 
9 Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme dan Implikasinya Terhadap Gangguan Kepribadian 

Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.5, No.2, 2021.  

10 Umul Sakinah,M.Fahli Zatrahadi,Darmawati, “Fenomena Narsistik di Media Sosial Sebagai 

Bentuk Pengakuan Diri”, Al-Ittizaan:Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol.2,No.1,2019,h.43.  

11 Saputra Kristanto,”Tingkat Kecenderungan Narsistik Pengguna Facebook”, Journal of Social 

and Industrial Psychology”,Vol.1, No.1, 2012.  



 

6 
 

Berbeda dengan narsisme, personal branding adalah usaha sadar dan 

strategis untuk membangun citra diri yang positif dan profesional di hadapan 

publik, baik dalam aspek keahlian, nilai, maupun karakter. Tujuan utamanya 

bukan untuk memperoleh pujian, melainkan untuk menyampaikan nilai yang 

bermanfaat atau memperkuat kredibilitas. Personal branding biasanya dilakukan 

dengan etika dan kejujuran, tidak memanipulasi persepsi orang lain secara 

berlebihan.12 Sementara itu, tahadduts bin ni‘mah adalah ungkapan syukur atas 

nikmat yang Allah berikan dengan cara menyebutkannya secara positif dan tidak 

sombong dengan tujuan agar hambanya yang lain (yang mendengar) akan ikut 

bersyukur atas kuasa Allah Swt. Bukan untuk membanggakan diri atau 

menampilkan superioritas.13 sebagaimana firman Allah: “Wa ammā bi ni‘mati 

rabbika faḥaddits” (“Dan terhadap nikmat Tuhanmu, maka hendaklah kamu 

menyebut-nyebutnya” QS. Ad-Ḍuḥā: 11).14 Batas tipis ini menjadikan narsisme 

sebagai fenomena yang perlu dikaji secara lebih dalam, khususnya dari perspektif 

Al-Qur’an. Kisah Qārūn dalam Surah Al-Qaṣaṣ ayat 76–82 menggambarkan 

bentuk narsisme yang tidak hanya terbatas pada kesombongan individu, tetapi juga 

berdampak sosial dan spiritual. Oleh karena itu, dengan pendekatan tafsir maqāṣidī 

Waṣfī Āsyūr, penelitian ini berupaya menelaah lebih jauh nilai-nilai Al-Qur’an 

dalam menghadapi problem narsisme sebagai bentuk penyimpangan akhlak dan 

ancaman terhadap kemaslahatan hidup manusia. 

Ajaran dalam agama Islam menekankan pentingnya merendahkan diri, 

menunjukkan empati dan menghindari sikap egois sebagai nilai-nilai utama yang 

seharusnya diterapkan oleh semua penganutnya. Baik kitab Al-Qur'an maupun 

ajaran nabi mengecam sikap sombong dan keinginan untuk mengagungkan diri, 

sekaligus mendorong setiap umat Muslim untuk bersikap rendah hati di hadapan 

 
12 I Putu Hendika Permana, Bagus Kusuma Wijaya, “ Personal Branding For Gen Z”, Eurika 

Media Aksara, Mei, 2024.  
13 Deana Putri, “ Tahadduts Bi An-Ni’mah Perspektif Tafsir Al-Sya’rawi (Kajian Tahlili), 

SKRIPSI, UIN Suska Riau, 2024.  
14 https://quran.nu.or.id/adh-dhuha/1 Diakses Pada Jum’at 11 Juli 2025.  

https://quran.nu.or.id/adh-dhuha/1


 

7 
 

Tuhan dan berinteraksi dengan sesama secara penuh kebaikan dan kasih sayang. 

Oleh karena itu, dalam pandangan Islam, perilaku narsis menunjukkan masalah 

jiwani atau penyakit spiritual  yang dapat mengakibatkan hambatan dalam 

berhubungan dengan Tuhan dan menghalangi interaksi yang tulus dengan sesama. 

Alih-alih mencari pengakuan dari masyarakat, umat Islam dianjurkan untuk 

menemukan kebahagiaan dalam menyatakan kepatuhan kepada kehendak Allah 

dan memberikan pelayanan kepada orang lain dengan tulus dan penuh kasih 

sayang.15 

Al-Qur'an diturunkan dengan berbagai maqāṣid atau tujuan pokok agar 

manusia dapat hidup sesuai dengan aturan Allah. Hal ini diturunkan sebagai 

petunjuk, penjelas, pembawa kabar gembira, dan peringatan. Baker (2015).16 

Tafsir maqāṣidi pertama kali diperkenalkan secara formal oleh Waṣfī Āsyūr pada 

tahun 2013 di Arab Saudi, melalui karyanya Al-Tafsir al-maqāṣidi. Meskipun 

demikian, prinsip-prinsip dasar penafsiran maqāṣidi sebenarnya sudah lebih dulu 

diterapkan oleh Ibn Asyur (1879-1973) dalam tafsirnya Al-Tahrir wa al-tanwir. 

Tafsir maqāṣidi dapat dipahami sebagai suatu metode keilmuan yang bertujuan 

untuk menggali makna, baik secara rinci maupun ringkas, dari ujaran-ujaran Al-

Qur’an dan segala hal yang diturunkannya. Lebih dari itu,  tafsir maqāṣidi juga 

merupakan corak penafsiran yang berupaya menungkap makna dan maksud suatu 

ayat Al-Qur’an, baik secara umum maupun khusus, dengan menjelaskan cara 

kerjanya demi terwujudnya kemaslahatan umat manusia. menggali makna dan 

maksud dari suatu ayat al-qur’an secara umum dan khusus dengan menjelaskan 

cara kerjanya demi kemaslahatan manusia.17  

 
15 Siti,M,.Muhammad,A,M. “Narcissistic Personality Disorder (NPD) Dalam Riwayat 

Profetik”, Aqlam; Journal of Islam and Plurality, Vol.1, No.1,2024.  

16 Mutiara Fitri Ramdini, “Diskursus Surat Al-Insyirah (Kajian Tafsir Maqāṣidi Perspektif Waṣfī Āsyūr 

Abu Zayd), Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Djati,2024.  

17 Achmad Zubairin,”Tafsir Maqāṣidi dalam Sejarah dan Perkembangannya”, Indramayu: Penerbit 

Adab, Maret,2024,h.5-6.  



 

8 
 

Waṣfī Āsyūr Abu Zayd lahir di Mesir 11 Juni 1395 H. Beliau adalah 

seorang hafiz Al-Qur’an dengan riwayat Hafsh an Asim dan beliau juga telah 

meraih gelar Doktor dengan karya yang berjudul “Al-Maqāṣid al-Juziyyah wa 

Atsaruha fi al-istidlal al-fiqhiyyah, Dirasati Ta’shiliyyah Tatbiqiyah” pada Juni 

2011 di Universitas Darul Ulum Kairo.18 

Al-Qur'an tidak hanya berfungsi sebagai panduan spiritual, melainkan juga 

menyimpan pelajaran moral dan psikologis yang relevan. Tujuan dari penelitian 

ini yaitu untuk mengetahui narsisme dalam perspektif Al-Qur’an melalui ayat 

tentang kisah Qârûn dengan menggunakan metode tafsir maqāṣidi sebagaimana 

dikembangkan oleh Waṣfī Āsyūr Abu Zayd. Perlu diketahui, maqāṣid ini 

merupakan pendekatan baru dalam ranah Al-Qur’an. Metode penelitian yang 

dipakai adalah studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif, 

penelitian ini akan menggali surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82. Kisah Qârûn dalam Surat 

Al-Qaṣaṣ ayat 76–82 dipilih karena mengandung banyak pelajaran moral dan 

sosial yang berkaitan dengan ciri-ciri narsisme. Pelajaran-pelajaran ini dapat 

diterapkan dalam konteks kontemporer. Dalam ayat tersebut, Qârûn digambarkan 

sebagai seorang yang kaya raya dan sombong yang meremehkan nasihat dan 

peringatan orang lain dan merasa dirinya lebih baik daripada orang lain. Hal ini 

mencerminkan beberapa karakteristik narsisme, termasuk keinginan yang 

berlebihan untuk mendapatkan perhatian, kebanggaan yang berlebihan, dan 

ketidakpedulian terhadap orang lain. Penelitian ini berfokus pada kisah Qârûn 

dalam Surat Al-Qaṣaṣ sebagai objek studi utama. Adapun peneliti dalam 

menafsirkan ayat kisah Qârûn tersebut menggunakan kitab tafsir Al-Qur’ān al-

‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr, kitab Tafsir Al-Munir Wahbah Az-zuḥailī dan kitab tafsir 

Al-Misbah karya Quraish Shihab. Melalui analisis mendalam terhadap narasi ini, 

diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang lebih baik mengenai pesan moral 

 
18 Mutiara Fitri Ramdini, “Diskursus Surat Al-Insyirah (Kajian Tafsir Maqāṣidi Perspektif Waṣfī Āsyūr 

Abu Zayd)”, Skripsi, Bandung: UIN Sunan Gunung Djati, 2024.  



 

9 
 

dan spiritual yang terkandung dalam kisah tersebut serta relevansinya bagi 

kehidupan masyarakat saat ini. 

Pentingnya penelitian ini terletak pada relevansinya dengan masyarakat 

modern, yang tak jarang bergelut dengan  kesombongan dan materialisme. Dengan 

memahami sifat narsistik yang tergambar dalam kisah Qârûn, diharapkan dapat 

memberikan wawasan yang lebih dalam tentang bagaimana sifat tersebut dapat 

mempengaruhi individu dan masyarakat secara keseluruhan. Selain itu, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pengembangan kajian psikologi 

Islam dan tafsir yang lebih holistik. 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan di atas maka penulis akan 

melakukan sebuah penelitian tentang narsisme dalam Al-Qur’an dengan mengupas 

surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 pada kisah Qârûn sebagai acuan untuk pemecahan suatu 

masalah, maka penulis akan mengangkat sebuah judul untuk memfokuskan 

penelitian ini. Adapun judul yang akan di angkat oleh penulis yaitu “Narsisme 

dalam Al-Qur’an (Pendekatan  Tafsir Waṣfī Āsyūr terhadap Kisah Qârûn 

dalam surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 )”.  

Melalui penelitian ini, penulis berharap dapat mengajak pembaca untuk 

merenungkan makna dan pelajaran yang terkandung dalam kisah Qârûn serta 

mendorong kesadaran akan pentingnya sikap rendah hati dan kepedulian terhadap 

sesama. 

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang tersebut maka yang akan peneliti bahas adalah: 

1. Bagaimana bentuk dan karakteristik narsisme yang tercermin dalam kisah 

Qârûn sebagaimana tercermin dalam surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82?  

2. Bagaimana makna penafsiran surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 menurut para 

Mufassir? 

3. Bagaimana analisis maqāṣid dari surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 menurut Waṣfī 

Āsyūr?  

 



 

10 
 

C. Tujuan Penelitian  

Dari rumusan masalah yang telah disebutkan sebelumnya, maka tujuan dari 

penelitian yang dibuat penulis adalah sebagai berikut: 

1. Untuk menjelaskan narsisme ditinjau dari kisah Qârûn dalam surat Al-Qaṣaṣ 

ayat 76-82.  

2. Untuk mengetahui bagaimana penafsiran surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 menurut 

para mufassir 

3. Untuk menganalisis penafsiran surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 ditinjau dari 

perspektif maqāṣidi Waṣfī Āsyūr Abu Zayd.  

 

D. Manfaat Penelitian  

Manfaat penelitian merujuk pada keuntungan yang diperoleh dari hasil 

penelitian yang telah dilakukan. Setiap individu yang melakukan penelitian 

memiliki sasaran yang ingin dicapai. Setelah menetapkan suatu tujuan penelitian 

yang dilaksanakan harus mampu memberikan manfaat bagi peneliti,pembaca serta 

masyarakat umum yang terkait dengan isu tersebut. Di samping itu, peneliti juga 

harus meneliti semua yang menjadi objek kajiannya.19 Adapun kegunaan adari 

penelitian ini baik secara teoritis maupun praktis yaitu sebagai berikut: 

1. Secara teoritis, penelitian ini dapat dijadikan sebagai referensi dalam 

khazanah keilmuan yang mungkin dapat dikembangkan dalam penelitian-

penelitian selanjutnya, khususnya yang berkaitan dengan Tafsir Maqāṣid. 

Selain itu, temuan dari penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi bahan 

kajian yang berharga bagi para peneliti, terutama di bidang studi Al-Qur’an.   

2. Secara Praktis, penelitian ini dapat menjadi referensi penting bagi studi 

tentang narsisme, khususnya dalam konteks penafsiran Al-Qur’an.  

 
19 Lilis Marwiyanti, “Kegunaan Penelitian”, Institut Agama Islam Negeri Metro, Lampung. 



 

11 
 

3. Secara khusus, penelitian ini diharapkan menjadi kajian penafsiran yang 

mendalam, khususnya mengenai narsisme. Dengan pemahaman yang lebih 

baik, kasus-kasus narsisme yang cenderung berdampak negatif dapat 

berkurang, sehingga kerugian yang timbul akibat perilaku narsisme bisa 

diminimalisir.  

E. Tinjauan Pustaka  

Kegiatan ini merupakan tahap krusial dalam proses penelitian karena 

memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan dan menganalisis informasi yang 

relevan dengan topik yang sedang diteliti. Melalui kajian pustaka, peneliti bisa 

mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam tentang topik yang sedang diteliti. 

Ini membantu mereka menemukan celah pengetahuan yang bisa diisi dan 

mengidentifikasi kerangka teoritis yang akan digunakan. Oleh karena itu, kajian 

pustaka adalah langkah krusial dalam penelitian karena menjadi dasar kuat untuk 

merumuskan masalah, tujuan, dan metodologi penelitian. Berikut adalah beberapa 

kajian terdahulu yang menjadi rujukan dalam skripsi ini :  

1. Tesis yang berjudul “Analisis Kepemimpinan Fir’aun dalam Alquran 

Perspektif Psikologi dan Sosiologi Kepemimpinan dan Implikasinya 

Terhadap Manajemen Pendidikan Islam” yang ditulis oleh Fauzan Adhim 

mahasiswa program magister Manajemen Pendidikan Islam Sekolah 

Pasacasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Maulana Malik Ibrahim, 

Dalam tesis tersebut, penulis mengkaji karakteristik kepemimpinan Fir’aun 

dalam Al-Qur’an melalui pendekatan psikologi dan sosiologi, khususnya 

menyoroti perilaku narsistik Fir’aun yang ditandai dengan kecenderungan 

megalomaniak, superioritas diri, dan manipulasi terhadap struktur sosial demi 

mempertahankan kekuasaannya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Fir’aun 

mengalami gangguan kepribadian narsistik yang berdampak pada pola 



 

12 
 

kepemimpinan dan sistem sosial di sekitarnya.20 Kajian ini menjadi relevan 

sebagai landasan teoritik dalam penelitian ini karena sama-sama membahas 

tokoh Al-Qur’an dengan kecenderungan narsisme. Namun, penelitian ini 

difokuskan pada tokoh Qârûn sebagaimana terdapat dalam Surah Al-Qaṣaṣ 

ayat 76–82, dengan pendekatan tafsir Maqāṣidi menurut Waṣfī Āsyūr. Peneliti 

berusaha menggali makna dan nilai yang terkandung dalam ayat tersebut 

untuk memahami bentuk narsisme Qârûn serta dampaknya terhadap 

kehidupan sosial dan spiritual masyarakat, sebagai upaya memberi kontribusi 

terhadap pemahaman nilai-nilai etika dan kepribadian dalam perspektif Al-

Qur’an 

2. Skripsi yang  berjudul “Telaah Ayat-Ayat Narsisme dalam Al Qur’an: 

Perspektif Tafsir Maudhu’i Kontekstual dan Implikasinya Terhadap Prilaku 

Narcissistic Personality Disorder (Npd)” yang ditulis oleh Afidatur Rohmah 

mahasiswi Program Studi Ilmu al-Qu’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan 

Dakwah, IAIN Kediri yang menjelaskan konsep narsisme dan implikasinya 

terhadap Gangguan Kepribadian Narsistik (NPD) dari perspektif Islam, 

khususnya berfokus pada interpretasi Al-Qur'an. Skripsi ini menyoroti efek 

merugikan dari cinta diri yang berlebihan, menekankan bahwa individu harus 

menghindari meremehkan orang lain karena sifat narsistik yang kuat. 

Penelitian ini menggunakan metodologi penelitian pustaka, menganalisis 

sumber-sumber utama dari Al-Qur'an dan literatur tambahan tentang 

narsisme. Temuan menunjukkan bahwa Al-Qur'an menyajikan dua makna 

narsisme: dosa besar dan dosa kecil yang terwujud sebagai kesombongan dan 

sifat-sifat terkait seperti iri hati, pamer, dan pemujaan diri. Implikasi narsisme 

dalam Al-Qur'an lebih erat kaitannya dengan dosa-dosa kecil, 

 
20 Fauzan Adhim, “Analisis Kepemimpinan Fir’aun dalam Alquran Perspektif Psikologi dan 

Sosiologi Kepemimpinan dan Implikasinya Terhadap Manajemen Pendidikan Islam”, Thesis, Malang: 

UIN Maulana Malik Ibrahim, Program Magister Manajemen Pendidikan Islam, 2016.  



 

13 
 

memperingatkan terhadap perilaku seperti kesombongan, iri hati, dan pamer 

diri yang berlebihan, terutama dalam konteks media sosial kontemporer. 

Skripsi  ini menunjukkan bahwa sementara beberapa perilaku narsistik 

mungkin muncul dari keterlibatan teknologi, perilaku tersebut dapat 

menyebabkan gangguan psikologis yang signifikan jika dibiarkan begitu 

saja.21 

3. Skripsi berjudul "Narsisme dalam Perspektif Al-Quran (Pendekatan 

Psikologis dalam Penafsiran Al-Quran)" yang ditulis oleh Muhammad Ikhsan 

Fadhil di Institut Studi Islam PTIQ Jakarta. Penelitian ini mengupas konsep 

narsisme sebagaimana dilihat melalui ajaran Islam, khususnya berfokus pada 

ayat-ayat Al-Quran yang membahas perilaku narsistik seperti kesombongan, 

pamer, dan mengagumi diri sendiri,. Dengan menggunakan metode penelitian 

kualitatif, penulis mengkaji berbagai sumber literatur untuk menganalisis 

hubungan antara ciri-ciri psikologis yang terkait dengan narsisme dan fatwa 

Al-Quran. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Al-Quran mengutuk 

narsisme sebagai sifat karakter yang tidak diinginkan, menyamakannya 

dengan perilaku seperti riya (pamer) dan ujub (mengagumi diri sendiri). 

Penelitian ini menekankan bahwa individu yang menunjukkan sifat narsistik 

sering mengabaikan identitas sejati dan tanggung jawab moral mereka, dan 

mendorong diskusi tentang cara mengurangi perilaku ini dalam kerangka 

ajaran Islam.22 

4. Artikel yang berjudul “Fenomena Narsistik di Media Sosial sebagai Bentuk 

Pengakuan Diri” menyoroti perilaku narsistik yang sering muncul di media 

 
21 Afidatur Rohmah, “Telaah Ayat-ayat Narsisme dalam Al-Qur’an: Perspektif Tafsir Maudu’I 

Kontekstual Dan Implikasinya Terhadap Prilaku Narcissistic Personality Disorder (Npd), Skripsi, 

Kediri: IAIN Kediri, Fakultas Ushuluddin, Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2021.  

22 Muhammad Ikhsan Fadhil, “Narsistik dalam perspektif Al Qur’an (Pendekatan Psikologi 

dalam Penafsiran Al Qur’an )”, Skripsi, Program Studi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir,  Institut PTIQ Jakarta, 

2022. 



 

14 
 

sosial. Ditulis oleh Umul Sakinah (mahasiswa magister UIN Sunan Kalijaga), 

Muhammad Fahli Zatrahadi, dan Darmawati (UIN Suska Riau), artikel ini 

dimuat dalam AlIttizan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam Vol. 2, No. 1, 

tahun 2019. Jurnal ini menjelaskan bahwa media sosial kini menjadi platform 

utama bagi individu untuk mencari pengakuan diri. Selain itu, artikel tersebut 

juga membahas berbagai gejala, penyebab, konsekuensi, dan perspektif Islam 

terkait narsisme.23 

5. Artikel dengan judul “Tingkat Kecenderungan Narsistik Pengguna facebook” 

yang ditulis oleh Saputra Kristanto, Mahasiswa Jurusan Psikologi Fakultas 

Ilmu Pendidikan Universitas Negeri Semarang. Jurnal ini menyimpulkan 

bahwa tingkat kecenderungan narsistik pengguna Facebook di kalangan 

mahasiswa Psikologi Fakultas Ilmu Pendidikan Universitas Negeri Semarang 

berada pada kategori sedang. Penelitian ini dilakukan pada tahun 2012 dengan 

mengambil sampel 50 mahasiswa Psikologi yang aktif menggunakan 

Facebook..24 

6. Artikel berjudul "Gangguan Narcissistic Personality Disorder (NPD) dan 

Solusinya Dalam Al-Qur’an", yang ditulis oleh Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah 

mengangkat NPD sebagai gangguan kepribadian yang ditandai dengan 

perasaan superioritas, kebutuhan dikagumi, dan kurangnya empati terhadap 

orang lain. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

studi pustaka, terutama menganalisis tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-

Zuhaili untuk menemukan solusi spiritual dan moral terhadap gangguan 

tersebut. Hasil kajian menunjukkan bahwa solusi utama untuk mengatasi NPD 

menurut Al-Qur’an adalah mendekatkan diri kepada Allah, memperbaiki pola 

 
23 Umul Sakinah, M Fahli Zatrahadi,Darmawati, “Fenoma Narsistik di Media Sosial Sebagai 

Bentuk Pengakuan Diri”, Al-Ittizaaan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol.2,No.1,2019.  

24 Saputro Kristanto, “Tingkat Kecenderungan Narsistik Pengguna Facebook”, Journal of 

Social and Industrial Psychology, Vol.1, No.1, 2012.  



 

15 
 

pikir, mengubah lingkungan sosial ke arah yang lebih positif, serta 

membentuk perilaku yang lebih sehat dan baik. Pendekatan ini menekankan 

pentingnya integrasi antara psikoterapi modern dan nilai-nilai Islam dalam 

menyelesaikan masalah kejiwaan seperti NPD.25 

Berbagai penelitian sebelumnya telah memberikan gambaran umum 

tentang narsisme, baik dalam konteks Islam maupun dari perspektif psikologi, 

dengan beberapa fokus pada solusi terhadap masalah ini. Melanjutkan dari 

penelitian-penelitian tersebut, studi ini akan memperluas dan mendalami ayat-ayat 

Al-Qur'an yang membahas narsisme, khususnya dari surat Al-Qasas ayat 76-82 

yang menceritakan kisah Qarun. Pendekatan yang digunakan adalah tafsir maqāṣid 

menurut perspektif Waṣfī Āsyūr Abu Zayd. Narsisme di era modern, dengan 

segala manifestasinya seperti di media sosial, pencitraan, glorifikasi diri, dan 

materialisme, tidak lagi sekadar masalah psikologis, tetapi juga menjadi masalah 

moral dan sosial. Oleh karena itu, kajian ini diharapkan dapat memberikan nilai 

korektif dari Al-Qur'an terhadap fenomena-fenomena tersebut. Dari kisah Qarun, 

kita bisa menanamkan nilai-nilai penting seperti kerendahan hati, kesyukuran, dan 

kesadaran sosial sebagai fondasi untuk membentuk kepribadian yang sehat dan 

sesuai dengan ajaran Al-Qur'an. 

Beberapa penelitian di atas memberikan gambaran umum tentang 

penelitian narsisme dalam ranah Islam, dan beberapa skripsi cenderung 

memfokuskan pada narsisme dari perspektif psikologi. Di sisi lain, beberapa 

penelitian dan artikel telah berusaha untuk menyelesaikan masalah narsisme yang 

muncul. Dengan mempertimbangkan hasil penelitian sebelumnya, penulis akan 

memperluas dan mempelajari ayat-ayat yang berkaitan dengan narsisme yang 

diambil dari surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 yang menggambarkan kisah Qârûn dalam 

 
25 Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah, "Gangguan Narcissistic Personality Disorder (NPD) Dan 

Solusinya Dalam Al-Qur’an", Journal of Islamic Studies, Vol. 20, No. 2, 2024. 



 

16 
 

kerangka tafsir perspektif maqāṣid Waṣfī Āsyūr Abu Zayd. Narsisme bukan hanya 

masalah psikologis, tapi juga masalah moral dan sosial di era modern seperti media 

sosial, pencitraan, glorifikasi diri, dan materialisme sehingga kajian ini diharapkan 

dapat membantu menawarkan nilai korektif dari Al-Qur’an terhadap fenomena 

tersebut. Dari kisah Qârûn, kita bisa menanamkan nilai kerendahan hati, 

kesyukuran, dan kesadaran sosial sebagai dasar membentuk kepribadian yang 

sehat dan Qur'ani. 

Selanjutnya penulis akan  menafsirkan ayat kisah Qârûn dalam surat Al-

Qaṣaṣ ayat 76-82 dalam berbagai perspektif tafsir dan menganalisis surat Al-Qaṣaṣ 

ayat 76-82 tersebut dalam perspektif Waṣfī Āsyūr Abu Zayd serta memperluas 

pengetahuan khususnya untuk penulis dan umumnya untuk pembaca tentang ayat-

ayat narsisme dalam Al-qur’an ditinjau dari kisah Qârûn sehingga memperoleh 

pengetahuan yang positif. 

F. Metode Penelitian  

Metode penelitian merupakan jalan atau cara ilmiah yang digunakan untuk 

menganalisis, mengumpulkan serta menginterpretasikan data dalam rangka 

memberikan jawaban pertanyaan terhadap penelitian. Untuk memperoleh hasil 

penelitian yang berkualitas, penulis akan menjelaskan metode penelitian yang 

diterapkan dalam studi ini:  

1. Jenis Penelitan  

Pada penelitian ini, jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif 

pustaka. Yakni penelitian yang menggunakan teks tertulis dari berbagai 

sumber, seperti buku, artikel ilmiah , dokumen, dan yang lainnya untuk 

menggali makna interpretasi serta pemahaman yang lebih dalam terhadap 

suatu fenomena pada masalah tertentu. Sehingga, penelitian ini tidak 

melibatkan pengumpulan data melalui observasi langsung atau wawancara. 

Dengan penulisan ini, penulis berharap dapat mengkaji masalah narsisme 

pada kisah Qârûn.  



 

17 
 

2. Sumber Data  

Dalam memudahkan proses penelitian, adapun sumber data yang 

digunakan dalam penulisan ini yakni sebagai berikut:  

a. Data Primer  

Data primer merupakan data yang mengacu pada informasi yang 

diperoleh dari tangan pertama atau sumber aslinya. Sering disebut sebagai 

bahan utama yang dijadikan rujukan langsung dalam penelitian. Dalam 

penelitian ini, data primer yang digunakan yaitu Al-Qur’an Al-karim dan 

diikuti oleh berbagai kitab tafsir, mulai dari tafsir klasik hingga tafsir 

kontemporer. Adapun peneliti dalam menafsirkan ayat-ayat narsime 

menggunakan kitab tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr , tafsir Al-

Munir karya Wahbah Az-zuḥailī , dan tafsir Al-Misbah karya Quraish 

Shihab. Untuk memperkaya analisis dan memperkuat argumen, penulis 

juga menyertakan beragam pandangan para mufassir, kitab tafsir lainnya, 

serta literatur yang relevan, sehingga hasil penelitian menjadi lebih 

mendalam dan komprehensif. Selain itu, karena penelitian ini 

menggunakan pendekatan maqāṣid Waṣfī Āsyūr, maka penulis merujuk 

langsung dalam kitab tafsir Waṣfī Āsyūr untuk menjelaskan maqāṣid dari 

ayat narsisme tersebut.  

b. Data Sekunder  

Data sekunder merupakan data yang diperoleh dari informasi yang 

telah tersedia sebelumnya dan bukan hasil pengumpulan langsung oleh 

peneliti. Data ini dikumpulkan melalui berbagai sumber yang sudah ada, 

seperti buku, literatur ilmiah, artikel akademik, jurnal, serta referensi 

lainnya yang relevan dengan topik penelitian. Dalam penelitian ini, sumber 

data sekunder mencakup berbagai referensi yang berkaitan dengan 

interpretasi ayat-ayat tentang narsisme dalam Al-Qur’an, khususnya 

melalui pendekatan maqāṣid menurut perspektif Waṣfī Āsyūr Abu Zayd. 



 

18 
 

Penggunaan data sekunder yang relevan dan kredibel sangat penting untuk 

meningkatkan kualitas analisis dan hasil penelitian secara keseluruhan. 

c. Teknik Pengumpulan Data  

Pada penulisan ini menggunakan metode dokumentasi, yakni teknik 

mengumpulkan data dengan mencari, mengumpulkan, dan menganalisis 

informasi yang telah tersedia dalam bentuk dokumen. Metode ini 

memungkinkan penulis mendapatkan data yang lengkap dan akurat untuk 

mendukung proses analisis dan penarikan kesimpulan. Sumber data 

diperoleh dari berbagai buku dan bahan dokumentasi lainnya yang relevan 

terhadap topik penelitian. Sedangkan dalam teknik pengolahan data yaitu 

dengan cara menganalisis ayat-ayat tentang narsisme dalam surat Al-Qaṣaṣ 

ayat 76-82. Kemudian dilakukan reinterpretasi ayat dengan menggunakan 

berbagai maqāṣid tafsir Waṣfī Āsyūr dan juga menafsirkanya dalam 

berbagai kitab tafsir baik tafsir klasik ataupun kontemporer. Dengan 

menyusun langkah-langkah ini, penulis dapat menghasilkan penjelasan 

yang komprehensif dalam menjawab rumusan masalah yang ada. 

d. Teknik Analisis Data  

Metode analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

teknik deskriptif analitis, yaitu metode yang bertujuan untuk 

menggambarkan dan menganalisis fenomena secara mendalam. Dengan 

pendekatan ini, proses penelitian tidak hanya terbatas pada pengumpulan 

data, tetapi juga mencakup analisis hingga interpretasi. Kajian khusus 

dilakukan untuk menghasilkan kesimpulan yang tepat, melalui 

reinterpretasi ayat pada kisah Qârûn. Langkah-langkahnya diantaranya 

yaitu, yang pertama, menentukan tema penelitian beserta permasalahan 

yang telah dirumuskan untuk dijawab pada penelitian. Kedua, 

menghimpun ayat-ayat relevan dengan tema penelitian, dilengkapi dengan 

ayat-ayat pendukung lainnya. Ketiga, memaparkan berbagai tafsir terkait 

teks dengan mempertimbangkan konteks sebagaimana dijelaskan dalam 



 

19 
 

kitab-kitab tafsir. Keempat, mendalami dan menyesuaikan antara aspek 

tujuan dan sarana. Dan yang kelima, menganalisis ayat-ayat terpilih secara 

komprehensif dengan pendekatan Maqāṣid Waṣfī Āsyūr, kemudian 

mendeskripsikannya sebagai jawaban atas rumusan masalah dalam 

penelitian. 

G. Sistematika Penulisan 

Pada urutan sistematika kepenulisan ini terdiri atas lima bab yang terhubung 

secara logis, disusun untuk memberikan pemahaman menyeluruh kepada pembaca 

mengenai permasalahan yang dibahas. Bab-bab tersebut mencakup latar belakang, 

tinjauan pustaka, metode penelitian, hasil penelitian, hingga pembahasan dan 

kesimpulan. Berikut ini akan disajikan gambaran umum mengenai isi skripsi ini. 

Bab Pertama, yang akan membahas latar belakang masalah dalam penelitian, 

termasuk isu-isu yang berkembang di masyarakat. Selanjutnya, disajikan rumusan 

masalah berupa pertanyaan penelitian, diikuti dengan penjelasan mengenai tujuan 

serta manfaat penelitian. Selain itu, terdapat tinjauan atau kajian pustaka yang 

memuat hasil-hasil penelitian sebelumnya, metode penelitian yang digunakan, atau 

sistematika kepenulisan yang menerangkan secara garis besar struktur penelitian 

ini. 

Bab Kedua, bagian ini akan dijelaskan kajian teori tentang narsisme pengertian 

secara umum dan beberapa menurut pandangan para ulama serta mufassir dari 

klasik hingga kontemporer. Dan juga dipaparkan mengenai definisi teori maqāṣid 

Waṣfī Āsyūr. 

Bab Ketiga, pada bagian ini akan dijelaskan data penelitiannya yaitu akan 

dipaparkan kisah Qârûn dalam surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82. Kemudian juga 

dijelaskan penafsirannya dari berbagai mufassir dari klasik hingga kontemporer 

dan pendapat-pendapat ulama. 



 

20 
 

Bab Keempat, pada bagian ini merupakan lanjutan dari bab sebelumnya setelah 

dipaparkan hasil dari penelitian ini. Di bagian ini yaitu menganalisis Reinterpretasi 

kisah Qârûn pada surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 dalam Perspektif Waṣfī Āsyūr. 

Kemudian akan dipaparkan berbagai pandangan mufassir dalam penafsirannya 

tentang ayat narsisme. Setelah itu, diambil sudut pandang dari maqāṣid tafsir Waṣfī 

Āsyūrabu zayd mengenai hasil Reinterpretasi Ayat kisah Qârûn dalam surat Al-

Qaṣaṣ ayat 76-82. Di bagian ini merupakan proses untuk menjawab rumusan 

masalah dalam penelitian. 

Bab Kelima, adalah bagian akhir pada penelitian ini, berupa bagian penutup yang 

memuat kesimpulan yang menjawab rumusan masalah diatas. Kesimpulan tersebut 

disusun berdasarkan hasil penelitian yang dibahas dalam bab I, II, III, dan IV. 

Selain itu, pada akhir sub bab disampaikan juga saran dari penulis. 

 

 



 

21 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. NARSISME  

1. Definisi  Dan Ciri-Ciri Narsisme  

Narsisme secara bahasa berasal dari kata “narcism” dalam bahasa Belanda. Dan  

“narcissism” dalam bahasa Inggris. Kedua Istilah ini sama-sama merujuk pada 

perasaan cinta yang berlebihan terhadap diri sendiri. Dalam kamus psikologi, narsisme 

didefinisikan sebagai cinta diri atau perhatian yang sangat berlebihan pada diri sendiri. 

Secara Istilah, narsisme berasal dari kata “narcissistic”, dan individu yang menunjukan 

gejala ini disebut “narsisis” (narcissist).1 

Zaman sekarang, masyarakat umum lebih mengetahui istilah "narsisme" sebagai 

gambaran orang yang sangat percaya diri. Pada dasarnya, narsisme adalah aktualisasi 

diri seseorang yang terlalu mencintai dirinya sendiri. Dalam psikologi, narsisme 

dikategorikan sebagai salah satu jenis gangguan kepribadian. Gangguan ini ditandai 

dengan individu yang menunjukan pola rasa percaya diri yang berlebihan dan sangat 

tinggi. Selain itu, mereka memiliki kecenderungan untuk tidak dapat menyesuaikan diri 

yang pada akhirnya membuat mereka lebih memilih hidup sendiri dan bersifat 

individualistis.2  

Kernberg (1980) berpendapat bahwa narsisme timbul akibat kerancuan antara ideal 

diri  dan diri yang sebenarnya. Meski begitu, ia menganggap narsisme bukanlah 

gangguan kepribadian yang serius karena adanya struktur kohesif dalam diri individu. 

Senada itu, Vaknin (2007: 12) mendeskripsikan narsisme sebagai kondisi dimana 

 
1Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme dan Implikasinya Terhadap Gangguan Kepribadian 

Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.5, No.2, 2021. 

2 Wida Widiyanti, M.Solehuddin, Aas Saomah, “Profil Perilaku Narsisme Remaja Serta 

Implikasinya Bagi Bimbingan dan Konseling”, Indonesian Journal Of Educational Counseling, Vol.1, 

No.1, 2017.  



 

22 
 

seseorang sangat fokus pada pencapaian dan merasa bangga dengan apa yang 

dimilikinnya. Ini berarti, seseorang narsis cenderung memusatkan perhatian pada 

kebanggan diri mereka sendiri.3 

Menurut Lam (2012), narsisme berakar dari konsep diri dan rasa percaya diri. 

Narsisme ditunjukkan melalui keyakinan individu bahwa mereka unik, lebih cerdas,  

dan memiliki potensi lebih besar dibanding orang lain. Akibatnya, mereka cenderung 

tidak menerima diri sendiri karena perilakunya sering melebihi kemampuan yang 

sebenarnya. Lam menjelaskan bahwa kompensasi narsistik  yang cenderung bersifat 

negatif adalah upaya untuk menutupi perasaan inferioritas mendalam. Ini dilakukan 

dengan menciptakan kesan sebagai sosok yang kuat dan luar biasa. Pada intinya, 

narsisme mendorong seseorang untuk mencintai diri sendiri secara berlebihan, 

sehingga mereka secara regresif menjadikan diri sendiri sebagai objek cinta, bukan 

orang lain.4 

Narsisme didefinisikan sebagai cinta diri sendiri yang ekstrem, suatu keyakinan 

bahwa diri sendiri adalah yang terbaik dan paling penting (Kartono, 2000: 64-65). 

Orang-orang yang berperilaku dengan narsisme cenderung mengalami self-awareness 

yang ekstrem, yaitu perhatian yang sangat besar pada diri sendiri (Chaplin, 2003: 451) 

dan kecenderungan ini akhirnya menyebabkan pemikiran imaginary audience muncul. 

Aliran psikoanalisis mengatakan narsisme adalah ketika seseorang sangat 

 
3 Wida Widiyanti, M.Solehuddin, Aas Saomah, “Profil Perilaku Narsisme Remaja Serta 

Implikasinya Bagi Bimbingan dan Konseling”, Indonesian Journal Of Educational Counseling, Vol.1, 

No.1, 2017. 

4 Wida Widiyanti, M.Solehuddin, Aas Saomah, “Profil Perilaku Narsisme Remaja Serta 

Implikasinya Bagi Bimbingan dan Konseling”, Indonesian Journal Of Educational Counseling, Vol.1, 

No.1, 2017. 



 

23 
 

memperhatikan dirinya sendiri dan kurang atau tidak memperhatikan orang lain. 

Narsisme biasanya menjadi fiksasi saat mereka dewasa (Kartono, 2000: 59).5 

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa narsisme merupakan 

jenis perilaku yang ditampilkan oleh orang yang terlalu percaya pada dirinya sendiri 

dan berusaha untuk mendapatkan pengakuan orang lain terhadap dirinya. Narsisme 

adalah kepribadian dan perilaku sosial. Psikologi sosial menganggap narsis sebagai ciri 

kepribadian yang menggambarkan kebanggaan diri dan keyakinan diri yang rendah. 

Ketika seseorang percaya terlalu banyak pada organisasinya, perilaku narsisme dapat 

merusak organisasinya sendiri. Orang yang sangat narsis biasanya sulit untuk berbagi.  

Berdasarkan penelitian Nurul Desidiah Esa, dalam skripsi yang berjudul “ Hubungan 

Antara Kecenderungan Narsisme Dengan Motif Memposting Foto Selfie Di Instagram Pada 

Remaja Di SMA Negeri 1 Sidayu Gresik” Universitas Muhammadiyah Gresik tahun 2018 

memaparkan beberapa diagnosis narsisme yang dilansir dari Diagnostic and Statistical 

Manual of Mental Disorders Fourth Edition (DSM-IV), yakni seseorang dapat 

didiagnosis dengan gangguan kepribadian narsistik jika menunjukkan setidaknya lima 

dari sembilan ciri berikut. Berikut adalah tanda-tanda narsisme: 

a. Memiliki perasaan yang sangat penting terhadap diri sendiri (grandiositas). 

b. Sering terlibat dalam fantasi yang tidak terbatas tentang kesuksesan, kekuasaan, 

kepandaian, kecantikan, atau cinta yang sempurna. 

c. Percaya bahwa mereka unggul, unik, atau spesial, dan mengharapkan orang lain 

menghargai keistimewaan mereka. 

d. Membutuhkan pujian yang berlebihan dari orang lain. 

e. Menginginkan perlakuan istimewa.  

f. Menginginkan pengakuan dari orang lain. 

 
5 Habib Imantrika Ainul Yaqin, “FENOMENA NARSISME DI KALANGAN SISWI SMK 

MA’ARIF TUNJUNGAN BLORA DAN SOLUSI PENANGANANNYA DENGAN BIMBINGAN 

DAN KONSELING ISLAM”, SKRIPSI, Semarang: UIN Walisongo, 2016.  



 

24 
 

g. Kurang memiliki empati terhadap perasaan dan kebutuhan orang lain.  

h. Mempunyai perasaan iri terhadap orang lain atau percaya bahwa orang lain iri 

pada mereka.  

i. Sombong, berlaku angkuh, suka meninggikan diri, dan menghina orang lain.6 

Macam-Macam Narsisme  

Narsisme dapat bersifat positif maupun negatif. Jika digunakan dengan benar maka 

dapat menumbuhkan kepercayaan pada diri sendiri dan mendorong untuk melakukan 

sesuatu untuk kehidupan. Narsisme negatif atau kecintaan pada keadaan fisik yang 

berlebihan adalah jenis narsisme yang sangat dangkal, mirip dengan mitos Narscissus. 

Selanjutnya, narsisme dibagi menjadi kategori-kategori berikut: 

a. Narsisme Positif  

Narsisme memiliki dimensi positif dan negatif. Seringkali, hanya sisi negatif yang 

disorot, padahal sisi positifnya juga penting untuk diperhatikan. Shakespeare 

menyatakan bahwa mengabaikan diri sendiri tidaklah lebih berdosa dibandingkan 

dengan mencintai diri sendiri. Narsisme dapat menjadi pendorong positif dalam 

kepribadian seseorang dan secara umum diterima dalam psikologi. Jenis narsisme yang 

tidak berlebihan dapat ditunjukkan melalui perilaku produktif, harga diri yang sehat, 

dan lebih jauh lagi sebagai mesin pendorong diri dalam setiap interaksi.7 

Narsisme sehat, sebagaimana diungkapkan oleh Carl Goldberg, dipandang sebagai 

usaha untuk memenuhi eksistensi manusia. Goldberg menyatakan bahwa "saya melihat 

narsisme sebagai suatu usaha untuk memenuhi keberadaan manusia. Narsisme pada 

 
6 Nurul Desidiah Esa, “Hubungan Antara Kecenderungan Narsisme Dengan Motif Memposting 

Foto Selfie Dii Instagram Pada Remaja Di SMA Negeri 1 Sidayu Gresik”, SKRIPSI, Universitas 

Muhammadiyah Gresik,2018. 

7 Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme dan Implikasinya Terhadap Gangguan Kepribadian 

Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.5, No.2, 202. 



 

25 
 

rasa positif akan memperkaya pengalaman manusia." Dalam konteks ini, narsisme 

tidak hanya dilihat sebagai aspek negatif, melainkan sebagai elemen penting dalam 

pembentukan konsep diri yang sehat. Konsep diri yang sehat mencakup penghargaan 

terhadap diri sendiri melalui self-love, self-esteem, dan self-admiration. Tanpa elemen-

elemen ini, individu mungkin mengalami kesulitan dalam menghargai diri sendiri. 

Self-love memungkinkan individu untuk menerima diri dengan segala kelebihan dan 

kekurangan, self-esteem memberikan keyakinan terhadap kemampuan diri, dan self-

admiration mendorong rasa bangga terhadap pencapaian yang telah diraih. 

Selain itu, narsisme sehat juga berperan dalam pengembangan karakteristik selfish 

yang konstruktif. Selfish dalam konteks ini tidak berarti egois secara negatif, melainkan 

kemampuan untuk memprioritaskan kebutuhan dan kesejahteraan diri sendiri sebagai 

bagian dari kehidupan manusia yang sehat. Dengan demikian, narsisme sehat dapat 

menjadi pendorong individu untuk bertahan dan berkembang dalam menghadapi 

tantangan hidup. Secara keseluruhan, narsisme sehat berkontribusi pada pembentukan 

konsep diri yang positif dan adaptif, yang esensial dalam mencapai kesejahteraan 

psikologis dan sosial.8 

Narsisme   yang konkruktif terhadap materi yang sesuai bisa meningkatkan rasa 

percaya diri dan menginspirasi untuk memberikan sumbangan bagi kehidupan. Dengan 

kata lain, narsisme adalah keyakinan bahwa manusia, sebagai makhluk yang diciptakan 

oleh Tuhan adalah unik dan tiada duanya.  Sebuah jiwa, kepribadian, dan bentuk sangat 

unik.9 

 
8 Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme dan Implikasinya Terhadap Gangguan Kepribadian 

Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.5, No.2, 2021. 

9 Ade Kusuma Wijaya, Dwi Sekar Wahyuni, Halimatussa’diyah, “Narsistik Perspektif 

Q.S.Lukman:18 dan Dampaknya Terhadap Loneliness”, The Ushuluddin Internasional Student 

Conference, Vol.1, No.2, 2023.  



 

26 
 

b. Narsisme Negatif  

Narsisme sudah ada dalam diri setiap individu sejak mereka lahir. Andrew Morisson 

bahnkan menyatakan bahwa memiliki sedikit sifat narsis dapat membantu seseorang 

untuk memiliki pandangan yang seimbang antara keinginan pribadi dan keperluan 

orang lain. Mengajarkan individu untuk tidak terus-menerus bergantung pada ukuran 

dan pencapaian orang lain adalah salah satu keuntungan dari narsisme. Namun, jika 

melebihi batas, itu bisa mengakibatkan gangguan kepribadian yang berbahaya.  

Narsisme fisik, yang mirip dengan mitos narcissus, adalah jenis narcisisme yang 

berdampak negatif. Pola pikir remaja juga dipengaruhi oleh kemajuan teknologi yang 

sedemikian cepat. Mereka mungkin dilahirkan dalam "generasi internet", atau menurut 

Tapscott sebagai "net generation". Jadi jangan mengharapkan generasi sekarang 

memiliki kualitas yang sama dengan generasi orang tua mereka.10 

2. Narsisme dalam Perspektif Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an, istilah narsisme sebenarnya tidak memiliki kata lain yang tepat 

untuk menggambarkan maknanya. Akan tetapi, dalam istilah Islam zaman dulu, 

masalah kepribadian ini termasuk dalam kelompok moral yang buruk.11 Salah satu 

karakteristik dasar dari narsisme menurut beberapa definisi di atas adalah kebanggaan 

diri. Perilaku membanggakan diri didefinisikan dalam Islam sebagai sikap ujub dan 

sombong, yang mencakup tindakan tercela. Dalam bahasa Arab, ujub berarti 

membanggakan diri sendiri, merasa heran, dan takjub dengan apa yang dimilikinya. 

Seperti yang dinyatakan oleh Syeikh Bisyru bin Al-Harits Al Hafi (dalam Ulfa, 2016), 

 
10 Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme dan Implikasinya Terhadap Gangguan Kepribadian 

Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.5, No.2, 202. 

11 Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah, “Gangguan Narcissistic Personality Disorder (NPD) Dan 

Solusinya Dalam Al-Qur’an”, Journal Of Islamic Studies, 20(2),2024.  



 

27 
 

ujub terjadi ketika seseorang mengagungkan amalan mereka sendiri dan mengabaikan 

amalan orang lain. 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah Az-zuhaili menganalisis beberapa ayat Al-Qur'an 

yang membahas sifat-sifat negatif, termasuk takabur (kesombongan) dan fakhr 

(membanggakan diri). Menurut Al-Qur'an, takabur menggambarkan individu yang 

merasa dirinya lebih unggul dan tidak peduli terhadap orang lain. Contoh nyata bisa 

kita lihat dalam Surah Al-Qasas [28]: 76-81, yang menceritakan kisah Qarun. Ia sangat 

sombong dengan kekayaannya hingga meremehkan orang lain, dan pada akhirnya 

menerima hukuman dari Allah. Sikap takabur ini sangat berkaitan erat dengan narsisme 

karena keduanya melibatkan perasaan superioritas dan egoisme yang kuat.12 

Ujub adalah perasaan yang sangat merusak karena dapat membutakan seseorang 

dalam menilai diri sendiri dan orang lain. Individu yang ujub akan merasa dirinyalah 

yang paling baik dalam amal dan perbuatannya. Perasaan ini bahkan bisa muncul saat 

beribadah, di mana seseorang merasa ibadah, amalan, dan tingkat ketaatannya lebih 

unggul dari orang lain. Hatinya akan senantiasa memuji diri sendiri dan amalan-

amalannya.13 Akibatnya, orang yang ujub lupa bahwa segala kebaikan yang ada pada 

dirinya adalah semata-mata karunia Allah. Mereka cenderung merasa selalu benar dan 

superior, bahkan tidak takut akan murka Allah karena menganggap diri mereka sudah 

berada di sisi-Nya dengan penuh kehormatan. Al-Qur'an sendiri telah mengingatkan 

bahwa sikap seperti ini sangat bertentangan dengan sikap rendah hati yang diajarkan 

dalam Islam.  

Al-Qur'an juga secara tegas memperingatkan sikap riya atau pamer, yang seringkali 

melekat pada individu narsistik. Riya didefinisikan sebagai tindakan menunjukkan 

 
12 Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah, “Gangguan Narcissistic Personality Disorder (NPD) Dan 

Solusinya Dalam Al-Qur’an”, Journal Of Islamic Studies, 20(2),2024.  

13 Ulfa Dj. Nurkhamiden, “Cara Mendiagnosa Penyakit Ujub Dan Takabur”, Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam, Vol.4, No.2, 2016. 



 

28 
 

amal perbuatan dengan tujuan mendapatkan pujian dari orang lain, bukan karena 

keikhlasan kepada Allah. Fenomena ini sangat relevan dengan penggunaan media 

sosial modern, di mana banyak orang berusaha menampilkan diri secara berlebihan 

demi perhatian dan pengakuan. Dalam masyarakat Muslim, narsisme dapat membawa 

dampak negatif secara sosial dan spiritual. Sebuah penelitian menunjukkan bahwa 

narsisme dapat mengurangi empati dan memperburuk hubungan dalam komunitas yang 

seharusnya menjunjung tinggi kebersamaan dan solidaritas. Secara spiritual, narsisme 

dapat melemahkan nilai-nilai kerendahan hati dalam Islam, mendorong individu untuk 

terlalu fokus pada diri sendiri, dan menjauhkan mereka dari ibadah yang tulus. 

Menariknya, studi yang dilakukan oleh Hafeez dkk. pada tahun 2019 menemukan 

bahwa tingkat religiusitas Muslim berkorelasi negatif dengan kecenderungan narsisme. 

Ini menyiratkan bahwa keimanan dapat menjadi pelindung dari sikap narsisme.14 

B. TAFSIR MAQĀṢIDI WAṢFĪ ASYUR 

1. Mengenal Waṣfī Āsyūr Abu Zayd 

Waṣfī Āsyūr Abu Zayd beliau merupakan seorang Hafidz Al-Qur’an dengan riwayat 

dari Imam Hafs dan Ashim. Beliau lahir pada tanggal 11 Juni 1395 H. Beliau belajar 

di tingkat sarjana di Departemen Bahasa Arab dan Ilmu-Ilmu Islam, fakultas Dar al-

Ulum, Universitas Kairo pada tahun 1997. Kemudian beliau melanjutkan studi 

masternya di Departemen Fiqh wa Usul, Fakultas Darul Ulum, Kairo Universitas 2005 

dengan predikat cumlaude.Selain itu, beliau juga mendapatkan ijazah resmi di bidang 

hadits dan Mustalah al-Hadits Beberapa sumber hadis yang dijadikan rujukan antara 

lain Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, Musnad al-Darimi, Al-Arba‘un al-Nawawiyyah, 

serta Ma La Yasi‘ al- Muhaddits Jahlah. dan beberapa ijazah dari buku lainya. Wasfi 

Asyur Abu Zayd mendapat penghargaan sebagai penulis yang produktif versi 

Kementerian Wakaf Kuwait pada tahun 2004 dan dipopulerkan di Al- Wa’y al-Islami 

 
14 Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah, “Gangguan Narcissistic Personality Disorder (NPD) Dan 

Solusinya Dalam Al-Qur’an”, Journal Of Islamic Studies, 20(2),2024. 



 

29 
 

wa al-‘Alami lil al-Wasatiyah. Kemudian, beliau menyampaikan orasi ilmiah di 

berbagai pertemuan internasional yang berlangsung di kawasan Asia, Afrika, dan 

Eropa selama periode 2008– 2011. 

Dalam perjalanan karir akademiknya yang panjang dan beragam, beliau telah 

mengumpulkan banyak pengalaman berharga yang menunjukkan dedikasi dan 

kontribusinya dalam dunia pendidikan dan penelitian. Salah satu peran penting yang 

pernah dijalankan adalah sebagai anggota dalam tim pemilihan karya ilmiah yang 

bertujuan untuk meningkatkan kualitas dan standar program jabatan profesor di 

sejumlah universitas terkemuka. Selain itu, beliau juga aktif berperan sebagai anggota 

dewan redaksi di beberapa jurnal ilmiah internasional, yang menunjukkan kepercayaan 

komunitas akademik terhadap keahliannya dalam menilai dan mengarahkan publikasi 

riset berkualitas tinggi. Tidak hanya itu, beliau juga mengabdikan dirinya sebagai 

dosen di bidang Syariah Islam dan ilmu pengetahuan, mengajar di berbagai perguruan 

tinggi, sehingga turut berperan dalam membentuk generasi baru yang memahami dan 

mengembangkan ilmu keislaman secara mendalam dan kontekstual. Semua 

pengalaman ini menggambarkan komitmen beliau dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan pendidikan Islam pada tingkat nasional maupun 

internasional.Sebagaimana halnya ulama produktif yang telah melahirkan banyak 

karya ilmiah, Wasfi Asyur Abu Zayd juga memiliki sejumlah kontribusi penting dalam 

dunia keilmuan Islam. Beberapa karyanya antara lain: Nazariyyah al-Jabr fī al-Fiqh al- 

Islāmī: Ta’sīliyyah Tatbīqiyyah (Kairo: Dār al-Salām, 2007), yang membahas teori 

paksaan dalam fikih Islam secara konseptual dan aplikatif; al-Ḥurriyyah al-Dīniyyah 

wa Maqāṣiduha fī al-Islām (Kairo: Dār al-Salām, 2008), yang mengkaji kebebasan 

beragama dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah; serta Mi‘āwiyyāt al-Syaikh al-Imām 

Muḥammad al-Ghazālī (ditulis secara kolektif, Kairo: Dār al-Maqāṣid li al-Ṭibā‘ah wa 

al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 2017), yang merupakan biografi pemikiran tokoh penting 

dalam pemikiran Islam kontemporer. Kemudian yang paling populer yaitu Metode 

Tafsir Maqasidi: Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an yang merupakan 



 

30 
 

sebuah buku yang diterjemahkan oleh Ulya Fikriyati, yang mempunyai judul asli 

Nahwa al-Tafsir al-Maqāṣidī li al-Qur’ān al-Karīm Ru’yah Ta’sisiyah li Manhaj Jadid 

fi Tafsir Al-Qur’an. Adapun isi yang terdapat dalam buku tersebut menawarkan metode 

tafsir baru berbasis maqasid.15 

2. Definisi Tafsir Maqāṣidi  

Tafsir Maqāşidi adalah gabungan dari dua kata yakni tafsir dan Maqāşid yang 

diakhiri dengan ya’ nisbah. Untuk memahami istilah ini secara utuh, kita perlu 

mendefinisikan masing-masing kata tersebut.16 

Secara bahasa, tafsir berakar kata dari فسر yang bermakna menjelaskan, 

menerangkan, dan menyingkup sesuatu yang tertutup. Sedangkan secara istilah, tafsir 

mempunyai banyak pengertian. Seperti yang disampaikan oleh Al-Zarqani dan Al-

Zarkasyi. Adapun Al-Zarqani mendefinisikan tafsir sebagai berikut :  

 علم يبحث فيه عن القران الكريم من حيث دلَّلته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية

“Ilmu yang membahas Al-Qur’an dari segi dilalahnya, berdasarkan maksud yang 

dikehendaki Allah swt dengan kadar kemampuan manusia”. 17 

Sedangkan Az-Zarkasyi mendefinisikanya :  

 علم يعرف فهم كتاب الله تعلى المنزل على مُمد صلى الله عليه و سلم و بيان معانيه و استخراج احكامه و حكمه

 
15 Wasfi Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasid (Memahami Pendekatan Baru 

Penafsiran Al-Qur'an) Terj. Ulya Fikriati, Jakarta Selatan : PT Qaf Media Kreativa, 2019, h.236-241. 
16 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020 

17 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020 



 

31 
 

“Ilmu untuk memahami kitabullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, 

menjelaskan maknanya serta mengeluarkan hukum-hukum atau hikmah-hikmah 

nya”.18 

Sedangkan Maqāşid sendiri merupakan bentuk jamak dari Maqāşad, dari akar 

kata قصد yang berarti bermaksud atau menuju sesuatu. Sedangkan secara istilah yakni 

apa yang menjadi tujuan Shari’ dalam penetapan hukum-hukum syariat islam untuk 

mewujudkan kemaslahatan bagi hamba-hambanya, baik di dunia maupun di akhirat.19 

Tafsir Maqāṣidi adalah salah satu corak penafsiran Al-Qur'an yang berupaya 

mengungkap makna-makna logis dan beragam tujuan yang terkandung di dalamnya, 

baik secara umum maupun parsial. Tujuan akhirnya adalah menjelaskan cara 

memanfaatkan petunjuk Al-Qur'an untuk merealisasikan kemaslahatan manusia. 

Yang dimaksud dengan "general" dalam definisi ini adalah Al-maqāṣid Al-

'āmmah (tujuan umum) dari Al-Qur'an Al-Karim. Ini mencakup tujuan-tujuan yang 

tersurat dalam teks Al-Qur'an itu sendiri dan secara luas diakui oleh mayoritas ulama. 

Sementara itu, "parsial" merujuk pada Al-maqāṣid Al-juz'iyyah (tujuan parsial), yang 

mungkin hanya ditemukan dalam tema tertentu, surah, sekelompok ayat, bahkan dalam 

satu ayat atau satu lafaz saja, lengkap dengan penjelasan maksudnya. 

Bagian "menjelaskan cara memanfaatkannya" sengaja dimasukkan dalam 

definisi untuk menekankan bahwa tafsir tidak sekadar penjelasan teks. Tafsir adalah 

upaya nyata untuk menjelaskan langkah-langkah membumikan petunjuk dan hidayah 

Al-Qur'an dalam realitas kontemporer. Tafsir juga harus mampu menyentuh seluruh 

 
18 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020 

19 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020. 



 

32 
 

lapisan sosial, mulai dari individu, keluarga, masyarakat, negara, umat, hingga 

kemanusiaan secara keseluruhan.20 

Waṣfī Āsyūr Abu Zaid mendefinisikan tafsir Maqāşidi sebagai berikut :  

لون من ألوان التفسير يبحث في الكشف عن المعانى و الغايات التي يدور حولها القران كليا أوجزئيا مع بيان كيفية لإفادة 

 منها في تحقيق مصلحة العباد 

 “Salah satu corak dari berbagai corak tafsir yang membahas pengungkapan makna-

makna dan hikmah-hikmah yang melingkupi Al-Qur’an, baik yang universal ataupun 

yang persial, serta menjelaskan cara penggunaanya dalam mewujudkan kemaslahatan 

hamba”.21 

Menurut Ibn ‘Āsyūr , Maqāşidi al-syari'ah terdiri dari dua bagian: Maqāṣidi al-

syari'ah al-‘ammah dan Maqāşidi al-syari'ah al-khassah. Yang pertama meliputi 

makna-makna atau hikmah-hikmah yang diperhatikan syari'at dalam semua atau 

sebagian besar ketetapan syari'at, yang tidak terbatas pada hukum-hukum syari'ah 

(fiqh) semata. Dalam kategori ini termasuk sifat-sifat syari'at dan tujuan yang universal. 

Namun, maqāṣid al-shari'ah al-khassiyyah merupakan metode yang diterapkan oleh 

syara' untuk mencapai sasaran yang berguna atau memelihara kesejahteraan umum 

bagi manusia dalam perilaku mereka. Setiap hikmah yang ditemukan dalam 

pensyari'atan hukum tindakan dan perbuatan manusia termasuk dalam kategori ini. 

Misalnya, penegakan tatanan rumah tangga dalam akad nikah, penepisan dharurat yang 

berkelanjutan dalam thalaq, dan sebagainya.22 

 
20 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019. Hal,21-22.  

21 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020. 

22 Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam, Vol.1,No.1,2020. 



 

33 
 

3. Ragam Maqāṣid Al-Qur’an Al-Karim 

Bagi seorang mufasir, memahami beragam maqāṣid Al-Qur'an adalah hal yang 

sangat penting. Dengan menguasai berbagai ragam tujuan ini, seorang mufasir 

diharapkan dapat memusatkan perhatiannya selama proses penafsiran Al-Qur'an pada 

tujuan-tujuan utama yang menjadi ruh Al-Qur'an. Ketika ruh Al-Qur'an ini berhasil 

dihadirkan, banyak hal akan terbuka. Ini akan memperjelas berbagai tanda, gagasan, 

perspektif, penguatan pendapat, dan tafsir-tafsir baru yang mungkin tidak akan 

muncul tanpa pemahaman mendalam tentang maqāṣid. Menurut Waṣfī Āsyūr dalam 

bukunya tentang metode Tafsir Maqāṣidi, ada lima ragam maqāṣid Al-Qur'an. 

Kelima ragam tersebut adalah: 

a. Maqāṣid Umum Al-Qur’an  

  Adalah tujuan-tujuan yang terkandung dalam keseluruhan isi Al-Qur’an atau 

setidaknya sebagian besarnya.  Mengutip dari Ar-Raysūnī, Waṣfī mengidentifikasi 

enam tujuan umum Al-Qur’an, yaitu : mengesakan Allah dan menyeru untuk 

menyembahnya, memberikan petunjuk (hidayah) untuk urusan agama dan duniawi, 

mensucikan jiwa dan mengajarkan kebijaksanaan, menciptakan kebenaran dan 

keadilan serta meluruskan pemikiran. Waṣfī berpendapat bahwa merealisasikan 

kemaslahatan umat adalah tujuan utama dari semua Maqāṣid tersebut, sejalan dengan 

pandangan Abd Karīm Hāmidī. Tujuan lain berpusat dan mendukung pada tujuan ini.23 

b. Maqāṣid Khusus ( Melingkupi Tema dan Topik Dalam Al-Qur’an) 

Maqāṣid Al-Qur'an terbagi menjadi dua kategori tema utama. Pertama, Maqāṣid 

Al-Khās yang mencakup bahasan spesifik dalam Al-Qur'an seperti ibadah, akidah, 

muamalah, politik, interaksi sosial, serta berbagai hukum dan ketetapannya. Kedua, 

 
 

23 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019. 



 

34 
 

Maqāṣid Khusus yang berkaitan dengan tema-tema tertentu dalam Al-Qur'an, 

contohnya pembahasan mengenai kaum Yahudi, di mana dari sana akan ditemukan 

beragam aspek terkait mereka.24 

c. Maqāṣid Surah-Surah Al-Qur’an  

Setiap surah dalam al-Qur'an memiliki maqāṣid nya sendiri, yang masing-masing 

ditopang oleh beberapa maqāṣid di bawahnya. Maqāṣid sebuah surah juga dapat berasal 

dari tema-tema kecilnya. Maqāṣid surah Al-Qur'an menuntut pembacaan teliti, kehati-

hatian, tadabur mendalam, pengetahuan tentang tema-tema surah tersebut, pemeriksaan 

tujuan dari setiap tema di dalamnya, dan kontemplasi terakhir untuk mencapai maqāṣid 

utama surah. Dalam karyanya, Baṣā’ir Dzawī al-Tamyīz fī Laṭā’if Al-Kitāb Al-‘Aziz, 

yang diterbitkan oleh Al-Majlis Al-A’lā li Al-Syu’ūn Al-Islāmiyyah, dijelaskan bahwa 

Imam Majd al-Dīn al-Fayrūzabādī (w. 817 H), adalah orang pertama yang melakukan 

ijtihad di bidang ini. Dalam karyanya, ia menjelaskan maqāṣid surah dengan 

menjelaskan nasikh Mansukh, bagian mutasyabih dari surah dan keutamaan surah.25 

d. Maqāṣid Kata Dalam Al-Qur’an  

Maqāṣid ini termasuk dalam bidang ilmu semantic, yang melihat bagaimana orang 

Arab menggunakan lafadz, membedakan kata-kata berdasarkan konteksnya dan 

maksudnya. Waṣfī Asyur mengatakan bahwa setiap ayat dalam Al-Qur'an memiliki 

Maqāṣid, yang dapat diidentifikasi dengan memperhatikan lafadz dan pengembangan 

maknanya, atau dengan sederhana menafsirkan lafadz-lafadz dahulu, lalu 

menunjukkan maksudnya. Namun, seorang mufasir tidak dapat menemukan Maqāṣid 

ayat yang pada dasarnya tidak ada dalam suatu ayat. Ini karena manfaat dari 

mengetahui maqāṣid ayat ialah mengetahui hakikat kandungannya, menghubungkan 

satu ayat dengan ayat lainnya berdasarkan tujuan yang sama, membuktikan bahwa Al-

 
24 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019. 

25 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019. 



 

35 
 

Qur'an terdiri dari ayat-ayat yang selaras, dan tujuan utama dari mengetahui maqāṣid 

ayat adalah untuk menunjukkan keselarasan Al-Qur'an.26 

e. Maqāṣid Kata dan Huruf Dalam Al-Qur’an 

Waṣfī menyatakan bahwa Imam Abd al-Qāhir Al-Jurjanjī, dalam karyanya yang 

disebut Dalā'il Al-i’jāz, telah mempromosikan konsep Maqāṣid seperti ini. 

Sederhananya, kata-kata dalam Al-Qur'an memiliki makna yang dalam, bahkan dengan 

mendengarkan dan merasakan pelafalannya, mereka dapat menggambarkan suasana. 

Salah satu contohnya adalah bagaimana kata "Layubaṭṭi’ann" diucapkan dalam QS. 

An-Nisā ayat 72. Ketika kata dilafalkan, beratnya susunan huruf dirasakan. Kata 

tersebut menggambarkan seseorang yang enggan melakukan sesuatu, seperti pergi ke 

medan perang dalam konteks ayat ini. Begitu indah Allah menyampaikan ayat kepada 

Maqāṣid melalui keindahan huruf-hurufnya, gerakan lambat saat mengucapkan kata itu 

membuat lidah seakan-akan tersangkut di langit-langit mulut dan membuatnya lama 

untuk diselesaikan. Pemilihan lafadz, diksi, dan huruf menunjukkan mu'jizat Al-

Qur'an.27 

4. Hubungan Tafsir Maqāṣidi dengan Tafsir Lainnya 

Tafsir Maqāṣidi (teleologis) memiliki hubungan yang unik dan fundamental dengan 

ragam tafsir lainnya. Intinya, tidak ada tafsir yang terpisah dari Maqāṣid Al-Qur'an 

(tujuan-tujuan Al-Qur'an). Ini berarti bahwa tafsir maqāṣidi tidak hanya berdiri sebagai 

salah satu jenis tafsir yang mandiri, tetapi juga menyatu dan meresap ke dalam semua 

jenis tafsir yang ada. Bisa dibilang, tafsir maqāṣidi adalah jantung dari penafsiran Al-

Qur'an. Tidak ada tafsir lain yang tidak membutuhkannya. Sebaliknya, tafsir maqāṣidi 

 
26 Siti Khotijah, Kurdi Fadal, “Maqāṣid Al-Qur’an Dan Interpretasi WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD”, Journal Of Al-Qur’an and Tafseer Studies, Vol.1,No.2,2022.  

27 Siti Khotijah, Kurdi Fadal, “Maqāṣid Al-Qur’an Dan Interpretasi WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD”, Journal Of Al-Qur’an and Tafseer Studies, Vol.1,No.2,2022. 



 

36 
 

justru dapat berdiri sendiri tanpa harus bergantung pada tafsir-tafsir lainnya. Ini 

menunjukkan betapa krusialnya peran tafsir dan pemahaman maqāṣidi atas Al-Qur'an 

dalam setiap proses interaksi dengan kitab suci ini. Memahami tujuan di balik ayat-

ayat Al-Qur'an adalah kunci untuk mendapatkan pemahaman yang komprehensif dan 

relevan.28 

Tafsir tahlili, tafsir ijmali, tafsir maudlu'i, dan tafsir muqaran adalah empat jenis 

tafsir yang sering digunakan oleh para mufassir dalam menafsirkan Al-Qur'an. 

Menariknya, tafsir maqāṣidi dapat dihubungkan dengan keempat jenis tafsir tersebut, 

bahkan dapat menjadi paradigma yang melandasi penggunaannya. Ini mirip dengan 

bagaimana tafsir bi al-ra’yi dan tafsir bi al-ma’tsur dapat digunakan secara 

bersamaan.29 Ketergantungan semua jenis tafsir pada tafsir maqāṣidi menunjukkan 

bahwa tafsir maqāṣidi bisa disebut sebagai "bapak" dari seluruh tafsir. Namun, pada 

saat yang sama, tafsir maqāṣidi juga merupakan buah dari tafsir-tafsir tersebut, karena 

pemahaman tujuan-tujuan Al-Qur'an (maqāṣid) seringkali muncul dari analisis 

mendalam yang dilakukan oleh berbagai pendekatan tafsir. Oleh karena itu, setiap tafsir 

seharusnya memiliki "ruh maqāṣidi", memastikan bahwa penafsiran tidak hanya 

terpaku pada teks, tetapi juga memahami hikmah dan tujuan di baliknya 

Tafsir Tahlili berfokus pada analisis makna lafaz dan alasan di balik pemilihan lafaz 

tersebut dalam sebuah ayat. Hubungannya dengan Tafsir Maqāṣidi sangat jelas. Ketika 

kita menggali makna lafaz dan maksud-maksudnya, kita sejatinya sedang membuka 

jalan untuk memahami Maqāṣid (tujuan-tujuan) dari ayat-ayat mulia itu sendiri. 

Dengan demikian, Tafsir Tahlili secara langsung menerapkan Maqāṣid ayat dan surah, 

bahkan Maqāṣid Al-Qur'an secara umum. Ini karena setiap pilihan kata dalam Al-

Qur'an mengarah pada tujuan yang lebih besar. Tafsir Ijmali bertujuan menjelaskan 

 
28 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019. 

29 M.Ainur Rifqi, A.Halil Thahir, “Tafsir maqāṣidi; Bulding Interpretation Paradigm Based on 

Maslahah”, Jurnal Studi Agama, Vol.18,No.2,2019. 



 

37 
 

makna surah secara global atau garis besar. Tafsir jenis ini juga terhubung erat dengan 

Tafsir Maqāṣidi. Salah satu alasannya adalah bahwa tafsir global seringkali dimulai 

dengan pemahaman awal tentang Maqāṣid surah. Pemahaman ini bisa didapatkan 

melalui pemaknaan ayat-ayat dalam surah tersebut, atau dari penyimpulan tujuan 

keseluruhan yang ingin dicapai oleh sebuah surah. Ini menunjukkan bahwa memahami 

tujuan menyeluruh sebuah surah adalah langkah awal yang krusial dalam tafsir ijmali. 

Tafsir Mawdu'i membahas suatu tema tertentu dengan menelusuri seluruh ayat Al-

Qur'an yang relevan, baik itu berbasis surah maupun topik-topik khusus. Tujuan utama 

dari model tafsir ini adalah menemukan gagasan utuh atau pandangan Al-Qur'an 

tentang suatu tema. Tafsir Tematik juga sangat efektif dalam menjelaskan Maqāṣid Al-

Qur'an dengan berpijak pada tema surah atau kumpulan ayat-ayat Al-Qur'an yang 

saling berhubungan. Dengan mengumpulkan dan menganalisis ayat-ayat tentang satu 

tema, kita dapat menyimpulkan tujuan-tujuan Al-Qur'an terkait tema tersebut. Tafsir 

muqārin (komparatif) membandingkan berbagai pendapat para mufasir mengenai suatu 

ayat atau potongan ayat, lalu menentukan pendapat mana yang lebih kuat atau lebih 

lemah. Model tafsir ini tidak akan dapat diterapkan secara efektif tanpa adanya 

pemahaman Maqāṣidi terhadap ayat atau potongan ayat yang dikaji. Pemahaman ini 

harus pula mempertimbangkan Maqāṣid surah secara utuh. Dengan kata lain, untuk 

membandingkan dan menilai pendapat-pendapat tafsir, seorang mufasir perlu 

memahami tujuan fundamental dari ayat dan surah yang sedang dibahas. Tanpa 

kerangka Maqāṣidi, perbandingan pendapat bisa menjadi kurang terarah dan kurang 

substansial.30 Singkatnya, Tafsir Maqāṣidi bertindak sebagai benang merah yang 

mengikat dan memberi arah pada berbagai jenis tafsir Al-Qur'an, memastikan bahwa 

setiap penafsiran tidak hanya terpaku pada teks, tetapi juga menangkap hikmah dan 

tujuan di baliknya. 

 
30 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.23-27.  



 

38 
 

Berdasarkan penjelasan yang telah disampaikan, menjadi sangat jelas bahwa 

perspektif maqāṣidi (berbasis tujuan) terhadap Al-Qur'an, baik itu surah-surahnya, 

tema-temanya, maupun pembahasannya, tidak dapat dipisahkan dari metode tafsir 

manapun. Sulit membayangkan adanya sebuah produk tafsir yang tidak melibatkan 

cara pandang maqāṣidi ini. Ini adalah perspektif yang harus senantiasa menyertai setiap 

mufasir, terlepas dari metode yang digunakannya saat berinteraksi dengan Al-Qur'an. 

Bagaimanapun juga, seperti yang diungkapkan oleh Ibn 'Asyur, tujuan utama seorang 

mufasir adalah menjelaskan dengan sesempurna mungkin apa yang telah ia pahami dari 

maksud dan tujuan (maqāṣid) yang dikehendaki Allah dalam kitabnya, serta makna 

yang terkandung dalam setiap ayat. Seorang mufasir tidak boleh ragu untuk 

menguraikan lafaz-lafaz yang dapat menjelaskan maksud dari maqāṣid Al-Qur'an, 

demi tercapainya pemahaman yang utuh, atau demi terjelaskannya sebuah tujuan 

secara terperinci dan detail. Pernyataan ini secara tegas menyoroti pentingnya maqāṣid 

Al-Qur'an dan keutamaannya bagi seorang mufasir ketika melakukan penafsiran, apa 

pun metode dan pendekatan yang ia pilih. 

5. Teknik Menggali Maqāṣidi 

a. Metode Tekstual  

Metode Tekstual adalah langkah awal yang esensial dalam menyingkap maqāṣid 

(tujuan-tujuan) umum Al-Qur'an, serta maqāṣid khususnya yang meliputi beragam 

topik dan pembahasan. Teknik ini dianggap yang paling kuat dan utama, karena Al-

Qur'an sendiri yang secara langsung mengungkapkan maqāṣid-nya. Dengan demikian, 

metode ini secara efektif menepis segala dugaan atau perkiraan tentang maqāṣid Al-

Qur'an, sehingga diperoleh pemahaman yang jelas, pasti, dan penuh keyakinan. 

b. Metode Induktif  

Al-Tahrir ibn Asyur mengemukakan bahwa metode induktif adalah yang paling 

sering digunakan, membaginya menjadi dua kategori utama. Kategori pertama adalah 

proses induktif di mana banyak illah (alasan) mengarah pada satu hikmah 



 

39 
 

(kebijaksanaan) yang sama, lalu hikmah tersebut ditetapkan sebagai maqṣud syar'i 

(tujuan syariat). Kategori kedua adalah proses induktif yang melibatkan banyak dalil 

(bukti) namun memiliki satu illah yang sama, dan illah tersebut dianggap sebagai 

kehendak Allah. Penggunaan metode ini bervariasi, tergantung pada jenis maqāṣid 

yang ingin dicapai, sehingga menghasilkan pendekatan yang berbeda pula. 

1) Metode Induktif Untuk Mengungkap Maqāṣid Umum Al-Qur’an 

Untuk menemukan maqāṣid (tujuan-tujuan) umum Al-Qur'an, ada dua cara. Pertama, 

dengan mengelompokkan dan mengkategorikan maqāṣid yang telah teridentifikasi. 

Kedua, dengan mencari pembahasan terkait maqāṣid dari ayat-ayat Al-Qur'an secara 

keseluruhan. Misalnya, dalam studi tematik, jika sebuah ayat bermaksud "Ibadah dan 

Pengesaan-nya", metode ini digunakan untuk menemukan ayat-ayat serupa. Dari 

kumpulan ayat ini, berbagai dimensi tujuan tema tersebut akan terungkap, seperti 

hakikat ibadah, cirinya, cara pelaksanaannya, dan manfaat mengesakan serta 

menyembah Allah. 

2) Metode Induktif Untuk Mengungkap Maqāṣid Khusus Al-Qur’an 

Untuk menyingkap maqāṣid (tujuan-tujuan) khusus Al-Qur'an menggunakan 

metode induktif, ayat-ayat akan dikumpulkan berdasarkan tema. Selanjutnya, ayat-ayat 

tersebut diklasifikasikan dan dibedakan berdasarkan status Makkiyah atau Madaniyah-

nya. Melalui proses ini, tujuan dari setiap ayat dapat diungkapkan secara bertahap. 

3) Metode Induktif Untuk Mengungkap Maqāṣid Surah 

Metode induktif ini dapat diterapkan untuk mengidentifikasi maqṣud (tujuan 

utama) setiap surah dalam Al-Qur'an, sering kali melalui nama surah itu sendiri. 

Umumnya, inti atau fondasi sebuah surah terletak pada ayat pertamanya, yang 

berfungsi sebagai tema utamanya. 

4) Metode Konklusif 



 

40 
 

Sebagai lanjutan dari pendekatan induktif, metode ini sering digunakan untuk 

mengungkap maqāṣid (tujuan-tujuan) khusus Al-Qur'an. Pada tahap ini, maqāṣid telah 

dikaji melalui pengumpulan ayat-ayat, bahasan, dan lafaz-lafaz Al-Qur'an, hingga 

seorang mufasir dapat mencapai kesimpulan umum. Metode ini berlaku untuk tiga jenis 

maqāṣid ayat-ayat Al-Qur'an: maqāṣid umum, maqāṣid khusus, dan maqāṣid 

terperinci.31 

5) Metode Eskperimen Para Pakar Al-Qur’an 

Metode eksperimen para pakar Al-Qur'an dalam tafsir maqāṣidi adalah 

pendekatan yang mengandalkan telaah dan pendalaman ayat-ayat Al-Qur'an oleh 

ahli tafsir. Metode ini menekankan pentingnya pandangan dan eksperimen para 

pakar Al-Qur'an dalam memahami ayat.. Wasfi ‘Asyur Abu Zayd memilih tokoh-

tokoh yang diakui sebagai pakar yang telah melakukan eksperimen di bidang ini.32 

Metode ini dianggap sebagai versi matang dari metode tafsir maqāṣidi lainnya, 

seperti metode tekstual, induktif, dan konklusif, karena memungkinkan 

pemanfaatan hasil tafsiran para ahli.  

6. Syarat-Syarat Mufassir Maqāṣidi 

Syarat-syarat bagi seorang mufassir maqāṣidi sangat penting untuk memastikan 

penafsiran Al-Qur'an dilakukan dengan benar dan sesuai dengan tujuan syariat. 

Berikut adalah syarat-syarat yang umumnya diakui oleh para ulama: 

a. Menguasai bahasa Arab dan mampu menerapkannya menjadi fundamental, 

b. Penting untuk merenungi dan berupaya menjiwai Al-Qur’an dalam kehidupan 

sehari-hari, 

 
31 Siti Khotijah, Kurdi Fadal, “Maqāṣid Al-Qur’an Dan Interpretasi WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD”, Journal Of Al-Qur’an and Tafseer Studies, Vol.1,No.2,2022. 

32 Siti Khotijah, Kurdi Fadal, “Maqāṣid Al-Qur’an Dan Interpretasi WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD”, Journal Of Al-Qur’an and Tafseer Studies, Vol.1,No.2,2022. 



 

41 
 

c. Mengamalkan, mengajarkannya, dan berjihad dengannya , 

d. Bertolak dari kebutuhan umat terhadap maqāṣid umum Al-Qur’an.33 

7. Aturan-Aturan Tafsir Maqāṣidi 

Tafsir Maqāṣidi sebagai sebuah ilmu yang patut diperhatikan, memerlukan 

berbagai aturan sebagai rambu dan dasarnya. Aturan-aturan ini krusial untuk 

merealisasikan tujuannya. Beberapa yang terpenting dalam bahasan tafsir Maqāṣidi 

adalah sebagai berikut:  

a. Disimpulkan Dari Proses Yang Benar  

 Aturan utama dalam Tafsir Maqāṣidi adalah menentukan maqāṣid (tujuan) 

melalui proses yang tepat. Proses ini meliputi merujuk langsung ke teks Al-Qur'an, 

menerapkan metode induktif dan konklusif, serta mengikuti hasil penelitian para 

sarjana Al-Qur'an dari berbagai zaman34 

b. Memenuhi Syarat -Syarat Mufassir Maqāṣidi 

 Aturan kedua adalah memenuhi syarat-syarat (muqawwimat) yang wajib 

dimiliki seorang mufassir maqāṣidi. Syarat-syarat ini, seperti yang telah dibahas, 

meliputi: menguasai bahasa Arab baik sastra maupun aplikasinya, menghayati Al-

Qur'an dan bersedia hidup bersamanya, melaksanakan, mengajarkan, serta 

berjuang dengan Al-Qur'an, dan senantiasa mencermati kebutuhan umat dalam 

naungan maqāṣid umum Al-Qur'an.35  

c. Mengutamakan Maqāṣid Tekstual dan Original dari Al-Qur’an  

Sebagai aturan tambahan dalam tafsir maqāṣidi, jika terjadi pertentangan 

lahiriah antara maqāṣid Al-Qur'an dan maqāṣid lain, maka maqāṣid Al-Qur'an 

 
33 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.111-132. 

34 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.135. 

35 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.137.  



 

42 
 

yang bersumber dari teks harus diprioritaskan. Istilah "pertentangan lahiriah" 

digunakan karena sejatinya tidak ada pertentangan nyata antara maqāṣid Al-Qur'an 

dan bagian-bagiannya, asalkan metode yang diakui digunakan. Pertentangan yang 

timbul bisa menjadi nyata, bukan hanya lahiriah, jika metode yang dipakai tidak 

sah. Ini didasari fakta bahwa dua sumber yang sama tidak akan menghasilkan 

pendapat yang saling bertentangan.36 

d. Mengedepankan Maqāṣid Umum Al-Qur’an  

Dalam proses tafsir maqāṣidi, maqāṣid umum Al-Qur'an harus menjadi standar 

utama dan acuan bagi semua maqāṣid lain yang disimpulkan dari Al-Qur'an. Ini 

berarti seorang mufasir maqāṣidi wajib menjadikan maqāṣid umum Al-Qur'an 

sebagai tolok ukur pemaknaan utama, di atas maqāṣid khusus, maqāṣid surah, 

maqāṣid ayat, bahkan maqāṣid kata dan huruf. Setiap level maqāṣid mulai dari 

maqāṣid huruf, syakal (tanda baca), titik, kemudian maqāṣid ayat, surah, bidang, 

tema, hingga maqāṣid khusus harus diselaraskan dengan maqāṣid umum Al-

Qur'an. Maqāṣid umum Al-Qur'an adalah tujuan-tujuan yang ditetapkan dengan 

keyakinan penuh berdasarkan teks Al-Qur'an secara langsung. Oleh karena itu, 

maqāṣid umum Al-Qur'an juga sering disebut sebagai maqāṣid tekstual Al-Qur'an. 

Dua karakteristik utama ini yaitu kepastian berdasarkan teks dan sifatnya yang 

umum menjadikan maqāṣid umum sangat layak untuk dijadikan acuan utama 

dalam standarisasi berbagai ragam maqāṣid lainnya.37 

e. Membuktikan Keselarasan antara Kalimat, Ayat, Surah, dan Al Qur’an secara 

Keseluruhan  

Aturan ini sangat penting sebagai konsekuensi logis dari aturan-aturan 

sebelumnya. Maqāṣid Al-Qur'an (tujuan-tujuan Al-Qur'an) yang diperoleh melalui 

 
36 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.141.  

37 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.155. 



 

43 
 

langkah-langkah ilmiah yang sahih layak dijadikan acuan utama dalam 

menafsirkan Al-Qur'an. Tafsir yang menjadikan maqāṣid pokok, maqāṣid umum, 

dan maqāṣid lainnya sebagai rujukan akan secara otomatis menunjukkan 

keselarasan. Keselarasan antara kata, ayat, surah, Al-Qur'an secara utuh, dan juga 

seluruh maqāṣidnya akan terbukti dengan jelas melalui pendekatan ini. 

Jika Al-Qur'an secara keseluruhan adalah satu kesatuan yang saling terkait, 

selaras, dan terhubung, maka seorang mufasir wajib mengikuti koridor penafsiran 

yang tepat. Dengan begitu, hasil tafsirnya akan mampu menunjukkan keselarasan 

dan koherensi seluruh bagian Al-Qur'an.38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
38 Waṣfī ĀsyūrAbu Zayd, “Metode Tafsir Maqāṣidi”, QAF,2019,Hal.158. 



 

44 
 

BAB III  

PENAFSIRAN SURAT AL- QAṢAṢ AYAT 76-82 

 

A. Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82  

 

نٰهُ مِن  الْكُنُـوْزِ م آ اِنَّ م ف اتِح ه    و اٰت ـيـْ
اُ اِنَّ ق ارُوْن  ك ان  مِنْ ق ـوْمِ مُوْسٰى ف ـبـ غٰى ع ل يْهِمْْۖ  لَّ    ق ـوْمُه  ل ه  ق ال    اِذْ   الْقُوَّةِ   اوُلِى   بِالْعُصْب ةِ   ل تـ نُـوْْۤ

نْـي ا و ا حْسِنْ ك م آ ا حْس ن  اللُّٰ  ۝٧٦ الْف رحِِيْ    يُُِب    لَّ    اللّٰ    اِنَّ   ت ـفْر حْ  ُ الدَّار  الَّْٰخِر ة  و لَّ  ت ـنْس  ن صِيـْب ك  مِن  الد   و ابْـت غِ فيِْم آ اٰتٰىك  اللّٰ

 اِنَّ اللّٰ  لَّ  يُُِب  الْمُفْسِدِيْن  
تُه  ۝٧٧ الِ يْك  و لَّ  ت ـبْغِ الْف س اد  فِِ الَّْ رْضِِۗ  ق دْ   اللّٰ    ا نَّ   ي ـعْل مْ   ا و ل ْ   عِنْدِيِْۗ   عِلْم    ع لٰى  ٗ  ق ال  اِنََّّ آ اوُْتيِـْ

 ٗ  ف خ ر ج  ع لٰى ق ـوْمِه   ۝٧٨ الْمُجْرمُِوْن    ذُنُـوْبِِِمُ   ع نْ   يُسْ ـ لُ   و لَّ    جَ ْع اِۗ   وَّا كْث ـرُ   قُـوَّة    مِنْهُ   ا ش د    هُو    م نْ   الْقُرُوْنِ   مِن    ٗ  ق ـبْلِه  مِنْ   ا هْل ك  

نْـي ا  الْْ يٰوة    يرُيِْدُوْن    الَّذِيْن    ق ال    َِۗ ٗ  زيِْـن تِه  فيْ     اوُْتِ    م آ  مِثْل    ل ن ا  يـٰل يْت    الد 
 
و ق ال  الَّذِيْن  اوُْتُوا   ۝٧٩ ع ظِيْم    ح ظّ    ل ذُوْ   ٗ  انَِّه  ق ارُوْنُ

بِِوُْن   ىه آ اِلََّّ الصّٰ  ك ان    ف م ا  الَّْ رْض ِۗ   و بِد ارهِِ   ٗ  ف خ س فْن ا بهِ  ۝٨٠ الْعلِْم  و يْـل كُمْ ث ـو ابُ اللِّٰ خ يْر  لّمِ نْ اٰم ن  و ع مِل  ص الِْ اۚ و لَّ  يُـل قّٰ

ِْۖ   دُوْنِ   مِنْ   ٗ  يّـَنْصُرُوْن ه  فئِ ة    مِنْ   ٗ  ل ه ت صِريِْن    مِن    ك ان    و م ا  اللّٰ  و يْك ا نَّ   ي ـقُوْلُوْن    بِالَّْ مْسِ   ٗ  و ا صْب ح  الَّذِيْن  تَ  نـَّوْا م ك ان ه  ۝٨ الْمُنـْ

ءُ  لمِ نْ  الرّزِْق   ي ـبْسُطُ  اللّٰ   ن ا اللُّٰ  مَّنَّ  ا نْ  ل وْلَّ ٓ  و ي ـقْدِرُۚ  ٗ  عِب ادِه مِنْ  يَّش اْۤ  الْكٰفِرُوْن   يُـفْلِحُ  لَّ   ٗ  و يْك ا نَّه بنِ اِۗ  لَ  س ف   ع ل يـْ
 
ٗ ۝٨٢ 

 

Artinya : 

“Sesungguhnya Qarun termasuk kaum Musa, tetapi dia berlaku aniaya terhadap 

mereka. Kami telah menganugerahkan kepadanya perbendaharaan harta yang kunci-

kuncinya sungguh berat dipikul oleh sejumlah orang yang kuat-kuat. (Ingatlah) ketika 

kaumnya berkata kepadanya, “Janganlah engkau terlalu bangga. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang terlalu membanggakan diri.Dan carilah pada apa 

yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri akhirat, tetapi janganlah 

kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana 

Allah telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. 



 

45 
 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan. Dia 

(Qârûn) berkata, “Sesungguhnya aku diberi (harta) itu semata-mata karena ilmu yang 

ada padaku.” Tidakkah dia tahu bahwa sesungguhnya Allah telah membinasakan 

generasi sebelumnya yang lebih kuat daripadanya dan lebih banyak mengumpulkan 

harta? Orang-orang yang durhaka itu tidak perlu ditanya tentang dosa-dosa mereka. 

Maka, keluarlah dia (Qârûn) kepada kaumnya dengan kemegahannya. Orang-orang 

yang menginginkan kehidupan dunia berkata, “Andaikata kita mempunyai harta 

kekayaan seperti yang telah diberikan kepada Qârûn. Sesungguhnya dia benar-benar 

mempunyai keberuntungan yang besar”.Orang-orang yang dianugerahi ilmu berkata, 

“Celakalah kamu! (Ketahuilah bahwa) pahala Allah lebih baik bagi orang-orang yang 

beriman dan beramal saleh. (Pahala yang besar) itu hanya diperoleh orang-orang 

yang sabar.” Lalu, Kami benamkan dia (Qârûn) bersama rumahnya ke dalam bumi. 

Maka, tidak ada baginya satu golongan pun yang akan menolongnya selain Allah dan 

dia tidak termasuk orang-orang yang dapat membela diri. Orang-orang yang kemarin 

mengangan-angankan kedudukannya (Qârûn) itu berkata, “Aduhai, benarlah Allah 

melapangkan rezeki bagi siapa yang Dia kehendaki dari para hamba-Nya dan Dia 

(juga) yang menyempitkan (rezeki bagi mereka). Seandainya Allah tidak melimpahkan 

karunia-Nya pada kita, tentu Dia telah membenamkan kita pula. Aduhai, benarlah 

tidak akan beruntung orang-orang yang ingkar (terhadap nikmat)”.1 

 Surat Al-Qaṣaṣ merupakan surat ke-28 yang terdiri dari 88 ayat dan termasuk 

kategori surah Makkiyyah, yaitu wahyu yang diterima saat umat Muslim masih berada 

di Makkah dalam kondisi minoritas dan rentan, sedangkan pihak Musyrikin berada 

dalam posisi yang superior, berkuasa, dan makmur. Wahyu ini diturunkan untuk 

menguraikan bahwa ada kekuatan yang satu dalam wujud ini, yaitu kekuatan Allah. 

Ada nilai yang satu dalam semesta ini, yaitu nilai keimanan. 2  

 
1 NU Online, “Surat Al-Qashash Ayat 76-82”, diakses dari https://www.nu.or.id. pada 30 April 

2025. 

2 Terjemah Tafsir Fi Zhilalil Qur’an IX, hlm.23 

https://www.nu.or.id/


 

46 
 

 Surat ini dinamai “Al-Qaṣaṣ” yang berarti “cerita”, karena mengandung kisah-

kisah penting, terutama kisah Nabi Musa AS secara lengkap, mulai dari kelahirannya 

hingga perjuangannya melawan Fir’aun dan mendapatkan risalah dari Allah SWT. 

Selain itu dalam surat Al-Qaṣaṣ juga mengisahkan Qorun dengan segala 

kegemerlapannya. Kisah ini menggambarkan pentingnya kekayaan dan pengetahuan. 

Qorun berhasil membentuk kelompok orang kuat sebagai pengikutnya dan percaya 

bahwa kekayaan yang dimilikinnya diperoleh berkat kepinterannya. Namun, campur 

tangan Allah terjadi ketika Qorun serta kediamannya terbenam ke dalam tanah. Pada 

saat itu, ia tidak bisa lagi mengandalkan harta maupun ilmu yang dimilikinya. Campur 

tangan Allah dalam cerita Qorun begitu nyata, sama halnya dengan yang dijumpai 

dalam kisah Fir’aun. Dimana Allah menghanyutkan Fir’aun beserta tentaranya ke 

dalam lautan. Sehingga mereka menemui ajal dengan tenggelam.3 

B. Penafsiran Surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82  

Dalam proses penafsiran, penulis mengacu pada berbagai kitab tafsir, baik dari 

periode klasik maupun kontemporer. Kitab tafsir klasik yang dijadikan rujukan utama 

adalah Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr. Kitab ini merupakan salah satu 

karya monumental dalam tradisi tafsir klasik yang menggabungkan sumber-sumber 

seperti al-Qur’an, hadis, dan riwayat-riwayat dari para sahabat dan tabi’in. Pendekatan 

yang digunakan dalam kitab ini cenderung bersifat tekstual dan literal, dengan fokus 

pada pemahaman makna ayat berdasarkan teks dan konteks historisnya. Selain itu, 

penulis juga merujuk pada kitab tafsir kontemporer, yaitu Tafsir al-Munīr karya Wahbah al-

Zuḥailī dan Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab. Kedua kitab ini menawarkan pendekatan 

yang lebih kontekstual dan rasional, dengan mempertimbangkan dinamika sosial, budaya, dan 

perkembangan ilmu pengetahuan dalam proses penafsiran. Pendekatan ini memungkinkan 

 
3 Terjemah Tafsir Fi Zhilalil-Qur’an IX, hlm.23.  

 



 

47 
 

penafsiran ayat-ayat al-Qur’an untuk lebih relevan dan aplikatif dalam menghadapi tantangan 

zaman modern. 

Pemilihan kitab-kitab tafsir tersebut didasarkan pada keunggulan masing-masing 

dalam menyajikan penafsiran yang komprehensif dan aplikatif. Tafsir al-Qur’ān al-

‘Aẓīm memberikan dasar pemahaman yang kuat melalui pendekatan tekstual, 

sementara Tafsir al-Munīr dan Tafsir al-Misbah menawarkan perspektif yang lebih 

dinamis dan responsif terhadap konteks kontemporer. Dengan demikian, kombinasi 

dari berbagai pendekatan ini diharapkan dapat menghasilkan penafsiran yang lebih 

holistik dan sesuai dengan kebutuhan umat Islam masa kini. Berikut penafsiran surat 

Al- Qaṣaṣ ayat 76-82:  

نٰهُ مِن  الْكُنُـوْزِ م آ اِنَّ م ف اتِح ه    و اٰت ـيـْ
اُ اِنَّ ق ارُوْن  ك ان  مِنْ ق ـوْمِ مُوْسٰى ف ـبـ غٰى ع ل يْهِمْْۖ  لَّ   ق ـوْمُه بِالْعُصْب ةِ اوُلِى الْقُوَّةِ اِذْ ق ال  ل ه  ل تـ نُـوْْۤ

 ۝٧٦ الْف رحِِيْ   يُُِب   لَّ   اللّٰ   اِنَّ  ت ـفْر حْ 

Artinya :  

“Sesungguhnya Qârûn termasuk kaum Musa, tetapi dia berlaku aniaya terhadap 

mereka. Kami telah menganugerahkan kepadanya perbendaharaan harta yang kunci-

kuncinya sungguh berat dipikul oleh sejumlah orang yang kuat-kuat. (Ingatlah) ketika 

kaumnya berkata kepadanya, “Janganlah engkau terlalu bangga. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang terlalu membanggakan diri”.  

Dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Ibnu Katsīr menjelaskan bahwa firman 

Allah: “Sesungguhnya Qârûn termasuk kaum Mūsā” (QS. al-Qaṣaṣ [28]: 76), 

menunjukkan adanya hubungan kekerabatan antara Qârûn dan Nabi Mūsā ‘alayhis-

salām. Menurut riwayat dari Ibnu ‘Abbās, Qârûn adalah anak dari paman Nabi Mūsā. 

Pendapat ini juga diperkuat oleh beberapa mufassir dan ahli tafsir lainnya seperti 

Ibrāhīm an-Nakha‘ī, Qatādah, dan Ibnu Jurayj. Sedangkan menurut Muḥammad bin 

Isḥāq, Qârûn sendiri adalah paman Nabi Mūsā. Ibnu Jarīr ath-Ṭabarī mencatat bahwa 



 

48 
 

mayoritas ulama berpendapat bahwa Qârûn adalah anak dari paman Nabi Mūsā, 

sehingga secara garis keturunan masih merupakan keluarga dekat beliau. 

Adapun mengenai firman Allah: “Dan Kami telah menganugerahkan kepadanya 

perbendaharaan harta” (QS. al-Qaṣaṣ [28]: 76), Ibnu Katsīr menjelaskan bahwa 

maksud dari ayat ini adalah bahwa Qârûn memiliki kekayaan yang luar biasa besar. 

Saking banyaknya, kunci-kunci gudang tempat menyimpan hartanya sangat berat, 

sampai-sampai harus dipikul oleh sekelompok orang kuat. Ini menjadi simbol ekstrem 

dari kemewahan dan kekayaan duniawi yang dimiliki oleh Qârûn. 

Ketika kaumnya menasihatinya: “Janganlah engkau terlalu bangga. Sungguh, Allah 

tidak menyukai orang yang membanggakan diri,” hal ini menunjukkan adanya upaya 

kolektif dari masyarakat untuk mengingatkan Qârûn agar tidak terjerumus dalam 

kesombongan. Ibnu ‘Abbās menafsirkan istilah al-fariḥīn dalam ayat tersebut sebagai 

orang-orang yang membanggakan diri secara berlebihan terhadap apa yang mereka 

miliki. Sementara itu, Mujāhid menafsirkannya sebagai orang-orang yang sombong 

dan tidak bersyukur atas nikmat Allah. Kedua tafsir ini saling melengkapi dalam 

menggambarkan karakter narsistik Qârûn yang arogan dan tidak menyadari bahwa 

semua karunia tersebut adalah ujian dan berasal dari Allah, bukan semata hasil jerih 

payah pribadi.4 

Dalam Tafsir Al-Munir pada ayat 76 tersebut dijelaskan bahwa Qârûn adalah 

bagian dari Bani Israil yang menjadi contoh manusia yang tenggelam dalam kekayaan, 

kezaliman, dan kesombongan. Qârûn berlaku angkuh dan menuntut agar kaumnya 

tunduk padanya, padahal mereka masih memiliki hubungan kekerabatan. Kezaliman 

terhadap keluarga digambarkan lebih menyakitkan daripada luka akibat tusukan 

pedang dari India. Seperti firman Allah : 

 
4 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.68.  



 

49 
 

ن اهُ مِن  الْكُنُوزِ م ا إِنَّ م ف اتِح هُ ل تـ نُوا بِالْعُصْب ةِ أوُلِ الْقُوَّةِ   و آت ـيـْ

Menurut Ibnu ‘Abbās, kunci-kunci gudangnya dibawa oleh empat puluh orang kuat. 

Kemudian kaumnya, yang terdiri dari para penasihat, menasihatinya dengan lima hal. 

Salah satunya disebut dalam firman Allah: 

 ) إِذْ ق ال  ل هُ ق ـوْمُهُ لَّ ت ـفْر حْ إِنَّ اللَّ  لَّ يُُِب  الْف رحِِي   (

Pertama, Mereka melarang Qârûn bersikap sombong dan membanggakan 

kekayaan yang ia miliki. Orang-orang seperti itu adalah mereka yang tidak bersyukur 

atas nikmat Allah dan tidak mempersiapkan diri untuk akhirat. Sikap ini akan 

mendatangkan kemurkaan dan hukuman dari Allah. Hal ini sejalan dengan firmannya 

dalam QS. Al-Ḥadīd ayat 23:  

“Agar kamu tidak bersedih hati terhadap apa yang luput dari kamu, dan tidak pula 

terlalu gembira terhadap apa yang diberikannya kepadamu. Dan Allah tidak menyukai 

setiap orang yang sombong dan membanggakan diri”.5 

Sedangkan dalam Tafsir Al-Misbah dijelaskan bahwa kelompok awal ayat-ayat 

dalam surah Al-Qaṣaṣ  membahas kisah Nabi Musa dan Fir‘aun, menyoroti bagaimana 

kekuasaan dan kekuatan menjadi penyebab kebinasaan apabila disertai kedurhakaan 

dan penolakan terhadap hidayah Allah. Setelahnya, kisah Qârûn ditampilkan sebagai 

gambaran lain: bukan kekuasaan, tetapi harta dan pengetahuan yang jika disertai 

keangkuhan juga berujung pada kehancuran. 

Kisah Qârûn menjadi peringatan bagi kaum musyrikin Makkah yang merasa aman dari 

azab karena kekayaan mereka. Mereka beranggapan bahwa kelimpahan harta adalah 

tanda keridhaan dan jaminan keselamatan dari siksa, sebagaimana firman Allah dalam 

 
5 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm. 427-428. 



 

50 
 

QS. Saba’ [34] 35: 

"Kami mempunyai harta dan anak-anak lebih banyak daripada kamu, dan kami sekali-

kali tidak akan disiksa." 

Ayat-ayat tentang Qârûn membantah keyakinan ini dengan menampilkan fakta bahwa 

Qârûn, meskipun dari keturunan Nabi Musa, bersikap zalim dan angkuh terhadap 

kaumnya (Bani Israil). Ia memiliki kekayaan luar biasa hingga kunci-kunci gudangnya 

harus dipikul oleh orang-orang kuat, namun itu tidak menyelamatkannya dari 

kehancuran karena kesombongan dan pengingkarannya terhadap Allah. Setelah 

menjelaskan sebab keangkuhan Qârûn, ayat ini menggambarkan respons sekelompok 

dari Bani Israil yang menasihatinya agar tidak bersikap sombong atas kekayaan yang 

dimilikinya. Mereka mengingatkannya bahwa Allah tidak mencintai orang-orang yang 

membanggakan diri dengan cara yang berlebihan, yakni kebanggaan yang membuat 

seseorang lupa kepada Allah, tidak bersyukur, dan tidak mempersiapkan diri untuk 

kehidupan akhirat.  

Firman-Nya: قوم موسی  min qaumi Musa / termasuk kaum Mûsâ, bukan "min Banî من 

Isrâ’îl", memberi kesan adanya hubungan kekerabatan khusus antara Musa dan Qârûn. 

Tafsir Ibn ‘Āsyūr menyatakan bahwa pemilihan kata ini sekaligus merupakan sindiran 

kepada kerabat Nabi Muhammad yang menolak kebenaran dan berlaku zalim 

kepadanya. 

Kata فبغى terambil dari kata bagha yang berarti menghendaki secara sewenang-wenang. 

Dalam konteks ini, ia mencakup agresi, pelanggaran hukum, serta penghinaan terhadap 

orang lain. Huruf faʼ dalam kata tersebut menunjukkan bahwa kezaliman Qârûn terjadi 

secara cepat dan impulsif. 

Kata الكنوز (harta-harta) adalah bentuk jamak dari al-kanz, yang berarti harta yang 

ditumpuk. Al-Biqāʿī menafsirkannya sebagai harta yang terpendam dalam tanah. 



 

51 
 

Sementara itu, kata mafātihahu secara literal berarti “kunci-kuncinya,” bukan gudang-

gudangnya, sebagaimana ditegaskan oleh para ahli bahasa. 

Kata مفاتحه berasal dari  ناء yang menggambarkan seseorang memikul beban dengan 

sangat berat hingga tubuhnya miring.  

Kata  العصبة merujuk pada sekelompok orang kuat dan solid. Jumlahnya diperselisihkan, 

mulai dari tiga hingga empat puluh orang. Yang jelas, ayat ini menekankan betapa 

melimpahnya kekayaan Qârûn. 

Kata تفرح  bukan berarti larangan untuk bersukacita secara umum, tetapi larangan لَّ 

terhadap kegembiraan yang berlebihan, yang melampaui batas, menimbulkan 

kesombongan, dan menjauhkan dari nilai-nilai spiritual. Nabi Muhammad pun 

mencontohkan cara menyebut nikmat tanpa rasa bangga yang tercela, sebagaimana 

dalam sabda beliau: “Aku adalah pemimpin anak-anak Adam, wa lā fakhr”, yang 

berarti: "tanpa rasa bangga diri yang melampaui batas"6 

نْـي ا و ا حْسِنْ ك م آ ا حْس ن  اللُّٰ  ُ الدَّار  الَّْٰخِر ة  و لَّ  ت ـنْس  ن صِيـْب ك  مِن  الد   الِ يْك  و لَّ  ت ـبْغِ الْف س اد  فِِ الَّْ رْضِِۗ  و ابْـت غِ فيِْم آ اٰتٰىك  اللّٰ

 ۝٧٧ اِنَّ اللّٰ  لَّ  يُُِب  الْمُفْسِدِيْن  

Artinya : 

 “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri 

akhirat, tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuat baiklah (kepada 

orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu 

 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.402-405. 



 

52 
 

berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang 

berbuat kerusakan.” 

Dalam Tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr Firman Allah Ta'ala "Dan 

carilah (pahala) negeri akhirat dengan apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu" 

(QS. Al-Qaṣaṣ : 77), Ibnu Katsīr menjelaskan bahwa ayat ini merupakan ajakan kepada 

Qârûn agar memanfaatkan kekayaan dan nikmat yang telah Allah berikan untuk 

ketaatan dan pendekatan diri kepada Allah, agar memperoleh pahala di akhirat.  

Lalu Allah berfirman: "Tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia", 

maksudnya adalah memanfaatkan kenikmatan duniawi seperti makanan, minuman, 

pakaian, tempat tinggal, dan pasangan hidup secara wajar dan halal, sebab masing-

masing memiliki hak atas diri seseorang baik hak Allah, hak diri sendiri, hak keluarga, 

maupun hak istri. 

Selanjutnya firman Allah:  

"Berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik 

kepadamu", diartikan sebagai perintah untuk berbuat baik kepada sesama makhluk, 

sebagaimana Allah telah melimpahkan kebaikan berupa rezeki dan nikmat. 

Firman-Nya:  

"Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi", mengandung larangan agar manusia 

tidak menggunakan kedudukannya untuk merusak atau menindas makhluk Allah, 

karena perbuatan tersebut adalah bentuk kesombongan dan penyimpangan. 

Ayat ini ditutup dengan penegasan:  

"Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan" 



 

53 
 

sebagai peringatan serius bahwa Allah membenci kesewenang-wenangan dan 

kerusakan yang dilakukan oleh manusia di muka bumi.7 

Melanjutkan penafsiran ayat 76 dalam Tafsir Al-Munir, Dalam ayat ini, Allah 

memberikan lima pesan penting kepada Qârûn (dan umat manusia secara umum) 

adapun nasihat yang pertama sudah dijelaskan dalam ayat 76. Melalui nasihat kaumnya 

sebagai bentuk moderatisme Islam dalam memanfaatkan nikmat dunia dan akhirat.  

Adapun yang kedua yaitu (Gunakan harta untuk mendekatkan diri kepada Allah). Harta 

dan nikmat yang melimpah bukan untuk disombongkan, melainkan harus digunakan 

untuk menaati Allah dan meraih pahala di dunia serta akhirat. Dunia dipandang sebagai 

ladang untuk akhirat, tempat menanam amal.  

Ketiga, (Nikmati bagianmu di dunia secara wajar dan halal). Firman Allah:  

"Dan janganlah engkau melupakan bagianmu di dunia"  

mengajarkan bahwa kelezatan dunia seperti makanan, minuman, pakaian, tempat 

tinggal, dan pernikahan boleh dinikmati selama dalam batas syariat. Islam mengajarkan 

keseimbangan yaitu Tuhan, diri sendiri, keluarga, dan tamu semuanya memiliki hak. 

Seperti dikatakan oleh Ibnu Umar: "Berbuatlah untuk duniamu seakan-akan kamu 

hidup selamanya, dan berbuatlah untuk akhiratmu seakan-akan kamu mati besok." 

 Keempat, (Berbuat baik sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu). Perintah ini 

mencakup kebaikan materi dan moral, memberi bantuan dengan harta dan kedudukan, 

bersikap ramah, menyambut dengan baik, dan menjaga reputasi. Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam mendorong integrasi antara etika sosial dan pemanfaatan rezeki.  

Kelima, (Jangan berbuat kerusakan di bumi). Seperti firman-Nya:  

 
7 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm. 68-69. 



 

54 
 

"Dan janganlah engkau berbuat kerusakan di bumi, sesungguhnya Allah tidak 

menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan."   

Larangan ini menekankan bahwa kezaliman, kesewenang-wenangan, dan menyakiti 

orang lain merupakan bentuk kerusakan yang mengundang murka Allah. Orang yang 

berbuat kerusakan akan dijauhkan dari rahmat dan pertolongan-Nya.8 

 Adapun dalam Tafsir Al-Misbah Ayat ini menunjukkan prinsip keseimbangan 

hidup dalam Islam. Nasihat yang disampaikan kepada Qârûn bukanlah ajakan untuk 

mengabaikan dunia demi akhirat secara mutlak, tetapi mendorong agar harta dan 

nikmat duniawi dijadikan sarana menuju kebahagiaan ukhrawi, tanpa melupakan 

bagian kenikmatan dunia yang dibolehkan. 

Kata فيما fīmā menunjukkan bahwa segala bentuk karunia Allah dalam konteks ini, 

kekayaan Qârûn harus digunakan sebagai jalan untuk mencari akhirat, tidak sekadar 

dinikmati secara egois. Ibn ‘Āsyūr memahami kata ini sebagai bentuk penekanan 

bahwa penggunaan harta untuk tujuan akhirat harus tertanam dalam hati sebagai 

orientasi utama hidup. Dalam firman  

الدنيا  من  نصيبك  تنس   Penggalan ini bukanlah larangan bersifat mutlak, tetapi bentuk ولَّ 

kelonggaran (ibāhah), sebagaimana ditafsirkan Ibn ‘Āsyūr. Artinya: Allah tidak 

mencelamu jika engkau menikmati harta duniamu selama itu tidak mengorbankan 

tujuan akhiratmu. Ini menghindari salah paham seolah manusia hanya boleh 

menggunakan hartanya untuk ibadah ritual semata. 

 
8 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm. 428.  

 



 

55 
 

Thabāṭabā’ī menambahkan, nasib seseorang di dunia adalah apa yang ia gunakan 

untuk akhiratnya, karena hanya itu yang akan kekal. Maka, kenikmatan duniawi yang 

diambil dalam batas syariat justru dapat bernilai ukhrawi jika disertai niat yang benar.  

Kata نصيب naṣīb berasal dari akar kata naṣaba yang bermakna “menegakkan sesuatu 

hingga nyata dan kukuh”. Dalam konteks ini, naṣīb berarti bagian yang telah ditentukan 

atau ditetapkan bagi seseorang. Para ulama berbeda pendapat tentang apa yang 

dimaksud sebagai “nasib dunia”: sebagian membatasi pada apa yang dimakan, dipakai, 

dan disedekahkan, sementara pendapat yang lebih luas menyatakan bahwa segala harta 

halal yang digunakan dalam koridor syariat adalah bagian duniawi yang sah untuk 

dinikmati. Islam tidak melarang umatnya menikmati dunia. Justru, ia mengajarkan 

moderasi dan tanggung jawab: nikmatilah bagianmu dari dunia tanpa melupakan tujuan 

akhirat. Gunakan harta secara seimbang antara hak diri, keluarga, dan Allah. Dengan 

demikian, dunia bukan menjadi penghalang akhirat, tetapi jembatan menuju 

keberhasilan ukhrawi. 

Kata أحسن (berbuat baiklah) berasal dari akar kata ḥasana yang berarti kebaikan. 

Bentuknya adalah kata kerja perintah (Fi’il Amr) yang menuntut objek, namun 

objeknya tidak disebut. Karena itu, cakupan perintah ini menjadi luas, menyentuh 

seluruh aspek: manusia (baik sahabat maupun musuh), binatang, lingkungan, harta 

benda, dan diri sendiri. 

Rasulullah bersabda: "Sesungguhnya Allah mewajibkan iḥsān atas segala sesuatu." 

(HR. Muslim dari Syaddād bin Aus).  

Ini menunjukkan bahwa iḥsān dalam Islam bersifat menyeluruh (komprehensif), tidak 

terbatas hanya pada ibadah spiritual.  

Kata كما dalam ayat ini umumnya dipahami sebagai "sebagaimana", namun sebagian 

ulama lebih memilih makna "karena" (sebab). Maksudnya, manusia diperintahkan 



 

56 
 

berbuat baik karena Allah telah lebih dahulu berbuat baik kepadanya—dengan karunia, 

rezeki, dan kehidupan. Ini menciptakan logika timbal balik yang menunjukkan 

tanggung jawab moral terhadap nikmat Allah. 

Ayat ini menunjukkan prinsip wasatiyyah (keseimbangan): 

1. Dunia bukan untuk ditinggalkan, tetapi dimanfaatkan sebagai sarana menuju 

akhirat. 

2. Firman: "Dan carilah pada apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah lupakan bagianmu di dunia..." 

menunjukkan bahwa Islam tidak memisahkan dunia dari akhirat, melainkan 

menegaskan bahwa amal dunia akan menjadi amal akhirat jika diniatkan karena 

Allah. 

Hadis yang mendukung pemahaman ini: 

"Bekerjalah untuk duniamu seolah-olah kamu akan hidup selamanya, dan beramallah 

untuk akhiratmu seolah-olah kamu akan mati besok." 

Setelah menyerukan iḥsān, Allah melarang fasād (kerusakan) dalam bentuk apapun: 

"Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai 

orang-orang yang berbuat kerusakan." 

Ibn ‘Āsyūr menjelaskan bahwa larangan ini menegaskan pentingnya tidak 

mencampuradukkan antara kebaikan dan keburukan. Perusakan dapat berbentuk: 

1. Kerusakan moral dan spiritual (syirik, meninggalkan tauhid) 

2. Kejahatan sosial (penipuan, pembunuhan, perampokan) 

3. Kerusakan ekonomi (pengurangan timbangan, pemborosan) 

4. Kerusakan lingkungan (merusak alam dan makhluk lain) 



 

57 
 

Kebahagiaan akhirat diperintahkan dalam bentuk aktif (iḥraṣ), sedangkan kenikmatan 

dunia hanya ditekankan agar tidak dilupakan. Ini menandakan prioritas yang harus 

diberikan umat Islam: dunia sebagai jalan, akhirat sebagai tujuan.9 

 

تُه   وَّا كْث ـرُ  قُـوَّة   مِنْهُ   ا ش د   هُو   م نْ   الْقُرُوْنِ  مِن   ق ـبْلِه مِنْ   ا هْل ك    ق دْ  اللّٰ   ا نَّ  ي ـعْل مْ   ا و ل ْ  عِنْدِيِْۗ  عِلْم   ع لٰىق ال  انََّّ آ اوُْتيِـْ

 ۝٧٨ الْمُجْرمُِوْن   ذُنُـوْبِِِمُ  ع نْ  يسُْ ـ لُ  و لَّ   جَ ْع اِۗ 

Artinya :  

“Dia (Qârûn) berkata, “Sesungguhnya aku diberi (harta) itu semata-mata karena ilmu 

yang ada padaku.” Tidakkah dia tahu bahwa sesungguhnya Allah telah membinasakan 

generasi sebelumnya yang lebih kuat daripadanya dan lebih banyak mengumpulkan 

harta? Orang-orang yang durhaka itu tidak perlu ditanya tentang dosa-dosa mereka”.  

 Dalam Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr, Allah Ta'ala berfirman 

mengabarkan tentang jawaban Qârûn kepada kaumnya ketika mereka memberi nasehat 

dan memberi petunjuk kepada kebaikan, "Dia (Qârûn) berkata, "Sesungguhnya aku 

diberi (harta itu), semata-mata karena ilmu yang ada padaku." [78] Artinya aku tidak 

membutuhkan kepada apa yang kalian katakan,karena Allah Ta'ala telah memberikan 

harta ini kepadaku sebab pengetahuannya bahwa aku berhak untuk mendapatkannya 

dan karena kecintaan-Nya kepadaku, maka takdirnya adalah sesungguhnya aku 

diberikan itu karena Allah mengetahui bahwa aku berhak mendapatkannya, seperti 

dalam firman Allah : 

 
9 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.405-409. 

 



 

58 
 

 علم ف إِذ ا م سَّ الِإنس ان  ضُرِّ د ع انا  ثَُُّ إِذ ا خ و لْن هُ نعِْم ة  مِنَّا ق ال  إِنََّّ ا أوُتيِتُهُ ع ل ى

"Maka apabila manusia ditimpa bencana dia menyeru Kami, kemudian apabila Kami 

berikan nikmat Kami kepadanya dia berkata, "Sesungguh- nya aku diberi nikmat ini 

hanyalah karena kepintaranku..." (QS. Az-zumar: 49) Maksudnya Allah mengetahui 

bahwa aku berhak atas hal itu. 

Firman Allah yang lain juga dalam surat Fushilat ayat 50 : 

 و ل ئِنْ أ ذ قـْت هُ ر حْْ ة  مِنَّا مِنْ ب ـعْدِ ض رَّاء  م سَّتْهُ ل يـ قُول نَّ ه ذ ا لِ 

"Dan jika Kami berikan kepadanya suatu rahmat dari Kami setelah di timpa kesusahan, 

pastilah dia berkata, "Ini adalah hakku..." (QS. Fushshilat: 50) 

Ibn Katsīr menjelaskan bahwa surat Al-Qaṣaṣ ayat 78 ini adalah bentuk kesombongan 

intelektual, seperti juga disebut dalam QS. Az-zumar: 49 dan QS. Fushshilat: 50 di 

atas.  bahwa manusia sering menyandarkan nikmat kepada dirinya sendiri, bukan 

kepada Tuhan. 

Allah secara langsung membantah pernyataan Qârûn dengan menyebut bahwa: 

1. Banyak umat sebelumnya yang lebih kuat dan lebih kaya, namun dibinasakan 

karena kesombongan dan kekufuran mereka. 

2. Hal ini menunjukkan bahwa kekayaan bukan tanda cinta atau ridha Allah, dan 

bukan bukti seseorang benar atau lebih mulia. 

Imam Abdurrahman bin Zaid bin Aslam menafsirkan bahwa Qârûn merasa bahwa 

dianugerahi kekayaan adalah bukti bahwa ia dicintai Allah. Ini adalah pandangan yang 

keliru dan menyesatkan, yang juga ditemukan pada kaum musyrikin Mekah (QS. 

Saba’: 35): “Kami mempunyai harta dan anak-anak lebih banyak… Kami tidak akan 



 

59 
 

disiksa.” Hal ini menjadi peringatan bagi umat manusia agar tidak mengukur kebenaran 

dan kedudukan seseorang hanya dari aspek kekayaan duniawi. 

Ayat “dan tidaklah orang-orang yang berdosa itu perlu ditanya…” menunjukkan 

bahwa dosa mereka terlalu jelas dan besar, sehingga tidak perlu lagi pembelaan atau 

klarifikasi di akhirat. Ini adalah gambaran kemurkaan Allah yang total terhadap 

mereka yang: 

1. Mengingkari nikmat 

2. Berbangga atas dasar harta 

3. Menyombongkan diri dengan ilmu yang digunakan untuk memperkuat hawa 

nafsu.10 

Adapun dalam Tafsir Al-Munir dijelaskan bahwa pada ayat : 

 ق ال  إِنََّّ ا أوُتيِـ تُهُ ع ل ى عِلْم  عِنْدِي

Dalam ayat ini, Allah mengabarkan penolakan Qârûn terhadap nasihat kaumnya. Ia 

mengklaim bahwa kekayaan yang dimilikinya adalah hasil dari pengetahuan dan 

keahlian pribadinya, bukan anugerah atau ujian dari Allah. Qârûn meyakini bahwa 

keberhasilannya adalah bukti bahwa dirinya layak mendapat nikmat tersebut. 

Pandangan ini merupakan bentuk kesombongan dan pengingkaran terhadap peran 

Allah dalam memberi rezeki. 

Perilaku Qârûn mencerminkan sikap manusia sebagaimana dijelaskan dalam ayat 

lain: 

 
10 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.69-70. 



 

60 
 

1. QS. Az-Zumar: 49, di mana manusia ketika tertimpa musibah akan berdoa 

kepada Allah, tetapi saat diberi nikmat, ia menyangka bahwa itu murni karena 

kepandaiannya. 

2. QS. Fushshilat: 50, menggambarkan orang yang merasa nikmat duniawi 

adalah hak mutlaknya, bahkan meragukan hari kiamat dan menganggap 

dirinya akan tetap mendapat kebaikan di sisi Allah. 

Allah membantah anggapan Qârûn dengan mengingatkan bahwa telah banyak 

umat terdahulu yang lebih kuat dan lebih kaya darinya tetapi dibinasakan karena 

kufur dan sombong. Ini menunjukkan bahwa kekayaan bukanlah bukti kecintaan 

Allah, melainkan bisa menjadi ujian yang menyesatkan bagi orang yang tidak 

bersyukur. 

Kemudian Allah menjawab dengan firmannya : 

ْ ي ـعْل مْ ا نَّ اللّٰ  ق دْ ا هْل ك  مِنْ ق ـبْلِه   و لَّ  يُسْ ـ لُ ع نْ ذُنُـوْبِِِمُ الْمُجْرمُِوْن   قُـوَّة   مِنْهُ  ا ش د   هُو   م نْ  الْقُرُوْنِ  مِن   ٗ  ا و ل 
 وَّا كْث ـرُ جَ ْع اِۗ

“Apakah dia tidak menyadari sebuah pengetahuan penting yang seharusnya dia miliki 

sehingga dirinya tidak terjerumus oleh kekayaan yang melimpah dan kekuatan, dengan 

menyadari bahwa ada individu lain yang jauh lebih kaya darinya? Ini bukan disebabkan 

oleh kasih sayang kami kepadanya atau karena dia memiliki hak atas kekayaan 

tersebut. Allah telah memusnahkan mereka meskipun demikian karena pengingkaran 

dan ketidaksyukuran yang mereka tujukkan, dan para pelanggar tidak akan ditanya 

mengenai banyaknya kesalahan yang mereka perbuat. Maksudnya, ketika Allah 

memberi hukuman kepada para pendosa, Dia tidak perlu menanyakan kepada mereka 

tentang berbagai doa yang mereka panjatkan serta ukuran-ukuran yang mereka pakai. 

Sebab Allah memiliki pengetahuan terhadap segala sesuatu yang ada, sehingga tidak 

diperlukan pertanyaan”.  



 

61 
 

Yang dimaksud disini yaitu pertanyaan yang ditujukan untuk memperoleh informasi. 

Sebagaimana firman Allah SWT: 

"Dan Allah Maha teliti apa yang kamu kerjakan." (Ali Imran: 153). 

"Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan." (al-Baqarah: 283) 

Dan pertanyaan pencelaan sebagaimana firman-Nya: 

"Dan (ingatlah) pada hari (ketika) Kami bangkitkan seorang saksi (rasul) dari setiap 

umat, kemudian tidak diizinkan kepada orang yang kafir (untuk membela diri) dan 

tidak (pula) dibolehkan memohon ampunan." (an- Nahl: 84) 

"Inilah hari, saat mereka tidak dapat berbicara, dan tidak diizinkan kepada mereka 

mengemukakan alasan agar mereka dimaafkan." (al-Mursalaat: 35-36) 

 "Maka pada hari itu manusia dan jin tidak ditanya tentang dosanya." (ar-Rahmaan: 

39) 

 Hal ini tidak bertentangan dengan pertanyaan kepada mereka di waktu yang lain, 

yakni pertanyaan penghinaan dan perendahan. Sebagaimana dalam firman-Nya: 

"Maka demi Tuhanmu, Kami pasti akan menanyai mereka semua, tentang apa yang 

telah mereka kerjakan dahulu." (al-Hijr: 92- 93)  

Adapun fiqih kehidupan atau hukum-hukum dari ayat-ayat tersebut bisa dipahami 

hal- hal berikut: 

1.  Kezaliman berujung kehancuran 

Orang yang melampaui batas dengan kekayaan dan kekuasaan akhirnya 

binasa, sebagaimana Qârûn dan umat terdahulu. 



 

62 
 

2.  Kekayaan adalah ujian, bukan jaminan kemuliaan 

Harta bisa menyesatkan jika tidak disyukuri dan digunakan sesuai syariat. 

3.  Orang yang kurang ilmu mudah tertipu oleh dunia 

Qârûn adalah contoh orang yang tertipu oleh nikmat dunia karena minim ilmu 

dan keimanan. 

4. Empat prinsip peradaban Islam: 

a. Amal saleh untuk akhirat, 

b. Memakmurkan dunia secara tertib dan adi, 

c. Berbuat baik kepada manusia, 

d. Mencegah kerusakan dan kemaksiatan. 

5. Rezeki berasal dari Allah, bukan semata usaha 

Usaha hanyalah sebab, sedangkan pemberi hakiki adalah Allah. Mengklaim 

bahwa nikmat adalah hasil pribadi merupakan kebodohan dan keangkuhan. 

6. Kehancuran umat terdahulu adalah bukti bahwa harta bukan ukuran 

keutamaan 

Jika harta adalah bukti cinta Allah, tentu umat terdahulu yang lebih kaya tidak 

akan dibinasakan. 

7. Pertanyaan di akhirat memiliki bentuk berbeda 

Allah tidak menanyakan amal orang-orang berdosa karena Dia sudah 

mengetahui segalanya. Mereka hanya ditanya untuk mencela dan 

menghinakan mereka.11 

Kemudian dalam Tafsir Al-Misbah, penafsiran ayat 78 tersebut melanjutkan 

penafsiran sebelumnya pada ayat 77 yakni ketika mendengar nasihat yang disampaikan 

di atas (ayat 77), Qârûn lupa diri dan angkuh. Ia berkata: “Sesungguhnya aku hanya 

diberikannya yakni memperoleh harta itu, karena ilmu yakni kepandaian yang 

 
11 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.428-430. 



 

63 
 

demikian mantap yang ada padaku, menyangkut tata cara perolehan harta. Tidak ada 

jasa siapa pun atas perolehanku itu." jawabnya, menunjukkan keanehan sikapnya. 

Apakah ia tak gentar Allah membinasakan harta dan dirinya akibat keangkuhannya? 

Dan, mengapa ia sebodoh itu hingga tak tahu bahwa Allah telah membinasakan umat-

umat sebelumnya yang lebih kuat fisik, kemampuan, serta harta dan pengikut 

dibanding Qârûn? Kedurhakaan Qârûn begitu nyata, sehingga tak perlu lagi 

dipertanyakan dosa para pendurhaka yang sudah mendarah daging kedurhakaannya itu.  

Lafadz أوتيته dalam ayat 78 berbentuk pasif. Demikian Qârûn menolak mengakui pihak 

mana pun yang berjasa, memberi, atau menjadi perantara dalam perolehannya. Ini 

sangat kontras dengan penasihatnya yang dengan tegas menyebut Allah SWT sebagai 

sumber dan pengendali segala faktor serta sebab perantara. 

Lafadz  من pada firman-Nya قبله  dipahami oleh Al-Biqâʻi Sebagai (min qablihi) من 

isyarat waktu relatif dekat, ulama tersebut memahami umat yang dibinasakan Allah 

dalam ayat ini merujuk pada kelompok yang belum lama musnah, yang terdekat adalah 

Firaun. Atas dasar itu, Al-Biqa'i sependapat dengan banyak ulama bahwa peristiwa 

yang menimpa Qarun ini terjadi setelah kebinasaan Firaun. 

Lafadz ولَّ يسأل عن ذنوبِم المجرمون mengisyaratkan jelasnya dosa-dosa para pendurhaka yang 

telah mendarah daging kedurhakaan pada kepribadian mereka. Qârûn termasuk salah 

seorang dari mereka. 

Beberapa ulama berpendapat penggalan ayat ini melukiskan keluasan ilmu Allah SWT. 

Tidak seperti manusia yang marah dan ingin menghukum, sering menanyai pelaku 

serta mengecam perilakunya di mana pelaku bisa lolos jika berhasil meyakinkan 

kebiasaan itu tidak berlaku bagi Allah Yang Maha Mengetahui, apalagi bila 

kedurhakaan sudah jelas. 



 

64 
 

 

Penggalan ayat ini juga dapat berarti bahwa siksa Allah di dunia bagi para pendurhaka 

datang mendadak tanpa pendahuluan. Ini karena tidak ada pemberitahuan 

kedatangannya, juga tuntutan pertanggungjawaban sebelumnya. Meskipun ada nasihat 

dan peringatan dari orang beriman, pengabaian mereka menyebabkan siksa itu datang 

secara tiba-tiba. 

Ayat ini tidak bertentangan dengan firman-Nya yang menetapkan adanya pertanyaan 

di hari Kemudian. Seperti terdapat pada firman-Nya: 

 ف ـو ر بِّك  ل ن سْأ ل نـَّهُمْ أ جَْ عِي  

Maka demi Tuhanmu, Kami pasti akan menanyai mereka semua" (QS. al-Hijr [15]: 

92), Pertanyaan ini sejatinya bertujuan untuk mengecam dan memojokkan mereka. 

Atau, bisa jadi, pertanyaan tersebut diajukan di satu tempat dan situasi tertentu, namun 

tidak muncul di waktu dan tempat lain.12 

نْـي ا الْْ يٰوة   يرُيِْدُوْن   الَّذِيْن   ق ال   زيِْـن تِهِۗ  فيْ ف خ ر ج  ع لٰى ق ـوْمِه    اوُْتِ   م آ  مِثْل   ل ن ا يـٰل يْت   الد 
 
 ۝٧٩ ع ظِيْم   ح ظّ   ل ذُوْ  انَِّه ق ارُوْنُ

Artinya :  

“Maka, keluarlah dia (Qârûn) kepada kaumnya dengan kemegahannya. Orang-orang 

yang menginginkan kehidupan dunia berkata, (Andaikata kita mempunyai harta 

kekayaan seperti yang telah diberikan kepada Qârûn. Sesungguhnya dia benar-benar 

mempunyai keberuntungan yang besar) ”. 

 
12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jilid. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.409-411. 



 

65 
 

Dalam Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr, Allah Ta‘ala  mengisahkan 

bahwa pada suatu hari Qârûn keluar menemui kaumnya dalam keadaan penuh 

kemewahan dan perhiasan duniawi. Ia tampak menonjol dengan pakaian yang mewah, 

kendaraan yang megah, serta dikawal oleh para pelayan dan pengikutnya. 

Pemandangan tersebut memukau sebagian orang dari kaumnya, khususnya mereka 

yang mencintai kehidupan dunia. Mereka berangan-angan seandainya bisa memiliki 

harta dan kemewahan seperti yang dimiliki Qârûn. Mereka berkata, “Mudah-mudahan 

kita memiliki seperti apa yang diberikan kepada Qârûn. Sungguh, ia adalah orang yang 

sangat beruntung.” Kalimat ini mencerminkan pandangan duniawi yang terbatas dan 

menunjukkan bagaimana kekayaan dapat menipu hati manusia yang lemah imannya.13 

Adapun dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah Az-zuḥailī menafsirkan ayat 79 sebagai 

berikut: 

 ف خ ر ج  ع ل ى ق ـوْمِهِ في زيِن تِهِ 

Qârûn pada suatu hari keluar di hadapan kaumnya dalam keadaan berhias dengan 

perhiasan yang megah dan mencolok. Ia menampakkan kemewahan dengan kendaraan, 

pakaian, dan pengikut-pengikutnya dalam bentuk yang mengagumkan, dengan tujuan 

menunjukkan superioritas dan membanggakan diri di hadapan orang lain. Tampilan 

tersebut bertujuan memperlihatkan keagungan dan kemewahannya agar dikagumi oleh 

orang-orang yang mencintai dunia. Sebagian orang yang terpukau oleh dunia 

memandang Qârûn sebagai orang yang sangat beruntung. Akan tetapi, Fakhruddin ar-

Razi mencatat bahwa Al-Qur'an hanya menyebut deskripsi umum tentang kemegahan 

itu. Adapun rincian seperti bentuk kendaraan atau jenis pakaian yang dikenakan tidak 

 
13 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.10. 



 

66 
 

memiliki dalil yang jelas dari teks Al-Qur’an. Oleh karena itu, tambahan-tambahan 

dalam riwayat mufassir perlu diperlakukan dengan kehati-hatian. 

نْـي ا يا  ل يْت  ل ن ا مِثْل  م ا أوُتِ  ق ارُونُ إنَِّهُ ل ذُو حظ عظيم   ق ال  الَّذِين  يرُيِدُون  الْْ ي اة  الد 

Ketika Qârûn menampilkan kemewahannya, sebagian orang dari kalangan awam yang 

cinta dunia terpesona olehnya. Mereka adalah orang-orang yang lemah ilmu dan lebih 

condong pada gemerlap dunia. Mereka berangan-angan agar dapat memiliki kekayaan 

dan kedudukan seperti Qârûn, sehingga bisa menikmati hidup sebagaimana yang 

dilakukan Qârûn. Mereka berkata,  

“Sungguh, Qârûn benar-benar memiliki keberuntungan besar.” 

 Ini mencerminkan tabiat manusia yang cenderung mencintai harta, sebagaimana 

firman Allah,  

“Dan sesungguhnya cintanya kepada harta benar-benar berlebihan” (QS. al-

‘Aadiyaat: 8). 

 Sebaliknya, orang-orang yang diberi ilmu dan memiliki pandangan jauh ke depan tidak 

terpukau oleh kemewahan itu. Mereka sadar bahwa apa yang dimiliki Qârûn bersifat 

sementara dan tidak ada nilainya dibandingkan dengan pahala Allah di akhirat. Mereka 

menasihati dengan berkata,  

“Celakalah kalian! Pahala dari Allah lebih baik bagi orang-orang yang beriman dan 

beramal shalih.” Mereka menekankan bahwa pahala yang hakiki hanya diperoleh oleh 



 

67 
 

orang-orang yang sabar—sabar dalam menahan diri dari cinta dunia, sabar dalam 

ketaatan, dan sabar dalam mengharapkan akhirat. 14 

Adapun dalam tafsir Al-Misbah, Quraish Shihab melanjutkan penafsiran ayat 

78 pada ayat 79, yakni Qârûn semakin congkak setelah menolak nasihat kaumnya. Ia 

keluar di hadapan masyarakat dengan menampilkan seluruh kemegahan dan 

kekayaannya. Penampilannya begitu mencolok: kendaraan mewah, pakaian indah, 

serta diiringi para pengikut dan pelayan, semua itu dipamerkan untuk menunjukkan 

status dan superioritasnya.   

Allah menggunakan ungkapan "فخرج على قومه في زينته" ("Maka keluarlah ia kepada 

kaumnya dalam kemegahannya") untuk menggambarkan kesombongannya. 

Kata ‘ala (على) yang biasanya berarti "di atas", dalam konteks ini menegaskan 

sikap merasa lebih tinggi dari orang lain. 

Sedangkan kata zinatihi berasal dari zinah (perhiasan) yang mencakup segala 

hal yang dianggap indah, baik kendaraan, pakaian, pengikut, hingga tata rias dan gaya 

hidup yang dianggap mewah oleh Qârûn. Dalam pandangan Allah, bisa jadi apa yang 

dianggap perhiasan oleh Qârûn justru adalah keburukan yang diperindah oleh setan.15 

ىه آ  بِِوُْن  و ق ال  الَّذِيْن  اوُْتُوا الْعلِْم  و يْـل كُمْ ث ـو ابُ اللِّٰ خ يْر  لّمِ نْ اٰم ن  و ع مِل  ص الِْ اۚ و لَّ  يُـل قّٰ  ۝٨ اِلََّّ الصّٰ

Artinya:  

 
14 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.430-431.  

15 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.411-412. 



 

68 
 

“Orang-orang yang dianugerahi ilmu berkata, (Celakalah kamu! (Ketahuilah bahwa) 

pahala Allah lebih baik bagi orang-orang yang beriman dan beramal saleh. (Pahala 

yang besar) itu hanya diperoleh orang-orang yang sabar) ”. 

Dalam Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr, Balasan yang Allah 

siapkan bagi hamba-hamba-Nya yang beriman dan beramal saleh jauh lebih baik 

daripada segala kemegahan duniawi yang tampak pada Qârûn. Dalam sebuah hadits 

shahih, Allah berfirman: "Aku telah mempersiapkan bagi hamba-hamba-Ku yang 

shalih, sesuatu yang belum pernah dilihat mata, belum pernah didengar telinga, dan 

tidak pernah terlintas dalam hati manusia."  

Rasulullah SAW menguatkan hal ini dengan membacakan ayat: 

 ف لَ  ت ـعْل مُ ن ـفْس  م ا أُخْفِي  له مُ مِّن قُـرَّةِ أ عْيُ  ج ز اء  بِ ا ك انوُا ي ـعْم لُون  

"Maka tidak seorang pun mengetahui apa yang disembunyikan untuk mereka, yaitu 

berbagai macam nikmat yang menyenangkan hati, sebagai balasan terhadap apa yang 

mereka kerjakan." (QS. As-Sajdah: 17) 

Firman Allah selanjutnya, "Dan tidak diperoleh (pahala yang besar itu) kecuali oleh 

orang-orang yang sabar", menjelaskan bahwa hanya mereka yang mampu bersabar 

dalam menahan diri dari cinta dunia, dalam konsisten beramal saleh, dan dalam 

menghadapi cobaan yang akan mendapatkan pahala tersebut. As-Suddi menafsirkan 

bahwa surga hanya bisa diraih oleh orang-orang yang sabar, sementara Ibnu Jarir 

menambahkan bahwa sabar di sini mencakup sikap tidak terpedaya oleh dunia dan 

menjadikan akhirat sebagai tujuan utama. Ungkapan ini dipahami sebagai kelanjutan 

dari perkataan orang-orang yang diberi ilmu, yang memberi peringatan bahwa 



 

69 
 

kenikmatan hakiki bukan terletak pada kekayaan, tetapi pada balasan dari Allah bagi 

orang-orang yang istiqamah.16 

 Melanjutkan penafsiran sebelumnya, Wahbah Az-zuḥailī menafsirkan ayat 80 

dalam tafsir Al-Munir yakni dengan Melihat kemegahan Qârûn, orang-orang yang cinta 

dunia mereka yang menjadikan dunia sebagai tujuan utama mengangan-angankan 

kekayaan serupa. Mereka berkata: "Alangkah baiknya jika kita memiliki seperti apa 

yang diberikan kepada Qârûn, sungguh dia memiliki keberuntungan besar." Ini adalah 

bentuk ketertipuan terhadap dunia yang sering menjangkiti hati manusia, sebagaimana 

disebut dalam QS. al-‘Aadiyaat: 8, “Dan sesungguhnya cintanya kepada harta benar-

benar berlebihan.” 

Namun, orang-orang yang dikaruniai ilmu menyikapi hal ini dengan bijak. Mereka 

berkata: “Celakalah kalian! Pahala dari Allah lebih baik bagi orang-orang yang 

beriman dan beramal saleh.” Mereka menekankan bahwa kekayaan dunia bukanlah 

keberuntungan sejati. Yang lebih utama adalah balasan dari Allah di akhirat bagi 

mereka yang sabar dan taat. Kesabaran di sini mencakup kesabaran dalam menjauhi 

dunia yang menipu, dalam menjalankan amal saleh, dan dalam menerima ujian hidup. 

Surga dan pahala akhirat adalah kenikmatan yang belum pernah dilihat mata, didengar 

telinga, dan terlintas dalam hati manusia. sebagaimana dalam QS. As-Sajdah: 17 

ع تْ، و لَّ  خ طر  ع ل ى ق ـلْبِ  تُمْ يقول الله تعالى: أ عْد دْتُ لعِبِ ادِي الصَّالِِْيْ  م ا لَّ  ع يْ  ر أ تْ، و لَّ  أذُُن  سَِ  ب ش ر ، و اقـْر ؤُوا إِنْ شِئـْ

مُْ مِنْ ق ـرَّة أ عْيُ ، ج ز اء  بِ ا ك انوُا ي ـعْم لُو   ن  : ف لَ  ت ـعْل مُ ن ـفْس  م ا أُخْفِي  له 

Allah berfirman, "Aku menyiapkan untuk hamba-hambaku yang sholeh apa yang tidak 

pernah dhihat oleh mata, tidak pernah didengar oleh telinga dan tidak terlintas di hati 

 
16 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.71. 



 

70 
 

manusia. Jika kalian mau, bacalah, Tak seorang pun mengetahui berbagai nikmat yang 

menanti, yang indah dipandang sebagai balasan bagi mereka, atas apa yang mereka 

kerjakan." (As-Sajdah: 17).  

Selanjutnya, dalam ayat   الْْ رْض و بِدارهِِ  بهِِ   ,Allah menunjukkan sanksi untuk Qârûn ف خ س فْن ا 

setelah ia menunjukan sikap sombong yang berlebihan terhadap penampilannya dan 

kebanggan dihadapan kaum, serta tindak kezaliman yang dilakukannya. Kami 

mengguncang tanah untuk dirinya dan kediamanya. Kamudian, bumi menelannya dan 

diapun menghilang di dalamnya sebagai akibat dari kesombongan dan arogannya. 

Dalam Shahih Bukhari, Salim meriwayatkan bahwa ayahnya menceritakan kepada dia  

bahwa Rasulullah bersabda, 

ن م ا ر جُل  يَ ُر  إِز ار هُ، إِذْ خ س ف  اللَّ بهِِ، ف ـهُو    ي ـت ج لْج لُ في الْْ رْضِ إِلى  ي ـوْمِ القِي ام ةِ. ب ـيـْ

"Ketika seseorang menarik sarungnya tiba- tiba Allah menenggelamkannya. Maka dia 

ber- gerak-gerak sampai pada hari Kiamat." (HR Bukhari)17 

Adapun dalam Tafsir Al-Misbah penafsiran ayat 80 yakni sebagai berikut: 

Kata َُْْوَيلْك Banyak ulama memahami kata tersebut sebagai ekspresi keheranan. Ada pula 

pandangan bahwa awalnya berarti doa kebinasaan, lalu berkembang menjadi 

peringatan sekaligus dorongan menjauhi hal tak wajar. Dalam konteks ayat ini, lebih 

tepat memahaminya sebagai keheranan, bukan doa kebinasaan, terutama karena ini 

ucapan orang beriman dan berpengetahuan kepada yang lemah iman dan kurang 

pengetahuan. Rasanya tidaklah pantas orang berilmu mendoakan kebinasaan bagi 

mereka yang kurang pengetahuan. 

 
17 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.432-433. 



 

71 
 

Kata  ٓىه ا  Pertemuan .(yulaqqaha susunan dari kata lagiya yang berarti bertemu) يُـل قّٰ

membutuhkan dua elemen untuk bersatu dalam satu keadaan, yang sering diartikan 

sebagai tindakan mendapatkan, memberikan, atau menerima. Kata "yulaqqâhâ" dalam 

firman-nya dimaknai berdasarkan konteks ayat sebelumnya, memunculkan perbedaan 

pandangan di kalangan ulama. Sebagian memahami kata tersebut merujuk pada 

ganjaran yang dijanjikan. Dengan demikian, ayat ini berarti nasihat tersebut hanya akan 

diterima oleh mereka yang sabar dalam ketaatan. Dalam menafsirkan ayat ini, ada yang 

melihatnya sebagai kelanjutan nasihat dari para penuntut ilmu, sementara yang lain 

menilainya sebagai pernyataan langsung dari Allah, berfungsi sebagai pembelajaran 

bagi hamba-hamba nya.18 

ِْۖ  دُوْنِ   مِنْ  يّـَنْصُرُوْن ه فئِ ة   مِنْ  ل ه ك ان    ف م ا الَّْ رْض ِۗ  و بِد ارهِِ ف خ س فْن ا بهِ  ت صِريِْن   مِن   ك ان    و م ا اللّٰ  ۝٨١ الْمُنـْ

Artinya : “Lalu, Kami benamkan dia (Qârûn) bersama rumahnya ke dalam bumi. Maka, 

tidak ada baginya satu golongan pun yang akan menolongnya selain Allah dan dia tidak 

termasuk orang-orang yang dapat membela diri”. 

Dalam tafsir Ibnu Katsīr ketika Allah Ta'ala menyebutkan keangkuhan Qârûn beserta 

perhiasan dan kebanggaannya terhadap kaumnya, serta kezaliman yang dilakukannya 

terhadap mereka, Allah menjelaskan bahwa Dia membenamkan Qârûn bersama 

rumahnya ke dalam bumi. 

Sebagaimana diriwayatkan oleh Al-Bukhari dari Ibnu Umar, Rasulullah Shallallahu 

'Alaihi wa Sallam bersabda: 

 
18 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.413. 



 

72 
 

"Ketika seorang laki-laki berjalan dengan menjulurkan pakaiannya dengan sombong, 

maka ia pun ditelan bumi dan terus tenggelam di dalamnya hingga hari kiamat." (HR. 

Al-Bukhari) 

Al-Bukhari juga meriwayatkan hal yang serupa dari Abu Hurairah, dari Nabi 

Shallallahu 'Alaihi wa Sallam. Imam Ahmad meriwayatkan dari Abu Sa'id, ia berkata: 

Rasulullah Shallallahu 'Alaihi wa Sallam bersabda: 

"Seorang laki-laki dari umat sebelum kalian berjalan dengan penuh kesombongan, 

mengenakan dua helai pakaian berwarna hijau. Maka Allah memerintahkan bumi untuk 

menelannya. Ia pun terus tenggelam di dalam bumi hingga hari kiamat." (HR. Ahmad) 

Hadis ini hanya diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan sanadnya dinilai baik.19 

 Dalam Tafsir Al-Munir kata  ِالله  merupakan hukuman bagi Qârûn adalah ,ثوابُ 

dengan menenggelamkan dirinya dan tempat tinggalnya ke dalam tanah. Akibatnya, ia 

seolah-olah menghilang. Sementara itu, di kehidupan setelah mati, ia mendapatkan 

siksaan di neraka. Dalam kedua situasi tersebut, ia tidak memiliki pihak yang bisa 

membantunya atau melindunginya dari siksaan Allah. Ia juga tidak tergolong sebagai 

orang-orang yang dibantu. Maupun termasuk dalam golongan yang terhindar dari 

siksaan.20 

 Dalam Tafsir Al-Misbah, ayat sebelumnya menjelaskan bahwa Qârûn sengaja 

pamer kemewahan di hadapan kaumnya, meski sudah dinasihati, menunjukkan 

kerasnya kedurhakaan dia. Wajar saja ia menerima sanksi Ilahi. Ayat tersebut 

 
19 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm72. 

20 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.434. 



 

73 
 

menyatakan: Akibat kedurhakaan Qârûn, Kami benamkanlah ia beserta rumah, 

perhiasan, dan hartanya ke dalam bumi. Tak ada golongan, keluarga, atau siapa pun 

yang mampu menolongnya dari siksa Allah, dan ia pun tak bisa membela diri. Orang-

orang yang sebelumnya mendambakan nasib Qârûn kini berkata: "Aduhai, benarlah 

Allah melapangkan rezeki bagi siapa pun yang Dia kehendaki dari hamba-Nya 

(mukmin/bukan, pandai/tidak, mulia/hina), dan sebaliknya Dia juga 

menyempitkannya. Jika Allah mengabulkan keinginan kita untuk memiliki seperti 

Qârûn, pastilah Dia telah membenamkan kita juga. Aduhai, sungguh, tidaklah 

beruntung orang-orang kafir yang tak mensyukuri nikmat Allah".21 

 ل وْلَّ ٓ ا نْ مَّنَّ  و ا صْب ح  الَّذِيْن  تَ  نـَّوْا م ك ان ه
ءُ مِنْ عِب ادِه و ي ـقْدِرُۚ

ن ا بِالَّْ مْسِ ي ـقُوْلُوْن  و يْك ا نَّ اللّٰ  ي ـبْسُطُ الرّزِْق  لمِ نْ يَّش اْۤ ُ ع ل يـْ  اللّٰ

 و يْك ا نَّه لَّ  يُـفْلِحُ الْكٰفِرُوْن  
 لَ  س ف  بنِ اِۗ

 
ٗ ۝٨٢ 

Artinya: “Orang-orang yang kemarin mengangan-angankan kedudukannya (Qârûn) itu 

berkata, “Aduhai, benarlah Allah melapangkan rezeki bagi siapa yang Dia kehendaki 

dari para hamba-Nya dan Dia (juga) yang menyempitkan (rezeki bagi mereka). 

Seandainya Allah tidak melimpahkan karunia-Nya pada kita, tentu Dia telah 

membenamkan kita pula. Aduhai, benarlah tidak akan beruntung orang-orang yang 

ingkar (terhadap nikmat).” 

Dalam Tafsir Ibnu Katsīr Ayat ini merujuk kepada orang-orang yang sebelumnya 

berkata, ketika melihat Qârûn dengan segala perhiasan dan kemegahannya: 

"Mudah-mudahan kita memiliki kekayaan seperti yang telah diberikan kepada Qârûn. 

Sesungguhnya dia benar-benar orang yang sangat beruntung." [QS. Al-Qasas: 79] 

 
21 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.414. 



 

74 
 

Namun, ketika Qârûn dibenamkan ke dalam bumi bersama seluruh hartanya, mereka 

pun berkata: 

"Aduhai, benarlah kiranya Allah yang melapangkan rezeki bagi siapa yang Dia 

kehendaki di antara hamba-hamba-Nya dan membatasi (rezeki) bagi siapa yang Dia 

kehendaki di antara mereka." [QS. Al-Qasas: 82] 

Makna dari ayat ini adalah bahwa harta bukanlah bukti atas keridhaan Allah terhadap 

pemiliknya. Allah memberikan dan menahan, meluaskan dan menyempitkan rezeki, 

merendahkan dan meninggikan seseorang sesuai dengan hikmah-Nya yang sempurna 

serta hujjah-nya yang jelas. 

Kemudian mereka juga berkata: 

"Sekiranya Allah tidak melimpahkan karunia-Nya kepada kita, tentu Dia telah 

membenamkan kita juga." [QS. Al-Qasas: 82] 

Artinya, seandainya bukan karena kelembutan dan kebaikan Allah kepada mereka, 

niscaya mereka pun akan dibenamkan ke dalam bumi sebagaimana Qârûn, karena 

sebelumnya mereka sempat menginginkan untuk memiliki kekayaan seperti yang 

dimiliki oleh Qârûn. 

Mereka juga berkata: 

"Aduhai, benarlah kiranya tidak akan beruntung orang-orang yang mengingkari 

(nikmat Allah)." [QS. Al-Qasas: 82] 

Yang mereka maksud adalah bahwa Qârûn adalah orang kafir, dan orang-orang kafir 

tidak akan pernah beruntung di sisi Allah, baik di dunia maupun di akhirat. 

Terkait dengan lafaz  ُوَيْكَأنََّه, para ulama berbeda pendapat mengenai maknanya: 



 

75 
 

1. Sebagian ulama berpendapat bahwa maknanya adalah: "Duhai celakalah kamu! 

Ketahuilah bahwa ini dan itu..." 

2. Qatadah berpendapat bahwa maknanya adalah: "Tidakkah kamu 

memperhatikan?" 

3. Ada pula yang mengartikannya sebagai: "Aduhai!" 

Ibnu Jarir menyatakan bahwa pendapat yang paling kuat dalam hal ini adalah pendapat 

Qatadah.22 

Dalam Tafsir Al Munir Di dalam kisah ini menyimpan hikmah berharga bagi 

siapapun yang bersedia merenungkannya. Individu yang dulu bercita-cita untuk 

menjadi seperti Qârûn pada akhirnya menyesal dan menyadari realitas yang 

sesungguhnya. Mereka terkejut oleh sanksi Allah yang muncul secaramendadak dan 

cepat. Dari kejadian tersebut, mereka menyadari bahwa kelimpahan rezeki bukanlah 

indikator keridaan Allah, seperti halnya sempitnya rezeki tidak menjadi pertanda 

kemurkaannya.   

Mereka pun memuji Allah atas anugerah dan rahmatnya, serta atas perlindungannya 

dari kesombongan dan kezaliman yang dialami oleh Qârûn. Mereka juga bersyukur 

karena tidak mengalami siksaan yang serupa. Keyakinan mereka semakin kuat bahwa 

tidak terdapat keberuntungan atau keberhasilan di sisi Allah bagi orang-orang yang 

ingkar kepadanya, yang membohongi para rasulnya dan yang mengabaikan nikmat-

nikmatnya. 

Bahaya Kesombongan dan Ketertipuan oleh Dunia 

 
22 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm 73-74. 



 

76 
 

Kesombongan dan rasa superioritas merupaju kehancuran. Ketertipuan dengan harta 

benda dan gelar-gelar duniawi merupakan peringatan akan akibat buruk yang 

mengikutinya. 

Al-Hafizh Muhammad bin Al-Mundzir dalam kitab Al-‘Ajaib wa Al-Gharaib 

meriwayatkan kisah dari Naufal bin Musahiq. Ia berkata: 

"Aku melihat seorang pemuda di Masjid Najran. Aku memperhatikannya dengan 

kagum karena tinggi badannya, kesempurnaan fisiknya, dan ketampanannya. 

Kemudian dia bertanya kepadaku, 'Mengapa kamu memerhatikanku?' Aku menjawab, 

'Aku kagum dengan ketampanan dan kesempurnaanmu.' Lalu ia berkata, 'Sungguh 

Allah pun kagum terhadapku." 

Perawi melanjutkan: 

"Tiba-tiba tubuhnya menyusut, hingga ia hanya sebesar sejengkal. Lalu salah satu 

kerabatnya meletakkannya di dalam sakunya dan membawanya pergi." 

Kisah ini menunjukkan bagaimana kesombongan bisa menghancurkan seseorang 

secara tiba-tiba. 

Hal serupa juga dapat dilihat pada masa kini. Penyakit seperti kanker perlahan-lahan 

menggerogoti tubuh manusia. Tulang menjadi keropos dari dalam, tubuh menjadi 

sangat kurus, hingga orang tersebut kehilangan kekuatannya, mengecil, lalu akhirnya 

meninggal dunia.23 

Dalam Tafsir Al-Misbah kata ويكان (way ka'anna) diperselisihkan maknanya 

oleh para ulama, bahkan diperselisihkan cara membacanya. Walau semua sepakat 

 
23 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm 435. 



 

77 
 

bahwa kata itu ditulis sebagaimana halnya satu kata, namun banyak yang berpendapat 

bahwa sebenarnya ia terdiri dari kata وي yang diucapkan untuk menunjukkan 

penyesalan atau keheranan. Adapun cara membacanya, maka ada yang berhenti pada 

kata وي  lalu melanjutkan dengan kata  كأن (ka'anna) dan ada juga yang berhenti pada 

huruf kaf sehingga membaca  ويك (waika) dan melanjutannya dengan menyebut kata   أن 

(anna). Kita dapat menyimpulkan bahwa dari aneka pendapat mufassir, bahwa ucapan 

itu merupakan penyesalan, atau keheranan atas ucapan dan harapan orang-orang yang 

menginginkan agar memperoleh kedudukan seperti Qârûn. Lalu setelah itu, dilanjutkan 

dengan pengakuan bahwa Allah yang melapangkan dan menyempitkan rezeki serta 

kaum kafir tidak akan memperoleh keberuntungan. 

Ucapan kaum beriman yang menyatakan: "Benarlah Allah melapangkan rezeki 

bagi siapa yang Dia kehendaki dari hamba-hambanya", secara tidak langsung 

membuktikan kekeliruan Qârûn, bahkan boleh jadi juga dugaan mereka sebelum 

peristiwa longsor itu bahwa harta benda Qârûn diperoleh karena pengetahuannya, 

bukan oleh jasa siapa pun, atau bahwa kekayaan adalah pertanda kasih Allah. Nah, di 

sini mereka mengakui bahwa tidak dari pengetahuan, tidak juga ketaatan atau 

kekufuran yang menjadi penyebab sempit atau luasnya rezeki. Tetapi karena adanya 

sunnatullah yang ditetapkannya di luar itu semua. 

Di Mesir, tepatnya di kota Fayyûm sekitar 60 km dari Cairo, dikenal satu tempat 

yang dinamai Buhairat Qârûn yakni danau Qârûn. Konon di sanalah lokasi perumahan 

Qârûn dan di daerah itu pula ia ditelan bumi.24 

 

 
24 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.415. 



 

78 
 

BAB IV 

NARSISME DALAM SURAH AL-QAṢAṢ AYAT 76-82 PERSPEKTIF 

TAFSIR MAQĀṢIDI 

 

A. Makna Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 Menurut Para Mufassir 

Makna penafsiran dari Surah Al-Qaṣaṣ ayat 76 menunjukkan bahwa Qārūn 

meskipun berasal dari kaum Nabi Musa bahkan menurut sebagian riwayat merupakan 

kerabat dekat beliau telah melakukan kezaliman terhadap kaumnya sendiri.1 Penafsiran 

ini menegaskan bahwa kedekatan nasab tidak menjadi jaminan keselamatan apabila 

tidak disertai dengan ketaatan kepada Allah. Allah menganugerahkan kekayaan yang 

sangat melimpah kepada Qārūn, sebagaimana digambarkan dalam ayat tersebut, hingga 

kunci-kunci gudangnya pun harus dipikul oleh sekelompok orang kuat.2 Kekayaan 

tersebut, alih-alih disyukuri dan dimanfaatkan untuk kebaikan, justru menjadi sarana 

kesombongan dan keangkuhan. Dalam hal ini, para mufassir seperti Ibnu Katsir, Ibnu 

‘Abbas, dan Mujahid menafsirkan bahwa larangan untuk "berbangga diri" (lā tafraḥ) 

bukanlah larangan terhadap kegembiraan secara umum, melainkan peringatan terhadap 

sikap gembira yang berlebihan, disertai kesombongan dan pengingkaran terhadap 

nikmat Allah.3 Oleh karena itu, makna penafsiran ayat ini merefleksikan bahwa 

kekayaan dan status sosial yang tidak disertai dengan kesadaran spiritual, rasa syukur, 

dan tanggung jawab moral, akan mengantarkan manusia kepada kesesatan dan 

kebinasaan. Kisah Qārūn dalam ayat ini juga menjadi cerminan bagi kaum Quraisy dan 

 
1 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.68.  

2 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm. 427-428. 

3 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm.68.  

 



 

79 
 

umat manusia secara umum, bahwa kekayaan bukanlah indikator keridhaan Allah, 

melainkan bisa menjadi ujian yang berat apabila tidak disikapi dengan iman dan 

kebijaksanaan. 

Surat Al-Qaṣaṣ ayat 77 mengandung arahan ilahiah yang menunjukkan prinsip 

keseimbangan hidup dalam Islam antara orientasi ukhrawi dan pemanfaatan duniawi. 

Dalam Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Ibnu Katsīr menafsirkan bahwa perintah “carilah 

(pahala) negeri akhirat dengan apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu”.4 

Merupakan seruan kepada Qārūn agar menjadikan kekayaan dan nikmat yang 

dimilikinya sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah dan menggapai kebahagiaan 

akhirat. Hal ini mencerminkan bahwa harta bukan sekadar untuk kepuasan duniawi, 

melainkan memiliki dimensi ukhrawi ketika dikelola dengan benar. Selanjutnya, 

firman “janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia” mengajarkan bahwa Islam tidak 

menafikan kenikmatan duniawi, selama dinikmati secara halal dan proporsional. 

Pemenuhan kebutuhan jasmani, seperti makan, minum, tempat tinggal, dan pasangan 

hidup, adalah bagian dari hak yang sah selama tidak melampaui batas syariat. 

Penafsiran ini juga dikuatkan oleh Tafsīr al-Munīr dan Tafsīr al-Miṣbāḥ, yang 

menekankan pentingnya wasatiyyah atau keseimbangan antara kehidupan dunia dan 

akhirat, serta dorongan untuk memaknai dunia sebagai ladang amal bagi kehidupan 

yang kekal. Perintah “berbuat baiklah sebagaimana Allah telah berbuat baik 

kepadamu” merupakan seruan etis universal dalam Islam, yaitu membalas kebaikan 

Allah dengan melakukan iḥsān terhadap sesama, baik dalam bentuk materi maupun 

sikap sosial. Sementara larangan “janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi” 

mengandung makna luas yang mencakup kerusakan moral, sosial, ekonomi, dan 

ekologis, sebagai bentuk penyimpangan dari nilai-nilai tauhid dan keadilan. Ayat ini 

ditutup dengan penegasan bahwa Allah tidak menyukai pelaku kerusakan (mufsidūn), 

 
4 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm. 68-69. 

 



 

80 
 

menandakan bahwa kesewenang-wenangan dalam memanfaatkan nikmat dunia, tanpa 

tanggung jawab sosial dan spiritual, adalah bentuk penyelewengan dari amanah 

kekhalifahan. Dengan demikian, ayat ini menegaskan pentingnya menjadikan harta 

sebagai amanah yang dikelola dengan niat ukhrawi, disertai dengan pemanfaatan 

duniawi yang bijak, serta sikap sosial yang adil dan bertanggung jawab. 

Surah Al-Qaṣaṣ ayat 78 menggambarkan pernyataan Qārūn yang menolak nasihat 

kaumnya dengan penuh kesombongan. Ia berkata, “Sesungguhnya aku hanya diberi 

harta itu karena ilmu yang ada padaku,” sebuah klaim yang mencerminkan bentuk 

penolakan terhadap karunia Allah dan pengingkaran terhadap hakikat rezeki sebagai 

anugerah Ilahi. Dalam penafsiran para mufasir, seperti Ibnu Katsīr, Qārūn dipahami 

telah jatuh dalam bentuk kesombongan intelektual, yakni menganggap bahwa 

kekayaan yang dimilikinya semata-mata hasil dari kemampuan dan keilmuannya 

sendiri, bukan karena kehendak dan karunia Allah. Ia meyakini bahwa nikmat yang 

diperolehnya merupakan bukti bahwa ia layak dan dicintai oleh Allah, padahal 

kenyataannya tidak demikian. 

Pandangan Qārūn tersebut secara tegas dibantah oleh Allah dalam ayat selanjutnya 

dengan menyebut bahwa telah banyak umat terdahulu yang lebih kuat dan lebih kaya 

darinya, namun mereka tetap dibinasakan karena kekufuran dan kesombongan.5 

Penegasan ini menunjukkan bahwa kekayaan bukanlah indikator kecintaan atau 

keridhaan Allah, melainkan bisa menjadi ujian yang membinasakan jika tidak disikapi 

dengan syukur dan kerendahan hati. Dalam Tafsir Al-Munīr dan Al-Miṣbāḥ, 

ditegaskan bahwa ucapan Qārūn adalah bentuk dari keangkuhan dan kealpaan spiritual, 

karena ia menghapus peran Allah dalam pencapaian duniawinya serta menolak nasehat 

yang dapat mengantarkannya kepada keselamatan akhirat. 

 
5 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.428-430. 

 



 

81 
 

Selain itu, struktur kalimat " أوُتِيتهُُ ع ل ى عِلْم  عِندِي" yang menggunakan bentuk pasif dalam 

kata " ُُأوُتِيته" (aku telah diberi) mengindikasikan bahwa Qārūn sengaja menghindari 

penyebutan pihak pemberi nikmat, yaitu Allah.6 Hal ini mencerminkan keengganannya 

untuk mengakui ketergantungannya kepada Tuhan, dan menjadi simbol dari 

kepribadian yang congkak serta tidak bersyukur. Ayat ini sekaligus menjadi pelajaran 

penting bahwa manusia tidak seharusnya mengukur keberhasilan dari usaha semata, 

tanpa mengaitkannya dengan kehendak dan takdir Allah, serta menjadi pengingat 

bahwa kekayaan yang tidak dibarengi dengan keimanan dan kesadaran spiritual justru 

dapat menjerumuskan seseorang kepada kehancuran. 

Surah Al-Qaṣaṣ ayat 79 menggambarkan bagaimana Qārūn menampakkan seluruh 

kemewahan dan kebanggaannya di hadapan kaumnya. Dalam Tafsir al-Qur’ān al-

‘Aẓīm karya Ibnu Katsīr, dijelaskan bahwa Qārūn keluar dalam keadaan berhias dengan 

kemegahan duniawi dengan pakaian mewah, kendaraan megah, dan diiringi oleh para 

pengikutnya sehingga memukau pandangan sebagian kaumnya yang mencintai dunia. 

Mereka yang lemah imannya menganggap Qārūn sebagai sosok yang sangat beruntung, 

karena melihat keberhasilannya dari perspektif materi semata. Dalam Tafsir al-Munīr, 

Wahbah al-Zuḥailī menambahkan bahwa penampilan mencolok Qārūn itu merupakan 

bentuk kesombongan dan keangkuhan yang disengaja, untuk memperlihatkan 

superioritas sosial dan menarik kekaguman dari masyarakat.7 Namun, penjelasan ini 

juga disertai catatan kritis oleh Fakhruddin ar-Rāzī yang menekankan bahwa Al-

Qur’an tidak menyebutkan secara eksplisit jenis kemewahan itu, sehingga deskripsi 

tambahan dari sebagian mufassir perlu ditanggapi dengan kehati-hatian metodologis.8 

 
6  M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jilid. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.409-411. 

7 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.430-431.  

8 Fakhruddin ar-Rāzī, Tafsīr al-Kabīr, juz 24, hlm. 453 



 

82 
 

Sementara itu, Tafsir al-Miṣbāḥ karya M. Quraish Shihab menyoroti secara linguistik 

penggunaan kata “`ala” (على) dalam frasa “ ِقَوْمِه عَلىَ   yang memberi kesan ”فَخَرَجَ 

superioritas dan kesombongan Qārūn atas kaumnya, serta “zīnatihī” (  yang (زِينَتهِِ 

mencakup segala bentuk perhiasan lahiriah, termasuk pakaian, kendaraan, gaya hidup, 

dan pengikut. Penampakan luar ini, menurut Shihab, bukan hanya bentuk 

kesombongan sosial, tetapi juga mencerminkan ketertipuan Qārūn oleh dunia yang 

bersifat semu.9 Ayat ini sekaligus menjadi pelajaran moral bahwa kekayaan dan status 

sosial yang tidak dibarengi dengan kerendahan hati dan kesadaran akan keberadaan 

Allah hanya akan menyesatkan pemiliknya dan orang lain yang terpesona olehnya. 

Surah Al-Qaṣaṣ ayat 80 menggambarkan perbedaan sikap antara dua golongan 

manusia dalam menyikapi kemewahan dunia yang ditampilkan oleh Qārūn. Dalam 

Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Ibnu Katsīr menegaskan bahwa Allah memberikan balasan 

yang jauh lebih mulia kepada orang-orang beriman dan beramal saleh dibandingkan 

dengan apa yang dimiliki Qārūn. Hal ini diperkuat dengan sabda Rasulullah SAW 

dalam hadits shahih bahwa Allah telah menyiapkan bagi hamba-hambanya yang saleh 

kenikmatan yang belum pernah dilihat oleh mata, didengar oleh telinga, dan tidak 

terlintas dalam hati manusia.10 Ayat 80 ini menjadi kelanjutan dari sikap orang-orang 

berilmu yang tidak terpedaya oleh kemewahan Qārūn, dan justru menasihati orang-

orang yang tertipu dengan berkata, “Celakalah kalian! Pahala Allah lebih baik bagi 

orang-orang yang beriman dan beramal saleh.” Menurut Ibnu Jarīr dan As-Suddī, 

kesabaran yang dimaksud dalam ayat ini adalah kesabaran dalam menghadapi ujian 

 
9 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.411-412. 

10 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.432-433. 



 

83 
 

dunia, dalam ketaatan kepada Allah, dan dalam menjauhi godaan kemewahan dunia 

yang menipu.11 

Wahbah az-Zuḥailī dalam Tafsir al-Munīr menambahkan bahwa pujian terhadap 

Qārūn oleh orang-orang cinta dunia menunjukkan kecenderungan manusia untuk 

menilai keberuntungan hanya dari aspek materi. Namun, orang-orang yang dikaruniai 

ilmu memiliki pandangan yang lebih dalam: mereka melihat bahwa keberuntungan 

hakiki adalah pahala dari Allah, yang hanya dapat diperoleh dengan keimanan, amal 

saleh, dan kesabaran. Ayat ini juga dikaitkan dengan QS. As-Sajdah: 17, yang 

menjelaskan bahwa ganjaran akhirat adalah kenikmatan yang belum pernah diketahui 

oleh siapa pun. 

Sementara itu, dalam Tafsir al-Miṣbāḥ, Quraish Shihab mengulas bahwa seruan 

“Waylakum” dalam ayat ini lebih tepat dipahami sebagai ungkapan keheranan dan 

teguran keras, bukan doa kebinasaan, mengingat konteksnya adalah peringatan dari 

orang-orang berilmu kepada orang-orang awam yang terpesona oleh dunia. Shihab juga 

menjelaskan makna kata yulaqqāhā yang berasal dari akar kata laqiya (bertemu), yang 

dapat diartikan sebagai “memperoleh” atau “menerima”.12 Dalam konteks ini, sebagian 

mufassir menafsirkan bahwa yang dimaksud adalah pahala yang dijanjikan hanya dapat 

diperoleh oleh orang-orang yang sabar. Namun, sebagian lain memaknainya sebagai 

nasihat dari orang-orang berilmu yang hanya bisa diterima oleh mereka yang memiliki 

kesabaran dan keteguhan hati dalam kebenaran. 

Surah Al-Qaṣaṣ ayat 81 menegaskan bahwa orang-orang yang dahulu mengagumi 

kemegahan Qārūn, setelah melihat kehancuran dan hukuman yang menimpanya, 

akhirnya menyadari kebesaran kekuasaan Allah dalam memberi dan mencabut 

 
11 Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl Āy al-Qur’ān, tahqīq: Aḥmad Muḥammad 

Shākir, (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 2000), juz 20, hlm. 119–120 

12 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.413. 



 

84 
 

nikmat.13 Ayat ini menyampaikan refleksi mendalam bahwa rezeki dan kekayaan yang 

diberikan Allah kepada hamba-Nya bukanlah jaminan kebahagiaan atau keselamatan, 

melainkan sebuah ujian yang harus disikapi dengan rasa syukur dan kesadaran akan 

tanggung jawab moral. Mereka yang pernah mengidamkan kekayaan Qārūn kemudian 

merasa takut dan menyesal karena menyadari bahwa kekayaan semacam itu dapat 

berubah menjadi musibah bila disertai kesombongan dan penolakan terhadap ajaran 

ilahi. Dalam Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Ibnu Katsīr menyatakan bahwa kesadaran ini 

muncul sebagai pelajaran penting bagi orang-orang beriman agar tidak terperdaya oleh 

gemerlap dunia dan selalu mengingat bahwa segala sesuatu terjadi atas izin Allah. 

Wahbah az-Zuḥailī dalam Tafsir al-Munīr menginterpretasikan ayat ini sebagai 

peringatan kepada manusia agar tidak menjadikan harta dunia sebagai tujuan utama 

hidup, sebab Allah yang menentukan limpahan rezeki sesuai kehendak-nya.14 Sikap 

tawakal dan kesabaran dalam menjalankan perintah-nya menjadi kunci meraih 

keberkahan sejati. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Miṣbāḥ menambahkan bahwa ayat 

ini juga mencerminkan dinamika sosial di mana orang-orang yang sebelumnya terbuai 

oleh kemewahan Qārūn kini menyadari kesalahan mereka dan menegaskan pentingnya 

ketundukan kepada Allah serta menolak kesombongan yang mengarah pada 

kehancuran.15 Dengan demikian, ayat ini mengajarkan nilai-nilai etis dan spiritual yang 

mengedepankan keimanan dan kesabaran sebagai landasan utama dalam menghadapi 

kehidupan duniawi. 

Ayat 82 dari Surah Al-Qaṣaṣ mengandung makna mendalam mengenai hakikat 

pemberian rezeki dan konsekuensi sikap manusia terhadap nikmat Allah. Dalam Tafsir 

 
13 Ahmad Syakir,”MUKHTASHAR TAFSIR IBNU KATSIR”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), 

Jilid 5, hlm72. 

14 Wahbah az-Zuḥailī, Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj, jil.10 

(Beirut: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir, 1998), hlm.434. 

15 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, jil. 10 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm.414. 



 

85 
 

Ibnu Katsīr, ayat ini menggambarkan refleksi orang-orang yang semula mengidamkan 

kekayaan dan kemegahan Qārūn, namun setelah melihat kehancuran yang 

menimpanya, mereka menyadari bahwa luas dan sempitnya rezeki adalah ketentuan 

Allah yang bersifat mutlak dan berdasarkan hikmah-Nya yang sempurna. Mereka 

mengakui bahwa karunia dan batasan rezeki bukanlah ukuran keberuntungan atau 

keridhaan Allah terhadap seseorang, melainkan bagian dari ujian dan ketentuan ilahi 

yang tidak dapat diprediksi oleh manusia. Mereka juga menyadari bahwa jika Allah 

tidak melimpahkan rahmat dan kelembutan-Nya kepada mereka, niscaya mereka pun 

akan mengalami nasib serupa dengan Qārūn, yaitu kebinasaan akibat kesombongan 

dan kedurhakaan. Pengakuan ini sekaligus menjadi peringatan tegas bahwa orang-

orang yang mengingkari nikmat Allah dan menolak kebenaran tidak akan memperoleh 

keberuntungan, baik di dunia maupun di akhirat (Ibnu Katsīr, Tafsir al-Qur’ān al-

‘Aẓīm). 

Tafsir Al-Munir menambahkan bahwa ayat ini mengandung pelajaran penting 

tentang kesadaran akan ketergantungan manusia pada kehendak Allah dalam segala 

aspek kehidupan, terutama rezeki. Orang-orang beriman yang memahami makna ini 

akan terhindar dari sikap sombong dan lalai, serta lebih mensyukuri nikmat yang 

diperoleh dengan penuh keikhlasan. Sebaliknya, mereka yang terbuai oleh kemegahan 

dunia tanpa rasa takut akan azab Allah akan mengalami kehancuran sebagaimana 

Qārūn (Wahbah az-Zuḥailī, al-Tafsīr al-Munīr). 

Sementara itu, dalam Tafsir Al-Misbah, Quraish Shihab menegaskan bahwa ayat 

ini menampilkan dialog batin dan sosial antara orang-orang beriman yang menyadari 

bahwa kekayaan duniawi bukanlah tanda keistimewaan mutlak seseorang di hadapan 

Allah. Mereka mengingatkan bahwa keberuntungan sejati hanya diperoleh oleh orang-

orang yang taat dan bersyukur, bukan oleh orang yang mengingkari nikmat dan 

bersikap sombong. Ucapan “ ُْوَيْلَكم” yang mengawali ayat ini mengandung rasa 

keheranan sekaligus peringatan keras terhadap sikap angkuh dan ambisi yang salah 

kaprah dalam meraih kekayaan dunia (Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah). 



 

86 
 

Dengan demikian, ayat 82 mengajarkan nilai-nilai keimanan, ketawadhuan, dan 

kesadaran akan ketetapan ilahi yang melampaui pemahaman manusia, sekaligus 

mengingatkan bahaya sikap sombong dan ingkar terhadap nikmat Allah. 

 

B. Analisis Narsisme Dalam Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 Menurut Maqāṣid Waṣfī 

Āsyūr 

Menurut Waṣfī Āsyūr Abu Zayd, Tafsir Maqāṣidi adalah pendekatan penafsiran 

Al-Qur'an yang berfokus pada pengungkapan makna dan tujuan (maqasid) dalam 

wahyu, baik yang bersifat umum maupun khusus. Pendekatan ini bertujuan untuk 

menjelaskan bagaimana hasil pemahaman tersebut dapat diterapkan untuk 

mewujudkan kemaslahatan umat manusia. Dalam bukunya metode Tafsir Maqāṣidi, 

Waṣfī Āsyūr menekankan bahwa tafsir Maqāṣidi tidak hanya berfokus pada aspek 

hukum atau linguistik semata, tetapi juga pada nilai-nilai substansial yang terkandung 

dalam Al-Qur'an.16 

Perkembangan problematika zaman menuntut adanya keselarasan antara ajaran 

syariah dengan dinamika kehidupan kontemporer. Seiring dengan hal tersebut, muncul 

suatu pendekatan penafsiran Al-Qur’an yang relatif baru, yaitu tafsir maqāṣidī. 

Pendekatan ini berfokus pada penggalian tujuan-tujuan (maqāṣid) Al-Qur’an dan 

syariah dalam mengungkapkan makna yang terkandung dalam teks ayat-ayat Al-

Qur’an.17 

Secara umum, Maqāṣid al-Sharī‘ah merujuk pada tujuan-tujuan fundamental yang 

hendak diwujudkan oleh syariat Islam, yaitu perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), 

jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

 
16 Wasfi ‘Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi: Memahami Pendekatan Baru Penafsiran 

Al-Qur’an, Penerbit Qaf, Maret 2020, hlm. 16-27. 

17 Wasfi ‘Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi: Memahami Pendekatan Baru Penafsiran 

Al-Qur’an, Penerbit Qaf, Jakarta, 2020, hlm. 10-15 



 

87 
 

Dalam pendekatan tafsir maqāṣidī, penafsiran Al-Qur’an difokuskan untuk 

mengungkap dan merealisasikan tujuan-tujuan tersebut, tidak hanya terbatas pada 

aspek hukum (fikih), tetapi juga mencakup sisi spiritual, etika, dan kemasyarakatan 

dari ajaran Islam.18 Namun Waṣfī Āsyūr  meluaskan ruang lingkup maqāṣid al-Qur’an 

dibandingkan dengan maqāṣid al-syarī‘ah. Al-Qur’an mencakup pembahasan yang 

beragam, mulai dari aspek akidah, akhlak, ibadah, muamalah, hingga persoalan sosial, 

politik, ekonomi, pendidikan, peradaban, penyucian jiwa, pemikiran, dan interaksi 

antar manusia dalam berbagai bentuknya. Kompleksitas dan keluasan tema-tema yang 

dibahas dalam Al-Qur’an melahirkan tujuan-tujuan luhur (maqāṣid) yang melampaui 

dimensi hukum syariat dan bidang ijtihad fikih semata.19 

Kemudian Waṣfī Āsyūr Abū Zayd mengembangkan konsep maqāṣid al-syarī‘ah 

yang lebih luas dan dinamis dibandingkan pemahaman tradisional yang hanya 

membatasi maqāṣid pada lima kebutuhan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams). Dalam 

pandangannya, maqāṣid al-Qur'an terdiri dari lima bagian yaitu, Maqāṣid umum (al-

‘āmmah) dan khusus (al-khāṣṣah), tujuan surah, tujuan ayat serta tujuan kata dan huruf 

dalam Al-Qur’an.20 

Secara ringkas, maqāṣid al-syarī‘ah dalam pemikiran Waṣfī Āsyūr Abū Zayd 

adalah tujuan-tujuan syariat yang bersifat evolutif dan transformasional, meliputi 

berbagai tingkatan teks Al-Qur’an, serta menekankan integrasi antara teks, tujuan 

normatif, dan konteks sosial guna mencapai kemaslahatan umat manusia secara luas 

 
18 Siti khotijah, Kurdi Fadal, “ Maqasid Al-Qur’an dan Interpretasi Qasfi Asyur Abu Zayd”, 

Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol.1, No.2, 2022.  

19 Wasfi ‘Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi: Memahami Pendekatan Baru Penafsiran 

Al-Qur’an, Penerbit Qaf, Jakarta, 2020, hlm.16. 

20 Siti khotijah, Kurdi Fadal, “ Maqasid Al-Qur’an dan Interpretasi Qasfi Asyur Abu Zayd”, 

Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol.1, No.2, 2022.  



 

88 
 

dan mendalam.21 Dalam kisah Qārūn menggambarkan tokoh yang secara spiritual dan 

sosial mengalami penyimpangan serius. Ia dikenal sebagai orang yang diberi kekayaan 

luar biasa (QS. Al-Qaṣaṣ [28]: 76), namun kekayaan itu justru menjadi alat untuk 

membangun identitas narsistik. Adapun lima dari sembilan gejala serta prilaku qārūn 

yang menjelaskan narsisme berdasarkan Diagnostic and Statistical Manual Of Mental 

Disorders, Fourth Edition (DSM-IV),  yakni sebagai berikut :  

a. Memiliki rasa penting diri yang berlebihan (grandiose sense of self-importance), 

yakni qārūn menunjukkan rasa superioritas terhadap kaumnya, seolah-olah ia lebih 

mulia karena hartanya. Ia menolak nasihat orang beriman dan tidak menerima 

bahwa nikmat tersebut berasal dari Allah. Seperti dalam surat Al-qaṣaṣ ayat 78 

“Qārūn berkata: ‘Sesungguhnya aku hanya diberi harta itu, karena ilmu yang ada 

padaku”. Hal ini menunjukan klaim keagungan diri dan merasa bahwa 

keberhasilannya adalah karena dirinya sendiri, bukan karena Allah.  

b. Meyakini dirinya unik dan hanya bisa dimengerti oleh orang-orang istimewa, yakni 

Qārūn mengasingkan diri dari masyarakat dan hidup dalam kemewahan, yang 

menciptakan batas kelas antara dirinya  dan orang biasa. Ia tidak merasa dirinya 

bagian dari kaum lemah atau tertindas. Hal ini tercermin dan ketidakpeduliannya 

terhadap perintah untuk menggunakan hartanya demi akhirat dan untuk membantu 

orang lain. (Al-qaṣaṣ ayat 77).   

c. Menuntut kekaguman yang berlebihan, yakni Qārūn tampil di tengah masyarakat 

dengan parade kekayaan yang mencolok. Seperti dalam surat Al-qaṣaṣ ayat 79.  Ini 

menggambarkan dorongan untuk pamer kekayaan demi memancing decak kagum 

orang lain, hal ini mirip dengan “pencitraan” narsistik di media sosial modern.   

d. Memiliki rasa iri kepada orang lain atau meyakini orang lain iri padanya, meskipun 

tidak eksplisit dalam teks, respon Qārūn yang menolak nasihat para ulama dan 

 
21 Siti khotijah, Kurdi Fadal, “ Maqasid Al-Qur’an dan Interpretasi Qasfi Asyur Abu Zayd”, 

Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol.1, No.2,2022, hlm.141–162.  



 

89 
 

orang saleh menunjukan ketidaknyamanan terhadap siapapun yang mencoba 

merendahkannya atau membatasi kebanggaannya.  

e. Kurangnya empati, tidak mampu memahami perasaan dan kebutuhan orang lain 

(Lack of emphaty ), Qārūn menolak untuk menggunakan hartannya sebagai sarana 

ibadah dan tidak peduli hak-hak orang miskin, meskipun dia telah diingatkan dalam 

surat Al-qaṣaṣ ayat 77 “ dan berbuat baiklah seperti Allah telah berbuat baik 

kepadamu”, hal ini menunjukan ketidakpekaan terhadap tanggung jawab sosial, 

bentuk nyata dari Lack of emphaty dalam narsisme. 

Dari sini tampak bahwa Qārūn secara substansial menggambarkan figur yang 

mengalami gangguan kepribadian narsistik, sebagaimana diklasifikasikan dalam 

DSM-5 dan analisis psikoanalitik modern. 22 

Berikut penjelasan analisis nilai-nilai narsisme yang berkaitan dengan kisah qārūn 

dalam surat  al-qaṣaṣ Ayat 76-82:  

1. Tazkiyat Al-Nafs (penyucian jiwa): Qārūn menjadi contoh buruk bagi 

penyakit hati seperti ujub, takabbur, dan ghurur (tertipu oleh dunia). Pesan yang 

ingin disampaikan Al-Qur’an adalah pentingnya menyucikan jiwa dari 

penyakit-penyakit ini. 

2. Tawḥīd: Dengan menyandarkan kekayaan kepada diri sendiri, Qārūn secara 

tidak langsung telah menafikan peran Allah sebagai pemberi rezeki. Ini 

mencederai nilai tauhid, yang menjadi maqṣad tertinggi dalam Islam. 

 
22 American Psychiatric Association, Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders, 

Fifth Edition (DSM-5), (Washington, DC: APA Publishing, 2013), hlm. 669–672. 



 

90 
 

3. Keadilan sosial: Ayat 81 yang menceritakan kebinasaan Qārūn menjadi 

pelajaran bahwa ketimpangan sosial akibat gaya hidup boros dan pamer adalah 

penyakit struktural yang ditolak syariat.23 

Kemudian jika ditinjau dari lima pokok maqāṣid al-syarī‘ah klasik (ḥifẓ al-dīn, al-nafs, 

al-‘aql, al-nasl, dan al-māl), maka perilaku Qārūn jelas bertentangan dengan beberapa 

prinsip berikut: 

1. Ḥifẓ al-‘Aql (menjaga akal) 

Konsep menjaga akal dalam maqāṣid al-syarī‘ah tidak hanya terbatas pada 

larangan mengonsumsi zat-zat yang merusaknya secara biologis, tetapi juga 

mencakup pelestarian kemampuan berpikir jernih dan kritis dalam memahami 

realitas hidup. Qārūn mengalami kerusakan akal dalam bentuk ketakjuban terhadap 

kapasitas intelektual dirinya sendiri, sebagaimana tertuang dalam QS. al-Qaṣaṣ ayat 

78: 

"Sesungguhnya aku hanya diberi (kekayaan) itu karena ilmu yang ada padaku." 

Pernyataan ini menandakan distorsi kognitif yang mengarah pada sikap sombong 

dan penolakan terhadap campur tangan Ilahi. Dalam perspektif psikologi, hal ini 

mencerminkan ciri gangguan kepribadian narsistik, yakni keyakinan yang tidak 

realistis tentang kehebatan pribadi dan pengabaian terhadap kontribusi eksternal 

(termasuk Tuhan dan masyarakat).24 Adapun maslahah dari prinsip ini yaitu 

menjaga akal agar tetap objektif, logis, dan tunduk kepada kebenaran wahyu serta 

tidak diperbudak oleh ego atau perasaan superior. 

 
23 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, 

(London: IIIT, 2008), hlm. 30. 

 

24 Aisyah Putri Rawe Mahardika, “Cognitive Therapy Untuk Mengurangi Pemikiran Negatif”. 

Jurnal Psimawa, Vol.6,No.2,2023.  



 

91 
 

2.   Ḥifẓ al-Māl (menjaga harta) 

Harta dalam Islam bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana untuk beribadah 

dan berkontribusi sosial. Harta yang dikelola dengan benar dapat memperkuat 

ukhuwah, membantu sesama, dan mendekatkan diri kepada Allah. Namun, pada 

kasus Qārūn, harta yang dimilikinya justru menjadi alat untuk pamer dan 

kesombongan. Ia menggunakan kekayaannya untuk menonjolkan diri dan 

merendahkan orang lain, bukan untuk tujuan yang mulia. Penyimpangan ini 

menunjukkan kegagalan dalam menjaga harta sesuai prinsip Islam, yaitu 

menggunakan harta dengan bijaksana, berinfak di jalan Allah, dan menjauhi sifat 

bakhil serta riya’.25 Qārūn melanggar prinsip tersebut sehingga harta yang 

seharusnya menjadi berkah justru menjadi sumber kerusakan dan kehancuran 

dirinya sendiri. Adapun maslahah dari prinsip ini yaitu mengajarkan bahwa harta 

harus digunakan untuk maslahat sosial, bukan sebagai alat glorifikasi diri. Syariat 

mendorong distribusi harta melalui zakat, infak, dan sedekah. 

3. Ḥifẓ al-Dīn (menjaga agama) 

Menjaga agama berarti memelihara keimanan dan ketakwaan kepada Allah 

dalam setiap aspek kehidupan.26 Keingkaran Qārūn terhadap peran Allah dalam 

pemberian rezeki menunjukkan kerusakan iman yang mendalam. Ia menolak untuk 

mengakui bahwa segala sesuatu berasal dari Allah dan bahwa manusia hanyalah 

hamba yang harus bersyukur serta tunduk pada kehendak-Nya. Kerusakan iman ini 

merupakan akar dari kesombongan dan kezaliman yang diperbuatnya. Ketika 

seseorang tidak menjaga agamanya, maka nilai-nilai moral dan etika akan mudah 

terkikis, sehingga perilaku buruk seperti keserakahan, ketidakadilan, dan 

 
25 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Jilid 11 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm. 144. 

26 Arif Husen, “Hifz Al-Din Dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir Maqasidi Ibn Asyur”, Skripsi, 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021.  



 

92 
 

penindasan menjadi hal yang lumrah. Oleh karena itu, menjaga agama adalah 

fondasi utama agar seseorang tetap berada di jalan yang benar dan terhindar dari 

kehancuran dunia dan akhirat. Adapun maslahah dari prinsip ini yaitu syariat 

bertujuan menjaga keimanan agar manusia tetap merendah di hadapan Allah, 

menyadari bahwa segala nikmat berasal dari-Nya, bukan dari keakuan diri.  

4. Ḥifẓ al-Nafs (Menjaga Jiwa) 

Narsisme bisa menumbuhkan perasaan tinggi hati, menolak kebenaran, dan 

meremehkan orang lain, yang berujung pada konflik dan kehancuran diri, 

sebagaimana terjadi pada Qārūn yang muncul kerusakan sosial dan kecemburuan 

di tengah masyarakat. Bahkan, sikap sombong dan individualis yang ditunjukkan 

Qārūn bertolak belakang dengan maqṣad ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa), sebab hal itu 

berpotensi memicu kehancuran moral, psikologis, dan spiritual. Adapun maslahah 

dari prinsip ini yaitu syariat menjaga jiwa dari kehancuran moral dan psikologis. 

Sikap tawadhu’, syukur, dan sadar diri adalah nilai yang dipromosikan.  

5. Ḥifẓ al-Nasl (Menjaga Keturunan) 

Jika narsisme menjadi budaya turun-temurun dalam keluarga (misalnya orang 

tua menanamkan nilai superiority dan kebanggaan semu), maka dapat merusak 

karakter generasi selanjutnya. Bila sikap semacam ini diwariskan dalam keluarga 

atau masyarakat, ia juga akan mengancam maqṣad ḥifẓ al-nasl (menjaga 

keturunan), karena membentuk generasi yang egois dan materialistis. Dengan 

demikian, narsisme yang terkandung dalam kisah Qārūn mengarah pada berbagai 

bentuk mafāsid (kerusakan) yang sangat bertentangan dengan nilai-nilai maqāṣid 

al-syarī‘ah.  Adapun maslahah dari prinsip ini yaitu dapat menciptakan keturunan 

yang jujur, bersyukur, dan rendah hati. Adapun sikap tawadhu’, syukur, dan 

penggunaan harta untuk maslahat sosial yang ditunjukkan dalam ayat sebagai nilai 

tandingan, merupakan bentuk dari maslaḥah yang hendak ditegakkan syariat 

melalui kisah ini. 



 

93 
 

Kemudian Narsisme dalam Surah Al-Qaṣaṣ ayat 76–82 dapat dianalisis dari 

beberapa sudut pandang. Pertama, Qārūn ditampilkan sebagai pribadi yang angkuh dan 

sombong, meyakini bahwa kekayaan yang dimilikinya semata-mata merupakan hasil 

usaha dan pengetahuan pribadinya. Ia tidak mengakui campur tangan Allah dalam 

anugerah tersebut, yang mencerminkan sikap tidak bersyukur serta kelalaian spiritual. 

Dalam perspektif Maqāṣid Waṣfī Āsyūr, Qārūn dapat dipandang sebagai sosok yang 

menunjukkan ciri-ciri gangguan kepribadian narsistik. Ia memperlihatkan kepercayaan 

diri yang berlebihan, merasa lebih unggul dibandingkan orang lain, serta mengabaikan 

kebutuhan dan perasaan sesama, karena hanya berfokus pada kepentingan pribadinya.27 

Ayat-ayat tersebut juga menunjukkan bahwa Qārūn memiliki sikap yang tidak 

seimbang antara kehidupan dunia dan akhirat. Ia lebih memprioritaskan kehidupan 

dunia dan kekayaan materi, serta tidak peduli dengan kehidupan spiritual dan akhirat. 

Hal ini menunjukkan bahwa Qārūn memiliki nilai-nilai yang tidak sejalan dengan nilai-

nilai Islam, yang menekankan pentingnya keseimbangan antara kehidupan dunia dan 

akhirat. 

Dalam konteks Maqāṣid Waṣfī Āsyūr, kisah Qārūn dapat dilihat sebagai contoh 

bagaimana narsisme dapat membawa seseorang kepada kehancuran dan kebinasaan. 

Qārūn yang sombong dan angkuh akhirnya dihukum oleh Allah, yang menunjukkan 

bahwa kesombongan dan keangkuhan tidak dapat diterima dalam Islam. Dengan 

demikian, analisis narsisme dalam Surat Al-Qaṣaṣ Ayat 76-82 menurut Maqāṣid Waṣfī 

Āsyūr dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana Islam 

memandang kepribadian narsistik dan bagaimana sikap tersebut dapat membawa 

seseorang kepada kehancuran. 

 
27 Mursyid & Hasanah. (2024). TAFSIR MAQASIDI TENTANG BATAS USIA 

PERKAWINAN. Volume. 04, Number. 01, Maret 2024 



 

94 
 

Analisis narsisme dalam surat Al-Qaṣaṣ ayat 76-82 menurut perspektif Maqāṣid 

Waṣfī Āsyūr menunjukkan bagaimana kisah Qarun, yang ditandai dengan kekayaan 

berlebihan dan kesombongan, mencerminkan perilaku narsistik yang merugikan. 

Qarun, yang diberikan harta oleh Allah, kemudian membanggakan diri dan 

mengabaikan kewajibannya kepada Allah dan masyarakat, sebuah tindakan yang 

bertentangan dengan nilai-nilai Maqāṣid seperti keadilan dan tanggung jawab sosial. 

Konsep narsisme dalam penafsiran ini adalah kesombongan. Penafsiran mengenai 

kisah Qarun dalam Al-Qur’an sering kali menekankan aspek kesombongan dan akibat 

dari kelalaian dalam mensyukuri nikmat Allah. Namun, penulis berpendapat bahwa hal 

ini tidak sepenuhnya mengungkap makna mendalam dari kisah tersebut sebagai ibrah. 

Kisah ini menggambarkan Qarun, seorang yang dikaruniai kekayaan melimpah, namun 

kesombongan dan kelalaiannya terhadap Amanah tersebut berujung pada 

kehancurannya. Kisah ini menyampaikan pesan penting tentang bahaya sifat angkuh, 

pentingnya berbagi tanggung jawab sosial, dan perlunya menyeimbangkan kehidupan 

dunia dengan akhirat. 

Kisah ini menggambarkan Qarun, seorang yang dikaruniai kekayaan melimpah, 

namun kesombongan dan kelalaiannya terhadap Amanah tersebut berujung pada 

kehancurannya. Kisah ini menyampaikan pesan penting tentang bahaya sifat angkuh, 

pentingnya berbagi tanggung jawab sosial, dan perlunya menyeimbangkan kehidupan 

dunia dengan akhirat. Pendekatan Tafsir Maqāṣidi memberikan kerangka yang lebih 

mendalam untuk memahami pesan-pesan dalam kisah ini. Tafsir ini tidak hanya 

memfokuskan pada literitas saja, tetapi juga menggali juga menggali maksud dan 

tujuan Ilahi yang terkandung di dalamnya. Dengan mengidentifikasi nilai-nilai 



 

95 
 

Maqāşid Al-Syari’ah seperti hifz al-mal (menjaga harta), hifz an-nafs (menjaga jiwa), 

hif ad-din (menjaga agama), dan hif; al-bi’ah (menjaga lingkungan),28 

Dalam konteks saat ini, fenomena seperti kesenjangan ekonomi, korupsi, dan 

perilaku hedonistik mencerminkan perilaku serupa dengan Qarun. Tafsir Maqāşidi 

memungkinkan untuk menafsirkan kisah ini sebagai cerminan dari prinsip-prinsip 

keadilan, tanggung jawab sosial, dan pentingnya menghindari perilaku destruktif. 

Nilai-nilai ini memberikan panduan untuk menciptakan kehidupan yang seimbang, 

berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

C. Penerapan Maqāṣid Sadd al-Dharī‘ah dalam Kisah Qārūn dan Relevansinya 

terhadap Fenomena Narsisme 

Salah satu prinsip penting dalam maqāṣid al-syarī‘ah adalah sadd al-dharī‘ah, 

yakni upaya preventif untuk menutup segala jalan yang berpotensi mengantarkan 

kepada kerusakan (mafsadah). Prinsip ini digunakan untuk mencegah tindakan-

tindakan yang secara zat hukum asalnya mubah, namun memiliki konsekuensi negatif 

bila dibiarkan secara bebas dalam praktik sosial dan individual. Pendekatan tafsir 

maqāṣidī yang ditawarkan oleh Waṣfī Āsyūr secara signifikan memberikan ruang 

analisis terhadap bentuk-bentuk gejala kepribadian, seperti narsisme, yang bisa berakar 

dari sebab-sebab kecil namun berujung pada kerusakan besar jika tidak dicegah sedini 

mungkin.29 

Dalam kisah Qārūn yang diabadikan dalam Surah al-Qaṣaṣ ayat 76–82, terlihat 

bahwa perilaku narsistik Qārūn tidak hanya tampak dalam bentuk kesombongan, tetapi 

juga dalam sikap penolakan terhadap nasihat dan glorifikasi terhadap dirinya sendiri. 

Ia berkata, “Sesungguhnya aku hanya diberi harta itu karena ilmu yang ada padaku” 

(QS. al-Qaṣaṣ: 78), yang menunjukkan bentuk keangkuhan epistemik dan klaim 

 
28 Ulya, H. (2017). STUDI TAFSIR Q.S AL-QAŞAŞ AYAT 76-82 (Perspektif Pendidikan 

Islam) 

29 Waṣfī Āsyūr Abū Zayd, al-Tafsīr al-Maqāṣidī li al-Qur’ān al-Karīm, Kairo: Dār al-Salām, 

2015, hlm. 47–49. 



 

96 
 

absolut atas sumber kesuksesan.30 Pernyataan tersebut merupakan akar dari 

kesombongan spiritual yang dalam maqāṣid al-syarī‘ah digolongkan sebagai jalan 

menuju kekufuran terhadap nikmat Allah (kufr al-ni‘mah). Dalam hal ini, sadd al-

dharī‘ah berfungsi mencegah berkembangnya pola pikir serupa melalui penanaman 

nilai syukur, ketundukan kepada Allah, dan penolakan terhadap segala bentuk ujub dan 

takabbur. 

Dari sisi sosial, tindakan Qārūn yang keluar kepada masyarakat dengan penuh 

perhiasan telah menimbulkan efek psikologis dan sosial negatif. Sebagian masyarakat 

terpesona, bahkan berkata, “Mudah-mudahan kita mempunyai seperti apa yang telah 

diberikan kepada Qārūn” (QS. al-Qaṣaṣ: 79). Ini menandakan bahwa glorifikasi 

terhadap kekayaan dan penampilan yang berlebihan dapat membuka jalan bagi 

kecemburuan sosial, kesenjangan psikologis, serta idealisasi terhadap standar yang 

tidak sehat. Oleh karena itu, dalam maqāṣid al-syarī‘ah, tindakan yang bersifat 

memancing kekaguman publik terhadap materi harus dicegah melalui sadd al-

dharī‘ah, dengan melarang sikap isrāf (berlebih-lebihan), riya’ (pamer), dan tabarruj 

(menonjolkan kemewahan secara tidak proporsional).31 

Penerapan prinsip sadd al-dharī‘ah menjadi semakin penting ketika dikaitkan 

dengan fenomena narsisme modern yang berkembang dalam budaya digital, khususnya 

media sosial. Budaya kontemporer saat ini memberikan ruang yang luas bagi ekspresi 

diri yang berlebihan, di mana individu kerap menampilkan pencapaian, kekayaan, dan 

pencitraan diri demi mendapatkan validasi sosial dalam bentuk komentar, pujian, dan 

pengikut (followers).32 Dalam hal ini, media sosial bisa berfungsi sebagai dharī‘ah 

(perantara) yang membuka jalan menuju narsisme akut, jika tidak diiringi oleh kontrol 

diri dan nilai-nilai spiritualitas. Oleh sebab itu, pendekatan maqāṣid tafsir mengarahkan 

 
30 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2019), QS. al-Qaṣaṣ: 78. 
31Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2019), QS. al-Qaṣaṣ: 78. 
32 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 11 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 75–76. 



 

97 
 

pada pentingnya membangun etika digital Islami yang mengedepankan kejujuran, 

kesederhanaan, dan keikhlasan, sebagai wujud nyata dari implementasi maqāṣid sadd 

al-dharī‘ah. 

Dengan demikian, prinsip sadd al-dharī‘ah dalam kisah Qārūn menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an tidak hanya mencela akibat akhir dari kesombongan, tetapi juga 

mengidentifikasi faktor-faktor awal yang menjadi sebab munculnya kerusakan 

kepribadian. Pendekatan maqāṣidī Waṣfī Āsyūr memperlihatkan bahwa segala bentuk 

jalan menuju kerusakan moral, spiritual, dan sosial—termasuk glorifikasi diri, distorsi 

berpikir, dan budaya pamer—harus dicegah sejak dini agar maqāṣid al-syarī‘ah berupa 

penjagaan agama (ḥifẓ al-dīn), akal (ḥifẓ al-‘aql), harta (ḥifẓ al-māl), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 

dan keturunan (ḥifẓ al-nasl) dapat terwujud secara utuh dan berkelanjutan.33 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
33 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, 

(London: IIIT, 2008), hlm. 27–30. 



 

98 
 

BAB V  

PENUTUP  

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian terhadap kisah Qārūn dalam surah Al-Qaṣaṣ ayat 76-

82 dengan pendekatan tafsir maqāṣidī Waṣfī Āsyūr, dapat disimpulkan bahwa ayat-

ayat tersebut tidak hanya menggambarkan sosok Qārūn sebagai individu yang 

tenggelam dalam kekayaan dan kesombongan, tetapi juga memuat pelajaran moral dan 

spiritual yang sangat relevan untuk konteks kekinian. Para mufassir seperti Ibnu Katsīr, 

Wahbah al-Zuḥaylī, dan M. Quraish Shihab sepakat bahwa Qārūn adalah contoh 

manusia yang lupa diri karena harta, menolak nasihat, dan mengklaim bahwa 

kekayaannya murni hasil usaha pribadinya. Penafsiran ini sejalan dengan ciri-ciri 

nasrsisme dalam psikologi, yaitu kebanggan berlebihan, ketidakmampuan menerima 

kritik, dan penolakan terhadap kontribusi sosial termasuk dari Tuhan dan masyarakat. 

Melalui pendekatan maqāṣidī yang ditawarkan oleh Waṣfī Āsyūr, ditemukan bahwa 

pesan utama dalam kisah ini berkaitan erat dengan upaya menjaga tiga aspek pokok 

maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql), dan 

menjaga harta (ḥifẓ al-māl). Qārūn gagal menjaga agama karena tidak menggunakan 

hartanya untuk mendekat kepada Allah, gagal menjaga akal karena mengalami distorsi 

kognitif yang menyebabkan ia menolak kebenaran, dan gagal menjaga harta karena 

menyalahgunakannya untuk kesombongan bukan kemaslahatan. Dengan demikian, 

narsisme ditunjukkan oleh Qārūn bukan hanya menyimpang secara psikologis, tetapi 

juga bertentangan dengan prinsip-prinsip maqāṣid Islam. Kisah Qārūn juga sangat 

relevan dengan fenomena sosial modern, terutama dalam konteks media sosial, dimana 

budaya pamer, glorifikasi diri, dan pencitraan menjadi hal yang lumrah. Al-Qur’an 

dengan kisah ini meemberikan peringatan agar umat islam senantiasa bersikap rendah 

hati, bersyukur, serta menghindari sikap ujub dan riya’. Melalui pemahaman 

maqāṣidī,ayat-ayat ini mengajak manusia untuk tidak terperangkap dalam ilusi 



 

99 
 

kehebatan diri dan menempatkan seluruh nikmat yang dimiliki sebagai amanah dari 

Allah SWT yang harus dipertanggungjawabkan.  

 

B. Saran  

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan maqāṣidī terhadap kisah Qārūn 

dalam Al-Qur’an membuka cakrawala pemahaman baru yang lebih bernilai dan 

kontekstual, khususnya dalam menyoroti persoalan narsisme sebagai penyakit spiritual 

dan sosial. Oleh karena itu, penulis menyarankan agar pendekatan maqāṣidī dapat terus 

dikembangkan dalam kajian tafsir, terutama untuk mengaitkan pesan-pesan Al-Qur’an 

dengan problematika kontemporer yang dihadapi umat. Para akademisi dan peneliti 

tafsir diharapkan lebih menggali ayat-ayat kisah tidak hanya secara naratif, tetapi juga 

secara tematik dan nilai. Bagi para pendidik dan dai, kisah Qārūn hendaknya dijadikan 

bahan edukasi moral untuk membangun karakter yang rendah hati dan menyadari 

bahwa kekayaan dan kemampuan merupakan titipan Allah, bukan hasil keunggulan 

pribadi semata. Adapun bagi masyarakat umum, kajian ini menjadi pengingat agar 

tidak terjebak dalam pola pikir dan perilaku narsistik yang kian marak di era modern, 

serta kembali menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman hidup yang menanamkan nilai 

kesederhanaan, tauhid, dan tanggung jawab sosial. Penulis juga mendorong penelitian 

lanjutan untuk mengkaji kisah-kisah Qur’ani lainnya dengan perspektif maqāṣidī yang 

integratif, termasuk dengan pendekatan psikologi, sosiologi, dan studi budaya, guna 

memperkuat relevansi Al-Qur’an di tengah perubahan zaman.  

 

 

 

  



 

100 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Achmad Zubairin,”Tafsir Maqāṣidi Dalam Sejarah Dan Perkembangannya”, 

Indramayu: Penerbit      Adab, Maret,2024.  

Ade Kusuma Wijaya, Dwi Sekar Wahyuni, Halimatussa’diyah, “Narsistik Perspektif 

Q.S.Lukman:18 Dan Dampaknya Terhadap Loneliness”, The Ushuluddin 

Internasional Student Conference, Vol.1, No.2, 2023.  

Afidatur Rohmah, “Telaah Ayat-Ayat Narsisme Dalam Al-Qur’an: Perspektif Tafsir 

Maudu’i Kontekstual Dan Implikasinya Terhadap Prilaku Narcissistic 

Personality Disorder (Npd), Skripsi, Kediri: Iain Kediri, Fakultas Ushuluddin, 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2021.  

Ahmad Syakir,”Mukhtashar Tafsir Ibnu Katsir”, (Jakarta: Darus Sunnah Press), Jilid 

5, september,2012. 

American Psychiatric Association, Diagnostic And Statistical Manual Of Mental 

Disorders, Fifth Edition (Dsm-5), (Washington, Dc: Apa Publishing, 2013) 

Surayya, A., & Mulizar, M. Hedonisme pada Kisah Qarun Perspektif Semiotika Roland 

Barthes. Al FAWATIH: Jurnal Kajian Al Quran dan Hadis, 4(2), (2023). 

Ayu,M.S,Widodo,S.,Alifiati,F,.Linda,K,S,.”Hubungan Derajat Narsisme Sengan 

Kejadian Kecanduan Media Sosial Pada Siswa Smk”.Jurnal Ilmiah Kesehatan 

Jiwa,Vol.1, No.2, H.77-88,2020.  

Ayu,P.Veby,A. “Hubungan Citra Diri Dengan Perilaku Narsisme Pada Remaja Putri 

Pengguna Instagram Di Kota Prabumulih”, Jurnal Psibemetika, Vol.11, No.2, 

2018.   

Dewi, C. G. & Ibrahim, Y. “Hubungan Self- Esteem (Harga Diri) Dengan Perilaku 

Narsisme Pengguna Media Sosial Instagram Pada Siswa Sma”. Jurnal Neo 

Konseling, Vol.1, No.2, 2019. 



 

101 
 

Syibromalisi, F. A. Tela’ah Tafsir Al-Tahrîr Wa Al-Tanwîr Karya Ibnu ‘Asyûr. Jurnal 

Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.Fakhruddin Ar-Rāzī, 

Tafsīr Al-Kabīr, Juz 24, 

Fauzan Adhim, “Analisis Kepemimpinan Fir’aun Dalam Alquran Perspektif Psikologi 

Dan Sosiologi Kepemimpinan Dan Implikasinya Terhadap Manajemen 

Pendidikan Islam”, Thesis, Malang: Uin Maulana Malik Ibrahim, Program 

Magister Manajemen Pendidikan Islam, 2016 

Habib Imantrika Ainul Yaqin, “Fenomena Narsisme Di Kalangan Siswi Smk Ma’arif 

Tunjungan Blora Dan Solusi Penanganannya Dengan Bimbingan Dan 

Konseling Islam”, Skripsi, Semarang: Uin Walisongo, 2016 

Ibn Jarīr Al-Ṭabarī, Jāmi‘ Al-Bayān Fī Ta’wīl Āy Al-Qur’ān, Tahqīq: Aḥmad 

Muḥammad Shākir, (Kairo: Dār Al-Ma‘Ārif, 2000), Juz 20, 

Jasser Auda, Maqāṣid Al-Sharī‘Ah As Philosophy Of Islamic Law: A Systems 

Approach, (London: Iiit, 2008),  

Kamus Besar Bahasa Indonesia (Kbbi) Online, Https://Kbbi.Web.Id/Narsisme. 

Marwiyanti, L. (2015). KEGUNAAN PENELITIAN. Jurnal Mudarrisuna Vol, 5(1), 

20. 

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, 

Jilid. 10 (Jakarta: Lentera Hati, 2005),  

M.Ainur Rifqi, A.Halil Thahir, “Tafsir Maqāṣidi; Bulding Interpretation Paradigm 

Based On Maslahah”, Jurnal Studi Agama, Vol.18,No.2,2019. 

Muhammad Ainur Rifqi, “Tafsir Maqāṣidi: Membangun Paradigma Tafsir Berbasis 

Maslahah”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 

Vol.1,No.1,2020 

https://kbbi.web.id/narsisme


 

102 
 

Muhammad Ikhsan Fadhil, “Narsistik Dalam Perspektif Al Qur’an (Pendekatan 

Psikologi Dalam Penafsiran Al Qur’an )”, Skripsi, Program Studi Ilmu Al 

Qur’an Dan Tafsir,  Institut Ptiq Jakarta, 2022. 

Mutiara Fitri Ramdini, “Diskursus Surat Al-Insyirah (Kajian Tafsir Maqāṣidi 

Perspektif Waṣfī Āsyūr Abu Zayd), Skripsi, Bandung: Uin Sunan Gunung 

Djati,2024. 

Nani Haryati, “Analisis Pendekatan Teks Dan Konteks Penafsira Poligami Ibnu Asyur 

Dalam Kitab Al-Tahrir Wa Al-Tanwir”, Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra 

Arab, Vol.3,No.1,2017.  

Nu Online, “Surat Al-Qashash Ayat 76-82”, Diakses Dari Https://Www.Nu.Or.Id. 

Pada 30 April 2025. 

Nurul Desidiah Esa, “Hubungan Antara Kecenderungan Narsisme Dengan Motif 

Memposting Foto Selfie Di Instagram Pada Remaja Di Sma Negeri 1 Sidayu 

Gresik”, Skripsi, Universitas Muhammadiyah Gresik,2018. 

Sahula Ruzni, Iffaty Zamimah, “Gangguan Narcissistic Personality Disorder (Npd) 

Dan Solusinya Dalam Al-Qur’an”, Journal Of Islamic Studies, 20(2),2024. 

Saidah, Afidatur Romah, “Narsisme Dan Implikasinya Terhadap Gangguan 

Kepribadian Narsistik Perspektif Al-Qur’an”, Jurnal Studi Al-Qur’an Dan 

Tafsir, Vol.5, No.2, 2021.  

Saputra Kristanto,”Tingkat Kecenderungan Narsistik Pengguna Facebook”, Journal Of 

Social And Industrial Psychology”,Vol.1, No.1, 2012.  

Siti Khotijah, Kurdi Fadal, “ Maqasid Al-Qur’an Dan Interpretasi Qasfi Asyur Abu 

Zayd”, Journal Of Quran And Tafseer Studies, Vol.1, No.2, 2022.  

Siti Maimunah, Muhammad Asgar Muzakki, “Narcissictic Personality Disorder”, 

Aqlam, Journal Of Islam And Plurality, Vol.1, No.1, 2024.  

Siti,M,.Muhammad,A,M. “Narcissistic Personality Disorder (Npd) Dalam Riwayat 

Profetik”, Aqlam; Journal Of Islam And Plurality, Vol.1, No.1,2024.  

https://www.nu.or.id/


 

103 
 

Ulfa Dj. Nurkhamiden, “Cara Mendiagnosa Penyakit Ujub Dan Takabur”, Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, Vol.4, No.2, 2016. 

Umul Sakinah, M Fahli Zatrahadi,Darmawati, “Fenoma Narsistik Di Media Sosial 

Sebagai Bentuk Pengakuan Diri”, Al-Ittizaaan: Jurnal Bimbingan Konseling 

Islam, Vol.2,No.1,2019.  

Wahbah Az-Zuḥailī, Tafsīr Al-Munīr Fī Al-‘Aqīdah Wa Al-Syarī‘Ah Wa Al-Manhaj, 

Jil.10 (Beirut: Dār Al-Fikr Al-Mu‘Āṣir, 1998),  

Wasfi ‘Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqāṣidi: Memahami Pendekatan Baru 

Penafsiran Al-Qur’an, Penerbit Qaf, Maret 2020,  

Wida Widiyanti, M.Solehuddin, Aas Saomah, “Profil Perilaku Narsisme Remaja Serta 

Implikasinya Bagi Bimbingan Dan Konseling”, Indonesian Journal Of 

Educational Counseling, Vol.1, No.1, 2017. 

Wildan, Muzaki, “Pengaruh Narsisme, Fear Of Missing Out Dan Kesepian Terhadap 

Adiksi Media Sosial Tiktok Pada Siswa Dan Mahasiswa Di Jabodetabek”, 

Skripsi, Jakarta: Uin Syarif Hidayatullah, 2024. 

Yuni Nurmalasari, “Konseling Singkat Berfokus Solusi Mengembangkan Kemampuan 

Mengendalikan Compulsive Internet Use Siswa”, Empati, Jurnal Bimbingan 

Konseling, Vol.2, No.2, 2016. 

 

 

 

 

 



 

104 
 

LAMPIRAN 

  



 

105 
 

RIWAYAT HIDUP 

Nama   : Putri Mila Hudiana 

Nim   : 2104026025 

Jurusan  : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Tempat, Tanggal Lahir: Pemalang, 12 April 2002 

Alamat   : Desa Kebagusan, Kec. Ampelgading, Kabupaten Pemalang 

No. Handphone : 088983118220 

Email   : putrimila1204@gmail.com  

Nama Orang Tua  : Hudy Akyas Samsuri dan Umi Khaolah 

Riwayat Pendidikan :  

a. TK Muslimat NU Jatirejo 

b. MI NU Jatirejo 

c. SMP Al-Islah Kebagusan 

d. SMA Takhassus Al-Qur’an Kalibeber, Wonosobo 

 

 

 

 

 

 


