
 

 

i 
 

PERBEDAAN PENENTUAN MAKKIYAH-MADANIYAH PADA 

QS. AR-RA’D DALAM TAFSIR IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR 

KEMENAG RI SERTA IMPLIKASINYA 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1 

Dalam Ilmu Unshuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

SOFI ALFIATUZAHRO 

NIM: 2104026049 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG  

2025 



 

 

ii 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

 

 

 



 

 

iii 
 

NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

 



 

 

iv 
 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

 



 

 

v 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 



 

 

vi 
 

MOTTO 

 

لَابَابِ    انَِّمَا يَ تَذكََّرُ اوُلُوا الْا
“Hanya orang yang berakal sehat sajalah yang dapat mengambil pelajaran” 

 (QS. Ar-Ra’d [13]:19)1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI, edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011), Jld. 5. h. 112. 



 

 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Transliterasi kata Arab-Latin yang dipakai dalam penyusunan Skripsi ini berpedoman 

pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158/1987 dan 0543b/U/1987 tertanggal 22 

Januari 1988. 

1. Konsonan  

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

Shortcut Key 

Windows 

 Alif ا
tidak 

dilambangkan 

Tidak 

dilambangkan 
- 

 - Ba B Be ب

 - Ta T Te ت

 Sa ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

1E60/1E61 lalu 

alt+x 

 - Jim J Je ج

 Ha ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

1E24/1E25 lalu 

alt+x  

 - Kha Kh ka dan ha خ

 -  Dal  D  De د

 Zal  Ż ذ
Zet (dengan titik di 

atas) 

017B/017C lalu 

alt+x 

 -  Ra  R  Er ر



 

 

viii 
 

 -  Zai  Z  Zet ز

 -  Sin  S  Es س

 - Syin Sy  es dan ye ش

 Sad  ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

1E62/1E63 lalu 

alt+x 

 Dad  ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

1E0C/1E0D lalu 

alt+x 

 Ta  ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

1E6C/1E6D lalu 

alt+x 

 Za ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 

1E92/1E93 lalu 

alt+x 

 ‘ ain‘ ع
koma terbalik (di 

atas) 

0312 lalu alt+x 

diikuti vokal 

hurufnya; a/i/u 

 -  Ghain G  Ge غ

 -  Fa  F  Ef ف

 -  Qaf  Q  Ki ق

 -  Kaf  K  Ka ك

 -  Lam  L  El ل

 -  Mim  M  Em م



 

 

ix 
 

 -  Nun  N  En ن

 -  Wau  W we و

 -  Ha  H  Ha ه

 Hamzah  ́ Apostrof 02CA lalu alt+x ء

 -  Ya  Y  Ye ي

 

2. Vokal  

a. Vokal tunggal  

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebgai berikut: 

  َ Fathah (a)   ع ل يْك Ditulis  ‘alaika 

  َ Kasrah (i)   ف رْع وْن Ditulis Fir’auna 

  َ Ḍammah (u)   ت  وْل ج Ditulis  Tūliju 

 

b. Vokal Rangkap  

Vokal rangkap dilambangkan dengan gabungan harakat dan huruf, 

dilambangkan sebagai berikut: 

Fathah + ya’ mati (ai) ا ت  ه  ي ْ  Ditulis Sammaituha س مَّ

Fathah + wau mati (au) ا وْظ ل م وْا Ditulis Auẓalamu 

 



 

 

x 
 

3. Maddah  

Maddah atau disebut juga vokal panjang ditansliterasikan berupa tanda 

dan huruf sebagai berikut: 

Fathah + alif Ā  ْان ت ك م  Ditulis Makānatikum م ك 

fathah + ya’ mati Ā ت  نْس ى Ditulis tansā 

Kasrah + ya’ mati Ī ك ر يْم Ditulis karīm 

Dammah + wawu mati Ū ف  ر وْض Ditulis furūḍ 

 

4. Tā’ marbūṭah  

Semua tā’ marbūtah ditulis dengan h, baik berada pada akhir kata 

tunggal ataupun berada di tengah penggabungan kata (kata yang diikuti oleh 

kata sandang “al”). Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang 

sudah terserap dalam Bahasa Indonesia, seperti shalat, zakat, dan sebagainya 

kecuali dikehendaki kata aslinya. 

 Ditulis ḥikmah حكمة

 Ditulis ‘illah علّة

 ’Ditulis karāmah al-auliyā كرامةالأولياء

 

5. Syaddah/Tasydīd 

Setiap huruf yang disyaddah maka berlaku dua huruf yang bersyaddah 

tersebut. Contoh: 



 

 

xi 
 

 ع م ر  ابْن  الْخ طَّاب  
 

Ditulis 
‘Umar ibn al-Khaṭṭāb 

 متعدّدة
 

Ditulis 
Muta’addidah 

 

6. Kata Sandang Alif + Lam  

a. Bila diikuti huruf Qamariyyah maka ditulis dengan menggunakan huruf 

awal “al” 

 Ditulis Al-Qur’ān القرآن

 Ditulis Al-Qiyās القياس

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis sesuai dengan huruf pertama 

Syamsiyyah tersebut 

 Ditulis ar-Raqīmi ا لرَّق يْم  

 Ditulis Asy-Syams الشّمس

 

7. Hamzah 

Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 Ditulis A’antum أأنتم

 Ditulis U‘iddat أعدت



 

 

xii 
 

رْت مْ   Ditulis La’in syakartum ل ئ نْ ش ك 

 

8. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat 

 Ditulis Żawi al-furūḍ ذوىالفروض

 Ditulis Ahl as-sunnah أهل السّنّة

 

9. Huruf Kapital 

Huruf kapital tidak dikenal dalam system tulisan Arab. Penggunaan 

huruf kapital mengacu sesuai dengan Ejaan Yang Disempurnakan (EYD), di 

antaranya: huruf kapital digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri dan 

permulaan kalimat. Jika nama diri didahului oleh kata sandang, maka yang 

ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf 

awal kata sandangnya. 

10. Tajwid 

Pedoman transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan 

dengan ilmu tajwid. Karena itu, peresmian pedoman transliterasi Arab Latin 

(Versi Internasional) ini perlu disertai dengan pedoman Tajwid. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiii 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

 

Segala puji bagi Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang, bahwa atas taufiq 

dan hidayah-Nya maka penulis dapat menyelesaikan penyusunan skripsi ini.  

Skripsi berjudul “PERBEDAAN PENENTUAN MAKKIYAH-MADANIYAH 

PADA QS. AR-RA’D DALAM TAFSIR IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR KEMENAG 

RI SERTA IMPLIKASINYA” disusun untuk memenuhi salah satu syarat guna 

memperoleh gelar Sarjana Strata satu (S.1) Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang. Dalam penyusunan skripsi ini penulis banyak mendapatkan 

bimbingan dan saran-saran dari berbagai pihak sehingga penyusunan skripsi ini dapat 

terselesaikan. Untuk itu penulis menyampaikan terima kasih kepada:  

1. Yang Terhormat Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku Rektor UIN Walisongo Semarang 

yang bertanggung jawab sepenuhnya atas proses pendidikan di UIN Walisongo 

Semarang. 

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag, Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang yang telah merestui pembahasan skripsi ini.  

3. Muhtarom, M.Ag, selaku ketua jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir dan M. 

Shihabudin, M.Ag., selaku sekretaris jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN 

Walisongo Semarang yang telah bersedia mengarahkan penulis dalam penyusunan 

skripsi ini. 

4. Hj. Sri Purwaningsih, M. Ag. dan Moh. Hadi Subowo. M. T. I. Dosen Pembimbing 

I dan Dosen Pembimbing II sekaligus dosen wali penulis yang telah bersedia 

meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan bimbingan dan 

pengarahan dalam penyusunan skripsi ini.  

5. Kepala Perpustakaan pusat dan perpustakaan Fakultas Ushuludin dan Humaniora 

yang telah memberikan ijin dan layanan kepustakaan yang diperlukan dalam 

penyusunan skripsi ini.  



 

 

xiv 
 

6. Pada Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, yang 

telah membelaki berbagai pengetahuan sehingga penulis mampu menyelesaikan 

penulisan skripsi.  

7. Kepada Bapak Sugeng Priyanto dan Ibu Nurul Alifah orang tua penulis, kakek dan 

nenek serta seluruh keluarga besar penulis yang tidak pernah lupa mendoakan dan 

selalu mendukung penulis. Sebagai motivasi terbesar penulis sehingga dapat 

menyelesaikan penelitian ini.  

8. Prof. Dr. H. Abdul Ghofur M. Ag. dan Hj. Nur Asiyah M.SI. guru penulis yang 

selalu memberikan pelajaran berharga dan tidak pernah lupa memberikan 

dorongan dan motivasi kepada penulis untuk menyelesaikan penelitian ini. 

9. Teman-teman dekat penulis, Azharia Sebrina, Maryam Fatihatul Khair, Arina 

Husnal, Jannatin Aliyah yang mendampingi penulis di masa-masa krisis maupun 

bahagia seperti keluarga sendiri.  

10. Teman-teman satu bimbingan yang sering direpotkan dengan banyak pertanyaan 

dari penulis. Rekan magang dan KKN yang telah memberikan pengalaman 

berharga sebagai salah satu memori penting di masa-masa kuliah kepada penulis. 

Serta seluruh teman-teman jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang secara tidak 

langsung memberikan motivasi penulis untuk segera menyelesaikan penelitian ini. 

11. Tidak lupa kepada diri saya pribadi karena telah sampai pada tahap sekarang, 

dengan segala pengalaman dan memori berharga yang telah dilalui sebagai 

pelajaran tak ternilai untuk bekal kedepannya. Semoga bisa selalu bangkit untuk 

segala hal yang menunggu didepan sana. 

12. Berbagai pihak yang secara langsung maupun tidak langsung telah membantu, 

baik dukungan moral maupun material dalam penyusunan skripsi.  

 



 

 

xv 
 

Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulisan skripsi ini belum mencapai 

kesempurnaan dalam arti sebenarnya, namun penulis berharap semoga skripsi ini 

dapat bermanfaat bagi penulis sendiri khususnya dan pada pembaca pada umunya. 

 

Semarang, 10 Juni 2025 

Penulis, 

 

 

Sofi Alfiatuzahro 

NIM. 210402604 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xvi 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL .................................................................................................... i 

DEKLARASI KEASLIAN ......................................................................................... ii 

NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING ................................................................ iii 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ...................................................... iv 

HALAMAN PENGESAHAN ..................................................................................... v 

MOTTO ....................................................................................................................... v 

TRANSLITERASI ARAB LATIN .......................................................................... vii 

UCAPAN TERIMA KASIH ................................................................................... xiii 

DAFTAR ISI ............................................................................................................. xvi 

ABSTRAK ................................................................................................................ xix 

BAB I ............................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang ...................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................................. 5 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ............................................................................. 5 

D. Kajian Pustaka ...................................................................................................... 6 

E. Metode Penelitian ................................................................................................. 9 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian ..................................................................... 9 

2. Sumber dan Jenis Data ................................................................................... 9 

3. Teknik Pengumpulan Data ............................................................................. 9 

4. Metode Pengolahan dan Analisis Data ......................................................... 10 



 

 

xvii 
 

F. Sistematika Penelitian ......................................................................................... 10 

BAB II ........................................................................................................................ 12 

PENENTUAN MAKKIYAH DAN MADANIYAH TERHADAP AYAT-AYAT AL-

QUR’AN ..................................................................................................................... 12 

A. Pengertian Makkiyah dan Madaniyah .............................................................. 12 

1. Definisi Surat Makkiyah ............................................................................... 13 

2. Definisi surat Madaniyah ............................................................................. 15 

B. Motode Penetapan Makkiyah dan Madaniyah ................................................. 17 

1. Metode Sama’iy ............................................................................................ 17 

2. Metode Qiyasiy ............................................................................................. 18 

C. Katrakteristik Surat dan Ayat Makkiyah dan Madaniyah ................................ 19 

1. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Ujaran (Lafal) .................. 19 

2. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Tema ................................ 20 

3. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Gaya Bahasa .................... 21 

D. Riwayat-riwayat seputar Makkiyah dan Madaniyah ........................................ 22 

BAB III ....................................................................................................................... 32 

TAFSIR IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR KEMENAG RI ........................................ 32 

A. Tafsir Ibnu Kaṡīr .............................................................................................. 32 

1. Profil Tafsir Ibnu Kaṡīr ................................................................................ 32 

2. Metodologi Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu Kaṡīr Terhadap 

QS. Ar-Ra’d ......................................................................................................... 34 

3. Penafsiran Ibnu Kaṡīr Terhadap QS. Ar-Ra’d .............................................. 36 

B. Tafsir Kemenag RI ........................................................................................... 38 



 

 

xviii 
 

1. Profil Tafsir Kemenag RI ............................................................................. 38 

2. Metodologi Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Kemenag RI 

Terhadap QS. Ar-Ra’d ......................................................................................... 42 

3. Penafsiran Kemenag RI Terhadap QS. Ar-Ra’d .......................................... 43 

C. Karakteristik QS. Ar-Ra’d ............................................................................... 47 

BAB IV ....................................................................................................................... 50 

PENENTUAN MAKKIYAH-MADANIYAH QS. AR-RA’D DALAM TAFSIR 

IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR KEMENAG RI SERTA IMPLIKASINYA 

TERHADAP PENAFSIRAN ................................................................................... 50 

A. Penentuan Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI 

pada QS. Ar-Ra’d. ................................................................................................... 50 

B. Implikasi Perbedaan Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu Kaṡīr 

dan Tafsir Kemenag RI pada QS. Ar-Ra’d. ............................................................ 57 

BAB V ......................................................................................................................... 64 

PENUTUP .................................................................................................................. 64 

A. Kesimpulan ...................................................................................................... 64 

B. Saran ................................................................................................................. 66 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................................ 67 

 

 

 



 

 

xix 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya ilmu Makkiyah dan Madaniyah dalam 

studi tafsir sebagai alat untuk memahami konteks pewahyuan dan kandungan makna 

Al-Qur’an secara lebih akurat. QS. Ar-Ra’d menjadi menarik dikaji karena statusnya 

diperselisihkan sebagai surat Makkiyah atau Madaniyah, khususnya dalam dua tafsir 

yaitu, Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis perbedaan metode klasifikasi Makkiyah-Madaniyah yang digunakan oleh 

kedua tafsir tersebut serta mengkaji implikasinya terhadap penafsiran QS. Ar-Ra’d 

secara menyeluruh. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

studi komparatif. Data diperoleh dari dua sumber utama, yaitu Tafsir al-Qur’ān al-

‘Aẓīm karya Ibnu Kaṡīr dan Al-Qur’an dan Tafsirnya terbitan Kementerian Agama RI. 

Teknik analisis dilakukan secara deskriptif dan komparatif terhadap ayat-ayat QS. Ar-

Ra’d dengan menyoroti titik-titik penting yang menunjukkan perbedaan metodologi 

klasifikasi serta dampaknya dalam penafsiran. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

perbedaan klasifikasi mempengaruhi fokus dan gaya penafsiran. Tafsir Ibnu Kaṡīr 

mengklasifikasikan seluruh surat Ar-Ra’d sebagai Madaniyah berdasarkan riwayat 

Qatadah, dengan penekanan pada aspek sosial-keagamaan umat Islam Madinah. 

Sementara itu, Tafsir Kemenag RI menyebut surat ini sebagai Makkiyah, kecuali ayat 

8-13, dengan penafsiran yang lebih kontekstual, relevan dengan kondisi kaum 

Muslimin Makkah yang tertindas dan peringatan keras kepada kaum kafir Quraisy. 

Implikasi perbedaan ini tercermin pada ayat 30, dimana kedua tafsir memiliki 

perbedaan dalam menentukan objek dakwah yang dituju oleh ayat tersebut pada 

penafsiran. Tafsir Ibnu Kaṡīr mengaitkan ayat ini dengan peristiwa pada hari 

Hudaibiyyah yang menunjukkan konteks Madani. Sementara dalam Tafsir Kemenag 

RI, ayat ini tetap dimaknai sebagai bagian dari respons atas tantangan dakwah Nabi di 

Makkah. Menjelaskan bahwa penolakan berasal dari kafir Quraisy, dikaitkan dengan 

strategi dakwah pada masa awal. Pada ayat 31, Tafsir Kemenag menyebutkan asbabun 

nuzul secara eksplisit, sementara Ibnu Kaṡīr tidak menyebutkannya. Selain itu, 

identifikasi objek kecaman juga berbeda: Tafsir Kemenag secara spesifik menyebut 

"kaum kafir Makkah", sedangkan Tafsir Ibnu Kaṡīr hanya menyebut "orang kafir", 

yang membuka ruang penafsiran lebih umum. Hal ini menegaskan bahwa penentuan 

Makkiyah-Madaniyah berdampak langsung pada arah, pesan, dan fokus penafsiran 

terhadap kandungan QS. Ar-Ra’d, serta turut memengaruhi pemahaman pembaca 

terhadap konteks ayat. 

Kata Kunci: Makkiyah-Madaniyah, Tafsir Ibnu Kaṡīr, Tafsir Kemenag RI, QS. Ar-

Ra’d, Komparatif Tafsir. 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

A. Latar Belakang 

Al-Qur’ān sebagai kitab suci umat Islam terdiri dari ayat-ayat yang diturunkan 

di dua lokasi utama yaitu Makkah dan Madinah. Klasifikasi surat-surat dalam Al-

Qur’ān menjadi Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya penting untuk memahami 

konteks historis, tetapi juga untuk menggali makna dan pesan yang terkandung di 

dalamnya. Surat-surat Makkiyah umumnya berfokus pada aspek akidah, moral, dan 

spiritual, sedangkan surat-surat Madaniyah lebih menekankan pada hukum, tata 

sosial, dan interaksi masyarakat.1 Penentuan surat Makkiyah dan Madaniyah 

merupakan salah satu aspek penting dalam studi ilmu Al-Qur’ān. Ilmu Makkiy-

Madaniy sebagai kelengkapan metodologis mufasir dalam menafsirkan Al-

Qur’ān.2 

Para ahli tafsir berbeda pedapat dalam menjumlahkan berapa jumlah surat yang 

diklasifikasikan sebagai Makkiyah dan Madaniyah. Tetapi bila kita intip Mus haf 

Al-Qur’ān seperti pada Mushaf Al-Qur’ān standar Indonesia pada permukaan surat, 

diketahui bahwa surat-surat yang turun di Makkah adalah 86 dan yang turun di 

Madinah mencapai 28, sehingga jumlahnya menjadi 114 Surat. Ini pendapat yang 

mashur oleh jumhur ulama. Kesimpulan ini bukan menjadi penolak terhadap 

pendapat satu dengan lainnya. Karena perbedaaan itu masih bisa di pahami karena 

pada dasarnya mereka sudah tidak sepakat dari awal dalam menetapkan berapa 

lama Nabi di Makkah dan cara mendefinisikan surat Makkiyah dan Madaniyah 

                                                           
1 Syed Muḥammad Naquib Al Attas, “The Concept Of Education In Islam,” First World 

Conference on Muslim Education Held in Makkah, 1977. h. 45-47 
2 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān, ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 142  



2 

 

 

tersebut.3 Kemudian klasifikasi yang tertera di tafsir Kemenag RI (Al-Qur’ān dan 

Tafsirnya) adalah 89 surat diklasifikasikan sebagai Makkiyah dan 24 surat 

diklasifikasikan sebagai Madaniyah serta 1 surat dipersilisihkan Makkiyah atau 

Madaniyahnya yakni surat Ar-Ra’d.4 

Mushaf Standar Indonesia adalah Mushaf resmi yang ditetapkan langsung oleh 

Kementrian Agama Republik Indonesia melalui Lembaga Lajnah Pentasihan 

Mushaf Al-Qur’ān (LPMQ). Mushaf ini telah melalui tahapan pentashihan oleh 

ulama ahli Al-Qur’ān untuk memastikan ketepatan teks dan kaidah bacaannya 

sebagai standar penulisan Al-Qur’ān di Indonesia.5 Sebagai pendampingnya, 

disusun juga Tafsir Tahlili Kemenag RI yang berjudul Al-Qur’ān dan Tafsirnya 

untuk menjadi jembatan antara tradisi keilmuan Islam klasik dengan kebutuhan 

umat Islam modern di Indonesia dalam memahami Al-Qur’ān. Dengan 

mempertimbangkan budaya, hukum, dan nilai sosial masyarakat Indonesia, 

sehingga lebih relevan dibandingkan tafsir asing yang tidak selalu sesuai dengan 

konteks lokal. Tafsir ini dikembangkan beriringan dengan Mushaf Al-Qur’ān 

Standar Indonesia.6 Keduanya sudah sangat mudah diakses oleh seluruh 

masyarakat Indonesia karena terdapat bentuk fisik maupun digitalnya. 

Tafsir Ibnu Kaṡīr (Al-Qur’ān al-̒Aẓīm) merupakan representasi tafsir klasik 

yang telah menjadi rujukan selama berabad-abad, Tafsir Ibnu Kaṡīr adalah salah 

satu karya tafsir Al-Qur’ān yang paling berpengaruh dan banyak digunakan oleh 

umat Islam di seluruh dunia. Disusun oleh Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Katsir 

ad-Dimasyqi al-Qurasyi asy-Syafi’i, yang dikenal sebagai Ibnu Kaṡīr. Beliau 

                                                           
3 Muḥammad Maksum, “Penerapan Hukum Secara Gradual Melalui Konsep Makkiyah Dan 

Madaniyyah,” Hikmah: Journal of Islamic Studies 14, no. 1 (2018): diunduh pada tanggal 3 Januari 2025 

dari https://doi.org/10.47466/hikmah.v14i1.95. h. 137 
4 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI, edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011), h. 17. 
5 Hamam Faizin, “Sejarah Dan Karakteristik Al-Qur’an Dan Terjemahnya Kementerian Agama 

Ri,” Suhuf 14, no. 2 (2021): 283–311, https://doi.org/10.22548/shf.v14i2.669. h. 283 
6 Hasani Ahmad Said, Ahmad Zaini Pramudya, and Melly Nur Rahmawati, “NEGARA 

REPUBLIK INDONESIA DENGAN KARYA TAFSIRNYA (Al-Qur’an Dan Tafsirnya Kementerian 

Agama RI),” Tafakkur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4 (2023): 84–100. h. 86 



3 

 

 

terkenal sebagai orang yang sangat menguasai ilmu pengetahuan, khususnya di 

bidang ilmu tafsir, hadis, dan sejarah. Tafsir ini ditulis pada saat orang-orang sangat 

perhatian dalam mempelajari, mengajarkan, mengamalkan, mencatat dan 

memelihara ilmu-ilmu syaria’at.7 Sedangkan saat ini keserakahan, fitnah dan terror 

merajalela dimana-mana. Dilihat dari perbedaan latar belakang kondisi yang 

berbeda mengapa tafsir Ibnu Kaṡīr masih tetap relevan dijadikan rujukan sampai 

sekarang.  

Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI merupakan dua sumber tafsir yang 

umum digunakan dalam studi Al-Qur’ān. Tafsir Ibnu Kaṡīr dikenal dengan 

pendekatan klasik yang mendalam dan komprehensif. Sedangkan Tafsir Kemenag 

RI identik dengan pendekatan yang lebih kontemporer dan aplikatif. Terdapat 

perbedaan dalam penentuan jumlah surat Makkiyah dan Madaniyah pada kedua 

tafsir tersebut. Ibnu Kaṡīr mengutip sebuah hadis tentang surat-surat Madaniyyah, 

yaitu: 

قال أبو بكر بن الأنباري : حدثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي ، عن حجاج بن منهال ، عن همام 
، عن قتادة قال : نزل في المدينة من القرآن البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والأنفال ، 

الفتح ، والحجرات ، والحديد وبراءة ، والرعد ، والنحل ، والحج ، والنور ، والأحزاب ، ومحمد ، و 
، والرحمن ، والمجادلة ، والحشر ، والممتحنة ، والصف ، والمنافقون ، والتغابن ، والطلاق ، ويا 
أيها النبي لم تحرم ، وإلى رأس العشر ، وإذا زلزلت ، وإذا جاء نصر الله . هؤلْء السور نزلت 

 بالمدينة ، وسائر القرآن نزل بمكة .

“Abu bakar bin Al-Anbāriy meriwayatkan dari Ismā,īl bin Isḥāq al-Qāḍiy 

mengabarkan kepada kami bahwa Ḥajjaj bin Minhāl mengabarkan kepadanya 

bahwa Hammām mengabarkan kepadanya dari Qatādah bahwa ia berkata,“telah 

diturunkan di Madinah dari Al-Qur’ān: surat al-Baqarah, Āli ‘Imrān , An-Nisā’, 

al-Mā’idah, al-Anfāl, Barā’ah, Ar-Ra’d, An-Naḥl, Al-Ḥajj, An-Nūr, Al-Aḥzāb, 

Muḥammad, al-Fatḥ, al-Ḥujurāt, Al-Ḥadīd, Ar-Raḥmān, Al-Mujādalah, Al-Ḥasyr, 

                                                           
7 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

Jld. 1, 2004). h.1 



4 

 

 

Al-Mumtaḥanah, aṣ-Ṣaff, al-Jumu’ah, al-Munāfiqūn, At-Tagābun, aṭ-Ṭalāq, ya 

ayyuhan nabiyyu lima tuḥarrimu, hingga 10 ayat pertama, iżā Zulzilat, dan iżā  jā’a 

naṣrullāhu, sedangkan seluruh Al-Qur’ān yang lainnya diturunkan di Makkah”.8 

Berdasarkan klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah yang tercantum dalam setiap 

surat Tafsir Ibnu Kaṡīr terdapat 30 surat dikelompokkan sebagai Madaniyah dan 

84 surat dikelompokkan sebagai Makkiyah. Sedangkan, untuk klasifikasi Makkiyah 

dan Madaniyah Tafsir Kemenag RI penulis melihat terdapat 89 surat 

diklasifikasikn sebagai Makkiyah dan 24 surat diklasifikasikan sebgai Madaniyah 

serta 1 surat masih diperselisihkan. Al-Anfāl, Ar-Ra’d, Al-Ḥadīd, Al-Bayyinah, Al-

Falaq, An-Nāss. Keenam surat tersebut adalah surat yang berbeda klasifikasinya 

dalam tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI.   

Surat Ar-Ra’d merupakan salah satu surat yang diselisihkan oleh para ulama, 

apakah statusnya Makkiyah atau Madaniyyah. Pada tafsir Kemenag RI tidak 

disebutkan secara eksplisit apakah surat tersebut dikelompokkan sebagai Makkiyah 

atau Madaniyah. Namun dalam Mushaf Standar Indonesia tercantum bahwa surat 

tersebut berstatus Makkiyah, meskipun terdapat beberapat ayat Madaniyah yaitu 

ayat 8-13.9 Selain ayat itu statusnya adalah Makkiyah. Berbeda dengan tafsir Ibnu 

Kaṡīr yang mengelompokkan semua ayat pada surat Ar-Ra’d adalah Madaniyah. 

Seperti yang telah dijelaskan diawal bahwa klasifikasi Makki-Madani pada Al-

Qur’ān sangat berpengaruh pada penafsiran. Seperti yang sudah dijelaskan diatas, 

dalam tafsir Ibnu Kaṡīr semua ayat surat Ar-Ra’d dikelompokkan sebagai 

Madaniyah, sedangkan tafsir Kemenag RI mengelompokkan sebagai Makkiyah 

kecuali pada ayat 8-13. Dengan demikian selain ayat 8-13 pada surat Ar-Ra’d 

                                                           
8 Ibnu Katsir. Tafsir Ibnu Katsir, ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

Jld. 1, 2004). h. 5 
9 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān, ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 256 



5 

 

 

memiliki dua sudut pandang penafsiran yakni dilihat dari kontek Makkiyah dan 

Madaniyah. 

Perbedaan metodologi dalam kedua tafsir ini menunjukkan bahwa klasifikasi 

Makkiyah dan Madaniyah tidak hanya bersifat historis, tetapi juga memiliki 

implikasi teologis dan sosial yang luas. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji secara komparatif metode penentuan Makkiyah dan Madaniyah dalam 

Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI serta implikasinya. Hasil dari penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam kajian ilmu tafsir 

serta memperkaya wawasan pembaca dalam memahami penafsiran sesuai dengan 

konteks Al-Qur’an.  

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana Ibnu Kaṡīr dan Kemenag RI menetapkan Makkiyah dan Madaniyah 

pada QS Ar-Ra’d? 

2. Bagaimana implikasinya terhadap penafsiran? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

a) Menganalisis penyebab perbedaan klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah 

Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI pada QS Ar-Ra’d. 

b) Mengidentifikasi implikasi dari perbedaan klasifikasi kedua tafsir tersebut 

terhadap pemahaman dan penafsiran Al-Qur’ān. 

2. Manfaat penelitian 

Penelitian ini memiliki manfaat dalam dua aspek utama, yaitu teoritis dan 

praktis: 

a) Manfaat Akademik 



6 

 

 

1) Diharapkan penelitian ini menjadi literatur bagi perpustakaan 

Universitas Islam Negeri Walisongo yang berkaitan dengan ilmu tafsir 

atau sebagai sumber informasi bagi peneliti-peneliti serupa selanjutnya. 

2) Sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Strata Satu 

(S1) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam 

Negeri Walisongo. 

b) Manfaat Metodologis 

1) Menambah wawasan dalam studi tafsir, khususnya terkait perbedaan 

dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah pada QS. Ar-Ra’d. 

2) Berkontribusi dalam pengembangan kajian tafsir dan pemahaman Al-

Qur’an. 

c) Manfaat Praktis 

1) Sebagai referensi bagi akademisi dan peneliti dalam memahami 

metodologi tafsir dalam klasifikasi surat Makkiyah dan Madaniyah 

secara komparatif. 

2) Membantu masyarakat memperoleh pemahaman yang lebih luas pada 

penafsiran. 

 

D. Kajian Pustaka 

Pertama, artikel jurnal yang berjudul “Kajian Metode dan Pengklasifikasian 

Almakky dan Almadany” oleh Hamdiah dan Hanna Mahasiswi STAI Rasyidiyah 

Khalidiyah Amuntai Kalimantan Selatan. Jurnal ini membahas secara mendalam 

mengenai konsep dan metodologi dalam mengklasifikasikan ayat-ayat Al-Qur'an sebagai 

Makkiyah atau Madaniyah. Pengklasifikasian ini penting karena berkaitan langsung 

dengan pemahaman konteks pewahyuan dan penerapan hukum Islam. Penentuan status 

Makkiyah atau Madaniyah dilakukan melalui dua pendekatan utama: Simā‘ī Naqlī 

(berbasis riwayat sahih dari sahabat dan tabi‘in) dan Qiyās Ijtihādī (berbasis ciri-ciri 

kebahasaan, tematik, serta kondisi pewahyuan). Ulama terdahulu, termasuk al-Jābirī 

dan az-Zarqānī, menyebutkan bahwa pengetahuan mengenai klasifikasi ini menjadi 



7 

 

 

sangat penting untuk membedakan ayat nasikh-mansūkh, menelusuri 

perkembangan sejarah hukum Islam, serta memperkuat keyakinan terhadap 

keaslian dan ketepatan wahyu. Dalam konteks ini, pendekatan historis-sosiologis 

sebagaimana ditawarkan oleh Fazlur Rahman juga menjadi relevan, karena 

mempertautkan antara teks wahyu, konteks sejarah, dan konteks sosial pembaca.10 

Kedua, artikel jurnal yang berjudul “Konsep Makkiyah dan Madaniyah dalam 

Ayat-Ayat Siyasah Perspektif Teori Interpretasi Al-Qur’ān” oleh Hillary Fitri 

Olganova dkk dari UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Fokus penelitian ini 

adalah Mengkaji konsep Makkiyah dan Madaniyah dalam konteks siyasah (politik) 

menggunakan teori interpretasi Al-Qur’ān. Kesimpulan dari penelitian tersebut 

adalah Ayat Madaniyah cenderung lebih relevan dalam konteks siyasah 

dibandingkan ayat Makkiyah. Penelitian ini menekankan perlunya memahami 

konteks historis, sosial, dan politik untuk menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam 

kehidupan modern.11 

Ketiga, artikel jurnal yang berjudul “Teori Al-Makkiy wa Al-Madaniy 

(Pengklasifikasian Ayat-Ayat Makiyah dan Madaniyah) dalam Studi Al-Qur’ān” 

oleh Umar Al Faruq dkk dari UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Fokus Artikel 

ini membahas klasifikasi ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah dalam Al-Qur’ān 

dengan pendekatan deskriptif studi pustaka. Ciri utama ayat Makkiyah yakni 

menekankan pada asper keimanan, moralitas dan bukti kebesaran Allah, ciri utama 

ayat Madaniyah yakni membahas hukum syariat, tata Negara dan social. 

Kesimpulannya Memahami perbedaan Makkiyah dan Madaniyah penting untuk 

                                                           
10 Hamdiah and Hanna, “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany,” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50, 

https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.28. 
11Hillary Fitri Olganova and Dkk, “KONSEP MAKIYAH DAN MADANIYAH DALAM 

AYAT-AYAT SIYASAH PERSPEKTIF TEORI INTERPRETASI AL-QURAN,” Al-Mubarak: Jurnal 

Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): 57–77.  



8 

 

 

interpretasi Al-Qur’ān yang sesuai konteks historis dan geografis, membantu 

membentuk hukum yang sesuai syariat Islam yang benar.12 

Keempat, artikel jurnal "Kajian Ayat Makkiyah dan Madaniyah Menurut 

Pemikiran Orientalis dan Oksidentalis" oleh Papay Supriatna Universitas PTIQ 

Jakarta. Membahas tentang perbedaan ayat Makkiyah dan 

Madaniyah dan bagaimana keduanya dikaji oleh orientalis dan oksidentalis. 

Pendekatan orientalis lebih cenderung menggunakan analisis historis-kritis, 

melihat perkembangan Al-Qur’ān sebagai proses evolusi sosial-

politik, sedangkan oksidentalis lebih menitikberatkan pada kontekstualisasi Islam 

dengan teori sosial Barat.13  

Kelima, artikel jurnal “Ibn Katsir ((Telaáh Tafsir al-Quránnul Azim Karya Ibn 

Katsir)”, oleh Jul Hendri UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu. Jurnal yang ditulis 

oleh Jul Hendri ini mengulas secara komprehensif biografi penyusun tafsir, corak, 

metode penafsiran, serta kelebihan dan kekurangannya. Karya ini penting sebagai 

referensi ilmiah dalam memahami karakteristik tafsir bil ma’tsūr yang menjadi 

pendekatan utama dalam Tafsir Ibn Katsir. Penafsiran ini disusun mengikuti tartib 

mushafi dan mengedepankan riwayat sebagai dasar utama, termasuk dalam 

klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah.14 

Setelah memahami penelitian diatas dapat dilihat persamaan tema yang akan 

diangkat yakni konsep Makiyah dan Madaniyah dalam Al-Qur’ān. Akan tetapi 

belum ada pembahasan terkait perbandingan dua tafsir dalam metodologi 

klasifikasi surat Makkiyah dan Madaniyah khususnya pada QS. Ar-Ra’d dalam 

tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI serta implikasinya terhadap penafsiran. 

                                                           
12 Al Faruq Umar and Dkk, “Teori Al Makiyy Wa Al Amadani (Pengklasifikasian Ayat-Ayat 

Makiyah Dan Madaniyah) Dalam Studi Al-Qur’an,” Relinesia:Jurnal Kajian Agama Dan 

Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2 (2024): 106–13. 
13 Papay Supriatna, “Kajian Ayat Makkiyah Dan Madaniyah Pemikiran Orientalis Dan 

Oksidentalis,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Keislaman 8, no. 01 (2024): 134–45. 
14 Jul Hendri, “IBN KATSIR : Telaáh Tafsir Al-Quránnul Azim Karya Ibn Katsir,” Nuansa 14, 

no. 2 (2021): 242–51, https://doi.org/10.29300/njsik.v14i2.6598. 



9 

 

 

Perbedaan yang sangat menonjol yang dapat dijadikan kebaharuan dalam penelitian 

penulis terletak pada objek penelitian dan metode analisis yang digunakan. 

E. Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

komparatif guna mengkaji perbedaan dalam klasifikasi surat Makkiyah dan 

Madaniyah antara Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI. Pendekatan ini 

bertujuan untuk mengeksplorasi dan membandingkan metode yang digunakan 

dalam kedua tafsir tersebut. Metode studi komparatif dipilih karena 

memberikan ruang untuk menganalisis kesamaan serta perbedaan dalam 

klasifikasi surat dan dampaknya terhadap pemahaman Al-Qur’ān.  

2. Sumber dan Jenis Data 

a. Sumber Primer: 

1) Al-Qur’ān sebagai sumber utama rujukan. 

2) Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI sebagai objek utama kajian. 

b. Sumber Sekunder: 

1. Buku-buku serta jurnal yang mengulas metode penentuan Makkiyah dan 

Madaniyah. 

2. Literatur akademik mengenai metodologi tafsir klasik dan modern. 

3. Hasil penelitian terdahulu yang berkaitan dengan topik ini. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui kajian 

literatur dengan menelaah berbagai sumber yang relevan. Fokus utama 

penelitian adalah analisis terhadap teks dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir 

Kemenag RI guna mengidentifikasi bagaimana kedua tafsir mengklasifikasikan 

surat Makkiyah dan Madaniyah. Selain itu, referensi dari buku, jurnal ilmiah, 

dan penelitian terkait turut dimanfaatkan guna memperkaya perspektif serta 



10 

 

 

memperkuat analisis mengenai metodologi tafsir yang digunakan dalam kedua 

tafsir tersebut. 

4. Metode Pengolahan dan Analisis Data 

Data dianalisis dengan pendekatan deskriptif dan komparatif. 

Pendekatan deskriptif digunakan untuk menjabarkan bagaimana masing-

masing tafsir mengategorikan surat Makkiyah dan Madaniyah. Sementara itu, 

analisis komparatif diterapkan untuk membandingkan metode yang digunakan 

dalam kedua tafsir, mengidentifikasi faktor-faktor yang menyebabkan 

perbedaan klasifikasi, serta mengkaji dampaknya terhadap pemahaman Al-

Qur’ān. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 

wawasan yang lebih luas mengenai metodologi penafsiran dalam mengkaji 

ayat-ayat Al-Qur’an. Tahapan yang harus ditempuh, yaitu:  

1. Menentukan terlebih dahulu jumlah dan cakupan ayat yang akan menjadi 

objek kajian utama. Yaitu seluruh ayat dalam QS. Ar-Ra’d. 

2. Menghimpun pendapat dari tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI, 

dengan mempertimbangkan latar belakang ijtihad dan konteks historis dari 

masing masing penafsiran.  

3. Melakukan kajian analitis-komparatif terhadap perbedaan dan kesamaan 

penafsiran, dengan menyoroti kecenderungan mazhab, metode penafsiran, 

serta pengaruh latar belakang keilmuan yang dimiliki para mufassir dalam 

memahami ayat tersebut.  

4. Mengambil posisi akademik dengan mengemukakan bagaimana 

metodologi kedua tafsir dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah QS. 

Ar-Ra’d serta implikasinya. 

F. Sistematika Penelitian 

BAB I: Pada bab I berisi pendahuluan yang didalamnya penulis akan 

memaparkan latar belakang mengapa penulis melakukan penelitian ini, pokok 

masalah yang ingin dibahas, tujuan dan manfaat penelitian ini, tinjauan pustaka 



11 

 

 

sejauh pengamatan penulis dan metode penelitian yang digunakan penulis serta 

sistematika penulisan skripsi. 

BAB II: Pada bab II dipaparkan informasi tentang landasan teori objek 

penelitian yang relevan dengan topik penelitian. Yakni, teori klasifikasi surat 

Makkiyah dan Madaniyah dimana surat-surat dalam Al-Qur’ān menjadi Makiyah 

dan Madaniyah berdasarkan tempat atau waktu turunnya wahyu, dan juga dapat 

dilihat dari realitas teks. 

BAB III: Pada bab III berisi data-data yang dibutuhkan penulis demi menjawab 

pokok masalah penelitian, akan dipaparkan informasi dua tafsir yang diteliti yakni 

Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI meliputi profil kedua tafsir dan 

metodologi yang digunakan kedua tafsir tersebut dalam menentukan klasifikasi 

surat Makkiyah dan Madaniyah. 

BAB IV: Pada bab IV penulis akan menjawab rumusan masalah dalam 

penelitian ini meliputi perbedaan dan persamaan metodologi klasifikasi surat 

Makkiyah-Madaniyah untuk mengetahui apa penyebab perbedaan klasifikasi 

Makkiyah-Madaniyah pada Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI serta 

implikasi penafsiran dari perbedaan metodologi kedua tafsir tersebut. 

BAB V: Berisi penutup yang merupakan akhir dari proses penulisan hasil 

penelitian. Berdasarkan dari bab-bab sebelumnya maka dipaparkan kesimpulan 

yang didapat mengenai pembahasan diatas dan kritik atau saran yang berkaitan 

dengan penelitian. 

 



12 
 

BAB II 

PENENTUAN MAKKIYAH DAN MADANIYAH TERHADAP AYAT-AYAT 

AL-QUR’AN 

 

A. Pengertian Makkiyah dan Madaniyah 

Makkiyah dan Madaniyah dalam kajian ulumul Qur’an merupakan klasifikasi 

surat atau ayat yang digunakan untuk memahami konteks pewahyuan suatu ayat 

dalam Al-Qur’ān. Ilmu Makkiyah-Madaniyah erat kaitannya dengan Asbab an-

Nuzul, dan Nasikh-Mansukh sebagai kesatuan sejarah turunnya Al-Qur’ān. 

Diantara yang paling mulia dalam ulumul Qur’an adalah ilmu tentang turunnya Al-

Qur’ān1. Urgensi mengetahui ilmu Makkiyah dan Madaniyah adalah membantu 

mengungkapkan makna sebenarnya suatu ayat, hikmah dibalik ditetapkannya 

sebuah hukum dan sebagai upaya dalam memahami Al-Qur’ān secara 

komprehensif. 

Makkiyah dan Madaniyah dalam klasifikasi ayat atau surat Al-Qur’ān terdapat 

beberapa macam, ada yang diturunkan di Makkah tetapi khitob hukum atau 

sasarannya untuk orang-orang Madinah, ada yang diturunkan di Madinah tetapi 

khitob hukum atau sasarannya untuk orang-orang Makkah, ada ayat-ayat 

Madaniyah namun berada di dalam surat Makkiyah, ada ayat-ayat Makkiyah namun 

berada di dalam surat Madaniyah, dan ada pula yang tidak Makkiyah ataupun 

Madaniyah.2 

Ulama berbeda pendapat dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah. 

Terdapat beberapa faktor yang menyebabkan hal tersebut. Salah satunya 

                                                           
1 Imam Jalaluddin. Al-Suyuthi, Penerjemah Muḥammad Halabi, AL-ITQAN FI ’ULUMIL 

QUR’AN, ed. Edi AH Iyubenu and Rusdianto, (Yogyakarta: DIVA Press (Anggota IKAPI), 2021). h. 28 
2 Imam Suyuthi and Penerjemah tim editor Indiva, Studi Al-Qur’ān Komprehensif, ed. Andhi 

Rasy (Surakarta: Indiva Pustaka, 2008). h. 37-38 



13 

 

 

disebabkan oleh perbedaan riwayat mengenai tempat dan lokasi suatu ayat 

diturunkan. Para ulama juga berbeda pendapat dalam mendefinisikan Makkiyah 

dan Madaniyah. Sebagian ulama mendasarkan klasifikasinya berdasarkan waktu 

turunnya, yaitu sebelum atau setelah hijrah. Kemudian, sebagian yang lain ada yang 

melihat berdasarkan tempat turunnya yakni Makkah atau Madinah, adapula yang 

turun bukan pada keduanya, seperti ayat yang turun di Juhfah, Baitul Maqdis, 

Tha’if ataupun di Hudaibiyah.3 Sehingga menyebabkan beberapa ayat yang 

diperselisihkan di kalangan ulama karena berbeda dalam metodologi dasar 

klasifikasinya. Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah bersifat ijtihadi ulama dalam 

menetukan Makkiyah dan Madaniyah merujuk kepada hafalan para sahabat dan 

tabi’in sama halnya seperti asbabun nuzul. Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah 

bukan termasuk sabda Nabi atau sesuatu yang langsung disandarkan kepada Nabi 

karena semasa hidup Rasulullah SAW tidak memerintahkan para sahabat untuk 

mencatat mengenai Makkiyah dan Madaniyah suatu ayat. Meskipun demikian para 

sahabat sangat menaruh perhatian terhadap bidang ini karena merekalah yang 

menyaksikan dimana, kapan dan dalam kondisi apa suatu ayat diturunkan.4 

1. Definisi Surat Makkiyah 

Makkiyah berasal dari kata “Makkah”, kota suci tempat para Nabi dan 

turunnya wahyu kepada Rasulullah SAW. Al-Makkiyyah secara harfiah berarti 

yang memiliki karakteristik Makkah atau yang berasal dari Makkah. Dalam Al-

Qur’ān biasa disebut Makkah, Baldah, Bakkah, dan Umm al-Qura.5 Kondisi 

Makkah saat zaman jahiliyah dipeNūḥi dengan masyarakat yang bobrok secara 

                                                           
3 Manna Al-Qaththan and Penerjemah Aunur Rafiq El-Mazni, PENGANTAR STUDI ILMU AL-

QUR’ĀN, ed. Abduh Zulfidar Akaha and Muḥammad Ihsan, Maktabah Wahbah, Indonesia (Jakarta 

Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2015). h. 62 
4 Jonni Syatri and Dkk,  Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān, ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017) h. xxi 
5 Jonni Syatri and Dkk. Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 4 



14 

 

 

moral. Masyarakat Makkah merupakan masyarakat nomadik yang kental 

dengan budaya kasar dan system patriarkinya. Kondisi kala itu menjadi urgensi 

penting pada orientasi dakwah Rasulullah SAW.6  

Masyarakat Makkah pada zaman jahiliyah sedang dalam keadaan buta 

dan tuli, maksud dari buta dan tuli disini yaitu perilaku masyarakat yang 

menyembah berhala, mengingkari wahyu, mempersekutukan Allah, dan 

mendustakan hari akhir. Dalam Al-Qur’ān disebutkan mereka mengatakan: 

 

 وَمَا لَهُما بِذٰلِكَ 
رُُۚ لِكُنَآ اِلَّْ الدَّها يَا وَمَا يُ ها ن ايَا نمَُواتُ وَنَحا مِنا عِلام ُۚ اِنا  وَقاَلُواا مَا هِيَ اِلَّْ حَيَاتُ نَا الدُّ

 هُما اِلَّْ يَظنُ ُّوانَ 
 

Artinya: Mereka berkata, “Kehidupan ini tidak lain hanyalah 

kehidupan di dunia saja, kita mati dan kita hidup, dan tidak ada yang 

membinasakan kita selain masa.” Padahal, mereka tidak mempunyai ilmu 

(sama sekali) tentang itu. Mereka hanyalah menduga-duga. Al-Jāṡiyah 

[45]:24. 7 

 

Dakwah pada masa itu memerlukan metode untuk menghadapi segala 

kerusakan akidah demi menuju jalan Allah. Sehingga wahyu Makkiyah penuh 

dengan ungkapan-ungkapan ancaman dan siksaan, kisah umat-umat terdahulu 

sebagai bukti alamiah yang dapat diterima akal untuk menghancurkan 

keyakinan mereka pada berhala dan mengajak ketauhidan kepada Allah swt.8 

Maka dari itu ayat-ayat atau surat yang digolongkan sebagai Makkiyah selain 

didasarkan pada tempat dan waktu turunnya juga didasarkan pada khitob atau 

sasaranya. 

                                                           
6 Maksum, “Penerapan Hukum Secara Gradual Melalui Konsep Makkiyah Dan Madaniyyah.” h. 

138 
7 Kementrian Agama, “Qur’an Kemenag RI,” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

https://quran.kemenag.go.id 
8 Al-Qaththan and Penerjemah Aunur Rafiq El-Mazni, PENGANTAR STUDI ILMU AL-

QUR’ĀN. h. 60-61 



15 

 

 

2. Definisi surat Madaniyah 

Kata Madaniyah berasal dan terhubung dengan kata Madinah, dalam 

pengertian umum berarti bumi hijrah dan kota Rasulullah SAW. Secara harfiah 

al-Madaniyyah berarti memiliki karakteristik Madinah atau yang berasal dari 

Madinah.9 Madinah adalah kota yang sering dilewati Rasulullah SAW saat 

hendak berdagang ke kota Syam. Sehingga Rasulullah SAW sangat mengetahui 

daerah tersebut. selain itu makam ayah beliau juga berada di kota Madinah. 

Peristiwa hijrah adalah langkah strategis bagi Rasulullah dan para 

pengikutnya setelah diusir oleh kaum Quraisy untuk melanjutkan dakwah Islam 

di lingkungan yang lebih mendukung. Situasi dan keadaan di Madinah berbeda 

jauh dengan di Makkah. Mayoritas orang-orang Madinah berprofesi sebagai 

petani yang cenderung memiliki sifat ramah dan baik hati lain halnya dengan 

penduduk Makkah yang berprofesi pedagang dan pengembala cenderung 

memiliki sifat yang keras dan kejam. Masyrakat Madinah dari suku Khazraj 

datang ke Makkah saat haji setelah peristiwa besar Isra Mi’raj. Pada saat itulah 

Rasulullah mengajak mereka agar masuk Islam dan ajakan Rasulullah langsung 

diterima oleh masyarakat Madinah. Akan tetapi tidak sepeNūḥnya penduduk 

Madinah merupakan umat Islam. Allah SWT berfirman: 

 

َعاراَبِ مُنٰفِقُوانَ    لَكُما مِ نَ الْا لِ الامَدِي انَةِ مَرَدُواا عَلَى النِ فَاقِ   وَمِنا  وَمِمَّنا حَوا  اهَا
 

Artinya: Di antara orang-orang Arab Badui yang (tinggal) di sekitarmu 

ada orang-orang munafik. (Demikian pula) di antara penduduk Madinah (ada 

juga orang-orang munafik). At-Taubah [9]:101.10 

 

                                                           
9 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān, ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 5 
10 Kementrian Agama, “Qur’an Kemenag RI.” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

https://quran.kemenag.go.id 



16 

 

 

Maka dari itu dakwah beliau setelah hijrah ke Madinah berbeda dengan 

di Makkah. Hal pertama yang Rasulullah lakukan setelah hijrah ke Madinah 

adalah membuat undang-undang untuk mempersaudarakan mereka. Yang 

dikenal dengan piagam Madinah.11 Sebagai pendukung dakwah Rasulullah 

SAW di Madinah ayat-ayat atau surat Madaniyah cenderung membicarakan 

hukum-hukum Islam serta ketentuannya, mengajak untuk berjihad dan 

berkorban di jalan Allah SWT, kaidah-kaidah kemasyarakatan, dan segala 

hubungan dari mulai pribadi hingga antar Negara juga system 

pemerinṬāhānnya.12 Kesimpulannya ayat-ayat atau surat Madaniyah mayoritas 

membahas mengenai muamalah dan hukum-hukum Islam. Berbeda dengan 

ayat-ayat atau surat Makkiyah mayoritas berisi tentang kisah-kisah, tauhid dan 

surga-neraka. Karena menyesuaikan khitob yang dituju dari masing-masing 

ayat atau surat demi mendukung dakwah Rasulullah SAW.   

Para ulama menyimpulkan ada tiga macam teori yang mendefinisikan 

klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah dengan dasar masing-masing. Pertama, 

teori tempat (makani) berarti ayat-ayat atau surat yang diturunkan di Makkah 

dan sekitarnya adalah Makkiyah sedangkan ayat-ayat atau surat yang 

diturunkan di Madinah dan sekitarnya adalah Madaniyah. Kedua, teori waktu 

(zamani) berarti ayat-ayat atau surat yang diturunkan pada masa sebelum hijrah 

(periode Makkah) adalah Makkiyah sedangkan ayat-ayat atau surat yang 

diturunkan pada masa setelah hijrah (periode Madinah) adalah Madaniyah. 

Ketiga, teori Mukhatab (objek pewahyuan) berarti ayat-ayat atau surat yang 

                                                           
11 Mifatahul Jannah Harahap and Evi Sukma Pratiwi, “Pembentukan Negara Madinah,” Ta’rim 

5, no. 1 (2024), h. 179-180 diunduh pada tanggal 10 Januari 2025 dari 

https://m.merdeka.com/pendidikan/kata-para-ahli-inilah-5-teori-pembentukan-negara.html.  
12 Al-Qaththan and Penerjemah Aunur Rafiq El-Mazni, PENGANTAR STUDI ILMU AL-

QUR’ĀN. h. 61-62 



17 

 

 

menyinggung penduduk Makkah adalah Makkiyah sedangkan ayat-ayat atau 

surat yang menyinggung penduduk Madinah adalah Madaniyah.13  

B. Motode Penetapan Makkiyah dan Madaniyah  

Untuk dapat mengetahui apakah suatu ayat atau surat tersebut Makkiyah atau 

Madaniyah diperlukan metode untuk menetapkannya. Para ulama bersandar 

kepada dua metode dalam memilah dan mengungkapkan klasifikasi Makkiyah dan 

Madaniyah ayat atau surat dalam Al-Qur’ān yaitu:  

1. Metode Sama’iy 

Sama’iy berasal dari kata  سمع  yang berarti mendengar. Yang dimaksud 

metode Sama’iy adalah penentuan Makkiyah dan Madaniyah yang bersumber 

dari riwayat (naql) shahih para sahabat yang hidup pada masa Rasulullah dan 

menyaksikan langsung turunnya wahyu.14 Penentuan Makkiyah dan Madaniyah 

tidak bersumber langsung kepada Rasulullah SAW karena pada masa itu Allah 

SWT tidak memerintahkan langsung kepada Rasulullah untuk 

menetapkannya.15   

Pada masa Rasulullah SAW, para sahabat tidak memerlukan penjelasan 

Makkiyah dan Madaniyah suatu ayat atau surat karena apabila ada hal yang 

tidak dipahami terkait suatu ayat maka para sahabat bisa langsung bertanya 

kepada Rasulullah SAW. Meskipun penentuan Makkiyah dan Madaniyah tidak 

ditentukan langsung oleh Rasulullah SAW namun tetap penting untuk 

                                                           
13 Hamdiah and Hanna, “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany,” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50, h. 145, diunduh pada 

tanggal 10 Januari 2025 dari https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.28.  
14 Hamdiah and Hanna. “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany,” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50. h. 144 
15 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 38 



18 

 

 

diketahui. Hukum ilmu Makkiyah dan Madaniyah adalah fardu kifayah.16 Ilmu 

ini penting untuk mengetahui sejarah nasikh mansukh guna mengungkapkan 

ketetapan hukum darinya.  

Cara yang ditempuh para ulama dalam menetapkan Makkiyah dan 

Madaniyah suatu ayat dengan metode Sama’iy didasarkan kepada riwayat-

riwayat shahih dari para sahabat yang hidup sezaman dengan Rasulullah SAW 

dan menyaksikan langsung turunnya wahyu kepada Rasulullah SAW. Atau 

riwayat-riwayat para tabi’in yang berguru langsung dari para sahabat sehingga 

mengetahui seluk beluk pewahyuan Al-Qur’ān, latar belakang tempat, kejadian 

dan turunnya suatu ayat atau surat Al-Qur’ān.17 Riwayat-riwayat ini terhimpun 

dan dapat ditemui dalam kitab-kitab tafsir bi al-ma’sur, asbab an-nuzul, dan 

ulum Al-Qur’ān.18 

2. Metode Qiyasiy 

Metode Qiyasiy bersifat ijtihadi berdasarkan hasil pengamatan dengan 

membandingkan ayat yang satu dengan ayat yang lain.19 Metode Qiyasiy 

didasarkan dari karakteristik Makkiyah dan Madaniyah sebagai tolak ukur 

proses analisa dan pengamatan untuk memilah mana ayat dan surat yang 

Makkiyah dan Madaniyah.  

Apabila ditemukan ayat dalam surat Makkiyah yang memiliki 

karakteristik Madaniyah atau menyinggung peristiwa sejarah Madinah, maka 

ayat tersebut diklasifikasikan sebagai Madaniyah. Apabila ditemukan ayat 

dalam surat Madaniyah yang memiliki karakteristik Makkiyah atau 

                                                           
16 Jonni Syatri and Dkk. Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 40 
17 Hamdiah and Hanna, “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany.” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50. h. 146 
18 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 37 
19 Abd Halik, Abd Haris, and Supandi, “Katagorisasi Ayat Makki Dan Madani: Pengertian, Ciri, 

Hikmah Dan Cara Mengetahui Makkiyah Dan Madaniyah,” El- Furqania 8, no. 2 (2022): 73–80. h. 77 



19 

 

 

menyinggung peristiwa sejarah Makkah, maka ayat tersebut diklasifikasikan 

sebagai Makkiyah.20 Kemudian apabila ditemukan dalam suatu surat 

karakteristik Makkiyah lebih dominan maka diklasifikasikan sebagai Makkiyah 

begitupun sebaliknya apabila karakteristik Madaniyah lebih dominan maka 

diklasifikasikan sebagai Madaniyah. Penentuan Makkiyah dan Madaniyah 

dimulai dari per ayat sehingga bisa saja terdapat ayat Madaniyah dalam surat 

Makkiyah ataupun sebaliknya.21  

Metode Qiyasiy dapat digunakan bersamaan dengan metode Sama’iy, 

apabila tidak ditemukan riwayat yang memberikan justifikasi tentang 

klasifikasi ayat atau surat sebagai Makkiyah atau Madaniyah. Dengan demikian 

metode Qiyasiy bisa digunakan untuk menguatkan metode Sama’iy. 

Menggunakan kedua metode tersebut dalam menentikan klasifikasi Makkiyah 

dan Madaniyah dapat memberikan pengetahuan dan kebenaran yang lebih 

objektif.22   

C. Katrakteristik Surat dan Ayat Makkiyah dan Madaniyah 

Setiap ayat atau surat memiliki karakteristik masing-masing. Untuk 

membedakan ayat atau surat mana yang Makkiyah atau Madaniyah maka perlu 

diketahui karakteristinya. Berikut beberapa karakteristik Makkiyah dan Madaniyah 

yang dapat dijadikan pedoman: 

1. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Ujaran (Lafal) 

a) Karakteristik ayat-ayat atau surat Makkiyah 

                                                           
20 Lukmanul Hakim and Afriadi Putra, “Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan Implikasinya 

Terhadap Penafsiran Al-Qur’ān,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 95–113, h. 101, 

diunduh pada tanggal 12 Janari 2025 dari https://doi.org/10.35961/rsd.v3i1.472. 
21 Hamdiah and Hanna, “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany.” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50. h.144 
22 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 43 



20 

 

 

1) Setiap surat yang terdapat kata “kallā” ( كَلا )  

2) Setiap surat yang terdapat ungkapan “yā ayyuhan nas” (  ٰٓايَُّهَا النَّاس  ( ي 

3) Setiap surat yang terdapat ayat sajdah 

4) Setiap surat yang terdapat huruf Ṭāhājjiy pada awal surat, selain surat 

al-Baqarah dan Āli-’Imrān sedangkan Ar-Ra’d para ulama masih 

berselisih.23 

5) Setiap surat-surat pendek 

6) Setiap surat yang menceritakan kisah Nabi Adam dan Iblis kecuali surat 

al-Baqarah 

b) Karakteristik ayat-ayat atau surat Madaniyah 

1) Setiap surat yang didalamnya terdapat ungkapan “yā ayyuhal 

lażīnaāmanu” ( ٰٓايَُّ  اي  مَن وْٰٓ هَا الَّذِيْنَ ا  ) 

2) Setiap surat yang didalamnya menyebut kaum munafik kecuali surat Al-

’Ankabūt.24 

3) Setiap surat yang terdapat kata “had” ( حدا   ) atau “farīḍah” ( فريضة) 

2. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Tema 

a) Karakteristik ayat-ayat atau surat Makkiyah 

1) Berisi tentang tauhid (keesaan Allah SWT), kerasulan Nabi Muḥammad 

SAW, dan kehidupan akhirat atau surga-neraka. 

2) Ayat Makkiyah cenderung berisi tentang gagasan-gagasan untuk 

memerangi berhala dan kemusyrikan disertai argumentasi yang tidak 

terbantahkan bahwa kepercayaan selain kepada Allah adalah kepalsuan. 

3) Bukti-bukti ilmiah yang membuktikan kebesaran dan kekuasaan Allah 

SWT. 

4) Kisah-kisah para Nabi dan kaumnya. 

                                                           
23 Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’ān. (beirut: dar al fikr, 1996). h. 53 
24 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 49 



21 

 

 

5) Pilar dasar kehidupan manusia yang mencangkup ajaran moral, etika 

budi pekerti dan norma-norma dasar dalam menjalani kehidupan.25 

b) Katakteristik ayat-ayat atau surat Madaniyah 

1) Surat yang memuat kewajiban syariat atau aturan terkait hukuman (had). 

2) Surat yang di dalamnya membahas karakter dan kondisi orang-orang 

munafik umumnya termasuk Madaniyah, kecuali beberapa surat 

tertentu seperti At-Talaq. 

3) Surat yang menyeru kepada Ahli Kitab, baik Yahudi maupun Nasrani, 

agar menerima Islam. 

4) Sifat orang-orang munafik, kepribadian mereka, tipu daya mereka, serta 

menjelaskan ancaman yang mereka timbulkan terhadap agama Islam. 

5) Surat yang berisi aturan hukum, seperti hukum pidana, hukum waris, 

hak-hak perdata, serta ketentuan yang berkaitan dengan sosial 

kemasyarakatan dan pemerintahan. 

6) Ayat-ayat yang membahas izin untuk berjihad, hukum perang, aturan 

perdamaian, serta ketentuan terkait perjanjian dalam Islam. 

7) Surat yang berisi hukum-hukum praktis dalam ibadah dan muamalah, 

seperti shalat, zakat, puasa, haji, hukum qisas, perceraian, transaksi jual 

beli, riba, dan aspek lainnya dalam kehidupan sehari-hari.26 

3. Karakteristik Makkiyah-Madaniyah dari Aspek Gaya Bahasa 

a) Karakteristik ayat-ayat dan surat Makkiyah dari aspek gaya bahasa 

cenderung tegas dan keras. Ayat-ayat atau suratnya juga relative pendek. 

Ayat-ayat Makkiyah simple namun tafsirannya susah. 

                                                           
25 Jonni Syatri and Dkk. Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 50-58 
26 Hamdiah and Hanna, “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan Almadany.” 

MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 (2022): 143–50. h. 148-149 



22 

 

 

b) Karakteristik ayat-ayat dan surat Madaniyah gaya bahasanya lebih tenang 

dan lembut serta memiliki kalimat-kalimat yang relative panjang. Ayat-

ayat Madaniyah cenderung kompleks namun tafsirannya mudah karena 

banyak hadis yang mendukung. 

D. Riwayat-riwayat seputar Makkiyah dan Madaniyah 

1. Riwayat dalam kitab Faḍā’il Al-Qur’ān: Abū ‘Ubaid dari Aliy bin Abī Ṭalḥaḥ, 

ia berkata: 

حدثنا عبد الله بن صالح، عن معاوية بن صالح عن علي بن أبي طلحة قال: نزلت بالمدينة 
سورة البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والحج، والنور، والأحزاب، 

يريد  -والحديد، والحديد والمجادلة والحشر، والممتحنة، والحواريونوالذين كفروا والفتح، 
، والتغابن، ويا أيها النبي إذا طلقتم، ويا أيها النبي لم تحرم، والفجر، والليل إذا يغشي، -الصف

 27وإنا أنزلناه في ليلة القدر، ولم يكن، وإذا زلزلت، وإذا جاء نصر الله، وسائر ذلك بمكة"
   

“‘Abdullāh bin Ṣāliḥ berkata kepada kami, dari Mu’āwiyah bin Ṣāliḥ 

dari ‘Aliy bin Abī Ṭalḥaḥ. dia (‘Aliy) berkata, “Di Madinah telah diturunkan 

surat al-Baqarah, Āli ‘Imrān, An-Nisā’’, Al-Mā’idah, Al-Anfāl, at-Taubah, Al-

Ḥajj, An-Nūr, Al-Aḥzāb, alladzina kafaru, al-Fath, Al-Ḥadīd, Al-Mujādalah, 

Al-Ḥasyr, Al-Mumtaḥanah, al-Hawariyyin (ash-Shaf), At-Tagābun, yaa 

ayyuhan Nabi idzaa thallaqtum An-Nisā’a’, yaa ayyuhan nabi lima tuharrim, 

al-Fajr, al-Lail, innā anzalnāhu fii lailatil qadr, lam yakunil, idzaa zulzilatil, 

dan idzaa jaa’a nashrullah wal fath,” sedangkan selain surat-surat tersebut 

diturunkan di Makkah”. Menurut pendapat Ibnu Hajar derajat sanad riwayat ini 

sahih.28 

 

2. Riwayat Ibnu aḍ-Ḍurais dari Ibnu ‘Abbās dalam kitabnya Faḍā’il Al-Qur’ān wa 

Mā Unzil min Al-Qur’ān bi Makkah wa Mā Unzil bi al-Madinah, ia berkata:  

                                                           
27 Abū ‘Ubaid, Faḍā’il Al-Qur’ān, ed. Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān Al-Khusyā (Riyadh: Dār 

al-ʿĀṣimah, 1991). Jld 2. h. 200 
28 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 72 



23 

 

 

أخبرنا محمد بن عبد الله بن أبي جعفر الرازي، قال: قال عمر بن هارون قال: حدثنا عثمان 
بن عطاء، عن أبيه، عن ابن عباس، قال: )أول ما نزل من القرآن بمكة، وما أنزل منه بالمدينة 

، رة بمكة، فكتبت بمكة، ثم يزيد الله فيها ما يشاءالأول فالأول، فكانت إذا نزلت فاتحة سو 
وكان أول ما أنزل من القرآن: }اقرأ باسم ربك الذي خلق{ , ثم }ن والقلم{، ثم }يا أيها 
المزمل{، ثم }يا أيها المدثر{، ثم الفاتحة، ثم }تبت يدا أبي لهب{، ثم }إذا الشمس  

غشى{، ثم }والفجر وليال عشر{، كورت{، ثم }سبح اسم ربك الأعلى{، ثم }والليل إذا ي
ثم }والضحى{، ثم }ألم نشرح{، ثم والعصر، ثم }والعاديات{، ثم إنا }أعطيناك الكوثر{، 
ثم }ألهاكم التكاثر{، ثم }أرأيت الذي يكذب{، ثم }قل يا أيها الكافرون{، ثم }ألم تر  

، ثم أحد{كيف فعل ربك{، ثم أعوذ برب الفلق، ثم أعوذ برب الناس، ثم }قل هو الله 
}والنجم إذا هوى{، ثم }عبس وتولى{، ثم }إنا أنزلناه في ليلة القدر{، ثم }والشمس 
وضحاها{، ثم }والسماء ذات البروج{، ثم }والتين والزيتون{، ثم }لإيلاف قريش{، ثم 
القارعة، ثم }لْ أقسم بيوم القيامة{، ثم }ويل لكل همزة{، ثم }والمرسلات{، ثم }ق 

أقسم بهذا البلد{، ثم }والسماء والطارق{، ثم }اقتربت الساعة{، ثم }ص  والقرآن{، ثم }لْ
والقرآن{، ثم الأعراف، ثم }قل أوحي{، ثم }يس والقرآن{، ثم الفرقان، ثم الملائكة، ثم 
}كهيعص{، ثم طه ثم الواقعة، ثم }طسم{ الشعراء، ثم }طس{ النمل، ثم }القصص{، ثم 

يوسف، ثم الحجر، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم لقمان، بني إسرائيل، ثم يونس، ثم هود، ثم 
ثم سبأ، ثم الزمر، ثم حم المؤمن، ثم }حم{ السجدة، ثم }حم عسق{, ثم الزخرف، ثم 
الدخان، ثم الجاثية، ثم الأحقاف، ثم الذاريات، ثم }هل أتاك حديث الغاشية{ ثم الكهف، 

 الأنبياء، ثم المؤمنون، ثم }تنزيل{ ثم النحل، ثم }إنا أرسلنا نوحا{ ثم سورة إبراهيم، ثم
السجدة، ثم الطور، ثم تبارك الملك، ثم الحاقة، ثم }سأل سائل{، ثم }عم يتساءلون{، ثم 
النازعات، ثم }إذا السماء انفطرت{، ثم }إذا السماء انشقت{، ثم الروم، ثم العنكبوت، ثم 

ثم أنزل بالمدينة  انون سورة.فهذا ما أنزل الله عز وجل بمكة، وهي ست وثم }ويل للمطففين{.
سورة البقرة، ثم الأنفال، ثم آل عمران، ثم الأحزاب، ثم الممتحنة، ثم النساء، ثم }إذا زلزلت{، 
ثم الحديد، ثم سورة محمد، ثم الرعد، ثم سورة الرحمن، ثم }هل أتى على الإنسان{، ثم }يا 



24 

 

 

 اء نصر الله{، ثم النور، ثمأيها النبي إذا طلقتم{، ثم ل}م يكن{، ثم الحشر، ثم }إذا ج
الحج، ثم المنافقون، ثم المجادلة، ثم الحجرات، ثم لم تحرم، ثم الجمعة، ثم التغابن، ثم 

 29.الحواريون، ثم الفتح، ثم المائدة، ثم التوبة، فذلك ثمان وعشرون سورة
 

“Muḥammad bin ‘Abdillāh bin Abī Ja’far ar-Rāziy mengatakan bahwa 

‘Umar bin Hārūn berkata bahwa ‘Uṡmān bin ‘Aṭā’ menuturkan kepadanya, 

dari ayahnya, dari Ibnu ‘Abbās, dia berkata, “Berikut adalah surat Al-Qur’ān 

yang pertama-tama turun di Mekah dan yang pertama-tama turun di Madinah; 

surat-surat ini disebut secara berurut-an. Jika bagian awal suatu surat turun 

di Mekah, ia ditetapkan turun di Mekah, kemudian Allah menambahkan ke 

surat itu apa yang dikehendaki-Nya. Adapun bagian dari Al-Qur’ān yang 

pertama-tama diturunkan adalah (secara berurutan) Iqra' Bismi Rabbikal-Lażi 

Khalaq (al-'Alaq), Nün wal-Qalam, Ya Ayyuhal-Muzzammnil, Ya Ayyuhal-

Muddaššir, Tabbat Yada Abi Lahab, Iżasy-Syamsu Kuwwirat, Sabbihisma-

Rabbikal-A'la, wal-Laili Iżā Yagsyä, wal-Fajr wa-Layalin Asyr, wad-Duha, 

Alam Nasyrah, wal-'Aşr, wal-'Adiyat, Inna A'tainākal-Kausar, Alhakumut-

Takāśur, Ara'aital-Lażī Yukażżibu (al-Ma'ūn), Qul Ya Ayyuhal-Kafirün, Alam 

Tara Kaifa Fa'ala Rabbuka (al-Fil), A'ūżu bi-Rabbil-Falaq, A'ūžu bi-Rabbin-

Nas, Qul Huwallahu Ahad, wan-Najm iża Hawā, Abasa wa-Tawalla, Inna 

Anzalnahu fi Lailatil-Qadr, wasy-Syamsi wa Duhaha, was-Sama'i żātil-Burüj, 

wat-Tīni waz-Zaitün, Li'ilafi Quraisy, al-Qari'ah, La Uqsimu bi-Yaumil-

Qiyamah, Wailul-Likulli Humazah, wAl-Mursalāt, Qaf wAl-Qur’ān, La 

Uqsimu bi-Hażal-Balad, was-Sama'i wat-Tariq, Iqtarabatis-Sa'ah (al-Qamar), 

Şad wAl-Qur’ān, Al-A’rāf, Qul Ühiya (Al-Jinnn), Yāsīn wAl-Qur’ān, Al-

Furqān, al-Malā'ikah (Fāṭir), Kaf Ha Ya Ain Şad (Maryam), Ta Ha, al-

Waqi'ah, Ta Sin Mim asy-Syu'ara', Ta Sin an-Naml, al-Qaşaş, Bani Isra'il, 

Yūnus, Hüd, Yūsuf, al-Hijr, Al-An’ām, aş-Şaffat, Luqmān, Saba', az-Zumar, Ha 

Mim al-Mu'min (Gāfir), Ha Mim as-Sajdah, Ha Mim 'Ain Sin Qaf (asy-Syūrā), 

az-Zukhruf, Ad-Dukhān, Al-Jāṡiyah, Al-Aḥqāf, aż-Żariyat, Hal Ataka Hadīšul-

Gasyiyah, al-Kahf, An-Naḥl, Inna Arsalnā Nühan, Ibrahim, Al-Anbiyā’', al-

Mu'minün, Tanzil as-Sajdah, at-Tür, Tabarak al-Mulk, Al-Ḥāqqah, Sa'ala Sa'il 

(Al-Ma’ārij), Amma Yatasa'alūn (An-Naba’'), an-Nazi'āt, iżas-Samā'un-

Fațarat, iżas-Sama'un-Syaqqat, ar-Rüm, al-'Ankabüt, kemudian Wailul-lil-

Mutaffifin. Inilah surat-surat yang Allah turunkan di Mekah, jumlahnya 86 

surat. Allah kemudian menurunkan (secara berurutan) di Madinah surat al-

Baqarah, Al-Anfāl, Ali Imran, Al-Aḥzāb, Al-Mumtaḥanah, An-Nisā’', Iżā 

Zulzilat, Al-Ḥadīd, Muḥammad, Ar-Ra’d, Ar-Raḥmān, Hal Ata 'alal-In-san, Ya 

Ayyuhan-Nabiyyu iżā Tallaqtum, Lam Yakun, Al-Ḥasyr, iżā Jā'a Nasrullah, an-

                                                           
29 Ibnu Aḍ-Ḍurais, Faḍā’il Al-Qur’ān Wa Mā Unzil Min Al-Qur’ān Bi Makkah Wa Mā Unzil Bi 

Al-Madinah, ed. Dr. Saʿīd ibn Saʿd ibn ʿAbd al-ʿAzīz Al-Dawūdī (Riyadh: Dār al-Ḍiyā’, 2007).h. 33-35 



25 

 

 

Nür, Al-Ḥajj, al-Munafiqün, al-Mujādalah, Al-Ḥujurāt, Lima Tuharrim, al-

Jumu'ah, at-Tagabun, al-Hawariyyūn, al-Fath, al-Ma'idah, kemudian at-

Taubah. Semuanya 28 surat”. Derajat riwayat ini dinilai sangat lemah (da’if 

jiddan).30 

 

3. Riwayat Ibnu ‘Abd al-Kafiy dari Ibnu Abbās. Riwayat ini sama dengan riwayat 

Ibnu aḍ-Ḍurais hanya saja berbeda jalur periwayatan. Status riwayatnya dinilai 

lemah (daif).31 

 

4. Riwayat Abu Ja’far an-Nahhas dari Ibnu ‘Abbās dalam kitabnya An-Nāsikh wa 

al-Mansukh, berkata:  

 

حدثني يموت بن المزرع حدثنا أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني أنبأنا أبو عبيدة معمر 
بن المثنى حدثني يونس بن حبيب سمعت أبا عمرو بن العلاء يقول: سألت مجاهدا عن 

ابن عباس عن ذلك فقال سورة الأنعام تلخيص آي القرآن المدني من المكي فقال: سألت 
نزلت بمكة جملة واحدة فهي مكية إلْ ثلاث آيات منها نزلن بالمدينة قل تعالوا أتل إلى تمام 
الآيات الثلاث وما تقدم من السور مدنيات ونزلت بمكة سورة الأعراف ويونس وهود ويوسف 

في  هن نزلن بين مكة والمدينةوالرعد وإبراهيم والحجر والنحل سوى ثلاث آيات من آخرها فإن
منصرفه من أحد وسورة بني إسرائيل والكهف ومريم وطه والأنبياء والحج سوى ثلاث آيات 
)هذان خصمان( إلى تمام الآيات الثلاث فإنهن نزلن بالمدينة وسورة المؤمنين والفرقان وسورة 

ا لغاوون( إلى آخرهالشعراء سوى خمس آيات من أخراها نزلن بالمدينة )والشعراء يتبعهم ا
وسورة النمل والقصص والعنكبوت والروم ولقمان سوى ثلاث آيات منها نزلن بالمدينة )ولو 
أنما في الأرض من شجرة أقلام( إلى تمام الآيات وسورة السجدة سوى ثلاث آيات )أفمن  
 كان مؤمنا كمن كان فاسقا( إلى تمام الآيات الثلاث وسورة سبأ وفاطر ويس والصافات وص
والزمر سوى ثلاث آيات نزلن بالمدينة في وحشي قاتل حمزة )قل يا عبادي الذين أسرفوا( إلى 

                                                           
30 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 75-76 
31 Jonni Syatri and Dkk. Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 81-82 



26 

 

 

تمام الثلاث آيات والحواميم السبع وق والذاريات والطور والنجم والقمر والرحمن والواقعة 
والصف والتغابن إلْ آيات من آخرها نزلن بالمدينة والملك ون والحاقة وسأل وسورة نوح والجن 

المزمل إلْ آيتين )إن ربك يعلم أنك تقوم( والمدثر إلى آخر القرآن إلْ إذا زلزلت و إذا جاء و 
نصر الله و قل هو الله أحد و قل أعوذ برب الفلق و قل أعوذ برب الناس فإنهن مدنيات ونزل 
بالمدينة سورة الأنفال وبراءة والنور والأحزاب وسورة محمد والفتح والحجرات والحديد وما 

 32عدها إلى التحريمب
 

“Yamūt bin al-Muzarra mengabari kami bahwa Abū Hatim Sahl bin 

Muhammad as-Sijistaniy berkata bahwa Abū 'Ubaidah Ma'mar bin al-

Mušannā at-Taimiy berkata bahwa Yūnus bin Hubaib mengatakan bahwa dia 

mendengar Abū Amr bin al-Ala' mengatakan, "Aku berta-nya kepada Mujahid 

tentang ringkasan ayat madaniy dari ayat makkiy. Mujahid mengatakan 

kepadaku, Aku telah menanyakan hal itu kepada Ibnu 'Abbās, kemudian dia 

menjelaskan, “Surat Al-An’ām diturunkan di Makkah secara keseluruhan, 

kecuali tiga ayat diturunkan di Madinah, yaitu: (QS. Al-An’ām: 151-153) 

hingga sempurnanya tiga ayat tersebut dan surat-surat sebelumnya (al-

Baqarah, Āli ‘Imrān, An-Nisā’ dan Al-Mā’idah) itu Madaniyah.” Di Makkah 

turun juga surat Al-A’rāf, Yunus, Hud, Yusuf, Ar-Ra’d, Ibrahim, al-Hijr, dan 

surat An-Naḥl, kecuali tiga ayat dari akhirnya, maka itu turun di antara 

Makkah dan Madinah yaitu pada saat Nabi SAW kembali dari Perang Uhud. 

Kemudian surat Bani Israil (Isra’), Al-Kahf, Maryam, Thaha, Al-Anbiyā’’, dan 

Al-Ḥajj, kecuali tiga ayat: “Hadzaa ni khasmaani” (ayat 19-21) hingga 

sempurnanya tiga ayat tersebut, maka ia diturunkan di Madinah. Kemudian 

surat al-Mukminun, Al-Furqān, asy-Syu’ara’, kecuali lima ayat dari yang 

lainnya, maka itu turun di Madinah, yaitu: “Wasy syu’araa’u yattabi’uhum al-

ghawun” (ayat 224) sampai akhir surat. Kemudian surat an-Naml, al-Qashash, 

Al-’Ankabūt, ar-Ruum, dan surat Luqmān, kecuali tiga ayat dari padanya, 

maka itu turun di Madinah, yaitu: “Walau annamaa fil ardhi min syajaratin 

aqlaamun” (ayat 27-28) hingga sempurnanya dua ayat tersebut. Kemudian 

surat asSajadah, kecuali tiga ayat, yaitu “Afaman kaana mu’minan. Kaman 

kaana faasiqa” (ayat 18-20) hingga sempurnanya tiga ayat tersebut. Kemudian 

surat Saba’, Fathir, Yāsīn, ash-Shaaffaat, Shad, dan surat az-Zumar, kecuali 

tiga ayat dari padanya yang turun di Madinah yaitu pada Wahsyi (budak 

Hindun) yang membuNūḥ Hamzah, yaitu “Qul yaa ‘ibaadiyalladziina 

asrafuu...” (ayat 53-55), hingga sempurnanya tiga ayat tersebut. Kemudian 

surat-surat Al-Hawaamim as-Sab’u (tujuh surat yang dimulai dengan 

                                                           
32 Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. (beirut: dar al fikr, 1996). h. 34 



27 

 

 

haamiim), surat Qāf, adz-Dzaariyaat, ath-Thuur, an-Najm, al-Qamar, Ar-

Raḥmān, al-Waqi’ah, ash-Shaf, At-Tagābun, kecuali beberapa ayat terakhir, 

itu turun di Madinah. Kemudian surat al-Mulk, Nuun, al-Haaqqah, Sa’ala 

Saailun, Nūḥ, Al-Jinn, dan Al-Muzzammil, kecuali dua ayat, yaitu: Inna 

rabbaka ya’lamu annaka taquumu (ayat 20), dan surat al-Muddatstsir hingga 

Al-Qur’ān yang terakhir, kecuali “Idza zulzilatil”, “Idzaa jā’a nasshrullah”, 

“Qul huwallahu ahad ”, “Qul a’uudzu bi rabbil falaq”, dan “Qul a’udzu bi 

rabbinnaas”, maka surat-surat ini adalah Madaniyyat, dan telah turun di 

Madinah surat Al-Anfāl, Barā’ah (Taubah), An-Nūr, Al-Aḥzāb, surat 

Muḥammad, al-Fath, Al-Ḥujurāt, Al-Ḥadīd, dan setelahnya hingga surat At-

Taḥrīm.” Derajat riwayat ini masih diperdebatkan antara daif atau hasan.33 

 

5. Riwayat Al-Baihaqiy dalam kitabnya Dalail an-Nubuwwah memiliki dua jalur 

sanad yaitu: 

a) Dari Ikrimah dan al-Hasan bin Abi al-Hasan berkata:  

بن  زياد العدل، قال: حدثنا محمد أخبرنا أبو عبد الله الحافظ قال: أخبرنا أبو محمد بن
إسحاق، قال: حدثنا يعقوب بن إبراهيم الدورقي، قال: حدثنا أحمد بن نصر بن مالك 
الخزاعي، قال: حدثنا علي بن الحسين بن واقد، عن أبيه، قال: حدثنا يزيد النحوي، عن 

الذي  ربك عكرمة، والحسن بن أبي الحسن قالْ: " أنزل الله من القرآن بمكة: اقرأ باسم
خلق، ون والقلم. والمزمل، والمدثر، وتبت يدا أبي لهب، وإذا الشمس كورت، وسبح 
اسم ربك الأعلى، والليل إذا يغشى، والفجر , والضحى , والْنشراح: ألم نشرح، والعصر، 
والعاديات، والكوثر، وألهاكم، وأرأيت، وقل يا أيها الكافرون، وأصحاب الفيل، والفلق، 

ب الناس، وقل هو الله أحد، والنجم، وعبس وتولى، وإنا أنزلناه، والشمس وقل أعوذ بر 
وضحاها، والسماء ذات البروج، والتين والزيتون، ولإيلاف قريش، والقارعة، ولْ أقسم بيوم 

 ارقلبلد، والسماء والطالقيامة، والهمزة، والمرسلات، وق والقرآن المجيد، ولْ أقسم بهذا ا
والقرآن، والجن، و)يس(، والفرقان، والملائكة، و)طه(، والواقعة، ، واقتربت الساعة، وص 

و)طسم(، و)طس(، و)طسم(، وبني إسرائيل، والتاسعة، وهود، ويوسف، وأصحاب 
الحجر، والأنعام , والصافات، ولقمان، وسبأ، والزمر، و)حم( المؤمن، و)حم( الدخان، 

                                                           
33 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 80 



28 

 

 

الأحقاف، والذاريات، و)حم( السجدة، و)حم عسق(، و)حم( الزخرف، والجاثية، و 
والغاشية، وأصحاب الكهف، والنحل، ونوح، وإبراهيم، والأنبياء، والمؤمنون، و)الم( 

والحاقة، وسأل سائل. وعم يتساءلون.  السجدة، والطور، وتبارك الذي بيده الملك.
وما نزل  والنازعات، وإذا السماء انشقت. وإذا السماء انفطرت. والروم، والعنكبوت.

: ويل للمطففين. والبقرة، وآل عمران، والأنفال، والأحزاب، والمائدة، والممتحنة، بالمدينة
والنساء، وإذا زلزلت. والحديد، ومحمد , والرعد، والرحمن، وهل أتى على الإنسان. 
والطلاق، ولم يكن، والحشر، وإذا جاء نصر الله. والنور، والحج، والمنافقون، والمجادلة، 

لنبي لم تحرم. والصف، والجمعة، والتغابن، والفتح، وبراءة" قال أبو والحجرات، ويا أيها ا
سقط من هذه الرواية ذكر فاتحة الكتاب،  عة يريد سورة يونس قلت: وقدبكر: والتاس

 34والأعراف، و)كهيعص( فيما نزل بمكة

“Abū Abdillah al-Hafiz menyampaikan kepada kami bahwa Abū 

Muham-mad bin Ziyad al-Adl mengabarkan bahwa Muhammad bin Ishaq 

me-ngabarkan bahwa Ya'qüb bin Ibrahim ad-Dauraqiy mengabarkan 

bahwa Ahmad bin Naşr bin Malik al-Khuza'iy mengabarkan bahwa 'Aliy 

bin al-Husain bin Waqid telah berkata dari ayahnya bahwa dia 

mengabarkan bahwa Yazid an-Nahwiy telah meriwayatkan dari 'Ikrimah 

dan al-Hasan bin Abi al-Hasan bahwa keduanya berkata, “Allah SWT telah 

menurunkan dari Al-Qur’ān di Makkah (surat-surat sebagai berikut): Iqra’ 

bismi rabbik, surat Nun, al-Muzzammil, Al-Muddatstsir, tabbat yadaa abi 

lahab, idzasy syamsu kuwwirat, sabbihisma rabbika Al-a’laa, wallaili idzaa 

yaghsyaa, al-Fajr, adh-Dhuha, Alam Nasyrah, al-Ashr, al-‘Adiyat, al-

Kautsar, alhaakumut takaatsur, ara’aita, qul yaa ayyuhal kaafiruun, 

ashabul fiil, al-Falaq, Qul a’uudzu bi rabbinnas, Qul huwallahu ahad, an-

Najm, Abasa, inna anzalnaahu, wasy syamsi wa dhuhaaha, wassamaai 

dzaatil buruuj, wattini wazzaitun, li’ila fii quraisyin, al-Qari’ah, laa uqsimi 

bi yaumil qiyaamah, al-Humazah, al-Mursalaat, Qāf, laa uqsimu bi 

haadzal balad, wassamaai wat thaariq, iqtarabatissaa’ah, Ṣād, Al-Jinn, 

Yaasiin, Al-Furqān, al-Malaaikah, Thaha, al-Waqi’ah, thaa siin miim, 

thaasiin, thaa siin miim, Bani Israil (surat Al-Isrā’’), at-Tasi’ah, Hud, 

Yusuf, Ashabul Hijr, Al-An’ām, ash-Shaaffat, Luqmān, Saba’, az-Zumar, 

Haa miim, al-Mu’min, Haa miim, Ad-Dukhān, haa miim as-sajadah, haa 

miim ‘aiin siin Qāf, haa miim az-zuhruf, al-Jatsiyah, Al-Aḥqāf, adz- 

                                                           
34 Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. (beirut: dar al fikr, 1996) h.34 & Al-

Baihaqiy, Dala’il an-Nubuwah (beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985), Jld 7. h. 142 



29 

 

 

Dzaariyaat, al-Ghasyiyah, Ashabul Kahfi, An-Naḥl, Nūḥ, Ibrahim, Al-

Anbiyā’, al-Mukminun, alif laam miim as-sajadah, ath-Thur, Tabaarak, Al-

Ḥāqqah sa’ala saailun, ’amma yatasaa’aluun, wan naazi’at, idzassamaaun 

syaqqat, idzas samaaun fatharat, ar-Ruum, dan Al-’Ankabūt. Kemudian 

Surat-surat yang diturunkan di Madinah adalah wailul lil muthaffifin, al-

Baqarah, Āli ‘Imrān , al-Anfaal, Al-Aḥzāb, al-Ma’idah, Al-Mumtaḥanah, 

An-Nisā’a’, Idza Zulzilat, Al-Ḥadīd, Muḥammad, Ar-Ra’du, Ar-Raḥmān, 

hal ataa ‘alal insaan, ath-Thalaq, lamyakunil, Al-Ḥasyr, idzaa jaa’ 

nasrullah, An-Nūr, Al-Ḥajj, Al-Munāfiqūn, Al-Mujādalah, al-Hujuraat, yaa 

ayyuhan nabi lima tuharrim, ash-Shaf, al-Jum’ah, At-Tagābun, al-Fath, 

dan Baraa’ah (at-Taubah).” Al-Baihaqiy berkata yang dimaksud surat at-

Tasi’ah adalah surat Yunus. Dan dijelaskan juga oleh Al-Baihaqiy 

beberapa surat yang luput tercantumkan yaitu Al-Fātiḥah, Al-A’rāf, dan 

kaaf haa yaa ‘aiin shad diturunkan di Makkah”.  

Derajat sanad riwayat ini dinilai sahih menurut Al-Baihaqiy,35 hasan 

sampai Ikrimah dan al-Hasan bin Abi al-Hasan menurut ‘Abd ar-Razzaq 

Husain Ahmad, dan daif menurut Muḥammad bin ‘Abd al-Aziz bin 

Abdillah al-Falih.36 

 

b) Dari Ibnu ‘Abbās berkata: 

أخبرنا علي بن أحمد بن عبدان قال: أخبرنا أحمد بن عبيد الصفار، قال: حدثنا محمد 
د بعبد الله بن زرارة الرقي، قال: حدثنا عال: حدثنا إسماعيل بن بن الفضل بن جابر، ق

العزيز بن عبد الرحمن القرشي، قال: حدثنا خصيف، عن مجاهد، عن ابن عباس أنه 
" فذكر معنى  قال: " إن أول ما أنزل الله على نبيه عليه السلام من القرآن: اقرأ بسم ربك.

 37 .هذا الحديث، وذكر السور التي سقطت من الرواية الأولى في ذكر ما نزل بمكة
“‘Aliy bin Ahmad bin 'Abdan mengabarkan kepada kami bahwa Ahmad 

bin 'Ubaid aş-Şaffār mengabarkan kepadanya bahwa Muhammad bin al-

Fadl bin Jabir mengabarkan kepadanya bahwa Ismail bin 'Abdullah bin 

Zurärah ar-Raqqiy mengabarkan kepadanya bahwa 'Abd al-'Aziz bin 'Abd 

                                                           
35 Imam Jalaluddin Al-Suyuthi, Penerjemah Muhammad Halabi, AL-ITQAN FI ’ULUMIL 

QUR’AN. ed. Edi AH Iyubenu and Rusdianto, (Yogyakarta: DIVA Press (Anggota IKAPI), 2021). h. 

41-42 
36 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 89 
37 Al-Baihaqiy, Dala’il an-Nubuwah. (beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985). Jld 7. h. 144 



30 

 

 

ar-Rahman al-Qurasyi mengabarkan bahwa Khusaif telah meriwayat-kan 

dari Mujahid dari Ibnu 'Abbās. Ia berkata, “Sesungguhnya pertama kali 

sesuatu yang diturunkan oleh Allah kepada Nabi-Nya dari Al-Qur’ān 

adalah Iqra’ bismi rabbik, kemudian beliau menyebutkan makna hadits ini 

dan menyebutkan surat-surat yang tidak disebutkan di dalam riwayat yang 

pertama dalam menyebutkan sesuatu yang diturunkan di Makkah”.  

 

Imam Baihaqi berkata, “Hadits ini mempunyai syahid (penguat) dalam 

tafsirnya, Imam Muqatil, dan lainnya beserta hadits mursal yang shahih 

yang telah disebutkan.” Derajat sanad riwayat ini dinilai lemah sekali (daif 

jiddan).38 

 

6. Riwayat Abu Bakar Ibnu al-Anbāriy dari Qatādah berkata:  

قال أبو بكر بن الأنباري : حدثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي ، عن حجاج بن منهال ، عن همام ، عن 
قتادة قال : نزل في المدينة من القرآن البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والأنفال ، وبراءة ، والرعد 

حزاب ، ومحمد ، والفتح ، والحجرات ، والحديد ، والرحمن ، والمجادلة ، والنحل ، والحج ، والنور ، والأ
، والحشر ، والممتحنة ، والصف ، والمنافقون ، والتغابن ، والطلاق ، ويا أيها النبي لم تحرم ، وإلى رأس 

 39العشر ، وإذا زلزلت ، وإذا جاء نصر الله . هؤلْء السور نزلت بالمدينة ، وسائر القرآن نزل بمكة .

“Abu bakar bin Al-Anbāriy meriwayatkan dari Ismā,īl bin Isḥāq al-

Qāḍiy mengabarkan kepada kami bahwa Ḥajjaj bin Minhāl mengabarkan 

kepadanya bahwa Hammām mengabarkan kepadanya dari Qatādah bahwa ia 

berkata,“telah diturunkan di Madinah dari Al-Qur’ān: surat al-Baqarah, Āli 

‘Imrān , An-Nisā’, al-Mā’idah, al-Anfāl, Barā’ah, Ar-Ra’d, An-Naḥl, Al-Ḥajj, 

An-Nūr, Al-Aḥzāb, Muḥammad, al-Fatḥ, al-Ḥujurāt, Al-Ḥadīd, Ar-Raḥmān, Al-

Mujādalah, Al-Ḥasyr, Al-Mumtaḥanah, aṣ-Ṣaff, al-Jumu’ah, al-Munāfiqūn, At-

Tagābun, aṭ-Ṭalāq, ya ayyuhan nabiyyu lima tuḥarrimu, hingga 10 ayat 

pertama, iżā Zulzilat, dan iżā  jā’a naṣrullāhu, sedangkan seluruh Al-Qur’ān 

                                                           
38 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 85  
39 Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. (beirut: dar al fikr, 1996) h. 36 



31 

 

 

yang lainnya diturunkan di Makkah”.40 Derajat sanad riwayat ini dinilai 

sahih.41 

                                                           
40 Imam Jalaluddin Al-Suyuthi, Penerjemah Muhammad Halabi, AL-ITQAN FI ’ULUMIL 

QUR’AN. ed. Edi AH Iyubenu and Rusdianto, (Yogyakarta: DIVA Press (Anggota IKAPI), 2021). h. 44 
41 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 94 



32 
 

BAB III 

TAFSIR IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR KEMENAG RI 

A. Tafsir Ibnu Kaṡīr 

1. Profil Tafsir Ibnu Kaṡīr 

Nama lengkap Ibnu Kaṡīr adalah Imad al-Din Abu al-Fida Isma’il ibn 

al-Khotib Syihab al-Din Abi Hafash ‘Amr ibn Kaṡīr al-Qurasyiy al-Syafi’i. ia 

lahit pada tahun 700 H/1300 M di desa Mijdal, kota Busrah. Predikat al-Dimisqi 

sering diletakkan padanya karena kota Busrah termasuk wilayah Damaskus. 

Predika al-Syafi’i memberitahukan bahwa sejak kecil Ibnu Kaṡīr dibesarkan 

dalam lingkungan mazhab Syafi’i.1 Ibnu Kaṡīr wafat pada usia 74 tahun di 

bulan Sya’ban 774 H atau Februari 1373 M di Damaskus. Makamnya 

berdampingan dengan makan ulama terkenal Ibnu Taimiyah di daerah Sufiyah 

Damaskus. 

Sebagai ulama terkemuka di masanya,Ibnu Kaṡīr tidak hanya dikenal 

sebagai seorang mufasir, tetapi juga sebagai ahli hadis (muhaddis), sejarawan 

(mu'arikh), serta pakar fiqih yang diakui kedalaman ilmunya. Keahliannya 

dalam berbagai disiplin ilmu membuatnya dihormati oleh banyak ulama. 

Menurut Muḥammad Husain Al-Zahabi, Ibnu Kaṡīr merupakan sosok ulama 

yang sangat kompeten di berbagai bidang. Ia menggambarkan Ibnu Kaṡīr 

sebagai seorang pakar fiqih yang mendalam, ahli hadis yang unggul, serta 

mufasir yang sangat sempurna, bahkan dikenal sebagai seorang penulis 

produktif dengan banyak karya ilmiah.2 Salah satu karya monumentalnya 

adalah Tafsir Al-Qur’ān al-Azim. 

                                                           
1 Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir (Bandung: LP2M UIN SGD, 2020). h. 16-

17 
2 Jul Hendri, “IBN KATSIR : Telaáh Tafsir Al-Quránnul Azim Karya Ibn Katsir,” Nuansa 14, 

no. 2 (2021): 242–251, h. 243, https://doi.org/10.29300/njsik.v14i2.6598. 



33 

 

 

Tafsir Al-Qur’ān al-Azim atau yang sering juga disebut Tafsir Ibnu 

Kaṡīr adalah penamaan yang diberikan para ulama dan bukan dari Ibnu Kaṡīr 

sendiri.3 Berbeda dengan tradisi para penulis kitab klasik lain yang 

mencantumkan nama kitab dalam muqadimah. Ibnu Kaṡīr tidak menyebutkan 

judul dari kitab tafsir yang dikarangnya ini. Dalam kitab-kitab biografi yang 

ditulis oleh para ulama klasik tidak pula ditemukan judul kitab tafsir Ibnu 

Kaṡīr.4 Kitab tafsir Karya Ibnu Kaṡīr pertama kali muncul pada abad 8H/14M 

dan diterbitkan di Kairo pertama kali pada tahun 1342H/1923M.5 Tafsir ini 

ditulis pada saat orang-orang sangat perhatian dalam mempelajari, 

mengajarkan, mengamalkan, mencatat dan memelihara ilmu-ilmu syaria’at.6 

Sistematika penulisan tafsir yang digunakan Ibnu Kaṡīr adalah 

menggunakan sistematika tartib mushafi. Hal ini bisa dilihat dalam tafsirnya 

dengan menafsirkan seluruh ayat Al-Qur’ān dengan tertib sesuai urutan mushaf 

mulai dari Al-Fātiḥah dan berakhir sampai An-Nās. Metode yang digunakan 

yakni metode (manhaj) tahlili dimana mufasir menafsirkan Al-Qur’ān sesuai 

urutan mushaf dengan mengkaji makna setiap kata dan kalimat, meneliti 

hubungan antar ayat, serta menggunakan asbabun nuzul, hadis, dan riwayat 

sahabat serta tabi’in untuk memahami kandungan ayat secara mendalam. 

Sementara corak yang digunakan yaitu corak fiqhi dan bi al-ma’tsur atau tafsir 

bi al-riwayah. Yakni, menafsirkan Al-Qur’ān dengan Al-Qur’an atau hadis-

hadis Nabi atau riwatar para sahabat dan tabi’in.7 

                                                           
3 Jul Hendri. “IBN KATSIR : Telaáh Tafsir Al-Quránnul Azim Karya Ibn Katsir,” Nuansa 14, no. 

2 (2021): 242–251. h. 245 
4 Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir (Bandung: LP2M UIN SGD, 2020). h. 39-

40 
5 Jul Hendri, “IBN KATSIR : Telaáh Tafsir Al-Quránnul Azim Karya Ibn Katsir.” Nuansa 14, no. 

2 (2021): 242–251. h. 246 
6 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. Tafsir Ibnu Katsir, ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: 

Pustaka Imam Syafi’i, Jld. 1, 2004). h. 5 
7 Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir (Bandung: LP2M UIN SGD, 2020). h. 42-

45 



34 

 

 

2. Metodologi Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu Kaṡīr Terhadap 

QS. Ar-Ra’d 

a) Surat Makkiyah tafsir Ibnu Kaṡīr 

Al-Fātiḥah, Al-An’ām, Al-A’rāf, Yunus, Hud, Yusuf, Ibrahim, 

Al-Hijr, An-Naḥl, Al-Isrā’, Al-Kahf,Maryam, Ṭāhā, Al-Anbiyā’, Al-

Mu‟minun, Al-Furqān, Asy-Syu’arā’, An-Naml, Al-Qaṣaṣ, Al-

’Ankabūt, Ar-Rūm, Luqmān, As-Sajdah, Saba’, Fāṭir, Yāsīn, Aṣ-Ṣāffāt, 

Ṣād, Az-Zumar, Gāfir, Fuṣṣilat, Asy-Syūrā, Az-Zukhruf, Ad-Dukhān, 

Al-Jāṡiyah, Al-Aḥqāf, Qāf, Aż-Żāriyāt, Aṭ-Ṭūr, An-Najm, Al-Qamar, 

Al-Wāqi’ah, Al-Mulk, Al-Qalam, Al-Ḥāqqah, Al-Ma’arij, Nūḥ, Al-

Jinn, Al-Muzzammil, Al-Muddaṡṡir, Al-Qiyāmah, Al-Mursalāt, An-

Naba’, An-Nazi’at, ‘Abasa, At-Takwīr, Al-Infiṭār, Al-Muṭaffifīn, Al-

Insyiqāq, Al-Burūj, Aṭ-Ṭāriq, Al-A’lā, Al-Gāsyiyah, Al-Fajr, Al-Balad, 

Asy-Syams, Al-Lail, Aḍ-Ḍuḥā, Al-Insyirah, At-Tīn, At-’Alaq, Al-Qadr, 

Al-’Ādiyāt, Al-Qāri’ah, At-Takāṡur, Al-’Aṣr, Al-Humazah, Al-Fīl, 

Quraisy, Al-Mā’ūn, Al-Kauṡar, Al-Kāfirūn, Al-Lahab, Al-Ikhlāṣ. 

b) Surat Madaniyah tafsir Ibnu Kaṡīr 

Al-Baqarah, Āli-’Imrān, An-Nisā’, Al-Mā’idah, Al-Anfāl, At-

Taubah, Ar-Ra’d, Al-Ḥajj, An-Nūr, Al-Aḥzāb, Muḥammad, Al-Fatḥ, 

Al-Ḥujurāt, Ar-Raḥmān, Al-Ḥadīd, Al-Mujādalah, Al-Ḥasyr, Al-

Mumtaḥanah, Aṣ-Ṣaff, Al-Jumu’ah, Al-Munāfiqūn, At-Tagābun, Aṭ-

Ṭalāq, At-Taḥrīm, Al-Insān, Al-Bayyinah, Az-Zalzalah, An-Naṣr, Al-

Falaq, An-Nās. 

Terdapat 84 surat Makkiyah dan 30 surat Madaniyah dalam tafsir Ibnu 

Kaṡīr seperti yang telah disebutkan diatas. Ibnu Kaṡīr mengutip riwayat Abu 

Bakar bin al-Anbary dari Qatādah dalam tafsirnya di bagian awal tafsir surat 

Al-Fātiḥah sebagai dasar klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah. Sebagai 

berikut: 



35 

 

 

قال أبو بكر بن الأنباري : حدثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي ، عن حجاج بن منهال ، عن 
همام ، عن قتادة قال : نزل في المدينة من القرآن البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، 

لحج ، والنور ، والأحزاب ، ومحمد ، والفتح ، والأنفال ، وبراءة ، والرعد ، والنحل ، وا
والحجرات ، والحديد ، والرحمن ، والمجادلة ، والحشر ، والممتحنة ، والصف ، والمنافقون 
، والتغابن ، والطلاق ، ويا أيها النبي لم تحرم ، وإلى رأس العشر ، وإذا زلزلت ، وإذا جاء نصر 

 ر القرآن نزل بمكة .الله . هؤلْء السور نزلت بالمدينة ، وسائ

“Abu bakar bin Al-Anbāriy meriwayatkan dari Ismā,īl bin Isḥāq al-

Qāḍiy mengabarkan kepada kami bahwa Ḥajjaj bin Minhāl mengabarkan 

kepadanya bahwa Hammām mengabarkan kepadanya dari Qatādah bahwa ia 

berkata,“telah diturunkan di Madinah dari Al-Qur’ān: surat al-Baqarah, Āli 

‘Imrān , An-Nisā’, al-Mā’idah, al-Anfāl, Barā’ah, Ar-Ra’d, An-Naḥl, Al-Ḥajj, 

An-Nūr, Al-Aḥzāb, Muḥammad, al-Fatḥ, al-Ḥujurāt, Al-Ḥadīd, Ar-Raḥmān, Al-

Mujādalah, Al-Ḥasyr, Al-Mumtaḥanah, aṣ-Ṣaff, al-Jumu’ah, al-Munāfiqūn, At-

Tagābun, aṭ-Ṭalāq, ya ayyuhan nabiyyu lima tuḥarrimu, hingga 10 ayat 

pertama, iżā Zulzilat, dan iżā  jā’a naṣrullāhu, sedangkan seluruh Al-Qur’ān 

yang lainnya diturunkan di Makkah”.8 

Berdasarkan riwayat diatas, Ibnu Kaṡīr mengelompokkan keseluruhan 

surat Ar-Ra’d adalah Madaniyah.9 Salah satu riwayat yang mendukung bahwa 

Surat Ar-Ra’d termasuk Madaniyah adalah hadis yang diriwayatkan oleh Imam 

ath-Thabrani dan ulama lainnya dari Anas. Dalam riwayat tersebut, disebutkan 

bahwa ayat QS. Ar-Ra’d: 8-13 diturunkan terkait peristiwa kedatangan Arid bin 

Qais dan Amir bin Thufail ke Madinah untuk menemui Rasulullah SAW.10 Ibnu 

Kaṡīr tidak pernah lepas dari hadis atau jalan riwayat dalam menafsirkan Al-

Qur’ān termasuk dalam penerapan ulumul Qur’an (perangkat penafsiran) dalam 

karya tafsirnya. 

                                                           
8 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

Jld. 1, 2004). h. 5 
9 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 256 
10 Imam Jalaluddin Al-Suyuthi, Penerjemah Muhammad Halabi, AL-ITQAN FI ’ULUMIL 

QUR’AN. ed. Edi AH Iyubenu and Rusdianto, (Yogyakarta: DIVA Press (Anggota IKAPI), 2021). h. 47 



36 

 

 

3. Penafsiran Ibnu Kaṡīr Terhadap QS. Ar-Ra’d  

Tafsir Ibnu Kaṡīr merupakan karya tafsir bi al-ma’tsūr yang terkenal 

dengan kekuatan argumentasi berdasarkan ayat-ayat Al-Qur’an lainnya, hadis 

sahih, serta riwayat sahabat dan tabi’in. Dalam penafsirannya terhadap QS. Ar-

Ra’d, Ibnu Kaṡīr mengawali dengan menetapkan bahwa seluruh surat ini adalah 

Madaniyah, berdasarkan riwayat dari Qatādah yang diriwayatkan oleh Abu 

Bakar bin al-Anbārī, yang menyebutkan surat Ar-Ra’d termasuk dalam daftar 

surat yang diturunkan di Madinah.11 Riwayat ini dijadikan acuan utama 

klasifikasi surah, dan dijadikan dasar untuk pendekatan isi tafsir yang dibangun. 

Pada ayat pertama, Ibnu Kaṡīr menjelaskan bahwa huruf-huruf 

muqaththa'ah (  ر  menjadi pengantar bagi kebenaran wahyu yang diturunkan (الۤماۤ

kepada Nabi Muhammad SAW. Ia mengaitkan ayat ini dengan tema besar 

dalam surat, yaitu kekuasaan Allah dan kebenaran Al-Qur’an. Lanjut pada ayat 

2-4, ditafsirkan bahwa kekuasaan Allah dalam menciptakan langit, bumi, 

gunung, dan buah-buahan adalah bukti keesaan dan ke-Mahakuasaan-Nya. 

Ayat-ayat ini menjadi hujjah atas ketauhidan, dan menjadi penguat dakwah 

kepada kaum yang telah terbentuk secara sosial di Madinah. 

Pada ayat 5-7, Ibnu Kaṡīr menjelaskan bahwa keheranan kaum kafir 

terhadap hari kebangkitan menunjukkan kedangkalan pemikiran mereka. 

Meskipun mereka meminta berbagai tanda dan mukjizat, namun yang mereka 

butuhkan adalah keimanan terhadap kebenaran Al-Qur’an, bukan sekadar 

keajaiban. 

Penekanan pada ayat 8-13 menunjukkan keMadaniyahan surat ini 

secara kuat, sebab ayat-ayat ini mengandung informasi hukum, seperti 

keberadaan malaikat penjaga yang mencatat perbuatan manusia. Penjelasan ini 

selaras dengan realitas kehidupan bernegara dan bermasyarakat yang tengah 

                                                           
11 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

Jld. 1, 2004). h. 5 



37 

 

 

dibangun di Madinah. Ibnu Kaṡīr menyebut riwayat dari Anas, yang 

diriwayatkan oleh ath-Thabrānī, bahwa ayat-ayat ini turun sehubungan dengan 

peristiwa kedatangan dua tokoh kafir Arid bin Qais dan Amir bin Thufail ke 

Madinah, dan dikaitkan langsung dengan tantangan yang mereka ajukan kepada 

Rasulullah SAW. 

Selanjutnya, ayat 14-25 berisi perumpamaan orang kafir dan orang 

beriman, serta penjelasan tentang balasan surga dan neraka. Ibnu Kaṡīr 

menekankan pentingnya memegang janji, menjaga silaturahmi, serta bersabar 

dalam ujian. Ini sejalan dengan karakter ayat Madaniyah yang sarat dengan 

tuntunan sosial dan moral praktis dalam komunitas Muslim yang mulai stabil. 

Pada ayat 26, Ibnu Kaṡīr menafsirkan bahwa Allah meluaskan dan 

menyempitkan rezeki sebagai bentuk ujian, bukan karena seseorang mulia atau 

hina. Ia juga mengaitkan ayat ini dengan konsep istidraj, yakni kenikmatan 

yang Allah berikan kepada orang kafir sebagai bentuk penangguhan sebelum 

azab. Pada ayat 27–30, dijelaskan bahwa kaum kafir meminta mukjizat, padahal 

petunjuk terbesar adalah Al-Qur’an. Ibnu Kaṡīr menyatakan bahwa Allah tahu 

siapa yang layak mendapat petunjuk, dan siapa yang tetap akan menolak walau 

mukjizat diturunkan.12 

Ayat 31 mengangkat tema permintaan orang kafir agar Nabi 

Muhammad SAW menurunkan mukjizat seperti mengguncang bumi atau 

menghidupkan orang mati. Namun, Ibnu Kaṡīr tidak mencantumkan asbabun 

nuzul secara eksplisit, berbeda dengan Tafsir Kemenag RI yang menyebutkan 

konteks ini secara langsung. Ini menunjukkan bahwa Ibnu Kaṡīr hanya 

mencantumkan konteks turunnya ayat bila memiliki riwayat yang kuat dan 

diperlukan untuk memahami makna secara langsung. 

                                                           
12 Imam Hafidz Imad al-Din Abu Fida Isma’il bin Umar Ibnu Katsir Al-Damasyiqi, Tafsir Al-

Qur’an Al-Azim, ed. Muhammah Ali Baydoun, jilid 2 (Beirut, Lebanon: Dar Al-Kotob Al-ilmiyah, 

1971). h. 449-461 



38 

 

 

Terakhir, ayat 32-43 adalah bagian penutup yang mempertegas bahwa 

sikap mendustakan rasul telah terjadi sejak dahulu. Ibnu Kaṡīr menyebut bahwa 

kebenaran Rasulullah dijamin langsung oleh Allah, dan ayat ini menjadi bentuk 

penguatan terhadap umat Islam Madinah yang berada dalam posisi sebagai 

pemimpin umat. Penutup surat menegaskan bahwa Rasul memiliki saksi 

kebenaran dari Allah dan ahli kitab. 

Penafsiran Ibnu Kaṡīr atas QS. Ar-Ra’d menunjukkan konsistensi 

dalam pendekatan riwayah, penguatan ketauhidan, serta pendalaman terhadap 

aspek sosial Madinah. Penggunaan hadis, atsar, dan pengaitan dengan konsep 

ujian menjadi ciri khas penafsirannya. Klasifikasi surat ini sebagai Madaniyah 

berpengaruh besar terhadap corak tafsir: surat dipahami dalam konteks 

komunitas Muslim yang sudah terbentuk, bukan sebagai minoritas tertindas, 

sebagaimana konteks Makkah. Hal ini nantinya menjadi pembanding penting 

dengan tafsir Kemenag RI dalam menelaah implikasi metodologis klasifikasi 

Makkiyah-Madaniyah.13 

B. Tafsir Kemenag RI 

1. Profil Tafsir Kemenag RI 

Tafsir Kemenag RI yang berjudul Al-Qur’ān dan Tafsirnya hadir secara 

berṬāhāp. Tim penyusun pertama dibuat pada tahun 1972 yang disebut Dewan 

Penyelenggara Pentafsir Al-Qur’ān yang diketuai oleh Prof. R.H.A Soenarjo 

S.H. dengan KMA No.90 Tahun 1972, kemudian dilanjut oleh KMA No. 8 

Tahun 1973 dengan ketua tim Prof. H. Bustami A. selanjutnya oleh KMA No. 

30 Tahun 1980 dengan ketua tim Prof. K.H. Ibrahim Hosen, LML. Cetakan 

pertama kali dilakukan pada tahun 1975 berupa 1 jilid yang masih memuat juz 

1 sampai juz 3 saja. Kemudian pada tahun-tahun berikutnya menyusul jilid-jilid 

                                                           
13 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 4, h.472 -516 



39 

 

 

berikutnya hingga selesai pada tahun 1980 dilakukan pencetakan secara 

lengkap 30 juz dengan format dan kualitas tafsir yang sederhana.14 Susunan tim 

penyusun tafsir tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Prof. KH. Ibrahim Hosain, LML  Ketua 

2. KH. Syukri Gazali Wakil   Ketua 

3. R.H. Hoesein Thoib   Sekretaris 

4. Prof. H.Bustami A.Gani   Anggota 

5. Prof. Dr. K.H. Muchtar Yahya  Anggota 

6. Drs. Khamil Muchtar    Anggota 

7. Prof. K.H. Muchtar Yahya   Anggota 

8. K.H. Sapari     Anggota 

9. K.H. Muchtar Luthfi El Ansari  Anggota 

10. Drs. J.S. Badudu    Anggota 

11. H. M. Amin Nasir    Anggota 

12. H.A. Azis Darmawijaya   Anggota 

13. K.H. M. Nur Asjik, MA.   Anggota 

14. KH. A. Razak     Anggota 

Untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif kepada 

masyarakan dalam pemahaman Al-Qur’ān maka dilakukan penyempurnaan 

tafsir Al-Qur’ān secara menyeluruh oleh Kementrian Agama. Diadakan 

Musyawarah Kerja Ulama Al-Qur’ān (Muker) pada tanggal 28-30 April 2003 

yang menghasilkan rekomendasi untuk dilakukannya penyempurnaan Al-

Qur’ān dan Tafsirya Departemen Agama dan merumuskan pedoman 

penyempurnan tafsir. Maka disusun tim yang diketuai oleh Dr. H. Ahsin Sakho 

Muḥammad, M.A untuk melakukan penyempurnaan tafsir Al-Qur’ān. tahun 

2004 diterbitkan juz 1-6, tahun 2005 diterbitkan juz 7-12, tahun 2006 

                                                           
14 Departemen Agama RI, Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) h. xxv 



40 

 

 

diterbitkan juz 13-18, tahun 2007 diterbitkan juz 19-24 dan tahun 2008 

diterbitkan juz 25-30 juga bersamaan dengan buku Mukadimah Al-Qur’ān dan 

Tafsirnya.15 Tim penyempurna juga menyetakan dari LIPI (Lembaga Ilmu 

Pengetahuan Indonesia) sebagai berikut: 

1. Prof. Dr. H.M. Atho Mudzar (pengarah) 

2. Drs. H. Fadhal AR. Bafadal, M.Sc. (pengarah) 

3. Dr. H. Ahsin Sakho Muḥammad (ketua merangkap anggota) 

4. Prof. KH. Ali Mustafah Yaqub, MA. (wakil ketua) 

5. Drs. H. M. Shohib, MA. (sekretaris merangkap anggota) 

6. Prof. Dr. H. Rif‟at Syauqi Nawawi, MA. (anggota) 

7. Prof. Dr. Salman Harun (anggota) 

8. Dr. Hj. Faizah Ali Sibromalisi (anggota) 

9. Dr. H. Muslih Abdul Karim (anggota) 

10. Dr. H. Ali Audah (anggota) 

11. Dr. H. Muhammmad Hisyam (anggota) 

12. Prof. Dr. Hj. Huzaimah T. Yanggo, MA (anggota) 

13. Prof. Dr. H. Muḥammad Salim Umar, MA (anggota) 

14. Drs. H. Muḥammad Sibli Sardjaja, LML (anggota) 

15. Drs. H. Mazmur Sya’roni (anggota) 

16. Drs. H. Muḥammad Syatibi AH. (anggota) 

Staf secretariat: Drs. H. Rosehan Anwar, APU; Abdul Aziz Sidqi, M. Ag; 

Jonni Syatri, S. Ag; Muḥammad Musaddad S. Th.I. Tim diatas didukung oleh 

Mentri Agama sebagai Pembina, h KH. Sahal Mahfudz, Prof. Ali Yafie, Drs. 

Asmuni, Abdul Rahman, Prof. Drs. Kamal Mukhtar dan KH. Syafi’i Hadzami 

                                                           
15 Departemen Agama RI. Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) h. xxviii 



41 

 

 

(Alm) sebagai penasihat. Prof. Dr. Muḥammad Quraish Shihab dan Prof. Dr. 

Said Agil Husain al-Munawwar MA sebagai narasumber dan konsultan ahli.16  

Metode yang digunakan Tafsir Kemenag RI adalah metode tahlili dimana 

ayat-ayat ditafsirkan secara rinci sesuai urutan mushaf dari mulai Al-Fātiḥah 

sampai An-Nās. Disisi lain tafsir ini juga menggunakan metode maudhu’i 

dengan memberikan tema-tema tertentu pada ayat atau surat yang dibahas. 

Cotak tafsirnya adalah adabi al-ijtima’i (social kemasyarakatan) dan Fikih. 

Dengan berpedoman pada teologi ulama Sunni (ahlus sunnah wa al-jama’ah) 

dan fiqih Imam Syafi’i.17 

Sistematika penulisan dimulai dengan judul yang sesuai dengan kandungan 

kelompok ayat yang akan ditafsirkan, diikuti dengan penulisan ayat 

menggunakan rasm dari mushaf standar Indonesia yang diterbitkan oleh 

Departemen Agama. Selanjutnya, terjemahan yang digunakan adalah edisi 

2002 yang diterbitkan oleh Departemen Agama pada tahun 2004. Kosa kata 

disajikan dengan menguraikan kata dasar, dan arti yang paling tepat dalam 

konteks ayat yang ditafsirkan. Munasabah dengan surat sebelumnya, Asbābun 

Nuzȗl jika terdapat beberapa riwayat mengenai sebab-sebab turunnya ayat. 

Kemudian penafsiran ayat, Terakhir kesimpulan menyajikan penjelasan tentang 

sisi hidayah dari ayat yang ditafsirkan.18  

                                                           
16 Departemen Agama RI. Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) h. xxvii 
17 Muḥammad Esa Prasastia Amnesti, “Characteristics of The Qur’an Interpretation and Their 

Team Work of The Ministry of Religion of The Republic of Indonesia,” Ascarya 1, no. 2 (2021): 93–

110. h. 101-104 
18 Departemen Agama RI, Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) h. ix-xv 



42 

 

 

2. Metodologi Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Kemenag RI Terhadap 

QS. Ar-Ra’d 

a. Surat Makkiyah Tafsir Kemenag RI 

Al-Fātiḥah, Al-An’ām, Al-A’rāf, Al-Anfāl, Yunus, Hud, Yusuf, 

Ibrahim, Al-Hijr, An-Naḥl, Al-Isrā’, Al-Kahf, Maryam, Ṭāhā, Al-

Anbiyā’, Al-Mu’minūn, Al-Furqān, Asy-Syu’arā’, An-Naml, Al-Qaṣaṣ, 

Al-’Ankabūt, Ar-Rūm, Luqmān, As-Sajdah, Saba’, Fāṭir, Yāsīn, Aṣ-

Ṣāffāt, Ṣād, Az-Zumar, Gāfir, Fuṣṣilat, Asy-Syūrā, Az-Zukhruf, Ad-

Dukhān, Al-Jāṡiyah, Al-Aḥqāf, Qāf, Aż-Żāriyāt, Aṭ-Ṭūr, An-Najm 

(kecuali ayat 32 Madaniyah), Al-Qamar, Al-Wāqi’ah, Al-Ḥadīd, Al-

Mulk, Al-Qalam, Al-Ḥāqqah, Al-Ma’ārij, Nūḥ, Al-Jinn, Al-Muzzammil 

(kecuali ayat 10,11,12 Madaniyah), Al-Muddaṡṡir, Al-Qiyāmah, Al-

Mursalāt, An-Naba’, An-Nāzi’āt, ‘Abasa, At-Takwīr, Al-Infiṭār, Al-

Muṭaffifīn, Al-Insyiqāq, Al-Burūj, Aṭ-Ṭāriq, Al-A‟la, Al-Gāsyiyah, Al-

Fajr, Al-Balad, Asy-Syams, Al-Lail, Aḍ-Ḍuḥā, Al-Insyirah, At-Tīn, At-

’Alaq, Al-Qadr, Al-Bayyinah, Al-’Ādiyāt, Al-Qāri’ah, At-Takāṡur, Al-

’Aṣr, Al-Humazah, Al-Fīl, Quraisy, Al-Mā’ūn, Al-Kauṡar, Al-Kāfirūn, 

Al-Lahab, Al-Ikhlāṣ. Al-Falaq, An-Nās 

b. Surat Madaniyah tafsir Kemenag RI 

Al-Baqarah, Āli-’Imrān, An-Nisā’, Al-Mā’idah, At-Taubah 

(kecuali ayat 113, dan 128-129 Makkiyah), Al-Ḥajj, An-Nūr, Al-Aḥzāb, 

Muḥammad, Al-Fatḥ, Al-Ḥujurāt, Ar-Raḥmān, Al-Mujādalah, Al-

Ḥasyr, Al-Mumtaḥanah, Aṣ-Ṣaff, Al-Jumu’ah, Al-Munāfiqūn, At-

Tagābun, Aṭ-Ṭalāq, At-Taḥrīm, Al-Insān, Az-Zalzalah, An-Naṣr. 

c. Surat Ar-Ra’d  

Tafsir Kemenag RI tidak menyebutkan secara jelas apakah ayat 

ini digolongkan sebagai Makkiyah atau Madaniyah. Dalam tafsir hanya 

menjelaskan bahwa surat Ar-Ra’d merupakan salah satu surat yang 



43 

 

 

diperselisihkan oleh para ulama. Ibnu Abbās, Hasan, dan Ikrimah 

adalah sebagian yang mengelompokkan sebagai Makkiyah. Sedangkan 

Ibnu Abbās, Zubair, Muqatil adalah sebagian yang mengelompokkan 

sebagai Madaniyah.19 Namun setelah melihat penafsiran ayatnya satu 

per satu dapat diketahui bahwa pada ayat 8-13 dalam tafsir Kemenag RI 

dikelompokkan sebagai Madaniyah dan sisanya adalah Makkiyah. 

Tafsir Kemenag RI dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah ayat 

pada surat Ar-Ra’d juga mempertimbangkan hal-hal sebagai berikut: 

Mencermati dari segi gaya bahasa, tema, dan ketentuan umum, dapat 

disimpulkan beberapa hal berikut. Pertama, Surat Ar-Ra’d dimulai dengan 

huruf-huruf Ṭāhājjiy (Alif Lam Mīm Rā), yang merupakan salah satu ciri khas 

dari surat-surat Makkiyah. Kedua, gagasan utama dalam Surat Ar-Ra’d 

berfokus pada akidah, bukti-bukti keesaan Allah, serta penggunaan 

perumpamaan untuk memperkuat akidah (contohnya terdapat dalam ayat 2, 

3, 4, 12, 16, 17, dan 35). Ketiga, surat ini juga membahas tema wahyu dan 

risalah (seperti yang terdapat dalam ayat 1, 7, 30, dan 43). Keempat, Surat 

Ar-Ra’d mengangkat isu tentang kehidupan akhirat, baik yang 

menyenangkan maupun yang menyengsarakan.20 

3. Penafsiran Kemenag RI Terhadap QS. Ar-Ra’d  

Tafsir Kemenag RI, yang dikenal dengan judul Al-Qur’an dan 

Tafsirnya, merupakan representasi tafsir kontemporer yang disusun dengan 

pendekatan tahlili dan mu’āṣir (kontekstual). Tafsir ini menampilkan kejelasan 

sistematika, penekanan pada nilai sosial, serta memperhatikan struktur 

psikososial masyarakat modern Indonesia. Dalam menafsirkan QS. Ar-Ra’d, 

                                                           
19 Departemen Agama RI. Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5 h. 58 
20 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 121 



44 

 

 

Kemenag RI menyebut bahwa surat ini termasuk surat yang diperselisihkan 

statusnya, antara Makkiyah dan Madaniyah.21 Dalam klasifikasinya, ayat 8-13 

dianggap Madaniyah, sedangkan ayat lainnya dikategorikan sebagai 

Makkiyah.22 

Pada ayat 1, penjelasan berfokus pada bahwa huruf-huruf muqaththa'ah 

(Alif Lām Mīm Rā’) adalah rahasia Ilahi yang menjadi pembuka untuk 

mempertegas keistimewaan Al-Qur’an. Ayat ini memberi sinyal bahwa 

kandungan surat mengarah kepada penguatan akidah dan pemantapan 

keimanan, ciri khas dari surat Makkiyah. Ayat 2-4 dijelaskan sebagai ayat-ayat 

yang menunjukkan tanda-tanda kekuasaan Allah. Alam semesta menjadi saksi 

terhadap keesaan Allah, dan ayat ini menjadi upaya meyakinkan kaum musyrik 

Mekah yang masih menolak kenabian Muhammad SAW. Tafsir Kemenag RI 

mengaitkan ayat ini dengan keajaiban ciptaan dan kekuatan logika untuk 

mendukung kebenaran wahyu. 

Pada ayat 5-7, tafsir menekankan keheranan kaum kafir terhadap 

kebangkitan, yang mencerminkan keras kepala dan sikap menolak petunjuk. 

Dijelaskan bahwa keimanan tidak bisa dipaksakan jika hati telah tertutup, 

sebagaimana juga terjadi pada masyarakat Quraisy. Tafsir menyoroti 

pentingnya sabar dan tekad dalam berdakwah. 

Ayat 8-13, yang dikategorikan sebagai Madaniyah, memuat tema 

pengawasan Allah terhadap makhluk. Tafsir menyoroti kehadiran malaikat 

pencatat amal, serta sistem sosial yang menuntut tanggung jawab moral. Tafsir 

ini menjelaskan bahwa ayat-ayat ini turun pada masa Madinah ketika umat 

Islam sudah memiliki institusi sosial yang mapan. 

                                                           
21 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) h. 58. 
22 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 121. 



45 

 

 

Ayat 14 menegaskan bahwa seruan yang benar hanyalah kepada Allah. 

Hanya kepada-Nya do’a yang patut dipanjatkan. Adapun mereka yang 

memohon selain kepada Allah, seperti berhala atau makhluk lainnya, 

permohonan itu sia-sia dan tidak akan dikabulkan. Ini menunjukkan kemurnian 

tauhid. Ayat 15 mengajak seluruh makhluk, baik yang berada di langit maupun 

bumi, untuk bersujud kepada Allah, sebagai bukti penghambaan mereka. Ayat 

ini memperkuat prinsip keesaan dan kekuasaan Allah atas segala sesuatu. Ayat 

16-17 menjelaskan antara kebenaran dan kebatilan. Yang hak diibaratkan 

sebagai air yang bermanfaat bagi manusia, sementara yang batil seperti buih 

yang tidak berguna. Ini adalah bentuk perumpamaan untuk mengokohkan 

akidah. Ayat 18-20 menggambarkan sifat orang-orang yang beriman sejati, 

yakni mereka yang menepati janji kepada Allah, menjalin silaturahmi, takut 

kepada Tuhan, dan sabar dalam menghadapi ujian. Ini menjadi penegasan 

akhlak mulia sebagai buah dari keimanan. 

Ayat 21-25 menggambarkan balasan bagi orang-orang yang sabar, 

istiqamah, dan tidak membalas kejahatan dengan kejahatan. Allah menjanjikan 

surga sebagai balasan atas sifat-sifat mulia itu, sekaligus menjadi hiburan bagi 

kaum Muslimin Makkah yang sedang tertindas. 

Pada ayat 26, tafsir Kemenag RI memberikan penekanan bahwa Allah 

memberi kelapangan atau kesempitan rezeki berdasarkan kehendak dan 

hikmah-Nya. Penafsiran ini memuat penekanan pada etos kerja, tanggung 

jawab, dan manajemen ekonomi pribadi. Tafsir menjelaskan bahwa kekayaan 

tidak boleh menjadikan seseorang sombong atau lalai, karena semua itu adalah 

bentuk ujian. Ayat 27 mengangkat sikap orang kafir yang menuntut mukjizat 

material kepada Nabi Muhammad SAW, seperti turunnya malaikat atau harta 

yang melimpah. Penolakan ini dijawab bahwa Allah berkuasa memberi 

petunjuk kepada siapa saja yang dikehendaki-Nya. Ayat 28 menenangkan hati 

kaum mukminin dengan menegaskan bahwa hati hanya akan tenang dengan 



46 

 

 

mengingat Allah (zikrullah). Ini merupakan ayat motivatif spiritual. Ayat 29 

menggambarkan kebahagiaan orang-orang beriman yang beramal saleh, bahwa 

mereka akan mendapatkan tempat terbaik (surga) di sisi Tuhan mereka. Ayat 

30 menyatakan bahwa Nabi Muhammad SAW diutus untuk menyampaikan 

risalah kepada suatu kaum. Penolakan mereka bukanlah kesalahan Nabi, karena 

tugas beliau hanyalah menyampaikan. Ayat ini memperkuat posisi dakwah 

Nabi dan memberi keteguhan dalam berdakwah. 

Ayat 31, tafsir ini secara eksplisit menyebutkan asbabun nuzul, yakni 

bahwa orang kafir menuntut mukjizat luar biasa sebagai syarat untuk beriman, 

seperti memindahkan gunung atau menghidupkan orang mati. Permintaan 

tersebut merupakan bentuk keangkuhan, bukan pencarian kebenaran. Tafsir 

Kemenag menekankan bahwa kekuatan Al-Qur’an justru lebih dari sekadar 

mukjizat fisik karena menyentuh aspek batin manusia. 

Ayat-ayat penutup, dari ayat 32-43, dibahas dalam konteks bahwa 

pendustaan terhadap nabi telah terjadi pada para rasul terdahulu. Tafsir 

menekankan kesabaran Nabi dan jaminan dari Allah bahwa perjuangan 

dakwahnya tidak akan sia-sia. Ayat 43 dipahami sebagai penguatan terhadap 

posisi kerasulan Muhammad SAW dan bahwa orang-orang yang memiliki 

pengetahuan dari kitab sebelumnya (ahlul kitab) pun menjadi saksi atas 

kebenarannya.23 

Penafsiran QS. Ar-Ra’d dalam Tafsir Kemenag RI dibangun atas 

pendekatan kontekstual dan historis yang mempertimbangkan kondisi 

psikososial umat pada masa Makkah dan Madinah. Pencantuman asbabun 

nuzul pada ayat-ayat tertentu seperti ayat 31 menunjukkan usaha tafsir ini 

dalam memberikan rujukan historis yang relevan untuk memahami maksud 

                                                           
23 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5, h. 60-121 



47 

 

 

ayat. Secara umum, Surah Ar-Ra’d lebih banyak menitikberatkan 

penjelasannya kepada hal-hal yang berhubungan dengan pembuktian 

kebenaran keesaan Allah serta kepastian akan terjadinya hari kebangkitan. 

Dijelaskan pula tugas-tugas para rasul dan kebenaran kitab-kitab suci yang 

dibawa mereka. Terhadap mereka yang ingkar dan memusuhi para nabi, Allah 

memberi ancaman bahwa mereka pasti akan mengalami kegagalan dan 

kehancuran. Penekanan terhadap aspek ketauhidan, hari akhir, serta 

pembenaran terhadap risalah menjadi corak utama surat ini, yang memperkuat 

kesan bahwa ayat-ayat tersebut relevan dengan konteks umat tertindas yang 

memerlukan penguatan keyakinan.24 

C. Karakteristik QS. Ar-Ra’d 

1. Karakteristik dari aspek ujaran 

a. Terdapat huruf Ṭāhājjiy pada awal surat 

b. Terdapat ayat sajdah pada ayat 15 

c. Didalamnya menyebut kaum munafik pada ayat 25 

2. Karakteristik dari aspek tema 

a. Berisi tentang tauhid (keesaan Allah SWT) terdapat pada ayat 2-6 dan 8-13. 

Kemudian, kerasulan Nabi Muḥammad SAW terdapat pada ayat 7 dan 43. 

Serta, kehidupan akhirat atau surga-neraka terdapat pada ayat 18.  

b. Berisi gagasan-gagasan untuk memerangi berhala dan kemusyrikan disertai 

argumentasi yang tidak terbantahkan bahwa kepercayaan selain kepada 

Allah adalah kepalsuan. Terdapat pada ayat 14-17. 

c. Bukti-bukti ilmiah yang membuktikan kebesaran dan kekuasaan Allah SWT. 

Terdapat pada ayat 2-4 dan 12-13. 

d. Kisah-kisah para Nabi dan kaumnya. Terdapat pada ayat 7, 32, dan 38-39. 

                                                           
24 Departemen Agama RI. Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5, h. 121 



48 

 

 

e. Pilar dasar kehidupan manusia yang mencangkup ajaran moral, etika budi 

pekerti dan norma-norma dasar dalam menjalani kehidupan. Terdapat dalam 

ayat 20-24 yang menjelaskan sifat-sifat orang beriman sebagai pedoman 

moral manusia. 

f. Sifat orang-orang munafik, kepribadian mereka, tipu daya mereka, serta 

menjelaskan ancaman yang mereka timbulkan terhadap agama Islam. Dapat 

diliht pada ayat 25. 

g. Surat yang menyeru kepada Ahli Kitab, baik Yahudi maupun Nasrani, agar 

menerima Islam. Dapat dilihat pada ayat 36. 

h. Surat yang memuat kewajiban syariat atau aturan terkait hukuman (had). 

Dapat dilihat pada ayat 8-13. 

3. Karakteristik dari aspek gaya bahasa 

Gaya bahasa QS. Ar-Ra’d lebih dominan mengarah kepada gaya 

Makkiyah, karena tegas dan retoris, lebih banyak pembahasan mengenai 

akidah, tauhid dan hari kebangkitan, banyak ayat pendek yang padat dan 

mendalam. Namun, ada bagian-bagian tertentu (terutama ayat 8–13) yang 

memiliki ciri gaya bahasa Madaniyah, membahas secara lebih spesifik tentang 

hukum, pengawasan Allah, dan fenomena sosial.25 

Table I. Perbedaan klasifikasi surat Makkiyah-Madaniyah pada Tafsir Kemenag RI dan 

Tafsir Ibnu Kaṡīr 

No Surat Tafsir Kemenag RI Tafsir Ibnu Kaṡīr 

1 Al-Fātiḥah Makkiyah Madaniyah 

2 Al-Anfāl Makkiyah Madaniyah 

3 Ar-Ra’d Makkiyah (kecuali ayat 8-13) Madaniyah 

4 Al-Ḥadīd Makkiyah Madaniyah 

                                                           
25 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 121 



49 

 

 

5 Al-Bayyinah Makkiyah Madaniyah 

6 Al-Falaq Makkiyah Madaniyah 

7 An-Nās Makkiyah Madaniyah 



50 
 

BAB IV 

PENENTUAN MAKKIYAH-MADANIYAH QS. AR-RA’D DALAM TAFSIR 

IBNU KAṠĪR DAN TAFSIR KEMENAG RI SERTA IMPLIKASINYA 

TERHADAP PENAFSIRAN 

 

A. Penentuan Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag 

RI pada QS. Ar-Ra’d. 

Ibnu Kaṡīr menetapkan seluruh surat Ar-Ra’d sebagai Madaniyah dengan 

mendasarkan pada riwayat dari Qatādah, sebagaimana dikutip dalam kitab Tafsir 

al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riwayat tersebut menyebutkan secara eksplisit bahwa surat 

Ar-Ra’d termasuk di antara surat-surat yang diturunkan di Madinah.1 Sebaliknya, 

Tafsir Kemenag RI lebih mengedepankan analisis tematik dan gaya bahasa 

(Qiyasiy). Dalam Mushaf Standar Indonesia, surat Ar-Ra’d diklasifikasikan 

sebagai Makkiyah kecuali ayat 8-13. Ini menunjukkan pendekatan kontekstual 

dan integratif, bukan hanya berdasarkan riwayat, tetapi juga dengan 

memperhatikan struktur tema, susunan ayat, dan latar belakang social.2 

1. Klasifikasi Jumlah Surat 

Tafsir Ibnu Kaṡīr Mengklasifikasikan 84 surat sebagai Makkiyah dan 30 

surat sebagai Madaniyah dan Mengelompokkan seluruh ayat dalam surat 

Ar-Ra'd sebagai Madaniyah.3 Sedangkan Tafsir Kemenag RI 

Mengklasifikasikan 89 surat sebagai Makkiyah dan 24 surat sebagai 

Madaniyah. Dan menyatakan bahwa surat Ar-Ra'd memiliki status yang 

                                                           
1 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 1, h. 5 
2 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 121-122   
3 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 1, h. 5 



51 

 

 

diperselisihkan, dengan ayat 8-13 dianggap Madaniyah, sedangkan sisanya 

adalah Makkiyah.4 

2. Metode Penetapan 

a) Metode Sama’iy 

Tafsir Ibnu Kaṡīr Menggunakan metode Sama’iy yang 

bersumber dari riwayat sahabat yang menyaksikan turunnya wahyu. 

Mengutip hadis untuk mendukung klasifikasi surat-surat Madaniyah. 

Ibnu Kaṡīr mengutip riwayat Abu Bakar bin al-Anbary dari Qatādah 

dalam tafsirnya di bagian awal tafsir surat Al-Fātiḥah sebagai dasar 

klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah. Sebagai berikut: 

قال أبو بكر بن الأنباري : حدثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي ، عن حجاج 
بن منهال ، عن همام ، عن قتادة قال : نزل في المدينة من القرآن البقرة ، وآل عمران 

ساء ، والمائدة ، والأنفال ، وبراءة ، والرعد ، والنحل ، والحج ، والنور ، ، والن
والأحزاب ، ومحمد ، والفتح ، والحجرات ، والحديد ، والرحمن ، والمجادلة ، 
والحشر ، والممتحنة ، والصف ، والمنافقون ، والتغابن ، والطلاق ، ويا أيها النبي لم 

لت ، وإذا جاء نصر الله . هؤلْء السور نزلت تحرم ، وإلى رأس العشر ، وإذا زلز 
لمدينة ، وسائر القرآن نزل بمكة با  

Artinya: Abu bakar bin Al-Anbari meriwayatkan dari Qatādah, 

ia menuturkan, surat-surat di dalam Al-Qur’ān yang diturunkan di 

Madinah adalah surat Al-Baqarah, Āli ‘Imrān, An-Nisā’, Al-Mā’idah, 

Barā’ah, At-Taubah, Ar-Ra’d, An-Naḥl, Al-Ḥajj, An-Nūr, Al-Aḥzāb, 

Muḥammad, Al-Ḥujurāt, Ar-Raḥmān, Al-Ḥadīd, Al-Mujādalah, Al-

Ḥasyr, Al-Mumtaḥanah, Aṣ-Ṣaff, Al-Jumu’ah, Al-Munāfiqūn, At-

Tagābun, Aṭ-Ṭalāq, At-Taḥrīm sampai ayat 10, Az-Zalzalah, An-Naṣr. 

Semua surat tersebut diturunkan di Madinah dan surat-surat yang 

lainnya diturunkan di Makkah.5 

                                                           
4 Departemen Agama RI, Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) 
5 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 1, h. 5 



52 

 

 

Ibnu Kaṡīr menyatakan bahwa QS. Ar-Ra‘d termasuk surah 

Madaniyah adalah karena beliau mengikuti riwayat yang disampaikan 

oleh Qatādah. Dalam riwayat kronologis Qatādah mengenai surat-surat 

Madaniyah, QS. Ar-Ra‘d secara eksplisit ditempatkan sebagai surat ke-

6 setelah surah At-Taubah. Ini sejalan dengan pendekatan tafsir Ibnu 

Kaṡīr yang menggunakan metode tafsīr bi al-ma’tsūr, yaitu 

mendahulukan penafsiran berdasarkan Al-Qur’an, kemudian hadis 

Nabi, kemudian atsar sahabat, dan terakhir pernyataan tabi‘in. Qatādah 

sebagai seorang tabi‘in dijadikan salah satu rujukan dalam menentukan 

periode turunnya surah meskipun status otoritatifnya masih di bawah 

sahabat. Namun, karena tidak ada nash yang tegas dari Nabi atau 

sahabat dalam hal ini, maka pendapat tabi‘in seperti Qatādah tetap 

diakui sebagai bagian dari metode yang digunakan Ibnu Kaṡīr. Pendapat 

Ibnu Kaṡīr yang menyatakan bahwa QS. Ar-Ra’d merupakan surah 

Madaniyah didasarkan pada riwayat Qatādah yang mengelompokkan 

surah ini dalam deretan surah-surah Madaniyah. Namun, riwayat ini 

bersifat tradisional dan tidak disertai dengan argumen tematik maupun 

analisis konteks pewahyuan secara jelas. Namun riwayat tersebut 

merujuk pada kronologis pewahyuan periode turunnya surat Al-

Qur’an.6 

b) Metode Qiyasiy 

Semua ayat dalam surat Ar-Ra’d pada Tafsir Kemenag RI 

adalah Makkiyah kecuali ayat 8-13. Namun, di keterangan awal surat 

dalam Tafsir Kemenag RI tidak menyebutkan secara eksplisit 

klasifikasi surat Ar-Ra'd apakah Makkiyah atau Madaniyah, hal tersebut 

diketahui setelah membaca satu persatu penafsiran ayat surat Ar-Ra’d. 

                                                           
6 Taufik Adnan Amal, Rekontruksi Sejarah Al-Qur’an, digital (Jakarta: Yayasan Abad 

Demokrasi, 2011). h 109-111 



53 

 

 

Dalam tafsir hanya menjelaskan bahwa surat Ar-Ra’d merupakan salah 

satu surat yang diperselisihkan oleh para ulama. Ibnu Abbās, Hasan, dan 

Ikrimah adalah sebagian yang mengelompokkan sebagai Makkiyah. 

Sedangkan Ibnu Abbās, Zubair, Muqatil adalah sebagian yang 

mengelompokkan sebagai Madaniyah.7 Pernyataan Ibnu Abbās tentang 

keMakkiyahan QS. Ar-Ra’d yaitu: 

 ابانِ عَبَّاس  قاَلَ : وَسُوارةَُ الرَّعادِ نَ زَلَتا بِمَكَّةَ  عَنا 

Ibnu Abbās berkata, “Surah Ar-Ra’d diturunkan di kota Makkah.” 

Tafsir Kemenag RI dalam menentukan Makkiyah dan Madaniyah 

ayat pada surat Ar-Ra’d juga mempertimbangkan hal-hal sebagai 

berikut: Mencermati dari segi gaya bahasa, tema, dan ketentuan umum, 

dapat disimpulkan beberapa hal berikut. Pertama, Surat Ar-Ra’d 

dimulai dengan huruf-huruf Ṭāhājjiy (Alif Lam Mīm Rā), yang 

merupakan salah satu ciri khas dari surat-surat Makkiyah. Kedua, 

gagasan utama dalam Surat Ar-Ra’d berfokus pada akidah, bukti-bukti 

keesaan Allah, serta penggunaan perumpamaan untuk memperkuat 

akidah (contohnya terdapat dalam ayat 2, 3, 4, 12, 16, 17, dan 35). 

Ketiga, surat ini juga membahas tema wahyu dan risalah (seperti yang 

terdapat dalam ayat 1, 7, 30, dan 43). Keempat, Surat Ar-Ra’d 

mengangkat isu tentang kehidupan akhirat, baik yang menyenangkan 

maupun yang menyengsarakan.8 Melihat dari bagaimana metode Tafsir 

Kemenag RI menentukan Makkiyah dan Madaniyah setiap ayat yang 

terkandung dalam surat Ar-Ra’d maka dapat disimpulkan Tafsir 

                                                           
7 Departemen Agama RI, Al-Qur’ān Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5 h. 58 
8 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h 121 



54 

 

 

Kemenag RI lebih condong menggunakan metode Qiyasiy dalam 

menentukan klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah surat Ar-Ra’d. 

Keberadaan ayat sajdah dalam Surah Ar-Ra’d, tepatnya pada ayat 

ke-15, sebagai salah satu ciri khas yang lazim dijumpai dalam surah-

surah Makkiyah. Selain itu, tema-tema utama dalam surah ini, seperti 

penegasan keesaan Allah (tauhid), kecaman terhadap kemusyrikan, 

serta penyampaian ancaman azab bagi kaum musyrik, merupakan 

karakteristik isi yang kuat dalam surah-surah yang diturunkan di 

Makkah. Ibnu ‘Asyūr menyatakan bahwa makna-makna yang 

terkandung dalam surah ini mengalir sejalan dengan stilistika dan 

metode argumentasi khas Al-Qur’an Makkiyah, yaitu berupa istidlāl 

(penalaran logis) atas keesaan Tuhan serta teguran terhadap sikap 

musyrik. Sementara itu, penilaian yang menyebutkan bahwa surah ini 

Madaniyah umumnya bersumber dari riwayat-riwayat yang dinilai 

lemah (akhbār wāhiyah), sehingga tidak cukup kuat untuk dijadikan 

dasar klasifikasi yang pasti.9 

Pendapat serupa juga dikemukakan oleh Ahmad bin Ibrāhīm bin 

az-Zubair as-Saqāfī yang menyimpulkan bahwa keseluruhan isi Surah 

Ar-Ra’d masih berada dalam lingkup tujuan-tujuan besar yang 

disebutkan secara global pada bagian penutup Surah Yusuf, yakni 

berupa peringatan serta pemaparan berbagai tanda-tanda keagungan dan 

kekuasaan Allah. Hal ini turut diperkuat oleh Sayyid Qutb dalam 

tafsirnya yang menyatakan bahwa pembukaan surah ini, pokok-pokok 

temanya, serta berbagai arahan yang terdapat di dalamnya secara jelas 

mencerminkan karakter surah Makkiyah. Ia juga menjelaskan bahwa 

                                                           
9 Jonni Syatri and Dkk. Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. 

ed. Muchlis Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h 259 

 



55 

 

 

surah ini diturunkan pada masa kaum musyrik sedang gencar 

melakukan penolakan, pendustaan, serta menuntut agar Rasulullah 

menghadirkan berbagai mukjizat atau azab sebagaimana dijanjikan 

kondisi yang menggambarkan suasana dakwah Rasulullah di Makkah.10 

3. Pendekatan Analisis 

Tafsir Ibnu Kaṡīr Lebih fokus pada pendekatan klasik dan mendalam, 

dengan penekanan pada riwayat dan hadis. corak yang digunakan yaitu 

corak fiqhi dan  bi al-ma’tsur atau tafsir bi al-riwayah. Yakni, menafsirkan 

Al-Qur’ān dengan Al-Qur,an atau hadis-hadis Nabi atau riwatar para 

sahabat dan tabi’in.11 hal tersebut dibuktikan dengan gaya penafsiran Ibnu 

Kaṡīr yang selalu mencantumkan hadis atau ayat-ayat pendukung lainnya 

dalam menafsirkan salah satu ayat dalam Al-Qur’an. Sedangkan Tafsir 

Kemenag RI Menggunakan pendekatan yang lebih modern dan relevan 

dengan konteks masyarakat, dengan mempertimbangkan aspek sosial dan 

hukum. Cotak tafsirnya adalah adabi al-ijtima’i (social kemasyarakatan) 

dan Fikih. Dengan berpedoman pada teologi ulama Sunni (ahlus sunnah wa 

al-jama’ah) dan fiqih Imam Syafi’i.12  

Perbedaan penetapan Makkiyah dan Madaniyah dalam QS. Ar-Ra’d 

antara Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI berasal dari perbedaan 

metodologis, sumber riwayat, dan pendekatan analisis yang digunakan oleh 

masing-masing mufasir. 

Tabel II. Perbedaan metodologi klasifikasi QS. Ar-Ra’d 

                                                           
10 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h 260 
11 Hasan Bisri, Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir. (Bandung: LP2M UIN SGD, 2020). h 42-

45 
12 Amnesti, “Characteristics of The Qur’an Interpretation and Their Team Work of The Ministry 

of Religion of The Republic of Indonesia.” h 101-104 



56 

 

 

No Aspek Tafsir Ibnu Kaṡīr Tafsir Kemenag RI 

1 Klasifikasi 

Jumlah 

Surat 

84 surat Makkiyah, 30 surat 

Madaniyah.  

 

89 surat Makkiyah, 24 surat 

Madaniyah.  

 

2 Klasifikasi 

ayat dalam 

QS. Ar-

Ra’d 

Seluruh ayat QS. Ar-Ra’d 

Madaniyah. 

Ayat 8-13 QS. Ar-Ra’d 

Madaniyah, sisanya Makkiyah. 

3 Metode 

Penetapan 

Metode Sama’iy: Berdasar 

riwayat sahabat dan tabi’in. 

Mengutip hadis dari riwayat 

Qatādah. Yang tercantum 

dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr 

pada bagian awal surat Al-

Fātiḥah. (lihat halaman 51) 

Metode Qiyasiy: Berdasarkan 

karakteristik QS. Ar-Ra’d dari 

aspek ujaran dan tema yaitu: 

dimulai dengan huruf-huruf 

Ṭāhājjiy (Alif Lam Mīm Rā) 

dan dari segi tema besar surat 

yang menjelaskan tentang 

ketauhidan, akidah dan hari 

akhir (surga, neraka). (lihat 

halaman 52) 

4 Pendekatan 

Analisis 

Tafsir bi al-ma’tsur, fokus 

riwayat. Berdasarkan gaya 

penafsiran yang selalu 

disertai hadis atau ayat-ayat 

pendukung lainnya. 

Modern dan kontekstual 

dengan masyarakat. 

Berdasarkan gaya penafsiran 

yang sangat 

mempertimbangkan konteks 

sosio-historis dan disertai sudut 

pandang saintik. 



57 

 

 

 

B. Implikasi Perbedaan Klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah Tafsir Ibnu 

Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI pada QS. Ar-Ra’d.  

Dalam kajian tafsir, ilmu Makkiy dan Madaniy mempunyai peran penting 

sebagai perangkat metodologis yang tidak hanya menunjang pemahaman atas teks 

Al-Qur’ān, tetapi juga mendukung akurasi dalam proses penafsiran. Ilmu ini 

memberi informasi tentang waktu, tempat, dan situasi sosial saat ayat diturunkan. 

Dengan demikian, seorang mufasir tidak hanya membaca teks secara literal, tetapi 

juga mempertimbangkan latar historis yang melingkupi wahyu tersebut.13  

Selain itu, ilmu Makkiy-Madaniy juga berperan dalam memahami tahapan 

pembentukan hukum Islam (tasyri’). Misalnya, ayat-ayat yang turun di Makkah 

lebih fokus pada penguatan akidah dan moral, sedangkan ayat-ayat Madinah 

banyak memuat ketentuan hukum, sosial, dan kenegaraan. Pemahaman ini 

membantu mufasir menafsirkan ayat dalam ranah kebutuhan dan sasaran 

masyarakat saat itu.14 

Kondisi Makkah, sebelum dan pada masa awal kenabian, merupakan pusat 

perdagangan dan keagamaan di Jazirah Arab. Kota ini dikuasai oleh suku Quraisy 

yang memiliki kekuasaan ekonomi dan sosial tinggi. Kondisi sosial di Makkah 

sangat terstruktur berdasarkan status keturunan dan kekayaan. Ketika Islam mulai 

disebarkan secara terang-terangan, kaum Muslimin mengalami penindasan, 

embargo sosial dan ekonomi, serta intimidasi dari para pembesar Quraisy.15 Dalam 

situasi ini, ayat-ayat yang turun lebih banyak berfokus pada penguatan akidah, 

                                                           
13 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’ān. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 142-147 
14 Ika Rahmadiningsih et al., “Makiyah Dan Madaniyah,” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-

Qur’ān Dan Tafsir 7, no. 1 (2022): 43–61, h. 55-57, https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7i1.1023. 
15 Ahmad Saufi and Hasbi Fadillah, Sejarah Peradaban Islam (Yogyakarta: Deepublish, 2015), 

h. 9-10 



58 

 

 

ketauhidan, kesabaran dalam menghadapi tekanan, serta janji dan ancaman terkait 

akhirat.16 

Sementara itu, Madinah merupakan kota yang lebih majemuk, terdiri atas 

suku Aus, Khazraj, serta komunitas Yahudi yang hidup berdampingan. Setelah 

peristiwa hijrah, Nabi Muḥammad SAW dan para sahabat membentuk masyarakat 

Islam yang lebih terorganisir. Madinah menjadi pusat pemerintahan Islam pertama 

dan tempat diterapkannya hukum-hukum syariat.17 Ayat-ayat yang turun di 

Madinah lebih banyak berisi aturan sosial, politik, ekonomi, dan hukum pidana.18 

Perbedaan penetapan status Makkiyah atau Madaniyah dalam QS. Ar-Ra’d 

antara Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI memberikan dampak yang cukup 

signifikan terhadap objek dakwah yang dituju, asbabun nuzul ayat, maupun 

kerangka sosial tempat ayat tersebut diaplikasikan. Ibnu Kaṡīr mengklasifikasikan 

seluruh ayat dalam QS. Ar-Ra’d sebagai Madaniyah berdasarkan riwayat dari 

Qatādah,19 sedangkan Tafsir Kemenag RI menetapkan surat ini sebagai Makkiyah, 

kecuali ayat 8-13 yang tergolong Madaniyah.20 Perbedaan metodologis ini 

memengaruhi titik tekan, arah penafsiran, serta makna sosial dan spiritual yang 

diambil dari setiap ayat. 

Secara keseluruhan tema-tema yang terkandung dalam surat Ar-Ra’d 

memiliki karakteristik Makkiyah juga Madaniyah, yaitu:  

                                                           
16 Siti Nur Rafiza et al., “Memahami Karakteristik Ayat-Ayat Makkiyah Dan Madaniyyah Dalam 

Perspektif Ahli Tafsir,” Al-Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 11, no. 2 (2023): 82–95. h. 86-87 
17 Amirotun Sholikhah, “Piagam Madinah, Konsensus Masyarakat Pluralis: Madinah Dan 

Makkah,” Komunika 9, no. 1 (2015): 85–100. h. 90  
18 Rafiza et al., “Memahami Karakteristik Ayat-Ayat Makkiyah Dan Madaniyyah Dalam 

Perspektif Ahli Tafsir.” h. 87  
19 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 1, h. 5 
20 Jonni Syatri and Dkk, Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. ed. Muchlis 

Muḥammad Hanafi (Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’ān, 2017). h. 121 



59 

 

 

1. Berisi tentang tauhid (keesaan Allah SWT) terdapat pada ayat 2-6 dan 8-13. 

Kemudian, kerasulan Nabi Muḥammad SAW terdapat pada ayat 7 dan 43. 

Serta, kehidupan akhirat atau surga-neraka terdapat pada ayat 18.  

2. Berisi gagasan-gagasan untuk memerangi berhala dan kemusyrikan disertai 

argumentasi yang tidak terbantahkan bahwa kepercayaan selain kepada 

Allah adalah kepalsuan. Terdapat pada ayat 14-17. 

3. Bukti-bukti ilmiah yang membuktikan kebesaran dan kekuasaan Allah 

SWT. Terdapat pada ayat 2-4 dan 12-13. 

4. Kisah-kisah para Nabi dan kaumnya. Terdapat pada ayat 7, 32, dan 38-39. 

5. Pilar dasar kehidupan manusia yang mencangkup ajaran moral, etika budi 

pekerti dan norma-norma dasar dalam menjalani kehidupan. Terdapat 

dalam ayat 20-24 yang menjelaskan sifat-sifat orang beriman sebagai 

pedoman moral manusia. 

6. Sifat orang-orang munafik, kepribadian mereka, tipu daya mereka, serta 

menjelaskan ancaman yang mereka timbulkan terhadap agama Islam. Dapat 

diliht pada ayat 25. 

7. Surat yang menyeru kepada Ahli Kitab, baik Yahudi maupun Nasrani, agar 

menerima Islam. Dapat dilihat pada ayat 36. 

8. Surat yang memuat kewajiban syariat atau aturan terkait hukuman (had). 

Dapat dilihat pada ayat 8-13. 

Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir Kemenag RI memiliki persamaan dalam menjelaskan 

tema-tema yang terkandung dalam surat Ar-Ra’d. Namun, Perbedaan klasifikasi 

Makkiyah dan Madaniyah surat memiliki implikasi langsung terhadap cara tafsir 

menafsirkan kandungan ayat-ayat QS. Ar-Ra’d, dalam hal objek dakwah yang dituju, 

maupun kerangka sosial tempat ayat tersebut diaplikasikan.  

1. Objek dakwah  

Terdapat perbedaan signifikan antara dua tafsir dalam menyebut objek 

utama ayat, khususnya saat berbicara tentang “orang kafir” Tafsir Kemenag RI 



60 

 

 

secara tegas dan konsisten menyebut "kaum kafir Makkah" dalam banyak 

penjelasan. Misalnya, pada ayat 26, 30, dan 31, tafsir ini menekankan bahwa 

yang dimaksud dengan orang-orang yang berpaling, menolak Rasul, dan 

menuntut mukjizat adalah kafir Quraisy.21 Sedangkan, Tafsir Ibnu Kaṡīr 

cenderung menyebutkan istilah “orang kafir” atau “mereka yang kafir” secara 

umum, tanpa menjelaskan apakah yang dimaksud adalah kafir Makkah atau 

kaum munafik (kafir Madinah). Hal ini sesuai dengan kerangka penafsiran 

Madaniyah, di mana konteksnya lebih luas dan mencakup kaum munafik, 

Yahudi dan Nasrani. 

Perbedaan objek penafsiran tersebut dapat berimplikasi pada pembaca 

dalam memahami konteks ayat. Penjelasan yang spesifik pada Kemenag 

membantu pembaca memahami konteks sosiologis ayat secara tepat, sedangkan 

penjelasan umum dari Ibnu Kaṡīr menjadikan makna ayat lebih luas namun 

berpotensi membingungkan dalam konteks historis. Salah satu ayat yang 

membahas kaum kafir yaitu ayat 30: 

لُوَا۟ عَلَياهِمُ الَّذِيآ  نَ اَ  كَذٰلِكَ ارَاسَلانٰكَ فِيآ امَُّة  قَدا خَلَتا مِنا قَ بالِهَآ امَُمٌ ل تَِ ت ا فُرُوا نَآ الِيَاكَ وَهُما يَكا واحَي ا
 عَلَياهِ تَ وكََّلاتُ وَالِيَاهِ مَتَابِ 

 قُلا هُوَ رَبِ يا لَْٓ الِٰهَ اِلَّْ هُوَُۚ
مٰنِ    باِلرَّحا

Artinya: Seperti (pengutusan para rasul sebelummu) itulah, Kami 

(juga) mengutusmu (Nabi Muhammad) kepada suatu umat yang sungguh 

sebelumnya telah berlalu beberapa umat agar engkau bacakan kepada mereka 

(Al-Qur’an) yang Kami wahyukan kepadamu, padahal mereka ingkar kepada 

Tuhan Yang Maha Pengasih. Katakanlah, “Dia Tuhanku, tidak ada tuhan 

selain Dia. Hanya kepada-Nya aku bertawakal dan hanya kepada-Nya aku 

bertobat.” Ar-Ra‘d [13]:30.22 

Dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr, ayat ini dikaitkan dengan hari Hudaibiyah, 

yang merupakan konteks Madinah. Ini mendukung klasifikasi Madaniyah dan 

                                                           
21 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5. h. 103-111 
22 Kementrian Agama, “Qur’an Kemenag RI.” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

https://quran.kemenag.go.id 

 



61 

 

 

memberikan tafsir yang lebih reflektif terhadap pengalaman politik umat Islam 

pasca hijrah.  

“Firman Allah   نِ  وَه مْ يكَْف ر حْم  وْنَ باِلرَّ  Padahal mereka kafir kepada Rabb 

yang Mahapemurah." Artinya, umat yang kamu diutus Allah kepada mereka itu 

kafir atau tidak percaya kepada Rabb yang Mahapemurah, tidak mengakui-

Nya, karena mereka menolak untuk menyebut Allah yang Mahapemurah lagi 

Mahapenyayang. Karena itu mereka menolak menulis "Bismillahirrahma-

nirrahim" pada hari al-Hudaibiyyah, mereka mengatakan: "Kami tidak 

mengenal apa ar-Rahman (Rabb yang Mahapemurah) dan ar-Rahim 

(Mahapenyayang) itu, sebagaimana dikatakan Qatadah. Sedangkan hadits ini 

terdapat dalam Shahih al-Bukhari.”23 

Sementara dalam Tafsir Kemenag RI, ayat ini tetap dimaknai sebagai 

bagian dari respons atas tantangan dakwah Nabi di Makkah. Menjelaskan 

bahwa penolakan berasal dari kafir Quraisy, dikaitkan dengan strategi dakwah 

pada masa awal. 

2. Penolakan terhadap Al-Qur’an sebagai mukjizat 

Tafsir Kemenag RI menyebut secara eksplisit bahwa ayat 31 QS. Ar-

Ra’d diturunkan sebagai respon terhadap permintaan kaum kafir Makkah agar 

Rasulullah menunjukkan mukjizat fisik seperti memindahkan gunung atau 

menghidupkan orang mati. Hal ini memperkuat konteks bahwa ayat tersebut 

Makkiyah, sebagaimana penetapan Kemenag RI. 

تٰى  بَلا ل لِٰ هِ ا َراضُ اوَا كُلِ مَ بهِِ الامَوا  افََ لَما وَلَوا انََّ قُ رااٰناً سُيِ رَتا بهِِ الاجِبَالُ اوَا قُطِ عَتا بهِِ الْا
عًا  رُ جَمِي ا َما لْا

عًا  وَلَْ يَ زَالُ  بُ هُما بِمَا صَنَ عُواا ا ياَ۟يا َ سِ الَّذِيانَ اٰمَنُ وآا انَا لَّوا يَشَاۤءُ اللٰ هُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِي ا لَّذِيانَ كَفَرُواا تُصِي ا
عَادَ  لِفُ الامِي ا   ࣖقاَرعَِةٌ اوَا تَحُلُّ قَريِ ابًا مِ نا دَارهِِما حَتٰ ى يأَاتِيَ وَعادُ اللٰ هِ  اِنَّ اللٰ هَ لَْ يُخا

 

Artinya: Sekiranya ada suatu bacaan (Kitab Suci) yang dengannya 

gunung-gunung dapat digeserkan, bumi dibelah, atau orang mati dapat diajak 

bicara, (itulah Al-Qur’an). Sebenarnya segala urusan itu milik Allah. Tidakkah 

orang-orang yang beriman mengetahui bahwa sekiranya Allah menghendaki, 

tentu Allah telah memberi petunjuk kepada manusia semuanya. Orang-orang 

                                                           
23 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. ed. Muhammad Abdul Ghaffar (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2004). Jld. 4. h. 501 



62 

 

 

yang kufur senantiasa ditimpa bencana disebabkan perbuatan mereka sendiri 

atau bencana itu terjadi di dekat tempat kediaman mereka, sampai datang janji 

Allah. Sesungguhnya Allah tidak menyalahi janji. Ar-Ra‘d [13]:3124 

Asbabun nuzul disebut sebagai tanggapan terhadap tantangan kafir 

Quraisy.  

“Orang-orang Quraisy berkata kepada Rasulullah saw, jika 

benar dia seorang nabi, maka hendaklah dia memindahkan dua gunung 

yang berada di Mekah, sehingga lahan yang datar menjadi lebih luas 

dan mereka dapat bercocok tanam dan menggembalakan ternak. 

Mereka juga meminta agar nenek moyang mereka yang telah wafat 

dibangkitkan kembali sehingga mereka dapat memberitahukan bahwa 

Muhammad adalah seorang nabi.”25 

 

Namun Ibnu Kaṡīr tidak menyebutkan sabab nuzul ayat ini. Ia langsung 

masuk ke penjelasan bahwa kaum kafir tidak akan beriman walaupun mukjizat 

besar diberikan kepada mereka, tanpa menyebut siapa “kaum kafir” tersebut. 

Hal ini bisa jadi disebabkan oleh pendirian Ibnu Kaṡīr bahwa seluruh surat ini 

Madaniyah, sehingga asbābun nuzūl berkonotasi Makkiyah diabaikan atau 

dianggap tidak relevan dalam kerangka Madani. Penetapan status Madaniyah 

mendorong pengabaian terhadap konteks asbābun nuzūl yang lebih relevan 

secara Makkiyah.  

Tafsir Kemenag RI menghubungkan penolakan mukjizat oleh kaum 

kafir sebagai bentuk kekerasan hati masyarakat Makkah yang terus-menerus 

menolak mukjizat Rasulullah SAW berupa Al-Qur’an. Sikap menolak adalah 

bagian dari psikologi kafir Quraisy yang keras kepala, dan penjelasan ini 

dimaksudkan untuk memberi peringatan dan pelajaran moral. Sedangkan, 

Tafsir Ibnu Kaṡīr memahami penolakan ini sebagai pola penolakan historis 

yang juga terjadi pada umat-umat terdahulu. Dengan mengutip riwayat dan 

kisah para nabi sebelum Muhammad, ia menegaskan bahwa tantangan terhadap 

                                                           
24 Kementrian Agama, “Qur’an Kemenag RI.” Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

https://quran.kemenag.go.id 
25 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. edisi 

disempurnakan (Jakarta: Widya Cahaya, 2011) Jld. 5. h. 108 



63 

 

 

mukjizat bukanlah hal baru, sejarah umat terdahulu menunjukkan bahwa 

meskipun mukjizat besar pun diturunkan, mereka tetap tidak beriman.  

Perbedaan ini berdampak pada pemahaman pembaca dalam menilai arah pesan 

ayat. Tafsir yang menyertakan sebab turunnya ayat dan menyebutkan objek dakwah 

secara eksplisit (seperti dalam Tafsir Kemenag RI) cenderung memberi pemahaman 

yang lebih historis, konkret, dan kontekstual. Sementara tafsir yang bersifat umum dan 

normatif seperti dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr memungkinkan pembaca menafsirkan ayat 

dalam cakupan lebih luas. Maka dapat disimpulkan bahwa klasifikasi Makkiyah-

Madaniyah bukan hanya bersifat tekstual, tetapi juga sangat menentukan arah 

penafsiran ayat. Hal ini menunjukkan pentingnya penetapan status surat dan ayat dalam 

proses tafsir sebagai kerangka dasar metodologis yang memengaruhi substansi makna 

yang disampaikan kepada umat. 



64 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini membahas perbedaan klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah 

QS. Ar-Ra’d dalam dua kitab tafsir, yakni Tafsir Ibnu Kaṡīr dan Tafsir 

Kemenag RI, serta implikasinya terhadap penafsiran ayat-ayat dalam surat 

tersebut. Berdasarkan analisis yang dilakukan, diperoleh beberapa kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Perbedaan Metodologi Klasifikasi 

a. Metode Sama’iy 

Tafsir Ibnu Kaṡīr mengklasifikasikan seluruh ayat QS. Ar-Ra’d 

sebagai Madaniyah berdasarkan metode Sama’iy dengan merujuk 

pada riwayat Qatādah yang menyebutkan Ar-Ra’d termasuk dalam 

daftar surat yang turun di Madinah. Berdasar kronologis periode 

turunnya wahyu. Mengutip hadis dari riwayat Qatādah. Yang 

tercantum dalam Tafsir Ibnu Kaṡīr pada bagian awal surat Al-

Fātiḥah.  

b. Metode Qiyāsiy 

Sebaliknya, Tafsir Kemenag RI mengklasifikasikan QS. Ar-

Ra’d sebagai surat Makkiyah, kecuali ayat 8-13 yang dikecualikan 

sebagai Madaniyah, dengan metode qiyāsiy. Berdasarkan hal berikut 

hal berikut. Pertama, Surat Ar-Ra’d dimulai dengan huruf-huruf 

Ṭāhājjiy (Alif Lam Mīm Rā), yang merupakan salah satu ciri khas 

dari surat-surat Makkiyah. Kedua, gagasan utama dalam Surat Ar-

Ra’d berfokus pada akidah, bukti-bukti keesaan Allah, serta 

penggunaan perumpamaan untuk memperkuat akidah (contohnya 



65 

 

 

terdapat dalam ayat 2, 3, 4, 12, 16, 17, dan 35). Ketiga, surat ini juga 

membahas tema wahyu dan risalah (seperti yang terdapat dalam ayat 

1, 7, 30, dan 43). Keempat, Surat Ar-Ra’d mengangkat isu tentang 

kehidupan akhirat, baik yang menyenangkan maupun yang 

menyengsarakan 

2. Implikasi Terhadap Penafsiran 

a. Objek dakwah 

Penunjukan objek “kaum kafir” dalam Tafsir Kemenag RI lebih 

spesifik menyebut “kaum kafir Makkah”, sementara Tafsir Ibnu 

Kaṡīr lebih umum hanya menyebut “kaum kafir”, tanpa penegasan 

wilayah atau karakter sosial mereka. Pada ayat 30 tafsir Ibnu Kaṡīr 

justru menyebutkan dengan jelas bahwa ayat ini berkaitan dengan 

hari Hudaibiyyah, yang berarti secara waktu dan tempat tidak 

menunjukkan ayat Makkiyah karena perjanjian Hudaibiyyah terjadi 

setelah Nabi Hijrah dan digelar di daerah Hudaibiyyah (luar 

Makkah).  

b. Penolakan terhadap Al-Qur’an sebagai mukjizat 

Tafsir Kemenag RI menghubungkan penolakan mukjizat oleh 

kaum kafir sebagai bentuk kekerasan hati masyarakat Makkah yang 

terus-menerus menolak mukjizat Rasulullah SAW berupa Al-Qur’an. 

Sikap menolak adalah bagian dari psikologi kafir Quraisy yang keras 

kepala, dan penjelasan ini dimaksudkan untuk memberi peringatan 

dan pelajaran moral. Sedangkan, Tafsir Ibnu Kaṡīr memahami 

penolakan ini sebagai pola penolakan historis yang juga terjadi pada 

umat-umat terdahulu. Dengan mengutip riwayat dan kisah para nabi 

sebelum Muhammad, ia menegaskan bahwa tantangan terhadap 

mukjizat bukanlah hal baru, sejarah umat terdahulu menunjukkan 

bahwa meskipun mukjizat besar pun diturunkan, mereka tetap tidak 

beriman. 



66 

 

 

Penelitian ini menegaskan pentingnya memahami metode klasifikasi 

Makkiyah dan Madaniyah dalam studi tafsir Al-Qur’an. Perbedaan dalam 

pendekatan tafsir klasik (seperti Ibnu Kaṡīr) dan tafsir kontemporer (seperti 

Kemenag RI) menunjukkan keberagaman pendekatan dalam memahami Al-

Qur’an sesuai konteks zaman dan masyarakatnya masing-masing. 

B. Saran 

Penelitian ini diharapkan menjadi dasar dalam mengkaji lebih luas 

perbedaan metodologi penafsiran terhadap surat-surat lain yang juga 

diperselisihkan status Makkiyah-Madaniyah-nya. Khususnya, penting untuk 

menggali pengaruh klasifikasi tersebut terhadap pembentukan hukum, akidah, 

dan nilai sosial yang dibawa ayat.



 

 

67 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

‘Ubaid, Abū. Faḍā’il Al-Qur’ān. Edited by Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān Al-

Khusyā. Riyadh: Dār al-ʿĀṣimah, 1991. https://shamela.ws/book/5330/6#p4. 

Aḍ-Ḍurais, Ibnu. Faḍā’il Al-Qur’ān Wa Mā Unzil Min Al-Qur’ān Bi Makkah Wa 

Mā Unzil Bi Al-Madinah. Edited by Dr. Saʿīd ibn Saʿd ibn ʿAbd al-ʿAzīz Al-

Dawūdī. Riyadh: Dār al-Ḍiyā’, 2007. https://shamela.ws/book/5330/6#p4. 

Al-Baihaqiy. Dala’il an-Nubuwah. beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985. 

https://www.islamweb.net/amp/ar/library/content/. 

Al-Damasyiqi, Imam Hafidz Imad al-Din Abu Fida Isma’il bin Umar Ibnu Katsir. 

Tafsir Al-Qur’an Al-Azim. Edited by Muhammah Ali Baydoun. Jilid 2. 

Beirut, Lebanon: Dar Al-Kotob Al-ilmiyah, 1971. 

Al-Qaththan, Manna, and Penerjemah Aunur Rafiq El-Mazni. PENGANTAR 

STUDI ILMU AL-QUR’AN. Edited by Abduh Zulfidar Akaha and 

Muhammad Ihsan. Maktabah Wahbah. Indonesia. Jakarta Timur: Pustaka 

Al-Kautsar, 2015. 

Al-Suyuthi, Imam Jalaluddin., Penerjemah, and Muhammad Halabi. AL-ITQAN 

FI ’ULUMIL QUR’AN. Edited by Edi AH Iyubenu and Rusdianto. Cetakan 

pe. Yogyakarta: DIVA Press (Anggota IKAPI), 2021. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. beirut: dar al fikr, 1996. 

Amal, Taufik Adnan. Rekontruksi Sejarah Al-Qur’an. Digital. Jakarta: Yayasan 

Abad Demokrasi, 2011. 

Amnesti, Muhammad Esa Prasastia. “Characteristics of The Qur’an Interpretation 

and Their Team Work of The Ministry of Religion of The Republic of 

Indonesia.” Ascarya 1, no. 2 (2021): 93–110. 

Attas, Syed Muhammad Naquib Al. “The Concept Of Education In Islam.” First 



 

 

68 
 

World Conference on Muslim Education Held in Makkah, 1977. 

Bisri, Hasan. Model Penafsiran Hukum Ibnu Katsir. Bandung: LP2M UIN SGD, 

2020. 

Departemen Agama RI. Al-Qur’an Dan Tafsirnya, Kementerian Agama RI. Edisi 

dise. Jakarta: Widya Cahaya, 2011. hal 17. 

Faizin, Hamam. “Sejarah Dan Karakteristik Al-Qur’an Dan Terjemahnya 

Kementerian Agama Ri.” Suhuf 14, no. 2 (2021): 283–311. 

https://doi.org/10.22548/shf.v14i2.669. 

Hakim, Lukmanul, and Afriadi Putra. “Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan 

Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an.” RUSYDIAH: Jurnal 

Pemikiran Islam 3, no. 1 (2022): 95–113. 

https://doi.org/10.35961/rsd.v3i1.472. 

Halik, Abd, Abd Haris, and Supandi. “Katagorisasi Ayat Makki Dan Madani: 

Pengertian, Ciri, Hikmah Dan Cara Mengetahui Makkiyah Dan Madaniyah.” 

El- Furqania 8, no. 2 (2022): 73–80. 

Hamdiah, and Hanna. “Kajian Metode Dan Pengklasifikasian Almakky Dan 

Almadany.” MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 2 

(2022): 143–50. https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.28. 

Harahap, Mifatahul Jannah, and Evi Sukma Pratiwi. “Pembentukan Negara 

Madinah.” Ta’rim 5, no. 1 (2024). https://m.merdeka.com/pendidikan/kata-

para-ahli-inilah-5-teori-pembentukan-negara.html. 

Hendri, Jul. “IBN KATSIR : Telaáh Tafsir Al-Quránnul Azim Karya Ibn Katsir.” 

Nuansa 14, no. 2 (2021): 242–51. https://doi.org/10.29300/njsik.v14i2.6598. 

Ika Rahmadiningsih, Fitri Setia Putri, Fatya Zahriyani Fitri, and M.Zidny Nafi’ 

Hasbi. “Makiyah Dan Madaniyah.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-

Qur’an Dan Tafsir 7, no. 1 (2022): 43–61. https://doi.org/10.47435/al-

mubarak.v7i1.1023. 



 

 

69 
 

Katsir, Ibnu. Tafsir Ibnu Katsir. Edited by Muhammad Abdul Ghaffar. Bogor: 

Pustaka Imam Syafi’i, jilid 1, 2004. 

Kementrian Agama. “Qur’an Kemenag RI.” Kementerian Agama Republik 

Indonesia, 2019. https://quran.kemenag.go.id/quran/per-

ayat/surah/40?from=60&to=85. 

Maksum, Muhammad. “Penerapan Hukum Secara Gradual Melalui Konsep 

Makkiyah Dan Madaniyyah.” Hikmah: Journal of Islamic Studies 14, no. 1 

(2018): 131. https://doi.org/10.47466/hikmah.v14i1.95. 

Olganova, Hillary Fitri, and Dkk. “KONSEP MAKIYAH DAN MADANIYAH 

DALAM AYAT-AYAT SIYASAH PERSPEKTIF TEORI INTERPRETASI 

AL-QURAN.” Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 

(2023): 57–77. 

Rafiza, Siti Nur, Dedi Masri, Muhammad Alfiansyah, Siti Nursina, and Uni 

Fadhilah. “Memahami Karakteristik Ayat-Ayat Makkiyah Dan Madaniyyah 

Dalam Perspektif Ahli Tafsir.” Al-Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 11, no. 

2 (2023): 82–95. 

Said, Hasani Ahmad, Ahmad Zaini Pramudya, and Melly Nur Rahmawati. 

“NEGARA REPUBLIK INDONESIA DENGAN KARYA TAFSIRNYA 

(Al-Qur’an Dan Tafsirnya Kementerian Agama RI).” Tafakkur: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an Dan Tafsir 4 (2023): 84–100. 

Saufi, Ahmad, and Hasbi Fadillah. Sejarah Peradaban Islam. Yogyakarta: 

Deepublish, 2015.  

Shihab, M. Quraish. “Membumikan” Al-Quran: Fungsi Dan Peran Wahyu Dalam 

Kehidupan Masyarakat. 13th ed. Badung: Mizan, 1996. 

Sholikhah, Amirotun. “Piagam Madinah, Konsensus Masyarakat Pluralis: 

Madinah Dan Makkah.” Komunika 9, no. 1 (2015): 85–100. 

Supriatna, Papay. “Kajian Ayat Makkiyah Dan Madaniyah Pemikiran Orientalis 



 

 

70 
 

Dan Oksidentalis.” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Keislaman 8, no. 

01 (2024): 134–45. 

Suyuthi, Imam, and Penerjemah tim editor Indiva. Studi Al-Qur’an Komprehensif. 

Edited by Andhi Rasy. Surakarta: Indiva Pustaka, 2008. 

Syatri, Jonni, and Dkk. Makky & Madany Periodisasi Pewahyuan Al-Qur’an. 

Edited by Muchlis Muhammad Hanafi. Jakarta Timur: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2017. 

Umar, Al Faruq, and Dkk. “Teori Al Makiyy Wa Al Amadani (Pengklasifikasian 

Ayat-Ayat Makiyah Dan Madaniyah) Dalam Studi Al-Qur’an.” 

Relinesia:Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme Indonesia 3, no. 2 

(2024): 106–13. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

71 
 

RIWAYAT HIDUP 

A. Identitas Diri 

1. Nama Lengkap  : Sofi Alfiatuzahro 

2. Tempat & Tgl. Lahir : Purworejo, 22 Agustus 2003 

3. Alamat Rumah  : Desa Lubangkidul, Kec. Butuh, Kab. Purworejo 

4. HP    : 081320288364 

5. E-mail   : 2104026049@student.walisongo.ac.id 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal 

a. RA Imam Puro Lubang Indangan, Purworejo (lulus tahun 2008) 

b. SDN Lubang Kidul, Purworejo (lulus tahun 2015) 

c. SMP Al-Azhar Citangkolo, Banjar (lulus tahun 2018) 

d. SMK Al-Azhar Citangkolo, Banjar (lulus tahun 2021) 

e. Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang  

2. Pendidikan non-Formal 

a. Pondok Pesantren Miftahul Huda Al-Azhar Citangkolo, Kota Banjar, Jawa 

Barat 

b. Ma’had Al-Jami’ah Walisongo Semarang, Jawa Tengah 

c. Pondok Pesantren Progresif Fathimah Al-Amin Ngaliyan, Semarang, Jawa 

Tengah 

d. Asrama Muslimat NU 2 Ngaliyan, Semarang, Jawa Tengah 

 

Semarang.11 Juni 2025 

Penulis, 

 

 

 

Sofi Alfiatuzahro 

NIM. 2104026049 



 

 

72 
 

 

LAMPIRAN I: SURAT PENUNJUKAN PEMBIMBING SKRIPSI 

 

 


