REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT DALAM
KISAH ABU LUBABAH PRESPEKTIF PSIKOANALISIS
SIGMUND FREUD: STUDI QS AT-TAUBAH AYAT 102-103

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Sarjana (S.1)
Dalam llmu Ushuluddin dan Humaniora

Program Studi llmu Al-Qur an dan Tafsir

i
WALISONGO
Oleh:

Khoridathul Baiyah

NIM: 2104026106

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR AN DAN TAFSIR
FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
2025



PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH

Yang bertandatangan dibawah ini:

Nama : Khoridathul Baiyah

NIM 12104026106

Jurusan : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Judul Skripsi : Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah

Abu Lubabah Prespektif Psikoanalisis Sigmund Freud:
Studi QS At-Taubah Ayat 102-103

Menyatakan bahwa skripsi yang berjudul:
REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT DALAM KISAH

ABU LUBABAH PRESPEKTIF PSTIKOANALISIS SIGMUND FREUD:
STUDI QS AT-TAUBAH AYAT 102-103

Secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali bagian

tertentu yang dirujuk sumbernya.

Semarang, 13 Juni 2025

Pembuat Pernyataan

Khoridathul Baiya
NIM. 2104026106

h




PENGESAHAN

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG
“Iﬂ FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
Kampus 11 J1. Prof. Dr. Hamka Km.1, Ngaliyan-Semarang Telp. (024) 7601294
Website: www.fuhum.walisongo.ac.id; e-mail:fuhum@ywalisongo.ac.id

WALISONGO

PENGESAHAN SKRIPSI

Naskah skripsi berikut ini:

Judul : Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah Abu
Lubabah Prespektif Psikoanalisis Sigmund Freud: Studi QS At-Taubah Ayat 102-
103

Penulis : Khoridathul Baiyah
NIM : 2104026106
Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Telah diujikan dalam sidang Munaqosyah oleh Dewan Penguji Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora UIN Walisongo Semarang dan dapat diterima sebagai salah satu
syarat memperoleh gelar sarjana dalam Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir.

Semarang, 23 Juni 2025

NIP : 198612052019031007
Penguji IV,

NIP : 198907132019031015

2242020121003
Mengetahui,
Pembimbin

Dr. ! 'mad Kudhori, M.Thi
NIP : 198409232019031010



PERSETUJUAN PEMBIMBING

PERSETUJUAN PEMBIMBING

REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT DALAM KISAH
ABU LUBABAH PRESPEKTIF PSIKOANALISIS SIGMUND FREUD:
STUDI QS AT-TAUBAH AYAT 102-103

i@

WALISONGO

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1
Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora
Jurusan Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Oleh:
Khoridathul Baiyah

NIM: 2104026106

Semarang, 13 Juni 2025
Disetujui oleh:

Pembimbing I

Dr. Muhammad Kudhori, M. Th.I.
NIP. 198409232019031010



NOTA PEMBIMBING

NOTA PEMBIMBING

Hal :Persetujuan Naskah Skripsi
Kepada Yth,
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang

Assalamu’alaikum W. WB

Setelah membaca, mengadakan koreksi dan perbaikan sebagaimana mestinys, ksmi

menyatakan bahwa mahasiswa:

Nama : Khoridathul Baiyah

NIM 12104026106

Jurusan : IImu Al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin dan Humaniora

Judul : REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT DALAM

KISAH ABU LUBABAH PRESPEKTIF PSIKOANALISIS
SIGMUND FREUD: STUDI QS AT-TAUBAH AYAT 102-103
Dengan ini telah kami setujui dan mohon segera diujikan, demikian atas

perhatiannya kami ucapkan terimakasih.

Wassalamu ‘alaikum Wr. Wb

Semarang, 13 Juni 2025
Pembimbing I

Dr. Muharimad Kudhori, M. Th.1.
NIP. 198409232019031010



“Hartanya tidak bermanfaat baginya apabila dia telah binasa. ™

(Al-Lail [92]:11)

! Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”

(Jakarta:

Lajnah  Pentashihan Mushaf Al-Quran Kementerian Agama RI,

2025),

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id, QS Al-Lail [92]: 11.

Vi



TRANLITERASI ARAB LATIN

Transliterasi adalah proses perpindahan huruf dari satu aksen ke aksen lain.
Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama bersama Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan Indonesia No. 158/1987 dan 0543b/U/1987 yang
diterbitkan pada tanggal 22 Januari 1988, transliterasi berfungsi sebagai proses
pengubahan huruf yang berfokus pada pemindahan huruf arab ke huruf latin

berserta seluruh kaidah penulisannya.

A. Konsonan

Dalam bahasa Arab, setiap bunyi konsonan diwakili oleh huruf-huruf
khusus. Ketika ditransliterasikan ke huruf latin, beberapa bunyi tersebut hanya
diwakili oleh satu huruf, sementara yang lain memerlukan tanda, atau bahkan
kombinasi huruf dan tanda. Berikut adalah daftar lengkap huruf Arab beserta

padanan latinnya:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
Tidak Tidak
‘ Alif
dilambangkan dilambangkan
< Ba’ B Be
< Ta’ T Te
) Es (dengan titik
< Sa’ S .
di atas)
d Jim J Je
Ha (dengan titik
C Ha H
di bawah)

vii



'd Kha Kh Ka dan Ha
> Dal D De
. . . Zet (dengan titik
> Zal 4
di atas)
B Ra R Er
J Zai 4 Zet
J* Sin S Es
S Syin Sy Es dan Ye
Es (dengan titik
J? Sad S .
di bawah)
. De (dengan titik
o Dad D
di bawah)
Te (dengan titik
L Ta T (deng
di bawah)
: Zet (dengan titik
5 7a z (deng
di bawah)
Koma terbalik
4 ‘ain ¢
(diatas)
d Ghain G Ge
< Fa F Ef
S Qaf Q Ki
4 Kaf K Ka

viii




J Lam L El

¢ Mim M Em

© Nun N En

9 Wau W We

» Ha H Ha

s Hamzah ’ Apostrof
& Ya Y Ye

B. Vokal

Vokal dalam bahasa Arab serupa dengan vokal yang ada dalam
bahasa Indonesia, terdiri dari vokal tunggal (monoftong) dan vokal

gabungan (diftong).

1. Vokal Tunggal
Dalam bahasa Arab, vokal tunggal dilambangkan dengan simbol
yang disebut harakat atau tanda baca, yang kemudian ditransliterasikan

sebagai berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
- Fathah A A
- Kasrah I 1

- Dammah 8} U




2. Vokal Rangkap
Vokal rangkap atau difrong, dalam bahasa Arab ditunjukkan melalui

kombinasi antara harakat dan huruf, dengan transliterasi sebagai

berikut:
Keterangan
Huruf Arab Nama Huruf Latin
dan Contoh
Adanl
T+ Fathah dan Ya Ai Contoh: r@.u
Sukun
(Aidihim)
Adan U
T+ Fathah dan Au Contoh: &3]
Wau Sukun
(Zaujiha)

3. Vokal Panjang (Maddah)

Vokal panjang dalam bahasa Arab ditunjukkan dengan kombinasi

antara harakat dan huruf, dengan transliterasi sebagai berikut:

Huruf Arab

Nama

Huruf Latin

Keterangan

dan Contoh

T+

Fathah dan Alif

2>

A dan garis di

atas, contoh:

CLAT (Ahlina)




A dan garis di
t o Fathah dan Alif X atas, contoh:
Magsi <
aqgsur aJG (Faltaqa)
I dan garis di
,, Kasrah dan Ya ] atas, contoh:
. +‘§ I 0 w.% 2
Mati Criset
(Musyfiqin)
U dan garis di
. Dammah dan _ ;
1 ‘ O atas, contoh:
Wawu Mati o }3}5 (Yigqiniin)

4. Ta’ Marbutah

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua bentuk, yaitu:

1.

Ta’ marbutah hidup

Ta’ marbutah hidup adalah ta’ marbutah yang memiliki harakat
fathah, kasrah, atau dammah dan transliterasinya ditulis dengan
huruf "t".
Ta’ marbutah mati

Ta’ marbutah mati adalah ta’ marbutah yang berharakat sukun,
dan transliterasinya ditulis dengan huruf “h”.
Ketika pada kata terakhir berakhiran ta’ marbutah dan diikuti oleh
kata sandang a/ serta kedua kata tersebut terpisah, maka ta’ marbutah

tersebut ditransliterasikan dengan “h”.

Contoh:
| oaS Lo Sidrah al-muntaha/sidratil
muntaha
gjjif;j\ :M w‘ Al-madinah al-munawwarah/al-
madinatul munawwarah

Xi



Talhah

5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam penulisan Arab dilambangkan

dengan tanda khusus, saat ditransliterasikan, tanda syaddah dan tanda

tasydid diwakili oleh pengulangan huruf (double) yang diberi tanda

syaddah tersebut.
Contoh:

- J} nazzala
- % albirr

. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem

penulisan bahasa Arab

dilambangkan dengan huruf J' , namun dalam transliterasi ini kata

sandang itu dibedakanmenjadi dua, yaitu:

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah,

transliterasinya disesuaikan dengan bunyinya, Ini berarti huruf

"I" pada kata sandang tersebut diganti dengan huruf pertama

setelahnya (huruf syamsiyah itu sendiri).

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah

Kata

sandang yang diikuti

huruf qamariyah

ditransliterasikan sesuai dengan aturan yang ditetapkan, dan juga

sesuai dengan bunyinya. Baik diikuti oleh huruf syamsiyah

ataupun qamariyah, kata sandang selalu ditulis terpisah dari kata

xii



yang mengikuti dan dihubungkan tanpa menggunakan tanda

hubung.

Contoh:

- ar-rajulu

- {UJJ\ al-qalamu

- :,M:«J\ asy-syamsu

2

_ ) aljalal

. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan dengan apostrof. Namun, aturan ini
hanya berlaku ketika hamzah berada di tengah atau akhir kata. Untuk
hamzah yang berada di awal kata, tidak dilambangkan karena dalam

tulisan Arab sudah berupa huruf alif.

Contoh:

- .b-b ta’khuzu
- {5 syai’un

- &}ﬂ\ an-nau’u

- 0l inna

. Penulisan Kata

Pada dasarnya, setiap kata dalam bahasa Arab, baik kata kerja
(fail), kata benda (isim) maupun huruf (harf), ditulis terpisah. Namun,
terdapat pengecualian yang berlaku untuk kata-kata yang, secara umum,

sudah ditulis serangkai dengan kata lain dalam aksara Arab karena ada

xiii



huruf atau harakat yang dihilangkan. Maka dalam transliterasi ini

penulisannya juga dirangkaikan dengan kata yang mengikutinya.

Contoh:

Cow gt son st b E. Wa innallahalahuwa khair ar-
d\.g)\)\ W e Al O g
raziqin/Wa innallaha lahuwa

B 5 e 4 - Bismillahi majreha wa mursaha

9. Huruf Kapital

Meskipun sistem penulisan Arab tidak mengenal huruf kapital,
transliterasi ini akan tetap menggunakan huruf kapital sesuai kaidah
Ejaan yang Disempurnakan (EYD). Penggunaan huruf kapital
mengikuti aturan EYD, seperti pada huruf awal nama diri dan permulaan
kalimat. Jika nama diri diawali kata sandang, huruf kapital tetap
digunakan pada huruf awal nama diri tersebut, bukan pada huruf awal

kata sandangnya.

Contoh:

Alhamdu lillahi rabbi al-
el &g b s ‘alamin/Alhamdu lillahi rabbil

‘alamin

) u""}” Ar-rahmanir rahim/Ar-rahman ar-
== C

rahim

Penggunaan huruf kapital pada lafadz “Allah” hanya berlaku
jika penulisan aslinya dalam bahasa Arabnya memang lengkap. Jika
penulisannya disatukan dengan kata lain sehingga ada huruf atau
harakat yang dihilangkan, maka huruf kapital tidak dipergunakan.
Contoh:

Xiv



Allaahu gaftirun rahim

Lillahi al-amru jam1 an/Lillahil-amru

jamT an

10. Tajwid

Bagi pembaca yang ingin mencapai kefasihan dalam membaca,
pedoman transliterasi ini sangat berkaitan erat dengan Ilmu Tajwid.
Oleh karena itu, peresmian pedoman transliterasi ini perlu dibarengi
dengan pedoman tajwid.

XV



UCAPAN TERIMAKASIH

Alhamdulillah, Puji Syukur kehadirat Allah Swt yang Maha Pengasih dan

Maha Penyayang, yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya kepada

penulis, sehingga penulis dapat menyelesaikan tugas akhir ini untuk memenuhi

persyaratan mendapatkan gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada jurusan [lmu Al-Qur’an

dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, dengan

judul “Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah Abu Lubabah
Prespektif Psikoanalisis Sigmund Freud: Studi QS At-Taubah ayat 102-103”.

Penulisan skripsi ini tidak terlepas dari bimbingan, dukungan, dan bantuan dari

berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh rasa terima kasih, penulis ingin

menyampaikan penghargaan yang setinggi-tingginya dan sebesar-berasnya kepada:

1.

Bapak Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Walisongo Semarang.
Bapak Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag. selaku Dekan di Fakultas Ushuluddin

dan Humaniora UIN Walisongo Semarang.

. Bapak Muhtarom, M.Ag. selaku Ketua Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang.
Bapak M. Sihabudin, M.Ag. selaku Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang.

. Bapak Dr. Muhammad Kudhori, M. Th.l. selaku Wali Dosen sekaligus

Dosen Pembimbing yang telah memberikan arahan, masukan serta motivasi
bagi penulis, dalam menulis skripsi ini sampai selesai. Terimakasih atas
jasa-jasa dan waktu yang telah diberikan kepada penulis, semoga senantiasa
diberikan kesehatan dan kemudahan dalam segala urusannya.

Terimakasih juga kepada segenap Bapak/Ibu Dosen, maupun Civitas
Akademik UIN Walisongo Semarang, yang telah memberikan pengantar
ilmu sehingga dapat menjadi bekal dalam pembuatan skripsi ini.
Terimakasih kepada Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) Provinsi Jawa
Tengah. Dukungan yang berikan BAZNAS Provinsi Jawa Tengah melalui

XVi



10.

11.

program beasiswa selama penulis menempuh pendidikan di UIN Walisongo
Semarang sangat berarti dan menjadi motivasi untuk mencapai keberhasilan
studi penulis. Semoga BAZNAS Provinsi Jawa Tengah senantiasa diberkahi
dan terus menjadi jembatan kebaikan bagi lebih banyak mahasiswa di masa
depan.

Teristimewah, penulis ucapkan terimakasih kepada kedua orang tua penulis,
ayahanda Muslikan dan ibunda Siti Alimah. Terimakasih atas segala usaha,
pengorbanan, dan kerja keras yang dilakukan untuk mengusahakan segala
keinginan dan kebutuhan penulis. Terimakasih atas kasih sayang yang tak
pernah lekang, motivasi yang selalu membangkitkan penulis, dan doa yang
selalu menyertai penulis dalam setiap langkah kecil yang penulis ambil.
Kalian adalah alasan penulis bisa bertahan dan terus melangkah menuju
impian penulis. sekali lagi, penulis ucapkan terimakasih yang sebesar-
besarnya  kepada  panutanku, cinta  pertamaku, dan pintu
surgaku, Bapak dan Ibuku.

Terimakasih kepada adik kandung penulis, Musabikhatul Fajriyah yang
telah menjaga Bapak dan Ibu selama penulis tidak bisa membersamai
karena jauh di perantauan, serta terimakasih kepada sepupu penulis
Sa'adatul Fakhriyah yang telah memberi semangat, memotivasi, dan banyak
bantuan dalam menyelesaikan skripsi ini.

Terimakasih kepada sahabat terbaikku, Mamluatus Sholihah yang sudah
menemaini penulis melewati masa pendewasaan yang penuh tantangan ini,
terimakasih atas dukungan dan semangat yang terus diberikan kepada
penulis, dan terimakasih sudah bersedia menjadi partner diskusi penulis,
semoga segala hal baik yang engkau berikan kepada penulis dapat Allah
balas berkali-kali lipat, semoga kita dapat bersama-sama mencapai
kesuksesan dunia dan akhirat.

Kepada Novianti, Nur Hidayah, Dzakiyatul Mukhadisah, Syafirah Indah
Fitria, Fatimatuz Zahro', Solya Fatimatul Hasanah, dan Syarifah El-hanim
terimakasih telah menjadi sahabat baik penulis selama berada di perantauan,

terimakasih selalu memberikan semangat dan motivasi kepada penulis

XVii



12.

dalam proses pengerjaan tugas akhir ini. Terimakasih atas kebersamaan,
dukungan dan kenangan indah yang kalian berikan selama masa kuliah.

Teruntuk keluarga rantauku, Keluarga besar KAMARESA (Keluarga
Mahasiswa Rembang di Semarang) terimakasih atas dukungan psikis dan
motivasi kalian kepada penulis. Lewat tawa dan senyuman kalian penulis
tidak pernah merasa sendiri meski jauh dari keluarga, terimakasih atas suka
dan dukanya, semoga kita semua kelak manjadi orang-orang sukses dan

dapat bermanfaat untuk Rembang yang lebih baik lagi.

13. Last but not least, terimakasih kepada Khoridathul Baiyah yang sudah

14.

berjuang dan bertahan sejauh ini. Walau sering kali merasa putus asa, namun
terimakasih sudah menemukan kembali semangatmu untuk mencapai
tujuan itu. Terimakasih kerena tidak menyerah dan melelui masa-masa
hancur kemarin dengan sangat baik dan dapat mengendalikan diri dari
tekanan yang sangat menguras energi. Berbahagialah selalu dimanapun
kamu berada fid. Adapun kurang dan lebihnya dirimu, berdamailah.
Terakhir, kepada semua pihak yang sudah berkontribusi dan memberi
dukungan untuk penulis dalam proses penulisan tugas akhir ini, penulis
ucapkan terimakasih.

Besar harapan penulis untuk terus mempelajari dan memperbaiki
kekurangan-kekurangan, karena penulis menyadari skripsi ini masih
memiliki kekurangan dan jauh dari harapan kita semua. Namun, penulis
semoga karya ini dapat memberikan manfaat, terutama bagi penulis sendiri
dan bagi para pembaca.

Semarang, 13 Juni 2025

Khoridathul Biayah
NIM. 2104026106

XViii



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH ..ot ii
PENGESAHAN ..ottt ettt e e st e et s e s et e s ea s e s erb s e reaaans iii
PERSETUJUAN PEMBIMBING .......c.ooooiiiiieeee et e e aaaaa iv
NOTA PEMBIMBBING .......ooovittiiiiie ettt e et e e e s e e s iv
11 0 2 O J vi
TRANLITERASTIARAB LATIN ..ottt r e e s e s enaan vii
UCAPAN TERIMAKASIH ......oooiiiii ettt e e e e e e e eer e eeens Xvi
) D YN O N L ) TR Xix
AB S T R A .o e e e xxii
BAB T PENDAHULUAN ... oottt e et et e e e e e e e e eaeraaees 1
A, Latar BelaKang.........ccocveiiiiiiiii i 1
B.  Rumusan Masalah.........oooooiiiiiiiii 6
C.  Tujuan Penelitian ..........cccooviiiiiiiiiiice e s 6
D, Manfaat Penelitian .........ouviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeee e eeeeee e teeeeeeeeeeeessesssesessssaeseeereees 6
E.  Kajian Pustaka ......cccooeeiiiiciic s 7

F.  Metodologi Penelitian...........cooirieiiiieiiiieiesie e 10

1 LS s VTSI = 0 =] F L5 T2 o A 10

2 SUIMBDET DIALA 1.ttt s 11

3. Teknik Pengumpulan Data..........cccocoiirieiiiiiniiiiinieseneeeee e 12

4 TeKNiK ANAlISIS Data.....coceeeeeeie e 12

G. Sistematika PenuliSan .........cooooviiiiiiiiiii 13

BAB I REPRESENTASI, TAUBAT, ZAKAT DAN TEORI

PSIKOANALAISIS SIGMUND FREUD ..........cccoooiiiiiiiie 16

XiX



Bl TAUDAL.c..cctiic bbb 18
C. Z8KAL bbbt nb e bbb e 21
1. Pengartian Zakat..........ccoooiiiiiiiiiieeee s 21

2. TUJUAN ZAKAL......iiiiiieie s 24

3. Hikmah ZaKat .........coooiiiiiiiiii e 26
D. Psikoanalisis Sigmund Freud..........cccooiiiiiiiiiiiiiee e 28
1. Biografi Sigmund Freud.........cccoooiiiiiiiii e 28

2. Sejarah Teori PSIKOANalisis ..........cueveririeiirieiiiesee e 30

3. Teori PSIKOANALISIS ...cciuiiiiiiiiiiiiiiiii ettt 34
BAB III TAFSIR QS AT-TAUBAH AYAT 102-103........ccoooiiiiiiieeeeiee 46
A. Penafsiran dalam QS At-Taubah Ayat 102-103........ccceeiiiiiiiiiiieeeere e, 46
1. Penafsiran Menurut Tafsir Ath Thabari ...........ccooveiiiiiicin e 48

2. Penafsiran Menurut Tafsir AI-QUrthubi.........cccoccvvviiniiiiiiii e, 53

3. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Azhar............ccoooiiiiinii 59

4.  Penafsiran Menurut Tafsir Fi Zhilalil Qurian.........cccccocoviiiiiiiiviinsiee e 62

5. Penafsiran Menurut Tafsir Kementerian Agama RI ............ccoooviiiiiiiinennne 67
B.  Asbabun Nuzul QS At-Taubah Ayat 102-103 .........ccoiiiiieiree e 71
C. Munasabah Ayat QS At-Taubah Ayat 103 .........ccccooiiiiiiieeee e 76

BAB IV ANALISIS REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT
ABU LUBABAH DALAM QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 PRESPEKTIF

PSIKOANALISIS SIGMUND FREUD .........ccocoiiiiiiiii e 78

A. Representasi Proses Taubat dan Zakat Abu Lubabah dalam QS At-Taubah Ayat

102-103 Prespektif Psikoanalaisis Sigmund Freud..........ccccooovviiiniiiciiiiciee 78

1.  Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Id Abu Lubabah......... 80

2. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Super-ego Abu Lubabah

87

3. Representasi Kewajiban Zakat dalam Konteks Ego Abu Lubabah ................. 95
BABY  PENUTUP ...ttt 105
AL KESTMPUIAN ... e 105
Bl SATAN oo e 105
DAFTAR PUSTAKA . ... 107

XX



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

XXi



ABSTRAK

Taubat dan zakat adalah kewajiban fundamental dalam Islam yang bertujuan untuk
membersihkan diri dari dosa. Namun, nyatanya umat muslim masih belum
memahami esensi dari kedua ibadah tersebut dengan baik. Laporan dari Baznas
kota Yogyakarta menyebutkan bahwa tingkat kesadaran dan pemahaman
masyarakat yang rendah masih menjadi problem utama dalam pengumpulan zakat
di Indonesia. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan untuk merepresentasikan
dinamika psikis dalam proses taubat dan zakat dari salah satu tokoh sahabat yaitu
Abu Lubabah (id, ego, dan super-ego) dalam QS At-Taubah ayat 102-103 dengan
menggunakan teori psikoanalisis Sigmund Freud. Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif dengan menggunakan analisis
deskriptif. Jenis penelitian ini adalah studi kepustakaan dengan menggunakan
kitab-kitab tafsir dan buku-buku karya Sigmund Freud sebagai rujukan utamanya.
Hasil dari penelitian ini menunjukan bahwa kesalahan Abu Lubabah tidak ikut
perang tabuk bersumber dari dorongan id berupa kecintaan pada harta. Konflik
batin timbul ketika super-ego menuntut pertanggungjawaban dari Tindakan Abu
Lubabah, sehingga memicu rasa bersalah pada dirinya. Sebagai mediator, ego Abu
Lubabah bermanifestasi dalam tindakan seperti mengikat diri di masjid dan
kesediaan membayar zakat, merepresentasikan upaya menyeimbangkan id dan
super-ego demi ketenangan jiwa. Zakat berfungsi sebagai simbol pembersihan dan
penyucian yang mengembalikan keseimbangan psikologis serta spiritual Abu
Lubabah. Dengan demikian, kisah Abu Lubabah menggambarkan perjalanan batin
dari kesalahan yang didorong oleh id menuju penyucian melalui taubat dan zakat,
dimediasi oleh ego dan didukung oleh super-ego, hal itu untuk mencapai ampunan
dan ketenteraman jiwa sesuai yang ada dalam QS At-Taubah 102-103.

Kata Kunci: Psikoanalisis, Representasi, Sigmund Freud, Taubat dan Zakat

XXii



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Taubat merupakan langkah awal bagi seorang hamba untuk
mendekatkan diri kepada Allah, karena dalam proses taubat ada penyesalan
atas dosa-dosa yang telah dilakukan di masa lalu sekaligus ada ikhtiar dari
seorang hamba untuk berbuat baik di masa depan. Menurut Yusuf Qardhawi,
taubat harus disegerakan karena penundaan taubat dapat mengganggu hati
orang-orang yang beriman dan menyegerakan taubat mampu mengantisispasi
dampak dari dosa yang dapat menganggu kesetabilan dan kesehatan spiritual
seorang mukmin.! Dosa dalam dunia psikologi adalah tindakan buruk yang
menjadikan hati manusia gelisah atau tidak tenang. Oleh sebab itu, seseorang
yang telah melakukan dosa membutuhkan taubat untuk membersihkan dan

menenangkan jiwa mereka.?

Taubat dari sudut pandang psikologi adalah kombinasi dari fungsi-
fungsi kejiwaan yaitu: kesadaran, pengakuan dosa, dan penyesalan yang dapat
merevitalisasi kondisi psikologi manusia. Dalam Islam proses taubat
mengaharuskan seseorang untuk sepenuhnya menyadari segala kesalahan dan
dosa yang telah dilakukan. Secara psikologis, kesadaran muncul ketika
seseorang secara subjektif memahami dirinya dengan tepat, serta secara sadar

mengenali perasaan, pikiran, dan evaluasi terhadap dirinya sendiri.

Al-Qur’an banyak menyebutkan kisah-kisah tentang taubat, salah satu
surat yang mengandung pembahasan tentang taubat, termasuk kisah-kisah

penting yang menjadi konteks turunnya ayat tentang taubat dan pengampunan

Y Yusuf Qardhawi, Kitab Petunjuk Taubat Kembali Ke Cahaya Allah (Bandung: Mizan
Pustaka, 2008), h. 55-57.

2 Arthi Amalia Rawzalgina and Robi Sofian Hadi, “Psikologi Perubahan Dalam Persfektif
Al- Qur’an: Perilaku Manusia, Taubat, Dan Transformasi Diri,” Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5,
no. 1 (2025): 373-85, h. 379.

3 Reva Husniati, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah, “Relevansi Taubat Dengan
Kesehatan Mental Dalam Islam,” Jurnal Penelitian [lmu Ushuluddin 3, no. 1 (2023): 93-119,
https://doi.org/10.15575/jpiu.19625, h. 111.



dosa. Salah satunya adalah kisah dari sahabat nabi yang mangkir dari perang
tabuk, yaitu Abu Lubabah dan beberapa sahabat lainnya. Yang mana hal itu
menjadi sebab turunnya ayat 102 dan 103 dari QS At-Taubah.

QS At-Taubah ayat 102 dan 103 memiliki hubungan yang sangat erat.
Secara keseluruhan, QS At-Taubah banyak membahas tentang taubat,
pembersihan diri (tazkiyatun nafs), dan konsekuensi dari perbuatan dosa. Ayat
102 secara khusus menyebutkan pengakuan dosa dan harapan ampunan dari
Allah, kemudian ayat 103 memberikan jalan keluar atau solusi untuk

membersihkan diri dari dosa-dosa tersebut melalui zakat.*

Tafsir Kementerian Agama RI menyebutkan bahwa dalam Surah At-
Taubah ayat 102 Allah menjelaskan tentang golongan orang mukmin yang
mengakui dosa-dosa mereka setelah mencampuradukkan amal baik dan buruk.
Mereka bukanlah munafik atau orang saleh, melainkan individu yang berbuat
salah. Kesalahan mereka seperti tidak ikut perang tabuk tanpa alasan yang
dibenarkan, namun menyesali perbuatan mereka dan takut akan azab Allah.
Contohnya adalah kisah Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya yang
menyesal karena tidak ikut perang tabuk. Meski latar belakangnya spesifik
untuk para sahabat, pesan dalam ayat ini bersifat umum, yaitu bagi siapa pun

yang berbuat dosa dan sungguh-sungguh dalam bertaubat.’

Kemudian, QS At-Taubah ayat 103 berisikan perintah Allah untuk
Rasulullah SAW, sebagai pemimpin untuk mengambil zakat dari harta mereka.
Zakat ini berfungsi sebagai bukti taubat dan pembersih diri dari dosa mangkir
perang, sifat cinta harta, kikir, tamak, serta membersihkan harta dari hak orang
lain. Selain itu, membayar zakat juga dapat membawa keberkahan pada sisa
harta.® Pemimpin juga dianjurkan mendoakan pembayar zakat agar jiwa

mereka tenang dan meyakinkan mereka kalau taubatnya diterima oleh Allah.

4 Departemen Agama RI, 4/-Qur’an Dan Tafsirnya, h. 199.
% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”
® Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI.



Zakat selain berfungsi sebagai bukti taubat seorang hamba dan
pembersih hati serta harta mereka, zakat juga sangat penting dalam
mengentaskan kemiskinan dan menstabilkan ekonomi masyarakat.” Selain
bermanfaat untuk masyarakat dari segi ekonomi, ada beberapa hikmah zakat
yang dijabarkan oleh Wahbah Az-Zuhaili dalam kitabnya A/ Fighu Al Islami
wa Adillatuhu, salah satu hikmanya ialah mencegah musibah dan menjaga
harta dari penglihatan orang lain serta terhindar dari sifat iri manusia yang

mengancam keselamatan jiwa si pemilik harta.®

Dengan demikian, zakat adalah ibadah yang mengandung manfaat
bukan hanya bagi penerima tapi juga pada pemberi. Melihat besarnya manfaat
zakat, dengan didukung jumlah umat Muslim Indonesia yang banyak.
Seharusnya, persentase penunaian zakat umat Muslim di Indonesia juga tinggi.
Namun nyatanya, data dari BAZNAS menyebutkan, di tahun 2023 presentase
pengumpulan zakat di Indonesia hanya terrealisasikan 10 persen dari potensi
yang ditargetkan, yaitu sekitar 33 triliun.® Baznas Kota Yogyakarta
menyebutkan, ada beberapa problematika zakat di Masyarakat Indonesia yang
mempengaruhi pengoptimalan pengumpulan zakat di Indonesia, seperti,
kurangnya kesadaran masyarakat, kurangnya edukasi dan sosialisai tentang

zakat dikalangan masyarakat.

Hal ini, menjadi tanda tanya besar, mengingat zakat adalah suatu

kewajiban yang memiliki dampak sosial dan spiritual yang sangat besar.™

" AM Nur et al., “Zakat Dan Fungsinya Bagi Sosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian Tafsir
Ekonomi QS Al-Taubah Ayat 103,” El-Iqtishady: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 5, no. 2 (2023):
250-66, h. 264.

8 Wahbah Az-Zuhaili, Figih Islam Wa Adillatuhu, Cet.1 (Jakarta: Gema Insani, Darul Fikir,
2011), h. 166.

% Rizka Khaerunnisa, “Baznas: Literasi Jadi Tantangan Dalam Mengoptimalkan Potensi
Zakat,” ANTARANEWS, 2024, https://www.antaranews.com/berita/4030260/baznas-literasi-jadi-
tantangan-dalam-mengoptimalkan-potensi-zakat#:~:text=Berdasarkan hasil penghitungan
Baznas%?2C potensi,potensi atau senilai Rp33 triliun.

10 Amil SDM BAZNAS Kota Yogyakarta, “Problematika Zakat Di Masyarakat Indonesia,”
Baznas Kota Yogyakarta, 2025, https://baznas.jogjakota.go.id/detail/index/38690/problematika-
zakat-di-masyarakat-indonesia-2025-03-17.

11 pusat Kajian Strategi BAZNAS, “Laporan Zakat Dan Pengentasan Kemiskinan BAZNAS
RI2023,” 2024, https://www.puskasbaznas.com/publications/published/officialnews/1852-laporan-
zakat-dan-pengentasan-kemiskinan-baznas-ri-2023.



Manfaat, hukum dan aturan-aturan mengenai zakat juga sudah Allah jelaskan
dalam Al-Qur’an dan diperjelas kembali dengan hadits-hadits nabi Muhammad
SAW, namun nyatanya masih banyak penelitan-penelitian yang menyatakan
rendahnya pemahaman dan kurangnya edukasi seputar zakat menjadi faktor

yang mempengaruhi keputusan masyarakat untuk berzakat.

Keputusan seorang muslim untuk bertaubat dan membayar zakat juga
dapat dipengaruhi oleh beberapa faktor lain, salah satunya adalah faktor
psikologis. Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103 patut untuk dikaji
menggunakan pendekatan psikologi, karena secara implisit didalam asbabun
nuzul ayat-ayat tersebut terdapat dinamika psikis dari Abu Lubabah dalam
proses taubatnya dan keputusannya untuk menyerahkan harta yang dipengaruhi
oleh kondisi sosial histori ketika ayat turun dan konflik internal Abu Lubabah

sendiri.

Pendekatan psikologi dalam kajian Islam, khususnya Al-Qur’an, sering
disebut dengan pendekatan psikologi sastra. Dengan menggunakan ayat Al-
Qur'an sebagai media kajiannya, psikologi sastra dapat digunakan untuk
melihat kondisi keagamaan seseorang atau masyarakat.’? Pengkajian tersebut
dapat dilakukan berdasar pada prilaku tokoh dalam kisah-kisah yang ada di Al-
Qur'an, dengan menganalisis adat istiadat, kondisi sosial, budaya, politik,

ekonomi, dan spiritual masyarakat pada waktu ayat itu turun.

Dalam konteks psikologi, terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi
perilaku manusia, seperti dorongan internal dan pengalaman masa lalu.
Terdapat beberapa tokoh psikologi yang membahas tentang perilaku manusia,
salah satunya adalah Sigmund Freud. Sigmund Freud, seorang tokoh
terkemuka dalam dunia psikologi yang membahas mengenai prilaku manusia.
Freud, mengembangkan teori psikoanalisis, yaitu teori tentang prilaku individu

yang berlatar belakang dari konflik alam bawah sadar. Teori psikoanalisis

12 M. Rozali, Metodologi Studi Islam Dalam Prespektif Multydisiplin Keilmuan, ed. M.
Rozali (Depok: PT Rajawali Buana Pusaka, 2020), h. 15.



berhubungan dengan fungsi dan perkembangan mental manusia.'®* Menurutnya
perilaku seseorang termasuk zakat dan bertaubat, bisa dipahami melalui tiga

komponen utama dalam diri mereka, yaitu id, ego, dan super-ego.**

Id adalah dorongan dasar manusia yang bersifat instingtual dan
cenderung mengarah pada kepentingan pribadi tanpa mempertimbangkan
kepentingan orang lain. Kemudian ego berperan sebagai pengendali yang
menyeimbangkan antara dorongan id dan tuntutan realitas. Terakhir super-ego,
ia merupakan representasi dari moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh
agama dan norma-norma sosial, berperan sebagai penekan keinginan id agar
sesuai dengan norma sosial dan etika. Dalam menjalankan tugasnya, ego juga

dibantu oleh mekanisme pertahannya.™

Selain pendekatan psikoanalisis, penelitian ini juga menggunakan teori
representasi sebagai alat bantu penyampaian makna dan pesan dari ayat-ayat
tersebut. Representasi adalah suatu proses atau cara manusia mengubah suatu
ide atau konsep yang masih abstrak atau sulit dipahami menjadi sesuatu yang
bisa dipahami orang lain, yaitu melalui bahasa. Sehingga dapat dikatakan
bahwa representasi adalah penciptaan makna baru melalui bahasa yang dapat

dipahami dan diterima oleh orang lain.

Dengan menggunakan pendekatan psikoanaliasis dan teori
representasi, penelitian ini berusaha untuk memahami bagaimana dinamika
psikis dari Abu Lubabah yang dapat mempengaruhi proses taubat dan
berzakatnya sesuai dengan teori Sigmund Freud, tentunya berdasarkan pada
asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103. Hal ini penting untuk

meningkatkan pemahaman tentang fungsi dan tujuan zakat sebagai penyuci dan

13 Nabila LBS, Muhizar Muchtar, and Zaifatur Ridha, “Psikoanalisis Sigmund Freud Dalam

Penerapan Pembinaan Akhlak Siswa Di Kelas VII MTsN 1 Langkat,” Cybernetics: Journal
Educational Research and Social Studies 4, no. 1 (2023): 215, h. 207.

4 Muhamad Agus Mushodiq and Andika Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian

Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund
Freud,” Bulletin of Counseling and  Psychotherapy 3, mno. 1 (2021): 38,
https://doi.org/10.51214/bocp.v3il.49https://journal kurasinstitute.com/index.php/bocp/article/vie
w/49https://journal kurasinstitute.com/index.php/bocp, h. 39.

15 Mushodiq and Ari Saputra, h. 41-46.



pembersih jiwa yang selaras dengan tujuan taubat yaitu menyucikan diri dari

dosa. Oleh karena itu, penulis tertarik untuk melakukan penelitian dengan judul

“Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah Abu Lubabah Prespektif
Psikoanalisis Sigmund Freud: Studi QS At-Taubah ayat 102-103”

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan, rumusan masalah

penelitian ini adalah bagaimana proses taubat dan zakat Abu Lubabah dalam

konteks

asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dapat

direpresentasikan melalui lensa psikoanalisis Sigmund Freud?

C. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian berdasarkan rumusan masalah yang telah

dijabarkan adalah untuk menganalisis dan merepresentasikan proses taubat dan

zakat Abu Lubabah berdasarkan asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan

103 menggunakan kerangka teori psikoanalisis Sigmund Freud.

D. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoritis:

a.

Memberikan kontribusi bagi pengembangan ilmu psikologi Islam.
Khususnya dalam menganalisis ayat Al-Qur an dengan pendekatan
psikologi. Hal ini akan menunjukkan bagaimana teori psikologi
modern, seperti psikoanalisis Sigmund Freud, dapat digunakan
untuk memahami dimensi batiniah manusia dalam konteks
keagamaan melalui kisah-kisah dalam Al-Qur an.

Menambah referensi dalam studi keislaman dengan memperdalam
pemahaman atas QS At-Taubah ayat 102-103 dengan menyoroti
aspek psikologi dibalik kisah Abu Lubabah. Sehingga pesan dan
hikmah didalam ayat tersebut khususnya terkait proses taubat dan

zakat dapat tersampaikan dengan baik.



2. Manfaat Praktis:

a. Memperkuat pemahaman syariat agama Islam melalui ayat Al-
Qur’an dengan pendekatan baru yaitu pendekatan psikologis. Serta
dapat dijadikan materi edukasi dan sosialisasi yang inovatif oleh
lembaga amil zakat atau Lembaga dakwah.

b. Meningkatkan pemahaman masyarakat tentang taubat dan zakat.
Dengan merepresentasikan proses taubat dan kewajiban zakat
melalui kacamata psikologi, diharapkan masyarakat dapat lebih
memahami urgensi dan makna mendalam dari kedua ibadah ini.
Pemahaman ini bisa mendorong kesadaran untuk menyegerakan

taubat dan menunaikan zakat.

E. Kajian Pustaka

Tema penelitian penulis bukanlah penelitian baru. Maka dari itu,
penulis melakukan kajian pustaka terlebih dahulu agar dapat memetakan posisi
penelitian ini dan menghindari pengulangan penelitian dengan penelitian-
penelitian sebelumnya. Diskursus pembahasan yang berkaitan dengan zakat
dan taubat, QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dan psikoanalisis Sigmund Freud
dijadikan sebagai dasar dan sekaligus referensi untuk membuktikan
keorisinalitasan dan keaslian atas karya penelitian yang dibuat.

Adapun beberapa penelitian yang berkaitan dengan penelitian yang
akan dikaji, yaitu: pertama, penelitian Taufiq Setyaudin (2019) yang berjudul
"Reaktualisasi Pemaknaan Zakat Sebagai Pembersih Harta (Studi Kritis atas
Pemaknaan Surat At-Taubah ayat 103" memiliki kesamaan objek kajian
dengan penelitian ini, yaitu sama-sama mengkaji QS At-Taubah ayat 103,
konsep zakat sebagai pembersih harta, dan asbabun nuzulnya. Namun, terdapat
perbedaan signifikan pada tujuan dan pendekatan penelitian. Penelitian Taufiq
bertujuan mereaktualisasi pemaknaan zakat dengan pendekatan historis,
sementara penelitian ini menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund
Freud. Hal ini, menunjukan adanya perbedaan yang signifikan antara penelitian

ini dengan penelitian milik Taufiq tersebut.



Kedua, artikel yang ditulis oleh Sri Riwayati dan Nurul Bidayatul
Hidayah (2018) dengan judul “Zakat Dalam Telaah QS At-Taubah: 103
(Penafsiran Enam Kitab) ’*® yang bertujuan menganalisi zakat secara spesifik,
seperti: definisinya, macam dan jenisnya, serta hikmah zakat dengan
berpatokan pada penafsiran enam kitab tafsir pada ayat 103 surat At-Taubah.
Hal ini yang membedakan penelitian ini dengan penelitian milik Sri dan Nurul
karena penelitian ini akan menggunakan dua ayat, yaitu ayat 102 dan 103 dari
QS At-Taubah sebagai objek kajiannya. Selain itu, penelitian ini juga
menggunakan pendekatan psikoanalisis milik Sigmund Freud untuk
mengungkap dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses taubat serta
keputusannya untuk berzakat.

Ketiga, penelitian yang ditulis oleh Nur Atma Amir dkk (2023) yang
berjudul “Zakat Dan Fungsinya Bagi Sosial Ekonomi Masyarakat: Kajian
Tafsir Ekonimi QS At-Taubah Ayat 103" memiliki objek dan pendekatan yang
berbeda dengan penelitian ini. Meskipun sama-sama mengkaji QS At-Taubah
ayat 103 tentang fungsi zakat bagi muzaki, mustahik, dan harta, penelitian Nur
Atma Amir dkk fokus pada kajian tafsir ekonomi. Sebaliknya, penelitian ini
memperluas objek kajian hingga mencakup QS At-Taubah ayat 102 dan
asbabun nuzul kedua ayat tersebut, serta menggunakan pendekatan
psikoanalisis sebagai alat analisisnya. Hal inilah yang menjadi perbedaan
peneltian ini dengan penelitian milik Nur Atma dkk.

Keempat, Artikel jurnal yang ditulis oleh Jessica Julia Ramdani (2022)
yang berjudul “Kajian Psikoanalisis Terhadap Makna Konotatif pada Syair Al-
I'tiraf Karya Abu Nawas” memiliki kesamaan pendekatan dengan penelitian
ini, yaitu sama-sama menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud
untuk mengkaji teks-teks keagamaan. Selain itu, secara implisit syair yang
dikaji memiliki tema yang sama yaitu taubat atau pengakuan dosa. Namun,

terdapat perbedaan signifikan pada objek kajiannya. Penelitian Jessica

16 Sri Riwayati and Nurul Bidayatul Hidayah, “Zakat Dalam Telaah QS At-Taubah: 103
(Penafsiran Enam Kitab),” 4/ Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018): 77 —91.

7 Nur et al., “Zakat Dan Fungsinya Bagi Ssosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian Tafsir
Ekonomi QS. Al-Taubah Ayat 103.”



mengkaji syair Al-I'tiraf karya Abu Nawas, sementara penelitian ini mengkaji
ayat Al-Qur'an yaitu QS At-Taubah 102-103 dan asbabun nuzulnya. Hal ini,
menunjukan adanya perbedaan yang signifikan antara penelitian ini dengan
penelitian tersebut.

Kelima, artikel dari Nurjannah (2018) dengan judul “Psikologi
Spiritual Zakat dan Sedekah”.*® Penelitian ini bertujuan mengetahui dinamika
psikologi spiritual yang mendasari seseorang dalam mentaati perintah zakat
dan sedekah, dan hasil dari penelitian ini menemukan bahwa didalam ajaran
zakat dan sedekah terdapat spirit yang menuntun pada fungsinya sebagai sarana
kesejahteraan sosial. Peran agamawan juga diperlukan guna membimbing
manusia mencapai fungsi dari zakat dan sedekah dan menjadi umat yang taat
kepada Allah, tentunya dengan menggunakan bimbingan psikologi spiritual
untuk melawan hawa nafsu dengan iman. Meskipun pendekatannya sama yaitu
pendekatan psikologi, namun terdapat perbedaan dalam penelitian kali ini,
yaitu pendekatan yang digunakan lebih mengarah pada pendekatan
psikoanalisis Sigmun Freud yang mengkaji tentang motivasi dan konflik batin

yang dimiliki Abu Lubabah pada saat proses taubat dan berzakat.

Berdasarkan kajian pustaka yang dipaparkan di atas, belum
ditemukan penelitian yang membahas representasi dinamika psikis Abu
Lubabah yang ada dalam QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dalam proses taubat
dan zakat menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud. Penelitian
ini tentunya berbeda dengan penelitian yang telah dilakukan sebelumnya,
terutama pada teori yang digunakan yaitu teori psikoanalisis Sigmund Freud.
Penelitian kali ini berfokus pada dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses
taubat dan zakat yang terdapat pada QS At-Taubah ayat 102 dan 103 yang
dikaji menggunakan teori psikoanalisis. Langkah pertama penelitian ini,
dimulai dengan mengkajian QS At-Taubah ayat 102 dan 103 melalui tafsir dan

literatur lain. Hal ini dilakukan untuk mendapatkan pemahaman mengenai

18 Nurjannah, “Psikologi Spiritual Zakat Dan Sedekah,” Istinbath 17, no. 1 (2018): 179—
97, https://doi.org/10.20414/ijhi.v17i1.40.



10

proses taubat dan zakat yang dilakukan Abu Lubabah dari Asbabun nuzulnya.
Selain itu, peneliti juga melakukan kajian terhadap teori psikoanalisis
Sigmund Freud (konsep id, ego, dan super-ego) untuk memahami bagaimana
aspek-aspek psikologis ini berhubungan dengan perilaku keagamaan Abu

Lubabah, khususnya dalam proses taubatnya dan pelaksanaan zakat.
F. Metodologi Penelitian

1. Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan
metode analisis deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih untuk memahami
bagaimana kewajiban membayar zakat yang terdapat pada QS At-Taubah
ayat 103. Pendekatan kualitatif dipilih karena sifatnya yang eksploratif dan
enterpretif, sehingga penelitian ini tidak hanya menggambarkan fenomena
yang diteliti, namun juga menganalisisnya secara mendalam.* Menurut
Sugiyono, metode analisis diskriptif dapat digunakan untuk
mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menginterpretasikan data yang
terkumpul, sehingga menghasilkan pemahaman yang komprehensif tentang
topik penelitian, dalam hal ini yaitu taubat dan zakat.?

Secara khusus, penelitian ini berusaha menelaah bagaimana konsep
teori psikoanalisis Sigmund Freud dapat diaplikasikan untuk memahami
dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses taubat dan pengambilan
keputusan membayar zakat. Hal ini dilakukan melalui pengumpulan data
dan informasi dari sumber-sumber tertulis, seperti buku, jurnal, artikel, dan
dokumen-dokumen lain yang mendukung serta relevan dengan tema
penelitian. Berdasarkan metode pengumpulan data tersebut, dapat dikatakan
penelitian ini menggunakan metode kepustakaan atau library research.
Proses penting dalam metode ini adalah dengan melibatkan kegiatan

membaca, mencatat, menelaah, dan meninterprestasikan pelbagai bahan

19 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Cet. 7 (Bandung: Alfabeta, 2024), h. iii.
20 Sugiyono, h. 175.



11

bacaan yang relevan kedalam kerangka pemikiran teoritis, sehingga dapat
menghasilkan dan membuktikan kredibiltas dan validitas dari hasil yang

ditemukan.

2. Sumber Data

a. Sumber Data Primer
Dalam mencari informasi terkait dengan penelitian ini, tentunya
memerlukan sember data primer sebagai landasan dan rujukan utama
dalam mencari referensi. Sumber data primer yang akan digunakan
dalam penelitian ini adalah QS At-Taubah ayat 102 dan 103 yang
asbabnun nuzulnya akan diidentifikasi dan dianalisis secara cermat
untuk mengungkap konteks sosial historinya, sehingga diketahui
makna, tujuan, dan implikasinya dalam konteks yang lebih luas.
b. Sumber Data Sekunder
Selain data primer yang bersumber dari QS At-Taubah ayat 102
dan 103, diperlukan pula data sekunder sebagai pendukung dan
pelengkap informasi dari data primer. Data sekunder ini berperan
penting dalam menjelaskan konteks yang lebih luas dan memperkaya
pemahaman peneliti terhadap tema yang dikaji. Sumber data sekunder
dalam penelitian ini menggunakan Kajian literatur dari berbagai

sumber.

Secara khusus penelitian ini akan mengkaji, berbagai jenis kitab
tafsir dengan mengambil beberapa penafsiran ayat terkait QS At-
Taubah ayat 102 dan 103, serta kitab sirah nabawiyah yang memuat
asbabun nuzul dari ayat-ayat tersebut. Selain itu, penelitian ini juga
menggunakan hadits-hadits nabi yang membahas tentang taubat dan
zakat. Kitab-kitab figih zakat juga akan menjadi sumber data sekunder
yang penting dalam penelitian ini. Kajian terhadap kitab-kitab figih
akan membantu peneliti memahami secara rinci terkait zakat, serta
pandangan para ulama figih mengenai zakat. Selain itu, untuk

membantu memahami teori psikoanalisis yang digunakan peneliti



12

dalam penelitian ini, peneliti memanfaatkan beberapa buku psikologi
karya Sigmund Freud. Sebagai pelengkap dan penguat data primer,
penelitian ini juga akan memanfaatkan penelitian-penelitian terdahulu

tentang taubat dan zakat.

3. Teknik Pengumpulan Data

Mengingat penelitian ini  bersifat kualitatif, maka teknik
pengumpulan data atau proses pengumpulan data dilakukan melalui dua
cara. Pertama, Studi pustaka, peneliti akan mengumpulkan data dari
berbagai sumber literatur, seperti kitab tafsir, hadits, sirah nabawiyah, kitab-
kitab asbabun nuzul, figih, buku psikologi karya Sigmund Freud dan
penelitian terdahulu. Studi pustaka ini akan dilakukan secara mendalam dan
komprehensif untuk mendapatkan pemahaman yang kuat tentang topik
penelitian. Kedua, analisis isi (Content Analysis), peneliti akan
menganalisis isi dari sumber data primer yaitu QS At-Taubah ayat 102 dan
103 juga sumber data sekunder berupa kitab tafsir, hadis, sirah nabawiyah,
kitab-kitab asbabun nuzul, figih, dan lain-lain, untuk mengidentifikasi tema-
tema yang relevan dengan rumusan masalah penelitian.?* Analisis isi ini
dilakukan secara sistematis dan cermat untuk memastikan validitas data.
Data-data tersebut kemudian digunakan untuk mendukung analisis dan

kesimpulan penelitian.

4. Teknik Analisis Data

Proses analisis data dilakukan untuk mengidentifikasi hasil dari
studi pustaka dan analisis isi atau analisis konten dengan menggunakan
langkah-langkah, seperti: reduksi data, penyajian data, interpretasi dan
penarikan kesimpulan.?? Reduksi data dibutuhkan untuk memilih dan
memilah data yang sesuai dengan rumusan masalah, sehingga data-data

yang tidak sesuai akan dihilangkan atau dibuang. Penyajian data dilakukan

21 Sugiyono, h. 124.
22 Sugiyono, h. 160.



13

untuk menyajikan hasil dari pereduksian data dalam bentuk teks naratif
secara sistematis agar mudah dipahami. Selanjutnya, interpretasi, peneliti
akan menginterpretasikan temuan penelitian dengan menggunakan teori
psikoanalisis Sigmund Freud.

Peneliti menganalisis bagaimana konsep id, ego, dan super-ego
dalam teori Freud memengaruhi proses taubat Abu Lubabah dan dalam
menunaikan zakat. Nilai-nilai agama, yang berfungsi sebagai bagian dari
super-ego, akan dieksplorasi perannya dalam mengendalikan dorongan
instingtual (id), yang cenderung berfokus pada kepentingan pribadi.
Interpretasi ini akan dilakukan secara mendalam dan komprehensif untuk
memahami bagaimana dinamika psikis Abu Lubabah dapat mempengaruhi
perilakunya sehingga jawaban atas rumusan masalah dapat ditemukan.
Berdasarkan data yang disajikan, peneliti akan menarik kesimpulan untuk

menjawab rumusan masalah penelitian.

G. Sistematika Penulisan

Sistematika pembahasan dalam penulisan skripsi ini disusun untuk
menyajikan gambaran keseluruhan isi skripsi secara terstruktur dan terarah.
Skripsi ini terdiri dari 5 bab, dimana setiap babnya dilengkapi dengan sub bab
yang berfungsi untuk memudahkan pembaca dalam memahami isi pembahasan
secara terperinci dan sistematis.

BAB I merupakan bagian pengantar yang memuat penjelasan mengenai
alasan dilaksanakannya penelitian serta memberikan gambaran umum tentang
topik yang akan dibahas. Bab ini terdiri dari beberapa sub bab, yaitu latar
belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kajian
pustaka, metode penelitian, teknik pengumpulan, teknik analisis data dan
sistematika penulisan. Pembahasan pada bab ini menjadi landasan utama untuk
mendukung kelanjutan pembahasan pada bab-bab berikutnya.

BAB II merupakan bagian yang membahas teori yang digunakan
sebagai pisau analisis dalam membedah kasus atau objek pembahasan. Dalam

penelitian kali ini, teori khusus yang akan dijabarkan adalah tinjauan umum



14

tentang representasi, taubat, zakat, dan teori Psikoanalisis Sigmund Frued.
Dalam bab ini, akan dipaparkan penjelasan mengenai pengertian representasi,
pengertian, jenis dan beberapa hal terkaittaubat dan zakat, dan pengertian teori
Psikoanalisis.

BAB III menyajikan data-data yang berkaitan erat dengan fokus
penelitian, seperti: QS At-Taubah ayat 102 dan 103 secara umum, penjabaran
kandungan ayat-ayat tersebut berdasarkan kitab-kitab tafir, baik tafsir klasik
ataupun kontemporer. Penjelasan-penjealasan tersebut akan berisi aspek-aspek
lain, meliputi: asbabun nuzul ayat baik makro ataupun mikro dan munasabah
ayat. Penjabaran asbabun nuzul mikro dan makro, bertujuan untuk memberikan
konteks historis dan gambaran situasi yang melatarbelakangi turunnya ayat
tersebut, sehingga pemahaman terhadap makna dan tujuan dari ayat tersebut
akan lebih mudah dipahami. Munasabah ayat juga akan dijelaskan dan dibahas,
hal ini akan menguatkan pemahaman tentang hubungan ayat tersebut dengan
ayat lain yang saling berkaitan.

BAB IV menyajikan hasil kajian mendalam dari QS At-Taubah ayat
102 dan 103 yang berhubungna dengan proses taubat dari Abu Lubabah dan
perintah zakat yang Allah jelaskan dalam ayat 103 dari surat At-Taubah.
Penelitian ini tidak hanya meneliti pemahaman keagamaan terhadap taubat atau
pengakuan dosa dan zakat, tetapi juga menggali dimensi psikis dari Abu
Lubabah yang memengaruhinya dalam proses taubat dan berzakat. Dengan
menggunakan teori psikoanalisis Sigmund Freud, penelitian ini menganalisis
bagaimana dorongan dasar (id), tuntutan sosial (ego), dan nilai-nilai moral
(super-ego) memengaruhi keputusan seseorang untuk bertaubat dan berzakat.
Data yang diperoleh dari studi pustaka dan analisis konten akan dipadukan
dengan teori Freud untuk memberikan gambaran yang komprehensif mengenai
kompleksitas perilaku Abu Lubabah.

BAB V merupakan bagian penutup yang berisi kesimpulan dari seluruh
temuan penelitian dan memberikan jawaban atas rumusan masalah yang telah
disebutkan pada bagian pendahuluan. Selain itu, bab ini juga menyajikan saran-

saran yang diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan



15

penelitian selanjutnya, sehingga dapat memberikan manfaat yang lebih luas

bagi Masyarakat dan perkembangan ilmu pengetahuan di bidang ini.



BAB 11
REPRESENTASI, TAUBAT, ZAKAT DAN TEORI PSIKOANALAISIS
SIGMUND FREUD

A. Representasi

Secara umum representasi, atau dalam bahasa Inggris disebut
representation dapat diartikan sebagai gambaran, penggambaran dari suatu
objek, ide, proses, atau konsep.! Menurut Ukon Furkon Sukanda dan Siti
Setyawati Yulandari (2020), Stuart Hall mendefinisikan representasi sebagai
suatu proses aktif dalam menemukan dan menciptakan sebuah makna.? Proses
tersebut menggunakan tanda-tanda seperti suara, gambar, kata-kata, benda,
simbol, atau notasi matematika. Tanda-tanda itu digunakan untuk
mendiskripsikan, menciptakan, dan menghubungkan sesuatu yang dapat
dilihat, dirasakan, dan dibayangkan.®> Dengan kata lain, representasi adalah
sebuah metode yang digunakan untuk menciptakan dan memberikan makna

kepada objek yang digambarkan.

Dalam penelitiannya, Ukon Furkon Sukanda dan Siti Setyawati Yulandari
(2020) mengutip Stuart Hall yang menegaskan bahwa representasi mempunyai
peran penting dalam membentuk budaya dan memproduksi makna. Ia
membagi representasai dalam dua komponen utama, yaitu: representasi mental
(pikiran) dan representasi linguistik (bahasa). Pertama, sesuai dengan
namanya, representasi mental adalah konsep abstrak atau peta konsep yang

bersumber dari pikiran manusia. Kedua, representasi lingustik adalah proses

! Nicholas Shea, Representation in Cognitive Science, Oxford University Press (Great
Clarendon Street, Oxford, OX2 6DP, United Kingdom: Oxford University Press, 2018),
https://doi.org/10.1093/0s0/9780198812883.001.0001, h. 4.

2 Ukon Furkon Sukanda and Siti Setyawati Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam
Film Animasi Battle of Surabaya,” DIALEKTIKA KOMUNIKA: Jurnal Kajian Komunikasi Dan
Pembangunan Daerah 7, no. 2 (2020): 134—46, https://doi.org/10.33592/dk.v7i2.365, h. 138.

3 Ummul Huda, Edwin Musdi, and Nola Nari, “Analisis Kemampuan Representasi
Matematis Siswa Dalam Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika,” Jurnal Ta 'dib 22,
no. 1 (2019), h. 19.

16



17

representasi yang menggunakan bahasa sebagai alat penting dalam proses
penciptaan makna untuk mengaktualisasikan konsep mental atau pikiran
manusia.* Selanjutnya, Hall menyimpulkan bahwa proses representasi
melibatkan penerjemahan konsep abstrak dari pikiran manusia ke dalam bahasa
agar makna dapat dipahami. Bahasa menjadi poin penting dalam penyampaian
makna, karena tanpa adanya bahasa makna akan sulit terwujud dan dipahami.
Maka dari itu, representasi dapat dipahami sebagai proses berpikir tentang

konsep melalui bahasa untuk menciptakan makna.

Lebih lanjut, representasi diartikan oleh Marcel Dansel (dalam Michelle
Angela dan Septia Winduwati, 2020) sebagai penggunaan berbagai tanda
(suara, gambar, dan lainnya) untuk menghubungkan, menggambarkan, atau
menciptakan sesuatu dalam bentuk fisik yang dapat dilihat, dibayangkan, dan
dirasakan.® Senada dengan itu, menurut Anida Shofiyah Wananda dan
Misbahus Surur (2024), James Lull mendeskripsikan representasi sebagai
bentuk proses mengkodekan dan memperlihatkan bentuk-bentuk simbolik
yang mencerminkan posisi yang ideologis.® Lebih luas lagi, representasi adalah
cara orang, kelompok, ide, opini, fakta, atau objek tertentu disajikan dalam
bentuk teks dan merupakan bentuk interpretasi pemikiran yang digunakan
untuk menemukan solusi dalam sebuah masalah.” Tujuan utama dari

representasi adalah menciptakan dan mengkomunikasikan ide-ide dan pesan.®

4 Sukanda and Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam Film Animasi Battle of
Surabaya.”, h. 134.

® Michelle Angela and Septia Winduwati, “Representasi Kemiskinan Dalam Film Korea
Selatan (Analisis Semiotika Model Saussure Pada Film Parasite),” Koneksi 3, no. 2 (2020): 481,
https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6480, h. 481.

6 Anida Shofiyah Wananda and Misbahus Surur, “Representasi Feminisme Masyarakat
Jawa Perdesaan Dalam Film Pendek Tilik,” SCRIPTURA 14, no. 2 (2024): 101-16, h. 104.

7 Huda, Musdi, and Nari, “Analisis Kemampuan Representasi Matematis Siswa Dalam
Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika.”, h. 19.

8 Varetha Lisarani and Abd. Qohar, “Representasi Matematis Siswa Smp Kelas 8 Dan Siswa
Sma Kelas 10 Dalam Mengerjakan Soal Cerita,” Jurnal Magister Pendidikan Matematika
(JUMADIKA) 3, no. 1 (2021): 1-7, https://doi.org/10.30598/jumadikavol3isslyear2021pagel-7, h.
3.



18

Dalam penelitiannya, Femi Fauziah Alamsyah (2020) Stuart Hall menjabarkan

tiga pendekatan dalam representasi, yaitu:®

1. Pendekaran reflektif, yaitu: proses pemproduksian makna oleh manusia
melalui ide dan pengalaman yang mereka rasakan dalam kehidupan secara
nyata.

2. Pendekatan intensional, yaitu: manusia, dalam dal ini disebut sebagai
penutur bahasa yang memberikan makna pada setiap hal. Hal ini terjadi
ketika manusia melakukan rekayasa makna sehingga terbentuklah bahasa
dengan bentuk tulisan maupun lisan. Bahasa adalah media yang digunakan
oleh manusia dalam mengkomunikasikan makna pada setiap hal.

3. Pendekatan kunstruksionis, yaitu: penutur, penulis atau pembicara
memilih dan menetapkan makna dalam pesan yang dibuatnya. Hal inilah

yang disebut dengan konstruksi dari karakter sosial masyarakat.

Konsep representasi digunakan untuk menggambarkan ekspresi hubungan
antara teks dengan realitas. Secara sederhana, representasi adalah proses
penggunaan bahasa oleh anggota budaya (manusia) untuk memproduksi
makna. Secara keseluruhan, representasi bukan hanya sekadar proses produksi
makna, tetapi juga pertukaran makna melalui bahasa atau gambar sebagai

simbol 10

B. Taubat

Taubat adalah sebuah kata yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
memiliki arti yaitu sadar dan menyesal akan dosa (perbuatan yang salah atau
jahat) dan berniat akan memperbaiki tingkah menyesal akan dosa (perbuatan

yang salah atau jahat) dan berniat akan memperbaiki tingkah laku dan

® Femi Fauziah Alamsyah, “Representasi, Ideologi Dan Rekonstruksi Media,” Al-I'lam:
Jurnal  Komunikasi Dan  Penyiaran Islam 3, mno. 2 (2020): 92-99, h. 94.
http://journal.ummat.ac.id/index.php/jail/article/view/2540.
10 Alamsyah.



19

perbuatan dari kejahatan yang pernah dia laku dan perbuatan.!! Kata taubat

berasal dari bahasa arab yakni taubah yang merupakan bentuk mashdar dari

fi“il sulasi mujarrad yakni (4 — —s — <U) yang memiliki arti dasar al-ruj

(kembali).'?

Secara leksikal, taubat berarti kembali, kembali dari perbuatan dosa
atau maksiat ke jalan Allah dengan penuh ketaatan dan ketundukan, serta
meninggalkan segala larangan-Nya. Secara istilah, taubat adalah penyesalan
yang mendalam atas dosa yang telah dilakukan, disertai tekad kuat untuk tidak
mengulanginya, meninggalkan perbuatan dosa, dan melakukan amal shalih

sebagai bentuk nyata ketaatan kepada Allah.™®

Dalam penelitian Enovia Lendra (2022) Al Qusyairi mengatakan bahwa
taubat bukan tindakan yang mudah, taubat adalah proses yang menuntut
kesungguhan untuk tidak mengulanginya dosa dan maksiat lagi. Dikatakan
sulit karena didalam proses taubat akan melibatkan pengakuan atas kesalahan,
penyesalan yang mendalam, dan komitmen kuat untuk tidak mengulangi
perbuatan dosa. Ketika kesadaran diri dan penyesalan telah menjadi bagian dari
mengenali diri, maka individu tersebut akan berusaha menghindari atau

terjerumus dalam kesalahan yang sama.'*

Proses taubat bermula dari penyesalan. Penyesalan yang tulus
merupakan fondasi utama taubat, karena dari penyesalan ini akan muncul
rukun-rukun taubat lainnya. Tidak mungkin seseorang benar-benar menyesal
apabila ia masih terus-menerus melakukan dosa atau perbuatan serupa. Oleh
karena itu, penyesalan menjadi syarat mutlak dan paling awal bagi sebuah

taubat yang diterima. Seperti pengakuan dosa dan penyesalan yang dilakukan

11 Heri Suprapto, Titi Susanti, and Zulfadhly Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu
Qudamah Al Maqdisi,” Al-Fikra : Jurnal llmiah Keislaman 20, no. 2 (2021): 151-62, h. 151.

12 Abi Al Husayn Ahmad Ibn Faris Ibn-Zakariyya, Mujam Maqays Al-Lughah, Jilid 1
(Bairut, Lebanon: Dar al-Jil, 1991), h 367.

13 Suprapto, Susanti, and Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu Qudamah Al
Magqdisi.”, h. 157.

14 Enovia Lendra, “Hakikat Taubat Dan Implementasinya Menurut Abu Al-Qasim Al-
Qusyairi,” Jurnal Al-Aqidah 14, no. 1 (2022): 74-82, https://doi.org/10.15548/ja.v14i11.3905, h. 79.



20

oleh Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain yang tidak mengikuti perang tabuk
dan mencampuradukan perbuatan baik dan buruk, sehingga Allah berfirman

dalam QS At-Taubah ayat 102:
A b %8 L L s 97 sk - é’wz e A - (PR ATER L T Toas |
j}.&.& W dl (’.g.cl—c - = O L}.T.M_G U.;M j}b L%-Lp 3)\.«.0 \}lﬁl} réj_:..\./: \)_e)x_c\ djf"\j
o

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-
mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun
lagi Maha Penyayang.™ (QS At-Taubah/9:102)

Selain penyesalan diri, taubat juga mencakup penyerahan diri kepada
Allah, kembali (inabah) kepada-Nya, dan konsisten ketaatan kepada-Nya.
Dengan kata lain, taubat bukan sekadar meninggalkan dosa, tetapi juga
mengamalkan perbuatan-perbuatan yang dicintai dan diridhoi oleh Allah.'®
Dalam perspektif psikologis dan tasawuf, taubat juga diartikan sebagai usaha
menghapus dosa dan menutup pintu-pintu dosa masa lalu serta mencegah

terjadinya dosa di masa depan.!’

Menurut Sulidar (2023), Imam Nawawi menyebutkan adanya 4 syarat

taubat yang utama, yaitu:®

Menyesali perbuatan dosa yang telah dilakukan.
b. Bertekat meninggalkan maksiat dan dosa dalam segala keadaan dan waktu.
c. Berjanji dan bertekat kuat tidak mengulangi dosa yang sama saat itu juga

dan di masa depan.

15 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, Qs
At-Taubah ayat 102.

16 Suprapto, Susanti, and Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu Qudamah Al
Magqdisi.”, h. 151.

17 Reva Husniati, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah, “Relevansi Taubat Dengan
Kesehatan Mental Dalam Islam,” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 3, no. 1 (2023): 93-119,
https://doi.org/10.15575/jpiu.19625, h. 111.

18 Sulidar, “Energi Taubat Dalam Perspektif Alquran Dan As-Sunnah,” 4/-Kaffah 11 (2023):
307-21, h. 309.



21

d. Jika ada dosa yang berkaitan dengan hak orang lain, maka harus

mengembalikan hak tersebut dan meminta maaf.
C. Zakat
1. Pengartian Zakat

Menurut bahasa, “zakat” (3;) berasal dari masdar kata (o\-ﬂ —j}ff’ -5

yang memiliki arti berkah, tumbuh, bersih dan baik.'* Pendapat masyhur dari
Wahidi dan ulama lainnya mengatakan bahwa kata zaka berarti tumbuh dan
bertambah.?® Selain bermakna tumbuh dan berkembang, zakat juga bermakna

suci dan bersih. Allah STW berfirman pada QS Asy-Syams ayat 9:

0% oo

5 o gl 8

“Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa itu. "?( QS Asy-
Syams ayat 9)

Kemudian dalam QS Al-A’la ayat 14:

[ ©0% o

P o

“Sesungguhnya beruntunglah orang yang membersihkan diri (dengan
beriman) "?? (QS Al-A'la:14)

Selain tumbuh, bertambah, dan suci, zakat juga digunakan untuk

mengungkapkan keshalehan dan kebaikan seseorang, seperti pada kata rajulun

min gaumin azkiya® yang artinya laki-laki dari kaum yang shaleh.? Imam

Nawawi dari Wahidi mengatakan, harta yang dikeluarkan dinamakan zakat

19 Azyumurdi Azra, Kajian Tematik Al-Qur an Tentsng Figih Dan Ibadah, ed. Abudin Nata,
Cet.1 (Bandung: Angkasa, 2008), h. 188.

2 yusuf Qardawi, Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat
Berdasarkan Qur'an Dan Hadits, Terj. Salman Harun, Didin Hafidhuddin, dan Hasanuddin, (Bogor:
Litera AntarNusa dan Mlzan, 1999), h. 34.

21 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Asy-Syams: 9.

22 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, QS Al-A'la:14.

23 Wahbah Az-Zuhaili, Figih Islam Wa Adillatuhu, Cet.1 (Jakarta: Gema Insani, Darul Fikir,
2011), h. 164.



22

karena dapat membuatnya lebih bermanfaat, melindungi kekayaan dari
kebinasaan, serta dapat menambah atau melipatgandakan keberkahan harta
tersebut. Arti bersih, tumbuh, dan suci bukan hanya digunakan untuk harta
kekayaan itu sendiri, lebih luas dari itu makna tersebut digunakan pula pada
jiwa orang-orang yang berzakat atau disebut juga dengan muzaki,** seperti

firman Allah dalam QS At-Taubah ayat 103:
e a5 1S SIS Ouagle o b (o555 akld BAs FIHILINES

“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu
membersihkan dan mensucikan mereka dan mendoalah untuk mereka.
Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) ketenteraman jiwa bagi mereka. Dan
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. ”®® (QS At-Taubah/9: 103)

Ayat ini menjeleskan bahwa zakat mampu membersihkan dosa-dosa orang
yang mengeluarkannya serta menambah pahala dan harta orang tersebut.?
Dalam istilah figihnya, zakat memiliki makna kewajiban memberikan sebagian
harta tertentu yang diserahkan kepada orang-orang yang berhak
mendapatkannya.?’

Setiap Madzhab fiqih mempunyai definisinya sendiri mengenai zakat,
Malikiyah mendefinisakan zakat sebagai suatu kegiatan mengelurkan sebagian
harta dari harta tetentu yang sudah mencapai nisab dan diserahkan kepada
orang yang berhak menerimanya dengan catatan haulnya telah sempurna,
selain barang tambang, tanaman dan harta temuan. Hanafiyah memberikan
definisi zakat sebagai pemberian hak kepemilikan harta tertentu dari harta
tertentu pula kepada orang-orang tertentu yang telah dijelaskan oleh syariat,
semata-mata karena Allah. Syafi'iyah memahami zakat sebagai, nama barang
yang dikeluarkan untuk harta atau benda seperti, manusia yang mengeluartakn

zakat fitra untuk dirinya dan diserahkan kepada pihak tertentu. Kemudian,

% Qardawi, Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat
Berdasarkan Qur'an Dan Hadits, h.34-35.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah/9: 103.

% Az-Zuhaili, Figih Islam WaAdillatuhu, h. 165.

21 Qardawi, Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat
Berdasarkan Qur an Dan Hadits, h. 34.



23

Hanabilah memberikan definisi zakat sebagai hak wajib yang ada pada harta
tertentu dan kepada kelompok tertentu.?®

Kelompok tertentu yang dimaksud adalah delapan golongan asnaf yang
dijelaskan Allah dalam QS At-Taubah ayat 60:

S & :MJ;JT} 3’@?\ &5 Vfgﬁb wﬂ‘/ dle «JM 5 MU Taal B35 J

“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-
orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang dibujuk hatinya,
untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah
dan untuk mereka yuang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan
vang diwajibkan Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.”29
(QS At-Taubah/9: 60)

Dengaan demikian, dapat dipahami bahwa, zakat dalam definisi fugaha
digunakan untuk perbuatan atau kegiatan pemberian zakat. Artinya,
memberikan hak yang wajib pada harta kepada yang membutuhkan. Dalam urf
fuqaha, zakat digunakan juga untuk pengertian dari bagian-bagian tertentu dari
harta yang telah ditetapkan oleh Allah sebagai hak orang fakir.*

Zakat telah diwajibkan pada tahun kedua hijriyah, tepatnya pada bulan
Syawal setelah diwajibkannya puasa ramadhan dan zakat fitrah di Madinah.
Kewajiban zakat ada karena Allah menyebutkannya dalam kitab-Nya yaitu Al-
Qur’an yang dikuatkan dengan hadits Rasulullah dan ijtima’ ummat Islam.*
Dalam Al-Qur’an penyebutan kata zakat sering berdampingan dengan kata

shalat, hal ini menandakan kesempurnaan hubungan dan hukum keduanya.

Seperti, pada QS Al-Baqarah ayat 43:

EeST & 1545513 855 g Sy%all 1231

28 Az-Zuhaili, Figih Islam Wa Adillatuhu., h. 165.

2 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah/9: 60.

%0 Az-Zuhaili., h. 166.

31 Az-Zuhaili, h. 167-168.



24

“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang-
orang yang ruku'.”*? (QS Al-Baqarah: 43)

Adapun dalam Hadits, Rasullah SAW pernah bersabda:

e

Ja.cu.,u.c °“’J§J—qut.o.wd s allkis G /\JL; :}@\:ﬂ.ﬁ.}c/i&-

2

NI ngwﬁgufyumgru e Jo & Jys 36 J6 wite B
Olai; p0s 515 850 <l all aBJ5 &I Js25 182 5

“Telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Musa dia berkata, telah
mengabarkan kepada kami Hanzhalah bin Abu Sufyan dari 'lkrimah bin Khalid
dari Ibnu Umar berkata: Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda:
"Islam dibangun diatas lima (landasan); persaksian tidak ada ilah selain Allah
dan sesungguhnya Muhammad utusan Allah, mendirikan shalat, menunaikan
zakat, haji dan puasa Ramadlan”. (HR. Imam Bukhari)

Kewajiban zakat juga didukung oleh ijtima’ sahabat nabi dan umat
sesudahnya. Para sahabat bersepakat memerangi orang-orang yang tidak mau
membayar zakat. Bahkan statusnya, bisa sampai murtad dan kafir bagi mereka
yang mengingkari kewajiban membayar zakat dan hidup di negara yang
mengunakan hukum Islam. Mereka dikenakan hukum-hukum orang murtad
serta diminta untuk bertaubat dalam kurun waktu tiga hari. Namun, hukum ini
tidak berlaku untuk orang-orang yang baru masuk Islam dan hidup di
pedalaman, yang jauh dari kota, sehingga menyebabkan ketidaktahuan mereka

akan hukum zakat.33

2. Tujuan Zakat

Zakat tidak hanya mengatur hubungan antara manusia dengan Allah, tetapi
juga hubungan antar sesame manusia. Zakat, dengan cakupan aspeknya yang
sangat luas, seperti agama, moral, spiritual, ekonomi, dan sosial politik,

bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang makmur dan sejahtera. Secara

32 1ajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Al-Baqarah: 43.
38 Az-Zuhaili, Figih Islam Wa Adillatuhu., h. 168.



25

garis besar, semua aspek tersebut dapat dikelompokkan menjadi dua bagian
utama, yaitu ketaatan dalam beribadah kepada Allah dan berbuat baik kepada
sesama manusia atau sering disebut dengan amal sholih.**

Zakat, dilihat dari aspek sosialnya, merupakan kewajiban sosial yang
bersifat ibadah. Hal ini, karena objek zakat adalah harta dari individu yang
ditujukan kepada masyarakat untuk memenuhi kebutuhan mustahik, bukan
hanya itu zakat juga dapat membatu memerangi kemiskinan.*® Pada aspek
moral, zakat bertujuan untuk menghilangkan sifat kikir dan keserakaan orang-
orang kaya.3® Selanjutnya, pada aspek ekonomi, zakat dapat digunakan sebagai
alat untuk pencegahan penumpukan kekayaan yang dilakukan oleh oknum-
oknum tertentu.?” Seperti yang dijelaskan oleh Allah SWT dalam QS Seperti
yang dijelaskan oleh Allah SWT dalam QS Al-Hasyr ayat 7:

oMy oSally oy A ity Jnally o SR T eyt e T
Yot a0 (2R s Aa A e e To. W& T R i a2 .o s
15350 Ao (S8 g 3t J2 T 2SO Tag e 3SG (Las VT G Wg3 000 Y 257 2T

“Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada Rasul-Nya (dari
harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota maka adalah untuk Allah,
untuk Rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan orang-
orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan beredar di antara
orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu,
maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah. Dan
bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya.”®
(QS Al-Hasyr: 7)

3 Rusdan Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah
Maliyyah),” Palapa 9, no. 1 (2021): 96—125, https://doi.org/10.36088/palapa.v9i1.1060, h. 105

% Ali Hardana and Arbanur Rasyid, “Peran Zakat Sebagai Pendorong Multiplier Ekonomi,”
Mu’amalah :  Jurnal ~ Hukum — Ekonomi  Syariah 2,  no. 1 (2023): 91,
https://doi.org/10.32332/muamalah.v2i1.6979, h. 93.

% Feri Irawan, “Peran Filantropi Zakat Dalam Pengentasan Kemiskinan Di Indonesia,”
Tafagquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 7, no. 2 (2019): 105-17,
http://www.religionomics.com/erel/S2-Archives/REC04/Smith -, h. 115.

37 Muharir and Mustikawari, “Zakat Sebagai Instrumen Finansial Dalam Usaha Pemulihan
Kondisi Ekonomi Dan Sosial Budaya Menurut Perspektif Islam,” Ekonimika Syariah: Jurnal
Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 5 (2020): 91-101, h. 93.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama R1, “Quran Kemenag.”, QS
Al-Hasyr: 7.



26

Ayat ini jelas memerintahkan kepada setiap orang agar berbuat adil apabila
mendapatkan harta. Islam tidak menginginkan adanya penumpukan harta
kekayaan pada golongan tertentu. Dengan kata lain, perlu adanya pencegahan
terhadap harta yang hanya berputar pada sekelompok orang-orang kaya. Jika
tidak ada pencegahan, akan terjadi kesenjangan sosial, seperti sekelompok
orang akan telalu kaya dan yang lain akan terlalu miskin. Sehingga ketika zakat
dilaksananakan sesuai dengan perintah syari‘at, maka hal itu akan
menghilangkan sifat tamak dan rakus orang-orang kaya dan dapat memberi
harapan pada orang-orang miskin.

Muhammad Daud Ali mengidentifikasi adanya 9 (sembilan) tujuan zakat,
yaitu:

1. Terangkatnya derajat orang-orang fakir dan miskin.

2. Membantu menyelesaikan masalah para gharim, ibnu sabil, dan mustahik
lainnya.

3. Menyambung tali silaturahmi antar umat muslim.

4. Memupus sifat kikir dan tamak orang-orang kaya.

5. Mencegah serta menghilangkan sifat iri dan dengki (kecemburuan sosial)
di hati orang-orang miskin.

6. Menjadi jembatan antara orang kaya dan orang mikin dalam pergaulan
sosial.

7. Memupuk rasa tanggungjawab sosial pada hati orang-orang yang
mimiliki kelebihan harta.

8. Mendisiplinkan seseorang dalam menunaikan kewajiban dan
menyerahkan hak orang lain pada yang berhak menerima.

9. Sebagai alat pemerata pendapatan guna mewujudkan keadilan.*

3. Hikmah Zakat

Kaya dan miskin adalah bentuk kesenjangan antara manusia dan rezeki,

kurang dan lebih adalah kata yang mampu mewakili keduanya, artinya di dunia

39 Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah Maliyyah).”, h.
108.



27

ini ada orang dengan kelebihan harta dan adapula yang kekurangan harta.
Rezeki adalah takdir yang bisa diusahakan oleh manusia dengan berkerja,
artinya bukan takdir tetap yang ditulis semenjak lahir. AI-Qur'an menyebutkan,
dalam QS An-Nahl ayat 71 tentang kekuasasaan Allah atas rezeki manusia,
Allah menciptakan manusia dengan memberikan rezeki lebih pada sebagian
manusia, disertai dengan hak manusia yang lain dalam rezeki tersebut.*® Hal
ini hanya akan diyakini oleh orang-orang yang memiliki iman, sedangkan tidak
dengan mereka yang lemah iman, mereka memilih untuk menutup mata atas
kebenaran tersebut.

Allah mewajibkan orang kaya untuk berbagi dan memberikan sebagian
hartanya pada orang fakir atas hak kewajiban yang sudah Allah tetapkan, dan
harus dilakukan dengan ikhlas serta tidak mengharap balasan. Hal ini selaras
dengan pernyataan Allah dalam QS Ad-Dzariyat ayat 19 yang menyebutkan,
bahwa pada harta benda mereka (orang kaya) terdapat hak bagi orang miskin
yang meminta ataupun tidak.** Maka dari itu, solusi atas kesenjangan antara
manusia dan rezeki yang bertujuan untuk mewujudkan solidaritas antar umat
Islam dalam wujud jaminan sosial Islam adalah diwajibkannya zakat untuk
orang-orang yang memliki kelebihan harta.

Setiap aturan yang Allah buat atas manusia pasti memiliki hikmah, begitu
pula dengan zakat. Terdapat beberapa hikmah dalam zakat yang disebutkan
oleh syekh Wahbah Az-Zuhaili dalam kitabnya Fighul Islami wa Adillatuhu,
diantaranya:** pertama, menjaga harta agar terhindar dari kejahatan. adanya
kesenjangan sosial dan tingginya kebutuhan sehari-hari menyebabkan
banyaknya tindakan kriminal seperti: mencuri dan merampok yang dapat
menimbulkan korban jiwa, maka dari itu, zakat menjadi solusi dari
permasalahan semacam ini untuk menekan rasa iri dan dengki di lingkungan

masyarakat.

40 Az-Zuhaili, Figih Islam Wa Adillatuhu, h. 166.
4 Az-Zuhaili, h. 166
42 Az-Zuhaili, h. 166-167.



28

Kedua, menolong orang-orang yang membutuhkan dan menghindarkan
mereka dari penyakit fakir. Secara langsung maupun tidak langsung, zakat
membantu menumbuhkan semangat bekerja dan meningkatkan semangat
hidup bagi mereka yang lemah. Zakat juga membantu menyetabilkan
perekonomian negara lewat peningkatan jaminan sosial terhadap mereka yang
membutuhkan.

Ketiga, terhindar dari penyakit kikir dan bakhil serta merangsang kepekaan
dan kepedulian pada sesama. Tingginya kepekaan seseorang pada
lingkungannya akan membuat dia ringan tangan dan akan bertumbuh tidak
hanya sebatas zakat namun bisa dengan berpartisipasi pada kegiatan
kemasyarakatan atau kegiatan sosial lainnya, seperti: wakaf, kurban, shadaqah,
hibah dan lain sebagainya. Kegiatan-kegiatan tersebut mampu mewujudkan
dasar-dasar solidaritas sosial antara orang-orang fakir dan orang-orang kaya.

Keempat, meningkatkan rasa syukur atas nikmat rezeki yang Allah berikan
yaitu berupa harta. Hal ini menunjukkan bahwa zakat merupakan bentuk
pengakuan atas hak Allah, atas segala nikmat yang kita terima. Dengan
mengeluarkan zakat, kita mengakui bahwa segala harta yang kita miliki berasal

dari Allah dan kita hanya sebagai pengelola dan pengguna sementara.
D. Psikoanalisis Sigmund Freud

1. Biografi Sigmund Freud

Sigmund Freud adalah seorang psikoanalisis dan neurolog yang lahir pada
tanggal 6 mei 1856 di Freiberg, Moravia. Daerah ini sekarang akrab disebut
dengan nama Pribor yang masuk dalam wilayah Replubik Ceko.* Freud lahir
dari ayah yang bernama Jacob dan Ibu yang bernama Amalia. Ia tumbuh
menjadi anak yang jenius dangan rasa ingin tahu yang tinggi. Hal ini tidak lepas

dari dukungan sang Ibu. Empat tahun usianya, ia pindah bersama keluarganya

43 Sigmund Freud, Ego Dan Id, ed. Cep Subhan, Terj. Nor (Yogyakarta: Penerbit Tanda baca,
2021), h. 95.



29

ke Wina. Namun, tahun 1937 Nazi mulai menguasai Austria dan membuat
Freud harus pergi dari Wina dan mencari tempat persembunyian ke Inggris.*

Freud mulai masuk ke Universitas Wina pada usia tujuh belas tahun,
tepatnya ditahun 1873. Minat awal melanjutkan pendidikan di universitas ini
adalah di bidang hukum, namun karena rasa ingin tahunya yang tinggi akan
penelitian-penelitian ilmiah, ia akhirnya memutuskna untuk melanjutkan
pendidikannya di bidang kesehatan, di jenjang ini, Freud bertemu dengan
banyak ilmuwan hebat, seperti: Brucke dan Brentano. Pertemuannya dengan
Brentano membuatnya menyukai dunia filsafat dan Brucke mengantarkannya
pada penelitian anatomi dan neorologi. la menyelesaikan pendidikannya di
tahun 1881 dan mulai menentukan fokusnya pada penelitian-penelitian ilmiah.
Kecintaannya pada penelitian-penelitian ilmiah, khususnya di bidang fisiologi
dan neorologi mengantarkannya pada kesempatan berharga yaitu bekerja di
bawah bimbingan prefesor yang bereputasi internasional.*

Pada tahun 1882, Freud memutuskan untuk meninggalkan laboratorium
dan mulai bekerja di Rumah Sakit Umum Wina. Pada Oktober 1885 sampai
Februari 1886, Freud bekerja di Paris bersama dengan Jean-Martin Charcot,
seorang neurolog terkenal di Paris. Charcot adalah salah satu ilmuwan yang
mendorong minat Freud pada dunia teoretis dan terapeutik, selain itu, Charcot
juga memiliki banyak pengaruh pada pengembangan teori psikoanalisis milik
Freud. Freud juga bertemu dengan Josesp Breuer yang memperkenalkannya
pada histeria, yang akan menjadi fokus Freud selama lima puluh tahun
kedepan.

Pada tahun 1895, ia dan Josesp Breuer menerbitkan karya tentang “Studi
tentang Histeria” dan di tahun yang sama ia berhasil menganalisis mimpinya
sendiri yang nantinya menjadi cikal bakal dari karyanya yaitu “Tafsir Mimp1”
yang ia terbitkan empat tahun setelahnya, analisis itu diberinama “Injeksi

Irama”. Selama bekerja sebagai dokter ia bertemu berbagai macam pasien

44 Calvin S. Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, Terj. Cep (Yogyakarta: IRCiSoD,
2019), h. 17.
4 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 97.



30

dengan beragam jenis keluhan. Menurutnya, pasien adalah guru yang luar
biasa, dari merekalah Freud terdorong mengembangkan teori-teorinya dan
akhirnya di tahun 1896 ia mulai menggunakan nama “psikoanalisis” untuk
teorinya.*

Freud adalah peneliti sekaligus penulis yang produktif. Karya-karyanya di
bidang psikoanalisis khusus edisi terjemahan bahasa Inggris sudah mencapai
23 jilid, yang ditulis dalam kurun waktu 53 tahun, antara tahun 1889-1939.
Meskipun tidak semua gagasannya diminati dan tidak sedikit pula yang
mengkritik karya-karyanya, Freud tetap mencurahkan segala usahanya dalam
menggali teori psikoanalisis dan dalam bidang lain.*

Seiring dengan bertambahnya usia Freud, Kondisi kesehatannya mulai
memburuk, namun hal itu tidak menyurutkan semangatnya untuk bekerja dan
berkarya. Karya lengkapnya yang terakhir yang ia tulis adalah “Musa dan
Monoteisme”, karya ini membuat jengkel para pembacanya yang
berkebangkasaan Yunani karena dalam buku ini Freud menyatakan bahwa
Musa adalah seorang berkebangsaan Mesir. Tiga tahun terakhir masa hidupnya
ia habiskan di Inggris, seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa ia
harus pergi dari Wina akibat kedatangan Nazi di Austria. la meninggal di

tanggal 23 September 1939 di London.*

2. Sejarah Teori Psikoanalisis

Melihat latar belakang Sigmund Freud dan perjalanan panjang hidupnya
yang fokus pada dunia kesehatan, membawanya bertemu dengan ilmuwan-
ilmuwan hebat. Pertemuan Freud dengan ilmuwan-ilmuwan hebat
mengantarkannya pada kajian psikoanalisis. Ilmuwan-Ilmuwan tersebut,
seperti: Charcot, Brucke dan Breuer. Sebelum menjadi sebuah teori psikologi
yang lengkap, psikoanalisis melewati berbagai tahap penyempurnaan,
setidaknya terdapat tiga periode penyempurnaan yaitu: periode I (1895-1905),
periode II (1905-1920), dan periode III (1920-1939). Tahap pertama, Freud

46 Freud, h.100.
47 Sigmund Freud, Masa Depan Sebuah Ilusi, Terj. Cep (Yogyakarta: CIRCA, 2021), h. 95.
8 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 113.



31

baru mengembangkan dasar dari teorinya yang kemudian diteruskan pada
periode kedua dan ketiga. Layaknya teori-teori lain, teori psikoanalisis Freud
juga mendapat banyak kritkan dari ilmuwan.*

Bermula dari pertemuannya dengan Charcot, seorang neurolog terkenal
asal Paris yang membuat Freud terkesima dengan metode penyembuhan
penyakit medis yang ia gunakan. Saat itu, Charcot sedang melakukan
pembelaan terhadap metode hipnosis yang dapat digunakan untuk
penyembuhan penyakit medis dengan menyebut bahwa, histeria adalah
penyakit yang tidak hanya menimpa perempuan tapi bisa menimpa banyak
laki-laki juga.®® Setelah berhasil menggugah minatnya pada bidang psikologi
pikiran, Freud kembali melanjutkan penelitiannya terhadap penyakit mental
dan berhasil menerbitkan buku pertamanya bersama sengan Breuer yang diberi
judul Study on Hysteria ditahun 1895.%

Buku Study on Hysteria ini menggambarkan (reppresion), proses
ketegangan seseorang yang kesulitan melupakan pengalaman pahitnya di masa
lalu. Selain itu, buku ini juga menjelakan mengenai keberhasilan Freud dalam
menangani kasus gangguan syaraf dengan mengungunakan metode hipnosis.
Anna O adalah salah satu pasien Freud yang berhasil sembuh dari penyakit
mentalnya dengan menggunakan metode hipnosis. Metode hipnosis adalah
teori penyembuhan penyakit mental dengan menggunakan pendekatan
percakapan sehingga dapat melacak kisah-kisah yang bisa dihubungkan
dengan masalahnya. Freud juga mengembangkan cara atau metode baru, yaitu
“investigasi” dan “perawatan” terhadap pikiran manusia. Metode inilah yang
menjadi cikal bakal dari seluruh karya Freud dan poin penting dari teori
psikoanalisis miliknya.>?

Teori ini terus berkembang dengan menggunakan metode-metode baru

seperti, penafsiran mimpi. Selama kurang lebih lima tahun, Freud melakukan

49 Ardiansyah et al., “Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud,” Jurnal Kependidikan 7, no. 1
(2022): 25-31, http://e-journallppmunsa.ac.id/index.php/kependidikan/article/view/912/885, h. 26.

%0 Sigmund Freud, Ego Dan Id., h. 98.

5! Daniel L. Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, Terj. Inyi (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2024), h. 13.

52 Pals, h. 14.



32

praktik dan riset, seperti mendengan, membaca, refleksi dan berkesimpulan.
Semua hal tentang metode-metode itu ia susun dan tulis dalam karyanya yang
berjudul The Interpretasi of Dream (1900). Buku ini mengantarkan pada
“revolusi Freudian” kedalam pemikiran modern dan menjadi kerangka salah
satu konsepnya yaitu “alam bawah sadar”.>

Meskipun mendapat banyak kritik dari kalangan ahli medis dan dianggap
sebagai seorang yang radikal. Karya-karya Freud tetap menarik minat beberapa
orang, bukan hanya berminat tapi berkembang menjadi forum diskusi
mengenai masalah-masalah psikoanalisis. Akhirnya, pada tahun 1902
kelompok diskusi itu berubah menjadi perhimpunan psikoanalisis Wina.>*
Berasal dari kelompok inilah beberapa nama yang terikat dengan Freud mulai
dikenal, seperti: Otto Rank, Karl Abraham, Alfred Adler, Carl Jung, Ernest
Jones, dan nama-nama lainnya.>

Meskipun situasi Perang Dunia I sangat menegangkan, Freud tidak berhenti
berkarya. Ia meneliti seberapa luas jangkauan teori psikoanalisis ini dan
menerbitkan karya-karyanya seperti The Psychophathology of Everyday Life
ditahun 1901 dan Three Essay on The Theory of Sexuality di tahun 1905.%
Dekade selanjutnya, Freud mengenalkan tiga teknik psikoanalisis yang lebih
besar, seperti: analisis fobia, hasil penelitian dari kasus neurosis obsesional,
dan tentang kasus paranoia.®’

Freud juga melampaui batas spesialisasi klinik dan teoretis dengan
menerbitkan beberapa makalah tentang agama, sastra, adat istiadat, seksual,
biografi, patung, prasejarah dan lain-lain. Freud menjadikan kebudayaan
sebagai arena atau objek pengetahuannya. Hal ini sejalan dengan program-
program yang telah ia rancang sendiri semasa mudanya, yaitu memecahkan
persoalan besar mengenai eksistensi manusia. Namun, pemikirannya yang

selalu  direpresentasikan  dengan  mengunakan basaha seksualitas

53 Pals, h. 15.

% Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 103.

% Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 15.
% Pals, h. 16.

5" Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 103.



33

mengakibatkan beberapa muridnya di perhimpunan psikoanalisis Wina mulai
meninggalkannya.*®

Ketegangan politis psikoanalisis terus berlanjut, namun hal ini tidak
menyurutkan semangat Freud untuk mengeksplor lebih luas dunia
psikoanalisis, dan akhirnya di tahun 1913, ia berhasil menerbitkan buku 7otem
and Taboo. Buku ini menjelaskan tentang prasejarah psikoanalisis, yang
dimulai dari penemuan rasa bersalah seseorang akibat membunuh ayah
kandung dimasa lalu.*® Selanjutnya, selama perang dunia ia menyempurnakan
karyanya yang bertajuk Introductory Lectures on Psychoanalysis dan menulis
makalah tentang alam bawah sadar, dorongan-dorongan manusia dan
ketertekanan (1916-1917).%°

Tanda kebangkitan psikoanalisis mulai tercium kembali setelah perang
dunia selasai, namun kebahagian Freud tidak berlangsung lama, karena salah
satu putri kesayangannya, Shopie, meninggal dunia akibat penyakit influnza.
Hal ini sempat membuat Freud pesimis dalam mengembangkan teorinya.
Setelah menyadari bahwa dirinya tidak bisa melakukan apapun atas kematian
putrinya, akhirnya pada tahun 1923, ia menyelesaikan penelitian lamanya
tentang ego dan id. Penelitian ini membagi pikiran dalam tiga aspek yang saling
bertentangan namun terikat, yaitu: id (bagian dari pikiran yang tak sadar, terdiri
dari dorongan dan material yang akan direpresikan), ego (bagian pikiran yang
sadar pada beberapa bagian, serta berfungsi memuat mekanisme pertahanan.
Bagian ini dapat menghitung, menalar, dan merencanakan.), dan super-ego
(bagian yang juga sebagian sadar yang dapat menampung naluri dan rasa
bersalah). Karya yang membahas tentang hal ini ia terbitkan ditahun 1923.%

Dengan kondisi kesehatan yang mulai memburuk, Freud tetap produktif
mengenalkan psikoanalisis dengan cara berkunjung dari satu pasien ke pasien
yang lainnya, berkorenspondensi dengan teman-temannya dan aktif di kongres-

kongres keilmuan. Dua dekade terakhir sebelum tutup usia, ia masih sempat

% Freud, h. 104-107.

% Freud, h. 107.

80 Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 16.
81 Sigmund Freud, £go Dan Id, h. 110-111.



34

menerbitkan karya-karya yang kontroversial dengan fokus pada bidang
psikoanalisis  tentang masalah-masalah umum, semacam masalah
kemasyarakatan, ilmu pengetahuan dan agama. Semua terkumpul pada dua
karya terakhirnya The Future of an Illusion (1927) dan Moses and
Monotheisme (1938).%?

3. Teori Psikoanalisis

Teori psikoanalisis milik Sigmund Freud adalah teori yang membahas
bagaimana kepribadian manusia terbentuk dan berkembang, maka tak heran
bila teori ini sering disebut dengan teori kepribadian. Teori psikoanalisis
mengatakan bahwa psikologis manusia dapat terpengaruhi oleh beberapa
aspek, seperti: motivasi, emosi dan beberapa aspek psikologi lainnya.

Menurut teori psikoanalisis, perkembangan kepribadian tidak terjadi begitu
saja tapi mulai berkembang ketika terjadi konflik dalam aspek psikologi pada
diri individu. Konflik ini dapat bersumber dari dorongan alam bawah sadar,
pengalaman masa kecil serta lingkungan hidup seseorang. Freud juga
mengatakan bahwa kesadaran hanyalah bagian kecil dari wujud mental
seseorang. Sedangkan, bagian terbesarnya adalah ketidaksadaran atau alam
bawah sadar. Ia menggambarkan kedua hal tersebut seperti gunung es yang
terapung di lautan, yang mana hanya terlihat bagian kecil dari puncak gunung
es tersebut. Sedangkan, jauh di dalam permukaannya tersembuyi bagian
terbesar dari gunung es tersebut.

Gambaran tersebut dapat dipahami bahwa bagian yang muncul
dipermukaan adalah alam sadar manusia, sedangkan bagian yang lebih besar
dari itu dan tenggelam di dalamnya adalah alam tak sadar manusia. Bukan
hanya itu, psikoanalisis juga selalu percaya bahwa segala sesuatu yang
dilakukan oleh manusia berasal dari alam bawah sadar mereka, jadi
kepribadian dan tingkah laku manusia selalu didorong oleh alam bawah sadar

mereka.®?

82 Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 17.
63 Ardiansyah et al., “Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud.”, h. 25.



35

Dalam teorinya, Sigmund Freud mengemukakan bahwa kepribadian
manusia terdiri dari tiga unsur atau tiga struktur kepribadian, yaitu: id, ego dan
super-ego. Seseorang dengan mental yang sehat pasti memiliki ketiga unsur
tersebut dan dapat menguasai ketiganya secara seimbang. Artinya, ia akan
mampu mengendalikan keinginan dan kesenangannya (id), berfikir sebelum
bertindak (ego), dan mematuhi nilai-nilai moral serta aturan masyarakat yang
ada (super ego). Sehingga dalam kehidupannya ia akan menjadi pribadi yang
lebih tenang, mampu berpikir jernih, bergaul dengan baik, dan mampu
menghadapi masalah dengan bijak. Sebaliknya, jika ketiga unsur kepribadian
tersebut tidak berjalan dengan seimbang atau berlawanan satu dengan lainnya,
maka seseorang akan sulit mengendalikan diri. Akibatnya, ia dianggap tidak
mampu menyesuaikan diri dengan lingkungannya karena tidak mampu
mengendalikan diri dan tidak dapat beinteraksi secara baik dengan orang lain.*

Dalam Ajaran agama Islam, kepribadian manusia Id selaras dengan konsep
nafs ammarah bi as-Su’, Al-Kurdi mengatakan nafsu ini lebih condong pada
karakter biologis dan cenderung pada kenikmatan-kenikmatan hawa nafsu
yang dilarang oleh agama karena dapat menarik hati pada drajat yang hina.®
Hal ini selaras dengan definisi id yang jelaskan oleh Sigmund Freud. Nafs
Amarah bi As-Su’ disebutkan dalam QS Yusuf ayat 53, berikut bunyi ayat

tersebut:

o @ wedt gw. & L G 52 Tekf L % fiT et f AT
w0 D3 ) Ol "/Jﬁjbylejﬂfj\ﬂ%byw‘dlw&.\ 5

z

“Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena sesungguhnya
nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi
rahmat oleh Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang”.% (QS Yusuf: 53)

Ayat ini mengatakan bahwa nafs atau jiwa manusia pada dasarnya

cenderung pada hal-hal jahat dan selalu memerintahkan manusia untuk

8 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 37.

8 M. Agus Yusron, “Al-Qur’an Dan Psikologi; Memahami Kepribadian Manusia Perspektif
Al-Qur’an,” TAFAKKUR : Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (2022): 82-99, h. 89.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Yusuf: 53.



36

memuaskan keinginanya, tanpa memikirkan ridha dari Allah. Hal ini sejalan
dengan konsep Id dari Freud sebagai sifat primitif manusia yang mendorong
pemenuhan hasrat dan kebutuhan biologis. Dalam Islam, pemenuhan
kebutuhan jasmani ini diatur oleh syarat halal dan haram, baik dari segi zat
maupun cara mendapatkannya. Oleh karena itu, id atau nafs ammarah harus
diselaraskan dan dikendalikan oleh nafs lawwamah dan nafs mutmainnah.®’

Jika id dimanifestasikan dengan nafs ammarah, super-ego juga dapat
dimanifestasikan dengan nafs mutmainnah. Dalam ajaran agama Islam, nafs
mutmainnah yaitu jiwa yang telah diberi petunjuk dan terpelihara dengan baik.
Petunjuk tersebut mampu melindungi diri dari perbuatan buruk dan keji yang
tidak sesuai dengn moral dan syariat agama. Dengan mengamalkan nafs
mutmainnah, individu akan meraih kedamaian jiwa serta kesejahteraan hidup
di dunia dan akhirat.%® Nafs mutmainnah telah Allah jelaskan dalam QS Al-Fajr
ayat 27-30, berikut bunyi ayat tersebut:

Ealath o2 AT
L5 2l b dI fan)

Y
]

{oie 33 o336

Cless

“Wahai jiwa yang tenang, kembalilah kepada Tuhanmu dengan rida dan
diridai, Lalu, masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku dan masuklah
ke dalam surga-Ku!”®® (QS Al-Fajr ayat 27-30)

Dalam ayat-ayat ini, Allah memanggil jiwa yang tenang dan damai ketika

meninggalkan dunia, yaitu jiwa yang suci karena iman dan amal saleh yang

7 Muhamad Agus Mushodiq and Andika Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian
Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund
Freud,” Bulletin of Counseling and  Psychotherapy 3, mno. 1 (2021): 38,
https://doi.org/10.51214/bocp.v3il.49https://journal kurasinstitute.com/index.php/bocp/article/vie
w/49https://journal kurasinstitute.com/index.php/bocp, h. 42.

8 Muhamad Agus Mushodiq and Ari Saputra, h. 45.

8 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Al-Fajr: 27-30.



37

telah mereka perbuat semasa hidup di dunia, sehingga meraka menerima
ganjaran atau pahala yang dijanjikan oleh Allah untuk mereka. Allahpun
meridhai mereka karena telah mengamalkan perintah-perintah-Nya. Ketika
bertemu kembali dengan Allah, jiwa-jiwa itu dimasuk oleh Allah ke dalam
golongan hamba-hamba-Nya, yaitu ke dalam surga-Nya.”® Sebagaimana yang
dikatakan oleh At-Thabari, Nafs Mutmainnah merupakan jiwa yang tentram
sebab memperoleh ganjaran atau pahala yang Allah janjikan dalam Al-Qur’an
dan hadits-hadits Rasul-Nya."

Selain id dan super-ego, Dalam ajaran agama Islam ego juga dapat
dimanifestasi dengan nafs lawwamah. Nafs lawwamah adalah kekuatan psikis
atau jiwa yang secara sadar menggunakan logika untuk berpikir rasional,
melakukan introspeksi diri, dan menyesali tindakan yang tidak rasional atau
menyimpang dari aturan agama. Dalam Al-Quran, konsep Nafs Lawwamah

dijelaskan dalam QS Al-Qiyamah ayat 2.7 Berikut bunyi ayat tersebut:
gl A0 30 Y

“dku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya sendiri) "™ (QS Al-
Qiyamah: 2)

Ayat tesebut dalam Tafsir Kementerian Agama RI menjelaskan tentang
nafs lawwamah sebagai jiwa yang sangat menyesal atas perbuatan buruk yang
terus dilakukan dan kelalaian dalam berbuat baik. Penyesalan ini muncul
karena dua hal yaitu, menyesali perbuatan buruk yang terus dilakukan dan
menyesali kelalaian dalam memperbanyak amal kebaikan meskipun menyadari

manfaatnya. Perasaan menyesal ini dapat melekat pada seorang mukmin yang

0 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI., Tafsir QS Al-Fajr ayat
27-30.

L Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir At-Thabari (Jami’ Al-Bayan Fi Ta wil
Al-Qur’an): Jilid 7, ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006), h. 521.

2 Mushodiq and Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian Amarah, Lamawah Dan
Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund Freud.”, h. 43.

3 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Al-Qiyamah: 2.



38

telah berusaha beramal saleh, karena ia menyadari ketidaksempurnaan amalnya
dan takut akan perhitungan di akhirat kelak.™

Sejalan dengan penjelasan tersebut, At-Thabari menjelaskan bahwa nafs
lawwamah masih berpotensi melakukan kebaikan dan keburukan, yang kelak
akan membuat si pemilki merasakan penyesalan di hari kiamat.” Dalam
Psikoanalisis Freud, struktur kepribadian yang menuntut manusia untuk
melakukan perbuatan sesuai dengan kondisi faktual, rasio dan pikiran logis
adalah ego.

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa antara teori psikoanalisis (id,
ego, dan super-ego) memiliki keselarasan dengan konsep nafsu dalam ajaran
Islam. Id, yang mewakili dorongan primitif dan keinginan biologis, disamakan
dengan Nafs Ammarah bi As-Su' (QS Yusuf: 53) yang cenderung pada hal-hal
terlarang dan dapat menjerumuskan manusia. Sementara itu, Superego
ditemukan padanannya dalam Nafs Mutmainnah (QS Al-Fajr: 27-30), yaitu
jiwa yang tenang, terbimbing, dan terpelihara dari perbuatan buruk, sehingga
mengarahkan pada kedamaian dan keridaan Allah. Terakhir, Ego memiliki
paralel dengan Nafs Lawwamah (QS Al-Qiyamah: 2), yakni kekuatan psikis
yang menggunakan logika, melakukan introspeksi, dan menyesali perbuatan
buruk atau kelalaian, menunjukkan potensi untuk berbuat baik maupun buruk.

Ketiga struktur kepribadian tersebut memiliki peran penting dalam diri
manusia, seringkali ketiganya berkonflik dan saling merebutkan kuasa atas
tindakan manusia. Ketiga struktur kepribadian tersebut memiliki peranan
penting, Id didiskripsikan oleh freud sebagai sumber utama energi psikis dan
tempat berkumpulnya berbagai insiting manusia,’”® id memiliki peran atau
fungsi untuk melepaskan ketegangan. Ketegangan dalam hal ini dimaknai
sebagai rasa sakit atau ketidaknayamanan seseorang, sedangkan rasa yang

dihasilkan dari melepaskan ketegangan adalah kenikmatan atau kepuasan.

4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI., Tafsir QS Al-Qiyamah
ayat 2. (diakses pada tanggal 15 Mei 2025)

> Abu Ja’far Muhammad bin Jarir At-Tabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 25, ed. Ahmad
Abdurraziq Al-Bakri et al. (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), h. 788.

7 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 45.



39

Maka dari itu, Freud menyebutkan bahwa fungsi id adalah untuk memenuhi
dan melayani prinsip kenikmatan dalam kehidupan manusia, ia menyebut
prinsip kenikmatan dengan prinsip primordial.”’

Selain hanya fokus pada prinsip kenikmatan, id juga bagian dari
kepribadian yang sulit diakses. Beberapa hasil penelitian tentang id
menggunakan studi mimpi dan penalaran gejala-gejala neurotik hanya mampu
menjangkau sebagian kecil dari id.” Id juga tidak berhubungan dengan dunia
eksternal, maka dari itu, ia tidak memikirkan norma, aturan dan moralitas. Ia
juga tidak diatur oleh logika atau rasionalitas. Id tidak bisa hilang sampai
kapanpun dan tidak bisa diubah oleh pengalaman karena ia tidak berhubungan
atau bersentuhan langsung dengan dunia luar, namun id dapat dikontrol dan
diatur oleh ego.”

Id dapat kita lihat ketika seseorang melakukan hal-hal impulsif, seperti
berbohong, memukul orang lain dan melakukan pemerkosaan, semua hal-hal
impulsif itu terjadi dibawa kendali i1d.?° Karena sifat dasarnya yang impulsif
dan berada pada ketidaksadaran manusia, maka id tidak bisa diberi status
normal atau tidak normal. Karena status normal pada kepribadian manusai
hanya dimiliki ego. Jadi yang menentukan kesehatan atau normalitas
kepribadian secara keseluruhan adalah bagaimana ego dan superego berhasil
mengelola dan memediasi dorongan dari id.

Berbeda dengan id, super-ego adalah cabang moral dari kepribadian
manusia. Super-ego lebih menonjolkan hal-hal yang ideal daripada realita, ia
lebih mementingkan kesempurnaan hidup lewat idealisme daripada
mementingkan kenikmatan ataupun realitas. Dengan kata lain seper-ego adalah
sisi moral seseorang. Kepribadian ini sangat identik dengan hal-hal yang
dianggap baik dan buruk.8! Maka dari itu, super-ego dibagi menjadi dua, yaitu:

ego-ideal dan nurani (conscience).

77 Hall, h. 38.
78 Hall, h. 47.
79 Hall, h. 45.
8 Hall, h. 47.
81 Hall, h. 53.



40

Ego-ideal adalah suatu konsep baik yang dimiliki seseorang, dan lahir dari
standar yang diciptakan oleh hal-hal lain atau orang lain yang memiliki otoritas
lebih tinggi dari orang tersebut, seperti: orang tua ke anak, guru ke murid, dan
lain-lain. Konsep ini berwujud dalam bentuk pemberian ganjaran atau hal lain
yang semacam dengan ganjaran. Misalnya, ketika seorang anak selalu diberi
hadiah oleh orang tuanya karena menjaga kebersihan dan kerapian, maka ia
akan menganggap kebersihan dan kerapian sebagai suatu yang penting. Hal ini
terjadi karena orang tuanya selalu mengingatkan dan memberikan hadiah saat
ia berprilaku bersih dan rapi. Akibatnya, kebersihan dan kerapian menjadi
bagian dari nilai yang ia anggap harus dipegang dan diusahakan.®

Sedangkan, nurani adalah kebalikan dari ego-ideal. Bagian dari super-ego
ini mengarah pada konsep-konsep perilaku buruk yang dimiliki oleh seseorang
dan didukung dengan pengalaman yang berhubungan dengan hukuman,
konsep ini dilahirkan oleh hal-hal atau orang lain yang memiliki otoritas lebih
tinggi dari pada orang tersebut. Misalnya, seorang anak yang dihukum oleh
orang tuanya karena kotor, maka kotor dianggap sebagai suatu yang buruk.

Ego-ideal dan nurani bagaikan dua sisi uang koin yang saling berlawanan,
namun berada pada satu mata uang yang sama.® Bentuk ganjaran dan hukuman
yang ada pada super-ego bisa berupa fisik ataupun psikologis. Supaya memiliki
kontrol pada dirinya sendiri, super-ego perlu untuk memiliki kekuatan dalam
memaksakan aturan-aturan moralnya melalui ganjaran dan hukuman. Sehingga
nantinya, ganjaran dan hukuman tersebut akan diarahkan pada ego.

Terakhir ego, ego adalah sisi kepribadian manusia yang ada diantara id dan
super-ego. la berfungsi sebagai mediator antara id dan super-ego dengan dunia
luar. Ego juga memiliki peran yang dominan dalam menjaga keseimbangan
antara tuntutan id yang impulsif dan larangan atau aturan dari super-ego yang
tegas. Ego harus bisa mencari solusi yang memuaskan kedua kepribadian lain

tanpa menciptakan konflik internal atau masalah dengan dunia luar.®> Hal ini

82 Hall, h. 54.
83 Hall, h. 55.
8 Hall, h. 56.
85 Hall, h. 48.



41

bisa terwujud jika fungsi ego dilaksanakan dengan baik, namun jika ego
condong pada salah satu dari id, super-ego atau dunia luar, maka tidak akan ada
keharonisan dan ketenangan dalam diri seseorang. Seperti, ketika ego lebih
condong untuk menuruti keinginan id, ia akan menjadi implusif dan tak
terkendali. Sedangkan, jika ego lebih mengutamakan super-ego, maka individu
akan menjadi kaku dan perfeksionis. Kemudian, jika ego lebih fokus pada
pandangan dunia luar, ia akan menjadi individu yang bergantung pada validasi
orang lain.

Ego tidak menggunakan prinsip kenikmatan dalam menjalankan fungsinya,
ia diatur oleh prinsip realitas (reality principle). Namun dalam pelaksanaannya,
ego tidak serta merta meninggalkan prinsip kenikmatan, ia hanya
menangguhkannya sementara untuk menjalankan prinsip realitasnya.®® Ketiga
kepribadian yang telah disebutkan, tidak bisa melepaskan diri dari yang lain,
karena mereka harus bersama dan berinteraksi satu sama lain selama hidup,
agar psikologis seseorang bisa berkembang.®’

Berikut visualisasi dari ketiga kepribadian tersebut:

SUPEREGO

t;‘ = ‘1;

ID

Gambar: Visualisasi sturkut kepribadian manusia

Id berfungsi memenuhi kebutuhan biologis dan keinginan primitif sesegera

mungkin. Super-ego bertugas mengatur perilaku manusia berdasarkan standar

8 Hall, h. 49.
87 Hall, h. 60.



42

moral dengan nilai benar dan salah, menuntut kesempurnaan, dan menghambat
dorongan id. Sedangkan ego berfungsi sebagai pembuat keputusan, bertindak,
dan berinteraksi dengan dunia luar.

Dalam kondisi mental yang sehat dan normal, ego dapat memonopoli
energi psikis dan mengambil energi id untuk mengembangkan proses
psikologi, seperti mengatur, mengingat, menilai dan berimajinasi, daripada
harus menggunakan energi tersebut untuk pemuasan insting id.® Namun,
sering kali ego menyerah pada godaan id. Karena ketika melihat dari sudut
pandang lain, ego adalah kepribadian manusia yang paling tersiksa dan
terkepung, bukan hanya melayani tiga lainnya, tapi juga harus berhadapan pada
bahaya dari ketiganya, yaitu: dari dunia luar, dari insting id, dan dari kerasnya
super-ego. Maka dari itu, untuk menjaga hubungan baik antara dirinya, id,
super-ego dan dunia luar, ego menciptakan yang namanya mekanisme
pertahanan.®®

Mekanisme pertahanan adalah strategi psikologis yang tidak disadari oleh
seseorang untuk melindungi diri dari pikiran atau perasaan yang tidak
nyaman.®* Celvin S.Hall, dalam bukunya yang berjudul A4 Primer of Freudian
Psychology menjelaskan, ketika ego menghadapi bahaya, ia memiliki beberapa
mekanisme pertahanan, diantaranya:

1. Represi
Represi adalah mekanisme pertahanan yang sangat kuat dan penting

dalam teori psikoanalisis Freud. Represi mampu mendorong impuls id

kedalam alam bawah sadar kembali karena dianggap tidak sesuai dengan

norma sosial dan moral. Hal ini dilakukan untuk menghindari bahaya atau
hal-hal yang memalukan jika impuls id dituruti atau diizinkan muncul
dipermukaan kesadaran manusia. Maka dari itu, impuls id perlu didorong

kembali kedalam alam bawah sadar. Dengan kata lain, represi mencegah,

8 Hall, h. 78.

8 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 71.

% Diana Wulandari and Eko Sri Israhayu, “Mekanisme Pertahanan Diri Tokoh Utama
Dalam Novel Represi Karya Fakhrisina Amalia,” Jurnal Bahtera: Jurnal Pendidikan, Bahasa,
Sastra, Dan Budaya 10, no. 1 (2023): 25-37, https://doi.org/10.37729/btr.v10i1.8434, h. 26.



43

mendorong dan menekan impuls-impuls id muncul ke permukaan dan
menimbulkan kecemasan atau konflik.?* Represi bisa hilang, namun tidak
secara otomatis. Represi bisa hilang ketika situasi atau peristiwa yang
menyebabkan ketidaknyamanan atau kecemasan sudah tidak ada lagi.
Hilangnya situasi yang membuat ketidaknyamanannya, dapat diketahui
dengan menggunakan pengujian realitas.®
Proyeksi

Proyeksi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego dengan cara
"melemparkan" pikiran, perasaan, atau keinginan yang tidak dapat diterima
oleh diri sendiri. Hal ini, biasanya diwujudkan dengan cara menyalakan
orang lain atau dunia luar untuk menurunkan tekanan atau kecemasan pada
diri individu. Dengan menyalahkan orang lain, seseorang dapat merasa
bahwa dirinya tidak bersalah atas suatu kesalahan. Misalnya, seseorang
dengan proyeksinya lebih memilih mengatakan “kamu membenciku” dari
pada ““aku benci kamu”. Hal ini dilakukan karena mengakui kesalahan dan
merasa bersalah adalah sesuatu yang sulit diterima oleh pikiran. Dengan
memproyeksikan kesalahan kepada orang lain, seseorang dapat merasa
dirinya tidak bersalah dan "membenarkan" tindakannya.*
Reaksi Formasi

Reaksi formasi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego yang
menyembunyikan insting dari kesadarannya dengan menggunakan sikap
berlawanan dari insting tersebut. Misalnya, benci disembunyikan dengan
cinta, aktif disembunyikan dengan kepasifan, takut yang disembunyikan
dengan keberanian, dan seterusnya. Hal ini, akan terjadi ketika salah satu
insting memberikan tekanan kepada ego, baik secara langsung ataupun tidak
langsung. Kemudian, ego akan berreaksi dengan mengalihkan impuls

tersebut atau menunjukan sifat yang berlawanan dari implus yang

91 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 153.
%2 Hall, h. 158.
% Hall, h. 160.



44

disembunyikan. Namun, sifat yang berlawanan itu bukan sebagai pengganti
tapi hanya sebagai topeng dari insting sebenarnya.*
. Fiksasi

Fiksasi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego yang dapat
dipahami sebagai “terhenti” atau terjebaknya pertumbuhan psikologis
sesorang. Umumnya, orang yang mengalami fiksasi enggan atau takut untuk
mengambil langkah selanjutnya dari pekembangan psikologisnya, hal ini
terjadi karena, mereka melihat bahaya atau kesulitan yang ada didepannya.

Fiksasi atau takut melangkah, biasa dialami oleh mereka yang akan
memulai suatu hal yang baru. Ketika kecemasan dan ketakutan itu
bertumbuh besar, fiksasi akan terus dipilih sebagai mekanisme pertahanan
dan mereka akan memilih cara hidup yang lama dari pada melangkah
maju.” Contohnya, seseorang kekurangan makanan di masa kecilnya, akan
terus menerus khawatir tentang makanan, meskipun sekarang ia hidup
berkecukupan. Fiksasi yang wujudkan adalah berlebih-lebihan dalam hal
makan atau sangat hemat dalam hal makanan. Dengan kata lain, fiksasi
muncul dari trauma-trauma masa kecil yang disebabkan oleh pola asuh yang
tidak tepat.

. Regresi

Regresi sebagai salah satu mekanisme pertahanan ego, dapat
dipahami dengan wujud sesorang yang berperilaku menyerupai anak kecil
atau orang dewasa yang tidak mengindahkan nilai-nilai budaya dan sosial
yang berlaku di masyarakat. Hal ini terjadi karena kecemasan moral,
kecemasan moral dapat menyebabkan seseorang melakukan hal-hal impuls
agar dihukum seperti yang ia alami ketika masa kecil atau hanya sekedar
mengeluarkan isi hati untuk mengurangi kecemasan. Dengan kata lain,

regresi berfungsi sebagai mekanisme pertahanan untuk menghindari

% Hall, h. 164-165.
% Hall, h. 169.



45

kecemasan atau stres dengan cara mundur ke perilaku atau sikap yang lebih
primitif dan kurang matang atau kekekanak kanakan.*

Regresi dalam bentuk perilaku yang menyerupai anak kecil ini
muncul, sebagai upaya untuk memperoleh rasa aman dan perlindungan
seperti yang dirasakan saat masa kanak-kanak. Individu yang mengalami
regresi mungkin menunjukkan perilaku seperti tidur siang, merengek,
menggigit kuku, mengunyah permen karet, mengemudi dengan ceroboh,
dan mencari perhatian berlebihan.

Regresi juga dapat terlihat dalam sikap orang dewasa yang tidak
mengindahkan nilai-nilai budaya dan sosial yang berlaku di masyarakat.
Sikap ini ditandai dengan hilangnya kontrol diri dalam bertindak, sehingga
individu tersebut cenderung impulsif dan tidak bertanggung jawab atas

tindakannya. Misalnya, berjudi, mabuk, merokok dan lain sebagainya.®’

Mekanisme pertahanan ego bisa membantu seseorang menghadapi situasi
sulit untuk sementara waktu. Namun, jika seseorang terlalu sering
mengandalkan mekanisme ini, 1a bisa menjadi orang yang tidak jujur pada diri

sendiri dan tidak bisa menyelesaikan masalah dengan baik.

% Hall, h. 172.
9 Hall.



BAB III
TAFSIR QS AT-TAUBAH AYAT 102-103

A. Penafsiran dalam QS At-Taubah Ayat 102-103

Manusia adalah tempatnya salah dan dosa, dan sebaik-baik orang yang
bersalah dan berdosa adalah orang yang sadar dan mau bertaubat kepada Allah
SWT. Karena itulah Allah sangat mencintai orang-orang yang bertaubat dan
ibadah yang paling disukai oleh Allah dan yang paling mulia adalah taubat.!
Dalam psikoterapi islam taubat adalah langkah awal dalam metode takhalli.
Takhalli adalah metode atau proses pembersihan jiwa dari siafat-sifat negatif,
seperti hasad, takabur, dan riya" serta sifat-sifat tercela lainnya.?

Amal ibadah lain yang berfungsi sebagai pembersih jiwa adalah zakat.
Dalam Al-Qur'an Allah telah menuliskan keduanya dalam Surat At-Taubah
ayat 102 dan 103. Kedua ayat tersebut memiliki keterkaitan antara proses
pengakuan dosa dan fungsi zakat sebagai pembersih jiwa. Hal itu tergambar
dari Asbabun nuzul kedua ayat tersebut yang menceritakan kisah sahabat nabi
yang tidak mengikuti perang tabuk, yaitu Abu Lubabah.? Berikut bunyi dari QS
At-Taubah ayat 102-103:

“ i 0L g 07 aw - éfw, 4 (& (A (- 7. o" T4 o g.}' 0% 20 To084 (.~
S A &) Tle O3B BT s B 52 B Y ihls sl 55 Syl

=

wo

v,l;c\mm%u&@,@u\;@»y}u@)ﬁ@buwvﬁww»

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-
mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun
lagi Maha Penyayang (102) Ambillah zakat dari harta mereka (guna)

! Rahma, “Konsep Taubat Dalam Al-Qur'an Surah An-Nisa (Kajian Tematik),” Universitas
Islam Ahmad Dahlan Sinjani (Universitas Islam Ahmad Dahlan Sinjani, 2023), h. 13.

2 Risky Maulidiyah et al., “Mengenal Tazkiyatuh An-Nafs Dalam Psikoterapi Islam,” Budai:
Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 3,no. 1 (2024): 1, https://doi.org/10.30659/budai.3.1.1-
7,h.5.

3 Departemen Agama RI, A/-Qur an Dan Tafsirnya, Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011),
h. 199-200.

46



47

menyucikan dan membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena
sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha
Mendengar lagi Maha Mengetahui (103) ** (QS At-Taubah: 102-103)
Kedua ayat ini mengandung makna yang luas dan mendalam. Agar dapat
memahami isi dan pesan dalam ayat ini secara utuh, diperlukan penafsiran dari
berbagai kitab tafsir, baik kitab tafsir klasik maupun kontemporer. Kitab tafsir
klasik dan kontemporer dapat digunakan untuk menelaah ayat ini dari berbagai
aspek, termasuk kebahasaan, susunan sintakisnya, hukum, dan lain sebagainya
secara komprehensif dan mendalam dari berbagai sudut pandang.

Penggunakan berbagai kitab tafsir dengan beragam corak dan metodologi
penafsiran, akan memudahkan proses penganalisis ayat, pemahaman, dan
penginterpretasian makna ayat pada kehidupan sehari-hari. Berbagai kitab
tafsir tersebut seperti, Tafsir Ath-Thabari digunakan untuk menjadi rujukan
utama untuk memahami riwayat dari generasi awal Islam. Kemudian, Tafsir
Al-Qurthubi digunakan untuk memahami dan mendalami aspek hukum fikih.
Sementara itu, Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka dipilih untuk memperoleh
wawasan mengenai dimensi sastra kemasyarakatan atau adabi ijtima'i,
termasuk hikmah sosial dan moral ayat. Selanjutnya, guna memahami relevansi
pesan di era kontemporer dan pendekatan ilmu-ilmu pengetahuan modern
penulis menggunakan Tafsir Fi Dzilalil Quran. Terakhir, Tafsir Kementerian
Agama RI digunakan sebagai representasi pemahaman keagamaan yang
standar dan diterima secara umum di Indonesia. Dengan menggunakan
penafsiran dari berbagai sumber tersebut, peneliti dapat menggali makna yang
lebih mendalam dan kaya yang dapat menghasilkan analisis yang holistik dan
komprehensif terhadap QS At-Taubah ayat 102-103. Berikut penafsiran QS At-
Taubah ayat 103 dari berbagai kitab tafsir tersebut:

4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama R1, “Quran Kemenag.” QS At-
Taubah ayat 102-103.



48

1. Penafsiran Menurut Tafsir Ath Thabari

®

C

M TRy ot %1 ;Jf - gﬁw/ PRI 1.~ a; T4 o n};% ot o /oo;/.l/

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (102) ® (QS At-Taubah (9): 102)

Dalam ayat ini Allah menunjukan bahwa di Madinah ada banyak
orang munafik yang parah kemunafikannya, dan ada pula orang yang
mengakui dosa-dosa mereka. Mereka suka mencampuradukan amalan
yang baik dengan amalan buruk. Maksud dari amal baik adalah pengakuan
dosa yang mereka lakukan dan taubat mereka. Sedangkan amal buruknya
adalah sikap mereka yang tidak mengikuti perintah Rasulullah SAW untuk
pergi berperang.®

Para ahli tafsir memiliki perbedaan pendapat mengenai makna dan
konteks turunnya ayat tersebut. Sebagian berpendapat bahwa ayat tersebut
turun berkaitan dengan sepuluh orang yang tidak ikut perang tabuk
bersama Rasulullah SAW dan dari kesepuluhnya ada Abu Lubabah.
Sebagai bentuk penyesalan atas kesalahan mereka, tujuh dari orang
tersebut mengikatkan diri pada tiang masjid tepat didepan Rasulullah,

sebagai bentuk taubat mereka dari dosa yang telah mereka perbuat.’

Menurut hadits yang diriwayatkan oleh Al Mutsanna, ketika Nabi
SAW kembali dari perang, beliau melihat mereka terikat dan bertanya
siapa mereka. Para sahabat menjelaskan bahwa mereka adalah Abu

Lubabah dan rekan-rekannya yang mangkir dari peperangan, dengan

5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS At-
Taubah (9); 102.

® Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13 (Jakarta: Puataka
Azzam, 2007), h. 188.

" Ath-Thabari, h. 190.



49

harapan Nabi SAW akan membebaskan dan memaafkan mereka. Namun,
Rasulullah SAW bersumpah bahwa beliau tidak akan membebaskan atau
memaafkan mereka sampai Allah sendiri yang memerintahkannya, karena
mereka telah enggan berperang bersama kaum Muslimin. Mendengar ini,
merekapun bersumpah tidak akan melepaskna diri mereka sampai Allah
yang membebaskan dan menerima taubat mereka. Setelah peristiwa

tersebut, ayat ini pun diturunkan.®

Pendapat mengenai jumlah sahabat yang absen dari Perang Tabuk
berbeda-beda, ada yang menyebut enam, delapan, atau bahkan tujuh orang.
Ada pula pandangan yang mengkhususkan ayat ini hanya untuk Abu
Lubabah, baik terkait pengkhianatannya terhadap Rasulullah dalam kasus
Bani Quraizhah, maupun ketidakikut sertaannya dalam Perang Tabuk.
Selain itu, beberapa ulama juga menafsirkan bahwa ayat ini ditujukan
kepada orang-orang Arab Badui. Namun, Abu Ja'far berpendapat bahwa
penafsiran yang paling tepat adalah yang menyatakan bahwa ayat ini turun
berkeanaan dengan mereka yang mengakui kesalahan karena sengaja tidak
ikut serta dalam Perang Tabuk melawan Romawi. Dan orang-orang yang
dimaksud dalam ayat ini adalah beberapa sahabat, termasuk salah satunya

adalah Abu Lubabah.®

Abu Ja'far meyakini penafsiran tersebut adalah yang paling tepat,
karena Allah berfirman, "Dan (ada pula) orang-orang lain yang mengakui
dosa-dosa mereka." Ayat ini jelas menunjukan bahwa pengakuan dosa
tersebut dilakukan oleh sekelompok orang, bukan hanya satu orang.
Berbeda dengan kasus Bani Quraizhah dimana hanya Abu Lubabah yang
mengikat diri di tiang, dalam konteks ayat ini Allah secara spesifik
menggambarkan pengakuan dosa secara berjamaah. Hal ini menguatkan
pendapat bahwa ayat tersebut tidak hanya merujuk pada satu orang. Para

ahli tafsir sepakat bahwa tindakan pengakuan dosa berjamaah semacam ini

8 Ath-Thabari.
9 Ath-Thabari, h. 192-200.



50

hanya terjadi pada peristiwa ketidakikutan mereka dalam Perang Tabuk.
Fakta ini mendukung kebenaran pandangan Abu Ja'far. Sementara itu,
keikutsertaan Abu Lubabah dalam kelompok ini diterima karena para ahli

tafsir telah menyepakatinya.*®

Adapula perbedaan pendapat mengenai susunan kalimat dalam ayat

tersebut. Kalimat yang dimaksud adalah \.ww f“j [Exbe Yz \;a_b-, ada
yang mentakan kalimat tersebut seharusnya berbunyi ,>b G Sas \;la.l:—
£ N A

wa Abu ja far berkata yang tepat menurutku adalah, bentuk kalimat yang

sama dengan bentuk kalimat cAlls 3\l &&ls “Aku mencampur air dan

susu.” Artinya mencampur air dengan susu. Sehingga ia meyakini susunan

kalimat yang tepat adalah <. J’;‘\j Bl Yas P;Jajs-.“

Kemudian, pada lafadz:
g A 150 Sle O e ooy i S skl B30 il 0 38

RO~

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan
mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah
ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui (103) "% (QS At-Taubah (9); 103)

Allah berfirman kepada nabi Muhammada: “(Wahai Muhammad),

ambillah harta mereka (meraka yang sudah mengakui dosa dan bertaubat

10 Ath-Thabari, h. 201.
11 Ath-Thabari, h. 190.

12 1 ajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah (9); 103.



51

darinya) sebagai sedekah (zakat) yang bisa menyucikan dosa yang pernah

mereka lakukan.”. 13

Lafadz & V-G-"Sjj “dan membersihkan mereka” artinya

Membebaskan mereka dan mengangkat martabat mereka dari perilaku

kemunafikan dan membimbing mereka menuju derajat yang lebih baik

(keikhlasan). ;@J& ;K5 “Dan doakanlah mereka” artinya mintakanlah
ampunan untuk mereka dari dosa-dosa yang telah mereka perbuat. 5]

(ﬁl u§w d)u)i»ﬂ “sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka”

artinya, doa nabi membwa ketenangan dan kedamaian dalam hati mereka,

sebeb mereka tau lewat doa nabi Allah akan mengampuni kesalahan dn

o|~ #o 7

menerima taubat mereka. & & ’f»\j “Allah Maha Mendengar lagi Maha

Mengetahui,” artinya, Allah sungguh Maha Mendengar setiap doamu
ketika kamu berdoa untuk mereka dan mendengan segala hal yang
diucapkan oleh seluruh makhluk-Nya. Dia Maha Mengetahui apapun yang
kamu minta dari doa kamu untuk mereka, serta segala hal lain yang
berhubungan dengan urusan hamba-Nya. Pendapat dari Abu Jafar
tersebut senada dengan hadits-hadits yang diriwayatkan oleh beberapa
perawi, seperti: Al Mutsanna, Muhammad bin Sa'd, Ibnu Humaid, dan

beberapa riwayat lain.*

Terdapat pula perbedaan pendapat pada penulisan lafadz i
G 14555 gkl oleh para ahli bahasa Arab, ahli nahwu Bashrah, dan ahli

nahwu Kufah. Namun. Abu Ja far berpendapat bahwa lafadz rij.@rb adalah

13 Ath-Thabari, h. 202.
14 Ath-Thabari, h. 203.



52

sambungan dari lafadz %1 karena semua ahli qira'at sepakat

melafalkannya secara marfu'. Hal ini membuktikan bahwa lafadz tersebut

adalah sambungan dan berkaitan erat dengan lafadz sedekah. Sedangkan

lafadz V.@mfjj 's adalah lafadz baru yang bermakna “Engkau (Muhammad)

yang menyucikan mereka,” oleh karena itu, lafdz tersebut dibaca dalam

bentuk marfu'.*®

Selain itu, adapula perbedaan pendapat tentang makna lafadz eJuj.La 31

;’;& 1< “sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. ”. Para

ulama memiliki perbedaan pendapat mengenai makna ayat tersebut, ada
yang memaknai dengan “sebagai Rahmat bagi mereka”, sementara yang
lain berpendapat “sesungguhnya doamu menjadi penenang bagi mereka”.
kedua penafsiran tersebut tentu didukung dengen Riwayat hadits yang
shahih.1®

Selain itu ada juga yang membaca lafadz cJu,Lo 51 dalam bentuk

jamak adapula yang membaca dalam bentuk tunggal. Dalam hal ini Abu
Ja'far berpendapat bahwa bacaan dalam bentuk mufrad dalah yang paling
tepat. Karena bentuk mufrad seringkali mengisyaratkan makna jamak dan
banyaknya julmah benda yang disebut, dan makna itu tidak ada ketika
suatu lafadz dibaca dalam bentuk jamak, seperti lafadz “shalawat” yang
biasanya merujuk pada makna jamak antara tiga hingga sepuluh. Abu
Ja’far menambahi, bahwa menurutnya pembacaan lafadz tersebut
seharusnya adalah dalam mufrad (bentuk tunggal), karena hal itu
mengandung informasi bahwa doa Rasulullah SAW membawa

ketenangan bagi orang-orang tersebut, tanpa berkaitan dengan julah dn

15 Ath-Thabari, h. 208-209.
16 Ath-Thabari, h. 209.



53

Batasan doa. Maka dari itu, lebih baik membacanya dengan bentuk mufrad
atau tunggal.t’

2. Penafsiran Menurut Tafsir AlI-Qurthubi

b 8% of- IRy L e PRV (OB AT TP YVRP
WO e O3 OV A ok B 531 B Sk ighls a5 13RI O35l

8o & Mor%

) U¥E

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (102) '8 (QS At-Taubah (9): 102)

Ayat ini merujuk pada beberapa penduduk Madinah yang mengakui
kesalahan mereka. Setelah mengakui kesalahan mereka mereka lakukan,
mereka berserah diri dan menerima segala keputusan yang ditetapkan
untuk mereka. Sebagian dari mereka ada dari orang-orang beriman dan
sebagian lagi adalah bagian dari kaum munafik yang kemunafikannya
sudah melebihi batas. Ibnu Abbas menyatakan bahwa ayat ini diturunkan
berkaitan dengan kisah sepuluh orang yang tidak ikut serta dalam Perang
Tabuk, di mana tujuh di antaranya kemudian menyadari kesalahan mereka
dan mengikat diri di pagar masjid sebagai bentuk penyesalan. Pendapat

serupa juga dikatakan oleh Qatadah.®

Zaid bin Aslam meriwayatkan bahwa jumlah mereka adalah delapan
orang. Ada yang meriwayatkan dengan jumlah enam orang ada juga yang
meriwayatkan lima orang. Ada yang mengatakan bahwa turunya ayat ini
berkeaan dengan penyesalan Abu Lubabah setelah penghiyanatan
Rasulullah pada peristiwa persengkongkolan dirinya dengan bani

Quraizhah, seperti yang dikatakan oleh Mujahid. Namun, Jumhur ulama

17 Ath-Thabari, 210.

18 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS
At-Taubah (9); 102.

19 Al Qurtubi, Al Jami’Li Al-Ahkam Quran Juz 10, Ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006),
h. 353.



54

berpendapat bahwa turunnya ayat ini bertepatan dengan peristiwa
mangkirnya beberapa sahabat pada perang Tabuk dan diantara sahabat-

sahabat itu ada Abu Lubabah.?°

Orang-orang yang tidak ikut berperang tersebut mengikat diri
mereka sebagai bentuk penyesalan. Mereka bersumpah tidak akan
melepaskan diri sampai Rasulullah SAW memberikan izin dan meridhai
mereka. Namun, Rasulullah menolak dan bersumpah bahwa beliau tidak
akan melepaskan atau memaafkan mereka kecuali atas perintah Allah.
Beliau mengungkapkan kekecewaannya karena mereka telah menentang
dan menolak ikut berperang bersama kaum Muslimin lainnya.?*Kemudian

Allah menurunkan ayat ini kepada Nabi Muhammad SAW.

Setelah menerima wahyu tersebut, Nabi Muhammad mengutus
beberapa sahabat untuk melepaskan ikatan mereka, menandakan bahwa
merka telah dimaafkan atas perbuatan mereka. Setelah dibebaskan dan
dimaafkan, mereka menawarkan harta mereka kepada Rasulullah,
memohon agar harta itu diambil sebagai tebusan dosa, disedekahkan atas
nama mereka, dan menjadi pembersihan serta pengampunan bagi mereka.
Namun, Nabi Muhammad SAW menjawab bahwa beliau tidak
diperintahkan untuk menerima sedikitpun dari harta mereka. Kemudian,
Allah menurunkan ayat, "Ambillah zakat dari sebagian harta mereka,
dengan zakat itu kamu membersihkan dan menyucikan mereka." (QS At-

Taubah [9]: 103).22

Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa ada sepuluh orang, termasuk Abu
Lubabah, yang terlibat dalam peristiwa ini. Setelah turunnya ayat tentang
zakat, Nabi Muhammad akhirnya menerima sepertiga dari harta mereka
sebagai penghapusan dosa. Para ulama sepakat bahwa dosa mereka adalah

keengganan berjihad bersama kaum Muslimin. Namun, terkait perbuatan

20 Al Qurtubi, h. 353-354.
2L Al Qurtubi, h. 354.
22 Al Qurtubi.



55

baik yang mereka lakukan, terdapat perbedaan pandangan. Ath-Thabari
dan beberapa ulama berpendapat bahwa perbuatan baik mereka adalah
pengakuan dosa, taubat, dan penyesalan mereka. Pendapat lain
mengatakan bahwa kebaikan mereka terlihat dari tindakan cepat mereka
menemui Nabi Muhammad setelah menyadari kesalahan, mengikat diri di
masjid, dan berkata tidak akan kembali kepada keluarga sebelum diampuni
Allah. Ada pula pandangan yang menyatakan kebaikan mereka adalah

keikutsertaan mereka dalam peperangan-peperangan sebelumnya.?®

Meskipun ayat ini diturunkan dalam konteks orang-orang Badui,
maknanya bersifat umum dan relevan hingga hari kiamat bagi mereka
yang mencampuradukkan perbuatan baik dan buruk. Ayat ini dikenal
sebagai ayat penangguhan (memberi kesempatan). Ath-Thabari
meriwayatkan dari Hijaj bin Abu Zainab, yang mendengar Abu Utsman
berpendapat bahwa tidak ada ayat dalam Al-Qur'an yang lebih bermakna
penangguhan daripada firman Allah, "Dan (ada pula) orang lain yang
mengakui dosa-dosa mereka, mereka mencampurbaurkan pekerjaan yang

baik dengan pekerjaan lain yang buruk." (QS At-Taubah [9]: 102).2

Mengenai huruf "wau" dalam lafazh &2 5575 terdapat dua
penafsiran. Sebagian berpendapat huruf tersebut berarti "dengan",
pendapat lain menafsirkan huruf "wau" sebagai "bersama", serupa dengan
penggunaan dalam ungkapan &M.Q-\; R 3! (air itu berbaur bersama
sepotong kayu). Namun, ulama Kufah menolak pendapat ini. Mereka

mengatakan bahwa dalam contoh tersebut, kata "kayu" tidak boleh

ditempatkan di awal kalimat. Berbeda dengan ayat yang sedang dibahas,

lafadz Lw» 15 boleh disebutkan di depan. Sebagai perbandingan, mereka

23 Al Qurtubi.
24 Al Qurtubi., h. 355.



56

memberikan contoh AL L) <Ll (air itu bercampur dengan susu), di

mana kata "air" dapat ditempatkan di akhir kalimat,?

Kemudian QS At-Taubah ayat 103:

s g A 80 Bl 5 1 s s el kil Bo i 5 I8

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan
mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah
ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui (103) "*® (QS At-Taubah (9): 103)

Menurut bahasa, lafadz NS “Ambilah”, merupakan bentuk fi‘il amr

dari lafadz 31 yang memiliki arti “mengambil”. Imam Qurthubi dalam

kitab tafsirnya “Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an” menjelaskan makna dari

lafadz %35 (.-‘L\y\ Se A2 “Ambillah zakat dari harta mereka” sebagali

bentuk perintah dari Allah SWT untuk mengambil zakat dari kamu
muslim, secara zahirnya, perintah ini ditujukan hanya kepada Nabi
Muhammad SAW, namun ada beberapa ulama yang berpendapat bahwa
perintah berzakat dan mengumpulkan zakat bukan hanya untuk Nabi
Muhammad semata, tapi mencakup seluruh kaum muslim. Pendapat ini
dikemukakan oleh Juwaibir dari lbnu Abbad dan Al-Qusyairi dari
Ikrimah.?”

Selain pendapat tersebut, terdapat perbedaan pandangan mengenai
perintah pengambilan harta dalam ayat ini. Sebagian ulama berpendapat
bahwa perintah tersebut hanya berlaku bagi Nabi Muhammad SAW

25 Al Qurtubi, h. 356.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS At-
Taubah (9); 103.

27 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, Ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006),
h. 356.



57

sebagai pemimpin mereka, dan tidak lagi berlaku dan mengikat setelah
beliau wafat. Ibnu Al-Arabi mengatakan, pendapat semacam ini adalah
pendapat orang yang tidak memahami pesan dari Al-Qur an, lalai terhadap
syariat agama, dan mempermainkan agama.?®

Selain pendapat-pendapat tersebut, ada juga yang berpendapat bahwa
ayat Al-Quran turun bukan dalam satu bentuk redaksi saja, tapi
bermacam-macam redaksi. Ada yang ditujukan untuk seluruh kamu
muslim, seperti perintah mengerjakan shalat dalam QS Al-Maidah ayat 6,
ada juga yang dikhususkan kepada Nabi Muhammad, seperti hukum
pernikahan yang dikhususkan untuk Nabi Muhammad dalam QS Al-
Azhab ayat 50, dan ada juga yang memiliki redaksi khusus untuk Nabi
namun dalam makna dan pengamalan dapat ditujukan untuk seluruh
umatnya, seperti perintah membaca ta"awud sebelum membaca Al-Qur an
dalam QS An-Nahl ayat 98. Sehingga dalam hal ini ulama berpendapat
bahwa perintah dalam QS At-Taubah ayat 103 termasuk dalam bentuk
redaksi ketiga, yaitu khusus untuk nabi selaku pemimpin dan dapat
diamalkan pula oleh seluruh umatnya.®

Selain itu, ada pula yang berpendapat bahwa ayat ini berisi perintah

untuk bersedekah, bukan zakat, dengan alasan bahwa makna dari lafadz
selanjutnya yaitu V‘L‘J“”\ “harta mereka” mengacu pada sepertiga dari total
harta, yang mana hal ini tidak sesuai dengan ketentuan zakat. Pendapat-

pendapat ini menjadi dasar bagi meraka untuk menolak pembayaran zakat

pada masa pemerintahan Abu Bakar Ash-Shidig.%° Selanjutnya, Qurthubi

menjelaskan lafadz 1 berasal dari kata 312l yang berarti benar,

“benar” disini dapat dipahami sebagai bukti kebenaran keimanan

seseorang, yang ditunjukan dengan selarasnya keyakinan dalam hati

28 Al Qurtubi, h. 357.
29 Al Qurtubi, h. 357-358.
30 Al Qurtubi, h. 387.



58

seseorang dengan tindakan yang ditunjukan secara zahir bukan hanya

bermakna sedekah.3!

Selanjutnya, dalam lafadz s V.g,.ifj V.mj@_lm’ “(guna) menyucikan dan

membersihkan mereka” kedua lafadz ini menggunakan kata ganti orang
ketiga, yang dalam bahasa Arab disebut dhamir ghaib. Kata ganti ini dapat
merujuk pada objek atau orang yang diajak bicara. Menurut Az-Zujaj,
pendapat yang shahih mengatakan bahwa objek yang diajak bicara dalam
ayat ini adalah Nabi Muhammad SAW, maka makna yang sesuai adalah
ambilah zakat dari harta mereka, karena dengan begitu kamu dapat
membersihkan dan menyucikan mereka.*?

Kemudian, lafadz ke x:& i3 ;’l 1 Bl & ;@& o3 “dan
doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah ketenteraman
bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” Jumhur
ulama berpendapat bahwa hukum asal ayat ini adalah perintah kepada para
pemimpin dan imam untuk mengambil zakat dari rakyatnya dan
mendoakan mereka yang memberikan zakat agar memperoleh
keberkahan.®®* Mengenai hukum pada ayat ini, Qurthubi mengambil
pendapat yang paling shahih yaitu: pendapat bahwa ayat ini tidak hanya
ditujukan untuk Nabi Muhammad saja melainkan kepada seluruh umat

muslim, seperti yang telah dijelakan sebelumnya. Qurthubi juga

mengatakan bahwa meneladani dan mengikuti ajaran Nabi Muhammad

SAW adalah wajib. Adapun maksud dari lafadz ;’A uiw &,Lo 31 adalah

Ketika penerima atau amil berdoa untuk mereka yang berzakat, maka doa

itu akan membuat hati mereka tentram dan tenang.>*

3 Al Qurtubi, h. 363.
32 Al Qurtubi.

33 Al Qurtubi, h. 364.
34 Al Qurtubi, h. 365.



59

3. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Azhar

®

C

M TRy ot %1 ;Jf - gﬁw/ PRI 1.~ a; T4 o n};% ot o /oo;/.l/

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (102) ’® (QS At-Taubah (9): 102)

Ayat 102 dari Surah At-Taubah, "(Ada pula) orang-orang lain yang
mengakui dosa-dosanya" merujuk pada sekelompok orang, baik dari kaum
Badui maupun orang-orang Madinah, yang tidak tergolong munafik
sepenuhnya namun juga belum mencapai derajat keimanan para sahabat
terdahulu. Mereka berada di posisi tengah, mengakui kekurangan mereka
karena telah mencampuradukkan perbuatan baik dan buruk. Meskipun
mereka sadar akan kesalahan mereka dan tidak ingin menjadi fasik atau
munafik dai perbuatan dosa yanag mereka lakukan. Namu, mereka juga
merasa sulit mencapai tingkatan iman yang lebih tinggi karena dosa-dosa

mereka.

Ayat ini kemudian memberikan harapan dengan kalimat " Mudah-
mudahan Allah menerima taubatnya". Hal ini menunjukkan bahwa masih
ada peluang pengampunan bagi mereka yang menyadari dan berkeinginan
untuk mengintropeksi dirinya. Kesadaran bahwa perbuatan baik yang
tercampur buruk pada akhirnya akan mengurangi nilai kebaikan. Allah
berjanji akan menerima taubat mereka, sehingga keimanan mereka bisa
meningkat dan mereka bisa mengikuti jejak orang-orang saleh terdahulu.
Janji Allah di akhir ayat, "Sesungguhnya Allah Maha Pengampun, Maha

Penyayang" semakin menegaskan harapan ini.

Kemudian ayat 103:

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS
At-Taubah (9); 102.



60

& o ¥Zs

el s G 1S gl BAs 2 1, I8

C=

RO~

.

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan
mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah
ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui (103) *® (QS At-Taubah (9): 103)

Ayat ini memiliki korelasi dengan ayat sebelumnya, yang menceritakan
tentang orang-orang yang suka mencampuradukan amal baik dengan amal
buruk, namun mereka sadar akan kesalahannya sehingga ingin bertaubat.
Maka Allah memerintahkan kepada Nabi untuk mengambil sebagian harta

mereka untuk sedekah. Lafadz 22> dalam ayat ini maksudnya adalah bukti

dan kebenaran, atau bukti dari kejujuran (shidig).*” Kejujuran yang
dimaksud adalah kejujuran dalam bertaubat atau bisa diartikan dengan

kesungguhan sesorang dalam bertaubat.

Menurut penafsiran Buya Hamka lafadz & 55 453kS, berisi

penjelasan Allah mengenai alasan manusia mudah berbuat dosa,
kemunafikan dan kefasikan, yaitu sebab pengaruh harta dunia. Ada dua
tabiat manusia yang tumbuh karena pengaruh harta, yaitu tamak dan Kikir.
Mereka yang diperbudak oleh harta akan mengumpulkan harta sebanyak-
banyaknya dan mengeluarkannya kembali sedikit mungkin. Kemudian dari
kedua tabiat tersebut, sifat-sifat jahat lain akan muncul seperti: berbohong,
iri, dengki, berbuat jahat kepada sesama manusia, dan lain-lain. Sifat-sifat
tersebut harus dihilangkan dan dijauhi dengan mengingat bahwa segala
sesuatu yang ada di alam semesta, termasuk diri mereka sendiri adalah milik

Allah semata.®®

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI., QS At-Taubah (9); 103.
8" Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 4, Cet 1 (Depok: Gema Insani, 2015), h. 277.
3% Hamka, h. 275.



61

Cara agar terhindar dari sifat-sifat buruk yang tumbuh dari ketamakan
dan kekikiran, adalah dengan bersedekah dan berzakat. Ayat ini secara jelas

menyebutkan kata (..@S;j V.i}@,laj setelah perintah bersedekah atau

berzakat sebagai bentuk penyucian diri dan harta dari sifat-sifat buruk
tersebut. Sehingga, tolak ukur kebersihan dan kesucian jiwa adalah
mengingat dan meyakini bahwa segala yang ada di alam semesta adalah
milik Allah dan bukan milik manusia. Manusia hanya diberi kesempatan
untuk mengambil manfaat dan merawat alam semesta yang Allah miliki,
bukan sebagai pemilik mutlak.*

Setelah Nabi diperintahkan untuk mengambil zakat dan sedekah,
kemudian Allah memerintahkan Nabi untuk memberi shalawat atau

mendoakan mereka yang telah memberikan sebagian hartanya untuk

bersedekah atau zakat dengan lafadz ;’l uﬁw eJujLa 5 ;@J& o3 karena

doa nabi bagi mereka adalah sumber ketentraman hati dan merasa bahagia
karena sedekah atau zakat mereka diterima dan disambut baik oleh Nabi.*°

Dalam hadits yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Abi Aufa, bahwa
ayahnya (Abi Aufa) menyampaikan kepadanya: setiap kali ada kaum yang
menyerahkan zakat kepada Nabi, beliau akan mendoakan mereka dengan

mengatakan:
o e e il

"Ya Allah, berilah keberkahan atas si fulan”
Selanjutnya, ayahku, Abu Aufa mendatangi beliau dengan membawa
sedekah (zakat), lalu beliau mendoakannya:

L};’T%’TJ;:):;““\

"Ya Allah, berikanlah keberkahan atas keluarga Aufa." (HR Bukhari dan
Muslim)

39 Hamka, h. 277.
40 Hamka, h. 280.



62

Oleh karena itu, menurut Imam Syafi i, imam atau kepala negara ketika
menerima zakat dari rakyatnya, sebaiknya mengikuti sunnah Nabi dengan
mendoakan orang yang berzakat dengan doa yang baik agar diberi Allah
ketentraman di hati mereka. Doa tersebut juga dapat meringankan beban
mereka akan harta yang diserahkan dan menambah keikhlasan didalamnya.
Doa tersebut juga sebagai penghormatan kepada mereka yang masih
menjunjung tinggi perintah Allah dalam berzakat, mengingat keadaan
zaman sekarang yang tidak semua orang mempu menjalankan perintah ini

dengan sukarela.*!

Kemudian, Buya Hamka menafsiri lafadz .= @r i&\j sebagai
pengukuhan dan jawaban dari Allah kepada mereka yang bertaubat dengan
mengikhlaskan sebagian harta mereka untuk digunakan di jalan Allah

(zakat dan shedekah). Allah juga menegaskan bahwa Dia Mendengar

taubat-taubat mereka dan mengetahui keikhlasan hari mereka.*?

4. Penafsiran Menurut Tafsir Fi Zhilalil Qur an

-

o

@ 3 - PEN- /&'4“,/ PR T P [ . //. o Lot WAoo Zogal
‘Oif'-é-;l}'é)ﬁ; O\’Z\L»\@’MPL%M}“) LJ-M')’\.&P\)LBV.&JJ% \Jéﬁ;\ u;}-l\j

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (102) ”** (QS At-Taubah (9): 102)

Ayat ini berisis perintah Allah kepada Nabi Muhammad untuk
bertindak kepada suatu kelompok. Hal ini mengindikasikan bahwa ayat-
ayat tersebut merujuk pada sekelompok orang tertentu. Berdasarkan
beberapa riwayat hadits, ayat ini turun berkaitan dengan mereka yang tidak

ikut serta dalam Perang Tabuk. Meskipun awalnya tindakan tidak ikut serta

41 Hamka, h. 280.

42 Hamka, h. 281.

43 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS At-
Taubah (9); 102.



63

dalam peperangan adalah hal buruk, kelompok ini kemudian menyadari
kesalahan dan dosa mereka. Mereka mengakui perbuatan tersebut,
menyesalinya, dan berharap mendapatkan taubat serta ampunan dari Allah.
Penyesalan dan taubat ini merupakan tindakan yang baik, meskipun

tindakan awal mereka adalah keburukan.**

Menurut Abu Ja'far bin Jarir ath-Thabari, mengutip dari adh-
Dhahhak, ia berkata tentang firman Allah: "(Ada pula) orang-orang lain
yang mengakui dosa-dosanya. Mereka mencampuradukkan amal yang
baik dengan amal lain yang buruk." turun berkaitan dengan Abu Lubabah
dan rekan-rekannya yang tidak bergabung dengan Nabi Muhammad dalam
Perang Tabuk. Adh-Dhahhak melanjutkan, bahwa saat Nabi Muhammad
kembali dan mendekati Madinah, Abu Lubabah serta teman-temannya
sangat menyesali keputusannya tidak ikut berperang. Mereka merasa
bersalah karena lebih memilih bersantai di rumah sementara Nabi berjuang
dalam kesulitan. Sebagai bentuk penyesalan mendalam, mereka
mengikatkan diri ditiang-tiang masjid seraya bersumpah tidak akan
melepaskan ikatannya sampai Nabi sendiri yang membebaskan dan
mengampuni mereka. Namun, dari kelompok tersebut, hanya tiga orang

yang tidak ikut mengikatkan diri.*®

Saat Rasulullah kembali dari peperangan, beliau melewati masjid
dan melihat mereka yang terikat, kemudian beliau bertanya apa yang
terjadi. Seseorang menjelaskan bahwa itu adalah Abu Lubabah dan teman-
temannya yang tidak ikut berperang. Mereka menyesali perbuatan mereka
dan telah mengikat diri, berjanji tidak akan melepaskannya sampai Nabi
sendiri yang membebaskan mereka. Mendengar hal ini, Rasulullah
bersabda, "Aku tidak akan membebaskan atau mengampuni mereka

sampai Allah memerintahkanku dan mengampuni mereka, karena mereka

4 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur an: Jilid 6 (Jakarta: Gema Insani, 2003), h. 30.
4 Quthb.



64

tidak ikut serta dalam perjuangan kaum Muslimin" Setelah itu, Allah

menurunkan QS At-Taubah ayat 102:4°

4

S S8 oo . o o7 b - g’w/ AR P NATED n};}' otz Tosx |
A O) el 5% T A ol L 215 B Sk I3hals Ja3il, 1557e) 0375

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (102) " (QS At-Taubah (9): 102)

Makna lafadz “asaa” dalam ayat tersebut, karena dinisbahkan
kepada Allah, maka maknanya menjadi “pasti”. Oleh karena itu, Nabi
Muhammad melepaskan dan mengampuni mereka. Ada beberapa riwayat
yang menyatakan bahwa ayat ini hanya merujuk pada Abu Lubabah karena
perbuatannya saat konflik dengan Yahudi Bani Quraizhah, dimana ia
memberi isyarat bahwa mereka akan dibunuh oleh kamu Muslimin.
Namun, penafsiran ini dianggap kurang tepat karena tidak ada kejelasan
hubungan antara ayat ini dengan peristiwa Bani Quraizhah. Riwayat lain
juga menyebutkan bahwa ayat ini turun untuk orang-orang Arab Badui.
Namun, Ibnu Jarir ath-Thabari berpendapat bahwa penafsiran paling
akurat adalah ayat ini diturunkan untuk sekelompok orang yang mengakui
kesalahan mereka karena tidak ikut serta dalam Perang Tabuk melawan
pasukan Romawi bersama Rasulullah. Ath-Thabari menjelaskan bahwa
Abu Lubabah ada dalam kelompok ini adalah yang paling sesuai dengan
ayat tersebut, karena Allah berfirman: "(Ada pula) orang-orang lain yang
mengakui dosa-dosanya" Ayat ini jelas mengacu pada pengakuan dosa

oleh sekelompok orang. Sementara itu, dalam peristiwa pengepungan Bani

46 Quthb.
47 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS
At-Taubah (9); 102.



65

Quraizhah, hanya Abu Lubabah seorang diri yang mengakui kesalahan dan

mengikat dirinya di tiang masjid.*®

Ayat tersebut berbicara tentang sekelompok orang yang mengakui
dosa mereka, hal ini jelas merujuk pada lebih dari satu orang. Para mufasir
sepakat bahwa satu-satunya kelompok yang bertindak demikian
(pengakuan dosa) adalah mereka yang tidak ikut serta dalam Perang
Tabuk. Oleh karena itu, pernyataan bahwa Abu Lubabah termasuk di
antara mereka adalah benar, hal ini telah disepakati oleh ahli tafsir. Setelah
Allah menggambarkan sifat-sifat mereka (tak ikut perang bersama
Rasulullah dan kemudian menyesalinya dan bertaubat), selanjutnya Allah
me ngomentari hal itu dengan “Mudah-mudahan Allah menerima
taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang "4

Menurut Ibnu Jarir ath-Thabari lafadz “asaa” yang berarti mudah-
mudahan jika dinisbahkan kepada Allah bermakna pasti. Maka dari itu ayat
ini adalah sebuah harapan, harapan tersebut datang dari Allah sendiri, yang
Maha Mengabulkan. Pengakuan dosa dan penyesalan yang mendalam
semacam itu menunjukkan hati yang peka dan hidup. Oleh karena itu,
taubat mereka pasti diterima, dan ampunan dari Allah Yang Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang sangat diharapkan. Pada akhirnya, Allah
menerima taubat dan mengampuni mereka. Kemudian Allah berfirman

kepada Nabi-Nya:*
/4“‘563 :&@wu\wyjuwjﬁﬁx;;:wv&}»\db

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan
mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah

48 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur an: Jilid 6, h. 30.
49 Quthb, h. 31.
50 Quthb.



66

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui (103) ! (QS At-Taubah (9): 103)

Sensitivitas perasaan hati mereka itulah yang menumbuhkan
perasaan penyesalan dan taubat dalam hati mereka. Sehingga, mereka
pantas untuk mendapatkan kesempatan, ketenangan dan harapan. Ibnu
Jarir ath-Thabari meriwayatkan dari Ibnu Abbas bahwa setelah Rasulullah
membebaskan Abu Lubabah dan kedua sahabatnya, mereka mendatangi
beliau dengan membawa harta. Mereka meminta Rasulullah untuk
mengambil harta mereka sebagai sedekah, mendoakan mereka,
memohonkan ampunan, dan membersihkan mereka. Menanggapi
permintaan mereka, Rasulullah awalnya menyatakan, "Saya tidak akan
mengambil harta kalian sedikit pun sampai Allah memerintahkan saya."
Kemudian, Allah menurunkan ayat yang berbunyi, " Ambillah zakat dari
harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan mereka, dan
doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah ketenteraman
bagi mereka ". Setelah ayat ini turun, Nabi Muhammad memohonkan
ampunan bagi mereka atas dosa-dosa yang telah mereka lakukan. Sesuai
perintah tersebut, beliau mengambil sebagian harta mereka dan

menyedekahkannya atas nama mereka.%?

Allah mengaruniakan ampunan kepada mereka karena mengetahui
niat baik dan taubat mereka yang tulus. Oleh karena itu, Allah
memerintahkan Rasulullah untuk mengambil sebagian harta mereka
sebagai sedekah dan mendoakan mereka. Pengambilan sedekah ini
membuat mereka merasa kembali menjadi bagian dari kaum Muslim, ikut
serta dalam kewajiban dan menanggung beban, tanpa diasingkan.

Pemberian sedekah secara sukarela berfungsi sebagai pembersih dan

51 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah (9); 103.
52 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur'an: Jilid 6, h. 31.



67

penyucian bagi mereka, sementara doa Rasulullah memberikan

ketenangan dan ketenteraman jiwa.>®

“Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui” Dia mendengar
doa manusia dan memahami isi hati mereka. Dia mengabulkan segala
sesuatu berdasarkan pendengaran dan pengetahuan-Nya yang sempurna.
Hanya Allah yang berhak memutuskan perkara hamba-Nya, menerima
taubat, dan menerima sedekah mereka. Rasulullah hanyalah pelaksana

perintah dari Allah, tidak bertindak atas kehendaknya sendiri.>*

5. Penafsiran Menurut Tafsir Kementerian Agama RI

M ¢ s of- . o ?/}v“ - é’w/ /.‘& z - ;,/ e} 1~ ° 9’3'3 g”?,/° fg/q/,l,
QO agele 55 0T A 2k L 315 Bl YRk 13kls (a5 135Rel 0575

o & ,.,tg;./-

2R
"> )

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk.
Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang (7102) "*° (QS At-Taubah (9): 102)

Ayat ini menjelaskan golongan mukmin yang berdosa dan
mengakui  kesalahan mereka dengan jujur. Perbuatan mereka
mencampuradukkan yang baik dengan yang buruk, menunjukan bahwa
mereka tidak sepenuhnya mukmin yang saleh, namun juga tidak
sepenuhnya fasik atau munafik, karena mereka melakukan kebaikan,
tetapi seringkali juga berbuat salah. Salah satu kesalahan mereka adalah
tidak ikut serta dalam Perang Tabuk tanpa alasan yang sah, seperti sakit
atau lemah. Berbeda dengan kaum munafik yang berbohong atau orang-
orang ragu yang meminta izin, kelompok ini tidak membuat alasan palsu.
Namun, mereka menyadari kesalahan tersebut saat tidak ikut perang dan

merasakan ketakutan akan Allah dalam hati mereka. Namun, di satu sisi

53 Quthb, h. 32.

54 Quthb.

% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS
At-Taubah (9); 102.



68

mereka tidak menunaikan kewajiban, tetapi di sisi lain mereka menyadari

kesalahan itu karena rasa takut kepada Allah.>®

Ayat ini selanjutnya menegaskan bahwa kelompok ini memiliki
harapan besar bahwa taubat mereka akan diterima oleh Allah. Taubat
adalah kunci menuju ampunan dan rahmat-Nya. Taubat yang tulus hanya
dapat dicapai bila seseorang telah mengetahui keburukan dosa serta
akibatnya, sehingga timbul rasa takut terhadap murka dan siksanya Allah.
Hal ini kemudian menimbulkan keinginan kuat untuk membersihkan diri
dari dosa, disertai niat dan tekad yang bulat untuk tidak mengulanginya.
Mereka juga berusaha keras melakukan berbagai kebajikan untuk
menghapus dosa-dosa yang telah mereka perbuat, terutama yang
berdampak buruk bagi masyarakat dan diri sendiri.>” Pada akhir ayat ini,
dijelaskan alasan masih adanya harapan dan ampunan dari Allah. Yaitu
karena Allah Maha Pengampun bagi hamba-Nya yang sungguh-sungguh

bertaubat dan Maha Penyayang kepada mereka yang berbuat kebajikan.*®

Menurut sebuah riwayat, ayat ini turun berkaitan dengan enam
Muslim yang sengaja tidak ikut Perang Tabuk: Abu Lubabah, Aus bin
Tsa'labah, Wadah bin Tsa'labah (atau 'Alabah), Ka'ab bin Malik, Murarah
bin Rabi', dan Hilal bin Umayyah. Setelah menyadari kesalahan mereka,
tiga diantaranya adalah Abu Lubabah, Aus, dan Tsa'labah. Mereka datang
ke masjid membawa harta benda mereka. Mereka mengikat diri pada tiang
masjid dan bersumpah hanya Rasulullah yang boleh melepaskan mereka.
Harta yang mereka bawa dimaksudkan sebagai sedekah kepada Rasulullah
untuk menebus kesalahan mereka. Ketika hal ini disampaikan kepada
Rasulullah, beliau bersabda, "Saya tidak akan melepaskan mereka dari
ikatan itu sampai datang perintah dari Allah." Maka, turunlah ayat ini, dan

Rasulullah pun melepaskan ikatan mereka. lbnu Katsir berpendapat bahwa

% Departemen Agama RI, A/-Qur'an Dan Tafsirnya: Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011),
h.196.

5" Departemen Agama RI.

% Departemen Agama RI, h. 197.



69

meskipun ayat ini turun mengenai orang-orang tertentu, maknanya berlaku
umum untuk semua orang yang mencampuradukkan perbuatan baik dan
buruk, lalu menyadari kesalahan mereka, dan kemudian bertaubat kepada
Allah dengan sebaik-baiknya.*® Setelah Abu Lubabah mengikatkan diri di
tiang masjid dan membawa hartanya sebagai bentuk penebusan dosa, ia
meminta Rasulullah untuk mengambilnya. Namun, Rasulullah menolak
dan menjelaskan bahwa ia belum menerima perintah dari Allah.

Kemudian turunlah ayat ini:

- 2 Zo

e ! ggquwusrwyju@) hgld B il 2. 1L

RO~

.

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan
mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah
ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui (103) "% (QS At-Taubah (9): 103)

Permulaan ayat ini, berisi perintah Allah kepada Rasulullah, untuk
mengambil sebagian harta benda milik orang-orang yang mangkir dari
peperangan sebagai bukti kebenaran taubat mereka. Sedekah atau zakat
tersebut dapat membersihkan diri mereka dari dosa “cinta dunia”. Ketidak
ikut sertaan mereka dalam perang tabuk bukan karena udhur apapun, tapi
karena kecintaan mereka pada harta yang mereka miliki. Selain
menyucikan diri mereka, sedekah atau zakat yang mereka keluarkan juga
akan membersihkan mereka dari sifat-sifat yang dibawa oleh sifat “cinta
dunia”, seperti kikir, tamak, dan sebagainya. Oleh sebab itulah Rasul

mengutus para sahabat untuk menarik zakat dari umat muslim.®

Selain memersihkan diri dari sifat-sifat tersebut, zakat juga bisa

dimaknai pembersih atas harta yang masih memiliki atau menyimpan hak

% Departemen Agama RI.

60 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah (9); 103.

81 Departemen Agama RI, A/-Qur an Dan Tafsirnya, Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011),
h. 199.



70

orang lain, islam menyebut mereka sebagai golongan Asnaf. Ketika
pemilik harta tersebut belum menyedekahkan atau berzakat atas harta-
hartanya, maka selama itu pula hartanya masih tercampur dengan hak
orang lain, dan haram untuk dimakan. Akan tetapi, jika pemilik harta
tersebut membayar zakat dari hartanya, maka harta tersebut menjadi
bersih dari hak orang lain sekaligus terlepasnya sifat kikir dan tamak.
Menunaikan zakat akan menambah keberkahan pada sisa harta yang
dimiliki, keberkahan tersebut dapat berwujud bertumbuh dan
berkembangnya harta tersebut dengan baik. Sebaliknya, jika zakat tidak
ditunaikan, maka keberkahan harta terebut akan menghilang.®?

Perlu diingat, meskipun awal mula turunnya ayat ini ditujukan
kepada Rasulullah dan berkenaan dengan peristiwa Abu Lubabah dan
kawan-kawannya yang mangkir dari perang, namun hukum ayat ini tetap
berlaku untuk seluruh pemimpin dan penguasa umat muslim untuk
melaksanan perintah pemungutan zakat dari umat muslim dan kemudian
dibagina kepada yang berhak menerimanya. Dengan begitu harta dari
zakat dapat memenuhi fungsi sebagai sarana efektif untuk membina

kesejahteraan masyarakat.®®

Selain  berisi perintah menunaikan zakat, Allah juga
memerintakhan kepada Nabi Muhammad, pemimpin dan penguasa agar
mereka berdoa kepada Allah untuk keberkahan dan keselamatan
pembayar zakat. Hal ini dilakukan, karena doa tersebut menenangkan jiwa
mereka dan menentramkan hati mereka, serta menimbulkan kepercayaan
di hati mereka bahwa Allah benar-benar menerima taubat mereka.
Selanjutnya, diakhir ayat ini terdapat penegasan bahwa Allah Maha
Mendengar setiap ucapan hamba-Nya yang bertaubat dan Allah Maha
Mengetahui semua yang ada di dalam hati hamba-Nya, seperti kegelisahan

82 Departemen Agama R, Al-Qur an Dan Tafsirnya: Jilid 4.
83 Departemen Agama RI, h. 200.



71

dan ketakutan serta penyesalan yang timbul karena kesadaran atas
kesalahan yang telah mereka perbuat.5

Berdasarkan penjelasan dari kitab-kitab tafsir tersebut, dapat
dipahami bahwa kedua ayat tersebut saling berkaitan dalam asbabun
nuzulnya, kedua ayat tersebut berbicara mengenai proses taubat dari Abu
Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya dari dosa yang mereka perbuat.
Dalam Ayat 102, yang dimaksud dengan perbuatan buruk adalah
perbuatan mereka mangkir dari perang Tabuk, sedangkan perbuatan baik
yang dimaksud didalamnya adalah kesadaran akan dosa yang telah

dilakukan dan kesegeraan mereka dalam bertaubat.

Kemudian pada Ayat 103, Allah membicarakan mengenai fungsi
zakat sebagai penyucian diri dari dosa dan pembersihan harta dari hak-hak
orang yang membutuhkan, sehingga tercapailah ketentraman jiwa Abu
Lubabah (muzaki) dan mewujudkan fungsi dari zakat sebagai alat
penyejahtera masyarakat. Ketentraman hati muzaki dapat terwujud
melalui doa’ yang dipanjatkan oleh penerima zakat (Asnaf) atau amil
zakat. Allah memerintahkan Rasulullah untuk mengambil sebagian harta
umat Muslim sebagai bentuk kesungguhan taubat mereka. Awalnya
perintah pengambilan harta pada ayat ini hanya ditujukan kepada Nabi
Muhammad saja selaku pemimpin pada masa itu. Namun, sebagian ulama
berpendapat bahwa perintah ini juga berlaku bagi pemimpin masa Kini

atau umat Muslim lainnya.

B. Asbabun Nuzul QS At-Taubah Ayat 102-103

1.

Asbabun Nuzul Mikro

Merujuk pada penjelasan sebelumnya, dapat dipahami bahwa QS At-
Taubah ayat 102-103 diturunkan bukan tanpa alasan atau sebab, melainkan
ada latar belakang peristiwa atau kisah yang menjadi asbabun nuzulnya.

Ibnu Katsir dalam kitab tafsirnya menyatakan “Ayat ini turun bersamaan

64 Departemen Agama RI.



72

dengan peristiwa mangkirnya Abu Lubabah dan beberapa sahabatnya dari
perang tabuk yang diikuti oleh Rasulullah SAW dan sahabat-sahabat
lainnya”.®> Salah satu sebab mereka tidak ikut berperang adalah kecintaan
mereka pada harta yang enggan mereka tinggalkan.

Mengenai jumlah sahabat Abu Lubabah yang tidak ikut serta dalam
perang tabuk ada yang berpendapat lima orang, tujuh orang dan ada juga
yang berpendapat sembilan orang.®® Tafsir kementerian Agama RI
mengikuti pendapat pertama yang menyatakan jumlah Enam orang,
diantaranya: Aus bin Sa’labah, Wadi’ah bin Hazzam, Ka’ab bin Malik,
Murarah bin Rabi’, Hilal bin Umayyah, dan yang terakhir Abu Lubabah

sendiri.®’

Setelah menyadari kesalahan karena tidak ikut berperang maka
muncul rasa takut dan rasa bersalah yang mendalam pada diri mereka. Tepat
setelah Rasulullah pulang dari perang tabuk, tiga orang diantaranya, yaitu
Abu Lubabah, Aus dan Sa’labah, datang ke masjid membawa harta benda
mereka. Di sana, mereka mengikatkan diri pada pilar-pilar masjid, dan
bersumpah bahwa mereka tidak akan melepaskan ikatan itu kecuali
Rasulullah yang melepaskan mereka.®® Tujuan mereka mengikat diri pada
pilar-pilar masjid adalah untuk menunjukan penyesalan mereka dan
kesungguhan taubat mereka di hadapan Rasulullah. Setelah turunnya ayat
102 dari QS At-Taubah yang membahas mengenai pengampunan dosa
orang-orang yang mengakui dosa mereka, maka Rasulullah pun melepaskan

mereka serta memaafkan mereka.®

Berdasarkan riwayat dari Ibnu Jarir disebutkan bahwa Abu Lubabah
dan teman-temannya mengikatkan diri pada pilar-pilar masjid dan datang
kepada rasulullah S.A.W sambil berkata, “Ya Rasulallah, inilah harta benda

8 Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Azim, Cet 2 (Arab Saudi - al-Riyad: Dar al-Tayyibah
Linnasyr wa al-Tauzi’, 1999), h. 206.

% Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Azim.

87 Departemen Agama RI, 4I-Qur’an Dan Tafsirnya, h. 197.

88 Departemen Agama RI, AI-Qur an Dan Tafsirnya.

8 Departemen Agama RI, 4I-Qur’an Dan Tafsirnya, h. 197.



73

kami yang menghalangi kami untuk turut berjihad bersamamu. terimalah
harta itu dan bagikanlah, serta mintakanlah ampun atas kesalahan kami”.
Rasulullah menjawab, “Aku belum diberi perintah untuk mengambil

hartamu”. Maka turunlah QS At-Taubah ayat 103.7°

Kecintaan yang berlebihan terhadap harta menjadi penyebab dosa
mereka, sehingga Allah menurunkan QS At-Taubah ayat 103. Ayat ini
menjelaskan bahwa salah satu bentuk taubat dan ketaatan adalah dengan
menunaikan zakat. Allah memerintahkan Nabi Muhammad untuk
mengambil sebagian harta mereka sebagai sedekah atau zakat, yang
bertujuan membersihkan jiwa mereka dari sifat kikir dan cinta dunia yang

berlebihan, serta menyucikan hati mereka.”

2. Asbabun Nuzul Makro

Surah At-Taubah adalah salah satu surah terakhir yang diturunkan
dalam Al-Qur'an, setelah peristiwa Fathu Makkah (Penaklukan Mekah)
pada tahun ke-8 Hijriah dan Perang Tabuk pada tahun ke-9 Hijriah. Surah
ini memiliki beberapa karakteristik unik yang mencerminkan fase krusial

dalam sejarah Islam:

1. Fase sebelum perang Tabuk

Perang Tabuk terjadi dalam kondisi yang sulit, yaitu musim
paceklik dan kekeringan yang berkepanjangan, yang menyebabkan
kelangkaan sumber daya dan kesulitan ekonomi yang parah,
terutama dalam sektor pertanian. Selain itu, jarak medan tempur
yang sulit dan jauh menambah beban perjalanan. Selain itu, waktu
panaen buah sudah mulai dekat, yang membuat sebagian sahabat

mempertimbangkan ulang keikutsertaannya dalam perang Tabuk.

0 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ed. Dkk. Abdul Hayyie Al-kattani, Jilid 6 (Depok:
Gema Insani, 2018), h. 50.

I Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”
(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Kementerian Agama RI, 2025), AL-Qur'an Surat
At-Taubah ayat 103, https:/play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id,
diakses pada tanggal 5 Mei 2025.



74

Hal-hal itulah yang menjadi godaan dan ujian bagi sahabat untuk
mengikuti perang Tabuk.”?

Selain itu, terdapat pula kelompok munafik yang
bersembunyi dalam kelompok umat Muslim. Mereka enggan
bergabung dalam perang Tabuk dan menyebarkan rumor-rumor
yang melemahkan semangat jihad umat Muslim, karena itu tidak
sedikit umat muslim yang termakan rayuan mereka. Namun, di sisi
lain, terdapat pula sahabat-sahabat yang setia kepada Allah dan
Rasul-Nya. Seperti Utsman bin Affan yang menyumbangankan
seluruh hartanya untuk membantu kebutuhan umat muslim selama
perang tersebut. Sementara itu, beberapa sahabat yang ingin
mengikuti perang namun mengalami kesulitan dan kekurangan
sarana transportasi dan akomodasi hingga bisa meneteskan air mata
dan mengadu kapada nabi.”®

Kondisi politik pada waktu itu sangat genting, Islam
mendapat banyak ancaman dari dalam maupun luar. Ancaman
eksternal datang dari pasukan Romawi di Syam yang dipimpin
Hiraklius, yang telah mengumpulkan pasukan besar dengan sekutu
dari suku Lakham, Jadzam, Amilah, dan Ghassan. Sedangkan
ancaman internal muncul dari orang-orang munafik. Meraka
mendirikan masjid yang diberi nama masjid dhirar sebagai markas
mereka untuk memecah bela umat muslim.” Hal ini menunjukkan
adanya perpecahan politik dan potensi sabotase islam waktu itu.
Sehingga Rasulullah menugaskan beberapa sahabat untuk menjaga
kota Madinah. Keputusan ini menunjukkan adanya kekhawatiran

Rasulullah terhadap keamanan internal selama perang.’

2 Tbnu Qayyim Al-Jauziyah, Jami'As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah), Cet.1
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2012), h. 362.

3 Al-Jauziyah, h. 363.

4 Al-Jauziyah, h. 383.

5 Al-Jauziyah, h. 365.



75

2. Fase sesudah perang Tabuk

Umat muslim kembali lagi ke Madina dengan membawa
kemenangan atas bangsa Romawi tanpa adanya pertempuran.
Namun perjalanan pulang nabi waktu itu mengalami rintangan dari
orang-orang munafik yang berusaha mencelakai beliau. Sayangnya
usaha mereka gagal karena nabi sudah lebih dulu mengetahui
rencana mereka.”® Dalam surat ini Allah sangat keras mengungkap
dan mencela perilaku kaum munafik. Perang Tabuk menjadi ujian
besar yang menyingkap siapa yang benar-benar beriman dan siapa
yang munafik. Surah ini secara terang-terangan membongkar kedok
mereka, menyebutkan ciri-ciri, alas an, dan konsekuensi dari
kemunafikan mereka.

Ayat 102-103 hadir sebagai bagian dari respon Allah
terhadap ujian keimanan umat Muslim. Ketika Allah mengungkap
dan mengancam kaum munafik yang, Dia juga membedakan antara
mereka dengan kelompok mukmin yang tulus tapi berdosa (seperti
Abu Lubabah dan kawan-kawannya) yang memilih tidak ikut
perang karena kelemahan iman sesaat atau kecintaan pada harta,
tetapi kemudian menyesal dan bertaubat kepada Allah.””

Dengan demikian, asbabun nuzul makro dari QS At-Taubah 102-
103 adalah periode penting dimana Islam sedang membersihkan
kemunafikan dan kemusyrikan dari umat islam kala itu, serta menguji
ketulusan iman umatnya melalui tantangan besar seperti Perang Tabuk.
Ayat-ayat tersebut berfungsi sebagai penjelasan Allah tentang ciri-ciri
orang yang berbeda dengan orang-orang munafik, yaitu orang-orang
mukmin yang berdosa namun tulus dalam penyesalan mereka, serta
menunjukkan bahwa pintu taubat selalu terbuka dan bagaimana zakat atau

sedekah menjadi sarana penyucian bagi hati dan harta umat Muslim.

6 Al-Jauziyah, h. 373.
" Al-Jauziyah, h. 392.



76

C. Munasabah Ayat QS At-Taubah Ayat 103

Munasabah Ayat adalah salah satu cabang ilmu Ulumul Qur'an yang
membahas tentang kandungan ayat guna memahami makna ayat-ayat Al-
Qur’an secara menyeluruh dengan cara mencari kedekatan, keterkaitan, dan
pengelompokan serta menghubungkan antara ayat sebelum dan sesudahnya,
antara awal surat dan akhir surat, dan antara ayat dengan nama suratnya. Hal
ini dilakukan untuk memahami penjelasan-penejalsan dalam Al-Qur'an secara
terperinci dan mendalam, maka dari itu, dapat dikatakan bahwa setiap ayat atau
surat yang berkaitan dan mempunyai hubungan atau saling terkait satu dengan
yang lain dapat dikatakan sebagai munasabah.”®

Berdasarkan penjelasan diatas tentang munasabah Ayat, maka dapat
dipahami bahwa antara satu ayat dengan ayat lain saling terhubung dan
berkaitan guna menemukan dan memahami maknanya, demikian pula dengan
QS At-Taubah ayat 102 dan 103. Surat At-Taubah ayat 102-103 adalah ayat-
ayat yang berbicara tentang proses taubat dan zakat umat Muslim. Kedua ayat
tersebut berkaitan erat dengan ayat-ayat terdahulu dalam surat At-Taubah. Ayat
ini tidak berdiri sendiri, akan tetapi memiliki hubungan yang kuat dengan
konteks keseluruhan surat.

Surat At-Taubah secara keseluruhan banyak membahas tentang taubat,
pembersihan diri (tazkiyatun nafs), dan konsekuensi dari perbuatan dosa. Ayat
102 dan 103 masuk dalam konteks ini karena taubat dan zakat bertujuan untuk
menyucikan diri dan harta. Taubat alaha proses dari tazkiyatun nafs dan zakat
dianggap sebagai salah satu cara untuk membersihkan diri dan harta dari hak-
hak orang lain. Ayat 102 memili hubungan erat dengan ayat-ayat sebelumnya
yang mencirikan dan menceritakan kisah orang-orang munafik pada zaman
Nabi Muhammad, dan kemudian Ayat 102 membahas tentang orang-orang
yang melakukan kesalahan dan dosa namun tidak tergolong pada kemunafikan,

seperti dalam peristiwa ketidak ikut sertaan beberapa sahabat dalam perang

8 Muji Muji, “Munasabah Al-Qur’an Dalam Menemukan Korelasi Ayat-Ayat Pendidikan,”
TA’DIBAN: Journal  of  Islamic  Education 1, no. 2 (2022): 16-30,
https://doi.org/10.61456/tjie.v1i2.38, h. 19.



77

tabuk. Dalam ayat tersebut juga menjelaskan pengakuan dosa dan harapan
ampunan dari Allah kepada mereka yang mencampur adukkan amal baik dan
buruk. Ayat 103 kemudian memberikan jalan keluar atau solusi untuk
membersihkan diri dari dosa-dosa tersebut melalui zakat.”

Selain terhubung erat dengan ayat sebelumnya, ayat 103 juga memiliki
keterkaitan dengan ayat sesudahnya. Jika dalam ayat 102 Allah menyebutkan
adanya pengakuan dosa dan harapan mereka atas ampunan Allah, dan ayat 103
menjadi proses dari taubatnya seseorang dengan cara berzakat, maka ayat 104
berisi tentang diterimanya taubat mereka dan sedekah atau zakat mereka oleh
Allah dengan ikhlas.® Secara keseluruhan, Surah At-Taubah ayat 103 terjalin
erat dengan konteks taubat yang banyak disebutkan dalam surah ini. Ayat ini
berfungsi sebagai jembatan antara pengakuan dosa dan penerimaan taubat,
dengan zakat sebagai sarana untuk membersihkan diri dan mendekatkan diri

kepada Allah.

" Departemen Agama RI, Al-Quran Dan Tafsirnya, h. 199.
8 Departemen Agama R, A/-Qur an Dan Tafsirnya.



BAB 1V
ANALISIS REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT ABU
LUBABAH DALAM QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 PRESPEKTIF
PSIKOANALISIS SIGMUND FREUD

A. Representasi Proses Taubat dan Zakat Abu Lubabah dalam QS At-
Taubah Ayat 102-103 Prespektif Psikoanalaisis Sigmund Freud

}é.é«a&\g)\v.@”l&u}uU\N\WWf\ju-uMbw}réyvb\}ﬁj&\ujﬁb
e

ke e g v&ﬁ&y@d\ﬁky)u%jﬁﬁkjé&r&bﬁ\wb

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka
mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-
mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun
lagi Maha Penyayang (102) Ambillah zakat dari harta mereka (guna)
menyucikan dan membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena
sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha
Mendengar lagi Maha Mengetahui (103)”! (QS At-Taubah (9); 102-103)

QS At-Taubah ayat 102-103 turun berkaitan dengan kisah Abu Lubabah
dan beberapa sahabat lain yang tidak ikut serta dalam perang tabuk tanpa alasan

yang dibenarkan.?

Mereka kemudian menyesali perbuatan mereka dan
mengakui dosa-dosanya. Sebagai bentuk penyesalan, tujuh dari mereka,
termasuk Abu Lubabah, mengikatkan diri pada tiang masjid dihadapan
Rasulullah SAW sebagai bentuk taubat.®> Rasulullah SAW menolak
membebaskan mereka sampai Allah sendiri yang memerintahkannya, karena

mereka telah memilih tidak ikut berperang bersama umat Muslim lainnya.*

! Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah (9); 102-103.

2 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, Tafsir QS At-Taubah ayat
102.

3 Ath-Thabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13, h. 190.

4 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354.

78



79

Setelah itu, Allah menurunkan ayat 102 yang menyebutkan pengakuan dosa
mereka dan harapan ampunan bagi mereka,” serta ayat 103 yang berisi perintah
untuk mengambil zakat dari harta mereka sebagai pembersih dan penyucian
diri. Zakat ini berfungsi sebagai bukti taubat dan pembersih diri dari dosa, sifat

cinta harta, kikir, dan tamak.®

Proses taubat dan zakat Abu Lubabah dapat dianalisis melalui tiga
komponen utama kepribadian menurut Sigmund Freud, yaitu: pertama, id, id
adalah dorongan dasar manusia yang bersifat instingtual dan cenderung
mengarah pada kepentingan pribadi.” Dalam kasus ini, id mendorong mereka
untuk tidak ikut perang demi kenyamanan dan menghindari bahaya,
mengabaikan kewajiban sosial dan agama demi cinta dunia. Kedua, super-ego,
super-ego adalah representasi moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh
agama dan norma sosial.® Setelah melanggar perintah Allah dan Nabi, superego
mereka diaktifkan, memicu perasaan bersalah dan penyesalan yang mendalam.
Ketakutan akan azab Allah dan kesadaran akan dosa menjadi manifestasi kuat
dari superego. Terakhir, Ego, ego berperan sebagai pengendali yang

9 Dalam

menyeimbangkan antara dorongan 1id dan tuntutan realitas.
menghadapi konflik antara keinginan id untuk menghindar dan desakan super-

ego yang menuntut pertanggungjawaban, ego mereka mencari jalan keluar.

Teori representasi Stuart Hall menekankan bahwa makna diciptakan
dan dikomunikasikan melalui penggunaan tanda-tanda.!® Hall menekankan
bahwa makna diproduksi dan direpresentasikan melalui sistem-sistem
representasi, seperti: bahasa, citra, dan praktik budaya. Representasi juga

melibatkan proses seleksi, konstruksi, dan penandaan yang dipengaruhi oleh

5 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur-an: Jilid 6, h. 30.

® Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, Tafsir
QS At-Taubah ayat 103.

" Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 45.

8 Hall, h. 53.

° Hall.

10 Huda, Musdi, and Nari, “Analisis Kemampuan Representasi Matematis Siswa Dalam
Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika.”, h. 19.



80

kekuasaan, ideologi, dan konteks sosial-budaya.'* Hall membagi representasi
menjadi representasi mental (pikiran) dan representasi linguistik (bahasa), serta

menjabarkan pendekatan reflektif, intensional, dan konstruksionis.*?

Dalam konteks ini, kita dapat melihat representasi proses taubat dan
zakat Abu Lubabah dalam empat kategori representasi tersebut dengan analisis
dinamika psikis dari teori psikoanalisis Sigmund Freud, sebagai berikut:

1. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Id Abu
Lubabah

Proses taubat dan zakat Abu Lubabah, yang tercantum dalam asbabun
nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103, secara implisit menggambarkan
tentang pertanggungjawaban spiritual dan pembersihan diri. Proses taubat
Abu Lubabah bermula dari ketidakikutsertaanya dalam perang tabuk yang
membuatnya takut dan cemas akan azab Allah. Ketidakikutsertaanya dalam
perang tabuk disebebkan oleh kecintaanya pada dunia dan hartanya dan
keputusan awal Abu Lubabah untuk tidak bergabung dalam perang tabuk
adalah manifestasi dari dorongan idnya. Maka dari itu, pengambilan zakat

sebagaimana yang diperintahkan secara eksplisit dalam QS At-Taubah ayat

103 melalui firman "3&" (ambillah), secara jelas menjadi dasar penentang

dorongan Id pada diri Abu Lubabah.

Id adalah sumber energi psikis utama dan tempat insting manusia
berkumpul,®® berfungsi untuk melepasakan ketidaknyamanan dan lebih

fokus pada pencapaian kenikmatan (primordial).** 1d tidak terhubung

11 Winda Ayuanda, Dindasari Sidabalok, and Alemina Br Perangin-angin, “Budaya Jawa
Dalam Film Primbon : Analisis Representasi Stuart Hall,” ALFABETA: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan
Pembelajarannya 7 (2024): 44049, h. 442.

12 Sukanda and Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam Film Animasi Battle of
Surabaya.”, h. 134.

18 Calvin S. Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, Terj. Cep (Yogyakarta: IRCiSoD,
2019), h. 45.

14 Hall, h.38.



81

dengan dunia luar, sehingga dalam memenuhi keinginan instingtualnya, ia

tidak mempedulikan norma, aturan, moralitas, logika, atau rasionalitas.’®

Dalam konteks ini, insting id Abu Lubabah termanifestasikan pada
keputusan awalnya untuk tidak ikut berperang dengan Rasulullah karena
kecintaanya pada harta. Keinginan untuk tetap nyaman dengan harta benda
dan menghindari kesulitan serta bahaya perang adalah dorongan id Abu
Lubabah yang mementingkan kepuasan diri. Dalam hal ini, dapat dilihat
bahwa id termanifestasikan dalam keinginan atau dorongan untuk memiliki
dan takut kehilangan harta benda dan kekayaan yang berpotensi
menciptakan sifat tamak dan sombong pada diri seseorang.

Sejalan dengan penjelasan Muhammad Irwan dalam penelitiannya yang
mengatakan naluri manusia yang didorong oleh nafsunya akan selalu
menginginkan lebih, termasuk dalam hal harta. Ia menjelaskan bahwa
manusia cenderung suka menumpuk dan menghitung harta, terlalu
mencintai harta, berbangga akan harta, dan bersikap kikir terhadapnya,®
sehingga ia cenderung tidak ingin hartanya berkurang. Seperti yang

dijelaskan dalam QS At-Takatsur ayat 1:

-

“Berbangga-bangga dalam memperbanyak (dunia) telah melalaikanmu '

(QS At-Takatsur:1)

Dalam ayat ini, Allah memperlihatkan bahwa manusia terperdaya oleh
harta, teman, dan pengikut yang banyak, hingga mereka lalai untuk berbuat
kebajikan atau beramal shaleh. Mereka lebih suka membicarakan kekayaan

dan terperdaya oleh keturunan serta status sosial, tanpa memikirkan amalan

15 Hall, h.45.

16 Muhammad Irwan, “Kebutuhan Dan Pengelolaan Harta Dalam Magqashid Syariah,”
Elastisitas - Jurnal Ekonomi Pembangunan 3, no. 2 (2021): 160-74, https://doi.org/10.29303/e-
jep.v3i2.47, h. 167.

17 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama R1, “Quran Kemenag.”, QS
At-Takatsur: 1.



82

yang bermanfaat bagi diri sendiri dan keluarganya, dalam haditsnya Nabi

Muhammad SAW juga bersabda:

~

) A8Y 062l 8 08 5 W6 &) A8 JU 5 G5 65T Y O

B 3 e 1 Ssdis YL 85T o g B Y

(- oo @laflly dhowsy (5ylsudly AT oly))

“Seandainya anak Adam memiliki satu lembah harta, sungguh ia ingin
memiliki dua lembah harta, dan seandainya ia memiliki dua lembah harta,
sungguh ia ingin memiliki tiga lembah harta dan tidak memenuhi perut
manusia (tidak merasa puas) kecuali perutnya diisi dengan tanah dan Allah
akan menerima taubat (memberi ampunan) kepada orang yang bertaubat.”
(Riwayat Ahmad, al-Bukhari, Muslim, dan at-Tirmizi dari Anas)

Ulama tafsir berpendapat bahwa maksud dari QS At-Takatsur ayat 1
ialah, manusia satu dengan yang lainnya saling berambisi untuk melebihi
yang lainnya dalam hal harta ataupun kedudukan, dengan tujuan semata-
mata untuk mencapai kemuliaan dan kebanggaan dimata manusia lain, tanpa
memanfaatkannya untuk berbuat kebaikan dan amal shaleh lain.*®

Dalam ayat 102 jelas dikatakan bahwa sumber dosa dari Abu Lubabah
adalah ia mencampur adukan perbuatan baik dan buruk. Perbuatan baik
yang dimaksud adalh ketidakikutsertaannya dalam perang tabuk dan
perbuatan baiknya adalah keputusannya untuk bertaubat kepada Allah.®
Sehingga dalam konteks kisah Abu Lubabah dalam Ayat 102 dan 103,
mengikuti perang dengan medan yang jauh ditengah musim paceklik dan
kondisi ekonomi umat Muslim yang lemah pada waktu itu, menjadi
pertimbangan Abu Lubabah dalam menentukan keputusannya tidak
mengikuti perang tabuk. Hal itu sejalan dengan penjelasan Ibnu Qayyim

dalam kitabnya yang berjudul “Jami’'As-Sirah”, beliau menjalaskan bahwa

18 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”
(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Kementerian Agama RI, 2025), Tafsir QS At-
Takatsur ayat 1, https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id (diakses
pada tanggal 14 Mei 2025)

19 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Quran: Jilid 6, h. 30.



83

perang tabuk adalah perang yang terjadi dalam kondisi sulit umat Muslim.
Keputusan Abu Lubabah diperkuat dengan alasan musim panen buah yang
akan terjadi diwaktu perang. Hal itu menunjukan adanya dorongan id Abu
Luababah yaitu keinginannya untuk tetap nyaman dengan harta benda dan
menghindari kesulitan serta bahaya perang, selain itu ada campur tangan
dari kaum munafik yang menyebarkan rumor-rumor tentang perang Tabuk
yang mempengaruhi umat Muslim waktu itu.?°

Setelah keputusannya tidak ikut berperang ia merasa bersalah, hal itu
dikarenakan masih adanya iman pada Allah dan Rasulullah didalam hatinya.
Sehingga Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain yang tidak ikut berperang
memutuskan untuk menghilangkan sumber dosa yang mereka lakukan yaitu
harta. Mereka berbondong-bondong memberikan seluruh hartanya kepada
Rasulullah sebagai bentuk taubat dan penyesalan yang mendalam. Namun,
Rasulullah tidak serta merta langsung mengambil harta mereka, beliau
menunggu perintah Allah, dan QS At-Taubah ayat 103 adalah jawaban
sekaligus perintah langsung oleh Allah kepada Rasulullah untuk mengambil
sebagian harta mereka sebagai zakat.?! Maka dari itu, dapat diketahui bahwa
kecintaan Abu Lubabah pada hartanya adalah manifestasi dari id dan
penyerahan hartanya sebagai zakat adalah pertentangan dari prinsip kerja
id.

Dari perspektif teori representasi, proses taubat dan zakat dalam QS At-
Taubah Ayat 102- 103 dapat direpresentasikan sebagai berikut:
b. Representasi Linguistik

Dalam QS At-Taubah ayat 102 Allah menggunakan lafadz

" A5 Y @LL‘-", lafadz tersebut digunakan untuk
menggambarkan peristiwa dan kondisi psikologis dari Abu Lubabah

dan sahabat-sahabat lainnya yang mencampuradukkan perbuatan baik

dan buruk. Secara linguistik, lafadz tersebut menggambarkan

20 Al-Jauziyah, Jami As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah), h. 362-363.
2L Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Quran: Jilid 6, h. 31.



84

kontradiksi tindakan mereka. Sebelumnya mereka tidak patuh pada
perintah nabi untuk ikut berperang. Hal ini juga dijelaskan oleh At-
Qurthubi dalam kitab tafsirnya, ia menyatakan bahwa At-Thabari dan
beberapa ulama tafsir sepakat menganai maksud dari “dosa” dalam ayat
terebut yang dimaknai dengan keengganan mereka untuk berjihad
bersama kaum Muslim dan Rasulullah dan perbuatan baik yang
dimaksud adalah pengakuan dosa, taubat, dan penyesalan mereka serta

sikap mereka yang bersegera dalam malakukan taubat.??

Perintah 34" dalam QS At-Taubah ayat 103 adalah representasi

linguistik yang paling jelas untuk menyatakan perintah berzakat dalam
ayat tersebut. Kata perintah ini secara eksplisit menunjukkan adanya
campur tangan atau pengaruh dari luar terhadap dorongan Id untuk
memiliki dan menguasai harta. Ibnu Abbas menafsirkan perintah ini
sebagai bentuk penebusan dosa atas ketidakikutsertaan Abu Lubabah
dan beberapa sahabat lain dalam perang Tabuk, yang mana mereka
diperintahkan untuk memberikan sebagian harta sebagai bukti
kesungguhan taubat.?®

Penafsiran Qurthubi juga menegaskan bahwa perintah

mengambil zakat dalam ayat ini "}4" adalah bentuk fi'il amr (kata kerja

perintah) yang secara langsung menjadi kode linguistik yang
merepresentasikan zakat sebagai tuntutan atau perintah yang menuntut
pengendalian diri, berlawanan dengan dorongan dasar id yang

cenderung egois dan ingin mengumpulkan harta terus menerus. Dengan
demikian, perintah "}4" dalam QS At-Taubah ayat 103 menjadi kode
otoritas Allah SWT atau bagian dari super-ego Abu Lubabah yang

mengintervensi dan mengatur kecenderungan Id, demi tercapainya

keseimbangan dan manfaat kebaikan yang lebih besar serta tercapainya

22 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354.
23 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354,



85

fungsi zakat pada ayat ini yaitu untuk penyucian jiwa dan bukti
kesungguhan taubat Abu Lubabah, sehingga tujuannya utuk
mendapatkan ampunan dari Allah tercapai.

Representasi Tindakan

Representasi Tindakan dalam konteks ini adalah perilaku atau
perbuatan nyata yang dilakukan sebagai bagian dari proses taubat Abu
Lubabah. Ketidakikutsertaan mereka pada perang Tabuk adalah
tindakan awal yang menyebabkan dosa yang berakhir pada penyesalan
diri yang menimbulkan kecemasan dan ketakutan. Sehingga berzakat,
yang berarti mengeluarkan sebagian harta, pada dasarnya adalah
representasi dari konflik atau bertentangan dengan prinsip kerja Id.

Id berpikir tindakan mengeluarkan harta adalah "kerugian"
karena mengurangi kepemilikan dan kenikmatan atas harta. Dalam
konteks asbabun nuzul ayat ini, juga disebutkan bahwa sebab dosanya
Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya adalah ketidak ikutsertaan
mereka pada perang tabuk karena lebih memilih tinggal di Madina dan
menunggu musim panen buah dan menjaga harta benda mereka. Hal ini
selaras dengan ciri 1d yang lebih mementingkan kenikmatan pribadi
tanpa mempertimbangkan nilai moral dan realita dunia luar.

Maka dari itu, ketidakpatuhan Abu Lubabah pada perintah nabi
tersebut dan kecintaannya pada harta dunia yang telah diceritakan
dalam Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 103 adalah manifestasi dari
dominasi id. Hal ini selaras dengan konsep nafs ammarah bi as-Su’
yang dijelaskan dalam QS Yusufayat 53, dan digambarkan sebagai jiwa
yang lebih condong pada kenikmatan biologis dan hawa nafsu yang
dilarang oleh agama. Nafs ammarah selalu mendorong manusia untuk
memuaskan keinginannya tanpa memikirkan keridhaan Allah.
Peristiwa Abu Lubabah yang mangkir dari perang Tabuk karena
kecintaan pada harta adalah contoh dari representasi tindakan dominasi

id yang menyebabkan perbuatan dosa.



86

d. Representasi Simbolik

Dalam Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 103, harta dapat
menjadi simbol dari pemuasan id atau dorongan dasar manusia.
Merelakan dan meyerahkan sebagian harta melalui zakat secara
simbolis merepresentasikan pengekangan diri, dan pengorbanan nafsu
primordial. Dengan kata lain, zakat dapat menjadi simbol bahwa
manusia mampu menahan diri, memiliki sifat rela berkorban, dan
mampu mengatasi keinginan dasar untuk terus memiliki dan
mengumpulkan harta demi mendapatkan ridha Allah.

Zakat menjadi alat bagi ego untuk mengatur dan mengarahkan
energi psikis dengan tujuan agar energi tersebut tidak hanya terpaku
pada prinsip kenikmatan sesaat, tetapi juga pada prinsip realitas dan
tanggung jawab sosial yang besar. Zakat juga merepresentasikan

pembersihan harta dari hak orang lain dan penyucian jiwa dari sifat

kikir dan tamak, sesuai dengan redaksi makna kata V.@»gj (tuzakkihim)

pada QS At-Taubah ayat 103.

Kata V.@.«US.}Q (tuzakkihim), yang berasal dari akar kata 6-5 (zakaa),

Menurut Lisan al-'Arab lafadz tersebut mengandung makna tumbuh,

keberkahan, berkembang, kesuburan, kesucian, dan terpuji.?* Dalam

bentuk kata u.ij (tuzakkii) dengan bentuk taf’ilnya, kata ini bermakna

mengembangkan, memberkahi, dan mensucikan yang merujuk kepada
para Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya (muzaki). Proses
tazkiyah mencakup pensucian jiwa secara menyeluruh, baik dari aspek
jasmani, rohani, maupun harta, yang terwujud dalam pembersihan fisik

maupun non-fisik.?

2 Yusuf Qardawi, Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat
Berdasarkan Quran Dan Hadis (Jakarta: PT Bulan Bintang, 2005), h. 34.

% Abgorina, “WELL BEING BERBASIS TAZKIYATUN NAFS ( STUDI KASUS DI
PONDOK PESANTREN DARUT TASBIH KABUPATEN TANGERANG )” (Universitas Islam
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), h. 49.



87

Buya Hamka menggambarkan bahwa individu yang melakukan
tazkiyah memiliki karakteristik berbuat baik, menjauhi riba, khusyu'
dalam ibadah, memakmurkan masjid, dan senantiasa mengingat
Allah.? Pembersihan melalui zakat tidak hanya bersifat materiil dengan
membersihkan harta dari hak orang lain, tetapi juga memiliki dimensi
spiritual, yaitu membersihkan jiwa dari sifat kikir dan kecintaan

berlebihan terhadap harta.

Dengan demikian, representasi Id Abu Lubabah dalam proses taubat
dan zakatnya adalah kecintaan pada harta dan penghindaran kesulitan dalam
berperang. Keduanya adalah akar dari kesalahan yang kemudian
direpresentasikan dalam QS At-Taubah ayat 102 dan 103 sebagai "dosa
yang harus diakui" dan "kebutuhan akan pembersihan melalui zakat". Ayat-
ayat tersebut tidak hanya menggambarkan peristiwa, tetapi juga secara tidak
langsung merepresentasikan konflik psikologis internal yang berakar pada
dorongan id dan solusi dari Allah untuk mengatasinya.

2. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Super-ego Abu
Lubabah

Super-ego adalah sisi moral idealis kepribadian, bukan realistis, yang
berfokus pada kesempurnaan moral.?” Ia merupakan internalisasi nilai baik
dan buruk dari figur otoritas, seperti ajaran agama (Allah dan Rasul),
pengaruh orang tua, masyarakat, dan lingkungan. Super-ego terbagi menjadi
ego-ideal (konsep baik berdasarkan imbalan) dan nurani (konsep buruk
berdasarkan hukuman). Super-ego mengendalikan ego melalui sistem
imbalan (pahala) dan hukuman untuk memaksakan aturan moral.?®

Dalam konteks Super-ego Abu Lubabah, penyesalan setelah melakukan
kesalah (tidak ikut berperang karena dorongan hawa nafsu atau id) adalah

bukti super-ego Abu Lubabah mulai bekerja. Super-ego akan menimbulkan

% Allina Hamidah, “Konsep Tazkiyah Dalam Al Qur’an Menurut Tafsir Al-Azhar”
(UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA, 2021), h. 1.

21 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 53.

28 Hall, h. 54.



88

perasaan bersalah dan penyesalan atas pelanggarannya. Perasaan bersalah
ini bukan hanya berasal dari tekanan eksternal, tetapi dari internalisasi nilai-
nilai (super-ego) yang dilanggar oleh tindakannya ketika tidak ikut
berperang. Dorongan super-ego inilah yang membuat Abu Lubabah merasa
sangat menyesal hingga mengikat diri pada tiang masjid. Hal Ini menjadi
representasi fisik dari beban moral yang dipaksakan oleh super-ego.
Sehingga perintah zakat dalam QS At-Taubah ayat 103 adalah bentuk
dari super-ego berupa ego-ideal yang diyakini oleh Abu Lubabah.
Maksudnya, Abu Lubabah berkeyakinan dengan mengerjakan kebaikan
atau nilai baik (berzakat) dari otoritas tertinggi yaitu Allah akan
mendatangkan pahala, keridhaan dan ampunan dari-Nya. Hal ini selaras
dengan janji Allah yang telah Allah jelaskan dalam dalam QS At-Taubah
ayat 103 dan QS Al-Baqarah ayat 277. Berikut bunyi ayat-ayat tersebut:

% }& - P

s g 2 Se GBlo By Ll o b S kgl B il 1 U2

RO~

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan332) dan
membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu
adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui”?® (QS At-Taubah: 103)

Dia Y5 155 Ko sl 2 8890 il Sl 12060 coklal 1l gt 20 &

SE% A Y ele

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, beramal saleh, menegakkan
salat, dan menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi Tuhannya.
Tidak ada rasa takut pada mereka dan tidak (pula) mereka bersedih.”*® (QS
Al- Baqgarah ayat 277)

2 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama R1, “Quran Kemenag.”, QS
At-Taubah: 103.
% Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama R1, QS Al-Bagarah: 277.



89

Fungsi zakat untuk membersihkan dan mensucikan jiwa sebagaimana
yang dijelaskan dalam QS At-Taubah ayat 103, selaras dengan peran super-
ego dalam mendorong kesempurnaan moralitas. Sehingga dengan zakat,
Abu Lubabah tidak hanya menunaikan perintah Allah, tetapi juga
mendapatkan pembersihan diri yang akan memperkuat identitas dan
moralitas spriritualnya agar sesuai dengan konsep ego-ideal.®

Ketaatan dalam menunaikan zakat dipandang sebagai perbuatan mulia
dan terpuji di dalam agama, karena dapat memberikan "ganjaran" psikologis
berupa perasaan taat, ampunan, ketenagan jiwa, pembersihan diri. Selain
dikatakan baik dalam hal beragama, pelaksanaan zakat juga dipandang baik
dalam nilai-nilai sosial kemasyarakatan karena mengamalkan nilai moral,
sehingga dengannya seseorang akan mendapat pengakuan sosial khusunya
di kalangan Umat Muslim. Hal ini sejalan dengan pandangan Suhartono
dkk., yang menyatakan bahwa zakat, infak, dan sedekah dapat memperkuat
nilai-nilai keagamaan dan moral seperti keikhlasan, kemurahan hati, dan
tanggung jawab sosial.*?

Sebaliknya, mengabaikan kewajiban zakat dan lebih memilih
menimbun harta dapat menimbulkan perasaan bersalah atau tidak nyaman
dalam hati nurani seorang Muslim. Perasaan semacam ini adalah bagian dari
aspek nurani super-ego. Khairunnas Rajab dalam bukunya menyampaikan
bahwa lalai terhadap perintah Allah akan menimbulkan kesan negatif pada
diri sendiri sehingga individu akan merasa bersalah. Rasa bersalah dan
berdosa tersebut akan mempengaruhi mental individu dan menimbulkan

ketidaknyamanan dan kecemasan.®

31 Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah Maliyyah).”

32 Syhartono et al., “Hubungan Antara Zakat, Infak Dan Sedekah Dengan Nilai-Nilai Sosial
Masyarakat,” Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2024): 167-80, h. 178.

33 Khairunnas Rajjab, Psikologi Ibadah: Memakmurkan Kerajaan Ilahi Di Hati Manusia,
Cet. 1 (Jakarta: Amzah, 2011), h. 97, (diakses pada tanggal 21 Mei 2025)
https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=SSEXEQAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=menga
baikan+kewajiban+zakat+dapat+menimbulkan+perasaantbersalah+atau+tidak+nyaman+dalam+h
ati+nurani+seorang+Muslim&ots=3LBj-Mp-
tz&sig=AyfC8cmhNxQzvPALIABZAfUC3Sw&redir esc=y#v=onepage&q&f=false.



90

Dari perspektif teori representasi, tuntutan moral dan spriritual super-

ego Abu Lubabah dalam QS At-Taubah ayat 102-103 dapat
direpresentasikan sebagai berikut:

a. Representasi Linguistik

2

s

Lafadz "rrf)jju 357" menunjukkan pengakuan langsung dari

mereka (Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain) sebagai langkah awal
taubat. Hal ini adalah gambaran dari fungsi super-ego yang yang
menekan keinginan id agar selaras dengan norma dan etika agama yang
termanifestasi dalam kesadaran dan penyesalan yang mendalam atas

perbuatan dosa, tekad untuk tidak mengulanginya, serta pengakuan

dosa di hadapan Allah dan Rasulullah. Kemudian, perintah "i4" dalam

QS At-Taubah ayat 103, secara kebahasaan lafadz tersebut
merepresentasikan adanya tuntutan otoritas super-ego yaitu Allah SWT,
yang secara langsung melalui firman-Nya dalam QS At-Taubah ayat

103 memerintahkan pelaksanaan zakat.

Pada ayat ini, zakat disebutkan dengan kata “#2.5”, dalam KBBI

shadagah atau sedekah diartikan sebagai pemberian sesuatu kepada
mereka yang berhak menerimanya sesuai dengan kemampuan si
pemberi, dan dilakukan di luar kewajiban zakat dan zakat fitrah.3*
Sedangkan, Muhammad Badrun dalam penelitiannya yang mengkaji
lafadz shadagah dengan menggunakan kajian semantik dan mengacu
pada makna kontekstualnya menyebutkan lima makna shadagah dalam
Al-Qur'an, yaitu: sedekah secara umum dengan segala bentuknya,

zakat, penerimaan taubat, permohonan maaf, dan mahar perempuan.*®

34 Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008),

h. 1280.

3 Muhammad Badrun, “as13 Vs iw,s 0Tl 3 B2 axe” Studia Quranika 5, no. 1 (2020):
103-21, h. 104.



91

Selaras dengan itu, Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib al-
Mawardi dalam kitab tafsirnya mengatakan makna lafadz “Shadaqah”
pada QS At-Taubah ayat 103, yaitu: sedekah yang dilakukankan secara
sukarela, hal ini menurut pendapat Ibnu Zaid. Sedangkan menurut
Ikrimah makna lafadz shadaqah dalam ayat tersebut jelas menyebutkan
zakat yang diwajibkan oleh Allah atas harta mereka, hal ini karena zakat
tidak wajib atasa semua harta, akan tetapi wajib atas sebagian harta
saja.%

Berdasarkan teori representasi Hall, dapat diketahui bahwa ayat ini
bukan hanya merepresentasikan zakat sebagai aktivitas pengeluaran
harta saja, namun lebih luas dari itu zakat dalam ayat ini memiliki

makna spiritual dan sosial yang tinggi. Hal ini dapat dilihat dari

penggunakan kata (ri}é.laj) yang berarti "membersihkan mereka" dan
(r@,gi) yang berarti "mensucikan mereka".
Kata "(iij.g-u " adalah fi'll mudhari' yang berasal dari akar kata " j.éja"

(thahara) yang berarti "bersih" atau "suci". Lafadz " }éﬁ” (tuthahhiru)

adalah bentuk taf'ill yang mengandung makna intensifikasi atau
tindakan yang  dilakukan secara  sungguh-sungguh  untuk
membersihkan. Imbuhan "-hum" (mereka) setelah lafadz ini merujuk
kepada Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya. Imam Al-Ashfahani
dalam kitab tafsirnya mengatakan, kata thaharah yang disandingkan
dengan kata shadagah maka bermakna mengeluarkan harta (zakat).
Pengeluaran harta tersebut untuk mengharapkan keberkahan dari-Nya,
dan untuk menyucikan diri.¥” Hal ini selaras dengan Asbabun nuzul ayat

ini yang menyatakan bahwa pengambilan sebagian harta Abu Lubabah

3 Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, An-Nukat Wa Al-"Uyun Tafsir
Al-Mawardi: Juz 2 (Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992), h. 398.

37 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al-Mufiadat Fi Gharibil Qur’an, Jilid 6, ¢ (Mesir: Dar Ibnul
Jauzi, 2017), h. 142.



92

dan sahabat-sahabat lainnya bertujuan untuk mendapat ridha, ampunan

dan ketenangan jiwa bagi mereka.

kata "(i.ij_éjaj" dan "(..géfﬁ" dapat direpresentasikan sebagai fungsi

dari super-ego, yaitu mendorong kesempurnaan moralitas individu.

Sejalan dengan penafsiran Ibnu Abbas yang menafsirkan kata (.faj.glaj

dengan makna penyucian yang merujuk pada dosa-dosa yang dilakukan

oleh Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya dan kata r@.afjj yang

berarti pembersihan atau perbaikan akhlak mereka. Buya Hamka juga
menambahkan bahwa ayat ini secara eksplisit menghubungkan
penyebutan kedua kata tersebut setelah perintah bersedekah atau
berzakat sebagai bentuk penyucian diri dan harta dari sifat-sifat buruk.
Dengan demikian, rangkaian kata tersebut merupakan kode linguistik
yang membentuk representasi zakat sebagai bentuk pemurnian jiwa dan
moralitas.
. Representasi Simbolik

Dalam ayat 102, dijelaskan bahwa Abu Lubabah menyesali dosa
yang telahh ia lakukan dengan bertaubat kepada Allah. Sehingga ia
menyerahkan seluruh hartanya kepada Rasulullah sebagai simbol
kesungguhan taubatnya. Sehingga janji ampunan dan pahala dalam QS
At-Taubah ayat 103 merupakan representasi standar ego-ideal dari Abu
Lubabah, yaitu mendapat Ampunan dan ketenangan jiwa. Dengan kata
lain, lewat pelakasnan taubat dan zakat Abu Lubabah telah
melaksananakan standar ego-ideal dari super-ego, yang bertujuan untuk
menjadi muslim yang lebih baik. Maka dari itu, dapat dipahami bahwa
zakat dan taubat adalah standar ego-ideal muslim.

Sebaliknya, ancaman dosa dan hukuman untuk orang yang tidak
bertaubat dan berzakat adalah bagian dari dari nurani super-ego.
Ancaman hukuman tersebut adalah bentuk hukuman dari super-ego

kepada ego dengan menimbulkan rasa bersalah, ketika ego bertindak



93

tidak sesuai dengan tuntutan super-ego. Hal ini menunjukkan peran

super-ego dalam menegakkan moralitas dan hukum tuhan.
Simbol-simbol seperti ketenangan jiwa menjadi motivasi yang

mendorong individu untuk menunaikan perintah berzakat agar

mendapatkan ketenangan jiwa dan menghindari konsekuensi-

konsekuensi buruk yang terdapat pada prinsip-prinsip yang diatur oleh

super-ego seperti, kecamasan dan rasa bersalah.

c. Representasi Tindakan

Tindakan pengakuan dosa yang dilakukan oleh Abu Lubabah adalah

wujud dari " r‘sjj-b \5.:}«-0\ ", yang merupakan tindakan langsung dari

konflik psikis Abu Lubabah, dan tindakan mengikat diri pada tiang
masjid adalah tindakan fisik yang paling menonjol yang menunjukkan
penyesalan secara jelas, penyerahan diri, dan keinginan untuk dihukum
sebagai bentuk pembersihan diri. Hal ini adalah wujud dari adanya
fungsi super-ego (ego-ideal dan nurani). Keinginan untuk dihukum dan
pasrah menerima hukuman dan bersikap kekanak-kanakan ini adalah

bentuk dari mekanisme pertahanan dari ego berupa regresi.*®

Selain itu, perintah "khudz" (-l;-) yang berarti "ambillah" yang

ditujukan langsung kepada Rasulullah SAW menggambarkan peran
beliau sebagai representator sekaligus pemimpin umat Islam pada saat
itu. Rasulullah SAW dipandang bukan hanya sebagai penyampai pesan
keagamaan (risalah), tetapi juga sebagai suri tauladan atau contoh nyata
atas pelaksanaan langsung perintah dari Allah SWT. Beliau menjadi
figur sentral yang mewujudkan ajaran Islam dalam tindakan nyata dari
nilai baik dan buruk super-ego. Hal serupa juga dikatakan oleh Sriyana
dalam bukunya yang berjudul “Kepemimpinan dalam Pemerintah”
yang menyatakan bahwa, seorang pemimpin tidak hanya tampil untuk

memberi perintah, namun juga harus tampil sebagai figur pemberi

3 Hall, h. 172.



94

tauladan, panutan dan pemberi arahan supaya mempu mencapai tujuan
bersama.*

Tindakan Rasulullah SAW yang secara aktif mengambil zakat dari
para sahabat memperjelas dan mewujudkan kewajiban zakat bagi umat
Islam. Umat dapat melihat secara langsung implementasi perintah zakat
yang berjalan secara sukarela, bukan karena paksaan. Hal ini
merupakan hasil dari kepemimpinan Rasulullah yang mampu
membangkitkan kesadaran dan kepatuhan umat Islam dalam
menjalankan perintah Allah SWT melalui sifat-sifat beliau seperti, jujur
(siddiq), dapat dipercaya (amanah), cerdas (fathanah), dan komunikatif
(tabligh).*® maka dapat dipahami bahwa tindakan Rasulullah juga
menjadi gambaran dari nilai baik dan buruk dari super-ego yang dapat
memotivasi seseorang menuju kesempurnaan moralitas.

Sementara itu, dari sudut pandang psikoanalisis tindakan
menunaikan zakat merepresentasikan ketaatan individu pada tuntutan
super-ego dengan menyesuaikan dirinya dengan standar moral dan
ideal yang telah ia yakini dari ajaran agama dan lingkungan yang ia
pelajari. Selain itu, fungsi zakat untuk "membersihkan dan
mensucikan" jiwa sebagaimana yang dijelaskan dalam QS At-Taubah
ayat 103 dan asbabun nuzulnya, selaras dengan peran super-ego dalam
mendorong Abu Lubabah pada kesempurnaan moralitasnya, artinya
mendorong perbaikan akhlak pada diri Abu Lubabah supaya tidak
mengulangi kesalahannya kembali. Melalui zakat, seorang Muslim
tidak hanya menjalankan kewajiban agama, tetapi juga mendapatkan

proses pembersihan diri. Proses pembersihan tersebut akan

39 Sriyana, Kepemimpinan Dalam Pemerintahan (Bandung: CV. Feniks Muda Sejahtera,
2022),
https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&i1d=LGqVEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=leade
rship+psikologi+patuh+percaya&ots=xG1tkSLRI3 &sig= vAJTsUbLdW{pta6ZPg71Qa2Qbk&red
ir_esc=y#v=onepage&q&f=true, h. 21, (diakses pada 11 Mei 2025).

40 S Murtaufiq and V I Ahmad, “Karakteristik Kepemimpinan Spiritual Kiai,” Madinah:
Jurnal Studi Islam 6 (2019): 188-98, http://ejournal.iai-
tabah.ac.id/index.php/madinah/article/view/1429%0Ahttps://ejournal.iai-
tabah.ac.id/index.php/madinah/article/download/1429/972, h. 197.



95

memperkuat identitas dan moralitas spiritual seorang muslim agar

sesuai dengan konsep ego-ideal.

Dengan demikian, representasi proses taubat dan zakat dalam konteks
super-ego Abu Lubabah adalah super-ego Abu Lubabah memainkan peran
peranting dalam mendorongnya menuju penyesalan dosa dan taubat. Rasa
bersalah dan kesadaran akan pelanggaran nilai-nilai agama dan sosial (yang
diinternalisasi sebagai super-ego) direpresentasikan dalam Al-Qur'an
melalui ayat tersebut (pengakuan dosa dan perintah zakat) sebagai jalan
menuju pembersihan dan penerimaan taubat oleh Allah serta dan
mendukung adanya pengembangan akhlak kearah yang lebih baik dengan
didukung oleh motivasi berupa sistem ganjaran (pahala) dan hukuman (rasa

bersalah), yang menuntun Abu Lubabah menuju muslim ideal.

. Representasi Kewajiban Zakat dalam Konteks Ego Abu Lubabah

Ego adalah penengah antara keinginan impulsif id dan aturan moral
super-ego, ia bertugas menjaga keseimbangan keduanya dengan prinsip-
prinsip realitasnya. Ego mencari solusi yang memuaskan id dan super-ego
tanpa menimbulkan konflik antar keduanya.** Keseimbangan psikologis
tercapai saat ego berfungsi dengan baik dan ketidakseimbangan terjadi jika
ego terlalu condong pada id, super-ego, atau dunia luar. Ego bekerja
berdasarkan prinsip realitas dengan menunda pemuasan keinginan. Interaksi
yang baik antara id, ego, dan super-ego penting untuk perkembangan
psikologis manusia.*?

Hubungan antara konsep ego Abu Lubabah dalam teori Freud dalam QS
At-Taubah ayat 102-103 terletak pada peran ego sebagai penengah antara
dorongan Id (ketidakikutsertaan dalam perang) mendorong pemuasan diri
berupa keinginan akan kenyamanan dan menghindari perang, sementara
super-ego memunculkan rasa bersalah dan kesadaran akan kesalahan dan

dosa yang telah diperbuat. Dalam menengahi kedua dorongan tersebut, ego

4 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 48.
42 Hall, h. 60.



96

memperhitungkan konsekuensi negatifnya, karena apabila ego terlalu
condong pada id, Abu Lubabah akan cenderung mengabaikan perasaan
bersalah dari dosa yang telah ia lakukan atau menghindari ketidaknyamanan
dari perasaan bersalah dengan cara mencari-cari alasan agar keputusannya
dalam tidak berperang dibenarkan, dan mengutamakan kepuasan pribadi
berupa obsesi terhadap harta. Sedangkan, ketika ego terlalu condong pada
super-ego, Abu Lubabah akan melakukan perilaku-perilaku yang lebih
ekstrim dari tindakannya mengikat diri di tiang masjid.

Dalam konteks taubat dan zakat dari kisah Abu Luababah dan
berlandaskan prinsip realitas, ego mampu menemukan keseimbangan
dengan pengakuan dosa yang tulus dan mendalam serta kesediaan Abu
Lubabah untuk melakukan pembersihan diri dan harta melalui penyerahan
sebagian hartanya sebagai zakat.

Sebelumnya telah dijelaskan bahwa super-ego menggunakan ganjaran
dan hukuman untuk memaksakan tuntutan moralnya, kemudian ganjaran
dan hukuman tersebut diarahkan kepada ego sebagai bentuk tanggungjawab
atas tindakan yang telah ia perbuat.*® Ganjaran dan hukuman tersebut berupa
perasaan bangga dan perasaan bersalah, sehingga ego akan merasa lega dan
bangga ketika berbuat baik dan malu ketika berbuat buruk atau tunduk pada
dorongan id.* Hal itu sesuai dengan apa yang dirasakan oleh Abu Lubabah,
yaitu ketika malakukan kesalahan (tidak ikut berperang) ia akan merasa
bersalah dan cemas mengadapi azab dari Allah, dan perasaan tenang setelah
melakukan taubat kepada Allah melalui zakat.

Ganjaran dan hukuman tersebut akan memotivasi individu untuk
mengarahkan nafs lawwamahnya pada nafs mutmainnah. Sehingga,
tindakan zakat yang dipilih ego akan mendapatkan ganjaran dari super-ego.
Ganjaran ini berupa perasaan bangga, puas, dan bermoral, karena telah
bertindak sesuai dengan nilai-nilai kebaikan, taat pada kewajiban agama,

dan tanggung jawab sosial. Ego akan mendapat hadiah berupa ketenangan

4 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 59.
4 Hall, h. 58.



97

batin karena telah berhasil menahan dorongan id yang ingin
mempertahankan dan menikmati kenikmatan dari seluruh harta.

Dalam Al-Qur'an Allah telah menjanjikan pahala bagi siapa saja yang
taat pada perintahnya, khususnya dalam menjalankan perintah berzakat,
shadaqah, dan infak. Seperti yang dijelasakan dalam QS Al-Baqgarah ayat
261-262, berikut bunyinya:

Bl 8 gt a et i B A Lo o Al ok o) e

B Jote & 2t Spig ) YUy e A Bt ) Dl S B
:)jj;; /jr@J&g}? Yj rﬁ) °}“\ e L;ST /ja’e\}fi.;j .g?"
Yy

“Perumpamaan orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah seperti
sebutir biji yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada
seratus biji. Allah melipatgandakan bagi siapa yang Dia kehendaki, Dan
Allah Mahaluas, Maha Mengetahui. Orang yang menginfakkan hartanya di
jalan Allah, kemudian tidak mengiringi apa yang dia infakkan itu dengan
menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan penerima), mereka
memperoleh pahala di sisi Tuhan mereka. Tidak ada rasa takut pada mereka

dan mereka tidak bersedih hati.”* (QS Al-Bagarah: 261-262)

Sebaliknya, jika sesorang didominasi oleh id dan nafs ammarah, lalu
memilih untuk tidak berzakat, maka ia akan mendapatkan hukuman dari
super-ego. Hukuman ini berupa perasaan bersalah, cemas, dan tidak
bermoral, karena telah melanggar nilai-nilai kewajiban agama dan tanggung
jawab sosial. Ego mendapat hukuman berupa konflik internal dan rasa
bersalah karena gagal memenuhi standar moral yang diyakininya. Maka hal
serupa juga akan dirasakan oleh orang-orang yang enggan menunaikan
zakat, infak, dan sedekah.

Dalam kitab 4/-Umm, Imam Syafi'l berpendapat bahwa orang-orang

yang tidak mau membayar zakat pada zaman Rasulullah boleh untuk

5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS
Al-Baqarah: 261-262.



98

diperangi, beliau menambahi dengan mengatakan bahwa peperangan yang
ditujukan kepada mereka yang enggan membayar zakat adalah bentuk dari
qishash.*® Allah akan menghukum mereka dengan azab yang pedih di
akhirat kelak, seperti yang ada dalam QS At-Taubah ayat 34-35:4

[}

55 o3y oy 0 Jisat 058 ouris s o sy g 0 Gt
(g Slsy RS o525 B J5 $aaly <adl 5335 s3is S
LAY AR Uds Dby 23 i b oS8 s 6l 425y

1S5 28 1 gkl

“34. Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya banyak dari para
rabi dan rahib benar-benar memakan harta manusia dengan batil serta
memalingkan (manusia) dari jalan Allah. Orang-orang yang menyimpan
emas dan perak, tetapi tidak menginfakkannya di jalan Allah, berikanlah
kabar ‘gembira’ kepada mereka (bahwa mereka akan mendapat) azab yang
pedih. 35. pada hari ketika (emas dan perak) itu dipanaskan dalam neraka
Jahanam lalu disetrikakan (pada) dahi, lambung, dan punggung mereka
(seraya dikatakan), “Inilah apa (harta) yang dahulu kamu simpan untuk
dirimu sendiri (tidak diinfakkan). Maka, rasakanlah (akibat dari) apa yang
selama ini kamu simpan.”*® (QS At-Taubah: 34-35)

Konsep ganjaran dan hukuman dari super-ego sebagai bentuk
konsekuensi dan tanggungjawab ego atas pilihannya dalam berperilaku
(moral atau amoral), sehingga ia harus menghadapi konsekuensi dari
tindakan yang ia pilih.* Oleh karena itu, bertaubat dan berzakat
membutuhkan kesadaran akan dosa dan kewajiban agama, serta

kemampuan untuk menunda atau mengorbankan kepuasan sesaat.

% Ahmad Musthafa Al-Farran, Tafsir Imam Syafi (Menyelami Kedalaman Kandungan Al-

Qur’an), Jilid 2 (Jakarta: Almahira, 2008), h. 668.

47 Baginda Rizky Harahap, “KORBAN BENCANA ALAM SEBAGAI PENERIMA ZAKAT

DALAM PERSPEKTIF EMPAT MAZHAB,” Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta
(Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), h. 22.

4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS

At-Taubah: 34-35.

4 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 56.



99

Dari perspektif teori representasi, peran ego dalam QS At-Taubah ayat
102-103 dapat direpresentasikan sebagai berikut:

a. Representasi Tindakan

Tindakan mengikat diri pada tiang masjid adalah tindakan fisik
yang paling menonjol yang menunjukkan penyesalan secara jelas,
penyerahan diri, dan keinginan untuk dihukum sebagai bentuk
pembersihan diri. Keinginan untuk dihukum dan pasrah menerima
hukun dan bersikap kekanak-kanakan ini adalah bentuk dari mekanisme
pertahanan dari ego berupa regresi.*® Serta Tindakan penyerahkan harta
(zakat) adalah tindakan nyata memberikan sebagian kekayaan sebagai
wujud ketaatan dan penyucian dosa. Hal ini adalah tindakan konkret
yang merepresentasikan komitmen mereka untuk memperbaiki diri dan

mendekatkan diri kepada Allah.

Tindakan membayar zakat adalah representasi nyata dari fungsi ego.
Ego harus menunda pemuasan id dan mengakomodasi tuntutan super-
ego. Ego mampu menemukan keseimbangan dengan bertaubat dan

menunaikan zakat bersamaan dengan menyadari tanggung jawab sosial

dan spiritual. Perintah s (ambillah) adalah tantangan langsung yang

menuntut ego untuk bertindak, bukan sekedar berpikir. Hal itu adalah
bentuk dari perintah nyata yang mendorong ego untuk mengambil
keputusan dan melakukan aksi nyata dalam menyerahkan harta atau
berzakat. Dalam konteks Asbabun nuzul ayat ini, perintah khudz
ditujukan kepada Nabi Muhammad selaku pemimpin umat Muslim
pada waktu itu, dan setelah mendapatkan perintah langsung dari Allah
melalui ayat ini beliau langsung memerintahkan beberapa sahabat
untuk mengambil sebagian harta dari Abu Lubabah dan sahabat-sahabat
lainnya yang tidak mengikuti perang Tabuk. Dalam konteks zaman

sekarang yang mana ayat ini dijadikan sebagai dalil diwajibkannya

50 Hall, h. 172.



100

zakat untuk umat Muslim, maka perintah khudz dapat diartikan sebagai
keharusan yang harus segera dilakukan atau bermakna wajib. Dengan
demikian, membayar zakat adalah tindakan yang kompleks, dimana ego
memiliki peran penting untuk menyeimbangkan keinginan pribadi,
tuntutan agama, dan tanggung jawab sosial.

b. Representasi implisit

Meskipun tidak dijelaskan secara eksplisit, tindakan mengikat diri
di tiang-tiang masjid secara implisit menunjukkan kedalaman dan
kesungguhan penyesalan mereka. hal ini juga sejalan dengan penjelasan
Tafsir Kementeriasn Agama RI yang menyatakan bahwa tujuan mereka
mengikatkan diri pada tiang-tiang masjid adalah untuk menunjukan
kesungguhan taubat dan penyesalan mereka dihadapan Rasulullah.>!

Selain itu, terdapat kekuatan otoritas Allah dan kenabian dalam
kisah ini. Kepatuhan mereka setelah turunnya ayat Al-Qur'an dan
penerimaan zakat menunjukkan kepercayaan implisit pada perintah
Allah dan peran Nabi sebagai representator dan perantara. Terdapat pula
proses internal yang mendalam pada kisah ini, hal ini terwujud dalam
penggambaran konflik psikis batin antara dorongan diri dan tuntutan
keimanan, yang pada akhirnya mengarah pada kesadaran dan ketaatan,
ini adalah bentuk dari keseimbangan ego Abu Lubabah yang dapat
mencari solusi bijak ketika dihadapkan dengan dorongan id dan
tuntutan super-ego pada dirinya.>?

Dengan demikian, konsep psikoanalisis dapat digunakan untuk
menjelaskan bahwa konsep taubat dan berzakat bukan hanya tentang
memenuhi perintah, tapi juga tentang menunjukkan keseimbangan
psikologis yang sehat, dan dapat diwujudkan ketika ego mampu
mengelola dorongan batin dan tuntutan moral secara bijak. Seperti yang
terjadi dengan Abu Lubabah dalam Asbabun nuzul ayat-ayat ini. Abu

Lubabah segera bertaubat dan meminta ampunan kepada Allah baik

51 Departemen Agama RI, Al-Quran Dan Tafsirnya, h. 197.
52 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 48.



101

secara langsung dan juga lewat perantara Nabi Muhammad.
Keputusannya untuk bertaubat dan bersegera melepaskan sumber
dosanya dalam hal ini adalah harta menjadi bukti seimbangnya ego Abu
Lubabah.
c. Representasi Linguistik

QS At-Taubah ayat 102-103 adalah perintah taubat dan berzakat
secara langsung dan tegas dari Allah. Tindakan Abu Lubabah dalam
melakukan keduanya menunjukan bahwa ego akan memproses kedua
perintah tersebut dengan mempertimbangkan rasionalisasi manfaatnya
seperti: manfaat spiritual dari zakat dan bertaubat berupa pembersihan
jiwa, pahala dan ganjaran di akhirat serta kebekahan dunia, dan dampak

positif zakat bagi masyarakat. Selaras dengan prinsip ego yang

el e g . . . o 5wl 2 ws
berdasarkan dengan nilai-nilai rasionalitas, lafadz "(..i}@b", dan "r@"

dalam QS At-Taubah ayat 103 menunjukkan representasi manfaat atau
dampak positif zakat bagi mereka yang menunaikannya. Zakat
membersihkan harta dari hak orang lain dan menyucikan jiwa dari sifat
kikir serta menumbuhkan rasa empati dan kepedulian sosial.>®

Meskipun ayat ini secara eksplisit tidak menyebutkan kelompok
penerima zakat seperti yang dijelakan dalam QS At-Taubah ayat 60.
Namun, secara tidak langsung ayat ini menunjukkan dan
merepresentasikan ~ keberadaan  kelompok  masyarakat  yang
membutuhkan bantuan dari orang lain. Karena, jika tidak ada orang
yang membutuhkan, maka perintah untuk mengambil sebagian harta
mereka sebagai zakat tidak akan relevan atau dibutuhkan. Jadi,
keberadaan perintah ini secara implisit merepresentasikan atau
mengindikasikan adanya pihak yang berhak menerima zakat.

Dalam konteks Asbabun nuzulnya, ayat ini turun pasca perang

Tabuk yang mana waktu itu ekonomi masyarakat Madinah dan

% Sonia Silastia et al., “Model Pengelolaan Zakat, Infag, Dan Shodaqoh Dalam
Pembangunan Suatu Negara,” Student Scientific Creativity Journal 1, no. 3 (2023): 393-413,
https://doi.org/10.55606/sscj-amik.v1i3.1992, h. 402.



102

sekitarnya sedang terpuruk akibat dari paceklik, ditambah lagi sebelum
keberangkatan kaum Muslim untuk berperang, semua orang berlomba-
lomba menyumbangkan hartanya untuk akomodasi perang dan
akomodasi selama perangpun tidak mencukupi kebutuhan pasukan
Muslim. Sehingga perintah zakat pada ayat ini menandakan adanya
solidaritas dikalangan umat muslim untuk saling berbagi dan
bersedekah.

Manfaat-manfaat dari segi moralitas, agama, dan realitas sosial
inilah yang membentuk representasi kognitif ego yang
memungkinkannya melihat gambaran dan manfaat yang lebih luas dan
jangka panjang dari tindakannya, sehingga ia bisa menunda kepuasan
instingtif untuk mempertahankan harta dan memilih untuk berzakat.
Dengan demikian, dapat dipahami bahwa ego tidak hanya patuh buta
terhadap dorongan id maupun tuntutan super-ego, tetepai ia
mempertimbangkan hal-hal yang bersifat rasional seperi manfaat-
manfaat yang telah disebutkan diatas, sehingga ego mampu menunda
keinginan sesaat demi tujuan yang lebih mulia.

. Representasi Simbolik

Ego dalam islam dapat dipahami sebagai perwujudan dari nafs
lawwamah, yaitu kekuatan psikis yang memungkinkan menggunakan
akalnya untuk berpikir rasional, melakukan refleksi dan introspeksi diri,
serta menyesali dosa yang telah dilakukan. Hal ini merepresentasikan
peran Ego dalam menuntun manusia untuk bertindak sesuai dengan
kondisi faktual, rasional, dan menggunakan pemikiran yang logis.
Sehingga dapat diapahami bahwa, ego adalah penengah yang
membantu kita membuat keputusan berdasarkan realitas, bukan hanya

berdasar pada impuls sesaat.

Lafadz "Shalli 'alaihim" (r.@.JJ— ;K23 pada ayat ini menjadi

representasi dari perintah Allah kepada Nabi Muhammad SAW untuk

mendoakan orang-orang yang membayar zakat (Abu Lubabah)



103

sekaligus menjadi simbol penerimaan taubat yang diharapkan oleh
mereka. Lafadz tersebut juga menjelaskan dampak psikologis dan
spiritual dari doa Rasulullah SAW bagi para pembayar zakat yang
mampu memberikan rasa tenang dan damai di hati mereka. Dalam
penelitian milik Sarihat menganai rahasia-rahasia ketenangan jiwa yang
ada dalam Al-Qur’an, ia menjelasakan bahwa lafadz “Shali” dalam ayat
ini mengandung makna doa dan doa menjadi salah satu ibadah yang
dilakukan untuk mengingat Allah yang dapat memberi efek ketenangan
pada jiwa bagi siapa saya yang melaksanakannya.>*

Jika mengacu pada asbabun nuzul ayat ini, kita akan mengetahui
kecemasan Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya yang tidak
mengikuti perang tabuk sehingga mereka mengikatkan diri pada tiang-
tiang masjid agar Allah menerima taubat mereka. Hal ini sesuai dengan
yang dikatakan oleh Aditya dalam penelitiannya, ia mengatakan bahwa
dalam kacamata psikologi sosial, kecemasan semacam itu muncul
karena individu takut mengalami penolakan atau takut tidak diterima
oleh kelompok atau masyarakat, dan salah satu solusi menghadapi atau
mengurangi kecemasan adalah dengan doa.*®

Ketika Rasulullah SAW mendoakan para pembayar zakat, ini
menunjukkan adanya solidaritas dan kepedulian dari pemimpin
terhadap umatnya. Tindakan ini mempererat ikatan persaudaraan dan
kebersamaan (ukhuwah Islamiyah) di antara umat Islam. Rasa aman
yang dirasakan akan memperkuat motivasi untuk terus beribadah dan
berkontribusi positif kepada masyarakat. Selain itu, para pembayar
zakat merasa dihargai dan diakui kontribusinya kepada masyarakat
ketika mendapat sambutan yang menyenangkan dari penerima ataupun

amil zakat.%®

5 Sarihat, “Rahasia Ketenangan Jiwa Dalam Al-Qur’an,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 6, no. 1 (2021): 30—46, https://doi.org/10.24090/maghza.v6i1.4476, h. 41.

% Aditya Dedy Nugraha, “Memahami Kecemasan: Perspektif Psikologi Islam,” LJIP:
Indonesian ~ Journal  of  Islamic  Psychology 2, no. 1 (2020): 1-22,
https://doi.org/10.18326/ijip.v2il.1-22, h. 3-17.

% Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 4, Cet 1 (Depok: Gema Insani, 2015), h 280.



104

Doa yang di panjatkan oleh amil zakat atau penerima zakat mampu
memberikan rasa tentram pada diri muzaki. Rasa tentram tersebut
adalah bukti bahwa kecemasan yang dihadirkan oleh super ego kerena
rasa bersalah mampu dihapuskan dengan melaksanakan zakat. Dengan
begitu, konsep ganjaran dan hukuman dari super-ego yang diarahkan
kepada ego adalah bentuk tanggung jawab ego atas tindakan yang
dipilih olehnya. Ego akan merasa lega dan bangga ketika berbuat baik
dan malu ketika berbuat buruk atau tunduk pada dorongan id. Zakat
adalah simbol dari keseimbangan ego dalam menghadapi dorongan id
dan tuntutan super-ego yang menghasilkan ketenangan batin karena
berhasil menahan dorongan id.

Secara keseluruhan, representasi proses taubat dan zakat Abu Luababah
dalam konteks ego dapat dipahami sebagai wujud dari peran ego dalam
menghadapi konflik antara dorongan id (kecintaan harta) dan tuntutan
super-ego (kewajiban agama dan rasa bersalah). Tindakan taubat (mengikat
diri) dan pembayaran zakat adalah upaya ego untuk memperbaiki kesalahan,
mendapatkan ampunan dan akhirnya mencapai keseimbangan psikologis
dan ketenangan jiwa, seperti yang digambarkan dalam QS At-Taubah ayat
102 dan 103.

Dengan demikian, dalam perspektif psikoanalisis Sigmund Freud, proses
taubat dan zakat Abu Lubabah dalam QS At-Taubah ayat 102-103
merepresentasikan dinamika Id yang condong pada kenikmatan duniawi, Super-ego
yang menuntut pertanggungjawaban moral dan spiritual, serta Ego sebagai
penengah yang mencari keseimbangan melalui pengakuan dosa dan penunaian

zakat demi mendapatkan ampunan, pembersihan diri dan ketenangan jiwa.



BABV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan yang telah dipaparkan pada
bab-bab sebelumnya, maka dapat ditarik kesimpulan bahwa kesalahan Abu
Lubabah tidak ikut perang Tabuk bersumber dari dorongan id, yaitu kecintaan
pada harta. Konflik internal kemudian muncul ketika super-ego berupa
kesadaran moral dan ajaran agama menuntut pertanggungjawaban atas
tindakan Abu Lubabah, sehingga menimbulkan rasa bersalah dan penyesalan
mendalam. Dalam menghadapi konflik ini, ego Abu Lubabah berperan sebagai
mediator, termanifestasi melalui tindakan nyata dan ekstrem seperti mengikat
diri pada tiang masjid dan kesediaan membayar zakat. Tindakan-tindakan ini
merupakan representasi dari upaya ego untuk menyeimbangkan dorongan id
dengan tuntutan super-ego dan mencapai ketenangan jiwa. Zakat, dalam
konteks ini, tidak hanya berfungsi sebagai kewajiban finansial, tetapi juga
sebagai simbol pembersihan dan penyucian yang diberikan Allah untuk
mengembalikan keseimbangan psikologis dan spiritual. Dengan demikian,
kisah Abu Lubabah secara komprehensif merepresentasikan perjalanan batin
manusia dari kesalahan yang didorong oleh id menuju penyucian melalui
taubat dan zakat yang dimediasi oleh ego dan didukung oleh super-ego, untuk
mendapat ampunan dan ketenteraman jiwa yang dijanjikan Allah dalam ayat

102 dan 103 dari QS At-Taubah.

B. Saran

Setelah melakukan penelitian ini, disarankan bagi peneliti selanjutnya untuk
mendalami aplikasi teori psikoanalisis Sigmund Freud pada ibadah lain dalam
Islam guna mengungkap dimensi psikologisnya. Penting juga untuk
mengembangkan kerangka representasi Stuart Hall secara lebih spesifik pada
teks keagamaan seperti hadis atau kisah-kisah nabi, serta melakukan penelitian

kualitatif melalui wawancara mendalam dengan individu yang mengalami

105



106

taubat atau berzakat untuk menganalisis pengalaman psikis mereka. Dalam
bidang praktik keagamaan dan pendidikan, temuan ini bisa dimanfaatkan
dalam materi pendidikan agama untuk menjelaskan dimensi psikologis
seseorang yang bertaubat dan berzakat, mendorong pemahaman ibadah yang
lebih holistik dan motivasi internal umat. Perlu juga dikembangkan program
bimbingan spiritual atau konseling yang mengintegrasikan konsep
psikoanalisis Islam untuk membantu individu dalam proses taubat dan
pembersihan diri. Bagi lembaga zakat dan dakwah, perlu adanya
perkembangan dalam mensosialisasikan pentingnya zakat, tidak hanya sebagai
kewajiban finansial, melainkan juga sebagai pembersih jiwa dari sifat kikir dan
pendorong keseimbangan psikologis individu, yang sesuai dengan tujuan zakat

dalam QS At-Taubah ayat 103 sebagai penentram jiwa.



DAFTAR PUSTAKA

Abgorina. “WELL BEING BERBASIS TAZKIYATUN NAFS ( STUDI KASUS
DI  PONDOK PESANTREN DARUT TASBIH KABUPATEN
TANGERANG ).” Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta,
2024.

Al-Ashfahani, Ar-Raghib. AI-Mufradat Fi Gharibil Qur’an. Jilid 6, C. Mesir: Dar
Ibnul Jauzi, 2017.

Al-Farran, Ahmad Musthafa. Tafsir Imam Syaf’i (Menyelami Kedalaman
Kandungan Al-Qur’an). Jilid 2. Jakarta: Almahira, 2008.

Al-Jauziyah, Ibnu Qayyim. Jami 'As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah). Cet.1.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2012.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib. An-Nukat Wa Al-"Uyun
Tafsir Al-Mawardi: Juz 2. Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992.

Alamsyah, Femi Fauziah. “Representasi, Ideologi Dan Rekonstruksi Media.” A/-
Dlam: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 3, no. 2 (2020): 92-99.
http://journal.ummat.ac.id/index.php/jail/article/view/2540.

Amil SDM BAZNAS Kota Yogyakarta. “Problematika Zakat Di Masyarakat
Indonesia.” Baznas Kota Yogyakarta, 2025.
https://baznas.jogjakota.go.id/detail/index/38690/problematika-zakat-di-
masyarakat-indonesia-2025-03-17.

Angela, Michelle, and Septia Winduwati. “Representasi Kemiskinan Dalam Film
Korea Selatan (Analisis Semiotika Model Saussure Pada Film Parasite).”
Koneksi 3, no. 2 (2020): 481. https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6480.

Ardiansyah, Sarinah, Susilawati, and Juanda. “Kajian Psikoanalisis Sigmund
Freud.” Jurnal Kependidikan 7, no. 1 (2022): 25-31. http://e-
journallppmunsa.ac.id/index.php/kependidikan/article/view/912/885.

At-Tabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir Ath-Thabari: Jilid 25. Edited by
Ahmad Abdurraziq Al-Bakri, Muhammad Adil Muhammad, Muhammad
Abdul Lathif Khalaf, and Muhammad mursi Abdul Hamid. Jakarta: Pustaka
Azzam, 2007.

Ath-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir At-Thabari (Jami’ Al-Bayan
Fi Ta’wil Al-Qur’an): Jilid 7. Ed. 1. Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006.

Ath-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13. Jakarta:
Puataka Azzam, 2007.

Ayuanda, Winda, Dindasari Sidabalok, and Alemina Br Perangin-angin. “Budaya
Jawa Dalam Film Primbon : Analisis Representasi Stuart Hall.” ALFABETA:

107



108

Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pembelajarannya 7 (2024): 440-49.

Az-Zuhaili, Wahbah. Figih Islam Wa Adillatuhu. Cet.1. Jakarta: Gema Insani,
Darul Fikir, 2011.

. Tafsir Al-Munir. Edited by Dkk. Abdul Hayyie Al-kattani. Jilid 6. Depok:
Gema Insani, 2018.

Azra, Azyumurdi. Kajian Tematik Al-Qur an Tentsng Figih Dan Ibadah. Edited by
Abudin Nata. Cet.1. Bandung: Angkasa, 2008.

Badrun, Muhammad. “4s1 8 4¥a du s I8 A Baall Jxs” Studia Quranika 5, no. 1
(2020): 103-21.

Departemen Agama RI. AI-Qur'an Dan Tafsirnya: Jilid 4. Jakarta: Widya Cahaya,
2011.

. Al-Qur’an Dan Tafsirnya. Jilid 4. Jakarta: Widya Cahaya, 2011.
Freud, Sigmund. Masa Depan Sebuah Ilusi. Terj. Cep. Yogyakarta: CIRCA, 2021.

Hall, Calvin S. Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal. Terj. Cep. Yogyakarta:
IRCiSoD, 2019.

Hamidah, Allina. “Konsep Tazkiyah Dalam Al Qur’an Menurut Tafsir Al-Azhar.”
UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA, 2021.

Hamka. Tafsir Al-Azhar: Jilid 4. Cet 1. Depok: Gema Insani, 2015.

Harahap, Baginda Rizky. “KORBAN BENCANA ALAM SEBAGAI PENERIMA
ZAKAT DALAM PERSPEKTIF EMPAT MAZHAB.” Universitas Islam
Negri  Syarif Hidayatullah Jakarta. Universitas Islam Negri Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2024.

Hardana, Ali, and Arbanur Rasyid. “Peran Zakat Sebagai Pendorong Multiplier
Ekonomi.” Mu’amalah : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 2, no. 1 (2023): 91.
https://doi.org/10.32332/muamalah.v2i1.6979.

Huda, Ummul, Edwin Musdi, and Nola Nari. “Analisis Kemampuan Representasi
Matematis Siswa Dalam Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah
Matematika.” Jurnal Ta 'dib 22, no. 1 (2019): 19.

Husniati, Reva, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah. “Relevansi Taubat Dengan
Kesehatan Mental Dalam Islam.” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 3, no. 1
(2023): 93—119. https://doi.org/10.15575/jpiu.19625.

Ibn-Zakariyya, Abi Al Husayn Ahmad Ibn Faris. Mu "jam Magays Al-Lughah. Jilid
1. Bairut, Lebanon: Dar al-Jil, 1991.

Irawan, Feri. “Peran Filantropi Zakat Dalam Pengentasan Kemiskinan Di
Indonesia.” Tafaqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 7, no. 2
(2019): 105-17. http://www.religionomics.com/erel/S2-
Archives/REC04/Smith -.



109

Irwan, Muhammad. “Kebutuhan Dan Pengelolaan Harta Dalam Magqashid
Syariah.” Elastisitas - Jurnal Ekonomi Pembangunan 3,no. 2 (2021): 160-74.
https://doi.org/10.29303/e-jep.v3i2.47.

Katsir, Ibnu. Tafsir AI-Qur’an Al-Azim. Cet 2. Arab Saudi - al-Riyad: Dar al-
Tayyibah Linnasyr wa al-Tauzi’, 1999.

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI. “Quran
Kemenag.” Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran Kementerian
Agama RI, 2025.
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id.

LBS, Nabila, Muhizar Muchtar, and Zaifatur Ridha. “Psikoanalisis Sigmund Freud
Dalam Penerapan Pembinaan Akhlak Siswa Di Kelas VII MTsN 1 Langkat.”
Cybernetics: Journal Educational Research and Social Studies 4, no. 1 (2023):
215.

Lendra, Enovia. “Hakikat Taubat Dan Implementasinya Menurut Abu Al-Qasim
Al-Qusyairi.”  Jurnal — Al-Agidah 14, no. 1 (2022): 74-82.
https://doi.org/10.15548/ja.v14i1.3905.

Lisarani, Varetha, and Abd. Qohar. “Representasi Matematis Siswa Smp Kelas 8
Dan Siswa Sma Kelas 10 Dalam Mengerjakan Soal Cerita.” Jurnal Magister
Pendidikan  Matematika (JUMADIKA) 3, mno. 1 (2021): 1-7.
https://doi.org/10.30598/jumadikavol3iss1year202 1 pagel-7.

Maulidiyah, Risky, Avita Rasya Fitri, Hulwatul Hilma, and Maryatul Kibtiyah.
“Mengenal Tazkiyatuh An-Nafs Dalam Psikoterapi Islam.” Budai:
Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 3, mno. 1 (2024): 1.
https://doi.org/10.30659/budai.3.1.1-7.

Muharir, and Mustikawari. “Zakat Sebagai Instrumen Finansial Dalam Usaha
Pemulihan Kondisi Ekonomi Dan Sosial Budaya Menurut Perspektif Islam.”
Ekonimika Syariah: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah

5(2020): 91-101.

Muji, Muji. “Munasabah Al-Qur’an Dalam Menemukan Korelasi Ayat-Ayat
Pendidikan.” TA'DIBAN: Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2022): 16—
30. https://doi.org/10.61456/tjie.v112.38.

Murtaufig, S, and V I Ahmad. “Karakteristik Kepemimpinan Spiritual Kiai.”
Madinah: Jurnal Studi Islam 6 (2019): 188-98. http://ejournal.iai-
tabah.ac.id/index.php/madinah/article/view/1429%0Ahttps://ejournal.iai-
tabah.ac.id/index.php/madinah/article/download/1429/972.

Mushodiq, Muhamad Agus, and Andika Ari Saputra. “Konsep Dinamika
Kepribadian Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan
Strukur Kepribadian Sigmund Freud.” Bulletin of Counseling and
Psychotherapy 3, no. 1 (2021): 38.
https://doi.org/10.51214/bocp.v3il.49https://journal.kurasinstitute.com/index



110

.php/bocp/article/view/49https://journal kurasinstitute.com/index.php/bocp.

Nugraha, Aditya Dedy. “Memahami Kecemasan: Perspektif Psikologi Islam.”
LJIP : Indonesian Journal of Islamic Psychology 2, no. 1 (2020): 1-22.
https://doi.org/10.18326/ijip.v2il.1-22.

Nur, A M, Atma Amir, Achmad Abubakar, Halimah Basri, Muh Azka, and Fazaka
Rif’ah. “Zakat Dan Fungsinya Bagi Ssosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian
Tafsir Ekonomi QS. Al-Taubah Ayat 103.” El-Igtishady: Jurnal Hukum
Ekonomi Syariah 5, no. 2 (2023): 250-66.

Nurjannah. “Psikologi Spiritual Zakat Dan Sedekah.” Istinbath 17, no. 1 (2018):
179-97. https://doi.org/10.20414/ijhi.v17i1.40.

Pals, Daniel L. Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud. Terj. Inyi.
Yogyakarta: IRCiSoD, 2024.

Pusat Bahasa. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama,
2008.

Pusat Kajian Strategi BAZNAS. “Laporan Zakat Dan Pengentasan Kemiskinan
BAZNAS RI 2023,” 2024.
https://www.puskasbaznas.com/publications/published/officialnews/1852-
laporan-zakat-dan-pengentasan-kemiskinan-baznas-ri-2023.

Qardawi, Yusuf. Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat
Zakat Berdasarkan Qur'an Dan Hadits. Sustainability (Switzerland). Terj.
Salm. Vol. 11. Bogor: Litera AntarNusa dan Mlzan, 1999.

. Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat
Berdasarkan Quran Dan Hadis. Jakarta: PT Bulan Bintang, 2005.

Qurtubi, Al. Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10. Ed. 1. Bairut, Lebanon: Ar-
Risalah, 2006.

Quthb, Sayyid. Tafsir Fi Zhilalil Qur an: Jilid 6. Jakarta: Gema Insani, 2003.

Rahma. “Konsep Taubat Dalam Al-Qur’an Surah An-Nisa (Kajian Tematik).”
Universitas Islam Ahmad Dahlan Sinjani. Universitas Islam Ahmad Dahlan
Sinjani, 2023.

Rajjab, Khairunnas. Psikologi Ibadah: Memakmurkan Kerajaan Ilahi Di Hati
Manusia. Cet. 1. Jakarta: Amzah, 2011.
https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&i1d=SsEXEQAAQBAJ&oi=fnd
&pg=PP1&dgq=mengabaikan+kewajiban+zakat+dapat+menimbulkan+perasa
antbersalah+atau+tidak+nyaman+dalam+hati+nurani+seorang+Muslim&ots
=3LBj-Mp-
tz&sig=AyfC8cmhNxQzvPALIASZIfUC35w&redir esc=y#v=one.

Rawzalgina, Arthi Amalia, and Robi Sofian Hadi. “Psikologi Perubahan Dalam

Persfektif Al- Qur’an: Perilaku Manusia, Taubat, Dan Transformasi Diri.”
Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2025): 373-85.



111

Riwayati, Sri, and Nurul Bidayatul Hidayah. “Zakat Dalam Telaah QS. At-Taubah:
103 (Penafsiran Enam Kitab).” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir
1, no. 2 (2018): 77 - 91.

Rizka Khaerunnisa. “Baznas: Literasi Jadi Tantangan Dalam Mengoptimalkan

Potensi Zakat.” ANTARANEWS, 2024.
https://www.antaranews.com/berita/4030260/baznas-literasi-jadi-tantangan-
dalam-mengoptimalkan-potensi-zakat#:~:text=Berdasarkan hasil

penghitungan Baznas%?2C potensi,potensi atau senilai Rp33 triliun.

Rozali, M. Metodologi Studi Islam Dalam Prespektif Multydisiplin Keilmuan.
Edited by M. Rozali. Depok: PT Rajawali Buana Pusaka, 2020.

Rusdan, Rusdan. “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah
Maliyyah).” Palapa 9, no. 1 (2021): 96-125.
https://doi.org/10.36088/palapa.v9i1.1060.

Sarihat. “Rahasia Ketenangan Jiwa Dalam Al-Qur’an.” MAGHZA: Jurnal llmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (2021): 30-46.
https://doi.org/10.24090/maghza.v6i1.4476.

Shea, Nicholas. Representation in Cognitive Science. Oxford University Press.
Great Clarendon Street, Oxford, OX2 6DP, United Kingdom: Oxford
University Press, 2018.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780198812883.001.0001.

Sigmund Freud. Ego Dan Id. Edited by Cep Subhan. Terj. Nor. Yogyakarta:
Penerbit Tanda baca, 2021.

Sonia Silastia, Salsabila Rahmadini, Nadya Artha Joecha Mayvea, Abdillah
Abdillah, and Yayat Suharyat. “Model Pengelolaan Zakat, Infaq, Dan
Shodaqoh Dalam Pembangunan Suatu Negara.” Student Scientific Creativity
Journal 1, mno. 3 (2023): 393-413. https://doi.org/10.55606/sscj-
amik.v1i3.1992.

Sriyana. Kepemimpinan Dalam Pemerintahan. Bandung: CV. Feniks Muda
Sejahtera, 2022.
https://books.google.co.id/books?hl=en&Ilr=&id=LGqVEAAAQBAJ&oi=fn
d&pg=PP1&dg=leadership+psikologi+patuh+percaya&ots=xG1tk SLRI3&si
g= VAJTsUbLdWfpta6ZPg71Qa2Qbk&redir esc=y#v=onepage&q&f=true.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Cet. 7. Bandung: Alfabeta, 2024.

Suhartono, Suwandi, Tasdiq, Muhadi, and Rifa’i Mohammad. “Hubungan Antara
Zakat, Infak Dan Sedekah Dengan Nilai-Nilai Sosial Masyarakat.” Jurnal
Pendidikan Islam 11, no. 2 (2024): 167-80.

Sukanda, Ukon Furkon, and Siti Setyawati Yulandari. “Representasi Nasionalisme
Dalam Film Animasi Battle of Surabaya.” DIALEKTIKA KOMUNIKA: Jurnal
Kajian Komunikasi Dan Pembangunan Daerah 7, no. 2 (2020): 134-46.
https://doi.org/10.33592/dk.v7i2.365.



112

Sulidar. “Energi Taubat Dalam Perspektif Alquran Dan As-Sunnah.” Al-Kaffah 11
(2023): 307-21.

Suprapto, Heri, Titi Susanti, and Zulfadhly Mukhtar. “Taubat Menurut Imam
Ahmad Ibnu Qudamah Al Maqdisi.” Al-Fikra : Jurnal llmiah Keislaman 20,
no. 2 (2021): 151-62.

Wananda, Anida Shofiyah, and Misbahus Surur. “Representasi Feminisme
Masyarakat Jawa Perdesaan Dalam Film Pendek Tilik.” SCRIPTURA 14, no.
2 (2024): 101-16.

Wulandari, Diana, and Eko Sri Israhayu. “Mekanisme Pertahanan Diri Tokoh
Utama Dalam Novel Represi Karya Fakhrisina Amalia.” Jurnal Bahtera:
Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra, Dan Budaya 10, no. 1 (2023): 25-37.
https://doi.org/10.37729/btr.v1011.8434.

Yusron, M. Agus. “Al-Qur’an Dan Psikologi; Memahami Kepribadian Manusia
Perspektif Al-Qur’an.” TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no.
1 (2022): 82-99.

Yusuf Qardhawi. Kitab Petunjuk Taubat Kembali Ke Cahaya Allah. Bandung:
Mizan Pustaka, 2008.



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Khoridathul Baiyah

Jenis Kelamin : Perempuan

TTL : Rembang, 17 Oktober 2001

Alamat : Ds. Karangmangu RT 02/RW 01, Kec. Sarang, Kab. Rembang
Agama : Islam

Email : khoridahbaiyah@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal

RA YKU 03 Sarang Rembang

SDN 2 Karangmangu Sarang Rembang
MTs Al-Anwar Sarang Rembang

.

MA Al- Anwar Sarang Rembang

Riwayat Pendidikan Non Formal

1. Madrasah Diniyah Assamaniyah Sarang

2. Pondok Pesantren Darul Qur'an Al-Anwar 2 Sarang

113


mailto:khoridahbaiyah@gmail.com

