
REPRESENTASI PROSES TAUBAT DAN ZAKAT DALAM 

KISAH ABU LUBABAH PRESPEKTIF PSIKOANALISIS 

SIGMUND FREUD: STUDI QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Sarjana (S.1) 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora  

Program Studi Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

 

 

Oleh: 

Khoridathul Baiyah 

NIM: 2104026106 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR`AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 



 

ii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH  

 

 

 

 

 



 

iii 
 

PENGESAHAN  

 

  



 

iv 
 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

 



 

v 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 



 

vi 
 

MOTO 

 

 وَمَا يُ غْنِى عَنْهُ مَالهُُۥٓ إىذَا تَ رَدَّى ٓ 
“Hartanya tidak bermanfaat baginya apabila dia telah binasa.”1 

(Al-Lail [92]:11) 

 
1 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag” 

(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran Kementerian Agama RI, 2025), 

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id, QS Al-Lail [92]: 11. 



 

vii 
 

TRANLITERASI ARAB LATIN 

 

Transliterasi adalah proses perpindahan huruf dari satu aksen ke aksen lain. 

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama bersama Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Indonesia No. 158/1987 dan 0543b/U/1987 yang 

diterbitkan pada tanggal 22 Januari 1988, transliterasi berfungsi sebagai proses 

pengubahan huruf yang berfokus pada pemindahan huruf arab ke huruf latin 

berserta seluruh kaidah penulisannya. 

A. Konsonan  

Dalam bahasa Arab, setiap bunyi konsonan diwakili oleh huruf-huruf 

khusus. Ketika ditransliterasikan ke huruf latin, beberapa bunyi tersebut hanya 

diwakili oleh satu huruf, sementara yang lain memerlukan tanda, atau bahkan 

kombinasi huruf dan tanda. Berikut adalah daftar lengkap huruf Arab beserta 

padanan latinnya: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif ا
Tidak 

dilambangkan 

Tidak 

dilambangkan 

 Ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Ṡa’ Ṡ ث
Es (dengan titik 

di atas) 

 Jim J Je ج

 Ḥa Ḥ ح
Ha (dengan titik 

di bawah) 



 

viii 
 

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż ذ
Zet (dengan titik 

di atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ ص
Es (dengan titik 

di bawah) 

 Ḍad Ḍ ض 
De (dengan titik 

di bawah) 

 Ṭa Ṭ ط
Te (dengan titik 

di bawah) 

 Ẓa Ẓ ظ
Zet (dengan titik 

di bawah) 

 ‘ ain‘ ع
Koma terbalik 

(diatas) 

 Ghain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك



 

ix 
 

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ˊ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Vokal  

Vokal dalam bahasa Arab serupa dengan vokal yang ada dalam 

bahasa Indonesia, terdiri dari vokal tunggal (monoftong) dan vokal 

gabungan (diftong). 

1. Vokal Tunggal 

Dalam bahasa Arab, vokal tunggal dilambangkan dengan simbol 

yang disebut ḥarakat atau tanda baca, yang kemudian ditransliterasikan 

sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fatḥah A A ـ َ

 Kasrah I I ـ َ

 Ḍammah U U ـ َ

 

 



 

x 
 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap atau difrong, dalam bahasa Arab ditunjukkan melalui 

kombinasi antara harakat dan huruf, dengan transliterasi sebagai 

berikut:  

 

Huruf Arab 

 

Nama Huruf Latin 
Keterangan 

dan Contoh 

 Fatḥah dan Ya ي   + ـَ  

Sukun 
Ai 

A dan I 

Contoh:  ايَ دِي هِم  ْ  

(Aidīhim) 

 و  +  ـَ
Fatḥah dan 

Wau Sukun 
Au 

A dan U 

Contoh: زَو جِهَا 

(Zaujihā) 

 

3. Vokal Panjang (Maddah) 

Vokal panjang dalam bahasa Arab ditunjukkan dengan kombinasi 

antara harakat dan huruf, dengan transliterasi sebagai berikut: 

 

 

Huruf Arab 

 

Nama Huruf Latin 
Keterangan 

dan Contoh 

 Fatḥah dan Alif Ā ا +  ـَ

A dan garis di 

atas, contoh: 

لِنَا  (Ahlinā) اهَ 



 

xi 
 

 Fatḥah dan Alif ى  +  ـَ

Maqṣūr 
Ā 

A dan garis di 

atas, contoh: 

 (Faltaqā) فاَل تـَقَى

 Kasrah dan Ya يْ +  ـِ

Mati 
Ī 

I dan garis di 

atas, contoh: 

 َ فِقِي   مُش 

(Musyfiqīn) 

+  ـُ و       Ḍammah dan 

Wawu Mati 
Ū 

U dan garis di 

atas, contoh: 

قِنُـو ن   (Yūqinūn) يُـو 

 

4. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua bentuk, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup adalah ta’ marbutah yang memiliki harakat 

fathah, kasrah, atau dammah dan transliterasinya ditulis dengan 

huruf "t". 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati adalah ta’ marbutah yang berharakat sukun, 

dan transliterasinya ditulis dengan huruf “h”. 

3. Ketika pada kata terakhir berakhiran ta’ marbutah dan diikuti oleh 

kata sandang al serta kedua kata tersebut terpisah, maka ta’ marbutah 

tersebut ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

تـَهٰى  رةَِ ال مُنـ   Sidrah al-muntahā/sidratil سِد 

muntahā 

 ال مَدِي ـنَةُ ال مُنـَوَّرةَُ 
Al-madīnah al-munawwarah/al-

  madīnatul munawwarah 



 

xii 
 

 Ṭalhah طلَ حَة  

 

5. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam penulisan Arab dilambangkan 

dengan tanda khusus, saat ditransliterasikan, tanda syaddah dan tanda 

tasydid diwakili oleh pengulangan huruf (double) yang diberi tanda 

syaddah tersebut. 

Contoh: 

 nazzala  نَـزَّلَ  -

 al-birr  البِر  -

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem penulisan bahasa Arab 

dilambangkan dengan huruf ال , namun dalam transliterasi ini kata 

sandang itu dibedakanmenjadi dua, yaitu: 

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah, 

transliterasinya disesuaikan dengan bunyinya, Ini berarti huruf 

"l" pada kata sandang tersebut diganti dengan huruf pertama 

setelahnya (huruf syamsiyah itu sendiri). 

 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

ditransliterasikan sesuai dengan aturan yang ditetapkan, dan juga 

sesuai dengan bunyinya. Baik diikuti oleh huruf syamsiyah 

ataupun qamariyah, kata sandang selalu ditulis terpisah dari kata 



 

xiii 
 

yang mengikuti dan dihubungkan tanpa menggunakan tanda 

hubung. 

Contoh: 

 ar-rajulu      الرَّجُلُ  -

 al-qalamu    ال قَلَمُ  -

 asy-syamsu    الشَّم سُ  -

لَالُ  -  al-jalālu    الَْ 

7. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan dengan apostrof. Namun, aturan ini 

hanya berlaku ketika hamzah berada di tengah atau akhir kata. Untuk 

hamzah yang berada di awal kata, tidak dilambangkan karena dalam 

tulisan Arab sudah berupa huruf alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََ خُذُ  -

 syai’un شَيئ   -

عالنـَّو   -  an-nau’u 

 inna إِنَّ  -

8. Penulisan Kata 

Pada dasarnya, setiap kata dalam bahasa Arab, baik kata kerja 

(fail), kata benda (isim) maupun huruf (harf), ditulis terpisah. Namun, 

terdapat pengecualian yang berlaku untuk kata-kata yang, secara umum, 

sudah ditulis serangkai dengan kata lain dalam aksara Arab karena ada 



 

xiv 
 

huruf atau harakat yang dihilangkan. Maka dalam transliterasi ini 

penulisannya juga dirangkaikan dengan kata yang mengikutinya. 

Contoh: 

 َ  -Wa innallāhalahuwa khair ar وَ إِنَّ اَلله فَـهُوَ خَيْ ُ الرَّازقِِي 

rāziqīn/Wa innallāha lahuwa 

مِ اِلله مََ راَهَا وَ مُر سَاهَا   Bismillāhi majrehā wa mursāhā بِس 

 

9. Huruf Kapital 

Meskipun sistem penulisan Arab tidak mengenal huruf kapital, 

transliterasi ini akan tetap menggunakan huruf kapital sesuai kaidah 

Ejaan yang Disempurnakan (EYD). Penggunaan huruf kapital 

mengikuti aturan EYD, seperti pada huruf awal nama diri dan permulaan 

kalimat. Jika nama diri diawali kata sandang, huruf kapital tetap 

digunakan pada huruf awal nama diri tersebut, bukan pada huruf awal 

kata sandangnya. 

Contoh: 

دُ لِله رَبِ  ال عَالَمِي   مَ   الْ 
Alhamdu lillāhi rabbi al-

`ālamīn/Alhamdu lillāhi rabbil 

`ālamīn 

نِ الرَّحِي مِ  -Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar الرَّحْ 

rahīm 

 

Penggunaan huruf kapital pada lafadz “Allah” hanya berlaku  

jika penulisan aslinya dalam bahasa Arabnya memang lengkap. Jika 

penulisannya disatukan dengan kata lain sehingga ada huruf atau 

harakat yang dihilangkan, maka huruf kapital tidak dipergunakan. 

Contoh: 



 

xv 
 

 Allaāhu gafūrun rahīm اللهُ غَفُو ر  رَحِي م  

يـ عًا   Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru لِلِِ  الأمُُو رُ جََِ

jamī`an 

 

10. Tajwid 

Bagi pembaca yang ingin mencapai kefasihan dalam membaca, 

pedoman transliterasi ini sangat berkaitan erat dengan Ilmu Tajwid. 

Oleh karena itu, peresmian pedoman transliterasi ini perlu dibarengi 

dengan pedoman tajwid. 

 

  



 

xvi 
 

UCAPAN TERIMAKASIH 

 

Alhamdulillah, Puji Syukur kehadirat Allah Swt yang Maha Pengasih dan 

Maha Penyayang, yang telah melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya kepada 

penulis, sehingga penulis dapat menyelesaikan tugas akhir ini untuk memenuhi 

persyaratan mendapatkan gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada jurusan Ilmu Al-Qur`an 

dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, dengan 

judul “Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah Abu Lubabah 

Prespektif Psikoanalisis Sigmund Freud: Studi QS At-Taubah ayat 102-103”. 

Penulisan skripsi ini tidak terlepas dari bimbingan, dukungan, dan bantuan dari 

berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh rasa terima kasih, penulis ingin 

menyampaikan penghargaan yang setinggi-tingginya dan sebesar-berasnya kepada:  

1. Bapak Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang. 

2. Bapak Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag. selaku Dekan di Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag. selaku Ketua Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak M. Sihabudin, M.Ag. selaku Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang. 

5. Bapak Dr. Muhammad Kudhori, M. Th.I. selaku Wali Dosen sekaligus 

Dosen Pembimbing yang telah memberikan arahan, masukan serta motivasi 

bagi penulis, dalam menulis skripsi ini sampai selesai. Terimakasih atas 

jasa-jasa dan waktu yang telah diberikan kepada penulis, semoga senantiasa 

diberikan kesehatan dan kemudahan dalam segala urusannya. 

6. Terimakasih juga kepada segenap Bapak/Ibu Dosen, maupun Civitas 

Akademik UIN Walisongo Semarang, yang telah memberikan pengantar 

ilmu sehingga dapat menjadi bekal dalam pembuatan skripsi ini. 

7. Terimakasih kepada Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) Provinsi Jawa 

Tengah. Dukungan yang berikan BAZNAS Provinsi Jawa Tengah melalui 



 

xvii 
 

program beasiswa selama penulis menempuh pendidikan di UIN Walisongo 

Semarang sangat berarti dan menjadi motivasi untuk mencapai keberhasilan 

studi penulis. Semoga BAZNAS Provinsi Jawa Tengah senantiasa diberkahi 

dan terus menjadi jembatan kebaikan bagi lebih banyak mahasiswa di masa 

depan. 

8. Teristimewah, penulis ucapkan terimakasih kepada kedua orang tua penulis, 

ayahanda Muslikan dan ibunda Siti Alimah. Terimakasih atas segala usaha, 

pengorbanan, dan kerja keras yang dilakukan untuk mengusahakan segala 

keinginan dan kebutuhan penulis. Terimakasih atas kasih sayang yang tak 

pernah lekang, motivasi yang selalu membangkitkan penulis, dan doa yang 

selalu menyertai penulis dalam setiap langkah kecil yang penulis ambil. 

Kalian adalah alasan penulis bisa bertahan dan terus melangkah menuju 

impian penulis. sekali lagi, penulis ucapkan terimakasih yang sebesar-

besarnya kepada panutanku, cinta pertamaku, dan pintu 

surgaku, Bapak dan Ibuku.  

9. Terimakasih kepada adik kandung penulis, Musabikhatul Fajriyah yang 

telah menjaga Bapak dan Ibu selama penulis tidak bisa membersamai 

karena jauh di perantauan, serta terimakasih kepada sepupu penulis 

Sa`adatul Fakhriyah yang telah memberi semangat, memotivasi, dan banyak 

bantuan dalam menyelesaikan skripsi ini. 

10. Terimakasih kepada sahabat terbaikku, Mamluatus Sholihah yang sudah 

menemaini penulis melewati masa pendewasaan yang penuh tantangan ini, 

terimakasih atas dukungan dan semangat yang terus diberikan kepada 

penulis, dan terimakasih sudah bersedia menjadi partner diskusi penulis, 

semoga segala hal baik yang engkau berikan kepada penulis dapat Allah 

balas berkali-kali lipat, semoga kita dapat bersama-sama mencapai 

kesuksesan dunia dan akhirat.  

11. Kepada Novianti, Nur Hidayah, Dzakiyatul Mukhadisah, Syafirah Indah 

Fitria, Fatimatuz Zahro`, Solya Fatimatul Hasanah, dan Syarifah El-hanim 

terimakasih telah menjadi sahabat baik penulis selama berada di perantauan, 

terimakasih selalu memberikan semangat dan motivasi kepada penulis 



 

xviii 
 

dalam proses pengerjaan tugas akhir ini. Terimakasih atas kebersamaan, 

dukungan dan kenangan indah yang kalian berikan selama masa kuliah. 

12. Teruntuk keluarga rantauku, Keluarga besar KAMARESA (Keluarga 

Mahasiswa Rembang di Semarang) terimakasih atas dukungan psikis dan 

motivasi kalian kepada penulis. Lewat tawa dan senyuman kalian penulis 

tidak pernah merasa sendiri meski jauh dari keluarga, terimakasih atas suka 

dan dukanya, semoga kita semua kelak manjadi orang-orang sukses dan 

dapat bermanfaat untuk Rembang yang lebih baik lagi. 

13. Last but not least, terimakasih kepada Khoridathul Baiyah yang sudah 

berjuang dan bertahan sejauh ini. Walau sering kali merasa putus asa, namun 

terimakasih sudah menemukan kembali semangatmu untuk mencapai 

tujuan itu. Terimakasih kerena tidak menyerah dan melelui masa-masa 

hancur kemarin dengan sangat baik dan dapat mengendalikan diri dari 

tekanan yang sangat menguras energi. Berbahagialah selalu dimanapun 

kamu berada fid. Adapun kurang dan lebihnya dirimu, berdamailah. 

14. Terakhir, kepada semua pihak yang sudah berkontribusi dan memberi 

dukungan untuk penulis dalam proses penulisan tugas akhir ini, penulis 

ucapkan terimakasih.  

Besar harapan penulis untuk terus mempelajari dan memperbaiki 

kekurangan-kekurangan, karena penulis menyadari skripsi ini masih 

memiliki kekurangan dan jauh dari harapan kita semua. Namun, penulis 

semoga karya ini dapat memberikan manfaat, terutama bagi penulis sendiri 

dan bagi para pembaca. 

  Semarang, 13 Juni 2025 

  

 

  Khoridathul Biayah 

  NIM. 2104026106 

 



 

xix 
 

 DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH .............................................................. ii 

PENGESAHAN .................................................................................................... iii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ...................................................................... iv 

NOTA PEMBIMBBING  ..................................................................................... iv 

MOTO ..... ............................................................................................................. vi 

TRANLITERASI ARAB LATIN ....................................................................... vii 

UCAPAN TERIMAKASIH ............................................................................... xvi 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xix 

ABSTRAK ......................................................................................................... xxii 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ....................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .................................................................................................. 6 

C. Tujuan Penelitian ................................................................................................... 6 

D. Manfaat Penelitian ................................................................................................. 6 

E. Kajian Pustaka ....................................................................................................... 7 

F. Metodologi Penelitian .......................................................................................... 10 

1. Jenis Penelitian ................................................................................................ 10 

2. Sumber Data .................................................................................................... 11 

3. Teknik Pengumpulan Data ............................................................................... 12 

4. Teknik Analisis Data ........................................................................................ 12 

G. Sistematika Penulisan .......................................................................................... 13 

BAB II REPRESENTASI, TAUBAT,  ZAKAT DAN TEORI 

PSIKOANALAISIS SIGMUND FREUD ......................................................... 16 



 

xx 
 

A. Representasi ......................................................................................................... 16 

B. Taubat ................................................................................................................... 18 

C. Zakat .................................................................................................................... 21 

1. Pengartian Zakat .............................................................................................. 21 

2. Tujuan Zakat .................................................................................................... 24 

3. Hikmah Zakat .................................................................................................. 26 

D. Psikoanalisis Sigmund Freud ............................................................................... 28 

1. Biografi Sigmund Freud .................................................................................. 28 

2. Sejarah Teori Psikoanalisis .............................................................................. 30 

3. Teori Psikoanalisis ........................................................................................... 34 

BAB III TAFSIR QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 ......................................... 46 

A. Penafsiran dalam QS At-Taubah Ayat 102-103 .................................................... 46 

1. Penafsiran Menurut Tafsir Ath Thabari ........................................................... 48 

2. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Qurthubi ........................................................... 53 

3. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Azhar................................................................ 59 

4. Penafsiran Menurut Tafsir Fi Zhilalil Qur`an .................................................. 62 

5. Penafsiran Menurut Tafsir Kementerian Agama RI ........................................ 67 

B. Asbabun Nuzul QS At-Taubah Ayat 102-103 ...................................................... 71 

C. Munasabah Ayat QS At-Taubah Ayat 103 ............................................................ 76 

BAB IV ANALISIS REPRESENTASI PROSES TAUBAT  DAN ZAKAT 

ABU LUBABAH DALAM QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 PRESPEKTIF 

PSIKOANALISIS SIGMUND FREUD ............................................................ 78 

A. Representasi Proses Taubat dan Zakat Abu Lubabah dalam QS At-Taubah Ayat 

102-103 Prespektif Psikoanalaisis Sigmund Freud ....................................................... 78 

1. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Id Abu Lubabah ......... 80 

2. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Super-ego Abu Lubabah

 87 

3. Representasi Kewajiban Zakat dalam Konteks Ego Abu Lubabah ................. 95 

BAB V PENUTUP .......................................................................................... 105 

A. Kesimpulan ........................................................................................................ 105 

B. Saran .................................................................................................................. 105 

DAFTAR PUSTAKA......................................................................................... 107 



 

xxi 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................ 113 

 

 

 

 

  



 

xxii 
 

ABSTRAK 

Taubat dan zakat adalah kewajiban fundamental dalam Islam yang bertujuan untuk 

membersihkan diri dari dosa. Namun, nyatanya umat muslim masih belum 

memahami esensi dari kedua ibadah tersebut dengan baik. Laporan dari Baznas 

kota Yogyakarta menyebutkan bahwa tingkat kesadaran dan pemahaman 

masyarakat yang rendah masih menjadi problem utama dalam pengumpulan zakat 

di Indonesia. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan untuk merepresentasikan 

dinamika psikis dalam proses taubat dan zakat dari salah satu tokoh sahabat yaitu 

Abu Lubabah (id, ego, dan super-ego) dalam QS At-Taubah ayat 102-103 dengan 

menggunakan teori psikoanalisis Sigmund Freud. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif dengan menggunakan analisis 

deskriptif. Jenis penelitian ini adalah studi kepustakaan dengan menggunakan 

kitab-kitab tafsir dan buku-buku karya Sigmund Freud sebagai rujukan utamanya. 

Hasil dari penelitian ini menunjukan bahwa kesalahan Abu Lubabah tidak ikut 

perang tabuk bersumber dari dorongan id berupa kecintaan pada harta. Konflik 

batin timbul ketika super-ego menuntut pertanggungjawaban dari Tindakan Abu 

Lubabah, sehingga memicu rasa bersalah pada dirinya. Sebagai mediator, ego Abu 

Lubabah bermanifestasi dalam tindakan seperti mengikat diri di masjid dan 

kesediaan membayar zakat, merepresentasikan upaya menyeimbangkan id dan 

super-ego demi ketenangan jiwa. Zakat berfungsi sebagai simbol pembersihan dan 

penyucian yang mengembalikan keseimbangan psikologis serta spiritual Abu 

Lubabah. Dengan demikian, kisah Abu Lubabah menggambarkan perjalanan batin 

dari kesalahan yang didorong oleh id menuju penyucian melalui taubat dan zakat, 

dimediasi oleh ego dan didukung oleh super-ego, hal itu untuk mencapai ampunan 

dan ketenteraman jiwa sesuai yang ada dalam QS At-Taubah 102-103. 

Kata Kunci: Psikoanalisis, Representasi, Sigmund Freud, Taubat dan Zakat 



 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Taubat merupakan langkah awal bagi seorang hamba untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, karena dalam proses taubat ada penyesalan 

atas dosa-dosa yang telah dilakukan di masa lalu sekaligus ada ikhtiar dari 

seorang hamba untuk berbuat baik di masa depan. Menurut Yusuf Qardhawi, 

taubat harus disegerakan karena penundaan taubat dapat mengganggu hati 

orang-orang yang beriman dan menyegerakan taubat mampu mengantisispasi 

dampak dari dosa yang dapat menganggu kesetabilan dan kesehatan spiritual 

seorang mukmin.1 Dosa dalam dunia psikologi adalah tindakan buruk yang 

menjadikan hati manusia gelisah atau tidak tenang. Oleh sebab itu, seseorang 

yang telah melakukan dosa membutuhkan taubat untuk membersihkan dan 

menenangkan jiwa mereka.2  

Taubat dari sudut pandang psikologi adalah kombinasi dari fungsi-

fungsi kejiwaan yaitu: kesadaran, pengakuan dosa, dan penyesalan yang dapat 

merevitalisasi kondisi psikologi manusia. Dalam Islam proses taubat 

mengaharuskan seseorang untuk sepenuhnya menyadari segala kesalahan dan 

dosa yang telah dilakukan. Secara psikologis, kesadaran muncul ketika 

seseorang secara subjektif memahami dirinya dengan tepat, serta secara sadar 

mengenali perasaan, pikiran, dan evaluasi terhadap dirinya sendiri.3 

Al-Qur`an banyak menyebutkan kisah-kisah tentang taubat, salah satu 

surat yang mengandung pembahasan tentang taubat, termasuk kisah-kisah 

penting yang menjadi konteks turunnya ayat tentang taubat dan pengampunan 

 
1 Yusuf Qardhawi, Kitab Petunjuk Taubat Kembali Ke Cahaya Allah (Bandung: Mizan 

Pustaka, 2008), h. 55-57. 
2 Arthi Amalia Rawzalgina and Robi Sofian Hadi, “Psikologi Perubahan Dalam Persfektif 

Al- Qur’an: Perilaku Manusia, Taubat, Dan Transformasi Diri,” Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, 

no. 1 (2025): 373–85, h. 379. 
3 Reva Husniati, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah, “Relevansi Taubat Dengan 

Kesehatan Mental Dalam Islam,” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 3, no. 1 (2023): 93–119, 

https://doi.org/10.15575/jpiu.19625, h. 111. 



2 
 

 

dosa. Salah satunya adalah kisah dari sahabat nabi yang mangkir dari perang 

tabuk, yaitu Abu Lubabah dan beberapa sahabat lainnya. Yang mana hal itu 

menjadi sebab turunnya ayat 102 dan 103 dari QS At-Taubah.  

QS At-Taubah ayat 102 dan 103 memiliki hubungan yang sangat erat. 

Secara keseluruhan, QS At-Taubah banyak membahas tentang taubat, 

pembersihan diri (tazkiyatun nafs), dan konsekuensi dari perbuatan dosa. Ayat 

102 secara khusus menyebutkan pengakuan dosa dan harapan ampunan dari 

Allah, kemudian ayat 103 memberikan jalan keluar atau solusi untuk 

membersihkan diri dari dosa-dosa tersebut melalui zakat.4 

Tafsir Kementerian Agama RI menyebutkan bahwa dalam Surah At-

Taubah ayat 102 Allah menjelaskan tentang golongan orang mukmin yang 

mengakui dosa-dosa mereka setelah mencampuradukkan amal baik dan buruk. 

Mereka bukanlah munafik atau orang saleh, melainkan individu yang berbuat 

salah. Kesalahan mereka seperti tidak ikut perang tabuk tanpa alasan yang 

dibenarkan, namun menyesali perbuatan mereka dan takut akan azab Allah. 

Contohnya adalah kisah Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya yang 

menyesal karena tidak ikut perang tabuk. Meski latar belakangnya spesifik 

untuk para sahabat, pesan dalam ayat ini bersifat umum, yaitu bagi siapa pun 

yang berbuat dosa dan sungguh-sungguh dalam bertaubat.5 

Kemudian, QS At-Taubah ayat 103 berisikan perintah Allah untuk 

Rasulullah SAW, sebagai pemimpin untuk mengambil zakat dari harta mereka. 

Zakat ini berfungsi sebagai bukti taubat dan pembersih diri dari dosa mangkir 

perang, sifat cinta harta, kikir, tamak, serta membersihkan harta dari hak orang 

lain. Selain itu, membayar zakat juga dapat membawa keberkahan pada sisa 

harta.6 Pemimpin juga dianjurkan mendoakan pembayar zakat agar jiwa 

mereka tenang dan meyakinkan mereka kalau taubatnya diterima oleh Allah. 

 
4 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, h. 199. 
5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.” 
6 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI. 



3 
 

 

Zakat selain berfungsi sebagai bukti taubat seorang hamba dan 

pembersih hati serta harta mereka, zakat juga sangat penting dalam 

mengentaskan kemiskinan dan menstabilkan ekonomi masyarakat.7 Selain 

bermanfaat untuk masyarakat dari segi ekonomi, ada beberapa hikmah zakat 

yang dijabarkan oleh Wahbah Az-Zuhaili dalam kitabnya Al Fiqhu Al Islami 

wa Adillatuhu, salah satu hikmanya ialah mencegah musibah dan menjaga 

harta dari penglihatan orang lain serta terhindar dari sifat iri manusia yang 

mengancam keselamatan jiwa si pemilik harta.8  

Dengan demikian, zakat adalah ibadah yang mengandung manfaat 

bukan hanya bagi penerima tapi juga pada pemberi. Melihat besarnya manfaat 

zakat, dengan didukung jumlah umat Muslim Indonesia yang banyak. 

Seharusnya, persentase penunaian zakat umat Muslim di Indonesia juga tinggi. 

Namun nyatanya, data dari BAZNAS menyebutkan, di tahun 2023 presentase 

pengumpulan zakat di Indonesia hanya terrealisasikan 10 persen dari potensi 

yang ditargetkan, yaitu sekitar 33 triliun.9 Baznas Kota Yogyakarta 

menyebutkan, ada beberapa problematika zakat di Masyarakat Indonesia yang 

mempengaruhi pengoptimalan pengumpulan zakat di Indonesia, seperti, 

kurangnya kesadaran masyarakat, kurangnya edukasi dan sosialisai tentang 

zakat dikalangan masyarakat.10  

Hal ini, menjadi tanda tanya besar, mengingat zakat adalah suatu 

kewajiban yang memiliki dampak sosial dan spiritual yang sangat besar.11 

 
7 A M Nur et al., “Zakat Dan Fungsinya Bagi Sosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian Tafsir 

Ekonomi QS Al-Taubah Ayat 103,” El-Iqtishady: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 5, no. 2 (2023): 

250–66, h. 264. 
8 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Cet.1 (Jakarta: Gema Insani, Darul Fikir, 

2011), h. 166. 
9 Rizka Khaerunnisa, “Baznas: Literasi Jadi Tantangan Dalam Mengoptimalkan Potensi 

Zakat,” ANTARANEWS, 2024, https://www.antaranews.com/berita/4030260/baznas-literasi-jadi-

tantangan-dalam-mengoptimalkan-potensi-zakat#:~:text=Berdasarkan hasil penghitungan 

Baznas%2C potensi,potensi atau senilai Rp33 triliun. 
10 Amil SDM BAZNAS Kota Yogyakarta, “Problematika Zakat Di Masyarakat Indonesia,” 

Baznas Kota Yogyakarta, 2025, https://baznas.jogjakota.go.id/detail/index/38690/problematika-

zakat-di-masyarakat-indonesia-2025-03-17. 
11 Pusat Kajian Strategi BAZNAS, “Laporan Zakat Dan Pengentasan Kemiskinan BAZNAS 

RI 2023,” 2024, https://www.puskasbaznas.com/publications/published/officialnews/1852-laporan-

zakat-dan-pengentasan-kemiskinan-baznas-ri-2023. 



4 
 

 

Manfaat, hukum dan aturan-aturan mengenai zakat juga sudah Allah jelaskan 

dalam Al-Qur`an dan diperjelas kembali dengan hadits-hadits nabi Muhammad 

SAW, namun nyatanya masih banyak penelitan-penelitian yang menyatakan 

rendahnya pemahaman dan kurangnya edukasi seputar zakat menjadi faktor 

yang mempengaruhi keputusan masyarakat untuk berzakat.  

Keputusan seorang muslim untuk bertaubat dan membayar zakat juga 

dapat dipengaruhi oleh beberapa faktor lain, salah satunya adalah faktor 

psikologis. Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103 patut untuk dikaji 

menggunakan pendekatan psikologi, karena secara implisit didalam asbabun 

nuzul ayat-ayat tersebut terdapat dinamika psikis dari Abu Lubabah dalam 

proses taubatnya dan keputusannya untuk menyerahkan harta yang dipengaruhi 

oleh kondisi sosial histori ketika ayat turun dan konflik internal Abu Lubabah 

sendiri.  

Pendekatan psikologi dalam kajian Islam, khususnya Al-Qur`an, sering 

disebut dengan pendekatan psikologi sastra. Dengan menggunakan ayat Al-

Qur`an sebagai media kajiannya, psikologi sastra dapat digunakan untuk 

melihat kondisi keagamaan seseorang atau masyarakat.12 Pengkajian tersebut 

dapat dilakukan berdasar pada prilaku tokoh dalam kisah-kisah yang ada di Al-

Qur`an, dengan menganalisis adat istiadat, kondisi sosial, budaya, politik, 

ekonomi, dan spiritual masyarakat pada waktu ayat itu turun.  

Dalam konteks psikologi, terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi 

perilaku manusia, seperti dorongan internal dan pengalaman masa lalu. 

Terdapat beberapa tokoh psikologi yang membahas tentang perilaku manusia, 

salah satunya adalah Sigmund Freud. Sigmund Freud, seorang tokoh 

terkemuka dalam dunia psikologi yang membahas mengenai prilaku manusia. 

Freud, mengembangkan teori psikoanalisis, yaitu teori tentang prilaku individu 

yang berlatar belakang dari konflik alam bawah sadar. Teori psikoanalisis 

 
12 M. Rozali, Metodologi Studi Islam Dalam Prespektif Multydisiplin Keilmuan, ed. M. 

Rozali (Depok: PT Rajawali Buana Pusaka, 2020), h. 15. 



5 
 

 

berhubungan dengan fungsi dan perkembangan mental manusia.13 Menurutnya 

perilaku seseorang termasuk zakat dan bertaubat, bisa dipahami melalui tiga 

komponen utama dalam diri mereka, yaitu id, ego, dan super-ego.14 

Id adalah dorongan dasar manusia yang bersifat instingtual dan 

cenderung mengarah pada kepentingan pribadi tanpa mempertimbangkan 

kepentingan orang lain. Kemudian ego berperan sebagai pengendali yang 

menyeimbangkan antara dorongan id dan tuntutan realitas. Terakhir super-ego, 

ia merupakan representasi dari moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh 

agama dan norma-norma sosial, berperan sebagai penekan keinginan id agar 

sesuai dengan norma sosial dan etika. Dalam menjalankan tugasnya, ego juga 

dibantu oleh mekanisme pertahannya.15  

Selain pendekatan psikoanalisis, penelitian ini juga menggunakan teori 

representasi sebagai alat bantu penyampaian makna dan pesan dari ayat-ayat 

tersebut. Representasi adalah suatu proses atau cara manusia mengubah suatu 

ide atau konsep yang masih abstrak atau sulit dipahami menjadi sesuatu yang 

bisa dipahami orang lain, yaitu melalui bahasa. Sehingga dapat dikatakan 

bahwa representasi adalah penciptaan makna baru melalui bahasa yang dapat 

dipahami dan diterima oleh orang lain. 

Dengan menggunakan pendekatan psikoanaliasis dan teori 

representasi, penelitian ini berusaha untuk memahami bagaimana dinamika 

psikis dari Abu Lubabah yang dapat mempengaruhi proses taubat dan 

berzakatnya sesuai dengan teori Sigmund Freud, tentunya berdasarkan pada 

asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103. Hal ini penting untuk 

meningkatkan pemahaman tentang fungsi dan tujuan zakat sebagai penyuci dan 

 
13 Nabila LBS, Muhizar Muchtar, and Zaifatur Ridha, “Psikoanalisis Sigmund Freud Dalam 

Penerapan Pembinaan Akhlak Siswa Di Kelas VII MTsN 1 Langkat,” Cybernetics: Journal 

Educational Research and Social Studies 4, no. 1 (2023): 215, h. 207. 
14 Muhamad Agus Mushodiq and Andika Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian 

Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund 

Freud,” Bulletin of Counseling and Psychotherapy 3, no. 1 (2021): 38, 

https://doi.org/10.51214/bocp.v3i1.49https://journal.kurasinstitute.com/index.php/bocp/article/vie

w/49https://journal.kurasinstitute.com/index.php/bocp, h. 39. 
15 Mushodiq and Ari Saputra, h. 41-46. 



6 
 

 

pembersih jiwa yang selaras dengan tujuan taubat yaitu menyucikan diri dari 

dosa. Oleh karena itu, penulis tertarik untuk melakukan penelitian dengan judul 

“Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Kisah Abu Lubabah Prespektif 

Psikoanalisis Sigmund Freud: Studi QS At-Taubah ayat 102-103” 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan, rumusan masalah  

penelitian ini adalah bagaimana proses taubat dan zakat Abu Lubabah dalam 

konteks asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dapat 

direpresentasikan melalui lensa psikoanalisis Sigmund Freud?  

C. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan penelitian berdasarkan rumusan masalah yang telah 

dijabarkan adalah untuk menganalisis dan merepresentasikan proses taubat dan 

zakat Abu Lubabah berdasarkan asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 

103 menggunakan kerangka teori psikoanalisis Sigmund Freud.  

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis: 

a. Memberikan kontribusi bagi pengembangan ilmu psikologi Islam. 

Khususnya dalam menganalisis ayat Al-Qur`an dengan pendekatan 

psikologi. Hal ini akan menunjukkan bagaimana teori psikologi 

modern, seperti psikoanalisis Sigmund Freud, dapat digunakan 

untuk memahami dimensi batiniah manusia dalam konteks 

keagamaan melalui kisah-kisah dalam Al-Qur`an.  

b. Menambah referensi dalam studi keislaman dengan memperdalam 

pemahaman atas QS At-Taubah ayat 102-103 dengan menyoroti 

aspek psikologi dibalik kisah Abu Lubabah. Sehingga pesan dan 

hikmah didalam ayat tersebut khususnya terkait proses taubat dan 

zakat dapat tersampaikan dengan baik. 

 



7 
 

 

2. Manfaat Praktis: 

a. Memperkuat pemahaman syariat agama Islam melalui ayat Al-

Qur’an dengan pendekatan baru yaitu pendekatan psikologis. Serta 

dapat dijadikan materi edukasi dan sosialisasi yang inovatif oleh 

lembaga amil zakat atau Lembaga dakwah. 

b. Meningkatkan pemahaman masyarakat tentang taubat dan zakat. 

Dengan merepresentasikan proses taubat dan kewajiban zakat 

melalui kacamata psikologi, diharapkan masyarakat dapat lebih 

memahami urgensi dan makna mendalam dari kedua ibadah ini. 

Pemahaman ini bisa mendorong kesadaran untuk menyegerakan 

taubat dan menunaikan zakat. 

E. Kajian Pustaka 

Tema penelitian penulis bukanlah penelitian baru. Maka dari itu, 

penulis melakukan kajian pustaka terlebih dahulu agar dapat memetakan posisi 

penelitian ini dan menghindari pengulangan penelitian dengan penelitian-

penelitian sebelumnya. Diskursus pembahasan yang berkaitan dengan zakat 

dan taubat, QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dan psikoanalisis Sigmund Freud 

dijadikan sebagai dasar dan sekaligus referensi untuk membuktikan 

keorisinalitasan dan keaslian atas karya penelitian yang dibuat.  

Adapun beberapa penelitian yang berkaitan dengan penelitian yang 

akan dikaji, yaitu: pertama, penelitian Taufiq Setyaudin (2019) yang berjudul 

"Reaktualisasi Pemaknaan Zakat Sebagai Pembersih Harta (Studi Kritis atas 

Pemaknaan Surat At-Taubah ayat 103” memiliki kesamaan objek kajian 

dengan penelitian ini, yaitu sama-sama mengkaji QS At-Taubah ayat 103, 

konsep zakat sebagai pembersih harta, dan asbabun nuzulnya. Namun, terdapat 

perbedaan signifikan pada tujuan dan pendekatan penelitian. Penelitian Taufiq 

bertujuan mereaktualisasi pemaknaan zakat dengan pendekatan historis, 

sementara penelitian ini menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund 

Freud. Hal ini, menunjukan adanya perbedaan yang signifikan antara penelitian 

ini dengan penelitian milik Taufiq tersebut. 



8 
 

 

Kedua, artikel yang ditulis oleh Sri Riwayati dan Nurul Bidayatul 

Hidayah (2018) dengan judul “Zakat Dalam Telaah QS At-Taubah: 103 

(Penafsiran Enam Kitab)”16 yang bertujuan menganalisi zakat secara spesifik, 

seperti: definisinya, macam dan jenisnya, serta hikmah zakat dengan 

berpatokan pada penafsiran enam kitab tafsir pada ayat 103 surat At-Taubah. 

Hal ini yang membedakan penelitian ini dengan penelitian milik Sri dan Nurul 

karena penelitian ini akan menggunakan dua ayat, yaitu ayat 102 dan 103 dari 

QS At-Taubah sebagai objek kajiannya. Selain itu, penelitian ini juga 

menggunakan pendekatan psikoanalisis milik Sigmund Freud untuk 

mengungkap dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses taubat serta 

keputusannya  untuk berzakat. 

Ketiga, penelitian yang ditulis oleh Nur Atma Amir dkk (2023) yang 

berjudul “Zakat Dan Fungsinya Bagi Sosial Ekonomi Masyarakat: Kajian 

Tafsir Ekonimi QS At-Taubah Ayat 103”17 memiliki objek dan pendekatan yang 

berbeda dengan penelitian ini. Meskipun sama-sama mengkaji QS At-Taubah 

ayat 103 tentang fungsi zakat bagi muzaki, mustahik, dan harta, penelitian Nur 

Atma Amir dkk fokus pada kajian tafsir ekonomi. Sebaliknya, penelitian ini 

memperluas objek kajian hingga mencakup QS At-Taubah ayat 102 dan 

asbabun nuzul kedua ayat tersebut, serta menggunakan pendekatan 

psikoanalisis sebagai alat analisisnya. Hal inilah yang menjadi perbedaan 

peneltian ini dengan penelitian milik Nur Atma dkk. 

Keempat, Artikel jurnal yang ditulis oleh Jessica Julia Ramdani (2022) 

yang berjudul “Kajian Psikoanalisis Terhadap Makna Konotatif pada Syair Al-

I`tiraf Karya Abu Nawas” memiliki kesamaan pendekatan dengan penelitian 

ini, yaitu sama-sama menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud 

untuk mengkaji teks-teks keagamaan. Selain itu, secara implisit syair yang 

dikaji memiliki tema yang sama yaitu taubat atau pengakuan dosa. Namun, 

terdapat perbedaan signifikan pada objek kajiannya. Penelitian Jessica 

 
16 Sri Riwayati and Nurul Bidayatul Hidayah, “Zakat Dalam Telaah QS At-Taubah: 103 

(Penafsiran Enam Kitab),” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018): 77 – 91. 
17 Nur et al., “Zakat Dan Fungsinya Bagi Ssosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian Tafsir 

Ekonomi QS. Al-Taubah Ayat 103.” 



9 
 

 

mengkaji syair Al-I'tiraf karya Abu Nawas, sementara penelitian ini mengkaji 

ayat Al-Qur`an yaitu QS At-Taubah 102-103 dan asbabun nuzulnya. Hal ini, 

menunjukan adanya perbedaan yang signifikan antara penelitian ini dengan 

penelitian tersebut. 

Kelima, artikel dari Nurjannah (2018) dengan judul “Psikologi 

Spiritual Zakat dan Sedekah”.18 Penelitian ini bertujuan mengetahui dinamika 

psikologi spiritual yang mendasari seseorang dalam mentaati perintah zakat 

dan sedekah, dan hasil dari penelitian ini menemukan bahwa didalam ajaran 

zakat dan sedekah terdapat spirit yang menuntun pada fungsinya sebagai sarana 

kesejahteraan sosial. Peran agamawan juga diperlukan guna membimbing 

manusia mencapai fungsi dari zakat dan sedekah dan menjadi umat yang taat 

kepada Allah, tentunya dengan menggunakan bimbingan psikologi spiritual 

untuk melawan hawa nafsu dengan iman. Meskipun pendekatannya sama yaitu 

pendekatan psikologi, namun terdapat perbedaan dalam penelitian kali ini, 

yaitu pendekatan yang digunakan lebih mengarah pada pendekatan 

psikoanalisis Sigmun Freud yang mengkaji tentang motivasi dan konflik batin 

yang dimiliki Abu Lubabah pada saat proses taubat dan berzakat. 

  Berdasarkan kajian pustaka yang dipaparkan di atas, belum 

ditemukan penelitian yang membahas representasi dinamika psikis Abu 

Lubabah yang ada dalam QS At-Taubah ayat 102 dan 103 dalam proses taubat 

dan zakat menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud. Penelitian 

ini tentunya berbeda dengan penelitian yang telah dilakukan sebelumnya, 

terutama pada teori yang digunakan yaitu teori psikoanalisis Sigmund Freud. 

Penelitian kali ini berfokus pada dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses 

taubat dan zakat yang terdapat pada QS At-Taubah ayat 102 dan 103 yang 

dikaji menggunakan teori psikoanalisis. Langkah pertama penelitian ini, 

dimulai dengan mengkajian QS At-Taubah ayat 102 dan 103 melalui tafsir dan 

literatur lain. Hal ini dilakukan untuk mendapatkan pemahaman mengenai 

 
18 Nurjannah, “Psikologi Spiritual Zakat Dan Sedekah,” Istinbath 17, no. 1 (2018): 179–

97, https://doi.org/10.20414/ijhi.v17i1.40. 



10 
 

 

proses taubat dan zakat yang dilakukan Abu Lubabah dari Asbabun nuzulnya. 

Selain itu, peneliti juga melakukan kajian terhadap teori psikoanalisis 

Sigmund Freud (konsep id, ego, dan super-ego) untuk memahami bagaimana 

aspek-aspek psikologis ini berhubungan dengan perilaku keagamaan Abu 

Lubabah, khususnya dalam proses taubatnya dan pelaksanaan zakat. 

F. Metodologi Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan 

metode analisis deskriptif. Penelitian kualitatif dipilih untuk memahami 

bagaimana kewajiban membayar zakat yang terdapat pada QS At-Taubah 

ayat 103. Pendekatan kualitatif dipilih karena sifatnya yang eksploratif dan 

enterpretif, sehingga penelitian ini tidak hanya menggambarkan fenomena 

yang diteliti, namun juga menganalisisnya secara mendalam.19 Menurut 

Sugiyono, metode analisis diskriptif dapat digunakan untuk 

mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menginterpretasikan data yang 

terkumpul, sehingga menghasilkan pemahaman yang komprehensif tentang 

topik penelitian, dalam hal ini yaitu taubat dan zakat.20 

Secara khusus, penelitian ini berusaha menelaah bagaimana konsep 

teori psikoanalisis Sigmund Freud dapat diaplikasikan untuk memahami 

dinamika psikis Abu Lubabah dalam proses taubat dan pengambilan 

keputusan membayar zakat. Hal ini dilakukan melalui pengumpulan data 

dan informasi dari sumber-sumber tertulis, seperti buku, jurnal, artikel, dan 

dokumen-dokumen lain yang mendukung serta relevan dengan tema 

penelitian. Berdasarkan metode pengumpulan data tersebut, dapat dikatakan 

penelitian ini menggunakan metode kepustakaan atau library research. 

Proses penting dalam metode ini adalah dengan melibatkan kegiatan 

membaca, mencatat, menelaah, dan meninterprestasikan pelbagai bahan 

 
19 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Cet. 7 (Bandung: Alfabeta, 2024), h. iii. 
20 Sugiyono, h. 175. 



11 
 

 

bacaan yang relevan kedalam kerangka pemikiran teoritis, sehingga dapat 

menghasilkan dan membuktikan kredibiltas dan validitas dari hasil yang 

ditemukan. 

2. Sumber Data 

a. Sumber Data Primer 

Dalam mencari informasi terkait dengan penelitian ini, tentunya 

memerlukan sember data primer sebagai landasan dan rujukan utama 

dalam mencari referensi. Sumber data primer yang akan digunakan 

dalam penelitian ini adalah QS At-Taubah ayat 102 dan 103 yang 

asbabnun nuzulnya akan diidentifikasi dan dianalisis secara cermat 

untuk mengungkap konteks sosial historinya, sehingga diketahui 

makna, tujuan, dan implikasinya dalam konteks yang lebih luas.  

b. Sumber Data Sekunder 

Selain data primer yang bersumber dari QS At-Taubah ayat 102 

dan 103, diperlukan pula data sekunder sebagai pendukung dan 

pelengkap informasi dari data primer. Data sekunder ini berperan 

penting dalam menjelaskan konteks yang lebih luas dan memperkaya 

pemahaman peneliti terhadap tema yang dikaji. Sumber data sekunder 

dalam penelitian ini menggunakan kajian literatur dari berbagai 

sumber.  

Secara khusus penelitian ini akan mengkaji, berbagai jenis kitab 

tafsir dengan mengambil beberapa penafsiran ayat terkait QS At-

Taubah ayat 102 dan 103, serta kitab sirah nabawiyah yang memuat 

asbabun nuzul dari ayat-ayat tersebut. Selain itu, penelitian ini juga 

menggunakan hadits-hadits nabi yang membahas tentang taubat dan 

zakat. Kitab-kitab fiqih zakat juga akan menjadi sumber data sekunder 

yang penting dalam penelitian ini. Kajian terhadap kitab-kitab fiqih 

akan membantu peneliti memahami secara rinci terkait zakat, serta 

pandangan para ulama fiqih mengenai zakat. Selain itu, untuk 

membantu memahami teori psikoanalisis yang digunakan peneliti 



12 
 

 

dalam penelitian ini, peneliti memanfaatkan beberapa buku psikologi 

karya Sigmund Freud. Sebagai pelengkap dan penguat data primer, 

penelitian ini juga akan memanfaatkan penelitian-penelitian terdahulu 

tentang taubat dan zakat. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Mengingat penelitian ini bersifat kualitatif, maka teknik 

pengumpulan data atau proses pengumpulan data dilakukan melalui dua 

cara. Pertama, Studi pustaka, peneliti akan mengumpulkan data dari 

berbagai sumber literatur, seperti kitab tafsir, hadits, sirah nabawiyah, kitab-

kitab asbabun nuzul, fiqih, buku psikologi karya Sigmund Freud dan 

penelitian terdahulu. Studi pustaka ini akan dilakukan secara mendalam dan 

komprehensif untuk mendapatkan pemahaman yang kuat tentang topik 

penelitian. Kedua, analisis isi (Content Analysis), peneliti akan 

menganalisis isi dari sumber data primer yaitu QS At-Taubah ayat 102 dan 

103 juga sumber data sekunder berupa kitab tafsir, hadis, sirah nabawiyah, 

kitab-kitab asbabun nuzul, fiqih, dan lain-lain, untuk mengidentifikasi tema-

tema yang relevan dengan rumusan masalah penelitian.21 Analisis isi ini 

dilakukan secara sistematis dan cermat untuk memastikan validitas data. 

Data-data tersebut kemudian digunakan untuk mendukung analisis dan 

kesimpulan penelitian. 

4. Teknik Analisis Data 

Proses analisis data dilakukan untuk mengidentifikasi hasil dari 

studi pustaka dan analisis isi atau analisis konten dengan menggunakan 

langkah-langkah, seperti: reduksi data, penyajian data, interpretasi dan 

penarikan kesimpulan.22 Reduksi data dibutuhkan untuk memilih dan 

memilah data yang sesuai dengan rumusan masalah, sehingga data-data 

yang tidak sesuai akan dihilangkan atau dibuang. Penyajian data dilakukan 

 
21 Sugiyono, h. 124. 
22 Sugiyono, h. 160. 



13 
 

 

untuk menyajikan hasil dari pereduksian data dalam bentuk teks naratif 

secara sistematis agar mudah dipahami. Selanjutnya, interpretasi, peneliti 

akan menginterpretasikan temuan penelitian dengan menggunakan teori 

psikoanalisis Sigmund Freud.  

Peneliti menganalisis bagaimana konsep id, ego, dan super-ego 

dalam teori Freud memengaruhi proses taubat Abu Lubabah dan dalam 

menunaikan zakat. Nilai-nilai agama, yang berfungsi sebagai bagian dari 

super-ego, akan dieksplorasi perannya dalam mengendalikan dorongan 

instingtual (id), yang cenderung berfokus pada kepentingan pribadi. 

Interpretasi ini akan dilakukan secara mendalam dan komprehensif untuk 

memahami bagaimana dinamika psikis Abu Lubabah dapat mempengaruhi 

perilakunya sehingga jawaban atas rumusan masalah dapat ditemukan. 

Berdasarkan data yang disajikan, peneliti akan menarik kesimpulan untuk 

menjawab rumusan masalah penelitian. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika pembahasan dalam penulisan skripsi ini disusun untuk 

menyajikan gambaran keseluruhan isi skripsi secara terstruktur dan terarah. 

Skripsi ini terdiri dari 5 bab, dimana setiap babnya dilengkapi dengan sub bab 

yang berfungsi untuk memudahkan pembaca dalam memahami isi pembahasan 

secara terperinci dan sistematis. 

BAB I merupakan bagian pengantar yang memuat penjelasan mengenai 

alasan dilaksanakannya penelitian serta memberikan gambaran umum tentang 

topik yang akan dibahas. Bab ini terdiri dari beberapa sub bab, yaitu latar 

belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, kajian 

pustaka, metode penelitian, teknik pengumpulan, teknik analisis data dan 

sistematika penulisan. Pembahasan pada bab ini menjadi landasan utama untuk 

mendukung kelanjutan pembahasan pada bab-bab berikutnya. 

BAB II merupakan bagian yang membahas teori yang digunakan 

sebagai pisau analisis dalam membedah kasus atau objek pembahasan. Dalam 

penelitian kali ini, teori khusus yang akan dijabarkan adalah tinjauan umum 



14 
 

 

tentang representasi, taubat, zakat, dan teori Psikoanalisis Sigmund Frued. 

Dalam bab ini, akan dipaparkan penjelasan mengenai pengertian representasi, 

pengertian, jenis dan beberapa hal terkaittaubat dan zakat, dan pengertian teori 

Psikoanalisis. 

BAB III menyajikan data-data yang berkaitan erat dengan fokus 

penelitian, seperti: QS At-Taubah ayat 102 dan 103 secara umum, penjabaran 

kandungan ayat-ayat tersebut berdasarkan kitab-kitab tafir, baik tafsir klasik 

ataupun kontemporer. Penjelasan-penjealasan tersebut akan berisi aspek-aspek 

lain, meliputi: asbabun nuzul ayat baik makro ataupun mikro dan munasabah 

ayat. Penjabaran asbabun nuzul mikro dan makro, bertujuan untuk memberikan 

konteks historis dan gambaran situasi yang melatarbelakangi turunnya ayat 

tersebut, sehingga pemahaman terhadap makna dan tujuan dari ayat tersebut 

akan lebih mudah dipahami. Munasabah ayat juga akan dijelaskan dan dibahas, 

hal ini akan menguatkan pemahaman tentang hubungan ayat tersebut dengan 

ayat lain yang saling berkaitan. 

BAB IV menyajikan hasil kajian mendalam dari QS At-Taubah ayat 

102 dan 103 yang berhubungna dengan proses taubat dari Abu Lubabah dan 

perintah zakat yang Allah jelaskan dalam ayat 103 dari surat At-Taubah. 

Penelitian ini tidak hanya meneliti pemahaman keagamaan terhadap taubat atau 

pengakuan dosa dan zakat, tetapi juga menggali dimensi psikis dari Abu 

Lubabah yang memengaruhinya dalam proses taubat dan berzakat. Dengan 

menggunakan teori psikoanalisis Sigmund Freud, penelitian ini menganalisis 

bagaimana dorongan dasar (id), tuntutan sosial (ego), dan nilai-nilai moral 

(super-ego) memengaruhi keputusan seseorang untuk bertaubat dan berzakat. 

Data yang diperoleh dari studi pustaka dan analisis konten akan dipadukan 

dengan teori Freud untuk memberikan gambaran yang komprehensif mengenai 

kompleksitas perilaku Abu Lubabah. 

BAB V merupakan bagian penutup yang berisi kesimpulan dari seluruh 

temuan penelitian dan memberikan jawaban atas rumusan masalah yang telah 

disebutkan pada bagian pendahuluan. Selain itu, bab ini juga menyajikan saran-

saran yang diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan 



15 
 

 

penelitian selanjutnya, sehingga dapat memberikan manfaat yang lebih luas 

bagi Masyarakat dan perkembangan ilmu pengetahuan di bidang ini. 



 

16 
 

BAB II  

REPRESENTASI, TAUBAT,  ZAKAT DAN TEORI PSIKOANALAISIS 

SIGMUND FREUD 

A. Representasi 

Secara umum representasi, atau dalam bahasa Inggris disebut 

representation dapat diartikan sebagai gambaran, penggambaran dari suatu 

objek, ide, proses, atau konsep.1 Menurut Ukon Furkon Sukanda dan Siti 

Setyawati Yulandari (2020), Stuart Hall mendefinisikan representasi sebagai 

suatu proses aktif dalam menemukan dan menciptakan sebuah makna.2 Proses 

tersebut menggunakan tanda-tanda seperti suara, gambar, kata-kata, benda, 

simbol, atau notasi matematika. Tanda-tanda itu digunakan untuk 

mendiskripsikan, menciptakan, dan menghubungkan sesuatu yang dapat 

dilihat, dirasakan, dan dibayangkan.3 Dengan kata lain, representasi adalah 

sebuah metode yang digunakan untuk menciptakan dan memberikan makna 

kepada objek yang digambarkan. 

Dalam penelitiannya, Ukon Furkon Sukanda dan Siti Setyawati Yulandari 

(2020) mengutip Stuart Hall yang menegaskan bahwa representasi mempunyai 

peran penting dalam membentuk budaya dan memproduksi makna. Ia 

membagi representasai dalam dua komponen utama, yaitu: representasi mental 

(pikiran) dan representasi linguistik (bahasa). Pertama, sesuai dengan 

namanya, representasi mental adalah konsep abstrak atau peta konsep yang 

bersumber dari pikiran manusia. Kedua, representasi lingustik adalah proses 

 
1 Nicholas Shea, Representation in Cognitive Science, Oxford University Press (Great 

Clarendon Street, Oxford, OX2 6DP, United Kingdom: Oxford University Press, 2018), 

https://doi.org/10.1093/oso/9780198812883.001.0001, h. 4. 
2 Ukon Furkon Sukanda and Siti Setyawati Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam 

Film Animasi Battle of Surabaya,” DIALEKTIKA KOMUNIKA: Jurnal Kajian Komunikasi Dan 

Pembangunan Daerah 7, no. 2 (2020): 134–46, https://doi.org/10.33592/dk.v7i2.365, h. 138. 
3 Ummul Huda, Edwin Musdi, and Nola Nari, “Analisis Kemampuan Representasi 

Matematis Siswa Dalam Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika,” Jurnal Ta`dib 22, 

no. 1 (2019), h. 19. 



17 
 

 

representasi yang menggunakan bahasa sebagai alat penting dalam proses 

penciptaan makna untuk mengaktualisasikan konsep mental atau pikiran 

manusia.4 Selanjutnya, Hall menyimpulkan bahwa proses representasi 

melibatkan penerjemahan konsep abstrak dari pikiran manusia ke dalam bahasa 

agar makna dapat dipahami. Bahasa menjadi poin penting dalam penyampaian 

makna, karena tanpa adanya bahasa makna akan sulit terwujud dan dipahami. 

Maka dari itu, representasi dapat dipahami sebagai proses berpikir tentang 

konsep melalui bahasa untuk menciptakan makna. 

Lebih lanjut, representasi diartikan oleh Marcel Dansel (dalam Michelle 

Angela dan Septia Winduwati, 2020) sebagai penggunaan berbagai tanda 

(suara, gambar, dan lainnya) untuk menghubungkan, menggambarkan, atau 

menciptakan sesuatu dalam bentuk fisik yang dapat dilihat, dibayangkan, dan 

dirasakan.5 Senada dengan itu, menurut Anida Shofiyah Wananda dan 

Misbahus Surur (2024), James Lull mendeskripsikan representasi sebagai 

bentuk proses mengkodekan dan memperlihatkan bentuk-bentuk simbolik 

yang mencerminkan posisi yang ideologis.6 Lebih luas lagi, representasi adalah 

cara orang, kelompok, ide, opini, fakta, atau objek tertentu disajikan dalam 

bentuk teks dan merupakan bentuk interpretasi pemikiran yang digunakan 

untuk menemukan solusi dalam sebuah masalah.7 Tujuan utama dari 

representasi adalah menciptakan dan mengkomunikasikan ide-ide dan pesan.8 

 
4 Sukanda and Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam Film Animasi Battle of 

Surabaya.”, h. 134. 
5 Michelle Angela and Septia Winduwati, “Representasi Kemiskinan Dalam Film Korea 

Selatan (Analisis Semiotika Model Saussure Pada Film Parasite),” Koneksi 3, no. 2 (2020): 481, 

https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6480, h. 481. 
6 Anida Shofiyah Wananda and Misbahus Surur, “Representasi Feminisme Masyarakat 

Jawa Perdesaan Dalam Film Pendek Tilik,” SCRIPTURA 14, no. 2 (2024): 101–16, h. 104. 
7 Huda, Musdi, and Nari, “Analisis Kemampuan Representasi Matematis Siswa Dalam 

Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika.”, h. 19.  
8 Varetha Lisarani and Abd. Qohar, “Representasi Matematis Siswa Smp Kelas 8 Dan Siswa 

Sma Kelas 10 Dalam Mengerjakan Soal Cerita,” Jurnal Magister Pendidikan Matematika 

(JUMADIKA) 3, no. 1 (2021): 1–7, https://doi.org/10.30598/jumadikavol3iss1year2021page1-7, h. 

3. 



18 
 

 

 

Dalam penelitiannya, Femi Fauziah Alamsyah (2020) Stuart Hall menjabarkan 

tiga pendekatan dalam representasi, yaitu:9  

1. Pendekaran reflektif, yaitu: proses pemproduksian makna oleh manusia 

melalui ide dan pengalaman yang mereka rasakan dalam kehidupan secara 

nyata.  

2. Pendekatan intensional, yaitu: manusia, dalam dal ini disebut sebagai 

penutur bahasa yang memberikan makna pada setiap hal. Hal ini terjadi 

ketika manusia melakukan rekayasa makna sehingga terbentuklah bahasa 

dengan bentuk tulisan maupun lisan. Bahasa adalah media yang digunakan 

oleh manusia dalam mengkomunikasikan makna pada setiap hal. 

3. Pendekatan kunstruksionis, yaitu: penutur, penulis atau pembicara 

memilih dan menetapkan makna dalam pesan yang dibuatnya. Hal inilah 

yang disebut dengan konstruksi dari karakter sosial masyarakat. 

Konsep representasi digunakan untuk menggambarkan ekspresi hubungan 

antara teks dengan realitas. Secara sederhana, representasi adalah proses 

penggunaan bahasa oleh anggota budaya (manusia) untuk memproduksi 

makna. Secara keseluruhan, representasi bukan hanya sekadar proses produksi 

makna, tetapi juga pertukaran makna melalui bahasa atau gambar sebagai 

simbol.10  

B. Taubat 

Taubat adalah sebuah kata yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

memiliki arti yaitu sadar dan menyesal akan dosa (perbuatan yang salah atau 

jahat) dan berniat akan memperbaiki tingkah menyesal akan dosa (perbuatan 

yang salah atau jahat) dan berniat akan memperbaiki tingkah laku dan 

 
9 Femi Fauziah Alamsyah, “Representasi, Ideologi Dan Rekonstruksi Media,” Al-I’lam: 

Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 3, no. 2 (2020): 92–99, h. 94.  

http://journal.ummat.ac.id/index.php/jail/article/view/2540. 
10 Alamsyah. 



19 
 

 

perbuatan dari kejahatan yang pernah dia laku dan perbuatan.11 Kata taubat 

berasal dari bahasa arab yakni taubah yang merupakan bentuk mashdar dari 

fi‟il sulasi mujarrad yakni ( توبة  - يتوب    - تاب   ) yang memiliki arti dasar al-ruj 

(kembali).12  

Secara leksikal, taubat berarti kembali, kembali dari perbuatan dosa 

atau maksiat ke jalan Allah dengan penuh ketaatan dan ketundukan, serta 

meninggalkan segala larangan-Nya. Secara istilah, taubat adalah penyesalan 

yang mendalam atas dosa yang telah dilakukan, disertai tekad kuat untuk tidak 

mengulanginya, meninggalkan perbuatan dosa, dan melakukan amal shalih 

sebagai bentuk nyata ketaatan kepada Allah.13 

Dalam penelitian Enovia Lendra (2022) Al Qusyairi mengatakan bahwa 

taubat bukan tindakan yang mudah, taubat adalah proses yang menuntut 

kesungguhan untuk tidak mengulanginya dosa dan maksiat lagi. Dikatakan 

sulit karena didalam proses taubat akan melibatkan pengakuan atas kesalahan, 

penyesalan yang mendalam, dan komitmen kuat untuk tidak mengulangi 

perbuatan dosa. Ketika kesadaran diri dan penyesalan telah menjadi bagian dari 

mengenali diri, maka individu tersebut akan berusaha menghindari atau 

terjerumus dalam kesalahan yang sama.14 

Proses taubat bermula dari penyesalan. Penyesalan yang tulus 

merupakan fondasi utama taubat, karena dari penyesalan ini akan muncul 

rukun-rukun taubat lainnya. Tidak mungkin seseorang benar-benar menyesal 

apabila ia masih terus-menerus melakukan dosa atau perbuatan serupa. Oleh 

karena itu, penyesalan menjadi syarat mutlak dan paling awal bagi sebuah 

taubat yang diterima. Seperti pengakuan dosa dan penyesalan yang dilakukan 

 
11 Heri Suprapto, Titi Susanti, and Zulfadhly Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu 

Qudamah Al Maqdisi,” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 20, no. 2 (2021): 151–62, h. 151. 
12 Abi Al Husayn Ahmad Ibn Faris Ibn-Zakariyya, Mu‟jam Maqays Al-Lughah, Jilid 1 

(Bairut, Lebanon: Dar al-Jil, 1991), h 367. 
13 Suprapto, Susanti, and Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu Qudamah Al 

Maqdisi.”, h. 157. 
14 Enovia Lendra, “Hakikat Taubat Dan Implementasinya Menurut Abu Al-Qasim Al-

Qusyairi,” Jurnal Al-Aqidah 14, no. 1 (2022): 74–82, https://doi.org/10.15548/ja.v14i1.3905, h. 79. 



20 
 

 

oleh Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain yang tidak mengikuti perang tabuk 

dan mencampuradukan perbuatan baik dan buruk, sehingga Allah berfirman 

dalam QS At-Taubah ayat 102: 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ غَفُو ر  وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

 رَّحِي م  

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-

mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun 

lagi Maha Penyayang.15 (QS At-Taubah/9:102) 

Selain penyesalan diri, taubat juga mencakup penyerahan diri kepada 

Allah, kembali (inabah) kepada-Nya, dan konsisten ketaatan kepada-Nya. 

Dengan kata lain, taubat bukan sekadar meninggalkan dosa, tetapi juga 

mengamalkan perbuatan-perbuatan yang dicintai dan diridhoi oleh Allah.16 

Dalam perspektif psikologis dan tasawuf, taubat juga diartikan sebagai usaha 

menghapus dosa dan menutup pintu-pintu dosa masa lalu serta mencegah 

terjadinya dosa di masa depan.17 

Menurut Sulidar (2023), Imam Nawawi menyebutkan adanya 4 syarat 

taubat yang utama, yaitu:18 

a. Menyesali perbuatan dosa yang telah dilakukan. 

b. Bertekat meninggalkan maksiat dan dosa dalam segala keadaan dan waktu. 

c. Berjanji dan bertekat kuat tidak mengulangi dosa yang sama saat itu juga 

dan di masa depan.  

 
15 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, Qs 

At-Taubah ayat 102. 
16 Suprapto, Susanti, and Mukhtar, “Taubat Menurut Imam Ahmad Ibnu Qudamah Al 

Maqdisi.”, h. 151. 
17 Reva Husniati, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah, “Relevansi Taubat Dengan 

Kesehatan Mental Dalam Islam,” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 3, no. 1 (2023): 93–119, 

https://doi.org/10.15575/jpiu.19625, h. 111. 
18 Sulidar, “Energi Taubat Dalam Perspektif Alquran Dan As-Sunnah,” Al-Kaffah 11 (2023): 

307–21, h. 309. 



21 
 

 

d. Jika ada dosa yang berkaitan dengan hak orang lain, maka harus 

mengembalikan hak tersebut dan meminta maaf. 

C. Zakat 

1. Pengartian Zakat 

Menurut bahasa, “zakat” (  زكََاة) berasal dari masdar kata ( زكََاةً   - يَـز كُو    - زكََا  ) 

yang memiliki arti berkah, tumbuh, bersih dan baik.19 Pendapat masyhur dari 

Wahidi dan ulama lainnya mengatakan bahwa kata zaka berarti tumbuh dan 

bertambah.20 Selain bermakna tumbuh dan berkembang, zakat juga bermakna 

suci dan bersih. Allah STW berfirman pada QS Asy-Syams ayat 9: 

هَا  ىـٰ  قَد  أفَـ لَحَ مَن زكََّ

“Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa itu.”21( QS Asy-

Syams ayat 9) 

 

Kemudian dalam QS Al-A`la ayat 14:  

 قَد  أفَـ لَحَ مَن تَـزكََّىٰ 

“Sesungguhnya beruntunglah orang yang membersihkan diri (dengan 

beriman)”22 (QS Al-A`la:14) 

 

Selain tumbuh, bertambah, dan suci, zakat juga digunakan untuk 

mengungkapkan keshalehan dan kebaikan seseorang, seperti pada kata rajulun 

min qaumin azkiya` yang artinya laki-laki dari kaum yang shaleh.23 Imam 

Nawawi dari Wahidi mengatakan, harta yang dikeluarkan dinamakan zakat 

 
19 Azyumurdi Azra, Kajian Tematik Al-Qur`an Tentsng Fiqih Dan Ibadah, ed. Abudin Nata, 

Cet.1 (Bandung: Angkasa, 2008), h. 188. 
20 Yusuf Qardawi, Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat 

Berdasarkan Qur`an Dan Hadits, Terj. Salman Harun, Didin Hafidhuddin, dan Hasanuddin, (Bogor: 

Litera AntarNusa dan MIzan, 1999), h. 34. 
21 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Asy-Syams: 9. 
22 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, QS Al-A`la:14. 
23 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Cet.1 (Jakarta: Gema Insani, Darul Fikir, 

2011), h. 164. 



22 
 

 

karena dapat membuatnya lebih bermanfaat, melindungi kekayaan dari 

kebinasaan, serta dapat menambah atau melipatgandakan keberkahan harta 

tersebut. Arti bersih, tumbuh, dan suci bukan hanya digunakan untuk harta 

kekayaan itu sendiri, lebih luas dari itu makna tersebut digunakan pula pada 

jiwa orang-orang yang berzakat atau disebut juga dengan muzaki,24  seperti 

firman Allah dalam QS At-Taubah ayat 103: 

ۗ  وَٱ مُ  ۖ  إِنَّ صَلَوٰتَكَ سَكَن  لَِّ يهِم بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم  رُهُم  وَتُـزكَِ  لِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ُ سََِيع  عَلِيم  خُذ  مِن  أمَ وَٰ  لِلَّ

“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu 

membersihkan dan mensucikan mereka dan mendoalah untuk mereka. 

Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) ketenteraman jiwa bagi mereka. Dan 

Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”25 (QS At-Taubah/9: 103) 

 

Ayat ini menjeleskan bahwa zakat mampu membersihkan dosa-dosa orang 

yang mengeluarkannya serta menambah pahala dan harta orang tersebut.26 

Dalam istilah fiqihnya, zakat memiliki makna kewajiban memberikan sebagian 

harta tertentu yang diserahkan kepada orang-orang yang berhak 

mendapatkannya.27  

Setiap Madzhab fiqih mempunyai definisinya sendiri mengenai zakat, 

Malikiyah mendefinisakan zakat sebagai suatu kegiatan mengelurkan sebagian 

harta dari harta tetentu yang sudah mencapai nisab dan diserahkan kepada 

orang yang berhak menerimanya dengan catatan haulnya telah sempurna, 

selain barang tambang, tanaman dan harta temuan. Hanafiyah memberikan 

definisi zakat sebagai pemberian hak kepemilikan harta tertentu dari harta 

tertentu pula kepada orang-orang tertentu yang telah dijelaskan oleh syariat, 

semata-mata karena Allah. Syafi`iyah memahami zakat sebagai, nama barang 

yang dikeluarkan untuk harta atau benda seperti, manusia yang mengeluartakn 

zakat fitra untuk dirinya dan diserahkan kepada pihak tertentu. Kemudian, 

 
24 Qardawi, Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat 

Berdasarkan Qur`an Dan Hadits, h.34-35. 
25 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah/9: 103. 
26 Az-Zuhaili, Fiqih Islam WaAdillatuhu, h. 165. 
27 Qardawi, Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat 

Berdasarkan Qur`an Dan Hadits, h. 34. 



23 
 

 

Hanabilah memberikan definisi zakat sebagai hak wajib yang ada pada harta 

tertentu dan kepada kelompok tertentu.28  

Kelompok tertentu yang dimaksud adalah delapan golongan asnaf yang 

dijelaskan Allah dalam QS At-Taubah ayat 60: 

هَا   مِلِيَ عَلَيـ  كِيِ وَٱل عَٰ اَ ٱلصَّدَقَٰتُ للِ فُقَراَءِٓ وَٱل مَسَٰ وَٱل مُؤَلَّفَةِ قُـلُوبُِمُ  وَفِِ ٱلر قِاَبِ وَٱل غَٰرمِِيَ وَفِِ سَبِيلِ  إِنََّّ

ُ عَلِيم  حَكِيم   ۗ  وَٱلِلَّ  ٱلِلَِّ وَٱب نِ ٱلسَّبِيلِۖ  فَريِضَةً مِ نَ ٱلِلَِّ

“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-

orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang dibujuk hatinya, 

untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah 

dan untuk mereka yuang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan 

yang diwajibkan Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.”29 

(QS At-Taubah/9: 60) 

 

Dengaan demikian, dapat dipahami bahwa, zakat dalam definisi fuqaha 

digunakan untuk perbuatan atau kegiatan pemberian zakat. Artinya, 

memberikan hak yang wajib pada harta kepada yang membutuhkan. Dalam urf 

fuqaha, zakat digunakan juga untuk pengertian dari bagian-bagian tertentu dari 

harta yang telah ditetapkan oleh Allah sebagai hak orang fakir.30 

Zakat telah diwajibkan pada tahun kedua hijriyah, tepatnya pada bulan 

Syawal setelah diwajibkannya puasa ramadhan dan zakat fitrah di Madinah. 

Kewajiban zakat ada karena Allah menyebutkannya dalam kitab-Nya yaitu Al-

Qur`an yang dikuatkan dengan hadits Rasulullah dan ijtima` ummat Islam.31 

Dalam Al-Qur`an penyebutan kata zakat sering berdampingan dengan kata 

shalat, hal ini menandakan kesempurnaan hubungan dan hukum keduanya. 

Seperti, pada QS Al-Baqarah ayat 43: 

 وَأقَِيمُوا۟ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتوُا۟ ٱلزَّكَوٰةَ وَٱر كَعُوا۟ مَعَ ٱلرَّكِٰعِيَ 

 
28 Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu., h. 165. 
29 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah/9: 60. 
30 Az-Zuhaili., h. 166. 
31 Az-Zuhaili, h. 167-168. 



24 
 

 

“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang-

orang yang ruku'.”32 (QS Al-Baqarah: 43) 

 

Adapun dalam Hadits, Rasullah SAW pernah bersabda: 

رمَِةَ ب نِ خَالِدٍ عَن  ا يَانَ عَن  عِك  بَنَََ حَن ظلََةُ ب نُ أَبِ سُف  ثَـنَا عُبـَي دُ الِلَِّ ب نُ مُوسَى قاَلَ أَخ  ب نِ عُمَرَ حَدَّ

لَامُ عَلَى خََ سٍ  ُ عَلَي هِ وَسَلَّمَ بُنَِِ الْ ِس  هُمَا قاَلَ قاَلَ رَسُولُ الِلَِّ صَلَّى الِلَّ ُ عَنـ  شَهَادَةِ أَن  لََ  رَضِيَ الِلَّ

جِ  وَصَو مِ رَمَضَ  ُ وَأَنَّ مَُُمَّدًا رَسُولُ الِلَِّ وَإِقاَمِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالَْ   انَ إلِهََ إِلََّ الِلَّ

“Telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Musa dia berkata, telah 

mengabarkan kepada kami Hanzhalah bin Abu Sufyan dari 'Ikrimah bin Khalid 

dari Ibnu Umar berkata: Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: 

"Islam dibangun diatas lima (landasan); persaksian tidak ada ilah selain Allah 

dan sesungguhnya Muhammad utusan Allah, mendirikan shalat, menunaikan 

zakat, haji dan puasa Ramadlan". (HR. Imam Bukhari) 

 

Kewajiban zakat juga didukung oleh ijtima` sahabat nabi dan umat 

sesudahnya. Para sahabat bersepakat memerangi orang-orang yang tidak mau 

membayar zakat. Bahkan statusnya, bisa sampai murtad dan kafir bagi mereka 

yang mengingkari kewajiban membayar zakat dan hidup di negara yang 

mengunakan hukum Islam. Mereka dikenakan hukum-hukum orang murtad 

serta diminta untuk bertaubat dalam kurun waktu tiga hari. Namun, hukum ini 

tidak berlaku untuk orang-orang yang baru masuk Islam dan hidup di 

pedalaman, yang jauh dari kota, sehingga menyebabkan ketidaktahuan mereka 

akan hukum zakat.33 

2. Tujuan Zakat 

Zakat tidak hanya mengatur hubungan antara manusia dengan Allah, tetapi 

juga hubungan antar sesame manusia. Zakat, dengan cakupan aspeknya yang 

sangat luas, seperti agama, moral, spiritual, ekonomi, dan sosial politik, 

bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang makmur dan sejahtera. Secara 

 
32 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Al-Baqarah: 43. 
33 Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu., h. 168. 



25 
 

 

garis besar, semua aspek tersebut dapat dikelompokkan menjadi dua bagian 

utama, yaitu ketaatan dalam beribadah kepada Allah dan berbuat baik kepada 

sesama manusia atau sering disebut dengan amal sholih.34  

Zakat, dilihat dari aspek sosialnya, merupakan kewajiban sosial yang 

bersifat ibadah. Hal ini, karena objek zakat adalah harta dari individu yang 

ditujukan kepada masyarakat untuk memenuhi kebutuhan mustahik, bukan 

hanya itu zakat juga dapat membatu memerangi kemiskinan.35 Pada aspek 

moral, zakat bertujuan untuk menghilangkan sifat kikir dan keserakaan orang-

orang kaya.36 Selanjutnya, pada aspek ekonomi, zakat dapat digunakan sebagai 

alat untuk pencegahan penumpukan kekayaan yang dilakukan oleh oknum-

oknum tertentu.37 Seperti yang dijelaskan oleh Allah SWT dalam QS Seperti 

yang dijelaskan oleh Allah SWT dalam QS Al-Hasyr ayat 7: 

لِ ٱل قُرَىٰ فلَِلَّهِ وَللِرَّسُولِ وَلِذِى ٱل قُر بََٰ وَٱل يـَتَٰمَىٰ وَٱ عَلَىٰ رَسُولهِِۦ مِن  أَه   ُ أفَآَءَ ٱلِلَّ كِيِ وَٱب نِ  مَّآ  ل مَسَٰ

ۚ  وَمَآ ءَاتىَٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ   َغ نِيَآءِ مِنكُم  َ ٱلأ   بَي 
وَمَا نََىَٰكُم  عَن هُ فٱَنتـَهُوا۟ۚ   ٱلسَّبِيلِ كَى  لََ يَكُونَ دُولةًًَۢ

 وَٱتّـَقُوا۟ ٱلِلََّۖ  إِنَّ ٱلِلََّ شَدِيدُ ٱل عِقَابِ 

“Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada Rasul-Nya (dari 

harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota maka adalah untuk Allah, 

untuk Rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan orang-

orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan beredar di antara 

orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu, 

maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah. Dan 

bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya.”38 

(QS Al-Hasyr: 7) 

 
34 Rusdan Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah 

Maliyyah),” Palapa 9, no. 1 (2021): 96–125, https://doi.org/10.36088/palapa.v9i1.1060, h. 105 
35 Ali Hardana and Arbanur Rasyid, “Peran Zakat Sebagai Pendorong Multiplier Ekonomi,” 

Mu’amalah : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 2, no. 1 (2023): 91, 

https://doi.org/10.32332/muamalah.v2i1.6979, h. 93. 
36 Feri Irawan, “Peran Filantropi Zakat Dalam Pengentasan Kemiskinan Di Indonesia,” 

Tafaqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 7, no. 2 (2019): 105–17, 

http://www.religionomics.com/erel/S2-Archives/REC04/Smith -, h. 115. 
37 Muharir and Mustikawari, “Zakat Sebagai Instrumen Finansial Dalam Usaha Pemulihan 

Kondisi Ekonomi Dan Sosial Budaya Menurut Perspektif Islam,” Ekonimika Syariah: Jurnal 

Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 5 (2020): 91–101, h. 93. 
38 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Al-Hasyr: 7. 



26 
 

 

 

Ayat ini jelas memerintahkan kepada setiap orang agar berbuat adil apabila 

mendapatkan harta. Islam tidak menginginkan adanya penumpukan harta 

kekayaan pada golongan tertentu. Dengan kata lain, perlu adanya pencegahan 

terhadap harta yang hanya berputar pada sekelompok orang-orang kaya. Jika 

tidak ada pencegahan, akan terjadi kesenjangan sosial, seperti sekelompok 

orang akan telalu kaya dan yang lain akan terlalu miskin. Sehingga ketika zakat 

dilaksananakan sesuai dengan perintah syari`at, maka hal itu akan 

menghilangkan sifat tamak dan rakus orang-orang kaya dan dapat memberi 

harapan pada orang-orang miskin. 

Muhammad Daud Ali mengidentifikasi adanya 9 (sembilan) tujuan zakat, 

yaitu: 

1. Terangkatnya derajat orang-orang fakir dan miskin. 

2. Membantu menyelesaikan masalah para gharim, ibnu sabil, dan mustahik 

lainnya. 

3. Menyambung tali silaturahmi antar umat muslim. 

4. Memupus sifat kikir dan tamak orang-orang kaya. 

5. Mencegah serta menghilangkan sifat iri dan dengki (kecemburuan sosial) 

di hati orang-orang miskin. 

6. Menjadi jembatan antara orang kaya dan orang mikin dalam pergaulan 

sosial. 

7. Memupuk rasa tanggungjawab sosial pada hati orang-orang yang 

mimiliki kelebihan harta. 

8. Mendisiplinkan seseorang dalam menunaikan kewajiban dan 

menyerahkan hak orang lain pada yang berhak menerima. 

9. Sebagai alat pemerata pendapatan guna mewujudkan keadilan.39 

3. Hikmah Zakat 

Kaya dan miskin adalah bentuk kesenjangan antara manusia dan rezeki, 

kurang dan lebih adalah kata yang mampu mewakili keduanya, artinya di dunia 

 
39 Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah Maliyyah).”, h. 

108. 



27 
 

 

ini ada orang dengan kelebihan harta dan adapula yang kekurangan harta. 

Rezeki adalah takdir yang bisa diusahakan oleh manusia dengan berkerja, 

artinya bukan takdir tetap yang ditulis semenjak lahir. Al-Qur`an menyebutkan, 

dalam QS An-Nahl ayat 71 tentang kekuasasaan Allah atas rezeki manusia, 

Allah menciptakan manusia dengan memberikan rezeki lebih pada sebagian 

manusia, disertai dengan hak manusia yang lain dalam rezeki tersebut.40 Hal 

ini hanya akan diyakini oleh orang-orang yang memiliki iman, sedangkan tidak 

dengan mereka yang lemah iman, mereka memilih untuk menutup mata atas 

kebenaran tersebut. 

Allah mewajibkan orang kaya untuk berbagi dan memberikan sebagian 

hartanya pada orang fakir atas hak kewajiban yang sudah Allah tetapkan, dan 

harus dilakukan dengan ikhlas serta tidak mengharap balasan. Hal ini selaras 

dengan pernyataan Allah dalam QS Ad-Dzariyat ayat 19 yang menyebutkan, 

bahwa pada harta benda mereka (orang kaya) terdapat hak bagi orang miskin 

yang meminta ataupun tidak.41 Maka dari itu, solusi atas kesenjangan antara 

manusia dan rezeki yang bertujuan untuk mewujudkan solidaritas antar umat 

Islam dalam wujud jaminan sosial Islam adalah diwajibkannya zakat untuk 

orang-orang yang memliki kelebihan harta. 

Setiap aturan yang Allah buat atas manusia pasti memiliki hikmah, begitu 

pula dengan zakat. Terdapat beberapa hikmah dalam zakat yang disebutkan 

oleh syekh Wahbah Az-Zuhaili dalam kitabnya Fiqhul Islami wa Adillatuhu, 

diantaranya:42ََ pertama, menjaga harta agar terhindar dari kejahatan. adanya 

kesenjangan sosial dan tingginya kebutuhan sehari-hari menyebabkan 

banyaknya tindakan kriminal seperti: mencuri dan merampok yang dapat 

menimbulkan korban jiwa, maka dari itu, zakat menjadi solusi dari 

permasalahan semacam ini untuk menekan rasa iri dan dengki di lingkungan 

masyarakat. 

 
40 Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, h. 166. 
41 Az-Zuhaili, h. 166 
42 Az-Zuhaili, h. 166-167. 



28 
 

 

Kedua, menolong orang-orang yang membutuhkan dan menghindarkan 

mereka dari penyakit fakir. Secara langsung maupun tidak langsung, zakat 

membantu menumbuhkan semangat bekerja dan meningkatkan semangat 

hidup bagi mereka yang lemah. Zakat juga membantu menyetabilkan 

perekonomian negara lewat peningkatan jaminan sosial terhadap mereka yang 

membutuhkan. 

Ketiga, terhindar dari penyakit kikir dan bakhil serta merangsang kepekaan 

dan kepedulian pada sesama. Tingginya kepekaan seseorang pada 

lingkungannya akan membuat dia ringan tangan dan akan bertumbuh tidak 

hanya sebatas zakat namun bisa dengan berpartisipasi pada kegiatan 

kemasyarakatan atau kegiatan sosial lainnya, seperti: wakaf, kurban, shadaqah, 

hibah dan lain sebagainya. Kegiatan-kegiatan tersebut mampu mewujudkan 

dasar-dasar solidaritas sosial antara orang-orang fakir dan orang-orang kaya.  

Keempat, meningkatkan rasa syukur atas nikmat rezeki yang Allah berikan 

yaitu berupa harta. Hal ini menunjukkan bahwa zakat merupakan bentuk 

pengakuan atas hak Allah, atas segala nikmat yang kita terima. Dengan 

mengeluarkan zakat, kita mengakui bahwa segala harta yang kita miliki berasal 

dari Allah dan kita hanya sebagai pengelola dan pengguna sementara. 

D. Psikoanalisis Sigmund Freud 

1. Biografi Sigmund Freud 

Sigmund Freud adalah seorang psikoanalisis dan neurolog yang lahir pada 

tanggal 6 mei 1856 di Freiberg, Moravia. Daerah ini sekarang akrab disebut 

denganََnama Pribor yang masuk dalam wilayah Replubik Ceko.43 Freud lahir 

dari ayah yang bernama Jacob dan Ibu yang bernama Amalia. Ia tumbuh 

menjadi anak yang jenius dangan rasa ingin tahu yang tinggi. Hal ini tidak lepas 

dari dukungan sang Ibu. Empat tahun usianya, ia pindah bersama keluarganya 

 
43 Sigmund Freud, Ego Dan Id, ed. Cep Subhan, Terj. Nor (Yogyakarta: Penerbit Tanda baca, 

2021), h. 95. 



29 
 

 

ke Wina. Namun, tahun 1937 Nazi mulai menguasai Austria dan membuat 

Freud harus pergi dari Wina dan mencari tempat persembunyian ke Inggris.44  

Freud mulai masuk ke Universitas Wina pada usia tujuh belas tahun, 

tepatnya ditahun 1873. Minat awal melanjutkan pendidikan di universitas ini 

adalah di bidang hukum, namun karena rasa ingin tahunya yang tinggi akan 

penelitian-penelitian ilmiah, ia akhirnya memutuskna untuk melanjutkan 

pendidikannya di bidang kesehatan, di jenjang ini, Freud bertemu dengan 

banyak ilmuwan hebat, seperti: Brucke dan Brentano. Pertemuannya dengan 

Brentano membuatnya menyukai dunia filsafat dan Brucke mengantarkannya 

pada penelitian anatomi dan neorologi. Ia menyelesaikan pendidikannya di 

tahun 1881 dan mulai menentukan fokusnya pada penelitian-penelitian ilmiah. 

Kecintaannya pada penelitian-penelitian ilmiah, khususnya di bidang fisiologi 

dan neorologi mengantarkannya pada kesempatan berharga yaitu bekerja di 

bawah bimbingan prefesor yang bereputasi internasional.45 

Pada tahun 1882, Freud memutuskan untuk meninggalkan laboratorium 

dan mulai bekerja di Rumah Sakit Umum Wina. Pada Oktober 1885 sampai 

Februari 1886, Freud bekerja di Paris bersama dengan Jean-Martin Charcot, 

seorang neurolog terkenal di Paris. Charcot adalah salah satu ilmuwan yang 

mendorong minat Freud pada dunia teoretis dan terapeutik, selain itu, Charcot 

juga memiliki banyak pengaruh pada pengembangan teori psikoanalisis milik 

Freud. Freud juga bertemu dengan Josesp Breuer yang memperkenalkannya 

pada histeria, yang akan menjadi fokus Freud selama lima puluh tahun 

kedepan.  

Pada tahun 1895, ia dan Josesp Breuer menerbitkan karya tentang “Studi 

tentang Histeria” dan di tahun yang sama ia berhasil menganalisis mimpinya 

sendiri yang nantinya menjadi cikal bakal dari karyanya yaitu “Tafsir Mimpi” 

yang ia terbitkan empat tahun setelahnya, analisis itu diberinama “Injeksi 

Irama”. Selama bekerja sebagai dokter ia bertemu berbagai macam pasien 

 
44 Calvin S. Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, Terj. Cep (Yogyakarta: IRCiSoD, 

2019), h. 17. 
45 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 97. 



30 
 

 

dengan beragam jenis keluhan. Menurutnya, pasien adalah guru yang luar 

biasa, dari merekalah Freud terdorong mengembangkan teori-teorinya dan 

akhirnya di tahun 1896 ia mulai menggunakan nama “psikoanalisis” untuk 

teorinya.46  

Freud adalah peneliti sekaligus penulis yang produktif. Karya-karyanya di 

bidang psikoanalisis khusus edisi terjemahan bahasa Inggris sudah mencapai 

23 jilid, yang ditulis dalam kurun waktu 53 tahun, antara tahun 1889-1939. 

Meskipun tidak semua gagasannya diminati dan tidak sedikit pula yang 

mengkritik karya-karyanya, Freud tetap mencurahkan segala usahanya dalam 

menggali teori psikoanalisis dan dalam bidang lain.47  

Seiring dengan bertambahnya usia Freud, Kondisi kesehatannya mulai 

memburuk, namun hal itu tidak menyurutkan semangatnya untuk bekerja dan 

berkarya. Karya lengkapnya yang terakhir yang ia tulis adalah “Musa dan 

Monoteisme”, karya ini membuat jengkel para pembacanya yang 

berkebangkasaan Yunani karena dalam buku ini Freud menyatakan bahwa 

Musa adalah seorang berkebangsaan Mesir. Tiga tahun terakhir masa hidupnya 

ia habiskan di Inggris, seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa ia 

harus pergi dari Wina akibat kedatangan Nazi di Austria. Ia meninggal di 

tanggal 23 September 1939 di London.48 

2. Sejarah Teori Psikoanalisis 

Melihat latar belakang Sigmund Freud dan perjalanan panjang hidupnya 

yang fokus pada dunia kesehatan, membawanya bertemu dengan ilmuwan-

ilmuwan hebat. Pertemuan Freud dengan ilmuwan-ilmuwan hebat 

mengantarkannya pada kajian psikoanalisis. Ilmuwan-Ilmuwan tersebut, 

seperti: Charcot, Brucke dan Breuer. Sebelum menjadi sebuah teori psikologi 

yang lengkap, psikoanalisis melewati berbagai tahap penyempurnaan, 

setidaknya terdapat tiga periode penyempurnaan yaitu: periode I (1895-1905), 

periode II (1905-1920), dan periode III (1920-1939). Tahap pertama, Freud 

 
46 Freud, h.100. 
47 Sigmund Freud, Masa Depan Sebuah Ilusi, Terj. Cep (Yogyakarta: CIRCA, 2021), h. 95. 
48 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 113. 



31 
 

 

baru mengembangkan dasar dari teorinya yang kemudian diteruskan pada 

periode kedua dan ketiga. Layaknya teori-teori lain, teori psikoanalisis Freud 

juga mendapat banyak kritkan dari ilmuwan.49  

Bermula dari pertemuannya dengan Charcot, seorang neurolog terkenal 

asal Paris yang membuat Freud terkesima dengan metode penyembuhan 

penyakit medis yang ia gunakan. Saat itu, Charcot sedang melakukan 

pembelaan terhadap metode hipnosis yang dapat digunakan untuk 

penyembuhan penyakit medis dengan menyebut bahwa, histeria adalah 

penyakit yang tidak hanya menimpa perempuan tapi bisa menimpa banyak 

laki-laki juga.50 Setelah berhasil menggugah minatnya pada bidang psikologi 

pikiran, Freud kembali melanjutkan penelitiannya terhadap penyakit mental 

dan berhasil menerbitkan buku pertamanya bersama sengan Breuer yang diberi 

judul Study on Hysteria ditahun 1895.51  

Buku Study on Hysteria ini menggambarkan (reppresion), proses 

ketegangan seseorang yang kesulitan melupakan pengalaman pahitnya di masa 

lalu. Selain itu, buku ini juga menjelakan mengenai keberhasilan Freud dalam 

menangani kasus gangguan syaraf dengan mengungunakan metode hipnosis. 

Anna O adalah salah satu pasien Freud yang berhasil sembuh dari penyakit 

mentalnya dengan menggunakan metode hipnosis. Metode hipnosis adalah 

teori penyembuhan penyakit mental dengan menggunakan pendekatan 

percakapan sehingga dapat melacak kisah-kisah yang bisa dihubungkan 

dengan masalahnya. Freud juga mengembangkan cara atau metode baru, yaitu 

“investigasi” dan “perawatan” terhadap pikiran manusia. Metode inilah yang 

menjadi cikal bakal dari seluruh karya Freud dan poin penting dari teori 

psikoanalisis miliknya.52  

Teori ini terus berkembang dengan menggunakan metode-metode baru 

seperti, penafsiran mimpi. Selama kurang lebih lima tahun, Freud melakukan 

 
49 Ardiansyah et al., “Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud,” Jurnal Kependidikan 7, no. 1 

(2022): 25–31, http://e-journallppmunsa.ac.id/index.php/kependidikan/article/view/912/885, h. 26. 
50 Sigmund Freud, Ego Dan Id., h. 98. 
51 Daniel L. Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, Terj. Inyi (Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2024), h. 13. 
52 Pals, h. 14. 



32 
 

 

praktik dan riset, seperti mendengan, membaca, refleksi dan berkesimpulan. 

Semua hal tentang metode-metode itu ia susun dan tulis dalam karyanya yang 

berjudul The Interpretasi of Dream (1900). Buku ini mengantarkan pada 

“revolusi Freudian” kedalam pemikiran modern dan menjadi kerangka salah 

satu konsepnya yaitu “alam bawah sadar”.53  

Meskipun mendapat banyak kritik dari kalangan ahli medis dan dianggap 

sebagai seorang yang radikal. Karya-karya Freud tetap menarik minat beberapa 

orang, bukan hanya berminat tapi berkembang menjadi forum diskusi 

mengenai masalah-masalah psikoanalisis. Akhirnya, pada tahun 1902 

kelompok diskusi itu berubah menjadi perhimpunan psikoanalisis Wina.54 

Berasal dari kelompok inilah beberapa nama yang terikat dengan Freud mulai 

dikenal, seperti: Otto Rank, Karl Abraham, Alfred Adler, Carl Jung, Ernest 

Jones, dan nama-nama lainnya.55  

Meskipun situasi Perang Dunia I sangat menegangkan, Freud tidak berhenti 

berkarya. Ia meneliti seberapa luas jangkauan teori psikoanalisis ini dan  

menerbitkan karya-karyanya seperti The Psychophathology of Everyday Life 

ditahun 1901 dan Three Essay on The Theory of Sexuality di tahun 1905.56 

Dekade selanjutnya, Freud mengenalkan tiga teknik psikoanalisis yang lebih 

besar, seperti: analisis fobia, hasil penelitian dari kasus neurosis obsesional, 

dan tentang kasus paranoia.57 

Freud juga melampaui batas spesialisasi klinik dan teoretis dengan 

menerbitkan beberapa makalah tentang agama, sastra, adat istiadat, seksual, 

biografi, patung, prasejarah dan lain-lain. Freud menjadikan kebudayaan 

sebagai arena atau objek pengetahuannya. Hal ini sejalan dengan program-

program yang telah ia rancang sendiri semasa mudanya, yaitu memecahkan 

persoalan besar mengenai eksistensi manusia. Namun, pemikirannya yang 

selalu direpresentasikan dengan mengunakan basaha seksualitas 

 
53 Pals, h. 15. 
54 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 103. 
55 Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 15. 
56 Pals, h. 16. 
57 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 103. 



33 
 

 

mengakibatkan beberapa muridnya di perhimpunan psikoanalisis Wina mulai 

meninggalkannya.58  

Ketegangan politis psikoanalisis terus berlanjut, namun hal ini tidak 

menyurutkan semangat Freud untuk mengeksplor lebih luas dunia 

psikoanalisis, dan akhirnya di tahun 1913, ia berhasil menerbitkan buku Totem 

and Taboo. Buku ini menjelaskan tentang prasejarah psikoanalisis, yang 

dimulai dari penemuan rasa bersalah seseorang akibat membunuh ayah 

kandung dimasa lalu.59 Selanjutnya, selama perang dunia ia menyempurnakan 

karyanya yang bertajuk Introductory Lectures on Psychoanalysis dan menulis 

makalah tentang alam bawah sadar, dorongan-dorongan manusia dan 

ketertekanan (1916-1917).60  

Tanda kebangkitan psikoanalisis mulai tercium kembali setelah perang 

dunia selasai, namun kebahagian Freud tidak berlangsung lama, karena salah 

satu putri kesayangannya, Shopie, meninggal dunia akibat penyakit influnza. 

Hal ini sempat membuat Freud pesimis dalam mengembangkan teorinya. 

Setelah menyadari bahwa dirinya tidak bisa melakukan apapun atas kematian 

putrinya, akhirnya pada tahun 1923, ia menyelesaikan penelitian lamanya 

tentang ego dan id. Penelitian ini membagi pikiran dalam tiga aspek yang saling 

bertentangan namun terikat, yaitu: id (bagian dari pikiran yang tak sadar, terdiri 

dari dorongan dan material yang akan direpresikan), ego (bagian pikiran yang 

sadar pada beberapa bagian, serta berfungsi memuat mekanisme pertahanan. 

Bagian ini dapat menghitung, menalar, dan merencanakan.), dan super-ego 

(bagian yang juga sebagian sadar yang dapat menampung naluri dan rasa 

bersalah). Karya yang membahas tentang hal ini ia terbitkan ditahun 1923.61 

Dengan kondisi kesehatan yang mulai memburuk, Freud tetap produktif 

mengenalkan psikoanalisis dengan cara berkunjung dari satu pasien ke pasien 

yang lainnya, berkorenspondensi dengan teman-temannya dan aktif di kongres-

kongres keilmuan. Dua dekade terakhir sebelum tutup usia, ia masih sempat 

 
58 Freud, h. 104-107.  
59 Freud, h. 107. 
60 Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 16. 
61 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 110-111. 



34 
 

 

menerbitkan karya-karya yang kontroversial dengan fokus pada bidang 

psikoanalisis tentang masalah-masalah umum, semacam masalah 

kemasyarakatan, ilmu pengetahuan dan agama. Semua terkumpul pada dua 

karya terakhirnya The Future of an Illusion (1927) dan Moses and 

Monotheisme (1938).62 

3. Teori Psikoanalisis 

Teori psikoanalisis milik Sigmund Freud adalah teori yang membahas 

bagaimana kepribadian manusia terbentuk dan berkembang, maka tak heran 

bila teori ini sering disebut dengan teori kepribadian. Teori psikoanalisis 

mengatakan bahwa psikologis manusia dapat terpengaruhi oleh beberapa 

aspek, seperti: motivasi, emosi dan beberapa aspek psikologi lainnya.  

Menurut teori psikoanalisis, perkembangan kepribadian tidak terjadi begitu 

saja tapi mulai berkembang ketika terjadi konflik dalam aspek psikologi pada 

diri individu. Konflik ini dapat bersumber dari dorongan alam bawah sadar, 

pengalaman masa kecil serta lingkungan hidup seseorang. Freud juga 

mengatakan bahwa kesadaran hanyalah bagian kecil dari wujud mental 

seseorang. Sedangkan, bagian terbesarnya adalah ketidaksadaran atau alam 

bawah sadar. Ia menggambarkan kedua hal tersebut seperti gunung es yang 

terapung di lautan, yang mana hanya terlihat bagian kecil dari puncak gunung 

es tersebut. Sedangkan, jauh di dalam permukaannya tersembuyi bagian 

terbesar dari gunung es tersebut.  

Gambaran tersebut dapat dipahami bahwa bagian yang muncul 

dipermukaan adalah alam sadar manusia, sedangkan bagian yang lebih besar 

dari itu dan tenggelam di dalamnya adalah alam tak sadar manusia. Bukan 

hanya itu, psikoanalisis juga selalu percaya bahwa segala sesuatu yang 

dilakukan oleh manusia berasal dari alam bawah sadar mereka, jadi 

kepribadian dan tingkah laku manusia selalu didorong oleh alam bawah sadar 

mereka.63 

 
62 Pals, Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud, h. 17. 
63 Ardiansyah et al., “Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud.”, h. 25. 



35 
 

 

Dalam teorinya, Sigmund Freud mengemukakan bahwa kepribadian 

manusia terdiri dari tiga unsur atau tiga struktur kepribadian, yaitu: id, ego dan 

super-ego. Seseorang dengan mental yang sehat pasti memiliki ketiga unsur 

tersebut dan dapat menguasai ketiganya secara seimbang. Artinya, ia akan 

mampu mengendalikan keinginan dan kesenangannya (id), berfikir sebelum 

bertindak (ego), dan mematuhi nilai-nilai moral serta aturan masyarakat yang 

ada (super ego). Sehingga dalam kehidupannya ia akan menjadi pribadi yang 

lebih tenang, mampu berpikir jernih, bergaul dengan baik, dan mampu 

menghadapi masalah dengan bijak. Sebaliknya, jika ketiga unsur kepribadian 

tersebut tidak berjalan dengan seimbang atau berlawanan satu dengan lainnya, 

maka seseorang akan sulit mengendalikan diri. Akibatnya, ia dianggap tidak 

mampu menyesuaikan diri dengan lingkungannya karena tidak mampu 

mengendalikan diri dan tidak dapat beinteraksi secara baik dengan orang lain.64 

Dalam Ajaran agama Islam, kepribadian manusia Id selaras dengan konsep 

nafs ammarah bi as-Su`, Al-Kurdi mengatakan nafsu ini lebih condong pada 

karakter biologis dan cenderung pada kenikmatan-kenikmatan hawa nafsu 

yang dilarang oleh agama karena dapat menarik hati pada drajat yang hina.65 

Hal ini selaras dengan definisi id yang jelaskan oleh Sigmund Freud. Nafs 

Amarah bi As-Su` disebutkan dalam QS Yusuf ayat 53, berikut bunyi ayat 

tersebut: 

ءِ   اِلََّ   مَا  رَحِمَ   رَبِِ  ۗ   اِنَّ   رَبِِ    غَفُو ر    رَّحِي م  
ْۤ
 وَمَآ   ابَُـر ئُِ   نَـف سِي ۚ   اِنَّ   النـَّف سَ   لَََمَّارةَ   ًۢ   بِِلسرو 

“Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena sesungguhnya 

nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) yang diberi 

rahmat oleh Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang”.66 (QS Yusuf: 53) 

 

Ayat ini mengatakan bahwa nafs atau jiwa manusia pada dasarnya 

cenderung pada hal-hal jahat dan selalu memerintahkan manusia untuk 

 
64 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 37. 
65 M. Agus Yusron, “Al-Qur’an Dan Psikologi; Memahami Kepribadian Manusia Perspektif 

Al-Qur’an,” TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 (2022): 82–99, h. 89. 
66 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Yusuf: 53. 



36 
 

 

memuaskan keinginanya, tanpa memikirkan ridha dari Allah. Hal ini sejalan 

dengan konsep Id dari Freud sebagai sifat primitif manusia yang mendorong 

pemenuhan hasrat dan kebutuhan biologis. Dalam Islam, pemenuhan 

kebutuhan jasmani ini diatur oleh syarat halal dan haram, baik dari segi zat 

maupun cara mendapatkannya. Oleh karena itu, id atau nafs ammarah harus 

diselaraskan dan dikendalikan oleh nafs lawwamah dan nafs mutmainnah.67 

Jika id dimanifestasikan dengan nafs ammarah, super-ego juga dapat 

dimanifestasikan dengan nafs mutmainnah. Dalam ajaran agama Islam, nafs 

mutmainnah yaitu jiwa yang telah diberi petunjuk dan terpelihara dengan baik. 

Petunjuk tersebut mampu melindungi diri dari perbuatan buruk dan keji yang 

tidak sesuai dengn moral dan syariat agama. Dengan mengamalkan nafs 

mutmainnah, individu akan meraih kedamaian jiwa serta kesejahteraan hidup 

di dunia dan akhirat.68 Nafs mutmainnah telah Allah jelaskan dalam QS Al-Fajr 

ayat 27-30, berikut bunyi ayat tersebut: 

 
 
نَّةُ يَّـَتُـهَا  النـَّف سُ   ال مُط مَىِٕ  يٰٰٓ

 ار جِعِي ٓ   اِلٰ  رَبِ كِ   راَضِيَةً  مَّر ضِيَّةً 

 فاَد خُلِي    فِ    عِبٰدِي   

  وَاد خُلِي    جَنَّتِ  

“Wahai jiwa yang tenang, kembalilah kepada Tuhanmu dengan rida dan 

diridai, Lalu, masuklah ke dalam golongan hamba-hamba-Ku dan masuklah 

ke dalam surga-Ku!”69 (QS Al-Fajr ayat 27-30) 

 

Dalam ayat-ayat ini, Allah memanggil jiwa yang tenang dan damai ketika 

meninggalkan dunia, yaitu jiwa yang suci karena iman dan amal saleh yang 

 
67 Muhamad Agus Mushodiq and Andika Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian 

Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund 

Freud,” Bulletin of Counseling and Psychotherapy 3, no. 1 (2021): 38, 

https://doi.org/10.51214/bocp.v3i1.49https://journal.kurasinstitute.com/index.php/bocp/article/vie

w/49https://journal.kurasinstitute.com/index.php/bocp, h. 42. 
68 Muhamad Agus Mushodiq and Ari Saputra, h. 45. 
69 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Al-Fajr: 27-30. 



37 
 

 

telah mereka perbuat semasa hidup di dunia, sehingga meraka menerima 

ganjaran atau pahala yang dijanjikan oleh Allah untuk mereka. Allahpun 

meridhai mereka karena telah mengamalkan perintah-perintah-Nya. Ketika 

bertemu kembali dengan Allah, jiwa-jiwa itu dimasuk oleh Allah ke dalam 

golongan hamba-hamba-Nya, yaitu ke dalam surga-Nya.70 Sebagaimana yang 

dikatakan oleh At-Thabari, Nafs Mutmainnah merupakan jiwa yang tentram 

sebab memperoleh ganjaran atau pahala yang Allah janjikan dalam Al-Qur`an 

dan hadits-hadits Rasul-Nya.71 

Selain id dan super-ego, Dalam ajaran agama Islam ego juga dapat 

dimanifestasi dengan nafs lawwamah. Nafs lawwamah adalah kekuatan psikis 

atau jiwa yang secara sadar menggunakan logika untuk berpikir rasional, 

melakukan introspeksi diri, dan menyesali tindakan yang tidak rasional atau 

menyimpang dari aturan agama. Dalam Al-Qur`an, konsep Nafs Lawwamah 

dijelaskan dalam QS Al-Qiyamah ayat 2.72 Berikut bunyi ayat tersebut: 

 وَلََٓ   اقُ سِمُ   بِِلنـَّف سِ   اللَّوَّامَةِ 

“Aku bersumpah demi jiwa yang sangat menyesali (dirinya sendiri)”73 (QS Al-

Qiyamah: 2) 

 

Ayat tesebut dalam Tafsir Kementerian Agama RI menjelaskan tentang 

nafs lawwamah sebagai jiwa yang sangat menyesal atas perbuatan buruk yang 

terus dilakukan dan kelalaian dalam berbuat baik. Penyesalan ini muncul 

karena dua hal yaitu, menyesali perbuatan buruk yang terus dilakukan dan 

menyesali kelalaian dalam memperbanyak amal kebaikan meskipun menyadari 

manfaatnya. Perasaan menyesal ini dapat melekat pada seorang mukmin yang 

 
70 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI., Tafsir QS Al-Fajr ayat 

27-30. 
71 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir At-Thabari (Jami’ Al-Bayan Fi Ta’wil 

Al-Qur’an): Jilid 7, ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006), h. 521. 
72 Mushodiq and Ari Saputra, “Konsep Dinamika Kepribadian Amarah, Lamawah Dan 

Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan Strukur Kepribadian Sigmund Freud.”, h. 43. 
73 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Al-Qiyamah: 2. 



38 
 

 

telah berusaha beramal saleh, karena ia menyadari ketidaksempurnaan amalnya 

dan takut akan perhitungan di akhirat kelak.74 

Sejalan dengan penjelasan tersebut, At-Thabari menjelaskan bahwa nafs 

lawwamah masih berpotensi melakukan kebaikan dan keburukan, yang kelak 

akan membuat si pemilki merasakan penyesalan di hari kiamat.75 Dalam 

Psikoanalisis Freud, struktur kepribadian yang menuntut manusia untuk 

melakukan perbuatan sesuai dengan kondisi faktual, rasio dan pikiran logis 

adalah ego. 

Dari penjelasan di atas dapat diketahui bahwa antara teori psikoanalisis (id, 

ego, dan super-ego) memiliki keselarasan dengan konsep nafsu dalam ajaran 

Islam. Id, yang mewakili dorongan primitif dan keinginan biologis, disamakan 

dengan Nafs Ammarah bi As-Su' (QS Yusuf: 53) yang cenderung pada hal-hal 

terlarang dan dapat menjerumuskan manusia. Sementara itu, Superego 

ditemukan padanannya dalam Nafs Mutmainnah (QS Al-Fajr: 27-30), yaitu 

jiwa yang tenang, terbimbing, dan terpelihara dari perbuatan buruk, sehingga 

mengarahkan pada kedamaian dan keridaan Allah. Terakhir, Ego memiliki 

paralel dengan Nafs Lawwamah (QS Al-Qiyamah: 2), yakni kekuatan psikis 

yang menggunakan logika, melakukan introspeksi, dan menyesali perbuatan 

buruk atau kelalaian, menunjukkan potensi untuk berbuat baik maupun buruk.  

Ketiga struktur kepribadian tersebut memiliki peran penting dalam diri 

manusia, seringkali ketiganya berkonflik dan saling merebutkan kuasa atas 

tindakan manusia. Ketiga struktur kepribadian tersebut memiliki peranan 

penting, Id didiskripsikan oleh freud sebagai sumber utama energi psikis dan 

tempat berkumpulnya berbagai insiting manusia,76 id memiliki peran atau 

fungsi untuk melepaskan ketegangan. Ketegangan dalam hal ini dimaknai 

sebagai rasa sakit atau ketidaknayamanan seseorang, sedangkan rasa yang 

dihasilkan dari melepaskan ketegangan adalah kenikmatan atau kepuasan. 

 
74 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI.,Tafsir QS Al-Qiyamah 

ayat 2. (diakses pada tanggal 15 Mei 2025) 
75 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir At-Tabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 25, ed. Ahmad 

Abdurraziq Al-Bakri et al. (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), h. 788. 
76 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 45. 



39 
 

 

Maka dari itu, Freud menyebutkan bahwa fungsi id adalah untuk memenuhi 

dan melayani prinsip kenikmatan dalam kehidupan manusia, ia menyebut 

prinsip kenikmatan dengan prinsip primordial.77  

Selain hanya fokus pada prinsip kenikmatan, id juga bagian dari 

kepribadian yang sulit diakses. Beberapa hasil penelitian tentang id 

menggunakan studi mimpi dan penalaran gejala-gejala neurotik hanya mampu 

menjangkau sebagian kecil dari id.78 Id juga tidak berhubungan dengan dunia 

eksternal, maka dari itu, ia tidak memikirkan norma, aturan dan moralitas. Ia 

juga tidak diatur oleh logika atau rasionalitas. Id tidak bisa hilang sampai 

kapanpun dan tidak bisa diubah oleh pengalaman karena ia tidak berhubungan 

atau bersentuhan langsung dengan dunia luar, namun id dapat dikontrol dan 

diatur oleh ego.79  

Id dapat kita lihat ketika seseorang melakukan hal-hal impulsif, seperti 

berbohong, memukul orang lain dan melakukan pemerkosaan, semua hal-hal 

impulsif itu terjadi dibawa kendali id.80 Karena sifat dasarnya yang impulsif 

dan berada pada ketidaksadaran manusia, maka id tidak bisa diberi status 

normal atau tidak normal. Karena status normal pada kepribadian manusai 

hanya dimiliki ego. Jadi yang menentukan kesehatan atau normalitas 

kepribadian secara keseluruhan adalah bagaimana ego dan superego berhasil 

mengelola dan memediasi dorongan dari id. 

Berbeda dengan id, super-ego adalah cabang moral dari kepribadian 

manusia. Super-ego lebih menonjolkan hal-hal yang ideal daripada realita, ia 

lebih mementingkan kesempurnaan hidup lewat idealisme daripada 

mementingkan kenikmatan ataupun realitas. Dengan kata lain seper-ego adalah 

sisi moral seseorang. Kepribadian ini sangat identik dengan hal-hal yang 

dianggap baik dan buruk.81 Maka dari itu, super-ego dibagi menjadi dua, yaitu: 

ego-ideal dan nurani (conscience).  

 
77 Hall,  h. 38. 
78 Hall, h. 47. 
79 Hall, h. 45. 
80 Hall, h. 47. 
81 Hall, h. 53. 



40 
 

 

Ego-ideal adalah suatu konsep baik yang dimiliki seseorang, dan lahir dari 

standar yang diciptakan oleh hal-hal lain atau orang lain yang memiliki otoritas 

lebih tinggi dari orang tersebut, seperti: orang tua ke anak, guru ke murid, dan 

lain-lain. Konsep ini berwujud dalam bentuk pemberian ganjaran atau hal lain 

yang semacam dengan ganjaran. Misalnya, ketika seorang anak selalu diberi 

hadiah oleh orang tuanya karena menjaga kebersihan dan kerapian, maka ia 

akan menganggap kebersihan dan kerapian sebagai suatu yang penting. Hal ini 

terjadi karena orang tuanya selalu mengingatkan dan memberikan hadiah saat 

ia berprilaku bersih dan rapi. Akibatnya, kebersihan dan kerapian menjadi 

bagian dari nilai yang ia anggap harus dipegang dan diusahakan.82 

Sedangkan, nurani adalah kebalikan dari ego-ideal. Bagian dari super-ego 

ini mengarah pada konsep-konsep perilaku buruk yang dimiliki oleh seseorang 

dan didukung dengan pengalaman yang berhubungan dengan hukuman, 

konsep ini dilahirkan oleh hal-hal atau orang lain yang memiliki otoritas lebih 

tinggi dari pada orang tersebut. Misalnya, seorang anak yang dihukum oleh 

orang tuanya karena kotor, maka kotor dianggap sebagai suatu yang buruk.  

Ego-ideal dan nurani bagaikan dua sisi uang koin yang saling berlawanan, 

namun berada pada satu mata uang yang sama.83 Bentuk ganjaran dan hukuman 

yang ada pada super-ego bisa berupa fisik ataupun psikologis. Supaya memiliki 

kontrol pada dirinya sendiri, super-ego perlu untuk memiliki kekuatan dalam 

memaksakan aturan-aturan moralnya melalui ganjaran dan hukuman. Sehingga 

nantinya, ganjaran dan hukuman tersebut akan diarahkan pada ego.84 

Terakhir ego, ego adalah sisi kepribadian manusia yang ada diantara id dan 

super-ego. Ia berfungsi sebagai mediator antara id dan super-ego dengan dunia 

luar. Ego juga memiliki peran yang dominan dalam menjaga keseimbangan 

antara tuntutan id yang impulsif dan larangan atau aturan dari super-ego yang 

tegas. Ego harus bisa mencari solusi yang memuaskan kedua kepribadian lain 

tanpa menciptakan konflik internal atau masalah dengan dunia luar.85 Hal ini 

 
82 Hall, h. 54. 
83 Hall, h. 55. 
84 Hall, h. 56. 
85 Hall, h. 48. 



41 
 

 

bisa terwujud jika fungsi ego dilaksanakan dengan baik, namun jika ego 

condong pada salah satu dari id, super-ego atau dunia luar, maka tidak akan ada 

keharonisan dan ketenangan dalam diri seseorang. Seperti, ketika ego lebih 

condong untuk menuruti keinginan id, ia akan menjadi implusif dan tak 

terkendali. Sedangkan, jika ego lebih mengutamakan super-ego, maka individu 

akan menjadi kaku dan perfeksionis. Kemudian, jika ego lebih fokus pada 

pandangan dunia luar, ia akan menjadi individu yang bergantung pada validasi 

orang lain. 

Ego tidak menggunakan prinsip kenikmatan dalam menjalankan fungsinya, 

ia diatur oleh prinsip realitas (reality principle). Namun dalam pelaksanaannya, 

ego tidak serta merta meninggalkan prinsip kenikmatan, ia hanya 

menangguhkannya sementara untuk menjalankan prinsip realitasnya.86 Ketiga 

kepribadian yang telah disebutkan, tidak bisa melepaskan diri dari yang lain, 

karena mereka harus bersama dan berinteraksi satu sama lain selama hidup, 

agar psikologis seseorang bisa berkembang.87 

Berikut visualisasi dari ketiga kepribadian tersebut: 

 

Gambar: Visualisasi sturkut kepribadian manusia 

 

Id berfungsi memenuhi kebutuhan biologis dan keinginan primitif sesegera 

mungkin. Super-ego bertugas mengatur perilaku manusia berdasarkan standar 

 
86 Hall, h. 49. 
87 Hall, h. 60. 



42 
 

 

moral dengan nilai benar dan salah, menuntut kesempurnaan, dan menghambat 

dorongan id. Sedangkan ego berfungsi sebagai pembuat keputusan, bertindak, 

dan berinteraksi dengan dunia luar. 

Dalam kondisi mental yang sehat dan normal, ego dapat memonopoli 

energi psikis dan mengambil energi id untuk mengembangkan proses 

psikologi, seperti mengatur, mengingat, menilai dan berimajinasi, daripada 

harus menggunakan energi tersebut untuk pemuasan insting id.88 Namun, 

sering kali ego menyerah pada godaan id. Karena ketika melihat dari sudut 

pandang lain, ego adalah kepribadian manusia yang paling tersiksa dan 

terkepung, bukan hanya melayani tiga lainnya, tapi juga harus berhadapan pada 

bahaya dari ketiganya, yaitu: dari dunia luar, dari insting id, dan dari kerasnya 

super-ego. Maka dari itu, untuk menjaga hubungan baik antara dirinya, id, 

super-ego dan dunia luar, ego menciptakan yang namanya mekanisme 

pertahanan.89  

Mekanisme pertahanan adalah strategi psikologis yang tidak disadari oleh 

seseorang untuk melindungi diri dari pikiran atau perasaan yang tidak 

nyaman.90 Celvin S.Hall, dalam bukunya yang berjudul A Primer of Freudian 

Psychology menjelaskan, ketika ego menghadapi bahaya, ia memiliki beberapa 

mekanisme pertahanan, diantaranya: 

1. Represi 

Represi adalah mekanisme pertahanan yang sangat kuat dan penting 

dalam teori psikoanalisis Freud. Represi mampu mendorong impuls id 

kedalam alam bawah sadar kembali karena dianggap tidak sesuai dengan 

norma sosial dan moral.  Hal ini dilakukan untuk menghindari bahaya atau 

hal-hal yang memalukan jika impuls id dituruti atau diizinkan muncul 

dipermukaan kesadaran manusia. Maka dari itu, impuls id perlu didorong 

kembali kedalam alam bawah sadar. Dengan kata lain, represi mencegah, 

 
88 Hall, h. 78. 
89 Sigmund Freud, Ego Dan Id, h. 71.  
90 Diana Wulandari and Eko Sri Israhayu, “Mekanisme Pertahanan Diri Tokoh Utama 

Dalam Novel Represi Karya Fakhrisina Amalia,” Jurnal Bahtera: Jurnal Pendidikan, Bahasa, 

Sastra, Dan Budaya 10, no. 1 (2023): 25–37, https://doi.org/10.37729/btr.v10i1.8434, h. 26. 



43 
 

 

mendorong dan menekan impuls-impuls id muncul ke permukaan dan 

menimbulkan kecemasan atau konflik.91 Represi bisa hilang, namun tidak 

secara otomatis. Represi bisa hilang ketika situasi atau peristiwa yang 

menyebabkan ketidaknyamanan atau kecemasan sudah tidak ada lagi. 

Hilangnya situasi yang membuat ketidaknyamanannya, dapat diketahui 

dengan menggunakan pengujian realitas.92 

2. Proyeksi 

Proyeksi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego dengan cara 

"melemparkan" pikiran, perasaan, atau keinginan yang tidak dapat diterima 

oleh diri sendiri. Hal ini, biasanya diwujudkan dengan cara menyalakan 

orang lain atau dunia luar untuk menurunkan tekanan atau kecemasan pada 

diri individu. Dengan menyalahkan orang lain, seseorang dapat merasa 

bahwa dirinya tidak bersalah atas suatu kesalahan. Misalnya, seseorang 

dengan proyeksinya lebih memilih mengatakan “kamu membenciku” dari 

pada “aku benci kamu”. Hal ini dilakukan karena mengakui kesalahan dan 

merasa bersalah adalah sesuatu yang sulit diterima oleh pikiran. Dengan 

memproyeksikan kesalahan kepada orang lain, seseorang dapat merasa 

dirinya tidak bersalah dan "membenarkan" tindakannya.93 

3. Reaksi Formasi 

Reaksi formasi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego yang 

menyembunyikan insting dari kesadarannya dengan menggunakan sikap 

berlawanan dari insting tersebut. Misalnya, benci disembunyikan dengan 

cinta, aktif disembunyikan dengan kepasifan, takut yang disembunyikan 

dengan keberanian, dan seterusnya. Hal ini, akan terjadi ketika salah satu 

insting memberikan tekanan kepada ego, baik secara langsung ataupun tidak 

langsung. Kemudian, ego akan berreaksi dengan mengalihkan impuls 

tersebut atau menunjukan sifat yang berlawanan dari implus yang 

 
91 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 153. 
92 Hall, h. 158. 
93 Hall, h. 160. 



44 
 

 

disembunyikan. Namun, sifat yang berlawanan itu bukan sebagai pengganti 

tapi hanya sebagai topeng dari insting sebenarnya.94 

4. Fiksasi 

Fiksasi adalah salah satu mekanisme pertahanan ego yang dapat 

dipahami sebagai “terhenti” atau terjebaknya pertumbuhan psikologis 

sesorang. Umumnya, orang yang mengalami fiksasi enggan atau takut untuk 

mengambil langkah selanjutnya dari pekembangan psikologisnya, hal ini 

terjadi karena, mereka melihat bahaya atau kesulitan yang ada didepannya. 

Fiksasi atau takut melangkah, biasa dialami oleh mereka yang akan 

memulai suatu hal yang baru. Ketika kecemasan dan ketakutan itu 

bertumbuh besar, fiksasi akan terus dipilih sebagai mekanisme pertahanan 

dan mereka akan memilih cara hidup yang lama dari pada melangkah 

maju.95 Contohnya, seseorang kekurangan makanan di masa kecilnya, akan 

terus menerus khawatir tentang makanan, meskipun sekarang ia hidup 

berkecukupan. Fiksasi yang wujudkan adalah berlebih-lebihan dalam hal 

makan atau sangat hemat dalam hal makanan. Dengan kata lain, fiksasi 

muncul dari trauma-trauma masa kecil yang disebabkan oleh pola asuh yang 

tidak tepat.   

5. Regresi  

Regresi sebagai salah satu mekanisme pertahanan ego, dapat 

dipahami dengan wujud sesorang yang berperilaku menyerupai anak kecil 

atau orang dewasa yang tidak mengindahkan nilai-nilai budaya dan sosial 

yang berlaku di masyarakat. Hal ini terjadi karena kecemasan moral, 

kecemasan moral dapat menyebabkan seseorang melakukan hal-hal impuls 

agar dihukum seperti yang ia alami ketika masa kecil atau hanya sekedar 

mengeluarkan isi hati untuk mengurangi kecemasan. Dengan kata lain, 

regresi berfungsi sebagai mekanisme pertahanan untuk menghindari 

 
94 Hall, h. 164-165. 
95 Hall, h. 169. 



45 
 

 

kecemasan atau stres dengan cara mundur ke perilaku atau sikap yang lebih 

primitif dan kurang matang atau kekekanak kanakan.96 

Regresi dalam bentuk perilaku yang menyerupai anak kecil ini 

muncul, sebagai upaya untuk memperoleh rasa aman dan perlindungan 

seperti yang dirasakan saat masa kanak-kanak. Individu yang mengalami 

regresi mungkin menunjukkan perilaku seperti tidur siang, merengek, 

menggigit kuku, mengunyah permen karet, mengemudi dengan ceroboh, 

dan mencari perhatian berlebihan.  

Regresi juga dapat terlihat dalam sikap orang dewasa yang tidak 

mengindahkan nilai-nilai budaya dan sosial yang berlaku di masyarakat. 

Sikap ini ditandai dengan hilangnya kontrol diri dalam bertindak, sehingga 

individu tersebut cenderung impulsif dan tidak bertanggung jawab atas 

tindakannya. Misalnya, berjudi, mabuk, merokok dan lain sebagainya.97 

Mekanisme pertahanan ego bisa membantu seseorang menghadapi situasi 

sulit untuk sementara waktu. Namun, jika seseorang terlalu sering 

mengandalkan mekanisme ini, ia bisa menjadi orang yang tidak jujur pada diri 

sendiri dan tidak bisa menyelesaikan masalah dengan baik. 

 

 

 

 
96 Hall, h. 172. 
97 Hall. 



 

46 
 

BAB III  

TAFSIR QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 

A. Penafsiran dalam QS At-Taubah Ayat 102-103 

Manusia adalah tempatnya salah dan dosa, dan sebaik-baik orang yang 

bersalah dan berdosa adalah orang yang sadar dan mau bertaubat kepada Allah 

SWT. Karena itulah Allah sangat mencintai orang-orang yang bertaubat dan 

ibadah yang paling disukai oleh Allah dan yang paling mulia adalah taubat.1 

Dalam psikoterapi islam taubat adalah langkah awal dalam metode takhalli. 

Takhalli adalah metode atau proses pembersihan jiwa dari siafat-sifat negatif, 

seperti hasad, takabur, dan riya` serta sifat-sifat tercela lainnya.2  

Amal ibadah lain yang berfungsi sebagai pembersih jiwa adalah zakat. 

Dalam Al-Qur`an Allah telah menuliskan keduanya dalam Surat At-Taubah 

ayat 102 dan 103. Kedua ayat tersebut memiliki keterkaitan antara proses 

pengakuan dosa dan fungsi zakat sebagai pembersih jiwa. Hal itu tergambar 

dari Asbabun nuzul kedua ayat tersebut yang menceritakan kisah sahabat nabi 

yang tidak mengikuti perang tabuk, yaitu Abu Lubabah.3 Berikut bunyi dari QS 

At-Taubah ayat 102-103: 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ غَفُو ر  وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  رَّحِي م  

مُ ۗ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  عَلِي م    خُذ  مِن  امَ  ُ سََِ  وَالِلٰ 

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-

mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun 

lagi Maha Penyayang (102) Ambillah zakat dari harta mereka (guna) 

 
1 Rahma, “Konsep Taubat Dalam Al-Qur`an Surah An-Nisa (Kajian Tematik),” Universitas 

Islam Ahmad Dahlan Sinjani (Universitas Islam Ahmad Dahlan Sinjani, 2023), h. 13. 
2 Risky Maulidiyah et al., “Mengenal Tazkiyatuh An-Nafs Dalam Psikoterapi Islam,” Budai: 

Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 3, no. 1 (2024): 1, https://doi.org/10.30659/budai.3.1.1-

7, h. 5. 
3 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011), 

h. 199-200. 



47 
 

 

menyucikan dan membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena 

sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Mengetahui (103)”4 (QS At-Taubah: 102-103) 

 

Kedua ayat ini mengandung makna yang luas dan mendalam. Agar dapat 

memahami isi dan pesan dalam ayat ini secara utuh, diperlukan penafsiran dari 

berbagai kitab tafsir, baik kitab tafsir klasik maupun kontemporer. Kitab tafsir 

klasik dan kontemporer dapat digunakan untuk menelaah ayat ini dari berbagai 

aspek, termasuk kebahasaan, susunan sintakisnya, hukum, dan lain sebagainya 

secara komprehensif dan mendalam dari berbagai sudut pandang. 

Penggunakan berbagai kitab tafsir dengan beragam corak dan metodologi 

penafsiran, akan memudahkan proses penganalisis ayat, pemahaman, dan 

penginterpretasian makna ayat pada kehidupan sehari-hari. Berbagai kitab 

tafsir tersebut seperti, Tafsir Ath-Thabari digunakan untuk menjadi rujukan 

utama untuk memahami riwayat dari generasi awal Islam. Kemudian, Tafsir 

Al-Qurthubi digunakan untuk memahami dan mendalami aspek hukum fikih. 

Sementara itu, Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka dipilih untuk memperoleh 

wawasan mengenai dimensi sastra kemasyarakatan atau adabi ijtima'i, 

termasuk hikmah sosial dan moral ayat. Selanjutnya, guna memahami relevansi 

pesan di era kontemporer dan pendekatan ilmu-ilmu pengetahuan modern 

penulis menggunakan Tafsir Fi Dzilalil Quran. Terakhir, Tafsir Kementerian 

Agama RI digunakan sebagai representasi pemahaman keagamaan yang 

standar dan diterima secara umum di Indonesia. Dengan menggunakan 

penafsiran dari berbagai sumber tersebut, peneliti dapat menggali makna yang 

lebih mendalam dan kaya yang dapat menghasilkan analisis yang holistik dan 

komprehensif terhadap QS At-Taubah ayat 102-103. Berikut penafsiran QS At-

Taubah ayat 103 dari berbagai kitab tafsir tersebut: 

 
4 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.” QS At-

Taubah ayat 102-103. 



48 
 

 

1. Penafsiran Menurut Tafsir Ath Thabari  

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”5 (QS At-Taubah (9): 102) 

Dalam ayat ini Allah menunjukan bahwa di Madinah ada banyak 

orang munafik yang parah kemunafikannya, dan ada pula orang yang 

mengakui dosa-dosa mereka. Mereka suka mencampuradukan amalan 

yang baik dengan amalan buruk. Maksud dari amal baik adalah pengakuan 

dosa yang mereka lakukan dan taubat mereka. Sedangkan amal buruknya 

adalah sikap mereka yang tidak mengikuti perintah Rasulullah SAW untuk 

pergi berperang.6 

Para ahli tafsir memiliki perbedaan pendapat mengenai makna dan 

konteks turunnya ayat tersebut. Sebagian berpendapat bahwa ayat tersebut 

turun berkaitan dengan sepuluh orang yang tidak ikut perang tabuk 

bersama Rasulullah SAW dan dari kesepuluhnya ada Abu Lubabah. 

Sebagai bentuk penyesalan atas kesalahan mereka, tujuh dari orang 

tersebut mengikatkan diri pada tiang masjid tepat didepan Rasulullah, 

sebagai bentuk taubat mereka dari dosa yang telah mereka perbuat.7 

Menurut hadits yang diriwayatkan oleh Al Mutsanna, ketika Nabi 

SAW kembali dari perang, beliau melihat mereka terikat dan bertanya 

siapa mereka. Para sahabat menjelaskan bahwa mereka adalah Abu 

Lubabah dan rekan-rekannya yang mangkir dari peperangan, dengan 

 
5 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS At-

Taubah (9); 102. 
6 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13 (Jakarta: Puataka 

Azzam, 2007), h. 188. 
7 Ath-Thabari, h. 190. 



49 
 

 

harapan Nabi SAW akan membebaskan dan memaafkan mereka. Namun, 

Rasulullah SAW bersumpah bahwa beliau tidak akan membebaskan atau 

memaafkan mereka sampai Allah sendiri yang memerintahkannya, karena 

mereka telah enggan berperang bersama kaum Muslimin. Mendengar ini, 

merekapun bersumpah tidak akan melepaskna diri mereka sampai Allah 

yang membebaskan dan menerima taubat mereka. Setelah peristiwa 

tersebut, ayat ini pun diturunkan.8  

Pendapat mengenai jumlah sahabat yang absen dari Perang Tabuk 

berbeda-beda, ada yang menyebut enam, delapan, atau bahkan tujuh orang. 

Ada pula pandangan yang mengkhususkan ayat ini hanya untuk Abu 

Lubabah, baik terkait pengkhianatannya terhadap Rasulullah dalam kasus 

Bani Quraizhah, maupun ketidakikut sertaannya dalam Perang Tabuk. 

Selain itu, beberapa ulama juga menafsirkan bahwa ayat ini ditujukan 

kepada orang-orang Arab Badui. Namun, Abu Ja'far berpendapat bahwa 

penafsiran yang paling tepat adalah yang menyatakan bahwa ayat ini turun 

berkeanaan dengan mereka yang mengakui kesalahan karena sengaja tidak 

ikut serta dalam Perang Tabuk melawan Romawi. Dan orang-orang yang 

dimaksud dalam ayat ini adalah beberapa sahabat, termasuk salah satunya 

adalah Abu Lubabah.9 

Abu Ja`far meyakini penafsiran tersebut adalah yang paling tepat, 

karena Allah berfirman, "Dan (ada pula) orang-orang lain yang mengakui 

dosa-dosa mereka." Ayat ini jelas menunjukan bahwa pengakuan dosa 

tersebut dilakukan oleh sekelompok orang, bukan hanya satu orang. 

Berbeda dengan kasus Bani Quraizhah dimana hanya Abu Lubabah yang 

mengikat diri di tiang, dalam konteks ayat ini Allah secara spesifik 

menggambarkan pengakuan dosa secara berjamaah. Hal ini menguatkan 

pendapat bahwa ayat tersebut tidak hanya merujuk pada satu orang. Para 

ahli tafsir sepakat bahwa tindakan pengakuan dosa berjamaah semacam ini 

 
8 Ath-Thabari. 
9 Ath-Thabari, h. 192-200. 



50 
 

 

hanya terjadi pada peristiwa ketidakikutan mereka dalam Perang Tabuk. 

Fakta ini mendukung kebenaran pandangan Abu Ja`far. Sementara itu, 

keikutsertaan Abu Lubabah dalam kelompok ini diterima karena para ahli 

tafsir telah menyepakatinya.10 

Adapula perbedaan pendapat mengenai susunan kalimat dalam ayat 

tersebut. Kalimat yang dimaksud adalah سَيِ ئًا وَّاٰخَرَ  صَالِْاً  عَمَلًا   ada ,خَلَطوُ ا 

yang mentakan kalimat tersebut seharusnya berbunyi   َخَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً بَِِخَر

 Abu ja`far berkata yang tepat menurutku adalah, bentuk kalimat yang .سَيِ ئًاۗ 

sama dengan bentuk kalimat  َِوَاللَّب ال مَاءَ   Aku mencampur air dan“ خَلَطَتُ 

susu.” Artinya mencampur air dengan susu. Sehingga ia meyakini susunan 

kalimat yang tepat adalah 11.خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًا  

Kemudian, pada lafadz: 

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  خُذ  مِن  امَ   سََِ

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan 

mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah 

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui (103)”12 (QS At-Taubah (9); 103) 

Allah berfirman kepada nabi Muhammada: “(Wahai Muhammad), 

ambillah harta mereka (meraka yang sudah mengakui dosa dan bertaubat 

 
10 Ath-Thabari, h. 201. 
11 Ath-Thabari, h. 190. 
12 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah (9); 103. 



51 
 

 

darinya) sebagai sedekah (zakat) yang bisa menyucikan dosa yang pernah 

mereka lakukan.”.13  

Lafadz َبِِا ي هِم    dan membersihkan mereka” artinya“ وَتُـزكَِ 

Membebaskan mereka dan mengangkat martabat mereka dari perilaku 

kemunafikan dan membimbing mereka menuju derajat yang lebih baik 

(keikhlasan).  ۗ عَلَي هِم  Dan doakanlah mereka” artinya mintakanlah“ وَصَلِ  

ampunan untuk mereka dari dosa-dosa yang telah mereka perbuat.   َّاِن

مُ    ”sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka“ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ

artinya, doa nabi membwa ketenangan dan kedamaian dalam hati mereka, 

sebeb mereka tau lewat doa nabi Allah akan mengampuni kesalahan dn 

menerima taubat mereka.   ي ع  عَلِي م ُ سََِ  Allah Maha Mendengar lagi Maha“ وَالِلٰ 

Mengetahui,” artinya, Allah sungguh Maha Mendengar setiap doamu 

ketika kamu berdoa untuk mereka dan mendengan segala hal yang 

diucapkan oleh seluruh makhluk-Nya. Dia Maha Mengetahui apapun yang 

kamu minta dari doa kamu untuk mereka, serta segala hal lain yang 

berhubungan dengan urusan hamba-Nya. Pendapat dari Abu Ja`far 

tersebut senada dengan hadits-hadits yang diriwayatkan oleh beberapa 

perawi, seperti: Al Mutsanna, Muhammad bin Sa'd, Ibnu Humaid, dan 

beberapa riwayat lain.14  

Terdapat pula perbedaan pendapat pada penulisan lafadz  ًصَدَقَة

ي هِم  بِِاَ رُهُم  وَتُـزكَِ   oleh para ahli bahasa Arab, ahli nahwu Bashrah, dan ahli تُطَهِ 

nahwu Kufah. Namun. Abu Ja`far berpendapat bahwa lafadz   رُهُم  adalah تُطَهِ 

 
13 Ath-Thabari, h. 202. 
14 Ath-Thabari, h. 203. 



52 
 

 

sambungan dari lafadz  ًصَدَقَة karena semua ahli qira`at sepakat 

melafalkannya secara marfu`. Hal ini membuktikan bahwa lafadz tersebut 

adalah sambungan dan berkaitan erat dengan lafadz sedekah. Sedangkan 

lafadz   ي هِم  adalah lafadz baru yang bermakna “Engkau (Muhammad) وَتُـزكَِ 

yang menyucikan mereka,” oleh karena itu, lafdz tersebut dibaca dalam 

bentuk marfu'.15 

Selain itu, adapula perbedaan pendapat tentang makna lafadz   َصَلٰوتَك اِنَّ 

مُ ۗ   sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka.”. Para“ سَكَن  لَِّ

ulama memiliki perbedaan pendapat mengenai makna ayat tersebut, ada 

yang memaknai dengan “sebagai Rahmat bagi mereka”, sementara yang 

lain berpendapat “sesungguhnya doamu menjadi penenang bagi mereka”. 

kedua penafsiran tersebut tentu didukung dengen Riwayat hadits yang 

shahih.16  

Selain itu ada juga yang membaca lafadz  َصَلٰوتَك  dalam bentuk اِنَّ 

jamak adapula yang membaca dalam bentuk tunggal. Dalam hal ini Abu 

Ja`far berpendapat bahwa bacaan dalam bentuk mufrad dalah yang paling 

tepat. Karena bentuk mufrad seringkali mengisyaratkan makna jamak dan 

banyaknya julmah benda yang disebut, dan makna itu tidak ada ketika 

suatu lafadz dibaca dalam bentuk jamak, seperti lafadz “shalawat” yang 

biasanya merujuk pada makna jamak antara tiga hingga sepuluh. Abu 

Ja`far menambahi, bahwa menurutnya pembacaan lafadz tersebut 

seharusnya adalah dalam mufrad (bentuk tunggal), karena hal itu 

mengandung informasi bahwa doa Rasulullah SAW membawa 

ketenangan bagi orang-orang tersebut, tanpa berkaitan dengan julah dn 

 
15 Ath-Thabari, h. 208-209. 
16 Ath-Thabari, h. 209. 



53 
 

 

Batasan doa. Maka dari itu, lebih baik membacanya dengan bentuk mufrad 

atau tunggal.17  

2. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Qurthubi 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”18 (QS At-Taubah (9): 102) 

Ayat ini merujuk pada beberapa penduduk Madinah yang mengakui 

kesalahan mereka. Setelah mengakui kesalahan mereka mereka lakukan, 

mereka berserah diri dan menerima segala keputusan yang ditetapkan 

untuk mereka. Sebagian dari mereka ada dari orang-orang beriman dan 

sebagian lagi adalah bagian dari kaum munafik yang kemunafikannya 

sudah melebihi batas. Ibnu Abbas menyatakan bahwa ayat ini diturunkan 

berkaitan dengan kisah sepuluh orang yang tidak ikut serta dalam Perang 

Tabuk, di mana tujuh di antaranya kemudian menyadari kesalahan mereka 

dan mengikat diri di pagar masjid sebagai bentuk penyesalan. Pendapat 

serupa juga dikatakan oleh Qatadah.19 

Zaid bin Aslam meriwayatkan bahwa jumlah mereka adalah delapan 

orang. Ada yang meriwayatkan dengan jumlah enam orang ada juga yang 

meriwayatkan lima orang. Ada yang mengatakan bahwa turunya ayat ini 

berkeaan dengan penyesalan Abu Lubabah setelah penghiyanatan 

Rasulullah pada peristiwa persengkongkolan dirinya dengan bani 

Quraizhah, seperti yang dikatakan oleh Mujahid. Namun, Jumhur ulama 

 
17 Ath-Thabari, 210. 
18 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS 

At-Taubah (9); 102. 
19 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, Ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006), 

h. 353. 



54 
 

 

berpendapat bahwa turunnya ayat ini bertepatan dengan peristiwa 

mangkirnya beberapa sahabat pada perang Tabuk dan diantara sahabat-

sahabat itu ada Abu Lubabah.20 

Orang-orang yang tidak ikut berperang tersebut mengikat diri 

mereka sebagai bentuk penyesalan. Mereka bersumpah tidak akan 

melepaskan diri sampai Rasulullah SAW memberikan izin dan meridhai 

mereka. Namun, Rasulullah menolak dan bersumpah bahwa beliau tidak 

akan melepaskan atau memaafkan mereka kecuali atas perintah Allah. 

Beliau mengungkapkan kekecewaannya karena mereka telah menentang 

dan menolak ikut berperang bersama kaum Muslimin lainnya.21Kemudian 

Allah menurunkan ayat ini kepada Nabi Muhammad SAW.  

Setelah menerima wahyu tersebut, Nabi Muhammad mengutus 

beberapa sahabat untuk melepaskan ikatan mereka, menandakan bahwa 

merka telah dimaafkan atas perbuatan mereka. Setelah dibebaskan dan 

dimaafkan, mereka menawarkan harta mereka kepada Rasulullah, 

memohon agar harta itu diambil sebagai tebusan dosa, disedekahkan atas 

nama mereka, dan menjadi pembersihan serta pengampunan bagi mereka. 

Namun, Nabi Muhammad SAW menjawab bahwa beliau tidak 

diperintahkan untuk menerima sedikitpun dari harta mereka. Kemudian, 

Allah menurunkan ayat, "Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, 

dengan zakat itu kamu membersihkan dan menyucikan mereka." (QS At-

Taubah [9]: 103).22 

Ibnu Abbas meriwayatkan bahwa ada sepuluh orang, termasuk Abu 

Lubabah, yang terlibat dalam peristiwa ini. Setelah turunnya ayat tentang 

zakat, Nabi Muhammad akhirnya menerima sepertiga dari harta mereka 

sebagai penghapusan dosa. Para ulama sepakat bahwa dosa mereka adalah 

keengganan berjihad bersama kaum Muslimin. Namun, terkait perbuatan 

 
20 Al Qurtubi, h. 353-354. 
21 Al Qurtubi, h. 354. 
22 Al Qurtubi. 



55 
 

 

baik yang mereka lakukan, terdapat perbedaan pandangan. Ath-Thabari 

dan beberapa ulama berpendapat bahwa perbuatan baik mereka adalah 

pengakuan dosa, taubat, dan penyesalan mereka. Pendapat lain 

mengatakan bahwa kebaikan mereka terlihat dari tindakan cepat mereka 

menemui Nabi Muhammad setelah menyadari kesalahan, mengikat diri di 

masjid, dan berkata tidak akan kembali kepada keluarga sebelum diampuni 

Allah. Ada pula pandangan yang menyatakan kebaikan mereka adalah 

keikutsertaan mereka dalam peperangan-peperangan sebelumnya.23 

Meskipun ayat ini diturunkan dalam konteks orang-orang Badui, 

maknanya bersifat umum dan relevan hingga hari kiamat bagi mereka 

yang mencampuradukkan perbuatan baik dan buruk. Ayat ini dikenal 

sebagai ayat penangguhan (memberi kesempatan). Ath-Thabari 

meriwayatkan dari Hijaj bin Abu Zainab, yang mendengar Abu Utsman 

berpendapat bahwa tidak ada ayat dalam Al-Qur'an yang lebih bermakna 

penangguhan daripada firman Allah, "Dan (ada pula) orang lain yang 

mengakui dosa-dosa mereka, mereka mencampurbaurkan pekerjaan yang 

baik dengan pekerjaan lain yang buruk." (QS At-Taubah [9]: 102).24 

Mengenai huruf "wau" dalam lafazh ئًا سَيـ   terdapat dua ,وَآخَرَ 

penafsiran. Sebagian berpendapat huruf tersebut berarti "dengan", 

pendapat lain menafsirkan huruf "wau" sebagai "bersama", serupa dengan 

penggunaan dalam ungkapan شِيَّة ال مَاءُ وَالَْ  تـَوَى   air itu berbaur bersama) اس 

sepotong kayu). Namun, ulama Kufah menolak pendapat ini. Mereka 

mengatakan bahwa dalam contoh tersebut, kata "kayu" tidak boleh 

ditempatkan di awal kalimat. Berbeda dengan ayat yang sedang dibahas, 

lafadz وَآخَرَ سَيِ ئًا ََ boleh disebutkan di depan. Sebagai perbandingan, mereka 

 
23 Al Qurtubi. 
24 Al Qurtubi., h. 355. 



56 
 

 

memberikan contoh  ِ ََخَلَطَتِ ال مَاءُ بِِللَّي   (air itu bercampur dengan susu), di 

mana kata "air" dapat ditempatkan di akhir kalimat,25 

Kemudian QS At-Taubah ayat 103: 

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  خُذ  مِن  امَ   سََِ

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan 

mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah 

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui (103)”26 (QS At-Taubah (9): 103) 

Menurut bahasa, lafadz   خُذ “Ambilah”, merupakan bentuk fi`il amr 

dari lafadz  َأَخَذ yang memiliki arti “mengambil”. Imam Qurthubi dalam 

kitab tafsirnya “Al-Jami' li Ahkam al-Qur'an” menjelaskan makna dari 

lafadz  ًصَدَقَة وَالِِمِ   امَ  مِن    Ambillah zakat dari harta mereka” sebagai“ خُذ  

bentuk perintah dari Allah SWT untuk mengambil zakat dari kamu 

muslim, secara zahirnya, perintah ini ditujukan hanya kepada Nabi 

Muhammad SAW, namun ada beberapa ulama  yang berpendapat bahwa 

perintah berzakat dan mengumpulkan zakat bukan hanya untuk Nabi 

Muhammad semata, tapi mencakup seluruh kaum muslim. Pendapat ini 

dikemukakan oleh Juwaibir dari Ibnu Abbad dan Al-Qusyairi dari 

Ikrimah.27 

Selain pendapat tersebut, terdapat perbedaan pandangan mengenai 

perintah pengambilan harta dalam ayat ini. Sebagian ulama berpendapat 

bahwa perintah tersebut hanya berlaku bagi Nabi Muhammad SAW 

 
25 Al Qurtubi, h. 356. 
26 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS At-

Taubah (9); 103. 
27 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, Ed. 1 (Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006), 

h. 356. 



57 
 

 

sebagai pemimpin mereka, dan tidak lagi berlaku dan mengikat setelah 

beliau wafat. Ibnu Al-Arabi mengatakan, pendapat semacam ini adalah 

pendapat orang yang tidak memahami pesan dari Al-Qur`an, lalai terhadap 

syariat agama, dan mempermainkan agama.28   

Selain pendapat-pendapat tersebut, ada juga yang berpendapat bahwa 

ayat Al-Qur`an turun bukan dalam satu bentuk redaksi saja, tapi 

bermacam-macam redaksi. Ada yang ditujukan untuk seluruh kamu 

muslim, seperti perintah mengerjakan shalat dalam QS Al-Maidah ayat 6, 

ada juga yang dikhususkan kepada Nabi Muhammad, seperti hukum 

pernikahan yang dikhususkan untuk Nabi Muhammad dalam QS Al-

Azhab ayat 50, dan ada juga yang memiliki redaksi khusus untuk Nabi 

namun dalam makna dan pengamalan dapat ditujukan untuk seluruh 

umatnya, seperti perintah membaca ta`awud sebelum membaca Al-Qur`an 

dalam QS An-Nahl ayat 98. Sehingga dalam hal ini ulama berpendapat 

bahwa perintah dalam QS At-Taubah ayat 103 termasuk dalam bentuk 

redaksi ketiga, yaitu khusus untuk nabi selaku pemimpin dan dapat 

diamalkan pula oleh seluruh umatnya.29 

Selain itu, ada pula yang berpendapat bahwa ayat ini berisi perintah 

untuk bersedekah, bukan zakat, dengan alasan bahwa makna dari lafadz 

selanjutnya yaitu   ِوَالِِم  harta mereka” mengacu pada sepertiga dari total“ امَ 

harta, yang mana hal ini tidak sesuai dengan ketentuan zakat. Pendapat-

pendapat ini menjadi dasar bagi meraka untuk menolak pembayaran zakat 

pada masa pemerintahan Abu Bakar Ash-Shidiq.30 Selanjutnya, Qurthubi 

menjelaskan lafadz  ًصَدَقَة berasal dari kata الصِ د ق yang berarti benar, 

“benar” disini dapat dipahami sebagai bukti kebenaran keimanan 

seseorang, yang ditunjukan dengan selarasnya keyakinan dalam hati 

 
28 Al Qurtubi, h. 357. 
29 Al Qurtubi, h. 357-358. 
30 Al Qurtubi, h. 387. 



58 
 

 

seseorang dengan tindakan yang ditunjukan secara zahir bukan hanya 

bermakna sedekah.31  

Selanjutnya, dalam lafadz َبِِا ي هِم   وَتُـزكَِ  رُهُم    menyucikan dan (guna)“ تُطَهِ 

membersihkan mereka” kedua lafadz ini menggunakan kata ganti orang 

ketiga, yang dalam bahasa Arab disebut dhamir ghaib. Kata ganti ini dapat 

merujuk pada objek atau orang yang diajak bicara. Menurut Az-Zujaj, 

pendapat yang shahih mengatakan bahwa objek yang diajak bicara dalam 

ayat ini adalah Nabi Muhammad SAW, maka makna yang sesuai adalah 

ambilah zakat dari harta mereka, karena dengan begitu kamu dapat 

membersihkan dan menyucikan mereka.32  

Kemudian, lafadz   عَلِي م ي ع   سََِ  ُ وَالِلٰ   
ۗ
مُ  لَِّ سَكَن   صَلٰوتَكَ  اِنَّ  عَلَي هِم ۗ   dan“ وَصَلِ  

doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah ketenteraman 

bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” Jumhur 

ulama berpendapat bahwa hukum asal ayat ini adalah perintah kepada para 

pemimpin dan imam untuk mengambil zakat dari rakyatnya dan 

mendoakan mereka yang memberikan zakat agar memperoleh 

keberkahan.33 Mengenai hukum pada ayat ini, Qurthubi mengambil 

pendapat yang paling shahih yaitu: pendapat bahwa ayat ini tidak hanya 

ditujukan untuk Nabi Muhammad saja melainkan kepada seluruh umat 

muslim, seperti yang telah dijelakan sebelumnya. Qurthubi juga 

mengatakan bahwa meneladani dan mengikuti ajaran Nabi Muhammad 

SAW adalah wajib. Adapun maksud dari lafadz  ۗ ُم  adalah اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ

Ketika penerima atau amil berdoa untuk mereka yang berzakat, maka doa 

itu akan membuat hati mereka tentram dan tenang.34 

 
31 Al Qurtubi, h. 363. 
32 Al Qurtubi. 
33 Al Qurtubi, h. 364. 
34 Al Qurtubi, h. 365. 



59 
 

 

3. Penafsiran Menurut Tafsir Al-Azhar 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”35 (QS At-Taubah (9): 102) 

Ayat 102 dari Surah At-Taubah, "(Ada pula) orang-orang lain yang 

mengakui dosa-dosanya" merujuk pada sekelompok orang, baik dari kaum 

Badui maupun orang-orang Madinah, yang tidak tergolong munafik 

sepenuhnya namun juga belum mencapai derajat keimanan para sahabat 

terdahulu. Mereka berada di posisi tengah, mengakui kekurangan mereka 

karena telah mencampuradukkan perbuatan baik dan buruk. Meskipun 

mereka sadar akan kesalahan mereka dan tidak ingin menjadi fasik atau 

munafik dai perbuatan dosa yanag mereka lakukan. Namu, mereka juga 

merasa sulit mencapai tingkatan iman yang lebih tinggi karena dosa-dosa 

mereka. 

Ayat ini kemudian memberikan harapan dengan kalimat " Mudah-

mudahan Allah menerima taubatnya". Hal ini menunjukkan bahwa masih 

ada peluang pengampunan bagi mereka yang menyadari dan berkeinginan 

untuk mengintropeksi dirinya. Kesadaran bahwa perbuatan baik yang 

tercampur buruk pada akhirnya akan mengurangi nilai kebaikan. Allah 

berjanji akan menerima taubat mereka, sehingga keimanan mereka bisa 

meningkat dan mereka bisa mengikuti jejak orang-orang saleh terdahulu. 

Janji Allah di akhir ayat, "Sesungguhnya Allah Maha Pengampun, Maha 

Penyayang" semakin menegaskan harapan ini. 

Kemudian ayat 103: 

 
35 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS 

At-Taubah (9); 102. 



60 
 

 

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  خُذ  مِن  امَ   سََِ

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan 

mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah 

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui (103)”36 (QS At-Taubah (9): 103) 

Ayat ini memiliki korelasi dengan ayat sebelumnya, yang menceritakan 

tentang orang-orang yang suka mencampuradukan amal baik dengan amal 

buruk, namun mereka sadar akan kesalahannya sehingga ingin bertaubat. 

Maka Allah memerintahkan kepada Nabi untuk mengambil sebagian harta 

mereka untuk sedekah. Lafadz  ًصَدَقَة dalam ayat ini maksudnya adalah bukti 

dan kebenaran, atau bukti dari kejujuran (shidiq).37 Kejujuran yang 

dimaksud adalah kejujuran dalam bertaubat atau bisa diartikan dengan 

kesungguhan sesorang dalam bertaubat.  

Menurut penafsiran Buya Hamka lafadz َبِِا ي هِم   وَتُـزكَِ  رُهُم    berisi ,تُطَهِ 

penjelasan Allah mengenai alasan manusia mudah berbuat dosa, 

kemunafikan dan kefasikan, yaitu sebab pengaruh harta dunia. Ada dua 

tabiat manusia yang tumbuh karena pengaruh harta, yaitu tamak dan kikir. 

Mereka yang diperbudak oleh harta akan mengumpulkan harta sebanyak-

banyaknya dan mengeluarkannya kembali sedikit mungkin. Kemudian dari 

kedua tabiat tersebut, sifat-sifat jahat lain akan muncul seperti: berbohong, 

iri, dengki, berbuat jahat kepada sesama manusia, dan lain-lain. Sifat-sifat 

tersebut harus dihilangkan dan dijauhi dengan mengingat bahwa segala 

sesuatu yang ada di alam semesta, termasuk diri mereka sendiri adalah milik 

Allah semata.38  

 
36 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI., QS At-Taubah (9); 103. 
37 Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 4, Cet 1 (Depok: Gema Insani, 2015), h. 277. 
38 Hamka, h. 275. 



61 
 

 

  Cara agar terhindar dari sifat-sifat buruk yang tumbuh dari ketamakan 

dan kekikiran, adalah dengan bersedekah dan berzakat. Ayat ini secara jelas 

menyebutkan kata َبِِا ي هِم   وَتُـزكَِ  رُهُم    setelah perintah bersedekah atau تُطَهِ 

berzakat sebagai bentuk penyucian diri dan harta dari sifat-sifat buruk 

tersebut. Sehingga, tolak ukur kebersihan dan kesucian jiwa adalah 

mengingat dan meyakini bahwa segala yang ada di alam semesta adalah 

milik Allah dan bukan milik manusia. Manusia hanya diberi kesempatan 

untuk mengambil manfaat dan merawat alam semesta yang Allah miliki, 

bukan sebagai pemilik mutlak.39 

Setelah Nabi diperintahkan untuk mengambil zakat dan sedekah, 

kemudian Allah memerintahkan Nabi untuk memberi shalawat atau 

mendoakan mereka yang telah memberikan sebagian hartanya untuk 

bersedekah atau zakat dengan lafadz  ۗ ُم  karena وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ

doa nabi bagi mereka adalah sumber ketentraman hati dan merasa bahagia 

karena sedekah atau zakat mereka diterima dan disambut baik oleh Nabi.40 

Dalam hadits yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Abi Aufa, bahwa 

ayahnya (Abi Aufa) menyampaikan kepadanya: setiap kali ada kaum yang 

menyerahkan zakat kepada Nabi, beliau akan mendoakan mereka dengan 

mengatakan: 

 اللَّهُمَّ صَلِ  عَلَى فُلَانٍ 

"Ya Allah, berilah keberkahan atas si fulan” 

Selanjutnya, ayahku, Abu Aufa mendatangi beliau dengan membawa 

sedekah (zakat), lalu beliau mendoakannya: 

 اللَّهُمَّ صَلِ  عَلَى أَبِ أَو فَِ 

"Ya Allah, berikanlah keberkahan atas keluarga Aufa." (HR Bukhari dan 

Muslim) 

 
39 Hamka, h. 277. 
40 Hamka, h. 280. 



62 
 

 

Oleh karena itu, menurut Imam Syafi`i, imam atau kepala negara ketika 

menerima zakat dari rakyatnya, sebaiknya mengikuti sunnah Nabi dengan 

mendoakan orang yang berzakat dengan doa yang baik agar diberi Allah 

ketentraman di hati mereka. Doa tersebut juga dapat meringankan beban 

mereka akan harta yang diserahkan dan menambah keikhlasan didalamnya. 

Doa tersebut juga sebagai penghormatan kepada mereka yang masih 

menjunjung tinggi perintah Allah dalam berzakat, mengingat keadaan 

zaman sekarang yang tidak semua orang mempu menjalankan perintah ini 

dengan sukarela.41  

Kemudian, Buya Hamka menafsiri lafadz   عَلِي م ي ع   سََِ  ُ  sebagai وَالِلٰ 

pengukuhan dan jawaban dari Allah kepada mereka yang bertaubat dengan 

mengikhlaskan sebagian harta mereka untuk digunakan di jalan Allah 

(zakat dan shedekah). Allah juga menegaskan bahwa Dia Mendengar 

taubat-taubat mereka dan mengetahui keikhlasan hari mereka.42  

4. Penafsiran Menurut Tafsir Fi Zhilalil Qur`an 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”43 (QS At-Taubah (9): 102) 

Ayat ini berisis perintah Allah kepada Nabi Muhammad untuk 

bertindak kepada suatu kelompok. Hal ini mengindikasikan bahwa ayat-

ayat tersebut merujuk pada sekelompok orang tertentu. Berdasarkan 

beberapa riwayat hadits, ayat ini turun berkaitan dengan mereka yang tidak 

ikut serta dalam Perang Tabuk. Meskipun awalnya tindakan tidak ikut serta 

 
41 Hamka, h. 280. 
42 Hamka, h. 281. 
43 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS At-

Taubah (9); 102. 



63 
 

 

dalam peperangan adalah hal buruk, kelompok ini kemudian menyadari 

kesalahan dan dosa mereka. Mereka mengakui perbuatan tersebut, 

menyesalinya, dan berharap mendapatkan taubat serta ampunan dari Allah. 

Penyesalan dan taubat ini merupakan tindakan yang baik, meskipun 

tindakan awal mereka adalah keburukan.44 

Menurut Abu Ja'far bin Jarir ath-Thabari, mengutip dari adh-

Dhahhak, ia berkata tentang firman Allah: "(Ada pula) orang-orang lain 

yang mengakui dosa-dosanya. Mereka mencampuradukkan amal yang 

baik dengan amal lain yang buruk." turun berkaitan dengan Abu Lubabah 

dan rekan-rekannya yang tidak bergabung dengan Nabi Muhammad dalam 

Perang Tabuk. Adh-Dhahhak melanjutkan, bahwa saat Nabi Muhammad 

kembali dan mendekati Madinah, Abu Lubabah serta teman-temannya 

sangat menyesali keputusannya tidak ikut berperang. Mereka merasa 

bersalah karena lebih memilih bersantai di rumah sementara Nabi berjuang 

dalam kesulitan. Sebagai bentuk penyesalan mendalam, mereka 

mengikatkan diri ditiang-tiang masjid seraya bersumpah tidak akan 

melepaskan ikatannya sampai Nabi sendiri yang membebaskan dan 

mengampuni mereka. Namun, dari kelompok tersebut, hanya tiga orang 

yang tidak ikut mengikatkan diri.45 

Saat Rasulullah kembali dari peperangan, beliau melewati masjid 

dan melihat mereka yang terikat, kemudian beliau bertanya apa yang 

terjadi. Seseorang menjelaskan bahwa itu adalah Abu Lubabah dan teman-

temannya yang tidak ikut berperang. Mereka menyesali perbuatan mereka 

dan telah mengikat diri, berjanji tidak akan melepaskannya sampai Nabi 

sendiri yang membebaskan mereka. Mendengar hal ini, Rasulullah 

bersabda, "Aku tidak akan membebaskan atau mengampuni mereka 

sampai Allah memerintahkanku dan mengampuni mereka, karena mereka 

 
44 Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6 (Jakarta: Gema Insani, 2003), h. 30. 
45 Quthb. 



64 
 

 

tidak ikut serta dalam perjuangan kaum Muslimin" Setelah itu, Allah 

menurunkan QS At-Taubah ayat 102:46 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”47 (QS At-Taubah (9): 102) 

Makna lafadz “asaa” dalam ayat tersebut, karena dinisbahkan 

kepada Allah, maka maknanya menjadi “pasti”. Oleh karena itu, Nabi 

Muhammad melepaskan dan mengampuni mereka. Ada beberapa riwayat 

yang menyatakan bahwa ayat ini hanya merujuk pada Abu Lubabah karena 

perbuatannya saat konflik dengan Yahudi Bani Quraizhah, dimana ia 

memberi isyarat bahwa mereka akan dibunuh oleh kamu Muslimin. 

Namun, penafsiran ini dianggap kurang tepat karena tidak ada kejelasan 

hubungan antara ayat ini dengan peristiwa Bani Quraizhah. Riwayat lain 

juga menyebutkan bahwa ayat ini turun untuk orang-orang Arab Badui. 

Namun, Ibnu Jarir ath-Thabari berpendapat bahwa penafsiran paling 

akurat adalah ayat ini diturunkan untuk sekelompok orang yang mengakui 

kesalahan mereka karena tidak ikut serta dalam Perang Tabuk melawan 

pasukan Romawi bersama Rasulullah. Ath-Thabari menjelaskan bahwa 

Abu Lubabah ada dalam kelompok ini adalah yang paling sesuai dengan 

ayat tersebut, karena Allah berfirman: "(Ada pula) orang-orang lain yang 

mengakui dosa-dosanya" Ayat ini jelas mengacu pada pengakuan dosa 

oleh sekelompok orang. Sementara itu, dalam peristiwa pengepungan Bani 

 
46 Quthb. 
47 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS 

At-Taubah (9); 102. 



65 
 

 

Quraizhah, hanya Abu Lubabah seorang diri yang mengakui kesalahan dan 

mengikat dirinya di tiang masjid.48  

Ayat tersebut berbicara tentang sekelompok orang yang mengakui 

dosa mereka, hal ini jelas merujuk pada lebih dari satu orang. Para mufasir 

sepakat bahwa satu-satunya kelompok yang bertindak demikian 

(pengakuan dosa) adalah mereka yang tidak ikut serta dalam Perang 

Tabuk. Oleh karena itu, pernyataan bahwa Abu Lubabah termasuk di 

antara mereka adalah benar, hal ini telah disepakati oleh ahli tafsir. Setelah 

Allah menggambarkan sifat-sifat mereka (tak ikut perang bersama 

Rasulullah dan kemudian menyesalinya dan bertaubat), selanjutnya Allah 

me ngomentari hal itu dengan “Mudah-mudahan Allah menerima 

taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang”49 

Menurut Ibnu Jarir ath-Thabari lafadz “asaa” yang berarti mudah-

mudahan jika dinisbahkan kepada Allah bermakna pasti. Maka dari itu ayat 

ini adalah sebuah harapan, harapan tersebut datang dari Allah sendiri, yang 

Maha Mengabulkan. Pengakuan dosa dan penyesalan yang mendalam 

semacam itu menunjukkan hati yang peka dan hidup. Oleh karena itu, 

taubat mereka pasti diterima, dan ampunan dari Allah Yang Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang sangat diharapkan. Pada akhirnya, Allah 

menerima taubat dan mengampuni mereka. Kemudian Allah berfirman 

kepada Nabi-Nya:50 

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  خُذ  مِن  امَ   سََِ

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan 

mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah 

 
48 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6, h. 30. 
49 Quthb, h. 31. 
50 Quthb. 



66 
 

 

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui (103)”51 (QS At-Taubah (9): 103) 

Sensitivitas perasaan hati mereka itulah yang menumbuhkan 

perasaan penyesalan dan taubat dalam hati mereka. Sehingga, mereka 

pantas untuk mendapatkan kesempatan, ketenangan dan harapan. Ibnu 

Jarir ath-Thabari meriwayatkan dari Ibnu Abbas bahwa setelah Rasulullah 

membebaskan Abu Lubabah dan kedua sahabatnya, mereka mendatangi 

beliau dengan membawa harta. Mereka meminta Rasulullah untuk 

mengambil harta mereka sebagai sedekah, mendoakan mereka, 

memohonkan ampunan, dan membersihkan mereka. Menanggapi 

permintaan mereka, Rasulullah awalnya menyatakan, "Saya tidak akan 

mengambil harta kalian sedikit pun sampai Allah memerintahkan saya." 

Kemudian, Allah menurunkan ayat yang berbunyi, " Ambillah zakat dari 

harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan mereka, dan 

doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah ketenteraman 

bagi mereka ". Setelah ayat ini turun, Nabi Muhammad memohonkan 

ampunan bagi mereka atas dosa-dosa yang telah mereka lakukan. Sesuai 

perintah tersebut, beliau mengambil sebagian harta mereka dan 

menyedekahkannya atas nama mereka.52 

Allah mengaruniakan ampunan kepada mereka karena mengetahui 

niat baik dan taubat mereka yang tulus. Oleh karena itu, Allah 

memerintahkan Rasulullah untuk mengambil sebagian harta mereka 

sebagai sedekah dan mendoakan mereka. Pengambilan sedekah ini 

membuat mereka merasa kembali menjadi bagian dari kaum Muslim, ikut 

serta dalam kewajiban dan menanggung beban, tanpa diasingkan. 

Pemberian sedekah secara sukarela berfungsi sebagai pembersih dan 

 
51 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah (9); 103. 
52 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6, h. 31. 



67 
 

 

penyucian bagi mereka, sementara doa Rasulullah memberikan 

ketenangan dan ketenteraman jiwa.53 

“Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui” Dia mendengar 

doa manusia dan memahami isi hati mereka. Dia mengabulkan segala 

sesuatu berdasarkan pendengaran dan pengetahuan-Nya yang sempurna. 

Hanya Allah yang berhak memutuskan perkara hamba-Nya, menerima 

taubat, dan menerima sedekah mereka. Rasulullah hanyalah pelaksana 

perintah dari Allah, tidak bertindak atas kehendaknya sendiri.54 

5. Penafsiran Menurut Tafsir Kementerian Agama RI 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  غَفُو ر  رَّحِي م  

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. 

Mudah-mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (102)”55 (QS At-Taubah (9): 102) 

Ayat ini menjelaskan golongan mukmin yang berdosa dan 

mengakui kesalahan mereka dengan jujur. Perbuatan mereka 

mencampuradukkan yang baik dengan yang buruk, menunjukan bahwa 

mereka tidak sepenuhnya mukmin yang saleh, namun juga tidak 

sepenuhnya fasik atau munafik, karena mereka melakukan kebaikan, 

tetapi seringkali juga berbuat salah. Salah satu kesalahan mereka adalah 

tidak ikut serta dalam Perang Tabuk tanpa alasan yang sah, seperti sakit 

atau lemah. Berbeda dengan kaum munafik yang berbohong atau orang-

orang ragu yang meminta izin, kelompok ini tidak membuat alasan palsu. 

Namun, mereka menyadari kesalahan tersebut saat tidak ikut perang dan 

merasakan ketakutan akan Allah dalam hati mereka. Namun, di satu sisi 

 
53 Quthb, h. 32. 
54 Quthb. 
55 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag”, QS 

At-Taubah (9); 102. 



68 
 

 

mereka tidak menunaikan kewajiban, tetapi di sisi lain mereka menyadari 

kesalahan itu karena rasa takut kepada Allah.56 

Ayat ini selanjutnya menegaskan bahwa kelompok ini memiliki 

harapan besar bahwa taubat mereka akan diterima oleh Allah. Taubat 

adalah kunci menuju ampunan dan rahmat-Nya. Taubat yang tulus hanya 

dapat dicapai bila seseorang telah mengetahui keburukan dosa serta 

akibatnya, sehingga timbul rasa takut terhadap murka dan siksanya Allah. 

Hal ini kemudian menimbulkan keinginan kuat untuk membersihkan diri 

dari dosa, disertai niat dan tekad yang bulat untuk tidak mengulanginya. 

Mereka juga berusaha keras melakukan berbagai kebajikan untuk 

menghapus dosa-dosa yang telah mereka perbuat, terutama yang 

berdampak buruk bagi masyarakat dan diri sendiri.57 Pada akhir ayat ini, 

dijelaskan alasan masih adanya harapan dan ampunan dari Allah. Yaitu 

karena Allah Maha Pengampun bagi hamba-Nya yang sungguh-sungguh 

bertaubat dan Maha Penyayang kepada mereka yang berbuat kebajikan.58 

Menurut sebuah riwayat, ayat ini turun berkaitan dengan enam 

Muslim yang sengaja tidak ikut Perang Tabuk: Abu Lubabah, Aus bin 

Tsa'labah, Wadah bin Tsa'labah (atau 'Alabah), Ka'ab bin Malik, Murarah 

bin Rabi', dan Hilal bin Umayyah. Setelah menyadari kesalahan mereka, 

tiga diantaranya adalah Abu Lubabah, Aus, dan Tsa'labah. Mereka datang 

ke masjid membawa harta benda mereka. Mereka mengikat diri pada tiang 

masjid dan bersumpah hanya Rasulullah yang boleh melepaskan mereka. 

Harta yang mereka bawa dimaksudkan sebagai sedekah kepada Rasulullah 

untuk menebus kesalahan mereka. Ketika hal ini disampaikan kepada 

Rasulullah, beliau bersabda, "Saya tidak akan melepaskan mereka dari 

ikatan itu sampai datang perintah dari Allah." Maka, turunlah ayat ini, dan 

Rasulullah pun melepaskan ikatan mereka. Ibnu Katsir berpendapat bahwa 

 
56 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya: Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011), 

h.196. 
57 Departemen Agama RI. 
58 Departemen Agama RI, h. 197. 



69 
 

 

meskipun ayat ini turun mengenai orang-orang tertentu, maknanya berlaku 

umum untuk semua orang yang mencampuradukkan perbuatan baik dan 

buruk, lalu menyadari kesalahan mereka, dan kemudian bertaubat kepada 

Allah dengan sebaik-baiknya.59 Setelah Abu Lubabah mengikatkan diri di 

tiang masjid dan membawa hartanya sebagai bentuk penebusan dosa, ia 

meminta Rasulullah untuk mengambilnya. Namun, Rasulullah menolak 

dan menjelaskan bahwa ia belum menerima perintah dari Allah. 

Kemudian turunlah ayat ini: 

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  خُذ  مِن  امَ   سََِ

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan dan membersihkan 

mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu adalah 

ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui (103)”60 (QS At-Taubah (9): 103) 

Permulaan ayat ini, berisi perintah Allah kepada Rasulullah, untuk 

mengambil sebagian harta benda milik orang-orang yang mangkir dari 

peperangan sebagai bukti kebenaran taubat mereka. Sedekah atau zakat 

tersebut dapat membersihkan diri mereka dari dosa “cinta dunia”. Ketidak 

ikut sertaan mereka dalam perang tabuk bukan karena udhur apapun, tapi 

karena kecintaan mereka pada harta yang mereka miliki. Selain 

menyucikan diri mereka, sedekah atau zakat yang mereka keluarkan juga 

akan membersihkan mereka dari sifat-sifat yang dibawa oleh sifat “cinta 

dunia”, seperti kikir, tamak, dan sebagainya. Oleh sebab itulah Rasul 

mengutus para sahabat untuk menarik zakat dari umat muslim.61  

Selain memersihkan diri dari sifat-sifat tersebut, zakat juga bisa 

dimaknai pembersih atas harta yang masih memiliki atau menyimpan hak 

 
59 Departemen Agama RI. 
60 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah (9); 103. 
61 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, Jilid 4 (Jakarta: Widya Cahaya, 2011), 

h. 199. 



70 
 

 

orang lain, islam menyebut mereka sebagai golongan Asnaf. Ketika 

pemilik harta tersebut belum menyedekahkan atau berzakat atas harta-

hartanya, maka selama itu pula hartanya masih tercampur dengan hak 

orang lain, dan haram untuk dimakan. Akan tetapi, jika pemilik harta 

tersebut membayar zakat dari hartanya, maka harta tersebut menjadi 

bersih dari hak orang lain sekaligus terlepasnya sifat kikir dan tamak. 

Menunaikan zakat akan menambah keberkahan pada sisa harta yang 

dimiliki, keberkahan tersebut dapat berwujud bertumbuh dan 

berkembangnya harta tersebut dengan baik. Sebaliknya, jika zakat tidak 

ditunaikan, maka keberkahan harta terebut akan menghilang.62  

Perlu diingat, meskipun awal mula turunnya ayat ini ditujukan 

kepada Rasulullah dan berkenaan dengan peristiwa Abu Lubabah dan 

kawan-kawannya yang mangkir dari perang, namun hukum ayat ini tetap 

berlaku untuk seluruh pemimpin dan penguasa umat muslim untuk 

melaksanan perintah pemungutan zakat dari umat muslim dan kemudian 

dibagina kepada yang berhak menerimanya. Dengan begitu harta dari 

zakat dapat memenuhi fungsi sebagai sarana efektif untuk membina 

kesejahteraan masyarakat.63 

Selain berisi perintah menunaikan zakat, Allah juga 

memerintakhan kepada Nabi Muhammad, pemimpin dan penguasa agar 

mereka berdoa kepada Allah untuk keberkahan dan keselamatan 

pembayar zakat. Hal ini dilakukan, karena doa tersebut menenangkan jiwa 

mereka dan menentramkan hati mereka, serta menimbulkan kepercayaan 

di hati mereka bahwa Allah benar-benar menerima taubat mereka. 

Selanjutnya, diakhir ayat ini terdapat penegasan bahwa Allah Maha 

Mendengar setiap ucapan hamba-Nya yang bertaubat dan Allah Maha 

Mengetahui semua yang ada di dalam hati hamba-Nya, seperti kegelisahan 

 
62 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya: Jilid 4. 
63 Departemen Agama RI, h. 200. 



71 
 

 

dan ketakutan serta penyesalan yang timbul karena kesadaran atas 

kesalahan yang telah mereka perbuat.64  

Berdasarkan penjelasan dari kitab-kitab tafsir tersebut, dapat 

dipahami bahwa kedua ayat tersebut saling berkaitan dalam asbabun 

nuzulnya, kedua ayat tersebut berbicara mengenai proses taubat dari Abu 

Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya dari dosa yang mereka perbuat. 

Dalam Ayat 102, yang dimaksud dengan perbuatan buruk adalah 

perbuatan mereka mangkir dari perang Tabuk, sedangkan perbuatan baik 

yang dimaksud didalamnya adalah kesadaran akan dosa yang telah 

dilakukan dan kesegeraan mereka dalam bertaubat.  

Kemudian pada Ayat 103, Allah membicarakan mengenai fungsi 

zakat sebagai penyucian diri dari dosa dan pembersihan harta dari hak-hak 

orang yang membutuhkan, sehingga tercapailah ketentraman jiwa Abu 

Lubabah (muzaki) dan mewujudkan fungsi dari zakat sebagai alat 

penyejahtera masyarakat. Ketentraman hati muzaki dapat terwujud 

melalui doa` yang dipanjatkan oleh penerima zakat (Asnaf) atau amil 

zakat. Allah memerintahkan Rasulullah untuk mengambil sebagian harta 

umat Muslim sebagai bentuk kesungguhan taubat mereka. Awalnya 

perintah pengambilan harta pada ayat ini hanya ditujukan kepada Nabi 

Muhammad saja selaku pemimpin pada masa itu. Namun, sebagian ulama 

berpendapat bahwa perintah ini juga berlaku bagi pemimpin masa kini 

atau umat Muslim lainnya. 

B. Asbabun Nuzul QS At-Taubah Ayat 102-103 

1. Asbabun Nuzul Mikro 

Merujuk pada penjelasan sebelumnya, dapat dipahami bahwa QS At-

Taubah ayat 102-103 diturunkan bukan tanpa alasan atau sebab, melainkan 

ada latar belakang peristiwa atau kisah yang menjadi asbabun nuzulnya. 

Ibnu Katsir dalam kitab tafsirnya menyatakan “Ayat ini turun bersamaan 

 
64 Departemen Agama RI. 



72 
 

 

dengan peristiwa mangkirnya Abu Lubabah dan beberapa sahabatnya dari 

perang tabuk yang diikuti oleh Rasulullah SAW dan sahabat-sahabat 

lainnya”.65 Salah satu sebab mereka tidak ikut berperang adalah kecintaan 

mereka pada harta yang enggan mereka tinggalkan. 

Mengenai jumlah sahabat Abu Lubabah yang tidak ikut serta dalam 

perang tabuk ada yang berpendapat lima orang, tujuh orang dan ada juga 

yang berpendapat sembilan orang.66 Tafsir kementerian Agama RI 

mengikuti pendapat pertama yang menyatakan jumlah Enam orang, 

diantaranya: Aus bin Sa’labah, Wadi’ah bin Ḥazzam, Ka’ab bin Malik, 

Murarah bin Rabi’, Hilal bin Umayyah, dan yang terakhir Abu Lubabah 

sendiri.67  

Setelah menyadari kesalahan karena tidak ikut berperang maka 

muncul rasa takut dan rasa bersalah yang mendalam pada diri mereka. Tepat 

setelah Rasulullah pulang dari perang tabuk, tiga orang diantaranya, yaitu 

Abu Lubabah, Aus dan Sa’labah, datang ke masjid membawa harta benda 

mereka. Di sana, mereka mengikatkan diri pada pilar-pilar masjid, dan 

bersumpah bahwa mereka tidak akan melepaskan ikatan itu kecuali 

Rasulullah yang melepaskan mereka.68 Tujuan mereka mengikat diri pada 

pilar-pilar masjid adalah untuk menunjukan penyesalan mereka dan 

kesungguhan taubat mereka di hadapan Rasulullah. Setelah turunnya ayat 

102 dari QS At-Taubah yang membahas mengenai pengampunan dosa 

orang-orang yang mengakui dosa mereka, maka Rasulullah pun melepaskan 

mereka serta memaafkan mereka.69 

Berdasarkan riwayat dari Ibnu Jarir disebutkan bahwa Abu Lubabah 

dan teman-temannya mengikatkan diri pada pilar-pilar masjid dan datang 

kepada rasulullah S.A.W sambil berkata, “Ya Rasulallah, inilah harta benda 

 
65 Ibnu Katsir, Tafsīr Al-Qur’an Al-Aẓīm, Cet 2 (Arab Saudi - al-Riyad: Dar al-Tayyibah 

Linnasyr wa al-Tauzi’, 1999), h. 206. 
66 Ibnu Katsir, Tafsīr Al-Qur’an Al-Aẓīm. 
67 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, h. 197. 
68 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya. 
69 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, h. 197. 



73 
 

 

kami yang menghalangi kami untuk turut berjihad bersamamu. terimalah 

harta itu dan bagikanlah, serta mintakanlah ampun atas kesalahan kami”. 

Rasulullah menjawab, “Aku belum diberi perintah untuk mengambil 

hartamu”. Maka turunlah QS At-Taubah ayat 103.70 

Kecintaan yang berlebihan terhadap harta menjadi penyebab dosa 

mereka, sehingga Allah menurunkan QS At-Taubah ayat 103. Ayat ini 

menjelaskan bahwa salah satu bentuk taubat dan ketaatan adalah dengan 

menunaikan zakat. Allah memerintahkan Nabi Muhammad untuk 

mengambil sebagian harta mereka sebagai sedekah atau zakat, yang 

bertujuan membersihkan jiwa mereka dari sifat kikir dan cinta dunia yang 

berlebihan, serta menyucikan hati mereka.71  

2. Asbabun Nuzul Makro 

Surah At-Taubah adalah salah satu surah terakhir yang diturunkan 

dalam Al-Qur'an, setelah peristiwa Fathu Makkah (Penaklukan Mekah) 

pada tahun ke-8 Hijriah dan Perang Tabuk pada tahun ke-9 Hijriah. Surah 

ini memiliki beberapa karakteristik unik yang mencerminkan fase krusial 

dalam sejarah Islam: 

1. Fase sebelum perang Tabuk 

Perang Tabuk terjadi dalam kondisi yang sulit, yaitu musim 

paceklik dan kekeringan yang berkepanjangan, yang menyebabkan 

kelangkaan sumber daya dan kesulitan ekonomi yang parah, 

terutama dalam sektor pertanian. Selain itu, jarak medan tempur 

yang sulit dan jauh menambah beban perjalanan. Selain itu, waktu 

panaen buah sudah mulai dekat, yang membuat sebagian sahabat 

mempertimbangkan ulang keikutsertaannya dalam perang Tabuk. 

 
70 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ed. Dkk. Abdul Hayyie Al-kattani, Jilid 6 (Depok: 

Gema Insani, 2018), h. 50. 
71 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag” 

(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur`an Kementerian Agama RI, 2025), AL-Qur`an Surat 

At-Taubah ayat 103,   https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id, 

diakses pada tanggal 5 Mei 2025. 



74 
 

 

Hal-hal itulah yang menjadi godaan dan ujian bagi sahabat untuk 

mengikuti perang Tabuk.72 

Selain itu, terdapat pula kelompok munafik yang 

bersembunyi dalam kelompok umat Muslim. Mereka enggan 

bergabung dalam perang Tabuk dan menyebarkan rumor-rumor 

yang melemahkan semangat jihad umat Muslim, karena itu tidak 

sedikit umat muslim yang termakan rayuan mereka. Namun, di sisi 

lain, terdapat pula sahabat-sahabat yang setia kepada Allah dan 

Rasul-Nya. Seperti Utsman bin Affan yang menyumbangankan 

seluruh hartanya untuk membantu kebutuhan umat muslim selama 

perang tersebut. Sementara itu, beberapa sahabat yang ingin 

mengikuti perang namun mengalami kesulitan dan kekurangan 

sarana transportasi dan akomodasi hingga bisa meneteskan air mata 

dan mengadu kapada nabi.73  

Kondisi politik pada waktu itu sangat genting, Islam 

mendapat banyak ancaman dari dalam maupun luar. Ancaman 

eksternal datang dari pasukan Romawi di Syam yang dipimpin 

Hiraklius, yang telah mengumpulkan pasukan besar dengan sekutu 

dari suku Lakham, Jadzam, Amilah, dan Ghassan. Sedangkan 

ancaman internal muncul dari orang-orang munafik. Meraka 

mendirikan masjid yang diberi nama masjid dhirar sebagai markas 

mereka untuk memecah bela umat muslim.74 Hal ini menunjukkan 

adanya perpecahan politik dan potensi sabotase islam waktu itu. 

Sehingga Rasulullah menugaskan beberapa sahabat untuk menjaga 

kota Madinah. Keputusan ini menunjukkan adanya kekhawatiran 

Rasulullah terhadap keamanan internal selama perang.75 

 

 
72 Ibnu Qayyim Al-Jauziyah, Jami`As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah), Cet.1 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2012), h. 362. 
73 Al-Jauziyah, h. 363. 
74 Al-Jauziyah, h. 383. 
75 Al-Jauziyah, h. 365. 



75 
 

 

2. Fase sesudah perang Tabuk 

Umat muslim kembali lagi ke Madina dengan membawa 

kemenangan atas bangsa Romawi tanpa adanya pertempuran. 

Namun perjalanan pulang nabi waktu itu mengalami rintangan dari 

orang-orang munafik yang berusaha mencelakai beliau. Sayangnya 

usaha mereka gagal karena nabi sudah lebih dulu mengetahui 

rencana mereka.76 Dalam surat ini Allah sangat keras mengungkap 

dan mencela perilaku kaum munafik. Perang Tabuk menjadi ujian 

besar yang menyingkap siapa yang benar-benar beriman dan siapa 

yang munafik. Surah ini secara terang-terangan membongkar kedok 

mereka, menyebutkan ciri-ciri, alas an, dan konsekuensi dari 

kemunafikan mereka. 

Ayat 102-103 hadir sebagai bagian dari respon Allah 

terhadap ujian keimanan umat Muslim. Ketika Allah mengungkap 

dan mengancam kaum munafik yang, Dia juga membedakan antara 

mereka dengan kelompok mukmin yang tulus tapi berdosa (seperti 

Abu Lubabah dan kawan-kawannya) yang memilih tidak ikut 

perang karena kelemahan iman sesaat atau kecintaan pada harta, 

tetapi kemudian menyesal dan bertaubat kepada Allah.77 

Dengan demikian, asbabun nuzul makro dari QS At-Taubah 102-

103 adalah periode penting dimana Islam sedang membersihkan 

kemunafikan dan kemusyrikan dari umat islam kala itu, serta menguji 

ketulusan iman umatnya melalui tantangan besar seperti Perang Tabuk. 

Ayat-ayat tersebut berfungsi sebagai penjelasan Allah tentang ciri-ciri 

orang yang berbeda dengan orang-orang munafik, yaitu orang-orang 

mukmin yang berdosa namun tulus dalam penyesalan mereka, serta 

menunjukkan bahwa pintu taubat selalu terbuka dan bagaimana zakat atau 

sedekah menjadi sarana penyucian bagi hati dan harta umat Muslim. 

 
76 Al-Jauziyah, h. 373. 
77 Al-Jauziyah, h. 392. 



76 
 

 

C. Munasabah Ayat QS At-Taubah Ayat 103 

Munasabah Ayat adalah salah satu cabang ilmu Ulumul Qur`an yang 

membahas tentang kandungan ayat guna memahami makna ayat-ayat Al-

Qur`an secara menyeluruh dengan cara mencari kedekatan, keterkaitan, dan 

pengelompokan serta menghubungkan antara ayat sebelum dan sesudahnya, 

antara awal surat dan akhir surat, dan antara ayat dengan nama suratnya. Hal 

ini dilakukan untuk memahami penjelasan-penejalsan dalam Al-Qur`an secara 

terperinci dan mendalam, maka dari itu, dapat dikatakan bahwa setiap ayat atau 

surat yang berkaitan dan mempunyai hubungan atau saling terkait satu dengan 

yang lain dapat dikatakan sebagai munasabah.78 

Berdasarkan penjelasan diatas tentang munasabah Ayat, maka dapat 

dipahami bahwa antara satu ayat dengan ayat lain saling terhubung dan 

berkaitan guna menemukan dan memahami maknanya, demikian pula dengan 

QS At-Taubah ayat 102 dan 103. Surat At-Taubah ayat 102-103 adalah ayat-

ayat yang berbicara tentang proses taubat dan zakat umat Muslim. Kedua ayat 

tersebut berkaitan erat dengan ayat-ayat terdahulu dalam surat At-Taubah. Ayat 

ini tidak berdiri sendiri, akan tetapi memiliki hubungan yang kuat dengan 

konteks keseluruhan surat. 

Surat At-Taubah secara keseluruhan banyak membahas tentang taubat, 

pembersihan diri (tazkiyatun nafs), dan konsekuensi dari perbuatan dosa. Ayat 

102 dan 103 masuk dalam konteks ini karena taubat dan zakat bertujuan untuk 

menyucikan diri dan harta. Taubat alaha proses dari tazkiyatun nafs  dan zakat 

dianggap sebagai salah satu cara untuk membersihkan diri dan harta dari hak-

hak orang lain. Ayat 102 memili hubungan erat dengan ayat-ayat sebelumnya 

yang mencirikan dan menceritakan kisah orang-orang munafik pada zaman 

Nabi Muhammad, dan kemudian Ayat 102 membahas tentang orang-orang 

yang melakukan kesalahan dan dosa namun tidak tergolong pada kemunafikan, 

seperti dalam peristiwa ketidak ikut sertaan beberapa sahabat dalam perang 

 
78 Muji Muji, “Munasabah Al-Qur’an Dalam Menemukan Korelasi Ayat-Ayat Pendidikan,” 

TA’DIBAN: Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2022): 16–30, 

https://doi.org/10.61456/tjie.v1i2.38, h. 19. 



77 
 

 

tabuk. Dalam ayat tersebut juga menjelaskan pengakuan dosa dan harapan 

ampunan dari Allah kepada mereka yang mencampur adukkan amal baik dan 

buruk. Ayat 103 kemudian memberikan jalan keluar atau solusi untuk 

membersihkan diri dari dosa-dosa tersebut melalui zakat.79 

Selain terhubung erat dengan ayat sebelumnya, ayat 103 juga memiliki 

keterkaitan dengan ayat sesudahnya. Jika dalam ayat 102 Allah menyebutkan 

adanya pengakuan dosa dan harapan mereka atas ampunan Allah, dan ayat 103 

menjadi proses dari taubatnya seseorang dengan cara berzakat, maka ayat 104 

berisi tentang diterimanya taubat mereka dan sedekah atau zakat mereka oleh 

Allah dengan ikhlas.80 Secara keseluruhan, Surah At-Taubah ayat 103 terjalin 

erat dengan konteks taubat yang banyak disebutkan dalam surah ini. Ayat ini 

berfungsi sebagai jembatan antara pengakuan dosa dan penerimaan taubat, 

dengan zakat sebagai sarana untuk membersihkan diri dan mendekatkan diri 

kepada Allah. 

 
79 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, h. 199. 
80 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya. 



 

78 
 

BAB IV  

ANALISIS REPRESENTASI PROSES TAUBAT  DAN ZAKAT ABU 

LUBABAH DALAM QS AT-TAUBAH AYAT 102-103 PRESPEKTIF 

PSIKOANALISIS SIGMUND FREUD 

A. Representasi Proses Taubat dan Zakat Abu Lubabah dalam QS At-

Taubah Ayat 102-103 Prespektif Psikoanalaisis Sigmund Freud 

ُ انَ  يّـَتُـو بَ عَلَي هِ   اِنَّ الِلٰ َ غَفُو ر  وَاٰخَرُو نَ اع تََفَُـو ا بِذُنُـو بِِِم  خَلَطوُ ا عَمَلًا صَالِْاً وَّاٰخَرَ سَيِ ئًاۗ عَسَى الِلٰ 
ۗ
م 

  رَّحِي م  

 وَالِلٰ ُ 
ۗ
مُ  ي هِم  بِِاَ وَصَلِ  عَلَي هِم ۗ اِنَّ صَلٰوتَكَ سَكَن  لَِّ رُهُم  وَتُـزكَِ  وَالِِمِ  صَدَقَةً تُطَهِ  ي ع  عَلِي م  خُذ  مِن  امَ    سََِ

“(Ada pula) orang-orang lain yang mengakui dosa-dosanya. Mereka 

mencampuradukkan amal yang baik dengan amal lain yang buruk. Mudah-

mudahan Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun 

lagi Maha Penyayang (102) Ambillah zakat dari harta mereka (guna) 

menyucikan dan membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena 

sesungguhnya doamu adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Mengetahui (103)”1 (QS At-Taubah (9); 102-103) 

QS At-Taubah ayat 102-103 turun berkaitan dengan kisah Abu Lubabah 

dan beberapa sahabat lain yang tidak ikut serta dalam perang tabuk tanpa alasan 

yang dibenarkan.2 Mereka kemudian menyesali perbuatan mereka dan 

mengakui dosa-dosanya. Sebagai bentuk penyesalan, tujuh dari mereka, 

termasuk Abu Lubabah, mengikatkan diri pada tiang masjid dihadapan 

Rasulullah SAW sebagai bentuk taubat.3 Rasulullah SAW menolak 

membebaskan mereka sampai Allah sendiri yang memerintahkannya, karena 

mereka telah memilih tidak ikut berperang bersama umat Muslim lainnya.4 

 
1 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah (9); 102-103. 
2 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, Tafsir QS At-Taubah ayat 

102.  
3 Ath-Thabari, Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13, h. 190. 
4 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354. 



79 
 

 

Setelah itu, Allah menurunkan ayat 102 yang menyebutkan pengakuan dosa 

mereka dan harapan ampunan bagi mereka,5 serta ayat 103 yang berisi perintah 

untuk mengambil zakat dari harta mereka sebagai pembersih dan penyucian 

diri. Zakat ini berfungsi sebagai bukti taubat dan pembersih diri dari dosa, sifat 

cinta harta, kikir, dan tamak.6 

Proses taubat dan zakat Abu Lubabah dapat dianalisis melalui tiga 

komponen utama kepribadian menurut Sigmund Freud, yaitu: pertama, id, id 

adalah dorongan dasar manusia yang bersifat instingtual dan cenderung 

mengarah pada kepentingan pribadi.7 Dalam kasus ini, id mendorong mereka 

untuk tidak ikut perang demi kenyamanan dan menghindari bahaya, 

mengabaikan kewajiban sosial dan agama demi cinta dunia. Kedua, super-ego, 

super-ego adalah representasi moralitas dan nilai-nilai yang diajarkan oleh 

agama dan norma sosial.8 Setelah melanggar perintah Allah dan Nabi, superego 

mereka diaktifkan, memicu perasaan bersalah dan penyesalan yang mendalam. 

Ketakutan akan azab Allah dan kesadaran akan dosa menjadi manifestasi kuat 

dari superego. Terakhir, Ego, ego berperan sebagai pengendali yang 

menyeimbangkan antara dorongan id dan tuntutan realitas.9 Dalam 

menghadapi konflik antara keinginan id untuk menghindar dan desakan super-

ego yang menuntut pertanggungjawaban, ego mereka mencari jalan keluar. 

Teori representasi Stuart Hall menekankan bahwa makna diciptakan 

dan dikomunikasikan melalui penggunaan tanda-tanda.10 Hall menekankan 

bahwa makna diproduksi dan direpresentasikan melalui sistem-sistem 

representasi, seperti: bahasa, citra, dan praktik budaya. Representasi juga 

melibatkan proses seleksi, konstruksi, dan penandaan yang dipengaruhi oleh 

 
5 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6, h. 30. 
6 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, Tafsir 

QS At-Taubah ayat 103. 
7 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 45.   
8 Hall, h. 53. 
9 Hall. 
10 Huda, Musdi, and Nari, “Analisis Kemampuan Representasi Matematis Siswa Dalam 

Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah Matematika.”, h. 19. 



80 
 

 

kekuasaan, ideologi, dan konteks sosial-budaya.11 Hall membagi representasi 

menjadi representasi mental (pikiran) dan representasi linguistik (bahasa), serta 

menjabarkan pendekatan reflektif, intensional, dan konstruksionis.12  

Dalam konteks ini, kita dapat melihat representasi proses taubat dan 

zakat Abu Lubabah dalam empat kategori representasi tersebut dengan analisis 

dinamika psikis dari teori psikoanalisis Sigmund Freud, sebagai berikut: 

1. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Id Abu 

Lubabah 

Proses taubat dan zakat Abu Lubabah, yang tercantum dalam asbabun 

nuzul QS At-Taubah ayat 102 dan 103, secara implisit menggambarkan 

tentang pertanggungjawaban spiritual dan pembersihan diri. Proses taubat 

Abu Lubabah bermula dari ketidakikutsertaanya dalam perang tabuk yang 

membuatnya takut dan cemas akan azab Allah. Ketidakikutsertaanya dalam 

perang tabuk disebebkan oleh kecintaanya pada dunia dan hartanya dan 

keputusan awal Abu Lubabah untuk tidak bergabung dalam perang tabuk 

adalah manifestasi dari dorongan idnya. Maka dari itu, pengambilan zakat 

sebagaimana yang diperintahkan secara eksplisit dalam QS At-Taubah ayat 

103 melalui firman "  خُذ" (ambillah), secara jelas menjadi dasar penentang 

dorongan Id pada diri Abu Lubabah.  

Id  adalah sumber energi psikis utama dan tempat insting manusia 

berkumpul,13 berfungsi untuk melepasakan ketidaknyamanan dan lebih 

fokus pada pencapaian kenikmatan (primordial).14 Id tidak terhubung 

 
11 Winda Ayuanda, Dindasari Sidabalok, and Alemina Br Perangin-angin, “Budaya Jawa 

Dalam Film Primbon : Analisis Representasi Stuart Hall,” ALFABETA: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan 

Pembelajarannya 7 (2024): 440–49, h. 442. 
12 Sukanda and Yulandari, “Representasi Nasionalisme Dalam Film Animasi Battle of 

Surabaya.”, h. 134. 
13 Calvin S. Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, Terj. Cep (Yogyakarta: IRCiSoD, 

2019), h. 45. 
14 Hall, h.38. 



81 
 

 

dengan dunia luar, sehingga dalam memenuhi keinginan instingtualnya, ia 

tidak mempedulikan norma, aturan, moralitas, logika, atau rasionalitas.15 

Dalam konteks ini, insting id Abu Lubabah termanifestasikan pada 

keputusan awalnya untuk tidak ikut berperang dengan Rasulullah karena 

kecintaanya pada harta. Keinginan untuk tetap nyaman dengan harta benda 

dan menghindari kesulitan serta bahaya perang adalah dorongan id Abu 

Lubabah yang mementingkan kepuasan diri. Dalam hal ini, dapat dilihat 

bahwa id termanifestasikan dalam keinginan atau dorongan untuk memiliki 

dan takut kehilangan harta benda dan kekayaan yang berpotensi 

menciptakan sifat tamak dan sombong pada diri seseorang.  

Sejalan dengan penjelasan Muhammad Irwan dalam penelitiannya yang 

mengatakan naluri manusia yang didorong oleh nafsunya akan selalu 

menginginkan lebih, termasuk dalam hal harta. Ia menjelaskan bahwa 

manusia cenderung suka menumpuk dan menghitung harta, terlalu 

mencintai harta, berbangga akan harta, dan bersikap kikir terhadapnya,16 

sehingga ia cenderung tidak ingin hartanya berkurang. Seperti yang 

dijelaskan dalam QS At-Takatsur ayat 1: 

ىٰكُمُ   التَّكَاثُـرُ    الِ 

“Berbangga-bangga dalam memperbanyak (dunia) telah melalaikanmu”17 

(QS At-Takatsur:1) 

 

Dalam ayat ini, Allah memperlihatkan bahwa manusia terperdaya oleh 

harta, teman, dan pengikut yang banyak, hingga mereka lalai untuk berbuat 

kebajikan atau beramal shaleh. Mereka lebih suka membicarakan kekayaan 

dan terperdaya oleh keturunan serta status sosial, tanpa memikirkan amalan 

 
15 Hall, h.45. 
16 Muhammad Irwan, “Kebutuhan Dan Pengelolaan Harta Dalam Maqashid Syariah,” 

Elastisitas - Jurnal Ekonomi Pembangunan 3, no. 2 (2021): 160–74, https://doi.org/10.29303/e-

jep.v3i2.47, h. 167. 
17 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Takatsur: 1. 



82 
 

 

yang bermanfaat bagi diri sendiri dan keluarganya, dalam haditsnya Nabi 

Muhammad SAW juga bersabda: 

 لَو    أَنَّ   لَِب نِ   آدَمَ   وَادِيًٰ   مِن    مَالٍ   لََب ـتـَغَى  إلِيَ هِ   ثََنيًِا  وَلَو    كَانَ   لهَُ   وَادِيَٰنِ   لََب ـتـَغَى  إِليَ هِ 

اَبُ  وَيَـتُـو بُ   الِلٰ ُ   عَلَى  مَن   تَابَ    ثََلثِاً  وَلََ   يََ لَُ   جَو فَ   اب نِ   آدَمَ   إِلََّ   التَر

 (رواه  أحْد   والبخاري  ومسلم  والتَمذي   عن أنس) 

“Seandainya anak Adam memiliki satu lembah harta, sungguh ia ingin 

memiliki dua lembah harta, dan seandainya ia memiliki dua lembah harta, 

sungguh ia ingin memiliki tiga lembah harta dan tidak memenuhi perut 

manusia (tidak merasa puas) kecuali perutnya diisi dengan tanah dan Allah 

akan menerima taubat (memberi ampunan) kepada orang yang bertaubat.”  

(Riwayat Aḥmad, al-Bukhari, Muslim, dan at-Tirmizi dari Anas) 

 

Ulama tafsir berpendapat bahwa maksud dari QS At-Takatsur ayat 1 

ialah, manusia satu dengan yang lainnya saling berambisi untuk melebihi 

yang lainnya dalam hal harta ataupun kedudukan, dengan tujuan semata-

mata untuk mencapai kemuliaan dan kebanggaan dimata manusia lain, tanpa 

memanfaatkannya untuk berbuat kebaikan dan amal shaleh lain.18 

Dalam ayat 102 jelas dikatakan bahwa sumber dosa dari Abu Lubabah 

adalah ia mencampur adukan perbuatan baik dan buruk. Perbuatan baik 

yang dimaksud adalh ketidakikutsertaannya dalam perang tabuk dan 

perbuatan baiknya adalah keputusannya untuk bertaubat kepada Allah.19 

Sehingga dalam konteks kisah Abu Lubabah dalam Ayat 102 dan 103, 

mengikuti perang dengan medan yang jauh ditengah musim paceklik dan 

kondisi ekonomi umat Muslim yang lemah pada waktu itu, menjadi 

pertimbangan Abu Lubabah dalam menentukan keputusannya tidak 

mengikuti perang tabuk. Hal itu sejalan dengan penjelasan Ibnu Qayyim 

dalam kitabnya yang berjudul “Jami`As-Sirah”, beliau menjalaskan bahwa 

 
18 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag” 

(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur`an Kementerian Agama RI, 2025), Tafsir QS At-

Takatsur ayat 1, https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id (diakses 

pada tanggal 14 Mei 2025) 
19 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6, h. 30. 



83 
 

 

perang tabuk adalah perang yang terjadi dalam kondisi sulit umat Muslim. 

Keputusan Abu Lubabah diperkuat dengan alasan musim panen buah yang 

akan terjadi diwaktu perang. Hal itu menunjukan adanya dorongan id Abu 

Luababah yaitu keinginannya untuk tetap nyaman dengan harta benda dan 

menghindari kesulitan serta bahaya perang, selain itu ada campur tangan 

dari kaum munafik yang menyebarkan rumor-rumor tentang perang Tabuk 

yang mempengaruhi umat Muslim waktu itu.20 

Setelah keputusannya tidak ikut berperang ia merasa bersalah, hal itu 

dikarenakan masih adanya iman pada Allah dan Rasulullah didalam hatinya. 

Sehingga Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain yang tidak ikut berperang 

memutuskan untuk menghilangkan sumber dosa yang mereka lakukan yaitu 

harta. Mereka berbondong-bondong memberikan seluruh hartanya kepada 

Rasulullah sebagai bentuk taubat dan penyesalan yang mendalam. Namun, 

Rasulullah tidak serta merta langsung mengambil harta mereka, beliau 

menunggu perintah Allah, dan QS At-Taubah ayat 103 adalah jawaban 

sekaligus perintah langsung oleh Allah kepada Rasulullah untuk mengambil 

sebagian harta mereka sebagai zakat.21 Maka dari itu, dapat diketahui bahwa 

kecintaan Abu Lubabah pada hartanya adalah manifestasi dari id dan 

penyerahan hartanya sebagai zakat adalah pertentangan dari prinsip kerja 

id. 

Dari perspektif teori representasi, proses taubat dan zakat dalam QS At-

Taubah Ayat 102- 103 dapat direpresentasikan sebagai berikut: 

b. Representasi Linguistik 

Dalam QS At-Taubah ayat 102 Allah menggunakan lafadz 

سَيِ ئًا" وَّاٰخَرَ  صَالِْاً  عَمَلًا   lafadz tersebut digunakan untuk ,"خَلَطوُ ا 

menggambarkan peristiwa dan kondisi psikologis dari Abu Lubabah 

dan sahabat-sahabat lainnya yang mencampuradukkan perbuatan baik 

dan buruk. Secara linguistik, lafadz tersebut menggambarkan 

 
20 Al-Jauziyah, Jami`As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah), h. 362-363. 
21 Quthb, Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6, h. 31. 



84 
 

 

kontradiksi tindakan mereka. Sebelumnya mereka tidak patuh pada 

perintah nabi untuk ikut berperang. Hal ini juga dijelaskan oleh At-

Qurthubi dalam kitab tafsirnya, ia menyatakan bahwa At-Thabari dan 

beberapa ulama tafsir sepakat menganai maksud dari “dosa” dalam ayat 

terebut yang dimaknai dengan keengganan mereka untuk berjihad 

bersama kaum Muslim dan Rasulullah dan perbuatan baik yang 

dimaksud adalah pengakuan dosa, taubat, dan penyesalan mereka serta 

sikap mereka yang bersegera dalam malakukan taubat.22 

Perintah "  خُذ" dalam QS At-Taubah ayat 103 adalah representasi 

linguistik yang paling jelas untuk menyatakan perintah berzakat dalam 

ayat tersebut. Kata perintah ini secara eksplisit menunjukkan adanya 

campur tangan atau pengaruh dari luar terhadap dorongan Id untuk 

memiliki dan menguasai harta. Ibnu Abbas menafsirkan perintah ini 

sebagai bentuk penebusan dosa atas ketidakikutsertaan Abu Lubabah 

dan beberapa sahabat lain dalam perang Tabuk, yang mana mereka 

diperintahkan untuk memberikan sebagian harta sebagai bukti 

kesungguhan taubat.23 

Penafsiran Qurthubi juga menegaskan bahwa perintah 

mengambil zakat dalam ayat ini "  خُذ" adalah bentuk fi'il amr (kata kerja 

perintah) yang secara langsung menjadi kode linguistik yang 

merepresentasikan zakat sebagai tuntutan atau perintah yang menuntut 

pengendalian diri, berlawanan dengan dorongan dasar id yang 

cenderung egois dan ingin mengumpulkan harta terus menerus. Dengan 

demikian, perintah "  خُذ" dalam QS At-Taubah ayat 103 menjadi kode 

otoritas Allah SWT atau bagian dari super-ego Abu Lubabah yang 

mengintervensi dan mengatur kecenderungan Id, demi tercapainya 

keseimbangan dan manfaat kebaikan yang lebih besar serta tercapainya 

 
22 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354. 
23 Al Qurtubi, Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10, h. 354. 



85 
 

 

fungsi zakat pada ayat ini yaitu untuk penyucian jiwa dan bukti 

kesungguhan taubat Abu Lubabah, sehingga tujuannya utuk 

mendapatkan ampunan dari Allah tercapai. 

c. Representasi Tindakan  

Representasi Tindakan dalam konteks ini adalah perilaku atau 

perbuatan nyata yang dilakukan sebagai bagian dari proses taubat Abu 

Lubabah. Ketidakikutsertaan mereka pada perang Tabuk adalah 

tindakan awal yang menyebabkan dosa yang berakhir pada penyesalan 

diri yang menimbulkan kecemasan dan ketakutan. Sehingga berzakat, 

yang berarti mengeluarkan sebagian harta, pada dasarnya adalah 

representasi dari konflik atau bertentangan dengan prinsip kerja Id.  

Id berpikir tindakan mengeluarkan harta adalah "kerugian" 

karena mengurangi kepemilikan dan kenikmatan atas harta. Dalam 

konteks asbabun nuzul ayat ini, juga disebutkan bahwa sebab dosanya 

Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya adalah ketidak ikutsertaan 

mereka pada perang tabuk karena lebih memilih tinggal di Madina dan 

menunggu musim panen buah dan menjaga harta benda mereka. Hal ini 

selaras dengan ciri id yang lebih mementingkan kenikmatan pribadi 

tanpa mempertimbangkan nilai moral dan realita dunia luar. 

Maka dari itu, ketidakpatuhan Abu Lubabah pada perintah nabi 

tersebut dan kecintaannya pada harta dunia yang telah diceritakan 

dalam Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 103 adalah manifestasi dari 

dominasi id. Hal ini selaras dengan konsep nafs ammarah bi as-Su` 

yang dijelaskan dalam QS Yusuf ayat 53, dan digambarkan sebagai jiwa 

yang lebih condong pada kenikmatan biologis dan hawa nafsu yang 

dilarang oleh agama. Nafs ammarah selalu mendorong manusia untuk 

memuaskan keinginannya tanpa memikirkan keridhaan Allah. 

Peristiwa Abu Lubabah yang mangkir dari perang Tabuk karena 

kecintaan pada harta adalah contoh dari representasi tindakan dominasi 

id yang menyebabkan perbuatan dosa.  

 



86 
 

 

d. Representasi Simbolik 

Dalam Asbabun nuzul QS At-Taubah ayat 103, harta dapat 

menjadi simbol dari pemuasan id atau dorongan dasar manusia. 

Merelakan dan meyerahkan sebagian harta melalui zakat secara 

simbolis merepresentasikan pengekangan diri, dan pengorbanan nafsu 

primordial. Dengan kata lain, zakat dapat menjadi simbol bahwa 

manusia mampu menahan diri, memiliki sifat rela berkorban, dan 

mampu mengatasi keinginan dasar untuk terus memiliki dan 

mengumpulkan harta demi mendapatkan ridha Allah. 

Zakat menjadi alat bagi ego untuk mengatur dan mengarahkan 

energi psikis dengan tujuan agar energi tersebut tidak hanya terpaku 

pada prinsip kenikmatan sesaat, tetapi juga pada prinsip realitas dan 

tanggung jawab sosial yang besar. Zakat juga merepresentasikan 

pembersihan harta dari hak orang lain dan penyucian jiwa dari sifat 

kikir dan tamak, sesuai dengan redaksi makna kata يهِم  (tuzakkihim) تُـزكَِ 

pada QS At-Taubah ayat 103. 

Kata يهِم  ,(zakaa) زكََى yang berasal dari akar kata ,(tuzakkihim) تُـزكَِ 

Menurut Lisan al-'Arab lafadz tersebut mengandung makna tumbuh, 

keberkahan, berkembang, kesuburan, kesucian, dan terpuji.24 Dalam 

bentuk kata  تُـزكَِ ي (tuzakkii) dengan bentuk taf'ilnya, kata ini bermakna 

mengembangkan, memberkahi, dan mensucikan yang merujuk kepada 

para Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya (muzaki). Proses 

tazkiyah mencakup pensucian jiwa secara menyeluruh, baik dari aspek 

jasmani, rohani, maupun harta, yang terwujud dalam pembersihan fisik 

maupun non-fisik.25  

 
24 Yusuf Qardawi, Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat 

Berdasarkan Quran Dan Hadis (Jakarta: PT Bulan Bintang, 2005), h. 34. 
25 Abqorina, “WELL BEING BERBASIS TAZKIYATUN NAFS ( STUDI KASUS DI 

PONDOK PESANTREN DARUT TASBIH KABUPATEN TANGERANG )” (Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), h. 49. 



87 
 

 

Buya Hamka menggambarkan bahwa individu yang melakukan 

tazkiyah memiliki karakteristik berbuat baik, menjauhi riba, khusyu' 

dalam ibadah, memakmurkan masjid, dan senantiasa mengingat 

Allah.26 Pembersihan melalui zakat tidak hanya bersifat materiil dengan 

membersihkan harta dari hak orang lain, tetapi juga memiliki dimensi 

spiritual, yaitu membersihkan jiwa dari sifat kikir dan kecintaan 

berlebihan terhadap harta. 

Dengan demikian, representasi Id Abu Lubabah dalam proses taubat 

dan zakatnya adalah kecintaan pada harta dan penghindaran kesulitan dalam 

berperang. Keduanya adalah akar dari kesalahan yang kemudian 

direpresentasikan dalam QS At-Taubah ayat 102 dan 103 sebagai "dosa 

yang harus diakui" dan "kebutuhan akan pembersihan melalui zakat". Ayat-

ayat tersebut tidak hanya menggambarkan peristiwa, tetapi juga secara tidak 

langsung merepresentasikan konflik psikologis internal yang berakar pada 

dorongan id dan solusi dari Allah untuk mengatasinya. 

2. Representasi Proses Taubat dan Zakat dalam Konteks Super-ego Abu 

Lubabah 

Super-ego adalah sisi moral idealis kepribadian, bukan realistis, yang 

berfokus pada kesempurnaan moral.27 Ia merupakan internalisasi nilai baik 

dan buruk dari figur otoritas, seperti ajaran agama (Allah dan Rasul), 

pengaruh orang tua, masyarakat, dan lingkungan. Super-ego terbagi menjadi 

ego-ideal (konsep baik berdasarkan imbalan) dan nurani (konsep buruk 

berdasarkan hukuman). Super-ego mengendalikan ego melalui sistem 

imbalan (pahala) dan hukuman untuk memaksakan aturan moral.28  

Dalam konteks Super-ego Abu Lubabah, penyesalan setelah melakukan 

kesalah (tidak ikut berperang karena dorongan hawa nafsu atau id) adalah 

bukti super-ego Abu Lubabah mulai bekerja. Super-ego akan menimbulkan 

 
26 Allina Hamidah, “Konsep Tazkiyah Dalam Al Qur’an Menurut Tafsir Al-Azhar” 

(UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA, 2021), h. 1. 
27 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 53. 
28 Hall, h. 54. 



88 
 

 

perasaan bersalah dan penyesalan atas pelanggarannya. Perasaan bersalah 

ini bukan hanya berasal dari tekanan eksternal, tetapi dari internalisasi nilai-

nilai (super-ego) yang dilanggar oleh tindakannya ketika tidak ikut 

berperang. Dorongan super-ego inilah yang membuat Abu Lubabah merasa 

sangat menyesal hingga mengikat diri pada tiang masjid. Hal Ini menjadi 

representasi fisik dari beban moral yang dipaksakan oleh super-ego. 

Sehingga perintah zakat dalam QS At-Taubah ayat 103 adalah bentuk 

dari super-ego berupa ego-ideal yang diyakini oleh Abu Lubabah. 

Maksudnya, Abu Lubabah berkeyakinan dengan mengerjakan kebaikan 

atau nilai baik (berzakat) dari otoritas tertinggi yaitu Allah akan 

mendatangkan pahala, keridhaan dan ampunan dari-Nya. Hal ini selaras 

dengan janji Allah yang telah Allah jelaskan dalam dalam QS At-Taubah 

ayat 103 dan QS Al-Baqarah ayat 277. Berikut bunyi ayat-ayat tersebut: 

ي ع   مُ ۗ   وَالِلٰ ُ   سََِ ي هِم    بِِاَ  وَصَل ِ   عَلَي هِم ۗ   اِنَّ   صَلٰوتَكَ   سَكَن    لَِّ رُهُم    وَتُـزكَِ  وَالِِمِ    صَدَقَةً   تُطَهِ   خُذ    مِن    امَ 

 عَلِي م  

“Ambillah zakat dari harta mereka (guna) menyucikan332) dan 

membersihkan mereka, dan doakanlah mereka karena sesungguhnya doamu 

adalah ketenteraman bagi mereka. Allah Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui”29 (QS At-Taubah: 103) 

 

رُهُم    عِن دَ   رَبِِ ِم ۚ   وَلََ   خَو ف    اِنَّ   الَّذِي نَ   اٰمَنُـو ا  وَعَمِلُوا  الصٰ لِحٰتِ   وَاقَاَمُوا  الصَّلٰوةَ   وَاٰتَـوُا  الزَّكٰوةَ   لَِمُ    اَج 

 عَلَي هِم    وَلََ   هُم   يََ زَنُـو نَ 

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, beramal saleh, menegakkan 

salat, dan menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi Tuhannya. 

Tidak ada rasa takut pada mereka dan tidak (pula) mereka bersedih.”30 (QS 

Al- Baqarah ayat 277) 

 

 
29 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah: 103. 
30 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, QS Al-Baqarah: 277. 



89 
 

 

Fungsi zakat untuk membersihkan dan mensucikan jiwa sebagaimana 

yang dijelaskan dalam QS At-Taubah ayat 103, selaras dengan peran super-

ego dalam mendorong kesempurnaan moralitas. Sehingga dengan zakat, 

Abu Lubabah tidak hanya menunaikan perintah Allah, tetapi juga 

mendapatkan pembersihan diri yang akan memperkuat identitas dan 

moralitas spriritualnya agar sesuai dengan konsep ego-ideal.31  

Ketaatan dalam menunaikan zakat dipandang sebagai perbuatan mulia 

dan terpuji di dalam agama, karena dapat memberikan "ganjaran" psikologis 

berupa perasaan taat, ampunan, ketenagan jiwa, pembersihan diri. Selain 

dikatakan baik dalam hal beragama, pelaksanaan zakat juga dipandang baik 

dalam nilai-nilai sosial kemasyarakatan karena mengamalkan nilai moral, 

sehingga dengannya seseorang akan mendapat pengakuan sosial khusunya 

di kalangan Umat Muslim. Hal ini sejalan dengan pandangan Suhartono 

dkk., yang menyatakan bahwa zakat, infak, dan sedekah dapat memperkuat 

nilai-nilai keagamaan dan moral seperti keikhlasan, kemurahan hati, dan 

tanggung jawab sosial.32  

Sebaliknya, mengabaikan kewajiban zakat dan lebih memilih 

menimbun harta dapat menimbulkan perasaan bersalah atau tidak nyaman 

dalam hati nurani seorang Muslim. Perasaan semacam ini adalah bagian dari 

aspek nurani super-ego. Khairunnas Rajab dalam bukunya menyampaikan 

bahwa lalai terhadap perintah Allah akan menimbulkan kesan negatif pada 

diri sendiri sehingga individu akan merasa bersalah. Rasa bersalah dan 

berdosa tersebut akan mempengaruhi mental individu dan menimbulkan 

ketidaknyamanan dan kecemasan.33 

 
31 Rusdan, “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah Maliyyah).” 
32 Suhartono et al., “Hubungan Antara Zakat, Infak Dan Sedekah Dengan Nilai-Nilai Sosial 

Masyarakat,” Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2024): 167–80, h. 178. 
33 Khairunnas Rajjab, Psikologi Ibadah: Memakmurkan Kerajaan Ilahi Di Hati Manusia, 

Cet. 1 (Jakarta: Amzah, 2011), h. 97, (diakses pada tanggal 21 Mei 2025) 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=SsEXEQAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=menga

baikan+kewajiban+zakat+dapat+menimbulkan+perasaan+bersalah+atau+tidak+nyaman+dalam+h

ati+nurani+seorang+Muslim&ots=3LBj-Mp-

tz&sig=AyfC8cmhNxQzvPAL9A8ZdfUC35w&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false. 



90 
 

 

Dari perspektif teori representasi, tuntutan moral dan spriritual super-

ego Abu Lubabah dalam QS At-Taubah ayat 102-103 dapat 

direpresentasikan sebagai berikut: 

a. Representasi Linguistik 

Lafadz "  بِذُنُـو بِِِم  menunjukkan pengakuan langsung dari "اع تََفَُـو ا 

mereka (Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lain) sebagai langkah awal 

taubat. Hal ini adalah gambaran dari fungsi super-ego yang yang 

menekan keinginan id agar selaras dengan norma dan etika agama yang 

termanifestasi dalam kesadaran dan penyesalan yang mendalam atas 

perbuatan dosa, tekad untuk tidak mengulanginya, serta pengakuan 

dosa di hadapan Allah dan Rasulullah. Kemudian, perintah "  خُذ" dalam 

QS At-Taubah ayat 103, secara kebahasaan lafadz tersebut 

merepresentasikan adanya tuntutan otoritas super-ego yaitu Allah SWT, 

yang secara langsung melalui firman-Nya dalam QS At-Taubah ayat 

103 memerintahkan pelaksanaan zakat.  

Pada ayat ini, zakat disebutkan dengan kata “صَدَقَة”, dalam KBBI 

shadaqah atau sedekah diartikan sebagai pemberian sesuatu kepada 

mereka yang berhak menerimanya sesuai dengan kemampuan si 

pemberi, dan dilakukan di luar kewajiban zakat dan zakat fitrah.34 

Sedangkan, Muhammad Badrun dalam penelitiannya yang mengkaji 

lafadz shadaqah dengan menggunakan kajian semantik dan mengacu 

pada makna kontekstualnya menyebutkan lima makna shadaqah dalam 

Al-Qur`an, yaitu: sedekah secara umum dengan segala bentuknya, 

zakat, penerimaan taubat, permohonan maaf, dan mahar perempuan.35  

 
34 Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2008), 

h. 1280. 
35 Muhammad Badrun, “معنى  الصدقة  ف  القرآن   درسة  دلَلية  قرآنية” Studia Quranika 5, no. 1 (2020): 

103–21, h. 104. 



91 
 

 

Selaras dengan itu, Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib al-

Mawardi dalam kitab tafsirnya mengatakan makna lafadz “Shadaqah” 

pada QS At-Taubah ayat 103, yaitu: sedekah yang dilakukankan secara 

sukarela, hal ini menurut pendapat Ibnu Zaid. Sedangkan menurut 

Ikrimah makna lafadz shadaqah dalam ayat tersebut jelas menyebutkan 

zakat yang diwajibkan oleh Allah atas harta mereka, hal ini karena zakat 

tidak wajib atasa semua harta, akan tetapi wajib atas sebagian harta 

saja.36 

Berdasarkan teori representasi Hall, dapat diketahui bahwa ayat ini 

bukan hanya merepresentasikan zakat sebagai aktivitas pengeluaran 

harta saja, namun lebih luas dari itu zakat dalam ayat ini memiliki 

makna spiritual dan sosial yang tinggi. Hal ini dapat dilihat dari 

penggunakan kata (  رُهُم  yang berarti "membersihkan mereka" dan (تُطَهِ 

يهِم)  ."yang berarti "mensucikan mereka (تُـزكَِ 

Kata "  رُهُم  "طَهَرَ " adalah fi'il mudhari' yang berasal dari akar kata "تُطَهِ 

(thahara) yang berarti "bersih" atau "suci". Lafadz " ُر  (tuthahhiru) "تُطَهِ 

adalah bentuk taf'il yang mengandung makna intensifikasi atau 

tindakan yang dilakukan secara sungguh-sungguh untuk 

membersihkan. Imbuhan "-hum" (mereka) setelah lafadz ini merujuk 

kepada Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya. Imam Al-Ashfahani 

dalam kitab tafsirnya mengatakan, kata thaharah yang disandingkan 

dengan kata shadaqah maka bermakna mengeluarkan harta (zakat). 

Pengeluaran harta tersebut untuk mengharapkan keberkahan dari-Nya, 

dan untuk menyucikan diri.37 Hal ini selaras dengan Asbabun nuzul ayat 

ini yang menyatakan bahwa pengambilan sebagian harta Abu Lubabah 

 
36 Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib Al-Mawardi, An-Nukat Wa Al-’Uyun Tafsir 

Al-Mawardi: Juz 2 (Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992), h. 398. 
37 Ar-Raghib Al-Ashfahanı, Al-Mufradat Fi Gharibıl Qur’an, Jilid 6, c (Mesir: Dar Ibnul 

Jauzı, 2017), h. 142. 



92 
 

 

dan sahabat-sahabat lainnya bertujuan untuk mendapat ridha, ampunan 

dan ketenangan jiwa bagi mereka.  

 kata "  رُهُم ي هِم" dan "تُطَهِ   dapat direpresentasikan sebagai fungsi "تُـزكَِ 

dari super-ego, yaitu mendorong kesempurnaan moralitas individu. 

Sejalan dengan penafsiran Ibnu Abbas yang menafsirkan kata   رُهُم  تُطَهِ 

dengan makna penyucian yang merujuk pada dosa-dosa yang dilakukan 

oleh Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya dan kata ي هِم  yang  تُـزكَِ 

berarti pembersihan atau perbaikan akhlak mereka. Buya Hamka juga 

menambahkan bahwa ayat ini secara eksplisit menghubungkan 

penyebutan kedua kata tersebut setelah perintah bersedekah atau 

berzakat sebagai bentuk penyucian diri dan harta dari sifat-sifat buruk. 

Dengan demikian, rangkaian kata tersebut merupakan kode linguistik 

yang membentuk representasi zakat sebagai bentuk pemurnian jiwa dan 

moralitas. 

b. Representasi Simbolik 

Dalam ayat 102, dijelaskan bahwa Abu Lubabah menyesali dosa 

yang telahh ia lakukan dengan bertaubat kepada Allah. Sehingga ia 

menyerahkan seluruh hartanya kepada Rasulullah sebagai simbol 

kesungguhan taubatnya. Sehingga janji ampunan dan pahala dalam QS 

At-Taubah ayat 103 merupakan representasi standar ego-ideal dari Abu 

Lubabah, yaitu mendapat Ampunan dan ketenangan jiwa. Dengan kata 

lain, lewat pelakasnan taubat dan zakat Abu Lubabah telah 

melaksananakan standar ego-ideal dari super-ego, yang bertujuan untuk 

menjadi muslim yang lebih baik. Maka dari itu, dapat dipahami bahwa 

zakat dan taubat adalah standar ego-ideal muslim. 

Sebaliknya, ancaman dosa dan hukuman untuk orang yang tidak 

bertaubat dan berzakat adalah bagian dari dari nurani super-ego. 

Ancaman hukuman tersebut adalah bentuk hukuman dari super-ego 

kepada ego dengan menimbulkan rasa bersalah, ketika ego bertindak 



93 
 

 

tidak sesuai dengan tuntutan super-ego. Hal ini menunjukkan peran 

super-ego dalam menegakkan moralitas dan hukum tuhan. 

Simbol-simbol seperti ketenangan jiwa menjadi motivasi yang 

mendorong individu untuk menunaikan perintah berzakat agar 

mendapatkan ketenangan jiwa dan menghindari konsekuensi-

konsekuensi buruk yang terdapat pada prinsip-prinsip yang diatur oleh 

super-ego seperti, kecamasan dan rasa bersalah.  

c. Representasi Tindakan  

Tindakan pengakuan dosa yang dilakukan oleh Abu Lubabah adalah 

wujud dari " بِذُنُـو بِِِم      اع تََفَُـو ا  ", yang merupakan tindakan langsung dari 

konflik psikis Abu Lubabah, dan tindakan mengikat diri pada tiang 

masjid adalah tindakan fisik yang paling menonjol yang menunjukkan 

penyesalan secara jelas, penyerahan diri, dan keinginan untuk dihukum 

sebagai bentuk pembersihan diri. Hal ini adalah wujud dari adanya 

fungsi super-ego (ego-ideal dan nurani). Keinginan untuk dihukum dan 

pasrah menerima hukuman dan bersikap kekanak-kanakan ini adalah 

bentuk dari mekanisme pertahanan dari ego berupa regresi.38  

Selain itu, perintah "khudz" (  خُذ) yang berarti "ambillah" yang 

ditujukan langsung kepada Rasulullah SAW menggambarkan  peran 

beliau sebagai representator sekaligus pemimpin umat Islam pada saat 

itu. Rasulullah SAW dipandang bukan hanya sebagai penyampai pesan 

keagamaan (risalah), tetapi juga sebagai suri tauladan atau contoh nyata 

atas pelaksanaan langsung perintah dari Allah SWT. Beliau menjadi 

figur sentral yang mewujudkan ajaran Islam dalam tindakan nyata dari 

nilai baik dan buruk super-ego. Hal serupa juga dikatakan oleh Sriyana 

dalam bukunya yang berjudul “Kepemimpinan dalam Pemerintah” 

yang menyatakan bahwa, seorang pemimpin tidak hanya tampil untuk 

memberi perintah, namun juga harus tampil sebagai figur pemberi 

 
38 Hall, h. 172. 



94 
 

 

tauladan, panutan dan pemberi arahan supaya mempu mencapai tujuan 

bersama.39  

Tindakan Rasulullah SAW yang secara aktif mengambil zakat dari 

para sahabat memperjelas dan mewujudkan kewajiban zakat bagi umat 

Islam. Umat dapat melihat secara langsung implementasi perintah zakat 

yang berjalan secara sukarela, bukan karena paksaan. Hal ini 

merupakan hasil dari kepemimpinan Rasulullah yang mampu 

membangkitkan kesadaran dan kepatuhan umat Islam dalam 

menjalankan perintah Allah SWT melalui sifat-sifat beliau seperti, jujur 

(siddiq), dapat dipercaya (amanah), cerdas (fathanah), dan komunikatif 

(tabligh).40 maka dapat dipahami bahwa tindakan Rasulullah juga 

menjadi gambaran dari nilai baik dan buruk dari super-ego yang dapat 

memotivasi seseorang menuju kesempurnaan moralitas.  

Sementara itu, dari sudut pandang psikoanalisis tindakan 

menunaikan zakat merepresentasikan ketaatan individu pada tuntutan 

super-ego dengan menyesuaikan dirinya dengan standar moral dan 

ideal yang telah ia yakini dari ajaran agama dan lingkungan yang ia 

pelajari. Selain itu, fungsi zakat untuk "membersihkan dan 

mensucikan" jiwa sebagaimana yang dijelaskan dalam QS At-Taubah 

ayat 103 dan asbabun nuzulnya, selaras dengan peran super-ego dalam 

mendorong Abu Lubabah pada kesempurnaan moralitasnya, artinya 

mendorong perbaikan akhlak pada diri Abu Lubabah supaya tidak 

mengulangi kesalahannya kembali. Melalui zakat, seorang Muslim 

tidak hanya menjalankan kewajiban agama, tetapi juga mendapatkan 

proses pembersihan diri. Proses pembersihan tersebut akan 

 
39 Sriyana, Kepemimpinan Dalam Pemerintahan (Bandung: CV. Feniks Muda Sejahtera, 

2022), 

https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=LGqVEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=leade

rship+psikologi+patuh+percaya&ots=xG1tkSLRI3&sig=_vAJTsUbLdWfpta6ZPg71Qa2Qbk&red

ir_esc=y#v=onepage&q&f=true, h. 21, (diakses pada 11 Mei 2025). 
40 S Murtaufiq and V I Ahmad, “Karakteristik Kepemimpinan Spiritual Kiai,” Madinah: 

Jurnal Studi Islam 6 (2019): 188–98, http://ejournal.iai-

tabah.ac.id/index.php/madinah/article/view/1429%0Ahttps://ejournal.iai-

tabah.ac.id/index.php/madinah/article/download/1429/972, h. 197. 



95 
 

 

memperkuat identitas dan moralitas spiritual seorang muslim agar 

sesuai dengan konsep ego-ideal. 

Dengan demikian, representasi proses taubat dan zakat dalam konteks 

super-ego Abu Lubabah adalah super-ego Abu Lubabah memainkan peran 

peranting dalam mendorongnya menuju penyesalan dosa dan taubat. Rasa 

bersalah dan kesadaran akan pelanggaran nilai-nilai agama dan sosial (yang 

diinternalisasi sebagai super-ego) direpresentasikan dalam Al-Qur'an 

melalui ayat tersebut (pengakuan dosa dan perintah zakat) sebagai jalan 

menuju pembersihan dan penerimaan taubat oleh Allah serta dan 

mendukung adanya pengembangan akhlak kearah yang lebih baik dengan 

didukung oleh motivasi berupa sistem ganjaran (pahala) dan hukuman (rasa 

bersalah), yang menuntun Abu Lubabah menuju muslim ideal. 

3. Representasi Kewajiban Zakat dalam Konteks Ego Abu Lubabah 

Ego adalah penengah antara keinginan impulsif id dan aturan moral 

super-ego, ia bertugas menjaga keseimbangan keduanya dengan prinsip-

prinsip realitasnya. Ego mencari solusi yang memuaskan id dan super-ego 

tanpa menimbulkan konflik antar keduanya.41 Keseimbangan psikologis 

tercapai saat ego berfungsi dengan baik dan ketidakseimbangan terjadi jika 

ego terlalu condong pada id, super-ego, atau dunia luar. Ego bekerja 

berdasarkan prinsip realitas dengan menunda pemuasan keinginan. Interaksi 

yang baik antara id, ego, dan super-ego penting untuk perkembangan 

psikologis manusia.42 

Hubungan antara konsep ego Abu Lubabah dalam teori Freud dalam QS 

At-Taubah ayat 102-103 terletak pada peran ego sebagai penengah antara 

dorongan Id (ketidakikutsertaan dalam perang) mendorong pemuasan diri 

berupa keinginan akan kenyamanan dan menghindari perang, sementara 

super-ego memunculkan rasa bersalah dan kesadaran akan kesalahan dan 

dosa yang telah diperbuat. Dalam menengahi kedua dorongan tersebut, ego 

 
41 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 48. 
42 Hall, h. 60. 



96 
 

 

memperhitungkan konsekuensi negatifnya, karena apabila ego terlalu 

condong pada id, Abu Lubabah akan cenderung mengabaikan perasaan 

bersalah dari dosa yang telah ia lakukan atau menghindari ketidaknyamanan 

dari perasaan bersalah dengan cara mencari-cari alasan agar keputusannya 

dalam tidak berperang dibenarkan, dan mengutamakan kepuasan pribadi 

berupa obsesi terhadap harta. Sedangkan, ketika ego terlalu condong pada 

super-ego, Abu Lubabah akan melakukan perilaku-perilaku yang lebih 

ekstrim dari tindakannya mengikat diri di tiang masjid. 

Dalam konteks taubat dan zakat dari kisah Abu Luababah dan 

berlandaskan prinsip realitas, ego mampu menemukan keseimbangan 

dengan pengakuan dosa yang tulus dan mendalam serta kesediaan Abu 

Lubabah untuk melakukan pembersihan diri dan harta melalui penyerahan 

sebagian hartanya sebagai zakat. 

Sebelumnya telah dijelaskan bahwa super-ego menggunakan ganjaran 

dan hukuman untuk memaksakan tuntutan moralnya, kemudian ganjaran 

dan hukuman tersebut diarahkan kepada ego sebagai bentuk tanggungjawab 

atas tindakan yang telah ia perbuat.43 Ganjaran dan hukuman tersebut berupa 

perasaan bangga dan perasaan bersalah, sehingga ego akan merasa lega dan 

bangga ketika berbuat baik dan malu ketika berbuat buruk atau tunduk pada 

dorongan id.44 Hal itu sesuai dengan apa yang dirasakan oleh Abu Lubabah, 

yaitu ketika malakukan kesalahan (tidak ikut berperang) ia akan merasa 

bersalah dan cemas mengadapi azab dari Allah, dan perasaan tenang setelah 

melakukan taubat kepada Allah melalui zakat. 

Ganjaran dan hukuman tersebut akan memotivasi individu untuk 

mengarahkan nafs lawwamahnya pada nafs mutmainnah. Sehingga, 

tindakan zakat yang dipilih ego akan mendapatkan ganjaran dari super-ego. 

Ganjaran ini berupa perasaan bangga, puas, dan bermoral, karena telah 

bertindak sesuai dengan nilai-nilai kebaikan, taat pada kewajiban agama, 

dan tanggung jawab sosial. Ego akan mendapat hadiah berupa ketenangan 

 
43 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 59. 
44 Hall, h. 58. 



97 
 

 

batin karena telah berhasil menahan dorongan id yang ingin 

mempertahankan dan menikmati kenikmatan dari seluruh harta.  

Dalam Al-Qur`an Allah telah menjanjikan pahala bagi siapa saja yang 

taat pada perintahnya, khususnya dalam menjalankan perintah berzakat, 

shadaqah, dan infak. Seperti yang dijelasakan dalam QS Al-Baqarah ayat 

261-262, berikut bunyinya: 

بُـلَةٍ   مِائةَُ  وَالَِمُ    فِ   سَبِيلِ   الِلَِّ   كَمَثَلِ   حَبَّةٍ   أنَ ـبـَتَت    سَب عَ   سَنَابِلَ   فِ   كُل ِ   سُنـ   مَّثَلُ   الَّذِينَ   ينُفِقُونَ   أمَ 

وَالَِمُ    فِ   سَبِيلِ   الِلَِّ   حَبَّة    وَالِلَُّ   يُضَاعِفُ   لِمَن  يَشَاءُ   وَالِلَُّ   وَاسِع    عَلِيم    ٢٦١  الَّذِينَ   ينُفِقُونَ   أمَ 

رُهُم    عِندَ   رَبِِ ِم    وَلََ   خَو ف    عَلَي هِم    وَلََ   هُم    يََ زَنوُنَ  مُ    أَج   ثَُّ   لََ   يُـت بِعُونَ   مَا   أنَفَقُوا  مَنَّا  وَلََ   أذََى  لَِّ

٢٦٢ 

“Perumpamaan orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah seperti 

sebutir biji yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada 

seratus biji. Allah melipatgandakan bagi siapa yang Dia kehendaki, Dan 

Allah Mahaluas, Maha Mengetahui. Orang yang menginfakkan hartanya di 

jalan Allah, kemudian tidak mengiringi apa yang dia infakkan itu dengan 

menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan penerima), mereka 

memperoleh pahala di sisi Tuhan mereka. Tidak ada rasa takut pada mereka 

dan mereka tidak bersedih hati.”45 (QS Al-Baqarah: 261-262) 

 

Sebaliknya, jika sesorang didominasi oleh id dan nafs ammarah, lalu 

memilih untuk tidak berzakat, maka ia akan mendapatkan hukuman dari 

super-ego. Hukuman ini berupa perasaan bersalah, cemas, dan tidak 

bermoral, karena telah melanggar nilai-nilai kewajiban agama dan tanggung 

jawab sosial. Ego mendapat hukuman berupa konflik internal dan rasa 

bersalah karena gagal memenuhi standar moral yang diyakininya. Maka hal 

serupa juga akan dirasakan oleh orang-orang yang enggan menunaikan  

zakat, infak, dan sedekah.  

Dalam kitab Al-Umm, Imam Syafi`I berpendapat bahwa orang-orang 

yang tidak mau membayar zakat pada zaman Rasulullah boleh untuk 

 
45 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

Al-Baqarah: 261-262. 



98 
 

 

diperangi, beliau menambahi dengan mengatakan bahwa peperangan yang 

ditujukan kepada mereka yang enggan membayar zakat adalah bentuk dari 

qishash.46 Allah akan menghukum mereka dengan azab yang pedih di 

akhirat kelak, seperti yang ada dalam QS At-Taubah ayat 34-35:47  

وَالَ النَّاسِ بِِل بَا ٰٓ  بَانِ ليََأ كُلُو نَ امَ  بَارِ وَالرره  َح  اً مِ نَ الَ  نَ عَن  يَٰيَرـهَا الَّذِي نَ اٰمَنُـوٓ ا اِنَّ كَثِيْ  طِلِ وَيَصُدرو 

الِلٰ ِ  سَبِي لِ  فِ   يُـن فِقُو نََاَ  وَلََ  وَال فِضَّةَ  هَبَ  الذَّ نَ  نِزُو  يَك  الِلٰ ِۗ وَالَّذِي نَ  الَيِ مٍ  سَبِي لِ  بعَِذَابٍ     فَـبَشِ ر هُم  

 هٰذَا مَا كَنـَز تُ  يّـَ 
ۗ
وٰى بِِاَ جِبَاهُهُم  وَجُنُـو بُِمُ  وَظُهُو رهُُم  هَا فِ  نََرِ جَهَنَّمَ فَـتُك  لَِنَ ـفُسِكُم    و مَ يَُ مٰى عَلَيـ 

نِزُو نَ  تُم  تَك  قُـو ا مَا كُنـ   فَذُو 

“34. Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya banyak dari para 

rabi dan rahib benar-benar memakan harta manusia dengan batil serta 

memalingkan (manusia) dari jalan Allah. Orang-orang yang menyimpan 

emas dan perak, tetapi tidak menginfakkannya di jalan Allah, berikanlah 

kabar ‘gembira’ kepada mereka (bahwa mereka akan mendapat) azab yang 

pedih. 35. pada hari ketika (emas dan perak) itu dipanaskan dalam neraka 

Jahanam lalu disetrikakan (pada) dahi, lambung, dan punggung mereka 

(seraya dikatakan), “Inilah apa (harta) yang dahulu kamu simpan untuk 

dirimu sendiri (tidak diinfakkan). Maka, rasakanlah (akibat dari) apa yang 

selama ini kamu simpan.”48 (QS At-Taubah: 34-35) 

 

Konsep ganjaran dan hukuman dari super-ego sebagai bentuk 

konsekuensi dan tanggungjawab ego atas pilihannya dalam berperilaku 

(moral atau amoral), sehingga ia harus menghadapi konsekuensi dari 

tindakan yang ia pilih.49 Oleh karena itu, bertaubat dan berzakat 

membutuhkan kesadaran akan dosa dan kewajiban agama, serta  

kemampuan untuk menunda atau mengorbankan kepuasan sesaat.  

 
46 Ahmad Musthafa Al-Farran, Tafsir Imam Syaf`i (Menyelami Kedalaman Kandungan Al-

Qur`an), Jilid 2 (Jakarta: Almahira, 2008), h. 668. 
47 Baginda Rizky Harahap, “KORBAN BENCANA ALAM SEBAGAI PENERIMA ZAKAT 

DALAM PERSPEKTIF EMPAT MAZHAB,” Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta 

(Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), h. 22. 
48 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI, “Quran Kemenag.”, QS 

At-Taubah: 34-35. 
49 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 56. 



99 
 

 

Dari perspektif teori representasi, peran ego dalam QS At-Taubah ayat 

102-103 dapat direpresentasikan sebagai berikut: 

a. Representasi Tindakan 

Tindakan mengikat diri pada tiang masjid adalah tindakan fisik 

yang paling menonjol yang menunjukkan penyesalan secara jelas, 

penyerahan diri, dan keinginan untuk dihukum sebagai bentuk 

pembersihan diri. Keinginan untuk dihukum dan pasrah menerima 

hukun dan bersikap kekanak-kanakan ini adalah bentuk dari mekanisme 

pertahanan dari ego berupa regresi.50 Serta Tindakan penyerahkan harta 

(zakat) adalah tindakan nyata memberikan sebagian kekayaan sebagai 

wujud ketaatan dan penyucian dosa. Hal ini adalah tindakan konkret 

yang merepresentasikan komitmen mereka untuk memperbaiki diri dan 

mendekatkan diri kepada Allah. 

Tindakan membayar zakat adalah representasi nyata dari fungsi ego. 

Ego harus menunda pemuasan id dan mengakomodasi tuntutan super-

ego. Ego mampu menemukan keseimbangan dengan bertaubat dan 

menunaikan zakat bersamaan dengan menyadari tanggung jawab sosial 

dan spiritual. Perintah "  خُذ" (ambillah) adalah tantangan langsung yang 

menuntut ego untuk bertindak, bukan sekedar berpikir. Hal itu adalah 

bentuk dari perintah nyata yang mendorong ego untuk mengambil 

keputusan dan melakukan aksi nyata dalam menyerahkan harta atau 

berzakat. Dalam konteks Asbabun nuzul ayat ini, perintah khudz 

ditujukan kepada Nabi Muhammad selaku pemimpin umat Muslim 

pada waktu itu, dan setelah mendapatkan perintah langsung dari Allah 

melalui ayat ini beliau langsung memerintahkan beberapa sahabat 

untuk mengambil sebagian harta dari Abu Lubabah dan sahabat-sahabat 

lainnya yang tidak mengikuti perang Tabuk. Dalam konteks zaman 

sekarang yang mana ayat ini dijadikan sebagai dalil diwajibkannya 

 
50 Hall, h. 172. 



100 
 

 

zakat untuk umat Muslim, maka perintah khudz dapat diartikan sebagai 

keharusan yang harus segera dilakukan atau bermakna wajib. Dengan 

demikian, membayar zakat adalah tindakan yang kompleks, dimana ego 

memiliki peran penting untuk menyeimbangkan keinginan pribadi, 

tuntutan agama, dan tanggung jawab sosial. 

b. Representasi implisit 

Meskipun tidak dijelaskan secara eksplisit, tindakan mengikat diri 

di tiang-tiang masjid secara implisit menunjukkan kedalaman dan 

kesungguhan penyesalan mereka. hal ini juga sejalan dengan penjelasan 

Tafsir Kementeriasn Agama RI yang menyatakan bahwa tujuan mereka 

mengikatkan diri pada tiang-tiang masjid adalah untuk menunjukan 

kesungguhan taubat dan penyesalan mereka dihadapan Rasulullah.51 

Selain itu, terdapat kekuatan otoritas Allah dan kenabian dalam 

kisah ini. Kepatuhan mereka setelah turunnya ayat Al-Qur'an dan 

penerimaan zakat menunjukkan kepercayaan implisit pada perintah 

Allah dan peran Nabi sebagai representator dan perantara. Terdapat pula 

proses internal yang mendalam pada kisah ini, hal ini terwujud dalam 

penggambaran konflik psikis batin antara dorongan diri dan tuntutan 

keimanan, yang pada akhirnya mengarah pada kesadaran dan ketaatan, 

ini adalah bentuk dari keseimbangan ego Abu Lubabah yang dapat 

mencari solusi bijak ketika dihadapkan dengan dorongan id dan 

tuntutan super-ego pada dirinya.52 

Dengan demikian, konsep psikoanalisis dapat digunakan untuk 

menjelaskan bahwa konsep taubat dan berzakat bukan hanya tentang 

memenuhi perintah, tapi juga tentang menunjukkan keseimbangan 

psikologis yang sehat, dan dapat diwujudkan ketika ego mampu 

mengelola dorongan batin dan tuntutan moral secara bijak. Seperti yang 

terjadi dengan Abu Lubabah dalam Asbabun nuzul ayat-ayat ini. Abu 

Lubabah segera bertaubat dan meminta ampunan kepada Allah baik 

 
51 Departemen Agama RI, Al-Qur`an Dan Tafsirnya, h. 197. 
52 Hall, Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal, h. 48. 



101 
 

 

secara langsung dan juga lewat perantara Nabi Muhammad. 

Keputusannya untuk bertaubat dan bersegera melepaskan sumber 

dosanya dalam hal ini adalah harta menjadi bukti seimbangnya ego Abu 

Lubabah. 

c. Representasi Linguistik 

QS At-Taubah ayat 102-103 adalah perintah taubat dan berzakat 

secara langsung dan tegas dari Allah. Tindakan Abu Lubabah dalam 

melakukan keduanya menunjukan bahwa ego akan memproses kedua 

perintah tersebut dengan mempertimbangkan rasionalisasi manfaatnya 

seperti: manfaat spiritual dari zakat dan bertaubat berupa pembersihan 

jiwa, pahala dan ganjaran di akhirat serta kebekahan dunia, dan dampak 

positif zakat bagi masyarakat. Selaras dengan prinsip ego yang 

berdasarkan dengan nilai-nilai rasionalitas, lafadz "  رُهُم يهِم " dan ,"تُطَهِ   "تُـزكَِ 

dalam QS At-Taubah ayat 103 menunjukkan representasi manfaat atau 

dampak positif zakat bagi mereka yang menunaikannya. Zakat 

membersihkan harta dari hak orang lain dan menyucikan jiwa dari sifat 

kikir serta menumbuhkan rasa empati dan kepedulian sosial.53 

Meskipun ayat ini secara eksplisit tidak menyebutkan kelompok 

penerima zakat seperti yang dijelakan dalam QS At-Taubah ayat 60. 

Namun, secara tidak langsung ayat ini menunjukkan dan 

merepresentasikan keberadaan kelompok masyarakat yang 

membutuhkan bantuan dari orang lain. Karena, jika tidak ada orang 

yang membutuhkan, maka perintah untuk mengambil sebagian harta 

mereka sebagai zakat tidak akan relevan atau dibutuhkan. Jadi, 

keberadaan perintah ini secara implisit merepresentasikan atau 

mengindikasikan adanya pihak yang berhak menerima zakat.  

Dalam konteks Asbabun nuzulnya, ayat ini turun pasca perang 

Tabuk yang mana waktu itu ekonomi masyarakat Madinah dan 

 
53 Sonia Silastia et al., “Model Pengelolaan Zakat, Infaq, Dan Shodaqoh Dalam 

Pembangunan Suatu Negara,” Student Scientific Creativity Journal 1, no. 3 (2023): 393–413, 

https://doi.org/10.55606/sscj-amik.v1i3.1992, h. 402. 



102 
 

 

sekitarnya sedang terpuruk akibat dari paceklik, ditambah lagi sebelum 

keberangkatan kaum Muslim untuk berperang, semua orang berlomba-

lomba menyumbangkan hartanya untuk akomodasi perang dan 

akomodasi selama perangpun tidak mencukupi kebutuhan pasukan 

Muslim. Sehingga perintah zakat pada ayat ini menandakan adanya 

solidaritas dikalangan umat muslim untuk saling berbagi dan 

bersedekah. 

Manfaat-manfaat dari segi moralitas, agama, dan realitas sosial 

inilah yang membentuk representasi kognitif ego yang 

memungkinkannya melihat gambaran dan manfaat yang lebih luas dan 

jangka panjang dari tindakannya, sehingga ia bisa menunda kepuasan 

instingtif untuk mempertahankan harta dan memilih untuk berzakat. 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa ego tidak hanya patuh buta 

terhadap dorongan id maupun tuntutan super-ego, tetepai ia 

mempertimbangkan hal-hal yang bersifat rasional seperi manfaat-

manfaat yang telah disebutkan diatas, sehingga ego mampu menunda 

keinginan sesaat demi tujuan yang lebih mulia. 

d. Representasi Simbolik  

Ego dalam islam dapat dipahami sebagai perwujudan dari nafs 

lawwamah, yaitu kekuatan psikis yang memungkinkan menggunakan 

akalnya untuk berpikir rasional, melakukan refleksi dan introspeksi diri, 

serta menyesali dosa yang telah dilakukan. Hal ini merepresentasikan 

peran Ego dalam menuntun manusia untuk bertindak sesuai dengan 

kondisi faktual, rasional, dan menggunakan pemikiran yang logis. 

Sehingga dapat diapahami bahwa, ego adalah penengah yang 

membantu kita membuat keputusan berdasarkan realitas, bukan hanya 

berdasar pada impuls sesaat. 

Lafadz "Shalli 'alaihim" ( عَلَي هِم    وَصَل ِ  ) pada ayat ini menjadi 

representasi dari perintah Allah kepada Nabi Muhammad SAW untuk 

mendoakan orang-orang yang membayar zakat (Abu Lubabah) 



103 
 

 

sekaligus menjadi simbol penerimaan taubat yang diharapkan oleh 

mereka. Lafadz tersebut juga menjelaskan dampak psikologis dan 

spiritual dari doa Rasulullah SAW bagi para pembayar zakat yang 

mampu memberikan rasa tenang dan damai di hati mereka. Dalam 

penelitian milik Sarihat menganai rahasia-rahasia ketenangan jiwa yang 

ada dalam Al-Qur`an, ia menjelasakan bahwa lafadz “Shali” dalam ayat 

ini mengandung makna doa dan doa menjadi salah satu ibadah yang 

dilakukan untuk mengingat Allah yang dapat memberi efek ketenangan 

pada jiwa bagi siapa saya yang melaksanakannya.54 

Jika mengacu pada asbabun nuzul ayat ini, kita akan mengetahui 

kecemasan Abu Lubabah dan sahabat-sahabat lainnya yang tidak 

mengikuti perang tabuk sehingga mereka mengikatkan diri pada tiang-

tiang masjid agar Allah menerima taubat mereka. Hal ini sesuai dengan 

yang dikatakan oleh Aditya dalam penelitiannya, ia mengatakan bahwa 

dalam kacamata psikologi sosial, kecemasan semacam itu muncul 

karena individu takut mengalami penolakan atau takut tidak diterima 

oleh kelompok atau masyarakat, dan salah satu solusi menghadapi atau 

mengurangi kecemasan adalah dengan doa.55 

Ketika Rasulullah SAW mendoakan para pembayar zakat, ini 

menunjukkan adanya solidaritas dan kepedulian dari pemimpin 

terhadap umatnya. Tindakan ini mempererat ikatan persaudaraan dan 

kebersamaan (ukhuwah Islamiyah) di antara umat Islam. Rasa aman 

yang dirasakan akan memperkuat motivasi untuk terus beribadah dan 

berkontribusi positif kepada masyarakat. Selain itu, para pembayar 

zakat merasa dihargai dan diakui kontribusinya kepada masyarakat 

ketika mendapat sambutan yang menyenangkan dari penerima ataupun 

amil zakat.56 

 
54 Sarihat, “Rahasia Ketenangan Jiwa Dalam Al-Qur’an,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 6, no. 1 (2021): 30–46, https://doi.org/10.24090/maghza.v6i1.4476, h. 41. 
55 Aditya Dedy Nugraha, “Memahami Kecemasan: Perspektif Psikologi Islam,” IJIP : 

Indonesian Journal of Islamic Psychology 2, no. 1 (2020): 1–22, 

https://doi.org/10.18326/ijip.v2i1.1-22, h. 3-17. 
56 Hamka, Tafsir Al-Azhar: Jilid 4, Cet 1 (Depok: Gema Insani, 2015), h 280. 



104 
 

 

Doa yang di panjatkan oleh amil zakat atau penerima zakat mampu 

memberikan rasa tentram pada diri muzaki. Rasa tentram tersebut 

adalah bukti bahwa kecemasan yang dihadirkan oleh super ego kerena 

rasa bersalah mampu dihapuskan dengan melaksanakan zakat. Dengan 

begitu, konsep ganjaran dan hukuman dari super-ego yang diarahkan 

kepada ego adalah bentuk tanggung jawab ego atas tindakan yang 

dipilih olehnya. Ego akan merasa lega dan bangga ketika berbuat baik 

dan malu ketika berbuat buruk atau tunduk pada dorongan id. Zakat 

adalah simbol dari keseimbangan ego dalam menghadapi dorongan id 

dan tuntutan super-ego yang menghasilkan ketenangan batin karena 

berhasil menahan dorongan id. 

Secara keseluruhan, representasi proses taubat dan zakat Abu Luababah 

dalam konteks ego dapat dipahami sebagai wujud dari peran ego dalam 

menghadapi konflik antara dorongan id (kecintaan harta) dan tuntutan 

super-ego (kewajiban agama dan rasa bersalah). Tindakan taubat (mengikat 

diri) dan pembayaran zakat adalah upaya ego untuk memperbaiki kesalahan, 

mendapatkan ampunan dan akhirnya mencapai keseimbangan psikologis 

dan ketenangan jiwa, seperti yang digambarkan dalam QS At-Taubah ayat 

102 dan 103. 

Dengan demikian, dalam perspektif psikoanalisis Sigmund Freud, proses 

taubat dan zakat Abu Lubabah dalam QS At-Taubah ayat 102-103 

merepresentasikan dinamika Id yang condong pada kenikmatan duniawi, Super-ego 

yang menuntut pertanggungjawaban moral dan spiritual, serta Ego sebagai 

penengah yang mencari keseimbangan melalui pengakuan dosa dan penunaian 

zakat demi mendapatkan ampunan, pembersihan diri dan ketenangan jiwa.



 

105 
 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan yang telah dipaparkan pada 

bab-bab sebelumnya, maka dapat ditarik kesimpulan bahwa kesalahan Abu 

Lubabah tidak ikut perang Tabuk bersumber dari dorongan id, yaitu kecintaan 

pada harta. Konflik internal kemudian muncul ketika super-ego berupa 

kesadaran moral dan ajaran agama menuntut pertanggungjawaban atas 

tindakan Abu Lubabah, sehingga menimbulkan rasa bersalah dan penyesalan 

mendalam. Dalam menghadapi konflik ini, ego Abu Lubabah berperan sebagai 

mediator, termanifestasi melalui tindakan nyata dan ekstrem seperti mengikat 

diri pada tiang masjid dan kesediaan membayar zakat. Tindakan-tindakan ini 

merupakan representasi dari upaya ego untuk menyeimbangkan dorongan id 

dengan tuntutan super-ego dan mencapai ketenangan jiwa. Zakat, dalam 

konteks ini, tidak hanya berfungsi sebagai kewajiban finansial, tetapi juga 

sebagai simbol pembersihan dan penyucian yang diberikan Allah untuk 

mengembalikan keseimbangan psikologis dan spiritual. Dengan demikian, 

kisah Abu Lubabah secara komprehensif merepresentasikan perjalanan batin 

manusia dari kesalahan yang didorong oleh id menuju penyucian melalui 

taubat dan zakat yang dimediasi oleh ego dan didukung oleh super-ego, untuk 

mendapat ampunan dan ketenteraman jiwa yang dijanjikan Allah dalam ayat 

102 dan 103 dari QS At-Taubah. 

B. Saran 

Setelah melakukan penelitian ini, disarankan bagi peneliti selanjutnya untuk 

mendalami aplikasi teori psikoanalisis Sigmund Freud pada ibadah lain dalam 

Islam guna mengungkap dimensi psikologisnya. Penting juga untuk 

mengembangkan kerangka representasi Stuart Hall secara lebih spesifik pada 

teks keagamaan seperti hadis atau kisah-kisah nabi, serta melakukan penelitian 

kualitatif melalui wawancara mendalam dengan individu yang mengalami 



106 
 

 

taubat atau berzakat untuk menganalisis pengalaman psikis mereka. Dalam 

bidang praktik keagamaan dan pendidikan, temuan ini bisa dimanfaatkan 

dalam materi pendidikan agama untuk menjelaskan dimensi psikologis 

seseorang yang bertaubat dan berzakat, mendorong pemahaman ibadah yang 

lebih holistik dan motivasi internal umat. Perlu juga dikembangkan program 

bimbingan spiritual atau konseling yang mengintegrasikan konsep 

psikoanalisis Islam untuk membantu individu dalam proses taubat dan 

pembersihan diri. Bagi lembaga zakat dan dakwah, perlu adanya 

perkembangan dalam mensosialisasikan pentingnya zakat, tidak hanya sebagai 

kewajiban finansial, melainkan juga sebagai pembersih jiwa dari sifat kikir dan 

pendorong keseimbangan psikologis individu, yang sesuai dengan tujuan zakat 

dalam QS At-Taubah ayat 103 sebagai penentram jiwa. 

 

 

 

  



 

107 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abqorina. “WELL BEING BERBASIS TAZKIYATUN NAFS ( STUDI KASUS 

DI PONDOK PESANTREN DARUT TASBIH KABUPATEN 

TANGERANG ).” Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2024. 

Al-Ashfahanı, Ar-Raghib. Al-Mufradat Fi Gharibıl Qur’an. Jilid 6, C. Mesir: Dar 

Ibnul Jauzı, 2017. 

Al-Farran, Ahmad Musthafa. Tafsir Imam Syaf`i (Menyelami Kedalaman 

Kandungan Al-Qur`an). Jilid 2. Jakarta: Almahira, 2008. 

Al-Jauziyah, Ibnu Qayyim. Jami`As-Sirah (Kelengkapan Tarikh Rasulullah). Cet.1. 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2012. 

Al-Mawardi, Abu al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habib. An-Nukat Wa Al-’Uyun 

Tafsir Al-Mawardi: Juz 2. Bairut, Lebanon: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992. 

Alamsyah, Femi Fauziah. “Representasi, Ideologi Dan Rekonstruksi Media.” Al-

I’lam: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 3, no. 2 (2020): 92–99. 

http://journal.ummat.ac.id/index.php/jail/article/view/2540. 

Amil SDM BAZNAS Kota Yogyakarta. “Problematika Zakat Di Masyarakat 

Indonesia.” Baznas Kota Yogyakarta, 2025. 

https://baznas.jogjakota.go.id/detail/index/38690/problematika-zakat-di-

masyarakat-indonesia-2025-03-17. 

Angela, Michelle, and Septia Winduwati. “Representasi Kemiskinan Dalam Film 

Korea Selatan (Analisis Semiotika Model Saussure Pada Film Parasite).” 

Koneksi 3, no. 2 (2020): 481. https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6480. 

Ardiansyah, Sarinah, Susilawati, and Juanda. “Kajian Psikoanalisis Sigmund 

Freud.” Jurnal Kependidikan 7, no. 1 (2022): 25–31. http://e-

journallppmunsa.ac.id/index.php/kependidikan/article/view/912/885. 

At-Tabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir Ath-Thabari: Jilid 25. Edited by 

Ahmad Abdurraziq Al-Bakri, Muhammad Adil Muhammad, Muhammad 

Abdul Lathif Khalaf, and Muhammad mursi Abdul Hamid. Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2007. 

Ath-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir At-Thabari (Jami’ Al-Bayan 

Fi Ta’wil Al-Qur’an): Jilid 7. Ed. 1. Bairut, Lebanon: Ar-Risalah, 2006. 

Ath-Thabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. Tafsir Ath-Thabari: Jilid 13. Jakarta: 

Puataka Azzam, 2007. 

Ayuanda, Winda, Dindasari Sidabalok, and Alemina Br Perangin-angin. “Budaya 

Jawa Dalam Film Primbon : Analisis Representasi Stuart Hall.” ALFABETA: 



108 
 

 

Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pembelajarannya 7 (2024): 440–49. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Fiqih Islam Wa Adillatuhu. Cet.1. Jakarta: Gema Insani, 

Darul Fikir, 2011. 

———. Tafsir Al-Munir. Edited by Dkk. Abdul Hayyie Al-kattani. Jilid 6. Depok: 

Gema Insani, 2018. 

Azra, Azyumurdi. Kajian Tematik Al-Qur`an Tentsng Fiqih Dan Ibadah. Edited by 

Abudin Nata. Cet.1. Bandung: Angkasa, 2008. 

Badrun, Muhammad. “معنىَالصدقةَفيَالقرآنَدرسةَدلاليةَقرآنية.” Studia Quranika 5, no. 1 

(2020): 103–21. 

Departemen Agama RI. Al-Qur`an Dan Tafsirnya: Jilid 4. Jakarta: Widya Cahaya, 

2011. 

———. Al-Qur`an Dan Tafsirnya. Jilid 4. Jakarta: Widya Cahaya, 2011. 

Freud, Sigmund. Masa Depan Sebuah Ilusi. Terj. Cep. Yogyakarta: CIRCA, 2021. 

Hall, Calvin S. Psikologi Freud: Sebuah Bacaan Awal. Terj. Cep. Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2019. 

Hamidah, Allina. “Konsep Tazkiyah Dalam Al Qur’an Menurut Tafsir Al-Azhar.” 

UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH SURAKARTA, 2021. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar: Jilid 4. Cet 1. Depok: Gema Insani, 2015. 

Harahap, Baginda Rizky. “KORBAN BENCANA ALAM SEBAGAI PENERIMA 

ZAKAT DALAM PERSPEKTIF EMPAT MAZHAB.” Universitas Islam 

Negri Syarif Hidayatullah Jakarta. Universitas Islam Negri Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2024. 

Hardana, Ali, and Arbanur Rasyid. “Peran Zakat Sebagai Pendorong Multiplier 

Ekonomi.” Mu’amalah : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 2, no. 1 (2023): 91. 

https://doi.org/10.32332/muamalah.v2i1.6979. 

Huda, Ummul, Edwin Musdi, and Nola Nari. “Analisis Kemampuan Representasi 

Matematis Siswa Dalam Menyelesaikan Soal Pemecahan Masalah 

Matematika.” Jurnal Ta`dib 22, no. 1 (2019): 19. 

Husniati, Reva, Cucu Setiawan, and Dian Siti Nurjanah. “Relevansi Taubat Dengan 

Kesehatan Mental Dalam Islam.” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 3, no. 1 

(2023): 93–119. https://doi.org/10.15575/jpiu.19625. 

Ibn-Zakariyya, Abi Al Husayn Ahmad Ibn Faris. Mu‟jam Maqays Al-Lughah. Jilid 

1. Bairut, Lebanon: Dar al-Jil, 1991. 

Irawan, Feri. “Peran Filantropi Zakat Dalam Pengentasan Kemiskinan Di 

Indonesia.” Tafaqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 7, no. 2 

(2019): 105–17. http://www.religionomics.com/erel/S2-

Archives/REC04/Smith -. 



109 
 

 

Irwan, Muhammad. “Kebutuhan Dan Pengelolaan Harta Dalam Maqashid 

Syariah.” Elastisitas - Jurnal Ekonomi Pembangunan 3, no. 2 (2021): 160–74. 

https://doi.org/10.29303/e-jep.v3i2.47. 

Katsir, Ibnu. Tafsīr Al-Qur’an Al-Aẓīm. Cet 2. Arab Saudi - al-Riyad: Dar al-

Tayyibah Linnasyr wa al-Tauzi’, 1999. 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI. “Quran 

Kemenag.” Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran Kementerian 

Agama RI, 2025. 

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.quran.kemenag&hl=id. 

LBS, Nabila, Muhizar Muchtar, and Zaifatur Ridha. “Psikoanalisis Sigmund Freud 

Dalam Penerapan Pembinaan Akhlak Siswa Di Kelas VII MTsN 1 Langkat.” 

Cybernetics: Journal Educational Research and Social Studies 4, no. 1 (2023): 

215. 

Lendra, Enovia. “Hakikat Taubat Dan Implementasinya Menurut Abu Al-Qasim 

Al-Qusyairi.” Jurnal Al-Aqidah 14, no. 1 (2022): 74–82. 

https://doi.org/10.15548/ja.v14i1.3905. 

Lisarani, Varetha, and Abd. Qohar. “Representasi Matematis Siswa Smp Kelas 8 

Dan Siswa Sma Kelas 10 Dalam Mengerjakan Soal Cerita.” Jurnal Magister 

Pendidikan Matematika (JUMADIKA) 3, no. 1 (2021): 1–7. 

https://doi.org/10.30598/jumadikavol3iss1year2021page1-7. 

Maulidiyah, Risky, Avita Rasya Fitri, Hulwatul Hilma, and Maryatul Kibtiyah. 

“Mengenal Tazkiyatuh An-Nafs Dalam Psikoterapi Islam.” Budai: 

Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 3, no. 1 (2024): 1. 

https://doi.org/10.30659/budai.3.1.1-7. 

Muharir, and Mustikawari. “Zakat Sebagai Instrumen Finansial Dalam Usaha 

Pemulihan Kondisi Ekonomi Dan Sosial Budaya Menurut Perspektif Islam.” 

Ekonimika Syariah: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 

5 (2020): 91–101. 

Muji, Muji. “Munasabah Al-Qur’an Dalam Menemukan Korelasi Ayat-Ayat 

Pendidikan.” TA’DIBAN: Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2022): 16–

30. https://doi.org/10.61456/tjie.v1i2.38. 

Murtaufiq, S, and V I Ahmad. “Karakteristik Kepemimpinan Spiritual Kiai.” 

Madinah: Jurnal Studi Islam 6 (2019): 188–98. http://ejournal.iai-

tabah.ac.id/index.php/madinah/article/view/1429%0Ahttps://ejournal.iai-

tabah.ac.id/index.php/madinah/article/download/1429/972. 

Mushodiq, Muhamad Agus, and Andika Ari Saputra. “Konsep Dinamika 

Kepribadian Amarah, Lamawah Dan Mutmainnah Serta Relevansinya Dengan 

Strukur Kepribadian Sigmund Freud.” Bulletin of Counseling and 

Psychotherapy 3, no. 1 (2021): 38. 

https://doi.org/10.51214/bocp.v3i1.49https://journal.kurasinstitute.com/index



110 
 

 

.php/bocp/article/view/49https://journal.kurasinstitute.com/index.php/bocp. 

Nugraha, Aditya Dedy. “Memahami Kecemasan: Perspektif Psikologi Islam.” 

IJIP : Indonesian Journal of Islamic Psychology 2, no. 1 (2020): 1–22. 

https://doi.org/10.18326/ijip.v2i1.1-22. 

Nur, A M, Atma Amir, Achmad Abubakar, Halimah Basri, Muh Azka, and Fazaka 

Rif’ah. “Zakat Dan Fungsinya Bagi Ssosial Dan Ekonomi Masyarakat: Kajian 

Tafsir Ekonomi QS. Al-Taubah Ayat 103.” El-Iqtishady: Jurnal Hukum 

Ekonomi Syariah 5, no. 2 (2023): 250–66. 

Nurjannah. “Psikologi Spiritual Zakat Dan Sedekah.” Istinbath 17, no. 1 (2018): 

179–97. https://doi.org/10.20414/ijhi.v17i1.40. 

Pals, Daniel L. Agama Dan Kepribadian Menurut Sigmund Freud. Terj. Inyi. 

Yogyakarta: IRCiSoD, 2024. 

Pusat Bahasa. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

2008. 

Pusat Kajian Strategi BAZNAS. “Laporan Zakat Dan Pengentasan Kemiskinan 

BAZNAS RI 2023,” 2024. 

https://www.puskasbaznas.com/publications/published/officialnews/1852-

laporan-zakat-dan-pengentasan-kemiskinan-baznas-ri-2023. 

Qardawi, Yusuf. Hukum Zakat : Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat 

Zakat Berdasarkan Qur`an Dan Hadits. Sustainability (Switzerland). Terj. 

Salm. Vol. 11. Bogor: Litera AntarNusa dan MIzan, 1999. 

———. Hukum Zakat: Studi Komparatif Mengenai Status Dan Filsafat Zakat 

Berdasarkan Quran Dan Hadis. Jakarta: PT Bulan Bintang, 2005. 

Qurtubi, Al. Al Jami’ Li Al-Ahkam Quran Juz 10. Ed. 1. Bairut, Lebanon: Ar-

Risalah, 2006. 

Quthb, Sayyid. Tafsir Fi Zhilalil Qur`an: Jilid 6. Jakarta: Gema Insani, 2003. 

Rahma. “Konsep Taubat Dalam Al-Qur`an Surah An-Nisa (Kajian Tematik).” 

Universitas Islam Ahmad Dahlan Sinjani. Universitas Islam Ahmad Dahlan 

Sinjani, 2023. 

Rajjab, Khairunnas. Psikologi Ibadah: Memakmurkan Kerajaan Ilahi Di Hati 

Manusia. Cet. 1. Jakarta: Amzah, 2011. 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=SsEXEQAAQBAJ&oi=fnd

&pg=PP1&dq=mengabaikan+kewajiban+zakat+dapat+menimbulkan+perasa

an+bersalah+atau+tidak+nyaman+dalam+hati+nurani+seorang+Muslim&ots

=3LBj-Mp-

tz&sig=AyfC8cmhNxQzvPAL9A8ZdfUC35w&redir_esc=y#v=one. 

Rawzalgina, Arthi Amalia, and Robi Sofian Hadi. “Psikologi Perubahan Dalam 

Persfektif Al- Qur’an: Perilaku Manusia, Taubat, Dan Transformasi Diri.” 

Kartika: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2025): 373–85. 



111 
 

 

Riwayati, Sri, and Nurul Bidayatul Hidayah. “Zakat Dalam Telaah QS. At-Taubah: 

103 (Penafsiran Enam Kitab).” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 

1, no. 2 (2018): 77 – 91. 

Rizka Khaerunnisa. “Baznas: Literasi Jadi Tantangan Dalam Mengoptimalkan 

Potensi Zakat.” ANTARANEWS, 2024. 

https://www.antaranews.com/berita/4030260/baznas-literasi-jadi-tantangan-

dalam-mengoptimalkan-potensi-zakat#:~:text=Berdasarkan hasil 

penghitungan Baznas%2C potensi,potensi atau senilai Rp33 triliun. 

Rozali, M. Metodologi Studi Islam Dalam Prespektif Multydisiplin Keilmuan. 

Edited by M. Rozali. Depok: PT Rajawali Buana Pusaka, 2020. 

Rusdan, Rusdan. “Anatomi Zakat Mal (Antara Ibadah Mahdhah Dan Mu’amalah 

Maliyyah).” Palapa 9, no. 1 (2021): 96–125. 

https://doi.org/10.36088/palapa.v9i1.1060. 

Sarihat. “Rahasia Ketenangan Jiwa Dalam Al-Qur’an.” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir 6, no. 1 (2021): 30–46. 

https://doi.org/10.24090/maghza.v6i1.4476. 

Shea, Nicholas. Representation in Cognitive Science. Oxford University Press. 

Great Clarendon Street, Oxford, OX2 6DP, United Kingdom: Oxford 

University Press, 2018. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780198812883.001.0001. 

Sigmund Freud. Ego Dan Id. Edited by Cep Subhan. Terj. Nor. Yogyakarta: 

Penerbit Tanda baca, 2021. 

Sonia Silastia, Salsabila Rahmadini, Nadya Artha Joecha Mayvea, Abdillah 

Abdillah, and Yayat Suharyat. “Model Pengelolaan Zakat, Infaq, Dan 

Shodaqoh Dalam Pembangunan Suatu Negara.” Student Scientific Creativity 

Journal 1, no. 3 (2023): 393–413. https://doi.org/10.55606/sscj-

amik.v1i3.1992. 

Sriyana. Kepemimpinan Dalam Pemerintahan. Bandung: CV. Feniks Muda 

Sejahtera, 2022. 

https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=LGqVEAAAQBAJ&oi=fn

d&pg=PP1&dq=leadership+psikologi+patuh+percaya&ots=xG1tkSLRI3&si

g=_vAJTsUbLdWfpta6ZPg71Qa2Qbk&redir_esc=y#v=onepage&q&f=true. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Cet. 7. Bandung: Alfabeta, 2024. 

Suhartono, Suwandi, Tasdiq, Muhadi, and Rifa’i Mohammad. “Hubungan Antara 

Zakat, Infak Dan Sedekah Dengan Nilai-Nilai Sosial Masyarakat.” Jurnal 

Pendidikan Islam 11, no. 2 (2024): 167–80. 

Sukanda, Ukon Furkon, and Siti Setyawati Yulandari. “Representasi Nasionalisme 

Dalam Film Animasi Battle of Surabaya.” DIALEKTIKA KOMUNIKA: Jurnal 

Kajian Komunikasi Dan Pembangunan Daerah 7, no. 2 (2020): 134–46. 

https://doi.org/10.33592/dk.v7i2.365. 



112 
 

 

Sulidar. “Energi Taubat Dalam Perspektif Alquran Dan As-Sunnah.” Al-Kaffah 11 

(2023): 307–21. 

Suprapto, Heri, Titi Susanti, and Zulfadhly Mukhtar. “Taubat Menurut Imam 

Ahmad Ibnu Qudamah Al Maqdisi.” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 20, 

no. 2 (2021): 151–62. 

Wananda, Anida Shofiyah, and Misbahus Surur. “Representasi Feminisme 

Masyarakat Jawa Perdesaan Dalam Film Pendek Tilik.” SCRIPTURA 14, no. 

2 (2024): 101–16. 

Wulandari, Diana, and Eko Sri Israhayu. “Mekanisme Pertahanan Diri Tokoh 

Utama Dalam Novel Represi Karya Fakhrisina Amalia.” Jurnal Bahtera: 

Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra, Dan Budaya 10, no. 1 (2023): 25–37. 

https://doi.org/10.37729/btr.v10i1.8434. 

Yusron, M. Agus. “Al-Qur’an Dan Psikologi; Memahami Kepribadian Manusia 

Perspektif Al-Qur’an.” TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 

1 (2022): 82–99. 

Yusuf Qardhawi. Kitab Petunjuk Taubat Kembali Ke Cahaya Allah. Bandung: 

Mizan Pustaka, 2008. 

 



 

113 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama  : Khoridathul Baiyah 

Jenis Kelamin : Perempuan 

TTL : Rembang, 17 Oktober 2001 

Alamat : Ds. Karangmangu RT 02/RW 01, Kec. Sarang, Kab. Rembang 

Agama : Islam 

Email : khoridahbaiyah@gmail.com  

 

Riwayat Pendidikan Formal 

1. RA YKU 03 Sarang Rembang 

2. SDN 2 Karangmangu Sarang Rembang 

3. MTs Al-Anwar Sarang Rembang  

4. MA Al- Anwar Sarang Rembang 

Riwayat Pendidikan Non Formal 

1. Madrasah Diniyah Assamaniyah Sarang 

2. Pondok Pesantren Darul Qur'an Al-Anwar 2 Sarang 

 

mailto:khoridahbaiyah@gmail.com

