METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN SYAWAL
PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL NTOBO
KOTA BIMA TINJAUAN SOSIAL

TESIS
Disusun Guna Memenuhi Salah Satu Persyaratan
Untuk Memperoleh Gelar Megister [lmu Falak

Oleh:
KURNIAWAN
NIM: 2202048035
Kosentrasi: Ilmu Falak

PROGRAM MAGISTER ILMU FALAK
FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



MOTTO
Go06 Oaz 5LS T 2Kl 2 06 ) gl 5wl sl

"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah (mengakhiri
puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak olehmu, maka
sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR Bukhari dan
Muslim).



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO

FAKULTAS SYARI'AH DAN HUKUM

Jidaass P IV 1) Haesin Semarmmg 50185
wiiiseey  Telpon (04001295, Fussimili (M285T624591, Webeste | oy w22 Wt

()

PENGESAHAN FERBAIKAN
OLEH MAJELIS PENGUJT UJIAN TESIS

Virrsg hewtanada tmgon o bawath mm mieesy ataan hadvwe trsm e
S LY T
Niv 2202cmix

Lt Matude Pemertiny Awsl Rmadan dae Syswal ookl Pessnen Do) Ulused Wl Al
Naobes Kot thams Timgman Sl

Telay bt s vl 8 M 2023 dan dmvatifam LULES ole® uisel (s penpas

NAMA

D Abmail Adi Bafiudilie, MSL
Kita Mgy




PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertands tangan di bawah mi:
Naina - Kurniawan
NIM 2202480353

Judul Penelition - Metode Penentunn Awal Ramadan dan Syawal
Pondok Pesantren Dirol Ulumi Wal-Amal Ntabo

Kotn Hima Tinjasuan Sosial
Progrien Swdi Magsster Thom Faluk
Fakulias Syari'ab dan Hokum
Menyatakan hahwn Tesis yung berjudul

Metode Pencntuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren
Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo Kota Béma Tinjsuan Sosial

Secum keseluruhan adalah hasil penciitinn saya sendin, kecuali bagian
tertentu vang dinujuk dari sumbernyn

Semnrang, 10 April 2025
.bun Pernyatnan




NOTA PEMBIMBING

Semarang, 10 April 2025

Kepada

Yth. Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum
UIN Walisongo

di Semarang

Assalamu’alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan,
arahan dan koreksi terhadap Tesis yang ditulis oleh:

Nama : Kurniawan

NIM : 2202048035

Program Studi : Magister [lmu Falak

Judul Penelitian : Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo
Kota Bima Tinjauan Sosial

Kami memandang bahwa Tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada
Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Walisongo untuk diujikan dalam
Sidang Ujian Tesis.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Pembimbing I,

< Dr. Afi%oor. S.Ag. SHT_N-[.Hum
NIP: 197606152005011005

iv




NOTA PEMBIMBING
Semarang, 10 April 2025
Kepada
Yth. Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum

UIN Walisongo
di Semarang

Assalamu’alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan,
arahan dan koreksi terhadap Tesis yang ditulis oleh:

Nama : Kurniawan

NIM : 2202048035

Program Studi : Magister [lmu Falak

Judul Penelitian : Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo
Kota Bima Tinjauan Sosial

Kami memandang bahwa Tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada
Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Walisongo untuk diujikan dalam
Sidang Ujian Tesis.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Pembimbing II,

Dr. Muh Arif Royyani, Lc., MSI.
NIP: 198406132019031003



TRANSLITERASI

Pedoman transliterasi yang digunakan adalah Sistem Transliterasi
Arab Latin Berdasarkan SKB Menteri Agama RI No.158/1987 dan
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan No. 0543b/U/1987 tertanggal 22
Januari 1988.

A. Konsonan

Huruf
urd Nama Huruf Latin Nama
Arab
i Alif . Tidak . Tidak
dilambangkan dilambangkan
< Ba B Be
< Ta T Te
- $a ; es (dengan titik di
atas)
z Jim J Je
ha (dengan titik di
H h
c -8 ’ bawah)
d Kha Kh ka dan ha
> Dal d De
5 7l 5 Zet (dengan titik di
atas)
B Ra R Er
J Zai Z Zet

Vi



Sin S Es
Syin Sy es dan ye
o Sad s es (dillliilz ht)itik di
o Dad d de (di:;%j:ht)ltlk di
te (dengan titik di
© fa t ( bagwah)
) Z ngan titik di
© 4a ¢ ) (dza%vaah; e
o . koma terbalik (di
< am atas)
¢ Gain G Ge
< Fa F Ef
é Qaf Q Ki
4 Kaf K Ka
J Lam L El
¢ Mim M Em
o Nun N En
3 Wau W We
2 Ha H Ha
s Hamzah ' Apostrof
&9 Ya Y Ye

vii




B. Vokal dan Maddah

1. Vokal Pendek 2. Vokal Panjang (Maddah)
..=a _%  Kataba l=a Je qala
=i 2 Suila =1 15 qila
.=u _i} yaZhabu s=a Uik yaqilu

C. Contoh aplikasi Transliterasi

Tulisan Arab Tulisan Latin

e Gl Al al-Qur'an al-Karim
Ss¥ Cuaa hadis nabawi

el 3%a salat az-zuhr

<lldl) Lle ‘ilm al-falak

viii




ABSTRAK

Perbedaan penetapan awal Ramadan dan Syawal di Indonesia masih
kerap terjadi di kalangan masyarakat, khususnya di lingkungan pondok
pesantren. Salah satu faktor utama yang memengaruhi perbedaan tersebut
adalah penggunaan metode yang berbeda. Pondok Pesantren Darul Ulumi
Wal-Amal, memiliki metode tersendiri dalam menentukan awal Ramadan
dan Syawal. Hal ini menyebabkan terjadinya perbedaan penetapan antara
pihak pesantren dengan keputusan pemerintah. Penelitian ini akan
menjawab dua permasalahan utama yaitu (1) bagaimana metode
penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi
Wal-Amal? (2) mengapa banyak jamaah yang mengikuti metode
penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi
Wal-Amal?. Tesis ini, merupakan penelitian kualitatif dengan kajian
lapangan (Field Researh). Metode pengumpulan data yang digunakan
wawancara, observasi dan dokumentasi. Data kemudian di analisis
dengan deskriptif analitik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode penentuan awal
Ramadan dan Syawal di Pondok pesantren Darul Ulumi Wal-Amal
menggunakan hisab lokal Metode ini dilakukan dengan cara
menambahkan 5 atau 12 hari dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk
mendapatkan ramadan yang dicari, atau menggunakan acuan hari wukuf
di Arafah dengan penambahan 6 hari jika awal Ramadan sebelumnya
tidak diketahui. Untuk penentuan Syawal, bulan Ramadan selalu
digenapkan menjadi 30 hari, dan hari ke-31 ditetapkan sebagai 1 Syawal.
Secara astronomi, metode ini tidak merujuk pada data hilal kontemporer,
namun secara sosial diterima luas karena legitimasi otoritas karismatik
kiai dan hubungan patronase yang kuat antara pesantren dan masyarakat.
Masyarakat mengikuti keputusan kiai bukan semata karena pertimbangan
ilmiah, melainkan karena kepercayaan spiritual dan kontinuitas tradisi
lokal yang telah mengakar.

Kata Kunci: Penentuan Awal Ramadan dan Syawal; Pondok Pesantren;
Darul Ulum Wal-Amal; Tinjauan Sosial.

iX



ABSTRACT

Differences in determining the beginning of Ramadan and Syawal in
Indonesia still frequently occur among communities, particularly within
Islamic boarding schools (pesantren). One of the main factors
contributing to these differences is the use of varying methods. Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal has its own method for determining
the start of Ramadan and Syawal, which often leads to differing
conclusions from those made by the government. This study aims to
answer two main research questions: (1) What is the method used by
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal to determine the beginning of
Ramadan and Syawal? (2) Why do many followers adhere to the
pesantren’s method of determining the beginning of Ramadan and
Syawal? This thesis is a qualitative study employing field research. Data
collection techniques include interviews, observation, and
documentation. The data is then analyzed using descriptive-analytic
methods.

The findings indicate that Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal
employs a local hisab (calculation) method. This method involves adding
either 5 or 12 days to the first day of Ramadan in the previous year to
determine the start of the upcoming Ramadan. If the date of the previous
Ramadan is unknown, the day of wuquf (standing at Arafah) is used as a
reference point, with an additional 6 days added. For determining Syawal,
the month of Ramadan is always completed to 30 days, and the 31st day
is considered as the 1st of Syawal. Astronomically, this method does not
rely on contemporary hilal (crescent moon) data. However, socially, it is
widely accepted due to the charismatic authority of the kiai and the strong
patronage relationship between the pesantren and the local community.
People follow the decisions of the kiai not merely based on scientific
reasoning but due to spiritual trust and the continuity of deeply rooted
local traditions.

Keywords: Ramadan and Shawwal Commencement Determination;
Islamic Boarding School; Darul Ulum Wal-Amal; Social Perspective.

X



KATA PENGANTAR
RICTREG Ty

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT,
Tuhan Yang Maha Pengasih dan Maha Penyayang. Berkat rahmat, taufik,
dan hidayah-Nya, penulis dapat menyelesaikan penyusunan Tesis yang
berjudul "Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo Kota Bima Tinjauan Sosial"
dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada
Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga dan para sahabat beliau, yang
syafa’atnya senantiasa kita harapkan di hari akhir.

Penulis menyadari bahwa penyusunan Tesis ini tidak akan dapat
diselesaikan dengan baik tanpa adanya bantuan, dukungan, dan
keterlibatan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan
ucapan terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan bantuan
dan dukungan selama proses penyusunan Tesis ini, antara lain:

1. Kedua orang tua penulis, Bapak Ajudin dan Ibu Hawsah, serta
saudara penulis, Iwan Setyawan, Arhan, Efitamala, Sri Wulansari,
dan Nur Khalifah, yang telah memberikan dukungan materi dan doa
yang tulus, sehingga penulis dapat menyelesaikan penyusunan Tesis
ini.

2. Dr. Moh Arif Royyani, Le. M.Si., dan Dr. Afif Noor S.Ag. S.H.
M.Hum., Selaku dosen pembimbing yang telah meluangkan waktu,
tenaga, dan pemikiran dalam memberikan bimbingan selama proses
penyusunan Tesis ini.

3. Kiai Afandi, para guru dan masyarakat kelurahan Ntobo yang tidak

dapat penulis sebutkan satu persatu, selaku narasumber yang telah
Xi



10.

11.

12.

berkenan memberikan kesempatan untuk berbagi informasi dalam
proses penyusunan Tesis ini.

Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Walisongo Semarang beserta jajaranya.

Prof. Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah
dan Hukum beserta jajaranya.

Dr. Ahmad Adib Rofiuddin, MSI. dan Muhamad Zaenal Mawabhib,
M.H. Selaku Kaprodi dan sekertaris prodi [lmu Falak.

Keluarga Besar Magister Ilmu Falak dan kelas Tadika Mesra
angkatan 2022.

Keluarga Besar pascasarjana UIN Mataram Semarang.

Keluarga Besar Himpunan Mahasiswa Bima (HMB-S) Semarang.
Keluarga Besar lkatan Silaturahmi Mahasiswa (ISMA) Nusa
Tenggara Barat Semarang.

Teman-teman seperjuangan di Pascasarjana Ilmu Falak Nur Afdal
Purmama Putra (Sulawesi), Zulfian Wanandi (Kalimantan), Ulil
Albab Al aulia Alpaten (Semarang), Muhammad Haikal Rivaldi
(Lombok), Yusuf Nurqolbi DY (Sulawesi) yang telah meluangkan
waktu untuk berdiskusi dan berbagi momen penyegaran bersama.
Teman-teman seperjuangan dari Desa penulis dibesarkan, Yusrin,
Arfaton, Ahmad Yani, dan Ihyar Ulumuddin, yang sama-sama
menempuh pendidikan magister dan saling memberikan dukungan

sepanjang proses studi.

xii



Semoga Allah Swt. membalas kebaikan mereka dengan balasan yang
lebih baik. Penulis berharap karya sederhana ini dapat memberikan
manfaat bagi para pembaca secara umum, dan khususnya bagi para
penggiat ilmu falak. Penulis menyadari bahwa Tesis ini masih belum
sempurna. Oleh karena itu, penulis mengharapkan saran dan kritik yang
bersifat membangun dari para pembaca guna meningkatkan kualitas Tesis

1ni.

xiii



DAFTAR ISI

MOTTO ettt sttt i
PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ....ccoooiieeeeeeeeeee e il
NOTA PEMBIMBING.......coooiiiiiieieieeeeeeeeie e iv
NOTA PEMBIMBING......cc.oooiiiiiieinieeeeeeee et v
TRANSLITERAST ..ottt vi
ABSTRAK ..ottt sttt eneas X
KATA PENGANTAR ..ottt xi
DAFTAR IST ..ottt xiv
DAFTAR TABEL ..ottt XVi
BAB L .ottt ettt st ne s 1
PENDAHULUAN ..ottt 1
A.  Latar Belakang..........cccooiiiiiiniiiieiieceeeeeete e 1
B.  Rumusan Masalah ..........c.cocceeviiiiiniiiiceceee e 7
C. Tujuan dan manfaat penelitian ............cceeevveereeviereenreeieeieenieens 7
D.  Kajian Pustaka........ccccoveviieiieiieciecic et 8
E. Metode Penelitian...........cccoeouieiieiienienieiiecieee e 13
F.  Sistematika Penulisan............ccccoecvevieniiniiniiieeeeeseeeeeee 17
BAB II KAJIAN TEORI ..ottt 20
A. Pengertian Awal Bulan Kamariah............cccoccoevinniinnninnne, 20
B. Metode Penentuan Awal Bulan Kamariah .............c.ccccoceeeee 23
C. Konsep Karisma dan Hubungan Patron-Klien ......................... 37

BAB IIl METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN
SYAWAL PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL 47

A. Gambaran Umum Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.47

Xiv



B. Sejarah Metode dan Dasar Hukum Penentuan Awal Ramadan

dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.................... 55
C. Metode Penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal ..........ccccoooeeiiiiniiiniiieeee, 59
D. Penerapan Metode dalam Praktik Sosial ............ccceeeevieennennnne. 68
BAB IV ANALISIS METODE DAN PENERIMAANNYA
PERSPEKTIF HISAB ‘URFI, KARISMA, DAN PATRONASE ........ 74
A. Analisis Metode Hisab: Hisab “urfi Khamsf..............c...c......... 74

B. Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 81

C. Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode

PeSANIEN...c..eiiiiiiiiiiiii e 90
BAB V PENUTUP ...ttt 102
A, KeSIMPulan......oooovieiierieeee e 102
B. SAran ..o 103
C.  PenULUP ....viiiiieeee e e 104
DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt 106

XV



Tabel: 1. 1.

Tabel: 111. 2.
Tabel: III 3.
Tabel: III. 3.

Tabel: IV . 4.

DAFTAR TABEL

: Perbedaan Penetapan awal Ramadan dan Syawal
keputusan Pemerintah dan Pondok Pesantren Darul
Ulumi Wal-Amal.

: Nama-nama bulan dan umurnya.

: Jumlah Guru Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

: Rekapan Perbedaan Penetapan Metode Pemerintah dan

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Ama.

: Perbendingan Metode Pondok Pesantren dan Metode

Hisab Hakiki Kontemporer.

XVi



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Perbedaan penetapan awal bulan Ramadan dan Syawal terus

menjadi topik pembahasan di masyarakat. Beragam faktor yang

menyebabkan adanya perbedaan dalam penetapan awal bulan

Ramadan dan Syawal, salah satunya adalah perbedaan cara atau

metode yang digunakan dalam proses penetapannya. Negara dengan

populasi Muslim terbesar ini sering kali dihadapkan pada perbedaan

antara metode hisab (perhitungan astronomis) dan rukyat

(pengamatan langsung terhadap hilal). Perbedaan tersebut tidak

hanya terjadi di antara umat, tetapi juga antara berbagai organisasi

keagamaan, lembaga, dan institusi keagamaan formal seperti

pemerintah.!

Secara umum, metode penentuan awal bulan hijriah terbagi

menjadi dua pendekatan besar, yaitu rukyat dan hisab. Rukyat

mengandalkan pengamatan langsung terhadap hilal atau bulan sabit

muda yang menandai dimulainya bulan baru, sementara hisab

menggunakan perhitungan matematis dan astronomis untuk

menentukan kapan hilal seharusnya muncul. Kedua metode ini pada

dasarnya memiliki dasar hukum yang yang sama, namun memiliki

! Ahmad Izzuddin, llmu Falak Praktis: Metode Hisab Rukyat Praktis

Dan Solusi Permasalahannya (Semarang: PT. Pustaka rizki putra, 2012), 91.

1



interpretasi yang berbeda, khususnya terkait dengan bagaimana lafaz

rukyat dalam hadits Rasulullah SAW dipahami.
GO 0 T8 asTls 25 00 st il 5 gl s

"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah
(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak
olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR
Bukhari dan Muslim).?

Dalam hal ini, perbedaan pemahaman antara interpretasi literal
dan rasionalis tentang melihat hilal menjadi dasar munculnya dua
mazhab besar: mazhab rukyat yang mengutamakan pengamatan
langsung, dan mazhab hisab yang lebih mengandalkan perhitungan
astronomis.

Seiring dengan pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi, kemajuan dalam ilmu hisab dan rukyat juga mengalami
perkembangan yang signifikan. Perkembangan ini diikuti oleh
pemikiran yang semakin mendalam mengenai keabsahan landasan
yang digunakan sebagai pedoman dalam menentukan awal bulan
Kamariah. Awalnya, rukyat saja yang dijadikan dasar penetapan awal
bulan Kamariah. Namun, di kalangan ulama dan ilmuwan Islam,
berkembang pandangan bahwa hisab juga dapat dijadikan acuan
dalam menentukan awal bulan Kamariah.

Pemerintah Indonesia, melalui Badan Hisab dan Rukyat (BHR),

berusaha mencari jalan tengah dengan menerapkan kriteria imkan al-

2 Abu Husain Muslim bin Al-Hajjaj, Al-Jami’ as-Shahih, Jilid 3 (Beirut:

Dar al-Fikr, n.d.), 124-125. Lihat Juga Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-
Bukhari, Shahih Al-Bukhari Jilid I (Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327.

2



ru’yat® Kriteria ini menyatakan bahwa hilal dianggap
memungkinkan terlihat (imkan) jika berada pada ketinggian minimal
3 derajat di atas ufuk dan memiliki elongasi minimal 6,4 derajat.
Metode ini memadukan pendekatan hisab dan rukyat, di mana
perhitungan astronomis digunakan untuk memperkirakan hilal,
sementara pengamatan dilakukan untuk memverifikasinya. Namun
demikian, pendekatan pemerintah ini tidak selalu berhasil
menyatukan perbedaan, karena beberapa kelompok masyarakat dan
lembaga pendidikan Islam, seperti pondok pesantren, ormas, tetap
berpegang pada metodenya masing-masing.

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, Ntobo, Kota Bima.
Pada tahun 1445 H/2024 M, menetapkan awal Ramadan dan Syawal
dua hari lebih awal dari keputusan pemerintah, dimana Pondok
Pesantren menetapkan 1 Syawal 1445 (Idhul Fitri) bertepatan pada
tanggal 8 April 2024, sementara Pemerintah menetapkan 1 Syawal
(idhul Fitri) pada tanggal 10 April 2024, yang menyebabkan
perbedaan penetapan puasa dan Idul Fitri dengan mayoritas umat
Islam di Indonesia.*

Pesantren tersebut berlokasi di Jalan Sori Kanangan, Kelurahan
Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima, Provinsi Nusa Tenggara Barat.

Lembaga pendidikan Islam ini didirikan pada tahun 2004 dan berada

3 Muh Arif Royyani and Dkk, “Shahadah ’ Ilmy ; Integrating Figh and

Astronomy Paradigm in Determining The Arrival of Lunar Months in
Indonesia,” Al-Thkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 16, no. 2 (2021): 507,
https://doi.org/http://doi.org/10.19105/al-lhkam.v16i2.5320.

4 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal

Ntobo, 7 Mei 2024)

3



di bawah naungan sebuah yayasan yang bernama Pondok Pesantren
Darul UlumiWal-amal, menaungi dua jenjang pendidikan formal,
yaitu Sekolah Menengah Pertama (SMP) dan Sekolah Menengah
Atas (SMA). Pondok pesantren ini dipimpin oleh seorang kiai
bernama Afandi bin Ibrahim, yang berperan dalam membina serta
mengembangkan pendidikan berbasis keislaman dan akhlak bagi para
santri. Kiai Afandi bin Ibrahim, selaku pimpinan Pondok Pesantren
Darul UlumiWal-Amal, menyatakan bahwa dalam menentukan awal
Ramadan dan Syawal, ia memiliki metode tersendiri.

Metode yang digunakannya secara umum menggunakan metode
hisab dan rukyat. Dalam menentukan awal Ramadan digunakan
metode hisab dengan menambahkan 5 atau 12 hari dari awal
Ramadan tahun sebelumnya untuk mendapatkan awal Ramadan yang
dicari, dan jika lupa, menggunakan patokan hari wukuf di Arafah
sehingga penambahan menjadi 6 hari. sementara untuk menentukan
awal Syawal dengan menggenapkan bulan Ramadan selama 30,
sehingga hari yang ke-31 otomatis awal Syawal atau Idul Fitri.>

Dalam beberapa tahun terakhir, penggunaan metode Pondok
Pesantren Darul UlumiWal-Amal menunjukkan perbedaan yang
cukup signifikan dibandingkan dengan keputusan resmi pemerintah,

sebagaimana dapat dilihat pada tabel di bawah ini.

> K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 7 Mei 2024)
4



Tabel: 1. 1: Perbedaan Penetapan awal Ramadan dan

Syawal keputusan Pemerintah Pondok Pesantren Darul Ulumi

Wal-Amal. ®
Tahun Pondok Pesantren Pemerintah
Darul Ulumiwal-amal
Ramadan Syawal | Ramadan Syawal
Senin 12 Rabu Selasa 13 |[Kamis 13
14421 April 2021 | 12 Mei | April 2021 Mei 2021
2021
1443 Jum’at 1 Minggu 1 Minggu3 [Senin 2 Mei
April 2022 | Mei 2022 April 2022 2022
1444 Selasa 21 | Kamis 20 [Kamis 23  [Sabtu 22
Maret 2023 | April  \rarer 2023 |April 2023
2023
1445 Minggu Senin 8§ |Selasa 12 [Rabu 10
10 Maret | APril 2024 Maret April 2025
2024
2024
1446 Kamis 27 | Sabtu27 [Sabtu 1 Senin 31
Februari Maret 2025 Maret Maret 2025
2025
2025

Dari tabel diatas terlihat bahwa perbedaan penetapan awal
Ramadan dan Syawal antara Pondok Pesantren dan Pemerintah
memiliki perbedan satu sampai dua hari. Meskipun Pemerintah
secara resmi menetapkan awal Ramadan dan hari raya Idhul fitri

berdasarkan perhitungan tertentu, para santri dan masyarakat

® Data tersebut penulis kumpulkan dari beberapa sumber internet.



Kelurahan Ntobo tetap berpegang pada keputusan yang diambil oleh
Kiai Afandi, selaku pimpinan Pondok Pesantren. Keputusan ini
menjadi rujukan utama dalam menentukan waktu pelaksanaan
ibadah. Setiap tahunnya, sekitar lima ratus jamaah berkumpul di
halaman Pondok Pesantren untuk menunaikan salat Idul fitri.”

Penetapan awal bulan Hijriah, khususnya bulan Ramadan dan
Syawal, merupakan wewenang pemerintah yang dilakukan melalui
forum musyawarah yang dikenal sebagai Sidang Itsbat. Melalui
sidang ini, pemerintah memberikan kepastian hukum bagi
masyarakat Indonesia. Mestinya, pemerintah sebagai otoritas
tertinggi dalam penetapan awal bulan Hijriah dapat dijadikan acuan
utama sekaligus solusi bagi umat Islam di Indonesia. Namun, pada
praktiknya, perbedaan dalam penetapan tersebut masih terjadi di
berbagai wilayah, seperti yang terlihat di Pondok Pesantren Darul
UlumiWal-Amal, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima,
Nusa Tenggara Barat.

Dari fenomena ini menunjukkan bahwa penentuan awal puasa
dan hari raya tidak hanya berkaitan dengan aspek Fikih dan
Astronomi, tetapi juga melibatkan keyakinan serta kepercayaan
masyarakat terhadap tokoh agama. Keyakinan yang telah tertanam
dalam diri masyarakat cenderung dijadikan pedoman dan diikuti,

terlepas dari proses perhitungan ilmiah yang dilakukan.

7 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo,
7 Mei 2024).
6



Penelitian mengenai metode penetapan awal Ramadan dan
Syawal di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal perlu untuk
diteliti lebih lanjut, mengingat pesantren tersebut tetap
mempertahankan metode tersebut dengan jumlah jamaah yang besar.
Oleh karena itu, penulis melakukan penelitian dengan judul: Metode
Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul

Ulumi Wal-Amal Ntobo Kota Bima Tinjauan Sosial.

B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana metode penentuan awal Ramadan dan Syawal
Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-Amal?
2. Mengapa banyak jamaah yang mengikuti metode penentuan awal
Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal?
C. Tujuan dan manfaat penelitian
1. Tujuan penelitian
Sejalan dengan rumusan masalah yang telah diuraikan
sebelumnya, penelitian ini bertujuan untuk.
a. Untuk mengetahui metode Penentuan awal bulan Ramadan
dan Syawal di Pondok Pesantren Daru Ulumi Wal-Amal.
b. Untuk mengetahui Mengapa banyak jamaah yang mengikuti
metode penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.
2. Manfaat Penelitian
a. Secara teoritis, penulis berharap bahwa hasil penelitian ini

dapat memperkaya khazanah keilmuan di bidang [lmu Falak,

7



khususnya dalam kajian mengenai penentuan awal Ramadan

dan Syawal, serta dapat dijadikan sebagai referensi bagi

peneliti atau penulis selanjutnya.

b. Secara praktis,

1) Penelitian ini dilakukan oleh penulis sebagai upaya
untuk mengembangkan potensi diri, baik dalam aspek
intelektual maupun akademis, khususnya dalam
meningkatkan keterampilan penulisan karya ilmiah.

2) Bagi masyarakat, hasil penelitian ini dapat menjadi
sumber informasi dan pengetahuan tambahan yang dapat
dibaca serta dikaji oleh khalayak umum.

D. Kajian Pustaka

Berdasarkan hasil penelusuran, telah banyak dilakukan penelitian
tentang penentuan awal bulan Ramadan dan Syawal. Namun, secara
khusus belum ditemukan penelitian yang dilakukan di Pondok
Pesantren Darul UlumiWal-Amal. Meskipun demikian, beberapa
penelitian relevan dengan pokok bahasan ini, seperti:

Penelitian yang dilakukan oleh Qomarus Zaman berjudul
"Penentuan Awal Bulan Kamariah dengan Hisab Aboge: Studi Kasus
di Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk"
mengkaji mekanisme penetapan awal bulan dalam kalender
Kamariah yang diterapkan di Desa Ngliman, Kabupaten Nganjuk,
dengan penekanan pada penggunaan metode hisab Aboge. Istilah
"Aboge" merupakan akronim dari Alif Rabu Wage, yang
menunjukkan bahwa tahun Alif sebagai permulaan siklus dimulai

pada hari Rabu Wage. Penelitian ini juga mengungkap bahwa dalam
8



sistem hisab Aboge, jumlah hari dalam setiap bulan bersifat tetap:
bulan-bulan ganjil terdiri dari 30 hari dan bulan-bulan genap 29 hari,
kecuali bulan Dzulhijjah pada tahun kabisat yang dapat mengalami
penyesuaian. Dari perspektif astronomi, metode ini dikategorikan
sebagai hisab ‘urfi.®

Artikel yang selanjutnya ditulis oleh Abdul Hanip dengan judul
"Penentuan Awal dan Akhir Bulan Ramadan dengan Metode Hisab
‘Urf Khomasi’ di Pesantren Mahfilud Duror Jember" menjelaskan
bahwa metode Urf Khomasi didasarkan pada perhitungan rata-rata
peredaran bulan mengelilingi bumi. Dalam metode ini, jumlah hari
dalam setiap bulan ditetapkan secara tetap dan beraturan, yaitu 29 dan
30 hari. Lebih lanjut, artike ini mengalisa bahwa penggunaan hisab
urf secara astronomis sudah tidak relevan digunakan di zaman
sekarang.’

Penelitian selanutnya, adalah artikel yang ditulis oleh
Deniansyah Damanik dan Putri Ramadani Rangkuti, dengan judul
"Penentuan Awal Ramadan, Syawal, dan Dzulhijjah Perspektif
Tarekat Nagshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah." Artikel ini

membahas perbedaan metode penetapan awal bulan Ramadan,

8 Qomarus Zaman, “Penentuan Awal Bulan Qamariyah Dengan Hisab

Aboge: Studi Kasus Di Desa Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten
Nganjuk,” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 31, no. 2
(2022): 149-64, https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.30762/.

? Abdul Hanip, “Penentuan Awal Dan Akhir Bulan Ramadhan Dengan

Metode Hisab ¢ Urf Khomasi ° Di Pesantren Mahfilud Duror Jember,”
SAKINAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 2 (2023): 105-14,
https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.58293/asa.v511.65.

9



Syawal, dan Dzulhijjah antara Tarekat Nagshabandiyah Al-
Khalidiyah Al-Jalaliyah dengan ketetapan pemerintah Indonesia.

Dalam  artikel tersebut, ditemukan bahwa  Tarekat
Nagshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah menggunakan metode
penentuan awal Ramadan dengan menambahkan dua atau lima hari
dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk mendapatkan awal
Ramadan yang dicari. Sementara itu, penentuan awal Syawal
dilakukan dengan menyempurnakan perhitungan bulan Ramadan
menjadi 30 hari, sehingga Syawal dimulai pada hari ke-31. Adapun
penetapan tanggal 10 Dzulhijjah umumnya mengikuti hari yang sama
dengan awal puasa. Keputusan akhir dalam penentuan awal bulan ini
berada di tangan mursyid tarekat tersebut.™®

Penelitian selanjutnya merupakan artikel karya Rahmalia dan
Ahmad Izzuddin yang berjudul 'Hisab Lima-Lima Sebagai Metode
Penentuan Awal Bulan Ramadan dan Syawal di Aceh Singkil dalam
Kacamata Ilmu Falak'. Tulisan ini mengulas penggunaan metode
hisab lima-lima dalam menetapkan awal bulan Ramadan dan Syawal
di wilayah Aceh Singkil. Ditinjau dari perspektif ilmu falak, metode
ini mengandalkan perhitungan yang bersifat praktis, yakni dengan

menambahkan lima hari dari tanggal awal Ramadan pada tahun

10 Deniansyah Damanik and Putri Ramadhani Rangkuti, “Penentuan

Awal Ramadhan, Syawal Dan Dzulhijjah Perspektif Tareqat Naqshabandiyah
Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah,” AL-MARSHAD: JURNAL ASTRONOMI ISLAM
DAN ILMU-ILMU BERKAITAN 7, no. 1 (2021), https://doi.org/DOI:
//doi.org/10.30596/jam.v7i1.5858.

10



sebelumnya sebagai acuan untuk menentukan awal puasa pada tahun
berikutnya.'

Peneliatin selanjutnya adalah Tesis yang ditulis oleh Asih Pertiwi
berjudul “Rukyat Mbulan untuk Penentuan Akhir Bulan di Pesantren
Sabilil Muttagien (PSM) Takeran dalam Tinjauan Astronomi, Fikih,
dan Sosial” membahas praktik rukyat mbulan yang dilakukan di
Pondok Pesantren Sabilil Muttagien (PSM) Takeran. Di pondok
tersebut, rukyat mbulan dilakukan pada tanggal 22 bulan Sya'ban,
sedangkan untuk menentukan awal Syawal, rukyat dilakukan pada
tanggal 22 Ramadan antara pukul 03.00 — 03.30 WIB. Jika bulan
tampak cembung, maka bulan Ramadan disempurnakan menjadi 30
hari, sedangkan jika bulan tampak cekung, puasa hanya dilakukan
selama 29 hari."

Hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa observasi rukyah
terhadap Bulan pada fase kuartal terakhir, khususnya yang dilakukan
pada tanggal 22 bulan berjalan, dapat dimanfaatkan untuk
menentukan awal bulan hijriah dengan menilai jumlah hari pada
bulan sebelumnya, apakah terdiri dari 29 atau 30 hari. Melalui
pendekatan astronomis yang mempertimbangkan nilai elongasi

Bulan dan data empirik dari hasil rukyah, metode ini memungkinkan

' Rahmalia and Ahmad Izzuddin, “Hisab Lima-Lima Sebagai Metode

Penentuan Awal Bulan Ramadhan Dan Syawal Di Aceh Singkil Dalam
Kacamata Ilmu Falak,” ASTROISLAMICA: Journal of Islamic Astronomy 2, no.
1 (2023): 1-24, https://doi.org/https://doi.org/10.47766/astroislamica.v1il.1047.

12 Asih Pertiwi, “RukyahMbulan Untuk Penentuan Akhir Bulan Di

Pesantren Sabilil Muttagien (PSM) Takeran Dalam Tinjauan Astronomi, Fiqih,
Dan Sosial” (UIN Walisongo Semarang, 2019), 1-168.

11



estimasi jumlah hari dalam satu bulan. Meskipun secara astronomis
pendekatan tersebut memiliki dasar yang kuat, secara fikih para ahli
falak di Indonesia telah menyepakati bahwa penetapan awal bulan
hijriah harus didasarkan pada kemunculan hilal setelah waktu
maghrib (ghurub). Dalam konteks lokal, Kiai Zuhdi Tasfir dari
Pesantren Sabilil Muttagien (PSM) memiliki otoritas religius yang
tinggi dan dihormati, baik di lingkungan pesantren maupun
masyarakat Takeran, sehingga pandangan dan arahan beliau banyak
diikuti oleh masyarakat setempat.

Penelitian selanjutnya adalah tesis yang ditulis oleh Fathor Rausi
dengan judul Hisab Al-Karawi: Penentuan Awal Pasah dan Tellasan
di Pondok Pesantren Al-Karawi Kabupaten Sumenep (Tinjauan
Astronomi dan Respons Masyarakat). Penelitian ini bertujuan untuk
menjawab dua permasalahan utama, yaitu: (1) alasan perbedaan
penentuan awal Pasah dan Tellasan di Pondok Pesantren Al-Karawi
Kabupaten Sumenep dibandingkan dengan ketetapan pemerintah,
serta (2) bagaimana respons masyarakat terhadap metode penentuan
tersebut.'®

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penentuan awal Pasah dan
Tellasan di Pondok Pesantren Al-Karawi kerap tidak sejalan dengan
keputusan resmi dari pemerintah. Perbedaan ini disebabkan oleh
penggunaan metode hisab ‘urfi di pesantren tersebut, yang didasarkan

pada peredaran bulan sideris (siderial month) dan lebih condong

13 Fathor Rausi, “HISAB AL-KARAWI: PENENTUAN AWAL
PASAH DAN TELLASAN DI PONDOK PESANTREN AL- ( Tinjauan
Astronomi Dan Respons Masyarakat )” (2020),1-150 .

12



kepada hisab ‘urfi khamasi. Kharisma yang dimiliki oleh Kiai
Pondok Pesantren Al-Karawi memberikan pengaruh besar terhadap
masyarakat Desa Karay, yang pada akhirnya lebih memilih mengikuti
ketentuan waktu keagamaan yang ditetapkan oleh pesantren. Kiai
dipandang sebagai figur spiritual yang memiliki peran signifikan,
sehingga memunculkan hubungan patronase yang kuat antara kiai,
santri, dan masyarakat sekitar. Relasi patron-klien ini menjadi elemen
sentral yang tidak terpisahkan dalam dinamika penetapan awal Pasah
dan Tellasan di lingkungan pesantren tersebut.

Berdasarkan hasil penelusuran yang dilakukan, hingga saat ini
belum ditemukan penelitian dalam bentuk, Tesis, Disertasi, Artikel,
maupun bentuk penelitian lainnya yang secara khusus membahas
penentuan awal Ramadan dan Syawal di Pondok Pesantren Darul
UlumiWal-Amal Ntobo, Kota Bima, dengan fokus kajian astronomi
dan sosiologis.

E. Metode Penelitian

Metode penelitian adalah suatu pendekatan sistematis yang
mencakup tahapan-tahapan dalam menelusuri permasalahan,
merumuskan fokus kajian, melakukan analisis, serta menyusun
laporan penelitian dengan tujuan mencapai hasil yang sesuai dengan

sasaran yang telah ditentukan.*

14 Cholid Nurboko & Abu Achmadi, Metode Penelitian (Jakarta: Bumi

Aksara Putra, 2009), 70. Lihat Juga Sugiyono, Meftode Penelitian Kuantitatif,
Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2017), 3.

13



1. Jenis dan Pendekatan penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif
dengan jenis studi kasus."® Pendekatan ini dipilih karena penulis
ingin memahami secara mendalam metode penentuan awal
Ramadan dan Syawal di satu lokasi spesifik, yakni Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, serta fenomena sosial yang
menyertainya.
2. Lokasi dan fokus Penelitian
Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren Darul Ulumi
wal-Amal, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima.
Fokus utama penelitian ini adalah metode penentuan awal
Ramadan dan Syawal dan alasan mengapa banyak masyarakat
yang mengikuti metode penetapan awal Ramadan dan Syawal
pondok pesantren tersebut.
3. Sumber Data
Dalam penelitian ini data yang digunakan berasal dari dua
sumber utama, yaitu data primer dan data sekunder. Penggunaan
kedua jenis data ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman
yang lebih mendalam dan menyeluruh terhadap fenomena yang

diteliti.'®

15 Ahmad Tanzeh, Metodologi Penelitian Praktis (Yogyakarta: Teras,
2001), 48.
16 Beni Ahmad Saebani, Metode Penulisan (Bandung: Pustaka Setia,
2008), 108.
14



a. Data primer yang diperoleh secara langsung dari sumber
aslinya.’ Dalam hal ini peneliti mendapatkan data dari Kiai
Afandi selaku pimpinan Pondok Pesantren, Ustazd di
Pondok Pesantren dan Masyarakat yang mengikuti metode
penetapan Pesantren.

b. Data sekunder dalam penelitian ini artikel, buku, berita di
media sosial, foto dan catatan yang relevan dengan
kebutuhan lainnya. Dalam pengumpulan data, penulis secara
langsung menelusuri berbagai referensi yang mendukung
kelengkapan informasi.

Tehnik Pengumpulan Data
Pengumpulan data merupakan tahap yang sangat penting

dalam proses penelitian, sebab inti dari kegiatan penelitian adalah
memperoleh data. Jika peneliti tidak memahami cara atau teknik
yang tepat untuk mengumpulkan data, maka data yang diperoleh
kemungkinan besar tidak akan sesuai dengan standar yang
dibutuhkan dalam penelitian.

Observasi kegiatan mengamati perilaku dalam lingkungan
alami, memahami dinamika yang terjadi, serta memperoleh
gambaran perilaku berdasarkan situasi yang ada. Penulis
melakukan observasi selama 6 Bulan dengan langsung
mengunjungi Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal yang
ada di kelurahan Ntobo dalam hal ini penulis menyaksikan

masyarakat datang mengunjungi Kiai Afandi.

17 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D, 137.
15



Wawancara metode yang digunakan untuk memperoleh
informasi secara langsung dengan mengajukan pertanyaan
kepada berbagai pihak Kiai Afandi selaku pimpinan Pondok
Pesantren untuk mendapatkan data metode yang digunakan
Pondok Pesantren dalam menetapkan awal bulan Ramadan dan
Syawal, Ustazd Pondok Pesantren dan Masyarakat yang
mengikuti metode penetapan Pondok Pesantren. Kemudian
dijadikan sebagai data utama dalam penelitian.®

Dokumentasi pencarian data yang berkaitan dengan topik
penelitian yang dilakukan dalam bentuk catatan, transkrip, buku,
atau sumber lain yang telah tersedia.'® Dalam penelitian ini hal
tersebut digunakan untuk menyimpan berbagai sumber, termasuk
buku, artikel, catatan, foto, video, serta berita di media sosial.
Analisis Data

Penulis menggunakan metode deskriptif analitis.?® Analisis
ini bertujuan untuk menggambarkan secara sistematis fakta,
objek, dan karakteristik yang diteliti dengan tepat. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk memberikan gambaran yang

akurat tentang fenomena yang sedang dikaji.?*

18 Rianto Adi, Metode Penelitian Sosial Dan Hukum (Bandung:

Alfabeta, 2004), 72.

19 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik

(Jakarta: PT Rinerka Cipta, 2006), 227.

20 Sumadi Suryabrata, Metodologi Penelitian (Jakarta: PT RajaGrafindo

Persada, 2015), 76.

21 Sudaryono, Metodologi Penelitian (Jakarta: Rajagrafindo Persada,

2017), 78.

16



a. Reduksi data:

proses menyederhanakan, memilih, dan memfokuskan
data mentah (hasil wawancara, observasi, dokumentasi) agar
menjadi lebih terstruktur, relevan, dan mudah dianalisis.

b. Penyajian Data:

Proses menyajikan data yang telah direduksi dalam
bentuk yang terorganisir dan mudah dipahami, agar peneliti
(dan pembaca) dapat melihat pola, hubungan, atau
kecenderungan sebelum menarik kesimpulan.

Analisis penelitian ini menggunakan analisis sosial dan
astronomi.

c. Memberikan kesimpulan:

Langkah terakhir yakni menarik kesimpulan yang pada
temuan dan melakukan uji verifikatif secara terus menerus,
untuk mendapatkan kesimpulan yang tepat dan akurat.

F. Sistematika Penulisan

Penelitian ini disusun secara sistematis ke dalam lima bab utama
yang masing-masing memiliki fokus pembahasan yang saling
berkaitan dan mendukung satu sama lain untuk membangun argumen
dan temuan penelitian secara utuh dan menyeluruh.

BAB I: Pendahuluan

Bab ini menyajikan pengantar umum terhadap penelitian yang
dilakukan. Di dalamnya termuat penjelasan mengenai latar belakang
masalah yang menguraikan pentingnya penelitian serta konteks yang
melatarbelakanginya.  Selanjutnya,  dirumuskan pertanyaan-

pertanyaan utama yang menjadi fokus penelitian dalam bentuk
17



rumusan masalah. Tujuan dan manfaat penelitian juga dijelaskan
guna menunjukkan arah dan kontribusi yang diharapkan dari studi
ini. Selain itu, bab ini mencakup kajian pustaka sebagai dasar teoretis
yang mendukung analisis dan posisi penelitian yang dilakukan,
uraian tentang metode penelitian yang diterapkan, serta sistematika
penulisan yang memberikan gambaran menyeluruh mengenai alur
pembahasan dalam penelitian ini.

Pada bab ini beriskan latar belakang, rumusan masalah, tujuan
penelitian, kajian pustaka, metode penelitian, dan sistematika
kepenulisan.

BAB II: Kajian Teori

menyajikan kajian teoritis dan konseptual yang menjadi fondasi
pemahaman terhadap isu yang diteliti dan sebagai kerangka
analisisnya. Pembahasan mencakup pengertian awal bulan kamariah,
metode penentuan awal bulan komariah, konsep karisma dan
hubungan patron-klien.

BAB III: Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Bab ini merupakan bagian penting dalam penelitian ini karena
menyajikan data-data yang diperoleh dari lapangan maupun sumber-
sumber relevan lainnya. Bab ini berfungsi sebagai fondasi empiris
untuk mendukung analisis yang dilakukan pada bab IV . Pada bab ini
berisikan gambaran umum pondok pesantren darul Ulumi wal-amal,
metode penentuan awal Ramadan dan syawal Pondok Pesantren
Darul Ulumi Wal-Amal, dan Penerapan Metode dalam Praktik

Sosial.
18



BAB 1V: Analisis Metode dan Penerimaannya Perspektif
Hisab ‘urfi, Karisma, Dan Patronase

Pada bab merupakan inti dari analisis penelitian. Di dalamnya
dibahas secara mendalam, Analisis Metode Hisab: Hisab ‘urfi
Khamsi, Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan
Syawal, Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode
Pesantren.

BAB V: Penutup

Pada bab ini berisi kesimpulan dari seluruh hasil penelitian yang
telah dilakukan. Kesimpulan dirumuskan berdasarkan temuan-
temuan yang diuraikan pada bab sebelumnya. Selain itu, peneliti juga
menyampaikan saran-saran yang bersifat konstruktif, baik untuk
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, Masyarakat sekitar dan

bagi akademisi.

19



BAB II
KAJIAN TEORI

A. Pengertian Awal Bulan Kamariah

Awal bulan kamariah adalah momen penentu dimulainya sebuah
bulan dalam kalender Hijriyah, yang berbasis pada peredaran bulan
(lunar calendar). Kalender kamariah berbeda dengan kalender
syamsiah (matahari) yang digunakan secara luas dalam kehidupan
modern. Kalender ini sangat penting dalam konteks keagamaan umat
Islam karena banyak ibadah dan penetapan waktu yang merujuk pada
perhitungan bulan, seperti penentuan awal Ramadan, Syawal,
Zulhijjah, serta hari-hari besar Islam lainnya seperti Idul Fitri, Idul
Adha, dan puasa Arafah. *?

Secara terminologis, awal bulan kamariah merujuk pada hari
pertama dari bulan baru dalam kalender Hijriyah. Penentuannya
bergantung pada munculnya hilal, yaitu bulan sabit muda yang
pertama kali terlihat setelah terjadinya ijtimak (konjungsi), yakni
posisi ketika matahari dan bulan berada dalam garis bujur langit yang
sama. Hilal menjadi indikator visual yang menandai berakhirnya satu

bulan dan masuknya bulan berikutnya dalam sistem kalender Islam.?

22 Abdullah Ibrahim, Ilmu Falak Antara Figih Dan Astronomi, Cet.1
(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2017), 101-102.
2 Yusuf Somawinata, Ilmu Falak: Pedoman Lengkap Waktu Salat,
Arah Kiblat, Perbandingan Tarikh, Awal Bulan Kamariah, Dan Hisab Rukyat
(Depok: Pt RajaGrafindo Persada, 2020), 86.
20



Menurut para ulama dan ahli astronomi Islam, penentuan awal
bulan kamariah memiliki dasar teologis dan teknis. Dalam Al-Qur'an,

Allah berfirman:

Ge sl 1 A5 oG A ol cg\jwunumy@da &Y\‘}:JJ)LW.
O3 0T a0 1 815 5 (e o3 1 15 580 a5 ESEATgEH

Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang bulan sabit.
Katakanlah, “Itu adalah (penunjuk) waktu bagi manusia dan
(ibadah) haji.” Bukanlah suatu kebajikan memasuki rumah dari
belakangnya, tetapi kebajikan itu adalah (kebajikan) orang yang
bertakwa. Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan
bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung.®*

Ayat tersebut menegaskan bahwa bulan sabit memiliki fungsi
sebagai penanda waktu ibadah, yang berarti pentingnya awal bulan
kamariah sebagai penanda dimulainya waktu-waktu tertentu dalam
syariat Islam. Selain itu, dalam hadis Nabi Muhammad SAW
disebutkan:

gg%uu;;wu@&(;wu‘ sl kil 5 agdl 1353

"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah
(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak
olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari,"” (HR
Bukhari dan Muslim).?®

24 Kementerian Agama R, AI-Qur“an Dan Tafsirnya, Jilid 1, (Jakarta:

Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), 282.

25 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari

(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327. Lihat juga Muslim Ibn al-Hajjaj, Sahih
Muslim, juz 2, (Beirut : Dar al-Kutub al-“Ilmiyah, 1992), 759. Kitab as-saum
bab gawl an-nabiy iza ra’itum al-hilal. Hadis nomor 1776. Sahih Muslim, kitab
as-siyam bab wujiib saum ramadan li ru’yati al-hilal. Hadis nomor 1796.

21



Hadis ini memberikan pedoman utama dalam penetapan awal
bulan kamariah, yaitu berdasarkan rukyat (pengamatan langsung
terhadap hilal), serta memberi solusi bila hilal tidak tampak, yakni
dengan menyempurnakan bulan sebelumnya menjadi 30 hari.
Dengan demikian, pengertian awal bulan kamariah tidak dapat
dilepaskan dari dua metode utama yang berkembang dalam tradisi
Islam: rukyat (pengamatan hilal) dan hisab (perhitungan
astronomi).?

Secara konseptual, awal bulan kamariah dimulai sejak
terbenamnya matahari pada hari ketika hilal terlihat. Dalam ilmu
falak (astronomi Islam), ini dikenal sebagai ijtima’ gabla al-ghurub,
yaitu konjungsi yang terjadi sebelum matahari terbenam. Apabila
hilal terlihat setelah ijtimak dan sebelum terbenam matahari, maka
malam itu dianggap sebagai awal bulan baru.?’

Perbedaan metode dalam memahami dan menentukan awal bulan
kamariah mencerminkan adanya dinamika dalam tradisi Islam.
Misalnya, sebagian besar ulama tradisional berpegang pada rukyat
sebagai metode utama, sementara sebagian lainnya, terutama di era
modern dan di beberapa negara Muslim, mulai menggunakan hisab

hakiki sebagai metode alternatif atau pelengkap. Pendekatan hisab

26 Abi Zakariya Al-Nawawi, AI-Minhdj Syarh Sahih Muslim Al-Hajjaj

(Saudi: Baitul al-Afkar al-Dauliyah, n.d.), 181-186.

27 Muhammad Syarief Hidayatullah and Desy Kristiane, “FIKIH

FALAKIYAH PERSPEKTIF TEORI ASTRONOMI (Analisis Tinggi Hilal Dari
Segi Koreksi Semidiameter Bulan)” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak Vol. 6.
Nomor 2. Tahun 2022 M / 1444 H 6 (2022): 319-320, https://doi.org/DOI:
https://doi.org/10.24252/ifk.v6i2.33478.

22



menggunakan rumus dan data astronomis untuk menentukan
kemungkinan visibilitas hilal, bahkan sebelum pengamatan
dilakukan. Dalam konteks ini, lahirlah beberapa kriteria visibilitas
hilal, seperti kriteria Imkan Rukyat (kemungkinan terlihatnya hilal),
yang mempertimbangkan tinggi hilal, elongasi, dan umur bulan.
Perbedaan dalam pendekatan ini sering kali menimbulkan
konsekuensi sosial dan religius, seperti perbedaan penetapan awal
Ramadan dan Idul Fitri antara satu kelompok dengan kelompok lain,
bahkan antarnegara Muslim. Oleh karena itu, pemahaman yang
mendalam mengenai pengertian awal bulan kamariah sangat penting,

baik dalam dimensi figh, astronomi, maupun sosiologis.

. Metode Penentuan Awal Bulan Kamariah

Penentuan awal bulan Kamariah pada dasarnya merujuk kepada
dalil-dalil yang disepakati oleh seluruh umat Islam. Namun, dalam
perkembangannya, terjadi perbedaan pemahaman di antara berbagai
kelompok terkait metode yang digunakan untuk menetapkan awal
bulan, seperti awal bulan Ramadan dan Syawal, yang sering kali
menjadi polemik berkepanjangan. Perbedaan ini muncul karena
adanya variasi interpretasi terhadap dalil-dalil hisab dan rukyat, serta
pendekatan yang berbeda dalam penggunaan rukyah (observasi) dan
hisab (perhitungan astronomi). Satu kelompok menafsirkan makna
kata "rukyat" sebagai pengamatan secara visual (rukyat bi al-fi'li),
sedangkan kelompok lain memahami bahwa rukyat bi al-fi'li
hanyalah salah satu metode dalam penentuan awal bulan kamariah,

tanpa menutup kemungkinan penggunaan metode lain yaitu hisab.

23



Dari perbedaan memahami dalil tersebut muncul mazhab hisab
dan rukyat dalam penetapan awal bulan kamariah lebih khusus awal
Ramadan, Syawal dan Zulhijjah diantaranya metode tersebut sebagai
berikut:

1. Metode Rukyat
Asal kata "ru'yat" berasal dari bahasa Arab i) — s — 43,
yang berarti "melihat."?® Secara terminologi, ru'yah mengacu
pada kegiatan atau upaya untuk melihat hilal atau bulan sabit
setelah terjadinya ijtimak di langit (ufuk) sebelah barat sesaat
setelah Matahari terbenam menjelang awal bulan baru, terutama
selama bulan Ramadan, Syawal.?

Istilah "rukyat" memiliki makna penting karena sering
disebutkan dalam Al-Quran dan Hadis, dan secara umum dapat
diartikan dalam tiga bentuk: perfama, melihat dengan mata
secara langsung, yang dapat dilakukan oleh siapa saja; kedua,
melihat melalui hati atau intuisi, dalam hal ini manusia hanya bisa
berkata “Allah lebih mengetahui” (4/lahu a’lam) untuk hal-hal
yang tidak dapat dipahami sepenuhnya; ketiga, melihat melalui
ilmu pengetahuan, yakni pemahaman yang dapat dicapai oleh

manusia dengan bekal ilmu.>°

28 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia
Terlengkap (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), 460.
2 Muhyiddin hazin, llmu Falak Dalam Teori Dan Praktek, 173.
30 Susiknan Azhari, Kalender Islam Ke Arah Integrasi Muhammadiyah-
NU (Yogyakarta: Museum Astronomi Islam, 2012), 76.
24



A. Kadir menjelaskan bahwa istilah rukyat berasal dari verba
ra’a-yara-ru’yatan, ra’yan dan ru’yan, di mana bentuk fi’il
mudhari dari ra’a seharusnya yar’a, namun dalam praktiknya
sering diucapkan tanpa hamzah oleh penutur Arab. Kata kerja ini
termasuk dalam kategori fi’il qalbi yang berkaitan dengan
aktivitas kognitif atau batiniah. Secara semantik, ra’a dalam
bentuk masdar ru’yatan merujuk pada tindakan melihat secara
langsung dengan mata dalam keadaan sadar, sedangkan ru’yan
mengandung makna pemikiran yang jernih. Selain itu, ru’yan
juga dapat merujuk pada pengalaman melihat dalam mimpi
maupun ketika sadar. Dalam konteks metafisik, istilah ru’yan
kerap digunakan untuk menggambarkan bentuk pemahaman
intelektual, persepsi psikis, atau intuisi.?*

Sederhananya rukyat dalam pengertian ini adalah metode
observasi hilal yang dilakukan secara langsung di tempat terbuka,
baik dengan mata telanjang maupun menggunakan alat bantu,
tepat pada saat matahari terbenam di hari ke-29 bulan kamariah.
Jika hilal berhasil terlihat, maka hal ini menjadi penentu bahwa
keesokan harinya adalah awal bulan baru dalam kalender Islam.

Pengamatan ini menjadi sangat penting karena menjadi dasar

31 A, Kadir, Cara Mutakhir Menentukan Awal Ramadan Syawal Dan
Zulhijah Perspektif Alquran, Sunah Dan Sains (Semarang: Fatawa Publishing,
2014), 3.

25



penetapan awal bulan, terutama untuk ibadah yang berkaitan erat
dengan waktu, seperti Ramadan dan Idul fitri.?

Rukyat hilal adalah metode penentuan awal bulan Kamariah
yang telah dikenal sejak zaman Nabi Muhammad dan periode
awal Islam. Metode ini khususnya digunakan untuk menentukan
awal puasa, Idul fitri, dan Idul adha. Pada masa itu, rukyat hilal
dilakukan secara sederhana, yaitu hanya dengan pengamatan
langsung menggunakan mata telanjang (ru yah bi al- ‘ain), tanpa
menggunakan alat bantu.*® Seiring dengan perkembangan zaman,
metode pengamatan tanpa alat bantu ini semakin menghadapi
kendala, terutama karena keterbatasan daya penglihatan manusia
dalam kondisi tertentu seperti polusi cahaya, cuaca yang tidak
menentu, atau posisi hilal yang rendah di horizon sehingga
digunakanlah alat bantu seperti telepkop, computer dan lainnya.

Pelaksanaan rukyatul hilal sebagai metode untuk
menentukan awal bulan Kamariah di Nusantara diyakini sudah
berlangsung sejak Islam masuk ke kepulauan Nusantara. Hal ini
didasarkan pada perintah untuk mengamati hilal sebelum umat
Islam memulai puasa Ramadan dan merayakan Idul Fitri, setiap
tanggal 29 Sya’ban dan 29 Ramadan, umat Islam berbondong-
bondong menuju bukit atau pantai untuk bersama-sama melihat

hilal di ufuk barat saat matahari terbenam dan apabila hilal

32 Lutfi Adnan Muzamil, Studi Falak Dan Trigonometri: Cara Cepat
Dan Praktis Memahami Trigonometri Dalam Ilmu Falak (Yogyakarta: Cv
Pustaka Ilmu Group, 2015), 24.
33 Ahmad Musonnif, I/mu Falak (Yogyakarta: teras peum polri gowok,
2011), 133.
26



terlihat, maka malam itu menandai awal bulan baru. Namun, jika
hilal tidak tampak, malam itu dianggap sebagai malam ke-30 dari
bulan berjalan.*

Metode Hisab

Hisab berasal dari bahasa arab yaitu s — causy - Luss yang
berarti hitungan atau bilangan.** Dalam bahasa Inggris, istilah ini
disebut "arithmatika", yang merupakan bidang yang mempelajari
dasar-dasar perhitungan.®® Secara istila Hisab adalah perhitungan
benda-benda langit untuk mengetahui kedudukannya pada saat
yang tepat. Dalam studi ilmu falak, hisab mencakup perhitungan
benda-benda langit seperti Matahari, Bumi, dan Bulan yang
berkaitan dengan masalah ibadah seperti penentuan arah kiblat,
waktu salat, dan awal bulan kamariah.3”

Namun pengertian hisab yang dimaksud disini adalah Hisab
dalam penentuan awal bulan kamariah (Hijriah) yaitu salah satu
metode yang digunakan untuk menetapkan awal bulan kamariah,
Secara umum, metode hisab awal bulan kamariah di Indonesia

terbagi menjadi dua: hisab ‘urft dan hisab hakiki. Hisab hakiki

3 Wahyu Widiana, Pelaksanaan Rukyatul Hilal Di Indonesia“ Dalam

Selayang Pandang Hisab Rukyat (jakarta: Ditjen Bimas Islam dan
Penyelenggaraan Haji, 2004), 25.

35 Muhammad Hadi Basori, Bagimu Rukyatmu Bagiku Hisabku

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2016), 19.

36 Slamet Hambali, llmu Falak 1 (Semarang: Program Pasca Sarjana

lain Walisongo, 2011), 3.

37 Muh. Nashiruddin, Kalender Hijriah Universal (Semarang: Rafi

Sarana Perkasa, 2013), 117.

27



sendiri terbagi menjadi tiga tingkatan: hisab hakiki takribi, hisab

hakiki tahkiki, dan hisab hakiki kontemporer.

a. Hisab ‘urfi

Hisab ‘urfi adalah metode penentuan awal bulan
kamariah yang didasarkan pada kaidah-kaidah sederhana.
Sistem ini menghitung peredaran rata-rata Bulan
mengelilingi Bumi dan ditetapkan secara konvensional.
Hisab ‘urfi dinamakan demikian karena perhitungannya
didasarkan pada kaidah tradisional dengan estimasi-estimasi
yang dibuat untuk menentukan awal bulan, berlandaskan
pada pergerakan Bulan yang bukan pergerakan bulan sinodis,
satu siklus Bulan yang berdurasi 29,53 hari, yang didekati
dengan pola 29 dan 30 hari.*®
Hisab ini pertama kali diperkenalkan oleh Khalifah

Umar bin Khattab RA pada tahun 17 H sebagai pedoman
dalam penyusunan kalender Islam.3® Beberapa pendapat lain
menyatakan bahwa sistem ini ditetapkan pada tahun 16 H
atau 18 H, tetapi yang lebih umum diterima adalah tahun 17
H. Dalam sistem ini, jumlah hari dalam setiap bulan
mengikuti aturan tetap dan teratur, dengan panjang bulan
berselang-seling antara 30 dan 29 hari, kecuali pada tahun
kabisat, di mana bulan Dzulhijah memiliki 30 hari. Sistem

hisab ‘urfi serupa dengan kalender syamsiyah atau Masehi,

38 Zainul Arifin, llmu Falak (Yogyakarta: Lukita, 2012), 57.
39 Abu Sabda, llmu Falak Rumusan Syar"I Dan Astronomi (Bandung:
Persis Pers, 2019), 25.
28



di mana jumlah hari dalam setiap bulan tetap, kecuali pada

tahun kabisat, ketika jumlah hari di bulan tertentu bertambah

satu hari.
Di Indonesia hisab ‘urfi yang banyak dikenal adalah

hisab ‘urfi Aijriyah dan hisab ‘urfi jawa islam.

1) Hisab “urft hijriyah

Metode hisab ‘urfi hijrivah, yang lebih dikenal
sebagai penanggalan Hijriyah, berawal dari peristiwa
sejarah ketika Khalifah Umar bin Khattab membaca
surat balasan dari Abu Musa al-Asy'ari yang tidak
mencantumkan tanggal. Dalam versi riwayat lain,
penetapan kalender ini muncul sebagai respons terhadap
permasalahan terkait dokumen penting yang tidak
mencantumkan tanggal pasti, hanya menyebutkan bahwa
dokumen tersebut ditulis pada bulan Sya'ban. Hal ini
menimbulkan kebingungan mengenai bulan Sya'ban
yang dimaksud dalam dokumen tersebut.*°
Sakirman dalam bukunya menjelaskan bahwa

kelender Hijriah dimulai sejak Umar bin Khattab
diangkat sebagai khalifah. Hal ini berawal dari
permasalahan  yang muncul terkait dokumen
pengangkatan Abu Musa al-Asy’ari sebagai gubernur di
Basrah, yang terjadi pada bulan Syakban. Pertanyaan

40 Ehsan Hidayat, “Sejarah Perkembangan Hisab Dan Rukyat,”
ELFALAKY:Jurnal Ilmu Falak (2019), 56-70, https://doi.org/DOI:
https://doi.org/10.24252/itk.v3i1.9777.

29



muncul mengenai bulan Syakban yang dimaksud. Untuk
mengatasi masalah tersebut, Umar bin Khattab
memanggil beberapa sahabat terkemuka untuk
mendiskusikannya. Agar masalah serupa tidak terulang,
penanggalan Hijriah pun diciptakan. Atas usulan Ali bin
Abi Thalib, penanggalan Hijriah dihitung mulai dari
tahun di mana terjadi peristiwa hijrah Nabi Muhammad
SAW dari Makkah ke Madinah. Dengan demikian,
penanggalan Hijriah diberlakukan mundur selama 17
tahun.*

Metode ini didasarkan pada pergerakan Bulan
mengelilingi Bumi, di mana satu siklus orbit berlangsung
selama 29 hari, 12 jam, 44 menit, dan 2,5 detik. Untuk
menghindari penggunaan angka pecahan, ditetapkan
bahwa umur Bulan adalah 30 hari atau 29 hari.

Hisab ‘urfi Hijriyah memiliki sejumlah ketentuan,
antara lain:

a) 1 Muharam 1 H bertepatan dengan hari Kamis 15

Juli 622 M, dan pendapat lain hari Jumat 16 Juli 622

M.

b) Satu tahun berumur 354 hari, atau 11/30 hari,

sehingga dalam satu daur Hijriyah atau 30 tahun

4 Sakirman, Ilmu Falak: Spektrum Pemikiran Mohammad Ilyas
(Yogyakarta: Idea Press, 2015), 72.
30



terdapat 11 tahun panjang (kabisat) dan 19 tahun
pendek (basitoh).

c) Satu tahun panjang 355 hari dan satu tahun pendek
354 hari.

d) Bulan-bulan ganjil seperti (Muharram, Rabiul
Awwal, Jumadil Awwal, Rajab, Ramadan, dan
Dzulga“dah) memiliki durasi 30 hari, sementara
bulan-bulan genap (Safar, Rabiul akhir, Jumadil
akhir, Sya“ban, Syawal, dan Dzulhijjah) memiliki
jumla 29 hari, dengan catatan bahwa pada tahun
panjang, bulan ke-12 berumur 30 hari.

2) Hisab ‘urfi jawa islam
Hisab ‘urfi Jawa Islam, yang dikenal sebagai sistem
kalender Sultan Agung, merupakan hasil kombinasi
antara sistem penanggalan Jawa Hindu, dan Islam.*

Sistem penanggalan Hindu yang disebut penanggalan

"Saka". Sistem ini dihitung berdasarkan peredaran bumi

mengelilingi matahari (matahari). Kalender Saka digagas

oleh Prabu Saliwahono, atau yang lebih dikenal dengan

Aji Saka, pada tahun 14 Maret 78 Masehi.

Pada tahun 1043 H / 1633 M, yang bertepatan
dengan tahun Saka 1555, kalender Saka mulai

diselaraskan dengan kalender Hijriah. Awalnya dimulai

42 Purwadi, Petungan Jawa (Y ogyakarta: Pinces Book Publisher, 2006),

31



pada peredaran matahari, namun Sultan Agung

mengubah kalender Saka menjadi kalender Hijriah yang

berpatokan pada peredaran bulan, sementara urutan
tahunnya tetap melanjutkan kalender Saka. Hal ini
menunjukkan bahwa sejak masa kejayaan kerajaan-
kerajaan Islam di Indonesia, umat Islam telah
berinteraksi dengan ilmu falak, yang ditandai dengan
penggunaan kalender Hijriah sebagai kalender resmi.*?

Hisab ‘urfi Jawa Islam memiliki beberapa ketentuan,
diantaranya:

a) Tanggal 1 Suro tahun Alif 1555 dalam kalender Saka
bertepatan dengan hari Jumat Legi 1 Muharram 1043
Hijriah atau 8 Juli 1633 Masehi.

b) Satu tahun berumur 354,375 atau 354 3/8 hari,
sehingga satu daur adalah 8 tahun yang disebut
windu.

¢) Dalam satu periode terdapat 3 tahun panjang atau
kabisat (355 hari) dan 5 tahun pendek atau basithah
(354 hari).

d) Tahun panjang terletak pada tahun ke 2, 5, dan 8.

e) Bulan-bulan ganjil ditetapkan berumur 30 hari,

sedangkan bulan-bulan genap berumur 29 hari

4 Ridwan, Kontestasi Mazhab Hisab Dan Rukyat Di Indonesia
(Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2022), 74.
32



(kecuali bulan Besar pada tahun kabisat, yang
ditambah satu hari menjadi 30 hari).

f) Haripasaran tetap dipertahankan, yaitu Legi, Pahing,

Pon, Wage, dan Kliwon.

g) setiap 120 tahun terjadi pergantian kurup.*

Hisab wurfi tidak hanya digunakan di Indonesia, tetapi
juga telah diterapkan secara luas di berbagai wilayah dunia
Islam selama berabad-abad. Namun, seiring dengan
perkembangan ilmu pengetahuan, diketahui bahwa metode
hisab ini memiliki keterbatasan akurasi dalam menentukan
waktu-waktu ibadah, seperti awal Ramadan, awal Syawal,
dan awal Zulhijah. Ketidakakuratan tersebut disebabkan oleh
ketidaksesuaian antara rata-rata peredaran bulan dengan
kemunculan hilal (bulan sabit pertama) yang menjadi
penanda awal bulan dalam kalender Hijriah.*

b. Hisab hakiki
Hisab hakiki adalah sistem perhitungan berdasarkan

pergerakan nyata Bulan dan Bumi.** Dalam sistem ini,

4 Yumna Nur Mahmudah and Ahmad Izzuddin, “Kalender Jawa Islam
Menurut Ronggowasito Dalam Serat Widya Pradhana,” AL — AFAQ: Jurnal Ilmu
Falak  Dan  Astronomi Vol. 5, No. ) (2023):  90-100,
https://doi.org/https://doi.org/10.20414/afaq.v5i1.6937.

45 Susiknan Azhari, llmu Falak Perjumpaan Khazanah Islam Dan Sains
Modern (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2007), 104.

46 Sakirman, “KONTROVERSI HISAB DAN RUKYAT DALAM
MENETAPKAN AWAL BULAN HIJRIAH DI INDONESIA Sakirman,”
ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 1, no. 1 (2017): 1-14, https://doi.org/DOI:
https://doi.org/10.24252/itk.v1i1.3674.

33



panjang setiap bulan tidak tetap atau teratur, melainkan
bergantung pada posisi hilal di awal bulan. Dengan
demikian, dua bulan berturut-turut bisa saja berumur 29 atau
30 hari, atau bisa juga bergantian seperti pada hisab ‘urfi.
Dalam penerapannya, sistem ini menggunakan data
astronomi tentang pergerakan Bulan dan Bumi serta
menerapkan prinsip-prinsip ilmu geometri segitiga bola.
Dalam proses sejarahnya hisab hakiki dibedakan dalam
3 yaitu hisab hakiki takribi, hisab hakiki tahkiki, dan hisab
hakiki konteporer.
1) Hisab hakiki takribi
Hisab Takribi adalah metode perhitungan yang
sudah menggunakan prinsip-prinsip astronomi dan
matematika, tetapi dengan rumus-rumus sederhana,
sehingga akurasinya terbatas. Metode ini merupakan
warisan para ilmuwan falak Islam terdahulu dan masih
menjadi rujukan di banyak pesantren di Indonesia. Hasil
perhitungan hisab Takribi mudah dikenali saat
menentukan ijtima’ dan ketinggian hilal (sebelum awal
Ramadan, Syawal, Dzulhijjah, serta bulan-bulan
lainnya), dengan ciri adanya perbedaan yang cukup besar

dibandingkan perhitungan astronomi modern.*’

47 Moh. Murtadho, Ilmu Falak Praktis (Malang: UIN Malang pres,

2008), 225.

34



Sebagian besar metode hisab ini bersumber dari
karya Ulugh Beik al-Samaraqandi, yang biasa dikenal
dengan nama “Zeij Ulugh Beyk” dan masih dipengaruhi
oleh pandangan Prolomeus bahwa Bumi adalah pusat
tata surya. Dalam metode ini, ketinggian hilal dihitung
dari pusat Bumi, bukan dari permukaan, dan didasarkan
pada pergerakan rata-rata Bulan yang bergerak ke arah
timur sekitar 12° per hari. Untuk menentukan ketinggian
hilal, metode ini membagi dua selisih waktu antara
ijtima’ dan waktu matahari terbenam. Akibatnya, jika
ijjtima’ terjadi sebelum matahari terbenam, hilal pasti
berada di atas ufuk. Meski metode ini belum mencakup
perhitungan azimut Bulan dan Matahari, ia memiliki
keunggulan dalam data dan tabel yang dapat digunakan
terus-menerus tanpa perlu pembaruan.*®

Pada tahap sebagai metode penentuan awal bulan
kamariah lebih khusus awal bulan yang berkaitan dengan
hal ibadah seperti Ramadan, Syawal dan zulhijjah,
metode penentuan awal bulan dengan menggunakan
hisab takribi kurang akurat untuk dijadikan pedoman.

2) Hisab hakiki tahkiki

Hisab hakiki tahkiki adalah metode perhitungan

dengan tingkat akurasi yang tinggi. Pengamatannya

didasarkan pada teori heliosentris Copernicus, yang

48 Nashiruddin, Kalender Hijriah Universal, 126.
35



melihat gerak bulan dan matahari secara nyata untuk
perhitungan awal bulan. Metode ini menghasilkan
perhitungan yang cukup akurat untuk irtifa’ hilal atau
ketinggian hilal, dengan memanfaatkan data deklinasi
matahari, sudut waktu bulan, dan koordinat lintang
lokasi observasi, yang dihitung melalui rumus-rumus
trigonometri bola (Spherical Trigonometry).*

Sistem hisab hakiki tahkiki didasarkan pada data
astronomi yang dihimpun oleh Syaikh Husain Zaid
Alauddin Ibnu Syathir, seorang astronom Muslim asal
Mesir yang mendalami ilmu astronomi di Prancis.*

3) Hisab hikiki konteporer

Sistem hisab kontemporer pada dasarnya serupa
dengan hisab hakiki tahkiki, namun unggul dalam tingkat
akurasi berkat koreksi yang lebih teliti. Sistem ini
menggunakan data astronomi terbaru yang suda ada dan
sangat akurat, seperti Ephemeris, Jean Meeus, Almanac
Nautica, Astronomical Almanac, dan Mawagqit, yang
memungkinkan perhitungan posisi bulan dan matahari
yang presisi untuk menentukan awal bulan secara lebih

baik dan dapat menggunakan calculator atau computer.

4 Muhammad Hadi Bashori, Penanggalan Islam (Jakarta: PT Elex
Media Komputimdo, 2013), 119.
30 Taufiq, Perkembangan Ilmu Hisab Di Indonesia, Dalam Selayang
Pandang Hisab Rukyat (Jakarta: Direktorat Jendelan Bimas Islam, 2004), 21.
36



C. Konsep Karisma dan Hubungan Patron-Klien
1. Konsep Karisma

Karisma merupakan salah satu konsep sosiologis yang
menempati posisi sentral dalam analisis kepemimpinan dan otoritas,
terutama dalam teori yang dikembangkan oleh Max Weber. Dalam
tipologi otoritasnya, Weber membagi otoritas menjadi tiga jenis:
otoritas legal-rasional, otoritas tradisional, dan otoritas karismatik. Di
antara ketiganya, otoritas karismatik merupakan bentuk otoritas yang
paling personal dan transformatif, karena bersumber dari keyakinan
para pengikut terhadap kualitas luar biasa yang dimiliki oleh seorang
pemimpin.>*

Karisma merupakan salah satu konsep sosiologis yang
menempati posisi sentral dalam analisis kepemimpinan dan otoritas,
terutama dalam teori yang dikembangkan oleh Max Weber. Dalam
tipologi otoritasnya, Weber membagi otoritas menjadi tiga jenis:
otoritas legal-rasional, otoritas tradisional, dan otoritas karismatik. Di
antara ketiganya, otoritas karismatik merupakan bentuk otoritas yang
paling personal dan transformatif, karena bersumber dari keyakinan
para pengikut terhadap kualitas luar biasa yang dimiliki oleh seorang

pemimpin.>?

3! Maximilian Karl Emil Weber atau yang dikenal Max Weber adalah
seorang sosiolog, ekonom, dan filsuf politik asal Jerman yang dikenal sebagai
salah satu pendiri utama sosiologi modern. Ia lahir di Erfurt, Prusia (sekarang
Jerman) pada 21 April 1864 dan meninggal di Miinchen pada 14 Juni 1920.

52 Max Weber, Economy and Society (Los Angeles: University of
California Press, 1978), 1111.

37



Menurut Weber, seorang pemimpin karismatik muncul pada
situasi-situasi krisis atau ketidakpastian, di mana masyarakat sedang
mencari arah, harapan, atau solusi. Dalam kondisi demikian, muncul
figur tertentu yang dianggap memiliki visi, keberanian, dan
kemampuan istimewa yang diyakini dapat membawa perubahan.
Pemimpin seperti ini tidak membutuhkan legitimasi formal, karena
kekuatannya terletak pada daya pesona personal dan kepercayaan
kolektif yang tumbuh di sekitarnya. Dalam konteks ini, karisma
bersifat revolusioner karena mampu mengguncang tatanan sosial
yang mapan dan menciptakan struktur baru yang berlandaskan pada
kepercayaan terhadap individu.

karisma lebih menekankan pada kemampuan seorang pemimpin
yang dianggap memiliki kekuatan luar biasa, bahkan mistis.
Beberapa faktor yang mendukung munculnya karisma antara lain
adanya individu dengan bakat luar biasa yang dianggap transendental
atau supranatural, kemampuan menghadirkan ide-ide radikal sebagai
solusi atas krisis sosial, adanya kepercayaan dari para pengikut
terhadap kemampuan luar biasa tersebut, serta terdapat bukti nyata
yang menunjukkan keberhasilan secara berulang dari tindakan sang
pemimpin.>?

Weber menempatkan karisma sebagai suatu kategori analitis
yang dapat diterapkan dalam berbagai konteks baik agama, politik,

militer, maupun budaya. Dalam kajiannya, Weber menyebutkan

53 Anthony Giddens, Capitalism and Modern Social Theory (australia:
Camridge University Press, 1971), 197.
38



Kristen sebagai salah satu tradisi yang memperlihatkan ciri-ciri
karismatik, dengan Yesus sebagai contoh pemimpin karismatik.
Dalam hal ini, karisma sering dikaitkan dengan kemampuan
melakukan mukjizat atau meramalkan masa depan. Weber
memandang bahwa karisma tidak berkaitan langsung dengan
kebaikan maupun keburukan; ia menganggap pengkultusan terhadap
Yesus hanyalah salah satu contoh dari bentuk otoritas ideal yang
bersumber dari daya tarik emosional pemimpin suci. Oleh karena itu,
konsep karisma sering kali bertentangan dengan otoritas hukum yang
bersifat rasional dan tradisional, karena ia meniadakan tatanan,
institusi, serta norma-norma yang berlaku. Karisma justru
memisahkan diri dari realitas sehari-hari dan diterima secara begitu
saja.

Lebih lanjut, Weber menyatakan bahwa karisma adalah atribut
yang berhubungan dengan kepribadian individu yang memiliki
kualitas luar biasa, apakah benar-benar dimiliki atau hanya dianggap
demikian. Kualitas tersebut tidak dapat dijangkau oleh orang
kebanyakan dan dipersepsikan sebagai anugerah ilahi. Karena
persepsi tersebut, individu-individu lain pun patuh kepada sang
pemimpin. Karisma pun merupakan hasil dari interaksi antara
pemimpin, pengikut, dan kondisi situasional.

Bentuk kepemimpinan karismatik terlihat dari adanya kepatuhan
masyarakat terhadap pemimpinnya yang dianggap memiliki
kewibawaan tinggi, yang bersumber dari kekuatan moral serta
keluasan ilmu pengetahuan. Pengaruh yang dimiliki pemimpin,

sebagaimana yang dipaparkan Weber, tidak berasal dari tradisi
39



ataupun otoritas formal, tetapi dari persepsi para pengikut bahwa
sang pemimpin memiliki keistimewaan. Karisma yang tertanam pada
diri pemimpin membentuk kepercayaan yang kuat dari pengikut, dan
perilaku pemimpin tersebut memberikan pengaruh yang besar dalam
kehidupan para pengikutnya.>*

Terdapat lima faktor penting yang berkaitan dengan munculnya
karisma, yaitu: pertama, individu yang memiliki bakat luar biasa;
kedua, adanya krisis sosial; ketiga, kemampuan mencetuskan ide-ide
radikal sebagai solusi; keempat, keyakinan para pengikut terhadap
bakat luar biasa yang transendental dan supranatural; kelima, adanya
bukti konkret atas keberhasilan tindakan pemimpin secara berulang.
Karisma juga berkaitan erat dengan pengakuan, sebagaimana
dikemukakan oleh Conger dan Kanungo (1987). Mereka menyatakan
bahwa pengakuan ini didasarkan pada perilaku pemimpin,
keterampilannya, dan situasi yang sedang dihadapi. Seorang
pemimpin akan tampak lebih karismatik ketika ia menunjukkan
keberanian untuk berkorban, siap mengambil risiko pribadi, serta
menanggung konsekuensi tinggi demi mencapai visi yang
diyakininya.

Komponen utama dalam karisma adalah kepercayaan dari
masyarakat. Masyarakat cenderung menaruh kepercayaan kepada
pemimpin yang tidak mementingkan dirinya sendiri, melainkan

memperjuangkan kepentingan publik. Pemimpin yang mampu

>4 Neni Rosita, “Kepemimpinan Kharismatik Kiai Di Pondok Pesantren

Ali Maksum Krapyak Yogyakarta,”: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan (2018):
166-183, https://doi.org/10.20414/sangkep.v1i2.620.

40



menggugah secara emosional lebih mudah dikaitkan dengan karisma
dibandingkan dengan pemimpin yang sekadar mengandalkan otoritas
formal. Kepemimpinan sering kali dipahami sebagai suatu
kemampuan yang melekat pada diri seseorang. Oleh karena itu,
karakteristik tertentu dalam diri individu dapat memunculkan kesan
memiliki kekuasaan, yang menyebabkan orang lain menganggapnya
sebagai sosok luar biasa. Identifikasi ini melibatkan keterikatan
emosional antara individu dan pemimpinnya. Bagi para pengikut,
seorang pemimpin adalah simbol harapan atas kehidupan yang lebih
baik, pelindung, sekaligus penyelamat.>

Kepemimpinan karismatik berlandaskan pada kualitas istimewa
yang dimiliki oleh individu secara pribadi. Pandangan ini memiliki
nuansa teologis, sebab untuk dapat mengidentifikasi daya tarik
seorang pemimpin, perlu adanya asumsi bahwa kualitas tersebut
adalah pemberian dari Tuhan. Dalam pandangan Weber, karakteristik
ini umumnya dimiliki oleh para pemimpin agama. Ciri pemimpin
karismatik bisa dikenali dari sikapnya yang sopan, kemampuan
dalam mengembangkan diri, serta kemampuannya memikat orang
lain. Pemimpin seperti ini bisa saja bersikap otoriter, diktator,
maupun demokratis, tetapi tetap memperoleh loyalitas dari para
pengikutnya. Sebagian besar orang percaya bahwa perintah dari

pemimpin semacam itu wajib diikuti. Pemimpin yang dianggap

55 Edi Susanto, “Kepemimpinan [Kharismatik] Kyai Dalam Perspektif
Masyarakat Madura,” Jurnal Karsa X1 (2007): 30-40, https://doi.org/DOI:
10.19105/karsa.v11il.146.

41



memiliki kualitas suci atau sakral dapat menghimpun pengikut dalam
jumlah besar.>®

Kepemimpinan yang bersumber dari kekuatan luar biasa disebut
oleh Weber sebagai charismatic authority, yang didasarkan pada
hubungan psikologis antara individu dengan orang lain. Pemimpin
karismatik dianggap memiliki kekuatan supranatural yang dapat
memikat dan menginspirasi orang lain. Menurut Conger dan
Kanungo, terdapat lima dimensi yang wajib dimiliki pemimpin
karismatik: sensitivitas terhadap konteks lingkungan, kemampuan
menyusun dan menyampaikan visi, perhatian terhadap kebutuhan
pengikut, kesiapan menanggung risiko pribadi, serta perilaku yang
tidak konvensional. Pemimpin yang memiliki sifat-sifat ini akan
sangat berpengaruh terhadap para pengikutnya, hingga
kepercayaannya dianggap sebagai kebenaran yang mengundang
kepatuhan sukarela. Pengikut juga menunjukkan rasa hormat yang
tinggi terhadap pemimpin tersebut. Meski pengakuan terhadap
pemimpin luar biasa bukan keharusan dalam teori Conger dan
Kanungo, kenyataannya pengakuan tersebut sering kali terjadi dalam
kepemimpinan karismatik.

Seorang kiai yang memimpin pondok pesantren akan lebih
efektif dalam menjalankan kepemimpinannya jika ia memiliki
kepribadian yang karismatik. Kiai yang karismatik umumnya

memiliki keunggulan dibandingkan dengan kiai lainnya, seperti

3 Gatot Iswanto, Kepemimpinan Dengan Hati Nurani (Jakarta: Suka
Buku, 2013), 59.
42



kedalaman spiritual, kecakapan, kesalehan, dan berbagai kelebihan
lainnya. Pemimpin dengan karisma biasanya memiliki tingkat
kepercayaan diri yang tinggi, meyakini bahwa dirinya memiliki
kemampuan yang melampaui orang lain, serta memiliki gagasan-
gagasan besar dan inovatif.
2. Hubungan Patron-Klien
Hubungan patron-klien merupakan salah satu pendekatan yang
sering digunakan dalam kajian ilmu sosial, khususnya dalam
memahami relasi kekuasaan, pengaruh, dan ketergantungan antara
individu atau kelompok dalam suatu struktur masyarakat. Patron-
klien menggambarkan sebuah hubungan timbal balik yang bersifat
personal dan hierarkis antara dua pihak, yakni patron (pelindung atau
pemberi sumber daya) dan klien (penerima manfaat atau pengikut),
yang masing-masing memiliki kewajiban dan kepentingan tertentu
dalam mempertahankan hubungan tersebut.>’

Dalam hubungan ini, patron umumnya merupakan sosok yang
memiliki keunggulan dalam bentuk kekuasaan, status sosial,
ekonomi, jaringan, atau pengetahuan tertentu, yang dapat digunakan
untuk memberikan bantuan, perlindungan, atau peluang kepada klien.
Sebagai imbalannya, klien menunjukkan kesetiaan, dukungan politik,
pengakuan, atau bantuan lain yang dibutuhkan oleh patron untuk
mempertahankan posisi dan pengaruhnya dalam masyarakat.

Hubungan ini bersifat asimetris, namun tidak sepenuhnya satu arah,

3T Peter Davies, The American Heritage Dictionary of The English
Language (New York: Dell Publishing, 1977), 154.
43



karena meskipun klien berada pada posisi subordinat, mereka tetap
memiliki peran aktif dalam menjaga kesinambungan hubungan
tersebut. *®

Secara historis, konsep ini telah lama melekat dalam struktur
masyarakat tradisional, termasuk dalam konteks feodalisme,
hubungan tuan tanah-petani, atau bahkan dalam sistem kerajaan.
Dalam masyarakat modern, pola patron-klien juga dapat ditemui
dalam berbagai ranah, seperti politik, ekonomi, pendidikan, hingga
kehidupan keagamaan. Dalam politik, misalnya, seorang politisi
(patron) memberikan bantuan atau fasilitas kepada konstituennya
(klien) dalam bentuk barang, jasa, atau janji pembangunan, dengan
harapan memperoleh suara dan loyalitas dalam pemilu. Sementara
dalam konteks keagamaan, kiai atau tokoh agama seringkali menjadi
patron bagi masyarakat sekitar yang mempercayakan kepadanya
berbagai urusan spiritual maupun sosial. >

Menurut James C. Scott, salah satu ilmuwan sosial yang banyak
mengkaji pola patronase, hubungan patron-klien cenderung
berlangsung dalam jaringan informal, bersifat personal, dan berakar
pada hubungan saling percaya, bukan pada kontrak hukum formal.
Ciri khas dari hubungan ini adalah keberlanjutan jangka panjang,

loyalitas emosional, serta adanya rasa kewajiban moral antara kedua

58 Robert R. Kaufman, “,The Patron-Client Concept and Macro Politics:

Prospects and Problems,” Journals Comparative Studies in Society and History,
(1974), 285, https://doi.org/https://doi.org/10.1017/S0010417500012457.

5 Moh Hefhni, “Patron-Client Relationship in Madura Society,” Karsa:

Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman (Journal of Social and Islamic Culture)
(2012): 20, https://doi.org/https://doi.org/10.19105/karsa.v15i1.110.

44



belah pihak.®® Hal ini berbeda dari hubungan institusional modern
yang berbasis pada norma legal dan prosedural yang impersonal.

Dalam konteks Indonesia, pola patron-klien menjadi bagian yang
inheren dalam dinamika sosial-politik dan keagamaan. Tokoh-tokoh
masyarakat seperti kepala desa, ulama, atau pemuka adat kerap
memainkan peran sebagai patron yang membimbing, mengayomi,
dan bahkan menjadi rujukan utama dalam pengambilan keputusan
masyarakat. Masyarakat, sebagai klien, menunjukkan kesetiaan,
penghormatan, dan kepatuhan terhadap otoritas patron, bahkan dalam
hal-hal yang bersifat pribadi dan spiritual .®*

Dalam praktik keagamaan di pesantren, misalnya, hubungan
patron-klien sangat menonjol. Kiai sebagai figur sentral tidak hanya
menjadi pengajar ilmu agama, tetapi juga pemegang otoritas spiritual
dan sosial yang dihormati oleh para santri dan masyarakat sekitar. *
Para santri dan masyarakat bukan sekadar murid atau pengikut,
melainkan klien dalam jaringan sosial dan religius yang kompleks, di
mana mereka mengandalkan kiai untuk mendapatkan berkah, nasihat,
serta jaminan moral dalam menjalani kehidupan. Sebaliknya,

loyalitas dan dukungan masyarakat menjadi basis kekuatan sosial

0 James C. Scott, “,Patron-Client and Political Change in Southeast
Asia,” American Political Science Review,” (1972): 93,
https://doi.org/10.2307/195280.

6 James C. Scott, “,Patron-Client and Political Change in Southeast
Asia,” American Political Science Review, 92.

62 Afan Gaffar, “Hubungan Patron Client Dan Konsekuensinya Terhadap
Lainnya Pengusaha Indonesia: Review Buku Dr. Yahya Muhaimin,” Jurnal
Unisia (1991): 83-90, https://doi.org/10.20885/unisia.voll1.iss10.art9.

45



bagi kiai dalam mempertahankan pengaruh dan legitimasi di lingkup
pesantren maupun di luar.®

Relasi ini juga memperlihatkan fleksibilitas dan daya adaptasi
yang tinggi, karena tidak hanya terbatas pada konteks keagamaan
tradisional, tetapi juga merambah pada relasi kontemporer seperti
dukungan politik kepada tokoh agama atau kiai yang maju dalam
pemilu. Dalam hal ini, nilai-nilai kepercayaan, keberkahan, dan
loyalitas tetap menjadi fondasi relasi patron-klien meskipun
konteksnya telah mengalami modernisasi.

Dengan demikian, konsep patron-klien tidak hanya menjelaskan
struktur hubungan sosial yang bersifat hierarkis dan timbal balik,
tetapi juga mencerminkan dinamika kekuasaan dan pengaruh yang
terinternalisasi dalam budaya masyarakat. Dalam studi sosiologi
agama, konsep ini menjadi sangat relevan untuk memahami
bagaimana tokoh agama seperti kiai memperoleh dan
mempertahankan otoritasnya di tengah masyarakat, serta bagaimana
masyarakat menunjukkan bentuk kesetiaan dan ketundukan kepada

patronnya sebagai bagian dari struktur sosial yang mapan.

8 E Setiawan, “Eksitensi Budaya Patron Klien Dalam Pesantren,” Ulul
Albab: Jurnal Pendidikan Islam (2012): 141,
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372.

46



BAB III

METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN SYAWAL
PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL

A. Gambaran Umum Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

1. Letak geografis Pondok Pesantren dan kondisi sosial

keagamaan

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal terletak di jalan Sori
Kanangan, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima, Provinsi
Nusa Tenggara Barat. Awalnya, kelurahan Ntobo adalah salah satu
desa yang termasuk wilayah administrative Kecamatan Rasanae
Timur. Secara geografis, kelurahan ini berada di kawasan perbukitan
bagian timur Kota Bima dengan topografi yang didominasi oleh lahan
kering dan dataran tinggi. Akses menuju Kelurahan Ntobo cukup
baik melalui jalan utama yang menghubungkan wilayah tersebut
dengan pusat Kota Bima, meskipun masih terdapat beberapa jalan
lingkungan yang membutuhkan perbaikan.
a. Keadaan Masyarakat

Komposisi masyarakatnya didominasi oleh suku Mbojo (Bima),
yang merupakan penduduk asli Kota Bima. Bahasa daerah Bima
digunakan secara luas dalam interaksi sehari-hari, sementara Bahasa
Indonesia digunakan dalam konteks pendidikan, pemerintahan, dan
komunikasi formal lainnya. Sebagian besar penduduk beragama
Islam, menjadikan Islam sebagai fondasi dalam struktur sosial dan

kultural masyarakat.

47



Masyarakat sekitar Pondok Pesantren darul Ulumi Wal-Amal
memiliki ikatan sosial yang kuat berbasis kekeluargaan dan nilai
gotong royong. Nilai-nilai adat istiadat lokal masih sangat dijunjung
tinggi. Kegiatan sosial seperti pernikahan, khitanan, dan kematian
biasanya dilakukan secara kolektif dengan partisipasi masyarakat
sekitar. Tradisi seperti yasinan, meperingati hari-hari besar dalam
islam doa bersama, serta bentuk musyawarah adat tetap lestari
sebagai bagian dari sistem sosial masyarakat.

Kehidupan masyarakat juga banyak dipengaruhi oleh peran
tokoh adat dan tokoh agama, yang memiliki otoritas informal dalam
menyelesaikan persoalan sosial dan menjaga harmoni komunitas.

Sebagian besar masyarakat menggantungkan hidup pada sektor
informal seperti petani lahan kering, buruh bangunan, pedagang
kecil, dan tukang ojek. Sebagian lainnya bekerja sebagai aparatur
sipil negara (ASN), guru, anggota TNI/Polri, serta wiraswasta.
Meskipun terdapat disparitas ekonomi antarkelompok masyarakat,
solidaritas sosial dalam bentuk gotong royong dan bantuan sosial
masih kuat menjaga stabilitas sosial.**

b. Kondisi keagamaan masyarakat

Mayoritas penduduk di sekitar Pondok Pesantren Darul Ulumi
Wal-Amal merupakan pemeluk agama Islam. Hal ini tercermin dari
kehidupan sosial dan budaya masyarakat yang sangat kental dengan

nilai-nilai keislaman. Aktivitas keagamaan seperti pengajian rutin,

%4 https://ntobo.bimakota.go.id/ diakses pada 10 Maret 2025.

48


https://ntobo.bimakota.go.id/

perayaan hari besar Islam, serta tradisi-tradisi lokal yang bersandar
pada ajaran Islam menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari.

Keberadaan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal turut
memperkuat identitas keislaman masyarakat sekitar, menjadikan
wilayah ini sebagai salah satu basis komunitas Muslim yang aktif
dalam praktik keagamaan maupun kegiatan sosial keumatan. Kondisi
ini juga diperkuat berdasarkan data statis keagamaan masyarakat
Kelurahan Ntobo, yang menunjukkan bahwa Islam merupakan
agama yang dianut oleh mayoritas penduduk di wilayah tersebut.®
2. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal

Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal didirikan oleh KH.
Afandi bin Ibrahim pada awal tahun 2004 di Kelurahan Ntobo,
Kecamatan Rasanae Timur, Kota Bima, Nusa Tenggara Barat.
Berdirinya pesantren ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan Kiai
Afandi terhadap kondisi keagamaan masyarakat yang dinilai masih
membutuhkan pembinaan yang lebih mendalam, terutama dalam hal
pemahaman fikih, akidah, dan praktik ibadah yang sesuai dengan
tuntunan syariat.®

Nama "Darul Ulumi Wal-Amal" yang berarti "rumah ilmu dan
amal" mencerminkan visi pendirinya, yaitu mengintegrasikan antara
ilmu pengetahuan agama dengan pengamalan dalam kehidupan

sehari-hari. Pesantren ini sejak awal tidak hanya difokuskan pada

%5 https://ntobo.bimakota.go.id/ diakses pada 10 Maret 2025
% Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal
10 Maret 2025).

49


https://ntobo.bimakota.go.id/

pengajaran kitab kuning dan tradisi pesantren klasik (salafiyah),
tetapi juga memiliki perhatian terhadap perkembangan ilmu falak
(astronomi Islam) sebagai bagian dari sistem penanggalan hijriyah
dan penentuan waktu ibadah.®’

Pondok Pesantren ini mengintegrasikan pendidikan agama dan
umum guna membentuk peserta didik yang mampu menghadapi
tantangan modern tanpa meninggalkan identitas keislaman mereka.
Pendidikan berbasis pesantren diharapkan dapat membekali para
santri dengan kemampuan berpikir kritis dalam memahami teks-teks
keagamaan sekaligus memiliki keterampilan sosial yang dapat
diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat. Pesantren ini berupaya
untuk tidak hanya menyampaikan ilmu agama secara tekstual, tetapi
juga mengintegrasikannya dengan konteks sosial budaya setempat.
Pendekatan kontekstual ini bertujuan agar pemahaman agama tidak
hanya berhenti pada tataran teori, tetapi juga mampu
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari para santri.

Alasan lain dari Pendirian Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal dorongan kuat yang datang dari berbagai pihak. Salah satunya
adalah amanat dari ayah beliau, Kiai Ibrahim. Sebagai seorang ulama
yang memiliki kedalaman ilmu dan wawasan keagamaan yang luas,
Kiai Ibrahim menginginkan agar ilmu yang dimilikinya dapat
diwariskan dan dimanfaatkan untuk mencerdaskan masyarakat

sekitar.

% Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal
10 Maret 2025).
50



Selain itu, dorongan untuk mendirikan Pondok Pesantren Darul
Ulumi Wal-Amal juga datang dari para murid Kiai Ibrahim. Semasa
hidupnya, banyak murid beliau yang mengusulkan agar didirikan
sebuah pesantren yang dapat menjadi pusat pembelajaran agama bagi
masyarakat sekitar. Usulan ini muncul karena mereka menyadari
pentingnya adanya lembaga pendidikan Islam yang dapat
membimbing masyarakat dalam memahami ajaran agama secara
lebih mendalam. Dengan adanya pesantren, ilmu yang telah diajarkan
oleh Kiai Ibrahim dapat terus dikembangkan dan disebarluaskan,
sehingga memberikan manfaat yang lebih luas bagi umat.

3. Struktur Kepengurusan dan Jumla Guru di Pondok

Pesantren Darul Ulumi wal-Amal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal secara struktural
memiliki kepengurusan yang sederhana namun efektif. Struktur
kepengurusan ini mencerminkan model kepemimpinan tradisional
pesantren yang menempatkan figur kiai sebagai pusat otoritas
keagamaan dan organisasi.

Pimpinan tertinggi pondok adalah Kiai Afandi bin H. Ibrahim,
yang tidak hanya berperan sebagai pengasuh dan guru utama, tetapi
juga sebagai pemegang otoritas dalam pengambilan keputusan
strategis, termasuk dalam penentuan awal bulan Ramadan dan
Syawal. Kiai Afandi merupakan tokoh kharismatik yang sangat
dihormati oleh santri maupun masyarakat sekitar, dan menjadi
sumber rujukan utama dalam berbagai persoalan keagamaan.

Dalam menjalankan aktivitas administratif, Kiai Afandi dibantu

oleh beberapa pengurus inti. Sekretaris pondok dijabat oleh Hijrah
51



Saputra, S.Pd., yang bertanggung jawab terhadap urusan
administrasi, surat-menyurat, dan dokumentasi kegiatan pesantren.
Sementara itu, posisi bendahara dipegang oleh Suharnah, S.Sos.,
yang mengelola keuangan pondok secara menyeluruh.

Jumlah santri di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal
tercatat sebanyak 188 orang, dengan rincian 90 santriwan dan 98
santriwati. Dalam proses pendidikan dan pembinaan santri, pesantren
ini didukung oleh 20 orang guru yang berasal dari berbagai latar
belakang pendidikan keislaman. Para guru ini mengajar berbagai
disiplin ilmu agama, mulai dari fikih, akidah, tafsir, hingga ilmu falak
yang menjadi salah satu keunggulan pesantren. Peran para guru
sangat penting dalam menjaga kesinambungan pendidikan serta
dalam mewujudkan visi dan misi pondok secara kolektif.

Tabel 1: III: Jumlah Guru Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal

No | Nama Status | L/P | Jabatan

1 H. Afandi H. | GTT |P Pimpinan
Ibrahim
Saputra, S.Pd Sekertaris
Suharnah, Bendahara
S.Sos.,

2 Muslimat, GTT |L Guru
S.Pd, S.Ag,
M.Pd

3 Mardiah, GTIT | P Guru
S.Sos, M.Si

4 Syaifullah, GTT |L Guru
S.Pt

52



5 | Hj. Alwiyah | GTT Guru
Rekawati,
S.Pd

6 | Jaenab GTT Guru
Syamsi

7 Burhanuddin, | GTT Guru
S.Pd

8 | Bayanullah, | GTT Guru
S.Pdl

9 Rosdiana, GTT Guru
S.Pdl

10 | Siti GTT Guru
Mubhlisah,
S.Pd

11 | Juraidah, GTT Guru
S.Pd

12 | Agus Salim, | GTT Guru
S.Pd

13 | Hijrah GTT Guru
Saputra, S.Pd

14 | Fitriani, S.Pd | GTT Guru

15 | Raodah, S.Pd | GTT Guru

16 | Riwayati, GTT Guru
S.Pd

17 | Juniati, S.Pd | GTT Guru

18 | M. Tayeb, GTT Guru
S.Pd

19 | Yuyun GTT Guru
Febryanti,
S.Pd

20 | Yofa GTT Guru
Rahmatullah,
S.Pd

53



a. Biografi Pimpinan Pondok Pesantren

Kiai Afandi bin Ibrahim, yang akrab disapa Aji Fendo, lahir pada
tanggal 11 November 1943 di Ntobo, sebuah wilayah yang kemudian
menjadi pusat aktivitas keagamaan dan sosial melalui pendirian
pesantren oleh beliau. Ia adalah putra dari pasangan Ibrahim dan
Maemunah, berasal dari keluarga besar yang terdiri dari 14 saudara
seayah beda ibu serta 8 saudara kandung, yaitu Mariamah, Afandi,
Muhammad Husain, Najma, Muhammad Yusuf, Umi Salamah,
Hanafi, dan Harijah.®®

Perjalanan pendidikan Kiai Afandi dimulai dari jenjang formal di
PGA (Pendidikan Guru Agama) pada tahun 1964, dilanjutkan di
Universitas Nahdlatul Ulama pada tahun 1977. Meskipun sempat
tidak menyelesaikan studi S1 di universitas tersebut, beliau kemudian
memperoleh gelar Sarjana Pendidikan Agama Islam dari Universitas
Muhammadiyah Bima. Di luar jalur pendidikan formal, Kiai Afandi
dikenal luas karena kemahirannya dalam berbahasa Arab, yang turut
menunjang otoritasnya dalam bidang keilmuan Islam, khususnya
dalam penentuan awal bulan Kamariah.

Kiai Afandi merupakan pendiri Pondok Pesantren Darul Ulumi
Wal-Amal di Ntobo. Di bawah kepemimpinannya, pondok ini tidak
hanya menjadi tempat pendidikan agama, tetapi juga pusat otoritatif
dalam penentuan awal Ramadan dan Syawal di kalangan masyarakat

sekitar.

% K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 9 Maret 2025).
54



B. Sejarah Metode dan Dasar Hukum Penentuan Awal Ramadan
dan Syawal Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal
1. Sejarah Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal merupakan salah satu
lembaga pendidikan Islam di Ntobo yang memiliki peran penting
dalam menentukan awal Ramadan dan Syawal bagi sebagian
masyarakat sekitarnya. Penetapan ini tidak muncul secara tiba-tiba,
melainkan merupakan kelanjutan dari tradisi keilmuan yang
diwariskan secara turun-temurun.

Metode yang saat ini digunakan oleh Pondok Pesantren Darul
Ulumi Wal-Amal bersumber dari ajaran Kiai Ibrahim bin Musadan,
ayah dari pengasuh pondok saat ini, Kiai Afandi bin Ibrahim. Kiai
Ibrahim memperoleh ilmunya dari Syaikh Nurul Mubin atau yang
dikenal dengan Ama Bibu, seorang ulama karismatik di Bima yang
sangat dihormati. Tradisi keilmuan ini bermula pada sekitar tahun
1933 dan terus diwariskan secara lisan dan praktik hingga saat ini.®

Syaikh Nurul Mubin sendiri mempelajari metode tersebut dari
Syaikh Abdul Hamid bin Suhud di Makkah pada awal abad ke-20,
sekitar ~tahun 1902. Rantai transmisi ini menunjukkan
kesinambungan otoritas keagamaan yang mengakar kuat dalam
tradisi pesantren, dan secara tidak langsung menunjukkan adanya

legitimasi historis terhadap metode yang digunakan hingga hari ini.

% K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 21 Junuari 20).
55



Tradisi keilmuan ini bukan hanya diwariskan secara akademik, tetapi
juga spiritual, karena didukung oleh keyakinan masyarakat terhadap
karomah para tokoh tersebut.”

Kiai Ibrahim’' merupakan figur sentral dalam pewarisan metode
ini. Sebagai santri dari Syekh Nurul Mubin, ia tidak hanya menerima
ilmu falak secara teknis, tetapi juga meneladani pendekatan spiritual
gurunya. Dalam menentukan awal Ramadan dan Syawal, Kiai
Ibrahim menggunakan metode hisab tradisional yang sudah
disesuaikan dengan kondisi lokal. Meskipun tidak meninggalkan
catatan tertulis sistematis, metode ini diajarkan secara lisan dan
praktik kepada anak-cucunya dan para santri dekat.

Dalam masyarakat Ntobo dan sekitarnya, keputusan yang
diambil oleh Kiai Ibrahim, dan kemudian dilanjutkan oleh putranya
Kiai Afandi, tidak pernah dipertanyakan secara terbuka. Hal ini
mencerminkan bentuk patronase religius yang kuat, di mana
masyarakat menempatkan kepercayaan penuh terhadap pemimpin
spiritual mereka. Kepercayaan ini bukan hanya berbasis rasional,
tetapi juga emosional dan simbolik.

Kiai Afandi, sebagai penerus tradisi, juga mendapatkan

legitimasi sosial melalui garis keturunan dan kepemimpinan

70 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal

Ntobo, 21 Junuari 20).

"I Kiai Ibrahim bin musadan adalah ayah dari kiai Afandi sesok kiai

ibrahim adalah salah satu ulama yang memiliki karomah dan pengetahuan luas
tentang islam tarekat yang diajarkan beliau kepada masyarakat Ntobo adalah
Qadariyah Nagsabandiyah sepeninggalan beliau keilmuan dan karomah tersebut
diwarisi oleh anaknya afandi.

56



pesantren. Ia tidak hanya melanjutkan metode ayahandanya secara
teknis, tetapi juga menjaga wibawa dan pengaruh sosial yang melekat
pada lembaga pesantren sebagai pusat otoritas keagamaan.

2. Dasar Hukum metode Penentuan Awal Ramadan dan

Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Dasar hukum dari penggunaan metode Pondok Pesantren Darul
Ulumi wal-amal seperti yang disampaikan Kiai Afandi terdapat

dalam Al-Qur’an surat QS: Yunus (10): 5.

G Eilaally Gl S5 152080 0302 55583 153 55 2lm Gt Jia il 5b
O34lsd o3 ) el ally V1 s s 5la
Dialah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya.
Dialah pula yang menetapkan tempat-tempat orbitnya agar kamu
mengetahui bilangan tahun dan perhitungan waktu Allah tidak
menciptakan demikian itu, kecuali dengan benar. Dia menjelaskan
tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada kaum yang mengetahui.”

Dalam memahami ayat tersebut, Kiai Afandi memperbolehkan
penggunaan hisab dan rukyat. Menurut beliau, ayat tersebut dapat
dimaknai bahwa Allah menciptakan bulan dan matahari agar manusia
dapat mengetahui berapa lama bulan berjalan dan berapa hari yang
telah berlalu, yang merupakan bentuk dari perhitungan hisab. Allah
menciptakan matahari dan bulan sebagai sarana bagi manusia untuk

melakukan perhitungan waktu (hisab). 7

2 Departemen Agama R1, Al-Qur’an Dan Terjemahnya,.
73 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 9 Maret 2025).
57



Menurut Kiai Afandi bin Ibrahim perbedaan dalam penectapan
awal ramadan dan syawal adalah hal yang tidak asing karena
perbedaan juga pernah terjadi pada zaman Nabi.

G0 S iS22 36 g pall 5 g 32
"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah
(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak

olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR
Bukhari dan Muslim).”*

T3 G ans B 90 1085 1088 3 n Yy LS Y BT €

Sesungguhnya kami adalah umat yang ummi kami tidak bisa
membaca dan tidak bisa melakukan hisab. Bulan itu adalah
demikian-demikian. Maksudnya adalah kadang-kadang dua puluh
sembilan hari, dan kadang-kadang tiga puluh hari (HR. Bukhari-
Muslim).”®

Dalam penafsiran hadis diatas, Kiai Afandi menyampaikan

bahwa dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal penggunaan

hisab dan juga rukyat diperbolehkan.

RPN ("<"L‘ o Ol lgrlosls 5522505 1513 (s olas 5523515 13)

74 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari

(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327. Lihat juga Muslim Ibn al-Hajjaj, Sahih
Muslim, juz 2, (Beirut : Dar al-Kutub al-“Ilmiyah, 1992), 759. Kitab as-saum
bab qawl an-nabiy iza ra’itum al-hilal. Hadis nomor 1776. Sahih Muslim, kitab
as-siyam bab wujiib saum ramadan li ru’yati al-hilal. Hadis nomor 1796.

75 Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, Edisi Mahmiidd Muhammad Mahmiid

Hasan Nassar (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2004), 996. Lihat juga Muslim
Ibn al-Hajjaj, Sahth Muslim, juz 2..., 759. Kitab as-saum bab qawl an-nabiy la
naktub wa 12 naksub. Hadis nomor 180. Sahth Muslim, kitab as-siyam. Hadis
nomor 1795.

58



Ketika kalian melihatnya (hilal Ramadan), maka berpuasalah, dan
Jika kalian melihatnya (hilal atau bulan baru), maka berbukalah,
tetapi jika mendung (tertutup awan) maka estimasikan (menjadi 30
hari). (HR. Al- Bukhari dan Muslim).”®

C. Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal di Ntobo, Kota Bima,
merupakan salah satu lembaga keagamaan tradisional yang memiliki
pendekatan khas dalam menetapkan awal Ramadan dan Syawal.
Pendekatan ini tidak sepenuhnya mengikuti metode yang digunakan
pemerintah, melainkan berpijak pada tradisi pengetahuan lokal yang
dikembangkan oleh Kiai Afandi bin Ibrahim sebagai pengasuh utama
pesantren. Tradisi ini merupakan hasil perpaduan antara metode hisab
tradisional, kearifan lokal, dan praktik-praktik yang diwariskan
secara turun-temurun di lingkungan pesantren dan masyarakat Bima
pada umumnya.
1. Dasar-Dasar Pengetahuan Kalender dan Hari

Menurut Kiai Afandi bin Ibrahim, syarat pertama dan utama
untuk dapat menentukan awal Ramadan dan Syawal adalah
pemahaman terhadap struktur kalender Hijriyah. Hal ini meliputi
pengetahuan tentang nama-nama bulan hijriyah, jumlah hari dalam
setiap bulan, serta bagaimana siklus satu tahun qamariyah bekerja.

Pengetahuan ini bahkan dilengkapi dengan istilah-istilah lokal dalam

76 Muhammad Ibn Ismail Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhdri, Juz 1, (Beirut:
Dar al-Kutub al-“Ilmiyah, 1992), 588. Hadis nomor 1767.
59



bahasa Bima yang digunakan untuk menyebut bulan dan tanda-tanda
waktu tertentu.”’

Tabel: III. 1 nama-nama bulan dan umurnya

No Nama-nama bulan Umur
Kelender hijriyah | Bahasa Bima
1 Muharam Ica 30
2 Safar Ndua 29
3 Rabiul awal Tolu 30
4 | Rabiul akhir Upa 29
5 Jumadil awal Lima 30
6 | Jumadil akhir Nggini 29
7 | Rajab Mpidu 30
8 | Syaban Mbaru 29
9 Ramadan Nciwi 30
10 | Syawal Mpuru 29
11 | Dzulkaidah Doda satu 30
12 | Dzulhijjah Doda ndua 29/30

Kalender Hijriyah berbeda dengan kalender Masehi karena
berbasis pada siklus revolusi bulan terhadap bumi, dengan jumlah

hari dalam satu bulan yang berkisar antara 29 atau 30 hari. Dalam

77 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 21 Junuari 2025).

60



praktiknya, jumlah hari ini sangat berpengaruh terhadap pergeseran
hari dalam satu tahun Kamariah.

Dalam kalender Hijriah, terdapat dua jenis tahun yang dikenal
sebagai tahun basithah (tahun pendek) dan tahun kabisat (tahun
panjang). Pada tahun basithah, jumlah hari dalam setahun adalah 354
hari, sedangkan pada tahun kabisat mencapai 355 hari.”® Meskipun
demikian, menurut Kiai Afandi variasi siklus tahun ini tidak
memengaruhi penentuan awal bulan Ramadan dan Syawal karena
jumlah hari pada bulan Ramadan dan Syawal tetap konstan, yaitu
masing-masing 30 dan 29 hari. Selain itu, penetapan awal Ramadan
dan Syawal dilakukan melalui metode khusus yang telah ditetapkan
sudah lama di pesantren.

2. Penambahan Hari: 5, 12, dan 6 Hari untuk menentukan awal
ramadan

Salah satu kekhasan dalam metode hisab tradisional yang
digunakan oleh Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal terletak
pada sistem perhitungan berbasis penambahan hari dari awal
Ramadan tahun sebelumnya. Dalam praktiknya, metode ini
menggunakan dua pendekatan yang saling melengkapi, yaitu rumus
penambahan 5 hari dan rumus penambahan 12 hari. Meskipun

keduanya menggunakan angka yang berbeda, hasil akhir dari

78 Muh. Rasywan Syarif, “Diskursus Perkembangan Formulasi
Kalender Hijriah,” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 3, no. 2 (2018): 91-102,
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/itk.v2i1.14158.

61



perhitungan ini umumnya menunjukkan hari yang sama sebagai awal
Ramadan tahun berjalan.”

Rumus penambahan 5 hari digunakan oleh kalangan yang sudah
terbiasa dan mahir dalam memahami sistem penanggalan Hijriyah,
seperti para kiai atau santri senior. Rumus ini didasarkan pada
pergeseran hari dalam satu tahun qamariyah, yang berjumlah 354 hari
atau sekitar 11 hari lebih pendek dari kalender Masehi. Perbedaan ini
menyebabkan hari dalam kalender Hijriyah akan bergeser ke depan
dalam kalender Masehi dari tahun ke tahun. Secara sederhana,
perhitungan penambahan 5 hari dilakukan sebagai berikut:*

Jika awal Ramadan tahun sebelumnya jatuh pada hari Minggu,

maka dengan penambahan 5 hari, urutan perhitungan menjadi:

e Minggu (1)

e Senin (2)
e Selasa (3)
e Rabu (4)

e Kamis (5)

Maka, awal Ramadan tahun berjalan jatuh pada hari Kamis.

Sementara itu, rumus penambahan 12 hari lebih sering digunakan
oleh santri pemula atau masyarakat awam yang baru mempelajari
metode ini. Rumus ini lebih mudah dipahami dan memberikan

fleksibilitas waktu dalam memperkirakan pergeseran hari. Meskipun

7 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 21 Junuari 20).
80 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo,
21 Januari 2025).
62



angkanya lebih besar, hasilnya tetap mengacu pada prinsip rotasi hari
dalam satu minggu yang berulang setiap tujuh hari. Berikut ilustrasi
rumus penambahan 12 hari:

Jika awal Ramadan tahun sebelumnya jatuh pada hari Minggu,
maka penambahan 12 hari dilakukan dengan menghitung secara
berurutan:

e Minggu (1)

e Senin (2)
e Selasa (3)
e Rabu (4)

e Kamis (5)
e Jumat (6)

e Sabtu (7)

e  Minggu (8)
e Senin (9)

e Selasa (10)
e Rabu(11)

e Kamis (12)

Maka, hasil perhitungan juga menunjukkan bahwa awal
Ramadan tahun ini jatuh pada hari Kamis.

Fenomena kesamaan hasil dari kedua rumus ini bukanlah suatu
kebetulan, melainkan konsekuensi logis dari sistem kalender
mingguan yang terdiri dari tujuh hari. Karena itu, penambahan
kelipatan tujuh (misalnya, 12 — 5 = 7 hari) hanya memutar hari ke

posisi yang sama. Artinya, meskipun angka yang digunakan berbeda,

63



hasil akhirnya tetap berada pada titik hari yang sama dalam siklus
mingguan. Dalam matematika kalender, ini dikenal sebagai
konvergensi modulo 7, di mana pergeseran hari dapat dihitung
berdasarkan sisa pembagian (modulus) terhadap angka 7 sebagai
jumlah hari dalam satu minggu.

Dengan demikian, baik rumus penambahan 5 hari maupun 12
hari sebenarnya bekerja di bawah prinsip rotasi siklikal waktu,
dengan asumsi bahwa satu tahun Hijriyah memajukan posisi awal
bulan sekitar 11-12 hari setiap tahunnya dalam kalender Masehi.
Pemilihan antara keduanya disesuaikan dengan tingkat penguasaan
pengguna terhadap metode ini. Bagi kalangan yang sudah terbiasa,
penambahan 5 hari lebih efisien. Sedangkan penambahan 12 hari
lebih aman dan mudah digunakan oleh pemula.

Kiai Afandi membagi penggunaan metode ini ke dalam dua
tingkat pemahaman:

e Santri pemula atau masyarakat awam dianjurkan
menggunakan metode penambahan 12 hari, karena lebih
aman dan memberikan toleransi lebih terhadap kesalahan
prediksi hari.

o Kiai atau santri senior yang sudah terbiasa dengan metode ini
dianjurkan menggunakan metode penambahan 5 hari, karena
dianggap lebih presisi dan mencerminkan kedalaman
pemahaman mereka terhadap sistem kalender Hijriyah.

Adapun ketika seseorang tidak mengetahui kapan awal Ramadan
sebelumnya, maka digunakan metode alternatif dengan berpatokan

pada hari wukuf di Arafah (9 Dzulhijjah). Dalam konteks ini,
64



dilakukan penambahan 6 hari dari hari wukuf untuk memprediksi
awal Ramadan tahun berikutnya. Ini dilakukan karena hari wukuf
biasanya lebih mudah diingat masyarakat akibat berdekatan dengan
perayaan Iduladha yang berskala besar. Oleh karena itu, metode ini
menyediakan fleksibilitas dalam kondisi kurangnya data, tanpa
mengorbankan akurasi secara umum.

3. Penetapan Awal Syawal: Digenapkan 30 Hari

Berbeda dengan metode penentuan awal Ramadan yang berbasis
perhitungan hari dari tahun sebelumnya, penetapan awal Syawal di
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal dilakukan dengan prinsip
penggenapan hari, yakni selalu menetapkan Ramadan genap 30 hari.
Artinya, tidak dilakukan observasi rukyat hilal, dan Syawal dimulai
secara otomatis setelah Ramadan ke-30.

Metode ini memiliki akar yang kuat dalam praktik tradisional
Islam. Bahkan dalam hadis Rasulullah SAW, disebutkan bahwa jika
hilal tidak dapat terlihat karena cuaca atau halangan lainnya, maka
sempurnakan bilangan bulan menjadi 30 hari (HR. Bukhari dan
Muslim). Prinsip ini kemudian diterjemahkan secara praktis oleh
pesantren sebagai bentuk kehati-hatian (ihtiyath) dalam menjalankan
ibadah yang waktunya ditentukan oleh penampakan bulan.

Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal untuk mengetahui
jauh-jau hari awal syawal akan jatuh pada hari apa Kiai Afandi Bin

Ibrahim menggunakan metode pengulangan jika awal Ramadan jatuh

65



pada hari Minggu, maka kita dapat menentukan hari-hari berikutnya
dengan metode pengulangan sebagai berikut:®!

e Menyebut hari Minggu dua kali (Minggu-Minggu)
menunjukkan bahwa telah berlalu 8 hari. Untuk mencapai hari
ke-10, tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Senin dan selasa.
Dengan demikian, hari ke-10 jatuh pada hari Selasa.

e Selanjutnya, untuk mencapai hari ke-18, mulai dari hari Rabu
dan sebut dua kali (Rabu-Rabu), yang menandakan 18 hari
telah berlalu. Tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Kamis dan
Jum’at, sehingga hari ke-20 jatuh pada hari Jum’at.

e Untuk mencapai hari ke-28, mulai dari hari Sabtu (karena hari
ke-20 adalah Jum’at, maka hari berikutnya adalah Sabtu) dan
sebut dua kali (Sabtu-Sabtu), yang menandakan 28 hari telah
berlalu. Tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Minggu dan
Senin, sehingga hari ke-30 jatuh pada hari Senin.

Dengan demikian, awal Syawal akan jatuh pada hari Selasa.
Untuk mempermudah pembaca memahami penentuan ramadan
dan syawal sistem praktis penulis berikut adalah diagram alur hisab
yang digunakan oleh Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal.
AWAL RAMADAN TAHUN LALU

|— Rumus 5 Hari — (+5 hari) — [Awal Ramadan Baru]
— Rumus 12 Hari — (+12 hari) — [Awal Ramadan Baru]

81 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal
Ntobo, 9 Maret 2025).
66



L Jika Lupa — [Hari Wukuf] — (+6 hari) — [Awal Ramadan
Baru]

[AWAL RAMADAN] — (+30 hari) — [Hari ke-30] — [Hari ke-
31 = Syawal]
4. Pengambilan Keputusan Awal Ramadan dan Syawal

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Dalam tradisi keagamaan di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal, penetapan awal Ramadan dan Syawal bukanlah proses yang
dilakukan secara mendadak atau spontan, melainkan merupakan
keputusan yang telah dipertimbangkan dan ditetapkan jauh-jauh hari
sebelumnya oleh Kiai Afandi bin Ibrahim. Berdasarkan wawancara
dengan Akmal, salah satu Ustadz sekaligus orang dekat Kiai Afandi,
diketahui bahwa Kiai Afandi telah menetapkan tanggal awal
Ramadan dan Syawal jauh sebelum hari-hari tersebut tiba.

"Biasanya, jauh sebelum Ramadan atau Syawal tiba, Kiai sudah
tahu dan sudah punya tanggal. Jadi kalau ada masyarakat yang datang
ke rumah, tanya ‘Kapan mulai puasa, Kiai?’ atau ‘Kapan lebaran?’,
beliau langsung jawab, dan itu jadi pegangan mereka."®?

Penetapan tersebut didasarkan pada perhitungan dan pemahaman
Kiai Afandi terhadap metode yang dikuasainya. la tidak menunggu

hasil sidang isbat pemerintah atau laporan dari tim rukyah lokal,

melainkan menetapkan keputusan secara mandiri dengan landasan

82 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo,
21 Januari 2025).
67



ilmu dan keyakinan pribadi. Hal ini mencerminkan kemandirian
metodologis yang telah lama menjadi ciri khas pesantren ini.

Menariknya, informasi mengenai keputusan tersebut tidak
diumumkan secara terbuka kepada umum, melainkan disampaikan
secara personal kepada masyarakat yang datang langsung ke
pesantren untuk menanyakan kepastian kapan awal Ramadan dan
Syawal akan dimulai. Dalam berbagai kesempatan, masyarakat yang
berkunjung ke kediaman Kiai Afandi, baik dari kalangan santri lama,
masyarakat sekitar, maupun simpatisan dari luar daerah, akan diberi
tahu secara langsung oleh Kiai bahwa “Ramadan akan jatuh pada hari
ini” atau “Idul Fitri akan dilaksanakan pada hari itu.” Informasi ini
kemudian menyebar dari mulut ke mulut, menjadi acuan bagi
sebagian masyarakat Ntobo dan sekitarnya yang mengikuti otoritas
keagamaan Kiai Afandi.

Praktik ini menunjukkan bahwa otoritas Kiai dalam menetapkan
hari-hari besar Islam tidak hanya bersumber dari ilmu falaknya, tetapi
juga dari posisi sosial dan karisma keagamaan yang beliau miliki.
Masyarakat tidak menuntut bukti atau argumen teknis, cukup dengan
pernyataan dari sang Kiai, mereka merasa mantap dan yakin untuk
mengikuti.

. Penerapan Metode dalam Praktik Sosial

Dalam praktiknya, penetapan awal Ramadan dan Syawal oleh
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal kerap kali berbeda dengan
ketetapan pemerintah melalui Kementerian Agama. Perbedaan ini

terjadi karena pesantren tidak mengikuti rukyat secara nasional atau

68



keputusan sidang isbat, melainkan tetap berpegang pada metode yang
diwariskan secara lokal.

Namun demikian, masyarakat sekitar tetap mengikuti keputusan
pesantren. Hal ini memperlihatkan bahwa kepercayaan masyarakat
terhadap pesantren dan kiai lebih tinggi daripada otoritas keagamaan
formal. Bahkan dalam beberapa kasus, masyarakat lebih memilih
berlebaran atau memulai puasa sesuai keputusan pesantren, meskipun
berbeda satu sampai dua hari dengan kalender nasional.

1. Perbedaan Penetapan Awal Ramadan dan Syawal Pondok

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

Perbedaan dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal antara
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo dan pemerintah
merupakan fenomena yang terus berulang dalam beberapa tahun
terakhir. Berdasarkan data penanggalan selama lima tahun terakhir
(1442 H-1446 H), terlihat bahwa pondok pesantren secara konsisten
menetapkan awal Ramadan dan Syawal lebih awal dibandingkan
dengan keputusan pemerintah.

Tabel: IV. 2. Perbedaan penetapan awal ramadan dan Syawal

Pemerintah dan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.??

Tahun Pondok Pesantren Pemerintah
Darul Ulumiwal-amal

8 Data tersebut diperoleh penulis melalui pemberitaan media daring.

Perbedaan penetapan hari yang tidak lazim ini juga memicu kontroversi besar,
karena sering kali penentuan hari tersebut mendahului keputusan pemerintah satu
hingga dua hari. Namun, bagi masyarakat keluraha Ntobo sendiri, fenomena
tersebut sudah dianggap hal yang biasa. Hal ini berakar pada keyakinan yang
telah ditanamkan terhadap metode yang digunakan oleh pimpinan Pondok
Pesantren Darul UlumiWal-Amal Kiai Afandi bin Ibrahim.

69



Ramadan Syawal | Ramadan Syawal
Senin 12 Rabu Selasa 13 |[Kamis 13
14421 April 2021 | 12 Mei | April 2021 Mei 2021
2021
1443 Jum’at 1 Minggu 1 Minggu3 [Senin 2 Mei
April 2022 | Mei 2022 April 2022 2022
1444 Selasa 21 | Kamis 20 [Kamis 23  [Sabtu 22
Maret 2023 | April  \farer 2023 |April 2023
2023
1445 Minggu Senin 8 [Selasa 12 [Rabu 10
10 Maret | APril 2024 Maret April 2025
2024
2024
1446 Kamis 27 | Sabtu27 [Sabtu 1 Senin 31
Februari Maret 2025 \Maret Maret 2025
2025
2025

Dari tabel di atas, tampak bahwa dalam setiap tahun tersebut,
Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal selalu memulai puasa dan
merayakan Idulfitri satu hingga dua hari lebih awal dibandingkan
keputusan pemerintah. Perbedaan ini dapat dimaknai dalam dua
dimensi: dimensi metodologis dan dimensi sosial-keagamaan.

Pemerintah Indonesia menetapkan awal bulan Kamariah
berdasarkan kriteria imkan rukyat yang menggabungkan hisab
astronomi dengan rukyat global. Sementara itu, Pondok Pesantren

Darul UlumiWal-Amal menggunakan metode lokal yang tidak

sepenuhnya mengacu pada keputusan pemerintah pusat.

70



Metode lokal yang digunakan pondok sebagaiman yang
dijelaskan sebelumnya dengan cara menambahkan 5 atau 12 hari dari
ramadan sebelumnya untuk menetapkan awal ramadan yang akan
datang sementara untuk menentukan syawal bulan ramadan selalu
berjumla 30 hari. Hal ini menjelaskan mengapa penetapan awal
Ramadan dan Syawal oleh pondok sering kali mendahului keputusan
pemerintah.

2. Penerimaan Masyarakat terhadap Metode Penentuan Awal
Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal
Penerimaan masyarakat terhadap metode penentuan awal

Ramadan dan Syawal yang diterapkan oleh Pondok Pesantren Darul
Ulumi Wal-Amal menunjukkan kecenderungan yang cukup positif,
terutama di kalangan warga yang memiliki kedekatan secara sosial
dan spiritual dengan pesantren. Salah satu informan, Syamsudin,
mengungkapkan bahwa ia menerima dan mengikuti sepenuhnya
penetapan awal Ramadan dan Syawal yang ditentukan oleh pondok
pesantren. Dalam wawancara, Syamsudin menyatakan:

“Saya ikut pondok saja, bagaimana penetapan awal puasanya, ya
saya ikut. Karena dari dulu memang begitu. Saya percaya sama kiai
dan pondok.”

Pernyataan tersebut menunjukkan adanya kepercayaan yang kuat
terhadap otoritas pesantren dalam menentukan waktu-waktu ibadah

penting. Kepercayaan ini bukan hanya didasarkan pada pertimbangan

8 Syamsudin, wawancara (Ntobo, 9 Maret 2025).
71



ilmiah terhadap metode yang digunakan, tetapi lebih jauh dilandasi
oleh keyakinan terhadap otoritas keagamaan yang melekat pada figur
kiai dan lembaga pesantren. Dalam konteks ini, ketaatan Syamsudin
merepresentasikan bentuk penerimaan yang bersifat sosiologis, yakni
muncul dari relasi patron-klien yang sudah mengakar dalam
kehidupan masyarakat sekitar pesantren.

Hal ini juga ditegaskan oleh Dian Asriani, yang menyampaikan
bahwa masyarakat secara aktif datang langsung ke pesantren untuk
memastikan penetapan awal Ramadan dan Syawal. Tidak hanya itu,
menurut Dian, masyarakat juga kerap meminta pertimbangan Kiai
Afandi dalam berbagai urusan kehidupan lainnya, termasuk
menentukan hari baik untuk bercocok tanam. la menyampaikan:

“Kalau sudah mendekati Ramadan atau mau Lebaran,
masyarakat biasanya datang ke Kiai Afandi untuk tanya kapan
puasanya mulai atau kapan Lebaran. Tapi bukan itu saja, kadang juga
tanya hari baik buat tanam, nikah, dan hal-hal lain. Pokoknya banyak
yang datang ke beliau.”’

Fenomena ini mencerminkan kuatnya hubungan patron-klien
antara Kiai Afandi sebagai patron (tokoh yang memiliki sumber daya
spiritual, sosial, dan simbolik) dengan masyarakat sebagai klien
(pihak yang mencari bimbingan dan perlindungan). Relasi patronase
ini memperlihatkan bahwa penerimaan masyarakat terhadap metode

penetapan awal bulan kamariah bukan hanya ditentukan oleh

kebenaran metode astronomi atau rukyat, tetapi juga oleh

85 Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal
10 Maret 2025). Putri dari Kiai Afandi.
72



kepercayaan personal, tradisi turun-temurun, dan struktur sosial yang
telah terbentuk dalam masyarakat.

Dengan demikian, penerimaan masyarakat Ntobo terhadap
metode penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren
Darul Ulumi Wal-Amal tidak bisa dilepaskan dari konteks sosiologis
yang membentuk relasi antara pesantren dan masyarakat. Pesantren
dalam hal ini bukan hanya menjadi pusat pengetahuan dan ibadah,
tetapi juga menjadi pusat otoritas sosial dan kultural yang
memberikan rasa aman, kepastian, dan legitimasi bagi masyarakat

dalam menjalani kehidupan keagamaan maupun sosial sehari-hari.

73



BAB IV

ANALISIS METODE DAN PENERIMAANNYA PERSPEKTIF
HISAB ‘URFI, KARISMA, DAN PATRONASE

A. Analisis Metode Hisab: Hisab ‘urfi Khamsi
Penentuan awal bulan Kamariah, khususnya bulan Ramadan dan
Syawal, merupakan isu sentral dalam praktik keagamaan umat Islam.
Di Indonesia, terdapat berbagai metode penentuan, baik berdasarkan
hisab maupun rukyat. Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal di
Ntobo mengembangkan metode khas yang mengacu pada
perhitungan sederhana berbasis hari, yang menunjukkan kesesuaian
dengan karakteristik metode hisab “urft Khamst.
1. Karakteristik Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal
Metode yang digunakan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal dapat diklasifikasikan sebagai bentuk lokal dari hisab ‘urfi
Khamsi, yaitu metode yang mengandalkan penambahan hari tetap
dari tahun ke tahun. Dalam praktiknya:
e Jika awal Ramadan tahun sebelumnya diketahui, maka tanggal
awal Ramadan tahun ini diperoleh dengan menambahkan 5 atau
12 hari.
e Jika tidak diketahui, maka digunakan acuan hari wukuf di Arafah
(9 Zulhijjah) dengan penambahan 6 hari.
e Untuk penentuan awal Syawal, bulan Ramadan selalu
digenapkan menjadi 30 hari, sehingga hari ke-31 ditetapkan

sebagai 1 Syawal.
74



Penambahan lima hari sesuai dengan siklus kalender lunar 354
hari yang dalam sistem pekan (7 hari) akan mengalami pergeseran 5
hari (karena 354 mod 7 = 5). Ini sejalan dengan karakter dasar hisab
‘urft Khamsi, yaitu penanggalan berbasis pekan dengan penambahan
5 hari setiap tahun.

Dalam praktiknya, metode ini menghitung hari awal Ramadan
tahun berikutnya dengan mengikutsertakan hari acuan. Misalnya, jika
awal Ramadan tahun ini jatuh pada hari Minggu, maka dihitung lima
hari ke depan dimulai dari Minggu sebagai hari pertama: Minggu (1),
Senin (2), selasa (3), rabu (4), kamis (5), sehingga Ramadan tahun
depan akan jatuh pada hari kamis. Penggunaan metode ini berbeda
dari hisab ‘urfi ruba'i, yang menggunakan pendekatan penambahan 4
hari tanpa mengikutsertakan hari acuan.

Menurut Slamet Hambali, dosen falak di UIN Walisongo
Semarang, karena satu tahun Hijriah memiliki 354 hari, maka metode
urfi ruba’i (penambahan 4 hari tanpa menghitung hari acuan) dinilai
lebih tepat secara bilangan murni matematika karena 354 ~ 7 = 4
dengan sisa 6. Namun, pesantren-pesantren menerapkan metode urfi
Khamsi dengan dasar bahwa bulan ganjil berjumlah 30 hari dan bulan
genap 29 hari, sehingga total tetap 354 hari namun pola penanggalan
berbasis hari disusun dengan prinsip pedagogis dan kesederhanaan

untuk masyarakat.

8 Asih Pertiwi and Agus Nurhadi, “Metode Penentuan 1 Ramadan
Menurut Tarekat Syattariyah Pengikut Abu Peuleukung,” SYARAH : Jurnal
Hukum Islam 47, no. 4 (2021): 124-34,
https://doi.org/10.31857/s013116462104007x.

75



Penambahan dua belas hari dalam metode pesantren merupakan
pendekatan pedagogis. Ini dirancang untuk memudahkan
pemahaman masyarakat dan santri, terutama yang baru belajar ilmu
falak. Metode ini tetap menghasilkan hari yang sama dengan metode
penambahan lima hari, tetapi memperluas siklus menjadi hampir dua
pekan, memudahkan visualisasi rotasi tahunan dalam pekan.

Adapun penambahan enam hari dari hari wukuf di Arafah
merupakan bentuk penyesuaian dengan perbedaan waktu antara Arab
Saudi dan Indonesia. Karena wukuf ditentukan berdasarkan waktu di
Mekah, dan waktu Indonesia lebih awal sekitar 4-6 jam, maka
penyesuaian dilakukan dengan menambahkan satu hari ekstra dari
metode penambahan lima hari, sehingga menjadi enam hari. Dengan
itu, jika hari wukuf jatuh pada hari Minggu, maka awal Ramadan
diperkirakan jatuh pada hari Sabtu berikutnya.

Secara keseluruhan, metode hisab yang digunakan pesantren ini
tidak mengacu pada data astronomi aktual seperti konjungsi atau
visibilitas hilal, namun menggunakan sistem kalender konvensional
berbasis hari dan pekan. Maka, metode ini dapat dikategorikan
sebagai bentuk hisab ‘urfi Khamst yang mengalami adaptasi sosial,
pedagogis, dan geografis.

Metode ini bukan hanya representasi dari tradisi perhitungan
waktu yang sederhana, tetapi juga mengandung nilai pendidikan,
keteraturan sosial, dan kesinambungan tradisi lokal yang kuat.
Karena itu, penerimaannya dalam komunitas pesantren lebih
didasarkan pada nilai-nilai kultural dan karismatik daripada pada

rasionalitas astronomis murni.
76



2. Tinjauan Astronomis terhadap Hisab ‘urfi Khamst

Hisab ‘urfl merupakan metode perhitungan berbasis siklus tetap
yang tidak memperhitungkan visibilitas hilal. Dalam hal ini, urfi
Khamsi secara spesifik menyatakan bahwa setiap awal bulan
Kamariah akan maju 5 hari dari tahun sebelumnya karena bulan lunar
rata-rata berusia sekitar 29,5 hari, sehingga setahun lunar berjumlah
sekitar 354 hari. Dibandingkan dengan kalender syamsiah (365 hari),
terdapat selisih 11 hari yang membuat awal bulan Kamariah terus
bergeser terhadap kalender masehi.

Namun, dalam konteks astronomi, metode ini tidak
memperhitungkan posisi aktual bulan terhadap matahari dan garis
ufuk (horizon), yang merupakan aspek kunci dalam hisab haqiqi.
Dalam hisab haqiqi, penentuan awal bulan dilakukan dengan
menghitung konjungsi (ijtima'), tinggi hilal saat matahari terbenam,
elongasi bulan-matahari, dan umur bulan setelah ijtima'. Kriteria
yang umum digunakan adalah visibilitas hilal minimal 3 derajat atau
elongasi minimal 6,4 derajat.

Dengan demikian, metode urfi Khamsi meskipun mudah dan
konsisten berpotensi menyimpang dari kenyataan astronomis karena
tidak memperhitungkan visibilitas hilal yang aktual. Dalam kondisi
tertentu, metode ini dapat menetapkan awal Ramadan atau Syawal
lebih awal atau lebih lambat satu hingga dua hari dibandingkan
metode hisab hakiki atau rukyat.

77



Tabel: IV. 1. Perbandingan Metode Penentuan Awal

Ramadan dan Syawal

Aspek Metode Pesantren Hisab Hakiki
Darul UlumiWal- Kontemporer
Amal
Sumber Pola aritmetika Posisi
Penetapan penambahan hari geometris
(5/12 hari) dan bulan dan
penggenapan bulan | matahari
berdasarkan
perhitungan
astronomi
Acuan Ya, menambahkan | Tidak
Tahun 5 atau 12 hari dari (menghitung
Sebelumnya | hari awal Ramadan | posisi hilal
tahun lalu aktual setiap
tahun)
Dasar Tidak digunakan Digunakan
Astronomis penuh (data
astronomis:
elongasi,
ijtima’, dll.)
Penentuan Ramadan selalu Berdasarkan
Awal digenapkan 30 hari | posisi hilal
Syawal dan
kemungkinan
rukyat
Acuan Hari wukuf (9 Tidak relevan
Alternatif Zulhijah) + 6 hari (setiap bulan
dihitung dari
posisi
astronomis)
Tujuan & Praktik lokal dan Penetapan
Kegunaan edukatif di resmi
lingkungan kalender
pesantren hijriyah

78



nasional dan

global
Kelebihan Sederhana, mudah | Akurat secara
diingat, bisa astronomis,
digunakan tanpa mendekati
alat astronomi realitas
visibilitas
hilal
Kekurangan | Tidak Rumit, butuh

mempertimbangkan | keahlian
kondisi astronomis | teknis dan alat

aktual hitung khusus
Kesesuaian Sering berbeda Selaras
dengan dengan sidang
Kalender isbat dan
Nasional keputusan
resmi

Penambahan 5/12 hari oleh pesantren merupakan variasi lokal
dari hisab ‘urfi dengan orientasi pendidikan dan penyederhanaan,
bukan akurasi astronomis. Penggunaan hari wukuf sebagai titik
referensi memperlihatkan adanya sinkronisasi simbolik dengan
kalender Islam global (haji), walaupun dihitung ulang berdasarkan
waktu lokal. Penggenapan Ramadan menjadi 30 hari adalah metode
ijtihadi yang bisa digunakan dalam kondisi tidak ada data rukyat atau
hisab, dan hal ini memiliki legitimasi fighiyah dalam keadaan darurat
atau lokalitas khusus.

Penentuan awal bulan Kamariah yang akurat memerlukan
pertimbangan posisi hilal serta faktor-faktor penting lainnya, seperti
konjungsi atau ijtimak (ketika Bulan dan Matahari berada pada garis

bujur langit yang sama), ketinggian hilal di atas ufuk saat Matahari

79



terbenam, serta sudut elongasi, yaitu jarak sudut antara Bulan dan
Matahari yang memengaruhi kemungkinan visibilitas hilal. Selain
itu, umur hilal yang dihitung dari selisih waktu antara ijtimak dan
ghurub (terbenamnya Matahari) juga menjadi pertimbangan penting
dalam menentukan awal bulan Kamariah.

Metode hisab urfi adalah salah satu cara yang tradisional dalam
penentuan awal bulan Kamariah yang telah digunakan sejak masa
lampau. Metode ini didasarkan pada perhitungan rata-rata peredaran
Bulan mengelilingi Bumi tanpa memperhatikan kondisi astronomis
yang sebenarnya. Secara sederhana, metode hisab urfi menetapkan
bahwa setiap bulan ganjil dalam kalender Hijriah selalu berjumlah 30
hari, sementara bulan genap selalu berjumlah 29 hari. Sebagai
contoh, bulan Sya'ban dihitung selama 29 hari, Ramadan 30 hari, dan
Syawal 29 hari.?’

Namun, dari sudut pandang astronomi modern, metode hisab urfi
dianggap tidak lagi relevan untuk menentukan awal bulan Kamariah,
terutama terkait dengan penentuan waktu ibadah dalam agama Islam.
Hal ini disebabkan oleh beberapa alasan mendasar yang terkait
dengan ketidakakuratan metode tersebut dalam menggambarkan
fenomena pergerakan Bulan yang sebenarnya.

e metode hisab urfi tidak memperhitungkan fenomena konjungsi

atau ijtimak, yaitu momen ketika Bulan berada pada garis bujur

87 Ismail, “TELAAH KRITIS METODE HISAB PENENTUAN
AWAL RAMADHAN,” Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-Undangan Dan
Ekonomi  Islam  (2019): 164-183, https://doi.org/Doi:  https://doi.org/
10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i1.1076.

80



ekliptika yang sama dengan Matahari. Konjungsi menjadi
penanda astronomis penting untuk menentukan berakhirnya
bulan lunar secara ilmiah. Setelah terjadi konjungsi, posisi Bulan
berangsur-angsur bergerak menjauhi Matahari sehingga
memungkinkan terbentuknya hilal yang dapat diamati.

e metode hisab urfi mengabaikan faktor visibilitas hilal, yaitu
keterlihatan hilal di langit senja setelah Matahari terbenam.
Dalam astronomi modern, penentuan awal bulan Kamariah
mempertimbangkan ketinggian hilal, elongasi (jarak sudut antara
Bulan dan Matahari), serta faktor atmosferis yang memengaruhi
visibilitas hilal. Hilal yang tidak terlihat atau tidak memenuhi
kriteria visibilitas yang disepakati menunjukkan bahwa bulan
baru belum dapat dimulai.

e metode hisab urfi tidak mampu menangkap variasi alami dalam
pergerakan Bulan yang disebabkan oleh orbit Bulan yang
berbentuk elips, kemiringan orbit, dan faktor gravitasi Bumi serta
Matahari. Variasi ini menyebabkan panjang bulan Ilunar
sebenarnya tidak selalu tetap pada 29 atau 30 hari, tetapi berkisar
antara 29,26 hingga 29,80 hari. Akibatnya, penentuan awal bulan
Kamariah berdasarkan hisab 'urfi berpotensi tidak sesuai dengan
fenomena astronomis yang aktual.

B. Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan Syawal
Penerimaan masyarakat terhadap metode penentuan awal
Ramadan dan Syawal di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal

tidak semata-mata disebabkan oleh keakuratan metode tersebut,

81



melainkan lebih kepada otoritas karismatik dari sosok kiai. Dalam
kerangka teori karisma Max Weber, kiai dipandang memiliki
kekuatan spiritual dan legitimasi keagamaan yang membuat
masyarakat secara sukarela mengikuti segala keputusan
keagamaannya, termasuk dalam hal waktu ibadah. Otoritas ini
bersifat personal dan emosional, sehingga keberterimaan metode
hisab pesantren lebih ditentukan oleh kepercayaan pada figur kiai
daripada oleh rasionalitas ilmiah metode. Karisma ini juga diperkuat
oleh kedudukan historis dan simbolik pesantren dalam masyarakat,
yang menjadikan kiai sebagai poros keagamaan dan sosial yang
dihormati.®

Secara sosiologis, konsep karisma dalam teori Weber mengacu
pada legitimasi otoritas yang bersumber dari kualitas luar biasa
seseorang, yang diyakini oleh para pengikutnya sebagai pemilik
kemampuan khusus atau kedekatan dengan kekuatan adikodrati.
Dalam konteks Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal, kiai tidak
hanya dipandang sebagai tokoh intelektual, tetapi juga sebagai
pemimpin spiritual dan figur simbolik yang mewakili kesinambungan
tradisi Islam lokal. Oleh karena itu, keputusan yang diambil oleh kiai
dalam menetapkan awal Ramadan dan Syawal tidak hanya dimaknai
sebagai hasil perhitungan, tetapi juga sebagai bentuk petunjuk

keagamaan yang wajib diikuti.

8 Max Weber, The Theory of Social and Economic Organization,

Trans. A.M. Henderson and Talcott Parsons (New York: Free Press, 1947), 328-
329.

82



Relasi antara klai dan masyarakat dalam hal ini dibentuk oleh dua
faktor utama: pertama, penghormatan terhadap ilmu dan sanad
keilmuan kiai; dan kedua, kekuatan simbolik pesantren sebagai pusat
pendidikan dan spiritual. Dalam masyarakat yang masih sangat
religius, kehadiran tokoh spiritual yang dihormati memiliki pengaruh
besar dalam membentuk perilaku kolektif. Dengan demikian, metode
hisab sederhana yang digunakan oleh kiai tidak ditolak meskipun
secara ilmiah bisa jadi berbeda dengan hasil hisab astronomis atau
ketetapan pemerintah.

Lebih lanjut, kepercayaan terhadap kiai juga diperkuat oleh
kontinuitas sejarah sosial pesantren dalam mendidik masyarakat dan
memimpin mereka dalam urusan agama. Dalam konteks ini,
keberterimaan metode hisab ‘urfi Khamsi merupakan manifestasi
dari keberterimaan terhadap keseluruhan struktur otoritas keagamaan
yang telah mapan. Bahkan ketika metode tersebut tidak didasarkan
pada data visibilitas hilal atau konjungsi bulan-matahari, masyarakat
tetap menerimanya karena diyakini datang dari sumber yang sahih
secara spiritual.

Fenomena ini juga mencerminkan bahwa dalam kehidupan
beragama masyarakat tradisional, kebenaran ilmiah seringkali
dikompromikan dengan kebenaran simbolik dan spiritual. Dengan
kata lain, legitimasi keputusan keagamaan tidak hanya bergantung
pada aspek rasionalitas, tetapi juga pada siapa yang mengeluarkan
keputusan tersebut. Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa
keberhasilan penerapan metode hisab lokal tidak terlepas dari

keberadaan figur kiai sebagai pemilik otoritas karismatik.
83



Dalam hal ini, teori Weber tentang tiga jenis otoritas legal-
rasional, tradisional, dan karismatik menempatkan kiai dalam posisi
yang khas. Kiai bisa menggabungkan otoritas tradisional (karena
keberlanjutan pesantren sebagai lembaga historis) dan karismatik
(karena kemampuan spiritual dan kepemimpinan personalnya).
Kombinasi ini menjadikan posisi kiai sangat kuat dalam menentukan
sikap keagamaan komunitasnya, termasuk dalam menentukan kapan
umat mulai berpuasa atau merayakan Idul Fitri.*’

Dengan demikian, metode yang digunakan pesantren, meskipun
sederhana dan konvensional, tetap memperoleh legitimasi karena
disahkan oleh otoritas yang secara spiritual dipercaya. Ini
membuktikan bahwa dalam konteks pesantren dan masyarakat
religius, metode hisab bukan semata-mata alat ilmiah, melainkan juga
perangkat sosial dan kultural yang tidak terpisahkan dari struktur
otoritas keagamaan yang ada.

1. Karisma yang dimiliki Kiai Afandi Bin Ibrahim

Dalam masyarakat Ntobo, sosok Kiai Afandi bin Ibrahim bukan
hanya dikenal sebagai pimpinan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-
Amal, tetapi juga sebagai tokoh sentral yang memiliki pengaruh luas
dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Kepemimpinan beliau
tidak hanya bersifat struktural, melainkan juga bersumber dari
kualitas pribadi yang dipersepsikan luar biasa oleh masyarakat.

Dalam kerangka teori karisma Max Weber, karisma adalah kualitas

% Bryan S. Turner, Religion and Social Theory (London: Sage
Publications, 1991), 85-87.
84



luar biasa yang dimiliki seseorang, yang membuatnya dipandang
sebagai tokoh yang memiliki kekuatan adikodrati atau setidaknya
tidak dimiliki oleh orang biasa, dan keabsahan kepemimpinannya
berasal dari pengakuan serta kepercayaan para pengikutnya. Karisma
semacam inilah yang dapat ditemukan pada figur Kiai Afandi.*°

Salah satu bukti nyata karisma beliau adalah peran sentralnya
dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal. Meskipun pemerintah
melalui Kementerian Agama menetapkan kalender hijriah resmi,
masyarakat Ntobo tetap merujuk kepada keputusan Kiai Afandi.
Ketika terjadi perbedaan antara keputusan pemerintah dan keputusan
pesantren, masyarakat cenderung mengikuti pendapat beliau. Hal ini
menunjukkan bahwa karisma Kiai Afandi telah melampaui batas-
batas otoritas formal dan menjadi bentuk otoritas keagamaan
alternatif yang sangat kuat.

Lebih dari itu, masyarakat Ntobo juga mempercayai Kiai Afandi
dalam menentukan hari dan tanggal yang baik untuk memulai
aktivitas pertanian, seperti menanam dan memanen. Kepercayaan ini
tidak hanya menunjukkan relasi religius, tetapi juga spiritual-
ekologis, di mana pengetahuan lokal dan agama bertemu dalam sosok
kiai karismatik. Ini sejalan dengan kajian Clifford Geertz mengenai
“kiai” sebagai figur sentral yang menjadi penentu ritme sosial dan
spiritual masyarakat pedesaan.

Dalam kerangka Weberian, kepercayaan masyarakat pada figur

karismatik harus terus-menerus dipelihara melalui “proving

% Weber, Economy and Society, 241.
85



charisma” atau pembuktian karisma dalam tindakan nyata. Kiai
Afandi tidak hanya tampil sebagai pemimpin simbolik, tetapi secara
langsung terlibat dalam kehidupan masyarakat, membimbing,
memberi fatwa, dan menentukan arah. Masyarakat pun tidak melihat
perintah beliau sebagai beban, melainkan sebagai petunjuk yang
bersifat spiritual dan mengandung berkah. Hal ini menunjukkan
bahwa karisma beliau telah menjadi bagian dari struktur sosial dan
budaya masyarakat Ntobo.

Karisma Kiai Afandi juga memiliki dimensi transendental, di
mana masyarakat meyakini bahwa beliau memiliki “ilmu” yang tidak
dimiliki oleh orang biasa. Keyakinan ini menjadi dasar pengakuan
kolektif terhadap otoritas beliau dalam hal-hal yang bersifat
keagamaan dan praktis. Seperti yang diungkapkan oleh Weber,
“charisma is born out of crisis or the need for extraordinary
leadership,” dan sering kali figur karismatik muncul sebagai jawaban
terhadap kebutuhan masyarakat akan arah spiritual di tengah
ketidakpastian.”!

Pesantren yang beliau pimpin tidak hanya menjadi pusat
pendidikan Islam, tetapi juga menjadi pusat legitimasi spiritual
masyarakat. Pesantren ini bukan sekadar institusi pendidikan,
melainkan poros otoritas moral dan sosial masyarakat Ntobo. Dalam
banyak kasus, masyarakat akan lebih dahulu menunggu keputusan

Kiai Afandi ketimbang mengikuti pengumuman resmi pemerintah.

%1 SN Eisenstadt, “‘Charisma and Institution Building.” American
Sociological Review,” 241-256.
86



Bahkan, dalam urusan sosial seperti pernikahan, perjalanan, hingga
bercocok tanam, masyarakat menantikan “tanggal baik” dari beliau.

Karakteristik karisma Kiai Afandi juga menunjukkan gejala
lembagaisasi karisma (routinization of charisma), di mana kekuatan
karismatik yang awalnya bersifat personal mulai melembaga dalam
struktur pesantren dan diwariskan dalam tradisi lokal. Meskipun
karisma bersifat sementara menurut Weber, dalam konteks Kiai
Afandi, ia tampaknya telah mengalami proses institusionalisasi, di
mana karisma beliau menjadi bagian dari sistem keyakinan kolektif
masyarakat.

Dengan demikian, karisma Kiai Afandi bin Ibrahim tidak dapat
dipisahkan dari struktur sosial dan keagamaan masyarakat Ntobo. Ia
bukan hanya pemimpin agama, tetapi juga penjaga ritme spiritual dan
budaya lokal. Karisma beliau telah menjadi penopang utama
legitimasi pesantren dan menjadi sumber kekuatan yang mengikat
masyarakat dalam satu visi keagamaan yang khas.

2. Geneologi Keilmuan

Pemahaman masyarakat Kelurahan Ntobo terhadap metode
penentuan awal Ramadan dan Syawal tidak dapat dilepaskan dari
akar historis dan keilmuan yang membentuk tradisi keagamaan
mereka. Salah satu faktor kunci yang melandasi penerimaan
masyarakat terhadap metode yang digunakan oleh Pondok Pesantren
Darul Ulumi Wal-Amal adalah adanya otoritas keilmuan dan karisma
yang terbangun secara turun-temurun dalam struktur pesantren
tersebut, khususnya melalui figur Kiai Afandi bin Ibrahim dan

ayahandanya, Kiai Ibrahim.
87



Kiai Ibrahim dikenal sebagai sosok ulama karismatik yang
memiliki pengaruh luas di kalangan masyarakat Ntobo. Keberadaan
beliau bukan hanya sebagai seorang guru agama, melainkan juga
sebagai tokoh spiritual yang menjadi rujukan utama dalam
pelaksanaan ibadah, termasuk dalam hal penentuan awal Ramadan
dan Syawal. Metode yang digunakan Kiai Ibrahim dalam
menentukan awal bulan Kamariah diwariskan kepada putranya, Kiai
Afandi, yang kemudian tetap melestarikan dan mengamalkan metode
tersebut dalam tradisi pesantrennya. Hal ini menunjukkan bahwa
keberlanjutan metode ini bukan sekadar pilihan praktis, melainkan
bagian dari transmisi keilmuan dan otoritas religius yang telah
mengakar kuat.

Keilmuan Kiai Ibrahim sendiri tidak muncul secara instan. la
merupakan murid dari salah satu ulama besar yang dikenal luas di
wilayah tersebut, yakni Syekh Nurul Mubin, atau yang oleh
masyarakat lokal dikenal sebagai "Bibu." Syekh Nurul Mubin adalah
tokoh sufi dan ulama yang terkenal dengan kedalaman ilmunya,
terutama dalam bidang falakiyah (ilmu perbintangan/astronomi
Islam) dan tasawuf. Melalui jalur inilah, Kiai Ibrahim memperoleh
dasar-dasar pengetahuan keislaman, termasuk dalam hal penentuan
awal bulan hijriah yang berbasis pada pendekatan yang bercampur
antara ilmu hisab tradisional, pengalaman empiris, dan intuisi
spiritual. Pengetahuan yang diperoleh dari Bibu ini kemudian
diajarkan kembali kepada generasi berikutnya, termasuk Kiai Afandi.

Dalam perspektif Max Weber, struktur otoritas semacam ini

dapat dijelaskan melalui konsep legitimasi tradisional dan karismatik.
88



Legitimasi tradisional terlihat dari keberlanjutan metode yang
diwariskan secara turun-temurun dan dipertahankan sebagai bagian
dari warisan keilmuan keluarga dan institusi pesantren. Sementara
itu, legitimasi karismatik muncul dari figur personal para kiai,
khususnya Kiai Ibrahim dan Kiai Afandi, yang memiliki kekuatan
spiritual dan moral yang diakui secara luas oleh masyarakat.
Kombinasi antara dua bentuk legitimasi inilah yang memperkuat
posisi metode tersebut dalam kehidupan keagamaan masyarakat
Ntobo.

Masyarakat Ntobo, yang mayoritas memiliki kedekatan historis
dan emosional dengan pesantren, memandang metode yang diajarkan
dan dipraktikkan oleh pesantren sebagai bentuk ketaatan kepada
otoritas agama yang sah dan terpercaya. Dalam berbagai wawancara,
warga menyatakan bahwa “kalau kiai sudah menetapkan, ya kami
ikut saja,” yang mencerminkan bentuk kepatuhan berbasis
kepercayaan, bukan semata-mata karena rasionalitas ilmiah. Hal ini
juga memperlihatkan bagaimana warisan keilmuan yang dibangun
dari guru ke murid, dari generasi ke generasi, membentuk suatu pola
otoritatif yang terus direproduksi dalam masyarakat.

Lebih jauh, metode penentuan awal Ramadan dan Syawal yang
digunakan oleh Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal tidak
hanya berfungsi sebagai penanda waktu ibadah, tetapi juga sebagai
simbol identitas keagamaan lokal. Dalam banyak komunitas
tradisional, keberadaan metode yang berbeda dari pemerintah sering
kali dilihat bukan sebagai bentuk pembangkangan, tetapi sebagai

ekspresi dari otonomi keilmuan dan spiritual pesantren. Pesantren
89



dilihat bukan sekadar institusi pendidikan, melainkan sebagai pusat
kebudayaan Islam yang memelihara otentisitas ajaran para leluhur.

Dengan demikian, pilihan masyarakat Ntobo untuk tetap
mengikuti metode penentuan awal Ramadan dan Syawal versi
pesantren, meskipun berbeda dengan kalender resmi pemerintah,
mencerminkan keberlanjutan dari sistem otoritas keilmuan yang
bersumber pada silsilah keilmuan (genealogi) yang sah, serta kuatnya
legitimasi sosial dan spiritual para kiai yang mengajarkannya.
Warisan dari Syekh Nurul Mubin kepada Kiai [brahim, dan kemudian
dari Kiai Ibrahim kepada Kiai Afandi, membentuk satu rantai
keilmuan dan otoritas yang menjadi fondasi sosial dan keagamaan
masyarakat setempat.
. Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode
Pesantren

Hubungan antara Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal dan
masyarakat sekitarnya tidak dapat dipahami secara sederhana hanya
sebagai relasi antara institusi keagamaan dan umat. Lebih dari itu,
relasi ini merefleksikan struktur sosial tradisional yang bersifat
patron-klien, di mana figur kiai memainkan peran sentral sebagai
patron yang memberikan bimbingan spiritual dan perlindungan
sosial, sementara masyarakat berperan sebagai klien yang
menunjukkan kesetiaan, penghormatan, dan kepatuhan. Dalam

konteks ini, otoritas kiai tidak hanya bersumber dari kapasitas

90



keilmuannya, tetapi juga dari jaringan sosial dan simbolik yang ia
bangun bersama masyarakatnya.”

Teori patronase sosial memberikan kerangka analitis yang kuat
untuk memahami dinamika hubungan ini. Dalam literatur sosiologi
politik dan antropologi sosial, patronase dipahami sebagai hubungan
timbal balik yang bersifat hierarkis dan personalistik antara dua aktor
sosial: patron yang memberikan sumber daya, perlindungan, atau
akses terhadap institusi; dan klien yang membalasnya dengan
loyalitas, dukungan politik, atau kepatuhan sosial.”® Dalam versi
Islam Indonesia, terutama dalam konteks pesantren, patronase
mengambil bentuk hubungan spiritual antara kiai dan santri atau
masyarakat umum yang memandang kiai sebagai pewaris otoritas
ulama terdahulu, pembimbing moral, dan penjaga nilai-nilai agama.**

Kiai Afandi bin Ibrahim, sebagai pemimpin spiritual di Pondok
Pesantren Darul UlumiWal-Amal Ntobo, memiliki peran sentral
dalam penentuan awal Ramadan dan Syawal. Berdasarkan hasiL data
penelitian, diketahui bahwa metode yang digunakan beliau bersifat
khas dan tidak selalu mengikuti ketetapan resmi pemerintah. Metode
ini berdasarkan pada penambahan 5 atau 12 hari dari awal Ramadan

tahun sebelumnya. Bila patokan tahun sebelumnya tidak diingat,

92'S. N Eisenstadt and L Roniger, “Patron-Client Relations as a Model

of Structuring Social Exchange. Comparative Studies in Society and History,”
42-77.

9 Scott, “,Patron-Client and Political Change in Southeast Asia,’

American Political Science Review, 91-113.”

% Clifford Geertz, Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa (Jakarta:

Pustaka Jaya, 1981).

91



maka acuan alternatif adalah hari wukuf di Arafah, yang kemudian
ditambah 6 hari. Sementara itu, awal Syawal selalu ditetapkan dengan
menggenapkan bulan Ramadan menjadi 30 hari. Metode ini bersifat
praktis namun berakar pada tradisi keilmuan dan spiritualitas yang
diyakini masyarakat sebagai sah dan sahih dalam pandangan Islam.

Meskipun secara teknis metode ini dapat dianggap tidak sesuai
dengan standar astronomi falakiyah kontemporer, namun masyarakat
Ntobo menerimanya dengan sepenuh hati. Hal ini bukan semata-mata
karena masyarakat tidak memiliki akses pada informasi atau metode
alternatif, tetapi karena relasi sosial yang telah terbentuk antara
mereka dengan kiai. Dalam relasi ini, keabsahan suatu keputusan
keagamaan tidak diukur dari segi keilmiahan semata, tetapi lebih
pada legitimasi sosial dan simbolik yang diberikan oleh patron
kepada kliennya.”

Martin van Bruinessen (1995) dalam The Origins and
Development of the Pesantren in Java menyebutkan bahwa kiai
dalam tradisi pesantren tidak hanya bertindak sebagai pendidik, tetapi
juga sebagai pemimpin spiritual dan penengah sosial yang dihormati.
Kehadiran kiai dalam masyarakat membentuk semacam sistem
kepemimpinan yang berbasis pada karisma dan kontinuitas tradisi,
bukan pada rasionalitas formal atau kekuasaan struktural.*® Ini selaras

dengan teori karisma Max Weber, di mana otoritas karismatik

9 Mark R Woodward, “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism
in the Sultanate of Yogyakarta” (University of Arizona, Press.).

% Martin van Bruinessen, “The Origins and Development of the
Pesantren in Java,” Studia Islamika, 1-25.

92



dibangun dari pengakuan masyarakat terhadap keistimewaan
spiritual atau moral seseorang, dan tidak selalu memerlukan
legitimasi dari sistem formal.

Hubungan antara pesantren dan masyarakat sekitar juga dapat
dianalisis dengan menggunakan teori patronase sosial. Dalam relasi
ini, kiai berperan sebagai patron yakni tokoh yang memiliki
kekuasaan simbolik dan akses terhadap sumber daya spiritual dan
sosial yang memberikan bimbingan, perlindungan, serta kepastian
dalam pelaksanaan ibadah umat. Di sisi lain, masyarakat atau jamaah
berperan sebagai klien yang menunjukkan kesetiaan, loyalitas, dan
kepatuhan terhadap arahan sang kiai. Relasi ini bersifat timbal balik
namun tidak setara, karena kiai memegang posisi hierarkis yang lebih
tinggi dalam struktur sosial keagamaan.

Dalam masyarakat Ntobo, keputusan kiai tentang awal Ramadan
dan Syawal tidak hanya dipatuhi, tetapi juga dirayakan sebagai
bentuk kohesi sosial. Ketaatan masyarakat terhadap metode ini
mencerminkan keterikatan emosional yang tinggi terhadap pondok
pesantren dan nilai-nilai yang ia bawa. Kiai Afandi tidak hanya
menjadi penentu waktu ibadah, tetapi juga menjadi penjaga harmoni
sosial. Keputusan-keputusan beliau menjadi alat konsolidasi kolektif
yang memperkuat identitas kelompok dan solidaritas komunitas.

Menurut James C. Scott (1972), dalam masyarakat agraris Asia
Tenggara, relasi patron-klien menjadi sarana untuk mengatur
kehidupan sosial dan politik secara informal. Relasi ini menekankan
pentingnya simbolisme, loyalitas personal, dan kepercayaan dalam

mengelola komunitas. Dalam konteks Ntobo, kiai menjadi figur yang
93



memberikan "proteksi simbolik", yakni jaminan ketenteraman
spiritual dan stabilitas sosial melalui keputusan-keputusan yang
dianggap sakral.

Hubungan ini juga memiliki implikasi terhadap bagaimana
masyarakat merespons perbedaan antara keputusan pesantren dan
pemerintah. Ketika pemerintah menetapkan awal Ramadan atau
Syawal berdasarkan metode rukyat dan hisab kontemporer,
sementara pesantren menggunakan metode tradisional, masyarakat
cenderung mengikuti pesantren. Ini bukan hanya karena kedekatan
geografis atau akses informasi, tetapi karena adanya kepercayaan
yang dibangun dari waktu ke waktu.

Relasi patronase ini juga mencerminkan bagaimana modernitas
tidak selalu menggantikan tradisi, tetapi justru hidup berdampingan
dalam konfigurasi sosial yang kompleks. Meskipun metode hisab
astronomi terus berkembang, namun dalam komunitas-komunitas
seperti Ntobo, otoritas tradisional tetap memiliki tempat yang kuat.
Keberhasilan metode hisab sederhana bukan karena keunggulan
teknisnya, melainkan karena keberhasilan simbolik dan sosialnya.

Lebih jauh, kesetiaan masyarakat terhadap metode pesantren
menunjukkan bahwa dalam praktik keagamaan, yang paling penting
bukan hanya "apa yang benar", tetapi juga "siapa yang mengatakan
itu benar". Dalam banyak masyarakat tradisional, legitimasi
keagamaan dibentuk oleh figur otoritatif, bukan semata-mata oleh
argumen rasional. Ini menunjukkan pentingnya mempertimbangkan
dimensi sosiologis dan antropologis dalam studi tentang penetapan

awal bulan kamariah di Indonesia.
94



Di sisi lain, relasi patronase juga menimbulkan tantangan dalam
konteks pluralisme dan kebijakan negara. Ketika pemerintah
berupaya menyatukan kalender hijriah nasional melalui mekanisme
sidang isbat dan kriteria imkan rukyat, adanya otoritas-otoritas lokal
seperti pesantren yang memegang metode sendiri bisa menjadi
sumber diferensiasi. Namun, selama perbedaan itu dikelola dalam
bingkai kohesi sosial dan penghormatan terhadap otonomi
komunitas, maka ia tidak menjadi ancaman, melainkan cerminan dari
keragaman tafsir dan praktik keagamaan di Indonesia.

Dalam hal ini, pesantren memainkan peran ganda: sebagai
penjaga tradisi sekaligus aktor sosial yang menghubungkan
masyarakat dengan nilai-nilai religius. Metode hisab sederhana yang
mereka gunakan bukan hanya perhitungan, tetapi juga simbol dari
hubungan sosial yang dijaga, diwariskan, dan dihormati.

1. Peran Pesantren sebagai Otoritas Keagamaan

Sebagai institusi keagamaan, pesantren memiliki posisi yang
unik dalam masyarakat Muslim Indonesia. Ia bukan sekadar lembaga
pendidikan, tetapi juga menjadi pusat transformasi sosial-keagamaan,
tempat berlangsungnya transmisi ilmu-ilmu keislaman klasik,
pembentukan karakter (akhlak), dan internalisasi nilai-nilai
keagamaan. Sejak era kolonial hingga pasca-reformasi, pesantren
menjadi aktor penting dalam menjaga otoritas keagamaan yang
mandiri, bahkan sering kali bersifat otonom dari kekuasaan negara.
Di tengah perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang terus
berlangsung, pesantren tetap menjadi titik rujuk masyarakat dalam

menentukan arah kehidupan keagamaannya, termasuk dalam isu-isu
95



yang bersifat praksis seperti penentuan awal Ramadan dan Syawal.
Di banyak wilayah, terutama daerah pedesaan dan pinggiran,
kepercayaan masyarakat terhadap pesantren sering kali melebihi
kepercayaan mereka terhadap institusi negara, khususnya dalam soal
keagamaan yang menyangkut ibadah dan penentuan waktu suci. Hal
ini menunjukkan bahwa pesantren bukan hanya eksis sebagai
lembaga pendidikan, tetapi juga sebagai center of religious authority
yang hidup dalam struktur sosial masyarakat lokal.’’

Fenomena ini tampak nyata di Ntobo, sebuah kawasan di Kota
Bima, Nusa Tenggara Barat, di mana keberadaan Pondok Pesantren
Darul UlumiWal-Amal memainkan peran sentral dalam kehidupan
keagamaan masyarakat. Ketika pemerintah mengumumkan hasil
sidang isbat melalui Kementerian Agama, masyarakat Ntobo tetap
menanti keputusan Kiai Afandi bin Ibrahim, pimpinan pondok
pesantren tersebut. Bagi warga, keputusan sang kiai memiliki tingkat
validitas religius yang lebih tinggi karena didasarkan pada nilai-nilai
lokal yang telah mereka terima dan yakini. Bahkan, meskipun
keputusan kiai berbeda dari ketetapan pemerintah, masyarakat tetap
mengikuti keputusan pesantren tanpa keraguan. Hal ini
memperlihatkan kuatnya otoritas simbolik dan otoritas spiritual
pesantren dalam membentuk kesadaran keagamaan masyarakat lokal.
Dalam konteks ini, pesantren tidak sekadar menyampaikan ilmu

agama, tetapi juga menjadi penentu arah praksis keagamaan

97 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan
Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 2011), 20-25.
96



masyarakat, termasuk dalam hal yang sangat penting dan ritualistik
seperti penentuan awal puasa dan hari raya.

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal berfungsi bukan hanya
sebagai lembaga pendidikan formal-informal, tetapi juga sebagai
pusat otoritas moral dan spiritual yang mengatur berbagai aspek
kehidupan religius masyarakat. Keputusan Kiai Afandi sebagai figur
sentral dalam pesantren tidak berdiri dalam ruang hampa, melainkan
didukung oleh jaringan sosial dan struktur budaya yang telah
mengakar kuat. Dalam masyarakat tradisional seperti di Ntobo,
otoritas seorang kiai tidak hanya bersumber dari kapasitas keilmuan
semata, tetapi juga dari relasi historis dan spiritual yang terjalin antara
beliau dan masyarakatnya. Hal ini mencerminkan konsep "ulama
pewaris nabi", di mana ulama dan kiai tidak hanya dipandang sebagai
guru, tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai [slam, penentu kebenaran
syar'i, dan bahkan sebagai role model dalam kehidupan sehari-hari.”®

Lebih jauh, dalam konteks ini kita dapat memahami bahwa
otoritas karismatik sebagaimana dikonsepsikan oleh Max Weber
bekerja tidak secara soliter, melainkan berkelindan dengan struktur
sosial, kultural, dan keagamaan yang sudah terbentuk secara turun-
temurun. Karisma seorang kiai, seperti yang dimiliki oleh Kiai
Afandi, mendapatkan pengakuan bukan semata karena
kepribadiannya yang kharismatik atau kealimannya yang luar biasa,

melainkan karena dia beroperasi dalam sistem sosial yang

% M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Kajian Kosa Kata
(Jakarta: Paramadina, 1996), 330.
97



mendukung lahirnya legitimasi karismatik tersebut. Pondok
pesantren menjadi wadah di mana karisma itu dipelihara,
ditransmisikan, dan diakui melalui ritual, simbol, dan jaringan sosial
yang melibatkan santri, alumni, dan masyarakat umum. Oleh karena
itu, ketaatan masyarakat terhadap kiai tidak hanya bersifat
individualistik, tetapi merupakan hasil dari proses institusionalisasi
karisma yang terbangun secara kolektif di dalam dan sekitar
pesantren.

Maka dari itu, dapat disimpulkan bahwa otoritas pesantren dan
ketaatan terhadap keputusan kiai dalam hal penentuan awal Ramadan
dan Syawal merupakan gabungan dari faktor-faktor individual
(seperti keilmuan dan karisma kiai) dan kolektif (seperti kredibilitas
institusional pesantren). Kredibilitas tersebut diperkuat oleh
kehadiran pesantren dalam kehidupan sehari-hari masyarakat, baik
dalam bentuk pengajian, kegiatan sosial-keagamaan, maupun sebagai
tempat rujukan spiritual. Dalam struktur sosial seperti ini, keputusan
pesantren lebih dari sekadar alternatif: ia adalah otoritas utama yang
dianggap sah dan wajib diikuti, bahkan jika bertentangan dengan
hasil keputusan lembaga formal seperti pemerintah. Fenomena ini
menunjukkan bahwa dalam masyarakat Muslim tradisional,
legitimasi keagamaan lebih sering bersumber dari otoritas karismatik
dan institusional pesantren daripada dari struktur negara modern.

2. Kepercayaan Masyarakat Terhadap Figur Kiai

Masyarakat Sekitar Pondok Pesantren lebih khusus Kelurahan

Ntobo merupakan kawasan yang hingga kini masih kuat memegang

nilai-nilai komunal dan religius. Hal ini tercermin dalam pola
98



kehidupan masyarakat yang menjunjung tinggi kebersamaan, gotong
royong, dan ketaatan terhadap norma-norma keagamaan. Masyarakat
Ntobo hidup dalam struktur sosial yang bercorak patron-klien, di
mana tokoh agama, khususnya kiai, berperan sebagai pemimpin
spiritual sekaligus panutan dalam urusan sosial dan budaya.
Kedudukan kiai tidak hanya terbatas pada dimensi ritual, tetapi juga
melebar ke wilayah-wilayah strategis dalam pengambilan keputusan
kolektif, termasuk dalam hal penentuan waktu-waktu penting
keagamaan seperti awal Ramadan dan Syawal.

Pengaruh kiai dalam masyarakat Ntobo dapat dipahami melalui
kerangka sosiologi religius, seperti yang dijelaskan oleh Clifford
Geertz dalam studinya tentang masyarakat Jawa, bahwa dalam
masyarakat muslim tradisional, kiai tidak hanya menjadi pengajar
agama tetapi juga simbol moralitas kolektif dan pengawal identitas
komunitas.” Fungsi ini tetap relevan dalam konteks masyarakat
Ntobo, di mana penghormatan terhadap kiai tidak semata didasarkan
pada pengetahuan agama semata, melainkan juga pada integritas
pribadi, keturunan, dan jasa-jasa sosial yang telah diberikan kepada
masyarakat.

Di tengah gempuran arus informasi global dan modernisasi,
masyarakat Ntobo menunjukkan ketahanan budaya yang cukup kuat.
Tradisi keagamaan lokal tidak mudah tergantikan oleh otoritas luar,
termasuk otoritas negara. Masyarakat lebih memilih mengikuti

keputusan tokoh agama setempat dibandingkan mengikuti keputusan

9 Geertz, Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa, 123-147.
99



yang berasal dari pemerintah pusat, terutama bila terjadi perbedaan
dalam penetapan awal Ramadan atau Syawal. Hal ini
memperlihatkan bahwa sistem kepercayaan masyarakat terhadap kiai
tidak hanya bersifat simbolik, melainkan menyatu secara struktural
dalam praktik kehidupan sehari-hari. Dalam pandangan Max Weber,
ini merupakan bentuk legitimasi karismatik, di mana otoritas sosial
berasal dari kepercayaan terhadap kualitas luar biasa dari seorang
pemimpin, bukan dari sistem formal atau legal.

Selain itu, komunitas Ntobo memiliki ikatan emosional yang kuat
dengan pondok pesantren setempat, terutama Pondok Pesantren
Darul Ulumi Wal-Amal, yang menjadi pusat aktivitas keagamaan
sekaligus pusat pengambilan keputusan penting. Pesantren ini
menjadi tempat pembinaan spiritual sekaligus lembaga pengatur
norma sosial. Keputusan kiai di pesantren tersebut, misalnya dalam
menentukan awal Ramadan dan Syawal, sering kali dianggap lebih
sahih dan meyakinkan dibandingkan dengan keputusan resmi
pemerintah, karena dipercaya bersumber dari ilmu yang dalam dan
keistigamahan spiritual yang tinggi. Masyarakat melihat bahwa kiai
memiliki ilmu laduni pengetahuan batin yang diperoleh langsung dari
Tuhan tanpa proses belajar formal yang menjadikan keputusannya
lebih dipercayai.

Dalam konteks ini, tradisi dan agama berkelindan menjadi satu,
membentuk struktur sosial-religius yang kokoh dan sulit tergantikan.
Keputusan keagamaan tidak ditentukan melalui hitungan
rasionalistik semata, tetapi melalui sistem keyakinan yang diyakini

mengandung keberkahan dan keselamatan kolektif. Oleh sebab itu,
100



meskipun globalisasi terus menggerus banyak nilai-nilai lokal di
berbagai daerah, Ntobo tetap mempertahankan model relasi sosial
tradisional yang berpijak pada sentralitas kiai sebagai penjaga moral

dan simbol religiusitas masyarakat.

101



BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap metode penentuan

awal Ramadan dan Syawal yang digunakan Pondok Pesantren Darul

UlumiWal-Amal Ntobo, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai

berikut:
1.

Metode penentuan awal Ramadan dan Syawal di Pondok
Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal merupakan penerapan metode
hisab lokal. Metode ini dilakukan dengan cara menambahkan 5
atau 12 hari dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk
mendapatkan ramadan yang dicari, atau menggunakan acuan hari
wukuf di Arafah dengan penambahan 6 hari jika awal Ramadan
sebelumnya tidak diketahui. Untuk penentuan Syawal, bulan
Ramadan selalu digenapkan menjadi 30 hari, dan hari ke-31
ditetapkan sebagai 1 Syawal. Metode ini bersifat praktis,
sederhana, dan tidak bergantung pada data astronomis
kontemporer.

Metode tersebut diikuti oleh banyak masyarakat karena adanya
legitimasi sosial-keagamaan dari figur kiai. Berdasarkan teori
karisma Max Weber, kiai di pesantren memiliki otoritas
karismatik yang diakui dan dipercaya oleh masyarakat, sehingga
setiap keputusan keagamaan termasuk dalam menentukan awal
Ramadan dan Syawal diterima dengan kepatuhan. Di samping

itu, berdasarkan teori patronase sosial, relasi antara kiai dan

102



masyarakat membentuk pola patron-klien, di mana kiai
menyediakan kepastian ibadah dan bimbingan spiritual, dan
masyarakat memberikan loyalitas. Metode hisab ini menjadi
bagian  dari mekanisme  sosial  tersebut, sehingga
keberterimaannya lebih didasarkan pada kekuatan sosial dan
simbolik, bukan semata pada rasionalitas perhitungan
astronomis.

3. Metode yang digunakan pesantren ini merupakan contoh
bagaimana praktik keagamaan di tingkat lokal dibentuk oleh
perpaduan antara keilmuan tradisional, struktur sosial, dan
otoritas keagamaan. Hal ini memperlihatkan bahwa dalam
konteks masyarakat pesantren, kebenaran dan kepastian waktu
ibadah tidak hanya merupakan hasil dari kalkulasi ilmiah,
melainkan juga konstruksi sosial dan budaya yang dijalankan
secara turun-temurun.

B. Saran

Berdasarkan kesimpulan di atas, penulis menyampaikan beberapa

saran sebagai berikut:

1. Untuk kalangan pesantren, metode hisab sederhana ini dapat
terus digunakan sebagai sarana edukasi awal kepada santri
pemula, dengan catatan tetap membuka ruang untuk
penguatan pemahaman astronomi Islam yang lebih
mendalam agar mampu berdialog dengan perkembangan
ilmu falak kontemporer.

2. Untuk masyarakat umum, penting untuk terus

mengembangkan literasi keagamaan yang kritis namun tetap
103



menghormati otoritas lokal seperti kiai. Dengan begitu,
masyarakat dapat memahami bahwa perbedaan metode
penentuan awal Ramadan atau Syawal merupakan bagian
dari kekayaan tradisi keislaman, bukan sesuatu yang harus
menimbulkan perpecahan.

Untuk peneliti selanjutnya, disarankan untuk meneliti secara
lebih luas metode-metode hisab yang digunakan di berbagai
pesantren dan bagaimana metode tersebut membentuk
struktur sosial dan keagamaan masyarakat di sekitarnya.
Penelitian seperti ini penting dalam rangka memahami
hubungan antara agama, otoritas, dan budaya lokal secara

lebih komprehensif.

C. Penutup

Penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis metode

penentuan awal Ramadan dan Syawal yang digunakan oleh Pondok

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo, baik dari perspektif astronomi

maupun sosiologis. Hasil kajian menunjukkan bahwa metode yang

diterapkan di pesantren ini merupakan bentuk adaptasi lokal dari hisab

‘urfi khamsi, yaitu metode hisab tradisional yang mengandalkan

penambahan hari tetap dari tahun ke tahun. Dalam praktiknya, metode ini

menggunakan rumus sederhana: penambahan 5 atau 12 hari dari awal

Ramadan sebelumnya, atau jika tidak diketahui, ditetapkan 6 hari setelah

wukuf di Arafah. Sementara itu, awal Syawal selalu ditetapkan dengan

menggenapkan Ramadan menjadi 30 hari.

104



Secara astronomi, metode ini tidak mengacu pada data falak
kontemporer seperti elongasi, ketinggian hilal, atau konjungsi, melainkan
lebih menekankan pada stabilitas siklus pekanan dan kemudahan
pengajaran. Meskipun demikian, secara sosial, metode ini memiliki
legitimasi kuat yang bersumber dari otoritas karismatik kiai dan struktur
relasi patronase antara pesantren dan masyarakat sekitarnya.

Analisis dengan pendekatan teori karisma Max Weber menunjukkan
bahwa ketaatan masyarakat terhadap metode ini bukan semata-mata
karena akurasinya, melainkan karena kepercayaan spiritual terhadap kiai
sebagai figur religius yang dianggap memiliki kedekatan dengan Tuhan.
Dalam konteks ini, metode hisab sederhana menjadi simbol otoritas,
tradisi, dan kesinambungan keagamaan.

Lebih jauh, melalui kerangka teori patronase sosial, ditemukan
bahwa hubungan antara masyarakat dan pesantren berjalan dalam struktur
relasi yang bersifat timbal balik, di mana kiai sebagai patron memberikan
bimbingan spiritual dan sosial, sementara masyarakat sebagai klien
menunjukkan kesetiaan dan loyalitas. Keputusan keagamaan seperti
penentuan awal Ramadan dan Syawal tidak hanya dipatuhi sebagai
keputusan individual kiai, tetapi sebagai manifestasi dari jaringan sosial
dan simbolik yang telah mengakar kuat dalam komunitas.

Dengan demikian, keberadaan metode penentuan waktu ibadah di
Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal bukan hanya merupakan
produk keilmuan, tetapi juga representasi dari identitas lokal, kontinuitas

tradisi, dan integrasi sosial dalam kehidupan religius masyarakat Ntobo.

105



DAFTAR PUSTAKA

Buku

Achmadi, Cholid Nurboko & Abu. Metode Penelitian. Jakarta: Bumi
Aksara Putra, 2009.

Adi, Rianto. Metode Penelitian Sosial Dan Hukum. Bandung: Alfabeta,
2004.

Al-Bukhari. Sahih Al-Bukhari, Edisi Mahmiid Muhammad Mahmid
Hasan Nassar. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2004.

Al-Bukhari, Abi Abdillah Muhammad bin Ismail. Shahih Al-Bukhari
Jilid I. Kairo: Dar al-Hadist, 2004.

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismail. Sahih Al-Bukhart, Juz 1,. Beirut: Dar
al-Kutub al-“Ilmiyah, 1992.

Al-Hajjaj, Abu Husain Muslim bin. Al-Jami’ as-Shahih, Jilid 3. Beirut:
Dar al-Fikr, n.d.

Al-Nawawi, Abi Zakariya. AI-Minhaj Syarh Sahth Muslim Al-Hajjaj.
Saudi: Baitul al-Afkar al-Dauliyah, n.d.

Arifin, Zainul. llmu Falak. Yogyakarta: Lukita, 2012,

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik.
Jakarta: PT Rinerka Cipta, 2006.

Azhari, Susiknan. llmu Falak Perjumpaan Khazanah Islam Dan Sains
Modern. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2007.

Bashori, Muhammad Hadi. Penanggalan Islam. Jakarta: PT Elex Media
Komputimdo, 2013.

Davies, Peter. The American Heritage Dictionary of The English
Language. New York: Dell Publishing, 1977.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan
Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011.

106



Geertz, Clifford. Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka
Jaya, 1981.

Giddens, Anthony. Capitalism and Modern Social Theory. australia:
Camridge University Press, 1971.

Hambali, Slamet. //mu Falak 1. Semarang: Program Pasca Sarjana lain
Walisongo, 2011.

Ibrahim, Abdullah. /lmu Falak Antara Figih Dan Astronomi, Cet.l.
Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2017.

Iswanto, Gatot. Kepemimpinan Dengan Hati Nurani. Jakarta: Suka Buku,
2013.

Izzuddin, Ahmad. /lmu Falak Praktis: Metode Hisab Rukyat Praktis Dan
Solusi Permasalahannya. Semarang: PT. Pustaka rizki putra, 2012.

Kadir, A. Cara Mutakhir Menentukan Awal Ramadan Syawal Dan
Zulhijah Perspektif Alquran, Sunah Dan Sains. Semarang: Fatawa
Publishing, 2014.

Khazin, Muhyiddin. /lmu Falak Dalam Teori Dan Praktek. Y ogyakarta:
Buana Pustaka, 2005.

Muhammad Hadi Basori. “Bagimu Rukyatmu Bagiku Hisabku,” 2016.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia
Terlengkap. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.

Murtadho, Moh. llmu Falak Praktis. Malang: UIN Malang pres, 2008.

Musonnif, Ahmad. /lmu Falak. Yogyakarta: teras peum polri gowok,
2011.

Muzamil, Lutfi Adnan. Studi Falak Dan Trigonometri: Cara Cepat Dan
Praktis Memahami Trigonometri Dalam llmu Falak. Yogyakarta:
Cv Pustaka Ilmu Group, 2015.

Nashiruddin, Muh. Kalender Hijriah Universal. Semarang: Rafi Sarana
Perkasa, 2013.

Purwadi. Petungan Jawa. Y ogyakarta: Pinces Book Publisher, 2006.

107



Rahardjo, M. Dawam. Ensiklopedi Al-Qur’an: Kajian Kosa Kata.
Jakarta: Paramadina, 1996.

RI, Departemen Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya,. Bandung:
Penerbit J-ART, 2005.

RI, Kementerian Agama. Al-Qur“an Dan Tafsirnya, Jilid 1,. Jakarta:
Sinergi Pustaka Indonesia, 2012.

Ridwan. Kontestasi Mazhab Hisab Dan Rukyat Di Indonesia.
Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2022.

Sabda, Abu. llmu Falak Rumusan Syarl Dan Astronomi. Bandung:
Persis Pers, 2019.

Saebani, Beni Ahmad. Metode Penulisan. Bandung: Pustaka Setia, 2008.

Sakirman. [llmu Falak: Spektrum Pemikiran Mohammad Ilyas.
Yogyakarta: Idea Press, 2015.

Somawinata, Yusuf. /lmu Falak: Pedoman Lengkap Waktu Salat, Arah
Kiblat, Perbandingan Tarikh, Awal Bulan Kamariah, Dan Hisab
Rukyat. Depok: Pt RajaGrafindo Persada, 2020.

Sudaryono. Metodologi Penelitian. Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2017.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D.
Bandung: Alfabeta, 2017.

Suryabrata, Sumadi. Metodologi Penelitian. Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada, 2015.

Susiknan Azhari. Kalender Islam Ke Arah Integrasi Muhammadiyah-NU.
Yogyakarta: Museum Astronomi Islam, 2012.

Tanzeh, Ahmad. Metodologi Penelitian Praktis. Yogyakarta: Teras,
2001.

Taufiq. Perkembangan Illmu Hisab Di Indonesia, Dalam Selayang
Pandang Hisab Rukyat. Jakarta: Direktorat Jendelan Bimas Islam,
2004.

Turner, Bryan S. Religion and Social Theory. London: Sage Publications,

108



1991.

Weber, Max. Economy and Society. Los Angeles: University of
California Press, 1978.

. The Theory of Social and Economic Organization, Trans. A.M.
Henderson and Talcott Parsons. New York: Free Press, 1947.

Widiana, Wahyu. Pelaksanaan Rukyatul Hilal Di Indonesia* Dalam
Selayang Pandang Hisab Rukyat. jakarta: Ditjen Bimas Islam dan
Penyelenggaraan Haji, 2004.

Woodward, Mark R. “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in
the Sultanate of Yogyakarta.” University of Arizona, n.d.

Jurnal

Bruinessen, Martin van. “The Origins and Development of the Pesantren
in Java.” Studia Islamika, n.d.

Damanik, Deniansyah, and Putri Ramadhani Rangkuti. “Penentuan Awal
Ramadhan, Syawal Dan Dzulhijjah Perspektif Tareqat
Nagshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah.” AL-MARSHAD:
JURNAL ASTRONOMI ISLAM DAN ILMU-ILMU BERKAITAN 17,
no. 1 (2021). https://doi.org/DOI:
//doi.org/10.30596/jam.v7i1.5858.

Eisenstadt, S.N. “‘Charisma and Institution Building.” American
Sociological Review,” n.d.

Eisenstadt, S. N, and L Roniger. “Patron-Client Relations as a Model of
Structuring Social Exchange. Comparative Studies in Society and
History,” n.d.

Gaffar, Afan. “Hubungan Patron Client Dan Konsekuensinya Terhadap
Lainnya Pengusaha Indonesia: Review Buku Dr. Yahya
Muhaimin.” Unisia 11, no. 10 (1991): 83-90.
https://doi.org/10.20885/unisia.vol11.iss10.art9.

Hanip, Abdul. “Penentuan Awal Dan Akhir Bulan Ramadhan Dengan
Metode Hisab ¢ Urf Khomasi ° Di Pesantren Mahfilud Duror

109



Jember.” SAKINAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 2 (2023):
105-14. https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.58293/asa.v5i1.65.

Hefni, Moh. “Patron-Client Relationship in Madura Society.” Karsa:
Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman (Journal of Social and
Islamic Culture) 15, no. 1 (2012): 20.
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/karsa.v15i1.110.

Hidayat, FEhsan. “Sejarah Perkembangan Hisab Dan Rukyat.”
ELFALAKY:Jurnal Ilmu Falak Vol. 3, No. 1, 2019, 56-70.
https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.24252/ifk.v3i1.9777.

Hidayatullah, Muhammad Syarief, and Desy Kristiane. “FIKIH
FALAKIYAH PERSPEKTIF TEORI ASTRONOMI (Analisis
Tinggi Hilal Dari Segi Koreksi Semidiameter Bulan).” ELFALAKY:
Jurnal llmu Falak Vol. 6. Nomor 2. Tahun 2022 M / 1444 H 6
(2022): 315-31. https://doi.org/DOI:
https://doi.org/10.24252/ifk.v6i2.33478.

Ismail. “TELAAH KRITIS METODE HISAB PENENTUAN AWAL
RAMADHAN.” Jurnal llmu Syariah, Perundang-Undangan Dan
Ekonomi  Islam 11 (2019): 164-83. https://doi.org/Doi:
https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i1.1076.

Kaufman, Robert R. “,The Patron-Client Concept and Macro Politics:
Prospects and Problems.” Journals Comparative Studies in Society
and History, 1974.
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/S0010417500012457.

Mahmudah, Yumna Nur, and Ahmad Izzuddin. “Kalender Jawa Islam
Menurut Ronggowasito Dalam Serat Widya Pradhana.” AL —
AFAQ: Jurnal llmu Falak Dan Astronomi Vol. 5, No. 1 5, no. 1
(2023): 90-100.
https://doi.org/https://doi.org/10.20414/afaq.v511.6937.

Pertiwi, Asih, and Agus Nurhadi. “Metode Penentuan 1 Ramadan
Menurut Tarekat Syattariyah Pengikut Abu Peuleukung.”
SYARAH : Jurnal Hukum Islam 47, no. 4 (2021): 124-34.
https://doi.org/10.31857/s013116462104007x.

Rahmalia, and Ahmad Izzuddin. “Hisab Lima-Lima Sebagai Metode

110



Penentuan Awal Bulan Ramadhan Dan Syawal Di Aceh Singkil
Dalam Kacamata Ilmu Falak.” ASTROISLAMICA: Journal of
Islamic Astronomy 2, no. 1 (2023): 1-24.
https://doi.org/https://doi.org/10.47766/astroislamica.v1il.1047.

Rosita, Neni. “Kepemimpinan Kharismatik Kiai Di Pondok Pesantren Ali
Maksum Krapyak Yogyakarta.” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial
Keagamaan 1, no. 2 (2018): 166-83.
https://doi.org/10.20414/sangkep.v1i2.620.

Royyani, Muh Arif, and Dkk. “Shahadah ’ Ilmy ; Integrating Figh and
Astronomy Paradigm in Determining The Arrival of Lunar Months
in Indonesia.” Al-Thkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 16, no.
2 (2021): 503-24. https://doi.org/http://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v16i2.5320.

Sakirman. “KONTROVERSI HISAB DAN RUKYAT DALAM
MENETAPKAN AWAL BULAN HIJRIAH DI INDONESIA
Sakirman.” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 1, no. 1 (2017): 1-14.
https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.24252/ifk.v1i1.3674.

Scott, James C. “,Patron-Client and Political Change in Southeast Asia,"
American Political Science Review,” 1972.
https://doi.org/10.2307/195280.

Setiawan, E. “Eksitensi Budaya Patron Klien Dalam Pesantren.” Ulu/
Albab: Jurnal Pendidikan Islam 13, no. 2 (2012): 137-52.
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372.

Susanto, Edi. “Kepemimpinan [Kharismatik] Kyai Dalam Perspektif
Masyarakat Madura.” Karsa XI, no. 1 (2007): 30-40.
https://doi.org/DOI: 10.19105/karsa.v11il.146.

Syarif, Muh. Rasywan. “Diskursus Perkembangan Formulasi Kalender
Hijriah.” ELFALAKY: Jurnal llmu Falak 3, no. 2 (2018): 91-102.
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ifk.v2i1.14158.

Zaman, Qomarus. ‘“Penentuan Awal Bulan Qamariyah Dengan Hisab
Aboge: Studi Kasus Di Desa Ngliman Kecamatan Sawahan
Kabupaten Nganjuk.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan
Kebudayaan Islam 31, no. 2 (2022): 149-64. https://doi.org/DOI:

111



https://doi.org/10.30762/.
Tesis

Pertiwi, Asih. “RukyahMbulan Untuk Penentuan Akhir Bulan Di
Pesantren Sabilil Muttagien (PSM) Takeran Dalam Tinjauan
Astronomi, Figih, Dan Sosial.” UIN Walisongo Semarang, 2019.

Rausi, Fathor. “HISAB AL-KARAWI : PENENTUAN AWAL PASAH
DAN TELLASAN DI PONDOK PESANTREN AL- ( Tinjauan
Astronomi Dan Respons Masyarakat ),” 2020.

Wawancara

K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum wal-amal
Ntobo, 21 Junuari 2025).

syamsudin, Wawancara (Ntobo, 9 Maret 2025).

Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum wal-amal Ntobo, 21
Januari 2025).

Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum Wal-amal 10
Maret 2025).

112



LAMPIRAN-LAMPIRAN

Wawancara kiai Afandi

113



Wawancara dengan Akmal

114



DAFTAR RIWAYAT HIDUP
Nama : kurniawan

Tempat tanggal lahir  : Wora 11 Juni 2000

Alamat asal : jl. Wera bima, RT 018/RW 008, Desa Wora

Kec. Wera Kab. Bima

Nomor HP 1 087844863139

Email : kurniawan52342@gmail.com

Riwayat pendidikan

1. SDN :IMPRES WORA DALAM

2. MTS : MADRASAH TSANAWIYAH WORA

3. MA : MADRASAH ALIYAH AL-ITTIHAD
KOTA BIMA

4. SI : UIN MATARAM PRODI ILMU FALAK

Riwayat Organisasi
1. Pengurus English Studi Club (ESC) Uin Mataram
2. Anggota Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII)

3. Sekertaris Umum Wora Studens Community (WSC)

115


mailto:kurniawan52342@gmail.com

