
METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN SYAWAL 

PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL NTOBO 

KOTA BIMA TINJAUAN SOSIAL 

 

TESIS 

Disusun Guna Memenuhi Salah Satu Persyaratan  

Untuk Memperoleh Gelar Megister Ilmu Falak  

 

 

 

Oleh: 

KURNIAWAN  

NIM: 2202048035 

Kosentrasi: Ilmu Falak 

 

PROGRAM MAGISTER ILMU FALAK 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG  

2025



i 
 

 

 

 

 

 

MOTTO 

   صُوْمُوْا لِرُؤْيتَِهِ وَ أفَْطِرُوْا لِرُؤْيتَِهِ، فإَِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوْا شَعْبَانَ ثَلاثَِيَْ 

"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah (mengakhiri 

puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak olehmu, maka 

sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR Bukhari dan 

Muslim).  

 

 

 

 

 

  



ii 
 

  



iii 
 



iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

  

 Semarang, 10 April 2025 

 

Kepada 

Yth. Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum   

UIN Walisongo 

di Semarang 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, 

arahan dan koreksi terhadap Tesis yang ditulis oleh: 

Nama  : Kurniawan  

NIM : 2202048035 

Program Studi  : Magister Ilmu Falak 

Judul Penelitian : Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo 

Kota Bima Tinjauan Sosial 

 

Kami memandang bahwa Tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Walisongo untuk diujikan dalam 

Sidang Ujian Tesis. 

 

Wassalamu‘alaikum wr. wb.  

 

 Pembimbing I, 

 

 

 

  

 Dr. Afif Noor. S.Ag. SH. M.Hum 

 NIP: 197606152005011005  



v 
 

NOTA PEMBIMBING 

 Semarang, 10 April 2025 

 

Kepada 

Yth. Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum   

UIN Walisongo 

di Semarang 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, 

arahan dan koreksi terhadap Tesis yang ditulis oleh: 

Nama  : Kurniawan  

NIM : 2202048035 

Program Studi  : Magister Ilmu Falak 

Judul Penelitian : Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo 

Kota Bima Tinjauan Sosial 

Kami memandang bahwa Tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Walisongo untuk diujikan dalam 

Sidang Ujian Tesis. 

 

Wassalamu‘alaikum wr. wb.  

 

 Pembimbing II, 

 

 

 

  

 Dr. Muh Arif Royyani, Lc., MSI. 

 NIP: 198406132019031003  

  



vi 
 

TRANSLITERASI 

Pedoman transliterasi yang digunakan adalah Sistem Transliterasi 

Arab Latin Berdasarkan SKB Menteri Agama RI No.158/1987 dan 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan No. 0543b/U/1987 tertanggal 22 

Januari 1988. 

 

A. Konsonan 

 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 Alif أ
Tidak 

dilambangkan 

Tidak 

dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Ẑal ẑ ذ
Zet (dengan titik di 

atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز



vii 
 

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 Ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 Ṭa ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 Ẓa ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 

 ‘ ain‘ ع 
koma terbalik (di 

atas) 

 Gain G Ge غ 

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ھ

 Hamzah ' Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 



viii 
 

 

 

 

B. Vokal dan Maddah 

 

1. Vokal Pendek  2. Vokal Panjang (Maddah) 

.َ. .. = a  كَتَب َ Kataba  آ = ā قال qāla 

.ِ... = i  سُئِل َ Su’ila  اِي = ī  قِيْل َ qīla 

.ُ... = u يَذْهَب ُ yaŻhabu  ُاو = ū  يَ قُوْل ُ yaqūlu 

 

C. Contoh aplikasi Transliterasi 

 

Tulisan Arab Tulisan Latin 

الكريم القرآن  al-Qur'ān al-Karīm 

نبوي  حديث  ḥadīṡ nabawī 

الظهر  صلاة  ṣalāt az-ẓuhr 

الفلك علم  ‘ilm al-falak 

 

  



ix 
 

ABSTRAK 

Perbedaan penetapan awal Ramadan dan Syawal di Indonesia masih 

kerap terjadi di kalangan masyarakat, khususnya di lingkungan pondok 

pesantren. Salah satu faktor utama yang memengaruhi perbedaan tersebut 

adalah penggunaan metode yang berbeda. Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal, memiliki metode tersendiri dalam menentukan awal Ramadan 

dan Syawal. Hal ini menyebabkan terjadinya perbedaan penetapan antara 

pihak pesantren dengan keputusan pemerintah. Penelitian ini akan 

menjawab dua permasalahan utama yaitu (1) bagaimana metode 

penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal? (2) mengapa banyak jamaah yang mengikuti metode 

penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal?. Tesis ini, merupakan penelitian kualitatif dengan kajian 

lapangan (Field Researh). Metode pengumpulan data yang digunakan 

wawancara, observasi dan dokumentasi. Data kemudian di analisis 

dengan deskriptif analitik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal di Pondok pesantren Darul Ulumi Wal-Amal  

menggunakan ḥisāb lokal Metode ini dilakukan dengan cara 

menambahkan 5 atau 12 hari dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk 

mendapatkan ramadan yang dicari, atau menggunakan acuan hari wukuf 

di Arafah dengan penambahan 6 hari jika awal Ramadan sebelumnya 

tidak diketahui. Untuk penentuan Syawal, bulan Ramadan selalu 

digenapkan menjadi 30 hari, dan hari ke-31 ditetapkan sebagai 1 Syawal. 

Secara astronomi, metode ini tidak merujuk pada data hilal kontemporer, 

namun secara sosial diterima luas karena legitimasi otoritas karismatik 

kiai dan hubungan patronase yang kuat antara pesantren dan masyarakat. 

Masyarakat mengikuti keputusan kiai bukan semata karena pertimbangan 

ilmiah, melainkan karena kepercayaan spiritual dan kontinuitas tradisi 

lokal yang telah mengakar. 

Kata Kunci: Penentuan Awal Ramadan dan Syawal; Pondok Pesantren; 

Darul Ulum Wal-Amal; Tinjauan Sosial. 



x 
 

ABSTRACT 

Differences in determining the beginning of Ramadan and Syawal in 

Indonesia still frequently occur among communities, particularly within 

Islamic boarding schools (pesantren). One of the main factors 

contributing to these differences is the use of varying methods. Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal has its own method for determining 

the start of Ramadan and Syawal, which often leads to differing 

conclusions from those made by the government. This study aims to 

answer two main research questions: (1) What is the method used by 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal to determine the beginning of 

Ramadan and Syawal? (2) Why do many followers adhere to the 

pesantren’s method of determining the beginning of Ramadan and 

Syawal? This thesis is a qualitative study employing field research. Data 

collection techniques include interviews, observation, and 

documentation. The data is then analyzed using descriptive-analytic 

methods. 

The findings indicate that Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

employs a local ḥisāb (calculation) method. This method involves adding 

either 5 or 12 days to the first day of Ramadan in the previous year to 

determine the start of the upcoming Ramadan. If the date of the previous 

Ramadan is unknown, the day of wuqūf (standing at Arafah) is used as a 

reference point, with an additional 6 days added. For determining Syawal, 

the month of Ramadan is always completed to 30 days, and the 31st day 

is considered as the 1st of Syawal. Astronomically, this method does not 

rely on contemporary hilal (crescent moon) data. However, socially, it is 

widely accepted due to the charismatic authority of the kiai and the strong 

patronage relationship between the pesantren and the local community. 

People follow the decisions of the kiai not merely based on scientific 

reasoning but due to spiritual trust and the continuity of deeply rooted 

local traditions. 

Keywords: Ramadan and Shawwal Commencement Determination; 

Islamic Boarding School; Darul Ulum Wal-Amal; Social Perspective.  



xi 
 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ اللّه

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT, 

Tuhan Yang Maha Pengasih dan Maha Penyayang. Berkat rahmat, taufik, 

dan hidayah-Nya, penulis dapat menyelesaikan penyusunan Tesis yang 

berjudul "Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo Kota Bima Tinjauan Sosial" 

dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada 

Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga dan para sahabat beliau, yang 

syafa’atnya senantiasa kita harapkan di hari akhir.  

Penulis menyadari bahwa penyusunan Tesis ini tidak akan dapat 

diselesaikan dengan baik tanpa adanya bantuan, dukungan, dan 

keterlibatan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan 

ucapan terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan bantuan 

dan dukungan selama proses penyusunan Tesis ini, antara lain:  

1. Kedua orang tua penulis, Bapak Ajudin dan Ibu Hawsah, serta 

saudara penulis, Iwan Setyawan, Arhan, Efitamala, Sri Wulansari, 

dan Nur Khalifah, yang telah memberikan dukungan materi dan doa 

yang tulus, sehingga penulis dapat menyelesaikan penyusunan Tesis 

ini.  

2. Dr. Moh Arif Royyani, Lc. M.Si., dan Dr. Afif Noor S.Ag. S.H. 

M.Hum., Selaku dosen pembimbing yang telah meluangkan waktu, 

tenaga, dan pemikiran dalam memberikan bimbingan selama proses 

penyusunan Tesis ini. 

3. Kiai Afandi, para guru dan masyarakat kelurahan Ntobo yang tidak 

dapat penulis sebutkan satu persatu, selaku narasumber yang telah 



xii 
 

berkenan memberikan kesempatan untuk berbagi informasi dalam 

proses penyusunan Tesis ini. 

4. Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang beserta jajaranya.  

5. Prof. Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah 

dan Hukum beserta jajaranya. 

6. Dr. Ahmad Adib Rofiuddin, MSI. dan Muhamad Zaenal Mawahib, 

M.H. Selaku Kaprodi dan sekertaris prodi Ilmu Falak.   

7. Keluarga Besar Magister Ilmu Falak dan kelas Tadika Mesra 

angkatan 2022. 

8. Keluarga Besar pascasarjana UIN Mataram Semarang. 

9. Keluarga Besar Himpunan Mahasiswa Bima (HMB-S) Semarang. 

10. Keluarga Besar Ikatan Silaturahmi Mahasiswa (ISMA) Nusa 

Tenggara Barat Semarang. 

11. Teman-teman seperjuangan di Pascasarjana Ilmu Falak Nur Afdal 

Purnama Putra (Sulawesi), Zulfian Wanandi (Kalimantan), Ulil 

Albab Al aulia Alpaten (Semarang), Muhammad Haikal Rivaldi 

(Lombok), Yusuf Nurqolbi DY (Sulawesi) yang telah meluangkan 

waktu untuk berdiskusi dan berbagi momen penyegaran bersama.  

12. Teman-teman seperjuangan dari Desa penulis dibesarkan, Yusrin, 

Arfaton, Ahmad Yani, dan Ihyar Ulumuddin, yang sama-sama 

menempuh pendidikan magister dan saling memberikan dukungan 

sepanjang proses studi.  

 

 



xiii 
 

Semoga Allah Swt. membalas kebaikan mereka dengan balasan yang 

lebih baik. Penulis berharap karya sederhana ini dapat memberikan 

manfaat bagi para pembaca secara umum, dan khususnya bagi para 

penggiat ilmu falak. Penulis menyadari bahwa Tesis ini masih belum 

sempurna. Oleh karena itu, penulis mengharapkan saran dan kritik yang 

bersifat membangun dari para pembaca guna meningkatkan kualitas Tesis 

ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xiv 
 

DAFTAR ISI 

 
MOTTO .................................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ..................................................... ii 

NOTA PEMBIMBING........................................................................... iv 

NOTA PEMBIMBING............................................................................ v 

TRANSLITERASI ................................................................................. vi 

ABSTRAK ............................................................................................. ix 

KATA PENGANTAR ............................................................................ xi 

DAFTAR ISI ........................................................................................ xiv 

DAFTAR TABEL ................................................................................ xvi 

BAB I ...................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN ................................................................................... 1 

A. Latar Belakang............................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ...................................................................... 7 

C. Tujuan dan manfaat penelitian ................................................... 7 

D. Kajian Pustaka ............................................................................ 8 

E. Metode Penelitian ..................................................................... 13 

F. Sistematika Penulisan ............................................................... 17 

BAB II KAJIAN TEORI ....................................................................... 20 

A. Pengertian Awal Bulan Kamariah ............................................ 20 

B. Metode Penentuan Awal Bulan Kamariah ............................... 23 

C. Konsep Karisma dan Hubungan Patron-Klien ......................... 37 

BAB III METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN 

SYAWAL PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL 47 

A. Gambaran Umum Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal . 47 



xv 
 

B. Sejarah Metode dan Dasar Hukum Penentuan Awal Ramadan 

dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal .................... 55 

C. Metode Penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal .................................................... 59 

D. Penerapan Metode dalam Praktik Sosial .................................. 68 

BAB IV ANALISIS METODE DAN PENERIMAANNYA 

PERSPEKTIF ḤISĀB ‘URFĪ, KARISMA, DAN PATRONASE ........ 74 

A. Analisis Metode Ḥisāb: Ḥisāb ‘urfī Khamsī ............................. 74 

B. Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 81 

C. Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode 

Pesantren............................................................................................ 90 

BAB V PENUTUP .............................................................................. 102 

A. Kesimpulan ............................................................................. 102 

B. Saran ....................................................................................... 103 

C. Penutup ................................................................................... 104 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................... 106 

 

 

 

  



xvi 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel: 1. 1.  : Perbedaan Penetapan awal Ramadan dan Syawal 

keputusan Pemerintah dan Pondok Pesantren Darul 

Ulumi Wal-Amal. 

Tabel: III. 2.  : Nama-nama bulan dan umurnya. 

Tabel: III 3.  : Jumlah Guru Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal  

Tabel: III. 3. : Rekapan Perbedaan Penetapan Metode Pemerintah dan 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Ama. 

 

Tabel: IV . 4.  : Perbendingan Metode Pondok Pesantren dan Metode 

Ḥisāb Hakiki Kontemporer.



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Perbedaan penetapan awal bulan Ramadan dan Syawal terus 

menjadi topik pembahasan di masyarakat. Beragam faktor yang 

menyebabkan adanya perbedaan dalam penetapan awal bulan 

Ramadan dan Syawal, salah satunya adalah perbedaan cara atau 

metode yang digunakan dalam proses penetapannya. Negara dengan 

populasi Muslim terbesar ini sering kali dihadapkan pada perbedaan 

antara metode ḥisāb (perhitungan astronomis) dan rukyat 

(pengamatan langsung terhadap hilal). Perbedaan tersebut tidak 

hanya terjadi di antara umat, tetapi juga antara berbagai organisasi 

keagamaan, lembaga, dan institusi keagamaan formal seperti 

pemerintah.1  

Secara umum, metode penentuan awal bulan hijriah terbagi 

menjadi dua pendekatan besar, yaitu rukyat dan ḥisāb. Rukyat 

mengandalkan pengamatan langsung terhadap hilal atau bulan sabit 

muda yang menandai dimulainya bulan baru, sementara ḥisāb 

menggunakan perhitungan matematis dan astronomis untuk 

menentukan kapan hilal seharusnya muncul. Kedua metode ini pada 

dasarnya memiliki dasar hukum yang yang sama, namun memiliki 

 
1 Ahmad Izzuddin, Ilmu Falak Praktis: Metode Ḥisāb Rukyat Praktis 

Dan Solusi Permasalahannya (Semarang: PT. Pustaka rizki putra, 2012), 91. 



2 
 

interpretasi yang berbeda, khususnya terkait dengan bagaimana lafaz 

rukyat dalam hadits Rasulullah SAW dipahami. 

   صُوْمُوْا لِرُؤْيتَِهِ وَ أفَْطِرُوْا لِرُؤْيتَِهِ، فإَِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوْا شَعْبَانَ ثَلاثَِيَْ 

"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah 

(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak 

olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR 

Bukhari dan Muslim).2 

 

 Dalam hal ini, perbedaan pemahaman antara interpretasi literal 

dan rasionalis tentang melihat hilal menjadi dasar munculnya dua 

mazhab besar: mazhab rukyat yang mengutamakan pengamatan 

langsung, dan mazhab ḥisāb yang lebih mengandalkan perhitungan 

astronomis. 

Seiring dengan pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi, kemajuan dalam ilmu ḥisāb dan rukyat juga mengalami 

perkembangan yang signifikan. Perkembangan ini diikuti oleh 

pemikiran yang semakin mendalam mengenai keabsahan landasan 

yang digunakan sebagai pedoman dalam menentukan awal bulan 

Kamariah. Awalnya, rukyat saja yang dijadikan dasar penetapan awal 

bulan Kamariah. Namun, di kalangan ulama dan ilmuwan Islam, 

berkembang pandangan bahwa ḥisāb juga dapat dijadikan acuan 

dalam menentukan awal bulan Kamariah. 

Pemerintah Indonesia, melalui Badan Ḥisāb dan Rukyat (BHR), 

berusaha mencari jalan tengah dengan menerapkan kriteria imkan al-

 
2 Abu Husain Muslim bin Al-Hajjaj, Al-Jami’ as-Shahih, Jilid 3 (Beirut: 

Dar al-Fikr, n.d.), 124-125. Lihat Juga Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-

Bukhari, Shahih Al-Bukhari Jilid I (Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327.  



3 
 

ru’yat.3 Kriteria ini menyatakan bahwa hilal dianggap 

memungkinkan terlihat (imkan) jika berada pada ketinggian minimal 

3 derajat di atas ufuk dan memiliki elongasi minimal 6,4 derajat. 

Metode ini memadukan pendekatan ḥisāb dan rukyat, di mana 

perhitungan astronomis digunakan untuk memperkirakan hilal, 

sementara pengamatan dilakukan untuk memverifikasinya. Namun 

demikian, pendekatan pemerintah ini tidak selalu berhasil 

menyatukan perbedaan, karena beberapa kelompok masyarakat dan 

lembaga pendidikan Islam, seperti pondok pesantren, ormas, tetap 

berpegang pada metodenya masing-masing. 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, Ntobo, Kota Bima. 

Pada tahun 1445 H/2024 M, menetapkan awal Ramadan dan Syawal 

dua hari lebih awal dari keputusan pemerintah, dimana Pondok 

Pesantren menetapkan 1 Syawal 1445 (Idhul Fitri) bertepatan pada 

tanggal 8 April 2024, sementara Pemerintah menetapkan 1 Syawal 

(idhul Fitri) pada tanggal 10 April 2024, yang menyebabkan 

perbedaan penetapan puasa dan Idul Fitri dengan mayoritas umat 

Islam di Indonesia.4 

Pesantren tersebut berlokasi di Jalan Sori Kanangan, Kelurahan 

Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima, Provinsi Nusa Tenggara Barat. 

Lembaga pendidikan Islam ini didirikan pada tahun 2004 dan berada 

 
3 Muh Arif Royyani and Dkk, “Shahadah ’ Ilmy ; Integrating Fiqh and 

Astronomy Paradigm in Determining The Arrival of Lunar Months in 

Indonesia,” Al-Ihkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 16, no. 2 (2021): 507, 

https://doi.org/http://doi.org/10.19105/al-lhkam.v16i2.5320.  
4 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 7 Mei 2024) 



4 
 

di bawah naungan sebuah yayasan yang bernama Pondok Pesantren 

Darul UlumiWal-amal, menaungi dua jenjang pendidikan formal, 

yaitu Sekolah Menengah Pertama (SMP) dan Sekolah Menengah 

Atas (SMA). Pondok pesantren ini dipimpin oleh seorang kiai 

bernama Afandi bin Ibrahim, yang berperan dalam membina serta 

mengembangkan pendidikan berbasis keislaman dan akhlak bagi para 

santri. Kiai Afandi bin Ibrahim, selaku pimpinan Pondok Pesantren 

Darul UlumiWal-Amal, menyatakan bahwa dalam menentukan awal 

Ramadan dan Syawal, ia memiliki metode tersendiri. 

Metode yang digunakannya secara umum menggunakan metode 

ḥisāb dan rukyat. Dalam menentukan awal Ramadan digunakan 

metode ḥisāb dengan menambahkan 5 atau 12 hari dari awal 

Ramadan tahun sebelumnya untuk mendapatkan awal Ramadan yang 

dicari, dan jika lupa, menggunakan patokan hari wukuf di Arafah 

sehingga penambahan menjadi 6 hari. sementara untuk menentukan 

awal Syawal dengan menggenapkan bulan Ramadan selama 30, 

sehingga hari yang ke-31 otomatis awal Syawal atau Idul Fitri.5 

Dalam beberapa tahun terakhir, penggunaan metode Pondok 

Pesantren Darul UlumiWal-Amal menunjukkan perbedaan yang 

cukup signifikan dibandingkan dengan keputusan resmi pemerintah, 

sebagaimana dapat dilihat pada tabel di bawah ini. 

 
5 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 7 Mei 2024) 



5 
 

Tabel: 1. 1: Perbedaan Penetapan awal Ramadan dan 

Syawal keputusan Pemerintah Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal. 6 

Tahun  Pondok Pesantren 

Darul Ulumiwal-amal 

Pemerintah 

Ramadan Syawal Ramadan Syawal 

1442 
Senin 12 

April 2021  
Rabu  

12 Mei 

2021 

Selasa 13 
April 2021 

Kamis 13 
Mei 2021 

1443 
Jum’at 1 

April 2022 
Minggu 1 

Mei 2022 

Minggu 3 

April 2022 

Senin 2 Mei 

2022 

1444 
Selasa 21 

Maret 2023 
Kamis 20 

April 

2023 

Kamis 23 

Maret 2023 

Sabtu 22 

April 2023 

1445 
Minggu 

10 Maret 

2024  

Senin 8 

April 2024  

Selasa 12 

Maret 

2024 

Rabu 10 

April 2025 

1446 
Kamis 27 

Februari 

2025 

Sabtu 27 

Maret 2025 

Sabtu 1 

Maret 

2025 

Senin 31 

Maret 2025 

 

Dari tabel diatas terlihat bahwa perbedaan penetapan awal 

Ramadan dan Syawal antara Pondok Pesantren dan Pemerintah 

memiliki perbedan satu sampai dua hari. Meskipun Pemerintah 

secara resmi menetapkan awal Ramadan dan hari raya Idhul fitri 

berdasarkan perhitungan tertentu, para santri dan masyarakat 

 
6 Data tersebut penulis kumpulkan dari beberapa sumber internet. 



6 
 

Kelurahan Ntobo tetap berpegang pada keputusan yang diambil oleh 

Kiai Afandi, selaku pimpinan Pondok Pesantren. Keputusan ini 

menjadi rujukan utama dalam menentukan waktu pelaksanaan 

ibadah. Setiap tahunnya, sekitar lima ratus jamaah berkumpul di 

halaman Pondok Pesantren untuk menunaikan salat Idul fitri.7 

Penetapan awal bulan Hijriah, khususnya bulan Ramadan dan 

Syawal, merupakan wewenang pemerintah yang dilakukan melalui 

forum musyawarah yang dikenal sebagai Sidang Itsbat. Melalui 

sidang ini, pemerintah memberikan kepastian hukum bagi 

masyarakat Indonesia. Mestinya, pemerintah sebagai otoritas 

tertinggi dalam penetapan awal bulan Hijriah dapat dijadikan acuan 

utama sekaligus solusi bagi umat Islam di Indonesia. Namun, pada 

praktiknya, perbedaan dalam penetapan tersebut masih terjadi di 

berbagai wilayah, seperti yang terlihat di Pondok Pesantren Darul 

UlumiWal-Amal, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima, 

Nusa Tenggara Barat.  

Dari fenomena ini menunjukkan bahwa penentuan awal puasa 

dan hari raya tidak hanya berkaitan dengan aspek Fikih dan 

Astronomi, tetapi juga melibatkan keyakinan serta kepercayaan 

masyarakat terhadap tokoh agama. Keyakinan yang telah tertanam 

dalam diri masyarakat cenderung dijadikan pedoman dan diikuti, 

terlepas dari proses perhitungan ilmiah yang dilakukan. 

 
7 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo, 

7 Mei 2024). 



7 
 

Penelitian mengenai metode penetapan awal Ramadan dan 

Syawal di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal perlu untuk 

diteliti lebih lanjut, mengingat pesantren tersebut tetap 

mempertahankan metode tersebut dengan jumlah jamaah yang besar. 

Oleh karena itu, penulis melakukan penelitian dengan judul: Metode 

Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul 

Ulumi Wal-Amal Ntobo Kota Bima Tinjauan Sosial. 

B. Rumusan Masalah  

1. Bagaimana metode penentuan awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-Amal? 

2. Mengapa banyak jamaah yang mengikuti metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal? 

C. Tujuan dan manfaat penelitian  

1. Tujuan penelitian  

Sejalan dengan rumusan masalah yang telah diuraikan 

sebelumnya, penelitian ini bertujuan untuk. 

a. Untuk mengetahui metode Penentuan awal bulan Ramadan 

dan Syawal di Pondok Pesantren Daru Ulumi Wal-Amal. 

b. Untuk mengetahui Mengapa banyak jamaah yang mengikuti 

metode penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.   

2. Manfaat Penelitian 

a. Secara teoritis, penulis berharap bahwa hasil penelitian ini 

dapat memperkaya khazanah keilmuan di bidang Ilmu Falak, 



8 
 

khususnya dalam kajian mengenai penentuan awal Ramadan 

dan Syawal, serta dapat dijadikan sebagai referensi bagi 

peneliti atau penulis selanjutnya.  

b. Secara praktis,  

1) Penelitian ini dilakukan oleh penulis sebagai upaya 

untuk mengembangkan potensi diri, baik dalam aspek 

intelektual maupun akademis, khususnya dalam 

meningkatkan keterampilan penulisan karya ilmiah.  

2) Bagi masyarakat, hasil penelitian ini dapat menjadi 

sumber informasi dan pengetahuan tambahan yang dapat 

dibaca serta dikaji oleh khalayak umum.  

D. Kajian Pustaka 

Berdasarkan hasil penelusuran, telah banyak dilakukan penelitian 

tentang penentuan awal bulan Ramadan dan Syawal. Namun, secara 

khusus belum ditemukan penelitian yang dilakukan di Pondok 

Pesantren Darul UlumiWal-Amal. Meskipun demikian, beberapa 

penelitian relevan dengan pokok bahasan ini, seperti:  

Penelitian yang dilakukan oleh Qomarus Zaman berjudul 

"Penentuan Awal Bulan Kamariah dengan Ḥisāb Aboge: Studi Kasus 

di Desa Ngliman, Kecamatan Sawahan, Kabupaten Nganjuk" 

mengkaji mekanisme penetapan awal bulan dalam kalender 

Kamariah yang diterapkan di Desa Ngliman, Kabupaten Nganjuk, 

dengan penekanan pada penggunaan metode ḥisāb Aboge. Istilah 

"Aboge" merupakan akronim dari Alif Rabu Wage, yang 

menunjukkan bahwa tahun Alif sebagai permulaan siklus dimulai 

pada hari Rabu Wage. Penelitian ini juga mengungkap bahwa dalam 



9 
 

sistem ḥisāb Aboge, jumlah hari dalam setiap bulan bersifat tetap: 

bulan-bulan ganjil terdiri dari 30 hari dan bulan-bulan genap 29 hari, 

kecuali bulan Dzulhijjah pada tahun kabisat yang dapat mengalami 

penyesuaian. Dari perspektif astronomi, metode ini dikategorikan 

sebagai ḥisāb ‘urfī.8 

Artikel yang selanjutnya ditulis oleh Abdul Hanip dengan judul 

"Penentuan Awal dan Akhir Bulan Ramadan dengan Metode Ḥisāb 

‘Urf Khomasi’ di Pesantren Mahfilud Duror Jember" menjelaskan 

bahwa metode Urf Khomasi didasarkan pada perhitungan rata-rata 

peredaran bulan mengelilingi bumi. Dalam metode ini, jumlah hari 

dalam setiap bulan ditetapkan secara tetap dan beraturan, yaitu 29 dan 

30 hari. Lebih lanjut, artike ini mengalisa bahwa penggunaan ḥisāb 

urf secara astronomis sudah tidak relevan digunakan di zaman 

sekarang.9  

Penelitian selanutnya, adalah artikel yang ditulis oleh 

Deniansyah Damanik dan Putri Ramadani Rangkuti, dengan judul 

"Penentuan Awal Ramadan, Syawal, dan Dzulhijjah Perspektif 

Tarekat Naqshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah." Artikel ini 

membahas perbedaan metode penetapan awal bulan Ramadan, 

 
8 Qomarus Zaman, “Penentuan Awal Bulan Qamariyah Dengan Ḥisāb 

Aboge: Studi Kasus Di Desa Ngliman Kecamatan Sawahan Kabupaten 

Nganjuk,” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam 31, no. 2 

(2022): 149–64, https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.30762/. 
9 Abdul Hanip, “Penentuan Awal Dan Akhir Bulan Ramadhan Dengan 

Metode Ḥisāb ‘ Urf Khomasi ’ Di Pesantren Mahfilud Duror Jember,” 

SAKINAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 2 (2023): 105–14, 

https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.58293/asa.v5i1.65.  



10 
 

Syawal, dan Dzulhijjah antara Tarekat Naqshabandiyah Al-

Khalidiyah Al-Jalaliyah dengan ketetapan pemerintah Indonesia. 

Dalam artikel tersebut, ditemukan bahwa Tarekat 

Naqshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah menggunakan metode 

penentuan awal Ramadan dengan menambahkan dua atau lima hari 

dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk mendapatkan awal 

Ramadan yang dicari. Sementara itu, penentuan awal Syawal 

dilakukan dengan menyempurnakan perhitungan bulan Ramadan 

menjadi 30 hari, sehingga Syawal dimulai pada hari ke-31. Adapun 

penetapan tanggal 10 Dzulhijjah umumnya mengikuti hari yang sama 

dengan awal puasa. Keputusan akhir dalam penentuan awal bulan ini 

berada di tangan mursyid tarekat tersebut.10  

Penelitian selanjutnya merupakan artikel karya Rahmalia dan 

Ahmad Izzuddin yang berjudul 'Ḥisāb Lima-Lima Sebagai Metode 

Penentuan Awal Bulan Ramadan dan Syawal di Aceh Singkil dalam 

Kacamata Ilmu Falak'. Tulisan ini mengulas penggunaan metode 

ḥisāb lima-lima dalam menetapkan awal bulan Ramadan dan Syawal 

di wilayah Aceh Singkil. Ditinjau dari perspektif ilmu falak, metode 

ini mengandalkan perhitungan yang bersifat praktis, yakni dengan 

menambahkan lima hari dari tanggal awal Ramadan pada tahun 

 
10 Deniansyah Damanik and Putri Ramadhani Rangkuti, “Penentuan 

Awal Ramadhan, Syawal Dan Dzulhijjah Perspektif Tareqat Naqshabandiyah 

Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah,” AL-MARSHAD: JURNAL ASTRONOMI ISLAM 

DAN ILMU-ILMU BERKAITAN 7, no. 1 (2021), https://doi.org/DOI: 

//doi.org/10.30596/jam.v7i1.5858.  



11 
 

sebelumnya sebagai acuan untuk menentukan awal puasa pada tahun 

berikutnya.11 

Peneliatin selanjutnya adalah Tesis yang ditulis oleh Asih Pertiwi 

berjudul “Rukyat Mbulan untuk Penentuan Akhir Bulan di Pesantren 

Sabilil Muttaqien (PSM) Takeran dalam Tinjauan Astronomi, Fikih, 

dan Sosial” membahas praktik rukyat mbulan yang dilakukan di 

Pondok Pesantren Sabilil Muttaqien (PSM) Takeran. Di pondok 

tersebut, rukyat mbulan dilakukan pada tanggal 22 bulan Sya'ban, 

sedangkan untuk menentukan awal Syawal, rukyat dilakukan pada 

tanggal 22 Ramadan antara pukul 03.00 – 03.30 WIB. Jika bulan 

tampak cembung, maka bulan Ramadan disempurnakan menjadi 30 

hari, sedangkan jika bulan tampak cekung, puasa hanya dilakukan 

selama 29 hari.12  

Hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa observasi rukyah 

terhadap Bulan pada fase kuartal terakhir, khususnya yang dilakukan 

pada tanggal 22 bulan berjalan, dapat dimanfaatkan untuk 

menentukan awal bulan hijriah dengan menilai jumlah hari pada 

bulan sebelumnya, apakah terdiri dari 29 atau 30 hari. Melalui 

pendekatan astronomis yang mempertimbangkan nilai elongasi 

Bulan dan data empirik dari hasil rukyah, metode ini memungkinkan 

 
11 Rahmalia and Ahmad Izzuddin, “Ḥisāb Lima-Lima Sebagai Metode 

Penentuan Awal Bulan Ramadhan Dan Syawal Di Aceh Singkil Dalam 

Kacamata Ilmu Falak,” ASTROISLAMICA: Journal of Islamic Astronomy 2, no. 

1 (2023): 1–24, https://doi.org/https://doi.org/10.47766/astroislamica.v1i1.1047. 
12 Asih Pertiwi, “RukyahMbulan Untuk Penentuan Akhir Bulan Di 

Pesantren Sabilil Muttaqien (PSM) Takeran Dalam Tinjauan Astronomi, Fiqih, 

Dan Sosial” (UIN Walisongo Semarang, 2019), 1-168. 



12 
 

estimasi jumlah hari dalam satu bulan. Meskipun secara astronomis 

pendekatan tersebut memiliki dasar yang kuat, secara fikih para ahli 

falak di Indonesia telah menyepakati bahwa penetapan awal bulan 

hijriah harus didasarkan pada kemunculan hilal setelah waktu 

maghrib (ghurub). Dalam konteks lokal, Kiai Zuhdi Tasfir dari 

Pesantren Sabilil Muttaqien (PSM) memiliki otoritas religius yang 

tinggi dan dihormati, baik di lingkungan pesantren maupun 

masyarakat Takeran, sehingga pandangan dan arahan beliau banyak 

diikuti oleh masyarakat setempat.  

Penelitian selanjutnya adalah tesis yang ditulis oleh Fathor Rausi 

dengan judul Ḥisāb Al-Karawi: Penentuan Awal Pasah dan Tellasan 

di Pondok Pesantren Al-Karawi Kabupaten Sumenep (Tinjauan 

Astronomi dan Respons Masyarakat). Penelitian ini bertujuan untuk 

menjawab dua permasalahan utama, yaitu: (1) alasan perbedaan 

penentuan awal Pasah dan Tellasan di Pondok Pesantren Al-Karawi 

Kabupaten Sumenep dibandingkan dengan ketetapan pemerintah, 

serta (2) bagaimana respons masyarakat terhadap metode penentuan 

tersebut.13  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penentuan awal Pasah dan 

Tellasan di Pondok Pesantren Al-Karawi kerap tidak sejalan dengan 

keputusan resmi dari pemerintah. Perbedaan ini disebabkan oleh 

penggunaan metode ḥisāb ‘urfī di pesantren tersebut, yang didasarkan 

pada peredaran bulan sideris (siderial month) dan lebih condong 

 
13 Fathor Rausi, “ḤISĀB AL-KARAWI : PENENTUAN AWAL 

PASAH DAN TELLASAN DI PONDOK PESANTREN AL- ( Tinjauan 

Astronomi Dan Respons Masyarakat )” (2020),1-150 . 



13 
 

kepada ḥisāb ‘urfī khamasi. Kharisma yang dimiliki oleh Kiai 

Pondok Pesantren Al-Karawi memberikan pengaruh besar terhadap 

masyarakat Desa Karay, yang pada akhirnya lebih memilih mengikuti 

ketentuan waktu keagamaan yang ditetapkan oleh pesantren. Kiai 

dipandang sebagai figur spiritual yang memiliki peran signifikan, 

sehingga memunculkan hubungan patronase yang kuat antara kiai, 

santri, dan masyarakat sekitar. Relasi patron-klien ini menjadi elemen 

sentral yang tidak terpisahkan dalam dinamika penetapan awal Pasah 

dan Tellasan di lingkungan pesantren tersebut. 

Berdasarkan hasil penelusuran yang dilakukan, hingga saat ini 

belum ditemukan penelitian dalam bentuk, Tesis, Disertasi, Artikel, 

maupun bentuk penelitian lainnya yang secara khusus membahas 

penentuan awal Ramadan dan Syawal di Pondok Pesantren Darul 

UlumiWal-Amal Ntobo, Kota Bima, dengan fokus kajian astronomi 

dan sosiologis. 

E. Metode Penelitian 

Metode penelitian adalah suatu pendekatan sistematis yang 

mencakup tahapan-tahapan dalam menelusuri permasalahan, 

merumuskan fokus kajian, melakukan analisis, serta menyusun 

laporan penelitian dengan tujuan mencapai hasil yang sesuai dengan 

sasaran yang telah ditentukan.14 

 

 

 
14 Cholid Nurboko & Abu Achmadi, Metode Penelitian (Jakarta: Bumi 

Aksara Putra, 2009), 70. Lihat Juga Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, 

Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2017), 3. 



14 
 

1. Jenis dan Pendekatan penelitian   

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif 

dengan jenis studi kasus.15 Pendekatan ini dipilih karena penulis 

ingin memahami secara mendalam metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal di satu lokasi spesifik, yakni Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, serta fenomena sosial yang 

menyertainya.  

2. Lokasi dan fokus Penelitian  

Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren Darul Ulumi 

wal-Amal, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima. 

Fokus utama penelitian ini adalah metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal dan alasan mengapa banyak masyarakat 

yang mengikuti metode penetapan awal Ramadan dan Syawal 

pondok pesantren tersebut. 

3. Sumber Data 

Dalam penelitian ini data yang digunakan berasal dari dua 

sumber utama, yaitu data primer dan data sekunder. Penggunaan 

kedua jenis data ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman 

yang lebih mendalam dan menyeluruh terhadap fenomena yang 

diteliti.16  

 
15 Ahmad Tanzeh, Metodologi Penelitian Praktis (Yogyakarta: Teras, 

2001), 48.  
16 Beni Ahmad Saebani, Metode Penulisan (Bandung: Pustaka Setia, 

2008), 108. 



15 
 

a. Data primer yang diperoleh secara langsung dari sumber 

aslinya.17 Dalam hal ini peneliti mendapatkan data dari Kiai 

Afandi selaku pimpinan Pondok Pesantren, Ustazd di 

Pondok Pesantren dan Masyarakat yang mengikuti metode 

penetapan Pesantren. 

b. Data sekunder dalam penelitian ini artikel, buku, berita di 

media sosial, foto dan catatan yang relevan dengan 

kebutuhan lainnya. Dalam pengumpulan data, penulis secara 

langsung menelusuri berbagai referensi yang mendukung 

kelengkapan informasi.  

4. Tehnik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data merupakan tahap yang sangat penting 

dalam proses penelitian, sebab inti dari kegiatan penelitian adalah 

memperoleh data. Jika peneliti tidak memahami cara atau teknik 

yang tepat untuk mengumpulkan data, maka data yang diperoleh 

kemungkinan besar tidak akan sesuai dengan standar yang 

dibutuhkan dalam penelitian. 

Observasi kegiatan mengamati perilaku dalam lingkungan 

alami, memahami dinamika yang terjadi, serta memperoleh 

gambaran perilaku berdasarkan situasi yang ada. Penulis 

melakukan observasi selama 6 Bulan dengan langsung 

mengunjungi Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal yang 

ada di kelurahan Ntobo dalam hal ini penulis menyaksikan 

masyarakat datang mengunjungi Kiai Afandi. 

 
17 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D, 137.  



16 
 

Wawancara metode yang digunakan untuk memperoleh 

informasi secara langsung dengan mengajukan pertanyaan 

kepada berbagai pihak Kiai Afandi selaku pimpinan Pondok 

Pesantren untuk mendapatkan data metode yang digunakan 

Pondok Pesantren dalam menetapkan awal bulan Ramadan dan 

Syawal, Ustazd Pondok Pesantren dan Masyarakat yang 

mengikuti metode penetapan Pondok Pesantren. Kemudian 

dijadikan sebagai data utama dalam penelitian.18  

Dokumentasi pencarian data yang berkaitan dengan topik 

penelitian yang dilakukan dalam bentuk catatan, transkrip, buku, 

atau sumber lain yang telah tersedia.19 Dalam penelitian ini hal 

tersebut digunakan untuk menyimpan berbagai sumber, termasuk 

buku, artikel, catatan, foto, video, serta berita di media sosial.  

5. Analisis Data  

Penulis menggunakan metode deskriptif analitis.20 Analisis 

ini bertujuan untuk menggambarkan secara sistematis fakta, 

objek, dan karakteristik yang diteliti dengan tepat. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk memberikan gambaran yang 

akurat tentang fenomena yang sedang dikaji.21  

 

 
18 Rianto Adi, Metode Penelitian Sosial Dan Hukum (Bandung: 

Alfabeta, 2004), 72. 
19 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik 

(Jakarta: PT Rinerka Cipta, 2006), 227.  
20 Sumadi Suryabrata, Metodologi Penelitian (Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 2015), 76. 
21 Sudaryono, Metodologi Penelitian (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 

2017), 78. 



17 
 

a. Reduksi data:  

proses menyederhanakan, memilih, dan memfokuskan 

data mentah (hasil wawancara, observasi, dokumentasi) agar 

menjadi lebih terstruktur, relevan, dan mudah dianalisis. 

b. Penyajian Data:  

Proses menyajikan data yang telah direduksi dalam 

bentuk yang terorganisir dan mudah dipahami, agar peneliti 

(dan pembaca) dapat melihat pola, hubungan, atau 

kecenderungan sebelum menarik kesimpulan. 

Analisis penelitian ini menggunakan analisis sosial dan 

astronomi. 

c. Memberikan kesimpulan:  

Langkah terakhir yakni menarik kesimpulan yang pada 

temuan dan melakukan uji verifikatif secara terus menerus, 

untuk mendapatkan kesimpulan yang tepat dan akurat. 

F. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini disusun secara sistematis ke dalam lima bab utama 

yang masing-masing memiliki fokus pembahasan yang saling 

berkaitan dan mendukung satu sama lain untuk membangun argumen 

dan temuan penelitian secara utuh dan menyeluruh. 

BAB I: Pendahuluan 

Bab ini menyajikan pengantar umum terhadap penelitian yang 

dilakukan. Di dalamnya termuat penjelasan mengenai latar belakang 

masalah yang menguraikan pentingnya penelitian serta konteks yang 

melatarbelakanginya. Selanjutnya, dirumuskan pertanyaan-

pertanyaan utama yang menjadi fokus penelitian dalam bentuk 



18 
 

rumusan masalah. Tujuan dan manfaat penelitian juga dijelaskan 

guna menunjukkan arah dan kontribusi yang diharapkan dari studi 

ini. Selain itu, bab ini mencakup kajian pustaka sebagai dasar teoretis 

yang mendukung analisis dan posisi penelitian yang dilakukan, 

uraian tentang metode penelitian yang diterapkan, serta sistematika 

penulisan yang memberikan gambaran menyeluruh mengenai alur 

pembahasan dalam penelitian ini. 

Pada bab ini beriskan latar belakang, rumusan masalah, tujuan 

penelitian, kajian pustaka, metode penelitian, dan sistematika 

kepenulisan.  

BAB II: Kajian Teori 

menyajikan kajian teoritis dan konseptual yang menjadi fondasi 

pemahaman terhadap isu yang diteliti dan sebagai kerangka 

analisisnya. Pembahasan mencakup pengertian awal bulan kamariah, 

metode penentuan awal bulan komariah, konsep karisma dan 

hubungan patron-klien.  

BAB III: Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal  

Bab ini merupakan bagian penting dalam penelitian ini karena 

menyajikan data-data yang diperoleh dari lapangan maupun sumber-

sumber relevan lainnya. Bab ini berfungsi sebagai fondasi empiris 

untuk mendukung analisis yang dilakukan pada bab IV . Pada bab ini 

berisikan gambaran umum pondok pesantren darul Ulumi wal-amal, 

metode penentuan awal Ramadan dan syawal Pondok Pesantren 

Darul Ulumi Wal-Amal, dan Penerapan Metode dalam Praktik 

Sosial.  



19 
 

BAB IV: Analisis Metode dan Penerimaannya Perspektif 

Ḥisāb ‘urfī, Karisma, Dan Patronase 

Pada bab merupakan inti dari analisis penelitian. Di dalamnya 

dibahas secara mendalam¸ Analisis Metode Ḥisāb: Ḥisāb ‘urfī 

Khamsī, Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan 

Syawal, Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode 

Pesantren.   

BAB V: Penutup  

Pada bab ini berisi kesimpulan dari seluruh hasil penelitian yang 

telah dilakukan. Kesimpulan dirumuskan berdasarkan temuan- 

temuan yang diuraikan pada bab sebelumnya. Selain itu, peneliti juga 

menyampaikan saran-saran yang bersifat konstruktif, baik untuk 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal, Masyarakat sekitar dan 

bagi akademisi. 

  



20 
 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

 

A. Pengertian Awal Bulan Kamariah 

Awal bulan kamariah adalah momen penentu dimulainya sebuah 

bulan dalam kalender Hijriyah, yang berbasis pada peredaran bulan 

(lunar calendar). Kalender kamariah berbeda dengan kalender 

syamsiah (matahari) yang digunakan secara luas dalam kehidupan 

modern. Kalender ini sangat penting dalam konteks keagamaan umat 

Islam karena banyak ibadah dan penetapan waktu yang merujuk pada 

perhitungan bulan, seperti penentuan awal Ramadan, Syawal, 

Zulhijjah, serta hari-hari besar Islam lainnya seperti Idul Fitri, Idul 

Adha, dan puasa Arafah. 22 

Secara terminologis, awal bulan kamariah merujuk pada hari 

pertama dari bulan baru dalam kalender Hijriyah. Penentuannya 

bergantung pada munculnya hilal, yaitu bulan sabit muda yang 

pertama kali terlihat setelah terjadinya ijtimak (konjungsi), yakni 

posisi ketika matahari dan bulan berada dalam garis bujur langit yang 

sama. Hilal menjadi indikator visual yang menandai berakhirnya satu 

bulan dan masuknya bulan berikutnya dalam sistem kalender Islam.23 

 
22 Abdullah Ibrahim, Ilmu Falak Antara Fiqih Dan Astronomi, Cet.1 

(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2017), 101-102.  
23 Yusuf Somawinata, Ilmu Falak: Pedoman Lengkap Waktu Salat, 

Arah Kiblat, Perbandingan Tarikh, Awal Bulan Kamariah, Dan Ḥisāb Rukyat 

(Depok: Pt RajaGrafindo Persada, 2020), 86. 



21 
 

Menurut para ulama dan ahli astronomi Islam, penentuan awal 

bulan kamariah memiliki dasar teologis dan teknis. Dalam Al-Qur'an, 

Allah berfirman:  

ِ ۗ وَلَيْسَ الْبِرُّ باِنَْ تأَتْوُا الْبيُوُْ  تَ مِنْ  ۞ يَسْـَٔلوُْنكََ عَنِ الْْهَِلَّةِ ۗ قلُْ هِيَ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَج 

َ لعَلََّكُمْ تفُْلِ   حُوْنَ  ظُهُوْرِهَا وَلٰكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقٰىۚ وَأْتوُا الْبيُوُْتَ مِنْ ابَْوَابهَِا ۖ وَاتَّقوُا اللّٰه

 

 

Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang bulan sabit. 

Katakanlah, “Itu adalah (penunjuk) waktu bagi manusia dan 

(ibadah) haji.” Bukanlah suatu kebajikan memasuki rumah dari 

belakangnya, tetapi kebajikan itu adalah (kebajikan) orang yang 

bertakwa. Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan 

bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung.24 

Ayat tersebut menegaskan bahwa bulan sabit memiliki fungsi 

sebagai penanda waktu ibadah, yang berarti pentingnya awal bulan 

kamariah sebagai penanda dimulainya waktu-waktu tertentu dalam 

syariat Islam. Selain itu, dalam hadis Nabi Muhammad SAW 

disebutkan: 

   صُوْمُوْا لِرُؤْيتَِهِ وَ أفَْطِرُوْا لِرُؤْيتَِهِ، فإَِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوْا شَعْبَانَ ثَلاثَِيَْ 
"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah 

(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak 

olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR 

Bukhari dan Muslim).25 

 
24 Kementerian Agama RI, Al-Qur‟an Dan Tafsirnya, Jilid 1, (Jakarta: 

Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), 282. 
25 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari 

(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327. Lihat juga Muslim Ibn al-Hajjaj, Ṣaḥīḥ 

Muslim, juz 2, (Beirut : Dār al-Kutub al-‟Ilmiyah, 1992), 759. Kitab as-ṣaum 

bab qawl an-nabiy iżā ra’itum al-hilāl. Hadis nomor 1776. Ṣaḥīḥ Muslim, kitab 

as-ṣiyām bab wujūb ṣaum ramaḍān li ru’yati al-hilāl. Hadis nomor 1796.  



22 
 

Hadis ini memberikan pedoman utama dalam penetapan awal 

bulan kamariah, yaitu berdasarkan rukyat (pengamatan langsung 

terhadap hilal), serta memberi solusi bila hilal tidak tampak, yakni 

dengan menyempurnakan bulan sebelumnya menjadi 30 hari. 

Dengan demikian, pengertian awal bulan kamariah tidak dapat 

dilepaskan dari dua metode utama yang berkembang dalam tradisi 

Islam: rukyat (pengamatan hilal) dan ḥisāb (perhitungan 

astronomi).26 

Secara konseptual, awal bulan kamariah dimulai sejak 

terbenamnya matahari pada hari ketika hilal terlihat. Dalam ilmu 

falak (astronomi Islam), ini dikenal sebagai ijtima’ qabla al-ghurub, 

yaitu konjungsi yang terjadi sebelum matahari terbenam. Apabila 

hilal terlihat setelah ijtimak dan sebelum terbenam matahari, maka 

malam itu dianggap sebagai awal bulan baru.27 

Perbedaan metode dalam memahami dan menentukan awal bulan 

kamariah mencerminkan adanya dinamika dalam tradisi Islam. 

Misalnya, sebagian besar ulama tradisional berpegang pada rukyat 

sebagai metode utama, sementara sebagian lainnya, terutama di era 

modern dan di beberapa negara Muslim, mulai menggunakan ḥisāb 

hakiki sebagai metode alternatif atau pelengkap. Pendekatan ḥisāb 

 
26 Abi Zakariya Al-Nawawi, Al-Minhāj Syarh Ṣaḥīḥ Muslim Al-Hajjāj 

(Saudi: Baitul al-Afkar al-Dauliyah, n.d.), 181-186. 
27 Muhammad Syarief Hidayatullah and Desy Kristiane, “FIKIH 

FALAKIYAH PERSPEKTIF TEORI ASTRONOMI (Analisis Tinggi Hilal Dari 

Segi Koreksi Semidiameter Bulan)” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak Vol. 6. 

Nomor 2. Tahun 2022 M / 1444 H 6 (2022): 319–320, https://doi.org/DOI: 

https://doi.org/10.24252/ifk.v6i2.33478. 



23 
 

menggunakan rumus dan data astronomis untuk menentukan 

kemungkinan visibilitas hilal, bahkan sebelum pengamatan 

dilakukan. Dalam konteks ini, lahirlah beberapa kriteria visibilitas 

hilal, seperti kriteria Imkan Rukyat (kemungkinan terlihatnya hilal), 

yang mempertimbangkan tinggi hilal, elongasi, dan umur bulan. 

Perbedaan dalam pendekatan ini sering kali menimbulkan 

konsekuensi sosial dan religius, seperti perbedaan penetapan awal 

Ramadan dan Idul Fitri antara satu kelompok dengan kelompok lain, 

bahkan antarnegara Muslim. Oleh karena itu, pemahaman yang 

mendalam mengenai pengertian awal bulan kamariah sangat penting, 

baik dalam dimensi fiqh, astronomi, maupun sosiologis. 

B. Metode Penentuan Awal Bulan Kamariah  

Penentuan awal bulan Kamariah pada dasarnya merujuk kepada 

dalil-dalil yang disepakati oleh seluruh umat Islam. Namun, dalam 

perkembangannya, terjadi perbedaan pemahaman di antara berbagai 

kelompok terkait metode yang digunakan untuk menetapkan awal 

bulan, seperti awal bulan Ramadan dan Syawal, yang sering kali 

menjadi polemik berkepanjangan. Perbedaan ini muncul karena 

adanya variasi interpretasi terhadap dalil-dalil ḥisāb dan rukyat, serta 

pendekatan yang berbeda dalam penggunaan rukyah (observasi) dan 

ḥisāb (perhitungan astronomi). Satu kelompok menafsirkan makna 

kata "rukyat" sebagai pengamatan secara visual (rukyat bi al-fi'li), 

sedangkan kelompok lain memahami bahwa rukyat bi al-fi'li 

hanyalah salah satu metode dalam penentuan awal bulan kamariah, 

tanpa menutup kemungkinan penggunaan metode lain yaitu ḥisāb. 



24 
 

Dari perbedaan memahami dalil tersebut muncul mazhab ḥisāb 

dan rukyat dalam penetapan awal bulan kamariah lebih khusus awal 

Ramadan, Syawal dan Zulhijjah diantaranya metode tersebut sebagai 

berikut:  

1. Metode Rukyat  

Asal kata "ru'yat" berasal dari bahasa Arab   رأى   –يرى    – رؤية  

yang berarti "melihat."28 Secara terminologi, ru'yah mengacu 

pada kegiatan atau upaya untuk melihat hilal atau bulan sabit 

setelah terjadinya ijtimak di langit (ufuk) sebelah barat sesaat 

setelah Matahari terbenam menjelang awal bulan baru, terutama 

selama bulan Ramadan, Syawal.29  

Istilah "rukyat" memiliki makna penting karena sering 

disebutkan dalam Al-Quran dan Hadis, dan secara umum dapat 

diartikan dalam tiga bentuk: pertama, melihat dengan mata 

secara langsung, yang dapat dilakukan oleh siapa saja; kedua, 

melihat melalui hati atau intuisi, dalam hal ini manusia hanya bisa 

berkata “Allāh lebih mengetahui” (Allāhu a’lam) untuk hal-hal 

yang tidak dapat dipahami sepenuhnya; ketiga, melihat melalui 

ilmu pengetahuan, yakni pemahaman yang dapat dicapai oleh 

manusia dengan bekal ilmu.30 

 
28 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia 

Terlengkap (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), 460. 
29 Muhyiddin hazin, Ilmu Falak Dalam Teori Dan Praktek, 173. 
30 Susiknan Azhari, Kalender Islam Ke Arah Integrasi Muhammadiyah-

NU (Yogyakarta: Museum Astronomi Islam, 2012), 76. 



25 
 

A. Kadir menjelaskan bahwa istilah rukyat berasal dari verba 

ra’a-yara-ru’yatan, ra’yan dan ru’yan, di mana bentuk fi’il 

mudhari dari ra’a seharusnya yar’a, namun dalam praktiknya 

sering diucapkan tanpa hamzah oleh penutur Arab. Kata kerja ini 

termasuk dalam kategori fi’il qalbi yang berkaitan dengan 

aktivitas kognitif atau batiniah. Secara semantik, ra’a dalam 

bentuk maṣdar ru’yatan merujuk pada tindakan melihat secara 

langsung dengan mata dalam keadaan sadar, sedangkan ru’yan 

mengandung makna pemikiran yang jernih. Selain itu, ru’yan 

juga dapat merujuk pada pengalaman melihat dalam mimpi 

maupun ketika sadar. Dalam konteks metafisik, istilah ru’yan 

kerap digunakan untuk menggambarkan bentuk pemahaman 

intelektual, persepsi psikis, atau intuisi.31 

Sederhananya rukyat dalam pengertian ini adalah metode 

observasi hilal yang dilakukan secara langsung di tempat terbuka, 

baik dengan mata telanjang maupun menggunakan alat bantu, 

tepat pada saat matahari terbenam di hari ke-29 bulan kamariah. 

Jika hilal berhasil terlihat, maka hal ini menjadi penentu bahwa 

keesokan harinya adalah awal bulan baru dalam kalender Islam. 

Pengamatan ini menjadi sangat penting karena menjadi dasar 

 
31 A. Kadir, Cara Mutakhir Menentukan Awal Ramadan Syawal Dan 

Zulhijah Perspektif Alquran, Sunah Dan Sains (Semarang: Fatawa Publishing, 

2014), 3. 



26 
 

penetapan awal bulan, terutama untuk ibadah yang berkaitan erat 

dengan waktu, seperti Ramadan dan Idul fitri.32 

Rukyat hilal adalah metode penentuan awal bulan Kamariah 

yang telah dikenal sejak zaman Nabi Muhammad dan periode 

awal Islam. Metode ini khususnya digunakan untuk menentukan 

awal puasa, Idul fitri, dan Idul adha. Pada masa itu, rukyat hilal 

dilakukan secara sederhana, yaitu hanya dengan pengamatan 

langsung menggunakan mata telanjang (ru’yah bi al-‘ain), tanpa 

menggunakan alat bantu.33 Seiring dengan perkembangan zaman, 

metode pengamatan tanpa alat bantu ini semakin menghadapi 

kendala, terutama karena keterbatasan daya penglihatan manusia 

dalam kondisi tertentu seperti polusi cahaya, cuaca yang tidak 

menentu, atau posisi hilal yang rendah di horizon sehingga 

digunakanlah alat bantu seperti telepkop, computer dan lainnya. 

Pelaksanaan rukyatul hilal sebagai metode untuk 

menentukan awal bulan Kamariah di Nusantara diyakini sudah 

berlangsung sejak Islam masuk ke kepulauan Nusantara. Hal ini 

didasarkan pada perintah untuk mengamati hilal sebelum umat 

Islam memulai puasa Ramadan dan merayakan Idul Fitri, setiap 

tanggal 29 Sya’ban dan 29 Ramadan, umat Islam berbondong-

bondong menuju bukit atau pantai untuk bersama-sama melihat 

hilal di ufuk barat saat matahari terbenam dan apabila hilal 

 
32 Lutfi Adnan Muzamil, Studi Falak Dan Trigonometri: Cara Cepat 

Dan Praktis Memahami Trigonometri Dalam Ilmu Falak (Yogyakarta: Cv 

Pustaka Ilmu Group, 2015), 24. 
33 Ahmad Musonnif, Ilmu Falak (Yogyakarta: teras peum polri gowok, 

2011), 133. 



27 
 

terlihat, maka malam itu menandai awal bulan baru. Namun, jika 

hilal tidak tampak, malam itu dianggap sebagai malam ke-30 dari 

bulan berjalan.34 

2. Metode Ḥisāb  

Ḥisāb berasal dari bahasa arab yaitu   حسب   –يحسب    - حسبا  yang 

berarti hitungan atau bilangan.35 Dalam bahasa Inggris, istilah ini 

disebut "arithmatika", yang merupakan bidang yang mempelajari 

dasar-dasar perhitungan.36 Secara istila Ḥisāb adalah perhitungan 

benda-benda langit untuk mengetahui kedudukannya pada saat 

yang tepat. Dalam studi ilmu falak, ḥisāb mencakup perhitungan 

benda-benda langit seperti Matahari, Bumi, dan Bulan yang 

berkaitan dengan masalah ibadah seperti penentuan arah kiblat, 

waktu salat, dan awal bulan kamariah.37 

Namun pengertian ḥisāb yang dimaksud disini adalah Ḥisāb 

dalam penentuan awal bulan kamariah (Hijriah) yaitu salah satu 

metode yang digunakan untuk menetapkan awal bulan kamariah, 

Secara umum, metode ḥisāb awal bulan kamariah di Indonesia 

terbagi menjadi dua: ḥisāb ‘urfī dan ḥisāb hakiki. Ḥisāb hakiki 

 
34 Wahyu Widiana, Pelaksanaan Rukyatul Hilal Di Indonesia“ Dalam 

Selayang Pandang Ḥisāb Rukyat (jakarta: Ditjen Bimas Islam dan 

Penyelenggaraan Haji, 2004), 25. 
35 Muhammad Hadi Basori, Bagimu Rukyatmu Bagiku Ḥisābku 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2016), 19. 
36 Slamet Hambali, Ilmu Falak 1 (Semarang: Program Pasca Sarjana 

Iain Walisongo, 2011), 3. 
37 Muh. Nashiruddin, Kalender Hijriah Universal (Semarang: Rafi 

Sarana Perkasa, 2013), 117. 



28 
 

sendiri terbagi menjadi tiga tingkatan: ḥisāb hakiki takribi, ḥisāb 

hakiki tahkiki, dan ḥisāb hakiki kontemporer. 

a. Ḥisāb ‘urfī  

Ḥisāb ‘urfī adalah metode penentuan awal bulan 

kamariah yang didasarkan pada kaidah-kaidah sederhana. 

Sistem ini menghitung peredaran rata-rata Bulan 

mengelilingi Bumi dan ditetapkan secara konvensional. 

Ḥisāb ‘urfī dinamakan demikian karena perhitungannya 

didasarkan pada kaidah tradisional dengan estimasi-estimasi 

yang dibuat untuk menentukan awal bulan, berlandaskan 

pada pergerakan Bulan yang bukan pergerakan bulan sinodis, 

satu siklus Bulan yang berdurasi 29,53 hari, yang didekati 

dengan pola 29 dan 30 hari.38  

Ḥisāb ini pertama kali diperkenalkan oleh Khalifah 

Umar bin Khattab RA pada tahun 17 H sebagai pedoman 

dalam penyusunan kalender Islam.39 Beberapa pendapat lain 

menyatakan bahwa sistem ini ditetapkan pada tahun 16 H 

atau 18 H, tetapi yang lebih umum diterima adalah tahun 17 

H. Dalam sistem ini, jumlah hari dalam setiap bulan 

mengikuti aturan tetap dan teratur, dengan panjang bulan 

berselang-seling antara 30 dan 29 hari, kecuali pada tahun 

kabisat, di mana bulan Dzulhijah memiliki 30 hari. Sistem 

ḥisāb ‘urfī serupa dengan kalender syamsiyah atau Masehi, 

 
38 Zainul Arifin, Ilmu Falak (Yogyakarta: Lukita, 2012), 57.  
39 Abu Sabda, Ilmu Falak Rumusan Syar‟I Dan Astronomi (Bandung: 

Persis Pers, 2019), 25. 



29 
 

di mana jumlah hari dalam setiap bulan tetap, kecuali pada 

tahun kabisat, ketika jumlah hari di bulan tertentu bertambah 

satu hari.  

Di Indonesia ḥisāb ‘urfī yang banyak dikenal adalah 

ḥisāb ‘urfī hijriyah dan ḥisāb ‘urfī jawa islam. 

1) Ḥisāb ‘urfī hijriyah  

Metode ḥisāb ‘urfī hijriyah, yang lebih dikenal 

sebagai penanggalan Hijriyah, berawal dari peristiwa 

sejarah ketika Khalifah Umar bin Khattab membaca 

surat balasan dari Abu Musa al-Asy'ari yang tidak 

mencantumkan tanggal. Dalam versi riwayat lain, 

penetapan kalender ini muncul sebagai respons terhadap 

permasalahan terkait dokumen penting yang tidak 

mencantumkan tanggal pasti, hanya menyebutkan bahwa 

dokumen tersebut ditulis pada bulan Sya'ban. Hal ini 

menimbulkan kebingungan mengenai bulan Sya'ban 

yang dimaksud dalam dokumen tersebut.40 

Sakirman dalam bukunya menjelaskan bahwa 

kelender Hijriah dimulai sejak Umar bin Khattab 

diangkat sebagai khalifah. Hal ini berawal dari 

permasalahan yang muncul terkait dokumen 

pengangkatan Abu Musa al-Asy’ari sebagai gubernur di 

Basrah, yang terjadi pada bulan Syakban. Pertanyaan 

 
40 Ehsan Hidayat, “Sejarah Perkembangan Ḥisāb Dan Rukyat,” 

ELFALAKY:Jurnal Ilmu Falak (2019), 56–70, https://doi.org/DOI: 

https://doi.org/10.24252/ifk.v3i1.9777. 



30 
 

muncul mengenai bulan Syakban yang dimaksud. Untuk 

mengatasi masalah tersebut, Umar bin Khattab 

memanggil beberapa sahabat terkemuka untuk 

mendiskusikannya. Agar masalah serupa tidak terulang, 

penanggalan Hijriah pun diciptakan. Atas usulan Ali bin 

Abi Thalib, penanggalan Hijriah dihitung mulai dari 

tahun di mana terjadi peristiwa hijrah Nabi Muhammad 

SAW dari Makkah ke Madinah. Dengan demikian, 

penanggalan Hijriah diberlakukan mundur selama 17 

tahun.41 

Metode ini didasarkan pada pergerakan Bulan 

mengelilingi Bumi, di mana satu siklus orbit berlangsung 

selama 29 hari, 12 jam, 44 menit, dan 2,5 detik. Untuk 

menghindari penggunaan angka pecahan, ditetapkan 

bahwa umur Bulan adalah 30 hari atau 29 hari.  

Ḥisāb ‘urfi Hijriyah memiliki sejumlah ketentuan, 

antara lain: 

a) 1 Muharam 1 H bertepatan dengan hari Kamis 15 

Juli 622 M, dan pendapat lain hari Jumat 16 Juli 622 

M. 

b) Satu tahun berumur 354 hari, atau 11/30 hari, 

sehingga dalam satu daur Hijriyah atau 30 tahun 

 
41 Sakirman, Ilmu Falak: Spektrum Pemikiran Mohammad Ilyas 

(Yogyakarta: Idea Press, 2015), 72. 



31 
 

terdapat 11 tahun panjang (kabisat) dan 19 tahun 

pendek (basitoh). 

c) Satu tahun panjang 355 hari dan satu tahun pendek 

354 hari. 

d) Bulan-bulan ganjil seperti (Muharram, Rabiul 

Awwal, Jumadil Awwal, Rajab, Ramadan, dan 

Dzulqa‟dah) memiliki durasi 30 hari, sementara 

bulan-bulan genap (Safar, Rabiul akhir, Jumadil 

akhir, Sya‟ban, Syawal, dan Dzulhijjah) memiliki 

jumla 29 hari, dengan catatan bahwa pada tahun 

panjang, bulan ke-12 berumur 30 hari. 

2) Ḥisāb ‘urfī jawa islam 

Ḥisāb ‘urfī Jawa Islam, yang dikenal sebagai sistem 

kalender Sultan Agung, merupakan hasil kombinasi 

antara sistem penanggalan Jawa Hindu, dan Islam.42 

Sistem penanggalan Hindu yang disebut penanggalan 

"Saka". Sistem ini dihitung berdasarkan peredaran bumi 

mengelilingi matahari (matahari). Kalender Saka digagas 

oleh Prabu Saliwahono, atau yang lebih dikenal dengan 

Aji Saka, pada tahun 14 Maret 78 Masehi.  

Pada tahun 1043 H / 1633 M, yang bertepatan 

dengan tahun Saka 1555, kalender Saka mulai 

diselaraskan dengan kalender Hijriah. Awalnya dimulai 

 
42 Purwadi, Petungan Jawa (Yogyakarta: Pinces Book Publisher, 2006), 

20. 



32 
 

pada peredaran matahari, namun Sultan Agung 

mengubah kalender Saka menjadi kalender Hijriah yang 

berpatokan pada peredaran bulan, sementara urutan 

tahunnya tetap melanjutkan kalender Saka. Hal ini 

menunjukkan bahwa sejak masa kejayaan kerajaan-

kerajaan Islam di Indonesia, umat Islam telah 

berinteraksi dengan ilmu falak, yang ditandai dengan 

penggunaan kalender Hijriah sebagai kalender resmi.43 

Ḥisāb ‘urfī Jawa Islam memiliki beberapa ketentuan, 

diantaranya: 

a) Tanggal 1 Suro tahun Alif 1555 dalam kalender Saka 

bertepatan dengan hari Jumat Legi 1 Muharram 1043 

Hijriah atau 8 Juli 1633 Masehi. 

b) Satu tahun berumur 354,375 atau 354 3/8 hari, 

sehingga satu daur adalah 8 tahun yang disebut 

windu. 

c) Dalam satu periode terdapat 3 tahun panjang atau 

kabisat (355 hari) dan 5 tahun pendek atau basithah 

(354 hari). 

d) Tahun panjang terletak pada tahun ke 2, 5, dan 8. 

e) Bulan-bulan ganjil ditetapkan berumur 30 hari, 

sedangkan bulan-bulan genap berumur 29 hari 

 
43 Ridwan, Kontestasi Mazhab Ḥisāb Dan Rukyat Di Indonesia 

(Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2022), 74. 



33 
 

(kecuali bulan Besar pada tahun kabisat, yang 

ditambah satu hari menjadi 30 hari). 

f) Hari pasaran tetap dipertahankan, yaitu Legi, Pahing, 

Pon, Wage, dan Kliwon. 

g) setiap 120 tahun terjadi pergantian kurup.44 

Ḥisāb urfī tidak hanya digunakan di Indonesia, tetapi 

juga telah diterapkan secara luas di berbagai wilayah dunia 

Islam selama berabad-abad. Namun, seiring dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan, diketahui bahwa metode 

ḥisāb ini memiliki keterbatasan akurasi dalam menentukan 

waktu-waktu ibadah, seperti awal Ramadan, awal Syawal, 

dan awal Zulhijah. Ketidakakuratan tersebut disebabkan oleh 

ketidaksesuaian antara rata-rata peredaran bulan dengan 

kemunculan hilal (bulan sabit pertama) yang menjadi 

penanda awal bulan dalam kalender Hijriah.45 

b. Ḥisāb hakiki 

Ḥisāb hakiki adalah sistem perhitungan berdasarkan 

pergerakan nyata Bulan dan Bumi.46 Dalam sistem ini, 

 
44 Yumna Nur Mahmudah and Ahmad Izzuddin, “Kalender Jawa Islam 

Menurut Ronggowasito Dalam Serat Widya Pradhana,” AL – AFAQ: Jurnal Ilmu 

Falak Dan Astronomi Vol. 5, No. 1 (2023): 90–100, 

https://doi.org/https://doi.org/10.20414/afaq.v5i1.6937. 
45 Susiknan Azhari, Ilmu Falak Perjumpaan Khazanah Islam Dan Sains 

Modern (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2007), 104. 
46 Sakirman, “KONTROVERSI ḤISĀB DAN RUKYAT DALAM 

MENETAPKAN AWAL BULAN HIJRIAH DI INDONESIA Sakirman,” 

ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 1, no. 1 (2017): 1–14, https://doi.org/DOI: 

https://doi.org/10.24252/ifk.v1i1.3674. 



34 
 

panjang setiap bulan tidak tetap atau teratur, melainkan 

bergantung pada posisi hilal di awal bulan. Dengan 

demikian, dua bulan berturut-turut bisa saja berumur 29 atau 

30 hari, atau bisa juga bergantian seperti pada ḥisāb ‘urfī. 

Dalam penerapannya, sistem ini menggunakan data 

astronomi tentang pergerakan Bulan dan Bumi serta 

menerapkan prinsip-prinsip ilmu geometri segitiga bola. 

Dalam proses sejarahnya ḥisāb hakiki dibedakan dalam 

3 yaitu ḥisāb hakiki takribi, ḥisāb hakiki tahkiki, dan ḥisāb 

hakiki konteporer. 

1) Ḥisāb hakiki takribi 

Ḥisāb Takribi adalah metode perhitungan yang 

sudah menggunakan prinsip-prinsip astronomi dan 

matematika, tetapi dengan rumus-rumus sederhana, 

sehingga akurasinya terbatas. Metode ini merupakan 

warisan para ilmuwan falak Islam terdahulu dan masih 

menjadi rujukan di banyak pesantren di Indonesia. Hasil 

perhitungan ḥisāb Takribi mudah dikenali saat 

menentukan ijtima’ dan ketinggian hilal (sebelum awal 

Ramadan, Syawal, Dzulhijjah, serta bulan-bulan 

lainnya), dengan ciri adanya perbedaan yang cukup besar 

dibandingkan perhitungan astronomi modern.47 

 
47 Moh. Murtadho, Ilmu Falak Praktis (Malang: UIN Malang pres, 

2008), 225. 



35 
 

Sebagian besar metode ḥisāb ini bersumber dari 

karya Ulugh Beik al-Samaraqandi, yang biasa dikenal 

dengan nama “Zeij Ulugh Beyk” dan masih dipengaruhi 

oleh pandangan Ptolomeus bahwa Bumi adalah pusat 

tata surya. Dalam metode ini, ketinggian hilal dihitung 

dari pusat Bumi, bukan dari permukaan, dan didasarkan 

pada pergerakan rata-rata Bulan yang bergerak ke arah 

timur sekitar 12° per hari. Untuk menentukan ketinggian 

hilal, metode ini membagi dua selisih waktu antara 

ijtima’ dan waktu matahari terbenam. Akibatnya, jika 

ijtima’ terjadi sebelum matahari terbenam, hilal pasti 

berada di atas ufuk. Meski metode ini belum mencakup 

perhitungan azimut Bulan dan Matahari, ia memiliki 

keunggulan dalam data dan tabel yang dapat digunakan 

terus-menerus tanpa perlu pembaruan.48  

Pada tahap sebagai metode penentuan awal bulan 

kamariah lebih khusus awal bulan yang berkaitan dengan 

hal ibadah seperti Ramadan, Syawal dan zulhijjah, 

metode penentuan awal bulan dengan menggunakan 

ḥisāb takribi kurang akurat untuk dijadikan pedoman.  

2) Ḥisāb hakiki tahkiki 

Ḥisāb hakiki tahkiki adalah metode perhitungan 

dengan tingkat akurasi yang tinggi. Pengamatannya 

didasarkan pada teori heliosentris Copernicus, yang 

 
48 Nashiruddin, Kalender Hijriah Universal, 126. 



36 
 

melihat gerak bulan dan matahari secara nyata untuk 

perhitungan awal bulan. Metode ini menghasilkan 

perhitungan yang cukup akurat untuk irtifa' hilal atau 

ketinggian hilal, dengan memanfaatkan data deklinasi 

matahari, sudut waktu bulan, dan koordinat lintang 

lokasi observasi, yang dihitung melalui rumus-rumus 

trigonometri bola (Spherical Trigonometry).49 

Sistem ḥisāb hakiki tahkiki didasarkan pada data 

astronomi yang dihimpun oleh Syaikh Husain Zaid 

Alauddin Ibnu Syathir, seorang astronom Muslim asal 

Mesir yang mendalami ilmu astronomi di Prancis.50 

3) Ḥisāb hikiki konteporer 

Sistem ḥisāb kontemporer pada dasarnya serupa 

dengan ḥisāb hakiki tahkiki, namun unggul dalam tingkat 

akurasi berkat koreksi yang lebih teliti. Sistem ini 

menggunakan data astronomi terbaru yang suda ada dan 

sangat akurat, seperti Ephemeris, Jean Meeus, Almanac 

Nautica, Astronomical Almanac, dan Mawaqit, yang 

memungkinkan perhitungan posisi bulan dan matahari 

yang presisi untuk menentukan awal bulan secara lebih 

baik dan dapat menggunakan calculator atau computer.  

 

 
49 Muhammad Hadi Bashori, Penanggalan Islam (Jakarta: PT Elex 

Media Komputimdo, 2013), 119. 
50 Taufiq, Perkembangan Ilmu Ḥisāb Di Indonesia, Dalam Selayang 

Pandang Ḥisāb Rukyat (Jakarta: Direktorat Jendelan Bimas Islam, 2004), 21. 



37 
 

C. Konsep Karisma dan Hubungan Patron-Klien 

1. Konsep Karisma 

Karisma merupakan salah satu konsep sosiologis yang 

menempati posisi sentral dalam analisis kepemimpinan dan otoritas, 

terutama dalam teori yang dikembangkan oleh Max Weber. Dalam 

tipologi otoritasnya, Weber membagi otoritas menjadi tiga jenis: 

otoritas legal-rasional, otoritas tradisional, dan otoritas karismatik. Di 

antara ketiganya, otoritas karismatik merupakan bentuk otoritas yang 

paling personal dan transformatif, karena bersumber dari keyakinan 

para pengikut terhadap kualitas luar biasa yang dimiliki oleh seorang 

pemimpin.51  

Karisma merupakan salah satu konsep sosiologis yang 

menempati posisi sentral dalam analisis kepemimpinan dan otoritas, 

terutama dalam teori yang dikembangkan oleh Max Weber. Dalam 

tipologi otoritasnya, Weber membagi otoritas menjadi tiga jenis: 

otoritas legal-rasional, otoritas tradisional, dan otoritas karismatik. Di 

antara ketiganya, otoritas karismatik merupakan bentuk otoritas yang 

paling personal dan transformatif, karena bersumber dari keyakinan 

para pengikut terhadap kualitas luar biasa yang dimiliki oleh seorang 

pemimpin.52 

 
51 Maximilian Karl Emil Weber atau yang dikenal Max Weber   adalah 

seorang sosiolog, ekonom, dan filsuf politik asal Jerman yang dikenal sebagai 

salah satu pendiri utama sosiologi modern. Ia lahir di Erfurt, Prusia (sekarang 

Jerman) pada 21 April 1864 dan meninggal di München pada 14 Juni 1920.  
52 Max Weber, Economy and Society (Los Angeles: University of 

California Press, 1978), 1111. 



38 
 

Menurut Weber, seorang pemimpin karismatik muncul pada 

situasi-situasi krisis atau ketidakpastian, di mana masyarakat sedang 

mencari arah, harapan, atau solusi. Dalam kondisi demikian, muncul 

figur tertentu yang dianggap memiliki visi, keberanian, dan 

kemampuan istimewa yang diyakini dapat membawa perubahan. 

Pemimpin seperti ini tidak membutuhkan legitimasi formal, karena 

kekuatannya terletak pada daya pesona personal dan kepercayaan 

kolektif yang tumbuh di sekitarnya. Dalam konteks ini, karisma 

bersifat revolusioner karena mampu mengguncang tatanan sosial 

yang mapan dan menciptakan struktur baru yang berlandaskan pada 

kepercayaan terhadap individu. 

karisma lebih menekankan pada kemampuan seorang pemimpin 

yang dianggap memiliki kekuatan luar biasa, bahkan mistis. 

Beberapa faktor yang mendukung munculnya karisma antara lain 

adanya individu dengan bakat luar biasa yang dianggap transendental 

atau supranatural, kemampuan menghadirkan ide-ide radikal sebagai 

solusi atas krisis sosial, adanya kepercayaan dari para pengikut 

terhadap kemampuan luar biasa tersebut, serta terdapat bukti nyata 

yang menunjukkan keberhasilan secara berulang dari tindakan sang 

pemimpin.53 

Weber menempatkan karisma sebagai suatu kategori analitis 

yang dapat diterapkan dalam berbagai konteks baik agama, politik, 

militer, maupun budaya. Dalam kajiannya, Weber menyebutkan 

 
53 Anthony Giddens, Capitalism and Modern Social Theory (australia: 

Camridge University Press, 1971), 197. 



39 
 

Kristen sebagai salah satu tradisi yang memperlihatkan ciri-ciri 

karismatik, dengan Yesus sebagai contoh pemimpin karismatik. 

Dalam hal ini, karisma sering dikaitkan dengan kemampuan 

melakukan mukjizat atau meramalkan masa depan. Weber 

memandang bahwa karisma tidak berkaitan langsung dengan 

kebaikan maupun keburukan; ia menganggap pengkultusan terhadap 

Yesus hanyalah salah satu contoh dari bentuk otoritas ideal yang 

bersumber dari daya tarik emosional pemimpin suci. Oleh karena itu, 

konsep karisma sering kali bertentangan dengan otoritas hukum yang 

bersifat rasional dan tradisional, karena ia meniadakan tatanan, 

institusi, serta norma-norma yang berlaku. Karisma justru 

memisahkan diri dari realitas sehari-hari dan diterima secara begitu 

saja. 

Lebih lanjut, Weber menyatakan bahwa karisma adalah atribut 

yang berhubungan dengan kepribadian individu yang memiliki 

kualitas luar biasa, apakah benar-benar dimiliki atau hanya dianggap 

demikian. Kualitas tersebut tidak dapat dijangkau oleh orang 

kebanyakan dan dipersepsikan sebagai anugerah ilahi. Karena 

persepsi tersebut, individu-individu lain pun patuh kepada sang 

pemimpin. Karisma pun merupakan hasil dari interaksi antara 

pemimpin, pengikut, dan kondisi situasional. 

Bentuk kepemimpinan karismatik terlihat dari adanya kepatuhan 

masyarakat terhadap pemimpinnya yang dianggap memiliki 

kewibawaan tinggi, yang bersumber dari kekuatan moral serta 

keluasan ilmu pengetahuan. Pengaruh yang dimiliki pemimpin, 

sebagaimana yang dipaparkan Weber, tidak berasal dari tradisi 



40 
 

ataupun otoritas formal, tetapi dari persepsi para pengikut bahwa 

sang pemimpin memiliki keistimewaan. Karisma yang tertanam pada 

diri pemimpin membentuk kepercayaan yang kuat dari pengikut, dan 

perilaku pemimpin tersebut memberikan pengaruh yang besar dalam 

kehidupan para pengikutnya.54  

Terdapat lima faktor penting yang berkaitan dengan munculnya 

karisma, yaitu: pertama, individu yang memiliki bakat luar biasa; 

kedua, adanya krisis sosial; ketiga, kemampuan mencetuskan ide-ide 

radikal sebagai solusi; keempat, keyakinan para pengikut terhadap 

bakat luar biasa yang transendental dan supranatural; kelima, adanya 

bukti konkret atas keberhasilan tindakan pemimpin secara berulang. 

Karisma juga berkaitan erat dengan pengakuan, sebagaimana 

dikemukakan oleh Conger dan Kanungo (1987). Mereka menyatakan 

bahwa pengakuan ini didasarkan pada perilaku pemimpin, 

keterampilannya, dan situasi yang sedang dihadapi. Seorang 

pemimpin akan tampak lebih karismatik ketika ia menunjukkan 

keberanian untuk berkorban, siap mengambil risiko pribadi, serta 

menanggung konsekuensi tinggi demi mencapai visi yang 

diyakininya. 

Komponen utama dalam karisma adalah kepercayaan dari 

masyarakat. Masyarakat cenderung menaruh kepercayaan kepada 

pemimpin yang tidak mementingkan dirinya sendiri, melainkan 

memperjuangkan kepentingan publik. Pemimpin yang mampu 

 
54 Neni Rosita, “Kepemimpinan Kharismatik Kiai Di Pondok Pesantren 

Ali Maksum Krapyak Yogyakarta,”: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan (2018): 

166–183, https://doi.org/10.20414/sangkep.v1i2.620. 



41 
 

menggugah secara emosional lebih mudah dikaitkan dengan karisma 

dibandingkan dengan pemimpin yang sekadar mengandalkan otoritas 

formal. Kepemimpinan sering kali dipahami sebagai suatu 

kemampuan yang melekat pada diri seseorang. Oleh karena itu, 

karakteristik tertentu dalam diri individu dapat memunculkan kesan 

memiliki kekuasaan, yang menyebabkan orang lain menganggapnya 

sebagai sosok luar biasa. Identifikasi ini melibatkan keterikatan 

emosional antara individu dan pemimpinnya. Bagi para pengikut, 

seorang pemimpin adalah simbol harapan atas kehidupan yang lebih 

baik, pelindung, sekaligus penyelamat.55 

Kepemimpinan karismatik berlandaskan pada kualitas istimewa 

yang dimiliki oleh individu secara pribadi. Pandangan ini memiliki 

nuansa teologis, sebab untuk dapat mengidentifikasi daya tarik 

seorang pemimpin, perlu adanya asumsi bahwa kualitas tersebut 

adalah pemberian dari Tuhan. Dalam pandangan Weber, karakteristik 

ini umumnya dimiliki oleh para pemimpin agama. Ciri pemimpin 

karismatik bisa dikenali dari sikapnya yang sopan, kemampuan 

dalam mengembangkan diri, serta kemampuannya memikat orang 

lain. Pemimpin seperti ini bisa saja bersikap otoriter, diktator, 

maupun demokratis, tetapi tetap memperoleh loyalitas dari para 

pengikutnya. Sebagian besar orang percaya bahwa perintah dari 

pemimpin semacam itu wajib diikuti. Pemimpin yang dianggap 

 
55 Edi Susanto, “Kepemimpinan [Kharismatik] Kyai Dalam Perspektif 

Masyarakat Madura,” Jurnal Karsa XI (2007): 30–40, https://doi.org/DOI: 

10.19105/karsa.v11i1.146. 



42 
 

memiliki kualitas suci atau sakral dapat menghimpun pengikut dalam 

jumlah besar.56 

Kepemimpinan yang bersumber dari kekuatan luar biasa disebut 

oleh Weber sebagai charismatic authority, yang didasarkan pada 

hubungan psikologis antara individu dengan orang lain. Pemimpin 

karismatik dianggap memiliki kekuatan supranatural yang dapat 

memikat dan menginspirasi orang lain. Menurut Conger dan 

Kanungo, terdapat lima dimensi yang wajib dimiliki pemimpin 

karismatik: sensitivitas terhadap konteks lingkungan, kemampuan 

menyusun dan menyampaikan visi, perhatian terhadap kebutuhan 

pengikut, kesiapan menanggung risiko pribadi, serta perilaku yang 

tidak konvensional. Pemimpin yang memiliki sifat-sifat ini akan 

sangat berpengaruh terhadap para pengikutnya, hingga 

kepercayaannya dianggap sebagai kebenaran yang mengundang 

kepatuhan sukarela. Pengikut juga menunjukkan rasa hormat yang 

tinggi terhadap pemimpin tersebut. Meski pengakuan terhadap 

pemimpin luar biasa bukan keharusan dalam teori Conger dan 

Kanungo, kenyataannya pengakuan tersebut sering kali terjadi dalam 

kepemimpinan karismatik. 

Seorang kiai yang memimpin pondok pesantren akan lebih 

efektif dalam menjalankan kepemimpinannya jika ia memiliki 

kepribadian yang karismatik. Kiai yang karismatik umumnya 

memiliki keunggulan dibandingkan dengan kiai lainnya, seperti 

 
56 Gatot Iswanto, Kepemimpinan Dengan Hati Nurani (Jakarta: Suka 

Buku, 2013), 59.  



43 
 

kedalaman spiritual, kecakapan, kesalehan, dan berbagai kelebihan 

lainnya. Pemimpin dengan karisma biasanya memiliki tingkat 

kepercayaan diri yang tinggi, meyakini bahwa dirinya memiliki 

kemampuan yang melampaui orang lain, serta memiliki gagasan-

gagasan besar dan inovatif. 

2. Hubungan Patron-Klien   

Hubungan patron-klien merupakan salah satu pendekatan yang 

sering digunakan dalam kajian ilmu sosial, khususnya dalam 

memahami relasi kekuasaan, pengaruh, dan ketergantungan antara 

individu atau kelompok dalam suatu struktur masyarakat. Patron-

klien menggambarkan sebuah hubungan timbal balik yang bersifat 

personal dan hierarkis antara dua pihak, yakni patron (pelindung atau 

pemberi sumber daya) dan klien (penerima manfaat atau pengikut), 

yang masing-masing memiliki kewajiban dan kepentingan tertentu 

dalam mempertahankan hubungan tersebut.57 

Dalam hubungan ini, patron umumnya merupakan sosok yang 

memiliki keunggulan dalam bentuk kekuasaan, status sosial, 

ekonomi, jaringan, atau pengetahuan tertentu, yang dapat digunakan 

untuk memberikan bantuan, perlindungan, atau peluang kepada klien. 

Sebagai imbalannya, klien menunjukkan kesetiaan, dukungan politik, 

pengakuan, atau bantuan lain yang dibutuhkan oleh patron untuk 

mempertahankan posisi dan pengaruhnya dalam masyarakat. 

Hubungan ini bersifat asimetris, namun tidak sepenuhnya satu arah, 

 
57 Peter Davies, The American Heritage Dictionary of The English 

Language (New York: Dell Publishing, 1977), 154. 



44 
 

karena meskipun klien berada pada posisi subordinat, mereka tetap 

memiliki peran aktif dalam menjaga kesinambungan hubungan 

tersebut. 58  

Secara historis, konsep ini telah lama melekat dalam struktur 

masyarakat tradisional, termasuk dalam konteks feodalisme, 

hubungan tuan tanah-petani, atau bahkan dalam sistem kerajaan. 

Dalam masyarakat modern, pola patron-klien juga dapat ditemui 

dalam berbagai ranah, seperti politik, ekonomi, pendidikan, hingga 

kehidupan keagamaan. Dalam politik, misalnya, seorang politisi 

(patron) memberikan bantuan atau fasilitas kepada konstituennya 

(klien) dalam bentuk barang, jasa, atau janji pembangunan, dengan 

harapan memperoleh suara dan loyalitas dalam pemilu. Sementara 

dalam konteks keagamaan, kiai atau tokoh agama seringkali menjadi 

patron bagi masyarakat sekitar yang mempercayakan kepadanya 

berbagai urusan spiritual maupun sosial. 59 

Menurut James C. Scott, salah satu ilmuwan sosial yang banyak 

mengkaji pola patronase, hubungan patron-klien cenderung 

berlangsung dalam jaringan informal, bersifat personal, dan berakar 

pada hubungan saling percaya, bukan pada kontrak hukum formal. 

Ciri khas dari hubungan ini adalah keberlanjutan jangka panjang, 

loyalitas emosional, serta adanya rasa kewajiban moral antara kedua 

 
58 Robert R. Kaufman, “‚The Patron-Client Concept and Macro Politics: 

Prospects and Problems,” Journals Comparative Studies in Society and History, 

(1974), 285, https://doi.org/https://doi.org/10.1017/S0010417500012457. 
59 Moh Hefni, “Patron-Client Relationship in Madura Society,” Karsa: 

Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman (Journal of Social and Islamic Culture) 

(2012): 20, https://doi.org/https://doi.org/10.19105/karsa.v15i1.110. 



45 
 

belah pihak.60 Hal ini berbeda dari hubungan institusional modern 

yang berbasis pada norma legal dan prosedural yang impersonal.  

Dalam konteks Indonesia, pola patron-klien menjadi bagian yang 

inheren dalam dinamika sosial-politik dan keagamaan. Tokoh-tokoh 

masyarakat seperti kepala desa, ulama, atau pemuka adat kerap 

memainkan peran sebagai patron yang membimbing, mengayomi, 

dan bahkan menjadi rujukan utama dalam pengambilan keputusan 

masyarakat. Masyarakat, sebagai klien, menunjukkan kesetiaan, 

penghormatan, dan kepatuhan terhadap otoritas patron, bahkan dalam 

hal-hal yang bersifat pribadi dan spiritual.61 

Dalam praktik keagamaan di pesantren, misalnya, hubungan 

patron-klien sangat menonjol. Kiai sebagai figur sentral tidak hanya 

menjadi pengajar ilmu agama, tetapi juga pemegang otoritas spiritual 

dan sosial yang dihormati oleh para santri dan masyarakat sekitar. 62 

Para santri dan masyarakat bukan sekadar murid atau pengikut, 

melainkan klien dalam jaringan sosial dan religius yang kompleks, di 

mana mereka mengandalkan kiai untuk mendapatkan berkah, nasihat, 

serta jaminan moral dalam menjalani kehidupan. Sebaliknya, 

loyalitas dan dukungan masyarakat menjadi basis kekuatan sosial 

 
60 James C. Scott, “‚Patron-Client and Political Change in Southeast 

Asia,‛ American Political Science Review,” (1972): 93, 

https://doi.org/10.2307/195280. 
61  James C. Scott, “‚Patron-Client and Political Change in Southeast 

Asia,‛ American Political Science Review, 92.   
62 Afan Gaffar, “Hubungan Patron Client Dan Konsekuensinya Terhadap 

Lainnya Pengusaha Indonesia : Review Buku Dr. Yahya Muhaimin,” Jurnal 

Unisia  (1991): 83–90, https://doi.org/10.20885/unisia.vol11.iss10.art9. 



46 
 

bagi kiai dalam mempertahankan pengaruh dan legitimasi di lingkup 

pesantren maupun di luar.63 

Relasi ini juga memperlihatkan fleksibilitas dan daya adaptasi 

yang tinggi, karena tidak hanya terbatas pada konteks keagamaan 

tradisional, tetapi juga merambah pada relasi kontemporer seperti 

dukungan politik kepada tokoh agama atau kiai yang maju dalam 

pemilu. Dalam hal ini, nilai-nilai kepercayaan, keberkahan, dan 

loyalitas tetap menjadi fondasi relasi patron-klien meskipun 

konteksnya telah mengalami modernisasi. 

Dengan demikian, konsep patron-klien tidak hanya menjelaskan 

struktur hubungan sosial yang bersifat hierarkis dan timbal balik, 

tetapi juga mencerminkan dinamika kekuasaan dan pengaruh yang 

terinternalisasi dalam budaya masyarakat. Dalam studi sosiologi 

agama, konsep ini menjadi sangat relevan untuk memahami 

bagaimana tokoh agama seperti kiai memperoleh dan 

mempertahankan otoritasnya di tengah masyarakat, serta bagaimana 

masyarakat menunjukkan bentuk kesetiaan dan ketundukan kepada 

patronnya sebagai bagian dari struktur sosial yang mapan. 

 

  

 
63 E Setiawan, “Eksitensi Budaya Patron Klien Dalam Pesantren,” Ulul 

Albab: Jurnal Pendidikan Islam (2012): 141, 

https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372. 



47 
 

BAB III 

METODE PENENTUAN AWAL RAMADAN DAN SYAWAL 

PONDOK PESANTREN DARUL ULUMI WAL-AMAL 

 

A. Gambaran Umum Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

1. Letak geografis Pondok Pesantren dan kondisi sosial 

keagamaan 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal terletak di jalan Sori 

Kanangan, Kelurahan Ntobo, Kecamatan Raba, Kota Bima, Provinsi 

Nusa Tenggara Barat. Awalnya, kelurahan Ntobo adalah salah satu 

desa yang termasuk wilayah administrative Kecamatan Rasanae 

Timur. Secara geografis, kelurahan ini berada di kawasan perbukitan 

bagian timur Kota Bima dengan topografi yang didominasi oleh lahan 

kering dan dataran tinggi. Akses menuju Kelurahan Ntobo cukup 

baik melalui jalan utama yang menghubungkan wilayah tersebut 

dengan pusat Kota Bima, meskipun masih terdapat beberapa jalan 

lingkungan yang membutuhkan perbaikan. 

a. Keadaan Masyarakat  

Komposisi masyarakatnya didominasi oleh suku Mbojo (Bima), 

yang merupakan penduduk asli Kota Bima. Bahasa daerah Bima 

digunakan secara luas dalam interaksi sehari-hari, sementara Bahasa 

Indonesia digunakan dalam konteks pendidikan, pemerintahan, dan 

komunikasi formal lainnya. Sebagian besar penduduk beragama 

Islam, menjadikan Islam sebagai fondasi dalam struktur sosial dan 

kultural masyarakat. 



48 
 

Masyarakat sekitar Pondok Pesantren darul Ulumi Wal-Amal 

memiliki ikatan sosial yang kuat berbasis kekeluargaan dan nilai 

gotong royong. Nilai-nilai adat istiadat lokal masih sangat dijunjung 

tinggi. Kegiatan sosial seperti pernikahan, khitanan, dan kematian 

biasanya dilakukan secara kolektif dengan partisipasi masyarakat 

sekitar. Tradisi seperti yasinan, meperingati hari-hari besar dalam 

islam doa bersama, serta bentuk musyawarah adat tetap lestari 

sebagai bagian dari sistem sosial masyarakat. 

Kehidupan masyarakat juga banyak dipengaruhi oleh peran 

tokoh adat dan tokoh agama, yang memiliki otoritas informal dalam 

menyelesaikan persoalan sosial dan menjaga harmoni komunitas. 

Sebagian besar masyarakat menggantungkan hidup pada sektor 

informal seperti petani lahan kering, buruh bangunan, pedagang 

kecil, dan tukang ojek. Sebagian lainnya bekerja sebagai aparatur 

sipil negara (ASN), guru, anggota TNI/Polri, serta wiraswasta. 

Meskipun terdapat disparitas ekonomi antarkelompok masyarakat, 

solidaritas sosial dalam bentuk gotong royong dan bantuan sosial 

masih kuat menjaga stabilitas sosial.64 

b. Kondisi keagamaan masyarakat  

Mayoritas penduduk di sekitar Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal merupakan pemeluk agama Islam. Hal ini tercermin dari 

kehidupan sosial dan budaya masyarakat yang sangat kental dengan 

nilai-nilai keislaman. Aktivitas keagamaan seperti pengajian rutin, 

 
64 https://ntobo.bimakota.go.id/ diakses pada 10 Maret 2025. 

https://ntobo.bimakota.go.id/


49 
 

perayaan hari besar Islam, serta tradisi-tradisi lokal yang bersandar 

pada ajaran Islam menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari.  

Keberadaan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal turut 

memperkuat identitas keislaman masyarakat sekitar, menjadikan 

wilayah ini sebagai salah satu basis komunitas Muslim yang aktif 

dalam praktik keagamaan maupun kegiatan sosial keumatan. Kondisi 

ini juga diperkuat berdasarkan data statis keagamaan masyarakat 

Kelurahan Ntobo, yang menunjukkan bahwa Islam merupakan 

agama yang dianut oleh mayoritas penduduk di wilayah tersebut.65 

2. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal  

Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal didirikan oleh KH. 

Afandi bin Ibrahim pada awal tahun 2004 di Kelurahan Ntobo, 

Kecamatan Rasanae Timur, Kota Bima, Nusa Tenggara Barat. 

Berdirinya pesantren ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan Kiai 

Afandi terhadap kondisi keagamaan masyarakat yang dinilai masih 

membutuhkan pembinaan yang lebih mendalam, terutama dalam hal 

pemahaman fikih, akidah, dan praktik ibadah yang sesuai dengan 

tuntunan syariat.66 

Nama "Darul Ulumi Wal-Amal" yang berarti "rumah ilmu dan 

amal" mencerminkan visi pendirinya, yaitu mengintegrasikan antara 

ilmu pengetahuan agama dengan pengamalan dalam kehidupan 

sehari-hari. Pesantren ini sejak awal tidak hanya difokuskan pada 

 
65 https://ntobo.bimakota.go.id/ diakses pada 10 Maret 2025 

66 Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal 

10 Maret 2025).   

https://ntobo.bimakota.go.id/


50 
 

pengajaran kitab kuning dan tradisi pesantren klasik (salafiyah), 

tetapi juga memiliki perhatian terhadap perkembangan ilmu falak 

(astronomi Islam) sebagai bagian dari sistem penanggalan hijriyah 

dan penentuan waktu ibadah.67   

Pondok Pesantren ini mengintegrasikan pendidikan agama dan 

umum guna membentuk peserta didik yang mampu menghadapi 

tantangan modern tanpa meninggalkan identitas keislaman mereka. 

Pendidikan berbasis pesantren diharapkan dapat membekali para 

santri dengan kemampuan berpikir kritis dalam memahami teks-teks 

keagamaan sekaligus memiliki keterampilan sosial yang dapat 

diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat. Pesantren ini berupaya 

untuk tidak hanya menyampaikan ilmu agama secara tekstual, tetapi 

juga mengintegrasikannya dengan konteks sosial budaya setempat. 

Pendekatan kontekstual ini bertujuan agar pemahaman agama tidak 

hanya berhenti pada tataran teori, tetapi juga mampu 

diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari para santri.  

Alasan lain dari Pendirian Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal dorongan kuat yang datang dari berbagai pihak. Salah satunya 

adalah amanat dari ayah beliau, Kiai Ibrahim. Sebagai seorang ulama 

yang memiliki kedalaman ilmu dan wawasan keagamaan yang luas, 

Kiai Ibrahim menginginkan agar ilmu yang dimilikinya dapat 

diwariskan dan dimanfaatkan untuk mencerdaskan masyarakat 

sekitar.  

 
67 Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal 

10 Maret 2025).  



51 
 

Selain itu, dorongan untuk mendirikan Pondok Pesantren Darul 

Ulumi Wal-Amal juga datang dari para murid Kiai Ibrahim. Semasa 

hidupnya, banyak murid beliau yang mengusulkan agar didirikan 

sebuah pesantren yang dapat menjadi pusat pembelajaran agama bagi 

masyarakat sekitar. Usulan ini muncul karena mereka menyadari 

pentingnya adanya lembaga pendidikan Islam yang dapat 

membimbing masyarakat dalam memahami ajaran agama secara 

lebih mendalam. Dengan adanya pesantren, ilmu yang telah diajarkan 

oleh Kiai Ibrahim dapat terus dikembangkan dan disebarluaskan, 

sehingga memberikan manfaat yang lebih luas bagi umat. 

3. Struktur Kepengurusan dan Jumla Guru di Pondok 

Pesantren Darul Ulumi wal-Amal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal secara struktural 

memiliki kepengurusan yang sederhana namun efektif. Struktur 

kepengurusan ini mencerminkan model kepemimpinan tradisional 

pesantren yang menempatkan figur kiai sebagai pusat otoritas 

keagamaan dan organisasi. 

Pimpinan tertinggi pondok adalah Kiai Afandi bin H. Ibrahim, 

yang tidak hanya berperan sebagai pengasuh dan guru utama, tetapi 

juga sebagai pemegang otoritas dalam pengambilan keputusan 

strategis, termasuk dalam penentuan awal bulan Ramadan dan 

Syawal. Kiai Afandi merupakan tokoh kharismatik yang sangat 

dihormati oleh santri maupun masyarakat sekitar, dan menjadi 

sumber rujukan utama dalam berbagai persoalan keagamaan. 

Dalam menjalankan aktivitas administratif, Kiai Afandi dibantu 

oleh beberapa pengurus inti. Sekretaris pondok dijabat oleh Hijrah 



52 
 

Saputra, S.Pd., yang bertanggung jawab terhadap urusan 

administrasi, surat-menyurat, dan dokumentasi kegiatan pesantren. 

Sementara itu, posisi bendahara dipegang oleh Suharnah, S.Sos., 

yang mengelola keuangan pondok secara menyeluruh. 

Jumlah santri di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

tercatat sebanyak 188 orang, dengan rincian 90 santriwan dan 98 

santriwati. Dalam proses pendidikan dan pembinaan santri, pesantren 

ini didukung oleh 20 orang guru yang berasal dari berbagai latar 

belakang pendidikan keislaman. Para guru ini mengajar berbagai 

disiplin ilmu agama, mulai dari fikih, akidah, tafsir, hingga ilmu falak 

yang menjadi salah satu keunggulan pesantren. Peran para guru 

sangat penting dalam menjaga kesinambungan pendidikan serta 

dalam mewujudkan visi dan misi pondok secara kolektif. 

Tabel 1: III: Jumlah Guru Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal 

No Nama Status L/P Jabatan 

1 H. Afandi H. 

Ibrahim 

GTT P Pimpinan 

 Saputra, S.Pd   Sekertaris  

 Suharnah, 

S.Sos., 

  Bendahara  

2 Muslimat, 

S.Pd, S.Ag, 

M.Pd  

GTT L Guru 

3 Mardiah, 

S.Sos, M.Si 

GTT P Guru 

4 Syaifullah, 

S.Pt 

GTT L Guru 



53 
 

5 Hj. Alwiyah 

Rekawati, 

S.Pd 

GTT P Guru 

6 Jaenab 

Syamsi 

GTT P Guru 

7 Burhanuddin, 

S.Pd 

GTT L Guru 

8 Bayanullah, 

S.PdI 

GTT L Guru 

9 Rosdiana, 

S.PdI 

GTT P Guru 

10 Siti 

Muhlisah, 

S.Pd 

GTT P Guru 

11 Juraidah, 

S.Pd 

GTT P Guru 

12 Agus Salim, 

S.Pd 

GTT L Guru 

13 Hijrah 

Saputra, S.Pd 

GTT L Guru 

14 Fitriani, S.Pd GTT P Guru 

15 Raodah, S.Pd GTT P Guru 

16 Riwayati, 

S.Pd 

GTT P Guru 

17 Juniati, S.Pd GTT P Guru 

18 M. Tayeb, 

S.Pd 

GTT L Guru 

19 Yuyun 

Febryanti, 

S.Pd 

GTT P Guru 

20 Yofa 

Rahmatullah, 

S.Pd 

GTT L Guru 

 

 

 



54 
 

a. Biografi Pimpinan Pondok Pesantren  

Kiai Afandi bin Ibrahim, yang akrab disapa Aji Fendo, lahir pada 

tanggal 11 November 1943 di Ntobo, sebuah wilayah yang kemudian 

menjadi pusat aktivitas keagamaan dan sosial melalui pendirian 

pesantren oleh beliau. Ia adalah putra dari pasangan Ibrahim dan 

Maemunah, berasal dari keluarga besar yang terdiri dari 14 saudara 

seayah beda ibu serta 8 saudara kandung, yaitu Mariamah, Afandi, 

Muhammad Husain, Najma, Muhammad Yusuf, Umi Salamah, 

Hanafi, dan Harijah.68 

Perjalanan pendidikan Kiai Afandi dimulai dari jenjang formal di 

PGA (Pendidikan Guru Agama) pada tahun 1964, dilanjutkan di 

Universitas Nahdlatul Ulama pada tahun 1977. Meskipun sempat 

tidak menyelesaikan studi S1 di universitas tersebut, beliau kemudian 

memperoleh gelar Sarjana Pendidikan Agama Islam dari Universitas 

Muhammadiyah Bima. Di luar jalur pendidikan formal, Kiai Afandi 

dikenal luas karena kemahirannya dalam berbahasa Arab, yang turut 

menunjang otoritasnya dalam bidang keilmuan Islam, khususnya 

dalam penentuan awal bulan Kamariah. 

Kiai Afandi merupakan pendiri Pondok Pesantren Darul Ulumi 

Wal-Amal di Ntobo. Di bawah kepemimpinannya, pondok ini tidak 

hanya menjadi tempat pendidikan agama, tetapi juga pusat otoritatif 

dalam penentuan awal Ramadan dan Syawal di kalangan masyarakat 

sekitar. 

 
68 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 9 Maret 2025).  



55 
 

B. Sejarah Metode dan Dasar Hukum Penentuan Awal Ramadan 

dan Syawal Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal 

1. Sejarah Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal  

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal merupakan salah satu 

lembaga pendidikan Islam di Ntobo yang memiliki peran penting 

dalam menentukan awal Ramadan dan Syawal bagi sebagian 

masyarakat sekitarnya. Penetapan ini tidak muncul secara tiba-tiba, 

melainkan merupakan kelanjutan dari tradisi keilmuan yang 

diwariskan secara turun-temurun. 

Metode yang saat ini digunakan oleh Pondok Pesantren Darul 

Ulumi Wal-Amal bersumber dari ajaran Kiai Ibrahim bin Musadan, 

ayah dari pengasuh pondok saat ini, Kiai Afandi bin Ibrahim. Kiai 

Ibrahim memperoleh ilmunya dari Syaikh Nurul Mubin atau yang 

dikenal dengan Ama Bibu, seorang ulama karismatik di Bima yang 

sangat dihormati. Tradisi keilmuan ini bermula pada sekitar tahun 

1933 dan terus diwariskan secara lisan dan praktik hingga saat ini.69 

Syaikh Nurul Mubin sendiri mempelajari metode tersebut dari 

Syaikh Abdul Hamid bin Suhud di Makkah pada awal abad ke-20, 

sekitar tahun 1902. Rantai transmisi ini menunjukkan 

kesinambungan otoritas keagamaan yang mengakar kuat dalam 

tradisi pesantren, dan secara tidak langsung menunjukkan adanya 

legitimasi historis terhadap metode yang digunakan hingga hari ini. 

 
69 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 21 Junuari 20).  



56 
 

Tradisi keilmuan ini bukan hanya diwariskan secara akademik, tetapi 

juga spiritual, karena didukung oleh keyakinan masyarakat terhadap 

karomah para tokoh tersebut.70 

Kiai Ibrahim71 merupakan figur sentral dalam pewarisan metode 

ini. Sebagai santri dari Syekh Nurul Mubin, ia tidak hanya menerima 

ilmu falak secara teknis, tetapi juga meneladani pendekatan spiritual 

gurunya. Dalam menentukan awal Ramadan dan Syawal, Kiai 

Ibrahim menggunakan metode ḥisāb tradisional yang sudah 

disesuaikan dengan kondisi lokal. Meskipun tidak meninggalkan 

catatan tertulis sistematis, metode ini diajarkan secara lisan dan 

praktik kepada anak-cucunya dan para santri dekat. 

Dalam masyarakat Ntobo dan sekitarnya, keputusan yang 

diambil oleh Kiai Ibrahim, dan kemudian dilanjutkan oleh putranya 

Kiai Afandi, tidak pernah dipertanyakan secara terbuka. Hal ini 

mencerminkan bentuk patronase religius yang kuat, di mana 

masyarakat menempatkan kepercayaan penuh terhadap pemimpin 

spiritual mereka. Kepercayaan ini bukan hanya berbasis rasional, 

tetapi juga emosional dan simbolik. 

Kiai Afandi, sebagai penerus tradisi, juga mendapatkan 

legitimasi sosial melalui garis keturunan dan kepemimpinan 

 
70 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 21 Junuari 20).  
71 Kiai Ibrahim bin musadan adalah ayah dari kiai Afandi sesok kiai 

ibrahim adalah salah satu ulama yang memiliki karomah dan pengetahuan luas 

tentang islam tarekat yang diajarkan beliau kepada masyarakat Ntobo adalah 

Qadariyah Naqsabandiyah sepeninggalan beliau keilmuan dan karomah tersebut 

diwarisi oleh anaknya afandi. 



57 
 

pesantren. Ia tidak hanya melanjutkan metode ayahandanya secara 

teknis, tetapi juga menjaga wibawa dan pengaruh sosial yang melekat 

pada lembaga pesantren sebagai pusat otoritas keagamaan. 

2. Dasar Hukum metode Penentuan Awal Ramadan dan 

Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

Dasar hukum dari penggunaan metode Pondok Pesantren Darul 

Ulumi wal-amal seperti yang disampaikan Kiai Afandi terdapat 

dalam Al-Qur’an surat QS: Yunus (10): 5.  

 

نِيْنَ وَالْحِسَ  قدََّرَهٗ مَناَزِلَ لِتعَْلمَُوْا عَدَدَ الس ِ الْقمََرَ نوُْرًا وَّ ابَۗ مَا  هُوَ الَّذِيْ جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياَۤءً وَّ

يٰتِ لِقَوْمٍ يَّعْلمَُوْنَ   لُ الْْٰ ِۗ يفَُص ِ ُ ذٰلِكَ الَِّْ باِلْحَق   خَلَقَ اللّٰه

Dialah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya.  

Dialah pula yang menetapkan tempat-tempat orbitnya agar kamu 

mengetahui bilangan tahun dan perhitungan waktu Allah tidak 

menciptakan demikian itu, kecuali dengan benar. Dia menjelaskan 

tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada kaum yang mengetahui.72 

 

Dalam memahami ayat tersebut, Kiai Afandi memperbolehkan 

penggunaan ḥisāb dan rukyat. Menurut beliau, ayat tersebut dapat 

dimaknai bahwa Allah menciptakan bulan dan matahari agar manusia 

dapat mengetahui berapa lama bulan berjalan dan berapa hari yang 

telah berlalu, yang merupakan bentuk dari perhitungan ḥisāb. Allah 

menciptakan matahari dan bulan sebagai sarana bagi manusia untuk 

melakukan perhitungan waktu (ḥisāb). 73 

 
72 Departemen Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya,. 
73 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 9 Maret 2025).  



58 
 

Menurut Kiai Afandi bin Ibrahim perbedaan dalam penetapan 

awal ramadan dan syawal adalah hal yang tidak asing karena 

perbedaan juga pernah terjadi pada zaman Nabi.  

   صُوْمُوْا لِرُؤْيتَِهِ وَ أفَْطِرُوْا لِرُؤْيتَِهِ، فإَِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوْا شَعْبَانَ ثَلاثَِيَْ 
"Berpuasalah kalian dengan melihat hilal dan berbukalah 

(mengakhiri puasa) dengan melihat hilal. Bila ia tidak tampak 

olehmu, maka sempurnakan hitungan Sya'ban menjadi 30 hari," (HR 

Bukhari dan Muslim).74 

 

نََْسُبُ   ولا  نَكْتُبُ  لا  يَّةٌ  أمُِّ أمَُّةٌ  وَمَرَّةً  إِنََّّ  وَعِشْريِنَ  تِسْعَةً  مَرَّةً  يَ عْنِِ  وَهَكَذَا  هَكَذَا  هْرُ  الشَّ
 ثَلاثِيَ 

Sesungguhnya kami adalah umat yang ummi kami tidak bisa 

membaca dan tidak bisa melakukan ḥisāb. Bulan itu adalah 

demikian-demikian. Maksudnya adalah kadang-kadang dua puluh 

sembilan hari, dan kadang-kadang tiga puluh hari (HR. Bukhari-

Muslim).75 

 

Dalam penafsiran hadis diatas, Kiai Afandi menyampaikan 

bahwa dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal penggunaan 

ḥisāb dan juga rukyat diperbolehkan.  

 لَهُ  إذا رأَيَْ تُمُوهُ فَصُومُوا، وَإِذَا رَأيَْ تُمُوهُ فَأفَْطِرُوا ، فإَِنْ غُمْ عَلَيْكُمْ فاَقْدُرُوا

 
74 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari 

(Kairo: Dar al-Hadist, 2004), 327. Lihat juga Muslim Ibn al-Hajjaj, Ṣaḥīḥ 

Muslim, juz 2, (Beirut : Dār al-Kutub al-‟Ilmiyah, 1992), 759. Kitab as-ṣaum 

bab qawl an-nabiy iżā ra’itum al-hilāl. Hadis nomor 1776. Ṣaḥīḥ Muslim, kitab 

as-ṣiyām bab wujūb ṣaum ramaḍān li ru’yati al-hilāl. Hadis nomor 1796.  
75 Al-Bukhārī, Sāhih Al-Bukhārī, Edisi Māhmūd Muhammad Māhmūd 

Hasan Nassar (Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2004), 996. Lihat juga Muslim 

Ibn al-Hajjaj, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 2..., 759. Kitab as-ṣaum bab qawl an-nabiy lā 

naktub wa lā naksub. Hadis nomor 180. Ṣaḥīḥ Muslim, kitab as-ṣiyām. Hadis 

nomor 1795. 



59 
 

Ketika kalian melihatnya (hilal Ramadan), maka berpuasalah, dan 

jika kalian melihatnya (hilal atau bulan baru), maka berbukalah, 

tetapi jika mendung (tertutup awan) maka estimasikan (menjadi 30 

hari). (HR. Al- Bukhari dan Muslim).76  

 

C. Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal di Ntobo, Kota Bima, 

merupakan salah satu lembaga keagamaan tradisional yang memiliki 

pendekatan khas dalam menetapkan awal Ramadan dan Syawal. 

Pendekatan ini tidak sepenuhnya mengikuti metode yang digunakan 

pemerintah, melainkan berpijak pada tradisi pengetahuan lokal yang 

dikembangkan oleh Kiai Afandi bin Ibrahim sebagai pengasuh utama 

pesantren. Tradisi ini merupakan hasil perpaduan antara metode ḥisāb 

tradisional, kearifan lokal, dan praktik-praktik yang diwariskan 

secara turun-temurun di lingkungan pesantren dan masyarakat Bima 

pada umumnya. 

1. Dasar-Dasar Pengetahuan Kalender dan Hari 

Menurut Kiai Afandi bin Ibrahim, syarat pertama dan utama 

untuk dapat menentukan awal Ramadan dan Syawal adalah 

pemahaman terhadap struktur kalender Hijriyah. Hal ini meliputi 

pengetahuan tentang nama-nama bulan hijriyah, jumlah hari dalam 

setiap bulan, serta bagaimana siklus satu tahun qamariyah bekerja. 

Pengetahuan ini bahkan dilengkapi dengan istilah-istilah lokal dalam 

 
76 Muḥammad Ibn Ismail Al-Bukhāri, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Juz 1, (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‟Ilmiyah, 1992), 588. Hadis nomor 1767. 



60 
 

bahasa Bima yang digunakan untuk menyebut bulan dan tanda-tanda 

waktu tertentu.77 

Tabel: III. 1 nama-nama bulan dan umurnya 

No Nama-nama bulan Umur  

 Kelender hijriyah Bahasa Bima  

1 Muharam Ica  30 

2 Safar Ndua 29 

3 Rabiul awal Tolu 30 

4 Rabiul akhir Upa  29 

5 Jumadil awal Lima  30 

6 Jumadil akhir Nggini 29 

7 Rajab Mpidu 30 

8 Syaban Mbaru 29 

9 Ramadan Nciwi 30 

10 Syawal Mpuru 29 

11 Dzulkaidah Doda satu 30 

12 Dzulhijjah Doda ndua 29/30 

 

Kalender Hijriyah berbeda dengan kalender Masehi karena 

berbasis pada siklus revolusi bulan terhadap bumi, dengan jumlah 

hari dalam satu bulan yang berkisar antara 29 atau 30 hari. Dalam 

 
77 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 21 Junuari 2025). 



61 
 

praktiknya, jumlah hari ini sangat berpengaruh terhadap pergeseran 

hari dalam satu tahun Kamariah. 

Dalam kalender Hijriah, terdapat dua jenis tahun yang dikenal 

sebagai tahun basithah (tahun pendek) dan tahun kabisat (tahun 

panjang). Pada tahun basithah, jumlah hari dalam setahun adalah 354 

hari, sedangkan pada tahun kabisat mencapai 355 hari.78 Meskipun 

demikian, menurut Kiai Afandi variasi siklus tahun ini tidak 

memengaruhi penentuan awal bulan Ramadan dan Syawal karena 

jumlah hari pada bulan Ramadan dan Syawal tetap konstan, yaitu 

masing-masing 30 dan 29 hari. Selain itu, penetapan awal Ramadan 

dan Syawal dilakukan melalui metode khusus yang telah ditetapkan 

sudah lama di pesantren.  

2. Penambahan Hari: 5, 12, dan 6 Hari untuk menentukan awal 

ramadan 

Salah satu kekhasan dalam metode ḥisāb tradisional yang 

digunakan oleh Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal terletak 

pada sistem perhitungan berbasis penambahan hari dari awal 

Ramadan tahun sebelumnya. Dalam praktiknya, metode ini 

menggunakan dua pendekatan yang saling melengkapi, yaitu rumus 

penambahan 5 hari dan rumus penambahan 12 hari. Meskipun 

keduanya menggunakan angka yang berbeda, hasil akhir dari 

 
78 Muh. Rasywan Syarif, “Diskursus Perkembangan Formulasi 

Kalender Hijriah,” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 3, no. 2 (2018): 91–102, 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ifk.v2i1.14158. 



62 
 

perhitungan ini umumnya menunjukkan hari yang sama sebagai awal 

Ramadan tahun berjalan.79 

Rumus penambahan 5 hari digunakan oleh kalangan yang sudah 

terbiasa dan mahir dalam memahami sistem penanggalan Hijriyah, 

seperti para kiai atau santri senior. Rumus ini didasarkan pada 

pergeseran hari dalam satu tahun qamariyah, yang berjumlah 354 hari 

atau sekitar 11 hari lebih pendek dari kalender Masehi. Perbedaan ini 

menyebabkan hari dalam kalender Hijriyah akan bergeser ke depan 

dalam kalender Masehi dari tahun ke tahun. Secara sederhana, 

perhitungan penambahan 5 hari dilakukan sebagai berikut:80 

Jika awal Ramadan tahun sebelumnya jatuh pada hari Minggu, 

maka dengan penambahan 5 hari, urutan perhitungan menjadi: 

• Minggu (1) 

•  Senin (2) 

• Selasa (3) 

• Rabu (4) 

• Kamis (5) 

Maka, awal Ramadan tahun berjalan jatuh pada hari Kamis. 

Sementara itu, rumus penambahan 12 hari lebih sering digunakan 

oleh santri pemula atau masyarakat awam yang baru mempelajari 

metode ini. Rumus ini lebih mudah dipahami dan memberikan 

fleksibilitas waktu dalam memperkirakan pergeseran hari. Meskipun 

 
79 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 21 Junuari 20).  
80 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo, 

21 Januari 2025).  



63 
 

angkanya lebih besar, hasilnya tetap mengacu pada prinsip rotasi hari 

dalam satu minggu yang berulang setiap tujuh hari. Berikut ilustrasi 

rumus penambahan 12 hari: 

Jika awal Ramadan tahun sebelumnya jatuh pada hari Minggu, 

maka penambahan 12 hari dilakukan dengan menghitung secara 

berurutan: 

• Minggu (1) 

•  Senin (2) 

• Selasa (3) 

• Rabu (4) 

• Kamis (5) 

• Jumat (6) 

• Sabtu (7) 

• Minggu (8) 

• Senin (9)  

• Selasa (10) 

• Rabu (11) 

• Kamis (12) 

Maka, hasil perhitungan juga menunjukkan bahwa awal 

Ramadan tahun ini jatuh pada hari Kamis.  

Fenomena kesamaan hasil dari kedua rumus ini bukanlah suatu 

kebetulan, melainkan konsekuensi logis dari sistem kalender 

mingguan yang terdiri dari tujuh hari. Karena itu, penambahan 

kelipatan tujuh (misalnya, 12 – 5 = 7 hari) hanya memutar hari ke 

posisi yang sama. Artinya, meskipun angka yang digunakan berbeda, 



64 
 

hasil akhirnya tetap berada pada titik hari yang sama dalam siklus 

mingguan. Dalam matematika kalender, ini dikenal sebagai 

konvergensi modulo 7, di mana pergeseran hari dapat dihitung 

berdasarkan sisa pembagian (modulus) terhadap angka 7 sebagai 

jumlah hari dalam satu minggu. 

Dengan demikian, baik rumus penambahan 5 hari maupun 12 

hari sebenarnya bekerja di bawah prinsip rotasi siklikal waktu, 

dengan asumsi bahwa satu tahun Hijriyah memajukan posisi awal 

bulan sekitar 11–12 hari setiap tahunnya dalam kalender Masehi. 

Pemilihan antara keduanya disesuaikan dengan tingkat penguasaan 

pengguna terhadap metode ini. Bagi kalangan yang sudah terbiasa, 

penambahan 5 hari lebih efisien. Sedangkan penambahan 12 hari 

lebih aman dan mudah digunakan oleh pemula. 

Kiai Afandi membagi penggunaan metode ini ke dalam dua 

tingkat pemahaman: 

• Santri pemula atau masyarakat awam dianjurkan 

menggunakan metode penambahan 12 hari, karena lebih 

aman dan memberikan toleransi lebih terhadap kesalahan 

prediksi hari. 

• Kiai atau santri senior yang sudah terbiasa dengan metode ini 

dianjurkan menggunakan metode penambahan 5 hari, karena 

dianggap lebih presisi dan mencerminkan kedalaman 

pemahaman mereka terhadap sistem kalender Hijriyah. 

Adapun ketika seseorang tidak mengetahui kapan awal Ramadan 

sebelumnya, maka digunakan metode alternatif dengan berpatokan 

pada hari wukuf di Arafah (9 Dzulhijjah). Dalam konteks ini, 



65 
 

dilakukan penambahan 6 hari dari hari wukuf untuk memprediksi 

awal Ramadan tahun berikutnya. Ini dilakukan karena hari wukuf 

biasanya lebih mudah diingat masyarakat akibat berdekatan dengan 

perayaan Iduladha yang berskala besar. Oleh karena itu, metode ini 

menyediakan fleksibilitas dalam kondisi kurangnya data, tanpa 

mengorbankan akurasi secara umum. 

3. Penetapan Awal Syawal: Digenapkan 30 Hari 

Berbeda dengan metode penentuan awal Ramadan yang berbasis 

perhitungan hari dari tahun sebelumnya, penetapan awal Syawal di 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal dilakukan dengan prinsip 

penggenapan hari, yakni selalu menetapkan Ramadan genap 30 hari. 

Artinya, tidak dilakukan observasi rukyat hilal, dan Syawal dimulai 

secara otomatis setelah Ramadan ke-30. 

Metode ini memiliki akar yang kuat dalam praktik tradisional 

Islam. Bahkan dalam hadis Rasulullah SAW, disebutkan bahwa jika 

hilal tidak dapat terlihat karena cuaca atau halangan lainnya, maka 

sempurnakan bilangan bulan menjadi 30 hari (HR. Bukhari dan 

Muslim). Prinsip ini kemudian diterjemahkan secara praktis oleh 

pesantren sebagai bentuk kehati-hatian (ihtiyath) dalam menjalankan 

ibadah yang waktunya ditentukan oleh penampakan bulan. 

Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal untuk mengetahui 

jauh-jau hari awal syawal akan jatuh pada hari apa Kiai Afandi Bin 

Ibrahim menggunakan metode pengulangan jika awal Ramadan jatuh 



66 
 

pada hari Minggu, maka kita dapat menentukan hari-hari berikutnya 

dengan metode pengulangan sebagai berikut:81 

• Menyebut hari Minggu dua kali (Minggu-Minggu) 

menunjukkan bahwa telah berlalu 8 hari. Untuk mencapai hari 

ke-10, tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Senin dan selasa. 

Dengan demikian, hari ke-10 jatuh pada hari Selasa. 

• Selanjutnya, untuk mencapai hari ke-18, mulai dari hari Rabu 

dan sebut dua kali (Rabu-Rabu), yang menandakan 18 hari 

telah berlalu. Tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Kamis dan 

Jum’at, sehingga hari ke-20 jatuh pada hari Jum’at. 

• Untuk mencapai hari ke-28, mulai dari hari Sabtu (karena hari 

ke-20 adalah Jum’at, maka hari berikutnya adalah Sabtu) dan 

sebut dua kali (Sabtu-Sabtu), yang menandakan 28 hari telah 

berlalu. Tambahkan dua hari berikutnya, yaitu Minggu dan 

Senin, sehingga hari ke-30 jatuh pada hari Senin. 

 Dengan demikian, awal Syawal akan jatuh pada hari Selasa. 

Untuk mempermudah pembaca memahami penentuan ramadan 

dan syawal sistem praktis penulis berikut adalah diagram alur ḥisāb 

yang digunakan oleh Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal. 

AWAL RAMADAN TAHUN LALU  

│   

├─ Rumus 5 Hari → (+5 hari) → [Awal Ramadan Baru]   

├─ Rumus 12 Hari → (+12 hari) → [Awal Ramadan Baru]   

 
81 K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal 

Ntobo, 9 Maret 2025).  



67 
 

│   

└─ Jika Lupa → [Hari Wukuf] → (+6 hari) → [Awal Ramadan 

Baru]   

[AWAL RAMADAN] → (+30 hari) → [Hari ke-30] → [Hari ke-

31 = Syawal]   

4. Pengambilan Keputusan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal  

Dalam tradisi keagamaan di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal, penetapan awal Ramadan dan Syawal bukanlah proses yang 

dilakukan secara mendadak atau spontan, melainkan merupakan 

keputusan yang telah dipertimbangkan dan ditetapkan jauh-jauh hari 

sebelumnya oleh Kiai Afandi bin Ibrahim. Berdasarkan wawancara 

dengan Akmal, salah satu Ustadz sekaligus orang dekat Kiai Afandi, 

diketahui bahwa Kiai Afandi telah menetapkan tanggal awal 

Ramadan dan Syawal jauh sebelum hari-hari tersebut tiba. 

"Biasanya, jauh sebelum Ramadan atau Syawal tiba, Kiai sudah 

tahu dan sudah punya tanggal. Jadi kalau ada masyarakat yang datang 

ke rumah, tanya ‘Kapan mulai puasa, Kiai?’ atau ‘Kapan lebaran?’, 

beliau langsung jawab, dan itu jadi pegangan mereka."82 

 

Penetapan tersebut didasarkan pada perhitungan dan pemahaman 

Kiai Afandi terhadap metode yang dikuasainya. Ia tidak menunggu 

hasil sidang isbat pemerintah atau laporan dari tim rukyah lokal, 

melainkan menetapkan keputusan secara mandiri dengan landasan 

 
82 Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi wal-amal Ntobo, 

21 Januari 2025). 



68 
 

ilmu dan keyakinan pribadi. Hal ini mencerminkan kemandirian 

metodologis yang telah lama menjadi ciri khas pesantren ini. 

Menariknya, informasi mengenai keputusan tersebut tidak 

diumumkan secara terbuka kepada umum, melainkan disampaikan 

secara personal kepada masyarakat yang datang langsung ke 

pesantren untuk menanyakan kepastian kapan awal Ramadan dan 

Syawal akan dimulai. Dalam berbagai kesempatan, masyarakat yang 

berkunjung ke kediaman Kiai Afandi, baik dari kalangan santri lama, 

masyarakat sekitar, maupun simpatisan dari luar daerah, akan diberi 

tahu secara langsung oleh Kiai bahwa “Ramadan akan jatuh pada hari 

ini” atau “Idul Fitri akan dilaksanakan pada hari itu.” Informasi ini 

kemudian menyebar dari mulut ke mulut, menjadi acuan bagi 

sebagian masyarakat Ntobo dan sekitarnya yang mengikuti otoritas 

keagamaan Kiai Afandi. 

Praktik ini menunjukkan bahwa otoritas Kiai dalam menetapkan 

hari-hari besar Islam tidak hanya bersumber dari ilmu falaknya, tetapi 

juga dari posisi sosial dan karisma keagamaan yang beliau miliki. 

Masyarakat tidak menuntut bukti atau argumen teknis, cukup dengan 

pernyataan dari sang Kiai, mereka merasa mantap dan yakin untuk 

mengikuti. 

D. Penerapan Metode dalam Praktik Sosial  

Dalam praktiknya, penetapan awal Ramadan dan Syawal oleh 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal kerap kali berbeda dengan 

ketetapan pemerintah melalui Kementerian Agama. Perbedaan ini 

terjadi karena pesantren tidak mengikuti rukyat secara nasional atau 



69 
 

keputusan sidang isbat, melainkan tetap berpegang pada metode yang 

diwariskan secara lokal. 

Namun demikian, masyarakat sekitar tetap mengikuti keputusan 

pesantren. Hal ini memperlihatkan bahwa kepercayaan masyarakat 

terhadap pesantren dan kiai lebih tinggi daripada otoritas keagamaan 

formal. Bahkan dalam beberapa kasus, masyarakat lebih memilih 

berlebaran atau memulai puasa sesuai keputusan pesantren, meskipun 

berbeda satu sampai dua hari dengan kalender nasional. 

1. Perbedaan Penetapan Awal Ramadan dan Syawal Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

Perbedaan dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal antara 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo dan pemerintah 

merupakan fenomena yang terus berulang dalam beberapa tahun 

terakhir. Berdasarkan data penanggalan selama lima tahun terakhir 

(1442 H–1446 H), terlihat bahwa pondok pesantren secara konsisten 

menetapkan awal Ramadan dan Syawal lebih awal dibandingkan 

dengan keputusan pemerintah. 

Tabel: IV. 2. Perbedaan penetapan awal ramadan dan Syawal 

Pemerintah dan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal.83 

Tahun  Pondok Pesantren 

Darul Ulumiwal-amal 

Pemerintah 

 
83 Data tersebut diperoleh penulis melalui pemberitaan media daring. 

Perbedaan penetapan hari yang tidak lazim ini juga memicu kontroversi besar, 

karena sering kali penentuan hari tersebut mendahului keputusan pemerintah satu 

hingga dua hari. Namun, bagi masyarakat keluraha Ntobo sendiri, fenomena 

tersebut sudah dianggap hal yang biasa. Hal ini berakar pada keyakinan yang 

telah ditanamkan terhadap metode yang digunakan oleh pimpinan Pondok 

Pesantren Darul UlumiWal-Amal Kiai Afandi bin Ibrahim. 



70 
 

Ramadan Syawal Ramadan Syawal 

1442 
Senin 12 

April 2021  
Rabu  

12 Mei 

2021 

Selasa 13 
April 2021 

Kamis 13 
Mei 2021 

1443 
Jum’at 1 

April 2022 
Minggu 1 

Mei 2022 

Minggu 3 

April 2022 

Senin 2 Mei 

2022 

1444 
Selasa 21 

Maret 2023 
Kamis 20 

April 

2023 

Kamis 23 

Maret 2023 

Sabtu 22 

April 2023 

1445 
Minggu 

10 Maret 

2024  

Senin 8 

April 2024  

Selasa 12 

Maret 

2024 

Rabu 10 

April 2025 

1446 
Kamis 27 

Februari 

2025 

Sabtu 27 

Maret 2025 

Sabtu 1 

Maret 

2025 

Senin 31 

Maret 2025 

 

Dari tabel di atas, tampak bahwa dalam setiap tahun tersebut, 

Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal selalu memulai puasa dan 

merayakan Idulfitri satu hingga dua hari lebih awal dibandingkan 

keputusan pemerintah. Perbedaan ini dapat dimaknai dalam dua 

dimensi: dimensi metodologis dan dimensi sosial-keagamaan. 

Pemerintah Indonesia menetapkan awal bulan Kamariah 

berdasarkan kriteria imkan rukyat yang menggabungkan ḥisāb 

astronomi dengan rukyat global. Sementara itu, Pondok Pesantren 

Darul UlumiWal-Amal menggunakan metode lokal yang tidak 

sepenuhnya mengacu pada keputusan pemerintah pusat. 



71 
 

Metode lokal yang digunakan pondok sebagaiman yang 

dijelaskan sebelumnya dengan cara menambahkan 5 atau 12 hari dari 

ramadan sebelumnya untuk menetapkan awal ramadan yang akan 

datang sementara untuk menentukan syawal bulan ramadan selalu 

berjumla 30 hari. Hal ini menjelaskan mengapa penetapan awal 

Ramadan dan Syawal oleh pondok sering kali mendahului keputusan 

pemerintah. 

2. Penerimaan Masyarakat terhadap Metode Penentuan Awal 

Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal 

Penerimaan masyarakat terhadap metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal yang diterapkan oleh Pondok Pesantren Darul 

Ulumi Wal-Amal menunjukkan kecenderungan yang cukup positif, 

terutama di kalangan warga yang memiliki kedekatan secara sosial 

dan spiritual dengan pesantren. Salah satu informan, Syamsudin, 

mengungkapkan bahwa ia menerima dan mengikuti sepenuhnya 

penetapan awal Ramadan dan Syawal yang ditentukan oleh pondok 

pesantren. Dalam wawancara, Syamsudin menyatakan: 

“Saya ikut pondok saja, bagaimana penetapan awal puasanya, ya 

saya ikut. Karena dari dulu memang begitu. Saya percaya sama kiai 

dan pondok.”84 

 

Pernyataan tersebut menunjukkan adanya kepercayaan yang kuat 

terhadap otoritas pesantren dalam menentukan waktu-waktu ibadah 

penting. Kepercayaan ini bukan hanya didasarkan pada pertimbangan 

 
84 Syamsudin, wawancara (Ntobo, 9 Maret 2025).  



72 
 

ilmiah terhadap metode yang digunakan, tetapi lebih jauh dilandasi 

oleh keyakinan terhadap otoritas keagamaan yang melekat pada figur 

kiai dan lembaga pesantren. Dalam konteks ini, ketaatan Syamsudin 

merepresentasikan bentuk penerimaan yang bersifat sosiologis, yakni 

muncul dari relasi patron-klien yang sudah mengakar dalam 

kehidupan masyarakat sekitar pesantren. 

Hal ini juga ditegaskan oleh Dian Asriani, yang menyampaikan 

bahwa masyarakat secara aktif datang langsung ke pesantren untuk 

memastikan penetapan awal Ramadan dan Syawal. Tidak hanya itu, 

menurut Dian, masyarakat juga kerap meminta pertimbangan Kiai 

Afandi dalam berbagai urusan kehidupan lainnya, termasuk 

menentukan hari baik untuk bercocok tanam. Ia menyampaikan: 

“Kalau sudah mendekati Ramadan atau mau Lebaran, 

masyarakat biasanya datang ke Kiai Afandi untuk tanya kapan 

puasanya mulai atau kapan Lebaran. Tapi bukan itu saja, kadang juga 

tanya hari baik buat tanam, nikah, dan hal-hal lain. Pokoknya banyak 

yang datang ke beliau.”85 

 

Fenomena ini mencerminkan kuatnya hubungan patron-klien 

antara Kiai Afandi sebagai patron (tokoh yang memiliki sumber daya 

spiritual, sosial, dan simbolik) dengan masyarakat sebagai klien 

(pihak yang mencari bimbingan dan perlindungan). Relasi patronase 

ini memperlihatkan bahwa penerimaan masyarakat terhadap metode 

penetapan awal bulan kamariah bukan hanya ditentukan oleh 

kebenaran metode astronomi atau rukyat, tetapi juga oleh 

 
85 Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-amal 

10 Maret 2025). Putri dari Kiai Afandi.  



73 
 

kepercayaan personal, tradisi turun-temurun, dan struktur sosial yang 

telah terbentuk dalam masyarakat. 

Dengan demikian, penerimaan masyarakat Ntobo terhadap 

metode penentuan awal Ramadan dan Syawal Pondok Pesantren 

Darul Ulumi Wal-Amal tidak bisa dilepaskan dari konteks sosiologis 

yang membentuk relasi antara pesantren dan masyarakat. Pesantren 

dalam hal ini bukan hanya menjadi pusat pengetahuan dan ibadah, 

tetapi juga menjadi pusat otoritas sosial dan kultural yang 

memberikan rasa aman, kepastian, dan legitimasi bagi masyarakat 

dalam menjalani kehidupan keagamaan maupun sosial sehari-hari. 

  



74 
 

BAB IV 

ANALISIS METODE DAN PENERIMAANNYA PERSPEKTIF 

ḤISĀB ‘URFĪ, KARISMA, DAN PATRONASE 

 

A. Analisis Metode Ḥisāb: Ḥisāb ‘urfī Khamsī  

Penentuan awal bulan Kamariah, khususnya bulan Ramadan dan 

Syawal, merupakan isu sentral dalam praktik keagamaan umat Islam. 

Di Indonesia, terdapat berbagai metode penentuan, baik berdasarkan 

ḥisāb maupun rukyat. Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal di 

Ntobo mengembangkan metode khas yang mengacu pada 

perhitungan sederhana berbasis hari, yang menunjukkan kesesuaian 

dengan karakteristik metode ḥisāb ‘urfī Khamsī. 

1. Karakteristik Metode Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

Metode yang digunakan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal dapat diklasifikasikan sebagai bentuk lokal dari ḥisāb ‘urfī 

Khamsī, yaitu metode yang mengandalkan penambahan hari tetap 

dari tahun ke tahun. Dalam praktiknya: 

• Jika awal Ramadan tahun sebelumnya diketahui, maka tanggal 

awal Ramadan tahun ini diperoleh dengan menambahkan 5 atau 

12 hari. 

• Jika tidak diketahui, maka digunakan acuan hari wukuf di Arafah 

(9 Zulhijjah) dengan penambahan 6 hari. 

• Untuk penentuan awal Syawal, bulan Ramadan selalu 

digenapkan menjadi 30 hari, sehingga hari ke-31 ditetapkan 

sebagai 1 Syawal. 



75 
 

Penambahan lima hari sesuai dengan siklus kalender lunar 354 

hari yang dalam sistem pekan (7 hari) akan mengalami pergeseran 5 

hari (karena 354 mod 7 = 5). Ini sejalan dengan karakter dasar ḥisāb 

‘urfī Khamsī, yaitu penanggalan berbasis pekan dengan penambahan 

5 hari setiap tahun.  

Dalam praktiknya, metode ini menghitung hari awal Ramadan 

tahun berikutnya dengan mengikutsertakan hari acuan. Misalnya, jika 

awal Ramadan tahun ini jatuh pada hari Minggu, maka dihitung lima 

hari ke depan dimulai dari Minggu sebagai hari pertama: Minggu (1), 

Senin (2), selasa (3), rabu (4), kamis (5), sehingga Ramadan tahun 

depan akan jatuh pada hari kamis. Penggunaan metode ini berbeda 

dari ḥisāb ‘urfī ruba'i, yang menggunakan pendekatan penambahan 4 

hari tanpa mengikutsertakan hari acuan. 

Menurut Slamet Hambali, dosen falak di UIN Walisongo 

Semarang, karena satu tahun Hijriah memiliki 354 hari, maka metode 

urfi ruba’i (penambahan 4 hari tanpa menghitung hari acuan) dinilai 

lebih tepat secara bilangan murni matematika karena 354 ÷ 7 = 4 

dengan sisa 6. Namun, pesantren-pesantren menerapkan metode urfi 

Khamsī dengan dasar bahwa bulan ganjil berjumlah 30 hari dan bulan 

genap 29 hari, sehingga total tetap 354 hari namun pola penanggalan 

berbasis hari disusun dengan prinsip pedagogis dan kesederhanaan 

untuk masyarakat.86 

 
86 Asih Pertiwi and Agus Nurhadi, “Metode Penentuan 1 Ramadan 

Menurut Tarekat Syattariyah Pengikut Abu Peuleukung,” SYARAH : Jurnal 

Hukum Islam 47, no. 4 (2021): 124–34, 

https://doi.org/10.31857/s013116462104007x. 



76 
 

Penambahan dua belas hari dalam metode pesantren merupakan 

pendekatan pedagogis. Ini dirancang untuk memudahkan 

pemahaman masyarakat dan santri, terutama yang baru belajar ilmu 

falak. Metode ini tetap menghasilkan hari yang sama dengan metode 

penambahan lima hari, tetapi memperluas siklus menjadi hampir dua 

pekan, memudahkan visualisasi rotasi tahunan dalam pekan. 

Adapun penambahan enam hari dari hari wukuf di Arafah 

merupakan bentuk penyesuaian dengan perbedaan waktu antara Arab 

Saudi dan Indonesia. Karena wukuf ditentukan berdasarkan waktu di 

Mekah, dan waktu Indonesia lebih awal sekitar 4-6 jam, maka 

penyesuaian dilakukan dengan menambahkan satu hari ekstra dari 

metode penambahan lima hari, sehingga menjadi enam hari. Dengan 

itu, jika hari wukuf jatuh pada hari Minggu, maka awal Ramadan 

diperkirakan jatuh pada hari Sabtu berikutnya. 

Secara keseluruhan, metode ḥisāb yang digunakan pesantren ini 

tidak mengacu pada data astronomi aktual seperti konjungsi atau 

visibilitas hilal, namun menggunakan sistem kalender konvensional 

berbasis hari dan pekan. Maka, metode ini dapat dikategorikan 

sebagai bentuk ḥisāb ‘urfī Khamsī yang mengalami adaptasi sosial, 

pedagogis, dan geografis. 

Metode ini bukan hanya representasi dari tradisi perhitungan 

waktu yang sederhana, tetapi juga mengandung nilai pendidikan, 

keteraturan sosial, dan kesinambungan tradisi lokal yang kuat. 

Karena itu, penerimaannya dalam komunitas pesantren lebih 

didasarkan pada nilai-nilai kultural dan karismatik daripada pada 

rasionalitas astronomis murni. 



77 
 

2. Tinjauan Astronomis terhadap Ḥisāb ‘urfī Khamsī 

Ḥisāb ‘urfī merupakan metode perhitungan berbasis siklus tetap 

yang tidak memperhitungkan visibilitas hilal. Dalam hal ini, urfi 

Khamsī secara spesifik menyatakan bahwa setiap awal bulan 

Kamariah akan maju 5 hari dari tahun sebelumnya karena bulan lunar 

rata-rata berusia sekitar 29,5 hari, sehingga setahun lunar berjumlah 

sekitar 354 hari. Dibandingkan dengan kalender syamsiah (365 hari), 

terdapat selisih 11 hari yang membuat awal bulan Kamariah terus 

bergeser terhadap kalender masehi. 

Namun, dalam konteks astronomi, metode ini tidak 

memperhitungkan posisi aktual bulan terhadap matahari dan garis 

ufuk (horizon), yang merupakan aspek kunci dalam ḥisāb haqiqi. 

Dalam ḥisāb haqiqi, penentuan awal bulan dilakukan dengan 

menghitung konjungsi (ijtima'), tinggi hilal saat matahari terbenam, 

elongasi bulan-matahari, dan umur bulan setelah ijtima'. Kriteria 

yang umum digunakan adalah visibilitas hilal minimal 3 derajat atau 

elongasi minimal 6,4 derajat. 

Dengan demikian, metode urfi Khamsī meskipun mudah dan 

konsisten berpotensi menyimpang dari kenyataan astronomis karena 

tidak memperhitungkan visibilitas hilal yang aktual. Dalam kondisi 

tertentu, metode ini dapat menetapkan awal Ramadan atau Syawal 

lebih awal atau lebih lambat satu hingga dua hari dibandingkan 

metode ḥisāb hakiki atau rukyat. 

 

 



78 
 

Tabel: IV. 1. Perbandingan Metode Penentuan Awal 

Ramadan dan Syawal 

Aspek Metode Pesantren 

Darul UlumiWal-

Amal 

Ḥisāb Hakiki 

Kontemporer 

Sumber 

Penetapan 

Pola aritmetika 

penambahan hari 

(5/12 hari) dan 

penggenapan bulan 

Posisi 

geometris 

bulan dan 

matahari 

berdasarkan 

perhitungan 

astronomi 

Acuan 

Tahun 

Sebelumnya 

Ya, menambahkan 

5 atau 12 hari dari 

hari awal Ramadan 

tahun lalu 

Tidak 

(menghitung 

posisi hilal 

aktual setiap 

tahun) 

Dasar 

Astronomis 

Tidak digunakan Digunakan 

penuh (data 

astronomis: 

elongasi, 

ijtima’, dll.) 

Penentuan 

Awal 

Syawal 

Ramadan selalu 

digenapkan 30 hari 

Berdasarkan 

posisi hilal 

dan 

kemungkinan 

rukyat 

Acuan 

Alternatif 

Hari wukuf (9 

Zulhijah) + 6 hari 

Tidak relevan 

(setiap bulan 

dihitung dari 

posisi 

astronomis) 

Tujuan & 

Kegunaan 

Praktik lokal dan 

edukatif di 

lingkungan 

pesantren 

Penetapan 

resmi 

kalender 

hijriyah 



79 
 

nasional dan 

global 

Kelebihan Sederhana, mudah 

diingat, bisa 

digunakan tanpa 

alat astronomi 

Akurat secara 

astronomis, 

mendekati 

realitas 

visibilitas 

hilal 

Kekurangan Tidak 

mempertimbangkan 

kondisi astronomis 

aktual 

Rumit, butuh 

keahlian 

teknis dan alat 

hitung khusus 

Kesesuaian 

dengan 

Kalender 

Nasional 

Sering berbeda Selaras 

dengan sidang 

isbat dan 

keputusan 

resmi 

 

Penambahan 5/12 hari oleh pesantren merupakan variasi lokal 

dari ḥisāb ‘urfī dengan orientasi pendidikan dan penyederhanaan, 

bukan akurasi astronomis. Penggunaan hari wukuf sebagai titik 

referensi memperlihatkan adanya sinkronisasi simbolik dengan 

kalender Islam global (haji), walaupun dihitung ulang berdasarkan 

waktu lokal. Penggenapan Ramadan menjadi 30 hari adalah metode 

ijtihadi yang bisa digunakan dalam kondisi tidak ada data rukyat atau 

ḥisāb, dan hal ini memiliki legitimasi fiqhiyah dalam keadaan darurat 

atau lokalitas khusus. 

Penentuan awal bulan Kamariah yang akurat memerlukan 

pertimbangan posisi hilal serta faktor-faktor penting lainnya, seperti 

konjungsi atau ijtimak (ketika Bulan dan Matahari berada pada garis 

bujur langit yang sama), ketinggian hilal di atas ufuk saat Matahari 



80 
 

terbenam, serta sudut elongasi, yaitu jarak sudut antara Bulan dan 

Matahari yang memengaruhi kemungkinan visibilitas hilal. Selain 

itu, umur hilal yang dihitung dari selisih waktu antara ijtimak dan 

ghurub (terbenamnya Matahari) juga menjadi pertimbangan penting 

dalam menentukan awal bulan Kamariah.    

Metode ḥisāb urfī adalah salah satu cara yang tradisional dalam 

penentuan awal bulan Kamariah yang telah digunakan sejak masa 

lampau. Metode ini didasarkan pada perhitungan rata-rata peredaran 

Bulan mengelilingi Bumi tanpa memperhatikan kondisi astronomis 

yang sebenarnya. Secara sederhana, metode ḥisāb urfī menetapkan 

bahwa setiap bulan ganjil dalam kalender Hijriah selalu berjumlah 30 

hari, sementara bulan genap selalu berjumlah 29 hari. Sebagai 

contoh, bulan Sya'ban dihitung selama 29 hari, Ramadan 30 hari, dan 

Syawal 29 hari.87 

Namun, dari sudut pandang astronomi modern, metode ḥisāb urfī 

dianggap tidak lagi relevan untuk menentukan awal bulan Kamariah, 

terutama terkait dengan penentuan waktu ibadah dalam agama Islam. 

Hal ini disebabkan oleh beberapa alasan mendasar yang terkait 

dengan ketidakakuratan metode tersebut dalam menggambarkan 

fenomena pergerakan Bulan yang sebenarnya.  

•  metode ḥisāb urfī tidak memperhitungkan fenomena konjungsi 

atau ijtimak, yaitu momen ketika Bulan berada pada garis bujur 

 
87 Ismail, “TELAAH KRITIS METODE ḤISĀB PENENTUAN 

AWAL RAMADHAN,” Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-Undangan Dan 

Ekonomi Islam (2019): 164–183, https://doi.org/Doi: https://doi.org/ 

10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i1.1076. 



81 
 

ekliptika yang sama dengan Matahari. Konjungsi menjadi 

penanda astronomis penting untuk menentukan berakhirnya 

bulan lunar secara ilmiah. Setelah terjadi konjungsi, posisi Bulan 

berangsur-angsur bergerak menjauhi Matahari sehingga 

memungkinkan terbentuknya hilal yang dapat diamati.  

• metode ḥisāb urfī mengabaikan faktor visibilitas hilal, yaitu 

keterlihatan hilal di langit senja setelah Matahari terbenam. 

Dalam astronomi modern, penentuan awal bulan Kamariah 

mempertimbangkan ketinggian hilal, elongasi (jarak sudut antara 

Bulan dan Matahari), serta faktor atmosferis yang memengaruhi 

visibilitas hilal. Hilal yang tidak terlihat atau tidak memenuhi 

kriteria visibilitas yang disepakati menunjukkan bahwa bulan 

baru belum dapat dimulai. 

• metode ḥisāb urfī tidak mampu menangkap variasi alami dalam 

pergerakan Bulan yang disebabkan oleh orbit Bulan yang 

berbentuk elips, kemiringan orbit, dan faktor gravitasi Bumi serta 

Matahari. Variasi ini menyebabkan panjang bulan lunar 

sebenarnya tidak selalu tetap pada 29 atau 30 hari, tetapi berkisar 

antara 29,26 hingga 29,80 hari. Akibatnya, penentuan awal bulan 

Kamariah berdasarkan ḥisāb 'urfī berpotensi tidak sesuai dengan 

fenomena astronomis yang aktual. 

B. Legitimasi Kiai dalam Penentuan Awal Ramadan dan Syawal 

Penerimaan masyarakat terhadap metode penentuan awal 

Ramadan dan Syawal di Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal 

tidak semata-mata disebabkan oleh keakuratan metode tersebut, 



82 
 

melainkan lebih kepada otoritas karismatik dari sosok kiai. Dalam 

kerangka teori karisma Max Weber, kiai dipandang memiliki 

kekuatan spiritual dan legitimasi keagamaan yang membuat 

masyarakat secara sukarela mengikuti segala keputusan 

keagamaannya, termasuk dalam hal waktu ibadah. Otoritas ini 

bersifat personal dan emosional, sehingga keberterimaan metode 

ḥisāb pesantren lebih ditentukan oleh kepercayaan pada figur kiai 

daripada oleh rasionalitas ilmiah metode. Karisma ini juga diperkuat 

oleh kedudukan historis dan simbolik pesantren dalam masyarakat, 

yang menjadikan kiai sebagai poros keagamaan dan sosial yang 

dihormati.88 

Secara sosiologis, konsep karisma dalam teori Weber mengacu 

pada legitimasi otoritas yang bersumber dari kualitas luar biasa 

seseorang, yang diyakini oleh para pengikutnya sebagai pemilik 

kemampuan khusus atau kedekatan dengan kekuatan adikodrati. 

Dalam konteks Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal, kiai tidak 

hanya dipandang sebagai tokoh intelektual, tetapi juga sebagai 

pemimpin spiritual dan figur simbolik yang mewakili kesinambungan 

tradisi Islam lokal. Oleh karena itu, keputusan yang diambil oleh kiai 

dalam menetapkan awal Ramadan dan Syawal tidak hanya dimaknai 

sebagai hasil perhitungan, tetapi juga sebagai bentuk petunjuk 

keagamaan yang wajib diikuti. 

 
88 Max Weber, The Theory of Social and Economic Organization, 

Trans. A.M. Henderson and Talcott Parsons (New York: Free Press, 1947), 328-

329. 



83 
 

Relasi antara kIai dan masyarakat dalam hal ini dibentuk oleh dua 

faktor utama: pertama, penghormatan terhadap ilmu dan sanad 

keilmuan kiai; dan kedua, kekuatan simbolik pesantren sebagai pusat 

pendidikan dan spiritual. Dalam masyarakat yang masih sangat 

religius, kehadiran tokoh spiritual yang dihormati memiliki pengaruh 

besar dalam membentuk perilaku kolektif. Dengan demikian, metode 

ḥisāb sederhana yang digunakan oleh kiai tidak ditolak meskipun 

secara ilmiah bisa jadi berbeda dengan hasil ḥisāb astronomis atau 

ketetapan pemerintah. 

Lebih lanjut, kepercayaan terhadap kiai juga diperkuat oleh 

kontinuitas sejarah sosial pesantren dalam mendidik masyarakat dan 

memimpin mereka dalam urusan agama. Dalam konteks ini, 

keberterimaan metode ḥisāb ‘urfī Khamsī merupakan manifestasi 

dari keberterimaan terhadap keseluruhan struktur otoritas keagamaan 

yang telah mapan. Bahkan ketika metode tersebut tidak didasarkan 

pada data visibilitas hilal atau konjungsi bulan-matahari, masyarakat 

tetap menerimanya karena diyakini datang dari sumber yang sahih 

secara spiritual. 

Fenomena ini juga mencerminkan bahwa dalam kehidupan 

beragama masyarakat tradisional, kebenaran ilmiah seringkali 

dikompromikan dengan kebenaran simbolik dan spiritual. Dengan 

kata lain, legitimasi keputusan keagamaan tidak hanya bergantung 

pada aspek rasionalitas, tetapi juga pada siapa yang mengeluarkan 

keputusan tersebut. Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa 

keberhasilan penerapan metode ḥisāb lokal tidak terlepas dari 

keberadaan figur kiai sebagai pemilik otoritas karismatik. 



84 
 

Dalam hal ini, teori Weber tentang tiga jenis otoritas legal-

rasional, tradisional, dan karismatik menempatkan kiai dalam posisi 

yang khas. Kiai bisa menggabungkan otoritas tradisional (karena 

keberlanjutan pesantren sebagai lembaga historis) dan karismatik 

(karena kemampuan spiritual dan kepemimpinan personalnya). 

Kombinasi ini menjadikan posisi kiai sangat kuat dalam menentukan 

sikap keagamaan komunitasnya, termasuk dalam menentukan kapan 

umat mulai berpuasa atau merayakan Idul Fitri.89 

Dengan demikian, metode yang digunakan pesantren, meskipun 

sederhana dan konvensional, tetap memperoleh legitimasi karena 

disahkan oleh otoritas yang secara spiritual dipercaya. Ini 

membuktikan bahwa dalam konteks pesantren dan masyarakat 

religius, metode ḥisāb bukan semata-mata alat ilmiah, melainkan juga 

perangkat sosial dan kultural yang tidak terpisahkan dari struktur 

otoritas keagamaan yang ada. 

1. Karisma yang dimiliki Kiai Afandi Bin Ibrahim  

Dalam masyarakat Ntobo, sosok Kiai Afandi bin Ibrahim bukan 

hanya dikenal sebagai pimpinan Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-

Amal, tetapi juga sebagai tokoh sentral yang memiliki pengaruh luas 

dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Kepemimpinan beliau 

tidak hanya bersifat struktural, melainkan juga bersumber dari 

kualitas pribadi yang dipersepsikan luar biasa oleh masyarakat. 

Dalam kerangka teori karisma Max Weber, karisma adalah kualitas 

 
89 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory (London: Sage 

Publications, 1991), 85-87. 



85 
 

luar biasa yang dimiliki seseorang, yang membuatnya dipandang 

sebagai tokoh yang memiliki kekuatan adikodrati atau setidaknya 

tidak dimiliki oleh orang biasa, dan keabsahan kepemimpinannya 

berasal dari pengakuan serta kepercayaan para pengikutnya. Karisma 

semacam inilah yang dapat ditemukan pada figur Kiai Afandi.90 

Salah satu bukti nyata karisma beliau adalah peran sentralnya 

dalam penetapan awal Ramadan dan Syawal. Meskipun pemerintah 

melalui Kementerian Agama menetapkan kalender hijriah resmi, 

masyarakat Ntobo tetap merujuk kepada keputusan Kiai Afandi. 

Ketika terjadi perbedaan antara keputusan pemerintah dan keputusan 

pesantren, masyarakat cenderung mengikuti pendapat beliau. Hal ini 

menunjukkan bahwa karisma Kiai Afandi telah melampaui batas-

batas otoritas formal dan menjadi bentuk otoritas keagamaan 

alternatif yang sangat kuat. 

Lebih dari itu, masyarakat Ntobo juga mempercayai Kiai Afandi 

dalam menentukan hari dan tanggal yang baik untuk memulai 

aktivitas pertanian, seperti menanam dan memanen. Kepercayaan ini 

tidak hanya menunjukkan relasi religius, tetapi juga spiritual-

ekologis, di mana pengetahuan lokal dan agama bertemu dalam sosok 

kiai karismatik. Ini sejalan dengan kajian Clifford Geertz mengenai 

“kiai” sebagai figur sentral yang menjadi penentu ritme sosial dan 

spiritual masyarakat pedesaan.  

Dalam kerangka Weberian, kepercayaan masyarakat pada figur 

karismatik harus terus-menerus dipelihara melalui “proving 

 
90 Weber, Economy and Society, 241.  



86 
 

charisma” atau pembuktian karisma dalam tindakan nyata. Kiai 

Afandi tidak hanya tampil sebagai pemimpin simbolik, tetapi secara 

langsung terlibat dalam kehidupan masyarakat, membimbing, 

memberi fatwa, dan menentukan arah. Masyarakat pun tidak melihat 

perintah beliau sebagai beban, melainkan sebagai petunjuk yang 

bersifat spiritual dan mengandung berkah. Hal ini menunjukkan 

bahwa karisma beliau telah menjadi bagian dari struktur sosial dan 

budaya masyarakat Ntobo. 

Karisma Kiai Afandi juga memiliki dimensi transendental, di 

mana masyarakat meyakini bahwa beliau memiliki “ilmu” yang tidak 

dimiliki oleh orang biasa. Keyakinan ini menjadi dasar pengakuan 

kolektif terhadap otoritas beliau dalam hal-hal yang bersifat 

keagamaan dan praktis. Seperti yang diungkapkan oleh Weber, 

“charisma is born out of crisis or the need for extraordinary 

leadership,” dan sering kali figur karismatik muncul sebagai jawaban 

terhadap kebutuhan masyarakat akan arah spiritual di tengah 

ketidakpastian.91 

Pesantren yang beliau pimpin tidak hanya menjadi pusat 

pendidikan Islam, tetapi juga menjadi pusat legitimasi spiritual 

masyarakat. Pesantren ini bukan sekadar institusi pendidikan, 

melainkan poros otoritas moral dan sosial masyarakat Ntobo. Dalam 

banyak kasus, masyarakat akan lebih dahulu menunggu keputusan 

Kiai Afandi ketimbang mengikuti pengumuman resmi pemerintah. 

 
91 S.N Eisenstadt, “‘Charisma and Institution Building.’ American 

Sociological Review,” 241-256.  



87 
 

Bahkan, dalam urusan sosial seperti pernikahan, perjalanan, hingga 

bercocok tanam, masyarakat menantikan “tanggal baik” dari beliau. 

Karakteristik karisma Kiai Afandi juga menunjukkan gejala 

lembagaisasi karisma (routinization of charisma), di mana kekuatan 

karismatik yang awalnya bersifat personal mulai melembaga dalam 

struktur pesantren dan diwariskan dalam tradisi lokal. Meskipun 

karisma bersifat sementara menurut Weber, dalam konteks Kiai 

Afandi, ia tampaknya telah mengalami proses institusionalisasi, di 

mana karisma beliau menjadi bagian dari sistem keyakinan kolektif 

masyarakat. 

Dengan demikian, karisma Kiai Afandi bin Ibrahim tidak dapat 

dipisahkan dari struktur sosial dan keagamaan masyarakat Ntobo. Ia 

bukan hanya pemimpin agama, tetapi juga penjaga ritme spiritual dan 

budaya lokal. Karisma beliau telah menjadi penopang utama 

legitimasi pesantren dan menjadi sumber kekuatan yang mengikat 

masyarakat dalam satu visi keagamaan yang khas. 

2. Geneologi Keilmuan  

Pemahaman masyarakat Kelurahan Ntobo terhadap metode 

penentuan awal Ramadan dan Syawal tidak dapat dilepaskan dari 

akar historis dan keilmuan yang membentuk tradisi keagamaan 

mereka. Salah satu faktor kunci yang melandasi penerimaan 

masyarakat terhadap metode yang digunakan oleh Pondok Pesantren 

Darul Ulumi Wal-Amal adalah adanya otoritas keilmuan dan karisma 

yang terbangun secara turun-temurun dalam struktur pesantren 

tersebut, khususnya melalui figur Kiai Afandi bin Ibrahim dan 

ayahandanya, Kiai Ibrahim. 



88 
 

Kiai Ibrahim dikenal sebagai sosok ulama karismatik yang 

memiliki pengaruh luas di kalangan masyarakat Ntobo. Keberadaan 

beliau bukan hanya sebagai seorang guru agama, melainkan juga 

sebagai tokoh spiritual yang menjadi rujukan utama dalam 

pelaksanaan ibadah, termasuk dalam hal penentuan awal Ramadan 

dan Syawal. Metode yang digunakan Kiai Ibrahim dalam 

menentukan awal bulan Kamariah diwariskan kepada putranya, Kiai 

Afandi, yang kemudian tetap melestarikan dan mengamalkan metode 

tersebut dalam tradisi pesantrennya. Hal ini menunjukkan bahwa 

keberlanjutan metode ini bukan sekadar pilihan praktis, melainkan 

bagian dari transmisi keilmuan dan otoritas religius yang telah 

mengakar kuat. 

Keilmuan Kiai Ibrahim sendiri tidak muncul secara instan. Ia 

merupakan murid dari salah satu ulama besar yang dikenal luas di 

wilayah tersebut, yakni Syekh Nurul Mubin, atau yang oleh 

masyarakat lokal dikenal sebagai "Bibu." Syekh Nurul Mubin adalah 

tokoh sufi dan ulama yang terkenal dengan kedalaman ilmunya, 

terutama dalam bidang falakiyah (ilmu perbintangan/astronomi 

Islam) dan tasawuf. Melalui jalur inilah, Kiai Ibrahim memperoleh 

dasar-dasar pengetahuan keislaman, termasuk dalam hal penentuan 

awal bulan hijriah yang berbasis pada pendekatan yang bercampur 

antara ilmu ḥisāb tradisional, pengalaman empiris, dan intuisi 

spiritual. Pengetahuan yang diperoleh dari Bibu ini kemudian 

diajarkan kembali kepada generasi berikutnya, termasuk Kiai Afandi. 

Dalam perspektif Max Weber, struktur otoritas semacam ini 

dapat dijelaskan melalui konsep legitimasi tradisional dan karismatik. 



89 
 

Legitimasi tradisional terlihat dari keberlanjutan metode yang 

diwariskan secara turun-temurun dan dipertahankan sebagai bagian 

dari warisan keilmuan keluarga dan institusi pesantren. Sementara 

itu, legitimasi karismatik muncul dari figur personal para kiai, 

khususnya Kiai Ibrahim dan Kiai Afandi, yang memiliki kekuatan 

spiritual dan moral yang diakui secara luas oleh masyarakat. 

Kombinasi antara dua bentuk legitimasi inilah yang memperkuat 

posisi metode tersebut dalam kehidupan keagamaan masyarakat 

Ntobo. 

Masyarakat Ntobo, yang mayoritas memiliki kedekatan historis 

dan emosional dengan pesantren, memandang metode yang diajarkan 

dan dipraktikkan oleh pesantren sebagai bentuk ketaatan kepada 

otoritas agama yang sah dan terpercaya. Dalam berbagai wawancara, 

warga menyatakan bahwa “kalau kiai sudah menetapkan, ya kami 

ikut saja,” yang mencerminkan bentuk kepatuhan berbasis 

kepercayaan, bukan semata-mata karena rasionalitas ilmiah. Hal ini 

juga memperlihatkan bagaimana warisan keilmuan yang dibangun 

dari guru ke murid, dari generasi ke generasi, membentuk suatu pola 

otoritatif yang terus direproduksi dalam masyarakat. 

Lebih jauh, metode penentuan awal Ramadan dan Syawal yang 

digunakan oleh Pondok Pesantren Darul UlumiWal-Amal tidak 

hanya berfungsi sebagai penanda waktu ibadah, tetapi juga sebagai 

simbol identitas keagamaan lokal. Dalam banyak komunitas 

tradisional, keberadaan metode yang berbeda dari pemerintah sering 

kali dilihat bukan sebagai bentuk pembangkangan, tetapi sebagai 

ekspresi dari otonomi keilmuan dan spiritual pesantren. Pesantren 



90 
 

dilihat bukan sekadar institusi pendidikan, melainkan sebagai pusat 

kebudayaan Islam yang memelihara otentisitas ajaran para leluhur. 

Dengan demikian, pilihan masyarakat Ntobo untuk tetap 

mengikuti metode penentuan awal Ramadan dan Syawal versi 

pesantren, meskipun berbeda dengan kalender resmi pemerintah, 

mencerminkan keberlanjutan dari sistem otoritas keilmuan yang 

bersumber pada silsilah keilmuan (genealogi) yang sah, serta kuatnya 

legitimasi sosial dan spiritual para kiai yang mengajarkannya. 

Warisan dari Syekh Nurul Mubin kepada Kiai Ibrahim, dan kemudian 

dari Kiai Ibrahim kepada Kiai Afandi, membentuk satu rantai 

keilmuan dan otoritas yang menjadi fondasi sosial dan keagamaan 

masyarakat setempat.  

C. Relasi Patronase dan Kesetiaan Masyarakat terhadap Metode 

Pesantren 

Hubungan antara Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal dan 

masyarakat sekitarnya tidak dapat dipahami secara sederhana hanya 

sebagai relasi antara institusi keagamaan dan umat. Lebih dari itu, 

relasi ini merefleksikan struktur sosial tradisional yang bersifat 

patron-klien, di mana figur kiai memainkan peran sentral sebagai 

patron yang memberikan bimbingan spiritual dan perlindungan 

sosial, sementara masyarakat berperan sebagai klien yang 

menunjukkan kesetiaan, penghormatan, dan kepatuhan. Dalam 

konteks ini, otoritas kiai tidak hanya bersumber dari kapasitas 



91 
 

keilmuannya, tetapi juga dari jaringan sosial dan simbolik yang ia 

bangun bersama masyarakatnya.92  

Teori patronase sosial memberikan kerangka analitis yang kuat 

untuk memahami dinamika hubungan ini. Dalam literatur sosiologi 

politik dan antropologi sosial, patronase dipahami sebagai hubungan 

timbal balik yang bersifat hierarkis dan personalistik antara dua aktor 

sosial: patron yang memberikan sumber daya, perlindungan, atau 

akses terhadap institusi; dan klien yang membalasnya dengan 

loyalitas, dukungan politik, atau kepatuhan sosial.93 Dalam versi 

Islam Indonesia, terutama dalam konteks pesantren, patronase 

mengambil bentuk hubungan spiritual antara kiai dan santri atau 

masyarakat umum yang memandang kiai sebagai pewaris otoritas 

ulama terdahulu, pembimbing moral, dan penjaga nilai-nilai agama.94 

Kiai Afandi bin Ibrahim, sebagai pemimpin spiritual di Pondok 

Pesantren Darul UlumiWal-Amal Ntobo, memiliki peran sentral 

dalam penentuan awal Ramadan dan Syawal. Berdasarkan hasiL data 

penelitian, diketahui bahwa metode yang digunakan beliau bersifat 

khas dan tidak selalu mengikuti ketetapan resmi pemerintah. Metode 

ini berdasarkan pada penambahan 5 atau 12 hari dari awal Ramadan 

tahun sebelumnya. Bila patokan tahun sebelumnya tidak diingat, 

 
92 S. N Eisenstadt and L Roniger, “Patron-Client Relations as a Model 

of Structuring Social Exchange. Comparative Studies in Society and History,” 

42-77.  
93 Scott, “‚Patron-Client and Political Change in Southeast Asia,‛ 

American Political Science Review, 91-113.”  
94 Clifford Geertz, Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: 

Pustaka Jaya, 1981).  



92 
 

maka acuan alternatif adalah hari wukuf di Arafah, yang kemudian 

ditambah 6 hari. Sementara itu, awal Syawal selalu ditetapkan dengan 

menggenapkan bulan Ramadan menjadi 30 hari. Metode ini bersifat 

praktis namun berakar pada tradisi keilmuan dan spiritualitas yang 

diyakini masyarakat sebagai sah dan sahih dalam pandangan Islam. 

Meskipun secara teknis metode ini dapat dianggap tidak sesuai 

dengan standar astronomi falakiyah kontemporer, namun masyarakat 

Ntobo menerimanya dengan sepenuh hati. Hal ini bukan semata-mata 

karena masyarakat tidak memiliki akses pada informasi atau metode 

alternatif, tetapi karena relasi sosial yang telah terbentuk antara 

mereka dengan kiai. Dalam relasi ini, keabsahan suatu keputusan 

keagamaan tidak diukur dari segi keilmiahan semata, tetapi lebih 

pada legitimasi sosial dan simbolik yang diberikan oleh patron 

kepada kliennya.95  

Martin van Bruinessen (1995) dalam The Origins and 

Development of the Pesantren in Java menyebutkan bahwa kiai 

dalam tradisi pesantren tidak hanya bertindak sebagai pendidik, tetapi 

juga sebagai pemimpin spiritual dan penengah sosial yang dihormati. 

Kehadiran kiai dalam masyarakat membentuk semacam sistem 

kepemimpinan yang berbasis pada karisma dan kontinuitas tradisi, 

bukan pada rasionalitas formal atau kekuasaan struktural.96 Ini selaras 

dengan teori karisma Max Weber, di mana otoritas karismatik 

 
95 Mark R Woodward, “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism 

in the Sultanate of Yogyakarta” (University of Arizona, Press.). 
96 Martin van Bruinessen, “The Origins and Development of the 

Pesantren in Java,” Studia Islamika, 1-25.  



93 
 

dibangun dari pengakuan masyarakat terhadap keistimewaan 

spiritual atau moral seseorang, dan tidak selalu memerlukan 

legitimasi dari sistem formal. 

Hubungan antara pesantren dan masyarakat sekitar juga dapat 

dianalisis dengan menggunakan teori patronase sosial. Dalam relasi 

ini, kiai berperan sebagai patron yakni tokoh yang memiliki 

kekuasaan simbolik dan akses terhadap sumber daya spiritual dan 

sosial yang memberikan bimbingan, perlindungan, serta kepastian 

dalam pelaksanaan ibadah umat. Di sisi lain, masyarakat atau jamaah 

berperan sebagai klien yang menunjukkan kesetiaan, loyalitas, dan 

kepatuhan terhadap arahan sang kiai. Relasi ini bersifat timbal balik 

namun tidak setara, karena kiai memegang posisi hierarkis yang lebih 

tinggi dalam struktur sosial keagamaan. 

Dalam masyarakat Ntobo, keputusan kiai tentang awal Ramadan 

dan Syawal tidak hanya dipatuhi, tetapi juga dirayakan sebagai 

bentuk kohesi sosial. Ketaatan masyarakat terhadap metode ini 

mencerminkan keterikatan emosional yang tinggi terhadap pondok 

pesantren dan nilai-nilai yang ia bawa. Kiai Afandi tidak hanya 

menjadi penentu waktu ibadah, tetapi juga menjadi penjaga harmoni 

sosial. Keputusan-keputusan beliau menjadi alat konsolidasi kolektif 

yang memperkuat identitas kelompok dan solidaritas komunitas. 

Menurut James C. Scott (1972), dalam masyarakat agraris Asia 

Tenggara, relasi patron-klien menjadi sarana untuk mengatur 

kehidupan sosial dan politik secara informal. Relasi ini menekankan 

pentingnya simbolisme, loyalitas personal, dan kepercayaan dalam 

mengelola komunitas. Dalam konteks Ntobo, kiai menjadi figur yang 



94 
 

memberikan "proteksi simbolik", yakni jaminan ketenteraman 

spiritual dan stabilitas sosial melalui keputusan-keputusan yang 

dianggap sakral. 

Hubungan ini juga memiliki implikasi terhadap bagaimana 

masyarakat merespons perbedaan antara keputusan pesantren dan 

pemerintah. Ketika pemerintah menetapkan awal Ramadan atau 

Syawal berdasarkan metode rukyat dan ḥisāb kontemporer, 

sementara pesantren menggunakan metode tradisional, masyarakat 

cenderung mengikuti pesantren. Ini bukan hanya karena kedekatan 

geografis atau akses informasi, tetapi karena adanya kepercayaan 

yang dibangun dari waktu ke waktu. 

Relasi patronase ini juga mencerminkan bagaimana modernitas 

tidak selalu menggantikan tradisi, tetapi justru hidup berdampingan 

dalam konfigurasi sosial yang kompleks. Meskipun metode ḥisāb 

astronomi terus berkembang, namun dalam komunitas-komunitas 

seperti Ntobo, otoritas tradisional tetap memiliki tempat yang kuat. 

Keberhasilan metode ḥisāb sederhana bukan karena keunggulan 

teknisnya, melainkan karena keberhasilan simbolik dan sosialnya. 

Lebih jauh, kesetiaan masyarakat terhadap metode pesantren 

menunjukkan bahwa dalam praktik keagamaan, yang paling penting 

bukan hanya "apa yang benar", tetapi juga "siapa yang mengatakan 

itu benar". Dalam banyak masyarakat tradisional, legitimasi 

keagamaan dibentuk oleh figur otoritatif, bukan semata-mata oleh 

argumen rasional. Ini menunjukkan pentingnya mempertimbangkan 

dimensi sosiologis dan antropologis dalam studi tentang penetapan 

awal bulan kamariah di Indonesia. 



95 
 

Di sisi lain, relasi patronase juga menimbulkan tantangan dalam 

konteks pluralisme dan kebijakan negara. Ketika pemerintah 

berupaya menyatukan kalender hijriah nasional melalui mekanisme 

sidang isbat dan kriteria imkan rukyat, adanya otoritas-otoritas lokal 

seperti pesantren yang memegang metode sendiri bisa menjadi 

sumber diferensiasi. Namun, selama perbedaan itu dikelola dalam 

bingkai kohesi sosial dan penghormatan terhadap otonomi 

komunitas, maka ia tidak menjadi ancaman, melainkan cerminan dari 

keragaman tafsir dan praktik keagamaan di Indonesia. 

Dalam hal ini, pesantren memainkan peran ganda: sebagai 

penjaga tradisi sekaligus aktor sosial yang menghubungkan 

masyarakat dengan nilai-nilai religius. Metode ḥisāb sederhana yang 

mereka gunakan bukan hanya perhitungan, tetapi juga simbol dari 

hubungan sosial yang dijaga, diwariskan, dan dihormati. 

1. Peran Pesantren sebagai Otoritas Keagamaan 

Sebagai institusi keagamaan, pesantren memiliki posisi yang 

unik dalam masyarakat Muslim Indonesia. Ia bukan sekadar lembaga 

pendidikan, tetapi juga menjadi pusat transformasi sosial-keagamaan, 

tempat berlangsungnya transmisi ilmu-ilmu keislaman klasik, 

pembentukan karakter (akhlak), dan internalisasi nilai-nilai 

keagamaan. Sejak era kolonial hingga pasca-reformasi, pesantren 

menjadi aktor penting dalam menjaga otoritas keagamaan yang 

mandiri, bahkan sering kali bersifat otonom dari kekuasaan negara. 

Di tengah perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang terus 

berlangsung, pesantren tetap menjadi titik rujuk masyarakat dalam 

menentukan arah kehidupan keagamaannya, termasuk dalam isu-isu 



96 
 

yang bersifat praksis seperti penentuan awal Ramadan dan Syawal. 

Di banyak wilayah, terutama daerah pedesaan dan pinggiran, 

kepercayaan masyarakat terhadap pesantren sering kali melebihi 

kepercayaan mereka terhadap institusi negara, khususnya dalam soal 

keagamaan yang menyangkut ibadah dan penentuan waktu suci. Hal 

ini menunjukkan bahwa pesantren bukan hanya eksis sebagai 

lembaga pendidikan, tetapi juga sebagai center of religious authority 

yang hidup dalam struktur sosial masyarakat lokal.97 

Fenomena ini tampak nyata di Ntobo, sebuah kawasan di Kota 

Bima, Nusa Tenggara Barat, di mana keberadaan Pondok Pesantren 

Darul UlumiWal-Amal memainkan peran sentral dalam kehidupan 

keagamaan masyarakat. Ketika pemerintah mengumumkan hasil 

sidang isbat melalui Kementerian Agama, masyarakat Ntobo tetap 

menanti keputusan Kiai Afandi bin Ibrahim, pimpinan pondok 

pesantren tersebut. Bagi warga, keputusan sang kiai memiliki tingkat 

validitas religius yang lebih tinggi karena didasarkan pada nilai-nilai 

lokal yang telah mereka terima dan yakini. Bahkan, meskipun 

keputusan kiai berbeda dari ketetapan pemerintah, masyarakat tetap 

mengikuti keputusan pesantren tanpa keraguan. Hal ini 

memperlihatkan kuatnya otoritas simbolik dan otoritas spiritual 

pesantren dalam membentuk kesadaran keagamaan masyarakat lokal. 

Dalam konteks ini, pesantren tidak sekadar menyampaikan ilmu 

agama, tetapi juga menjadi penentu arah praksis keagamaan 

 
97 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan 

Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 2011), 20-25.  



97 
 

masyarakat, termasuk dalam hal yang sangat penting dan ritualistik 

seperti penentuan awal puasa dan hari raya.  

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal berfungsi bukan hanya 

sebagai lembaga pendidikan formal-informal, tetapi juga sebagai 

pusat otoritas moral dan spiritual yang mengatur berbagai aspek 

kehidupan religius masyarakat. Keputusan Kiai Afandi sebagai figur 

sentral dalam pesantren tidak berdiri dalam ruang hampa, melainkan 

didukung oleh jaringan sosial dan struktur budaya yang telah 

mengakar kuat. Dalam masyarakat tradisional seperti di Ntobo, 

otoritas seorang kiai tidak hanya bersumber dari kapasitas keilmuan 

semata, tetapi juga dari relasi historis dan spiritual yang terjalin antara 

beliau dan masyarakatnya. Hal ini mencerminkan konsep "ulama 

pewaris nabi", di mana ulama dan kiai tidak hanya dipandang sebagai 

guru, tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai Islam, penentu kebenaran 

syar'i, dan bahkan sebagai role model dalam kehidupan sehari-hari.98 

Lebih jauh, dalam konteks ini kita dapat memahami bahwa 

otoritas karismatik sebagaimana dikonsepsikan oleh Max Weber 

bekerja tidak secara soliter, melainkan berkelindan dengan struktur 

sosial, kultural, dan keagamaan yang sudah terbentuk secara turun-

temurun. Karisma seorang kiai, seperti yang dimiliki oleh Kiai 

Afandi, mendapatkan pengakuan bukan semata karena 

kepribadiannya yang kharismatik atau kealimannya yang luar biasa, 

melainkan karena dia beroperasi dalam sistem sosial yang 

 
98 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Kajian Kosa Kata 

(Jakarta: Paramadina, 1996), 330.  



98 
 

mendukung lahirnya legitimasi karismatik tersebut. Pondok 

pesantren menjadi wadah di mana karisma itu dipelihara, 

ditransmisikan, dan diakui melalui ritual, simbol, dan jaringan sosial 

yang melibatkan santri, alumni, dan masyarakat umum. Oleh karena 

itu, ketaatan masyarakat terhadap kiai tidak hanya bersifat 

individualistik, tetapi merupakan hasil dari proses institusionalisasi 

karisma yang terbangun secara kolektif di dalam dan sekitar 

pesantren.  

Maka dari itu, dapat disimpulkan bahwa otoritas pesantren dan 

ketaatan terhadap keputusan kiai dalam hal penentuan awal Ramadan 

dan Syawal merupakan gabungan dari faktor-faktor individual 

(seperti keilmuan dan karisma kiai) dan kolektif (seperti kredibilitas 

institusional pesantren). Kredibilitas tersebut diperkuat oleh 

kehadiran pesantren dalam kehidupan sehari-hari masyarakat, baik 

dalam bentuk pengajian, kegiatan sosial-keagamaan, maupun sebagai 

tempat rujukan spiritual. Dalam struktur sosial seperti ini, keputusan 

pesantren lebih dari sekadar alternatif: ia adalah otoritas utama yang 

dianggap sah dan wajib diikuti, bahkan jika bertentangan dengan 

hasil keputusan lembaga formal seperti pemerintah. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa dalam masyarakat Muslim tradisional, 

legitimasi keagamaan lebih sering bersumber dari otoritas karismatik 

dan institusional pesantren daripada dari struktur negara modern.  

2. Kepercayaan Masyarakat Terhadap Figur Kiai 

Masyarakat Sekitar Pondok Pesantren lebih khusus Kelurahan 

Ntobo merupakan kawasan yang hingga kini masih kuat memegang 

nilai-nilai komunal dan religius. Hal ini tercermin dalam pola 



99 
 

kehidupan masyarakat yang menjunjung tinggi kebersamaan, gotong 

royong, dan ketaatan terhadap norma-norma keagamaan. Masyarakat 

Ntobo hidup dalam struktur sosial yang bercorak patron-klien, di 

mana tokoh agama, khususnya kiai, berperan sebagai pemimpin 

spiritual sekaligus panutan dalam urusan sosial dan budaya. 

Kedudukan kiai tidak hanya terbatas pada dimensi ritual, tetapi juga 

melebar ke wilayah-wilayah strategis dalam pengambilan keputusan 

kolektif, termasuk dalam hal penentuan waktu-waktu penting 

keagamaan seperti awal Ramadan dan Syawal. 

Pengaruh kiai dalam masyarakat Ntobo dapat dipahami melalui 

kerangka sosiologi religius, seperti yang dijelaskan oleh Clifford 

Geertz dalam studinya tentang masyarakat Jawa, bahwa dalam 

masyarakat muslim tradisional, kiai tidak hanya menjadi pengajar 

agama tetapi juga simbol moralitas kolektif dan pengawal identitas 

komunitas.99 Fungsi ini tetap relevan dalam konteks masyarakat 

Ntobo, di mana penghormatan terhadap kiai tidak semata didasarkan 

pada pengetahuan agama semata, melainkan juga pada integritas 

pribadi, keturunan, dan jasa-jasa sosial yang telah diberikan kepada 

masyarakat. 

Di tengah gempuran arus informasi global dan modernisasi, 

masyarakat Ntobo menunjukkan ketahanan budaya yang cukup kuat. 

Tradisi keagamaan lokal tidak mudah tergantikan oleh otoritas luar, 

termasuk otoritas negara. Masyarakat lebih memilih mengikuti 

keputusan tokoh agama setempat dibandingkan mengikuti keputusan 

 
99 Geertz, Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa, 123-147.  



100 
 

yang berasal dari pemerintah pusat, terutama bila terjadi perbedaan 

dalam penetapan awal Ramadan atau Syawal. Hal ini 

memperlihatkan bahwa sistem kepercayaan masyarakat terhadap kiai 

tidak hanya bersifat simbolik, melainkan menyatu secara struktural 

dalam praktik kehidupan sehari-hari. Dalam pandangan Max Weber, 

ini merupakan bentuk legitimasi karismatik, di mana otoritas sosial 

berasal dari kepercayaan terhadap kualitas luar biasa dari seorang 

pemimpin, bukan dari sistem formal atau legal.  

Selain itu, komunitas Ntobo memiliki ikatan emosional yang kuat 

dengan pondok pesantren setempat, terutama Pondok Pesantren 

Darul Ulumi Wal-Amal, yang menjadi pusat aktivitas keagamaan 

sekaligus pusat pengambilan keputusan penting. Pesantren ini 

menjadi tempat pembinaan spiritual sekaligus lembaga pengatur 

norma sosial. Keputusan kiai di pesantren tersebut, misalnya dalam 

menentukan awal Ramadan dan Syawal, sering kali dianggap lebih 

sahih dan meyakinkan dibandingkan dengan keputusan resmi 

pemerintah, karena dipercaya bersumber dari ilmu yang dalam dan 

keistiqamahan spiritual yang tinggi. Masyarakat melihat bahwa kiai 

memiliki ilmu laduni pengetahuan batin yang diperoleh langsung dari 

Tuhan tanpa proses belajar formal yang menjadikan keputusannya 

lebih dipercayai.  

Dalam konteks ini, tradisi dan agama berkelindan menjadi satu, 

membentuk struktur sosial-religius yang kokoh dan sulit tergantikan. 

Keputusan keagamaan tidak ditentukan melalui hitungan 

rasionalistik semata, tetapi melalui sistem keyakinan yang diyakini 

mengandung keberkahan dan keselamatan kolektif. Oleh sebab itu, 



101 
 

meskipun globalisasi terus menggerus banyak nilai-nilai lokal di 

berbagai daerah, Ntobo tetap mempertahankan model relasi sosial 

tradisional yang berpijak pada sentralitas kiai sebagai penjaga moral 

dan simbol religiusitas masyarakat. 

  



102 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap metode penentuan 

awal Ramadan dan Syawal yang digunakan Pondok Pesantren Darul 

UlumiWal-Amal Ntobo, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai 

berikut:  

1. Metode penentuan awal Ramadan dan Syawal di Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal merupakan penerapan metode 

ḥisāb lokal. Metode ini dilakukan dengan cara menambahkan 5 

atau 12 hari dari awal Ramadan tahun sebelumnya untuk 

mendapatkan ramadan yang dicari, atau menggunakan acuan hari 

wukuf di Arafah dengan penambahan 6 hari jika awal Ramadan 

sebelumnya tidak diketahui. Untuk penentuan Syawal, bulan 

Ramadan selalu digenapkan menjadi 30 hari, dan hari ke-31 

ditetapkan sebagai 1 Syawal. Metode ini bersifat praktis, 

sederhana, dan tidak bergantung pada data astronomis 

kontemporer.  

2. Metode tersebut diikuti oleh banyak masyarakat karena adanya 

legitimasi sosial-keagamaan dari figur kiai. Berdasarkan teori 

karisma Max Weber, kiai di pesantren memiliki otoritas 

karismatik yang diakui dan dipercaya oleh masyarakat, sehingga 

setiap keputusan keagamaan termasuk dalam menentukan awal 

Ramadan dan Syawal diterima dengan kepatuhan. Di samping 

itu, berdasarkan teori patronase sosial, relasi antara kiai dan 



103 
 

masyarakat membentuk pola patron-klien, di mana kiai 

menyediakan kepastian ibadah dan bimbingan spiritual, dan 

masyarakat memberikan loyalitas. Metode ḥisāb ini menjadi 

bagian dari mekanisme sosial tersebut, sehingga 

keberterimaannya lebih didasarkan pada kekuatan sosial dan 

simbolik, bukan semata pada rasionalitas perhitungan 

astronomis. 

3. Metode yang digunakan pesantren ini merupakan contoh 

bagaimana praktik keagamaan di tingkat lokal dibentuk oleh 

perpaduan antara keilmuan tradisional, struktur sosial, dan 

otoritas keagamaan. Hal ini memperlihatkan bahwa dalam 

konteks masyarakat pesantren, kebenaran dan kepastian waktu 

ibadah tidak hanya merupakan hasil dari kalkulasi ilmiah, 

melainkan juga konstruksi sosial dan budaya yang dijalankan 

secara turun-temurun. 

B. Saran  

Berdasarkan kesimpulan di atas, penulis menyampaikan beberapa 

saran sebagai berikut:  

1. Untuk kalangan pesantren, metode ḥisāb sederhana ini dapat 

terus digunakan sebagai sarana edukasi awal kepada santri 

pemula, dengan catatan tetap membuka ruang untuk 

penguatan pemahaman astronomi Islam yang lebih 

mendalam agar mampu berdialog dengan perkembangan 

ilmu falak kontemporer.  

2. Untuk masyarakat umum, penting untuk terus 

mengembangkan literasi keagamaan yang kritis namun tetap 



104 
 

menghormati otoritas lokal seperti kiai. Dengan begitu, 

masyarakat dapat memahami bahwa perbedaan metode 

penentuan awal Ramadan atau Syawal merupakan bagian 

dari kekayaan tradisi keislaman, bukan sesuatu yang harus 

menimbulkan perpecahan. 

3. Untuk peneliti selanjutnya, disarankan untuk meneliti secara 

lebih luas metode-metode ḥisāb yang digunakan di berbagai 

pesantren dan bagaimana metode tersebut membentuk 

struktur sosial dan keagamaan masyarakat di sekitarnya. 

Penelitian seperti ini penting dalam rangka memahami 

hubungan antara agama, otoritas, dan budaya lokal secara 

lebih komprehensif. 

C. Penutup  

Penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis metode 

penentuan awal Ramadan dan Syawal yang digunakan oleh Pondok 

Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal Ntobo, baik dari perspektif astronomi 

maupun sosiologis. Hasil kajian menunjukkan bahwa metode yang 

diterapkan di pesantren ini merupakan bentuk adaptasi lokal dari ḥisāb 

‘urfī khamsī, yaitu metode ḥisāb tradisional yang mengandalkan 

penambahan hari tetap dari tahun ke tahun. Dalam praktiknya, metode ini 

menggunakan rumus sederhana: penambahan 5 atau 12 hari dari awal 

Ramadan sebelumnya, atau jika tidak diketahui, ditetapkan 6 hari setelah 

wukuf di Arafah. Sementara itu, awal Syawal selalu ditetapkan dengan 

menggenapkan Ramadan menjadi 30 hari. 



105 
 

Secara astronomi, metode ini tidak mengacu pada data falak 

kontemporer seperti elongasi, ketinggian hilal, atau konjungsi, melainkan 

lebih menekankan pada stabilitas siklus pekanan dan kemudahan 

pengajaran. Meskipun demikian, secara sosial, metode ini memiliki 

legitimasi kuat yang bersumber dari otoritas karismatik kiai dan struktur 

relasi patronase antara pesantren dan masyarakat sekitarnya. 

Analisis dengan pendekatan teori karisma Max Weber menunjukkan 

bahwa ketaatan masyarakat terhadap metode ini bukan semata-mata 

karena akurasinya, melainkan karena kepercayaan spiritual terhadap kiai 

sebagai figur religius yang dianggap memiliki kedekatan dengan Tuhan. 

Dalam konteks ini, metode ḥisāb sederhana menjadi simbol otoritas, 

tradisi, dan kesinambungan keagamaan. 

Lebih jauh, melalui kerangka teori patronase sosial, ditemukan 

bahwa hubungan antara masyarakat dan pesantren berjalan dalam struktur 

relasi yang bersifat timbal balik, di mana kiai sebagai patron memberikan 

bimbingan spiritual dan sosial, sementara masyarakat sebagai klien 

menunjukkan kesetiaan dan loyalitas. Keputusan keagamaan seperti 

penentuan awal Ramadan dan Syawal tidak hanya dipatuhi sebagai 

keputusan individual kiai, tetapi sebagai manifestasi dari jaringan sosial 

dan simbolik yang telah mengakar kuat dalam komunitas. 

Dengan demikian, keberadaan metode penentuan waktu ibadah di 

Pondok Pesantren Darul Ulumi Wal-Amal bukan hanya merupakan 

produk keilmuan, tetapi juga representasi dari identitas lokal, kontinuitas 

tradisi, dan integrasi sosial dalam kehidupan religius masyarakat Ntobo. 



106 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Buku  

Achmadi, Cholid Nurboko & Abu. Metode Penelitian. Jakarta: Bumi 

Aksara Putra, 2009. 

Adi, Rianto. Metode Penelitian Sosial Dan Hukum. Bandung: Alfabeta, 

2004. 

Al-Bukhārī. Sāhih Al-Bukhārī, Edisi Māhmūd Muhammad Māhmūd 

Hasan Nassar. Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2004. 

Al-Bukhari, Abi Abdillah Muhammad bin Ismail. Shahih Al-Bukhari 

Jilid I. Kairo: Dar al-Hadist, 2004. 

Al-Bukhāri, Muḥammad Ibn Ismail. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Juz 1,. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‟Ilmiyah, 1992. 

Al-Hajjaj, Abu Husain Muslim bin. Al-Jami’ as-Shahih, Jilid 3. Beirut: 

Dar al-Fikr, n.d. 

Al-Nawawi, Abi Zakariya. Al-Minhāj Syarh Ṣaḥīḥ Muslim Al-Hajjāj. 

Saudi: Baitul al-Afkar al-Dauliyah, n.d. 

Arifin, Zainul. Ilmu Falak. Yogyakarta: Lukita, 2012. 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. 

Jakarta: PT Rinerka Cipta, 2006. 

Azhari, Susiknan. Ilmu Falak Perjumpaan Khazanah Islam Dan Sains 

Modern. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2007. 

Bashori, Muhammad Hadi. Penanggalan Islam. Jakarta: PT Elex Media 

Komputimdo, 2013. 

Davies, Peter. The American Heritage Dictionary of The English 

Language. New York: Dell Publishing, 1977. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan 

Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011. 



107 
 

Geertz, Clifford. Santri Priyai Dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka 

Jaya, 1981. 

Giddens, Anthony. Capitalism and Modern Social Theory. australia: 

Camridge University Press, 1971. 

Hambali, Slamet. Ilmu Falak 1. Semarang: Program Pasca Sarjana Iain 

Walisongo, 2011. 

Ibrahim, Abdullah. Ilmu Falak Antara Fiqih Dan Astronomi, Cet.1. 

Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2017. 

Iswanto, Gatot. Kepemimpinan Dengan Hati Nurani. Jakarta: Suka Buku, 

2013. 

Izzuddin, Ahmad. Ilmu Falak Praktis: Metode Hisab Rukyat Praktis Dan 

Solusi Permasalahannya. Semarang: PT. Pustaka rizki putra, 2012. 

Kadir, A. Cara Mutakhir Menentukan Awal Ramadan Syawal Dan 

Zulhijah Perspektif Alquran, Sunah Dan Sains. Semarang: Fatawa 

Publishing, 2014. 

Khazin, Muhyiddin. Ilmu Falak Dalam Teori Dan Praktek. Yogyakarta: 

Buana Pustaka, 2005. 

Muhammad Hadi Basori. “Bagimu Rukyatmu Bagiku Hisabku,” 2016. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia 

Terlengkap. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 

Murtadho, Moh. Ilmu Falak Praktis. Malang: UIN Malang pres, 2008. 

Musonnif, Ahmad. Ilmu Falak. Yogyakarta: teras peum polri gowok, 

2011. 

Muzamil, Lutfi Adnan. Studi Falak Dan Trigonometri: Cara Cepat Dan 

Praktis Memahami Trigonometri Dalam Ilmu Falak. Yogyakarta: 

Cv Pustaka Ilmu Group, 2015. 

Nashiruddin, Muh. Kalender Hijriah Universal. Semarang: Rafi Sarana 

Perkasa, 2013. 

Purwadi. Petungan Jawa. Yogyakarta: Pinces Book Publisher, 2006. 



108 
 

Rahardjo, M. Dawam. Ensiklopedi Al-Qur’an: Kajian Kosa Kata. 

Jakarta: Paramadina, 1996. 

RI, Departemen Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya,. Bandung: 

Penerbit J-ART, 2005. 

RI, Kementerian Agama. Al-Qur‟an Dan Tafsirnya, Jilid 1,. Jakarta: 

Sinergi Pustaka Indonesia, 2012. 

Ridwan. Kontestasi Mazhab Hisab Dan Rukyat Di Indonesia. 

Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2022. 

Sabda, Abu. Ilmu Falak Rumusan Syar‟I Dan Astronomi. Bandung: 

Persis Pers, 2019. 

Saebani, Beni Ahmad. Metode Penulisan. Bandung: Pustaka Setia, 2008. 

Sakirman. Ilmu Falak: Spektrum Pemikiran Mohammad Ilyas. 

Yogyakarta: Idea Press, 2015. 

Somawinata, Yusuf. Ilmu Falak: Pedoman Lengkap Waktu Salat, Arah 

Kiblat, Perbandingan Tarikh, Awal Bulan Kamariah, Dan Hisab 

Rukyat. Depok: Pt RajaGrafindo Persada, 2020. 

Sudaryono. Metodologi Penelitian. Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2017. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 

Bandung: Alfabeta, 2017. 

Suryabrata, Sumadi. Metodologi Penelitian. Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 2015. 

Susiknan Azhari. Kalender Islam Ke Arah Integrasi Muhammadiyah-NU. 

Yogyakarta: Museum Astronomi Islam, 2012. 

Tanzeh, Ahmad. Metodologi Penelitian Praktis. Yogyakarta: Teras, 

2001. 

Taufiq. Perkembangan Ilmu Hisab Di Indonesia, Dalam Selayang 

Pandang Hisab Rukyat. Jakarta: Direktorat Jendelan Bimas Islam, 

2004. 

Turner, Bryan S. Religion and Social Theory. London: Sage Publications, 



109 
 

1991. 

Weber, Max. Economy and Society. Los Angeles: University of 

California Press, 1978. 

———. The Theory of Social and Economic Organization, Trans. A.M. 

Henderson and Talcott Parsons. New York: Free Press, 1947. 

Widiana, Wahyu. Pelaksanaan Rukyatul Hilal Di Indonesia“ Dalam 

Selayang Pandang Hisab Rukyat. jakarta: Ditjen Bimas Islam dan 

Penyelenggaraan Haji, 2004. 

Woodward, Mark R. “Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in 

the Sultanate of Yogyakarta.” University of Arizona, n.d. 

 

Jurnal  

Bruinessen, Martin van. “The Origins and Development of the Pesantren 

in Java.” Studia Islamika, n.d. 

Damanik, Deniansyah, and Putri Ramadhani Rangkuti. “Penentuan Awal 

Ramadhan, Syawal Dan Dzulhijjah Perspektif Tareqat 

Naqshabandiyah Al-Khalidiyah Al-Jalaliyah.” AL-MARSHAD: 

JURNAL ASTRONOMI ISLAM DAN ILMU-ILMU BERKAITAN 7, 

no. 1 (2021). https://doi.org/DOI: 

//doi.org/10.30596/jam.v7i1.5858. 

Eisenstadt, S.N. “‘Charisma and Institution Building.’ American 

Sociological Review,” n.d. 

Eisenstadt, S. N, and L Roniger. “Patron-Client Relations as a Model of 

Structuring Social Exchange. Comparative Studies in Society and 

History,” n.d. 

Gaffar, Afan. “Hubungan Patron Client Dan Konsekuensinya Terhadap 

Lainnya Pengusaha Indonesia : Review Buku Dr. Yahya 

Muhaimin.” Unisia 11, no. 10 (1991): 83–90. 

https://doi.org/10.20885/unisia.vol11.iss10.art9. 

Hanip, Abdul. “Penentuan Awal Dan Akhir Bulan Ramadhan Dengan 

Metode Hisab ‘ Urf Khomasi ’ Di Pesantren Mahfilud Duror 



110 
 

Jember.” SAKINAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 2 (2023): 

105–14. https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.58293/asa.v5i1.65. 

Hefni, Moh. “Patron-Client Relationship in Madura Society.” Karsa: 

Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman (Journal of Social and 

Islamic Culture) 15, no. 1 (2012): 20. 

https://doi.org/https://doi.org/10.19105/karsa.v15i1.110. 

Hidayat, Ehsan. “Sejarah Perkembangan Hisab Dan Rukyat.” 

ELFALAKY:Jurnal Ilmu Falak Vol. 3, No. 1, 2019, 56–70. 

https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.24252/ifk.v3i1.9777. 

Hidayatullah, Muhammad Syarief, and Desy Kristiane. “FIKIH 

FALAKIYAH PERSPEKTIF TEORI ASTRONOMI (Analisis 

Tinggi Hilal Dari Segi Koreksi Semidiameter Bulan).” ELFALAKY: 

Jurnal Ilmu Falak Vol. 6. Nomor 2. Tahun 2022 M / 1444 H 6 

(2022): 315–31. https://doi.org/DOI: 

https://doi.org/10.24252/ifk.v6i2.33478. 

Ismail. “TELAAH KRITIS METODE HISAB PENENTUAN AWAL 

RAMADHAN.” Jurnal Ilmu Syariah, Perundang-Undangan Dan 

Ekonomi Islam 11 (2019): 164–83. https://doi.org/Doi: 

https://doi.org/ 10.32505/jurisprudensi. jurisprudensi.v11i1.1076. 

Kaufman, Robert R. “‚The Patron-Client Concept and Macro Politics: 

Prospects and Problems.” Journals Comparative Studies in Society 

and History, 1974. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1017/S0010417500012457. 

Mahmudah, Yumna Nur, and Ahmad Izzuddin. “Kalender Jawa Islam 

Menurut Ronggowasito Dalam Serat Widya Pradhana.” AL – 

AFAQ: Jurnal Ilmu Falak Dan Astronomi Vol. 5, No. 1 5, no. 1 

(2023): 90–100. 

https://doi.org/https://doi.org/10.20414/afaq.v5i1.6937. 

Pertiwi, Asih, and Agus Nurhadi. “Metode Penentuan 1 Ramadan 

Menurut Tarekat Syattariyah Pengikut Abu Peuleukung.” 

SYARAH : Jurnal Hukum Islam 47, no. 4 (2021): 124–34. 

https://doi.org/10.31857/s013116462104007x. 

Rahmalia, and Ahmad Izzuddin. “Hisab Lima-Lima Sebagai Metode 



111 
 

Penentuan Awal Bulan Ramadhan Dan Syawal Di Aceh Singkil 

Dalam Kacamata Ilmu Falak.” ASTROISLAMICA: Journal of 

Islamic Astronomy 2, no. 1 (2023): 1–24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47766/astroislamica.v1i1.1047. 

Rosita, Neni. “Kepemimpinan Kharismatik Kiai Di Pondok Pesantren Ali 

Maksum Krapyak Yogyakarta.” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial 

Keagamaan 1, no. 2 (2018): 166–83. 

https://doi.org/10.20414/sangkep.v1i2.620. 

Royyani, Muh Arif, and Dkk. “Shahadah ’ Ilmy ; Integrating Fiqh and 

Astronomy Paradigm in Determining The Arrival of Lunar Months 

in Indonesia.” Al-Ihkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 16, no. 

2 (2021): 503–24. https://doi.org/http://doi.org/10.19105/al-

lhkam.v16i2.5320. 

Sakirman. “KONTROVERSI HISAB DAN RUKYAT DALAM 

MENETAPKAN AWAL BULAN HIJRIAH DI INDONESIA 

Sakirman.” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 1, no. 1 (2017): 1–14. 

https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.24252/ifk.v1i1.3674. 

Scott, James C. “‚Patron-Client and Political Change in Southeast Asia,‛ 

American Political Science Review,” 1972. 

https://doi.org/10.2307/195280. 

Setiawan, E. “Eksitensi Budaya Patron Klien Dalam Pesantren.” Ulul 

Albab: Jurnal Pendidikan Islam 13, no. 2 (2012): 137–52. 

https://doi.org/https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372. 

Susanto, Edi. “Kepemimpinan [Kharismatik] Kyai Dalam Perspektif 

Masyarakat Madura.” Karsa XI, no. 1 (2007): 30–40. 

https://doi.org/DOI: 10.19105/karsa.v11i1.146. 

Syarif, Muh. Rasywan. “Diskursus Perkembangan Formulasi Kalender 

Hijriah.” ELFALAKY: Jurnal Ilmu Falak 3, no. 2 (2018): 91–102. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ifk.v2i1.14158. 

Zaman, Qomarus. “Penentuan Awal Bulan Qamariyah Dengan Hisab 

Aboge: Studi Kasus Di Desa Ngliman Kecamatan Sawahan 

Kabupaten Nganjuk.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan 

Kebudayaan Islam 31, no. 2 (2022): 149–64. https://doi.org/DOI: 



112 
 

https://doi.org/10.30762/. 

Tesis  

Pertiwi, Asih. “RukyahMbulan Untuk Penentuan Akhir Bulan Di 

Pesantren Sabilil Muttaqien (PSM) Takeran Dalam Tinjauan 

Astronomi, Fiqih, Dan Sosial.” UIN Walisongo Semarang, 2019. 

Rausi, Fathor. “HISAB AL-KARAWI : PENENTUAN AWAL PASAH 

DAN TELLASAN DI PONDOK PESANTREN AL- ( Tinjauan 

Astronomi Dan Respons Masyarakat ),” 2020. 

 

Wawancara  

K.H. Afandi, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum wal-amal 

Ntobo, 21 Junuari 2025). 

syamsudin, Wawancara (Ntobo, 9 Maret 2025). 

Akmal, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum wal-amal Ntobo, 21 

Januari 2025). 

Dian Asriani, Wawancara (Pondok Pesantren Darul Ulum Wal-amal 10 

Maret 2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



113 
 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 

Wawancara kiai Afandi  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

 

Wawancara dengan Akmal  

 

 

 

 

  



115 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

Nama : kurniawan  

Tempat tanggal lahir  : Wora 11 Juni 2000 

Alamat asal  : jl. Wera bima, RT 018/RW 008, Desa Wora  

 Kec. Wera Kab. Bima 

Nomor HP  : 087844863139 

Email : kurniawan52342@gmail.com 

 Riwayat pendidikan 

1. SDN  :IMPRES WORA DALAM 

2. MTS : MADRASAH TSANAWIYAH WORA  

3. MA : MADRASAH ALIYAH AL-ITTIHAD  

 KOTA BIMA  

4. SI  : UIN MATARAM PRODI ILMU FALAK 

Riwayat Organisasi 

1. Pengurus English Studi Club (ESC) Uin Mataram   

2. Anggota Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII)  

3. Sekertaris Umum Wora Studens Community (WSC) 

mailto:kurniawan52342@gmail.com

