ANALISIS PERBANDINGAN PEMIKIRAN IBNU
QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI TENTANG
KONSEP KAFALAH SERTA RELEVANSINYA
TERHADAP PRAKTIK BANK GARANSI

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Syarat Guna Memperoleh Gelar
Sarjana Hukum Strata 1 Dalam Bidang Hukum Ekonomi Syariah

i
1
WALISONGO

Disusun Oleh:
HANA RAHMA DINA
NIM : 2102036082

PROGRAM STUDI HUKUM EKONOMI SYARIAH
FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM

[ ]
“Iﬂ J1. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291

WALISONGO

PERSETUJUAN PEMBIMBING

Lamp :4 (empat) eks.
Hal  : Naskah Skripsi
An. Sdr. Hana Rahma Dina

Kepada Yth.
Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum

UIN Walisongo Semarang

Assalamua’laikum Wr. Wb.
Setelah saya meneliti dan mengadakan perbaikan seperlunya,b
bersama ini saya kirim naskah skripsi saudari:

Nama : Hana Rahma Dina

NIM  :2102036082

Prodi : Hukum Ekonomi Syari’ah
Dengan ini saya mohon kiranya skripsi saudari tersebut dapat
segera dimunaqosahkan. Demikian persetujuan ini dapat

dipergunakan sebagaimana mestinya.

Wassalamu alaikum Wr.Wb.

Semarang, 18 Juni 2025
Pembimbing I1

Pembimbing |

“H. Lathif Hanafir Rifqi, M.A.
NIP: 198910092019031007

Dr. H. Tolkah, M.A.
NIP: 196905071996031005

il



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO

“- ﬂ FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
1 JI. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291

WALISONGO
PENGESAHAN
Skripsi Saudara : Hana Rahma Dina
NIM 2102036082
Fakultas : Syariah dan Hukum
Jurusan : Hukum Ekonomi Syariah
Judul : Analisis Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah

Az-Zuhayli tentang Konsep Kafalah serta

Relevansinya Terhadap Praktik Bank Garansi
Telah dimunaqasahkan oleh Dewan Penguji Fakultas Syariah dan Hukum
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, dan dinyatakan lulus dengan
predikat cumlaude pada tanggal 30 Juni 2025 dan dapat diterima sebagai syarat
guna memperoleh gelar Sarjana (S1) Strata 1 tahun akademik 2024/2025.

|
1"""

H. Lathdf Hanadir Rifqi, M.A.

NIP. 1981100920019031007

B Penguji Utama IT

Prof. Dr. Nur Kiotrin, MiAg, 01 y. H.
NIP. 196308011992031001 ‘ : ©/'NIP. 199303142019031016

Pempimbing I

Dr/H. Tolkah, M.A. H.La anafit Rifqi, MLA.
NIP: 196905071996031005 NIP. 1981100920019031007

il



MOTTO
MJM/ jAfM U-Jj‘U ’:o o}‘ J-»f oh\*_; v’::_;\-c O‘j

“Jika kamu membalas, balaslah dengan (balasan) yang sama
dengan siksaan yang ditimpakan kepadamu. Sungguh, jika kamu
bersabar, hal itu benar-benar lebih baik bagi orang-orang yang

sabar.”( OS al-Nahl [16]: 126)"

' Tim Penerjemah, Al-Quran dan Terjemahnya (Jakarta:
Departemen Agama RI, 2019), 392.

v



PERSEMBAHAN
Dengan mengucapkan syukur kepada Allah SWT dan

menyampaikan sholawat serta salam kepada Rasulullah

Muhammad SAW, penulis ingin memberikan rasa terima kasih

dalam skripsi ini. Karya ini disusun dengan sepenuh hati dan

didedikasikan untuk orang-orang tercinta yang selalu memberikan

dukungan dalam setiap langkah penulis:

1.

Teruntuk kedua orangtua, cinta pertama dan panutanku Ayah
Gusis Riyadi dan pintu surgaku Ibu tersayang Siti Masrokah.
Terima kasih selalu berjuang dalam mengupayakan yang
terbaik untuk kehidupan penulis, berkorban keringat, tenaga,
dan fikiran. Terima kasih atas nasihat, doa-doa, segala
dukungan yang diberikan secara moral maupun finansial, serta
memprioritaskan pendidikan dan kebahagiaan anak-anaknya.
Karya ini saya persembahkan sebagai salah satu bentuk bakti
saya kepada Ayah dan Ibu, sebagai ungkapan rasa terima kasih
atas segala pengorbanan dan cinta yang telah diberikan selama
ini. Besar harapan penulis semoga Ayah dan Ibu selalu sehat,
dan dapat menyaksikan keberhasilan lainnya yang akan
penulis raih di masa yang akan datang.

Kepada kakak saya Ilham Nur Muhammad, Firdha Eka
Syabhakti, serta adik saya Indana Zulfa Rahma Dani. Terima
kasih atas segala doa, cinta, dan dukungan yang diberikan
kepada penulis sehingga penulis mampu menyelesaikan
studinya sampai sarjana.

Kepada keponakanku tersayang, Muhammad Nattaya Prama
Sambara, terima kasih atas kelucuan-kelucuannya yang

membuat penulis semangat dan selalu membuat penulis



senang, sehingga penulis menjadi semangat untuk
mengerjakan skripsi ini sampai selesai.

Sahabat tersayang penulis dari semasa sekolah, Salsa Rindiani
Monica, Widya Eka Lutfiah Ningrum, Aisya Nazalma
Salsabilla, Tiara Sari, Teti Sulistianingrum, Revita Nur Alya,
dan Lasiwa Arbain Juliat. Terima kasih telah menjadi sahabat
sekaligus keluarga kecil yang telah menyaksikan segala
perjuangan penulis dalam hal apapun. Terima kasih atas doa
serta dukungan yang luar biasa diberikan untuk penulis selama
proses menempuh pendidikan. Semoga sama-sama
dilancarkan dalam segala sesuatu yang sedang diperjuangkan.
Sahabat terbaik saya semasa kuliah, Millatuzzahro Alkhusna,
Khofifah Laela Hanum, Siska Dewi Aliyah, Eri Fitriani, dan
Taat Fani Pinuji. Terima kasih telah menjadi teman, sahabat,
dan saudara baik penulis, menjadi orang yang paling sabar, dan
selalu menjadi pendengar dalam berbagai cerita. Terima kasih
juga atas segala semangat, doa, dukungan serta segala bantuan
selama menyelesaikan proses perkuliahan ini.

Sahabat yang terhalang jarak jauh namun selalu dekat dihati,
Liberty Pewytaningtyas. Terima kasih telah menjadi bagian
dalam perjalanan hidup penulis, menjadi nyata dalam setiap
dukungan, menjadi rumah dari kejauhan.

Untuk sahabat saya dari Kos Shafira, Maulina Dwi Wiji
Lestari, Fadhila Nisa Salsabilla, Ananda Pramudya, Cindy
Febriana, Fairuz Idzihar, Septy Kunti Astri, Nisrina Rona
Maulida, Raden Rara Rahma Tanti Hadi Pertiwi, dan Raudhah.
Terima kasih telah menemani penulis dalam masa sulit
maupun senang, memberikan dukungan, serta pemberi rasa

aman terhadap penulis.

vi



8.

10.

Teman-teman seperjuangan penulis, HES C angkatan 2021.
Terima kasih telah menemani selama masa perkuliahan,
membersamai dalam perjuangan, dan tidak pemah mengeluh
ketika direpotkan.

Teman-teman KKN Posko 07, terima kasih untuk segala waktu
bersamanya yang mengesankan.

Terakhir tidak lupa, kepada diri saya sendiri. Terima kasih
telah kuat sampai detik ini, yang mampu mengendalikan diri
dari tekanan luar. Yang tidak menyerah sesulit apapun
rintangan kuliah ataupun proses penyusunan skripsi, yang
mampu berdiri tegak ketika dihantam permasalahan yang ada.
Berbahagialah selalu dimanapun berada, Hana Rahma Dina.

Apapun kurang dan lebihmu mari merayakan diri sendiri.

vii



DEKLARASI

Saya yang bertanda tangan dibawah ini :

Nama : Hana Rahma Dina

NIM 12102036082

Jurusan : Hukum Ekonomi Syari’ah

Fakultas : Syari’ah dan Hukum

Judul : ANALISIS PERBANDINGAN PEMIKIRAN

IBNU QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-
ZUHAYLI TENTANG KONSEP KAFALAH
SERTA RELEVANSINYA TERHADAP
PRAKTIK BANK GARANSI
Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, penulis
menyatakan bahwa materi yang ditulis oleh penulis tidak berisi
materi yang telah ditulis oleh orang lain atau diterbitkan. Demikian
pula skripsi ini tidak berisi satu pun pikiran-pikiran orang lain,
kecuali informasi yang terdapat dalam referensi yang dijadikan
bahan rujukan.

Semarang, 18 Juni 2025

: e

= P

3 METE 2
£ =i  TEMZPEL g
AYYY6YZX426530781 ,’i;

Hana Rahma Dina
NIM. 2102036082

viii



PEDOMAN TANSLITERASI ARAB LATIN
Dalam skripsi ini menggunakan pedoman transliterasi hasil
dari Putusan Bersama Menteri Agama Republik Indonesia No. 158
Tahun 1987 dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik
Indonesia No. 0543b/U/1987. Transliterasi ini digunakan untuk
menulis kata-kata Arab yang telah diserap ke dalam Bahasa
Indonesia. Kata-kata Arab yang telah diserap ke dalam Bahasa
Indonesia seperti dalam kamus besar Bahasa Indonesia (KBBI).
Secara garis besar, pedoman transliterasi itu adalah sebagai
berikut.
1. Konsonan
Fenom konsonan Bahasa Arab yang dalam sistem tulisan
Arab dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini,
sebagian dilambangkan dengan huruf serta sebagian
dilambangkan dengan tanda dan sebagian lagi dengan huruf
beserta tanda sekaligus. Di bawah ini daftar huruf Arab serta
transliterasinya dengan huruf Latin:

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan

Huruf Nama Huruf Latin Nama
Arab
i Alif Tidak Tidak
dilambang dilambangkan
kan
o Ba B Be
- Ta T Te
- Sa $ es  (dengan
titik di atas)

X



Jim J Je
Ha h ha  (dengan
titik di bawah)
. Kha Kh ka dan ha
C
5 Dal D De
3 Zal Z Zet (dengan
titik di atas)
Ra R Er
)
. Zai Z Zet
)
Sin S Es
v
. Syin S es dan ye
o y y y
Sad S es  (dengan
v titik di bawah)
. Dad d de  (dengan
o titik di bawah)
5 Ta t te (dengan
titik di bawah)
5 Za z zet  (dengan
titik di bawah)
‘ain koma terbalik
C (di atas)
. Gain G Ge
C
U Fa F ef




3 Qaf Q Ki
i\ Kaf Ka
J Lam L El
. Mim M Em
3 Nun N En
, Wau w We
A Ha H Ha
. Hamz Apostrof
ah
< Ya Y Ye
2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri
dari vokal tunggal atau momnoftong dan vokal rangkap atau

diftong.
Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal
Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
- Fathah A A
Kasrah I I
s Dammah U u

X1




Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap

Huruf Nama Huruf Nama
Arab Latin
y /Cé Fathah dan ya Ai adanu
- ’j Fathah dan wau au adanu

Contoh :

- pﬁf kataba

- jx.; fa‘ala

- kb suila

- C,a;/f kaifa

- J#  haula

Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat

dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai

berikut:
Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah
Huruf Nama Huruf Nama
Arab Latin
/6 | Fathah dan alif A a dan garis di
e atau ya atas
«© Kasrah dan ya I i dan garis di

atas

xii




g Dammah dan U u dan garis di
J wau atas
Contoh :
- JG qala
- % Trama
- qla
- J}fﬁ yaqiilu
Ta’ Marbutah

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu:

a.

Ta’ marbutah hidup

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah,
kasrah, dan dammabh, transliterasinya adalah “t”.

Ta’ marbutah mati

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun,
transliterasinya adalah “h”.

Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh
kata yang menggunakan kata sandang a/ serta bacaan
kedua kata marbutah itu
ditransliterasikan dengan “h”.

itu terpisah, maka ta’

Contoh:

JUbY &% raudah al-atfal/raudahtul atfal

2 . o )/ o
§yaad) 2SI

al-madinah al-munawwarah/al-madinatul

xiii



munawwarah

- b talhah

5. Syaddah (Tasydid)
Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan
dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid,
ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf yang sama dengan
huruf yang diberi tanda syaddah itu.
Contoh:

- Jj: nazzala

- % albin
6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan

huruf, yaitu J), namun dalam transliterasi ini kata sandang itu

dibedakan atas:

a. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah
ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “1”
diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata
sandang itu.

b. Kata sandang yang diikuti huruf gamariyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf gamariyah
ditransliterasikan dengan sesuai dengan aturan yang
digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya.

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun gamariyah, kata

sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan

dihubungkan dengan tanpa sempang.

Contoh :

X1V



- B arrajulu

o

- (1125\ al-galamu
- :,MMJ\ asy-syamsu

- N aljalal

Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu
hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir
kata. Sementara hamzah yang terletak di awal kata

dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif.
Contoh:

- A6 takhuzu

- Ix>  syai’un
- 3 anmnau’u
- ol inna

Penulisan Kata
Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis

terpisah. Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan
huruf Arab sudah lazim dirangkaikan dengan kata lain karena
ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka penulisan kata
tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang
mengikutinya.

Contoh :

XV



P

- S\Q\ﬁ‘ PEEVERAY :JL 3 Wa innallaha lahuwa

khair ar-raziqm/

Wa innallaha lahuwa

khairurraziqin
- Bl R A Bismillahi majreha wa
Mursaha

9. Huruf Kapital

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak
dikenal, dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan
juga. Penggunaan huruf kapital seperti apa yang berlaku
dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk
menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat.
Bilamana nama diri itu didahului oleh kata sandang, maka
yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama
diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.

Contoh:

- G G 4 dad Alhamdu lillahi rabbi al-
“alamin/
Alhamdu lillahi rabbil
‘alamin

- C-g-frs\ u.a?*fr“ Ar-rahmanir rahTm/Ar-

rahman ar-rahim

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya

berlaku bila dalam tulisan Arabnya memang lengkap

XVi1



10.

demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata
lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan,
huruf kapital tidak dipergunakan.

Contoh:

Allazhu gafurun rahtm

Lillahi al-amru jamt an/Lillahil-

amru jami an
Tajwid
Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan,
pedoman transliterasi ini merupakan bagian yang tak
terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. Karena itu peresmian
pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman

tajwid.

Xvii



ABSTRAK

Konsep kafalah dalam Islam merupakan bentuk tanggung jawab
hukum yang dibebankan kepada pihak penjamin untuk menanggung
kewajiban pihak lain dalam urusan perdata maupun keuangan.
Pemahaman terhadap konsep ini telah dijelaskan secara komprehensif
oleh para ulama, di antaranya Ibnu Qudamah dalam Al-Mughni dan
Wahbah Az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa Adillatuhii. Keduanya
memiliki pandangan yang berbeda dalam metodologi dan penerapan
hukum, namun memiliki kesamaan dalam prinsip dasar kafalah sebagai
akad yang sah dalam Islam.

Adapun permasalahan yang dikaji adalah: Pertama, bagaimana
analisis perbandingan konsep kafalah perspektif Ibnu Qudamah dalam
kitab A/-Mughni dan Wahbah Az-Zuhayli dalam kitab Figh al-Islami wa
Adillatuhii. Kedua, bagaimana relevansi pemikiran keduanya terhadap
praktik bank garansi syariah kontemporer. Jenis penelitian yang
digunakan yakni penelitian kepustakaan (library research) dengan
menggunakan metode pendekatan konsep dan pendekatan perbandingan
(comparatif approach). Data primer diperoleh dari kitab A/-Mughni dan
Figh al-Islamt wa Adillatuhi, serta diperkuat dengan literatur sekunder
seperti jurnal, fatwa, dan literatur fikih kontemporer. Analisis dilakukan
secara deskriptif-komparatif.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keduanya sepakat bahwa akad
jaminan adalah sah secara syar’i jika memenuhi rukun dan syarat yang
ditetapkan. Ibnu Qudamah lebih konservatif dengan menolak segala
bentuk imbalan dalam akad kafalah, mensyaratkan objek jaminan berupa
kewajiban yang sudah pasti, dan menolak hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) jika dilakukan tanpa izin pihak yang dijamin. Dalam hal ini,
pendekatan Ibnu Qudamah lebih kuat dan tegas dalam menjaga keadilan
bagi pihak yang dijamin agar tidak dibebani tanggung jawab sepihak. Di
sisi lain, Wahbah Az-Zuhayli bersifat lebih fleksibel, membolehkan
kompensasi dalam kondisi darurat, serta membuka peluang adanya hak
regres (hak penagihan oleh penjamin) tanpa izin jika didukung oleh ‘urf
atau maslahat. Pendekatannya lebih relevan untuk diterapkan dalam
praktik bank garansi syariah yang menuntut adanya fee, fleksibilitas
objek, dan keterlibatan institusi profesional. Dengan demikian, pemikiran
Ibnu Qudamah lebih unggul dalam menjaga prinsip kehati-hatian hukum,
sedangkan Wahbah Az-Zuhayli lebih adaptif terhadap kebutuhan
lembaga keuangan syariah kontemporer.

Kata Kunci: Kafalah, Analisis Perbandingan, Ibnu Qudamah,
Wahbah Az-Zuhayli, Bank Garansi.

Xviil



ABSTRACT

The concept of kafdlah in Islamic law represents a form of
legal responsibility imposed on a guarantor to bear the obligations
of another party in civil or financial matters. This concept has been
comprehensively explained by classical scholars, notably Ibn
Qudamah in Al-Mughni and Wahbah Az-Zuhayli in Figh al-Islami
wa Adillatuhii. Although differing in legal methodology and
application, both scholars agree on the fundamental principle that
kafalah is a valid and binding contract in Islamic jurisprudence.

This research addresses two main problems: First, how does
the comparative analysis of the concept of kafalah differ between
Ibn Qudamah as presented in Al-Mughni and Wahbah Az-Zuhayli
in Figh al-Islami wa Adillatuhii? Second, how relevant are their
views to the contemporary practice of Islamic bank guarantees?
This study is a library research using a conceptual and
comparative approach. The primary sources are the works of Al-
Mughni and Figh al-Islami wa Adillatuhii, supported by secondary
literature such as journals, fatwas, and contemporary Islamic
Jurisprudence references.

The findings indicate that both scholars agree that the kafalah
contract is legally valid in Islam if it fulfills the essential pillars
and conditions. Ibn Qudamah takes a more conservative stance by
rejecting any form of compensation in kafdlah, requiring that the
guaranteed obligation be definite and legally established, and
denying the right of recourse if undertaken without explicit
permission from the guaranteed party. In this regard, his view
strongly upholds legal clarity and fairness to protect the
guaranteed party from unilateral burden. On the other hand,
Wahbah Az-Zuhayli adopts a more flexible perspective, allowing
compensation in cases of public necessity and permitting the right
of recourse without prior permission, provided it is supported by
‘urf (custom) or maslahah (public interest). His approach is more
applicable to the practice of Islamic bank guarantees, which
demand the inclusion of service fees, flexible guarantee objects,
and institutional involvement. Thus, Ibn Qudamah’s view is more
consistent in maintaining legal prudence, while Wahbah Az-

XiX



Zuhayli’s thought is more responsive to the needs of contemporary
Islamic financial institutions.

Keywords: Kafalah, Comparative Study, Ibnu Qudamah, Wahbah Az-
Zuhayli, Bank Guarantee.

XX



KATA PENGANTAR

Bismillahirrahmannirrahim.

Dengan penuh rasa syukur, saya mengucapkan terima kasih
kepada Allah SWT yang telah melimpahkan nikmat, taufiq,
hidayah, dan inayah-Nya kepada saya, sehingga saya dapat
menyelesaikan tugas akhir atau skripsi ini dengan baik. Skripsi ini
berjudul "Analisis Perbandingan Pemikiran Ibnu Qudamah dan
Wahbah Az-Zuhayli tentang Konsep Kafalah serta Relevansinya
Terhadap Praktik Bank Garansi”.

Shalawat dan salam senantiasa saya haturkan kepada
Rasulullah Muhammad SAW, sang pencerah umat dan pembawa
risalah Islamiyah, yang menjadi petunjuk bagi umat manusia,
khususnya bagi kaum Muslim dalam menjalani kehidupan sesuai
ajaran-Nya. Semoga kita semua termasuk dalam golongan yang
mendapatkan syafa’at beliau di hari kiamat nanti. Aamiin.

Penyusunan skripsi ini tentunya tidak lepas dari bantuan,
bimbingan, dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu,
dengan penuh rasa hormat dan terima kasih, penulis ingin
menyampaikan apresiasi yang sebesar-besarnya kepada:

1. Prof Nizar M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang.

2. Prof Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag. selaku Dekan Fakultas
Syari'ah dan Hukum UIN Walisongo Semarang beserta seluruh
stafnya.

3. Bapak Dr. H. Tolkah, M.A. dan Bapak H. Lathif Hanafir Rifqi,
M.A. selaku Dosen Pembimbing I dan II yang telah bersedia
meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan
bimbingan dan pengarahan dalam penyusunan skripsi ini.

XX1



Ketua Jurusan Hukum Ekonomi Syari’ah dan Sekretaris
jurusan beserta staf-staf jurusan Hukum Ekonomi Syari’ah,
Fakultas Syari'ah dan Hukum UIN Walisongo Semarang.
Segenap dosen, asisten dosen, dan Civitas Akademika Fakultas
Syariah dan Hukum UIN Walisongo Semarang yang telah
memberikan  ilmunya  selama  perkuliahan  hingga
terselesaikannya penulisan skripsi ini.

Bapak dan Ibu tercinta yang selalu memberikan doa dan
semangat agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini.

Semua pihak yang telah banyak membantu dalam
menyelesaikan skripsi ini.

Semarang, 18 Juni 2025

Hana Rahma Dina
NIM. 2102036082

XXI11



DAFTAR ISI

PERSETUJUAN PEMBIMBING............ccceevuverunennee
LEMBAR PENGESAHAN.......cccoectrenuenisanenssnnensnnene
MOTTO c.cueeernreenrrenisarencaeesssanessssessssesssasesssssessansens

PERSEMBAHAN ....ccooccereruerirunensaneenn

DEKLARAST ....ccointiiirrinssnricsnenisneessseesssseecssnescssecees

A. Latar Belakang..........cccoccceviviciieeineiiine e

m m g QW

G. Sistematika Penulisan.............ccccvvvuveeeeeeeennn.

BAB II LANDASAN TEORI KONSEP BANK

. Rumusan Masalah.............c.ccocociiiiiininnnnn.
. Tujuan Penelitian ............cccceeveiriiirenciinenen.
. Manfaat Penelitian ...........ccoccceevieniiinnnnne
. Tinjauan Pustaka...........ccccceevviieiiiienciirenieens

Metode Penelitian ........eeeeeeeeeeeeeeieeeeeeeeenannn.

GARANSI DALAM BANK SYARIAH

XX1i1



A. Tinjauan Umum Tentang Bank Syariah................... 17

1. Pengertian Bank Syariah ..........c..cccooeviviivinnnnnn. 17
2. Akad yang Digunakan dalam Bank Syariah........ 18
B. Bank Garansi dalam Perbankan Indonesia............... 18
1. Konsep Bank Garansi (Kafalah) dalam Bank
Syariah........cccovcviiiiiiiiiee . 18
2. Konsep Bank Garansi dalam Bank
Konvensional...........cccocciiniiiiiiiiiiiiceeee 28
BAB III KONSEP KAFALAH PERSPEKTIF IBNU
QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI.........cceuuee. 37
A. Pengantar Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
AZ-ZUhaYli......ooooiiiiiiiiiii e 37
1. Biografi Ibnu Qudamabh...........c.ccccvveveivrenreenne. 37
2. Metodologi Ijtihad Ibnu Qudamah dalam
AI-MUGRRT ..o 42
3. Biografi Wahbah Az-Zuhayli ..........ccccccoeeeenee. 45
4. Metodologi Ijtihad Wahbah Az-Zuhayli dalam
Kitab Figh al-Islami wa Adillatuhii .................... 55
B. Konsep Kafalah Perspektif Ibnu Qudamah dan
Wahbah Az-Zuhayli..........cccooviiiiiiiiiiiieeieee, 59
1. Konsep Kafalah Perspektif Ibnu Qudamah
dalam Kitab AI-Mughni .........c...ccocevvevvveeenenen. 59
2. Konsep Kafalah Perspektif Wahbah Az-Zuhayli
dalam Kitab Figh al-Islami wa Adillatuhii .......... 72

XX1V



BAB IV ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP
KAFALAH IBNU QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-

ZUHAYLL...cuiiiiniinnnnisneicsssisssssiosssssssssssssssssssssssssssosssssos 83
A. Komparasi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
AZ-ZUhaYLi......ooiiiiiiiiiii e 83
1. Persamaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
Az-Zuhayli dalam Konsep Kafalah .................... 83
2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan
Wahbah Az-Zuhayli dalam Konsep Kafalah....... 93
B. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
Az-Zuhayli terthadap Bank Garansi.............cc........ 103
1. Relevansi Pandangan Ibnu Qudamah terhadap
Praktik Bank Garansi ............cccceeeeerervieennnnenns 103
2. Relevansi Pandangan Wahbah Az-Zuhayli
terhadap Praktik Bank Garansi.........cc.cccceeeeeen. 109
BAB V PENUTUP .......ccovvevvervruecruensnne 115
A, Kesimpulan........c.occeeeeiiiiiiiiniee e 115
B Saran .....coooeiiiiii e 116
DAFTAR PUSTAKA....eivtirrinnernnicsaesssesssesssssssssessessnns 118
DAFTAR RIWAYAT HIDUP.......cccoveiivernrnrinrnrcsseresnes 122

XXV



DAFTAR TABEL

Tabel 4.1 Ringkasan Persamaan

Tabel 4.2 Ringkasan Perbedaan

XXVi



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Perkembangan ekonomi global telah mendorong
munculnya berbagai instrumen keuangan modem, salah
satunya adalah bank garansi, yaitu jaminan tertulis dari bank
kepada pihak ketiga atas kewajiban nasabah bank, yang
digunakan dalam berbagai transaksi bisnis dan proyek
konstruksi.> Dalam sistem keuangan Islam, instrumen ini
diakomodasi melalui akad kafalah, yaitu bentuk penjaminan
yang memiliki akar dalam fikih muamalah klasik.’

Dalam perspektif hukum Islam, Kafalah didefinisikan
sebagai bentuk penjaminan seseorang terhadap tanggung
jawab pihak lain, baik dalam hal utang maupun kewajiban
lainnya.” Dalam khazanah fikih, kafalah telah dibahas secara
mendalam oleh para ulama lintas mazhab. Di antara tokoh
penting dalam kajian ini adalah Ibnu Qudamah al-Maqdisi,
ulama Hanbali abad ke-6 H, dan Wahbah Az-Zuhayli, ulama
kontemporer abad ke-20.

Keduanya sepakat bahwa kafalah merupakan akad yang
sah dan bermanfaat dalam menjaga hak-hak muamalah.
Namun, dalam konteks penerapan dan pendalaman makna

hukum, keduanya memiliki perbedaan mendasar yang

2 Asrorun Ni’am Sholeh, “Fatwa DSN-MUI Tentang Penjaminan
Syariah”, DSN-MUI, https://dsnmui.or.id/ (diakses 11 Mei 2025).

3 Saiful Anam, “Implementasi Akad Kafalah dalam Lembaga Keuangan
Syariah”, Jurnal Al-Mashrafiyah, Vol. 5 No. 2 (2017): 145.

4 Wahbah az-Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011).

1



2

bersumber dari kerangka filosofis, metodologis, dan konteks
sosial yang berbeda.

Ibnu Qudamah memandang kafalah sebagai akad tabarru’
yang bersifat sosial, non-komersial, dan tanpa imbalan. Ia
menekankan bahwa penjaminan harus dilakukan secara
sukarela, dengan objek yang jelas, dan tidak boleh
mengandung kompensasi karena dapat mengarah pada praktik
riba. Pendekatannya berpijak kuat pada mazhab Hanbali yang
tekstual dan konservatif’

Berbeda dengan itu, Wahbah az-Zuhayli hadir dengan
pendekatan figh mugaran dan maqasid al-syari‘ah. la tidak
hanya menelaah pendapat lintas mazhab, tetapi juga
melakukan tarjih berdasarkan maslahat dan konteks zaman.
Menurutnya, kafalah tetap merupakan akad tolong-menolong,
namun pemberian fee dapat dibolehkan dalam konteks
institusional seperti bank, sepanjang tidak menyalahi prinsip
keadilan. Ia juga menekankan bahwa kafalah harus dipastikan
aspek kejelasan objek dan identitas hukum pihak yang dijamin,
termasuk validitas hak regres (hak penagihan oleh penjamin),
sebagai bagian dari perlindungan hukum dalam praktik
ekonomi modern.°

Dari sisi konseptual, baik Ibnu Qudamah maupun Wahbah
Az-Zuhayli sepakat mengenai unsur-unsur utama kafalah,
seperti rukun-syarat, konsekuensi hukum, serta keabsahan

jaminan terhadap hak tagih. Namun, perbedaan tajam muncul

5 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah,
(Jakarta: Pustaka Azzam, 2009).

% Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011).



3

dalam sikap terhadap komersialisasi kafalah, kehadiran pihak
yang dijamin, sikap terhadap hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) tanpa izin, dan fleksibilitas hukum terhadap objek
jaminan yang belum terjadi (future liability), yang umum
terjadi dalam praktik bank garansi saat ini.

Dalam konteks Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN-
MUI) telah mengakomodasi praktik kafalah dalam bentuk
bank garansi syariah melalui Fatwa Nomor 11/DSN-
MUI/IV/2000 tentang Kafalah yang membolehkan adanya
imbalan jasa selama tidak melanggar prinsip syariah.” Fatwa
ini sejalan dengan pandangan Az-Zuhayli yang menoleransi
praktik kafalah bi al-ujrah (pinjaman dengan imbalan).

Hukum Islam sebagai produk ijtihad mengalami tantangan
nyata dan baru yang lebih serius. Guna merespon hal di atas,
pendekatan fikih produk ulama masa lampau saja dinilai
kurang memadai. Pembaruan fikih tersebut dilakukan dengan
proses ijtihad, yaitu menemukan dalil dan mengeluarkan
hukum dari sumber-sumber.®

Dengan mempertimbangkan praktik bank garansi di
Indonesia yang telah difatwakan oleh DSN-MUI, penting
untuk mengkaji ulang konsep kafalah dalam perspektif kedua
tokoh tersebut. Penelitian ini tidak hanya memfokuskan pada
isu pemberian ujrah (imbalan), tetapi juga membandingkan

secara menyeluruh struktur hukum, pendekatan metodologis,

"Dewan Syariah Nasional MUI, “Fatwa No. 11/DSN-MUI/IV/2000
tentang Kafalah”, https://dsnmui.or.id/fatwa/fatwa-nomor-11-dsn-mui-iv-2000-
tentang-kafalah/ (diakses 11 Mei 2025).

8Rosyid, M., & Hapsin, A, Dari Ushul Menuju Figih Kontemporer,
(Semarang: Mutiara Aksara, 2020).



4

dan relevansi pemikiran keduanya terhadap perkembangan
fikih muamalah kontemporer.

Maka dari itu, kajian komparatif terhadap pandangan
kedua tokoh ini menjadi penting untuk melihat bagaimana
hukum Islam dapat menjawab tantangan ekonomi kontemporer
melalui dasar-dasar yang syar’i dan relevan. Hal ini
mendorong perlunya kajian komparatif antara pandangan Ibnu
Qudamah dan Az-Zuhayli untuk menimbang landasan teori
serta relevansinya terhadap praktik modern.

Kajian komparatif ini penting karena mempertemukan dua
paradigma fikih, yaitu fikih normatif klasik dan fikih adaptif
kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat
diperoleh pandangan yang utuh dan solutif terhadap penerapan
akad kafalah dalam praktik bank garansi saat ini.

Oleh karena itu, atas dasar urgensi tersebut. Maka penulis
tertarik untuk meneliti lebih lanjut dengan judul. “Analisis
Perbandingan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-
Zuhayli tentang Konsep Kafalah serta Relevansinya Terhadap
Praktik Bank Garansi”. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan fikih
muamalah kontemporer.

. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas, permasalahan
penelitian dapat dirumuskan antara lain:

1. Bagaimana analisis perbandingan pemikiran konsep
kafalah perspektif Ibnu Qudamah dalam kitab A/-Mughnt
dan Wahbah Az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa
Adillatuhii?



5

2. Bagaimana relevansi pandangan kedua ulama tersebut

terhadap praktik bank garansi di perbankan syariah
Indonesia?

. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah tersebut, tujuan penelitian

yang hendak dicapai oleh penulis adalah sebagai berikut:

1.

Untuk menganalisis konsep kafalah menurut perspektif
Qudamah dalam kitab A-Mughnidan Wahbah Az-Zuhayli
dalam Figh al-Islami wa Adillatuhi.

Untuk menganalisis kesesuaian pandangan kedua ulama
tersebut terhadap praktik bank garansi di perbankan
syariah Indonesia.

. Manfaat Penelitian

Berikut manfaat dari penelitian ini secara teoritis dan

praktis:

1.

Manfaat Teoritis

Penelitian ini dapat memberikan manfaat bagi penulis
dan para pembaca dalam hal peningkatan pengetahuan dan
pemahaman tentang konsep kafalah dalam perspektif
Qudamah dalam kitab A-Mughnidan Wahbah Az-Zuhayli
dalam Figh al-Islami wa Adillatuhii serta relevansinya
terhadap praktik bank garansi.

2. Manfaat Praktis

a. Penelitian ini dapat membantu masyarakat, terutama
praktisi dan akademisi, untuk memahami lebih dalam
tentang konsep kafalah dalam perspektif Ibnu
Qudamah dalam kitab Al-Mughnidan Wahbah Az-
Zuhayli dalam Figh al-Islami wa Adillatuhii serta



6

relevansinya terhadap praktik bank garansi. Dengan
penjelasan yang jelas mengenai pandangan kedua
ulama tersebut, masyarakat dapat lebih memahami
bagaimana prinsip-prinsip syariah diterapkan.

b. Penelitian ini dilakukan guna menyelesaikan syarat
dan tugas dalam menyelesaikan studi program strata 1
(Sarjana) pada bidang hukum ekonomi syariah di
Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri

Walisongo Semarang.

E. Tinjauan Pustaka

Dalam melakukan penelitian, peneliti menggunakan

beberapa bahan kajian terdahulu yang relevan dengan

permasalahan penelitian saat ini. Telaah pustaka ini dilakukan

untuk mengetahui perbedaan terhadap penelitian dengan

penelitian yang akan dilakukan oleh saya. Penelitian terdahulu

tersebut berasal dari penelitian skripsi dan artikel jurnal.

Berikut adalah telaah pustaka yang digunakan peneliti:

1.

Skripsi yang disusun oleh Rini (2018) yang berjudul
“Implementasi Kafalah Dalam Mengatasi Wanprestasi
Pada Bank Garansi di Bank Jatim Cabang Syariah
Sidoarjo” dengan metode penelitian yang digunakan
adalah deskriptif kualitatif di mana pengambilan data
dilakukan dengan cara wawancara. Informan penelitian
yang digunakan pada penelitian ini adalah staf Bank Jatim
Cabang Syariah Sidoarjo. Hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa bank mendapatkan keuntungan di
awal perjanjian sebesar 2% dari nasabah dan jika nasabah
memilih bank garansi di atas 12 bulan maka bank
mendapatkan keuntungan 5%. Penelitian ini menatakan



7

bahwa proses dan mekanisme bank garansi pada Bank
Jatim Cabang Sidoarjo telah memenuhi ketentuan syariah
islam. Perbedaan dengan penelitian ini adalah berfokus
pada studi kasus lembaga tertentu dan tidak menelaah
perbandingan pendapat ulama seperti Ibnu Rusyd dan
Wahbah Az-Zuhayli.’

2. Skripsi yang disusun oleh Dewi Lestari (2020) dengan
judul “Tinjavan Fikih Muamalah terhadap Praktik Bank
Garansi di BRI Syariah Kantor Cabang Bogor”
menganalisis penerapan akad Kafalah pada produk bank
garansi dengan pendekatan normatif dan empiris.
Penelitian ini menilai kepatuhan terhadap fatwa DSN-MUI
dan praktik di lapangan. Penelitian ini menemukan bahwa
penerapan akad Kafalah dalam produk bank garansi di
BRI Syariah Cabang Bogor telah sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah yang ditetapkan dalam fatwa DSN-MUL
Dalam pelaksanaannya, bank garansi digunakan sebagai
jaminan terhadap kewajiban nasabah kepada pihak ketiga,
dan pihak bank bertindak sebagai penjamin (kafil) atas
nasabah  (makful’anhu). Hasil  penelitian  juga
menunjukkan bahwa mekanisme ini telah dijalankan
dengan memenuhi unsur kejelasan (bayan), tidak
mengandung unsur riba, dan tidak menimbulkan kerugian
yang merugikan salah satu pihak. Selain itu, akad Kafalah
yang digunakan bersifat tidak bersyarat (unconditional
guarantee) sesuai ketentuan DSN-MUI, di mana bank

° Rini, R, D. (2018) Implementasi Kafalah Dalam Mengatasi
Wanprestasi Pada Bank Garansi Di Bank Jatim Cabang Sidoarjo. UIN Sunan
Ampel. Skripsi.



8

berkewajiban membayar kepada pihak penerima jaminan
jika nasabah wanprestasi. Penelitian ini menekankan
bahwa implementasi bank garansi telah memenuhi standar
fikih muamalah kontemporer, meskipun tidak dilakukan
analisis perbandingan terhadap pendapat ulama.
Perbedaan dengan penelitian ini adalah fokusnya adalah
pada  implementasi  fatwa  kontemporer, tanpa
membandingkan dengan fikih klasik seperti Bidayatul
Mujtahid atau kitab fikih kontemporer seperti Figh Wa
Adillatuhu.'

3. Skripsi yang disusun oleh Yuni Wahyuni (2021) dengan
judul “Analisis Hukum Islam Terhadap Penggunaan Bank
Garansi sebagai Jaminan Proyek” menjelaskan fungsi
bank garansi dalam proyek konstruksi dan bagaimana
peran Kafalah diterapkan dalam praktik perbankan
syariah. Bank garansi berfungsi sebagai instrumen jaminan
yang diberikan oleh bank kepada pihak pemberi kerja
untuk memastikan bahwa kontraktor atau pelaksana
proyek akan memenuhi kewajibannya sebagaimana yang
tercantum dalam kontrak kerja. Dalam praktiknya, bank
bertindak sebagai penjamin yang akan menanggung
kewajiban apabila nasabah wanprestasi. Penelitian ini
menegaskan bahwa akad Kafalah dalam bentuk bank
garansi diperbolehkan secara syar’i selama memenuhi
ketentuan syariah, seperti kejelasan akad, kerelaan para
pihak (ridha), dan tidak mengandung unsur riba, gharar,

maupun praktik yang merugikan. Hasil penelitian juga

10 Dewi Lestari, Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2020.



9

menyoroti bahwa bank garansi berperan penting dalam
mendukung kelancaran proyek serta meningkatkan
kepercayaan antar pelaku usaha. Dengan demikian,
penelitian ini menyimpulkan bahwa penggunaan bank
garansi sebagai jaminan proyek telah sesuai dengan prinsip
hukum Islam kontemporer, meskipun tidak membahas
secara mendalam mengenai fondasi hukum akad Kafalah
dalam perspektif kitab fikih."'

4. Jurnal yang disusun oleh Dini Della Oktariane (2020)
dengan judul “Analisis Hukum Islam terhadap Penerapan
Konsep Kafalah bil Ujrah pada Penerbitan Warkat Bank
Garansi di PT. Bank BRI Syariah Kantor Cabang Citarum
Bandung” meneliti penerapan akad Kafalah bil ujrah
sebagai jasa profesional sesuai dengan hukum Islam
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik
penerbitan bank garansi oleh pihak bank dengan imbalan
ujrah (biaya jasa) telah sesuai dengan prinsip-prinsip
hukum Islam kontemporer. Dalam konteks ini, bank
bertindak sebagai penjamin atas kewajiban nasabah
kepada pihak ketiga, dan imbalan yang diterima bank
dianggap sah sebagai kompensasi atas jasa penjaminan
yang diberikan. Penelitian ini menegaskan bahwa bentuk
Kafalah bil ujrah sebagaimana diterapkan di PT. BRI
Syariah tidak bertentangan dengan ketentuan syariah,
terutama jika merujuk pada fatwa DSN-MUI. Namun
demikian, studi ini tidak membahas akar konsep Kafalah
dari perspektif kitab fikih, dan lebih menekankan pada

' Yuni Wahyuni, Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2021.



10

kerangka hukum dan praktik kontemporer yang berlaku di
lembaga keuangan syariah."

5. Jurnal yang disusun oleh Hamdani (2021) dengan judul
“Analisis Implementasi Konsep Kafalah pada Bank
Syariah Mandiri Banda Aceh” menyoroti implementasi
Kafalah dalam sektor konstruksi dan peranannya dalam
mitigasi risiko. Hasil penelitian menunjukkan bahwa akad
kafalah telah berperan strategis dalam menjamin
kewajiban pihak debitur terhadap kreditur, sehingga
meminimalisasi potensi gagal bayar dan meningkatkan
kepastian dalam transaksi. Bank Syariah Mandiri
menggunakan Kafalah dalam bentuk bank garansi untuk
menjamin pelaksanaan proyek sesuai kontrak, dan
pelaksanaan akad ini dilakukan sesuai ketentuan syariah
dan regulasi perbankan syariah nasional. Penelitian ini
memberikan kontribusi dalam menjelaskan aspek teknis
pelaksanaan kafalah di lapangan, namun tidak mengaitkan
praktik tersebut dengan pandangan ulama klasik atau
perbedaan pendapat dalam literatur fikih. Oleh karena itu,
fokusnya lebih pada dimensi praktikal dan kebijakan
institusional dibandingkan dengan dimensi teoritis
historis."?

Dengan demikian, kelima penelitian terdahulu tersebut
memberikan gambaran umum mengenai implementasi akad

Kafalah dalam konteks perbankan syariah, baik dari sisi

12 Dini Della Oktariane, Prosiding Hukum Ekonomi Syariah,
Universitas Islam Bandung, 2020.

13 Hamdani, Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, Vol. 9, No. 1,
2021.



11

praktik maupun kepatuhan terhadap prinsip syariah
kontemporer. Namun, penelitian ini memiliki kekhasan
tersendiri karena berfokus pada analisis konseptual kafalah
menurut Ibnu Qudamah dalam Al-Mughnidan Wahbah Az-
Zuhayli dalam Figh al-Islami wa Adillatuhii serta relevansinya
terhadap praktik bank garansi. Pendekatan ini diharapkan
mampu memberikan  kontribusi baru dalam  ranah
pengembangan fikih muamalah antara klasik dan kontemporer.

. Metode Penelitian

Metode penelitian merujuk pada pendekatan sistematis
yang digunakan untuk mengumpulkan dan menganalisis data
secara ilmiah, dengan tujuan untuk menemukan,
mengembangkan, atau membuktikan pengetahuan tertentu.
Dalam penyusunan dan penulisan naskah skripsi ini,
digunakan beberapa metode penelitian sebagai berikut:

1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan oleh penulis di dalam
penelitian berjenis normatif, yakni penelitian yang
dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka atau data
sekunder. Penelitian normatif ini juga disebut jenis
penelitian /ibrary research atau studi kepustakaan. Tujuan
dari penelitian ini adalah untuk mengumpulkan informasi
yang relevan dengan mempelajari berbagai literatur,
peraturan perundang-undangan, teori-teori, serta pendapat
para ahli di bidang hukum dan kebijakan penal. Dengan
demikian, studi kepustakaan membantu penulis



12

memahami konteks dan landasan teori yang mendasari isu-
isu hukum yang sedang diteliti."*

2. Pendekatan Penelitian

a. Pendekatan Konsep  (Conceptual  Approach)
digunanakan untuk memahami konsep-konsep tentang
Kafalah. Pendekatan konseptual dilakukan dengan
memahami, menerima, menangkap dari aturan-aturan
yang ada dalam kitab A/-Mughnidan Figh al-Islami wa
Adillatuhii.

b. Pendekatan Komparatif (Comparative Approach),
pendekatan perbandingan merupakan salah satu cara
yang digunakan dalam penelitian hukum normatif
untuk membandingkan salah satu hukum dengan
hukum yang lain. Dari perbandingan tersebut dapat
ditemukan unsur-unsur perbedaan dan persamaan
hukum tersebut, persamaan dan perbedaan akan
menjadi inti dari hukum yang diselidiki.

3. Jenis Data dan Bahan Hukum

a. Jenis Data
Adapun data yang digunakan dalam penelitian yang
dilakukan oleh penulis adalah jenis data kualitatif.
Data kualitatif merupakan data yang disajikan dalam
bentuk kata-kata bukan dalam bentuk angka.

b. Bahan Hukum

14 Subaidah Ratna Juita, Ani Triwati, and Agus Saiful Abib,
‘Reformulasi Pertanggungjawaban Pidana Pada Pelaku Prostitusi Online: Suatu
Kajian Normatif’, Jurnal Dinamika Sosial Budaya, 18.1 (2017), p. 146,
doi:10.26623/jdsb.v18i1.565.



13

1) Bahan Hukum Primer
Bahan hukum primer adalah data yang diperoleh
langsung dari sumber pertama atau sumber asli.
Sumber hukum primer dalam penelitian ini yaitu
Kitab A/-Mughni karya Ibnu Qudamah dan Figh
al-Islami wa Adillatuhii karya Wahbah Az-
Zuhayli.
2) Bahan Hukum Sekunder
Bahan hukum sekunder merupakan bahan pustaka
yang berisi tentang informasi yang menjelaskan
dan membahas mengenai data primer."> Bahan
hukum sekunder dalam penelitian ini adalah, buku
yang berkaitan dengan penelitian ini, penelitian
serta dokumen yang merupakan hasil penelitian
dan pengolahan orang lain yang sudah tersedia
dalam bentuk buku-buku. Yang biasanya
disediakan di perpustakaan. Data tersier yang
digunakan dalam peneliti yaitu berupa kamus-
kamus.
4. Metode Pengumpulan Bahan Hukum
Metode pengumpulan bahan hukum adalah metode
yang dipergunakan sebagai pengumpulan data yang akan
diteliti. Metode yang digunakan penulis dalam penelitian
ini yaitu, Studi Pustaka atau Library Research, sebagai
metode mengumpulkan data. Peneliti mengumpulkan data
dan informasi dari berbagai sumber kepustakaan yang

relevan dengan topik penelitian yakni meliputi, identifikasi

15 Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1991) h. 91.



14

sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan,
membaca, memahami, dan mencatat informasi penting
dari sumber-sumber tersebut, mengklasifikasi dan
mengorganisasi data berdasarkan tema-tema yang relevan.
Metode Analisis Bahan Hukum

Penelitian ini merupakan penelitian normatif,
penelitian dengan mengunakan pendekatan normatif lebih
menekankan anilisnya pada proses penyimpulan deduktif
(dari umum ke khusus), setelah peneliti mendapatkan
bahan dari bahan hukum baik primer maupun sekunder,
dan mengelola bahan tersebut, kemudian dianalisis dengan
pendekatan deduktif. Dalam menganalisa bahan hukum,
peneliti mengunakan pendekatan deskriptif-komparatif,
yaitu metode yang bertujuan untuk untuk mendeskripsikan
secara sistematis dan faktual suatu pemikiran, konsep, atau
objek kajian tertentu, kemudian membandingkannya
dengan pemikiran atau objek lain yang relevan. Metode ini
digunakan untuk menemukan persamaan, perbedaan, serta
kekuatan dan  kelemahan dari  masing-masing
pandangan yang dikaji.

Dalam penelitian ini, metode deskriptif-komparatif
digunakan untuk mengkaji konsep kafalah menurut Ibnu
Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli, dengan cara
memaparkan pemikiran keduanya secara sistematis
berdasarkan kitab Al-Mughni dan Figh al-Islami wa
Adillatuhii, lalu membandingkan keduanya dalam aspek
dasar hukum, rukun dan syarat, hak regres (hak penagihan
oleh penjamin), objek jaminan, serta relevansinya terhadap
praktik bank garansi syariah kontemporer.



15

6. Metode Penulisan
Dalam penulisan skripsi ini Dalam penulisan skripsi

ini, penulis menggunakan teknik:

a.

Deduktif, yaitu menggambarkan data-data umum
yang ada kaitannya dengan tulisan ini kemudian
dianalisa dan diambil suatu kesimpulan khusus.
Induktif, yaitu dengan mengumpulkan data-data
yang khusus, kemudian dianalisa dan ditarik
kesimpulan yang bersifat umum.

Komparatif, yaitu penelitian komparasi yang
dapat menemukan persamaan-persamaan dan
perbedaan-perbedaan kemudian membandingkan

terhadap suatu masalah.

G. Sistematika Penulisan

Untuk mempermudah dalam memahami materi dalam

penelitian ini, maka sebagai gambaran garis besar dari

keseluruhan bab, perlu dikemukakan sistematika penulisan

sebagai berikut:

BAB1

BABII

Pada bagian pendahuluan, peneliti memaparkan
terkait latar belakang masalah, rumusan masalah,
tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah
pustaka, metode penelitian, dan sistematika
penulisan.

Pada bagian ini berisi landasan teori memuat
tinjauan umum mengenai bank syariah, konsep
bank garansi (kafalah) dalam bank syariah, serta
penjelasan mengenai konsep bank garansi

konvensional.



BAB III

BAB IV

BAB YV

16

Bab ini akan berisi pembahasan mengenai
pengantar pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
Az-Zuhayli, serta penjelasan konsep kafalah
dalam perspektif Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-
Zuhayli.

Pada bab ini akan membahas tentang analisis
perbandingan konsep kafalah pemikiran Ibnu
Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli dan
relevansinya terhadap praktik bank garansi.
Bagian ini ialah penutup yang dimana isinya
meliputi kesimpulan, serta saran-saran penulis

dalam penelitian ini.



BAB II

LANDASAN TEORI KONSEP BANK GARANSI DALAM

BANK SYARIAH

A. Tinjauan Umum Tentang Bank Syariah

1.

Pengertian Bank Syariah

Bank syariah, yang dikenal di Indonesia sebagai Bank
Islam, adalah lembaga keuangan yang berperan dalam
mendukung kelancaran aktivitas ekonomi di sektor riil.
Operasionalnya mencakup berbagai bentuk kegiatan usaha
seperti investasi, jual beli, dan lainnya, yang seluruhnya
berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Prinsip ini mengacu
pada kesepakatan yang dibentuk menurut hukum Islam
antara bank dan pihak lain, baik dalam hal penghimpunan
dana maupun pembiayaan usaha atau aktivitas lain yang
sesuai dengan nilai-nilai syariah, baik dalam skala
makro maupun mikro.'®

Dalam perbankan di Indonesia diatur dalam UU
Nomor 7 Tahun 1992 (diubah dengan UU No. 10 Tahun
1998). Berdasarkan Undang-undang tersebut dijelaskan
bahwa Bank Syariah adalah institusi keuangan yang
menjalankan kegiatan usahanya secara konvensional
maupun berdasarkan prinsip-prinsip syariah, dengan
fungsi utama memberikan layanan dalam sistem
pembayaran. Prinsip syariah sendiri merujuk pada
ketentuan-ketentuan perjanjian yang didasarkan pada
hukum Islam antara bank dan pihak lain, baik dalam hal

penyimpanan dana, pembiayaan, maupun aktivitas lain

16 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: PT RajaGrafindo

Persada, 2008), h.30

17



18

yang dinyatakan sejalan dengan ketentuan syariah. Prinsip

utama yang diikuti dalam Bank Islam yaitu:'’

a. Larangan riba dalam bentuk apapun

b. Melakukan kegiatan usaha dan perdagangan
berdasarkan perolehan keuntungan yang sah

c. Memberikan dan mengeluarkan zakat

2. Akad yang Digunakan dalam Bank Syariah
Dalam operasionalnya, bank syariah menerapkan
berbagai jenis akad atau transaksi yang pada dasamya
bersumber dari dua bentuk aktivitas utama, yakni aktivitas
komersial yang berorientasi pada keuntungan (fijjarah) dan
aktivitas sosial yang bersifat tolong-menolong (tabarru’).
Dari aktivitas tijarah inilah lahir berbagai bentuk akad
berbasis bagi hasil beserta turunannya.'®
B. Bank Garansi dalam Perbankan Indonesia
1. Konsep Bank Garansi (Kafalah) dalam Bank
Syariah
a. Pengertian Bank Garansi (Kafalah)
Kafalah dalam arti bahasa yang sinonimnya
dhamman artinya tanggungan atau jaminan.
Kafalah juga diartikan adh-dhammu yakni
mengumpulkan. Secara terminologis

kafalaj/dhamman adalah menjamin tanggungan

17 Andri soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah, edisi pertama
(Jakarta: Kencana Prenada Media Grup), h.24
18 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, h. 37



19

orang yang dijamin dalam melaksanakan hak yang

wajib, baik seketika maupun yang akan datang."

Ada dua macam akad kafalah. Pertama,
kafalah kebendaan (hamalah bi al-mal). Kafalah
ini ditetapkan berdasarkan sunnah Nabi, al-za'tm
garimun. Juga disepakati oleh ulama bahwa
menurut adat kebiasaan akad jenis ini biasa
dilakukan dan dibutuhkan. Kedua, kafalah jiwa
(al-hamalah al-nafs), disebut juga daman al-wajh.
Ulama Mesir memandang boleh akad ini
sepanjang masih bertalian dengan urusan
kebendaan. Sementara imam Syafii dalam gaw!
jadid menyebut kafalah jenis ini tidak
diperbolehkan.*

Menurut Syara’ para ulama memberikan
definisi Kafalah dengan aksi yang berbeda antara
satu dengan yang lainnya, diantaranya:*'

1) Menurut Mazhab Hanafi, bahwa Kafalah
memiliki dua pengertian, yang pertama arti
Kafalah ialah menggabungkan tanggungan
kepada tanggungan yang lain dalam
penagihan dengan jiwa, utang atau zat benda.
Yang  kedua arti  Kafalah  ialah,

menggabungkan tanggungan kepada

19 Mardani, Figh Ekonomi Syariah Figh Muamalah, 2015, cet.ke-3, hlm.
305.

20 Ahmad Munif, Ushul Figh Hukum Ekonomi Syari’ah, (Semarang: CV
Rafi Sarana Perkasa, 2021), him. 72.

2IHendi Suhendi, Figh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2002), hlm. 187-188.



20

tanggungan yang lain dalam pokok asal

(utang).

2) Menurut Mazhab Maliki Kafalah adalah
orang yang mempunyai hak mengerjakan
tanggungan pemberi beban serta bebannya
sendiri yang distukan, baik menanggung
pekerjaan yang sesuai maupun
pekerjaan yang berbeda.

3) Mazhab Syafi’i, Kafalah adalah akad yang
menetapkan iltizam hak tetap atas tanggung
jawab (beban) orang lain atau menghadirkan
zat benda yang  dibebankan  atau
menghadirkan beban oleh orang yang berhak
menghadirkannya.

4) Mazhab Hambali, Kafalah adalah kewajiban
atas sesuatu yang wajib kepada orang lain dan
kelanggengan barang yang dibebani atau
kewajiban orang yang melaksanakan hak
untuk menyerahkan 12 harta (pemilik) kepada
orang yang mempunyai hak.

Kemudian dalam teknis perbankan A/-kafalah
adalah pemberian jaminan kepada nasabah atas
usahanya untuk melakukan kerjasama dengan
pihak lain. Dengan berkembangnya perbankan
syariah, Al-kafalah dimasukkan sebagai produk
pelayanan jasa perbankan. Seiring dengan
kemajuan industri perbankan syariah, akad
kafalah telah diadopsi sebagai salah satu bentuk
layanan jasa dalam produk perbankan. Secara



21

operasional, bank bertindak sebagai pihak yang
memberikan jaminan kepada nasabahnya dalam
rangka memenuhi kewajiban berdasarkan kontrak
atau perjanjian yang telah disepakati antara
nasabah dan pihak ketiga. Dalam hal ini, nasabah
berperan sebagai pihak yang dijamin, sementara
bank sebagai penjamin (kafil) memberikan
kepastian dan rasa aman bagi pihak ketiga dalam
menjalankan isi perjanjian, tanpa perlu khawatir
akan risiko kegagalan prestasi dari pihak nasabah,
seperti  wanprestasi atau  ketidakmampuan
memenuhi kewajiban kontraktual >

b. Dasar Hukum Kafalah
Dasar hukum kafdlah ini dapat diketahui
dalam al-Qur’an, hadis, dan kesepakatan ulama
sebagai berikut:
1) Al-Qur’an
Dasar hukum ini dapat dipelajari dalam
al-Qur’an pada bagian yang mengisahkan nabi
Yusuf, dalam surah Yusuf ayat 72 firman
Allah SWT:*

0/:}4&449\}-0«.5};)-1»-3\&)& }j

5540

0N

®

22 Tim Pengembangan Perbankan Syariah Institut Bankir Indonesia,
Konsep, Produk Dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta:
Djambatan, 2001).

23 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi
Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242.



22

“Kami kehilangan piala raja, dan siapa yang
mengakui piala itu ada padanya dan dapat
mengembalikannya  tanpa  harus  kami
geledah, maka dia akan memperoleh bahan
makanan seberat beban unta, dan aku jamin
hadiah itu pasti akan dia terima.” (Q.S. 13
[Yusuf]: 72)

Secara lebih konkrit lagi, Kafalah dalam
peristiwa atau dalam pengertian jaminan
dijelaskan dalam surat Yusuf ayat 66 Allah
SWT berfirman:**

} -

B p B3 o3 3 1S il 1
JG o "“’“\L«brﬁ.buo :u&
5 Ji e e
“Dia (Ya'qub) berkata, “Aku tidak akan

melepaskannya  (pergi) bersama  kamu,

(,’\

£ 7

sebelum kamu bersumpah kepadaku atas
(nama) Allah, bahwa kamu pasti akan
membawanya kembali kepadaku, kecuali jika
kamu dikepung (oleh musuh).” Setelah
mereka memberikan janji kepadanya, dia
(Ya’'qub) berkata, “Allah adalah saksi
terhadap apa yang kita ucapkan.” (Q.S. 13
[Yusuf]: 66)

24 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi
Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242.



23

2) Hadis
Landasan syariah dalam bentuk Kafalah
pada ayat di atas dipertegas dengan Hadis
Rasulullah SAW sebagai berikut:

(Sdagls 29wl oly)) 36 435 335 ‘zggu;'s‘f
“Pinjaman hendaklah dikembalikan dan
orang  yang  menanggung  hendaklah
membayar”. (HR. Abu Daud dan Tirmidzi)”
3) Ijma’(Kesepakatan) Ulama

Iljma’ ulama juga membolehkan dhaman
dalam muamalah karena dhaman sangat
diperlukan dalam waktu tertentu. Adakalanya
orang memerlukan modal dalam usaha dan
untuk mendapat modal itu biasanya harus ada
jaminan dari seseorang yang dapat dipercaya,
apalagi usaha dagangannya besar.*

Dengan adanya ayat-ayat Al-Quran dan
Hadits diatas, Dewan Syariah Nasional
mengeluarkan fatwa tentang kafalah dan
menetapkan fatwa Dewan Syariah Nasional
Nomor 11/DSN-MUV/ 1V/2000 tentang kafalah.
Fatwa ini menetapkan bahwa pemberian jasa
kafalah dilakukan dengan prosedur masing-
masing bank syariah yang memberikan, dengan

mengacu pada ketentuan umum bank garansi

25 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3,
Hadis no. 3561, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 293.

26 M. Ali Hasan. Berbagai macam transaksi dalam Islam (Figh
Muamalah), Jakrta: PT Raja Grafindo Persada, 2003, cet.ke- 1, Hal. 260.



24

yang telah ditetapkan Bank Indonesia dan rukun
kafalah yang telah ditetapkan oleh Dewan
Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia.*’

¢. Rukun dan Syarat Kafalah

Menurut Hanafiyah, rukun kafalah atau

dhaman hanya satu yaitu, ijjab dan gqabul®®
Sedangkan menurut para ulama yang lainnya
rukun dan syarat a/-Kafalah atau dhaman adalah
sebagai berikut:
1) Dhaman, kafil, atau za’im (orang yang
menjamin)

Syarat orang yang menjamin, harus orang
yang berakal, baligh, merdeka dalam
mengelola harta bendanya dan atas kehendak
sendiri. Dengan demikian anak-anak, orang
gila dan orang yang dibawah pengampunan
tidak dapat menjadi penjamin.

2) Madmun lah (Orang yang berpiutang)

Orang yang menerima jaminan syaratnya
ialah diketahui oleh penjamin. Sebab, watak
manusia berbeda-beda dalam menghadapi
orang yang berhutang, ada yang keras dan ada
yang yang lunak. Terutama  sekali

dimaksudkan untuk menghindari kekecewaan

27 Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Bank
Indonesia, h.76.

28 Ahmad Wardi Muslich, Figih Muamalat, (Jakrta: AMZAH, 2010),
cet.ke-1, hal.437.



3)

4)

5)

25

di belakang hari bagi penjamin, bila orang
yang dijamin membuat ulah.

Madmun anhu atau mafkul ‘anhu (Orang yang
berhutang)

Orang yang berhutang, tidak disyaratkan
baginya kerelaannya terhadap penjamin,
karena pada prinsipnya hutang itu harus lunas,
baik orang yang berhutang rela maupun tidak.
Namun, lebih baik dia rela.

Madmun bih atau mafkul bih (objek jaminan
hutang, berupa uang, barang, atau orang)

Disyaratkan dalam objek jaminan hutang
keadaannya diketahui dan telah ditetapkan.
Oleh sebab itu, tidak sah kafdlah (jaminan),
jika objek jaminan hutang tidak diketahui dan
belum ditetapkan, karena ada kemungkinan
hal ini ada gharar (tipuan).

Sighat, yaitu pernyataan yang diucapkan
panjamin.

Disyaratkan keadaan sighat mengandung
makna jaminan, tidak digantungkan pada
sesuatu. Umpamanya: “Saya menjaminkan
hutangmu kepada Si A” dan sebagainya yang
mengandung ungkapan jaminan. Sighat hanya
diperlukan bagi pihak penjamin. Dengan
demikian, dhaman adalah pemyataan sepihak

saja.



26

d. Jenis-Jenis Al-Kafalah
Al-kafalah dalam syariah dibagi menjadi 5
yaitu:*’

1) Kafalah bin-nafs ~ merupakan akad
memeberikan jaminan atas diri (personal
guarantee). Sebagai contoh dalam praktek
perbankan yaitu seorang nasabah yang
mendapat pembiayaan dengan jaminan nama
baik dan ketokohan seseorang atau
pemuka masyarakat.

2) Kafalah  bil-maal merupakan jaminan
pembayaran barang atau pelunasan hutang.

3) Kafalah bit-taslim biasa dilakukan untuk
menjamin pengembalian atas barang yang
disewa, pada waktu masa sewa berakhir. Jenis
jaminan ini dapat dilakukan oleh bank untuk
kepentingan nasabahnya  dalam bentuk
kerjasama dengan perusahaan penyewaan
(leasing compan). Jaminan pembayaran bagi
bank dapat berupa deposito tabungan dan
bank dapat membebankan uang jasa (fee).

4) Kafalah al-munjazah adalah jaminan mutlak
yang tidak dibatasi oleh jangka waktu dan
kepentingan tertentu. Salah satu bentuk
kafalah al-munjaz adalah pemberian jaminan
dalam bentuk perfomance bond (jaminan

29 Muhammad Syafi Antonio, Bank Syari'ah Dari Teori Ke Ptaktik
(Jakarta: Gema Insani, 2001), h. 124-125.



27

prestasi), suatu hal yang lazim di kalangan

perbankan dan hal ini sesuai dengan akad ini.
5) Kafalah al-muallag merupakan jaminan

penyederhanaan dari kafalah al-munjazah,

baik oleh industri perbankan maupun asuransi.
Mekanisme Bank Garansi (kafalah) dalam
Bank Syariah

Kontrak kafalah pada perbankan dalam
membiayai suatu proyek disebut Bank Garansi
yang termasuk ke dalam kafalah al-munjazah.
Dalam perbankan dapat diaplikasikan dalam hal:
bid bond, performance bond, advance payment
bond, retention bond, custom bond dan shipping
bond. Semua aplikasi tersebut adalah jaminan
yang dikeluarkan oleh bank atas pemintaan
nasabah untuk kepentingan pemilik produk selaku
pihak ketiga yang menjadi mitra kerja nasabah.

Dalam pelaksanaan bank garansi, pihak bank
syariah sebagai kafil akan menerbitkan surat
jaminan kepada pemilik proyek yang atau pemilik
usaha atas permintaan nasabah sesuai dengan
transaksi yang telah disepakati, baik antara bank,
nasabah, dan pemilik proyek atau usaha.
Kemudian jika terjadi hal-hal yang tidak
diinginkan seperti kelalaian atau risiko di luar
kesengajaan berdasarkan surat jaminan yang
dikeluarkan bank, maka pihak ketiga pemilik
proyek dapat mengajukan klaim penerbitan bank
garansi. Kemudian, pihak bank sebagai lembaga



28

yang memberikan jaminan, akan memperoleh
manfaat berupa fee yang mereka terima sebagai
imbalan atas jasa yang diberikan, sehingga akan
memberikan  kontribusi terhadap perolehan
pendapatan mereka. Fee yang bank dapatkan
berdasarkan kesepakatan di awal dan dinyatakan
dalam jumlah nominal yang tetap.

Setelah membayar kepada penerima jaminan,
bank memiliki hak untuk menuntut kembali dana
yang telah dibayarkan tersebut kepada nasabah
yang melakukan wanprestasi. Hak ini disebut
sebagai hak regres (hak penagihan oleh

penjamin).*’

2. Konsep Bank Garansi dalam Bank Konvensional

a. Pengertian Bank Garansi Konvensional

Istilah  garansi berarti jaminan, dan
menggaransi berarti menjamin. Jadi, bank garansi
berarti suatu jaminan yang diberikan oleh bank.
Adapun mengenai kata garansi berasal dari bahasa
Belanda, yaitu dari kata garantie yang berarti
jaminan.*!

Bank  garansi merupakan  jaminan
pembayaran yang diberikan oleh bank kepada satu
pihak baik perorangan, perusahaan atau
badan/lembaga lainnya dalam bentuk surat
jaminan. Dimana jaminan tersebut bisa diberikan
oleh bank kepada nasabah dalam mengikuti tender
atas penawaran pekerjaan dari pemberi kerja, serta

30 Panji Adam, Fikih Muamalah Maliyah: Konsep, Regulasi, Dan
Implementasi, Cetakan kesatu (Bandung: Refika Aditama, 2017), 336-337.
3! Thomas Suyatno., hal. 59



29

untuk mengerjakan sesuatu kepentingan pihak
lain. Dengan mendapat bank garansi, pihak yang
memberikan pekerjaan akan merasa aman.

Pasal 1 angka 1 Surat Keputusan Direksi
Bank Indonesia (SKBI) Nomor
11/110/Kep./Dir/UPPB tanggal 28 maret 1979
tentang pemberian Jaminan oleh Bank dan
Pemberian jaminan oleh lembaga keuangan bukan
bank menyebutkan: Jaminan adalah warkat yang
diterbitkan oleh bank atau lembaga keuangan
bukan bank yang mengakibatkan kewajiban
membayar terhadap pihak yang menerima jaminan
apabila jaminan pihak yang dijamin cedera janji
(wanprestasi).*?

b. Mekanisme Bank Garansi Konvensional

Mekanisme penerbitan bank  garansi
melibatkan tiga pihak, yaitu: penjamin yaitu bank
yang menerbitkan jaminan bank kepada
nasabahnya, terjamin yaitu nasabah atau
kontraktor sebagai pihak yang dijamin, nasabah
yang melakukan permohonan kepada bank untuk
menerbitkan jaminan bank dari nasabah tersebut,
penerima jaminan atau pihak ketiga yaitu pemilik
proyek yang menerima jaminan atas suatu
perjanjian dengan pihak terjamin atau pihak yang
menerima jaminan atas suatu konsekuensi
kesalahan atau wanprestasi.”® Lebih lanjut,
dijelaskan bahwa dalam bank garansi terdapat
biaya yang didasarkan pada resiko yang
ditanggung oleh bank dalam setiap transaksi.

3Qurat Keputusan Direksi Bank Indonesia (SKBI) Nomor
11/110/Kep./Dir/UPPB, Pasal 1 angka 1

33 Hasanuddin Rahman, Pendekatan Teknis dan Filosofi Legal Audit
Operasional Perbankan, Cetakan Pertama, (bandung: Citra Aditya Bakti, 2000),
him. 132.



30

Secara umum, biaya ini mencakup beberapa jenis,
antara lain: biaya penerbitan, yang dibayarkan saat
surat jaminan dikeluarkan; biaya komitmen,
apabila jaminan tidak digunakan; serta biaya
pelayanan dan keterlambatan, tergantung pada
proses dan durasi perjanjian jaminan yang berlaku.
Besarannya biasanya berkisar antara 0,5% hingga
1,5% pertahun dari nilai jaminan yang dijaminkan,
tergantung pada faktor risiko, jangka waktu, dan
jenis jaminan yang diberikan.
Jenis Bank Garansi

Jenis bank garansi pada dasarnya sesuai
dengan tipe perjanjian dan fungsi penjaminan
dalam perjanjian, adapun varian dari bank garansi
adalah sebagai berikut:
1) Tender guarantee atau bid bond (garansi

penawaran). Yaitu jaminan yang diterbitkan
oleh bank atas permintaan nasabahnya untuk
kepentingan pihak ketiga (pemilik proyek)
yang menjadi mitra kerja, sehubungan dengan
kontrak kerja atau kewajiban nasabah untuk
melaksanakan sesuatu yang tercantum dalam
kontrak. Bid bond ini merupakan persyaratan
awal yang ditetapkan olehpemilik proyek
kepada para kontraktor yang akan ikut serta
dalam tender.

2) Performance guarantee atau performance
bond (garansi pelaksanaan) adalah jaminan
yang diterbitkan oleh bank atas permintaan
nasabahnya untuk kepentingan pihak ketiga
(pemilik proyek) yang menjadi mitra kerja



3)

4)

5)

31

nasabah, sehubungan dengan kekhawatiran
pemilik proyek terhadap kontraktor apabila
cedera janji dalam mengerjakan dan
menyelesaikan proyek sesuai kontrak kerja.
Biasanya, performance bond diminta oleh
pemilik proyek kepada pemenang tender,
dalam rangka mengikat mereka agar serius
dan sungguh-sunguh mengerjakan proyek
sampai selesai.

Advance payment bond (garansi uang muka)
adalah jaminan yang diterbitkan oleh bank
atas  permintaan  nasabahnya  untuk
kepentingan pihak ketiga (pemilik proyek)
yang menjadi mitra kerja nasabah,
sehubungan dengan pembayaran dimuka atau
pembayaran termin oleh pemilik proyek
kepada kontraktor dalam mengerjakan proyek
yang telah mereka sepakati dalam kontrak
kerja.

Custom bond atau payment bond (garansi
pembayaran) adalah jaminan yang diterbitkan
oleh bank atas permintaan nasabahnya,
sehubungan dengan penangguhan
pembayaran (apabila memenuhi syarat-syarat
yang ditetapkan).

Retention bond atau maintenance bond
(garansi pemeliharaan) adalah jaminan yang
diterbitkan oleh bank atas permintaan
nasabahnya untuk kepentingan pihak ketiga



32

(pemilik proyek) yang menjadi mitra kerja
nasabah, sehubungan dengan tanggung jawab
nasabah atas pemeliharaan hasil
pekerjaan/proyek sampai batas waktu yang
telah diperjanjikan dalam kontrak kerja.

6) Shipping guarantee atau shipping bond (bank
garansi kepada maskapai pelayaran) adalah
jaminan yang diterbitkan oleh bank atas
permintaan nasabahnya, sehubungan dengan
pengeluaran  barang-barang impor dari
pelabuhan/maskapai  pelayaran, sebelum
datangnya dokumen impor yang aslidari bank
yang melakukan negosiasi.**

d. Dasar Hukum Bank Garansi
Bank  garansi  adalah  suatu  jenis
penanggungan, dimana yang bertindak sebagai
penaggung adalah bank, yang diatur dalam Pasal

1820 sampai dengan Pasal 1850 Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata. Akan tetapi ketentuan

tersebut memuat aturan aturan secara umum saja

sedangkan ketentuan mengenai bentuk maupun
syarat-syarat minimum yang harus dimuat dalam
perjanjian ataupun warkat tidak ditentukan secara
lengkap dan mendetail. Oleh karena itu agar bank-
bank mempunyai pedoman yang lengkap dalam
pelaksanaan pemberian garansi harus ada

34Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah,
Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta:
Djambatan, 2003), hlm. 243.



33

ketentuan  yang  mengaturnya. Peraturan

Perundang-Undangan yang mengatur tentang

garansi bank:

Pasal 1820 KUH Perdata sampai dengan Pasal
1850 KUH Perdata.”> Ketentuan yang tercantum
dalam KUH Perdata ini merupakan ketentuan
umum yang mengatur tentang jaminan
penanggungan pada umumnya. Apabila dalam
ketentuan khusus tidak diatur secara lengkap
tentang garansi, maka dapat diacu ketentuan yang
bersifat umum (lex generale).

1) Undang — Undang Nomor 7 Tahun 1992
tentang Perbankan, sebagaimana telah diubah
dengan Undang-Undang Nomor 10 Tahun
1998 tentang Perbankan.*

2) Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia
Nomor : 11/110/ Kep. / Dir / UPPB tentang
Pemberian Jaminan oleh Bank dan Pemberian
Jaminan oleh Lembaga Keuangan Non-Bank.
37

3) Surat Edaran Bank Indonesia Nomor : SE 11/
11 tanggal 28 Maret 1979 kepada Bank-Bank
Umum, Bank-bank Pembangunan dan
Lembaga Keuangan Bukan Bank di Indonesia

Perihal Pemberian Jaminan oleh Bamk dan

35 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1820.

36 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun 1992 tentang
Perbankan jo Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998.

37 Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia No. 11/110/KEP/DIR
tentang Bank Garansi.



34

Pemberian Jaminan oleh Lembaga Keuangan

Non-Bank.*®

Surat Edaran ini merupakan penjabaran lebih
lanjut dari Surat Keputusan Direksi Bank
Indonesia Nomor : 11 / 110 / Kep. / Dir / UPPB
tentang Pemberian Jaminan oleh Bank dan
Pemberian Jaminan oleh Lembaga Keuangan
Non-Bank.

Dasar hukum Bank Garansi, adalah perjanjian
penanggungan yang di atur dalam KUH Perdata
pasal 1820 s/d 1850. Untuk menjamin
kelangsungan Bank Garansi, maka penanggung
mempunyai “Hak Istimewa” yang diberikan
Undang- undang, yaitu untuk memilih salah satu
pasal:

a) Menggunakan pasal 1831 KUH Perdata
b) Atau pasal 1832 KUH Perdata

Hal ini sesuai Pasal 1831 KUHPerdata yang
menegaskan bahwa guarantor/penjamin tidaklah
diwajibkan membayar kepada kreditor, selain jika
debitor lalai sedangkan harta benda debitor ini
harus lebih dahulu disita dan dijual untuk melunasi
utangnya.

Pasal 1832 KUH Perdata memberikan
pengecualian terhadap ketentuan pasal 1831 KUH
Perdata sehingga memberikan peluang kepada

kreditor untuk dapat menuntut langsung kepada

38 Surat Edaran Bank Indonesia No. SE 11/11/UPPB tanggal 28 Maret
1979 tentang Petunjuk Pelaksanaan Bank Garansi.



35

seorang guarantor/penjamin untuk melunasi utang
seluruhnya tanpa harus menjual harta benda
debitor terlebih dahuluy, dalam hal
penjamin/guarantor  telah  melepaskan  hak
istimewanya untuk menuntut dilakukan lelang-sita
lebih dahulu atas harta benda debitor.

Dapat disimpulkan bahwa dalam perjanjian
pemberian garansi/penjaminan ini membawa akibat
hukum bagi guarantor/penjamin dan kreditor yaitu:

(1) Penjamin/guarantor  berkewajiban  untuk
melunasi utang debitor manakala debitor
cidera janji.

(2) Sebelum penjamin/guarantor —membayar
utang debitor, penjamin/guarantor dapat
meminta kepada kreditor untuk menyita dan
melelang harta kekayaan debitor terlebih
dahulu, baru kemudian harta kekayaan
penjamin/guarantor jika hasil lelang harta
debitor tidak cukup untuk melunasi utangnya.
Permintaan guarantor/penjamin  harus
disampaikan pertama kali saat memberikan
jawaban atas gugatan kreditor di pengadilan.

(3) Namun hak istimewa penjamin/guarantor
untuk meminta supaya harta kekayaan debitor
disita atau dilelang terlebih dahulu, menjadi
hapus manakala guarantor dengan tegas
melepaskan  hak  istimewanya  yang
dinyatakan dalam perjanjian pemberian
garansi/jaminan.



“)

36

Penjamin/guarantor yang meminta kepada
kreditor agar menyita dan melelang harta
kekayaan debitor terlebih dahulu mempunyai
kewajiban menunjukkan harta kekayaan
debitor dan wajib menyediakan biaya sita dan

lelang.



BAB III
KONSEP KAFALAH PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH DAN
WAHBAH AZ-ZUHAYLI

A. Pengantar Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-
Zuhayli
1. Biografi Ibnu Qudamah

Ibnu Qudamah, seorang ulama besar yang dikenal
dalam dunia Islam, dilahirkan di desa Jama'il yang terletak
di wilayah pegunungan Nablus, Palestina, pada tahun 541
H atau bertepatan dengan 1147 M. Ia memiliki nama
lengkap Muwaffaquddin Abu Muhammad Abdullah bin
Ahmad bin Muhammad bin Qudamah bin Migdam bin
*"Nasr bin Abdullah al-Magqdisi. Ketika usianya menginjak
sepuluh tahun, tepatnya pada tahun 551 H, Ibnu Qudamah
bersama keluarganya pindah ke Damaskus. Di kota
tersebut, ia mulai menimba ilmu dengan serius. la berhasil
menghafal Al-Qur’an dan mendalami kitab Mukhtashar
karya Al-Khiragi di bawah bimbingan para ulama yang
mengikuti mazhab Hanbali.”

Sejak usia muda, Ibnu Qudamah mulai menapaki jalan
ilmu dengan mempelajari al-Qur’an langsung dari ayahnya
serta beberapa ulama yang tinggal di desa Jabal Qasiyun,
Lebanon. Ketekunannya dalam menuntut ilmu semakin
terlihat ketika memasuki usia 20 tahun, di mana ia mulai
melakukan perjalanan ilmiah untuk memperdalam
pengetahuan, khususnya dalam bidang fikih. Pada tahun
561 H, ia berangkat bersama pamannya menuju Irak,

sebuah pusat keilmuan penting pada masa itu. Selama

3Ibnu Qudamah, al-Mughni, (Beirut : Dar al-Fikr, Juz 18) hlm. 11.

37



38

empat tahun menetap di sana, Ibnu Qudamah berguru
kepada sejumlah tokoh ulama besar, termasuk Syaikh
Abdul Qadir al-Jailani, yang menjadi salah satu guru
terkemukanya, serta beberapa syaikh lainnya yang turut
membentuk dasar keilmuannya.*’

Pada tahun 574 H, setelah menunaikan ibadah haji,
Ibnu Qudamah kembali ke Damaskus dan mulai
mencurahkan perhatiannya pada penulisan karya ilmiah.
Di kota itu, ia memulai penyusunan salah satu karya
monumentalnya, 4/-Mughni, yang merupakan penjelasan
atau syarah atas kitab Mukhtashar Al-Khiraqi. Kitab ini
menjadi salah satu referensi paling komprehensif dalam
bidang fikih, tidak hanya dalam lingkup mazhab Imam
Ahmad bin Hanbal, tetapi juga dalam kajian fikih secara
umum. Keagungan dan kedalaman isi kitab ini mendapat
pengakuan luas, bahkan dari ulama besar mazhab Syafi’i,
Imam ‘Izzuddin Ibnu Abdus Salam, yang dikenal sebagai
Sulthanul ‘Ulama. Ia pemah menyatakan bahwa dirinya
merasa belum puas dalam berfatwa sebelum menjadikan
Al-Mughni sebagai rujukan.*!

Ibnu Qudamah menjalani kehidupan keluarga yang
harmonis setelah menikah dengan Maryam, putri dari Abu
Bakar bin Abdillah bin Sa’ad Al-Maqdisi. Dari pemikahan
tersebut, ia dikaruniai lima orang anak, terdiri dari tiga
putra: Abu Al-Fadhl Muhammad, Abu Al-‘Izzi Yahya, dan
Abu Al-Majid Isa, serta dua putri: Fatimah dan Syafiah.

40Hasan Muarif Ambary, Suplemen Ensiklopedi Islam, Jakaarta: PT
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996, hlm. 212.



39

Sebagai seorang ulama besar dalam mazhab Hanbali,
Ibnu Qudamah dikenal tidak hanya karena kedalaman
ilmunya dalam bidang fikih, tetapi juga karena
produktivitasnya dalam menulis. Keilmuan dan
pengaruhnya diakui oleh banyak ulama besar, yang
menunjukkan betapa luas dan kokohnya pemahaman
beliau dalam ilmu keislaman. Bukti-bukti atas
keilmuannya itu masih dapat kita jumpai melalui karya-
karya tulis yang ditinggalkannya.

Dalam perjalanannya menuntut ilmu, Ibnu Qudamah
tercatat telah berguru kepada setidaknya 30 orang guru,
yang tersebar di berbagai kota penting dunia Islam seperti
Baghdad, Damaskus, Mousul, dan Mekkah. Pengalaman
belajar dari berbagai tokoh besar di tempat-tempat tersebut
turut membentuk kedalaman ilmunya dan menjadikannya
sosok ulama yang disegani sepanjang masa.

Di Baghdad, ia menimba ilmu dari beberapa ulama
terkemuka, seperti Abu Zur’ah Thahir bin Muhammad bin
Thahi Al-Maqdisi, serta Abu Muhammad Abdullah bin
Ahmad bin Ahmad, yang dikenal dengan sebutan Ibnu Al-
Khasysyab seorang pakar nahwu, ahli hadis, dan fikih
yang dihormati pada masanya. la juga belajar dari
Jamaluddin Abu Al-Farj Abdurrahman bin Ali bin
Muhammad, lebih dikenal sebagai Ibnu Al-Jauzi, seorang
penulis produktif yang meninggalkan banyak karya
penting. Tak hanya itu, Ibnu Qudamah juga berguru
kepada Abu Hasan Ali bin Abdurrahman Ath-Thusi Al-
Baghdadi (Ibnu Taaj), seorang qari’ yang dikenal akan
kezuhudannya, serta kepada Abu Al-Fath Nashr bin Fityan



40

bin Mathar (Ibnu Al-Mina An-Nahrawani), yang dikenal
sebagai pemberi nasechat keagamaan. Di Baghdad pula, ia
belajar dari Muhammad bin Muhammad As-Sakan.

Selain di Baghdad, Ibnu Qudamah juga menuntut ilmu
di Damaskus, antara lain kepada ayahnya sendiri, Ahmad
bin Muhammad bin Qudamah Al-Magqdisi, serta kepada
Abu Al-Makarim Abdul bin Muhammad bin Muslim bin
Hilal Al-Azdi Ad-Dimsyagqi, seorang ulama terkemuka di
wilayah tersebut. Perjalanan intelektualnya membawanya
pula ke kota Mousul, di mana ia belajar dari Abu Al-Fadhl
Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ath-Thusi.
Kemudian di kota suci Makkah, ia memperdalam
keilmuannya di bawah bimbingan Abu Muhammad Al-
Mubarak bin Ali Al-Hanbali, seorang imam besar dalam
mazhab Hanbali yang dikenal sebagai ahli Hadis dan
fikih.*?

Kehadiran para guru dari berbagai latar belakang
keilmuan dan kota yang berbeda ini memperkaya wawasan
Ibnu Qudamah, serta memperkuat kedudukannya sebagai
salah satu ulama besar dan berpengaruh dalam sejarah
Islam, khususnya dalam mazhab Hanbali.

Ibnu Qudamah dikenal sebagai salah satu ulama yang
sangat produktif dalam bidang keilmuan Islam. Karya-
karyanya mencakup beragam disiplin ilmu, mulai dari
fikih, ushul fikih, tauhid (ilmu kalam), hadis, hingga ilmu
bahasa (lughoh). Dalam bidang fikih, ia menghasilkan

sejumlah karya monumental yang hingga kini masih

42Ibnu Qudamah, Al-Mughni, him. 20.



41

menjadi rujukan penting dalam mazhab Hanbali. Beberapa

di antaranya adalah:

a) Al-Mughni, yang merupakan karya ensiklopedis dalam
fikih.

b) AIl-Kafi, sebuah ringkasan fikih yang padat dan
sistematis.

c) Al-Mugni’, yang digunakan sebagai  dasar
pembelajaran fikih Hanbali di berbagai pesantren dan
institusi ke islaman.

d) Mukhtasar al-Hidayah

e) Al-’Umdah, sebuah karya praktis yang ringkas namun
bernilai tinggi. Sementara dalam bidang ushul fikih,
Kontribusi Ibnu Qudamah juga tampak jelas melalui

karyanya yang terkenal berjudul Raudhah an-Nazir wa

Junnah al-Munazir, yang membahas metodologi istinbat

hukum dan prinsip-prinsip dasar dalam pengambilan

hukum Islam. Keberagaman dan kedalaman isi dari karya-
karyanya menunjukkan keluasan ilmu serta komitmen
beliau dalam mengembangkan khazanah keilmuan Islam.*

Dua karya monumental Ibnu Qudamah, yaitu al-

Mughni dalam bidang fikih dan Raudhah an-Nazir wa

Junnah al-Mundzir dalam bidang ushul fikih, menjadi

rujukan utama dalam mazhab Hanabilah serta banyak

dimanfaatkan oleh ulama dari mazhab lain. Kedalaman
pemikiran, ketelitian analisis, dan keluasan ilmu yang
tercermin dalam kedua kitab tersebut menunjukkan peran

penting Ibnu Qudamah dalam khazanah keilmuan Islam.

43Ibnu Qudamah, al-Mughni, him. 14



42

Beliau wafat di Damaskus pada tahun 620 H, tepat pada
waktu subuh di hari raya Idul Fitri, dan dimakamkan di
Jabal Qasiyun, sebuah tempat yang dikenal sebagai
kawasan pemakaman para tokoh ulama besar.**

2. Metodologi Ijtihad Ibnu Qudamah dalam AI/-Mughnt
Dalam melakukan istinbat hukum, Ibnu Qudamah
mengikuti pola dan metode yang tidak jauh berbeda dari
para pendahulunya, khususnya dalam lingkup mazhab
Hanabilah. Sebagai pengikut setia Imam Ahmad bin
Hanbal, beliau senantiasa merujuk pada kaidah-kaidah
yang telah ditetapkan oleh imam mazhab tersebut. Dalam
muqaddimah kitab al-Mughni, Tbnu Qudamah secara
gamblang menjelaskan bahwa Imam Ahmad bin Hanbal
memiliki metode tersendiri dalam pengambilan fatwa,
yang menjadi dasar pijakan utama dalam menyusun
pendapat hukum. Metode-metode tersebut kemudian
menjadi rujukan utama bagi Ibnu Qudamah dalam proses
penetapan hukum Islam dalam karya-karyanya.*
a. Nash al-Qur’an dan al-Sunnah
Imam Ahmad selalu mengutamakan teks langsung
dari Al-Qur’an dan Al-Sunnah jika ada dalil yang jelas
terkait suatu masalah. Dia tidak menggunakan metode
lain bila sudah ada nash yang tegas.
b. Qaul al-Sahabi (Pendapat Sahabat)
Jika tidak ditemukan nash, Imam Ahmad

memakai pendapat para sahabat sebagai sumber

4M. Ali Hasan, perbandingan Madzhab, Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2002, hlm. 282.
#Ibnu Qudamah, 4-Mughni, hlm. 8-9.



43

hukum. Jika pendapat sahabat berbeda-beda, dia
memilih yang paling dekat dengan dalil Al-Qur’an dan
Al-Sunnah.
Hadis Mursal dan Hadis Dha’if

Sebelum menggunakan qiyas, Imam Ahmad juga
mengandalkan Hadis mursal dan Hadis dha’if untuk
menentukan hukum, selama tidak bertentangan
dengan dalil yang lebih kuat. Pendekatan ini cukup
unik karena ulama lain biasanya tidak memakai Hadis
dha’if sebagai dasar hukum.
Qiyas

Dalam suatu permasalahan yang tidak ditemukan
nash dari al-Qur'an, al-Sunnah, Qaul Shahabat dan
Hadis mursal atau dhoif, maka Imam Ahmad bin
Hanbal menggunakan metodologi qiyas. Qiyas
dimaksudkan dalam rangka menganalogikan suatu
permasalahan yang belum ada ketentuan hukumnya
terhadap masalah lain yang sudah jelas dalilnya.
Al-Istishab

Secara etimologi berasal dari kata istishaba yang
bermakna “selalu menyertai” atau “berlangsung terus-
menerus.” Secara terminologi, istishab adalah prinsip
yang menganggap bahwa suatu keadaan atau status
tetap berlaku seperti semula selama tidak ada bukti
yang menunjukkan perubahan. Menurut Ibnu al-
Qayyim al-Jauziyah, istishab berarti menetapkan

keberlakuan suatu hukum yang sudah ada sebelumnya



44

atau menganggap tidak adanya sesuatu sampai ada
bukti yang mengubah kondisi tersebut.*®
f.  Al-Maslahah Al-Mursalah

Merupakan istilah yang terdiri dari dua kata, yakni
mashlahah yang berarti “manfaat” dan mursalah yang
berarti “lepas.” Dalam konteks ushul figh, mashlahah
mursalah adalah suatu kemaslahatan yang diakui
penting, tetapi tidak didukung atau ditolak oleh dalil
khusus secara eksplisit. Dengan kata lain, ini adalah
maslahat yang tidak terkait langsung dengan nash
tertentu sehingga keputusan hukum didasarkan pada
pertimbangan manfaat umum.*’

g. Sadd al-dzari’ah

Kata sadd menurut bahasa artinya “menutup”, dan
kata al-zari’ah berarti wasilah atau jalan ke suatu
tujuan. Dengan demikian, sadd al-dzari’ah secara
bahasa berarti “menutup jalan kepada suatu tujuan”.*®
Dalam terminologi ushul figh, sadd al-dzari’ah adalah
tindakan untuk menutup atau menghalangi jalan yang
dapat mengarah pada kerusakan atau kemudaratan.
Konsep ini digunakan oleh mujtahid untuk melarang
suatu perbuatan yang pada dasarnya boleh (mubah)
demi menghindari terjadinya perbuatan lain yang

haram atau merugikan.*’

46Gatria Efendi, Ushul Figh, Jakarta : Kencana Prenademedia group,
2014, hlm. 159.

47Satria Efendi, Ushul Figh, hlm. 149.

48Gatria Efendi, Ushul Figh, hlm. 172

49 Asmawi, Perbandingan Ushul Figh, Jakarta: Amzah, 2011, him. 142.



45

3. Biografi Wahbah Az-Zuhayli

Prof. Dr. Wahbah Zuhaili merupakan ulama
kontenporer yang memiliki nuansa baru di Indonesia saat
sekarang ini. Dia adalah seorang guru besar yang berasal
yang berasal dari Syiria dalam Islam. Nama aslinya adalah
Wahbah Ibnu Mustafa al-Zuhaili. Dia lahir di desa Dir
Atiyah, daerah Qalmun, Damsiq (Damaskus), Syiria pada
tanggal 6 maret 1932M/1351H, dan wafat pada hari sabtu
(8 Agustus 2015) di Damaskus Suriah pada usia 83
tahun.”

Wahbah Zuhaili juga dilahirkan oleh seorang ibu yang
bernama Fatimah bin Mustafa Sa’adah dari seorang ayah
yang bemama Mustafa al-Zuhaili. Fatimahibundanya
Wahbah Zuhaili merupakan seorang yang sangat
berpegang teguh dengan ajaran agama Islam. Begitupun
dengan Mustafa al-Zuhaili juga merupakan sosok yang
terkenal dengan ketakwaan dan kesalehannya, dia juga
merupakan seorang hafidz Al-qur’an, dan berprofesi
sebagai petani.

Wahbah Zuhaili merupakan seorang tokoh ulama di
dunia pengetahuan Islam, selain terkenal sebagai ulama
tafsir (Mufassir) dia juga terkenal sebagai ulama di bidang
figh. Hampir dari setiap waktunya semata-mata hanya
digunakan untuk menuntut dan mengembangkan dalam
bidang keilmuan. Wahbah Zuhaili adalah seorang ulama
yang hidup pada abad ke 20 yang setara dengan ulama dan
tokoh-tokoh Islam lainnya, seperti Said Hawwa, Thahir

S0Muhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer,
(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003). 102.



46

bin Hasyur, Syekh Sayyid Qutub, Muhammad abu Zahrah,
Ali Muhammad al-Khafif, Abdul Ghani, Muhammad
Salam Makdur, Abdul Khalig, dan Mahmud Syaltut.’!

Di bawah pendidikan ayahnya, Wahbah menerima
pendidikan dasar-dasar Agama Islam. Setelah itu, ia di
sekolahkan di Madrasah Ibtidaiyah di kampungnya,
hingga jenjang pendidikan formal berikutnya. Wahbah Al-
Zuhaili dibesarkan di lingkungan ulama-ulama mazhab
Hanafi, yang membentuk pemikirannya dalam mazhab
fikih. Walaupun bermazhab Hanafi, namun beliau tidak
fanatik terhadap fahamnya dan senantiasa menghargai
pendapat-pendapat mazhab lain. Hal ini, dapat dilihat dari
bentuk penafsirannya ketika mengupas ayat-ayat yang
berkaitan dengan fikih.”

Wahbah Zuhaili memulai pendidikan Al-Qur’an dan
Sekolah Dasar di desanya Dir Atiyah dan lulus pada tahun
1946. Kemudian melajutkan kepada sekolah tingkat
menengah dengan mengambil jurusan Syari’ah di
Damaskus selama 6 tahun. Selanjutnya pada tahun 1952
beliau mendapat ijazah fakultas Syari’ah dan bahasa Arab
di al-Azhar dan fakultas Syari’ah di UAS (Universitas Ain
Syam) dalam waktu yang sama. Diamana pada saat itu
beliau memperoleh tiga ijazah,” diantaranya:

SIMuhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer,
(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003). 103.

28yaiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Alquran, (Yogyakarta:
Kaukaba Dipantara, 2013), h.136-137.

3Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed
“Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”, Skripsi, 2022, Parepare,
IAIN Parepare. 40.



47

a. ljazah B.A dari fakultas Syari“ah di Universitas al-

Azhar khairo pada tahun 1956.

b. Ijazah Takhassus pendidikan dari fakultas Bahasa

Arab di Universitas al-Azhar pada tahun 1957.

c. Ijazah B.A dari fakultas Syari“ah di Universitas Ain

Syam pada tahun 1957.

Setelah memperoleh tiga ijazah, beliau melanjutkan
perguaruan tingginya ke tingkat pasca sarjana di
Universitas Khairo yang ditempuh dalam waktu dua tahun
dengan menyelesaikan tesis yang berjudul “al-Zira’l Fi al-
Siyasat al-Syar’iyyat wa al-Figh al-Islam” dan kemudian
meraih gelar M.A. Tak merasa cukup puas dengan gelar
dan ijazah yang telah diperolehnya, beliau melanjutkan
pendidikannya ke program doctor dan selesai pada tahun
1963 dengan mendapat peringkat terbaik, yaitu predikat
cumlaude (Martabat asy-Syaraf al-Ula). Setelah itu beliau
juga mendapatkan kesempatan untuk mengikuti
pertukaran pelajar dari Universitas-universitas barat dan
kemudian meyandang gelar profesor pada tahun 1975.>*
Sungguh luar biasa dengan prestasi yang sangat
cemerlang, menjadi satu catatan penting, bahwa Wahbah
Zuhaili senantiasa mendapat predikat teratas pada semua
jenjang pendidikannya.

Setelah memproleh ijazah Doktor pada tahun 1963,
beliau diangkat menjadi dosen di fakultas Syari’ah di
Universitas Damaskus dan berturut-turut menjadi wakil

54 Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed
Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”, Skripsi, 2022, Parepare,
IAIN Parepare. 41.



48

dekan dan ketua jurusan di fakultas yang sama. Beliau
mengabdi 7 tahun lamanya yang kemudian dikenal alim di
bidang Figh, Tafsir, dan Dirasah Islamiyah.

Kemudian setelah memperoleh gelar profesor pada
tahun 1975, beliau diangkat dan dikukuhkan sebagai guru
besar dan sering menjadi dosen tamu dalam sejumlah
Universitas di Negara-negara Arab, seperti pada fakultas
Syari’ah, fakultas Hukum, fakultas Adab Pascasarjana
Universitas Benghazi, Libiya, Universitas khurtum,
Universitas Ummu Darman, Universitas Afrika, Sudan,
serta beliau juga pernah mengajar di Universitas Emirat
Arab.

Selain itu Wahbah Zuhaili juga sering mengikuti
berbagai seminar internasional dan mempresentasikan
makalahnya dalam berbagai forum ilmiah di negara Arab
dan negara-negara lain termasuk Malaysia dan di
Indonesia kususnya NU (Nahdlatul Ulama). Beliau juga
menjadi anggota tim redaksi berbagai jurnal dan majalah,
dan staf ahli pada berbagai riset figh dan peradaban Islam
di Syiria, Yordania, arab Saudi, Sudan, India, dan
Amerika.”

Di antara karir yang pernah digelutinya, yaitu:

1) Ketua bidang fikih Islam dan aliran-alirannya di

Fakultas Syariah Universitas Damaskus.

5SKhoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili
Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus,
TIAIN Kudus. 55.



2)

3)

4)

8))

6)

7)

8)

9)

49

Menjadi wakildekan Fakultas Syariah Universitas
Damaskus, kemudian diangkat menjadi dekan selama
empat tahun 1967-1970 M.

Ketua pusat Kontrol Muassasah Arab Bank Islam dan
ketua Komite Studi Bank Islam dan anggota Majelis
Syar'i Perbankan Islam.

Pada tahun 1989 dia kembali menduduki jabatan ketua
bidang fikih Islam dan aliran-alirannya sekembalinya
bertugas dari Uni Emirat Arab.

Tenaga ahli/pakar dalam bidang fikih di Mekah,
Jeddah, India, Amerika, dan Sudan.

Menjadi ketua jurusan Syari'ah Islamiyah di Fakultas
Syariah dan Hukum di Uni Emirat Arab, kemudian
diangkat menjadi dekan fakultas tersebut selama
empat tahun.

Anggota riset peradaban Islam di kerajaan Yordania
dan Muassasah Ahl Bait.

Menjadi promotor di berbagai program Megister dan
Doktor di Universitas Damaskus dan Fakultas Imam
al-A'uza'i di Libanon dan menjadi penguji desertasi
maupun tesis.

Menjadi peletak atau pencetus pertama dalam
perencanaan pembangunan studi Fakultas Syariah di
Damaskus di awal tahun 70-an dan perencana atau
pencetus Fakultas Syariah dan Hukum jurusan Syariah
di Emirat Arab dan juga Institut Islam di Suriah tahun
1999 M.

10) Pendiri majalah al-Syari’ah dan studi Islam di

Universitas Kuwait 1988 M.



50

11) Mengisi siaran di radio-radio dengan materi tafsir
dalam acara kisah-kisah al-Qur'an, al-Qur'an dan
kehidupan, serta seminar di program televisi
Damaskus, Emirat Arab, Kuwait, Arab Saudi, dan juga
siaran-siaran intermasional, dan yang tak ketinggalan
adalah dialog dengan wartawan dari suriah, Kuwait,
Arab Saudi, dan Emirat.

12) Pendiri majalah Syariah dan Hukum di Universitas al-
Emirat.

13) Ketua komite Kebudayaan tertinggi dan ketua komite
manuskrip di Universitas Emirat.

14) Salah seorang anggota redaksi majalah Nahj al-Islam
di Damaskus.

15) Pemimpin Redaksi majalah al-Syekh Abd al-Qadir al-
Qassab (al-Sanawiyah al-Syar'iyah) di Dir ‘Athiyah.

16) Salah seorang khatib di mesjid Al-"Usmani di
Damaskus dan menjadi khatib di Musim panas di
Mesjid al-Iman di Dir ‘Athiyah.>
Karena keseriusannya dalam ilmu, Dr. Badi Al-Sayyid

Al Lahham tentang biografi Syeikh Wahbah dalam

bukunya yang berjudul, Wahbah Al-Zuhaili al-'Alim, Al-

Faqih, Al-Mufassir dan mengumpamakannya seperti

Imam Al-Suyuthi (w. 1505 M) yang menulis 300 judul

buku di masa lampau.

Wahbah Al-Zuhaili sangat produktif menulis. Mulai
dari diktat perkuliahan, artikel untuk majalah dan koran,

56 http://www.zuhayli.net/biograpl. htm diakses tanggal, 30 Mei 2025.
Lihat juga  https:/teguharafah.wordpress.com.2018/20/01/biografi-seputar-
wahbah-al-zuhaili-dan- tafsirnya



51

makalah ilmiah, sampai kitab-kitab besar yang terdiri atas
enam belas jilid, seperti kitab Tafsir Al-Wasit. Ini
menyebabkan Al-Zuhaili juga layak disebut sebagai ahli
tafsir. Bahkan, ia juga menulis dalam masalah aqgidah,
sejarah, pembaharuan pemikiran Islam, ekonomi,
lingkungan hidup, dan bidang lainnya, yang menunjukkan
kemultitalentaannya dan multidisiplinernya.’’

Wahbah Al-Zuhaili banyak menulis buku, kertas kerja
dan artikel dalam berbagai ilmu Islam. Buku-bukunya
melebihi 200 buah buku dan jika digabungkan dengan
tulisan-tulisan kecil melebihi dari 500 judul. Satu usaha
yang jarang dapat dilakukan oleh ulama saat ini. Wahbah
Al-Zuhaili diibaratkan sebagai al-Suyuti kedua (al-Sayuti
al- Sani) pada zaman ini jika dipadankan dengan Imam al-
Sayuti.

Di antrara buku-buku karya Wahbah Az-Zuhayli
adalah:

a) Dalam Bidang [Imu Al-Qur“an (U’lumul Qur’an) dan

Tafsir

Al-Tafsir al-Munir fi al- ‘Aqidah wa al-Syari ‘ah wa al-

Manhaj, Al-Tartil: al-Tafsir al-Wajiz ‘ala Hamisy al-

Qur’an al-‘Azim wa Ma ‘ahu, Al-Tafsir al-Wajiz wa

Mu jam Ma ‘ani al-Qur’an al-‘Aziz, Al-Qur’an al-

Karim: Bunyatuhu al-Tasyri iyyah wa Khasa’isuhu

al-Hadariyyah, Al-1jaz al-‘llmi fi al-Qur’an al-

Karim, Al-Syar‘iyyah al-Qira’at al-Mutawatirah wa

57 Dwi Jamilah, “Kosep Rejeki dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Munir
Karya Wahbah Zuhaili w. 1434)”, Skripsi, 2020, Jakarta, Institut [Imu Al-Qur’an
Jakarta. 42.



52

Atharuhd fi al-Rasm al-Qur’ant wa al-Ahkam, Al-
Qissah al-Qur’aniyyah, Al-Qism al-Insaniyyah fi al-
Qur’an al-Karim, Al-Qur’an al-Wajiz:  Siurah
Yasin wa Juz’ ‘Amma.”®
b) Dalam Bidang IImu Figh dan Ushul Figh

Athar al-Harb fi al-Figh al-Islami, Usil al-Figh al-
Islami 1-2, al-‘Ugiud al-Musammah fi Qaniin al-
Mu ‘amalat al-Madaniyyah al-Imarati, al-Figh al-
Islami wa Adillatuhu al-Juz’ al-Rasi‘ al-Mustadrak,
al-Islam wa Adillatuhii (8 Juz’), Nazariyyat al-Daman
aw Ahkam al-Masuliyyah al-Madaniyyah wa al-
Jind'iyyah, al-Wajiz fi Usil al-Figh, al-Wasaya wa al-
Waqf fi al-Figh al-Islami, al-Istinsakh hadf al- ‘Ilm wa
al-Din wa al-Akhlaq, Nazariyyat al-Darirvah al-
Syar ‘iyyah, al-Tamwil wa Suq al-Awraq al-Maliyyah
al-Birsah, Khitab al-Damam, Bay* al-Ash ‘um, Bay*
al-Tagsit, Bay‘ al-Dayn fi al-Syari‘ah al-Islamiyyah,
al-Buyii* wa Atsaruha al-Ijtimd ‘iyyah al-Mu ‘dsirah,
al-Amwal allatt Yasihh Waqfuha wa Kaifiyyat Sarfiha,
Asbab al-lkhtilaf wa Jihat al-Nazar al-Fighiyyah,
Idarah al-Waqf al-Khayri, Ahkam al-Mawadd al-
Najisah wa al-Muharramah fi al-Ghidha’ wa al-
Dawa’, Ahkam al-Ta‘amul ma‘a al-Masarif al-
Islamiyyah, al-Ijtihad al-Fight al-Hadith
Muntalaqatuhii wa [jtihadatuhi, al-Ibra’ min al-
Dayn, al-Dayn wa Ta’stlubii ma‘a al-Hayah, al-

58 Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili
Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus,
TIAIN Kudus. 43.



53

Zarda'i* fi al-Siyasah al-Syar‘iyyah wa al-Figh al-
Islami, Shar min ‘Urid al-Tijarah al-Mu ‘asirah wa
Ahkam al-Zakah, al-‘Urf wa al-‘Adah, al-‘Ulim al-
Syar ‘iyyah  bayna al-Wahdah wa al-Istiglal, al-
Madhhab al-Sydfi ‘Tt wa Manhajuhii al-Wasat bayna al-
Madhahib al-Islamiyyah, Nugat al-Iltiga’ bayna al-
Madhahib al-Islamiyyah, Manahij al-ljtihad fi al-
Madhahib al-Mukhtalifah, al-Hadathah wa al-‘Alaqat
al-Duwaliyyah fi al-Islam Muqgaranah bi al-Qaniin al-
Duwali, al-Rukhas al-Syar ‘iyyah, Tajdid al-Figh al-
Islami, al-Figh al-Maliki al-Yasr Juz’ 1 wa Juz’ 2,
Hukm Ijra’ al- ‘Uqiid bi Wasa'il al-Ittisal al-Haditsah,
Zakat al-Mal al-‘Am, al-‘Alagat al-Duwaliyyah fi al-
Islam, ‘A’id al-Istitsmar fi al-Figh al-Islami,
Taghayyur al-ljtihad, Tatbig al-Syari‘ah  al-
Islamiyyah, Usil al-Figh wa Madaris al-Bahth fihi,
Bay‘ al-‘Urbin, al-Taqlid fi al-Madhahib al-
Islamiyyah ‘Inda al-Sunnah wa al-Syi‘ah, Usil al-
Taqrib bayna al-Madhahib al-Islamiyyah, Ahkam al-
Harb fi al-Islam wa Khasd’isuha al-Insaniyyah,
Ijtihad al-Tabi‘in, al-Ba'‘its ‘ala al-‘Uqgid fi al-Figh
al-Islami wa Usilihi, al-Islam D al-Jihad la al-
‘Udwan, al-Islam D al-Syara wa  al-

Dimugratiyyah.”’.

59 Khoirul Anam, 44.



c)

d)

54

Dalam Bidang Hadis dan Ilmu Hadis

Al-Musliman al-Sunnah al-Nabawiyyah al-Syarifah,
Hagqgigatuhd wa Makanatuha ‘inda Figh al-Sunnah al-
Nabawiyyah..”’

Dalam Bidang Ilmu Akidah Islam

Al-Iman bi al-Qada’ wa al-Qadar, Usil Mugaranah
Adyan al-Bida * al-Munkarah.

Dalam Bidang Pendidikan Islam

Al-Khasa’is al-Kubra li Huqiiq al-Insan fi al-Islam wa
Da ‘a’im al-Dimugratiyyah al-Islamiyyah, al-Da ‘wah
al-Islamiyyah wa Ghayr al-Muslimin, al-Manhaj wa
al-Wasilah wa al-Hadaf, Tabsir al-Muslimin [i
Ghayrihim bi al-Islam, Ahkamuhu wa Dawabituhu wa
Adabuhu, al-Amn al-Ghidza Tfi al-Islam, al-Imam al-
Suyiitt al-Jadid: al-Da ‘wah ila al-ljtihad, al-Islam wa
al-Iman wa al-IThsan, al-Islam wa Tahaddiyyat al- ‘Asr,
al-Tadakhum al-Nagdr min al-Wajhah al-Syar ‘iyyah,
al-Islam  wa Ghayr al-Muslimin, al-Mujaddid
Jamaluddin al-Afghani wa Islahatuhu fi al-‘Alam al-
Islami, al-Muharramat wa Atsaruha al-Sayyi’ah ‘ala
al-Mujtama’, al-Da ‘wah ‘ala Manhaj al-Nubuwwah,
Tarig al-Hijratayn wa Bab al-Sa ‘adatayn, al-Usrah
al-Muslimah fi al-‘Alam al-Mu ‘asir, Haqq al-
Hurriyyah fi al-‘Alam, al-Thaqafah wa al-Fikr, al-
Qiyam al-Igtisadiyyah, Ta‘addud al-Zaujah: al-
Mubda’ wa al-Nazariyyah wa al-Tatbiq, Manhaj al-
Da‘'wah fi al-Sirah al-Nabawiyyah, al-‘llm wa al-

60 Khoirul Anam, 45.



55

Iman wa Qadaya al-Syabab, Dhikr Allah Ta ‘ala, Rith

al-Zaman Juz’ 1, al- Z4$ab.6]

Di samping tulisan beliau berupa buku di atas,
Wahbah Zuhaili juga turut berperan dalam penulisan
berbagai penelitian seperti penelitian Ensiklopedia di
Kuwait, Ensiklopedia besar Arab di Damaskus,
Ensiklopedia Islam di Halb, dan Ensiklopedia Peradaban
Islam di Yurdonia.

Selain itu Wahbah Zuhaili juga prodktif dalam
menulis artikel jumal dan majalah-majalah keislaman
yang diterbikan di berbagai negara. Dari sekian banyaknya
karya-karya intelektual beliau yang paling dominan adalah
karya di bidang figh, di bidang pendidikan Islam, dan di
bidang ilmu Al-Qur’an, baru setelah itu karya-karya beliau
di bidang ilmu lainnnya.®

Dengan keproduktifan beliau dalam menulis begitu
banyak buku serta karya-karya ilmiah lainnya, maka
sangat pantaslah Wahbah Zuhaili mendapatkan
perumpamaan seperti Imam Syuti (w. 1505M) oleh Dr.
Sayyid Badi al-Laham.

4. Metodologi Ijtihad Wahbah Az-Zuhayli dalam Kitab
Figh al-Islami wa Adillatuhii
Dalam melengkapi proses ijtihad yang dilakukan oleh
Wahbah Al-Zuhaili, sebagai seorang ulama kontemporer,

beliau terlebih dahulu melakukan kajian terhadap nash-

61 Khoirul Anam, 44.

62 Siratal Mustakim, “Ikhlas Menurut Wahbah Zuhaili dalam Kitab
Tafsir Al-Munir : Aqidah, Syariah dan Manhaj”, Skripsi, 2020, Bengkulu, IAIN
Bengkulu. 37.



56

nash yang terdapat dalam al-qur'an dengan menggunakan
pendekatan disiplin ilmu yang berhubungan seperti ilmu
bahasa dengan memperhatikan kata-kata mujmal,
musytarak, atau lafazh yang diragukan termasuk lafazh
yang 'amm atau khash, haqiqah atau majaz, haqgiqah atau
'urf, mutlaq atau mugayyad, jika ia menemukan nash yang
jelas mengenai masalah yang dikajinya, maka ia
berpegang teguh pada nash tersebut dan menghukumi
masalah yang sedang dikajinya dengan ketentuan yang ada
dalam nash-nash itu.

Sedangkan apabila ia tidak menemukannya dalam Al-
Qur'an, maka ia mencari dalam sunnah Rasul yang berupa
perkataan (Qauliyah). Apabila ia tidak menemukannya
dalam hadits qauliyah, ia mencarinya dalam hadits yang
berupa perbuatan (amaliyah) yang mencakup perilaku
Nabi SAW, seperti tata cara shalat, puasa, haji, dan
sebagainya.

Jika ia tidak menemukannya dalam keduanya maka ia
mengambil hadits yang berupa penetapan (tagririyah) atau
penilaian Nabi SAW terhadap apa yang diucapkan atau
dilakukan para sahabat yang perkataan atau perbuatan
mereka tersebut diakui dan dibenarkan oleh Nabi SAW.

Apabila ia menemukan dalam hadits tentang hukum
dari masalah yang sedang dikajinya maka ia menggunakan
hadits amaliyah atau tagririyah itu sebagai dalil atau
sumber hukum.

Jika dari kedua sumber tersebut ia tidak menemukan
kepastian hukum dari masalah yang sedang dikaji,
kemudian Az-Zuhayli memperhatikan beberapa pendapat-



57

pandapat ulama dengan memperhatikan hadits yang
dijadikan dalil oleh para ulama tersebut antara sahih dan
doif-nya dengan cara ia melakukan pen-takhrij-an dan pen-
tahqig-kan agar hadits-hadits tersebut dapat diketahui
sahih dan dhoif-nya sehingga bisa memilih pendapat yang
bersandar pada Hadis sahih.”

Kemudian Al-Zuhaili melakukan tarjih® terhadap
pendapat yang mengacu pada sandaran dalil yang sahih,
atau jika hadits yang digunakan sebagai dalil oleh para
ulama tersebut mempunyai kekuatan yang sama dalam
derajat hadits, maka beliau lebih memilih pendapat yang
mempunyai  potensi  lebih  untuk  menimbulkan
kemaslahatan dan menolak kerusakan.

Jika Al-Zuhaili tidak melakukan tarjih terhadap
beberapa pendapat ulama, ia lebih mengutamakan untuk
mengamalkan pendapat jumhur ulama, alasannya
dukungan para ulama terhadap satu pendapat dapat
dijadikan alasan kuat dalam pen-tarjih-an. Jika tidak
menemukannya dalam beberapa pendapat ulama, ia
melakukan giyas dengan ilhag atau mempertemukan
masalah yang sedang dikajinya dengan masalah yang
sudah mempunyai ketentuan hukum dari sumbemya yang
mempunyai kesamaan illat.

Kemudian ia menghukumi masalah yang dikajinya,
dengan hukum yang sama dengan masalah yang sudah
mempunyai ketentuan hukum dari sumbernya. Selain dari

63Wahbah Zuhayli, al-Figh al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus, Dar al-
Fikr, 2007).



58

itu kemudian ia juga menggunakan logika yang sesuai
dengan aturan dalam hukum Islam.

Demikian cara atau metode ijtihad yang ia lakukan,
adakalanya merujuk kepada makna lahiriyah nash, jika
memang nash tersebut sesuai dengan realitas masalah yang
sedang dikajinya. Adakalanya ia juga menganalogikan
masalah tersebut dari nash-nash yaitu giyas, atau dengan
menimbang realitas maslahah yang dihadapinya dengan
menggunakan kaidah-kaidah umum yang digali dari dalil-
dalil al-Qur'an dan al-Sunnah seperti istihsan, maslahah
mursalah, urf, sad al-Zari'ah dan yang lainnya.*®

Adapun cara istihsan® yang digunakan Al-Zuhaili
yaitu dengan mengunggulkan (memakai) giyas khafi dan
meninggalkan giyas jali karena ada petunjuk untuk itu,
dimana istihsan ini disebut dengan istihsan giyasi. Atau
dengan cara Pengecualian masalah juz'iyah dari Asal yang
bersifat Kully atau dari kaidah-kaidah yang berlaku umum
karena ada dalil (petunjuk) khusus yang mengharuskan hal
tersebut yang disebut dengan istihsan istisna i.®’

Sedangkan Al-Zuhaili di dalam metode maslahah
mursalah® yaitu dengan menentukan sebuah hukum yang
dapat memperbaiki peraturan syariat atau tujuan syariat
(magasyid al-syariah) yang sebelumnya tidak ada
ketentuan dalil dalam syariat, sehingga dapat terwujud

% Wahbah Zuhayli, al-Figh al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus, Dar al-
Fikr 2007), h. 199.

66 A1-Ghozali, AI- Mustashfa I, (Beirut Lebanon), h. 137.

67 Wahbah Az-Zuhaily. Usulul Figh Al-Islamy I. (Cet. 11; Dimasq Syria:
Darul Fikri, 2007), h.739

8 Rahmat Syafi, llmu Ushul Figih. h.120.



59

menarik kebaikan (jalbu al-masalih) dan menolak
kerusakan (dar'u al-mafasid).

Sedangkan dalam ‘urf yang digunakan oleh Al-
Zuhaili adalah ‘urf'yang sudah berlaku secara umum dari
masa sahabat dan sesudahnya yang tidak bertentangan
dengan nash syara’ dan kaidah- kaidah dasar. Adapun
sadd al-Zari’ah yang digunakan Al-Zuhaili yaitu untuk
menentukan apakah suatu perbuatan dilarang atau tidak,
karena ia bisa menjadi sarana (al/-Zariah) terjadinya suatu
perbuatan lain yang dilarang.®

B. Konsep Kafalah Perspektif Ibnu Qudamah dan Wahbah

Az-Zuhayli
1. Konsep Kafalah Perspektif Ibnu Qudamah dalam
Kitab AI-Mughni

a. Pengertian Kafalah (Jaminan)
Dalam kitab AI-Mughni Ibnu Qudamah berkata:"

& e osiladd 433 ) el a3 25 5Ll
B el dh g g 48 G
JB3 el e Ko EEB1G (g 2ls 30 B

ol 883 Y ¢ plall fa Sls A Ul

f};‘\ - RS

-

“Kata  dhamaan  berarti  menggabungkan
pertanggungan penjamin kepada pertanggungan

terjamin dalam komitmen untuk menunaikan hak

®Wahbah Zuhayli, Ushul Figh Al-Islamy, h. 831.
70 Ibnu Qudamah, al-Mughni, Terj. Misbah (Jakarta, Pustaka Azzam,
2009). him. 388.



60

orang lain, sehingga hak tersebut ditetapkan
dalam  pertanggungan  keduanya  secara
bersama-sama, dan empunya hak berhak untuk
menuntut siapa yang dia kehendaki di antara
keduanya.”

Kata dhamaan terambil dari kata dhamm yang
berarti menggabungkan. Al-Qadhi berkata, “Kata
dhamaan terambil dari kata tadhmiin, karena
pertanggungan penjamin menjamin hak. Dasar
kebolehannya adalah Al-Qur’an, Sunnah, dan Ijma’.
Di dalam Al-Qur’an Allah berfirman,

“Dan siapa yang dapat mengembalikannya akan

memperoleh bahan makanan (seberat) beban

unta, dan aku menjamin terhadapnya.” (Qs. Yusuf

(12): 72)"!

Ibnu Abbas berkata, “kata zaiim dalam ayat

tersebut berarti penjamin.”

Adapun di dalam Sunnah, diriwayatkan dari Nabi
SAW bahwa beliau bersabda,

(ailly 391> 5T ely)) 36 2ets B35 T

“penjamin adalah orang yang berutang” (HR.
Abu Daud dan Tirmidzi).”

"I Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi
Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242.

72 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3,
Hadis no. 3561, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 293.



61

Dalam kisah yang diriwayatkan oleh Imam
Bukhari dari Salamah bin al-Akwa’, disebutkan
bahwa Nabi Muhammad SAW enggan menyolatkan
jenazah  sesecorang  karena  orang  tersebut
meninggalkan utang dua dinar dan tidak
meninggalkan harta untuk melunasinya. Nabi pun
menolak menshalatinya sampai salah seorang
sahabat, Abu Qatadah, menyatakan bahwa ia bersedia
menanggung utang itu. Barulah Nabi SAW
melaksanakan shalat jenazah. Hadis ini menunjukkan
bahwa penjamin memiliki tanggung jawab yang
setara dengan orang yang berutang.

Kemudian, Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa
umat islam menyepakati kebolehan jaminan secara
garis besar. Dalam istilah fikih digunakan beberapa
istilah untuk menggambarkan konsep jaminan seperti
kata dhamiin, kafiil, qabiil, hamiil, za iim, dan shabiir
yang memiliki arti sama, yaitu penjaminan.”

b. Syarat dan Rukun Kafalah

Di dalam kafalah, Ibnu Qudamah menyebutkan
bahwa harus terpenuhi unsur-unsur pokok atau rukun
Kafalah, Masing-masing unsur ini mengandung syarat
tertentu yang harus dipenuhi agar akad jaminan sah
secara hukum Islam, yaitu:

Unsur pertama adalah penjamin (dhamiin/kafil),
yakni pihak yang menyatakan diri siap menanggung

tanggungan orang lain. Ibnu Qudamah menyebutkan

Ibnu Qudamah, al-Mughni, hlm. 389.



62

bahwa syarat paling utama bagi penjamin adalah
kerelaan. Apabila sesecorang dipaksa menjadi
penjamin, maka akad tersebut tidak sah, karena
jaminan merupakan bentuk akad tabarru’, yakni akad
kebajikan yang tidak mengandung unsur imbal balik
dan harus didasarkan atas kerelaan. Selain itu,
penjamin juga harus merupakan orang yang baligh,
berakal, dan memiliki kecakapan hukum. Oleh karena
itu, tidak sah jaminan yang dilakukan oleh anak kecil,
orang gila, atau orang yang berada dalam pengampuan
harta (safih).”*

Unsur kedua adalah pihak yang dijamin (al-
madmun  ‘anhu/al-makful ‘anhu). Menurut Ibnu
Qudamabh, izin atau kerelaan dari pihak yang dijamin
tidak disyaratkan. Artinya, seseorang boleh menjamin
orang lain tanpa sepengetahuan atau persetujuannya.
Hal ini dianalogikan dengan sahnya pembayaran utang
oleh orang ketiga tanpa izin dari orang yang berutang.
Ibnu Qudamah menyebut bahwa ini adalah pendapat
jumhur ulama dan menjadi pendapat yang beliau ikuti.
Namun, beliau juga menyebut adanya perbedaan dari
mazhab Hanafi, di mana Abu Hanifah dan Muhammad
mensyaratkan adanya izin, karena jaminan dianggap
menetapkan hak atas orang yang dijamin, yang tidak
seharusnya dilakukan tanpa persetujuan.”

Unsur ketiga adalah pihak yang memiliki hak (al-
madhmuun lahu/al-makful lahu). Dalam hal ini, tidak

" Ibnu Qudamah al-Mughni, him. 389.
75 Ibid, hlm. 390.



63

disyaratkan pengetahuan penjamin terhadap identitas
pihak kreditur. Ibnu Qudamah membawakan Hadis
tentang Abu Qatadah yang menjamin utang seorang
jenazah tanpa mengetahui siapa pihak yang memberi
utang, dan Rasulullah SAW menerima jaminannya.
Dari situ, disimpulkan bahwa identitas pihak pemilik
hak tidak harus diketahui secara pasti selama objek
jaminannya jelas dan dapat dipahami sebagai suatu
kewajiban.”®
Unsur keempat adalah objek jaminan (a/-madhmun
bih/al-makful bih). Objek jaminan harus berupa
kewajiban yang pasti dan dapat ditagih secara hukum.
Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa tidak sah
menjamin sesuatu yang belum pasti menjadi
kewajiban, seperti hadiah dalam musabaqah, upah
dalam ja ‘alah, atau harta dalam kitabah. Semua itu
termasuk bentuk kewajiban yang bersifat spekulatif,
dan karena itu tidak dapat dijadikan objek jaminan.’’
Unsur kelima adalah sighah (ijab dan qabul).
Dalam akad jaminan, harus ada pernyataan atau lafal
yang menunjukkan secara jelas bahwa seseorang
bertanggung jawab menanggung kewajiban pihak lain.
Sighah tidak boleh disertai syarat yang bertentangan
dengan maksud akad. Ibnu Qudamah menyatakan
bahwa akad yang digantungkan pada syarat rusak
(shart fasid) bisa menyebabkan kerusakan pada akad

7 Ibid., hlm. 390-391.
77 Ibid., hlm 393.



64

itu sendiri. Karenanya, sighat harus menunjukkan
keseriusan dan kejelasan dari pihak penjamin.”®
¢. Konsekuensi Hukum Kafalah
Menurut Ibnu Qudamah, apabila akad kafalah
telah sah secara syar i yakni telah terpenuhi rukun dan
syaratnya maka jaminan tersebut menimbulkan
konsekuensi hukum yang mengikat, yaitu tanggungan
yang dibebankan kepada penjamin. Dalam hal ini,
pemilik hak berhak menuntut pelunasan kepada siapa
saja yang ia kehendaki, baik kepada penjamin maupun
kepada pihak yang dijamin.”” Dengan demikian,
jaminan tidak menghapus tanggungan pihak yang
dijamin, tetapi memperluas tanggungan tersebut
kepada pihak lain (penjamin).
1) Hak kreditur menagih siapapun di antara
keduanya
Salah satu konsekuensi penting dari jaminan
adalah, bahwa kreditur tidak diwajibkan menagih
kepada pihak yang dijamin terlebih dahulu.
Sebaliknya, dia diberi hak untuk menuntut kepada
siapapun dari dua pihak tersebut. Hal ini
disebabkan oleh jaminan yang merupakan dhaman
adz-dzimmah (jaminan atas beban tanggungan),
bukan dhamman ‘ayn (jaminan atas benda). Oleh

sebab itu, hak tanggungan menjadi tetap pada

78 Ibid., him. 392.
" Ibid., hlm. 411.



65

keduanya, dan tidak ada keharusan mendahulukan
salah satu dari keduanya dalam penagihan.*
2) Hak regres (hak penagihan oleh penjamin)
penjamin terhadap pihak yang dijamin
Jika penjamin membayar utang atas pihak
yang dijamin, maka timbul hak bagi penjamin
untuk menuntut ganti rugi dari pihak yang
dijamin. Namun hal itu bergantung pada apakah
jaminan itu dilakukan atas izin atau perintah dari
pihak yang dijamin.

a) Jika penjamin membayar atas perintah yang
terjamin kewajibannya dan membayar atas
perintahnya

Jika penjamin membayar atas perintah
yang terjamin kewajibannya dan membayar
atas perintahnya, maka secara umum ia berhak
menuntut penggantian, baik ia sebelumnya
mengatakan secara eksplisit kepada pihak
yang dijamin, seperti: “Jaminlah kewajibanku,
lalu bayarlah utangku”, atau tidak mengatakan
apa pun. Pendapat ini dipegang oleh Malik, al-
Syafi’i, dan Abu Yusuf. Dasarnya, pemyataan
semacam itu merupakan bentuk pengakuan
terhadap  jaminan dan permintaan
pembayaran, schingga penjamin berhak

menuntut gantj.*'

80 1bid., hlm. 389.
81 Ibid., hlm. 415.



66

Namun menurut Abu Hanifah dan
Muhammad, jika orang yang dijamin hanya
berkata, “Bayarlah utang ini,” maka tidak
cukup menjadi dasar hak regres (hak
penagihan  oleh  penjamin).  Mereka
menyatakan bahwa hak penjamin untuk
menuntut ganti hanya berlaku jika pihak yang
dijamin secara eksplisit meminta jaminan dan
pembayaran utang secara bersamaan. Jika
tidak, maka dianggap sebagai pemberian
sukarela (fabarru’) dan penjamin tidak berhak
menuntut.®

b) Penjamin membayar sesuai perintah yang
dijamin

Dalam situasi ini, jika penjamin
membayar utang karena diperintahkan oleh
pihak yang dijamin, maka dia berhak meminta
ganti dari pihak tersebut. Hal ini cukup jelas
karena pembayaran dilakukan atas perintah,
yang berarti telah ada bentuk kesepakatan atau
hubungan kontraktual di antara keduanya.
Pendapat ini dikemukakan oleh Malik dan
Syafi’i, yang melihat bahwa membayar
kewajiban pihak lain atas dasar perintah
memberikan hak untuk meminta penggantian.

Namun, jika penjamin membayar tanpa

perintah dari pihak yang dijamin, maka

82 Ibid., hlm. 416



67

menurut pendapat kedua, ia tidak berhak
menuntut ganti. Pembayaran seperti ini
dianggap sebagai tindakan sukarela atau
derma, bukan berdasarkan kewajiban
pihak yang dijamin.

Menurut Ibnu Qudamah, apabila yang
terjamin kewajibannya mengizinkan
penjaminan, maka izin itu mengandung
kewajiban untuk pembayaran, karena
penjaminan itu mengakibatkan kewajiban
bagi penjamin untuk membayar, sehingga ia
boleh meminta ganti, sebagaimana seandainya
yang terjamin kewajibannya mengizinkannya
untuk membayar secara tegas.*

¢) Penjamin membayar utang tanpa perintah dari
pihak yang dijamin

Menurut Ibnu Qudamah dalam kitab A/-
Mughni , jika seorang penjamin membayar
utang tanpa adanya perintah atau izin dari
pihak yang dijamin, maka ia tidak berhak
menuntut penggantian. Alasannya, karena
tindakan tersebut tidak mengikat pihak yang
dijamin untuk membayar balik kepada
penjamin. Namun, sebagian ulama seperti
Syafi’i berpendapat bahwa jika pembayaran
itu berkaitan dengan kewajiban pihak yang

dijamin, maka penjamin tetap berhak meminta

8 Tbid., hlm. 416.



68

ganti karena telah melunasi kewajiban yang
semestinya dibayar oleh pihak yang dijamin.

Ibnu Qudamah menolak pandangan ini
dan menegaskan bahwa izin membayar itu
hanya sah bila diberikan sebelumnya atau
terkait dengan perintah langsung, bukan
sekadar melunasi kewajiban umum. Oleh
karena itu, penjamin dianggap tidak berhak
atas penggantian jika ia bertindak atas inisiatif
pribadi, tanpa perintah dari pihak yang
dijamin.**

d) Penjamin membayar utang tanpa perintah dan
tanpa seizin pihak yang dijamin

Dalam kasus ini, ada dua pendapat besar:
Pendapat pertama, (Malik, Abdullah bin
Hasan, Ishaq): Penjamin berhak memperoleh
ganti atas apa yang telah dibayarkan.
Alasannya karena ~ pembayaran itu
membebaskan si terjamin dari kewajiban,
sehingga  penjamin dianggap telah
menanggung beban yang  semestinya
ditanggung pihak lain.

Pendapat kedua, (Abu Hanifah, Syafi’i,
Ibnu Mundzir) Penjamin tidak berhak
mendapatkan ganti, karena tindakannya
dilakukan secara sukarela tanpa ada perintah

atau persetujuan. Pendapat ini diperkuat oleh

84 1bid., hlm. 416-417.



69

Hadis tentang Ali dan Abu Qatadah yang
membayar utang mayit secara sukarela agar
Nabi SAW mau menyalatinya, dan mereka
tidak menuntut ganti setelahnya.

Alasan mereka adalah bahwa tindakan
semacam ini dianggap sebagai bentuk
kedermawanan, sebagaimana  seseorang
memberi makan ternak milik orang lain tanpa
diminta, maka tidak pantas menuntut balasan.
Apalagi jika dilakukan atas dasar niat sosial
atau spiritual, bukan transaksi.”

3) Jaminan terhadap utang bertempo
Jika penjamin membayar utang yang belum
jatuh tempo, maka menurut Ibnu Qudamah, ia
tidak boleh langsung menuntut ganti kepada pihak
yang dijamin. la harus menunggu hingga masa
jatuh tempo tiba, karena tidak ada kewajiban
membayar bagi pihak yang
dijamin sebelum saatnya.*
4) Hak penjamin untuk menuntut pembebasan
Dalam situasi tertentu, penjamin berhak
menuntut kepada pihak yang dijamin agar
membebaskannya dari tanggungan, terutama jika
ia dituntut oleh pihak kreditur. Hak ini muncul
apabila jaminan dilakukan atas izin dari pihak
yang dijamin. Namun, jika penjamin belum

dituntut atau belum melakukan pembayaran, maka

85 Ibid., hlm. 417.
86 1bid., hlm. 404-407.



70

menurut sebagian pendapat dalam mazhab
Hanbali, ia tidak berhak meminta
pembebasan lebih awal.*’

5) Penjaminan lebih dari Satu

Dalam kondisi seperti ini, Ibnu Qudamah
menyatakan bahwa hukum kebolehan suatu pihak
untuk bertindak sebagai penjamin sangat
tergantung pada objek jaminannya. Jika seseorang
memberikan jaminan kepada madhmuun bih
(objek yang dijamin, seperti utang atau
kewajiban), maka ia sah menjadi penjamin.
Namun, jika seseorang hendak memberikan
jaminan kepada kafil (temannya yang juga
penjamin), maka hukumnya tergantung pada
status pihak yang dijamin tersebut.

Jika objek jaminan adalah madhmuun bih dan
seseorang hendak menjadi penjamin kepada kafil
(temannya), maka hukumnya boleh, karena kafil
dalam hal ini bukan objek jaminan, melainkan
hanya pihak alternatif. Akan tetapi, jika kafil itu
menjadi objek jaminan secara langsung (misalnya
karena menjadi penanggung utama), maka
seseorang tidak boleh menjamin kepada kafil,
karena itu berarti menjamin kepada pihak yang
sudah menjadi tanggungan utama dan bukan
lagi pihak pelengkap.™

87 1bid., hlm. 419.
88 Ibid., hlm. 414



71

d. Hukum Fee (Upah) atas Kafalah
Ibnu Qudamah dalam kitab 4/-Mughniberkata:®

180 5y 2 1 il sl g s J6
e UK Jo 4 cag 05T 50 (s wist
5 ol gl Uoge af 50 (3 s
jf?‘; (:.I.; 456;3.12:5\
Artinya: “Seandainya ada orang berkata:
'‘Berikan jaminan kepadaku, kamu akan saya
kasih 1000!" (Akad seperti ini, adalah) tidak
boleh karena sesungguhnya seorang kafil
(penjamin) terikat olehnya utang. Ketika ia
menunaikan jaminan itu, maka menjadi wajib
baginya menanggung orang yang dijamin
sehingga layaknya utang-piutang (qardh). Maka
dari itu, apabila kafil memutuskan memungut
‘iwadh (kompensasi) maka jadilah akad tersebut
menjadi utang beruntut manfaat, oleh karena itu
tidak boleh.”

Pendapat ini menunjukkan bahwa memberi
imbalan atas akad penjaminan (Kafalah) dapat
mengubah sifat akad tersebut menjadi riba, karena
adanya manfaat yang diperoleh dari pihak yang
memberikan jaminan (kafil). Dalam logika fikih
Hanbali yang dipegang Ibnu Qudamah, akad Kafalah
adalah bentuk akad tabarru’ (sukarela), sehingga tidak

89 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, jilid 6 (Beirut: Darul Kutub Al-Ilmiyah,
tt), 411.



72

sah jika dijadikan sarana untuk memperoleh
keuntungan atau manfaat materi.

2. Konsep Kafalah Perspektif Wahbah Az-Zuhayli dalam
Kitab Figh al-Islamt wa Adillatuhii
a. Pengertian Al-Kafalah
Pembahasan mengenai konsep kafalah dalam
karya Wahbah Az-Zuhaili menjadi salah satu referensi
penting dalam kajian fikih mu ‘amalah kontemporer.
Dalam hal ini, penulis merujuk pada karya
monumental Wahbah Az-Zuhaili berjudul Figh al-
Islami wa Adillatuhu, yang digunakan dalam bentuk
terjemahan resmi berbahasa Indonesia. Menurut
Wahbah az-Zuhaili A/-Kafalah (jaminan) adalah
kesediaan memberikan hak sebagai jaminan pihak
lain, menghadirkan seseorang yang mempunyai
kewajiaban ~ membayar  hak  tersebut  atau
mengembalikan harta benda yang dijadikan barang
jaminan. Al-Kafalah juga kerap digunakan sebagai
istilah sebuah perjanjian yang menyatakan kesiapan
memenuhi semua hal yang telah disebutkan sehingga
Al-Kafalah itu sama dengan mengintegrasikan suatu
bentuk tanggungan ke tanggungan yang lain.”
Dasar hukum Kafalah bersumber dari al-qur’an,
hadis, dan /jma’ ulama. Di antaranya adalah:

90 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). hlm. 35.



73
1) Al-Qur’an
5 e a5l 5als MG £l Ja G

=5« U
“Kami kehilangan piala raja, dan siapa
yang mengakui piala itu ada padanya
dan dapat mengembalikannya tanpa
harus kami geledah, maka dia akan
memperoleh bahan makanan seberat
beban unta, dan aku jamin hadiah itu
pasti akan dia terima. ” (Q.S. 13 [Yusuf]:
72!

Abdullah bin Abbas r.a. berkata, “kata az-
zaiim di dalam ayat di atas maksudnya adalah
al-kafil (yang menjamin.”

2) Hadis
Adapun dalil Hadis adalah, sabda
Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh,
Abu Dawud dan At-Tirmidzi.

(L“S»Lﬁj'\‘.“j }j\} yt o\j)) ;JL/‘; é.fjﬂ’j E\@J}; ﬁ;‘)\.;j“,

“orang yang menjamin adalah orang
yang menanggung.”’ (HR. Abu Daud dan
Tirmidzi)’*
Hadis ini dimasukkan ke dalam kategori
Hadis hasan oleh At-Tirmidzi.

1 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi
Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242.

92 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3,
Hadis no. 3561, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 293.



74

3) [jma’

Adapun [jma’ maka, secara garis besar
kaum muslimin sepakat bahwa Ad-dhamaan
(jaminan) adalah boleh, karena memang
dibutuhkan oleh manusia dan guna membantu
menghilangkan bebam dari orang yang

berutang.”

b. Rukun Kafalah

Menurut Wahbah Az-Zuhayli, rukun Al-Kafalah

terdiri dari lima unsur utama, yaitu:

1)

2)

Dhaamin/Kafil atau orang yang menjamin, yaitu
setiap orang yang sah untuk mentasharufkan
hartanya. Maka oleh karena itu, tidak sah
penjaminan atau al-Kafalah yang diberikan oleh
anak kecil dan safiih, yaitu orang yang tidak sah
melaku kan pentasharufan terhadap hartanya
karena tidak memiliki kemampuan mengelola dan
membelanjakan hartanya dengan baik dan benar).
Madhmuun atau sesuatu yang dijamin (al-
Makfuul bihi, yaitu setiap hak yang boleh
diwakilkan, yaitu utang atau barang yang
statusnya tertanggung. Ini adalah dalam hal yang
berkaitan dengan harta benda, tidak dalam hal
yang berkaitan dengan hukuman hadd atau
qishash. Karena hukuman hadd dan gishash tidak
boleh di wakilkan).

3 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 35.



75

3) Madhmuun 'anhu atau pihak yang dijamin (al-
Makfiul 'anhu, yaitu setiap orang yang memiliki
tanggungan harta yang harus dibayar, baik ia
masih hidup atau sudah mati).

4) Shiigah atau ijab. Ulama Syafi'iyyah me
nambahkan satu rukun lagi, yaitu, Madhmuun
lahu (yaitu pihak pemilik hak yang dijamin, al-
Makfuul lahu).**

c. Syarat-Syarat Kafalah
Di dalam al-Kafaalah menurut Wahbah Az-

Zuhayli ada beberapa syarat yang harus dipenuhi,

syarat-syarat tersebut ada yang berhubungan dengan

shighah (ljab), ada yang berhubungan dengan pihak
kafiil, ada yang berhubungan dengan pihak ashiil (al-

Makfiul 'anhu), ada yang berhubungan dengan pihak

al-Makfuul lahu (pihak yang diberi jaminan, pihak

yang memiliki hak yang dijamin) dan ada yang
berhubungan dengan al-Makful bihi (sesuatu yang
dijamin). berhubungan dengan al-Makfuul bihi

(sesuatu yang dijamin).”

1) Syarat-Syarat Sighah

Shighah adalah lafaz atau pernyataan Kafalah
yang harus memenuhi 3 syarat berikut:
a) Mengandung komitmen (i/tizam) secara jelas

(eksplisit) maupun tersirat (implisit).

% Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 39.
95 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 45.



2)

3)

76

Contoh eksplisit: “Saya menjamin utang
si Fulan.”

Contoh implisit: “Hartamu yang dipinjam
si Fulan adalah tanggung jawab saya.”

b) Harus implementatif dan pasti (tidak boleh
mu ‘allag atau tergantung syarat yang tidak
lazim).

Tidak sah jika dikaitkan dengan syarat yang
tidak lazim, seperti turunnya hujan.

¢) Tidak dibatasi waktu secara mutlak. Namun,
boleh ditunda waktunya (ta khir) jika batas
waktu jelas, misalnya penyerahan orang yang
dijamin dilakukan setelah tiga hari.

Syarat Pihak Kafil (Penjamin)

Menurut ulama Hanafiyyah, terdapat dua

Syarat utama:

a) Baligh dan berakal, serta memiliki ahliyyah
at-tabarru’ (kompeten untuk berderma).
Anak kecil dan orang gila tidak sah menjadi
kafiil.

b) Memiliki sifat ar-Rusyd, yakni kemampuan
mengelola  harta.  Ulama  Syafi’iyyah
mensyaratkan ar-Rusyd mencakup
religiusitas, sedangkan jumhur mencukupkan
dengan kemampuan mengelola harta.

Syarat-Syarat Al-Makful ‘Anhu  (Ashiil/yang

Dijamin)

a) Tidak wajib hadir di majelis akad Kafalah.



4)

5)

77

b) Kafalah sah meskipun ashiil tidak diketahui
secara pasti atau tidak hadir, misalnya dalam
penjara.

c) Boleh menjamin ashiil yang tidak dikenal,
menurut sebagian fugaha, karena fokus akad
adalah pada objek hak.

Syarat-Syarat A/-Makful Lahu (Pemberi Piutang)
Harus diketahui siapa orangnya. Menjamin

untuk pihak yang tidak jelas status atau

identitasnya tidak sah karena bertentangan dengan
prinsip at-tawats-tsuq (kepastian hak).

Hal ini disepakati oleh madzhab Syafi’iyyah
dan menjadi syarat validitas Kafalah.
Syarat-Syarat Al-Makful Bihi (Sesuatu yang
Dijamin)

Tiga syarat utama menurut Hanafiyyah:

a) Harus merupakan sesuatu yang menjadi
tanggungan ashiil, baik berupa utang (al-
dayn), barang (al- ‘ayn), jiwa, atau perbuatan.
Namun, barang yang menjadi amanah seperti
titipan tidak dapat dijadikan objek Kafalah.

b) Jika barang (‘ayn), maka harus mutamallak
dan wajib diganti jika rusak (seperti barang
ghoshab atau hasil akad rusak).

c) Harus jelas hak dan tanggung jawabnya, agar
kafiil bisa benar-benar menjamin.

Selain itu, Wahbah Az-Zuhayli menunjukkan
fleksibilitas dalam penetapan objek kafalah.
Dalam Figh al-Islami wa Adillatuhii, beliau



78

menjelaskan bahwa objek kafalah (al-makfil bih)
tidak harus terbatas pada kewajiban yang telah
nyata dan jatuh tempo, melainkan dapat juga
mencakup kewajiban yang bersifat future liability
(tanggungan yang belum terjadi), selama tetap
memenuhi unsur kejelasan dan keabsahan
menurut hukum syariah
d. Konsekunsi Hukum Kafalah

Menurut Wahbah Az-Zuhayli, terdapat dua

konsekuensi hukum yang muncul oleh adanya Al-

Kafalah, yaitu:

1) Munculnya Hak atau Kewenangan Menagih A/-
Makful Bihi (sesuatu yang dijamin) Kepada Pihak
Kafil (penjamin)

Salah satu konsekuensi penting dari akad
Kafalah adalah munculnya hak bagi pihak
penjamin (kafil) untuk menuntut penggantian dari
pihak yang dijamin (al-makful ‘anhu), dengan
syarat bahwa jaminan tersebut diberikan atas
permintaan atau perintah dari pihak yang dijamin.
Artinya, ketika seseorang memberikan jaminan
bukan atas inisiatifnya sendiri, melainkan
berdasarkan permintaan ashiil, maka ia memiliki
hak untuk menuntut penggantian atas beban
tanggungan yang telah ia tunaikan.

Lebih  lanjut, Wahbah az-Zuhaili
menjelaskan bahwa hak menuntut penggantian itu
baru berlaku setelah penjamin benar-benar
mengeluarkan hartanya, yakni saat ia telah



79

membayar kewajiban yang dijaminnya. Sebelum
itu, hak menagih belum dianggap sah.

Hal ini menunjukkan bahwa dalam hukum
Islam, kewenangan menagih tidak hanya
ditentukan oleh akad, tetapi juga oleh pelaksanaan
dan pemenuhan tanggung jawab secara nyata.

Sebagian fugaha seperti Ibnu Abi Laila, Ibnu
Syubrumah, Abu Tsaur, dan mazhab Zhahiriyyah
berpendapat bahwa ketika akad Kafalah terjadi,
maka gugurlah tanggungan pihak yang dijamin,
dan hak hanya berpindah kepada penjamin.
Mereka menyamakan Kafalah dengan akad
hawalah (pengalihan utang). Dalam pandangan
ini, hak al-makfiil lahu hanya bisa dituntut kepada
kafil, dan bukan kepada al-makfiil ‘anhu.

Akan tetapi, Wahbah az-Zuhaili mengkritik
pandangan tersebut dengan menyatakan bahwa
pendapat jumhur ulama (Malikiyyah, Syafi’iyyah,
dan Hanabilah) adalah yang paling kuat. Menurut
jumhur, Kafalah tidak menggugurkan tanggungan
ashiil, tetapi menambah pihak penanggung baru
yang ikut bertanggung jawab atas utang tersebut.
Mereka mendasari pendapat tersebut pada sabda
Rasulullah SAW berikut:

° L ha @ X AP i;a s %

“Jiwa seorang Mukmin tergantung karena

utangnya hingga utang tersebut dibayar.”



80

Juga sabda Rasulullah saw dalam kisah Kisah
Abu Qatadah r.a. yang menjamin utang si mayit
dua dinar, yakni:

U &)3}3 oY

>

e\n

’

“Sekarang, kulitnya telah merasa dingin.’

Kalimat ini merupakan sabda Rasulullah saw
yang beliau ucapkan setelah mengetahui bahwa
utang seseorang telah dibayarkan, yang maknanya
adalah roh mayit tersebut telah tenang dan tidak
lagi tergantung karena utangnya telah dilunasi.”®

2) Kewenangan Menagih Bagi Pihak yang Menjamin

Kepada Pihak yang Dijamin

Konsekuensi kedua dari akad Kafalah adalah
terbentuknya hak penjamin untuk menagih
penggantian dari pihak yang dijamin, dengan
syarat bahwa jaminan tersebut diberikan atas
permintaan atau seizin pihak yang dijamin.
Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa, dalam
seluruh bentuk Kafalah, penjamin berhak
menuntut pihak yang dijamin jika ia memberikan
jaminan atas permintaannya. Oleh sebab itu, jika
yang dijamin adalah utang, lalu penjamin dipaksa
membayarnya kepada pihak pemberi utang, maka
ia berhak menuntut ashiil agar membebaskannya
dari tanggungan tersebut.

% Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm.59-62.



81

Selain itu, jika jaminan dilakukan secara
sukarela (tanpa diminta oleh pihak yang dijamin),
maka penjamin juga tetap memiliki hak
penagihan, tetapi hak penagihan tersebut belum
dapat dilaksanakan sebelum penjamin benar-benar
membayar apa yang menjadi tanggungan dari
akad Kafdalah. Dengan kata lain, hak ini bersifat
ta‘allug bi al-wujud al-fi‘'li (bergantung pada
pelaksanaan riil). Dalam hal ini Wahbah
menerapkan prinsip magasid atau urf untuk
membolehkan hak penagihan tersebut.”’

e. Hukum Fee (Upah) atas Kafalah

Akad Al-Kafalah pada asalnya merupakan akad
tabarru’ (tolong-menolong) yang mengandung unsur
kebaikan dan amal sosial. Oleh karena itu, secara
prinsip, tidak diperbolehkan adanya imbalan atau
kompensasi yang disyaratkan dalam akad tersebut.
Penjamin (kafil) hanya mendapatkan pahala karena
telah membantu orang lain dengan jaminan yang
diberikannya.

Namun demikian, dalam konteks sosial ekonomi
modem, muncul kondisi-kondisi tertentu di mana
tidak lagi mudah menemukan pihak yang bersedia
menjadi penjamin secara cuma-cuma. Maka Wahbah
az-Zuhaili memberikan rukhsah (dispensasi hukum)
sebagai berikut:

7 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63.



82

“Maka dalam situasi seperti ini, boleh memberi
imbalan atau kompensasi kepada pihak kafil karena
memang terpaksa dan kondisi yang mendesak atau
adanya hajat yang bersifat umum. Karena jika syarat
adanya imbalan tersebut tidak dipenuhi, maka itu
akan  menyebabkan  ada  kemaslahatan  dan
kepentingan-kepentingan yang terabaikan.”

Contohnya termasuk:

1) Seseorang yang membutuhkan Kafalah agar

bisa bekerja, belajar, atau bepergian.

2) Tidak tersedianya orang yang bersedia

menjadi penjamin secara sukarela.

Dalam kondisi seperti yang dijelaskan tersebut
maka dibolehkan memberi kompensasi kepada
penjamin sebagai bentuk ‘iwadh (pengganti manfaat),
selama tidak menjadikannya sebagai sarana untuk
eksploitasi atau meraup keuntungan yang berlebihan,
dan tidak merusak prinsip dasar pensyariatan Kafalah
sebagai bentuk tolong-menolong.

Kemudian Wahbah juga menegaskan, biaya yang
diserahkan kepada biro atau kantor pelayanan
penjaminan mungkin untuk dianggap sebagai upah
atas tenaga dan jasa yangdiberikan dalam

perealisasian transaksi Kafalah. *

%8 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 75.



BAB IV

ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP KAFALAH IBNU
QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI

A. Komparasi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-
Zuhayli

1.

Persamaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
Az-Zuhayli dalam Konsep Kafalah

a.

Landasan Hukum dan Kebolehan Kafdlah

Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli adalah
dua ulama besar yang memiliki pengaruh luas dalam
bidang fikih, dan keduanya sepakat bahwa kafalah
(jaminan) merupakan akad yang sah dan dibenarkan
dalam syariat Islam. Pandangan keduanya berangkat
dari dalil-dalil nash yang kokoh, baik dari Al-Qur’an,
hadis, maupun /jma’ para ulama, yang secara eksplisit
maupun implisit menunjukkan kebolehan dan
pentingnya akad jaminan dalam menjaga hak-hak
finansial dalam muamalah.

Dasar Al-Qur’an yang paling sering dijadikan
rujukan dalam hal ini adalah ayat 72 dari Surah Yusuf,
yang menceritakan tentang pernyataan seseorang yang
menjamin suatu benda dengan mengatakan bahwa ia
menjadi penjaminnya. Ayat ini dijadikan indikasi

bahwa konsep jaminan telah dikenal sejak masa

83



&4

kenabian, dan mendapat legitimasi dalam hukum
Islam.”

Selain ayat tersebut, Hadis Nabi Muhammad
SAW yang berbunyi “Penjamin adalah orang yang
menanggung (utang)” juga menjadi landasan utama
yang menunjukkan bahwa dalam Islam, penjamin
berkewajiban menanggung beban pihak yang dijamin
jika terjadi kelalaian dalam pelunasan.'” Hadis ini
menjadi prinsip dasar bahwa akad jaminan bukanlah
simbolik semata, melainkan memiliki implikasi
hukum yang nyata dan mengikat.

Ibnu  Qudamah  dalam  kitabnya  Al-
Mughnimenjelaskan bahwa kafalah adalah bentuk
penggabungan tanggung jawab antara penjamin dan
orang yang dijamin atas suatu hak yang menjadi
tanggungan. Dalam pandangannya, pihak kreditur
memiliki kebebasan untuk menuntut kepada salah
satu dari keduanya, baik kepada yang dijamin secara
langsung maupun kepada penjamin.'”' Artinya, begitu
akad jaminan disepakati, maka status penjamin sama
kuatnya dalam tanggung jawab pembayaran seperti
orang yang dijamin.

Senada dengan itu, Wahbah Az-Zuhayli juga
menjelaskan dalam Figh al-Islami wa Adillatuhi

9 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6 (Damaskus:
Dar al-Fikr, 1985), hlm. 35.

100 HR . Abu Daud (3/3565), Ibnu Majah (2/2405), Tirmidzi (3/1265),
dan Ahmad dalam Musnad-nya (5/267, 293), sanad hadits shahih.
101 Tbnu Qudamah, AI-Mughni, hlm. 388.



85

bahwa jaminan merupakan salah satu bentuk akad
tabarru’ atau tolong-menolong yang diperbolehkan
secara syar’i. la menekankan bahwa akad ini telah
menjadi bagian penting dalam sistem muamalah
Islam, terutama dalam hal perlindungan hak dan
pencapaian keadilan. Menurutnya, selain memiliki
dasar nash, kebolehan jaminan juga telah menjadi
kesepakatan para ulama (ijma’), yang memperkuat
keberadaannya dalam praktik hukum Islam.'”

Dengan demikian, baik Ibnu Qudamah maupun
Wahbah Az-Zuhayli memandang bahwa kafalah
adalah suatu bentuk perlindungan hak yang bersifat
sah, mengikat, dan dibenarkan secara hukum Islam.
Kesepahaman ini menjadi titik awal penting dalam
memahami bagaimana jaminan dikonstruksi dalam
tradisi fikih klasik maupun kontemporer.

b. Rukun dan Syarat Kafalah

Ibnu Qudamah dan Wahbah az-Zuhayli sepakat
bahwa keabsahan suatu kafdlah sangat bergantung
pada terpenuhinya unsur-unsur pokok serta syarat-
syarat tertentu yang menjadi fondasi utama dalam
pelaksanaannya. Rukun kafdlah menurut kedua tokoh
tersebut terdiri atas lima unsur penting, yaitu:'*®

1) Penjamin (al-dhammin/kafil), yaitu pihak yang

secara sukarela menyatakan kesediaannya untuk
menanggung kewajiban pihak lain.

102 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 35.

103 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 39.



86

2) Pihak yang dijamin (a/-madmun ‘anhu/al-makful
‘anhu), yaitu pihak yang memiliki tanggungan
atau utang kepada pihak lain.

3) Pihak penerima jaminan (al-maddmun lahu/al-
makful lahu), yaitu kreditur atau pemilik hak.

4) Objek jaminan (al-madmun bihlal-makful bih),
yaitu kewajiban atau hak yang menjadi isi dari
jaminan.

5) Sighah (lafal ijab dan qabul), pemyataan yang
menunjukkan kesepakatan dalam bentuk verbal
atau tertulis.

Kelima rukun tersebut harus dipenuhi agar suatu
kafalah memiliki kekuatan hukum syar’i. Selain itu,
terdapat sejumlah syarat yang harus dipenuhi menurut
pandangan Ibnu Qudamah dalam A/-Mughni dan
Wahbah az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa
Adillatuhi, antara lain:'%*

a) Penjamin harus cakap secara hukum, yaitu orang
yang baligh, berakal sehat, dan tidak berada dalam
kondisi yang menghalanginya secara syar’i untuk
bertindak hukum. Ibnu Qudamah secara tegas
menyatakan bahwa akad jaminan tidak sah jika
dilakukan oleh anak kecil, orang gila, atau orang
yang berada di bawah pengampuan (safif), karena
jaminan adalah bentuk akad fabarru’ yang
menuntut keikhlasan dan tanggung jawab.

194 Tbnu Qudamah al-Mughni, hlm. 389-393.



a.

&7

b) Objek jaminan harus jelas dan dapat ditagih secara

hukum. Ibnu Qudamah menyebutkan bahwa tidak
sah menjamin sesuatu yang belum pasti menjadi
tanggungan, seperti hadiah atau sesuatu yang
belum tentu terjadi. Objek jaminan harus berupa
hak atau kewajiban yang benar-benar telah tetap
dan dapat dituntut, seperti utang, ganti rugi, atau
harga jual beli. Wahbah az-Zuhayli juga
menekankan bahwa objek jaminan tidak boleh
mengandung gharar (ketidakjelasan), dan harus
bemilai menurut pandangan syariat.

Akad jaminan harus dilakukan dengan sighah
yang sah, yakni melalui ijab dan qabul yang
menunjukkan kejelasan  kesepakatan antara
penjamin dan penerima jaminan. Ibnu Qudamah
memperingatkan bahwa jika sighah mengandung
syarat yang merusak (syarth fasid), maka dapat
menyebabkan akad batal. Wahbah menambahkan
bahwa dalam konteks modem, sighah dapat
dilakukan dalam bentuk tertulis selama maksud
dan keabsahan hukum tetap terpenuhi.

Konsekuensi Hukum Kafalah

Salah satu aspek penting dalam kajian hukum

Kafalah adalah konsekuensi hukum yang timbul
setelah akad jaminan dinyatakan sah. Dalam hal ini,
baik Ibnu Qudamah maupun Wahbah az-Zuhayli

memiliki kesamaan pandangan mendasar bahwa akad

Kafalah tidak menggugurkan tanggungan hukum dari

pihak yang dijamin (makful ‘anhu), melainkan



88

menambahkan tanggungan hukum kepada pihak
penjamin (kafil).

Dalam A/-Mughni , Tbnu Qudamah menjelaskan
bahwa ketika akad kafalah telah memenuhi rukun dan
syaratnya secara syar’i, maka hak yang dijamin berada
dalam tanggungan dua pihak secara bersamaan, yaitu
penjamin dan pihak yang dijamin. Dengan demikian,
status tanggungan menjadi kolektif, dan keduanya
sama-sama bertanggung jawab secara hukum.
Penjamin tidak menggantikan kedudukan pihak asal,
melainkan hanya bergabung dalam tanggung jawab
yang sama. Konsekuensi ini menegaskan bahwa
jaminan tidak membebaskan pihak yang berutang dari
kewajibannya, melainkan hanya menambahkan pihak
baru yang juga dapat dimintai pertanggungjawaban
oleh kreditur.'"”

Senada dengan hal tersebut, Wahbah az-Zuhayli
menyatakan bahwa akad kafalah pada dasarnya adalah
penggabungan dua tanggungan. Kafalah tidak
menghapus tanggungan pihak yang dijamin, tetapi
memperluas cakupan tanggungan sehingga kreditur
memiliki dua alternatif subjek untuk menagih haknya.
Wahbah menolak pendapat sebagian fuqaha yang
menyamakan Kafalah dengan hawalah, yaitu
pemindahan utang dari satu orang ke orang lain.
Menurutnya, dalam Kafalah, hak tetap melekat pada

105 Ibid., him. 411.



&9

pihak yang dijamin dan hanya ditambah dengan
tanggungan pihak penjamin.'%

Sebagai implikasi langsung dari sifat hukum
tersebut, kreditur memiliki hak penuh untuk menagih
kepada salah satu di antara dua pihak, baik kepada
pihak yang dijamin maupun kepada penjamin. Tidak
ada ketentuan yang mewajibkan kreditur untuk
mendahulukan penagihan kepada pihak asal. Hal ini
dijelaskan secara eksplisit oleh Ibnu Qudamah bahwa
hak kreditur tetap melekat pada keduanya dan kreditur
bebas menentukan kepada siapa ia akan menuntut
pelunasan.

Wahbah az-Zuhayli pun menyampaikan pendapat
serupa, bahwa hak menuntut kepada penjamin dapat
dilaksanakan selama akad kafalah sah dan objek yang
dijamin adalah hak yang dapat ditagih. Kafalah dalam
hal ini tidak bersifat memindahkan hak penagihan,
tetapi menambah pilihan hukum bagi kreditur dalam
menagih utangnya. Dengan demikian, sistem ini
memberikan jaminan perlindungan terhadap hak
kreditur serta memperluas kemungkinan pemenuhan
kewajiban secara adil dan efektif dalam interaksi
keuangan syariah.

d. Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) Penjamin

Salah satu aspek yang sangat penting dalam akad
jaminan (Kafalah) adalah pertanyaan tentang apakah
penjamin (kafi/) memiliki hak untuk menuntut kembali

106 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm.59-62.



90

(regres) kepada pihak yang dijamin (makful ‘anhu),
setelah ia menunaikan kewajiban atas nama pihak
tersebut. Dalam hal ini, baik Ibnu Qudamah maupun
Wahbah  az-Zuhayli  menunjukkan  kesamaan
pandangan secara tegas dan sistematis: penjamin
hanya berhak menuntut ganti rugi jika jaminan yang ia
lakukan mendapat izin atau dilakukan atas permintaan
pihak yang dijamin.

Menurut Ibnu Qudamah, sebagaimana tercantum
dalam A/-Mughni, hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) penjamin tidak otomatis timbul hanya
karena ia telah membayar, tetapi bergantung pada
konteks kesepakatan awal. Jika penjamin bertindak
atas perintah eksplisit dari pihak yang dijamin, maka
ia berhak menagih penggantian penuh setelah
kewajiban itu dilunasi. Bahkan jika tidak ada perintah
eksplisit, tetapi pihak yang dijamin telah mengizinkan
secara tersirat atau memberikan persetujuan, maka hak
regres (hak penagihan oleh penjamin) itu tetap
dianggap sah. Sebaliknya, jika penjamin membayar
tanpa adanya izin atau perintah, maka tindakan
tersebut dikategorikan sebagai tabarru’, yakni bentuk
tolong-menolong atau sedekah sukarela, dan
karenanya tidak menimbulkan hak untuk menuntut
balik kepada pihak yang dijamin.'"’

Wahbah az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa

Adillatuhizi juga memegang prinsip yang sama. la

197 Ibnu Qudamah al-Mughni, him. 415.



91

menjelaskan bahwa konsekuensi hukum bagi
penjamin untuk meminta ganti rugi kepada pihak yang
dijamin.'"®

Wahbah juga menekankan bahwa hak regres (hak
penagihan oleh penjamin) baru dapat ditagih setelah
penjamin benar-benar mengeluarkan hartanya, artinya
setelah pembayaran selesai dilakukan. Sebelum itu,
hak regres (hak penagihan oleh penjamin) belum
dianggap sempurna atau bisa ditegakkan.

Pandangan ini, baik dari Ibnu Qudamah maupun
Wahbah az-Zuhayli, menunjukkan bahwa hukum
Islam memegang prinsip keadilan dan kejelasan dalam
relasi hukum antar individu. Seorang penjamin tidak
boleh menuntut hak atas dasar inisiatif sepihak yang ia
ambil sendiri. Hal ini bertujuan untuk menjaga hak-
hak pihak yang dijamin agar tidak terbebani oleh
keputusan yang tidak pernah ia setujui.

Dengan demikian, persamaan pemikiran antara
Ibnu Qudamah dan Wahbah az-Zuhayli dalam hal ini
mencerminkan prinsip perlindungan terhadap kedua
belah pihak dalam kafalah, serta memperjelas batas
tanggung jawab agar tidak terjadi tindakan sepihak
yang merugikan. Akad kafalah dalam perspektif
mereka bukan hanya berfungsi sebagai instrumen
muamalah, tetapi juga sebagai instrumen keadilan dan
ketertiban sosial yang harus dijalankan secara sadar

dan saling ridha.

108 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63



92

Tabel 4.1 Ringkasan Persamaan

Aspek

Pandangan Ibnu Qudahamah
dan Wahbah Az-Zuhayli

Landasan Hukum

Sama-sama membolehkan jaminan
dalam syariat berdasarkan QS.
Yusuf ayat 72, Hadis Nabi SAW,

dan ijma’.

Rukun Kafalah

Menyebutkan lima unsur: Penjamin
(kafil), yang dijamin (makful
‘anhu), orang yang dijamin haknya
(makful lahu), objek jaminan, dan
sighah.

Syarat Kafalah

Keduanya menyepakati syarat sah
Kafdlah yang mana harus meliputi
kapasitas pelaku, kejelasan objek,

serta kesungguhan akad.

Konsekuensi Hukum
Kafalah

Sama-sama menyatakan bahwa
jaminan tidak menggugurkan
kewajiban pihak asal dan kreditur
bebas memilih objek penagihan

Hak regres (hak
penagihan oleh
penjamin) Penjamin

Sepakat bahwa hak regres (hak
penagihan oleh penjamin) penjamin
tergantung pada adanya izin atau

permintaan dari pihak yang dijamin




93

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah
Az-Zuhayli dalam Konsep Kafalah

a. Metodologi Ijtihad
Perbedaan mendasar antara Ibnu Qudamah dan

Wahbah  az-Zuhayli dalam memahami dan
menjabarkan konsep kafalah terletak pada pendekatan
mazhab dan metode ijtithad yang mereka gunakan
dalam menyusun bangunan hukum.

Ibnu Qudamah adalah tokoh terkemuka dalam
mazhab Hanbali yang dikenal sangat konsisten dalam
mengikuti prinsip-prinsip dan metodologi ijtihad yang
dirintis oleh Imam Ahmad bin Hanbal. Dalam
karyanya A/-Mughni , beliau menyusun pendapat-
pendapat fikih berdasarkan struktur mazhab Hanbali,
dan jarang melakukan pengembangan hukum di luar
pandangan mazhabnya.

Salah satu ciri pendekatan Ibnu Qudamah adalah
mengutamakan nash (Al-Qur’an dan Sunnah) secara
literal apabila ada dalil yang eksplisit, menggunakan
pendapat sahabat jika tidak ditemukan nash yang jelas,
memakai Hadis mursal dan dha’if sebelum
menggunakan, sesuai dengan metode Imam Ahmad.
Menempatkan giyas, istishab, maslahah mursalah,
dan sadd al-dzari’ah sebagai pelengkap yang hanya
digunakan bila tidak ditemukan dalil dalam kategori

sebelumnya.'"”

109 Tbnu Qudamah, AI-Mughni, hlm. 8-9.



94

Pendekatan ini menjadikan Ibnu Qudamah sangat
berhati-hati dalam memperluas cakupan hukum,
termasuk dalam konteks jaminan. la memposisikan
Kafalah sebagai akad yang sudah mapan dalam fikih
klasik dan cenderung menghindari reinterpretasi
terhadap bentuk-bentuk baru dari jaminan yang belum
dikenal pada masa klasik. Dengan demikian,
pendekatan Ibnu Qudamah bersifat konservatif,
menjaga keaslian struktur hukum mazhab tanpa
menyesuaikan terlalu jauh terhadap realitas sosial
baru.

Berbeda dari Ibnu Qudamah, Wahbah az-Zuhayli
mengembangkan konsep kafalah melalui pendekatan
figh muqaran(perbandingan mazhab). Dalam karya
utamanya Figh al-Islami wa Adillatuhii, ia tidak
membatasi diri pada satu mazhab tertentu, tetapi
membandingkan berbagai pendapat dari mazhab
Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, kemudian
melakukan tarjih  (pemilihan pendapat kuat)
berdasarkan kekuatan dalil dan maslahatnya. Ciri khas
pendekatan Wahbah antara lain, menggunakan metode
takhrij dan tahqiq terhadap Hadis yang dijadikan dasar
hukum oleh berbagai mazhab, memilih pendapat yang
paling relevan dengan kemaslahatan  sosial
kontemporer, bukan semata berdasarkan ketaatan pada
satu otoritas mazhab, membuka ruang pembaruan
hukum melalui istihsan, maslahah mursalah, dan sadd
al-dzari ‘ah yang dikaji ulang dalam konteks modern,
dalam isu jaminan, Wahbah tidak hanya mengulas



95

hukum  Kafalah secara klasik, tetapi juga

menyesuaikannya dengan realitas modern, ia

memberikan rukhsah (dispensasi) dalam kasus-kasus

tertentu untuk menyesuaikan prinsip-prinsip fikih

dengan kebutuhan masyarakat yang berkembang.'"*

Dengan pendekatan ini, Wahbah az-Zuhayli

menunjukkan bahwa hukum Islam bersifat dinamis
dan solutif, selama tetap berpijak pada prinsip-prinsip
magqasid al-syari‘ah dan kaidah ushul yang sahih.
Pendekatannya inklusif, kontekstual, dan aplikatif,
menjadikan fikih tidak hanya relevan secara teoritis,
tetapi juga resonansi dengan tantangan zaman.

b. Objek Kafalah

Terdapat perbedaan dalam hal objek kafalah (al-

makfil bih). Meskipun keduanya sepakat bahwa objek
kafalah harus jelas dan dapat ditagih secara hukum,
namun terdapat perbedaan dalam penerapannya. Ibnu
Qudamah hanya memperbolehkan objek kafalah
berupa tanggungan yang sudah nyata dan pasti
menurut syariat, seperti utang yang telah jatuh tempo.
la menolak jaminan atas hal yang belum terjadi, seperti
janji pelaksanaan proyek atau hadiah musabaqah,
karena mengandung gharar. Sementara itu, Wahbah
Az-Zuhayli menunjukkan pendekatan yang lebih
fleksibel. Ia membolehkan objek kafalah berupa
kewajiban yang masih akan terjadi, selama tetap

memenuhi prinsip kejelasan dan keabsahan syar*i.

10 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011).



C.

96

Kehadiran Pihak yang Dijamin

Dalam pandangan Ibnu Qudamah, akad kafalah
tidak membutuhkan izin ataupun kehadiran dari pihak
yang dijamin agar dapat dinyatakan sah secara hukum.
Hal ini disebabkan karena menurut Ibnu Qudamah,
kafalah adalah tabarru’ yaitu akad kebajikan sukarela
yang dilakukan penjamin untuk menanggung
kewajiban pihak lain, tanpa memerlukan persetujuan
dari orang yang dijamin.

Beliau bahkan menegaskan bahwa seseorang
boleh menjadi penjamin bagi orang lain tanpa
sepengetahuan pihak yang dijamin, dan akad tetap sah.
Pendapat ini didasarkan pada analogi bahwa dalam
hukum Islam, membayar utang orang lain tanpa izin
pun tetap sah, maka begitu pula dengan akad jaminan
yang sifatnya tidak merugikan pihak yang dijamin
secara langsung.'"!

Dengan demikian, fokus Ibnu Qudamah bukan
pada aspek administratif seperti kehadiran atau
persetujuan, melainkan pada substansi akad, yaitu
komitmen dari penjamin untuk bertanggung jawab. Ini
menunjukkan bahwa pendekatan beliau
mengutamakan fleksibilitas dalam pelaksanaan akad
jaminan, dan sangat cocok diterapkan dalam kasus-
kasus darurat atau spontan yang tidak memerlukan
prosedur formal.

"1 Ibnu Qudamah al-Mughni, him. 390.



97

Berbeda dengan Ibnu Qudamah, Wahbah az-
Zuhayli tidak mewajibkan kehadiran fisik pihak yang
dijamin dalam kafalah, namun ia memberikan tekanan
kuat pada aspek kejelasan status dan identitas pihak
yang dijamin. Dalam Figh al-Islami wa Adillatuhi,
Wahbah menjelaskan bahwa meskipun akad bisa tetap
sah walau pihak yang dijamin tidak hadir, keberadaan
dan tanggungan orang tersebut harus diketahui secara
jelas, baik dari segi identitas maupun jenis kewajiban
yang dijaminkan.'"?

Menurut Wahbah, Kafalah akan cacat secara
hukum apabila dilakukan atas nama seseorang yang
statusnya tidak diketahui atau bersifat spekulatif.
Misalnya, menjamin “seseorang yang tidak dikenal
yang mungkin punya utang”, tanpa tahu siapa
orangnya dan kepada siapa ia berutang. Dalam hal ini,
asas at-tawats-tsug (kepastian hukum dan kejelasan
hak) harus ditegakkan.

Pendekatan Wahbah menunjukkan perhatian yang
lebih besar terhadap validitas administratif dan
akuntabilitas hukum, agar kafdlah tidak menjadi alat
manipulatif atau menimbulkan ketidakjelasan hak
di kemudian hari.

d. Sikap terhadap Hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) Tanpa izin

Menurut Ibnu Qudamah, seorang penjamin tidak

memiliki hak untuk menuntut penggantian apa pun

12 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 45.



98

dari pihak yang dijamin apabila tindakan penjaminan
dilakukan tanpa izin atau perintah dari pihak tersebut.
Hal ini dijelaskan secara tegas dalam Al-Mughni ,
bahwa kafalah yang dilakukan tanpa adanya
persetujuan dari pihak yang dijamin berstatus sebagai
akad tabarru’ (amal sukarela), bukan akad yang
menimbulkan kewajiban timbal balik.

Baginya, hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) hanya sah apabila penjamin bertindak atas
dasar izin, baik eksplisit maupun tersirat. Tanpa
adanya perintah atau persetujuan, tindakan penjamin
tidak dianggap sebagai utang yang mengikat pihak
yang dijamin. Maka, meskipun penjamin telah
mengeluarkan biaya atau harta untuk memenuhi
kewajiban, ia tidak berhak menuntut apa pun, karena
sejak awal tindakan tersebut merupakan inisiatif
pribadi.

Pandangan ini dilandaskan pada prinsip bahwa
kafalah adalah bentuk tolong-menolong yang tidak
dapat dipaksakan menjadi kewajiban timbal balik
kecuali ada kesepakatan. Oleh karena itu, Ibnu
Qudamah bersikap sangat tegas dan mutlak, bahwa
tanpa izin, tidak ada hak regres (hak penagihan oleh
penjamin) yang sah.'"

Wahbah az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa
Adillatuhii juga memegang prinsip yang sama. la

menjelaskan bahwa konsekuensi hukum bagi

113 Ibnu Qudamah al-Mughni, him. 417.



99

penjamin untuk meminta ganti rugi kepada pihak yang
dijamin. Namun, Wahbah Az-Zuhayli tetap
memberikan ruang bagi hak penagihan, tetapi hak
tersebut hanya bisa dilakukan setelah penjamin benar-
benar membayar kewajiban yang dijamin. Dalam hal
ini, Wahbah menerapkan prinsip maqasid al-syari‘ah
dan ‘urf, sehingga lebih adaptif terhadap praktik
lembaga keuangan modern.'"*

Dengan pendekatan ini, Wahbah menunjukkan
bahwa hukum Islam harus bersifat adaptif terhadap
realitas sosial. Ia tidak menentang prinsip asal, tetapi
memberikan  ruang pengecualian  berdasarkan
pertimbangan maslahat, darurat, dan kebiasaan lokal
yang sah.

e. Kebolehan Upah atas Kafalah

Menurut Ibnu Qudamah, kafalah termasuk
kategori akad sosial (fabarru’) yang bersifat ghairu
mu’awadi (non-komersial). Oleh karena itu, ia
menolak dengan tegas segala bentuk pemberian upah
atau kompensasi dalam akad ini. Baginya, apabila
penjamin menerima imbalan atas kafalah, maka akad
tersebut kehilangan sifat sosialnya dan berubah
menjadi akad yang mengandung unsur gharar dan riba.

Larangan ini dijelaskan dalam Al-Mughni , di
mana Ibnu Qudamah menyatakan bahwa akad kafalah
yang diiringi dengan upah dapat dianggap sebagai
pinjaman yang menghasilkan keuntungan yang oleh

114 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63.



100

para fuqaha dikategorikan sebagai riba.''> Dengan kata
lain, jika seseorang menjadi penjamin dan
mendapatkan imbalan, maka transaksi tersebut tidak
lagi murni tabarru’, melainkan menjadi transaksi yang
terlarang karena mengandung manfaat yang tidak
diperbolehkan dalam akad tolong-menolong.

Pandangan ini sangat khas dalam tradisi fikih
Hanbali yang memegang teguh prinsip keikhlasan dan
kehati-hatian  dalam akad muamalah, serta
menghindari setiap bentuk kelebihan manfaat dalam
akad non-komersial. Larangan ini bersifat mutlak,
bahkan tanpa pengecualian terhadap kondisi darurat
atau kebutuhan masyarakat.

Sebaliknya, Wahbah az-Zuhayli mengambil
pendekatan yang lebih fleksibel dan kontekstual.
Meskipun secara prinsip ia juga mengakui bahwa
kafalah merupakan akad tabarru’, namun dalam
karyanya Figh al-Islami wa Adillatuhi, ia
menjelaskan bahwa pemberian upah dalam akad
kafalah bisa dibolehkan dalam kondisi tertentu,
terutama dalam konteks sosial dan ekonomi modern.

Wahbah  menyatakan  bahwa  kebutuhan
masyarakat terhadap jasa penjaminan yang bersifat
profesional, seperti lembaga keuangan, merupakan
realitas kontemporer yang memerlukan penyesuaian
hukum. Oleh karena itu, pemberian fee dalam kafalah
diperbolehkan  selama,  tidak  menyebabkan

15 Tbnu Qudamah al-Mughni, 411.



101

ketidakadilan atau eksploitasi, disepakati secara jelas
dalam akad sejak awal, dan tidak mengubah hakikat
jaminan menjadi transaksi riba.''®

Dengan demikian, menurut Wahbah, akad kafalah
boleh disertai kompensasi selama tetap menjaga
prinsip-prinsip dasar fikih, yaitu kejelasan, keadilan,
dan tidak adanya unsur gharar atau riba. Pandangan ini
didukung oleh kaidah maslahah mursalah dan ‘umum
al-balwa (kebutuhan umum yang menyebar) yang
sering digunakan dalam fikih untuk merespons
kebutuhan hukum masyarakat modem.

Tabel 4.2 Ringkasan Perbedaan

Aspek Ibnu Qudamah Wahbah Az-
zuhayli
Metodologi Berpijak kuat Menggunakan
Ijtihad pada mazhab pendekatan
Hanbali, perbandingan
mengikuti mazhab
pendapat Imam (mugqaran),
Ahmad bin bersifat lebih
Hanbal tanpa terbuka dan
banyak membuka | kontekstual
ruang ijtihad di dalam menjawab
luar mazhab kebutuhan
zaman modern
Batasan Objek | Harus nyata dan | Lebih fleksibel
Kafalah sudah menjadi membolehkan
tanggungan penjaminan

116 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 75.



102

terhadap
kewajiban masa
depan selama

objek jelas dan
sah
Kehadiran Tidak Juga tidak
Pihak yang mensyaratkan izin | mensyaratkan
Dijamin atau kehadiran kehadiran, tetapi
pihak yang lebih
dijamin, bahkan mempertegas
boleh tanpa bahwa status
sepengetahuannya | pihak yang
dijamin harus
diketahui untuk
validitas jaminan
dalam hal
tertentu
Sikap Menolak hak Sama dalam
terhadap Hak | regres (hak prinsip, tetapi
regres (hak penagihan oleh lebih fleksibel
penagihan penjamin) secara | dalam kondisi
oleh mutlak bila tidak | tertentu jika ada
penjamin) ada izin pertimbangan
tanpa Izin sebelumnya dari ‘urf atau
pihak yang maslahat
dijamin
Kebolehan Melarang secara | Memberikan
Upah atas mutlak pemberian | rukhsah
Kafalah imbalan atas (dispensasi) pada




103

Kafalah karena konteks tertentu.
menganggapnya | Boleh
sebagai akad mengambil fee
tabarru’. Kafalah jika
Memberi memang
kompensasi dibutuhkan
dianggap untuk
menyebabkan kemaslahatan
riba umum dan tidak
ada eksploitasi

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-
Zuhayli terhadap Bank Garansi

1. Relevansi Pandangan Ibnu Qudamah terhadap Praktik
Bank Garansi
a. Kebolehan Kafalah sebagai Landasan Produk Syariah
Ibnu Qudamah dalam karya monumentalnya, A4/-
Mughni , menegaskan bahwa kafalah merupakan akad
yang sah menurut syariat Islam. Hal ini ditegaskan melalui
rujukan kepada sumber utama hukum Islam, yaitu Al-
Qur’an, Sunnah, serta /jma’ulama. Salah satu dalil penting
yang beliau gunakan adalah firman Allah dalam surah
Yusuf ayat 72. Ibnu Qudamah juga menguatkan
argumennya dengan merujuk kepada Hadis Nabi
Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh Abu Daud dan
Tirmidzi.
Bahkan, dalam sebuah riwayat, Rasulullah SAW
enggan menyolatkan jenazah seorang muslim yang



104

meninggal dunia meninggalkan utang, hingga salah
seorang sahabat, Abu Qatadah, menyatakan kesediaannya
untuk menanggung utang tersebut. Setelah itu, barulah
Rasulullah SAW melaksanakan shalat jenazahnya. Kisah
ini dijadikan landasan kuat oleh Ibnu Qudamah bahwa
penjaminan memiliki kekuatan hukum dalam syariat, dan
tanggungan penjamin  dipandang setara dengan
tanggungan pihak yang dijamin.'"’

Prinsip kafalah yang dikembangkan oleh Ibnu
Qudamabh ini sangat relevan untuk dijadikan dasar dalam
praktik bank garansi syariah kontemporer, di mana bank
bertindak sebagai penjamin terhadap kewajiban nasabah
kepada pihak ketiga. Dalam sistem ini, bank memikul
tanggung jawab apabila nasabah (terjamin) gagal
memenuhi kewajibannya, misalnya dalam pelaksanaan
proyek atau pembayaran tertentu. Kedudukan bank
sebagai penjamin (kafi/) ini identik dengan konsep
dhamman adz-dzimmah yang dijelaskan oleh Ibnu
Qudamah, yaitu jaminan atas beban tanggungan, bukan
atas barang, di mana kreditur (pihak ketiga) berhak
menagih kepada siapa pun baik penjamin maupun pihak
yang dijamin.

Relevansi ini semakin diperkuat dengan keluamya
Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUI/IV/2000 tentang
Kafalah, yang secara eksplisit menyatakan bahwa akad
Kafalah sah digunakan dalam praktik perbankan dan

penjaminan.''®.

"7 Tbnu Qudamah al-Mughni, him. 389.
118 Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUV/IV/2000 tentang Kafalah



105

Dengan demikian, penerapan bank garansi yang
berbasis akad Kafalah dapat dipandang sebagai bentuk
aktualisasi dari pemikiran fikih klasik Ibnu Qudamah
dalam menjawab kebutuhan sistem keuangan modemn.
Oleh sebab itu, pemikiran Ibnu Qudamah sangat relevan
untuk menjadi pijakan dalam pengembangan produk
penjaminan syariah yang kredibel, terpercaya, dan sesuai
dengan nilai-nilai Islam.

Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) Penjamin
terhadap Pihak yang Dijamin

Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa apabila penjamin
melunasi kewajiban pihak yang dijamin (makful ‘anhu),
maka penjamin memiliki hak untuk menuntut penggantian
(regress) dari pihak tersebut. Namun, hak ini bergantung
pada adanya izin atau permintaan dari pihak yang dijamin.
Jika penjamin memberikan jaminan dan membayar tanpa
seizin atau permintaan dari pihak yang dijamin, maka
menurut Ibnu Qudamah, penjamin tidak memiliki hak
untuk menuntut pengembalian.'"”

Prinsip ini memiliki relevansi langsung dengan
praktik bank garansi. Dalam sistem perbankan syariah,
nasabah biasanya secara formal meminta bank untuk
menjadi penjamin dengan menyepakati akad Kafalah.
Maka dari itu, apabila bank harus membayar pihak ketiga
karena wanprestasi dari nasabah, maka bank memiliki hak
penuh untuk menuntut kembali kepada nasabah, termasuk

19 Ibnu Qudamah al-Mughni, him. 415.



106

melakukan penagihan atau menyita agunan yang telah
ditetapkan sebelumnya.

Prinsip hak regres (hak penagihan oleh penjamin) ini
mendukung sistem jaminan yang adil dan proporsional,
serta memastikan bahwa penjamin tidak dirugikan jika
telah menjalankan kewajibannya atas permintaan
pihak yang dijamin.

Ketentuan Objek Kafalah yang Jelas dan Pasti

Ibnu Qudamah menekankan bahwa objek jaminan (al-
makful bih) harus merupakan kewajiban yang pasti, nyata,
dan dapat ditagih secara hukum. Tidak sah menjamin
sesuatu yang belum pasti menjadi tanggungan, seperti
hadiah atau imbalan bersyarat yang belum terjadi
(misalnya: musabagqah, ja ‘alah)."*

Dalam konteks bank garansi, jaminan hanya dapat
diberikan atas dasar kewajiban konkret, seperti
pembayaran proyek, penyelesaian kontrak, atau
pelaksanaan pekerjaan. Kewajiban ini biasanya tercantum
dalam perjanjian atau kontrak utama (underlying
contract). Hal ini sejalan dengan kehati-hatian dalam fikih
Ibnu Qudamah, yang melarang jaminan terhadap sesuatu
yang belum pasti, guna menghindari unsur gharar
(ketidakpastian).

Penekanan terhadap Amanah dan Tanggung Jawab Moral

Ibnu Qudamah menegaskan bahwa kafalah
mengandung unsur amanah, dan karenanya penjamin

memikul tanggung jawab penuh untuk memenuhi

120 Tbnu Qudamah al-Mughni, hlm. 393.



107

komitmennya jika pihak yang dijamin gagal. Dalam
praktik bank garansi, bank bertindak sebagai institusi yang
dipercaya dan memiliki kapasitas hukum untuk
menanggung kewajiban dalam skala besar.

Karakter kepercayaan dan kemampuan menjaga
amanah ini menjadi dasar etika penting dalam
penyelenggaraan layanan bank garansi syariah. Ketika
bank menyatakan diri sebagai penjamin melalui akad
Kafalah, maka ia berkewajiban untuk menepati jaminan
tersebut, bahkan jika itu berarti membayar dari dana bank
terlebih dahulu.

e. Hak Kreditur Menuntut Penjaminan secara Langsung

Ibnu Qudamah menyatakan bahwa dalam akad
Kafalah, pihak yang memiliki hak (kreditur) berhak
menuntut pelunasan langsung kepada penjamin tanpa
harus menagih terlebih dahulu kepada pihak yang dijamin.

Hal ini sangat relevan dengan mekanisme bank
garansi, di mana pihak ketiga (beneficiary) dapat langsung
mengklaim kepada bank apabila nasabah wanprestasi.
Tidak ada kewajiban bagi beneficiary untuk terlebih
dahulu menempuh upaya hukum terhadap nasabah. Bank
berkewajiban membayar sesuai nilai jaminan, kemudian
menagih kepada nasabah.'*!

Namun demikian, meskipun pemikiran Ibnu Qudamah
memberikan fondasi syar’i yang kuat terhadap konsep
penjaminan, penerapannya dalam praktik bank garansi

syariah kontemporer tetap menghadapi sejumlah

121 James Julianto Irawan, Surat Berharga Suatu Tinjauan Yuridis dan
Praktis, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014).



108

tantangan. Salah satu tantangan utama adalah larangan
tegas terhadap pengambilan fee (imbalan) dalam akad
Kafalah. Tonu Qudamah menegaskan bahwa Kafalah
adalah akad tabarru’ yang bersifat sukarela dan tidak
boleh dijadikan sarana untuk memperoleh keuntungan
materi. Pemberian fee kepada penjamin dianggap sebagai
bentuk gardh jarra naf’an (utang yang mendatangkan
manfaat), yang menurutnya tergolong riba dan hukumnya
haram. Pandangan ini menjadi persoalan dalam praktik
perbankan syariah modem, di mana bank sebagai lembaga
penjamin tentu mengenakan biaya atas layanan tersebut
sebagai kompensasi atas risiko dan biaya administrasi
yang nyata.

Tantangan serupa juga muncul dalam hal penetapan
objek jaminan, di mana Ibnu Qudamah mensyaratkan
bahwa objek yang dijamin harus berupa kewajiban yang
jelas, pasti, dan telah menjadi tanggungan. la melarang
jaminan atas sesuatu yang belum pasti terjadi, seperti
proyek masa depan, hadiah musabaqah, atau kontrak yang
bersifat spekulatif. Padahal dalam praktik bank garansi,
akad kafalah sering kali diberikan untuk menjamin
pelaksanaan kewajiban yang belum terjadi, seperti dalam
performance bond atau advance payment guarantee.
Dengan demikian, pendekatan Ibnu Qudamah meskipun
sangat kuat dari sisi kehati-hatian hukum perlu disesuaikan
dengan konteks kebutuhan dan kompleksitas sistem
keuangan modern agar dapat tetap relevan dan aplikatif

dalam industri keuangan syariah.



109

2. Relevansi Pandangan Wahbah Az-Zuhayli terhadap
Praktik Bank Garansi
a. Legalitas Kafalah sebagai Dasar Bank Garansi
Wahbah az-Zuhayli dalam Figh al-Islami wa
Adillatuhii menjelaskan bahwa akad Kafalah adalah salah
satu bentuk transaksi yang disyariatkan, dengan landasan
yang kuat dari Al-Qur’an, hadis, dan [jma’ ulama. la
mendefinisikan ~ Kafalah  sebagai  penggabungan
tanggungan pihak penjamin (kafil/) ke dalam tanggungan
pihak yang dijamin (makful ‘anhu)untuk memenuhi suatu
hak atau kewajiban tertentu. la mengutip surah Yusuf ayat
72 dan Hadis Nabi SAW, serta menyatakan bahwa kaum
muslimin telah sepakat mengenai kebolehan jaminan
dalam muamalah, karena sangat dibutuhkan dalam
kehidupan sosial dan ekonomi masyarakat.'*
Pemikiran ini secara langsung relevan dengan praktik
bank garansi syariah, yang pada dasarnya merupakan
bentuk Kafalah institusional. Dalam produk bank garansi,
bank bertindak sebagai penjamin terhadap kewajiban
nasabah kepada pihak ketiga, baik berupa pembayaran,
pelaksanaan proyek, atau pengadaan barang. Fungsi ini
sesuai dengan definisi Kafalah yang diberikan Wahbabh,
yaitu penggabungan tanggungan dalam rangka menjamin
hak orang lain agar tidak hilang atau terabaikan.
Lebih jauh, Wahbah az-Zuhayli mengakui bahwa
Kafalah bukan hanya sah dalam bentuk individu, tetapi
juga dapat dilakukan oleh lembaga profesional seperti

122 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 35.



110

perbankan, asalkan memenuhi syarat sah akad dan tidak
bertentangan dengan prinsip keadilan. Dengan demikian,
bank garansi syariah yang didasarkan pada akad Kafalah
bukan hanya sah secara fikih, tetapi juga merupakan
manifestasi nyata dari semangat tolong-menolong
(ta’awun) dalam Islam, yang direalisasikan melalui
lembaga formal dan sesuai kebutuhan masyarakat
kontemporer.
Sikap Terhadap Hak regres (hak penagihan oleh penjamin)
Tanpa Izin

Wahbah Az-Zuhayli memegang prinsip yang sama
dengan Ibnu Qudamah secara hukum, yakni tidak boleh
ada hak regres (hak penagihan oleh penjamin) jika tidak
ada izin dari pihak yang dijamin. Namun, pendekatan
beliau yang berbasis pada maqgasid al-syari‘ah dan ‘urf
menunjukkan adanya fleksibilitas dalam penerapan hukum
kafalah dalam kondisi tertentu. Dalam Figh al-Islami wa
Adillatuhiz, Wahbah menjelaskan bahwa jika terdapat
pertimbangan ‘urf (kebiasaan hukum yang berlaku) atau
keadaan darurat, maka tindakan penjamin bisa dianggap
mewakili kepentingan pihak yang dijamin, sehingga masih
memungkinkan untuk mengakui hak regres (hak
penagihan oleh penjamin) secara terbatas apabilapenjamin
membayar kewajiban pihak yang dijamin, maka ia berhak
menuntut penggantian dari pihak yang dijamin, dengan
syarat bahwa penjaminan itu dilakukan atas perintah atau

izin dari yang dijamin. Namun, hak tersebut hanyaberlaku



111

setelah penjamin benar-benar mengeluarkan harta untuk
melunasi kewajiban yang dijaminnya.'?

Dalam sistem ekonomi Islam, setiap transaksi wajib
berlandaskan nilai-nilai syariah seperti keadilan,
transparansi, dan perlindungan terhadap hak masing-
masing pihak. Salah satu ciri khasnya adalah bahwa
seluruh kegiatan ekonomi harus tunduk pada prinsip-
prinsip syariah sebagai fondasi dasar.'**

Hal ini sejalan dengan mekanisme bank garansi yang
menuntut efisiensi dan tidak memungkinkan proses izin
berulang dalam setiap transaksi. Oleh karena itu,
pandangan Wahbah memberikan dasar hukum yang kuat
bagi bank untuk melakukan penagihan (regres) kepada
nasabah setelah memenuhi klaim pihak ketiga.

c. Jaminan Tidak Menghapus Tanggung Jawab Asli

Wahbah Az-Zuhayli menegaskan bahwa Kafalah
tidak menggugurkan tanggungan pihak yang dijamin.
Menurutnya, tanggungan tersebut tetap melekat, dan
Kafalah hanya menambahkan pihak penanggung baru.
Pendapat ini sejalan dengan pandangan jumhur ulama.'*’

Dalam praktik bank garansi, ini berarti bahwa
meskipun bank telah menunaikan klaim kepada
beneficiary, nasabah tetap bertanggung jawab untuk

mengganti pembayaran tersebut kepada bank.

123 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63

124 Lira Zohara, Pengantar llmu Ekonomi: Perspektif Islam, (Jakarta:
Prenada Media, 2022).

125 Ipid, hlm. 35.



112

d. Fleksibilitas dalam Rukun dan Objek Kafalah
Wahbah az-Zuhayli menjelaskan bahwa objek kafalah
dapat berupa utang, barang, maupun orang, selama
tanggungan tersebut sah menurut hukum syariah. Beliau
juga menjelaskan bahwa akad Kafalah tetap sah meskipun
pihak yang dijamin tidak hadir, dan bahkan boleh
dilakukan terhadap pihak yang belum dikenal secara
spesifik, asalkan objek jaminan jelas.'*®
Hal ini memberikan fleksibilitas bagi lembaga
keuangan syariah, termasuk dalam penerapan bank garansi
untuk proyek atau kontrak yang belum berjalan penuh,
seperti dalam kasus performance bond atau advance
payment guarantee.127
e. Kebolehan Imbalan atas Kafalah
Secara prinsip, Wahbah menyatakan bahwa kafalah
adalah akad tabarru’, dan karena itu tidak boleh diambil
upah atasnya. Namun, ia memberikan rukhsah (dispensasi
hukum) bahwa dalam situasi kebutuhan umum, seperti
ketidaktersediaan penjamin sukarela, maka boleh
memberikan imbalan atau kompensasi kepada penjamin,
selama tidak mengandung unsur eksploitasi.'*®
Pendekatan ini sangat mendukung praktik bank
garansi, di mana bank menerima fee sebagai kompensasi
atas jasa dan risiko yang ditanggung. Pandangan Wahbah

memungkinkan bank garansi dilakukan tanpa melanggar

126 Ibid, hlm. 45.

127 Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah,
Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta:
Djambatan, 2003), hlm. 243.

128 Wahbah az-Zuhaili, Figih Islam wa Adillatuhu, hlm. 411.



113

prinsip syariah, dengan tetap menjaga tujuan kemaslahatan
(jalb al-masalih) dan menghindari kerusakan (dar u al-
mafasid).

Pendekatan Magqasid  Al-Syariah  sebagai  Dasar
Pengembangan Produk

Wahbah dikenal sebagai ulama kontemporer yang
kuat dalam menggunakan pendekatan maqgasid al-
syarr’ah. la menggunakan metode maslahah mursalah,
sadd adz-dzari‘ah, dan ‘urf untuk menetapkan hukum
yang kontekstual dan sesuai dengan kebutuhan zaman.
Dalam melihat Kafdlah, ia memprioritaskan fungsi sosial
dan ekonomi dari akad tersebut, serta membuka ruang
adaptasi dalam praktik kelembagaan modern seperti
bank.'*

Dengan pendekatan maqasid, bank garansi syariah
tidak hanya sah, tetapi juga strategis, karena ia mampu
menciptakan kepercayaan, menjamin kelancaran bisnis,
dan memperkuat perekonomian umat secara syar’i.

Meskipun  pandangan =~ Wahbah  Az-Zuhayli
mendukung pengembangan bank garansi syariah melalui
pendekatan magasid al-syari‘ah dan ‘urf, terdapat
sejumlah tantangan yang perlu diperhatikan dalam
implementasinya. Pertama, kebolehan hak regres (hak
penagihan oleh penjamin) tanpa izin berdasarkan maslahat
atau ‘urf dapat menimbulkan persoalan jika tidak diikuti
dengan standar yang ketat. Dalam praktiknya, ‘urf dapat
bersifat lokal, subjektif, dan berubah-ubah, sehingga

129 1bid, him. 199.



114

penjamin (bank) bisa saja mengklaim hak regres (hak
penagihan oleh penjamin) atas dasar kebiasaan yang tidak
diakui oleh nasabah, yang berpotensi melanggar prinsip
keadilan dan transparansi. Kedua, pandangan Wahbah
yang membolehkan pemberian fee pada akad kafalah
karena kebutuhan umum, meskipun mendukung
keberlangsungan operasional bank, tetap mengandung
potensi penyimpangan jika fee ditetapkan secara
eksploitatif atau tidak proporsional dengan risiko
penjaminan yang ditanggung bank. Ketiga, fleksibilitas
dalam objek kafalah seperti membolehkan future liability
atau jaminan terhadap proyek yang belum sepenuhnya
berjalan memerlukan mekanisme pengawasan dan validasi
hukum yangketat agartidak mengarah padaketidakjelasan
(gharar) atau ketimpangan dalam beban tanggung jawab.
Terakhir, pendekatan magqasid yang digunakan Wahbah
mensyaratkan pemahaman mendalam dan penerapan
kontekstual yang tepat. Jika maqgasid al-syart ‘ah dijadikan
dalih tanpa metodologi istinbat yang disiplin, maka
fleksibilitas yang ditawarkan Wahbah justru dapat
disalahgunakan untuk melegalkan praktik yang
bertentangan dengan prinsip dasar fikih muamalah.
Dengan demikian, meskipun pandangan Wahbah Az-
Zuhayli sangat mendukung bank garansi secara
konseptual, penerapannya membutuhkan kehati-hatian,
kejelasan standar, serta pengawasan syariah yang ketat
agar tidak menyimpang dari tujuan

syar’i yang sebenarnya.



BABY
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap konsep

kafalah dalam Islam, khususnya melalui analisis

komparatif antara pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah

Az-Zuhayli, serta keterkaitannya dengan praktik bank

garansi dalam sistem perbankan syariah di Indonesia,

maka peneliti menarik beberapa kesimpulan sebagai
berikut:

1.

Persamaan dan perbedaan konsep kafdlah menurut
Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli Ibnu
Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli sepakat bahwa
akad kafalah adalah akad yang sah berdasarkan dalil
Al-Qur’an, hadis, dan ijma’. Keduanya menekankan
bahwa kafalah tidak menghapus tanggung jawab pihak
yang dijamin dan harus berlandaskan objek jaminan
yang jelas dan sah. Namun, Ibnu Qudamah membatasi
hak regres (hak penagihan oleh penjamin) hanya sah
jika ada izin dari pihak yang dijamin, menolak fee,
serta membatasi objek pada kewajiban nyata.
Sebaliknya, Wahbah Az-Zuhayli membolehkan hak
regres (hak penagihan oleh penjamin) tanpa izin
eksplisit jika ada maslahat atau ‘urf, serta
membolehkan fee dan objek future liability dalam
konteks kelembagaan.

Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli

sama-sama relevan terhadap praktik bank garansi

115



B. Saran

116

syariah, meskipun melalui pendekatan yang berbeda.
Ibnu Qudamah menekankan kejelasan dan keadilan
hukum dengan membatasi objek jaminan pada hal
yang pasti, menolak fee, serta mengharuskan adanya
izin dalam hak regres (hak penagihan oleh penjamin).
Kelebihannya, ia menjaga kemurnian akad tabarru’
dan melindungi pihak yang dijamin dari tanggung
jawab sepihak. Namun, pendekatannya kurang
fleksibel dalam konteks sistem keuangan modem yang
membutuhkan jasa profesional berbasis risiko.
Sebaliknya, Wahbah Az-Zuhayli lebih fleksibel dan
adaptif terhadap kebutuhan kontemporer. Ia
membolehkan fee, objek jaminan masa depan, dan hak
regres (hak penagihan oleh penjamin) terhadap
jaminan tanpa izin eksplisit selama didukung maslahat
dan ‘urf. Wahbah Az-Zuhayli lebih relevan untuk
praktik bank garansi syariah karena membolehkan
pengambilan fee, fleksibel terhadap objek jaminan
masa depan, dan mengakomodasi peran lembaga
keuangan sebagai penjamin. Kelebihannya adalah
adaptif terhadap kebutuhan kontemporer, namun
kekurangannya adalah potensi pelemahan batas akad
sosial dan komersial jika tidak dikendalikan.

Berdasarkan kesimpulan yang telah diuraikan, maka

penulis memberikan beberapa saran yang diharapkan dapat

menjadi kontribusi ilmiah bagi pengembangan studi fikih

muamalah kontemporer, serta menjadi pertimbangan praktis



117

dalam implementasi akad kafalah, khususnya dalam bentuk
bank garansi syariah, sebagai berikut:

1. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya, disarankan
untuk mengembangkan kajian perbandingan hukum
Islam dengan menambahkan tokoh-tokoh lain, baik
dari kalangan ulama klasik maupun kontemporer,
guna memperkaya perspektif terhadap konsep jaminan
dan pengaplikasiannya. Penelitian ini juga dapat
diperluas dengan pendekatan empiris untuk melihat
sejauh mana penerapan kafalah dalam lembaga
keuangan syariah sesuai dengan teori yang
dikembangkan oleh para ulama.

2. Bagi Praktisi Lembaga Keuangan Syariah, seperti
bank syariah dan lembaga penjamin lainnya,
disarankan untuk senantiasa merujuk pada literatur
fikih klasik dan kontemporer sebagai fondasi normatif
dalam menjalankan akad kafalah. Pemahaman yang
mendalam terhadap prinsip-prinsip syariah, baik dari
pendekatan mazhabi maupun magsidi, sangat penting
agar praktik kafalah tidak hanya sah secara hukum
positif, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai etika

Islam.



DAFTAR PUSTAKA

Abu Dawud Sulayman, Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz
3, Hadis no. 3561, (Beirut: Dar al-Fikr).

Ahmad Munif, Ushul Figh Hukum Ekonomi Syari’ah (Semarang:
CV Rafi Sarana Perkasa, 2021).

Ahmad Wardi Muslich, Fikih Muamalat,( Jakrta: AMZAH, 2010,
cet.ke-1).

Andri soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah, edisi
pertama (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup).
Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: PT Raja

Grafindo Persada, 2008).

Asmawi, Perbandingan Ushul Figh, (Jakarta: Amzah, 2011)

Asrorun Ni’am Sholeh, “Fatwa DSN-MUI Tentang Penjaminan
Syariah”, DSN-MUI, https://dsnmui.or.id/ (diakses 11
Mei 2025).

Dewan Syariah Nasional MUI, “Fatwa No. 11/DSN-MUI/IV/2000
tentang  Kafalah”,  https://dsnmui.or.id/fatwa/fatwa-
nomor-11-dsn-mui-iv-2000-tentang-kafalah/ (diakses 11
Mei 2025).

Dewi Lestari, Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2020.

Dini Della Oktariane, Prosiding Hukum Ekonomi Syariah,
Universitas Islam Bandung, 2020.

Dwi Jamilah, “Kosep Rejeki dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-
Munir Karya Wahbah Zuhaili w. 1434)”, Skripsi, 2020,
Jakarta, Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta.

Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUI/IV/2000 tentang Kafalah

Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed
“Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”,
Skripsi, 2022, Parepare, IAIN Parepare.

Hamdani, Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, Vol. 9, No.
1,2021.

118



119

Hasan Muarif Ambary, Suplemen Ensiklopedi Islam, Jakaarta: PT
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996.

Hasanuddin Rahman, Pendekatan Teknis dan Filosofi Legal Audit
Operasional Perbankan, Cetakan Pertama, (bandung:
Citra Aditya Bakti, 2000).

Hendi Suhendi, Figh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2002).

http://www.zuhayli.net/biograpl. htm diakses tanggal, 30 Mei
2025.

https://teguharafah.wordpress.com.2018/20/01/biografi-seputar-
wahbah-al-zuhaili-dan- tafsirnya.

Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah,
(Jakarta: Pustaka Azzam, 2009).

Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah,
"Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank
Syariah”, (Jakarta: Djambatan, 2003).

James Julianto Irawan, Surat Berharga Suatu Tinjauan Yuridis dan
Praktis, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014).

Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan
Materi Akhlak Mulia, PT. Madina.

Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah
Zuhaili Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu
Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, IAIN Kudus.

Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah
Zuhaili Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu
Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, IAIN Kudus.

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1820.

Lira Zohara, Pengantar llmu Ekonomi.: Perspektif Islam, (Jakarta:
Prenada Media, 2022).

M. Ali Hasan, "Perbandingan Madzhab ”, (Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2002).



120

M. Ali Hasan. "Berbagai macam transaksi dalam Islam (Figh
Muamalah”, (Jakrta: PT Raja Grafindo Persada, 2003,
cet.ke- 1).

Muhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer,
(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003).

Muhammad Syafi Antonio, Bank Syari'ah Dari Teori Ke Ptaktik
(Jakarta: Gema Insani, 2001).

Panji Adam, Fikih Muamalah Maliyah: Konsep, Regulasi, Dan
Implementasi, Cetakan kesatu (Bandung: Refika
Aditama, 2017).

Rini, R, D, Implementasi Kafalah Dalam Mengatasi Wanprestasi
Pada Bank Garansi Di Bank Jatim Cabang Sidoarjo (UIN
Sunan Ampel, Skripsi, 2018).

Rosyid, M., & Hapsin, A., Dari Ushul Menuju Figih Kontemporer
(Semarang: Mutiara Aksara, 2020).

Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1991).

Saiful Anam, Implementasi Akad Kafalah dalam Lembaga

Keuangan Syariah, Jurnal Al-Mashrafiyah, Vol. 5 No. 2
(2017).

Satria Efendi, Ushul Figh, (Jakarta : Kencana Prenademedia group,
2014).

Siratal Mustakim, “Ikhlas Menurut Wahbah Zuhaili dalam Kitab
Tafsir Al-Munir : Aqidah, Syariah dan Manhaj”, (Skripsi,
2020, Bengkulu, IAIN Bengkulu).

Subaidah Ratna Juita, Ani Triwati, and Agus Saiful Abib,
‘Reformulasi Pertanggungjawaban Pidana Pada Pelaku

Prostitusi  Online: Suatu Kajian Normatif’, Jurnal



121

Dinamika Sosial Budaya, 18.1 (2017),
doi:10.26623/jdsb.v18i1.565.

Surat Edaran Bank Indonesia No. SE 11/11/UPPB tanggal 28
Maret 1979 tentang Petunjuk Pelaksanaan Bank Garansi.

Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia (SKBI) Nomor
11/110/Kep./Dir/UPPB, Pasal 1 angka 1

Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia No. 11/110/KEP/DIR
tentang Bank Garansi.

Syaiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Alquran, (Yogyakarta:
Kaukaba Dipantara, 2013).

Tim Penerjemah, Al-Qur'an dan Terjemahnya (Jakarta:
Departemen Agama RI, 2019).

Tim Pengembangan Perbankan Syariah Institut Bankir Indonesia,
Konsep, Produk Dan Implementasi Operasional Bank
Syariah, (Jakarta: Djambatan, 2001).

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun 1992 tentang
Perbankan jo Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998.

Wahbah az-Zuhaili, Fikih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul
Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011).

Yuni Wahyuni, Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

Yogyakarta, 2021.



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Identitas Diri

Nama : Hana Rahma Dina

NIM 2102036082

Tempat, Tanggal Lahir : Brebes, 11 April 2004

Alamat : Dukuh Krajan, RT 06 RW 02,
Pruwatan, Kec. Bumiayu, Kab.
Brebes

Email : hanarhmdn@gmail.com

B. Pendidikan Formal

1. RA Khaerul Huda

2. MIS Khaerul Huda Tegalmunding

3. SMP NEGERI 02 Bumiayu

4. MAN 2 Brebes

5. UIN Walisongo Semarang

C. Pengalaman PPL dan Magang

1.

AR

Lembaga Konsultan dan Bantuan Hukum (LBH) KIP
Semarang

Pengadilan Militer I1I-10 Semarang

Training Dewan Pengawas Syariah (DPS)

Kantor Urusan Agama (KUA) Semarang Tengah
Pengadilan Agama Mungkid

Pengadilan Negeri Magelang

D. Pengalaman Organisasi

1.
2.
3.

UKM Taekwondo UIN Walisongo

Forum Kajian Hukum Mahasiswa (FKHM)

DEMA Fakultas Syariah dan Hukum Periode 2022-
2024

122



123

4. PMII Rayon Syariah
5. Persaudaraan Mahasiswa Brebes Selatan (PMBS)

Demikian daftar riwayat hidup saya di buat dengan
sebenar-benarnya dan dapat dipertanggungjawabkan.

Semarang, 18 Juni 2025

Hana Rahma Dina
NIM. 2102036082



