
 

 

 

ANALISIS PERBANDINGAN PEMIKIRAN IBNU 

QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI TENTANG 

KONSEP KAFĀLAH SERTA RELEVANSINYA 

TERHADAP PRAKTIK BANK GARANSI  

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Syarat Guna Memperoleh Gelar 

Sarjana Hukum Strata 1 Dalam Bidang Hukum Ekonomi Syariah 

 

 

Disusun Oleh: 

HANA RAHMA DINA 

NIM : 2102036082 

 

PROGRAM STUDI HUKUM EKONOMI SYARIAH 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 

  



 

 

ii 

 

  KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

  FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

Lamp   : 4 (empat) eks. 

Hal      : Naskah Skripsi  

         An. Sdr. Hana Rahma Dina 

         

        Kepada Yth.  

        Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum  

         UIN Walisongo Semarang 

 

       Assalamua’laikum Wr. Wb. 

      Setelah saya meneliti dan mengadakan perbaikan seperlunya,b 

      bersama ini saya kirim naskah skripsi saudari: 

Nama : Hana Rahma Dina 

NIM : 2102036082 

Prodi : Hukum Ekonomi Syari’ah 

     Dengan ini saya mohon kiranya skripsi saudari tersebut dapat 

     segera dimunaqosahkan. Demikian persetujuan ini dapat  

     dipergunakan sebagaimana mestinya. 

 
    Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

            Semarang, 18 Juni 2025 

    Pembimbing I    Pembimbing II 

 
 
 

  
 Dr. H. Tolkah, M.A.    H. Lathif Hanafir Rifqi, M.A. 

NIP: 196905071996031005   NIP: 198910092019031007 



 

 

iii 

 

  KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

  FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

PENGESAHAN 

Skripsi Saudara       : Hana Rahma Dina 

NIM         : 2102036082 

Fakultas        : Syariah dan Hukum 

Jurusan        : Hukum Ekonomi Syariah 

Judul         : Analisis Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah  

           Az-Zuhayli tentang Konsep Kafālah serta  

           Relevansinya Terhadap Praktik Bank Garansi 

Telah dimunaqasahkan oleh Dewan Penguji Fakultas Syariah dan Hukum 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, dan dinyatakan lulus dengan 

predikat cumlaude pada tanggal 30 Juni 2025 dan dapat diterima sebagai syarat 

guna memperoleh gelar Sarjana (S1) Strata 1 tahun akademik 2024/2025. 

     Semarang, 02 Juli 2025 

Ketua Sidang          Sekretaris Sidang 

 

Dr. Supangat, M.Ag.   H. Lathif Hanafir Rifqi, M.A. 

NIP. 197104022005011004  NIP. 1981100920019031007 

 

Penguji Utama  I           Penguji Utama II 

 

 

Prof. Dr. Nur Khoirin, M.Ag.         Aang Asari, M.H. 

NIP. 196308011992031001         NIP. 199303142019031016 

 

Pembimbing I    Pembimbing II 

 

 

Dr. H. Tolkah, M.A.    H. Lathif Hanafir Rifqi, M.A. 

NIP: 196905071996031005                NIP. 1981100920019031007 

  



 

 

iv 

 

MOTTO 

نْ  وَاِنْ عَاقَ بْ تُمْ فَ عَاقِبُ وْا بِثِْلِ مَا عُوْقِبْ تمُْ بِه   بَِيِْنَ  خَيْر  لََوَُ  صَبََْتُْ   وَلَىِٕ    ل لِص ّٰ
“Jika kamu membalas, balaslah dengan (balasan) yang sama 

dengan siksaan yang ditimpakan kepadamu. Sungguh, jika kamu 

bersabar, hal itu benar-benar lebih baik bagi orang-orang yang 

sabar.”( QS al-Nahl [16]: 126)1 

 

  

 
1 Tim Penerjemah, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: 

Departemen Agama RI, 2019), 392. 



 

 

v 

 

PERSEMBAHAN 

       Dengan mengucapkan syukur kepada Allah SWT dan 

menyampaikan sholawat serta salam kepada Rasulullah 

Muhammad SAW, penulis ingin memberikan rasa terima kasih 

dalam skripsi ini. Karya ini disusun dengan sepenuh hati dan 

didedikasikan untuk orang-orang tercinta yang selalu memberikan 

dukungan dalam setiap langkah penulis: 

1. Teruntuk kedua orangtua, cinta pertama dan panutanku Ayah 

Gusis Riyadi dan pintu surgaku Ibu tersayang Siti Masrokah. 

Terima kasih selalu berjuang dalam mengupayakan yang 

terbaik untuk kehidupan penulis, berkorban keringat, tenaga, 

dan fikiran. Terima kasih atas nasihat, doa-doa, segala 

dukungan yang diberikan secara moral maupun finansial, serta 

memprioritaskan pendidikan dan kebahagiaan anak-anaknya. 

Karya ini saya persembahkan sebagai salah satu bentuk bakti 

saya kepada Ayah dan Ibu, sebagai ungkapan rasa terima kasih 

atas segala pengorbanan dan cinta yang telah diberikan selama 

ini. Besar harapan penulis semoga Ayah dan Ibu selalu sehat, 

dan dapat menyaksikan keberhasilan lainnya yang akan 

penulis raih di masa yang akan datang.  

2. Kepada kakak saya Ilham Nur Muhammad, Firdha Eka 

Syabhakti, serta adik saya Indana Zulfa Rahma Dani. Terima 

kasih atas segala doa, cinta, dan dukungan yang diberikan 

kepada penulis sehingga penulis mampu menyelesaikan 

studinya sampai sarjana. 

3. Kepada keponakanku tersayang, Muhammad Nattaya Prama 

Sambara, terima kasih atas kelucuan-kelucuannya yang 

membuat penulis semangat dan selalu membuat penulis 



 

 

vi 

 

senang, sehingga penulis menjadi semangat untuk 

mengerjakan skripsi ini sampai selesai.  

4. Sahabat tersayang penulis dari semasa sekolah, Salsa Rindiani 

Monica, Widya Eka Lutfiah Ningrum, Aisya Nazalma 

Salsabilla, Tiara Sari, Teti Sulistianingrum, Revita Nur Alya, 

dan Lasiwa Arbain Juliat. Terima kasih telah menjadi sahabat 

sekaligus keluarga kecil yang telah menyaksikan segala 

perjuangan penulis dalam hal apapun. Terima kasih atas doa 

serta dukungan yang luar biasa diberikan untuk penulis selama 

proses menempuh pendidikan. Semoga sama-sama 

dilancarkan dalam segala sesuatu yang sedang diperjuangkan.  

5. Sahabat terbaik saya semasa kuliah, Millatuzzahro Alkhusna, 

Khofifah Laela Hanum, Siska Dewi Aliyah, Eri Fitriani, dan 

Taat Fani Pinuji. Terima kasih telah menjadi teman, sahabat, 

dan saudara baik penulis, menjadi orang yang paling sabar, dan 

selalu menjadi pendengar dalam berbagai cerita. Terima kasih 

juga atas segala semangat, doa, dukungan serta segala bantuan 

selama menyelesaikan proses perkuliahan ini.  

6. Sahabat yang terhalang jarak jauh namun selalu dekat dihati, 

Liberty Pewytaningtyas. Terima kasih telah menjadi bagian 

dalam perjalanan hidup penulis, menjadi nyata dalam setiap 

dukungan, menjadi rumah dari kejauhan.   

7. Untuk sahabat saya dari Kos Shafira, Maulina Dwi Wiji 

Lestari, Fadhila Nisa Salsabilla, Ananda Pramudya, Cindy 

Febriana, Fairuz Idzihar, Septy Kunti Astri, Nisrina Rona 

Maulida, Raden Rara Rahma Tanti Hadi Pertiwi, dan Raudhah. 

Terima kasih telah menemani penulis dalam masa sulit 

maupun senang, memberikan dukungan, serta pemberi rasa 

aman terhadap penulis. 



 

 

vii 

 

8. Teman-teman seperjuangan penulis, HES C angkatan 2021. 

Terima kasih telah menemani selama masa perkuliahan, 

membersamai dalam perjuangan, dan tidak pernah mengeluh 

ketika direpotkan.  

9. Teman-teman KKN Posko 07, terima kasih untuk segala waktu 

bersamanya yang mengesankan.  

10. Terakhir tidak lupa, kepada diri saya sendiri. Terima kasih 

telah kuat sampai detik ini, yang mampu mengendalikan diri 

dari tekanan luar. Yang tidak menyerah sesulit apapun 

rintangan kuliah ataupun proses penyusunan skripsi, yang 

mampu berdiri tegak ketika dihantam permasalahan yang ada. 

Berbahagialah selalu dimanapun berada, Hana Rahma Dina. 

Apapun kurang dan lebihmu mari merayakan diri sendiri.  



 

 

viii 

 

DEKLARASI 

Saya yang bertanda tangan dibawah ini : 

Nama   : Hana Rahma Dina 

NIM   : 2102036082 

Jurusan  : Hukum Ekonomi Syari’ah 

Fakultas  : Syari’ah dan Hukum 

Judul : ANALISIS PERBANDINGAN PEMIKIRAN 

IBNU QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-

ZUHAYLI TENTANG KONSEP KAFĀLAH 

SERTA RELEVANSINYA TERHADAP 

PRAKTIK BANK GARANSI  

Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, penulis 

menyatakan bahwa materi yang ditulis oleh penulis tidak berisi 

materi yang telah ditulis oleh orang lain atau diterbitkan. Demikian 

pula skripsi ini tidak berisi satu pun pikiran-pikiran orang lain, 

kecuali informasi yang terdapat dalam referensi yang dijadikan 

bahan rujukan. 

Semarang, 18 Juni 2025 

 

 

 

Hana Rahma Dina 

NIM. 2102036082 

 

 

 

 

  



 

 

ix 

 

PEDOMAN TANSLITERASI ARAB LATIN 

       Dalam skripsi ini menggunakan pedoman transliterasi hasil 

dari Putusan Bersama Menteri Agama Republik Indonesia No. 158 

Tahun 1987 dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia No. 0543b/U/1987. Transliterasi ini digunakan untuk 

menulis kata-kata Arab yang telah diserap ke dalam Bahasa 

Indonesia. Kata-kata Arab yang telah diserap ke dalam Bahasa 

Indonesia seperti dalam kamus besar Bahasa Indonesia (KBBI). 

Secara garis besar, pedoman transliterasi itu adalah sebagai 

berikut. 

1. Konsonan 

       Fenom konsonan Bahasa Arab yang dalam sistem tulisan 

Arab dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini, 

sebagian dilambangkan dengan huruf serta sebagian 

dilambangkan dengan tanda dan sebagian lagi dengan huruf 

beserta tanda sekaligus. Di bawah ini daftar huruf Arab serta 

transliterasinya dengan huruf Latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak أ
dilambang
kan 

Tidak 

dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ es (dengan ث

titik di atas) 



 

 

x 

 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan ح

titik di bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan ذ

titik di atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan ص

titik di bawah) 

 Ḍad ḍ de (dengan ض

titik di bawah) 

 Ṭa ṭ te (dengan ط 

titik di bawah) 

 Ẓa ẓ zet (dengan ظ 

titik di bawah) 

 ain ` koma terbalik` ع

(di atas) 

 Gain G Ge غ

 Fa F ef ف



 

 

xi 

 

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و 

 Ha H Ha ھ

Hamz ء
ah 

‘ Apostrof 

 Ya Y Ye ي

 

2. Vokal 

       Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri 

dari vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau 

diftong. 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah A A ـَ

 Kasrah I I ـِ

 Dammah U u ـُ

 

 



 

 

xii 

 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf 

Latin 

Nama 

 Fathah  dan ya Ai a dan u يَْ... 

 Fathah dan wau au a dan u وَْ... 

 

Contoh : 

 kataba كَتَبَ   -
 fa`ala فَ عَلَ   -

 suila سُئِلَ   -
 kaifa كَيْفَ  -
 haula حَوْلَ  -

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat 

dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai 

berikut: 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf 

Latin 

Nama 

 Fathah dan alif اَ...ىَ... 

atau ya 
Ā a dan garis di 

atas 

 Kasrah dan ya Ī i dan garis di ىِ... 

atas 



 

 

xiii 

 

 Dammah dan وُ... 

wau 
Ū u dan garis di 

atas 

 

Contoh : 

 qāla  قاَلَ  -

 ramā   رمََى -

 qīla قِيْلَ   -

 yaqūlu يَ قُوْلُ   -

4. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

a. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, 

kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah “t”. 

b. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah “h”. 

c. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh 

kata yang menggunakan kata sandang al serta bacaan 

kedua kata itu terpisah, maka ta’ marbutah itu 

ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  رَؤْضَةُ الَأطْفَالِ  -

  al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul   الْمَدِيْ نَةُ الْمُنَ وَّرةَُ  -



 

 

xiv 

 

munawwarah 

 talhah  طلَْحَةْ  -

5. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan 

dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, 

ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf yang sama dengan 

huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

 nazzala نَ زَّلَ   -

 al-birr البَِر  -

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan 

huruf, yaitu  ال, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu 

dibedakan atas: 

a. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah 

ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” 

diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata 

sandang itu. 

b. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah 

ditransliterasikan dengan sesuai dengan aturan yang 

digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata 

sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan 

dihubungkan dengan tanpa sempang. 

Contoh : 



 

 

xv 

 

 ar-rajulu الرَّجُلُ   -

 al-qalamu الْقَلَمُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

 al-jalālu الَْْلَالُ  -

7. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu 

hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir 

kata. Sementara hamzah yang terletak di awal kata 

dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََْخُذُ  -

 syai’un شَيئر  -

 an-nau’u الن َّوْءُ  -

 inna إِنَّ  -

8. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis 

terpisah. Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan 

huruf Arab sudah lazim dirangkaikan dengan kata lain karena 

ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka penulisan kata 

tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh : 



 

 

xvi 

 

  Wa innallāha lahuwa  وَ إِنَّ اللهَ فَ هُوَ خَيُْ الرَّازقِِيَْ  -

khair ar-rāziqīn/ 

Wa innallāha lahuwa 

khairurrāziqīn 

  Bismillāhi majrehā wa  بِسْمِ اِلله مََْراَهَا وَ مُرْسَاهَا  -

Mursāhā 

9. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak 

dikenal, dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan 

juga. Penggunaan huruf kapital seperti apa yang berlaku 

dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. 

Bilamana nama diri itu didahului oleh kata sandang, maka 

yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama 

diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 -Alhamdu lillāhi rabbi al  الْْمَْدُ لِله رَبِ  الْعَالَمِيَْ  -

`ālamīn/ 

Alhamdu lillāhi rabbil 

`ālamīn 

 -Ar-rahmānir rahīm/Ar   الرَّحْْنِ الرَّحِيْمِ  -

rahmān ar-rahīm 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya 

berlaku bila dalam tulisan Arabnya memang lengkap 



 

 

xvii 

 

demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata 

lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, 

huruf kapital tidak dipergunakan. 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفُوْرر رَحِيْمر  -

يْ عًا  -  -Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil  لِلِِ  الأمُُوْرُ جََِ

amru jamī`an 

10. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, 

pedoman transliterasi ini merupakan bagian yang tak 

terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. Karena itu peresmian 

pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

 

 

 

  



 

 

xviii 

 

ABSTRAK 

       Konsep kafālah dalam Islam merupakan bentuk tanggung jawab 

hukum yang dibebankan kepada pihak penjamin untuk menanggung 

kewajiban pihak lain dalam urusan perdata maupun keuangan. 

Pemahaman terhadap konsep ini telah dijelaskan secara komprehensif 

oleh para ulama, di antaranya Ibnu Qudamah dalam Al-Mughni dan 

Wahbah Az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū. Keduanya 

memiliki pandangan yang berbeda dalam metodologi dan penerapan 

hukum, namun memiliki kesamaan dalam prinsip dasar kafālah sebagai 

akad yang sah dalam Islam.  

       Adapun permasalahan yang dikaji adalah: Pertama, bagaimana 

analisis perbandingan konsep kafālah perspektif Ibnu Qudamah dalam 

kitab Al-Mughni dan Wahbah Az-Zuhayli dalam kitab Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū. Kedua, bagaimana relevansi pemikiran keduanya terhadap 

praktik bank garansi syariah kontemporer. Jenis penelitian yang 

digunakan yakni penelitian kepustakaan (library research) dengan 
menggunakan metode pendekatan konsep dan pendekatan perbandingan 

(comparatif approach). Data primer diperoleh dari kitab Al-Mughni dan 

Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, serta diperkuat dengan literatur sekunder 

seperti jurnal, fatwa, dan literatur fikih kontemporer. Analisis dilakukan 

secara deskriptif-komparatif. 

       Hasil penelitian menunjukkan bahwa keduanya sepakat bahwa akad 

jaminan adalah sah secara syar’i jika memenuhi rukun dan syarat yang 

ditetapkan. Ibnu Qudamah lebih konservatif dengan menolak segala 

bentuk imbalan dalam akad kafālah, mensyaratkan objek jaminan berupa 

kewajiban yang sudah pasti, dan menolak hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) jika dilakukan tanpa izin pihak yang dijamin. Dalam hal ini, 

pendekatan Ibnu Qudamah lebih kuat dan tegas dalam menjaga keadilan 

bagi pihak yang dijamin agar tidak dibebani tanggung jawab sepihak. Di 

sisi lain, Wahbah Az-Zuhayli bersifat lebih fleksibel, membolehkan 

kompensasi dalam kondisi darurat, serta membuka peluang adanya hak 

regres (hak penagihan oleh penjamin) tanpa izin jika didukung oleh ‘urf 

atau maslahat. Pendekatannya lebih relevan untuk diterapkan dalam 
praktik bank garansi syariah yang menuntut adanya fee, fleksibilitas 

objek, dan keterlibatan institusi profesional. Dengan demikian, pemikiran 

Ibnu Qudamah lebih unggul dalam menjaga prinsip kehati-hatian hukum, 

sedangkan Wahbah Az-Zuhayli lebih adaptif terhadap kebutuhan 

lembaga keuangan syariah kontemporer. 

Kata Kunci: Kafālah, Analisis Perbandingan, Ibnu Qudamah, 

Wahbah Az-Zuhayli, Bank Garansi.  



 

 

xix 

 

ABSTRACT 

       The concept of kafālah in Islamic law represents a form of 
legal responsibility imposed on a guarantor to bear the obligations 
of another party in civil or financial matters. This concept has been 
comprehensively explained by classical scholars, notably Ibn 
Qudamah in Al-Mughni and Wahbah Az-Zuhayli in Fiqh al-Islāmī 
wa Adillatuhū. Although differing in legal methodology and 

application, both scholars agree on the fundamental principle that 
kafālah is a valid and binding contract in Islamic jurisprudence.  
       This research addresses two main problems: First, how does 
the comparative analysis of the concept of kafālah differ between 
Ibn Qudamah as presented in Al-Mughni and Wahbah Az-Zuhayli 
in Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū? Second, how relevant are their 
views to the contemporary practice of Islamic bank guarantees? 

This study is a library research using a conceptual and 
comparative approach. The primary sources are the works of Al-
Mughni and Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, supported by secondary 
literature such as journals, fatwas, and contemporary Islamic 
jurisprudence references.  
       The findings indicate that both scholars agree that the kafālah 
contract is legally valid in Islam if it fulfills the essential pillars 
and conditions. Ibn Qudamah takes a more conservative stance by 

rejecting any form of compensation in kafālah, requiring that the 
guaranteed obligation be definite and legally established, and 
denying the right of recourse if undertaken without explicit 
permission from the guaranteed party. In this regard, his view 
strongly upholds legal clarity and fairness to protect the 
guaranteed party from unilateral burden. On the other hand, 
Wahbah Az-Zuhayli adopts a more flexible perspective, allowing 

compensation in cases of public necessity and permitting the right 
of recourse without prior permission, provided it is supported by 
‘urf (custom) or maṣlaḥah (public interest). His approach is more 
applicable to the practice of Islamic bank guarantees, which 
demand the inclusion of service fees, flexible guarantee objects, 
and institutional involvement. Thus, Ibn Qudamah’s view is more 
consistent in maintaining legal prudence, while Wahbah Az-



 

 

xx 

 

Zuhayli’s thought is more responsive to the needs of contemporary 
Islamic financial institutions. 
  
Keywords: Kafālah, Comparative Study, Ibnu Qudamah, Wahbah Az-

Zuhayli, Bank Guarantee.  



 

 

xxi 

 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmannirrahim. 

Dengan penuh rasa syukur, saya mengucapkan terima kasih 

kepada Allah SWT yang telah melimpahkan nikmat, taufiq, 

hidayah, dan inayah-Nya kepada saya, sehingga saya dapat 

menyelesaikan tugas akhir atau skripsi ini dengan baik. Skripsi ini 

berjudul "Analisis Perbandingan Pemikiran Ibnu Qudamah dan 

Wahbah Az-Zuhayli tentang Konsep Kafālah serta Relevansinya 

Terhadap Praktik Bank Garansi”. 

Shalawat dan salam senantiasa saya haturkan kepada 

Rasulullah Muhammad SAW, sang pencerah umat dan pembawa 

risalah Islamiyah, yang menjadi petunjuk bagi umat manusia, 

khususnya bagi kaum Muslim dalam menjalani kehidupan sesuai 

ajaran-Nya. Semoga kita semua termasuk dalam golongan yang 

mendapatkan syafa’at beliau di hari kiamat nanti. Aamiin.  

Penyusunan skripsi ini tentunya tidak lepas dari bantuan, 

bimbingan, dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, 

dengan penuh rasa hormat dan terima kasih, penulis ingin 

menyampaikan apresiasi yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof Nizar M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Prof Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag. selaku Dekan Fakultas 

Syari'ah dan Hukum UIN Walisongo Semarang beserta seluruh 

stafnya. 

3. Bapak Dr. H. Tolkah, M.A. dan Bapak H. Lathif Hanafir Rifqi, 

M.A. selaku Dosen Pembimbing I dan II yang telah bersedia 

meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan 

bimbingan dan pengarahan dalam penyusunan skripsi ini. 



 

 

xxii 

 

4. Ketua Jurusan Hukum Ekonomi Syari’ah dan Sekretaris 

jurusan beserta staf-staf jurusan Hukum Ekonomi Syari’ah, 

Fakultas Syari'ah dan Hukum UIN Walisongo Semarang. 

5. Segenap dosen, asisten dosen, dan Civitas Akademika Fakultas 

Syariah dan Hukum UIN Walisongo Semarang yang telah 

memberikan ilmunya selama perkuliahan hingga 

terselesaikannya penulisan skripsi ini. 

6. Bapak dan Ibu tercinta yang selalu memberikan doa dan 

semangat agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini.  

7. Semua pihak yang telah banyak membantu dalam 

menyelesaikan skripsi ini. 

Semarang, 18 Juni 2025 

 

 

 

Hana Rahma Dina 

NIM. 2102036082 

  



 

 

xxiii 

 

 

DAFTAR ISI 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING .........................................ii 

LEMBAR PENGESAHAN ...................................................iii 

MOTTO ................................................................................iii 

PERSEMBAHAN .................................................................. v 

DEKLARASI ......................................................................viii 

PEDOMAN TANSLITERASI ARAB LATIN ..................... ix 

ABSTRAK ........................................................................ xviii 

ABSTRACT ......................................................................... xix 

KATA PENGANTAR ......................................................... xxi 

DAFTAR ISI ..................................................................... xxiii 

DAFTAR TABEL ............................................................. xxvi 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................... 1 

A. Latar Belakang .......................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................... 4 

C. Tujuan Penelitian ...................................................... 5 

D. Manfaat Penelitian .................................................... 5 

E. Tinjauan Pustaka ....................................................... 6 

F. Metode Penelitian ................................................... 11 

G. Sistematika Penulisan.............................................. 15 

BAB II LANDASAN TEORI KONSEP BANK  

GARANSI DALAM BANK SYARIAH .............................. 17 



 

 

xxiv 

 

A. Tinjauan Umum Tentang Bank Syariah ................... 17 

1. Pengertian Bank Syariah .................................... 17 

2. Akad yang Digunakan dalam Bank Syariah ........ 18 

B. Bank Garansi dalam Perbankan Indonesia ............... 18 

1. Konsep Bank Garansi (Kafālah) dalam Bank  

Syariah............................................................... 18 

2. Konsep Bank Garansi dalam Bank  

Konvensional ..................................................... 28 

BAB III KONSEP KAFĀLAH PERSPEKTIF IBNU 

QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI .................... 37 

A. Pengantar Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah  

Az-Zuhayli.............................................................. 37 

1. Biografi Ibnu Qudamah ...................................... 37 

2. Metodologi Ijtihad Ibnu Qudamah dalam  

Al-Mughni   ........................................................ 42 

3. Biografi Wahbah Az-Zuhayli ............................. 45 

4. Metodologi Ijtihad Wahbah Az-Zuhayli dalam  

Kitab Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū .................... 55 

B. Konsep Kafālah Perspektif Ibnu Qudamah dan  

Wahbah Az-Zuhayli ................................................ 59 

1. Konsep Kafālah Perspektif Ibnu Qudamah  

dalam Kitab Al-Mughni   .................................... 59 

2. Konsep Kafālah Perspektif Wahbah Az-Zuhayli 

dalam Kitab Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū .......... 72 



 

 

xxv 

 

BAB IV ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP  

KAFĀLAH IBNU QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-

ZUHAYLI ............................................................................ 83 

A. Komparasi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah  

Az-Zuhayli.............................................................. 83 

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli dalam Konsep Kafālah .................... 83 

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan  

Wahbah Az-Zuhayli dalam Konsep Kafālah ....... 93 

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah  

Az-Zuhayli terhadap Bank Garansi ........................ 103 

1. Relevansi Pandangan Ibnu Qudamah terhadap  

Praktik Bank Garansi ....................................... 103 

2. Relevansi Pandangan Wahbah Az-Zuhayli  

terhadap Praktik Bank Garansi ......................... 109 

BAB V PENUTUP ............................................................. 115 

A. Kesimpulan ........................................................... 115 

B. Saran .................................................................... 116 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................... 118 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........................................... 122 

 

  



 

 

xxvi 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 4.1 Ringkasan Persamaan............................................................ 92 

Tabel 4.2 Ringkasan Perbedaan .......................................................... 101 

 

 

  



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Perkembangan ekonomi global telah mendorong 

munculnya berbagai instrumen keuangan modern, salah 

satunya adalah bank garansi, yaitu jaminan tertulis dari bank 

kepada pihak ketiga atas kewajiban nasabah bank, yang 

digunakan dalam berbagai transaksi bisnis dan proyek 

konstruksi.2 Dalam sistem keuangan Islam, instrumen ini 

diakomodasi melalui akad kafālah, yaitu bentuk penjaminan 

yang memiliki akar dalam fikih muamalah klasik.3 

Dalam perspektif hukum Islam, Kafālah didefinisikan 

sebagai bentuk penjaminan seseorang terhadap tanggung 

jawab pihak lain, baik dalam hal utang maupun kewajiban 

lainnya.4 Dalam khazanah fikih, kafālah telah dibahas secara 

mendalam oleh para ulama lintas mazhab. Di antara tokoh 

penting dalam kajian ini adalah Ibnu Qudamah al-Maqdisi, 

ulama Hanbali abad ke-6 H, dan Wahbah Az-Zuḥayli, ulama 

kontemporer abad ke-20.  

Keduanya sepakat bahwa kafālah merupakan akad yang 

sah dan bermanfaat dalam menjaga hak-hak muamalah. 

Namun, dalam konteks penerapan dan pendalaman makna 

hukum, keduanya memiliki perbedaan mendasar yang 

 
2 Asrorun Ni’am Sholeh, “Fatwa DSN-MUI Tentang Penjaminan 

Syariah”, DSN-MUI, https://dsnmui.or.id/ (diakses 11 Mei 2025). 
3 Saiful Anam, “Implementasi Akad Kafalah dalam Lembaga Keuangan 

Syariah”, Jurnal Al-Mashrafiyah, Vol. 5 No. 2 (2017): 145. 
4 Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). 



2 

 

 

 

bersumber dari kerangka filosofis, metodologis, dan konteks 

sosial yang berbeda.  

Ibnu Qudamah memandang kafālah sebagai akad tabarru’ 

yang bersifat sosial, non-komersial, dan tanpa imbalan. Ia 

menekankan bahwa penjaminan harus dilakukan secara 

sukarela, dengan objek yang jelas, dan tidak boleh 

mengandung kompensasi karena dapat mengarah pada praktik 

riba. Pendekatannya berpijak kuat pada mazhab Hanbali yang 

tekstual dan konservatif.5  

Berbeda dengan itu, Wahbah az-Zuḥayli hadir dengan 

pendekatan fiqh muqāran dan maqāṣid al-syarī‘ah. Ia tidak 

hanya menelaah pendapat lintas mazhab, tetapi juga 

melakukan tarjih berdasarkan maslahat dan konteks zaman. 

Menurutnya, kafālah tetap merupakan akad tolong-menolong, 

namun pemberian fee dapat dibolehkan dalam konteks 

institusional seperti bank, sepanjang tidak menyalahi prinsip 

keadilan. Ia juga menekankan bahwa kafālah harus dipastikan 

aspek kejelasan objek dan identitas hukum pihak yang dijamin, 

termasuk validitas hak regres (hak penagihan oleh penjamin), 

sebagai bagian dari perlindungan hukum dalam praktik 

ekonomi modern.6 

Dari sisi konseptual, baik Ibnu Qudamah maupun Wahbah 

Az-Zuhayli sepakat mengenai unsur-unsur utama kafālah, 

seperti rukun-syarat, konsekuensi hukum, serta keabsahan 

jaminan terhadap hak tagih. Namun, perbedaan tajam muncul 

 
5 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, 

(Jakarta: Pustaka Azzam, 2009). 
6 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). 



3 

 

 

 

dalam sikap terhadap komersialisasi kafālah, kehadiran pihak 

yang dijamin, sikap terhadap hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) tanpa izin, dan fleksibilitas hukum terhadap objek 

jaminan yang belum terjadi (future liability), yang umum 

terjadi dalam praktik bank garansi saat ini. 

Dalam konteks Indonesia, Dewan Syariah Nasional (DSN-

MUI) telah mengakomodasi praktik kafālah dalam bentuk 

bank garansi syariah melalui Fatwa Nomor 11/DSN-

MUI/IV/2000 tentang Kafālah yang membolehkan adanya 

imbalan jasa selama tidak melanggar prinsip syariah.7 Fatwa 

ini sejalan dengan pandangan Az-Zuhayli yang menoleransi 

praktik kafālah bi al-ujrah (pinjaman dengan imbalan). 

Hukum Islam sebagai produk ijtihad mengalami tantangan 

nyata dan baru yang lebih serius. Guna merespon hal di atas, 

pendekatan fikih produk ulama masa lampau saja dinilai 

kurang memadai. Pembaruan fikih tersebut dilakukan dengan 

proses ijtihad, yaitu menemukan dalil dan mengeluarkan 

hukum dari sumber-sumber.8 

Dengan mempertimbangkan praktik bank garansi di 

Indonesia yang telah difatwakan oleh DSN-MUI, penting 

untuk mengkaji ulang konsep kafālah dalam perspektif kedua 

tokoh tersebut. Penelitian ini tidak hanya memfokuskan pada 

isu pemberian ujrah (imbalan), tetapi juga membandingkan 

secara menyeluruh struktur hukum, pendekatan metodologis, 

 
7Dewan Syariah Nasional MUI, “Fatwa No. 11/DSN-MUI/IV/2000 

tentang Kafālah”, https://dsnmui.or.id/fatwa/fatwa-nomor-11-dsn-mui-iv-2000-

tentang-kafalah/ (diakses 11 Mei 2025). 
8Rosyid, M., & Hapsin, A, Dari Ushul Menuju Fiqih Kontemporer, 

(Semarang: Mutiara Aksara, 2020). 



4 

 

 

 

dan relevansi pemikiran keduanya terhadap perkembangan 

fikih muamalah kontemporer. 

Maka dari itu, kajian komparatif terhadap pandangan 

kedua tokoh ini menjadi penting untuk melihat bagaimana 

hukum Islam dapat menjawab tantangan ekonomi kontemporer 

melalui dasar-dasar yang syar’i dan relevan. Hal ini 

mendorong perlunya kajian komparatif antara pandangan Ibnu 

Qudamah dan Az-Zuhayli untuk menimbang landasan teori 

serta relevansinya terhadap praktik modern. 

Kajian komparatif ini penting karena mempertemukan dua 

paradigma fikih, yaitu fikih normatif klasik dan fikih adaptif 

kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan dapat 

diperoleh pandangan yang utuh dan solutif terhadap penerapan 

akad kafālah dalam praktik bank garansi saat ini. 

       Oleh karena itu, atas dasar urgensi tersebut. Maka penulis 

tertarik untuk meneliti lebih lanjut dengan judul. “Analisis 

Perbandingan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-

Zuhayli tentang Konsep Kafālah serta Relevansinya Terhadap 

Praktik Bank Garansi”. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan fikih 

muamalah kontemporer.  

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, permasalahan 

penelitian dapat dirumuskan antara lain: 

1. Bagaimana analisis perbandingan pemikiran konsep 

kafālah perspektif Ibnu Qudamah dalam kitab Al-Mughnī 

dan Wahbah Az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū? 



5 

 

 

 

2. Bagaimana relevansi pandangan kedua ulama tersebut 

terhadap praktik bank garansi di perbankan syariah 

Indonesia? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah tersebut, tujuan penelitian 

yang hendak dicapai oleh penulis adalah sebagai berikut: 

1. Untuk menganalisis konsep kafālah menurut perspektif 

Qudamah dalam kitab Al-Mughnīdan Wahbah Az-Zuhayli 

dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū. 

2. Untuk menganalisis kesesuaian pandangan kedua ulama 

tersebut terhadap praktik bank garansi di perbankan 

syariah Indonesia. 

D. Manfaat Penelitian 

Berikut manfaat dari penelitian ini secara teoritis dan 

praktis: 

1. Manfaat Teoritis 

       Penelitian ini dapat memberikan manfaat bagi penulis 

dan para pembaca dalam hal peningkatan pengetahuan dan 

pemahaman tentang konsep kafālah dalam perspektif 

Qudamah dalam kitab Al-Mughnīdan Wahbah Az-Zuhayli 

dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū serta relevansinya 

terhadap praktik bank garansi. 

2. Manfaat Praktis 

a. Penelitian ini dapat membantu masyarakat, terutama 

praktisi dan akademisi, untuk memahami lebih dalam 

tentang konsep kafālah dalam perspektif Ibnu 

Qudamah dalam kitab Al-Mughnīdan Wahbah Az-

Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū serta 



6 

 

 

 

relevansinya terhadap praktik bank garansi. Dengan 

penjelasan yang jelas mengenai pandangan kedua 

ulama tersebut, masyarakat dapat lebih memahami 

bagaimana prinsip-prinsip syariah diterapkan. 

b. Penelitian ini dilakukan guna menyelesaikan syarat 

dan tugas dalam menyelesaikan studi program strata 1 

(Sarjana) pada bidang hukum ekonomi syariah di 

Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang. 

E. Tinjauan Pustaka 

Dalam melakukan penelitian, peneliti menggunakan 

beberapa bahan kajian terdahulu yang relevan dengan 

permasalahan penelitian saat ini. Telaah pustaka ini dilakukan 

untuk mengetahui perbedaan terhadap penelitian dengan 

penelitian yang akan dilakukan oleh saya. Penelitian terdahulu 

tersebut berasal dari penelitian skripsi dan artikel jurnal. 

Berikut adalah telaah pustaka yang digunakan peneliti: 

1. Skripsi yang disusun oleh Rini (2018) yang berjudul 

“Implementasi Kafālah Dalam Mengatasi Wanprestasi 

Pada Bank Garansi di Bank Jatim Cabang Syariah 

Sidoarjo” dengan metode penelitian yang digunakan 

adalah deskriptif kualitatif di mana pengambilan data 

dilakukan dengan cara wawancara. Informan penelitian 

yang digunakan pada penelitian ini adalah staf Bank Jatim 

Cabang Syariah Sidoarjo. Hasil penelitian ini 

menunjukkan bahwa bank mendapatkan keuntungan di 

awal perjanjian sebesar 2% dari nasabah dan jika nasabah 

memilih bank garansi di atas 12 bulan maka bank 

mendapatkan keuntungan 5%. Penelitian ini menatakan 



7 

 

 

 

bahwa proses dan mekanisme bank garansi pada Bank 

Jatim Cabang Sidoarjo telah memenuhi ketentuan syariah 

islam. Perbedaan dengan penelitian ini adalah berfokus 

pada studi kasus lembaga tertentu dan tidak menelaah 

perbandingan pendapat ulama seperti Ibnu Rusyd dan 

Wahbah Az-Zuhayli.9 

2. Skripsi yang disusun oleh Dewi Lestari (2020) dengan 

judul “Tinjauan Fikih Muamalah terhadap Praktik Bank 

Garansi di BRI Syariah Kantor Cabang Bogor” 

menganalisis penerapan akad Kafālah pada produk bank 

garansi dengan pendekatan normatif dan empiris. 

Penelitian ini menilai kepatuhan terhadap fatwa DSN-MUI 

dan praktik di lapangan. Penelitian ini menemukan bahwa 

penerapan akad Kafālah dalam produk bank garansi di 

BRI Syariah Cabang Bogor telah sesuai dengan prinsip-

prinsip syariah yang ditetapkan dalam fatwa DSN-MUI. 

Dalam pelaksanaannya, bank garansi digunakan sebagai 

jaminan terhadap kewajiban nasabah kepada pihak ketiga, 

dan pihak bank bertindak sebagai penjamin (kafil) atas 

nasabah (makful’anhu). Hasil penelitian juga 

menunjukkan bahwa mekanisme ini telah dijalankan 

dengan memenuhi unsur kejelasan (bayan), tidak 

mengandung unsur riba, dan tidak menimbulkan kerugian 

yang merugikan salah satu pihak. Selain itu, akad Kafālah 

yang digunakan bersifat tidak bersyarat (unconditional 

guarantee) sesuai ketentuan DSN-MUI, di mana bank 

 
9 Rini, R, D. (2018) Implementasi Kafalah Dalam Mengatasi 

Wanprestasi Pada Bank Garansi Di Bank Jatim Cabang Sidoarjo. UIN Sunan 

Ampel. Skripsi. 



8 

 

 

 

berkewajiban membayar kepada pihak penerima jaminan 

jika nasabah wanprestasi. Penelitian ini menekankan 

bahwa implementasi bank garansi telah memenuhi standar 

fikih muamalah kontemporer, meskipun tidak dilakukan 

analisis perbandingan terhadap pendapat ulama. 

Perbedaan dengan penelitian ini adalah fokusnya adalah 

pada implementasi fatwa kontemporer, tanpa 

membandingkan dengan fikih klasik seperti Bidayatul 

Mujtahid atau kitab fikih kontemporer seperti Fiqh Wa 

Adillatuhu.10 

3. Skripsi yang disusun oleh Yuni Wahyuni (2021) dengan 

judul “Analisis Hukum Islam Terhadap Penggunaan Bank 

Garansi sebagai Jaminan Proyek” menjelaskan fungsi 

bank garansi dalam proyek konstruksi dan bagaimana 

peran Kafālah diterapkan dalam praktik perbankan 

syariah. Bank garansi berfungsi sebagai instrumen jaminan 

yang diberikan oleh bank kepada pihak pemberi kerja 

untuk memastikan bahwa kontraktor atau pelaksana 

proyek akan memenuhi kewajibannya sebagaimana yang 

tercantum dalam kontrak kerja. Dalam praktiknya, bank 

bertindak sebagai penjamin yang akan menanggung 

kewajiban apabila nasabah wanprestasi. Penelitian ini 

menegaskan bahwa akad Kafālah dalam bentuk bank 

garansi diperbolehkan secara syar’i selama memenuhi 

ketentuan syariah, seperti kejelasan akad, kerelaan para 

pihak (ridha), dan tidak mengandung unsur riba, gharar, 

maupun praktik yang merugikan. Hasil penelitian juga 

 
10 Dewi Lestari, Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2020. 



9 

 

 

 

menyoroti bahwa bank garansi berperan penting dalam 

mendukung kelancaran proyek serta meningkatkan 

kepercayaan antar pelaku usaha. Dengan demikian, 

penelitian ini menyimpulkan bahwa penggunaan bank 

garansi sebagai jaminan proyek telah sesuai dengan prinsip 

hukum Islam kontemporer, meskipun tidak membahas 

secara mendalam mengenai fondasi hukum akad Kafālah 

dalam perspektif kitab fikih.11 

4. Jurnal yang disusun oleh Dini Della Oktariane (2020) 

dengan judul “Analisis Hukum Islam terhadap Penerapan 

Konsep Kafālah bil Ujrah pada Penerbitan Warkat Bank 

Garansi di PT. Bank BRI Syariah Kantor Cabang Citarum 

Bandung” meneliti penerapan akad Kafālah bil ujrah 

sebagai jasa profesional sesuai dengan hukum Islam 

kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik 

penerbitan bank garansi oleh pihak bank dengan imbalan 

ujrah (biaya jasa) telah sesuai dengan prinsip-prinsip 

hukum Islam kontemporer. Dalam konteks ini, bank 

bertindak sebagai penjamin atas kewajiban nasabah 

kepada pihak ketiga, dan imbalan yang diterima bank 

dianggap sah sebagai kompensasi atas jasa penjaminan 

yang diberikan. Penelitian ini menegaskan bahwa bentuk 

Kafālah bil ujrah sebagaimana diterapkan di PT. BRI 

Syariah tidak bertentangan dengan ketentuan syariah, 

terutama jika merujuk pada fatwa DSN-MUI. Namun 

demikian, studi ini tidak membahas akar konsep Kafālah 

dari perspektif kitab fikih, dan lebih menekankan pada 

 
11 Yuni Wahyuni, Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2021. 



10 

 

 

 

kerangka hukum dan praktik kontemporer yang berlaku di 

lembaga keuangan syariah.12  

5. Jurnal yang disusun oleh Hamdani (2021) dengan judul 

“Analisis Implementasi Konsep Kafālah pada Bank 

Syariah Mandiri Banda Aceh” menyoroti implementasi 

Kafālah dalam sektor konstruksi dan peranannya dalam 

mitigasi risiko. Hasil penelitian menunjukkan bahwa akad 

kafālah telah berperan strategis dalam menjamin 

kewajiban pihak debitur terhadap kreditur, sehingga 

meminimalisasi potensi gagal bayar dan meningkatkan 

kepastian dalam transaksi. Bank Syariah Mandiri 

menggunakan Kafālah dalam bentuk bank garansi untuk 

menjamin pelaksanaan proyek sesuai kontrak, dan 

pelaksanaan akad ini dilakukan sesuai ketentuan syariah 

dan regulasi perbankan syariah nasional. Penelitian ini 

memberikan kontribusi dalam menjelaskan aspek teknis 

pelaksanaan kafālah di lapangan, namun tidak mengaitkan 

praktik tersebut dengan pandangan ulama klasik atau 

perbedaan pendapat dalam literatur fikih. Oleh karena itu, 

fokusnya lebih pada dimensi praktikal dan kebijakan 

institusional dibandingkan dengan dimensi teoritis 

historis.13 

       Dengan demikian, kelima penelitian terdahulu tersebut 

memberikan gambaran umum mengenai implementasi akad 

Kafālah dalam konteks perbankan syariah, baik dari sisi 

 
12 Dini Della Oktariane, Prosiding Hukum Ekonomi Syariah, 

Universitas Islam Bandung, 2020. 
13 Hamdani, Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, Vol. 9, No. 1, 

2021. 



11 

 

 

 

praktik maupun kepatuhan terhadap prinsip syariah 

kontemporer. Namun, penelitian ini memiliki kekhasan 

tersendiri karena berfokus pada analisis konseptual kafālah 

menurut Ibnu Qudamah dalam Al-Mughnīdan Wahbah Az-

Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū serta relevansinya 

terhadap praktik bank garansi. Pendekatan ini diharapkan 

mampu memberikan kontribusi baru dalam ranah 

pengembangan fikih muamalah antara klasik dan kontemporer. 

F. Metode Penelitian 

       Metode penelitian merujuk pada pendekatan sistematis 

yang digunakan untuk mengumpulkan dan menganalisis data 

secara ilmiah, dengan tujuan untuk menemukan, 

mengembangkan, atau membuktikan pengetahuan tertentu. 

Dalam penyusunan dan penulisan naskah skripsi ini, 

digunakan beberapa metode penelitian sebagai berikut: 

1. Jenis Penelitian 

       Jenis penelitian yang digunakan oleh penulis di dalam 

penelitian berjenis normatif, yakni penelitian yang 

dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka atau data 

sekunder. Penelitian normatif ini juga disebut jenis 

penelitian library research atau studi kepustakaan. Tujuan 

dari penelitian ini adalah untuk mengumpulkan informasi 

yang relevan dengan mempelajari berbagai literatur, 

peraturan perundang-undangan, teori-teori, serta pendapat 

para ahli di bidang hukum dan kebijakan penal. Dengan 

demikian, studi kepustakaan membantu penulis 



12 

 

 

 

memahami konteks dan landasan teori yang mendasari isu-

isu hukum yang sedang diteliti.14  

 

2. Pendekatan Penelitian  

a. Pendekatan Konsep (Conceptual Approach) 

digunanakan untuk memahami konsep-konsep tentang 

Kafālah. Pendekatan konseptual dilakukan dengan 

memahami, menerima, menangkap dari aturan-aturan 

yang ada dalam kitab Al-Mughnīdan Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū.  

b. Pendekatan Komparatif (Comparative Approach), 

pendekatan perbandingan merupakan salah satu cara 

yang digunakan dalam penelitian hukum normatif 

untuk membandingkan salah satu hukum dengan 

hukum yang lain. Dari perbandingan tersebut dapat 

ditemukan unsur-unsur perbedaan dan persamaan 

hukum tersebut, persamaan dan perbedaan akan 

menjadi inti dari hukum yang diselidiki.  

3. Jenis Data dan Bahan Hukum 

a. Jenis Data 

Adapun data yang digunakan dalam penelitian yang 

dilakukan oleh penulis adalah jenis data kualitatif. 

Data kualitatif merupakan data yang disajikan dalam 

bentuk kata-kata bukan dalam bentuk angka. 

b. Bahan Hukum 

 
14 Subaidah Ratna Juita, Ani Triwati, and Agus Saiful Abib, 

‘Reformulasi Pertanggungjawaban Pidana Pada Pelaku Prostitusi Online: Suatu 
Kajian Normatif’, Jurnal Dinamika Sosial Budaya, 18.1 (2017), p. 146, 

doi:10.26623/jdsb.v18i1.565. 

 



13 

 

 

 

1) Bahan Hukum Primer 

Bahan hukum primer adalah data yang diperoleh 

langsung dari sumber pertama atau sumber asli. 

Sumber hukum primer dalam penelitian ini yaitu 

Kitab Al-Mughnī karya Ibnu Qudamah dan Fiqh 

al-Islāmī wa Adillatuhū karya Wahbah Az-

Zuhayli. 

2) Bahan Hukum Sekunder 

Bahan hukum sekunder merupakan bahan pustaka 

yang berisi tentang informasi yang menjelaskan 

dan membahas mengenai data primer.15 Bahan 

hukum sekunder dalam penelitian ini adalah, buku 

yang berkaitan dengan penelitian ini, penelitian 

serta dokumen yang merupakan hasil penelitian 

dan pengolahan orang lain yang sudah tersedia 

dalam bentuk buku-buku. Yang biasanya 

disediakan di perpustakaan. Data tersier yang 

digunakan dalam peneliti yaitu berupa kamus-

kamus.  

4. Metode Pengumpulan Bahan Hukum 

       Metode pengumpulan bahan hukum adalah metode 

yang dipergunakan sebagai pengumpulan data yang akan 

diteliti. Metode yang digunakan penulis dalam penelitian 

ini yaitu, Studi Pustaka atau Library Research, sebagai 

metode mengumpulkan data. Peneliti mengumpulkan data 

dan informasi dari berbagai sumber kepustakaan yang 

relevan dengan topik penelitian yakni meliputi, identifikasi 

 
15 Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1991) h. 91. 



14 

 

 

 

sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan, 

membaca, memahami, dan mencatat informasi penting 

dari sumber-sumber tersebut, mengklasifikasi dan 

mengorganisasi data berdasarkan tema-tema yang relevan. 

5. Metode Analisis Bahan Hukum 

       Penelitian ini merupakan penelitian normatif, 

penelitian dengan mengunakan pendekatan normatif lebih 

menekankan anilisnya pada proses penyimpulan deduktif 

(dari umum ke khusus), setelah peneliti mendapatkan 

bahan dari bahan hukum baik primer maupun sekunder, 

dan mengelola bahan tersebut, kemudian dianalisis dengan 

pendekatan deduktif. Dalam menganalisa bahan hukum, 

peneliti mengunakan pendekatan deskriptif-komparatif, 

yaitu metode yang bertujuan untuk untuk mendeskripsikan 

secara sistematis dan faktual suatu pemikiran, konsep, atau 

objek kajian tertentu, kemudian membandingkannya 

dengan pemikiran atau objek lain yang relevan. Metode ini 

digunakan untuk menemukan persamaan, perbedaan, serta 

kekuatan dan kelemahan dari masing-masing 

pandangan yang dikaji.  

       Dalam penelitian ini, metode deskriptif-komparatif 

digunakan untuk mengkaji konsep kafālah menurut Ibnu 

Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli, dengan cara 

memaparkan pemikiran keduanya secara sistematis 

berdasarkan kitab Al-Mughnī dan Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū, lalu membandingkan keduanya dalam aspek 

dasar hukum, rukun dan syarat, hak regres (hak penagihan 

oleh penjamin), objek jaminan, serta relevansinya terhadap 

praktik bank garansi syariah kontemporer. 



15 

 

 

 

6. Metode Penulisan 

       Dalam penulisan skripsi ini Dalam penulisan skripsi 

ini, penulis menggunakan teknik: 

a. Deduktif, yaitu menggambarkan data-data umum 

yang ada kaitannya dengan tulisan ini kemudian 

dianalisa dan diambil suatu kesimpulan khusus. 

b. Induktif, yaitu dengan mengumpulkan data-data 

yang khusus, kemudian dianalisa dan ditarik 

kesimpulan yang bersifat umum. 

c. Komparatif, yaitu penelitian komparasi yang 

dapat menemukan persamaan-persamaan dan 

perbedaan-perbedaan kemudian membandingkan 

terhadap suatu masalah. 

G. Sistematika Penulisan 

       Untuk mempermudah dalam memahami materi dalam 

penelitian ini, maka sebagai gambaran garis besar dari 

keseluruhan bab, perlu dikemukakan sistematika penulisan 

sebagai berikut: 

BAB I  Pada bagian pendahuluan, peneliti memaparkan 

terkait latar belakang masalah, rumusan masalah, 

tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah 

pustaka, metode penelitian, dan sistematika 

penulisan. 

BAB II  Pada bagian ini berisi landasan teori memuat 

tinjauan umum mengenai bank syariah, konsep 

bank garansi (kafālah) dalam bank syariah, serta 

penjelasan mengenai konsep bank garansi 

konvensional.  



16 

 

 

 

BAB III  Bab ini akan berisi pembahasan mengenai 

pengantar pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli, serta penjelasan konsep kafālah 

dalam perspektif Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-

Zuhayli. 

BAB IV Pada bab ini akan membahas tentang analisis 

perbandingan konsep kafālah pemikiran Ibnu 

Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli dan 

relevansinya terhadap praktik bank garansi. 

BAB V  Bagian ini ialah penutup yang dimana isinya 

meliputi kesimpulan, serta saran-saran penulis 

dalam penelitian ini.  



 

17 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI KONSEP BANK GARANSI DALAM 

BANK SYARIAH 

A. Tinjauan Umum Tentang Bank Syariah 

1. Pengertian Bank Syariah 

Bank syariah, yang dikenal di Indonesia sebagai Bank 

Islam, adalah lembaga keuangan yang berperan dalam 

mendukung kelancaran aktivitas ekonomi di sektor riil. 

Operasionalnya mencakup berbagai bentuk kegiatan usaha 

seperti investasi, jual beli, dan lainnya, yang seluruhnya 

berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Prinsip ini mengacu 

pada kesepakatan yang dibentuk menurut hukum Islam 

antara bank dan pihak lain, baik dalam hal penghimpunan 

dana maupun pembiayaan usaha atau aktivitas lain yang 

sesuai dengan nilai-nilai syariah, baik dalam skala 

makro maupun mikro.16 

Dalam perbankan di Indonesia diatur dalam UU 

Nomor 7 Tahun 1992 (diubah dengan UU No. 10 Tahun 

1998). Berdasarkan Undang-undang tersebut dijelaskan 

bahwa Bank Syariah adalah institusi keuangan yang 

menjalankan kegiatan usahanya secara konvensional 

maupun berdasarkan prinsip-prinsip syariah, dengan 

fungsi utama memberikan layanan dalam sistem 

pembayaran. Prinsip syariah sendiri merujuk pada 

ketentuan-ketentuan perjanjian yang didasarkan pada 

hukum Islam antara bank dan pihak lain, baik dalam hal 

penyimpanan dana, pembiayaan, maupun aktivitas lain 

 
16 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 2008), h.30 



18 

 

 

 

yang dinyatakan sejalan dengan ketentuan syariah. Prinsip 

utama yang diikuti dalam Bank Islam yaitu:17 

a. Larangan riba dalam bentuk apapun 

b. Melakukan kegiatan usaha dan perdagangan 

berdasarkan perolehan keuntungan yang sah 

c. Memberikan dan mengeluarkan zakat 

2. Akad yang Digunakan dalam Bank Syariah 

 Dalam operasionalnya, bank syariah menerapkan 

berbagai jenis akad atau transaksi yang pada dasarnya 

bersumber dari dua bentuk aktivitas utama, yakni aktivitas 

komersial yang berorientasi pada keuntungan (tijarah) dan 

aktivitas sosial yang bersifat tolong-menolong (tabarru’). 

Dari aktivitas tijarah inilah lahir berbagai bentuk akad 

berbasis bagi hasil beserta turunannya.18 

B. Bank Garansi dalam Perbankan Indonesia 

1. Konsep Bank Garansi (Kafālah) dalam Bank 

Syariah 

a. Pengertian Bank Garansi (Kafālah) 

     Kafālah dalam arti bahasa yang sinonimnya 

dhamman artinya tanggungan atau jaminan. 

Kafālah juga diartikan adh-dhammu yakni 

mengumpulkan. Secara terminologis 

kafalaj/dhamman adalah menjamin tanggungan 

 
17 Andri soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah, edisi pertama 

(Jakarta: Kencana Prenada Media Grup), h.24 
18 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, h. 37 



19 

 

 

 

orang yang dijamin dalam melaksanakan hak yang 

wajib, baik seketika maupun yang akan datang.19 

       Ada dua macam akad kafālah. Pertama, 

kafālah kebendaan (hamalah bi al-māl). Kafālah 

ini ditetapkan berdasarkan sunnah Nabi, al-za'īm 

gārimun. Juga disepakati oleh ulama bahwa 

menurut adat kebiasaan akad jenis ini biasa 

dilakukan dan dibutuhkan. Kedua, kafālah jiwa 

(al-hamalah al-nafs), disebut juga damān al-wajh. 

Ulama Mesir memandang boleh akad ini 

sepanjang masih bertalian dengan urusan 

kebendaan. Sementara imam Syafii dalam qawl 

jadīd menyebut kafālah jenis ini tidak 

diperbolehkan.20 

       Menurut Syara’ para ulama memberikan 

definisi Kafālah dengan aksi yang berbeda antara 

satu dengan yang lainnya, diantaranya:21 

1) Menurut Mazhab Hanafi, bahwa Kafālah 

memiliki dua pengertian, yang pertama arti 

Kafālah ialah menggabungkan tanggungan 

kepada tanggungan yang lain dalam 

penagihan dengan jiwa, utang atau zat benda. 

Yang kedua arti Kafālah ialah, 

menggabungkan tanggungan kepada 

 
19 Mardani, Fiqh Ekonomi Syariah Fiqh Muamalah, 2015, cet.ke-3, hlm. 

305. 
20Ahmad Munif, Ushul Fiqh Hukum Ekonomi Syari’ah, (Semarang: CV 

Rafi Sarana Perkasa, 2021), hlm. 72. 
21Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2002), hlm. 187-188. 



20 

 

 

 

tanggungan yang lain dalam pokok asal 

(utang). 

2)  Menurut Mazhab Maliki Kafālah adalah 

orang yang mempunyai hak mengerjakan 

tanggungan pemberi beban serta bebannya 

sendiri yang distukan, baik menanggung 

pekerjaan yang sesuai maupun 

pekerjaan yang berbeda. 

3) Mazhab Syafi’i, Kafālah adalah akad yang 

menetapkan iltizam hak tetap atas tanggung 

jawab (beban) orang lain atau menghadirkan 

zat benda yang dibebankan atau 

menghadirkan beban oleh orang yang berhak 

menghadirkannya. 

4) Mazhab Hambali, Kafālah adalah kewajiban 

atas sesuatu yang wajib kepada orang lain dan 

kelanggengan barang yang dibebani atau 

kewajiban orang yang melaksanakan hak 

untuk menyerahkan 12 harta (pemilik) kepada 

orang yang mempunyai hak. 

       Kemudian dalam teknis perbankan Al-kafālah 

adalah pemberian jaminan kepada nasabah atas 

usahanya untuk melakukan kerjasama dengan 

pihak lain. Dengan berkembangnya perbankan 

syariah, Al-kafālah dimasukkan sebagai produk 

pelayanan jasa perbankan. Seiring dengan 

kemajuan industri perbankan syariah, akad 

kafālah telah diadopsi sebagai salah satu bentuk 

layanan jasa dalam produk perbankan. Secara 



21 

 

 

 

operasional, bank bertindak sebagai pihak yang 

memberikan jaminan kepada nasabahnya dalam 

rangka memenuhi kewajiban berdasarkan kontrak 

atau perjanjian yang telah disepakati antara 

nasabah dan pihak ketiga. Dalam hal ini, nasabah 

berperan sebagai pihak yang dijamin, sementara 

bank sebagai penjamin (kafil) memberikan 

kepastian dan rasa aman bagi pihak ketiga dalam 

menjalankan isi perjanjian, tanpa perlu khawatir 

akan risiko kegagalan prestasi dari pihak nasabah, 

seperti wanprestasi atau ketidakmampuan 

memenuhi kewajiban kontraktual.22 

b. Dasar Hukum Kafālah 

       Dasar hukum kafālah ini dapat diketahui 

dalam al-Qur’an, hadis, dan kesepakatan ulama 

sebagai berikut: 

1) Al-Qur’an 

       Dasar hukum ini dapat dipelajari dalam 

al-Qur’an pada bagian yang mengisahkan nabi 

Yusuf, dalam surah Yusuf ayat 72 firman 

Allah SWT:23 

  بعَِيْر  حِْْلُ قاَلوُْا نَ فْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلمَِنْ جَاۤءَ بهِ 
  زَعِيْمر  بِه وَّانََا 

 
22 Tim Pengembangan Perbankan Syariah Institut Bankir Indonesia, 

Konsep, Produk Dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta: 

Djambatan, 2001). 
23 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi 

Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242. 
 



22 

 

 

 

“Kami kehilangan piala raja, dan siapa yang 

mengakui piala itu ada padanya dan dapat 

mengembalikannya tanpa harus kami 

geledah, maka dia akan memperoleh bahan 

makanan seberat beban unta, dan aku jamin 

hadiah itu pasti akan dia terima.” (Q.S. 13 

[Yusuf]: 72) 

       Secara lebih konkrit lagi, Kafālah dalam 

peristiwa atau dalam pengertian jaminan 

dijelaskan dalam surat Yusuf ayat 66 Allah 

SWT berfirman:24 

  الِل ِّٰ   مِ نَ  مَوْثقًِا تُ ؤْتُ وْنِ  حَت ّٰ  مَعَكُمْ قاَلَ لَنْ ارُْسِلَه 
  قاَلَ  مَوْثقَِهُمْ  اّٰتَ وْهُ  فَ لَمَّا   بِكُمْ   يُّرَاطَ  انَْ   اِلَّّ    بهِ   لتََأْتُ نَّنِْ 

وكَِيْلر  نَ قُوْلُ  مَا عَلّٰى الِل ُّٰ   
“Dia (Ya’qub) berkata, “Aku tidak akan 

melepaskannya (pergi) bersama kamu, 

sebelum kamu bersumpah kepadaku atas 

(nama) Allah, bahwa kamu pasti akan 

membawanya kembali kepadaku, kecuali jika 

kamu dikepung (oleh musuh).” Setelah 

mereka memberikan janji kepadanya, dia 

(Ya’qub) berkata, “Allah adalah saksi 

terhadap apa yang kita ucapkan.” (Q.S. 13 

[Yusuf]: 66) 

 

 
24 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi 

Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242. 



23 

 

 

 

2) Hadis  

       Landasan syariah dalam bentuk Kafālah 

pada ayat di atas dipertegas dengan Hadis 

Rasulullah SAW sebagai berikut: 

والترمذي(  غَارمِر )رواه أبو داود لزَّعِيمُ ٱمَؤَدَّاةر وَ  لْعَاريِةَُ ٱ  
“Pinjaman hendaklah dikembalikan dan 

orang yang menanggung hendaklah 

membayar”. (HR. Abu Daud dan Tirmidzi)25 

3) Ijma’(Kesepakatan) Ulama 

       Ijma’ ulama juga membolehkan dhamān 

dalam muamalah karena dhamān sangat 

diperlukan dalam waktu tertentu. Adakalanya 

orang memerlukan modal dalam usaha dan 

untuk mendapat modal itu biasanya harus ada 

jaminan dari seseorang yang dapat dipercaya, 

apalagi usaha dagangannya besar.26 

       Dengan adanya ayat-ayat Al-Quran dan 

Hadits diatas, Dewan Syariah Nasional 

mengeluarkan fatwa tentang kafālah dan 

menetapkan fatwa Dewan Syariah Nasional 

Nomor 11/DSN-MUI/ IV/2000 tentang kafālah. 

Fatwa ini menetapkan bahwa pemberian jasa 

kafālah dilakukan dengan prosedur masing-

masing bank syariah yang memberikan, dengan 

mengacu pada ketentuan umum bank garansi 

 
25 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3, 

Hadis no. 3561, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 293. 
26 M. Ali Hasan. Berbagai macam transaksi dalam Islam (Fiqh 

Muamalah), Jakrta: PT Raja Grafindo Persada, 2003, cet.ke- 1, Hal. 260. 



24 

 

 

 

yang telah ditetapkan Bank Indonesia dan rukun 

kafālah yang telah ditetapkan oleh Dewan 

Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia.27 

c. Rukun dan Syarat Kafālah 

       Menurut Hanafiyah, rukun kafālah atau 

dhaman hanya satu yaitu, ijab dan qabul.28 

Sedangkan menurut para ulama yang lainnya 

rukun dan syarat al-Kafālah atau dhaman adalah 

sebagai berikut: 

1) Dhaman, kafil, atau za’im (orang yang 

menjamin) 

       Syarat orang yang menjamin, harus orang 

yang berakal, baligh, merdeka dalam 

mengelola harta bendanya dan atas kehendak 

sendiri. Dengan demikian anak-anak, orang 

gila dan orang yang dibawah pengampunan 

tidak dapat menjadi penjamin. 

2) Madmun lah (Orang yang berpiutang) 

       Orang yang menerima jaminan syaratnya 

ialah diketahui oleh penjamin. Sebab, watak 

manusia berbeda-beda dalam menghadapi 

orang yang berhutang, ada yang keras dan ada 

yang yang lunak. Terutama sekali 

dimaksudkan untuk menghindari kekecewaan 

 
27 Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Bank 

Indonesia, h.76. 
28 Ahmad Wardi Muslich, Fiqih Muamalat, (Jakrta: AMZAH, 2010), 

cet.ke-1, hal.437. 



25 

 

 

 

di belakang hari bagi penjamin, bila orang 

yang dijamin membuat ulah.  

3) Madmun’anhu atau mafkul’anhu (Orang yang 

berhutang)  

       Orang yang berhutang, tidak disyaratkan 

baginya kerelaannya terhadap penjamin, 

karena pada prinsipnya hutang itu harus lunas, 

baik orang yang berhutang rela maupun tidak. 

Namun, lebih baik dia rela.  

4) Madmun bih atau mafkul bih (objek jaminan 

hutang, berupa uang, barang, atau orang)  

       Disyaratkan dalam objek jaminan hutang 

keadaannya diketahui dan telah ditetapkan. 

Oleh sebab itu, tidak sah kafālah (jaminan), 

jika objek jaminan hutang tidak diketahui dan 

belum ditetapkan, karena ada kemungkinan 

hal ini ada gharar (tipuan). 

5) Sighat, yaitu pernyataan yang diucapkan 

panjamin.  

       Disyaratkan keadaan sighat mengandung 

makna jaminan, tidak digantungkan pada 

sesuatu. Umpamanya: “Saya menjaminkan 

hutangmu kepada Si A” dan sebagainya yang 

mengandung ungkapan jaminan. Sighat hanya 

diperlukan bagi pihak penjamin. Dengan 

demikian, dhaman adalah pernyataan sepihak 

saja. 

 

 



26 

 

 

 

d. Jenis-Jenis Al-Kafālah 

       Al-kafālah dalam syariah dibagi menjadi 5 

yaitu:29 

1) Kafālah bin-nafs merupakan akad 

memeberikan jaminan atas diri (personal 

guarantee). Sebagai contoh dalam praktek 

perbankan yaitu seorang nasabah yang 

mendapat pembiayaan dengan jaminan nama 

baik dan ketokohan seseorang atau 

pemuka masyarakat. 

2) Kafālah bil-maal merupakan jaminan 

pembayaran barang atau pelunasan hutang. 

3)  Kafālah bit-taslim biasa dilakukan untuk 

menjamin pengembalian atas barang yang 

disewa, pada waktu masa sewa berakhir. Jenis 

jaminan ini dapat dilakukan oleh bank untuk 

kepentingan nasabahnya  dalam bentuk 

kerjasama dengan perusahaan penyewaan 

(leasing compan). Jaminan pembayaran bagi 

bank dapat berupa deposito tabungan dan 

bank dapat membebankan uang jasa (fee). 

4) Kafālah al-munjazah adalah jaminan mutlak 

yang tidak dibatasi oleh jangka waktu dan 

kepentingan tertentu. Salah satu bentuk 

kafālah al-munjaz adalah pemberian jaminan 

dalam bentuk perfomance bond (jaminan 

 
29 Muhammad Syafi Antonio, Bank Syari'ah Dari Teori Ke Ptaktik 

(Jakarta: Gema Insani, 2001), h. 124-125. 



27 

 

 

 

prestasi), suatu hal yang lazim di kalangan 

perbankan  dan hal ini sesuai dengan akad ini.  

5) Kafālah al-muallaq merupakan jaminan 

penyederhanaan dari kafālah al-munjazah, 

baik oleh industri perbankan maupun asuransi.  

e. Mekanisme Bank Garansi (kafālah) dalam 

Bank Syariah 

       Kontrak kafālah pada perbankan dalam 

membiayai suatu proyek disebut Bank Garansi 

yang termasuk ke dalam kafālah al-munjazah. 

Dalam perbankan dapat diaplikasikan dalam hal: 

bid bond, performance bond, advance payment 

bond, retention bond, custom bond dan shipping 

bond. Semua aplikasi tersebut adalah jaminan 

yang dikeluarkan oleh bank atas pemintaan 

nasabah untuk kepentingan pemilik produk selaku 

pihak ketiga yang menjadi mitra kerja nasabah.  

       Dalam pelaksanaan bank garansi, pihak bank 

syariah sebagai kafil akan menerbitkan surat 

jaminan kepada pemilik proyek yang atau pemilik 

usaha atas permintaan nasabah sesuai dengan 

transaksi yang telah disepakati, baik antara bank, 

nasabah, dan pemilik proyek atau usaha. 

Kemudian jika terjadi hal-hal yang tidak 

diinginkan seperti kelalaian atau risiko di luar 

kesengajaan berdasarkan surat jaminan yang 

dikeluarkan bank, maka pihak ketiga pemilik 

proyek dapat mengajukan klaim penerbitan bank 

garansi. Kemudian, pihak bank sebagai lembaga 



28 

 

 

 

yang memberikan jaminan, akan memperoleh 

manfaat berupa fee yang mereka terima sebagai 

imbalan atas jasa yang diberikan, sehingga akan 

memberikan kontribusi terhadap perolehan 

pendapatan mereka. Fee yang bank dapatkan 

berdasarkan kesepakatan di awal dan dinyatakan 

dalam jumlah nominal yang tetap.  

       Setelah membayar kepada penerima jaminan, 

bank memiliki hak untuk menuntut kembali dana 

yang telah dibayarkan tersebut kepada nasabah 

yang melakukan wanprestasi. Hak ini disebut 

sebagai hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin).30 

2. Konsep Bank Garansi dalam Bank Konvensional 

a. Pengertian Bank Garansi Konvensional 

       Istilah garansi berarti jaminan, dan 

menggaransi berarti menjamin. Jadi, bank garansi 

berarti suatu jaminan yang diberikan oleh bank. 

Adapun mengenai kata garansi berasal dari bahasa 

Belanda, yaitu dari kata garantie yang berarti 

jaminan.31 

       Bank garansi merupakan jaminan 

pembayaran yang diberikan oleh bank kepada satu 

pihak baik perorangan, perusahaan atau 

badan/lembaga lainnya dalam bentuk surat 

jaminan. Dimana jaminan tersebut bisa diberikan 

oleh bank kepada nasabah dalam mengikuti tender 

atas penawaran pekerjaan dari pemberi kerja, serta 

 
30 Panji Adam, Fikih Muamalah Maliyah: Konsep, Regulasi, Dan 

Implementasi, Cetakan kesatu (Bandung: Refika Aditama, 2017), 336–337. 
31 Thomas Suyatno., hal. 59 



29 

 

 

 

untuk mengerjakan sesuatu kepentingan pihak 

lain. Dengan mendapat bank garansi, pihak yang 

memberikan pekerjaan akan merasa aman. 

       Pasal 1 angka 1 Surat Keputusan Direksi 

Bank Indonesia (SKBI) Nomor 

11/110/Kep./Dir/UPPB tanggal 28 maret 1979 

tentang pemberian Jaminan oleh Bank dan 

Pemberian jaminan oleh lembaga keuangan bukan 

bank menyebutkan: Jaminan adalah warkat yang 

diterbitkan oleh bank atau lembaga keuangan 

bukan bank yang mengakibatkan kewajiban 

membayar terhadap pihak yang menerima jaminan 

apabila jaminan pihak yang dijamin cedera janji 

(wanprestasi).32 

b. Mekanisme Bank Garansi Konvensional  

        Mekanisme penerbitan bank garansi 

melibatkan tiga pihak, yaitu: penjamin yaitu bank 

yang menerbitkan jaminan bank kepada 

nasabahnya, terjamin yaitu nasabah atau 

kontraktor sebagai pihak yang dijamin, nasabah 

yang melakukan permohonan kepada bank untuk 

menerbitkan jaminan bank dari nasabah tersebut, 

penerima jaminan atau pihak ketiga yaitu pemilik 

proyek yang menerima jaminan atas suatu 

perjanjian dengan pihak terjamin atau pihak yang 

menerima jaminan atas suatu konsekuensi 

kesalahan atau wanprestasi.33 Lebih lanjut, 

dijelaskan bahwa dalam bank garansi terdapat 

biaya yang didasarkan pada resiko yang 

ditanggung oleh bank dalam setiap transaksi. 

 
32Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia (SKBI) Nomor 

11/110/Kep./Dir/UPPB, Pasal 1 angka 1 
33 Hasanuddin Rahman, Pendekatan Teknis dan Filosofi Legal Audit 

Operasional Perbankan, Cetakan Pertama, (bandung: Citra Aditya Bakti, 2000), 

hlm. 132. 



30 

 

 

 

Secara umum, biaya ini mencakup beberapa jenis, 

antara lain: biaya penerbitan, yang dibayarkan saat 

surat jaminan dikeluarkan; biaya komitmen, 

apabila jaminan tidak digunakan; serta biaya 

pelayanan dan keterlambatan, tergantung pada 

proses dan durasi perjanjian jaminan yang berlaku. 

Besarannya biasanya berkisar antara 0,5% hingga 

1,5% pertahun dari nilai jaminan yang dijaminkan, 

tergantung pada faktor risiko, jangka waktu, dan 

jenis jaminan yang diberikan. 

c. Jenis Bank Garansi 

       Jenis bank garansi pada dasarnya sesuai 

dengan tipe perjanjian dan fungsi penjaminan 

dalam perjanjian, adapun varian dari bank garansi 

adalah sebagai berikut: 

1) Tender guarantee atau bid bond (garansi 

penawaran). Yaitu jaminan yang diterbitkan 

oleh bank atas permintaan nasabahnya untuk 

kepentingan pihak ketiga (pemilik proyek) 

yang menjadi mitra kerja, sehubungan dengan 

kontrak kerja atau kewajiban nasabah untuk 

melaksanakan sesuatu yang tercantum dalam 

kontrak. Bid bond ini merupakan persyaratan 

awal yang ditetapkan olehpemilik proyek 

kepada para kontraktor yang akan ikut serta 

dalam tender. 

2) Performance guarantee atau performance 

bond (garansi pelaksanaan) adalah jaminan 

yang diterbitkan oleh bank atas permintaan 

nasabahnya untuk kepentingan pihak ketiga 

(pemilik proyek) yang menjadi mitra kerja 



31 

 

 

 

nasabah, sehubungan dengan kekhawatiran 

pemilik proyek terhadap kontraktor apabila 

cedera janji dalam mengerjakan dan 

menyelesaikan proyek sesuai kontrak kerja. 

Biasanya, performance bond diminta oleh 

pemilik proyek kepada pemenang tender, 

dalam rangka mengikat mereka agar serius 

dan sungguh-sunguh mengerjakan proyek 

sampai selesai. 

3)  Advance payment bond (garansi uang muka) 

adalah jaminan yang diterbitkan oleh bank 

atas permintaan nasabahnya untuk 

kepentingan pihak ketiga (pemilik proyek) 

yang menjadi mitra kerja nasabah, 

sehubungan dengan pembayaran dimuka atau 

pembayaran termin oleh pemilik proyek 

kepada kontraktor dalam mengerjakan proyek 

yang telah mereka sepakati dalam kontrak 

kerja. 

4) Custom bond atau payment bond (garansi 

pembayaran) adalah jaminan yang diterbitkan 

oleh bank atas permintaan nasabahnya, 

sehubungan dengan penangguhan 

pembayaran (apabila memenuhi syarat-syarat 

yang ditetapkan). 

5) Retention bond atau maintenance bond 

(garansi pemeliharaan) adalah jaminan yang 

diterbitkan oleh bank atas permintaan 

nasabahnya untuk kepentingan pihak ketiga 



32 

 

 

 

(pemilik proyek) yang menjadi mitra kerja 

nasabah, sehubungan dengan tanggung jawab 

nasabah atas pemeliharaan hasil 

pekerjaan/proyek sampai batas waktu yang 

telah diperjanjikan dalam kontrak kerja. 

6) Shipping guarantee atau shipping bond (bank 

garansi kepada maskapai pelayaran) adalah 

jaminan yang diterbitkan oleh bank atas 

permintaan nasabahnya, sehubungan dengan 

pengeluaran barang-barang impor dari 

pelabuhan/maskapai pelayaran, sebelum 

datangnya dokumen impor yang aslidari bank 

yang melakukan negosiasi.34 

d. Dasar Hukum Bank Garansi 

       Bank garansi adalah suatu jenis 

penanggungan, dimana yang bertindak sebagai 

penaggung adalah bank, yang diatur dalam Pasal 

1820 sampai dengan Pasal 1850 Kitab Undang-

Undang Hukum Perdata. Akan tetapi ketentuan 

tersebut memuat aturan aturan secara umum saja 

sedangkan ketentuan mengenai bentuk maupun 

syarat-syarat minimum yang harus dimuat dalam 

perjanjian ataupun warkat tidak ditentukan secara 

lengkap dan mendetail. Oleh karena itu agar bank-

bank mempunyai pedoman yang lengkap dalam 

pelaksanaan pemberian garansi harus ada 

 
34Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah, 

Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta: 

Djambatan, 2003), hlm. 243. 



33 

 

 

 

ketentuan yang mengaturnya. Peraturan 

Perundang-Undangan yang mengatur tentang 

garansi bank: 

       Pasal 1820 KUH Perdata sampai dengan Pasal 

1850 KUH Perdata.35 Ketentuan yang tercantum 

dalam KUH Perdata ini merupakan ketentuan 

umum yang mengatur tentang jaminan 

penanggungan pada umumnya. Apabila dalam 

ketentuan khusus tidak diatur secara lengkap 

tentang garansi, maka dapat diacu ketentuan yang 

bersifat umum (lex generale). 

1) Undang – Undang Nomor 7 Tahun 1992 

tentang Perbankan, sebagaimana telah diubah 

dengan Undang-Undang Nomor 10 Tahun 

1998 tentang Perbankan.36 

2) Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia 

Nomor : 11 / 110 / Kep. / Dir / UPPB tentang 

Pemberian Jaminan oleh Bank dan Pemberian 

Jaminan oleh Lembaga Keuangan Non-Bank. 
37 

3) Surat Edaran Bank Indonesia Nomor : SE 11 / 

11 tanggal 28 Maret 1979 kepada Bank-Bank 

Umum, Bank-bank Pembangunan dan 

Lembaga Keuangan Bukan Bank di Indonesia 

Perihal Pemberian Jaminan oleh Bamk dan 

 
35 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1820. 
36 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun 1992 tentang 

Perbankan jo Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998. 
37 Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia No. 11/110/KEP/DIR 

tentang Bank Garansi. 



34 

 

 

 

Pemberian Jaminan oleh Lembaga Keuangan 

Non-Bank.38 

Surat Edaran ini merupakan penjabaran lebih 

lanjut dari Surat Keputusan Direksi Bank 

Indonesia Nomor : 11 / 110 / Kep. / Dir / UPPB 

tentang Pemberian Jaminan oleh Bank dan 

Pemberian Jaminan oleh Lembaga Keuangan 

Non-Bank. 

Dasar hukum Bank Garansi, adalah perjanjian 

penanggungan yang di atur dalam KUH Perdata 

pasal 1820 s/d 1850. Untuk menjamin 

kelangsungan Bank Garansi, maka penanggung 

mempunyai “Hak Istimewa” yang diberikan 

Undang- undang, yaitu untuk memilih salah satu 

pasal: 

a) Menggunakan pasal 1831 KUH Perdata 

b) Atau pasal 1832 KUH Perdata 

       Hal ini sesuai Pasal 1831 KUHPerdata yang 

menegaskan bahwa guarantor/penjamin tidaklah 

diwajibkan membayar kepada kreditor, selain jika 

debitor lalai sedangkan harta benda debitor ini 

harus lebih dahulu disita dan dijual untuk melunasi 

utangnya. 

       Pasal 1832 KUH Perdata memberikan 

pengecualian terhadap ketentuan pasal 1831 KUH 

Perdata sehingga memberikan peluang kepada 

kreditor untuk dapat menuntut langsung kepada 

 
38 Surat Edaran Bank Indonesia No. SE 11/11/UPPB tanggal 28 Maret 

1979 tentang Petunjuk Pelaksanaan Bank Garansi. 



35 

 

 

 

seorang guarantor/penjamin untuk melunasi utang 

seluruhnya tanpa harus menjual harta benda 

debitor terlebih dahulu, dalam hal 

penjamin/guarantor telah melepaskan hak 

istimewanya untuk menuntut dilakukan lelang-sita 

lebih dahulu atas harta benda debitor. 

Dapat disimpulkan bahwa dalam perjanjian 

pemberian garansi/penjaminan ini membawa akibat 

hukum bagi guarantor/penjamin dan kreditor yaitu: 

(1) Penjamin/guarantor berkewajiban untuk 

melunasi utang debitor manakala debitor 

cidera janji. 

(2) Sebelum penjamin/guarantor membayar 

utang debitor, penjamin/guarantor dapat 

meminta kepada kreditor untuk menyita dan 

melelang harta kekayaan debitor terlebih 

dahulu, baru kemudian harta kekayaan 

penjamin/guarantor jika hasil lelang harta 

debitor tidak cukup untuk melunasi utangnya. 

Permintaan guarantor/penjamin harus 

disampaikan pertama kali saat memberikan 

jawaban atas gugatan kreditor di pengadilan. 

(3) Namun hak istimewa penjamin/guarantor 

untuk meminta supaya harta kekayaan debitor 

disita atau dilelang terlebih dahulu, menjadi 

hapus manakala guarantor dengan tegas 

melepaskan hak istimewanya yang 

dinyatakan dalam perjanjian pemberian 

garansi/jaminan. 



36 

 

 

 

(4) Penjamin/guarantor yang meminta kepada 

kreditor agar menyita dan melelang harta 

kekayaan debitor terlebih dahulu mempunyai 

kewajiban menunjukkan harta kekayaan 

debitor dan wajib menyediakan biaya sita dan 

lelang. 



 

37 

 

BAB III 

KONSEP KAFĀLAH PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH DAN 

WAHBAH AZ-ZUHAYLI 

A. Pengantar Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-

Zuhayli  

1. Biografi Ibnu Qudamah 

       Ibnu Qudamah, seorang ulama besar yang dikenal 

dalam dunia Islam, dilahirkan di desa Jama'il yang terletak 

di wilayah pegunungan Nablus, Palestina, pada tahun 541 

H atau bertepatan dengan 1147 M. Ia memiliki nama 

lengkap Muwaffaquddin Abu Muhammad Abdullah bin 

Ahmad bin Muhammad bin Qudamah bin Miqdam bin 

``Nasr bin Abdullah al-Maqdisi. Ketika usianya menginjak 

sepuluh tahun, tepatnya pada tahun 551 H, Ibnu Qudamah 

bersama keluarganya pindah ke Damaskus. Di kota 

tersebut, ia mulai menimba ilmu dengan serius. Ia berhasil 

menghafal Al-Qur’an dan mendalami kitab Mukhtashar 

karya Al-Khiraqi di bawah bimbingan para ulama yang 

mengikuti mazhab Hanbali.39 

       Sejak usia muda, Ibnu Qudamah mulai menapaki jalan 

ilmu dengan mempelajari al-Qur’an langsung dari ayahnya 

serta beberapa ulama yang tinggal di desa Jabal Qasiyun, 

Lebanon. Ketekunannya dalam menuntut ilmu semakin 

terlihat ketika memasuki usia 20 tahun, di mana ia mulai 

melakukan perjalanan ilmiah untuk memperdalam 

pengetahuan, khususnya dalam bidang fikih. Pada tahun 

561 H, ia berangkat bersama pamannya menuju Irak, 

sebuah pusat keilmuan penting pada masa itu. Selama 

 
39Ibnu Qudamah, al-Mughni, (Beirut : Dar al-Fikr, Juz 18) hlm. 11. 



38 

 

 

 

empat tahun menetap di sana, Ibnu Qudamah berguru 

kepada sejumlah tokoh ulama besar, termasuk Syaikh 

Abdul Qadir al-Jailani, yang menjadi salah satu guru 

terkemukanya, serta beberapa syaikh lainnya yang turut 

membentuk dasar keilmuannya.40 

       Pada tahun 574 H, setelah menunaikan ibadah haji, 

Ibnu Qudamah kembali ke Damaskus dan mulai 

mencurahkan perhatiannya pada penulisan karya ilmiah. 

Di kota itu, ia memulai penyusunan salah satu karya 

monumentalnya, Al-Mughnī, yang merupakan penjelasan 

atau syarah atas kitab Mukhtashar Al-Khiraqi. Kitab ini 

menjadi salah satu referensi paling komprehensif dalam 

bidang fikih, tidak hanya dalam lingkup mazhab Imam 

Ahmad bin Hanbal, tetapi juga dalam kajian fikih secara 

umum. Keagungan dan kedalaman isi kitab ini mendapat 

pengakuan luas, bahkan dari ulama besar mazhab Syafi’i, 

Imam ‘Izzuddin Ibnu Abdus Salam, yang dikenal sebagai 

Sulthanul ‘Ulama. Ia pernah menyatakan bahwa dirinya 

merasa belum puas dalam berfatwa sebelum menjadikan 

Al-Mughnī sebagai rujukan.41 

       Ibnu Qudamah menjalani kehidupan keluarga yang 

harmonis setelah menikah dengan Maryam, putri dari Abu 

Bakar bin Abdillah bin Sa’ad Al-Maqdisi. Dari pernikahan 

tersebut, ia dikaruniai lima orang anak, terdiri dari tiga 

putra: Abu Al-Fadhl Muhammad, Abu Al-‘Izzi Yahya, dan 

Abu Al-Majid Isa, serta dua putri: Fatimah dan Syafiah. 

 
40Hasan Muarif Ambary, Suplemen Ensiklopedi Islam, Jakaarta: PT 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996, hlm. 212. 

 



39 

 

 

 

       Sebagai seorang ulama besar dalam mazhab Hanbali, 

Ibnu Qudamah dikenal tidak hanya karena kedalaman 

ilmunya dalam bidang fikih, tetapi juga karena 

produktivitasnya dalam menulis. Keilmuan dan 

pengaruhnya diakui oleh banyak ulama besar, yang 

menunjukkan betapa luas dan kokohnya pemahaman 

beliau dalam ilmu keislaman. Bukti-bukti atas 

keilmuannya itu masih dapat kita jumpai melalui karya-

karya tulis yang ditinggalkannya. 

       Dalam perjalanannya menuntut ilmu, Ibnu Qudamah 

tercatat telah berguru kepada setidaknya 30 orang guru, 

yang tersebar di berbagai kota penting dunia Islam seperti 

Baghdad, Damaskus, Mousul, dan Mekkah. Pengalaman 

belajar dari berbagai tokoh besar di tempat-tempat tersebut 

turut membentuk kedalaman ilmunya dan menjadikannya 

sosok ulama yang disegani sepanjang masa.  

       Di Baghdad, ia menimba ilmu dari beberapa ulama 

terkemuka, seperti Abu Zur’ah Thahir bin Muhammad bin 

Thahi Al-Maqdisi, serta Abu Muhammad Abdullah bin 

Ahmad bin Ahmad, yang dikenal dengan sebutan Ibnu Al-

Khasysyab seorang pakar nahwu, ahli hadis, dan fikih 

yang dihormati pada masanya. Ia juga belajar dari 

Jamaluddin Abu Al-Farj Abdurrahman bin Ali bin 

Muhammad, lebih dikenal sebagai Ibnu Al-Jauzi, seorang 

penulis produktif yang meninggalkan banyak karya 

penting. Tak hanya itu, Ibnu Qudamah juga berguru 

kepada Abu Hasan Ali bin Abdurrahman Ath-Thusi Al-

Baghdadi (Ibnu Taaj), seorang qari’ yang dikenal akan 

kezuhudannya, serta kepada Abu Al-Fath Nashr bin Fityan 



40 

 

 

 

bin Mathar (Ibnu Al-Mina An-Nahrawani), yang dikenal 

sebagai pemberi nasehat keagamaan. Di Baghdad pula, ia 

belajar dari Muhammad bin Muhammad As-Sakan.  

       Selain di Baghdad, Ibnu Qudamah juga menuntut ilmu 

di Damaskus, antara lain kepada ayahnya sendiri, Ahmad 

bin Muhammad bin Qudamah Al-Maqdisi, serta kepada 

Abu Al-Makarim Abdul bin Muhammad bin Muslim bin 

Hilal Al-Azdi Ad-Dimsyaqi, seorang ulama terkemuka di 

wilayah tersebut. Perjalanan intelektualnya membawanya 

pula ke kota Mousul, di mana ia belajar dari Abu Al-Fadhl 

Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ath-Thusi. 

Kemudian di kota suci Makkah, ia memperdalam 

keilmuannya di bawah bimbingan Abu Muhammad Al-

Mubarak bin Ali Al-Hanbali, seorang imam besar dalam 

mazhab Hanbali yang dikenal sebagai ahli Hadis dan 

fikih.42 

       Kehadiran para guru dari berbagai latar belakang 

keilmuan dan kota yang berbeda ini memperkaya wawasan 

Ibnu Qudamah, serta memperkuat kedudukannya sebagai 

salah satu ulama besar dan berpengaruh dalam sejarah 

Islam, khususnya dalam mazhab Hanbali. 

       Ibnu Qudamah dikenal sebagai salah satu ulama yang 

sangat produktif dalam bidang keilmuan Islam. Karya-

karyanya mencakup beragam disiplin ilmu, mulai dari 

fikih, ushul fikih, tauhid (ilmu kalam), hadis, hingga ilmu 

bahasa (lughoh). Dalam bidang fikih, ia menghasilkan 

sejumlah karya monumental yang hingga kini masih 

 
42Ibnu Qudamah, Al-Mughni, hlm. 20. 



41 

 

 

 

menjadi rujukan penting dalam mazhab Hanbali. Beberapa 

di antaranya adalah: 

a) Al-Mughnī, yang merupakan karya ensiklopedis dalam 

fikih. 

b) Al-Kāfī, sebuah ringkasan fikih yang padat dan 

sistematis. 

c) Al-Muqni’, yang digunakan sebagai dasar 

pembelajaran fikih Hanbali di berbagai pesantren dan 

institusi ke islaman.  

d) Mukhtaṣar al-Hidāyah 

e) Al-’Umdah, sebuah karya praktis yang ringkas namun 

bernilai tinggi. Sementara dalam bidang ushul fikih,  

       Kontribusi Ibnu Qudamah juga tampak jelas melalui 

karyanya yang terkenal berjudul Raudhah an-Nāẓir wa 

Junnah al-Munāẓir, yang membahas metodologi istinbat 

hukum dan prinsip-prinsip dasar dalam pengambilan 

hukum Islam. Keberagaman dan kedalaman isi dari karya-

karyanya menunjukkan keluasan ilmu serta komitmen 

beliau dalam mengembangkan khazanah keilmuan Islam.43 

       Dua karya monumental Ibnu Qudamah, yaitu al-

Mughnī dalam bidang fikih dan Raudhah an-Nāẓir wa 

Junnah al-Munāẓir dalam bidang ushul fikih, menjadi 

rujukan utama dalam mazhab Hanabilah serta banyak 

dimanfaatkan oleh ulama dari mazhab lain. Kedalaman 

pemikiran, ketelitian analisis, dan keluasan ilmu yang 

tercermin dalam kedua kitab tersebut menunjukkan peran 

penting Ibnu Qudamah dalam khazanah keilmuan Islam. 

 
43Ibnu Qudamah, al-Mughni, hlm. 14 



42 

 

 

 

Beliau wafat di Damaskus pada tahun 620 H, tepat pada 

waktu subuh di hari raya Idul Fitri, dan dimakamkan di 

Jabal Qasiyun, sebuah tempat yang dikenal sebagai 

kawasan pemakaman para tokoh ulama besar.44 

2. Metodologi Ijtihad Ibnu Qudamah dalam Al-Mughnī 

       Dalam melakukan istinbat hukum, Ibnu Qudamah 

mengikuti pola dan metode yang tidak jauh berbeda dari 

para pendahulunya, khususnya dalam lingkup mazhab 

Hanabilah. Sebagai pengikut setia Imam Ahmad bin 

Hanbal, beliau senantiasa merujuk pada kaidah-kaidah 

yang telah ditetapkan oleh imam mazhab tersebut. Dalam 

muqaddimah kitab al-Mughnī, Ibnu Qudamah secara 

gamblang menjelaskan bahwa Imam Ahmad bin Hanbal 

memiliki metode tersendiri dalam pengambilan fatwa, 

yang menjadi dasar pijakan utama dalam menyusun 

pendapat hukum. Metode-metode tersebut kemudian 

menjadi rujukan utama bagi Ibnu Qudamah dalam proses 

penetapan hukum Islam dalam karya-karyanya.45 

a. Nash al-Qur’an dan al-Sunnah 

       Imam Ahmad selalu mengutamakan teks langsung 

dari Al-Qur’an dan Al-Sunnah jika ada dalil yang jelas 

terkait suatu masalah. Dia tidak menggunakan metode 

lain bila sudah ada nash yang tegas. 

b. Qaul al-Sahabi (Pendapat Sahabat) 

       Jika tidak ditemukan nash, Imam Ahmad 

memakai pendapat para sahabat sebagai sumber 

 
44M. Ali Hasan, perbandingan Madzhab, Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2002, hlm. 282. 
45Ibnu Qudamah, Al-Mughni, hlm. 8-9. 



43 

 

 

 

hukum. Jika pendapat sahabat berbeda-beda, dia 

memilih yang paling dekat dengan dalil Al-Qur’an dan 

Al-Sunnah. 

c. Hadis Mursal dan Hadis Dha’if 

       Sebelum menggunakan qiyas, Imam Ahmad juga 

mengandalkan Hadis mursal dan Hadis dha’if untuk 

menentukan hukum, selama tidak bertentangan 

dengan dalil yang lebih kuat. Pendekatan ini cukup 

unik karena ulama lain biasanya tidak memakai Hadis 

dha’if sebagai dasar hukum. 

d. Qiyas 

       Dalam suatu permasalahan yang tidak ditemukan 

nash dari al-Qur'an, al-Sunnah, Qaul Shahabat dan 

Hadis mursal atau dhoif, maka Imam Ahmad bin 

Hanbal menggunakan metodologi qiyas. Qiyas 

dimaksudkan dalam rangka menganalogikan suatu 

permasalahan yang belum ada ketentuan hukumnya 

terhadap masalah lain yang sudah jelas dalilnya. 

e. Al-Istishab 

       Secara etimologi berasal dari kata istishaba yang 

bermakna “selalu menyertai” atau “berlangsung terus-

menerus.” Secara terminologi, istishab adalah prinsip 

yang menganggap bahwa suatu keadaan atau status 

tetap berlaku seperti semula selama tidak ada bukti 

yang menunjukkan perubahan. Menurut Ibnu al-

Qayyim al-Jauziyah, istishab berarti menetapkan 

keberlakuan suatu hukum yang sudah ada sebelumnya 



44 

 

 

 

atau menganggap tidak adanya sesuatu sampai ada 

bukti yang mengubah kondisi tersebut.46 

f. Al-Maslahah Al-Mursalah 

       Merupakan istilah yang terdiri dari dua kata, yakni 

mashlahah yang berarti “manfaat” dan mursalah yang 

berarti “lepas.” Dalam konteks ushul fiqh, mashlahah 

mursalah adalah suatu kemaslahatan yang diakui 

penting, tetapi tidak didukung atau ditolak oleh dalil 

khusus secara eksplisit. Dengan kata lain, ini adalah 

maslahat yang tidak terkait langsung dengan nash 

tertentu sehingga keputusan hukum didasarkan pada 

pertimbangan manfaat umum.47 

g. Sadd al-dzari’ah 

       Kata sadd menurut bahasa artinya “menutup”, dan 

kata al-zari’ah berarti wasilah atau jalan ke suatu 

tujuan. Dengan demikian, sadd al-dzari’ah secara 

bahasa berarti “menutup jalan kepada suatu tujuan”.48 

Dalam terminologi ushul fiqh, sadd al-dzari’ah adalah 

tindakan untuk menutup atau menghalangi jalan yang 

dapat mengarah pada kerusakan atau kemudaratan. 

Konsep ini digunakan oleh mujtahid untuk melarang 

suatu perbuatan yang pada dasarnya boleh (mubah) 

demi menghindari terjadinya perbuatan lain yang 

haram atau merugikan.49 

 
46Satria Efendi, Ushul Fiqh, Jakarta : Kencana Prenademedia group, 

2014, hlm. 159. 
47Satria Efendi, Ushul Fiqh, hlm. 149. 
48Satria Efendi, Ushul Fiqh, hlm. 172 
49 Asmawi, Perbandingan Ushul Fiqh, Jakarta: Amzah, 2011, hlm. 142. 



45 

 

 

 

3. Biografi Wahbah Az-Zuhayli 

       Prof. Dr. Wahbah Zuhaili merupakan ulama 

kontenporer yang memiliki nuansa baru di Indonesia saat 

sekarang ini. Dia adalah seorang guru besar yang berasal 

yang berasal dari Syiria dalam Islam. Nama aslinya adalah 

Wahbah Ibnu Mustafa al-Zuhaili. Dia lahir di desa Dir 

Atiyah, daerah Qalmun, Damsiq (Damaskus), Syiria pada 

tanggal 6 maret 1932M/1351H, dan wafat pada hari sabtu 

(8 Agustus 2015) di Damaskus Suriah pada usia 83 

tahun.50 

Wahbah Zuhaili juga dilahirkan oleh seorang ibu yang 

bernama Fatimah bin Mustafa Sa’adah dari seorang ayah 

yang bernama Mustafa al-Zuhaili. Fatimahibundanya 

Wahbah Zuhaili merupakan seorang yang sangat 

berpegang teguh dengan ajaran agama Islam. Begitupun 

dengan Mustafa al-Zuhaili juga merupakan sosok yang 

terkenal dengan ketakwaan dan kesalehannya, dia juga 

merupakan seorang hafidz Al-qur’an, dan berprofesi 

sebagai petani. 

Wahbah Zuhaili merupakan seorang tokoh ulama di 

dunia pengetahuan Islam, selain terkenal sebagai ulama 

tafsir (Mufassir) dia juga terkenal sebagai ulama di bidang 

fiqh. Hampir dari setiap waktunya semata-mata hanya 

digunakan untuk menuntut dan mengembangkan dalam 

bidang keilmuan. Wahbah Zuhaili adalah seorang ulama 

yang hidup pada abad ke 20 yang setara dengan ulama dan 

tokoh-tokoh Islam lainnya, seperti Said Hawwa, Thahir 

 
50Muhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer, 

(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003). 102. 



46 

 

 

 

bin Hasyur, Syekh Sayyid Qutub, Muhammad abu Zahrah, 

Ali Muhammad al-Khafif, Abdul Ghani, Muhammad 

Salam Makdur, Abdul Khaliq, dan Mahmud Syaltut.51 

Di bawah pendidikan ayahnya, Wahbah menerima 

pendidikan dasar-dasar Agama Islam. Setelah itu, ia di 

sekolahkan di Madrasah Ibtidaiyah di kampungnya, 

hingga jenjang pendidikan formal berikutnya. Wahbah Al-

Zuhaili dibesarkan di lingkungan ulama-ulama mazhab 

Hanafi, yang membentuk pemikirannya dalam mazhab 

fikih. Walaupun bermazhab Hanafi, namun beliau tidak 

fanatik terhadap fahamnya dan senantiasa menghargai 

pendapat-pendapat mazhab lain. Hal ini, dapat dilihat dari 

bentuk penafsirannya ketika mengupas ayat-ayat yang 

berkaitan dengan fikih.52 

Wahbah Zuhaili memulai pendidikan Al-Qur’an dan 

Sekolah Dasar di desanya Dir Atiyah dan lulus pada tahun 

1946. Kemudian melajutkan kepada sekolah tingkat 

menengah dengan mengambil jurusan Syari’ah di 

Damaskus selama 6 tahun. Selanjutnya pada tahun 1952 

beliau mendapat ijazah fakultas Syari’ah dan bahasa Arab 

di al-Azhar dan fakultas Syari’ah di UAS (Universitas Ain 

Syam) dalam waktu yang sama. Diamana pada saat itu 

beliau memperoleh tiga ijazah,53 diantaranya: 

 
51Muhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer, 

(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003). 103. 
52Syaiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Alquran, (Yogyakarta: 

Kaukaba Dipantara, 2013), h.136-137. 
53Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed 

“Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”, Skripsi, 2022, Parepare, 

IAIN Parepare. 40. 



47 

 

 

 

a. Ijazah B.A dari fakultas Syari‟ah di Universitas al-

Azhar khairo pada tahun 1956. 

b. Ijazah Takhassus pendidikan dari fakultas Bahasa 

Arab di Universitas al-Azhar pada tahun 1957. 

c. Ijazah B.A dari fakultas Syari‟ah di Universitas Ain 

Syam pada tahun 1957. 

       Setelah memperoleh tiga ijazah, beliau melanjutkan 

perguaruan tingginya ke tingkat pasca sarjana di 

Universitas Khairo yang ditempuh dalam waktu dua tahun 

dengan menyelesaikan tesis yang berjudul “al-Zira’I Fi al-

Siyasat al-Syar’iyyat wa al-Fiqh al-Islam” dan kemudian 

meraih gelar M.A. Tak merasa cukup puas dengan gelar 

dan ijazah yang telah diperolehnya, beliau melanjutkan 

pendidikannya ke program doctor dan selesai pada tahun 

1963 dengan mendapat peringkat terbaik, yaitu predikat 

cumlaude (Martabat asy-Syaraf al-Ula). Setelah itu beliau 

juga mendapatkan kesempatan untuk mengikuti 

pertukaran pelajar dari Universitas-universitas barat dan 

kemudian meyandang gelar profesor pada tahun 1975.54 

Sungguh luar biasa dengan prestasi yang sangat 

cemerlang, menjadi satu catatan penting, bahwa Wahbah 

Zuhaili senantiasa mendapat predikat teratas pada semua 

jenjang pendidikannya. 

       Setelah memproleh ijazah Doktor pada tahun 1963, 

beliau diangkat menjadi dosen di fakultas Syari’ah di 

Universitas Damaskus dan berturut-turut menjadi wakil 

 
54 Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed 

Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”, Skripsi, 2022, Parepare, 

IAIN Parepare. 41. 



48 

 

 

 

dekan dan ketua jurusan di fakultas yang sama. Beliau 

mengabdi 7 tahun lamanya yang kemudian dikenal alim di 

bidang Fiqh, Tafsir, dan Dirasah Islamiyah.  

Kemudian setelah memperoleh gelar profesor pada 

tahun 1975, beliau diangkat dan dikukuhkan sebagai guru 

besar dan sering menjadi dosen tamu dalam sejumlah 

Universitas di Negara-negara Arab, seperti pada fakultas 

Syari’ah, fakultas Hukum, fakultas Adab Pascasarjana 

Universitas Benghazi, Libiya, Universitas khurtum, 

Universitas Ummu Darman, Universitas Afrika, Sudan, 

serta beliau juga pernah mengajar di Universitas Emirat 

Arab. 

       Selain itu Wahbah Zuhaili juga sering mengikuti 

berbagai seminar internasional dan mempresentasikan 

makalahnya dalam berbagai forum ilmiah di negara Arab 

dan negara-negara lain termasuk Malaysia dan di 

Indonesia kususnya NU (Nahdlatul Ulama). Beliau juga 

menjadi anggota tim redaksi berbagai jurnal dan majalah, 

dan staf ahli pada berbagai riset fiqh dan peradaban Islam 

di Syiria, Yordania, arab Saudi, Sudan, India, dan 

Amerika.55 

      Di antara karir yang pernah digelutinya, yaitu: 

1) Ketua bidang fikih Islam dan aliran-alirannya di 

Fakultas Syariah Universitas Damaskus. 

 
55Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili 

Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, 

IAIN Kudus. 55. 



49 

 

 

 

2) Menjadi wakildekan Fakultas Syariah Universitas 

Damaskus, kemudian diangkat menjadi dekan selama 

empat tahun 1967-1970 Μ. 

3) Ketua pusat Kontrol Muassasah Arab Bank Islam dan 

ketua Komite Studi Bank Islam dan anggota Majelis 

Syar'i Perbankan Islam. 

4) Pada tahun 1989 dia kembali menduduki jabatan ketua 

bidang fikih Islam dan aliran-alirannya sekembalinya 

bertugas dari Uni Emirat Arab. 

5) Tenaga ahli/pakar dalam bidang fikih di Mekah, 

Jeddah, India, Amerika, dan Sudan. 

6) Menjadi ketua jurusan Syari'ah Islamiyah di Fakultas 

Syariah dan Hukum di Uni Emirat Arab, kemudian 

diangkat menjadi dekan fakultas tersebut selama 

empat tahun. 

7) Anggota riset peradaban Islam di kerajaan Yordania 

dan Muassasah Ahl Bait. 

8) Menjadi promotor di berbagai program Megister dan 

Doktor di Universitas Damaskus dan Fakultas Imam 

al-A'uza'i di Libanon dan menjadi penguji desertasi 

maupun tesis. 

9) Menjadi peletak atau pencetus pertama dalam 

perencanaan pembangunan studi Fakultas Syariah di 

Damaskus di awal tahun 70-an dan perencana atau 

pencetus Fakultas Syariah dan Hukum jurusan Syariah 

di Emirat Arab dan juga Institut Islam di Suriah tahun 

1999 M. 

10) Pendiri majalah al-Syari’ah dan studi Islam di 

Universitas Kuwait 1988 M. 



50 

 

 

 

11) Mengisi siaran di radio-radio dengan materi tafsir 

dalam acara kisah-kisah al-Qur'an, al-Qur'an dan 

kehidupan, serta seminar di program televisi 

Damaskus, Emirat Arab, Kuwait, Arab Saudi, dan juga 

siaran-siaran intermasional, dan yang tak ketinggalan 

adalah dialog dengan wartawan dari suriah, Kuwait, 

Arab Saudi, dan Emirat. 

12) Pendiri majalah Syariah dan Hukum di Universitas al- 

Emirat. 

13) Ketua komite Kebudayaan tertinggi dan ketua komite 

manuskrip di Universitas Emirat. 

14) Salah seorang anggota redaksi majalah Nahj al-Islam 

di Damaskus. 

15) Pemimpin Redaksi majalah al-Syekh Abd al-Qadir al- 

Qassab (al-Sanawiyah al-Syar'iyah) di Dir ‘Athiyah. 

16) Salah seorang khatib di mesjid Al-'Usmani di 

Damaskus dan menjadi khatib di Musim panas di 

Mesjid al-Iman di Dir ‘Athiyah.56 

       Karena keseriusannya dalam ilmu, Dr. Badi Al-Sayyid 

Al Lahham tentang biografi Syeikh Wahbah dalam 

bukunya yang berjudul, Wahbah Al-Zuhaili al-'Alim, Al-

Faqih, Al-Mufassir dan mengumpamakannya seperti 

Imam Al-Suyuthi (w. 1505 M) yang menulis 300 judul 

buku di masa lampau. 

      Wahbah Al-Zuhaili sangat produktif menulis. Mulai 

dari diktat perkuliahan, artikel untuk majalah dan koran, 

 
56 http://www.zuhayli.net/biograpl. htm diakses tanggal, 30 Mei 2025. 

Lihat juga https://teguharafah.wordpress.com.2018/20/01/biografi-seputar-

wahbah-al-zuhaili-dan- tafsirnya 



51 

 

 

 

makalah ilmiah, sampai kitab-kitab besar yang terdiri atas 

enam belas jilid, seperti kitab Tafsir Al-Wasit. Ini 

menyebabkan Al-Zuhaili juga layak disebut sebagai ahli 

tafsir. Bahkan, ia juga menulis dalam masalah aqidah, 

sejarah, pembaharuan pemikiran Islam, ekonomi, 

lingkungan hidup, dan bidang lainnya, yang menunjukkan 

kemultitalentaannya dan multidisiplinernya.57 

      Wahbah Al-Zuhaili banyak menulis buku, kertas kerja 

dan artikel dalam berbagai ilmu Islam. Buku-bukunya 

melebihi 200 buah buku dan jika digabungkan dengan 

tulisan-tulisan kecil melebihi dari 500 judul. Satu usaha 

yang jarang dapat dilakukan oleh ulama saat ini. Wahbah 

Al-Zuhaili diibaratkan sebagai al-Suyuti kedua (al-Sayuti 

al- Sani) pada zaman ini jika dipadankan dengan Imam al-

Sayuti. 

       Di antrara buku-buku karya Wahbah Az-Zuhayli 

adalah: 

a) Dalam Bidang Ilmu Al-Qur‟an (U’lumul Qur’an) dan 

Tafsir  

Al-Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-

Manhaj, Al-Tartīl: al-Tafsīr al-Wajīz ‘alā Hāmisy al-

Qur’ān al-‘Aẓīm wa Ma‘ahu, Al-Tafsīr al-Wajīz wa 

Mu‘jam Ma‘ānī al-Qur’ān al-‘Azīz, Al-Qur’ān al-

Karīm: Bunyatuhu al-Tasyri‘iyyah wa Khaṣā’iṣuhu 

al-Ḥaḍāriyyah, Al-I‘jāz al-‘Ilmī fī al-Qur’ān al-

Karīm, Al-Syar‘iyyah al-Qirā’āt al-Mutawātirah wa 

 
57 Dwi Jamilah, “Kosep Rejeki dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Munir 

Karya Wahbah Zuhaili w. 1434)”, Skripsi, 2020, Jakarta, Institut Ilmu Al-Qur’an 

Jakarta. 42. 



52 

 

 

 

Atharuhā fī al-Rasm al-Qur’ānī wa al-Aḥkām, Al-

Qiṣṣah al-Qur’āniyyah, Al-Qism al-Insāniyyah fī al-

Qur’ān al-Karīm, Al-Qur’ān al-Wajīz: Sūrah 

Yāsīn wa Juz’ ‘Amma.58 

b) Dalam Bidang Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh 

Āthār al-Ḥarb fī al-Fiqh al-Islāmī, Uṣūl al-Fiqh al-

Islāmī 1–2, al-‘Uqūd al-Musammah fī Qānūn al-

Mu‘āmalāt al-Madaniyyah al-Imārāti, al-Fiqh al-

Islāmī wa Adillatuhū al-Juz’ al-Rāsi‘ al-Mustadrak, 

al-Islām wa Adillatuhū (8 Juz’), Naẓariyyāt al-Daman 

aw Aḥkām al-Mas’ūliyyah al-Madaniyyah wa al-

Jinā’iyyah, al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh, al-Waṣāyā wa al-

Waqf fī al-Fiqh al-Islāmī, al-Istinsākh ḥadf al-‘Ilm wa 

al-Dīn wa al-Akhlāq, Naẓariyyāt al-Ḍarūrah al-

Syar‘iyyah, al-Tamwīl wa Suq al-Awrāq al-Māliyyah 

al-Būrṣah, Khiṭāb al-Damām, Bay‘ al-Ash‘um, Bay‘ 

al-Taqsīṭ, Bay‘ al-Dayn fī al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah, 

al-Buyū‘ wa Ātsāruhā al-Ijtimā‘iyyah al-Mu‘āṣirah, 

al-Amwāl allatī Yaṣiḥḥ Waqfuhā wa Kaifiyyat Ṣarfihā, 

Asbāb al-Ikhtilāf wa Jihāt al-Naẓar al-Fiqhiyyah, 

Idārah al-Waqf al-Khayrī, Aḥkām al-Mawādd al-

Najisah wa al-Muḥarramah fī al-Ghidhā’ wa al-

Dawā’, Aḥkām al-Ta‘āmul ma‘a al-Maṣārif al-

Islāmiyyah, al-Ijtihād al-Fiqhī al-Ḥadīth 

Munṭalaqātuhū wa Ijtihādātuhū, al-Ibrā’ min al-

Dayn, al-Dayn wa Ta’ṡīluhū ma‘a al-Ḥayāh, al-

 
58 Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili 

Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, 

IAIN Kudus. 43. 



53 

 

 

 

Żarā’i‘ fī al-Siyāsah al-Syar‘iyyah wa al-Fiqh al-

Islāmī, Shar min ‘Urūḍ al-Tijārah al-Mu‘āṣirah wa 

Aḥkām al-Zakāh, al-‘Urf wa al-‘Ādah, al-‘Ulūm al-

Syar‘iyyah bayna al-Waḥdah wa al-Istiqlāl, al-

Madhhab al-Syāfi‘ī wa Manhajuhū al-Wasaṭ bayna al-

Madhāhib al-Islāmiyyah, Nuqāṭ al-Iltiqā’ bayna al-

Madhāhib al-Islāmiyyah, Manāhij al-Ijtihād fī al-

Madhāhib al-Mukhtalifah, al-Ḥadāthah wa al-‘Alāqāt 

al-Duwaliyyah fī al-Islām Muqāranah bi al-Qānūn al-

Duwalī, al-Rukhaṣ al-Syar‘iyyah, Tajdīd al-Fiqh al-

Islāmī, al-Fiqh al-Mālikī al-Yasr Juz’ 1 wa Juz’ 2, 

Ḥukm Ijrā’ al-‘Uqūd bi Wasā’il al-Ittiṣāl al-Ḥadītsah, 

Zakāt al-Māl al-‘Ām, al-‘Alāqāt al-Duwaliyyah fī al-

Islām, ‘Ā’id al-Istitsmār fī al-Fiqh al-Islāmī, 

Taghayyur al-Ijtihād, Taṭbīq al-Syarī‘ah al-

Islāmiyyah, Uṣūl al-Fiqh wa Madāris al-Baḥth fīhī, 

Bay‘ al-‘Urbūn, al-Taqlīd fī al-Madhāhib al-

Islāmiyyah ‘Inda al-Sunnah wa al-Syī‘ah, Uṣūl al-

Taqrīb bayna al-Madhāhib al-Islāmiyyah, Aḥkām al-

Ḥarb fī al-Islām wa Khaṣā’iṣuhā al-Insāniyyah, 

Ijtihād al-Tābi‘īn, al-Bā‘its ‘alā al-‘Uqūd fī al-Fiqh 

al-Islāmī wa Uṣūlihī, al-Islām Dīn al-Jihād lā al-

‘Udwān, al-Islām Dīn al-Syūrā wa al-

Dīmuqrāṭiyyah.59. 

 

 

 

 
59 Khoirul Anam, 44. 



54 

 

 

 

c) Dalam Bidang Hadis dan Ilmu Hadis 

Al-Muslimūn al-Sunnah al-Nabawiyyah al-Syarīfah, 

Ḥaqīqatuhā wa Makānātuhā ‘inda Fiqh al-Sunnah al-

Nabawiyyah..60 

d) Dalam Bidang Ilmu Akidah Islam 

Al-Īmān bi al-Qaḍā’ wa al-Qadar, Uṣūl Muqāranah 

Adyān al-Bida‘ al-Munkarah. 

e) Dalam Bidang Pendidikan Islam 

Al-Khaṣā’iṣ al-Kubrā li Ḥuqūq al-Insān fī al-Islām wa 

Da‘ā’im al-Dīmuqrāṭiyyah al-Islāmiyyah, al-Da‘wah 

al-Islāmiyyah wa Ghayr al-Muslimīn, al-Manhaj wa 

al-Wasīlah wa al-Hadaf, Tabsīr al-Muslimīn li 

Ghayrihim bi al-Islām, Aḥkāmuhu wa Ḍawābiṭuhu wa 

Ādābuhu, al-Amn al-Ghidzā’ī fī al-Islām, al-Imām al-

Suyūṭī al-Jadīd: al-Da‘wah ilā al-Ijtihād, al-Islām wa 

al-Īmān wa al-Iḥsān, al-Islām wa Taḥaddiyyāt al-‘Aṣr, 

al-Taḍākhum al-Naqdī min al-Wajhah al-Syar‘iyyah, 

al-Islām wa Ghayr al-Muslimīn, al-Mujaddid 

Jamāluddīn al-Afghānī wa Iṣlāḥātuhu fī al-‘Ālam al-

Islāmī, al-Muḥarramāt wa Ātsāruhā al-Sayyi’ah ‘alā 

al-Mujtama‘, al-Da‘wah ‘alā Manhaj al-Nubuwwah, 

Ṭarīq al-Hijratayn wa Bāb al-Sa‘ādatayn, al-Usrah 

al-Muslimah fī al-‘Ālam al-Mu‘āṣir, Ḥaqq al-

Ḥurriyyah fī al-‘Ālam, al-Thaqāfah wa al-Fikr, al-

Qiyam al-Iqtiṣādiyyah, Ta‘addud al-Zaujah: al-

Mubda’ wa al-Naẓariyyah wa al-Taṭbīq, Manhaj al-

Da‘wah fī al-Sīrah al-Nabawiyyah, al-‘Ilm wa al-

 
60 Khoirul Anam, 45. 



55 

 

 

 

Īmān wa Qaḍāyā al-Syabāb, Dhikr Allāh Ta‘ālā, Rūḥ 

al-Zamān Juz’ 1, al-‘Aṣab.61 

       Di samping tulisan beliau berupa buku di atas, 

Wahbah Zuhaili juga turut berperan dalam penulisan 

berbagai penelitian seperti penelitian Ensiklopedia di 

Kuwait, Ensiklopedia besar Arab di Damaskus, 

Ensiklopedia Islam di Halb, dan Ensiklopedia Peradaban 

Islam di Yurdonia. 

Selain itu Wahbah Zuhaili juga prodktif dalam 

menulis artikel jurnal dan majalah-majalah keislaman 

yang diterbikan di berbagai negara. Dari sekian banyaknya 

karya-karya intelektual beliau yang paling dominan adalah 

karya di bidang fiqh, di bidang pendidikan Islam, dan di 

bidang ilmu Al-Qur’an, baru setelah itu karya-karya beliau 

di bidang ilmu lainnnya.62 

Dengan keproduktifan beliau dalam menulis begitu 

banyak buku serta karya-karya ilmiah lainnya, maka 

sangat pantaslah Wahbah Zuhaili mendapatkan 

perumpamaan seperti Imam Syuti (w. 1505M) oleh Dr. 

Sayyid Badi al-Laham. 

4. Metodologi Ijtihad Wahbah Az-Zuhayli dalam Kitab 

Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū 

       Dalam melengkapi proses ijtihad yang dilakukan oleh 

Wahbah Al-Zuhaili, sebagai seorang ulama kontemporer, 

beliau terlebih dahulu melakukan kajian terhadap nash-

 
61 Khoirul Anam, 44. 
62 Siratal Mustakim, “Ikhlas Menurut Wahbah Zuhaili dalam Kitab 

Tafsir Al-Munir : Aqidah, Syariah dan Manhaj”, Skripsi, 2020, Bengkulu, IAIN 

Bengkulu. 37. 



56 

 

 

 

nash yang terdapat dalam al-qur'an dengan menggunakan 

pendekatan disiplin ilmu yang berhubungan seperti ilmu 

bahasa dengan memperhatikan kata-kata mujmal, 

musytarak, atau lafazh yang diragukan termasuk lafazh 

yang 'amm atau khash, haqiqah atau majaz, haqiqah atau 

'urf, mutlaq atau muqayyad, jika ia menemukan nash yang 

jelas mengenai masalah yang dikajinya, maka ia 

berpegang teguh pada nash tersebut dan menghukumi 

masalah yang sedang dikajinya dengan ketentuan yang ada 

dalam nash-nash itu. 

       Sedangkan apabila ia tidak menemukannya dalam Al-

Qur'an, maka ia mencari dalam sunnah Rasul yang berupa 

perkataan (Qauliyah). Apabila ia tidak menemukannya 

dalam hadits qauliyah, ia mencarinya dalam hadits yang 

berupa perbuatan (amaliyah) yang mencakup perilaku 

Nabi SAW, seperti tata cara shalat, puasa, haji, dan 

sebagainya. 

       Jika ia tidak menemukannya dalam keduanya maka ia 

mengambil hadits yang berupa penetapan (taqririyah) atau 

penilaian Nabi SAW terhadap apa yang diucapkan atau 

dilakukan para sahabat yang perkataan atau perbuatan 

mereka tersebut diakui dan dibenarkan oleh Nabi SAW.    

       Apabila ia menemukan dalam hadits tentang hukum 

dari masalah yang sedang dikajinya maka ia menggunakan 

hadits amaliyah atau taqririyah itu sebagai dalil atau 

sumber hukum. 

       Jika dari kedua sumber tersebut ia tidak menemukan 

kepastian hukum dari masalah yang sedang dikaji, 

kemudian Az-Zuhayli memperhatikan beberapa pendapat-



57 

 

 

 

pandapat ulama dengan memperhatikan hadits yang 

dijadikan dalil oleh para ulama tersebut antara sahih dan 

doif-nya dengan cara ia melakukan pen-takhrij-an dan pen-

tahqiq-kan agar hadits-hadits tersebut dapat diketahui 

sahih dan dhoif-nya sehingga bisa memilih pendapat yang 

bersandar pada Hadis sahih.63 

Kemudian Al-Zuhaili melakukan tarjih64 terhadap 

pendapat yang mengacu pada sandaran dalil yang sahih, 

atau jika hadits yang digunakan sebagai dalil oleh para 

ulama tersebut mempunyai kekuatan yang sama dalam 

derajat hadits, maka beliau lebih memilih pendapat yang 

mempunyai potensi lebih untuk menimbulkan 

kemaslahatan dan menolak kerusakan. 

Jika Al-Zuhaili tidak melakukan tarjih terhadap 

beberapa pendapat ulama, ia lebih mengutamakan untuk 

mengamalkan pendapat jumhur ulama, alasannya 

dukungan para ulama terhadap satu pendapat dapat 

dijadikan alasan kuat dalam pen-tarjih-an. Jika tidak 

menemukannya dalam beberapa pendapat ulama, ia 

melakukan qiyas dengan ilhaq atau mempertemukan 

masalah yang sedang dikajinya dengan masalah yang 

sudah mempunyai ketentuan hukum dari sumbernya yang 

mempunyai kesamaan illat. 

       Kemudian ia menghukumi masalah yang dikajinya, 

dengan hukum yang sama dengan masalah yang sudah 

mempunyai ketentuan hukum dari sumbernya. Selain dari 

 
63Wahbah Zuhayli, al-Fiqh al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus, Dar al-

Fikr, 2007). 

 



58 

 

 

 

itu kemudian ia juga menggunakan logika yang sesuai 

dengan aturan dalam hukum Islam. 

Demikian cara atau metode ijtihad yang ia lakukan, 

adakalanya merujuk kepada makna lahiriyah nash, jika 

memang nash tersebut sesuai dengan realitas masalah yang 

sedang dikajinya. Adakalanya ia juga menganalogikan 

masalah tersebut dari nash-nash yaitu qiyas, atau dengan 

menimbang realitas maslahah yang dihadapinya dengan 

menggunakan kaidah-kaidah umum yang digali dari dalil-

dalil al-Qur'an dan al-Sunnah seperti istihsan, maslahah 

mursalah, urf, sad al-Zari'ah dan yang lainnya.65 

Adapun cara istihsan66 yang digunakan Al-Zuhaili 

yaitu dengan mengunggulkan (memakai) qiyas khafi dan 

meninggalkan qiyas jali karena ada petunjuk untuk itu, 

dimana istihsan ini disebut dengan istihsan qiyasi. Atau 

dengan cara Pengecualian masalah juz'iyah dari Asal yang 

bersifat Kully atau dari kaidah-kaidah yang berlaku umum 

karena ada dalil (petunjuk) khusus yang mengharuskan hal 

tersebut yang disebut dengan istihsan istisna’i.67 

       Sedangkan Al-Zuhaili di dalam metode maslahah 

mursalah68 yaitu dengan menentukan sebuah hukum yang 

dapat memperbaiki peraturan syariat atau tujuan syariat 

(maqasyid al-syariah) yang sebelumnya tidak ada 

ketentuan dalil dalam syariat, sehingga dapat terwujud 

 
65 Wahbah Zuhayli, al-Fiqh al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus, Dar al-

Fikr 2007), h. 199. 
66Al-Ghozali, Al- Mustashfa I, (Beirut Lebanon), h. 137. 
67 Wahbah Az-Zuhaily. Usulul Fiqh Al-Islamy I. (Cet. II; Dimasq Syria: 

Darul Fikri, 2007), h.739 
68 Rahmat Syafi, Ilmu Ushul Fiqih. h.120. 



59 

 

 

 

menarik kebaikan (jalbu al-masalih) dan menolak 

kerusakan (dar'u al-mafasid). 

Sedangkan dalam ‘urf yang digunakan oleh Al-

Zuhaili adalah ‘urf yang sudah berlaku secara umum dari 

masa sahabat dan sesudahnya yang tidak bertentangan 

dengan nash syara’ dan kaidah- kaidah dasar. Adapun 

sadd al-Zari’ah yang digunakan Al-Zuhaili yaitu untuk 

menentukan apakah suatu perbuatan dilarang atau tidak, 

karena ia bisa menjadi sarana (al-Zariah) terjadinya suatu 

perbuatan lain yang dilarang.69 

B. Konsep Kafālah Perspektif Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli  

1. Konsep Kafālah Perspektif Ibnu Qudamah dalam 

Kitab Al-Mughni   

a. Pengertian Kafālah (Jaminan) 
       Dalam kitab Al-Mughnī Ibnu Qudamah berkata:70 

الضَّمَانُ: ضَمر ذِمَّةِ الضَّامِنِ إِلََ ذِمَّةِ الْمَضْمُونِ عَنْهُ فِ 
، فَ يَ ثْ بُتُ فِ ذِمَّتِهِمَا جََِيعًا، وَلِصَاحِبِ الَْْقِ    الْتِزاَمِ الَْْقِ 
مُطاَلَبَةر مَنْ شَاءَ مِنْ هُمَا، وَاشْتُقَّ اسْْهُُ مِنْ الضَّمِ ، وَقاَلَ  
الْقَاضِي: هُوَ ضَمَانر مِنْ الضَّامِنِ؛ لِأَنَّ ذِمَّةَ الضَّامِنِ  

الَْْقَّ  تَضَمَّنَتِ   
“Kata dhamaan berarti menggabungkan 

pertanggungan penjamin kepada pertanggungan 

terjamin dalam komitmen untuk menunaikan hak 

 
69Wahbah Zuhayli, Ushul Fiqh Al-Islamy, h. 831. 
70 Ibnu Qudamah, al-Mughni, Terj. Misbah (Jakarta, Pustaka Azzam, 

2009). hlm. 388. 



60 

 

 

 

orang lain, sehingga hak tersebut ditetapkan 

dalam pertanggungan keduanya secara 

bersama-sama, dan empunya hak berhak untuk 

menuntut siapa yang dia kehendaki di antara 

keduanya.” 

Kata dhamaan terambil dari kata dhamm yang 

berarti menggabungkan. Al-Qadhi berkata, “Kata 

dhamaan terambil dari kata tadhmiin, karena 

pertanggungan penjamin menjamin hak. Dasar 

kebolehannya adalah Al-Qur’an, Sunnah, dan Ijma’. 

Di dalam Al-Qur’an Allah berfirman, 

زَعِيْمر   بهِ وَّانََا  بعَِيْر  حِْْلُ وَلمَِنْ جَاۤءَ بهِ    

“Dan siapa yang dapat mengembalikannya akan 

memperoleh bahan makanan (seberat) beban 

unta, dan aku menjamin terhadapnya.” (Qs. Yusuf 

(12): 72)71 

       Ibnu Abbas berkata, “kata za’iim dalam ayat 

tersebut berarti penjamin.” 

Adapun di dalam Sunnah, diriwayatkan dari Nabi 

SAW bahwa beliau bersabda, 

والترمذي(  غَارمِر )رواه أبو داود لزَّعِيمُ ٱمَؤَدَّاةر وَ  لْعَاريِةَُ ٱ  
“penjamin adalah orang yang berutang” (HR. 

Abu Daud dan Tirmidzi).72 

 
71 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi 

Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242. 
72 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3, 

Hadis no. 3561, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 293. 



61 

 

 

 

       Dalam kisah yang diriwayatkan oleh Imam 

Bukhari dari Salamah bin al-Akwa’, disebutkan 

bahwa Nabi Muhammad SAW enggan menyolatkan 

jenazah seseorang karena orang tersebut 

meninggalkan utang dua dinar dan tidak 

meninggalkan harta untuk melunasinya. Nabi pun 

menolak menshalatinya sampai salah seorang 

sahabat, Abu Qatadah, menyatakan bahwa ia bersedia 

menanggung utang itu. Barulah Nabi SAW 

melaksanakan shalat jenazah. Hadis ini menunjukkan 

bahwa penjamin memiliki tanggung jawab yang 

setara dengan orang yang berutang. 

Kemudian, Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa 

umat islam menyepakati kebolehan jaminan secara 

garis besar. Dalam istilah fikih digunakan beberapa 

istilah untuk menggambarkan konsep jaminan seperti 

kata dhamiin, kafiil, qabiil, hamiil, za’iim, dan shabiir 

yang memiliki arti sama, yaitu penjaminan.73 

b. Syarat dan Rukun Kafālah 

       Di dalam kafālah, Ibnu Qudamah menyebutkan 

bahwa harus terpenuhi unsur-unsur pokok atau rukun 

Kafālah, Masing-masing unsur ini mengandung syarat 

tertentu yang harus dipenuhi agar akad jaminan sah 

secara hukum Islam, yaitu: 

       Unsur pertama adalah penjamin (dhamiin/kafil), 

yakni pihak yang menyatakan diri siap menanggung 

tanggungan orang lain. Ibnu Qudamah menyebutkan 

 
73Ibnu Qudamah, al-Mughni, hlm. 389. 



62 

 

 

 

bahwa syarat paling utama bagi penjamin adalah 

kerelaan. Apabila seseorang dipaksa menjadi 

penjamin, maka akad tersebut tidak sah, karena 

jaminan merupakan bentuk akad tabarru’, yakni akad 

kebajikan yang tidak mengandung unsur imbal balik 

dan harus didasarkan atas kerelaan. Selain itu, 

penjamin juga harus merupakan orang yang baligh, 

berakal, dan memiliki kecakapan hukum. Oleh karena 

itu, tidak sah jaminan yang dilakukan oleh anak kecil, 

orang gila, atau orang yang berada dalam pengampuan 

harta (safih).74 

       Unsur kedua adalah pihak yang dijamin (al-

madmun ‘anhu/al-makful ‘anhu). Menurut Ibnu 

Qudamah, izin atau kerelaan dari pihak yang dijamin 

tidak disyaratkan. Artinya, seseorang boleh menjamin 

orang lain tanpa sepengetahuan atau persetujuannya. 

Hal ini dianalogikan dengan sahnya pembayaran utang 

oleh orang ketiga tanpa izin dari orang yang berutang. 

Ibnu Qudamah menyebut bahwa ini adalah pendapat 

jumhur ulama dan menjadi pendapat yang beliau ikuti. 

Namun, beliau juga menyebut adanya perbedaan dari 

mazhab Hanafi, di mana Abu Hanifah dan Muhammad 

mensyaratkan adanya izin, karena jaminan dianggap 

menetapkan hak atas orang yang dijamin, yang tidak 

seharusnya dilakukan tanpa persetujuan.75 

       Unsur ketiga adalah pihak yang memiliki hak (al-

madhmuun lahu/al-makful lahu). Dalam hal ini, tidak 

 
74 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 389. 
75 Ibid, hlm. 390. 



63 

 

 

 

disyaratkan pengetahuan penjamin terhadap identitas 

pihak kreditur. Ibnu Qudamah membawakan Hadis 

tentang Abu Qatadah yang menjamin utang seorang 

jenazah tanpa mengetahui siapa pihak yang memberi 

utang, dan Rasulullah SAW menerima jaminannya. 

Dari situ, disimpulkan bahwa identitas pihak pemilik 

hak tidak harus diketahui secara pasti selama objek 

jaminannya jelas dan dapat dipahami sebagai suatu 

kewajiban.76 

     Unsur keempat adalah objek jaminan (al-madhmun 

bih/al-makful bih). Objek jaminan harus berupa 

kewajiban yang pasti dan dapat ditagih secara hukum. 

Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa tidak sah 

menjamin sesuatu yang belum pasti menjadi 

kewajiban, seperti hadiah dalam musabaqah, upah 

dalam ja‘alah, atau harta dalam kitabah. Semua itu 

termasuk bentuk kewajiban yang bersifat spekulatif, 

dan karena itu tidak dapat dijadikan objek jaminan.77 

       Unsur kelima adalah sighah (ijab dan qabul). 

Dalam akad jaminan, harus ada pernyataan atau lafal 

yang menunjukkan secara jelas bahwa seseorang 

bertanggung jawab menanggung kewajiban pihak lain. 

Sighah tidak boleh disertai syarat yang bertentangan 

dengan maksud akad. Ibnu Qudamah menyatakan 

bahwa akad yang digantungkan pada syarat rusak 

(shart fasid) bisa menyebabkan kerusakan pada akad 

 
76 Ibid., hlm. 390-391. 
77 Ibid., hlm 393. 



64 

 

 

 

itu sendiri. Karenanya, sighat harus menunjukkan 

keseriusan dan kejelasan dari pihak penjamin.78 

c. Konsekuensi Hukum Kafālah 

       Menurut Ibnu Qudamah, apabila akad kafālah 

telah sah secara syar’i yakni telah terpenuhi rukun dan 

syaratnya maka jaminan tersebut menimbulkan 

konsekuensi hukum yang mengikat, yaitu tanggungan 

yang dibebankan kepada penjamin. Dalam hal ini, 

pemilik hak berhak menuntut pelunasan kepada siapa 

saja yang ia kehendaki, baik kepada penjamin maupun 

kepada pihak yang dijamin.79 Dengan demikian, 

jaminan tidak menghapus tanggungan pihak yang 

dijamin, tetapi memperluas tanggungan tersebut 

kepada pihak lain (penjamin).  

1) Hak kreditur menagih siapapun di antara 

keduanya 

       Salah satu konsekuensi penting dari jaminan 

adalah, bahwa kreditur tidak diwajibkan menagih 

kepada pihak yang dijamin terlebih dahulu.  

Sebaliknya, dia diberi hak untuk menuntut kepada 

siapapun dari dua pihak tersebut.  Hal ini 

disebabkan oleh jaminan yang merupakan dhaman 

adz-dzimmah (jaminan atas beban tanggungan), 

bukan dhamman ‘ayn (jaminan atas benda). Oleh 

sebab itu, hak tanggungan menjadi tetap pada 

 
78 Ibid., hlm. 392. 
79 Ibid., hlm. 411. 



65 

 

 

 

keduanya, dan tidak ada keharusan mendahulukan 

salah satu dari keduanya dalam penagihan.80 

2) Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) 

penjamin terhadap pihak yang dijamin 

       Jika penjamin membayar utang atas pihak 

yang dijamin, maka timbul hak bagi penjamin 

untuk menuntut ganti rugi dari pihak yang 

dijamin. Namun hal itu bergantung pada apakah 

jaminan itu dilakukan atas izin atau perintah dari 

pihak yang dijamin. 

a) Jika penjamin membayar atas perintah yang 

terjamin kewajibannya dan membayar atas 

perintahnya 

       Jika penjamin membayar atas perintah 

yang terjamin kewajibannya dan membayar 

atas perintahnya, maka secara umum ia berhak 

menuntut penggantian, baik ia sebelumnya 

mengatakan secara eksplisit kepada pihak 

yang dijamin, seperti: “Jaminlah kewajibanku, 

lalu bayarlah utangku”, atau tidak mengatakan 

apa pun. Pendapat ini dipegang oleh Malik, al-

Syafi’i, dan Abu Yusuf. Dasarnya, pernyataan 

semacam itu merupakan bentuk pengakuan 

terhadap jaminan dan permintaan 

pembayaran, sehingga penjamin berhak 

menuntut ganti.81 

 
80 Ibid., hlm. 389. 
81 Ibid., hlm. 415. 



66 

 

 

 

       Namun menurut Abu Ḥanifah dan 

Muḥammad, jika orang yang dijamin hanya 

berkata, “Bayarlah utang ini,” maka tidak 

cukup menjadi dasar hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin). Mereka 

menyatakan bahwa hak penjamin untuk 

menuntut ganti hanya berlaku jika pihak yang 

dijamin secara eksplisit meminta jaminan dan 

pembayaran utang secara bersamaan. Jika 

tidak, maka dianggap sebagai pemberian 

sukarela (tabarru’) dan penjamin tidak berhak 

menuntut.82 

b) Penjamin membayar sesuai perintah yang 

dijamin 

       Dalam situasi ini, jika penjamin 

membayar utang karena diperintahkan oleh 

pihak yang dijamin, maka dia berhak meminta 

ganti dari pihak tersebut. Hal ini cukup jelas 

karena pembayaran dilakukan atas perintah, 

yang berarti telah ada bentuk kesepakatan atau 

hubungan kontraktual di antara keduanya. 

Pendapat ini dikemukakan oleh Malik dan 

Syafi’i, yang melihat bahwa membayar 

kewajiban pihak lain atas dasar perintah 

memberikan hak untuk meminta penggantian. 

       Namun, jika penjamin membayar tanpa 

perintah dari pihak yang dijamin, maka 

 
82 Ibid., hlm. 416 



67 

 

 

 

menurut pendapat kedua, ia tidak berhak 

menuntut ganti. Pembayaran seperti ini 

dianggap sebagai tindakan sukarela atau 

derma, bukan berdasarkan kewajiban 

pihak yang dijamin. 

       Menurut Ibnu Qudamah, apabila yang 

terjamin kewajibannya mengizinkan 

penjaminan, maka izin itu mengandung 

kewajiban untuk pembayaran, karena 

penjaminan itu mengakibatkan kewajiban 

bagi penjamin untuk membayar, sehingga ia 

boleh meminta ganti, sebagaimana seandainya 

yang terjamin kewajibannya mengizinkannya 

untuk membayar secara tegas.83 

c) Penjamin membayar utang tanpa perintah dari 

pihak yang dijamin 

       Menurut Ibnu Qudamah dalam kitab Al-

Mughni  , jika seorang penjamin membayar 

utang tanpa adanya perintah atau izin dari 

pihak yang dijamin, maka ia tidak berhak 

menuntut penggantian. Alasannya, karena 

tindakan tersebut tidak mengikat pihak yang 

dijamin untuk membayar balik kepada 

penjamin. Namun, sebagian ulama seperti 

Syafi’i berpendapat bahwa jika pembayaran 

itu berkaitan dengan kewajiban pihak yang 

dijamin, maka penjamin tetap berhak meminta 

 
83 Ibid., hlm. 416. 



68 

 

 

 

ganti karena telah melunasi kewajiban yang 

semestinya dibayar oleh pihak yang dijamin. 

       Ibnu Qudamah menolak pandangan ini 

dan menegaskan bahwa izin membayar itu 

hanya sah bila diberikan sebelumnya atau 

terkait dengan perintah langsung, bukan 

sekadar melunasi kewajiban umum. Oleh 

karena itu, penjamin dianggap tidak berhak 

atas penggantian jika ia bertindak atas inisiatif 

pribadi, tanpa perintah dari pihak yang 

dijamin.84 

d) Penjamin membayar utang tanpa perintah dan 

tanpa seizin pihak yang dijamin 

       Dalam kasus ini, ada dua pendapat besar: 

Pendapat pertama, (Malik, Abdullah bin 

Hasan, Ishaq): Penjamin berhak memperoleh 

ganti atas apa yang telah dibayarkan. 

Alasannya karena pembayaran itu 

membebaskan si terjamin dari kewajiban, 

sehingga penjamin dianggap telah 

menanggung beban yang semestinya 

ditanggung pihak lain. 

       Pendapat kedua, (Abu Hanifah, Syafi’i, 

Ibnu Mundzir) Penjamin tidak berhak 

mendapatkan ganti, karena tindakannya 

dilakukan secara sukarela tanpa ada perintah 

atau persetujuan. Pendapat ini diperkuat oleh 

 
84 Ibid., hlm. 416-417. 



69 

 

 

 

Hadis tentang Ali dan Abu Qatadah yang 

membayar utang mayit secara sukarela agar 

Nabi SAW mau menyalatinya, dan mereka 

tidak menuntut ganti setelahnya. 

       Alasan mereka adalah bahwa tindakan 

semacam ini dianggap sebagai bentuk 

kedermawanan, sebagaimana seseorang 

memberi makan ternak milik orang lain tanpa 

diminta, maka tidak pantas menuntut balasan. 

Apalagi jika dilakukan atas dasar niat sosial 

atau spiritual, bukan transaksi.85 

3) Jaminan terhadap utang bertempo 

       Jika penjamin membayar utang yang belum 

jatuh tempo, maka menurut Ibnu Qudamah, ia 

tidak boleh langsung menuntut ganti kepada pihak 

yang dijamin. Ia harus menunggu hingga masa 

jatuh tempo tiba, karena tidak ada kewajiban 

membayar bagi pihak yang 

dijamin sebelum saatnya.86 

4) Hak penjamin untuk menuntut pembebasan 

       Dalam situasi tertentu, penjamin berhak 

menuntut kepada pihak yang dijamin agar 

membebaskannya dari tanggungan, terutama jika 

ia dituntut oleh pihak kreditur. Hak ini muncul 

apabila jaminan dilakukan atas izin dari pihak 

yang dijamin. Namun, jika penjamin belum 

dituntut atau belum melakukan pembayaran, maka 

 
85 Ibid., hlm. 417. 
86 Ibid., hlm. 404-407. 



70 

 

 

 

menurut sebagian pendapat dalam mazhab 

Hanbali, ia tidak berhak meminta 

pembebasan lebih awal.87 

5) Penjaminan lebih dari Satu 

       Dalam kondisi seperti ini, Ibnu Qudamah 

menyatakan bahwa hukum kebolehan suatu pihak 

untuk bertindak sebagai penjamin sangat 

tergantung pada objek jaminannya. Jika seseorang 

memberikan jaminan kepada madhmuun bih 

(objek yang dijamin, seperti utang atau 

kewajiban), maka ia sah menjadi penjamin. 

Namun, jika seseorang hendak memberikan 

jaminan kepada kafil (temannya yang juga 

penjamin), maka hukumnya tergantung pada 

status pihak yang dijamin tersebut. 

       Jika objek jaminan adalah madhmuun bih dan 

seseorang hendak menjadi penjamin kepada kafil 

(temannya), maka hukumnya boleh, karena kafil 

dalam hal ini bukan objek jaminan, melainkan 

hanya pihak alternatif. Akan tetapi, jika kafil itu 

menjadi objek jaminan secara langsung (misalnya 

karena menjadi penanggung utama), maka 

seseorang tidak boleh menjamin kepada kafīl, 

karena itu berarti menjamin kepada pihak yang 

sudah menjadi tanggungan utama dan bukan 

lagi pihak pelengkap.88 

 

 
87 Ibid., hlm. 419. 
88 Ibid., hlm. 414 



71 

 

 

 

d. Hukum Fee (Upah) atas Kafālah 

       Ibnu Qudamah dalam kitab Al-Mughnīberkata:89 

ولوَْ قاَلَ : اكْفِلْ عَنِ  وَأعُْطِيكَ ألَْفًا، لََْ يََُزْ، لِأَنَّ الْكَفِيلَ  
يَ لْزمَُهُ أدََاءُ الدَّيْنِ، فإَِذَا أدََّاهُ وَجَبَ لَهُ عَلَى الْمَكْفُولِ عَنْهُ  

نَصَرُ الدَّيْنِ، فإَِذَا أَخَذَ عِوَضًا صَارَ الْقَرْضُ جَرَّ  
يََُزْ  فَ لَمْ  الْمَنْ فَعَةِ،  

Artinya: “Seandainya ada orang berkata: 

'Berikan jaminan kepadaku, kamu akan saya 

kasih 1000!' (Akad seperti ini, adalah) tidak 

boleh karena sesungguhnya seorang kāfil 

(penjamin) terikat olehnya utang. Ketika ia 

menunaikan jaminan itu, maka menjadi wajib 

baginya menanggung orang yang dijamin 

sehingga layaknya utang-piutang (qardh). Maka 

dari itu, apabila kafil memutuskan memungut 

‘iwadh (kompensasi) maka jadilah akad tersebut 

menjadi utang beruntut manfaat, oleh karena itu 

tidak boleh.” 

       Pendapat ini menunjukkan bahwa memberi 

imbalan atas akad penjaminan (Kafālah) dapat 

mengubah sifat akad tersebut menjadi riba, karena 

adanya manfaat yang diperoleh dari pihak yang 

memberikan jaminan (kafil). Dalam logika fikih 

Hanbali yang dipegang Ibnu Qudamah, akad Kafālah 

adalah bentuk akad tabarru’ (sukarela), sehingga tidak 

 
89 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, jilid 6 (Beirut: Darul Kutub Al-Ilmiyah, 

tt), 411. 



72 

 

 

 

sah jika dijadikan sarana untuk memperoleh 

keuntungan atau manfaat materi. 

2. Konsep Kafālah Perspektif Wahbah Az-Zuhayli dalam 

Kitab Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū 

a. Pengertian Al-Kafālah 

       Pembahasan mengenai konsep kafālah dalam 

karya Wahbah Az-Zuhaili menjadi salah satu referensi 

penting dalam kajian fikih muʿāmalah kontemporer. 

Dalam hal ini, penulis merujuk pada karya 

monumental Wahbah Az-Zuhaili berjudul Fiqh al-

Islāmī wa Adillatuhu, yang digunakan dalam bentuk 

terjemahan resmi berbahasa Indonesia. Menurut 

Wahbah az-Zuhaili Al-Kafālah (jaminan) adalah 

kesediaan memberikan hak sebagai jaminan pihak 

lain, menghadirkan seseorang yang mempunyai 

kewajiaban membayar hak tersebut atau 

mengembalikan harta benda yang dijadikan barang 

jaminan. Al-Kafālah juga kerap digunakan sebagai 

istilah sebuah perjanjian yang menyatakan kesiapan 

memenuhi semua hal yang telah disebutkan sehingga 

Al-Kafālah itu sama dengan mengintegrasikan suatu 

bentuk tanggungan ke tanggungan yang lain.90 

       Dasar hukum Kafālah bersumber dari al-qur’an, 

hadis, dan Ijma’ ulama. Di antaranya adalah: 

 

 

 
90 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). hlm. 35. 



73 

 

 

 

1) Al-Qur’an 

  بعَِيْر  حِْْلُ قاَلوُْا نَ فْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلمَِنْ جَاۤءَ بهِ 
زَعِيْمر  بِه وَّانََا   

“Kami kehilangan piala raja, dan siapa 

yang mengakui piala itu ada padanya 

dan dapat mengembalikannya tanpa 

harus kami geledah, maka dia akan 

memperoleh bahan makanan seberat 

beban unta, dan aku jamin hadiah itu 

pasti akan dia terima.” (Q.S. 13 [Yusuf]: 

72)91 

       Abdullah bin Abbas r.a. berkata, “kata az-

zaiim di dalam ayat di atas maksudnya adalah 

al-kafil (yang menjamin.” 

2) Hadis  

       Adapun dalil Hadis adalah, sabda 

Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh, 

Abu Dawud dan At-Tirmidzi. 

والترمذي(  غَارمِر )رواه أبو داود لزَّعِيمُ ٱمَؤَدَّاةر وَ  لْعَاريِةَُ ٱ  
“orang yang menjamin adalah orang 

yang menanggung.” (HR. Abu Daud dan 

Tirmidzi)92 

       Hadis ini dimasukkan ke dalam kategori 

Hadis hasan oleh At-Tirmidzi. 

 
91 Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan Materi 

Akhlak Mulia, PT. Madina, Hal. 242. 
92 Abu Dawud Sulayman Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 3, 

Hadis no. 3561, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 293. 



74 

 

 

 

3) Ijma’  

       Adapun Ijma’ maka, secara garis besar 

kaum muslimin sepakat bahwa Ad-dhamaan 

(jaminan) adalah boleh, karena memang 

dibutuhkan oleh manusia dan guna membantu 

menghilangkan bebam dari orang yang 

berutang.93 

b. Rukun Kafālah 

       Menurut Wahbah Az-Zuhayli, rukun Al-Kafālah 

terdiri dari lima unsur utama, yaitu: 

1) Dhaamin/Kafil atau orang yang menjamin, yaitu 

setiap orang yang sah untuk mentasharufkan 

hartanya. Maka oleh karena itu, tidak sah 

penjaminan atau al-Kafālah yang diberikan oleh 

anak kecil dan safiih, yaitu orang yang tidak sah 

melaku kan pentasharufan terhadap hartanya 

karena tidak memiliki kemampuan mengelola dan 

membelanjakan hartanya dengan baik dan benar). 

2) Madhmuun atau sesuatu yang dijamin (al- 

Makfuul bihi, yaitu setiap hak yang boleh 

diwakilkan, yaitu utang atau barang yang 

statusnya tertanggung. Ini adalah dalam hal yang 

berkaitan dengan harta benda, tidak dalam hal 

yang berkaitan dengan hukuman hadd atau 

qishash. Karena hukuman hadd dan qishash tidak 

boleh di wakilkan). 

 
93 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 35. 



75 

 

 

 

3) Madhmuun 'anhu atau pihak yang dijamin (al-

Makfuul 'anhu, yaitu setiap orang yang memiliki 

tanggungan harta yang harus dibayar, baik ia 

masih hidup atau sudah mati). 

4) Shiigah atau ijab. Ulama Syafi'iyyah me 

nambahkan satu rukun lagi, yaitu, Madhmuun 

lahu (yaitu pihak pemilik hak yang dijamin, al-

Makfuul lahu).94 

c. Syarat-Syarat Kafālah 

       Di dalam al-Kafaalah menurut Wahbah Az-

Zuhayli ada beberapa syarat yang harus dipenuhi, 

syarat-syarat tersebut ada yang berhubungan dengan 

shighah (ljab), ada yang berhubungan dengan pihak 

kafiil, ada yang berhubungan dengan pihak ashiil (al- 

Makfuul 'anhu), ada yang berhubungan dengan pihak 

al-Makfuul lahu (pihak yang diberi jaminan, pihak 

yang memiliki hak yang dijamin) dan ada yang 

berhubungan dengan al-Makful bihi (sesuatu yang 

dijamin). berhubungan dengan al-Makfuul bihi 

(sesuatu yang dijamin).95 

1) Syarat-Syarat Sighah 

       Shighah adalah lafaz atau pernyataan Kafālah 

yang harus memenuhi 3 syarat berikut: 

a) Mengandung komitmen (iltizam) secara jelas 

(eksplisit) maupun tersirat (implisit). 

 
94 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 39. 
95 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 45. 

 



76 

 

 

 

Contoh eksplisit: “Saya menjamin utang 

si Fulan.” 

Contoh implisit: “Hartamu yang dipinjam 

si Fulan adalah tanggung jawab saya.” 

b) Harus implementatif dan pasti (tidak boleh 

mu‘allaq atau tergantung syarat yang tidak 

lazim).  

Tidak sah jika dikaitkan dengan syarat yang 

tidak lazim, seperti turunnya hujan. 

c) Tidak dibatasi waktu secara mutlak. Namun, 

boleh ditunda waktunya (ta’khīr) jika batas 

waktu jelas, misalnya penyerahan orang yang 

dijamin dilakukan setelah tiga hari. 

2) Syarat Pihak Kafil (Penjamin) 

       Menurut ulama Hanafiyyah, terdapat dua 

syarat utama: 

a) Baligh dan berakal, serta memiliki ahliyyah 

at-tabarru’ (kompeten untuk berderma). 

Anak kecil dan orang gila tidak sah menjadi 

kafiil. 

b) Memiliki sifat ar-Rusyd, yakni kemampuan 

mengelola harta. Ulama Syafi’iyyah 

mensyaratkan ar-Rusyd mencakup 

religiusitas, sedangkan jumhur mencukupkan 

dengan kemampuan mengelola harta. 

3) Syarat-Syarat Al-Makful ‘Anhu (Ashiil/yang 

Dijamin) 

a) Tidak wajib hadir di majelis akad Kafālah. 



77 

 

 

 

b) Kafālah sah meskipun ashiil tidak diketahui 

secara pasti atau tidak hadir, misalnya dalam 

penjara. 

c) Boleh menjamin ashiil yang tidak dikenal, 

menurut sebagian fuqaha, karena fokus akad 

adalah pada objek hak. 

4) Syarat-Syarat Al-Makful Lahu (Pemberi Piutang) 

       Harus diketahui siapa orangnya. Menjamin 

untuk pihak yang tidak jelas status atau 

identitasnya tidak sah karena bertentangan dengan 

prinsip at-tawats-tsuq (kepastian hak). 

       Hal ini disepakati oleh madzhab Syafi’iyyah 

dan menjadi syarat validitas Kafālah. 

5) Syarat-Syarat Al-Makful Bihi (Sesuatu yang 

Dijamin) 

       Tiga syarat utama menurut Hanafiyyah: 

a) Harus merupakan sesuatu yang menjadi 

tanggungan ashiil, baik berupa utang (al-

dayn), barang (al-‘ayn), jiwa, atau perbuatan. 

Namun, barang yang menjadi amanah seperti 

titipan tidak dapat dijadikan objek Kafālah. 

b) Jika barang (‘ayn), maka harus mutamallak 

dan wajib diganti jika rusak (seperti barang 

ghoshab atau hasil akad rusak). 

c) Harus jelas hak dan tanggung jawabnya, agar 

kafiil bisa benar-benar menjamin. 

       Selain itu, Wahbah Az-Zuhayli menunjukkan 

fleksibilitas dalam penetapan objek kafālah. 

Dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, beliau 



78 

 

 

 

menjelaskan bahwa objek kafālah (al-makfūl bih) 

tidak harus terbatas pada kewajiban yang telah 

nyata dan jatuh tempo, melainkan dapat juga 

mencakup kewajiban yang bersifat future liability 

(tanggungan yang belum terjadi), selama tetap 

memenuhi unsur kejelasan dan keabsahan 

menurut hukum syariah 

d. Konsekunsi Hukum Kafālah 

       Menurut Wahbah Az-Zuhayli, terdapat dua 

konsekuensi hukum yang muncul oleh adanya Al-

Kafālah, yaitu: 

1) Munculnya Hak atau Kewenangan Menagih Al-

Makful Bihi (sesuatu yang dijamin) Kepada Pihak 

Kafil (penjamin) 

       Salah satu konsekuensi penting dari akad 

Kafālah adalah munculnya hak bagi pihak 

penjamin (kafil) untuk menuntut penggantian dari 

pihak yang dijamin (al-makful ‘anhu), dengan 

syarat bahwa jaminan tersebut diberikan atas 

permintaan atau perintah dari pihak yang dijamin. 

Artinya, ketika seseorang memberikan jaminan 

bukan atas inisiatifnya sendiri, melainkan 

berdasarkan permintaan ashiil, maka ia memiliki 

hak untuk menuntut penggantian atas beban 

tanggungan yang telah ia tunaikan. 

              Lebih lanjut, Wahbah az-Zuhaili 

menjelaskan bahwa hak menuntut penggantian itu 

baru berlaku setelah penjamin benar-benar 

mengeluarkan hartanya, yakni saat ia telah 



79 

 

 

 

membayar kewajiban yang dijaminnya. Sebelum 

itu, hak menagih belum dianggap sah.  

       Hal ini menunjukkan bahwa dalam hukum 

Islam, kewenangan menagih tidak hanya 

ditentukan oleh akad, tetapi juga oleh pelaksanaan 

dan pemenuhan tanggung jawab secara nyata. 

       Sebagian fuqaha seperti Ibnu Abi Laila, Ibnu 

Syubrumah, Abu Tsaur, dan mazhab Zhahiriyyah 

berpendapat bahwa ketika akad Kafālah terjadi, 

maka gugurlah tanggungan pihak yang dijamin, 

dan hak hanya berpindah kepada penjamin. 

Mereka menyamakan Kafālah dengan akad 

hawālah (pengalihan utang). Dalam pandangan 

ini, hak al-makfūl lahu hanya bisa dituntut kepada 

kafīl, dan bukan kepada al-makfūl ‘anhu. 

       Akan tetapi, Wahbah az-Zuhaili mengkritik 

pandangan tersebut dengan menyatakan bahwa 

pendapat jumhur ulama (Malikiyyah, Syafi’iyyah, 

dan Hanabilah) adalah yang paling kuat. Menurut 

jumhur, Kafālah tidak menggugurkan tanggungan 

ashiil, tetapi menambah pihak penanggung baru 

yang ikut bertanggung jawab atas utang tersebut.  

Mereka mendasari pendapat tersebut pada sabda 

Rasulullah SAW berikut:  

عَنْهُ  فْسُ الْمُؤْمِنِ مُعَلَّقَةر بِدَينِْهِ حَتَّ يُ قْضَىن   
       “Jiwa seorang Mukmin tergantung karena 

utangnya hingga utang tersebut dibayar.” 



80 

 

 

 

       Juga sabda Rasulullah saw dalam kisah Kisah 

Abu Qatadah r.a. yang menjamin utang si mayit 

dua dinar, yakni: 

لآنَ بَ رُدَتْ جِلْدَتهُُ ا  
       “Sekarang, kulitnya telah merasa dingin.” 

       Kalimat ini merupakan sabda Rasulullah saw 

yang beliau ucapkan setelah mengetahui bahwa 

utang seseorang telah dibayarkan, yang maknanya 

adalah roh mayit tersebut telah tenang dan tidak 

lagi tergantung karena utangnya telah dilunasi.96 

2) Kewenangan Menagih Bagi Pihak yang Menjamin 

Kepada Pihak yang Dijamin 

       Konsekuensi kedua dari akad Kafālah adalah 

terbentuknya hak penjamin untuk menagih 

penggantian dari pihak yang dijamin, dengan 

syarat bahwa jaminan tersebut diberikan atas 

permintaan atau seizin pihak yang dijamin. 

Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa, dalam 

seluruh bentuk Kafālah, penjamin berhak 

menuntut pihak yang dijamin jika ia memberikan 

jaminan atas permintaannya. Oleh sebab itu, jika 

yang dijamin adalah utang, lalu penjamin dipaksa 

membayarnya kepada pihak pemberi utang, maka 

ia berhak menuntut ashiil agar membebaskannya 

dari tanggungan tersebut. 

 
96 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm.59-62. 



81 

 

 

 

       Selain itu, jika jaminan dilakukan secara 

sukarela (tanpa diminta oleh pihak yang dijamin), 

maka penjamin juga tetap memiliki hak 

penagihan, tetapi hak penagihan tersebut belum 

dapat dilaksanakan sebelum penjamin benar-benar 

membayar apa yang menjadi tanggungan dari 

akad Kafālah. Dengan kata lain, hak ini bersifat 

ta‘alluq bi al-wujud al-fi‘li (bergantung pada 

pelaksanaan riil). Dalam hal ini Wahbah 

menerapkan prinsip maqasid atau urf untuk 

membolehkan hak penagihan tersebut.97 

e. Hukum Fee (Upah) atas Kafālah 

       Akad Al-Kafālah pada asalnya merupakan akad 

tabarru’ (tolong-menolong) yang mengandung unsur 

kebaikan dan amal sosial. Oleh karena itu, secara 

prinsip, tidak diperbolehkan adanya imbalan atau 

kompensasi yang disyaratkan dalam akad tersebut. 

Penjamin (kafīl) hanya mendapatkan pahala karena 

telah membantu orang lain dengan jaminan yang 

diberikannya. 

       Namun demikian, dalam konteks sosial ekonomi 

modern, muncul kondisi-kondisi tertentu di mana 

tidak lagi mudah menemukan pihak yang bersedia 

menjadi penjamin secara cuma-cuma. Maka Wahbah 

az-Zuhaili memberikan rukhṣah (dispensasi hukum) 

sebagai berikut: 

 
97 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63. 



82 

 

 

 

        “Maka dalam situasi seperti ini, boleh memberi 

imbalan atau kompensasi kepada pihak kafīl karena 

memang terpaksa dan kondisi yang mendesak atau 

adanya hajat yang bersifat umum. Karena jika syarat 

adanya imbalan tersebut tidak dipenuhi, maka itu 

akan menyebabkan ada kemaslahatan dan 

kepentingan-kepentingan yang terabaikan.” 

       Contohnya termasuk: 

1) Seseorang yang membutuhkan Kafālah agar 

bisa bekerja, belajar, atau bepergian. 

2) Tidak tersedianya orang yang bersedia 

menjadi penjamin secara sukarela. 

       Dalam kondisi seperti yang dijelaskan tersebut 

maka dibolehkan memberi kompensasi kepada 

penjamin sebagai bentuk ‘iwadh (pengganti manfaat), 

selama tidak menjadikannya sebagai sarana untuk 

eksploitasi atau meraup keuntungan yang berlebihan, 

dan tidak merusak prinsip dasar pensyariatan Kafālah 

sebagai bentuk tolong-menolong. 

       Kemudian Wahbah juga menegaskan, biaya yang 

diserahkan kepada biro atau kantor pelayanan 

penjaminan mungkin untuk dianggap sebagai upah 

atas tenaga dan jasa yang diberikan dalam 

perealisasian transaksi Kafālah. 98 

  

 
98 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 75. 



 

83 

 

BAB IV 

ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP KAFĀLAH IBNU 

QUDAMAH DAN WAHBAH AZ-ZUHAYLI  

 

A. Komparasi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-

Zuhayli 

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli dalam Konsep Kafālah 

a. Landasan Hukum dan Kebolehan Kafālah 

       Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli adalah 

dua ulama besar yang memiliki pengaruh luas dalam 

bidang fikih, dan keduanya sepakat bahwa kafālah 

(jaminan) merupakan akad yang sah dan dibenarkan 

dalam syariat Islam. Pandangan keduanya berangkat 

dari dalil-dalil nash yang kokoh, baik dari Al-Qur’an, 

hadis, maupun Ijma’ para ulama, yang secara eksplisit 

maupun implisit menunjukkan kebolehan dan 

pentingnya akad jaminan dalam menjaga hak-hak 

finansial dalam muamalah. 

       Dasar Al-Qur’an yang paling sering dijadikan 

rujukan dalam hal ini adalah ayat 72 dari Surah Yusuf, 

yang menceritakan tentang pernyataan seseorang yang 

menjamin suatu benda dengan mengatakan bahwa ia 

menjadi penjaminnya. Ayat ini dijadikan indikasi 

bahwa konsep jaminan telah dikenal sejak masa 



84 

 

 

 

kenabian, dan mendapat legitimasi dalam hukum 

Islam.99 

       Selain ayat tersebut, Hadis Nabi Muhammad 

SAW yang berbunyi “Penjamin adalah orang yang 

menanggung (utang)” juga menjadi landasan utama 

yang menunjukkan bahwa dalam Islam, penjamin 

berkewajiban menanggung beban pihak yang dijamin 

jika terjadi kelalaian dalam pelunasan.100 Hadis ini 

menjadi prinsip dasar bahwa akad jaminan bukanlah 

simbolik semata, melainkan memiliki implikasi 

hukum yang nyata dan mengikat. 

       Ibnu Qudamah dalam kitabnya Al-

Mughnīmenjelaskan bahwa kafālah adalah bentuk 

penggabungan tanggung jawab antara penjamin dan 

orang yang dijamin atas suatu hak yang menjadi 

tanggungan. Dalam pandangannya, pihak kreditur 

memiliki kebebasan untuk menuntut kepada salah 

satu dari keduanya, baik kepada yang dijamin secara 

langsung maupun kepada penjamin.101 Artinya, begitu 

akad jaminan disepakati, maka status penjamin sama 

kuatnya dalam tanggung jawab pembayaran seperti 

orang yang dijamin. 

       Senada dengan itu, Wahbah Az-Zuhayli juga 

menjelaskan dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū 

 
99 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6 (Damaskus: 

Dar al-Fikr, 1985), hlm. 35. 

 
100 HR. Abu Daud (3/3565), Ibnu Majah (2/2405), Tirmidzi (3/1265), 

dan Ahmad dalam Musnad-nya (5/267, 293), sanad hadits shahih. 
101 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, hlm. 388. 



85 

 

 

 

bahwa jaminan merupakan salah satu bentuk akad 

tabarru’ atau tolong-menolong yang diperbolehkan 

secara syar’i. Ia menekankan bahwa akad ini telah 

menjadi bagian penting dalam sistem muamalah 

Islam, terutama dalam hal perlindungan hak dan 

pencapaian keadilan. Menurutnya, selain memiliki 

dasar nash, kebolehan jaminan juga telah menjadi 

kesepakatan para ulama (ijma’), yang memperkuat 

keberadaannya dalam praktik hukum Islam.102 

       Dengan demikian, baik Ibnu Qudamah maupun 

Wahbah Az-Zuhayli memandang bahwa kafālah 

adalah suatu bentuk perlindungan hak yang bersifat 

sah, mengikat, dan dibenarkan secara hukum Islam. 

Kesepahaman ini menjadi titik awal penting dalam 

memahami bagaimana jaminan dikonstruksi dalam 

tradisi fikih klasik maupun kontemporer. 

b. Rukun dan Syarat Kafālah 

       Ibnu Qudamah dan Wahbah az-Zuḥayli sepakat 

bahwa keabsahan suatu kafālah sangat bergantung 

pada terpenuhinya unsur-unsur pokok serta syarat-

syarat tertentu yang menjadi fondasi utama dalam 

pelaksanaannya. Rukun kafālah menurut kedua tokoh 

tersebut terdiri atas lima unsur penting, yaitu:103 

1) Penjamin (al-ḍhammin/kafīl), yaitu pihak yang 

secara sukarela menyatakan kesediaannya untuk 

menanggung kewajiban pihak lain. 

 
102 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 35. 

 
103 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 39. 



86 

 

 

 

2) Pihak yang dijamin (al-madmun ‘anhu/al-makful 

‘anhu), yaitu pihak yang memiliki tanggungan 

atau utang kepada pihak lain. 

3) Pihak penerima jaminan (al-maddmun lahu/al-

makful lahu), yaitu kreditur atau pemilik hak. 

4) Objek jaminan (al-madmun bih/al-makful bih), 

yaitu kewajiban atau hak yang menjadi isi dari 

jaminan. 

5) Sighah (lafal ijab dan qabul), pernyataan yang 

menunjukkan kesepakatan dalam bentuk verbal 

atau tertulis. 

       Kelima rukun tersebut harus dipenuhi agar suatu 

kafālah memiliki kekuatan hukum syar’i. Selain itu, 

terdapat sejumlah syarat yang harus dipenuhi menurut 

pandangan Ibnu Qudamah dalam Al-Mughni dan 

Wahbah az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū, antara lain:104 

a) Penjamin harus cakap secara hukum, yaitu orang 

yang baligh, berakal sehat, dan tidak berada dalam 

kondisi yang menghalanginya secara syar’i untuk 

bertindak hukum. Ibnu Qudamah secara tegas 

menyatakan bahwa akad jaminan tidak sah jika 

dilakukan oleh anak kecil, orang gila, atau orang 

yang berada di bawah pengampuan (safīh), karena 

jaminan adalah bentuk akad tabarru’ yang 

menuntut keikhlasan dan tanggung jawab. 

 
104 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 389-393. 

 



87 

 

 

 

b) Objek jaminan harus jelas dan dapat ditagih secara 

hukum. Ibnu Qudamah menyebutkan bahwa tidak 

sah menjamin sesuatu yang belum pasti menjadi 

tanggungan, seperti hadiah atau sesuatu yang 

belum tentu terjadi. Objek jaminan harus berupa 

hak atau kewajiban yang benar-benar telah tetap 

dan dapat dituntut, seperti utang, ganti rugi, atau 

harga jual beli. Wahbah az-Zuḥayli juga 

menekankan bahwa objek jaminan tidak boleh 

mengandung gharar (ketidakjelasan), dan harus 

bernilai menurut pandangan syariat. 

c) Akad jaminan harus dilakukan dengan sighah 

yang sah, yakni melalui ijab dan qabul yang 

menunjukkan kejelasan kesepakatan antara 

penjamin dan penerima jaminan. Ibnu Qudamah 

memperingatkan bahwa jika sighah mengandung 

syarat yang merusak (syarth fasid), maka dapat 

menyebabkan akad batal. Wahbah menambahkan 

bahwa dalam konteks modern, sighah dapat 

dilakukan dalam bentuk tertulis selama maksud 

dan keabsahan hukum tetap terpenuhi. 

a. Konsekuensi Hukum Kafālah 

       Salah satu aspek penting dalam kajian hukum 

Kafālah adalah konsekuensi hukum yang timbul 

setelah akad jaminan dinyatakan sah. Dalam hal ini, 

baik Ibnu Qudamah maupun Wahbah az-Zuhayli 

memiliki kesamaan pandangan mendasar bahwa akad 

Kafālah tidak menggugurkan tanggungan hukum dari 

pihak yang dijamin (makful ‘anhu), melainkan 



88 

 

 

 

menambahkan tanggungan hukum kepada pihak 

penjamin (kafil). 

       Dalam Al-Mughni  , Ibnu Qudamah menjelaskan 

bahwa ketika akad kafālah telah memenuhi rukun dan 

syaratnya secara syar’i, maka hak yang dijamin berada 

dalam tanggungan dua pihak secara bersamaan, yaitu 

penjamin dan pihak yang dijamin. Dengan demikian, 

status tanggungan menjadi kolektif, dan keduanya 

sama-sama bertanggung jawab secara hukum. 

Penjamin tidak menggantikan kedudukan pihak asal, 

melainkan hanya bergabung dalam tanggung jawab 

yang sama. Konsekuensi ini menegaskan bahwa 

jaminan tidak membebaskan pihak yang berutang dari 

kewajibannya, melainkan hanya menambahkan pihak 

baru yang juga dapat dimintai pertanggungjawaban 

oleh kreditur.105 

       Senada dengan hal tersebut, Wahbah az-Zuhayli 

menyatakan bahwa akad kafālah pada dasarnya adalah 

penggabungan dua tanggungan. Kafālah tidak 

menghapus tanggungan pihak yang dijamin, tetapi 

memperluas cakupan tanggungan sehingga kreditur 

memiliki dua alternatif subjek untuk menagih haknya. 

Wahbah menolak pendapat sebagian fuqaha yang 

menyamakan Kafālah dengan hawalah, yaitu 

pemindahan utang dari satu orang ke orang lain. 

Menurutnya, dalam Kafālah, hak tetap melekat pada 

 
105 Ibid., hlm. 411. 



89 

 

 

 

pihak yang dijamin dan hanya ditambah dengan 

tanggungan pihak penjamin.106 

       Sebagai implikasi langsung dari sifat hukum 

tersebut, kreditur memiliki hak penuh untuk menagih 

kepada salah satu di antara dua pihak, baik kepada 

pihak yang dijamin maupun kepada penjamin. Tidak 

ada ketentuan yang mewajibkan kreditur untuk 

mendahulukan penagihan kepada pihak asal. Hal ini 

dijelaskan secara eksplisit oleh Ibnu Qudamah bahwa 

hak kreditur tetap melekat pada keduanya dan kreditur 

bebas menentukan kepada siapa ia akan menuntut 

pelunasan. 

       Wahbah az-Zuhayli pun menyampaikan pendapat 

serupa, bahwa hak menuntut kepada penjamin dapat 

dilaksanakan selama akad kafālah sah dan objek yang 

dijamin adalah hak yang dapat ditagih. Kafālah dalam 

hal ini tidak bersifat memindahkan hak penagihan, 

tetapi menambah pilihan hukum bagi kreditur dalam 

menagih utangnya. Dengan demikian, sistem ini 

memberikan jaminan perlindungan terhadap hak 

kreditur serta memperluas kemungkinan pemenuhan 

kewajiban secara adil dan efektif dalam interaksi 

keuangan syariah. 

d. Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) Penjamin 

       Salah satu aspek yang sangat penting dalam akad 

jaminan (Kafālah) adalah pertanyaan tentang apakah 

penjamin (kafil) memiliki hak untuk menuntut kembali 

 
106 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm.59-62. 



90 

 

 

 

(regres) kepada pihak yang dijamin (makful ‘anhu), 

setelah ia menunaikan kewajiban atas nama pihak 

tersebut. Dalam hal ini, baik Ibnu Qudamah maupun 

Wahbah az-Zuhayli menunjukkan kesamaan 

pandangan secara tegas dan sistematis: penjamin 

hanya berhak menuntut ganti rugi jika jaminan yang ia 

lakukan mendapat izin atau dilakukan atas permintaan 

pihak yang dijamin. 

       Menurut Ibnu Qudamah, sebagaimana tercantum 

dalam Al-Mughni, hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) penjamin tidak otomatis timbul hanya 

karena ia telah membayar, tetapi bergantung pada 

konteks kesepakatan awal. Jika penjamin bertindak 

atas perintah eksplisit dari pihak yang dijamin, maka 

ia berhak menagih penggantian penuh setelah 

kewajiban itu dilunasi. Bahkan jika tidak ada perintah 

eksplisit, tetapi pihak yang dijamin telah mengizinkan 

secara tersirat atau memberikan persetujuan, maka hak 

regres (hak penagihan oleh penjamin) itu tetap 

dianggap sah. Sebaliknya, jika penjamin membayar 

tanpa adanya izin atau perintah, maka tindakan 

tersebut dikategorikan sebagai tabarru’, yakni bentuk 

tolong-menolong atau sedekah sukarela, dan 

karenanya tidak menimbulkan hak untuk menuntut 

balik kepada pihak yang dijamin.107 

       Wahbah az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū juga memegang prinsip yang sama. Ia 

 
107 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 415. 



91 

 

 

 

menjelaskan bahwa konsekuensi hukum bagi 

penjamin untuk meminta ganti rugi kepada pihak yang 

dijamin.108 

       Wahbah juga menekankan bahwa hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin) baru dapat ditagih setelah 

penjamin benar-benar mengeluarkan hartanya, artinya 

setelah pembayaran selesai dilakukan. Sebelum itu, 

hak regres (hak penagihan oleh penjamin) belum 

dianggap sempurna atau bisa ditegakkan. 

       Pandangan ini, baik dari Ibnu Qudamah maupun 

Wahbah az-Zuhayli, menunjukkan bahwa hukum 

Islam memegang prinsip keadilan dan kejelasan dalam 

relasi hukum antar individu. Seorang penjamin tidak 

boleh menuntut hak atas dasar inisiatif sepihak yang ia 

ambil sendiri. Hal ini bertujuan untuk menjaga hak-

hak pihak yang dijamin agar tidak terbebani oleh 

keputusan yang tidak pernah ia setujui. 

       Dengan demikian, persamaan pemikiran antara 

Ibnu Qudamah dan Wahbah az-Zuhayli dalam hal ini 

mencerminkan prinsip perlindungan terhadap kedua 

belah pihak dalam kafālah, serta memperjelas batas 

tanggung jawab agar tidak terjadi tindakan sepihak 

yang merugikan. Akad kafālah dalam perspektif 

mereka bukan hanya berfungsi sebagai instrumen 

muamalah, tetapi juga sebagai instrumen keadilan dan 

ketertiban sosial yang harus dijalankan secara sadar 

dan saling ridha. 

 
108 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63 



92 

 

 

 

Tabel 4.1 Ringkasan Persamaan 

Aspek Pandangan Ibnu Qudahamah 

dan Wahbah Az-Zuhayli 

Landasan Hukum Sama-sama membolehkan jaminan 

dalam syariat berdasarkan QS. 

Yusuf ayat 72, Hadis Nabi SAW, 

dan ijma’. 

Rukun Kafālah Menyebutkan lima unsur: Penjamin 

(kafil), yang dijamin (makful 

‘anhu), orang yang dijamin haknya 

(makful lahu), objek jaminan, dan 

sighah. 

Syarat Kafālah Keduanya menyepakati syarat sah 

Kafālah yang mana harus meliputi 

kapasitas pelaku, kejelasan objek, 

serta kesungguhan akad. 

Konsekuensi Hukum 

Kafālah 
Sama-sama menyatakan bahwa 

jaminan tidak menggugurkan 

kewajiban pihak asal dan kreditur 

bebas memilih objek penagihan 

Hak regres (hak 
penagihan oleh 
penjamin) Penjamin 

Sepakat bahwa hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin) penjamin 

tergantung pada adanya izin atau 

permintaan dari pihak yang dijamin 

 

 

 



93 

 

 

 

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli dalam Konsep Kafālah 

a. Metodologi Ijtihad 

       Perbedaan mendasar antara Ibnu Qudamah dan 

Wahbah az-Zuhayli dalam memahami dan 

menjabarkan konsep kafālah terletak pada pendekatan 

mazhab dan metode ijtihad yang mereka gunakan 

dalam menyusun bangunan hukum. 

       Ibnu Qudamah adalah tokoh terkemuka dalam 

mazhab Hanbali yang dikenal sangat konsisten dalam 

mengikuti prinsip-prinsip dan metodologi ijtihad yang 

dirintis oleh Imam Ahmad bin Hanbal. Dalam 

karyanya Al-Mughni  , beliau menyusun pendapat-

pendapat fikih berdasarkan struktur mazhab Hanbali, 

dan jarang melakukan pengembangan hukum di luar 

pandangan mazhabnya. 

       Salah satu ciri pendekatan Ibnu Qudamah adalah 

mengutamakan nash (Al-Qur’an dan Sunnah) secara 

literal apabila ada dalil yang eksplisit, menggunakan 

pendapat sahabat jika tidak ditemukan nash yang jelas, 

memakai Hadis mursal dan dha’if sebelum 

menggunakan, sesuai dengan metode Imam Ahmad. 

Menempatkan qiyas, istishab, maslahah mursalah, 

dan sadd al-dzari’ah sebagai pelengkap yang hanya 

digunakan bila tidak ditemukan dalil dalam kategori 

sebelumnya.109 

 
109 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, hlm. 8-9. 



94 

 

 

 

       Pendekatan ini menjadikan Ibnu Qudamah sangat 

berhati-hati dalam memperluas cakupan hukum, 

termasuk dalam konteks jaminan. Ia memposisikan 

Kafālah sebagai akad yang sudah mapan dalam fikih 

klasik dan cenderung menghindari reinterpretasi 

terhadap bentuk-bentuk baru dari jaminan yang belum 

dikenal pada masa klasik. Dengan demikian, 

pendekatan Ibnu Qudamah bersifat konservatif, 

menjaga keaslian struktur hukum mazhab tanpa 

menyesuaikan terlalu jauh terhadap realitas sosial 

baru. 

       Berbeda dari Ibnu Qudamah, Wahbah az-Zuhayli 

mengembangkan konsep kafālah melalui pendekatan 

fiqh muqāran(perbandingan mazhab). Dalam karya 

utamanya Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, ia tidak 

membatasi diri pada satu mazhab tertentu, tetapi 

membandingkan berbagai pendapat dari mazhab 

Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, kemudian 

melakukan tarjih (pemilihan pendapat kuat) 

berdasarkan kekuatan dalil dan maslahatnya. Ciri khas 

pendekatan Wahbah antara lain, menggunakan metode 

takhrij dan tahqiq terhadap Hadis yang dijadikan dasar 

hukum oleh berbagai mazhab, memilih pendapat yang 

paling relevan dengan kemaslahatan sosial 

kontemporer, bukan semata berdasarkan ketaatan pada 

satu otoritas mazhab, membuka ruang pembaruan 

hukum melalui istihsan, maslahah mursalah, dan sadd 

al-dzari‘ah yang dikaji ulang dalam konteks modern, 

dalam isu jaminan, Wahbah tidak hanya mengulas 



95 

 

 

 

hukum Kafālah secara klasik, tetapi juga 

menyesuaikannya dengan realitas modern, ia 

memberikan rukhsah (dispensasi) dalam kasus-kasus 

tertentu untuk menyesuaikan prinsip-prinsip fikih 

dengan kebutuhan masyarakat yang berkembang.110 

       Dengan pendekatan ini, Wahbah az-Zuhayli 

menunjukkan bahwa hukum Islam bersifat dinamis 

dan solutif, selama tetap berpijak pada prinsip-prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah dan kaidah ushul yang sahih. 

Pendekatannya inklusif, kontekstual, dan aplikatif, 

menjadikan fikih tidak hanya relevan secara teoritis, 

tetapi juga resonansi dengan tantangan zaman. 

b. Objek Kafālah 

       Terdapat perbedaan dalam hal objek kafālah (al-

makfūl bih). Meskipun keduanya sepakat bahwa objek 

kafālah harus jelas dan dapat ditagih secara hukum, 

namun terdapat perbedaan dalam penerapannya. Ibnu 

Qudamah hanya memperbolehkan objek kafālah 

berupa tanggungan yang sudah nyata dan pasti 

menurut syariat, seperti utang yang telah jatuh tempo. 

Ia menolak jaminan atas hal yang belum terjadi, seperti 

janji pelaksanaan proyek atau hadiah musabaqah, 

karena mengandung gharar. Sementara itu, Wahbah 

Az-Zuhayli menunjukkan pendekatan yang lebih 

fleksibel. Ia membolehkan objek kafālah berupa 

kewajiban yang masih akan terjadi, selama tetap 

memenuhi prinsip kejelasan dan keabsahan syar‘i. 

 
110 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). 



96 

 

 

 

c. Kehadiran Pihak yang Dijamin 

       Dalam pandangan Ibnu Qudamah, akad kafālah 

tidak membutuhkan izin ataupun kehadiran dari pihak 

yang dijamin agar dapat dinyatakan sah secara hukum. 

Hal ini disebabkan karena menurut Ibnu Qudamah, 

kafālah adalah tabarru’ yaitu akad kebajikan sukarela 

yang dilakukan penjamin untuk menanggung 

kewajiban pihak lain, tanpa memerlukan persetujuan 

dari orang yang dijamin. 

       Beliau bahkan menegaskan bahwa seseorang 

boleh menjadi penjamin bagi orang lain tanpa 

sepengetahuan pihak yang dijamin, dan akad tetap sah. 

Pendapat ini didasarkan pada analogi bahwa dalam 

hukum Islam, membayar utang orang lain tanpa izin 

pun tetap sah, maka begitu pula dengan akad jaminan 

yang sifatnya tidak merugikan pihak yang dijamin 

secara langsung.111 

       Dengan demikian, fokus Ibnu Qudamah bukan 

pada aspek administratif seperti kehadiran atau 

persetujuan, melainkan pada substansi akad, yaitu 

komitmen dari penjamin untuk bertanggung jawab. Ini 

menunjukkan bahwa pendekatan beliau 

mengutamakan fleksibilitas dalam pelaksanaan akad 

jaminan, dan sangat cocok diterapkan dalam kasus-

kasus darurat atau spontan yang tidak memerlukan 

prosedur formal. 

 
111 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 390. 



97 

 

 

 

       Berbeda dengan Ibnu Qudamah, Wahbah az-

Zuhayli tidak mewajibkan kehadiran fisik pihak yang 

dijamin dalam kafālah, namun ia memberikan tekanan 

kuat pada aspek kejelasan status dan identitas pihak 

yang dijamin. Dalam Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, 

Wahbah menjelaskan bahwa meskipun akad bisa tetap 

sah walau pihak yang dijamin tidak hadir, keberadaan 

dan tanggungan orang tersebut harus diketahui secara 

jelas, baik dari segi identitas maupun jenis kewajiban 

yang dijaminkan.112 

       Menurut Wahbah, Kafālah akan cacat secara 

hukum apabila dilakukan atas nama seseorang yang 

statusnya tidak diketahui atau bersifat spekulatif. 

Misalnya, menjamin “seseorang yang tidak dikenal 

yang mungkin punya utang”, tanpa tahu siapa 

orangnya dan kepada siapa ia berutang. Dalam hal ini, 

asas at-tawats-tsuq (kepastian hukum dan kejelasan 

hak) harus ditegakkan. 

       Pendekatan Wahbah menunjukkan perhatian yang 

lebih besar terhadap validitas administratif dan 

akuntabilitas hukum, agar kafālah tidak menjadi alat 

manipulatif atau menimbulkan ketidakjelasan hak 

di kemudian hari. 

d. Sikap terhadap Hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) Tanpa izin 

       Menurut Ibnu Qudamah, seorang penjamin tidak 

memiliki hak untuk menuntut penggantian apa pun 

 
112 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 45. 



98 

 

 

 

dari pihak yang dijamin apabila tindakan penjaminan 

dilakukan tanpa izin atau perintah dari pihak tersebut. 

Hal ini dijelaskan secara tegas dalam Al-Mughni , 

bahwa kafālah yang dilakukan tanpa adanya 

persetujuan dari pihak yang dijamin berstatus sebagai 

akad tabarru’ (amal sukarela), bukan akad yang 

menimbulkan kewajiban timbal balik. 

       Baginya, hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) hanya sah apabila penjamin bertindak atas 

dasar izin, baik eksplisit maupun tersirat. Tanpa 

adanya perintah atau persetujuan, tindakan penjamin 

tidak dianggap sebagai utang yang mengikat pihak 

yang dijamin. Maka, meskipun penjamin telah 

mengeluarkan biaya atau harta untuk memenuhi 

kewajiban, ia tidak berhak menuntut apa pun, karena 

sejak awal tindakan tersebut merupakan inisiatif 

pribadi. 

       Pandangan ini dilandaskan pada prinsip bahwa  

kafālah adalah bentuk tolong-menolong yang tidak 

dapat dipaksakan menjadi kewajiban timbal balik 

kecuali ada kesepakatan. Oleh karena itu, Ibnu 

Qudamah bersikap sangat tegas dan mutlak, bahwa 

tanpa izin, tidak ada hak regres (hak penagihan oleh 

penjamin) yang sah.113 

       Wahbah az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū juga memegang prinsip yang sama. Ia 

menjelaskan bahwa konsekuensi hukum bagi 

 
113 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 417. 



99 

 

 

 

penjamin untuk meminta ganti rugi kepada pihak yang 

dijamin. Namun, Wahbah Az-Zuhayli tetap 

memberikan ruang bagi hak penagihan, tetapi hak 

tersebut hanya bisa dilakukan setelah penjamin benar-

benar membayar kewajiban yang dijamin. Dalam hal 

ini, Wahbah menerapkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah 

dan ‘urf, sehingga lebih adaptif terhadap praktik 

lembaga keuangan modern.114 

       Dengan pendekatan ini, Wahbah menunjukkan 

bahwa hukum Islam harus bersifat adaptif terhadap 

realitas sosial. Ia tidak menentang prinsip asal, tetapi 

memberikan ruang pengecualian berdasarkan 

pertimbangan maslahat, darurat, dan kebiasaan lokal 

yang sah. 

e. Kebolehan Upah atas Kafālah 

       Menurut Ibnu Qudamah, kafālah termasuk 

kategori akad sosial (tabarru’) yang bersifat ghairu 

mu’awaḍi (non-komersial). Oleh karena itu, ia 

menolak dengan tegas segala bentuk pemberian upah 

atau kompensasi dalam akad ini. Baginya, apabila 

penjamin menerima imbalan atas kafālah, maka akad 

tersebut kehilangan sifat sosialnya dan berubah 

menjadi akad yang mengandung unsur gharar dan riba. 

       Larangan ini dijelaskan dalam Al-Mughni , di 

mana Ibnu Qudamah menyatakan bahwa akad kafālah 

yang diiringi dengan upah dapat dianggap sebagai 

pinjaman yang menghasilkan keuntungan yang oleh 

 
114 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63. 



100 

 

 

 

para fuqaha dikategorikan sebagai riba.115 Dengan kata 

lain, jika seseorang menjadi penjamin dan 

mendapatkan imbalan, maka transaksi tersebut tidak 

lagi murni tabarru’, melainkan menjadi transaksi yang 

terlarang karena mengandung manfaat yang tidak 

diperbolehkan dalam akad tolong-menolong. 

       Pandangan ini sangat khas dalam tradisi fikih 

Hanbali yang memegang teguh prinsip keikhlasan dan 

kehati-hatian dalam akad muamalah, serta 

menghindari setiap bentuk kelebihan manfaat dalam 

akad non-komersial. Larangan ini bersifat mutlak, 

bahkan tanpa pengecualian terhadap kondisi darurat 

atau kebutuhan masyarakat. 

       Sebaliknya, Wahbah az-Zuhayli mengambil 

pendekatan yang lebih fleksibel dan kontekstual. 

Meskipun secara prinsip ia juga mengakui bahwa 

kafālah merupakan akad tabarru’, namun dalam 

karyanya Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, ia 

menjelaskan bahwa pemberian upah dalam akad 

kafālah bisa dibolehkan dalam kondisi tertentu, 

terutama dalam konteks sosial dan ekonomi modern. 

       Wahbah menyatakan bahwa kebutuhan 

masyarakat terhadap jasa penjaminan yang bersifat 

profesional, seperti lembaga keuangan, merupakan 

realitas kontemporer yang memerlukan penyesuaian 

hukum. Oleh karena itu, pemberian fee dalam kafālah 

diperbolehkan selama, tidak menyebabkan 

 
115 Ibnu Qudamah al-Mughni, 411. 

 



101 

 

 

 

ketidakadilan atau eksploitasi, disepakati secara jelas 

dalam akad sejak awal, dan tidak mengubah hakikat 

jaminan menjadi transaksi riba.116 

       Dengan demikian, menurut Wahbah, akad kafālah 

boleh disertai kompensasi selama tetap menjaga 

prinsip-prinsip dasar fikih, yaitu kejelasan, keadilan, 

dan tidak adanya unsur gharar atau riba. Pandangan ini 

didukung oleh kaidah maslahah mursalah dan ‘umum 

al-balwa (kebutuhan umum yang menyebar) yang 

sering digunakan dalam fikih untuk merespons 

kebutuhan hukum masyarakat modern. 

Tabel 4.2 Ringkasan Perbedaan 

Aspek Ibnu Qudamah Wahbah Az-

zuhayli 

Metodologi 

Ijtihad  

Berpijak kuat 

pada mazhab 

Hanbali, 

mengikuti 

pendapat Imam 

Ahmad bin 

Hanbal tanpa 

banyak membuka 

ruang ijtihad di 

luar mazhab 

Menggunakan 

pendekatan 

perbandingan 

mazhab 

(muqaran), 

bersifat lebih 

terbuka dan 

kontekstual 

dalam menjawab 

kebutuhan 

zaman modern 

Batasan Objek 

Kafālah 

Harus nyata dan 

sudah menjadi 

tanggungan 

Lebih fleksibel 

membolehkan 

penjaminan 

 
116 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 75. 



102 

 

 

 

terhadap 

kewajiban masa 

depan selama 

objek jelas dan 

sah  

Kehadiran 

Pihak yang 

Dijamin 

Tidak 

mensyaratkan izin 

atau kehadiran 

pihak yang 

dijamin, bahkan 

boleh tanpa 

sepengetahuannya 

Juga tidak 

mensyaratkan 

kehadiran, tetapi 

lebih 

mempertegas 

bahwa status 

pihak yang 

dijamin harus 

diketahui untuk 

validitas jaminan 

dalam hal 

tertentu 

Sikap 

terhadap Hak 

regres (hak 

penagihan 

oleh 

penjamin) 

tanpa Izin 

Menolak hak 

regres (hak 

penagihan oleh 

penjamin) secara 

mutlak bila tidak 

ada izin 

sebelumnya dari 

pihak yang 

dijamin  

Sama dalam 

prinsip, tetapi 

lebih fleksibel 

dalam kondisi 

tertentu jika ada 

pertimbangan 

‘urf atau 

maslahat 

Kebolehan 

Upah atas 

Kafālah 

Melarang secara 

mutlak pemberian 

imbalan atas 

Memberikan 

rukhsah 

(dispensasi) pada 



103 

 

 

 

Kafālah karena 

menganggapnya 

sebagai akad 

tabarru’. 

Memberi 

kompensasi 

dianggap 

menyebabkan 

riba 

konteks tertentu. 

Boleh 

mengambil fee 

Kafālah jika 

memang 

dibutuhkan 

untuk 

kemaslahatan 

umum dan tidak 

ada eksploitasi 

 

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-

Zuhayli terhadap Bank Garansi 

1. Relevansi Pandangan Ibnu Qudamah terhadap Praktik 

Bank Garansi 

a. Kebolehan Kafālah sebagai Landasan Produk Syariah 

       Ibnu Qudamah dalam karya monumentalnya, Al-

Mughni , menegaskan bahwa kafālah merupakan akad 

yang sah menurut syariat Islam. Hal ini ditegaskan melalui 

rujukan kepada sumber utama hukum Islam, yaitu Al-

Qur’an, Sunnah, serta Ijma’ ulama. Salah satu dalil penting 

yang beliau gunakan adalah firman Allah dalam surah 

Yusuf ayat 72. Ibnu Qudamah juga menguatkan 

argumennya dengan merujuk kepada Hadis Nabi 

Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh Abu Daud dan 

Tirmidzi.  

       Bahkan, dalam sebuah riwayat, Rasulullah SAW 

enggan menyolatkan jenazah seorang muslim yang 



104 

 

 

 

meninggal dunia meninggalkan utang, hingga salah 

seorang sahabat, Abu Qatadah, menyatakan kesediaannya 

untuk menanggung utang tersebut. Setelah itu, barulah 

Rasulullah SAW melaksanakan shalat jenazahnya. Kisah 

ini dijadikan landasan kuat oleh Ibnu Qudamah bahwa 

penjaminan memiliki kekuatan hukum dalam syariat, dan 

tanggungan penjamin dipandang setara dengan 

tanggungan pihak yang dijamin.117 

       Prinsip kafālah yang dikembangkan oleh Ibnu 

Qudamah ini sangat relevan untuk dijadikan dasar dalam 

praktik bank garansi syariah kontemporer, di mana bank 

bertindak sebagai penjamin terhadap kewajiban nasabah 

kepada pihak ketiga. Dalam sistem ini, bank memikul 

tanggung jawab apabila nasabah (terjamin) gagal 

memenuhi kewajibannya, misalnya dalam pelaksanaan 

proyek atau pembayaran tertentu. Kedudukan bank 

sebagai penjamin (kafīl) ini identik dengan konsep 

dhamman adz-dzimmah yang dijelaskan oleh Ibnu 

Qudamah, yaitu jaminan atas beban tanggungan, bukan 

atas barang, di mana kreditur (pihak ketiga) berhak 

menagih kepada siapa pun baik penjamin maupun pihak 

yang dijamin. 

       Relevansi ini semakin diperkuat dengan keluarnya 

Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUI/IV/2000 tentang 

Kafālah, yang secara eksplisit menyatakan bahwa akad 

Kafālah sah digunakan dalam praktik perbankan dan 

penjaminan.118. 

 
117 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 389. 
118 Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUI/IV/2000 tentang Kafalah 



105 

 

 

 

       Dengan demikian, penerapan bank garansi yang 

berbasis akad Kafālah dapat dipandang sebagai bentuk 

aktualisasi dari pemikiran fikih klasik Ibnu Qudamah 

dalam menjawab kebutuhan sistem keuangan modern. 

Oleh sebab itu, pemikiran Ibnu Qudamah sangat relevan 

untuk menjadi pijakan dalam pengembangan produk 

penjaminan syariah yang kredibel, terpercaya, dan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam. 

b. Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) Penjamin 

terhadap Pihak yang Dijamin 

       Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa apabila penjamin 

melunasi kewajiban pihak yang dijamin (makful ‘anhu), 

maka penjamin memiliki hak untuk menuntut penggantian 

(regress) dari pihak tersebut. Namun, hak ini bergantung 

pada adanya izin atau permintaan dari pihak yang dijamin. 

Jika penjamin memberikan jaminan dan membayar tanpa 

seizin atau permintaan dari pihak yang dijamin, maka 

menurut Ibnu Qudamah, penjamin tidak memiliki hak 

untuk menuntut pengembalian.119 

       Prinsip ini memiliki relevansi langsung dengan 

praktik bank garansi. Dalam sistem perbankan syariah, 

nasabah biasanya secara formal meminta bank untuk 

menjadi penjamin dengan menyepakati akad Kafālah. 

Maka dari itu, apabila bank harus membayar pihak ketiga 

karena wanprestasi dari nasabah, maka bank memiliki hak 

penuh untuk menuntut kembali kepada nasabah, termasuk 

 
119 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 415. 



106 

 

 

 

melakukan penagihan atau menyita agunan yang telah 

ditetapkan sebelumnya. 

       Prinsip hak regres (hak penagihan oleh penjamin) ini 

mendukung sistem jaminan yang adil dan proporsional, 

serta memastikan bahwa penjamin tidak dirugikan jika 

telah menjalankan kewajibannya atas permintaan 

pihak yang dijamin. 

c. Ketentuan Objek Kafālah yang Jelas dan Pasti 

       Ibnu Qudamah menekankan bahwa objek jaminan (al-

makful bih) harus merupakan kewajiban yang pasti, nyata, 

dan dapat ditagih secara hukum. Tidak sah menjamin 

sesuatu yang belum pasti menjadi tanggungan, seperti 

hadiah atau imbalan bersyarat yang belum terjadi 

(misalnya: musabaqah, ja‘alah).120 

       Dalam konteks bank garansi, jaminan hanya dapat 

diberikan atas dasar kewajiban konkret, seperti 

pembayaran proyek, penyelesaian kontrak, atau 

pelaksanaan pekerjaan. Kewajiban ini biasanya tercantum 

dalam perjanjian atau kontrak utama (underlying 

contract). Hal ini sejalan dengan kehati-hatian dalam fikih 

Ibnu Qudamah, yang melarang jaminan terhadap sesuatu 

yang belum pasti, guna menghindari unsur gharar 

(ketidakpastian). 

d. Penekanan terhadap Amanah dan Tanggung Jawab Moral 

       Ibnu Qudamah menegaskan bahwa kafālah 

mengandung unsur amanah, dan karenanya penjamin 

memikul tanggung jawab penuh untuk memenuhi 

 
120 Ibnu Qudamah al-Mughni, hlm. 393. 

 



107 

 

 

 

komitmennya jika pihak yang dijamin gagal. Dalam 

praktik bank garansi, bank bertindak sebagai institusi yang 

dipercaya dan memiliki kapasitas hukum untuk 

menanggung kewajiban dalam skala besar. 

       Karakter kepercayaan dan kemampuan menjaga 

amanah ini menjadi dasar etika penting dalam 

penyelenggaraan layanan bank garansi syariah. Ketika 

bank menyatakan diri sebagai penjamin melalui akad 

Kafālah, maka ia berkewajiban untuk menepati jaminan 

tersebut, bahkan jika itu berarti membayar dari dana bank 

terlebih dahulu. 

e. Hak Kreditur Menuntut Penjaminan secara Langsung 

       Ibnu Qudamah menyatakan bahwa dalam akad 

Kafālah, pihak yang memiliki hak (kreditur) berhak 

menuntut pelunasan langsung kepada penjamin tanpa 

harus menagih terlebih dahulu kepada pihak yang dijamin. 

       Hal ini sangat relevan dengan mekanisme bank 

garansi, di mana pihak ketiga (beneficiary) dapat langsung 

mengklaim kepada bank apabila nasabah wanprestasi. 

Tidak ada kewajiban bagi beneficiary untuk terlebih 

dahulu menempuh upaya hukum terhadap nasabah. Bank 

berkewajiban membayar sesuai nilai jaminan, kemudian 

menagih kepada nasabah.121 

       Namun demikian, meskipun pemikiran Ibnu Qudamah 

memberikan fondasi syar’i yang kuat terhadap konsep 

penjaminan, penerapannya dalam praktik bank garansi 

syariah kontemporer tetap menghadapi sejumlah 

 
121 James Julianto Irawan, Surat Berharga Suatu Tinjauan Yuridis dan 

Praktis, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014). 



108 

 

 

 

tantangan. Salah satu tantangan utama adalah larangan 

tegas terhadap pengambilan fee (imbalan) dalam akad 

Kafālah. Ibnu Qudamah menegaskan bahwa Kafālah 

adalah akad tabarru’ yang bersifat sukarela dan tidak 

boleh dijadikan sarana untuk memperoleh keuntungan 

materi. Pemberian fee kepada penjamin dianggap sebagai 

bentuk qardh jarra naf’an (utang yang mendatangkan 

manfaat), yang menurutnya tergolong riba dan hukumnya 

haram. Pandangan ini menjadi persoalan dalam praktik 

perbankan syariah modern, di mana bank sebagai lembaga 

penjamin tentu mengenakan biaya atas layanan tersebut 

sebagai kompensasi atas risiko dan biaya administrasi 

yang nyata. 

       Tantangan serupa juga muncul dalam hal penetapan 

objek jaminan, di mana Ibnu Qudamah mensyaratkan 

bahwa objek yang dijamin harus berupa kewajiban yang 

jelas, pasti, dan telah menjadi tanggungan. Ia melarang 

jaminan atas sesuatu yang belum pasti terjadi, seperti 

proyek masa depan, hadiah musabaqah, atau kontrak yang 

bersifat spekulatif. Padahal dalam praktik bank garansi, 

akad kafālah sering kali diberikan untuk menjamin 

pelaksanaan kewajiban yang belum terjadi, seperti dalam 

performance bond atau advance payment guarantee. 

Dengan demikian, pendekatan Ibnu Qudamah meskipun 

sangat kuat dari sisi kehati-hatian hukum perlu disesuaikan 

dengan konteks kebutuhan dan kompleksitas sistem 

keuangan modern agar dapat tetap relevan dan aplikatif 

dalam industri keuangan syariah. 



109 

 

 

 

2. Relevansi Pandangan Wahbah Az-Zuhayli terhadap 

Praktik Bank Garansi  

a. Legalitas Kafālah sebagai Dasar Bank Garansi 

       Wahbah az-Zuhayli dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū menjelaskan bahwa akad Kafālah adalah salah 

satu bentuk transaksi yang disyariatkan, dengan landasan 

yang kuat dari Al-Qur’an, hadis, dan Ijma’ ulama. Ia 

mendefinisikan Kafālah sebagai penggabungan 

tanggungan pihak penjamin (kafīl) ke dalam tanggungan 

pihak yang dijamin (makful ‘anhu) untuk memenuhi suatu 

hak atau kewajiban tertentu. Ia mengutip surah Yusuf ayat 

72 dan Hadis Nabi SAW, serta menyatakan bahwa kaum 

muslimin telah sepakat mengenai kebolehan jaminan 

dalam muamalah, karena sangat dibutuhkan dalam 

kehidupan sosial dan ekonomi masyarakat.122 

       Pemikiran ini secara langsung relevan dengan praktik 

bank garansi syariah, yang pada dasarnya merupakan 

bentuk Kafālah institusional. Dalam produk bank garansi, 

bank bertindak sebagai penjamin terhadap kewajiban 

nasabah kepada pihak ketiga, baik berupa pembayaran, 

pelaksanaan proyek, atau pengadaan barang. Fungsi ini 

sesuai dengan definisi Kafālah yang diberikan Wahbah, 

yaitu penggabungan tanggungan dalam rangka menjamin 

hak orang lain agar tidak hilang atau terabaikan. 

       Lebih jauh, Wahbah az-Zuhayli mengakui bahwa 

Kafālah bukan hanya sah dalam bentuk individu, tetapi 

juga dapat dilakukan oleh lembaga profesional seperti 

 
122 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 35. 



110 

 

 

 

perbankan, asalkan memenuhi syarat sah akad dan tidak 

bertentangan dengan prinsip keadilan. Dengan demikian, 

bank garansi syariah yang didasarkan pada akad Kafālah 

bukan hanya sah secara fikih, tetapi juga merupakan 

manifestasi nyata dari semangat tolong-menolong 

(ta’awun) dalam Islam, yang direalisasikan melalui 

lembaga formal dan sesuai kebutuhan masyarakat 

kontemporer. 

b. Sikap Terhadap Hak regres (hak penagihan oleh penjamin) 

Tanpa Izin 

       Wahbah Az-Zuhayli memegang prinsip yang sama 

dengan Ibnu Qudamah secara hukum, yakni tidak boleh 

ada hak regres (hak penagihan oleh penjamin) jika tidak 

ada izin dari pihak yang dijamin. Namun, pendekatan 

beliau yang berbasis pada maqāṣid al-syarī‘ah dan ‘urf 

menunjukkan adanya fleksibilitas dalam penerapan hukum 

kafālah dalam kondisi tertentu. Dalam Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū, Wahbah menjelaskan bahwa jika terdapat 

pertimbangan ‘urf (kebiasaan hukum yang berlaku) atau 

keadaan darurat, maka tindakan penjamin bisa dianggap 

mewakili kepentingan pihak yang dijamin, sehingga masih 

memungkinkan untuk mengakui hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin) secara terbatas apabila penjamin 

membayar kewajiban pihak yang dijamin, maka ia berhak 

menuntut penggantian dari pihak yang dijamin, dengan 

syarat bahwa penjaminan itu dilakukan atas perintah atau 

izin dari yang dijamin. Namun, hak tersebut hanya berlaku 



111 

 

 

 

setelah penjamin benar-benar mengeluarkan harta untuk 

melunasi kewajiban yang dijaminnya.123 

       Dalam sistem ekonomi Islam, setiap transaksi wajib 

berlandaskan nilai-nilai syariah seperti keadilan, 

transparansi, dan perlindungan terhadap hak masing-

masing pihak. Salah satu ciri khasnya adalah bahwa 

seluruh kegiatan ekonomi harus tunduk pada prinsip-

prinsip syariah sebagai fondasi dasar.124 

       Hal ini sejalan dengan mekanisme bank garansi yang 

menuntut efisiensi dan tidak memungkinkan proses izin 

berulang dalam setiap transaksi. Oleh karena itu, 

pandangan Wahbah memberikan dasar hukum yang kuat 

bagi bank untuk melakukan penagihan (regres) kepada 

nasabah setelah memenuhi klaim pihak ketiga. 

c. Jaminan Tidak Menghapus Tanggung Jawab Asli 

       Wahbah Az-Zuhayli menegaskan bahwa Kafālah 

tidak menggugurkan tanggungan pihak yang dijamin. 

Menurutnya, tanggungan tersebut tetap melekat, dan 

Kafālah hanya menambahkan pihak penanggung baru. 

Pendapat ini sejalan dengan pandangan jumhur ulama.125 

       Dalam praktik bank garansi, ini berarti bahwa 

meskipun bank telah menunaikan klaim kepada 

beneficiary, nasabah tetap bertanggung jawab untuk 

mengganti pembayaran tersebut kepada bank. 

 

 
123 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 63 
124 Lira Zohara, Pengantar Ilmu Ekonomi: Perspektif Islam, (Jakarta: 

Prenada Media, 2022). 
125 Ibid, hlm. 35. 



112 

 

 

 

d. Fleksibilitas dalam Rukun dan Objek Kafālah 

       Wahbah az-Zuhayli menjelaskan bahwa objek kafālah 

dapat berupa utang, barang, maupun orang, selama 

tanggungan tersebut sah menurut hukum syariah. Beliau 

juga menjelaskan bahwa akad Kafālah tetap sah meskipun 

pihak yang dijamin tidak hadir, dan bahkan boleh 

dilakukan terhadap pihak yang belum dikenal secara 

spesifik, asalkan objek jaminan jelas.126 

       Hal ini memberikan fleksibilitas bagi lembaga 

keuangan syariah, termasuk dalam penerapan bank garansi 

untuk proyek atau kontrak yang belum berjalan penuh, 

seperti dalam kasus performance bond atau advance 

payment guarantee.127 

e. Kebolehan Imbalan atas Kafālah 

       Secara prinsip, Wahbah menyatakan bahwa kafālah 

adalah akad tabarru’, dan karena itu tidak boleh diambil 

upah atasnya. Namun, ia memberikan rukhṣah (dispensasi 

hukum) bahwa dalam situasi kebutuhan umum, seperti 

ketidaktersediaan penjamin sukarela, maka boleh 

memberikan imbalan atau kompensasi kepada penjamin, 

selama tidak mengandung unsur eksploitasi.128 

       Pendekatan ini sangat mendukung praktik bank 

garansi, di mana bank menerima fee sebagai kompensasi 

atas jasa dan risiko yang ditanggung. Pandangan Wahbah 

memungkinkan bank garansi dilakukan tanpa melanggar 

 
126 Ibid, hlm. 45. 
127 Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah, 

Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank Syariah, (Jakarta: 

Djambatan, 2003), hlm. 243. 
128 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, hlm. 411. 



113 

 

 

 

prinsip syariah, dengan tetap menjaga tujuan kemaslahatan 

(jalb al-masalih) dan menghindari kerusakan (dar’u al-

mafasid). 

f. Pendekatan Maqasid Al-Syariah sebagai Dasar 

Pengembangan Produk 

       Wahbah dikenal sebagai ulama kontemporer yang 

kuat dalam menggunakan pendekatan maqaṣid al-

syarr’ah. Ia menggunakan metode maslaḥah mursalah, 

sadd adz-dzari‘ah, dan ‘urf untuk menetapkan hukum 

yang kontekstual dan sesuai dengan kebutuhan zaman. 

Dalam melihat Kafālah, ia memprioritaskan fungsi sosial 

dan ekonomi dari akad tersebut, serta membuka ruang 

adaptasi dalam praktik kelembagaan modern seperti 

bank.129 

       Dengan pendekatan maqasid, bank garansi syariah 

tidak hanya sah, tetapi juga strategis, karena ia mampu 

menciptakan kepercayaan, menjamin kelancaran bisnis, 

dan memperkuat perekonomian umat secara syar’i. 

       Meskipun pandangan Wahbah Az-Zuhayli 

mendukung pengembangan bank garansi syariah melalui 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dan ‘urf, terdapat 

sejumlah tantangan yang perlu diperhatikan dalam 

implementasinya. Pertama, kebolehan hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin) tanpa izin berdasarkan maslahat 

atau ‘urf dapat menimbulkan persoalan jika tidak diikuti 

dengan standar yang ketat. Dalam praktiknya, ‘urf dapat 

bersifat lokal, subjektif, dan berubah-ubah, sehingga 

 
129 Ibid, hlm. 199. 



114 

 

 

 

penjamin (bank) bisa saja mengklaim hak regres (hak 

penagihan oleh penjamin) atas dasar kebiasaan yang tidak 

diakui oleh nasabah, yang berpotensi melanggar prinsip 

keadilan dan transparansi. Kedua, pandangan Wahbah 

yang membolehkan pemberian fee pada akad kafālah 

karena kebutuhan umum, meskipun mendukung 

keberlangsungan operasional bank, tetap mengandung 

potensi penyimpangan jika fee ditetapkan secara 

eksploitatif atau tidak proporsional dengan risiko 

penjaminan yang ditanggung bank. Ketiga, fleksibilitas 

dalam objek kafālah seperti membolehkan future liability 

atau jaminan terhadap proyek yang belum sepenuhnya 

berjalan memerlukan mekanisme pengawasan dan validasi 

hukum yang ketat agar tidak mengarah pada ketidakjelasan 

(gharar) atau ketimpangan dalam beban tanggung jawab. 

Terakhir, pendekatan maqasid yang digunakan Wahbah 

mensyaratkan pemahaman mendalam dan penerapan 

kontekstual yang tepat. Jika maqāṣid al-syarī‘ah dijadikan 

dalih tanpa metodologi istinbaṭ yang disiplin, maka 

fleksibilitas yang ditawarkan Wahbah justru dapat 

disalahgunakan untuk melegalkan praktik yang 

bertentangan dengan prinsip dasar fikih muamalah. 

Dengan demikian, meskipun pandangan Wahbah Az-

Zuhayli sangat mendukung bank garansi secara 

konseptual, penerapannya membutuhkan kehati-hatian, 

kejelasan standar, serta pengawasan syariah yang ketat 

agar tidak menyimpang dari tujuan 

syar’i yang sebenarnya. 

 



 

115 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

       Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap konsep 

kafālah dalam Islam, khususnya melalui analisis 

komparatif antara pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah 

Az-Zuhayli, serta keterkaitannya dengan praktik bank 

garansi dalam sistem perbankan syariah di Indonesia, 

maka peneliti menarik beberapa kesimpulan sebagai 

berikut: 

1. Persamaan dan perbedaan konsep kafālah menurut 

Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli Ibnu 

Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli sepakat bahwa 

akad kafālah adalah akad yang sah berdasarkan dalil 

Al-Qur’an, hadis, dan ijma’. Keduanya menekankan 

bahwa kafālah tidak menghapus tanggung jawab pihak 

yang dijamin dan harus berlandaskan objek jaminan 

yang jelas dan sah. Namun, Ibnu Qudamah membatasi 

hak regres (hak penagihan oleh penjamin) hanya sah 

jika ada izin dari pihak yang dijamin, menolak fee, 

serta membatasi objek pada kewajiban nyata. 

Sebaliknya, Wahbah Az-Zuhayli membolehkan hak 

regres (hak penagihan oleh penjamin) tanpa izin 

eksplisit jika ada maslahat atau ‘urf, serta 

membolehkan fee dan objek future liability dalam 

konteks kelembagaan.  

2. Pemikiran Ibnu Qudamah dan Wahbah Az-Zuhayli 

sama-sama relevan terhadap praktik bank garansi 



116 

 

 

 

syariah, meskipun melalui pendekatan yang berbeda. 

Ibnu Qudamah menekankan kejelasan dan keadilan 

hukum dengan membatasi objek jaminan pada hal 

yang pasti, menolak fee, serta mengharuskan adanya 

izin dalam hak regres (hak penagihan oleh penjamin). 

Kelebihannya, ia menjaga kemurnian akad tabarru’ 

dan melindungi pihak yang dijamin dari tanggung 

jawab sepihak. Namun, pendekatannya kurang 

fleksibel dalam konteks sistem keuangan modern yang 

membutuhkan jasa profesional berbasis risiko. 

Sebaliknya, Wahbah Az-Zuhayli lebih fleksibel dan 

adaptif terhadap kebutuhan kontemporer. Ia 

membolehkan fee, objek jaminan masa depan, dan hak 

regres (hak penagihan oleh penjamin) terhadap 

jaminan tanpa izin eksplisit selama didukung maslahat 

dan ‘urf. Wahbah Az-Zuhayli lebih relevan untuk 

praktik bank garansi syariah karena membolehkan 

pengambilan fee, fleksibel terhadap objek jaminan 

masa depan, dan mengakomodasi peran lembaga 

keuangan sebagai penjamin. Kelebihannya adalah 

adaptif terhadap kebutuhan kontemporer, namun 

kekurangannya adalah potensi pelemahan batas akad 

sosial dan komersial jika tidak dikendalikan. 

B. Saran 

       Berdasarkan kesimpulan yang telah diuraikan, maka 

penulis memberikan beberapa saran yang diharapkan dapat 

menjadi kontribusi ilmiah bagi pengembangan studi fikih 

muamalah kontemporer, serta menjadi pertimbangan praktis 



117 

 

 

 

dalam implementasi akad kafālah, khususnya dalam bentuk 

bank garansi syariah, sebagai berikut: 

1. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya, disarankan 

untuk mengembangkan kajian perbandingan hukum 

Islam dengan menambahkan tokoh-tokoh lain, baik 

dari kalangan ulama klasik maupun kontemporer, 

guna memperkaya perspektif terhadap konsep jaminan 

dan pengaplikasiannya. Penelitian ini juga dapat 

diperluas dengan pendekatan empiris untuk melihat 

sejauh mana penerapan kafālah dalam lembaga 

keuangan syariah sesuai dengan teori yang 

dikembangkan oleh para ulama. 

2. Bagi Praktisi Lembaga Keuangan Syariah, seperti 

bank syariah dan lembaga penjamin lainnya, 

disarankan untuk senantiasa merujuk pada literatur 

fikih klasik dan kontemporer sebagai fondasi normatif 

dalam menjalankan akad kafālah. Pemahaman yang 

mendalam terhadap prinsip-prinsip syariah, baik dari 

pendekatan mazhabi maupun maqsidi, sangat penting 

agar praktik kafālah tidak hanya sah secara hukum 

positif, tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai etika 

Islam. 

  



 

118 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Dawud Sulayman, Ibnu al-Ash’ath, Sunan Abi Dawud, Juz 

3, Hadis no. 3561, (Beirut: Dar al-Fikr). 

Ahmad Munif, Ushul Fiqh Hukum Ekonomi Syari’ah (Semarang: 

CV Rafi Sarana Perkasa, 2021). 

Ahmad Wardi Muslich, Fikih Muamalat,( Jakrta: AMZAH, 2010, 

cet.ke-1). 

Andri soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah, edisi 

pertama (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup). 

Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2008). 

Asmawi, Perbandingan Ushul Fiqh, (Jakarta: Amzah, 2011)  

Asrorun Ni’am Sholeh, “Fatwa DSN-MUI Tentang Penjaminan 

Syariah”, DSN-MUI, https://dsnmui.or.id/ (diakses 11 

Mei 2025). 

Dewan Syariah Nasional MUI, “Fatwa No. 11/DSN-MUI/IV/2000 

tentang Kafālah”, https://dsnmui.or.id/fatwa/fatwa-

nomor-11-dsn-mui-iv-2000-tentang-kafālah/ (diakses 11 

Mei 2025). 

Dewi Lestari, Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2020. 

Dini Della Oktariane, Prosiding Hukum Ekonomi Syariah, 

Universitas Islam Bandung, 2020. 

Dwi Jamilah, “Kosep Rejeki dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-

Munir Karya Wahbah Zuhaili w. 1434)”, Skripsi, 2020, 

Jakarta, Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta.  

Fatwa DSN-MUI No. 11/DSN-MUI/IV/2000 tentang Kafālah 

Gina Yustika, “Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed 

“Tentang Riba dan Relevansinya dengan Bunga Bank”, 

Skripsi, 2022, Parepare, IAIN Parepare.  

Hamdani, Share: Jurnal Ekonomi dan Keuangan Islam, Vol. 9, No. 

1, 2021. 



119 

 

 

 

Hasan Muarif Ambary, Suplemen Ensiklopedi Islam, Jakaarta: PT 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996. 

Hasanuddin Rahman, Pendekatan Teknis dan Filosofi Legal Audit 

Operasional Perbankan, Cetakan Pertama, (bandung: 

Citra Aditya Bakti, 2000). 

Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2002). 

http://www.zuhayli.net/biograpl. htm diakses tanggal, 30 Mei 

2025. 

https://teguharafah.wordpress.com.2018/20/01/biografi-seputar-

wahbah-al-zuhaili-dan- tafsirnya. 

Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, 

(Jakarta: Pustaka Azzam, 2009). 

Institut Bankir Indonessia Tim Pengembangan Perbankan Syariah, 

"Konsep Produk dan Implementasi Operasional Bank 

Syariah”, (Jakarta: Djambatan, 2003). 

James Julianto Irawan, Surat Berharga Suatu Tinjauan Yuridis dan 

Praktis, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014). 

Kementerian Agama RI, Al-Quran Madina, Terjemahan dan 

Materi Akhlak Mulia, PT. Madina. 

Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah 

Zuhaili Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu 

Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, IAIN Kudus.  

Khoirul Anam, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah 

Zuhaili Penafsiran Tentang Memakan Sembelihan Ahlu 

Kitab”, Skripsi, 2021, Kudus, IAIN Kudus.  

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 1820. 

Lira Zohara, Pengantar Ilmu Ekonomi: Perspektif Islam, (Jakarta: 

Prenada Media, 2022). 

M. Ali Hasan, ”Perbandingan Madzhab”, (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2002). 



120 

 

 

 

M. Ali Hasan. "Berbagai macam transaksi dalam Islam (Fiqh 

Muamalah”, (Jakrta: PT Raja Grafindo Persada, 2003, 

cet.ke- 1). 

Muhammad Khoiruddin, Kumpulan Biografi Ulama Kontenporer, 

(Bandung: Pustaka Ilmu, 2003).  

Muhammad Syafi Antonio, Bank Syari'ah Dari Teori Ke Ptaktik 

(Jakarta: Gema Insani, 2001). 

Panji Adam, Fikih Muamalah Maliyah: Konsep, Regulasi, Dan 

Implementasi, Cetakan kesatu (Bandung: Refika 

Aditama, 2017). 

Rini, R, D, Implementasi Kafālah Dalam Mengatasi Wanprestasi 

Pada Bank Garansi Di Bank Jatim Cabang Sidoarjo (UIN 

Sunan Ampel, Skripsi, 2018). 

Rosyid, M., & Hapsin, A., Dari Ushul Menuju Fiqih Kontemporer 

(Semarang: Mutiara Aksara, 2020). 

Saifudin Azwar, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1991). 

Saiful Anam, Implementasi Akad Kafālah dalam Lembaga 

Keuangan Syariah, Jurnal Al-Mashrafiyah, Vol. 5 No. 2 

(2017). 

Satria Efendi, Ushul Fiqh, (Jakarta : Kencana Prenademedia group, 

2014). 

Siratal Mustakim, “Ikhlas Menurut Wahbah Zuhaili dalam Kitab 

Tafsir Al-Munir : Aqidah, Syariah dan Manhaj”, (Skripsi, 

2020, Bengkulu, IAIN Bengkulu). 

Subaidah Ratna Juita, Ani Triwati, and Agus Saiful Abib, 

‘Reformulasi Pertanggungjawaban Pidana Pada Pelaku 

Prostitusi Online: Suatu Kajian Normatif’, Jurnal 



121 

 

 

 

Dinamika Sosial Budaya, 18.1 (2017), 

doi:10.26623/jdsb.v18i1.565. 

Surat Edaran Bank Indonesia No. SE 11/11/UPPB tanggal 28 

Maret 1979 tentang Petunjuk Pelaksanaan Bank Garansi. 

Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia (SKBI) Nomor 

11/110/Kep./Dir/UPPB, Pasal 1 angka 1 

Surat Keputusan Direksi Bank Indonesia No. 11/110/KEP/DIR 

tentang Bank Garansi. 

Syaiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Alquran, (Yogyakarta: 

Kaukaba Dipantara, 2013). 

Tim Penerjemah, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: 

Departemen Agama RI, 2019). 

Tim Pengembangan Perbankan Syariah Institut Bankir Indonesia, 

Konsep, Produk Dan Implementasi Operasional Bank 

Syariah, (Jakarta: Djambatan, 2001). 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun 1992 tentang 

Perbankan jo Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998. 

Wahbah az-Zuhaili, Fikih Islam wa Adillatuhu, Jilid 6, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2011). 

Yuni Wahyuni, Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2021. 

 

  



 

122 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

A. Identitas Diri 

Nama   : Hana Rahma Dina 

NIM   : 2102036082 

Tempat, Tanggal Lahir : Brebes, 11 April 2004 

Alamat  : Dukuh Krajan, RT 06 RW 02,  

    Pruwatan, Kec. Bumiayu, Kab. 

    Brebes 

Email  : hanarhmdn@gmail.com 

B. Pendidikan Formal 

1. RA Khaerul Huda 

2. MIS Khaerul Huda Tegalmunding 

3. SMP NEGERI 02 Bumiayu 

4. MAN 2 Brebes 

5. UIN Walisongo Semarang 

C. Pengalaman PPL dan Magang 

1. Lembaga Konsultan dan Bantuan Hukum (LBH) KIP 

Semarang 

2. Pengadilan Militer II-10 Semarang 

3. Training Dewan Pengawas Syariah (DPS) 

4. Kantor Urusan Agama (KUA) Semarang Tengah 

5. Pengadilan Agama Mungkid 

6. Pengadilan Negeri  Magelang 

 

D. Pengalaman Organisasi 

1. UKM Taekwondo UIN Walisongo  

2. Forum Kajian Hukum Mahasiswa (FKHM) 

3. DEMA Fakultas Syariah dan Hukum Periode 2022-

2024 



123 

 

 

 

4. PMII Rayon Syariah 

5. Persaudaraan Mahasiswa Brebes Selatan (PMBS) 

 

       Demikian daftar riwayat hidup saya di buat dengan 

sebenar-benarnya dan dapat dipertanggungjawabkan. 

 

Semarang, 18 Juni 2025 

 

 

 

Hana Rahma Dina 

NIM. 2102036082 


