STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU
RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL MUJTAHID WA
NIHAYATUL MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH
DALAM KITAB AL-MUGHNI SERTA RELEVANSINYA
TERHADAP KONSEP PEGADAIAN SYARIAH
KONTEMPORER

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Melengkapi Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata 1 (S.1)
Dalam Fakultas Syariah dan Hukum

Y7

WALISONGO

Disusun oleh:

MILLATUZZAHRO ALKHUSNA
NIM: 2102036099

PROGRAM STUDI HUKUM EKONOMI SYARIAH
FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
“_ ﬂ FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
1 J1. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291

% KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

WALISONGO

PERSETUJUAN PEMBIMBING

Lamp : 4 (empat) eks.

Hal : Naskah Skripsi
An. Sdr. Millatuzzahro Alkhusna
Kepada Yth.

Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum
UIN Walisongo Semarang

Assalamua’laikum Wr. Wb.

Setelah saya meneliti dan mengadakan perbaikan seperlunya,
bersama ini saya kirim naskah skripsi Saudari:

Nama : Millatuzzahro Alkhusna

NIM : 2102036099

Prodi : Hukum Ekonomi Syariah

Judul : STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI

MENURUT IBNU RUSYD DALAM KITAB
BIDAYATUL MUJTAHID WA NIHAYATUL
MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH
DALAM KITAB AL-MUGHNI SERTA
RELEVANSINYA TERHADAP KONSEP
PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER
Dengan ini saya mohon kiranya skripsi Saudari tersebut dapat segera
dimunaqosahkan. Demikian persetujuan ini dapat dipergunakan sebagaimana

mestinya.
Wassalamu alaikum Wr. Wb.

Semarang, 18 Mei 2025
Pembimbing I Pembimbing II

Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. Lira Zohara, S.E., M.Si.
NIP: 197204202003121002 NIP: 198602172019032010




KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
“. ﬂ FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
Aul JI. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291

PENGESAHAN
Skripsi Saudara : Millatuzzahro Alkhusna
NIM : 2102036099
Jurusan/Prodi : Hukum Ekonomi Syariah
Judul : STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU

RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL MUJTAHID WA
NIHAYATUL MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH DALAM
KITAB AL-MUGHNI SERTA RELEVANSINYA TERHADAP
KONSEP PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER
telah dimunaqasahkan oleh Dewan Penguji Fakultas Syariah dan Hukum Universitas
Islam Negeri Walisongo Semarang, dan dinyatakan lulus dengan predikat cumlaude /
baik / cukup, pada tanggal: 5 Juni 2025 dan dapat diterima sebagai syarat guna
memperoleh gelar Sarjana Strata 1 tahun akademik 2024/2025.
Semarang, 5 Juni 2025
Ketua Sidang Sekretaris Sidang

&@

ira Zohara, S.E., M.Si.
.198602172019032010

Penguji Utama I1
Dr. Mohamad Hakim Junaidi, M.Ag. H. Bagas Heradhyaksa, LL.M.
NIP. 197105091996031002 NIP. 199307062019031017
Pembimbing 1 Pembimbing I1
Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. Lira Zohara, S.E., M.Si.

NIP. 197204202003121002 NIP.198602172019032010



545 33LgA 1,55 Va5 1 s Ul ) ol 35D e
. & o o

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah tidak secara tunai)
sedang kamu tidak memperoleh seorang penulis, maka hendaklah ada
barang tanggungan yang dipegang (oleh yang berpiutang). Akan tetapi
Jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain, maka hendaklah
yang dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya) dan hendaklah
ia bertakwa kepada Allah Tuhannya; dan janganlah kamu (para saksi)
menyembunyikan persaksian. Dan barangsiapa yang
menyembunyikannya, maka sesungguhnya ia adalah orang yang
berdosa hatinya,; dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu
kerjakan.” (Q.S. 3 [Al-Baqarah]: 283)'

! Terjemahan Surat Al-Baqarah Ayat 283, https://tafsirweb.com/1049-surat-al-
bagarah-ayat-283.html, diakses 28 Mei 2025

iv



https://tafsirweb.com/1049-surat-al-baqarah-ayat-283.html
https://tafsirweb.com/1049-surat-al-baqarah-ayat-283.html

PERSEMBAHAN
Puji dan Syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT yang

senantiasa memberikan kemudahan, kelancaran, dan keberkahan bagi

penulis untuk menyelesaikan skripsi ini. Dengan segenap rasa cinta dan
kasih, skripsi ini penulis persembahkan untuk:

1.

Kedua orang tua saya yang tercinta dan tersayang Bapak Ngadeni dan
Ibu Komisah, dua orang yang sangat berjasa dalam hidup saya, dua
orang yang selalu mengusahakan anak pertamanya ini menempuh
pendidikan setinggi-tingginya meskipun mereka berdua tidak
merasakan pendidikan sampai bangku perkuliahan. Terima kasih atas
segala doa, dukungan, pengorbanan, dan tulus kasih yang diberikan
bapak dan ibu sehingga saya bisa berada di titik ini. Semoga Allah
SWT senantiasa memberikan kesehatan dan umur panjang kepada
bapak dan ibu agar selalu ada di setiap perjalanan dan pencapaian
saya.

Kedua adikku tercinta, Lutfiana Najwa dan Dewi Bilqis. Terima kasih
sudah ikut serta dalam proses menempuh pendidikan selama ini,
terimakasih atas doa, semangat, dan cinta yang selalu diberikan
kepada saya. Tumbuhlah menjadi versi paling hebat, adikku.
Sahabat penulis di bangku perkuliahan yang selalu membersamai,
yaitu Hana Rahma Dina, Eri Fitriani, Siska Dewi Aliyah, dan
Khofifah Laela Hanum yang telah menjadi tempat berbagi cerita,
suka, dan duka. Terima kasih atas dukungan baik tenaga dan waktu,
serta motivasi kepada penulis untuk menyelesaikan skripsi ini.
Semoga sama-sama dilancarkan sampai akhir perjuangan. See you on
top guys!

Sahabat tercinta, yaitu Annisa Nadhira Safitri, Niatul Khasanah, dan
Widya Ira Safitri yang selalu memberikan semangat dan doa kepada
penulis serta menjadi partner jalan-jalan untuk melepas beban selama
proses penulisan skripsi ini.

Teman-teman seperjuangan HES C Angkatan 2021 yang telah
memberikan semangat, ilmu dan pengalaman kepada penulis selama
di UIN Walisongo Semarang.



6. Teman-teman KKN Posko 07, terima kasih untuk segala waktu
bersamanya yang mengesankan.

7. Dan yang terakhir, kepada diri saya sendiri, Millatuzzahro Alkhusna.
Terima kasih sudah bertahan sejauh ini. Terima kasih tetap menjadi
manusia yang selalu mau berusaha dan tidak lelah mencoba. Terima
kasih karna memutuskan tidak menyerah sesulit apapun proses
penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan
semaksimal mungkin walaupun berbagai tekanan diluar keadaan, ini
merupakan pencapaian yang patut dirayakan untuk diri sendiri.
Berbahagialah selalu apapun kekurangan dan kelebihanmu mari tetap
berjuang untuk kedepan.

Vi



DEKLARASI

Saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Millatuzzahro Alkhusna
NIM : 2102036099

Jurusan : Hukum Ekonomi Syariah
Fakultas : Syariah dan Hukum
Judul Skripsi

STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT
IBNU RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL
MUIJTAHID WA NIHAYATUL MUQTASHID DAN
IBNU QUDAMAH DALAM KITAB AL-MUGHNI
SERTA RELEVANSINYA TERHADAP KONSEP
PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER

Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, penulis menyatakan
bahwa materi yang ditulis oleh penulis tidak berisi materi yang telah
ditulis oleh orang lain atau diterbitkan. Demikian pula skripsi ini tidak
berisi satu pun pikiran-pikiran orang lain, kecuali informasi yang terdapat
dalam referensi yang dijadikan bahan rujukan.

Semarang, 18 Mei 2025
Deklarator,

METERAL
Upm TEMPEL

F7TAMX175653340

Millatuzzahro Alkhusna
NIM. 2102036099

Vi



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K
Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987

1. Konsonan

No. Arab Latin No. | Arab Latin
1 i |tidak dilambangkan 16 b t
2 < B 17 h z
3 < T 18 g ’
4 & $ 19 ¢ G
5 d J 20 [ F
6 C h 21 ) Q
7 ¢ Kh 21 d K
8 3 D 22 Jd L
9 3 z 23 a M
10 J R 24 o N
11 J V4 25 3 w
12 . S 26 ° H
13 o Sy 27 s
14 ol S 28 ] Y
15 wa d
2. Vokal Pendek 3. Vokal Panjang
S Kataba LE=a | )8 qala
Ji su‘ila s =1 J3 Qila
&aY | yazhabu § =0 | Jn Yagiilu
4. Diftong Catatan:
&l = ai S Kaifa Kata sandang [al-] pada bacaan
syamsiyyah atau qamariyyah ditulis
3 = au O haula [al-] secara konsisten supaya selaras
dengan teks Arabnya.

viii




ABSTRAK

Konsep gadai dalam Islam pada dasarnya adalah suatu bentuk
transaksi di mana barang yang berharga diserahkan sebagai jaminan atas
utang yang diberikan, dengan ketentuan barang tersebut harus
dikembalikan jika utang tersebut dibayar penuh oleh peminjam. Gadai
telah dibahas oleh berbagai ulama, termasuk Ibnu Rusyd dalam kitab
Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid dan Ibnu Qudamah dalam
kitab Al-Mughni memiliki pandangan yang berbeda dalam mejelaskan
konsep gadai. Studi komparatif terhadap pemikiran kedua ulama ini
menjadi penting untuk memahami perbedaan dan persamaann konsep
gadai serta relevansinya terhadap praktik pegadaian syariah kontemporer.
Permasalahan yang dikaji dalam penelitian ini adalah: Pertama,
bagaimana persamaan dan perbedaan konsep gadai menurut Ibnu Rusyd
dan Ibnu Qudamah? Kedua, bagaimana relevansinya pemikiran Ibnu
Rusyd dan Ibnu Qudamah terhadap konsep pegadaian syariah
kontemporer?

Jenis penelitian yang digunakan yakni penelitian kualitatif yang
bersifat studi pustaka (library research), dengan menggunakan metode
pendekatan konsep (conceptual approach) dan pendekatan komparatif
(comparative approach). Data primer yang digunakan dalam penilitian
ini yakni buku terjemahan kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugqtashid dan Al-Mughni. Serta data sekunder yang menggunakan
buku-buku, jurnal, skripsi, dan sumber data lainnya yang mendukung
materi penelitian.

Penelitian ini menyimpulkan, pertama, Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah sama-sama mengakui sahnya akad rahn dalam Islam, baik
dilakukan saat safar maupun mukim. Sementara perbedaannya Ibnu
Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugtashid lebih
fleksibel seperti membolehkan barang yang belum ada secara fisik
dijadikan jaminan. Sedangkan Ibnu Qudamah dalam kitab A/-Mughni
mensyaratkan barang gadai harus jelas, nyata, dan dimiliki penuh oleh
penggadai. Kedua, pemikiran Ibnu Qudamah lebih relevan sebagai
landasan normatif dan operasional lembaga keuangan syariah. Ibnu
Rusyd lebih signifikan dalam mendukung inovasi dan inklusi keuangan
berbasis prinsip magashid syariah.

Kata Kunci: Gadai, Ibnu Rusyd, Ibnu Qudamah, Studi Komparatif.



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT atas segala
rahmat, karunia, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan
skripsi yang berjudul “Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut Ibnu
Rusyd Dalam Kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid dan
Ibnu Qudamah Dalam Kitab Al-Mughni Serta Relevansinya Terhadap
Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer”. Shalawat serta salam semoga
senantiasa tercurahkan kepada junjungan kita Baginda Nabi Muhammad
SAW yang telah membawa kita dari zaman jahiliyah ke zaman yang
terang benderang ini. Semoga kita termasuk umat yang memperoleh
syafa’at kelak di hari kiamat nanti, Aamiin.

Terselesaikannya skripsi ini tidak hanya jerih payah penulis sendiri
melainkan ada bantuan dari berbagai pihak, baik dalam bentuk
bimbingan, arahan, serta motivasi. Sehingga pada kesempatan ini dengan
segala kerendahan hati dan penuh rasa hormat, penulis menyampaikan
terima kasih kepada:

1. Prof Nizar M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang.

2. Prof. Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah dan
Hukum UIN Walisongo Semarang.

3. Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. selaku Ketua Prodi Hukum Ekonomi
Syariah UIN Walisongo Semarang.

4. Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. selaku Dosen Pembimbing I dan Lira
Zohara, M.Si. selaku Dosen Pembimbing Il yang telah memberikan
bimbingan, arahan, serta meluangkan tenaga dan waktunya selama
proses penyusunan skripsi ini.

5. Dosen Fakultas Syariah dan Hukum UIN Walisongo Semarang yang
selama ini telah ikhlas memberikan berbagai disiplin ilmu kepada
penulis, semoga ilmu yang diajarkan senantiasa berkah dan manfaat.

6. Seluruh staf Akademik Fakultas Syariah dan Hukum UIN Walisongo
Semarang yang telah memberikan pelayanan dan fasilitas yang
memadai.

7. Bapak dan Ibu tercinta yang selalu memberikan doa, dukungan, dan
semangat agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini.



8. Semua pihak yang telah banyak membantu dalam menyelesaikan
skripsi ini.

Semoga Allah SWT membalas semua amal kebaikan mereka
dengan balasan yang lebih dari kebaikan yang mereka berikan. Penulis
juga menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih jauh dari
kesempurnaan, baik dari segi bahasa, isi, maupun analisisnya. Kritik dan
saran sangat penulis harapkan agar skripsi ini bisa menjadi lebih baik lagi.
Penulis berharap semoga skripsi ini berkah dan bermanfaat untuk semua
yang membacanya.

Semarang, 18 Mei 2025
Penulis,

-
Millatuzzahro Alkhusna
NIM.2102036099

Xi



DAFTAR ISI

PERSETUJUAN PEMBIMBING .......ccvveervrnsunnsncssanesans
LEMBAR PENGESAHAN

MOTTO ..uueevreenrrinnennnennes
PERSEMBAHAN
DEKLARASI ...ouiinirntinnennnensnnessessnsssssssnssssssssssssassssscnss
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ...............
ABSTRAK ...irrriniennennnenneesnensansssssssssesssesssssssassssscnns
KATA PENGANTAR
DAFTAR ISI cauuoeiiiinniennennnensneesssessnssssesssnesssesssnsssasssssenns
DAFTAR TABEL

BAB 1 : PENDAHULUAN ....ccoiiiicnnencsnencsnencsnencnns

A. Latar Belakang ..........cccccoevvieviieniieeniiennnnne,
B. Rumusan Masalah .............cccoeeviviiieiiininnn,
C. Tujuan Penelitian ..........ccccoceeveveeiivenieeneennen.
D. Manfaat Penelitian ............cccooevvvvivieeiininnns
E. Telaah Pustaka ........ccccccceevviiiiiiiiiiieeeees
F. Metodologi Penelitian ...........ccccoeeeriiennnnne
G. Sistematika Penelitian ..............ccceoovvnnnnnen.

BABII : LANDASAN TEORI KONSEP GADAI
DAN PEGADAIAN SYARIAH
KONTEMPORER . .......tiineeirneecsneeesnnee

A. Konsep Gadai dalam Hukum Islam .............

1. Pengertian Gadai ........cccevveeiiienieenennen.
Dasar Hukum Gadai ......c.cccoeeeviienennen.
Rukun dan Syarat Gadai............ccceeueneene
Status dan Jenis Barang Gadai ...............
Pemanfaatan Barang Gadai .....................
Berakhirnya Akad Gadai ........................

SRR

xii

S 00 W L W A=



BAB III

BAB IV

B. Pegadaian Syariah Kontemporer..................
1. Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer

2. Regulasi Pegadaian Syariah...................

a. Peran Otoritas Jasa Keuangan (OJK)

b. Fatwa DSN-MUI........cccceeiiniinnens

: KONSEP GADAI MENURUT IBNU

RUSYD DAN IBNU QUDAMAH ...........c....

A. Pemikiran Ibnu Rusyd ..........cccoeiieiinnnnnnn
3. Biografi Ibnu Rusyd ........ccocceeniinenen.
4. Karya-Karya Ibnu Rusyd ..........c...........
5. Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd........
B. Pemikiran Ibnu Qudamah ...........................
1. Biografi Ibnu Qudamah ..........................
2. Karya-Karya Ibnu Qudamah...................
3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Qudamah ..

: STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI

MENURUT IBNU RUSYD DAN IBNU
QUDAMAH SERTA RELEVANSINYA
TERHADAP KONSEP PEGADAIAN
SYARIAH KONTEMPORER.......................

A. Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Ibnu
Rusyd dan Ibnu Qudamah............................

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan
Ibnu Qudamah Dalam Konsep Gadai .....

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan
Ibnu Qudamah Dalam Konsep Gadai......

3. Kelebihan dan Kekurangan Pemikiran
Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah...............

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah Terhadap Konsep Pegadaian
Syariah Kontemporer ...........cccoeceeeveeniennnnnn.

xiii

25
31
31
37

40
40
40
44
47
56
56

59
61

81

81

81

85

89

91



1. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd
Terhadap Konsep Pegadaian Syariah
Kontemporer........ccccveeevecieeeenciieeeeeee. 91

2. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah
Terhadap Konsep Pegadaian Syariah

Kontemporer.........coveveeeeieeniieeiieeiienns 95

BABYV  :PENUTUP 100
A. Kesimpulan .......ccceeeveeviieniiiiienieeiee, 100

B. Saran ... 101

DAFTAR PUSTAKA 102
DAFTAR RIWAYAT HIDUP 107

Xiv



DAFTAR TABEL

Tabel 1: Ringkasan Persamaan

Tabel 2: Ringkasan Perbedaan

XV



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Konsep gadai dalam Islam pada dasarnya adalah suatu bentuk
transaksi di mana barang yang berharga diserahkan sebagai jaminan
atas utang yang diberikan, dengan ketentuan bahwa barang tersebut
harus dikembalikan jika utang tersebut dibayar penuh oleh
peminjam. Prinsip dasar dari transaksi gadai ini untuk menciptakan
keseimbangan dan keadilan antara pemberi pinjaman dan penerima
pinjaman, di mana hak masing-masing pihak harus terlindungi dan
tidak ada pihak yang merasa dirugikan.

Dalam konteks ekonomi syariah kontemporer, pegadaian
syariah menjadi salah satu alternatif lembaga keuangan yang
menyediakan solusi keuangan tanpa melibatkan riba, serta berusaha
untuk menjaga prinsip-prinsip keadilan dan transparansi dalam
transaksi keuangan.! Lembaga pegadaian syariah berfungsi sebagai
jembatan antara kebutuhan dana masyarakat dengan sumber
pembiayaan yang sesuai dengan prinsip syariah. Namun, meskipun
demikian pegadaian syariah tidak terlepas dari penerapan konsep-
konsep fiqih klasik, termasuk di dalamnya mengenai masalah
bagaimana barang yang digadaikan boleh diperlakukan, syarat dan
ketentuan apa yang harus dipenuhi, dan menjaga agar transaksi tetap
sesuai dengan prinsip-prinsip syariah.

Seiring dengan perkembangan zaman, kebutuhan ekonomi
masyarakat menjadi semakin kompleks sementara dunia bisnis juga
semakin dinamis. Teknologi informasi dan komunikasi yang
berkembang pesat dalam beberapa dekade terakhir telah merubah
hampir seluruh aspek kehidupan termasuk sektor keuangan.> Dalam
hal ini pegadaian syariah menghadapi tantangan besar dalam
menyesuaikan mekanisme yang ada dengan tuntutan zaman tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Salah satu tantangan
utama adalah bagaimana mengintegrasikan konsep-konsep hukum
figih klasik dengan konsep pegadaian yang dilakukan di zaman

! Hendi Suhendi, Figh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), cet ke-
7, 111.

2 Dahlan Siamat, Manajemen Lembaga Keuangan, (Jakarta: Fakultas Ekonomi
Universitas Indonesia, 2005), Cet. ke-5, 744.

1



kontemporer, di mana fleksibilitas dan kecepatan transaksi sangat
dibutuhkan.

Konsep gadai telah mendapatkan perhatian khusus dalam
kajian figih oleh berbagai ulama besar. Di antara ulama yang
memberikan kontribusi penting dalam pengembangan konsep ini
adalah Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah. Ibnu Rusyd, yang di dunia
Barat dikenal sebagai Averroes, merupakan tokoh pemikir Islam
yang hidup pada abad ke-12 Masehi (sekitar tahun 520 hingga 595
Hijriah) di kawasan Andalusia, yaitu wilayah selatan Spanyol yang
saat itu menjadi pusat kemajuan peradaban Islam di bagian barat
dunia Islam. Pada masa itu, Andalusia berada di bawah kekuasaan
Dinasti Almohad, sebuah dinasti yang terkenal memiliki pandangan
terbuka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat.
Keadaan ini menciptakan lingkungan intelektual yang sangat subur,
di mana berbagai bidang ilmu seperti logika, filsafat, kedokteran,
astronomi, dan ilmu fikih berkembang pesat karena adanya interaksi
antara pemikiran Islam dan warisan intelektual Yunani kuno.’

Dalam atmosfer keilmuan yang sangat kosmopolitan tersebut,
Ibnu Rusyd dikenal sebagai ilmuwan serba bisa (ensiklopedia). Ia
bukan hanya seorang ahli fikih, tetapi juga menguasai berbagai
bidang ilmu lain seperti filsafat, kedokteran, dan logika.* Oleh sebab
itu, cara pandangnya dalam membahas hukum-hukum Islam
termasuk hukum mengenai gadai (rahn) seringkali dipengaruhi oleh
pendekatan rasional serta metodologi filosofis yang mengutamakan
akal dan penalaran logis.

Dalam karya terkenalnya, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugtashid, Ibnu Rusyd menampilkan pendekatan figh perbandingan
dengan memaparkan berbagai pendapat dari para ulama lintas
mazhab, lengkap dengan argumentasi masing-masing.” Karyanya
mencerminkan sikap ilmiah yang inklusif dan terbuka, di mana ia
tidak hanya menyampaikan pandangan dominan, tetapi juga

3 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran (Bandung: Mizan,
1995), 154.

4 Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadi Kertanegara (Bandung:
Mizan, 2001), 366.

5 Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Mugtashid, Jilid 11, terj. Tim
Penerjemah (Jakarta: Pustaka Azzam, 2004), xx—xxii.



mengajak pembaca untuk memahami perbedaan pendapat secara
objektif dan logis. Pendekatan seperti ini merupakan cerminan dari
karakter peradaban Andalusia yang kala itu berada di garis depan
dalam mengintegrasikan ilmu-ilmu rasional dengan ajaran Islam.

Di sisi lain, Ibnu Qudamah adalah seorang ulama besar yang
hidup beberapa dekade setelah Ibnu Rusyd, yakni pada rentang
waktu abad ke-12 hingga awal abad ke-13 Masehi (tahun 541-620
H). Ia berasal dari Jabal Amil, sebuah wilayah yang kini berada di
Lebanon Selatan, dan kemudian menetap serta mengajar di kota
Damaskus dan Baghdad, dua pusat peradaban penting dalam dunia
Islam wilayah Timur seperti Syam dan Irak.® Pada masa ini,
kekuasaan Dinasti Abbasiyah mulai mengalami kemunduran, namun
kegiatan keilmuan masih terus berlangsung, terutama dalam bentuk
penguatan sistem mazhab dan kodifikasi hukum figh.

Ibnu Qudamah merupakan tokoh sentral dalam mazhab
Hanbali dan sangat menjunjung tinggi otoritas nash atau teks-teks
keagamaan. Ia menekankan pentingnya berpegang teguh pada Al-
Qur’an dan hadis, serta pendapat sahabat Nabi, dalam menyusun
hukum-hukum Islam.” Dalam berijtihad, ia cenderung membatasi
penggunaan akal (ra’yu) dan sangat berhati-hati dalam menetapkan
hukum, terutama dalam ranah muamalah seperti gadai.

Karya besarnya, 4/-Mughni, menjadi salah satu kitab figh
terlengkap dalam mazhab Hanbali. Dalam kitab ini, Ibnu Qudamah
tidak hanya menjelaskan pendapat mazhabnya, tetapi juga mengutip
pandangan dari mazhab-mazhab lain. Meskipun demikian, ia tetap
cenderung berpihak kepada prinsip-prinsip Hanbali yang sangat
ketat terhadap teks dan lebih konservatif dalam menyikapi isu
hukum.®

Dalam konsep pegadaian syariah saat ini yang melibatkan
berbagai teknologi dan layanan yang lebih fleksibel sangat penting
untuk mengevaluasi apakah prinsip-prinsip yang dijelaskan oleh
kedua ulama ini masih dapat diterapkan, ataukah perlu adanya

% Ahmad Syalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam Jilid 4 (Jakarta: Pustaka Al-
Husna, 1991), 212.

7 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Fikr
al-‘Arabi, n.d.), 281.

8 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, Jilid IV (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 7-8.



4

penyesuaian dengan kebutuhan zaman. Selain itu, keberadaan
lembaga pegadaian syariah kontemporer yang mengedepankan
prinsip-prinsip syariah dalam setiap transaksi memerlukan panduan
yang jelas mengenai bagaimana barang yang digadaikan
diperlakukan. Terdapat banyak masalah yang sering muncul dalam
pegadaian syariah, seperti apakah barang yang digadaikan boleh
digunakan atau tidak selama masa pinjaman, dan bagaimana jika
terjadi  kerusakan atau kehilangan barang. Pertanyaan ini
membutuhkan jawaban yang tidak hanya mengacu pada teori figih
klasik, tetapi juga menyesuaikan dengan kenyataan yang dihadapi
dalam konsep pegadaian syariah saat ini.’

Dengan adanya perbedaan pendapat antara kedua ulama besar
ini, penting untuk melakukan studi komparatif mengenai konsep
gadai menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah, serta mengkaji
relevansinya terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer.
Melalui studi ini, dapat diketahui sejauh mana konsep-konsep figih
klasik tersebut masih relevan dan dapat diterapkan dalam konsep
pegadaian syariah yang semakin berkembang zaman.

Dari penjelasan diatas maka penulis tertarik untuk meneliti
lebih lanjut dengan judul “Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut
Ibnu Rusyd Dalam Kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugtashid dan Ibnu Qudamah Dalam Kitab Al-Mughni Serta
Relevansinya Terhadap Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer”.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang diatas maka permasalahan yang
dibahas dalam skripsi ini dapat dirumuskan sebagai berikut:
1. Bagaimana persamaan dan perbedaan Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah dalam konsep gadai?
2. Bagaimana relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah
terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer?

® Maman Surahman, Panji Adam, “Penerapan Prinsip Syariah Pada Akad Rahn di
Lembaga Pegadaian Syariah ”, Jurnal Law and Justice, vol.2, no.2, Oktober 2017, 142.



C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka tujuan dari
penelitian ini adalah sebagai berikut:
1. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan Ibnu Rusyd dan
Ibnu Qudamah dalam konsep gadai
2. Untuk mengetahui relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamabh terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer

D. Manfaat Penelitian

Adapun manfaat penelitian ini adalah:
a. Manfaat Teoritis
Penelitian ini diharapkan memberikan pengetahuan figh
muamalah yang dapat dijadikan referensi bagi mahasiswa
berkaitan dengan konsep dan pemanfaatan barang gadai dalam
pegadaian syariah.
b. Manfaat Praktis
Penelitian ini diharapkan dapat berguna untuk pihak
pegadaian syariah dan masyarakat sebagai bahan informasi bagi
pihak-pihak yang ingin mengetahui konsep gadai agar dalam
penerapannya dapat disesuaikan dengan ajaran Islam.

E. Telaah Pustaka

Tujuan dari telaah pustaka ini adalah untuk memaparkan
perbedaan antara penelitian satu dengan penelitian lainnya. Berikut
adalah karya ilmiah terdahulu yang terkait dengan penelitian penulis:
1. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Nanggara Presetya dengan

judul “Tinjauan Figh syafi’i Terhadap Produk Gadai Emas iB
Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang Malang”. Skripsi
tersebut membahas tentang bagaimana produk gadai emas di iB
bank BNI syari’ah kantor cabang Malang apabila ditinjau dari
Figh Syafi’i. Apakah sudah sesuai dengan hukum yang ada
khususnya hukum yang dipakai dalam Figh Syafi’i.'® Hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa produk gadai yang diterapkan

10 Nanggara Prasetya, Tinjauan Fqih Syafi’l Terhadap Produk Gadai Emas IB
Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang Malang, (Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah
Fakultas Syari’ah Univesitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2012)



oleh iB Bank BNI Syariah cabang Malang tidak sepenuhnya
sesuai dengan pandangan Figh Syafi’i. Hal ini disebabkan oleh
adanya batas maksimum nilai gadai emas bagi calon penggadai,
yaitu sebesar 250 juta rupiah. Namun, demi kemaslahatan praktik
ini diperbolehkan dengan mengacu pada salah satu prinsip
Magashid Syariah, yaitu Hifdzul Maal.

2. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Lina Ayu Hapsari dengan
judul, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai Barang di
Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten Sidoarjo”. Skripsi
ini menjelaskan tentang kesesuaian sistem gadai barang menurut
hukum Islam di desa Bebekan kecamatan Taman kabupaten
Sidoarjo.!! Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik gadai
yang diterapkan di Desa Bebekan tidak sah menurut hukum
Islam. Hal ini disebabkan oleh adanya barang yang dijadikan
jaminan utang, unsur tambahan yang mengarah pada riba, serta
pemanfaatan yang mengandung unsur kecurangan.

3. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Adam Reka Cipta Adi
dengan berjudul “Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa
Kedung Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang’.
Dalam skripsi ini membahas praktik gadai di Desa Kedung Betik
dalam kaitannya dengan Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah
(KHES), serta menilai apakah praktik tersebut telah sesuai atau
belum dengan ketentuan yang ditetapkan dalam KHES.'
Berdasarkan hasil penelitian, praktik gadai sawah di masyarakat
Desa Kedung, Kecamatan Kesamben, Malang telah memenuhi
rukun dan syarat gadai yang ditetapkan dalam KHES, sehingga
sah secara hukum. Skripsi ini berfokus pada pelaksanaan gadai
sawah yang akan dikaji dari perspektif KHES.

4. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Mahmudi yang berjudul
“Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang
Gadai”. Hasil yang diperoleh yaitu Ulama Hanafiyah

" Lina Ayu Hapsari, Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai Barang di
Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten Sidoarjo, (Jurusan Ekonomi Islam Fakultas
Syari’ah Dan Hukum Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 2014)

12 Adam Reka Cipta Adi, Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa Kedung
Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang. (Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah
Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2014)



berpendapat bahwa suatu gadai dianggap sah secara sempurna
apabila barang yang digadaikan telah berada dalam penguasaan
hukum penerima gadai, dan pihak pemberi gadai telah menerima
dana yang dibutuhkan. Kesempurnaan akad gadai dalam
pandangan ulama Hanafiyah disebut algabd al-marhun, yaitu
kondisi di mana barang jaminan telah berada dalam kekuasaan
kreditur, sehingga akad rahn menjadi mengikat bagi kedua belah
pihak.'

5. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Dewi Kumalasari Hasibuan
dan Pani Akhiruddin Siregar dengan judul “Komsep Gadai
Syariah Menurut Syafi’i Antonio”. Metode yang digunakan pada
penelitian ini yakni metode kualitatif bersumber pada data primer
berupa riset pustaka. Adapun hasil dari penelitian ini adalah
menurut Syafi’i Antonio, konsep gadai syariah lebih cenderung
diterapkan dalam perbankan syariah, karena kontrak rahn
digunakan sebagai produk pelengkap sekaligus produk tersendiri
di sektor perbankan syariah. Dalam pemanfaatannya prinsip rahn
bertujuan untuk mencegah nasabah menyalahgunakan fasilitas
pembiayaan yang diberikan oleh bank. Selain itu, konsep ini juga
berfungsi sebagai jaminan bagi para penabung dan pemegang
deposito agar dana mereka tetap aman, karena terdapat aset atau
barang jaminan (marhun) yang dipegang oleh bank. Jika sistem
rahn diterapkan dalam prosedur pegadaian, hal ini dapat sangat
membantu masyarakat yang mengalami kesulitan keuangan,
terutama di  daerah-daecrah yang membutuhkan akses
pendanaan.'*

6. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Hani Sholihah dan Anna
Ramadhiana dengan judul “Pemanfaatan Barang Gadai Ditinjau
Dari Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia”."> Hasil dari
penelitian ini adalah hukum Islam mengizinkan penggadaian
barang-barang berharga sebagai jaminan, hukum perdata

13 Mahmudi, “Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang Gadai”,
Jurnal Maliyah, vol.3, no. 1, Juni 2013.

14 Dewi Kumalasari Hasibuan, Pani Akhiruddin Siregar, “Konsep Gadai Syariah
Menurut Syafi’i Antonio”, Jurnal Penelitian Medan Agama, 2020.

15 Hanni Sholihah, Anna Ramadhiana, “Pemanfaatan Barang Gadai Ditinjau Dari
Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia ”, Journal for Islamic Studies, vol. 4, no. 1,
2019.



mendefinisikan gadai sebagai hak kreditor atas jaminan utang.
Dalam pemanfaatan barang gadai, hukum Islam memiliki
beberapa pandangan dari berbagai mazhab, masing-masing
didukung oleh dalil yang dapat diikuti. Namun dalam hukum
perdata, barang gadai seharusnya hanya disimpan dan tidak
digunakan. Oleh karena itu, barang yang dijadikan jaminan tidak
boleh berupa benda yang mudah rusak.

Kebaharuan penelitian ini terletak pada pemikiran Ibnu Rusyd
dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid dan Ibnu
Qudamah dalam kitab A/-Mughni mengenai konsep gadai yang
direlevansikan dengan konsep pegadaian syariah kontemporer.
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan perspektif baru dalam
memahami konsep gadai dengan membandingkan ulama terdahulu.

F. Metode Penelitian

Dalam penyusunan dan penulisan naskah skripsi ini,
digunakan beberapa metode penelitian sebagai berikut:
1. Jenis Penelitian
Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bersifat
studi pustaka (library research) yang menggunakan literatur
kepustakaan dengan cara membaca, menelaah dan meneliti buku-
buku yang berkaitan dengan objek pembahasan, baik sumber
primer maupun sekunder. Penelitian kualitatif yaitu jenis
penelitian yang menghasilkan informasi dalam bentuk catatan
serta data deskriptif yang berasal dari teks yang dianalisis.'¢

2. Pendekatan Penelitian

a. Pendekatan konsep (Conceptual Approach) digunakan untuk
memahami konsep-konsep tentang gadai dan pemanfaatan
barang gadai. Pendekatan konseptual dilakukan dengan
memahami menerima, menangkap dari aturan-aturan hukum
yang ada dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugqtashid dan Al-Mughni.

16 Feny Rita Fiantika, dkk., Metodologi Penelitian Kualitatif, (Sumatera: PT.
Global Eksekutif Teknologi, 2022), cet. 1, 2.



b. Pendekatan  komparatif  (Comparative  Approach),
pendekatan perbandingan merupakan salah satu cara yang
digunakan dalam penelitian hukum normatif untuk
membandingan salah satu hukum dengan hukum yang lain
dari perbandingan tersebut dapat ditemukan unsur unsur
perbedaan dan persamaan hukun tersebut, persamaan dan
perbedaan akan menunjukkan inti dari hukum yang
diselidiki, yakni tentang hukum pemanfaatan barang gadai
menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah.!”

3. Sumber Data

Peneliti melakukan pengumpulan data dalam wujud data
primer dan sekunder. Adapun sumber data tersebut yakni:
a. Sumber Data Primer
Sumber data primer merupakan sumber data yang
diperoleh secara langsung. Dalam hal ini berupa buku yang
berkaitan langsung dengan penelitian ini. Dalam penelitian
ini, data primer yang peneliti gunakan adalah buku terjemahan
kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dan Al-
Mughni.
b. Sumber Data Sekunder
Sumber data sekunder adalah sumber data yang tidak
memberikan informasi langsung kepada pengumpul data.
Adapun sumber data sekunder adalah data yang diperoleh
lewat pihak lain, tidak langsung diperoleh peneliti dari subjek
penelitiannya. Di antaranya adalah buku-buku, jurnal, skripsi,
dan sumber data lainnya yang mendukung penelitian ini.'®

4. Metode Pengumpulan Data
Penulis mengumpulkan data-data dari berbagai literatur
lalu ditelaah dan dikelompokkan kedalam kategori atas dasar
persamaan dan perbedaan dari jenis data tersebut dihubungkan

17 Soerjono Sukanto, Sri Mamudji, Penelitian Hukum Normatif> Suatu Tinjauan
Singkat, (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 13.
18 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2013), 105.



10

dengan yang lainnya sehingga akhirnya diperoleh gambaran yang
utuh terhadap masalah yang diteliti.

5. Metode Analisis Data

Dalam menganalisa data yang disajikan, penulis
menggunakan metode analisa data kualitatif yaitu dengan
mengumpulkan data yang telah ada kemudian data tersebut
dikelompokkan  kedalam  kategori-kategori  berdasarkan
persamaaan dan perbedaan dari jenis data tersebut, dengan tujuan
dapat mengambarkan persamaan yang diteliti, kemudian
dianalisa dengan menggunakan pendapat atau teori para ahli yang
relevan."”

6. Metode Penulisan
Dalam penulisan skripsi ini, penulis menggunakan
teknik:?°

a. Deduktif, yaitu menggambarkan data-data umum yang ada
kaitannya dengan tulisan ini kemudian dianalisa dan diambil
suatu kesimpulan khusus.

b. Induktif, yaitu dengan mengumpulkan data-data yang khusus,
kemudian dianalisa dan ditarik kesimpulan yang bersifat
umum.

c. Komparatif, yaitu penelitian komparasi yang dapat
menemukan persamaan-persamaan dan perbedaan-perbedaan
kemudian membandingkan terhadap suatu masalah.

G. Sistemika Penulisan Skripsi
Pembahasan dalam penelitian ini terdiri atas lima bab dengan
sistematika penulisan sebagai berikut:
Bab 1 Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah,
rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan

19 Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2017), 248.

20 Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2003), 45-47.



11

pustaka, kerangka teori, metode penelitian, dan sistematika
penulisan.

Bab II Landasan Teori Konsep Gadai dan Pegadaian Syariah
Kontemporer, yang berisi tentang konsep gadai dalam hukum islam
dan konsep pegadaian syariah kontemporer.

Bab III Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah, bab ini menjelaskan tentang konsep gadai menurut
pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah.

Bab IV Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd
dan Ibnu Qudamah serta Relevansinya Terhadap Konsep Pegadaian
Syariah Kontemporer, dalam bab ini membahas analisis
perbandingan pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah tentang
konsep gadai serta relevansinya terhadap konsep pegadaian syariah
kontemporer.

Bab V Penutup, bab ini berisi kesimpulan yang merupakan
ringkasan temuan dari penelitian, serta saran-saran yang dapat
diberikan berdasarkan hasil analisis penelitian.



BABII

LANDASAN TEORI KONSEP GADAI DAN PEGADAIAN

SYARIAH KONTEMPORER

A. Konsep Gadai dalam Hukum Islam

1.

Pengertian Gadai

Gadai dalam figh Islam disebut dengan istilah rain. Rahn
adalah suatu perjanjian untuk menahan barang sebagai jaminan
utang. Kata rahn berasal dari bahasa arab “rahana-yarhanu-
rahnan” yang berarti menetapkan sesuatu. Dilihat dari segi
kebahasaan, kata rahn berarti ketetapan, kekekalan, dan
penahanan.! Akad rahn dalam istilah hukum positif disebut
dengan barang jaminan, agunan dan runggahan. Menurut istilah
syara’ yang dimaksud dengan rahn adalah menjadikan suatu
barang yang mempunyai nilai harta dalam pandangan syara’
sebagai jaminan utang, yang memungkinkan untuk mengambil
seluruh atau sebagian utang dari barang tersebut.

Para ulama figih memberikan beberapa definisi
mengenai rahn sebagai berikut:

a. Ulama Syafi’iyah
Mendefinisikan rahn adalah menjadikan sesuatu
barang yang biasa dijual sebagai jaminan utang dipenuhi
dari harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar
utangnya.’
b. Ulama Hanabilah
Mengungkapkan rahn adalah suatu benda yang
dijadikan kepercayaan suatu utang, untuk dipenuhi dari
harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar
utangnya.’
c. Ulama Malikiyah
Mendefinisikan rahn adalah sesuatu yang bernilai
harta (mutamawwal) yang diambil dari pemiliknya untuk
dijadikan pengikat utang yang tetap (mengikat).*

252.

! Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, (Jakarta: Cakrawala Publishing, 2008), 242.

2 Zainuddin Ali, Hukum Gadai Syariah, Cet-1, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), 2.
3 Ibid.

4 Nasrun Haroen, Figh Muamalah, Cet-2, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007),

12



13

d. Ahmad Azhar Basyir

Mendefinisikan rahn adalah perjanjian menahan
sesuatu barang sebagai tanggungan utang atau menjadikan
sesuatu benda bernilai menurut pandangan syara’ sebagai
tanggungan marhun bih, sehingga dengan adanya
tanggungan utang seluruh atau sebagian utang dapat
diterima.’

e. Muhammad Syafi'i Antonio

Mendefinisikan rahn adalah menahan salah satu yaitu
harta milik nasabah (rahin) sebagai barang jaminan
(marhum) atas utang atau pinjaman (marhun bih) yang
diterimanya. Marhun tersebut memiliki nilai ekonomis.
Dengan demikian, pihak yang menahan atau penerima gadai
(murtahin) memperoleh jaminan untuk dapat mengambil
kembali seluruh atau sebagian piutangnya.’

Berdasarkan definisi rahn yang telah dikemukakan oleh
beberapa ahli, dapat disimpulkan bahwa rahn merupakan
tindakan menahan barang jaminan yang bersifat materi milik
peminjam sebagai agunan atas pinjaman yang diterimanya.
Barang jaminan tersebut memiliki nilai ekonomi, sehingga
pihak yang menahan memperoleh jaminan untuk menarik
kembali seluruh atau sebagian utangnya dari barang gadai
tersebut jika peminjam tidak dapat melunasi utangnya dalam
jangka waktu yang telah disepakati.

Upaya mengembangkan harta dalam Islam melarang
dengan cara yang mengandung unsur penindasan, eksploitasi,
atau ketidakadilan terhadap orang lain. Hal ini juga berlaku
dalam pemberian pinjaman kepada individu yang sedang
membutuhkan. Namun, jika pinjaman tersebut disertai dengan
kewajiban tambahan berupa pembayaran lebih sebagai

> Ahmad Azhar Basyir, Hukum Islam tentang Riba Utang Piutang Gadai,
(Bandung: al-Ma’arif, 1983), 50.

6 Muhammad Syafi'i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema
Insani Pres, 2001), 128.



14

kompensasi atas jangka waktu yang diberikan, hal itu justru
membebani peminjam.’

Dalam akad pinjam-meminjam menurut hukum Islam,
prinsip keadilan harus dijaga agar tidak ada pihak yang
dirugikan. Oleh karena itu, kreditur diperbolehkan meminta
barang dari debitur sebagai jaminan utangnya. Jika debitur tidak
mampu melunasi pinjamannya, barang jaminan tersebut dapat
dijual oleh kreditur untuk menutupi utang yang belum dibayar.

Akad perjanjian antara peminjam dan pemberi pinjaman
berfungsi untuk memberikan rasa aman serta jaminan terhadap
uang yang dipinjamkan. Pada dasarnya rahn adalah suatu
bentuk transaksi utang piutang yang memiliki fungsi sosial.
Dalam kitab figih muamalah, akad ini termasuk dalam kategori
akad tabarru’yang tidak mensyaratkan adanya imbalan.

2. Dasar Hukum Gadai
Landasan hukum dalam gadai syariah didasarkan pada
ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW,
kesepakatan ulama (ijma’), serta fatwa Majelis Ulama
Indonesia (MUI).
a. Al-Qur’an
Para ahli fikih menyatakan bahwa akad rahn
diperbolehkan dalam hukum Islam berdasarkan Al-
Qur’an. Allah SWT berfirman dalam Q.S Al-Baqarah:
2838

g02 0o

Bg‘eﬁ;b)i;u S W d I A e 2570
s 48T 81 (ol 338 g 1 o
&;ﬁ;qu,:ﬁgwwmwxwy

e e

7 Muhammad Solikul Hadi, Pegadaian Syari'ah, (Jakarta: Salemba Diniyah,
2000), 49-50.

8 Ahmad Syukron Ulinnuha, Fitri Kurniawati, “Tinjauan Fikih Muamalah Dalam
Akad Gadai”, Jurnal Sahmiyya, vol. 3, no. 1, Mei 2008, 181.



15

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah
tidak secara tunai) sedang kamu tidak memperoleh
seorang penulis, maka hendaklah ada barang
tanggungan yang dipegang (oleh yang berpiutang).
Akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai
sebagian yang lain, maka hendaklah yang
dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya)
dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah Tuhannya;
dan janganlah kamu (para saksi) menyembunyikan
persaksian. Dan barang siapa  yang
menyembunyikannya, maka sesungguhnya ia
adalah orang yang berdosa hatinya; dan Allah
Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.” (Q.S.
3 [Al-Baqarah]: 283)

Menurut Tafsir Ibnu Katsir, Surat Al-Baqarah ayat
283 menjelaskan bahwa jika seseorang sedang dalam
perjalanan dan melakukan transaksi yang tidak dapat
dicatat karena tidak ada penulis, maka pihak yang
berpiutang diperbolehkan menerima barang sebagai
jaminan. Namun, jika kedua belah pihak saling
mempercayai yakni pemberi utang mempercayai
peminjam maka peminjam harus menunaikan amanahnya
dengan melunasi utangnya serta bertakwa kepada Allah.
Selain itu, para saksi tidak boleh menyembunyikan
kesaksian ~ mereka, karena siapa pun  yang
menyembunyikannya termasuk dalam golongan orang
yang berdosa dan Allah Maha Mengetahui segala
perbuatan manusia.’

b. Hadits
Sumber hukum selanjutnya berasal dari Rasulullah
SAW yang menjadi landasan para ulama figh untuk

® M. Abdul Ghoffar E.M dan Abdurrahim Mu'thi (eds.), Terjemah Tafsir Ibnu
Katsir Juz 1, Pustaka Imam As-Syafi’i, 569.



16

sepakat mengatakan bahwa akad rahn adalah

diperbolehkan:

1) Aisyah meriwayatkan bahwa Rasulullah pernah
bersabda: “Beliau membeli makanan dari seorang
Yahudi dan menggadaikan baju besinya kepadanya”.
(HR. Bukhari dan Muslim)'®

2) Dari Abu Hurairah r.a. Nabi SAW bersabda: “Barang
yang digadaikan tetap menjadi milik orang yang
menggadaikannya. [a berhak mendapatkan manfaat
dari barang tersebut sekaligus menanggung risikonya”.
(HR. Asy-Syafi’i, Al-Daraquthni, dan Ibnu Majah)

3) Dari Abu Hurairah r.a. Rasulullah bersabda: “Jika
seekor ternak digadaikan, maka pihak yang menerima
gadai boleh menungganginya karena ia menanggung
biaya perawatannya. Begitu pula, jika ternak tersebut
menghasilkan susu yang banyak, penerima gadai boleh
meminumnya, namun ia harus menanggung biaya
pemeliharaannya”. (HR. Jamaah, kecuali Muslim dan
An-Nasai, Bukhari)

c. Kesepakatan Ulama (Ijma’)

Mayoritas ulama sepakat bahwa rahn (gadai)
diperbolehkan, baik dalam keadaan menetap maupun
dalam perjalanan. Pendapat ini berbeda dengan pandangan
Nujahid dan ulama Zhahiriyyah. Sunnah telah menetapkan
hukum rahn secara mutlak, tanpa membatasi
penggunaannya hanya saat bepergian atau menetap.
Penyebutan as-safar (perjalanan) dalam Surah Al-Baqarah
ayat 283 hanyalah berdasarkan kebiasaan yang umum
terjadi pada masa itu, bukan sebagai syarat. Dahulu, dalam
perjalanan  sulit menemukan juru tulis, tetapi
ketidaksediaan juru tulis bukanlah syarat sahnya rahn.
Sebab, dalam as-Sunnah hukum rahn dijelaskan tanpa
batasan tertentu. Oleh karena itu, ayat tersebut hanya
memberikan petunjuk kepada manusia mengenai cara yang

10 Hadits Bukhori no 2326, https:/ilmulslam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-
nomor-2326, diakses 20 Februari 2025.



https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326

17

lebih praktis untuk menjamin transaksi ketika tidak ada
juru tulis yang dapat mencatat utang atau transaksi non-
tunai yang mereka lakukan.'!

d. Fatwa MUI

Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) No.

25/DSN-MUI/II1/2002, yang disahkan pada 28 Maret 2002
oleh ketua dan sekretaris DSN, menetapkan bahwa
pemberian pinjaman dengan jaminan barang dalam bentuk
rahn diperbolehkan dengan ketentuan berikut:!'

1)

2)

3)

4)

5)

Penerima gadai (murtahin) berhak menahan barang
jaminan (marhun bih) hingga seluruh utang nasabah
(rahin) dilunasi.

Kepemilikan barang jaminan (marhun bih) dan

manfaatnya tetap berada pada nasabah (rahin).

Tanggungjawab atas pemeliharaan dan

penyimpangan barang gadai pada dasarnya berada di

pihak nasabah, namun dapat dilakukan oleh penerima

gadai, dengan biaya tetap menjadi kewajiban nasabah.

Biaya pemeliharaan dan penyimpanan barang gadai

tidak boleh ditentukan berdasarkan jumlah pinjaman.

Mekanisme penjualan barang gadai:

a) Jika jatuh tempo, pegadaian harus mengingatkan
pihak nasabah untuk segera melunasi utangnya.

b) Jika nasabah tidak melunasi utangnya, barang
gadai dapat dijual secara paksa dan dilelang
sesuai prinsip syariah.

¢) Hasil penjualan digunakan untuk melunasi utang
nasabah, termasuk biaya pemeliharaan,
penyimpanan, dan penjualan.

d) Jika terdapat kelebihan dari hasil penjualan,
maka menjadi hak nasabah, sementara jika ada
kekurangan, nasabah tetap tanggungjawab untuk
menutupinya.

' Wahbah Az-Zuhaily, 4l Figh Al-Islam Wa Adillatuhu, Jilid 6, 182.

12 Sumiati, Ahmad Damiri, et.al., “Rahn (Gadai) Dalam Perspektif Tafsir Dan
Hadits Serta Implementasinya Pada Lembaga Pegadaian Syariah”, Jurnal Ekonomi
Syariah dan Bisnis Perbankan, vol. 6, no.1, 2022, 128.



3. Rukun

18

dan Syarat Gadai

Secara umum, setiap transaksi baik itu jual beli maupun
sewa-menyewa harus memenuhi rukun dan syarat sah,
termasuk dalam akad gadai. Begitu pula dengan hak dan
kewajiban yang harus dipenuhi oleh para pihak yang terlibat

dalam

transaksi gadai. Ketentuan tersebut dijelaskan sebagai

berikut;'?
a. Rukun Gadai

)

2)

3)

4)

5)

Rahin (pihak yang menggadaikan)

Orang yang telah dewasa, berakal sehat, dapat
dipercaya, dan memiliki barang yang akan digadaikan.
Murtahin (pihak penerima gadai)

Bank atau lembaga yang dipercaya oleh rahin untuk
memberikan dana dengan jaminan barang gadai.
Marhun (barang jaminan)

Barang yang dijadikan jaminan oleh rahin untuk
memperoleh pinjaman

Marhun Bih (utang)

Sejumlah dana yang diberikan oleh murtahin kepada
rahin berdasarkan nilai tafsiran barang jaminan
(marhun)

Shighat (ijab kabul)

Kesepakatan antara rahin dan murtahin  dalam
pelaksanaan akad gadai.

b. Syarat Gadai

Para ulama fikih menetapkan syarat-syarat rahn yang

sesuai dengan rukun akad gadai itu sendiri, yaitu:'

)

Rahin dan murtahin

Pihak yang menggadaikan (rahin) dan penerima gadai
(murtahin) harus memiliki kecakapan hukum sesuai
syariat Islam, yaitu berakal sehat dan telah mencapai
usia baligh.

13 Musa, “Gadai Emas Prespektif Kepatuhan Syariah dan Hukum di Indonesia”,
Journal of Sharia Economic Law, vol. 3, no. 2, 2020, 129.

4 Ipid., 130.



19

2) Sighat (Ijab dan Qabul)

a) Akad gadai tidak boleh dikaitkan dengan syarat
tertentu atau ditetapkan untuk waktu tertentu di
masa depan.

b) Rahn memiliki unsur penyerahan barang jaminan
dan pemberian utang, mirip dengan akad jual beli.
Oleh karena itu, akad ini tidak boleh bersyarat atau
memiliki ketentuan waktu tertentu di masa depan.

3) Marhun Bih (Utang)

Utang yang dijadikan dasar dalam akad gadai harus

bersifat tetap, bukan utang yang terus bertambah atau

berbunga. Jika utang tersebut mengandung unsur bunga,
maka perjanjian tersebut dianggap mengandung riba,
yang bertentangan dengan prinsip syariat Islam.

4) Marhun (Barang Jaminan dalam Gadai)

a) Dalam syariat [slam, barang jaminan harus memiliki
nilai serta dapat dimanfaatkan.

b) Barang jaminan harus bersifat diperjualbelikan dan
nilainya sebanding dengan jumlah utang.

¢) Jaminan harus bersifat jelas dan diidentifikasi secara
khusus.

d) Barang jaminan harus merupakan kepemilikan sah
dari debitur.

e) Jaminan harus berupa asset yang utuh dan tidak
terbagi di beberapa tempat.

f) Barang jaminan dapat diserahkan kepada pihak lain,
baik dalam bentuk fisik maupun manfaatnya.

c. Hak dan Kewajiban Penerima dan Pemberi Gadai
1) Penerima Gadai (Murtahin)
Hak penerima gadai diantaranya yaitu:'?
a) Jika rahin tidak mampu melunasi utangnya pada saat
jatuh tempo, murtahin berhak menjual barang
jaminan (marhun).

15 Yuyun Juwita Lestari, [za Hanifuddin, “Dasar Hukum Pegadaian Syariah Dalam
Fatwa DSN-MUI”, Jurnal Hukum Ekonomi Islam, vol. 5 no. 2, 2021, 152.



b)

20

Murtahin berhak mendapatkan penggantian atas
biaya yang dikeluarkan untuk menjaga keamanan
barang jaminan.

Penerima gadai berhak menahan barang gadai
hingga seluruh pinjaman dilunasi.

Kewajiban penerima gadai yaitu:
Jika terjadi kehilangan atau kerusakan pada barang
jaminan akibat kelalaian murtahin, maka ia harus
bertanggungjawab.
Tidak diperbolehkan menggunakan barang jaminan
untuk kepentingan pribadi.
Sebelum melelang barang jaminan, penerima gadai
wajib memberikan pemberitahuan kepada rahin.

2) Pemberi Gadai

a)

b)

c)

d)

b)

Hak pemberi gadai diantaranya yaitu:'®
Setelah melunasi pinjaman, rahin berhak mengambil
kembali barang jaminan yang diserahkan kepada
murtahin.
Jika barang jaminan hilang atau rusak akibat
kelalaian murtahin, rahin berhak menuntut ganti
rugi.
Rahin berhak menerima sisa penjualan barang
jaminan setelah dikurangi jumlah pinjaman dan
biaya lainnya.
Jika terjadi penyalahgunaan barang jaminan oleh
murtahin, rahin berhak meminta barangnya kembali.

Kewajiban pemberi gadai yaitu:!’
Membayar kembali pinjaman beserta biaya-biaya
yang terkait dalam jangka waktu yang telah
ditentukan.
Jika tidak dapat melunasi pinjaman dalam waktu
yang telah disepakati, rahin harus merelakan barang
jaminannya untuk dijual.

16 Ibid., 153.
17 Ibid., 154.



21

4. Status dan Jenis Barang Gadai
a. Status Barang Gadai

Para ulama figih menjelaskan bahwa jika barang yang
dijadikan jaminnan secara hukum telah diserahkan kepada
penerima gadai (murtahin atau kreditur), maka akad rahn
dianggap sah, dan pemberi gadai (rahin atau debitur) telah
menerima dana yang dibutuhkan. Kesempurnaan rahn
menurut ulama disebut al-qabdh al-marhun, yaitu ketika
barang jaminan telah dikuasai secara hukum. Jika jaminan
tersebut sudah berada di tangan kreditur, maka kedua belah
pihak telah terikat oleh akad rahn.'® Oleh karena itu, saat
terjalin akad atau kontrak utang-piutang yang disertai
dengan penyerahan agunan, status hukum barang gadai
tersebut sudah terbentuk. Sebagai contoh, ketika seorang
penjual meminta pembeli untuk menyerahkan agunan
dengan nilai tertentu sebagai jaminan dalam pembelian
barang secara kredit.

Akad gadai dianggap sah setelah adanya utang. Para
ulama berpendapat demikian karena utang memang
membutuhkan adanya pengambilan agunan sebagai
jaminan. Oleh karena itu, mengambil sesuatu sebagai
agunan diperbolehkan. Hal ini menunjukkan bahwa status
gadai dapat terbentuk bahkan sebelum timbulnya utang.
Sebagai contoh, seseorang mengatakan: “Aku gadaikan
barang ini dengan pinjaman uang sebesar 10 juta rupiah dari
anda.”

Gadai tersebut sah menurut pandangan mazhab
Maliki, mazhab Syafi’i, serta Antonio, karena barang
tersebut berfungsi sebagai agunan untuk suatu hak tertentu.
Status dalam perkara gadai harus diperhatikan dengan
seksama. Dalam hal ini, statusnya tetap dianggap sebagai
gadai karena:

1) Pihak yang menerima gadai telah menerima barang serta
pinjaman dari pihak yang menggadaikan.

18 Norfarahzilah, Pemikiran Mazhab Maliki Dan Hambali Tentang Gadai Dan
Relevasi Penerapannya Di Masyarakat, (Skripsi Sarjana: Fakultas Ekonpmi Dan Bisnis
Islam, 2022), 23.



22

2) Barang yang digadaikan berada di tangan pihak penerima
gadai sebagai amanah. Jika barang tersebut hilang, pihak
penerima gadai wajib menggantinya.

3) Pihak penerima gadai berhak mengingatkan pihak
penggadai ketika jatuh tempo atau memanfaatkan barang
jaminan untuk pelunasan.

4) Pengeluaran untuk pemeliharaan barang jaminan
menjadi kewajiban pihak penggadai, mirip dengan
pembayaran sewa rumah yang digadaikan, yang
merupakan hak penggadai.

b. Jenis Barang Gadai
Jenis barang gadai (marhun) adalah barang yang
digunakan sebagai agunan oleh pemberi gadai (rahin) untuk
menjamin utang dan berada di tangan penerima gadai
(murtahin) sebagai jaminan atas pinjaman tersebut.
Barang-barang yang dapat digadaikan antara lain:"’
1) Perhiasan, seperti perhiasan yang dibuat dari platina,
intan, perak, emas, mutiara, dan sebagainya.
2) Peralatan rumah tangga, seperti perlengkapan dapur,
perlengkapan berkebun, dan lainnya.
3) Barang elektronik, seperti televisi, kipas angin,
computer, kulkas, dan lain-lain.
4) Kendaraan, seperti mobil, motor, sepeda, dan sebagainya.
5) Barang-barang lain yang dianggap memiliki nilai.

5. Pemanfaatan Barang Gadai

Sebagian besar ulama sepakat bahwa barang yang
dijadikan jaminan tidak boleh dibiarkan begitu saja tanpa
menghasilkan manfaat, karena hal tersebut dianggap sebagai
tindakan menyia-nyiakan harta. Namun, terdapat perbedaan
pendapat di kalangan ulama mengenai boleh atau tidaknya
seorang rahin memanfaatkan barang jaminan. Menurut mazhab
Hanafiyah dan Malikiyah, seorang rahin tidak diperbolehkan
menggunakan barang jaminan tanpa izin dari pemegang gadai
(murtahin), begitu pula sebaliknya. Hanafiyah berpendapat

19 Ibid., 25.



23

bahwa larangan ini didasarkan pada hak murtahin untuk menahan
barang jaminan yang diterimanya. Oleh karena itu, jika rahin
ingin memanfaatkannya, ia harus memperoleh izin dari murtahin
terlebih dahulu. Jika terjadi kerusakan akibat penggunaan oleh
rahin, maka rahin bertanggung jawab atas kerusakan tersebut,
bukan murtahin. Sementara itu, ulama dari mazhab Syafi’iyah
berpendapat bahwa rahin diperbolehkan menggunakan barang
jaminan selama pemanfaatannya tidak mengurangi nilai
ekonomis barang tersebut. Namun, jika penggunaannya
menyebabkan penurunan nilai ekonomi marhun, maka hal itu
tidak diperbolehkan.?

Terkait dengan hukum pemanfaatan barang jaminan oleh
murtahin, mayoritas ulama berpendapat bahwa pemegang gadai
tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari barang jaminan,
meskipun pemilik barang mengizinkannya. Hal ini dilarang
dalam Islam dikarenakan tindakan tersebut termasuk dalam
kategori utang yang memberikan manfaat kepada pemberi utang.
Pendapat ini didasarkan pada hadis Nabi SAW yang menyatakan,
“Setiap utang yang mendatangkan manfaat termasuk riba.”
Dalam Islam, akad gadai (rahn) merupakan akad tabarru’ yang
berfungsi sebagai jaminan atas utang, bukan akad tijarah yang
bertujuan untuk mencari keuntungan.

Imam Ahmad, Ishaq, al-Laith, dan al-Hasan berpendapat
bahwa jika barang jaminan berupa kendaraan yang dapat
digunakan atau hewan ternak yang dapat diambil susunya, maka
pemegang gadai boleh memanfaatkannya, tetapi hanya sebatas
untuk mengganti biaya perawatan yang telah dikeluarkan selama
barang tersebut berada dalam penguasaannya. Sementara itu,
sebagian ulama figih lainnya berpendapat bahwa pemegang gadai
diperbolehkan menggunakan barang jaminan selama mendapat
izin dari pemiliknya. Hal ini karena pemilik barang memiliki hak
untuk memberikan izin kepada siapa pun yang diinginkannya.
Dalam konteks ini, pemanfaatan barang jaminan didasarkan pada
izin pemilik, bukan atas dasar pinjaman.?!

20 Adanan Murroh Nasution, “Gadai Dalam Persepektif Hukum Ekonomi Islam”,
Jurnal Hukum Ekonomi, vol. 5 no. 2, November 2019, 141-142.
21 Ibid., 143.



24

6. Berakhirnya Akad Gadai

Beberapa faktor yang menyebabkan akad gadai berakhir
antara lain:*

a. Pengembalian rahn kepada pemiliknya. Akad gadai dianggap
selesai ketika barang yang digadaikan kembali kepada
pemiliknya.

b. Pelunasan hutang. Setelah seluruh hutang dilunasi, rahin
berhak mengambil kembali barang yang telah digadaikan.
Sayyid Sabiq menukil perkataan Ibnu Nadzir mengatakan
bahwa para ulama sepakat jika seseorang membayar sebagian
hutangnya tetapi ingin mengambil mengambil sebagian
barang gadaian, maka hal tersebut tidak diperbolehkan hingga
hutangnya lunas sepenuhnya. Penjualan gadai secara paksa
oleh hakim. Hakim memiliki wewenang untuk menjual
barang gadaian guna melunasi hutang rahin, meskipun rahin
tidak menyetujuinya.

c. Penghapusan hutang oleh murtahin. Jika murtahin
menghapuskan hutang rahin, maka akad gadai otomatis
berakhir.

d. Pembatalan hutang oleh murtahin. Murtahin dapat
membatalkan hutang rahin, yang menjadikan akad gadai tidak
berlaku lagi.

e. Meninggalnya rahin. Menurut Ulama Malikiyah, akad gadai
menjadi batal apabila rahin meninggal dunia sebelum barang
gadaian diserahkan murtahin, mengalami kebangkrutan, tidak
mampu melunasi hutang, menderita sakit atau gangguan jiwa
yang berujung pada kematian.?

f. Kerusakan atau kehilangan barang gadaian. Jika barang
gadaian mengalami kerusakan atau hilang, maka akad gadai
dianggap berakhir.

g. Alih hak rahn ke pihak lain. Akad gadai juga dapat berakhir
apabila barang gadaian dialihkan kepada pihak lain dalam
bentuk hibah, hadiah, atau sedekah.

22 Abdurrahman Misno, “Gadai dalam Syari’at Islam”, Jurnal Ekonomi dan Bisnis
Islam, 34.
2 Ibid., 34.



25

B. Pegadaian Syariah Kontemporer
1. Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer

Pegadaian syariah kontemporer merupakan sebuah
lembaga keuangan yang hadir sebagai alternatif pembiayaan
yang berbasis pada prinsip-prinsip syariah Islam, yang secara
khusus menghindari unsur riba, gharar (ketidakjelasan), dan
maisir. Lembaga ini menjalankan operasionalnya dengan
menggunakan akad rahn, yaitu akad gadai dalam Islam, di mana
nasabah menyerahkan barang berharga seperti emas, kendaraan
atau barang bernilai lainnya sebagai jaminan atas pinjaman tunai
yang diterimanya. Barang jaminan tersebut tetap menjadi milik
nasabah, namun berada dalam penguasaan lembaga pegadaian
selama utang belum dilunasi.**

Salah satu karakteristik utama pegadaian syariah adalah
tidak adanya bunga (riba) atas pinjaman yang diberikan. Sebagai
gantinya, pegadaian syariah dapat menarik biaya ujrah (imbal
jasa) yang diperkenankan dalam Islam, sebagai bentuk
kompensasi atas jasa penyimpanan, pengamanan, dan
pemeliharaan barang jaminan. Biaya ini ditentukan secara
transparan di awal akad, dan bukan berdasarkan presentase dari
pinjaman.”

Dalam konsep kontemporer, pegadaian syariah tidak hanya
terbatas pada transaksi rahn tradisional, tetapi juga telah
mengembangkan berbagai layanan lain yang sesuai dengan
kebutuhan modern. Di antaranya termasuk rahn emas (gadai
emas), pembiayaan mikro syariah, serta digitalisasi layanan
pegadaian, inovasi ini membuat pegadaian syariah semakin
relevan dan dapat menjangkau segmen masyarakat yang lebih
luas, khususnya masyarakat menengah ke bawah yang
membutuhkan solusi keuangan cepat, mudah, dan tetap sesuai
dengan syariat.?

24 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No.
25/DSN-MUV/II1/2002 tentang Rahn.

2> Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta:
Gema Insani, 2001), 157.

26 Kementerian Agama RI, Figh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat
Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 93.



26

Selain itu, seluruh kegiatan pegadaian syariah diawasi oleh
Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang ditunjuk oleh Majelis
Ulama Indonesia (MUI), serta tunduk pada pengawasan dan
regulasi Otoritas Jasa Keuangan (OJK). Hal ini bertujuan untuk
memastikan bahwa seluruh aktivitas operasional, produk, dan
layanan yang diberikan tetap berada dalam koridor hukum Islam
dan tidak menyimpang dari ketentuan syariah.?’

Secara kontemporer, pegadaian syariah telah mengalami
perkembangan yang cukup signifikan, tidak hanya dalam bentuk
layanan, tetapi juga dalam adaptasi terhadap kebutuhan
Masyarakat modern. Jika pada awalnya pegadaian syariah hanya
berfokus pada pembiayaan berbasis akad rahn (gadai) atas
barang jaminan seperti perhiasan atau barang elektronik, kini
cakupan layanannya telah berkembang lebih luas. Hal ini
merupakan bentuk respons terhadap dinamika ekonomi
Masyarakat serta tantangan zaman yang semakin menuntut
efisiensi dan inovasi dalam layanan keuangan.

Salah satu bentuk pengembangan tersebut adalah
munculnya produk rahn emas, yaitu layanan gadai dengan objek
berupa emas batangan atau perhiasan emas. Produk ini banyak
diminati masyarakat karena emas dianggap memiliki nilai stabil
dan likuid, serta mudah dicairkan menjadi uang tunai. Selain itu,
rahn emas juga menjadi instrument pembiayaan yang aman dan
sesuai syariah bagi masyarakat yang membutuhkan dana tunai
secara cepat namun tetap menghindari riba.?®

Selain rahn emas, pegadaian syariah juga menyediakan
pembiayaan mikro syariah yang ditujukan untuk mendukung
pelaku usaha kecil dan mikro (UMKM). Layanan ini umumnya
tidak hanya melibatkan akad rahn, tetapi juga di kombinasikan
dengan akad murabahah (jual beli) atau ijarah (sewa), sehingga
masyarakat dapat memperoleh barang produktif atau modal kerja
dengan skema cicilan syariah. Dengan demikian, pegadaian

27 Otoritas Jasa Keuangan (OJK), Outlook Industri Jasa Keuangan Syariah Tahun
2023, 45.

28 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No.
26/DSN-MUV/I11/2002 tentang Emas Sebagai Objek Rahn.



27

syariah tidak hanya memberikan bantuan danz konsumtif, tetapi
juga berperan dalam pemberdayaan ekonomi umat.”

Dalam menghadapi era digital, pegadaian syariah juga
telah merambah ke layanan berbasis teknologi. Beberapa layanan
telah tersedia secara digital dan online, seperti simulasi
pembiayaan syariah, pemesanan layanan rahn emas secara
daring, hingga pelunasan melalui aplikasi mobile. Digitalisasi ini
dilakukan agar masyarakat dapat mengakses layanan keuangan
syariah dengan lebih mudah, cepat, dan aman tanpa harus datang
langsung ke kantor pegadaian.’® Langkah ini juga merupakan
upaya mendukung inklusi keungan syariah secara nasional,
sebagaimana diamanatkan oleh OJK dan DSN-MUI.

Dengan berbagai bentuk inovasi tersebut, pegadaian
syariah kontemporer tidak hanya menjadi tempat “gadai” semata,
tetapi berkembang menjadi solusi keuangan syariah yang
inklusif, adaptif, dan relevan dengan kebutuhan zaman.*!

Terdapat beberapa akad yang digunakan dalam pegadaian
syariah tergantung pada tujuan peminjaman dan jenis kebutuhan
nasabah. Setiap akad memiliki  karakteristik  yang
membedakannya serta tetap mengacu pada prinsip-prinsip
syariah yang menghindari riba dan menjunjung asas keadilan.

a. Akad Qardh al-Hasan (Pinjaman Kebajikan)

Akad gardh al-hasan merupakan bentuk pinjaman
tanpa imbalan yang diberikan oleh lembaga keuangan
syariah kepada nasabah yang membutuhkan dana untuk
keperluan konsumtif. Dalam skema ini, barang berharga
dijadikan sebagai jaminan, sementara dana yang diberikan
bukan untuk kegiatan usaha, melainkan untuk pemenuhan
kebutuhan pribadi atau rumag tangga. Pegadaian syariah
tidak mengambil keuntungan dari pinjaman ini, melainkan
hanya boleh mengenakan biaya administrasi yang wajar.

2% Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta:
Gema Insani, 2001), 160-161.

30 Otoritas Jasa Keuangan (OJK), Outlook Industri Jasa Keuangan Syariah Tahun
2023, 47-48.

31 Kementerian Agama RI, Figh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat
Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 95.



28

Akad ini mencerminkan semangat tolong-menolong
(ta’awun) dan solidaritas sosial dalam Islam.*
b. Akad Mudharabah (Bagi Hasil Usaha)

Untuk nasabah yang ingin mendapatkan tambahan
modal guna mengembangkan usahanya, pegadaian syariah
menyediakan akad rahn yang digabungkan dengan akad
mudharabah. Dalam bentuk ini, nasabah menyerahkan
barang sebagai jaminan untuk memperoleh dana
pembiayaan produktif. Dana tersebut digunakan sebagai
modal usaha, dan sebagai gantinya, nasabah (rahin) akan
memberikan bagi hasil keuntungan kepada pihak pegadaian
(murtahin) sesuai dengan kesepakatan awal. Bagi hasil ini
hanya diberikan jika usaha yang dijalankan memperoleh
keuntungan, dan tidak termasuk sebagai bentuk bunga. Jenis
akad ini mendukung pemberdayaan ekonomi masyarakat
melalui pembiayaan yang adil dan berbasis kerja sama.*

c. Akad Ba’i al-Mugayadah (Jual Beli Bersyarat)

Akad ba’i al-muqayadah diterapkan jika nasabah
ingin mendapatkan pembiayaan dalam bentuk barang
dagangan atau alat produksi, bukan berupa uang tunai.
Dalam skema ini, barang yang dijadikan jaminan bisa
berupa benda yang bermanfaat atau tidak, tergantung
kesepakatan. Pihak pegadaian akan membeli barang tertentu
sesuai permintaan nasabah, lalu menjualanya kembali
kapada nasabah dengan sistem cicilan dan penambahan
margin keuntungan (mark-up) yang disepakati di awal akad.
Sistem ini memastikan bahwa nasabah tetap memperoleh
kebutuhan produktifnya, tanpa harus menerima uang tunai
secara langsung. Ba’i al-muqayadah menjadi solusi bagi
nasabah yang membutuhkan akses barang untuk usaha tanpa
melibatkan transaksi yang dilarang dalam syari’ah.**

32 DSN-MUI, Fatwa No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh.

33 Muhammad, Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2006), 210-211.

3 M. Nur Rianto Al-Arif, Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV Pustaka
Setia, 2012), 183-184.



29

Untuk membentuk lembaga pegadaian syariah yang ideal
dan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, terdapat beberapa aspek
penting yang harus diperhatikan. Aspek-aspek ini mencakup
legalitas permodalan, sumber daya manusia, kelembagaan,
sistem dan prosedur, serta pengawasan. Masing-masing aspek
berkontribusi pada terbentuknya sistem pegadaian syariah yang
terpercaya, efisien, dan sesuai dengan syariah.

a. Aspek Legalitas
Lembaga pegadaian syariah harus berdiri di atas dasar
hukum yang sah. Legalitas ini meliputi perizinan dari
pemerintah, sebagaimana diatur dalam Peraturan
Pemerintah No. 10 Tahun 1990 tentang Perusahaan Umum
Pegadaian. Regulasi ini memberikan kerangka hukum bagi
lembaga gadai, termasuk pegadaian syariah untuk
beroperasi secara formal dan terstruktur.?

b. Aspek Permodalan
Modal merupakan fondasi operasional dalam pendirian
pegadaian syariah. Mengingat lembaga ini membutuhkan
dana yang cukup besar untuk pembiayaan nasabah dan
penyimpanan barangg jaminan, maka diperlukan sumber
permodalan yang sesuai syariah. Permodalan dapat
dihimpun melalui skema musyarakah (kerja sama modal)
atau mudharabah (kerja sama antara pemilik modal dan
pengelola), baik dari perorangan maupun lembaga seperti
bank syariah.*

c. Aspek Sumber Daya Manusia (SDM)
SDM yang profesional dan memahami prinsip-prinsip
pegadaian syariah sangat menentukan keberhasilan lembaga
ini. Pegawai harus menguasai aspek teknis seperti
penaksiran barang, penghitungan biaya, hingga pengelolaan
keuangan, serta memiliki integritas dan pemahaman syariah

35 Pemerintah Republik Indonesia, Peraturan Pemerintah No. 10 Tahun 1990
tentang Perusahaan Umum Pegadaian, Lembaran Negara Tahun 1990 Nomor 17.

36 M. Nur Rianto Al-Arif, Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV Pustaka
Setia, 2012), 181-183.



30

yang kuat. SDM juga diharapkan menjadi agen dakwah yang
turut mensyiarkan nilai-nilai Islam dalam praktik ekonomi.*’

d. Aspek Kelembagaan
Sebagai institusi keuangan berbasis syariah, pegadaian
syariah perlu memiliki kelembagaan yang kuat dan dikenal
luas oleh Masyarakat. Sosialisasi tentang perbedaan antara
pegadaian syariah dan konvensional menjadi penting agar
masyarakat memahami nilai tambah syariah dalam layanan
ini. Pegadaian syariah juga harus menunjukkan komitmen
pada nilai maslahah (kemaslahatan umat).*®

e. Aspek Sistem dan Prosedur
Seluruh sistem operasional pegadaian syariah wajib
mengikuti kaidah-kaidah syariah. Prosedur yang dijalankan
harus mencerminkan transparansi, keadilan, dan
menghindari praktik riba. Fleksibilitas sistem diperbolehkan
selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Hal
ini menunjukkan bahwa pegadaian syariah harus mampu
beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat lokal tanpa
mengabaikan aturan agama.*

f.  Aspek Pengawasan
Agar tetap sesuai syariah, operasional pegadaian syariah
diawasi oleh Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS juga
bertugas mengawal dan memberikan fatwa serta persetujuan
terhadap setiap produk dan mekanisme kerja lembaga
tersebut. Pengawasan ini merupakan bagian penting dari
menjaga kepercayaan publik dan integritas syariah lembaga
gadai.*

37 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta:
Gema Insani, 2001), 135-136.

3 Kementerian Agama RI, Figh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat
Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 94.

3 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008), 105.

40 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Pedoman
Umum Dewan Pengawas Syariah LKS, 2002.



31

2. Regulasi Pegadaian Syariah
a. Peran Otoritas Jasa Keuangan (OJK)

Dalam sistem hukum di Indonesia, Undang-Undang
menyatakan bahwa lembaga pegadaian termasuk dalam
kategori lembaga jasa keuangan yang kegiatan usahanya
berada di bawah pengaturan dan pengawasan Otoritas Jasa
Keuangan (OJK). Ketentuan ini menegaskan bahwa
aktivitas pegadaian tidak dapat berjalan secara bebas tanpa
regulasi, melainkan harus mengikuti aturan yang telah
ditetapkan oleh OJK. Salah satu regulasi yang mengatur
tentang kegiatan pegadaian adalah Peraturan (OJK) tentang
Usaha Pergadaian. Peraturan ini memiliki dampak besar
terhadap tata kelola hukum jaminan di Indonesia, terutama
yang berkaitan dengan jaminan gadai sebagai salah satu
bentuk aturan hukum perdata klasik, tetapi juga harus
menyesuaikan dengan ketentuan yang diatur dalam regulasi
sektor jasa keuangan. Peraturan Otoritas Jasa Keuangan
(PJOK) menerbitkan peraturan khusus yang mengatur
operasional dan tata kelola pegadaian syariah PJOK Nomor
31/PJOK.05/2016 tentang usaha pegadaian.*!

Dalam pelaksanannya, perusahaan pergadaian di
Indonesia terbagi menjadi dua jenis. Pertama, perusahaan
pergadaian yang dikelola oleh pihak swasta. Kedua,
perusahaan pergadaian yang dimiliki dan dijalankan oleh
pemerintah. Kedua jenis perusahaan ini beroperasi dengan
pengawasan langsung dari OJK, sebagaimana dijelaskan
dalam Pasal 1 angka 2 Peraturan OJK tentang Usaha
Pergadaian. Penjelasan lebih lanjut mengenai perusahaan
pergadaian dapat dibagi menadi dua yaitu:

1) Perusahaan Pergadaian Swasta
Menurut Pasal 1 angka 3 dalam Peraturan Otoritas Jasa
Keuangan (PJOK) tentang Usaha Pergadaian,
perusahaan pergadaian swasta adalah badan usaha
berbadan hukum yang menjalankan kegiatan di bidang
pergadaian. Cakupan usaha pergadaian yang dimaksud
dalam peraturan ini jauh lebih luas dibandingkan dengan

41 Otoritas Jasa Keuangan, Peraturan OJK No. 31/POJK.05/2016 tentang Usaha
Pergadaian, Pasal 2.



32

definisi gadai dalam Pasal 1150 Kitab Undang-Undang
Hukum Perdata (KUHPerdata). Jika KUHPerdata hanya
membahsa gadai secara terbatas sebagai jaminan
kebendaan atas utang, maka PJOK telah memperluas
cakupannya, termasuk  mengakomodasi  sistem
pegadaian berbasis syariah. Kegiatan pergadaian tidak
lagi hanya dilakukan oleh perusahaan milik pemerintah,
seperti PT Pegadaian, tetapi juga dapat dijalankan oleh
perusahaan swasta yang memenuhi syarat dan tunduk
pada ketentuan OJK. Hal ini membuka ruang yang lebih
luas bagi pengembangan usaha pegadaian dengan sistem
pengawasan yang lebih terstruktur dan legal.*?
2) Perusahaan Pergadaian Pemerintah
Pasal 1 angka 4 PJOK Usaha Pergadaian secara khusus
mengatur tentang PT Pegadaian (Persero), yaitu
perusahaan milik pemerintah yang menjalankan kegiatan
pergadaian. Sebelum adanya regulasi dari OJK ini,
praktik pegadaian di Indonesia masih merujuk pada
ketentuan KUHPerdata, terutama Pasal 1150 hingga
1160. Dalam KHUPerdata, gadai dianggap sebagai
jaminan kebendaan yang bersifat accesior, artinya
keberadaan gadai sangat tergantung pada perjanjian
utamanya, yaitu utang piutang. Apabila utang selesai,
maka gadai pun berakhir. Namun, definisi dan ruang
lingkup gadai dalam KUHPerdata tersebut dianggap
terlalu sempit jika dibandingkan dengan pengaturan yang
diberikan dalam PJOK. Dalam peraturan baru ini,
kegiatan usaha pegadaian mencakup layanan jasa
taksiran barang, penitipan, dan jasa-jasa lainnya,
termasuk layanan yang berdasarkan orinsip-prinsip
syariah. Hal ini menunjukkan bahwa PJOK tidak hanya
menata ulang regulasi, tetapi juga memperluas model
bisnis pergadaian.
Sebelum terbitnya PJOK ini, praktik pegadaian
berjalan tanpa pengawasan yang memadai. Akibatnya,

4 Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah
Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal
Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 17.



33

banyak konsumen yang tidak mendapatkan perlindungan
hukum yang jelas ketika menggadaikan barang. Oleh karena
itu, keberadaan PJOK Usaha Pergadaian sangat penting
untuk menciptakan kepastian hukum dan melindungi hak-
hak Masyarakat dalam transaksi gadai. Diterbitkannya
Peraturan Otoritas Jasa Keuangan (POJK) tentang Usaha
Pergadaian memberikan dasar hukum yang kokoh bagi OJK
dalam menjalankan tugas pengawasan terhadap kegiatan
usaha pergadaian. Dengan adanya regulasi ini, pergadaian
diakui sebagai bagian dari industri jasa keuangan yang
memiliki karakteristik khusus, sehingga memerlukan
pengaturan dan pengawasan tersendiri yang lebih sistematis
dan terarah.*

Secara umum, unsur-unsur gadai yang termuat dalam
POJK memiliki kesamaan dengan yang terdapat dalam Pasal
1150 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata),
terutama dalam hal bahwa gadai merupakan bentuk jaminan
kebendaan. Dalam KUHPerdata, terdapat beberapa unsur
pokok yang menjelaskan mekanisme gadai, yaitu:*

1) Penguasaan atas barang bergerak berada di tangan pihak
kreditur, dalam hal ini perusahaan pegadaian. Artinya,
barang yang dijadikan jaminan akan dipegang oleh
pihak yang memberikan pinjaman selama utang belum
dilunasi.

2) Jika nasabah tidak mampu melunasi pinjamannya, maka
perusahaan pegadaian memiliki hak untuk menjual atau
melelang barang tersebut, dan hasilnya digunakan untuk
melunasi utang yang belum dibayar.

3) Perusahaan pegadaian memiliki hak untuk didahulukan
(droit de preference) dibandingkan dengan kreditur lain
dalam hal pelunasan, artinya mereka memiliki prioritas
dalam mengambil kembali dana dari hasil penjualan
barang jaminan.

43 Abubakar, L., Handayani, T. Telaah Yuridis Perkembangan Regulasi Dan Usaha
Pergadaian Sebagai Pranata Jaminan Kebendaan. Jurnal Bina Mulia Hukum, vol. 2, no.
1, September 2017, 84.

4 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 1150.



34

Dalam pembahasan ini akan dijelaskan beberapa
perbedaan penting antara ketentuan gadai menurut Kitab
Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata) dan
peraturan yang diatur dalam POJK Usaha Pergadaian.
Perbedaan ini muncul karena perkembangan hukum dan
kebutuhan pengaturan yang lebih rinci dalam konteks
lembaga keuangan modern. Pertama, perbedaan terletak
pada objek yang dapat dijadikan barang gadai. Dalam
KUHPerdata, objek gadai bisa berupa benda bergerak baik
yang berwujud seperti barang fisik, maupun yang tidak
berwujud seperti piutang atau hak. Sementara itu, menurut
POJK, objek gadai dibatasi hanya pada benda bergerak yang
berwujud saja. Kedua, terkait penguasaan barang gadai,
KUHPerdata menyatakan bahwa barang gadai dikuasai oleh
pihak penerima gadai (kreditur).*> Sedangkan dalam praktik
pergadaian menurut POJK, barang gadai dikuasai langsung
oleh perusahaan pegadaian selama utang belum dilunasi.
Ketiga, mengenai mekanisme pelunasan utang, KUHPerdata
memberikan hak kepada penerima gadai untuk melunasi
piutangnya dengan cara mengambil hasil dari penjualan
objek gadai. Hal yang sama juga berlaku dalam POJK,
namun secara teknis dinyatakan bahwa perusahaan
pegadaian berhak melakukan pelunasan pinjaman melalui
lelang atau penjualan barang yang digadaikan oleh nasabah.
Keempat, soal status kepemilikan barang gadai,
KUHPerdata menjelaskan bahwa barang yang digadaikan
tetap menjadi milik debitur (orang yang berutang), hanya
saja berada dalam penguasaan kreditur. Sementara dalam
POJK, barang gadai tetap menjadi milik nasabah, yang
merupakan sebutan lain untuk debitur dalam konteks
lembaga pegadaian. Terakhir, dalam hal keuntungan atau
imbal hasil, KUHPerdata hanya membahas mengenai bunga
dan biaya tambahan lainnya. Sedangkan POJK tidak hanya
mengatur soal bunga, tetapi juga memasukkan jasa pinjaman
sebagai bagian dari komponen biaya yang dapat dikenakan

% Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah
Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal
Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 18.



35

dalam  transaksi gadai. Perbedaan-perbedaan  ini
menunjukkan bahwa pengaturan dalam POJK lebih
diarahkan pada praktik pergadaian sebagai lembaga jasa
keuangan yang diawasi, sehingga lebih sistematis dan
terstruktur  dibandingkan pengaturan umum dalam
KUHPerdata.*

Salah satu hal yang diatur dalam Peraturan Otoritas
Jasa Keuangan (POJK) tentang Usaha Pergadaian namun
tidak terdapat dalam KUHPerdata adalah kewajiban untuk
mengasuransikan barang jaminan. Sebagaimana tercantum
dalam Pasal 22 ayat (3) POJK, perusahaan pergadaian wajib
mengasuransikan barang jaminan dan barang titipan sebagai
bentuk perlindungan atas risiko kerugian yang mungkin
terjadi*’. Langkah ini merupakan bagian dari upaya mitigasi
risiko yakni usaha untuk meminimalkan dampak kerugian
jika terjadi hal-hal yang tidak diinginkan seperti kehilangan,
kerusakan, atau bencana. Dalam praktiknya, masyarakat
yang menggunakan layanan pegadaian umumnya tidak
mengelola risiko ini secara mandiri, melainkan
menyerahkannya kepada pihak ketiga, dalam hal ini adalah
lembaga asuransi. Dengan demikian, pengaturan dalam
POJK mencerminkan perkembangan sistem keuangan yang
lebih profesional dan terintegrasi dengan lembaga keuangan
lainnya, termasuk asuransi.*®

Dalam praktik pergadaian, sangat penting bagi
perusahaan pegadaian untuk mengasuransikan barang-
barang jaminan yang dititipkan oleh nasabah. Hal ini
dilakukan untuk memberikan perlindungan jika terjadi hal-
hal yang tidak diinginkan, seperti bencana alam misalnya
gunung meletus, tsunami, atau angin topan. Apabila risiko
tersebut terjadi, maka kerugian atas barang jaminan dapat
ditanggung oleh pihak asuransi. Dalam konteks hukum,
peristiwa-peristiwa tersebut tergolong sebagai keadaan
memaksa (force majeure), yaitu situasi di luar kendali
manusia yang dapat menghalangi pelaksanaan suatu

46 Ihid., 18.
4T POJK, Pasal 22 ayat (3).
48 Sembiring S, Hukum Asuransi, Bandung: Nuansa Aulia, 2014, 4.



36

perjanjian. Selain itu, Peraturan OJK (POJK) Usaha
Pergadaian juga mengatur secara jelas mengenai jangka
waktu pinjaman dengan jaminan gadai. Dalam Pasal 24 ayat
(1) POJK, disebutkan bahwa batas waktu maksimal
pinjaman adalah selama empat bulan. Ketentuan ini
memberikan kejelasan bagi nasabah dan perusahaan
pegadaian. Sebaliknya, dalam KUHPerdata, tidak ada
penjelasan rinci mengenai batas waktu pinjaman untuk
gadai, sehingga menimbulkan kekaburan hukum dalam
praktiknya.*
Pasal 26 POJK mengatur tentang tata cara dan syarat
penjualan barang jaminan melalui lelang, yang harus
dilakukan sesuai dengan peraturan perundang-undangan
yang berlaku. Aturan ini memberikan kepastian hukum
mengenai bagaimana barang jaminan dapat dijual apabila
pinjaman tidak dilunasi. Hal ini ditegaskan kembali dalam
Pasal 27 POJK, yang mewajibkan perusahaan pegadaian
untuk mengembalikan kelebihan hasil penjualan barang
jaminan kepada nasabah jika barang dijual lewat lelang atau
berdasarkan kuasa penjualan. Sementara itu, KUHPerdata
tidak memberikan pengaturan secara rinci terkait proses
penjualan barang gadai melalui lelang, sehingga POJK hadir
untuk melengkapi kekosongan tersebut.
POJK juga memperjelas ruang lingkup kegiatan usaha
pergadaian, baik yang berbasis konvensional maupun
syariah. Adapun jenis-jenis kegiatan usaha yang dapat
dilakukan oleh perusahaan pegadaian antara lain:>
1) Memberikan pinjaman uang dengan jaminan fidusia,
yaitu jaminan atas benda bergerak tanpa penyerahan fisik
barang.

2) Memberikan pinjaman dengan sistem hukum gadai, di
mana barang diserahkan secara fisik sebagai jaminan.

3) Melayani penitipan barang berharga, seperti perhiasan
atau dokumen penting.

4 Ibid., Pasal 24 ayat (1).
0 Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah

Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal
Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 19.



37

4) Menyediakan jasa taksiran, yaitu menilai harga barang
yang akan dijadikan jaminan.

5) Melaksanakan kegiatan berbasis fee-based income, yaitu
layanan yang menghasilkan pendapatan dari biaya jasa.

6) Menjalankan kegiatan lain yang telah mendapatkan
persetuyjuan dari  OJK sesuai kebutuhan dan
perkembangan industri.

Dengan berbagai pengaturan ini, POJK Usaha
Pergadaian memberikan dasar hukum yang lebih
komprehensif, modern, dan adaptif dibandingkan dengan
ketentuan lama dalam KUHPerdata, serta menjamin
kepastian dan perlindungan hukum bagi semua pihak yang
terlibat dalam transaksi gadai.

b. Fatwa DSN-MUI
1) Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia

No:25/DSN-MUI/111/2002 tentang Rahn’!

Ketentuan umum:

a) Murtahin (penerima barang) mempunyai hak untuk
menahan marhun (barang) sampai semua utang
Rahin (yang menyerahkan barang) dilunasi.

b) Marhun dan manfaatnya tetap milik rahin. Pada
prinsipnya, marhun tidak boleh dimanfaatkan oleh
murtahin  kecuali seizin rahin, dengan tidak
mengurangi nilai marhun dan pemanfaatannya itu
sekedar pengganti biaya pemeliharaan dan
perawatannya.

c) Pemeliharaan dan penyimpanan marhun pada
dasarnya menjadi kewajiban Rahn, namun dapat
juga dilakukan oleh murtahin, sedangkan biaya dan
pemeliharaan tetap menjadi kewajiban rahin.

d) Besar biaya pemeliharaan dan penyimpanan marhun
tidak boleh ditentukan berdasarkan jumlah
pinjaman.

e) Penjualan marhun

1 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No.
25/DSN-MUV/II1/2002 tentang Rahn.



38

(1) Apabila jatuh tempo, murtahin harus
memperingatkan rahin untuk segera melunasi
hutangnya.

(2) Apabila rahin tetap tidak dapat melunasi
utangnya, maka marhun dijual paksa/
dieksekusi melalui lelang sesuai syari’ah.

(3) Hasil penjualan marhun digunakan untuk
melunasi utang, biaya pemeliharaan dan
penyimpanan yang belum dibayar serta biaya
penjualan.

(4) Kelebihan hasil penjualan menjadi milik rahin
dan kekurangannya menjadi kewajiban rahin.

(5) Jika salah satu pihak tidak menunaikan
kewajiban atau jika terjadi perselisihan diantara
kedua belah pihak, maka penyelesaiannya
dilakukan melalui badan Arbitrase Syari’ah
setelah tidak tercapai kesepakatan melalui
musyawarah.

(6) Fatwa ini berlaku sejak tanggal ditetapkan
ketentuan jika dikemudian hari ternyata
terdapat kekeliruan, akan diubah dan
disempurnakan sebagaimana mestinya.

2) Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia
No: 26/DSN-MUV/II1/2002 tentang Rahn Emas:>*
Pertama:

a) Rahn emas dibolehkan berdasarkan prinsip rahn.

b) Ongkos dan biaya penyimapanan barang (marhun)
ditanggung oleh penggadai (rahin)

c¢) Ongkos dimana dimaksud ayat 2 besarnya
didasarkan pada pengeluaran yang nyata-nyata
diperlukan.

d) Biaya penyimpanan barang (marhun) dilakukan
berdasarkan akad ljarah.

52 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No:
26/DSN-MUU/I11/2002 tentang Rahn Emas.



39

Kedua: Fatwa ini berlaku sejak tanggal ditetapkan,
dengan ketentuan jika dikemudian hari ternyata terdapat
kekeliruan, akan diubah dan  disempurnakan
sebagaimana mestinya.



BAB III
KONSEP GADAI MENURUT IBNU RUSYD DAN IBNU
QUDAMAH

A. Pemikiran Ibnu Rusyd
1. Biografi Ibnu Rusyd

Ibnu Rusyd memiliki nama lengkap Abu al-Walid
Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd al-Hafidz al-Andalusi al-
Qurthubi al-Maliki lahir di Cordoba, Spanyol, sekitar tahun 1126
M (520 H)-meninggal 10 Desember 1198 M (595 H) di
Marrakesh.! Ta berasal dari keluarga terhormat yang berperan
sebagai hakim dalam mazhab Maliki. Ibnu Rusyd lahir dalam
keluarga yang terpandang. Kakeknya, yang dikenal sebagai Ibnu
Rusyd al-Jadd, merupakan penasihat senior pangeran pada masa
pemerintahan Almoravid. Ayahnya, Abu al-Qasim Ahmad ibn
Abi al-Walid, adalah seorang ahli hukum yang mengajar di
dewan Masjid Cordoba. Saat itu, Ibnu Rusyd masih berusia dua
belas tahun. Abu al-Qasim kemudian meninggalkan dunia
peradilan untuk fokus pada pengajaran dan penulisan di bidang
fikih, tafsir, dan hadits, hingga wafat pada tahun 563 H, ketika
Ibnu Rusyd sedang berada di puncak aktivitas filosofisnya. Masa
muda Ibnu Rusyd berlangsung pada akhir era Almoravid, suatu
periode yang ditandai dengan dominasi para ahli hukum dalam
bidang pemikiran, budaya, sosial, dan politik.

la telah menghafal al-Qur’an serta kitab al-Muwatta’.
Namun, karena semangat belajarnya yang tinggi, ia mencari ilmu
dari berbagai ulama di luar keluarganya. Beberapa gurunya
antara lain Abu al-Aim Basykawal, Abu Marwan ibn Masarrah,
Abu Bakar ibn Samhun, Abu Ja’far ibn Abd al-Aziz, Abdullah al-
Maziri, dan Abu Muhammad ibn Rizq. Dalam bidang
kedokteran, ia belajar dari Abu Ja’far Harun at-Trijali dan Abu
Marwan ibn Kharbul, sementara dalam bidang filsafat, ia berguru
kepada Ibnu Bajah dan Ibnu Tufail.

! Muhammad Asep Setiawan, “Kontruksi Filsafat Ibnu Rusyd dan Pengaruhnya
Terhadap Peradaban Barat”, Journal of Islamic Theology and Philosophy, vol. 4, no. 1,
Juni 2022, 24.

40



41

Ibnu Rusyd dikenal dalam berbagai sumber bibliografi
sebagai penulis sejumlah karya di bidang ilmu hukum, salah
satunya Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid, yang
merupakan ringkasan dari al-Mustashfa karya al-Ghazali. Di
antara risalah-risalahnya, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugqtashid memiliki nilai penting karena memberikan
pemahaman tentang hakikat dan tujuan ilmu fikih. Dalam bab
pembuka, Ibnu Rusyd menyatakan bahwa risalah ini ditulis untuk
mencatat berbagai ijtihad hukum yang disepakati maupun
diperselisihkan oleh para cendekiawan, dengan merujuk pada
prinsip-prinsip dan aturan-aturan mendasar. la mendasarkan
metodenya pada tiga aspek yang diterima dari Nabi, yaitu ucapan,
perbuatan, dan persetujuan diam-diam. Ucapan merujuk pada
perkataan Nabi dalam bentuk ungkapan spesifik, perbuatan
mencerminkan solusi praktis atas perbedaan hukum, sedangkan
persetujuan diam-diam (faqrir) berkaitan dengan hal-hal yang
diterima tanpa pernyataan eksplisit.>

Metode analogi (giyas) berada di tengah perbedaan
pandangan di antara para ulama. Malik bin Anas (w. 795) dan
Ahmad bin Hanbal (w. 855), pendiri mazhab Maliki dan Hanbali,
cenderung membatasi penerapan giyas. Sementara itu, pendiri
mazhab Hanafi dan asy-Syafi’i lebih memperluas cakupannya.
Ibnu Rusyd kemudian membahas ujaran hukum, yang ia bagi ke
dalam empat kategori, di mana tiga di antaranya merupakan
objek konsensus (ijma’) dan satu menjadi sumber perbedaan
pendapat. Jenis pertama dari tiga objek konsensus mencakup
pernyataan-pernyataan yang umumnya mudah dipahami. Jenis
kedua meliputi pernyataan umum yang berkaitan dengan kasus
spesifik atau pernyataan khusus yang menunjukkan prinsip
umum.

Dalam Fashl al-Magqal, sebagaimana telah dibahas pada
bab sebelumnya, Ibnu Rusyd menjelaskan kesetaraan antara
hukum dan giyas rasional. la menegaskan bahwa penggunaan
giyas rasional dapat dibenarkan, dengan syarat hanya para ahli

2 Muhamad Subhi Apriantoro, Salsabilla Ines Sekartaji, Apriliya Suryaningsih,
“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif Ibnu Rusyd Al-Qurthubi
Dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, vol. 7, no. 3, 2021, 4.



42

fikih yang berwenang menggunakannya atau menerapkan
deduksi rasional dalam menyelesaikan perbedaan pendapat
dalam filsafat maupun teologi.® Metode-metode verbal, yang
melibatkan pernyataan tekstual eksplisit, seperti yang telah
disebutkan sebelumnya, dapat berisi perintah, larangan, atau
pilihan. Oleh karena itu, jenis-jenis hukum dapat diklasifikasikan
ke dalam lima kategori, yaitu: wajib, dianjurkan, haram, makruh,
dan mubah.

Ibnu Rusyd mengidentifikasi enam penyebab utama
kesalahan yang timbul dari penyalahgunaan lima metode hukum.
Pertama, kesalahan dalam penggunaan istilah, seperti
menggeneralisasi yang khusus, mengkhususkan yang umum,
atau kesalahpahaman terhadap keduanya. Kedua, kesalahan
dalam ekuivokasi, misalnya ketika suatu perintah disalah artikan
sebagai kewajiban atau anjuran, serta larangan dipahami secara
keliru. Ketiga, kesalahan dalam tata bahasa. Keempat, kekeliruan
dalam menyamakan kiasan dengan makna literal suatu istilah.
Kelima, penggunaan suatu istilah dalam arti sebenarnya pada satu
kesempatan dan dalam arti relatif pada kesempatan lain. Keenam,
kontradiksi dalam dua kasus terkait semua jenis istilah yang
menjadi dasar pengambilan keputusan, baik dalam tindakan
maupun persetujuan.?

Dari berbagai penjelasan metodologis ini, tampak jelas
bahwa Ibnu Rusyd, sebagai seorang fakih, sangat menekankan
pentingnya analogi atau deduksi dalam menyelesaikan
perselisihan hukum. Ia tidak hanya bergantung pada otoritas
ulama dan fukaha yang sudah diakui, seperti yang cenderung
dilakukan oleh kalangan tradisionalis. Hal ini sejalan dengan
ajaran Al-Qur’an, yang berulang kali menyeru umat manusia
untuk menyelidiki realitas guna mengenal Tuhan sebagai
Pencipta dunia, sebagaimana telah disebutkan sebelumnya. Jika
ternyata kajlan mengenai deduksi rasional belum pernah

3 Saifuddin, Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam, (Jurnal
Inteligensia, 2018), vol.4, no.1, 4.

4 Muhamad Subhi Apriantoro, Salsabilla Ines Sekartaji, Apriliya Suryaningsih,
“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif Ibnu Rusyd Al-Qurthubi
Dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, vol. 7, no. 3, 2021, 4.



43

dilakukan oleh para pendahulu Muslim, tetapi justru telah diteliti
secara mendalam oleh bangsa kuno, yakni Yunani, maka menjadi
tanggung jawab kita untuk melanjutkan upaya tersebut. Terutama
dalam kasus deduksi rasional, yang telah dieksplorasi secara
menyeluruh oleh para pemikir terdahulu di mana yang dimaksud
Ibnu Rusyd adalah para filsuf dan ahli logika kuno.

Kitab Bidayatul Mujtahid, dengan judul lengkap Bidayatul
Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid, merupakan karya Ibnu Rusyd
yang paling terkenal dan memiliki kualitas tertinggi dalam
bidang fikih dibandingkan dengan karya-karyanya yang lain.
Ibnu Rusyd menyelesaikan kitab ini sekitar tahun 1188 M, saat ia
menjabat sebagai Hakim Agung di Kordoba, pada usia sekitar 62
tahun. Buku ini berisi pemikiran dan argumentasi dari berbagai
mazhab fikih, mulai dari zaman para sahabat hingga abad ke-11
M, mencakup pendekatan tekstual maupun rasional. Di era
modern, kitab ini dikategorikan sebagai salah satu rujukan utama
dalam ilmu perbandingan mazhab.’

Sejak akhir abad ke-11 M, ilmu hukum perbandingan
dikenal sebagai Ilmu Khilaf, yaitu ilmu yang membandingkan
berbagai argumen yang digunakan oleh para akademisi dalam
merumuskan hukum. Ibnu Khaldun, dalam pengantar karyanya
yang terkenal, A/-Muqaddimah, menekankan bahwa llmu Khilaf
(Al-Khilafiyyat) merupakan alat yang sangat berharga untuk
memahami sudut pandang dan alasan para imam, sehingga
mempermudah siapa saja dalam menetapkan suatu aturan hukum.
Karena signifikansinya, tidak mengherankan jika para ulama
besar Islam seperti Imam Ghazali, Imam Hanafi, Imam Syafii,
Imam Maliki, serta para imam lainnya dari berbagai mazhab,
memberikan perhatian besar terhadap bidang ini.

Seperti halnya para pemikir Islam sebelumnya, Ibnu Rusyd
tetap dikenang. la menyadari bahwa [lmu Khilaf memiliki
perbedaan dengan fikih, terutama dalam gaya penulisannya, yang
berbeda dari para pendahulu yang ia teladani, termasuk
kakeknya. Jika fikih menjelaskan suatu hukum berdasarkan dalil-
dalil tertentu, [Mlmu Khilaf mengkaji hukum dengan
mempertimbangkan berbagai sudut pandang dan pendapat yang

5 Ibid., 5.



44

beragam, disertai argumentasi yang mendalam. Ibnu Rusyd
menulis Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid dengan
tujuan ini, dimulai dengan renungannya tentang pentingnya
membuka kembali pintu ijtihad.®

Ibnu Rusyd mengabdikan dirinya kepada pemerintahan
Dinasti Muwahhidin, yang didirikan oleh Muhammad ibn
Abdullah ibn Tumart pada tahun 541 H dengan pusat kekuasaan
di Cordoba, Andalusia, setelah berhasil menaklukkan Dinasti
Murabithin. Ketika Abu Ya’qub al-Mansur naik takhta
menggantikan Abd Mukmin pada tahun 558 H, Ibnu Rusyd
mendapat dukungan penuh untuk mendalami filsafat dan
memberikan komentar terhadap karya-karya Aristoteles.
Hubungannya dengan Amirul Mukminin Abu Ya’qub terjalin
melalui perantara Ibnu Tufail.

Setelah Ya’qub digantikan oleh putranya, Abu Yusuf
Ya’qub (580-595 H), Ibnu Rusyd menghadapi tekanan dari
masyarakat, terutama dari kalangan fuqaha. la dituduh sebagai
zindiq dan murtad hanya karena mempelajari serta mengajarkan
filsafat, yang dianggap sebagai ilmu kuno. Beberapa penulis
biografi menyebutkan bahwa salah satu penyebab permasalahan
ini adalah pernyataan dalam bukunya a/-Hayawan, di mana ia
menyebut Amirul Mukminin sebagai raja Barbar. Istilah tersebut
membuat sang Khalifah tersinggung, karena biasanya digunakan
untuk menggambarkan penguasa yang zalim dan bodoh. Sumber
lain menyebutkan bahwa tuduhan terhadap Ibnu Rusyd juga
dipicu oleh beberapa karyanya dalam bidang filsafat, yang
dianggap menyatakan bahwa bintang adalah salah satu Tuhan,
sehingga ia dikafirkan oleh para fuqaha.’

2. Karya-karya Ibnu Rusyd
Karya-karya Ibnu Rusyd dapat dikelompokkan sebagai
berikut:®

6 Ibid., 5.
7 Saifuddin, “Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam”, Jurnal

Inteligensia, vol.4, no.1, Maret 2018, 2.
8 Ibid., 3.



45

a. Bidang filsafat/hikmah:

1) Tahafut at-Tahafut,

2) Jauhar al-Aql al-Samawiyah,

3) Ittisal al-Aql al-Mufarriq bi al-Insan (2 jilid),

4) Kitab fi al-Aql al-Huyulani aw fi Imkan al-Ittishal,

5) Syarah Ittishal al-Aql bi al-Insan,

6) Masail fi Mukhtalif Agsam al-Manthiq,

7) Al-Masail al-Burhaniyah,

8) Khulasah al-Manthiq,

9) Mugaddimah al-Falsafah,

10) Al-Natijah al-Muthabaqah,

11) Jawami’ Aflathon,

12) At-Ta’rif bi Jihah Nadzr al-Farabi fi Shina’ah al-Manthiq
wa Nadzr Aristu Fiha,

13) Syaruh Katsir ‘ala al-Farabi fi al-Masail al-Manthiqi
Aristotarik,

14) Magqalah fi al-Radd ‘ala Abi Ali ibn Sina,

15) Syarh al-Ilahiyat al-Awsat (Talkhis al-Ilahiyat),

16) Risalah fi Anna Alah La Ya’lam al-Juz’iyah,

17) Magqalah fi al-Wujud as-Sarmadi wa al-Wujud az-
Zamaniyabh,

18) Fashl an Masail Wagqiat fi ‘Ilm al-Ilah,

19) Masail fi ‘Ilm an-Nafs.

b. Bidang kalam/teologi’
1) Fashl al-Maqal Baina al-Hikmah wa asy-Syari’ah ma
Ittishal,
2) I’tigad Masyyi’ah wa al-Mutakallimin,
3) Al-Manabhij li Ushul ad-Din,
4) Syarh Agidah al-Imam al-Mahdi,
5) Manahij al-Adillah fi Aqidah al-Millah,
6) Dhamimah fi Masalah ‘IIm al-Qadim.

c¢. Bidang fikih/usul fikih:
1) Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqtashid,
2) Mukhtashar al-Mustashfa,

% Ibid., 4.



46

3) Al-Tanbih ila al-Kharaj,

4) Al-Mutun fi al-Fikih fi al-Dhahaya,

5) Risalah fi al-Khushul,

6) Makasib al-Muluk wa al-Rusa’ al-Muharramabh,
7) Ad-Dalil al-Kamil fi al-Figh.

d. Bidang astronomi/ilmu falak:
1) Mukhtashar al-Magqisthi,
2) Magqalah fi Harkah al-Jirm as-Samawi,
3) Kalam ‘ala Ru’yah Jirm ats-Tsabitah.

e. Bidang gramatika bahasa Arab:
1) Kitab adh-Dharuri fi an-Nahw,
2) Kalam ‘ala al-Kalimah wa al-Ism al-Musytagq.

f. Bidang kedokteran:
1) Al-Kulliyat,
2) Syarh Arjuwizat Ibn Sina fi Ath-Thibb,
3) Magqalah fi at-Tiryaq,
4) Nashaih fi Amr al-Ishal,
5) Masalah fi Nawaib al-Humm.

Karya-karya Ibnu Rusyd yang masih dapat kita jumpai

adalah sebagai berikut:!°

a. Fashl al-Magqal fi ma bain al-Hikmat wa al-Syariah min al-
Ittishal, berisikan korelasi antara agama dan filsafat.

b. Al-Kasyfan Manahij al-Adillat fi Aqaid al-Millat, berisikan
kritik terhadap para ahli ilmu kalam dan sufi.

c. Tahafut al-Tahafut, berisikan kritik terhadap karya Al-
Ghazali yang berjudul Tahafut al-Falasifat.

d. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, berisikan
uraian-uraian di bidang fiqih.

10 Muhammad Asep Setiawan, “Konstruksi Filsafat Ibnu Rusyd Dan Pengaruhnya
Terhadap Peradaban Barat”, Journal of Islamic Theology and Philosophy, vol.4,no.1, Juni
2022, 28.



47

3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd
Dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid
Ibnu Rusyd berkata:!!

S GE LA 95 s dws g ol 1 X ol
35 gl 35 Y ,u.\f,ﬁ Qb o s Aok
(AR 3 opkals el g D e BT KT

A 8 3hg G 8 s 2

“Dasar dalam pembahasan kitab ini adalah firman Allah
SWT: Dan jika kamu tidak menemukan seorang penulis,
maka hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang
(oleh yang berpiutang). Pembahasan dalam kitab ini
mencakup rukun, syarat, serta hukum-hukumnya. Rukun
adalah dengan melihat kepada pemberi gadai, penerima
gadai, utang, dan sifat akad gadai.”

Dari ayat ini beliau menjelaskan akad yang sah dalam
Islam dan pembahasannya meliputi rukun, syarat, serta hukum-
hukum yang berkaitan dengannya.

Pendapat Ibnu Rusyd mengenai diperbolehkannya gadai
baik dalam keadaan safar maupun mukim berpegang pada hadits,

bjf\..b Jb ¢ ’}1\ L..:.,L>- c.,L>-\}5\ J.i./c L:.:"j.é- 433.;,3 \.::315—

Bis feany JE Gled 3 gl 3 2ty B

" Ibnu Rusyd, Syarh Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid, tahqiq:
Abdullah Al-°Abbadi, (Kairo: Darussalam), jilid 1, 1905.



dogale @ Jo 200 5 G 0 Loy s 2 3500
P olsy )iz52 s T QUG fo3sis o 55

“Telah menceritakan kepada kami Musaddad, telah
menceritakan  kepada kami  ‘Abdul Wahid, telah
menceritakan kepada kami Al-‘Amash, ia berkata: Kami
pernah membicarakan tentang rahn (gadai) dan qabul
(penerimaan) dalam akad salaf (utang-piutang) di
hadapan  Ibrahim. Maka Ibrahim berkata: Telah
menceritakan kepada kami Al-Aswad dari ‘Aisyah RA,
bahwa Nabi SAW pernah membeli makanan dari seorang
Yahudi dengan pembayaran yang ditangguhkan dan beliau
menjaminkannya dengan baju besinya”. (HR. Bukhari)

Hadits tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah SAW
pernah menggadaikan sesuatu dalam keadaan tidak safar (tidak
berpergian). Hal ini dijadikan hujjah oleh jumhur ulama yang
membolehkan praktik gadai dilakukan baik safar maupun tidak
safar. Pendapat ini berseberangan dengan golongan Zahiriyah
dan Mujahid yang membatasi kebolehan gadai hanya saat safar,
berdasarkan yang tercantum dalam Surah Al-Baqarah ayat 283.
Namun, hadits ini menunjukkan bahwa Rasulullah SAW sendiri
menggadaikan baju besinya kepada seorang Yahudi di Madinah,
dan di Madinah adalah tempat beliau tinggal (bukan sedang
berpergian), sehingga menjadi dasar kuat bagi pendapat jumhur.

Ibnu Rusyd membahas beberapa rukun sebagai berikut:'
Pertama, pihak yang menggadaikan.

Tidak terdapat perbedaan pendapat bahwa di antara sifat-
sifat orang yang menggadaikan adalah mahjur alaih dan dikenal
sebagai pihak yang bertanggung jawab dalam melunasi utang.

12 Hadis riwayat al-Bukhari, dalam kitab Shahih al-Bukhari, Bab al-Rahn, no.
2509.

13 Mushilihin, “Pendapat Ulama Mazhab Tentang Rukun Gadai”,
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-
Gadai.html, diakses 14 April 2025.



https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html

49

Dalam hal ini, washi (pelaksana wasiat) diperbolehkan
melakukan penggadaian atas nama pihak yang berada dalam
tanggungannya, apabila tindakan tersebut bertujuan untuk
pelunasan utang dan dianggap sebagai suatu kebutuhan. Pendapat
ini dikemukakan oleh Imam Malik.

Menurut Mazhab  Syafi’i, washi  diperbolehkan
menggadaikan barang jika terdapat kepentingan yang jelas dan
nyata. Imam Malik juga membolehkan penggadaian oleh budak
mukatab yaitu budak yang berusaha membebaskan dirinya
melalui cicilan dan orang yang diberi izin boleh menggadaikan.
Namun menurut Sahnun, penggadaian tidak sah apabila
dilakukan semata-mata sebagai jaminan atas utang yang
diberikan. Dalam hal ini Imam Syafi’i sejalan dengan pendapat
tersebut.

Imam Malik dan Imam Syafi’i sepakat bahwa orang yang
telah dinyatakan bangkrut tidak memiliki kewenangan untuk
melakukan  penggadaian.  Sebaliknya, = Abu  Hanifah
membolehkan orang bangkrut untuk tetap melakukan
penggadaian. Tidak terdapat pendapat tegas dari Imam Malik
mengenai kebolehan seseorang yang hartanya habis karena
utang, untuk menggadaikan barang. Dalam pendapat Imam
Malik yang paling dikenal, seseorang tidak diperbolehkan
menggadaikan barang sebelum secara resmi dinyatakan
bangkrut.'

Kedua, akad gadai.

Ulama Syafi’iyah menetapkan bahwa sahnya akad gadai
bergantung pada terpenuhinya tiga syarat. Pertama, objek gadai
harus berupa barang berwujud, karena utang tidak dapat
dijadikan objek gadai. Kedua, barang yang digadaikan harus
dimiliki secara sah dan tidak termasuk barang yang terlarang
untuk  diperjualbelikan, seperti mushaf. Imam Malik
memperbolehkan penggadaian mushaf dengan syarat penerima
gadai tidak diperbolehkan membacanya. Perbedaan pendapat ini
berakar pada hukum jual beli mushaf. Ketiga, barang yang

14 NU online, “Jual Beli Barang yang Digadaikan Mneurut Hukum Islam”,
https://Islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-
hukum-Islam-Sgl]J, diakses 14 April 2025



https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ

50

dijadikan objek gadai harus dapat dijual apabila pelunasan utang
telah jatuh tempo.

Menurut Imam Malik diperbolehkan menggadaikan
barang-barang yang belum bisa dijual seperti hasil pertanian atau
buah-buahan yang belum layak dipanen. Jika buah tersebut telah
layak panen, maka dapat dijual guna melunasi utang. Mengenai
hal ini, Imam Syafi’i memiliki dua pendapat: pertama,
diperbolehkan menggadaikan buah tersebut dan kedua, buah
tersebut baru boleh dijual untuk melunasi utang jika telah
dipanen. Abu Hamid menyatakan bahwa pendapat yang
membolehkan lebih kuat. Imam Malik juga memperbolehkan
penggadaian barang yang belum diketahui nilainya secara pasti,
seperti dinar dan dirham cetakan.'>

Imam Malik dan Imam Syafi’i berpendapat bahwa
kepemilikan penuh atas barang tidak merupakan syarat sahnya
gadai. Barang pinjaman sekalipun dapat dijadikan objek gadai.
Ulama sepakat bahwa salah satu syarat sahnya gadai, barang
gadaian harus berada dalam penguasaan pihak penerima gadai.
Namun, terjadi perbedaan pendapat apabila penerima gadai
mendapatkan barang tersebut melalui tindakan perampasan.
Imam Malik memperbolehkan menggadaikan status barang yang
dirampas itu dialihkan menjadi barang gadai apabila pemilik
barang mengatakannya demikian sebelum ia menerimanya
kembali. Sebaliknya, Imam Syafi’i menilai barang tersebut tetap
dalam status ghashab (barang rampasan), kecuali jika
dikembalikan kepada pemiliknya.

Dalam konteks penggadaian bagian dari barang milik
bersama, terjadi perbedaan pendapat pula. Abu Hanifah tidak
membolehkan penggadaian atas bagian kepemilikan bersama,
sedangkan Imam Malik dan Imam Syafi’i memperbolehkannya.'®
Ketiga, objek barang gadai.

Dalam Mazhab Maliki, prinsip umum menyatakan bahwa
semua barang yang memiliki nilai ekonomis dan dapat
diperjualbelikan boleh dijadikan sebagai objek, dengan

15 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid, terj. Tim
Penerjemah, (Jakarta: Pustaka Azzam), 537.
16 Ibid.



51

pengecualian transaksi sharf (jual beli mata uang), yang harus
dilakukan secara tunai dan karenanya tidak sah sebagai gadai.
Demikian pula modal salam, meskipun dalam pandangan Imam
Malik, ia dinilai lebih ringan dibandingkan sharf. Sebagian
fuqaha dari golongan Zahiri berpendapat bahwa akad gadai
hanya berlaku atas barang-barang pesanan, berdasarkan pendapat
mereka terhadap ayat Al-Qur’an tentang gadai yang mereka
tafsirkan sebagai berkaitan dengan utang piutang dalam transaksi
perdagangan.!’

Mazhab Maliki membolehkan penerimaan barang gadai
dalam beberapa konteks lain, seperti utang dalam akad salam,
kompensasi atas kerugian dalam kasus ghashab atas barang
konsumsi, denda atas tindak kriminal terhadap harta, serta dalam
kasus penganiayaan berat yang tidak dikenai qishas, seperti kasus
ma’mumah (luka hingga sampai otak) dan jaifah (luka dalam
perut).

Barang pinjaman juga dapat dijadikan objek gadai apabila
berada dalam tanggungan, namun tidak dibolehkan jika tidak
berada dalam tanggungan. Gadai juga diperbolehkan dalam
konteks sewa menyewa dan upah kerja, dengan ketentuam upah
tersebut diberikan setelah pekerjaan selesai. Mas kawin dapat
juga dijadikan objek gadai, namun tidak berlaku untuk hukuman
pidana (hudud), qishash, atau proses pembebasan budak.

Menurut Ulama Syafi’iyah, objek gadai harus memenuhi
tiga syarat:'

a. Harus berkaitan dengan utang, karena barang hasil pinjaman
tidak dapat digadaikan.

b. Harus bersifat tetap dan tidak sedang dalam proses
pembayaran atau penggantian.

c. Tidak sedang dalam proses pelunasan yang akan datang, baik
wajib maupun tidak, seperti dalam kasus kitabah. Pandangan
ini sejalan dengan pandangan Mazhab Maliki.

7 Ibid., 538.
8 Ibid., 539.



52

Syarat-syarat gadai yang disebutkan dalam kitab Bidayatul
Mujtahid wa Nihayatul Mugqtashid ada dua macam:"
a. Syarat sah gadai

1) Syarat yang disepakati secara umum, seperti diterimanya
barang gadai oleh pihak penerima. Imam Malik
menyebutkan bahwa penerimaan barang merupakan
syarat kesempurnaan gadai. Sementara Imam Syafi’i,
Abu Hanifah, dan ahli zhahir menyatakan bahwa
penerimaan barang adalah syarat sahnya gadai.

2) Syarat yang dalam pensyaratannya, yakni berkaitan
dengan kelanjutan penerimaan barang gadai secara terus
menerus. Imam Malik menganggap hal ini penting dan
merupakan bagian dari syarat sah, jika barang kembali ke
tangan pemberi gadai (walau dalam bentuk pinjaman
atau titipan), maka akad dianggap batal. Imam Syafi’i
tidak mensyaratkan penerimaan barang gadai senantiasa
berada dalam penguasaan penerima gadai, cukup dengan
sekali penerimaan. Akad gadai dianggap sah dan tidak
gugur meskipun barang tersebut kemudian dipinjamkan
kembali kepada pemberi gadai.

b. Syarat rusaknya gadai

Dalam pandangan mayoritas ulama, salah satu syarat
yang menyebabkan rusaknya akad gadai adalah adanya
ketentuan bahwa barang gadai otomatis menjadi milik
penerima gadai apabila utang tidak dilunasi pada saat jatuh
tempo, tanpa melalui proses penjualan terlebih dahulu.
Ketentuan ini dipandang batil karena mengandung unsur
gharar dan zalim, serta membatalkan akad berdasarkan ijma’
ulama, karena bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah
khususnya mengenai keharusan adanya transaksi jual beli
yang sah untuk pengalihan kepemilikan.?

Ibnu Rusyd mengungkapkan bahwa terdapat
perbedaan pendapat di kalangan ulama apakah penerima
gadai boleh memanfaatkan barang yang digadaikan. Berikut
adalah berbagai pandangan terkait hal ini:

19 Ibid., 540.
20 Ibid., 541.



53

1) Pendapat yang melarang pemanfaatan barang gadai

Mayoritas ulama dari mazhab Syafi’i, Maliki, dan
Hambali sepakat bahwa pihak yang menerima barang
gadai (murtahin) tidak diperbolehkan memanfaatkan
barang tersebut tanpa persetujuan langsung dari pihak
yang menggadaikan (rahin). Apabila barang tersebut
digunakan tanpa izin, maka penerima gadai diwajibkan
memberikan ganti rugi atas manfaat atau keuntungan
yang telah ia peroleh dari penggunaan barang tersebut
dan mengembalikan barang dalam keadaan yang sama
seperti saat ia menerimanya dari pemilik.?!

Dalam pandangan Islam, ketika seseorang
menggadaikan barang, kepemilikan barang tersebut tidak
berpindah kepada pihak yang menerima gadai. Barang
tersebut hanya dijadikan jaminan atas utang, sehingga
tetap menjadi pemilik pihak penggadai. Karena
kepemilikan belum berpindah, maka menggunakan
barang tanpa izin dari pemiliknya dianggap mengambil
hak orang lain tanpa dasar yang sah. Hal ini dilarang
karena bertentangan dengan prinsip keadilan dalam
muamalah (interaksi ekonomi). Jika penerima gadai
memanfaatkan barang, ia harus mengganti nilai manfaat
atau keuntungan yang didapatkan. Misalnya jika ia
menggunakan kendaraan, maka ia wajib membayar sewa
yang wajar. Barang tersebut tidak boleh rusak dan
berubah bentuk, apabila terjadi kerusakan maka ia harus
menanggung perbaikannya atau menggantinya.

Ulama dari tiga mazhab ini menganggap
kemanfaatan tanpa izin sebagai bentuk kezaliman, karena
mengambil sesuatu yang bukan haknya. Selain itu bisa
mengarah ke riba khafi (riba tersembunyi), karena
penerima gadai mendapatkan keuntungan tambahan dari
pinjaman yang ia berikan.

2) Pendapat yang membolehkan pemanfaatan barang gadai

Sebagian ulama termasuk Abu Hanifah dan Sufyan
ats-Tsauri memperbolehkan penerima gadai (murtahin)

21 Ibid., 543.



54

memanfaatkan barang yang digadaikan dalam kondisi

tertentu. Mereka mentapkan dua bentuk situasi:*?

a) Jika barang gadai berupa hewan, maka penerima
gadai diizinkan untuk menungganginya atau
mengambil manfaat dari susunya, selama ia
menanggung seluruh biaya pemeliharaan hewan
tersebut.

b) Jika barang gadai berupa properti seperti rumah atau
tanah, maka menurut mereka penerima gadai dapat
menyewakan properti tersebut. Hasil sewa tersebut
bisa digunakan untuk mengurangi atau membayar
sebagian dari utang si penggadai.

Pendapat ini didasarkan pada hadis yang
diriwayatkan oleh Abu Hurairah, bahwa Rasulullah SAW
bersabda: Hewan yang digadaikan boleh ditunggangi jika
ia membutuhkan nafkah, dan boleh diperah susunya jika
ia membutuhkan nafkah, dan biaya itu wajib ditanggung
oleh orang yang menunggangi dan memerahnya.

Namun ulama yang menolak pandangan ini
menyatakan bahwa hadis tersebut tidak boleh dijadikan
sebagai dasar hukum umum, melainkan hanya berlaku
sebagai pengecualian khusus dalam konteks tertentu,
sehingga tidak bisa diterapkan pada seluruh bentuk
barang gadai.

Menurut pendapat Abu Hanifah dan Ast-Tsauri,
jika penerima gadai menanggug beban biaya
pemeliharaan (misalnya memberi makan hewan), maka
ia berhak mendapat manfaat sebagai kompensasi, asalkan
nilai manfaat itu proporsional dengan pengeluarannya.
Pemanfaatan ini tidak dianggap riba, karena bukan
sebagai keuntungan atas utang, melainkan sebagai timbal
balik pengeluaran biaya.

3) Pendapat Mazhab Maliki

Mazhab Maliki mengambil posisi moderat dalam

memandang hak atas manfaat barang gadai. Mazhab

22 [bid., 544.



55

Maliki membedakan dua jenis manfaat yang berasal dari
barang yang digadaikan, yaitu:*
a) Manfaat alami
Manfaat yang muncul secara alami dan
otomatis dari barang gadai, tanpa usaha tambahan
atau campur tangan manusia secara langsung.
Contohnya, anak dari hewan ternak yang digadaikan
dan buah dari pohon yang termasuk dalam akad
gadai, jika sudah terlihat jelas saat akad berlangsung
boleh dimanfaatkan oleh penerima gadai selama
manfaat itu tidak mengurangi nilai pokok barang.
b) Manfaat tambahan
Seperti hasil dari menyewakan rumah atau
bangunan dan menggunakan lahan pertanian untuk
bercocok tanam, penerima gadai tidak berhak
mengambil manfaat secara sepihak kecuali jika ada
izin yang jelas dari pihak pemberi gadai.

Ibnu Rusyd membahas tanggung jawab atas barang gadai
dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugtashid.

P g w4 iy ok R sl Y

“Barang yang digadaikan tidak boleh ditutup dari pemilik
gadaian, ia berasal dari orang yang menggadaikannya,
baginya adalah keuntungannya dan tanggung jawabnya
ialah bila ada kerugian”.

Dalam hal barang gadai mengalami kerusakan atau
kehilangan, tanggung jawab penerima gadai ditentukan
berdasarkan penyebab kejadian sebagai berikut:?

23 Jbid., 545.

24 Tbnu Rusyd, Syarh Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugtashid, tahqiq:
Abdullah Al-*Abbadi, (Kairo: Darussalam), jilid 1, 1916.

25 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid, 546.



56

a. Apabila kerusakan disebabkan oleh faktor alamiah dan bukan
karena faktor kelalaian penerima gadai, maka risiko tersebut
tetap menjadi tanggung jawab pemberi gadai.

b. Apabila kerusakan terjadi akibat kelalaian dari pihak
penerima gadai, maka yang bersangkutan wajib untuk
memberikan penggantian atas kerugian tersebut.

c. Apabila barang gadai digunakan tanpa persetujuan pemberi
gadai dan kemudian mengalami kerusakan, maka seluruh
tanggung jawab atas kerugian yang timbul sepenuhnya
dibebankan kepada penerima gadai.

B. Pemikiran Ibnu Qudamah
1. Biografi Ibnu Qudamah

Ibnu Qudamah lahir di desa Juma’il, sebuah desa yang
terletak di kota Nablus, Palestina, pada tahun 541 H, tepatnya
pada bulan Sya’ban.?® Nama lengkapnya adalah Muwaffaquddin
Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu
Qudamah al-Hanbali al-Maqdisi. Beliau dikenal sebagai seorang
imam, ahli figh, dan sosok yang zuhud. Pada usia 20 tahun, ia
bersama keluarganya berangkat ke Damaskus. Di sana, ia
berhasil menghafal Al-Qur’an serta mempelajari kitab
Mukhtashar, karya Al-Khiraqi dari para ulama mazhab Hanbali.
Setelah menghafal kitab tersebut, ia menyetorkannya kepada
mereka, dan mereka pun mengakui kesempurnaan hafalannya,
sehingga memberinya ijazah untuk meriwayatkan kitab tersebut.
Setelah itu, ia melanjutkan perjalanan ke Baghdad dan menetap
di sana selama empat tahun untuk menimba ilmu. Di kota ini, ia
mendalami ilmu Figh, Hadits, Nahwu, Perbandingan Mazhab,
ilmu Bahasa (Lughah), ilmu hitung (Hisab), dan berbagai ilmu
lainnya.?’

Kemudian, Muwaffaquddin kembali ke Damaskus, di
mana namanya semakin dikenal. la mengadakan berbagai majelis

26 Ari Wahyudi, “Ibnu Qudamah Al-Maqdisi: Pejuang Akidah dari Palestina”,
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-magqdisi-pejuang-aqidah-dari-
palestina.html, diakses 3 Maret 2025

27 Vevi Alfi Maghfiroh, Syaefullah, Studi Pemikiran Ibnu Qudamah Tentang
Nikah Bersyarat, (IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2019), vol.3, no.1, 73.



https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html

57

keilmuan di Masjid Al-Muzhaffari di Damaskus dengan tujuan
memperluas penyebaran mazhab Hanbali. Mazhab Hanbali
merupakan salah satu mazhab figh yang terkenal. Oleh karena
itu, para ulama dan pencari ilmu berupaya untuk
mengkodifikasikan ajaran-ajarannya. Upaya ini menghasilkan
banyak kitab yang membahas mazhab Hanbali, sehingga semakin
meningkatkan popularitasnya. Penyebaran luas mazhab ini
bukanlah hasil langsung dari pendirinya, Imam Ahmad bin
Hanbal Asy-Syaibani. Sebab, tidak seperti ulama figh lainnya,
Imam Ahmad tidak meninggalkan kitab khusus yang merangkum
pendapat-pendapatnya  dalam  masalah  figh. Namun,
berkembangnya mazhab Hanbali banyak dipengaruhi oleh peran
Imam Ahmad bin Harun Abu Bakar Al-Khallal. Ia merupakan
seorang ulama yang belajar dari berbagai imam mazhab termasuk
Ahmad bin Hanbal bin Al-Hajjaj Abu Bakar Al-Mawardzi, dua
putra Imam Ahmad yaitu Shalih dan Abdullah, Harb bin Ismail
Al-Hanzhali Al-Kirmani, Abdul Malik bin Abdul Hamid Mihram
Al-Maimuni, serta beberapa ulama lainnya.”®

Muwaffaquddin menikah dengan Maryam, putri dari Abu
Bakar bin Abdillah bin Sa’ad Al-Maqdisi, yang merupakan
pamannya. Dari pernikahan ini, ia dikaruniai lima orang anak,
yakni tiga putra: Abu Al-Fadhl Muhammad, Abu Al-Izzi Yahya,
dan Abu Al-Majid Isa, serta dua putri: Fatimah dan Shafiyah.
Muwaffaquddin dikenal sebagai sosok yang berparas tampan,
dengan cahaya di wajahnya yang memancarkan kesan
ketakwaan, sikap wara’, serta kezuhudannya. Selain itu, ia
memiliki jenggot panjang, kecerdasan luar biasa, akhlak yang
baik, dan juga dikenal sebagai seorang penyair besar. Para
sejarawan sepakat bahwa Muwaffaquddin wafat di Damaskus
pada tahun 620 H/1224 M. ia dimakamkan di tempat
peristirahatan terakhirnya yang terkenal, yang terletak di Gunung
Qosiyun, Damaskus.

28 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, Penerjemah Ahmad Khotib, Faturrahman, (Jakarta:
Pustaka Azzam, 2007), cet ke-1, Jilid 1, 4.



58

Ibnu Qudamah memiliki lebih dari 30 guru yang tersebar

di berbagai kota, seperti Baghdad, Damaskus, Mosul, dan
Makkah. Berikut ini adalah beberapa di antara mereka:*

Di Baghdad:
Abu Zur’ah Thahir bin Muhammad bin Thahir Al-Magqdisi.
Ibnu Qudamah menimba ilmu darinya di Baghdad pada tahun
566 H.

. Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Ahmad bin Ahmad.

Ia dikenal sebagai imam dalam ilmu Nahwu, bahasa (Lughah),
serta fatwa. Para ulama sering mendatanginya untuk meminta
fatwa dan berdiskusi mengenai berbagai persmasalahan. la
wafat pada 567 H.

Jamaluddin Abu Al-Fajr Abdurrahman bin Ali bin
Muhammad (Ibnu Al-Jauzi). Seorang penulis yang Menyusun
banyak kitab dalam berbagai bidang keilmuan. Ia adalah ahli
Figh, Hadits, serta dikenal sebagai sosok yang wara’ dan
zuhud. Ia wafat pada tahun 597 H.

Abu Hasan Ali bin Abdurrahman bin Muhammad Ath-Khusi
Al-Baghdad (Ibnu Taaj). Seorang qari’ dan ulama zuhud.
Abu Al-Fath Nashr bin Fityan bin Mathar (Ibnu Amina An-
Nahrrawani). Seorang penasihat agama yang mengajarkan
Figh dan Ushul Figh kepada Ibnu Qudamah. Ia wafat pada
tahun 583 H dalam keadaan belum menikah.

Muhammad bin Muhammad As-Sakan. Salah satu guru yang
turut berkontribusi dalam pendidikan Ibnu Qudamah.

Di Damaskus:*
Ahmad bin Muhammad bin Qudamah Al-Maqdisi. Ayahnya
sendiri, yang juga menjadi gurunya.
Abu Al-Makarim Abdul bin Muhammad bin Muslim bin Hilal
Al-Azdi Ad-Damasyagqi. la wafat pada tahun 565 H.
Abu Al-Fadhl Abdullah bin Muhammad bin Ath-Thusi. Wafat
pada tahhun 578 H.

2 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,

2002), 279.

30 1pid., 280.



59

Di Makkah:

d. Abu Muhammad Al-Mubarak bin Ali Al-Hanbali. Seorang
imam dalam mazhab Hanbali yang tinggal di Makkah,
sekaligus ahli Hadits dan Figh.

Karya-karya Ibnu Qudamah

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Abdul Aziz

Abdurrahman Al-Said, seorang ahli figh dari Arab Saudi, Ibnu
Qudamah memiliki total 31 karya dalam berbagai bidang ilmu,
baik dalam bentuk besar maupun kecil. Berikut bebrapa
diantaranya:*!

a. Bidang Ushuluddin

)

2)
3)

4)
5)

6)
7)
8)

9)

Al-Burhan fi Masa’il Al-Qur’an. kitab tentang ilmu Al-
Qur’an yang terdiri dari satu juz.

Jawabu Mas’alah Waradat fi Al-Qur’an. hanya satu juz.
Al-I'tiga’. Kitab berisi pembahasan akidah dalam satu
juz.

Mas’alah Al-Uluw. Terdiri dari dua juz.

Dzam Al-Takwil. Membahas persoalan takwil dalam
satu juz.

Kitab Al-Qadar. Berbicara mengenai qadar dalam satu
juz.

Kitab Fadha’il Al-Sahabah. Kitab yang membahas
keutamaan para sahabat terdiri dari dua juz.

Risalah Ila Syaikh Fahruddin Ibn Taimiyah fi Tahlid Ahli
Al-Bida’ fi Al-Nar

Mas’alah fi Tahrim Al-Nazar fi Kutub Ahli Al-Kalam

b. Bidang Fikih*

)

2)

Al-Mughni. Kitab fikih besar dalam 10 jilid yang
membahas seluruh aspek fikih, mulai dari ibadah,
muamalah, hingga hukum perang.
Al-Kafi. Kitab fikih dalam 3 jilid yang merupakan
ringkasan dari berbagai bab fikih.

31 Ibid, 281.
32 Ibid, 282.



3)
4)
5)
6)
7)

8)

60

Al-Mugni. Kitab fikih dalam 3 jilid besar, meskipun
tidak selengkap Al-Mughni.

Al-‘Umdah fi Al-Figh. Kitab fikih untuk pemula yang
menyertakan dalil dari AI-Qur’an dan Sunnah.
Mukhtasar Al-Hidayah li Abi Al-Khatab. Dalam satu
jilid.

Manasik Al-Hajj. Kitab tentang tata cara haji, dalam satu
juz.

Dzam Al-Waswas. Membahas gangguan was-was, dalam
satu juz.

Raudhah Al-Nazhir fi Ushul Al-Figh. Kitab ushul fikih
tertua dalam mazhab Hanbali yang kemudian diringkas
oleh Najmuddin Al-Tufi. Selain itu, Ibnu Qudamah juga
memiliki banyak fatwa dari risalah lainnya.

c. Bidang Bahasa dan Nasab**

)

2)

3)

Qun’ah Al-Arib fi Al-Gharib. Sebuah kitab dalam satu
jilid kecil.

Al-Tibyan an Nasab Al-Quraisy. Menjelaskan nasab
orang-orang Quraisy, dalam satu juz.

Ikhtisar fi Nasab Al-Anshar. Kitab dalam satu jilid yang
membahas keturunan kaum Ansar.

d. Bidang Tasawuf

1)

2)
3)

4)

5)

Kitab Al-Tawabin fi Al-Hadits. Membahas masalah
taubat dalam hadits terdiri dari dua juz.

Kitab Al-Mutahabbin Fillah. Terdiri dari dua juz.

Kitab Al-Rigaq wa Al-Buka’. Membahas kelembutan
hati dan tangisan dalam dua juz.

Fadha’il Al-Syura. Kitab yang membahas keutamaan
bulan Asyura dalam dua juz.

Fadha’il Al-Asy’ari

e. Bidang Hadits

1)

Mukhtasar Al-‘Ilal Al-Khallal. Kitab yang membahas
cacat dalam hadits dalam satu jilid besar.

33 Ibid, 283.



61

2) Mukhtasar fi Gharib Al-Hadits. Mengulas hadits-hadits
yang dianggap gharib atau unik.
3) Masyikh Ukhra. Terdiri dari beberapa juz.

Al-Mughni merupakan kitab fikih utama dalam mazhab
Hanbali. Kitab ini tidak hanya membahas fikih Islam secara
umum tetapi juga secara khusus menjelaskan fikih dalam mazhab
Hanbali. Penyusunannya dilakukan dalam bentuk Fighul
Mugqarin (perbandingan  antar ~ mazhab), sehingga
keistimewaannya dilakukan terletak pada perbandingan pendapat
mazhab Hanbali dengan mazhab lainnya.**

Jika terdapat perbedaan antara mazhab Hanbali dan
mazhab lain, kitab ini selalu menyertakan dalil dari ayat Al-
Qur’an atau hadits sebagai dasar pendapat mazhab Hanbali. Oleh
karena itu, sering dijumpai ungkapan “Walana Hadits
Rasulullah” (dalil kami adalah hadits Raulullah).

Ibnu Qudamah menunjukkan keterikatannya terhadap teks
Al-Qur’an dan hadits dalam kitab ini, sebagaimana prinsip dasar
mazhab Hanbali, sehingga ia jarang menggunakan argumentasi
akal. Hal yang serupa juga terlihat dalam kitab Raudhah Al-
Nazir, yang membahas ushul fikih dengan membandingkan teori
ushul dari berbagai mazhab. Ia selalu mendiskusikan setiap
pendapat dari berbagai sudut pandang sebelum menyimpulkan
dengan pendapatnya sendiri atau pendapat mazhab Hanbali.

3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Qudamah
Dalam kitab A/-Mughni, Ibnu Qudamah menjelaskan:

R

w0

Bazig sty ol ety 6 W Asig &8 il o 23

B AW J6 i e 5h s Ras 56 oof

34 Abdul Qadir Badran, Terjemah Syaikh Muwafaq Mualif Al-Mughni dalam Al-
Mughni, (Beirut Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah), 6-7.



“Rahn secara bahasa berarti tetap atau terus menerus.
Dikatakan ma’un rahin yaitu air yang tenang. Dan
ni’matun raahinah yaitu kenikmatan yang terus
berlangsung. Ada pula yang mengatakan rahn berasal
dari makna penahanan. Allah SWT berfirman: “Setiap
orang terikat dengan apa yang dikerjakannya”. Dan juga
berfirman: “Setiap orang bertanggung jawab atas apa
yang telah ia lakukan ™.

Dalam syariat Islam, rahn berarti harta yang dijadikan
sebagai jaminan utang, agar dapat digunakan untuk melunasi
utang tersebut apabila pihak yang berutang tidak mampu
melunasinya. Transaksi gadai ini diperbolehkan dalam syariat
Islam berdasarkan dalil Al-Qur’an, Sunnah, dan ijma’ para
ulama.

Dalam Al-Qur’an Allah SWT berfirman:

204 0o

36% -, 0428 w ) 5 0t % os 4. l/o NP
o3 P BRI L5 A e 20

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermuamalah tidak
secara tunai) sedangkan kamu tidak memperoleh seorang
penulis, maka hendaklah ada barang tanggungan yang
dipegang (oleh yang berpiutang).” (Q.S. 3 [Al-Baqarah]:
283)

Ayat ini menunjukkan kebolehan melakukan gadai,
khususnya dalam keadaan darurat seperti dalam perjalanan dan

35 Ibnu Qudamah, AI-Mughni ala Mukhtasar al-Khiragi, juz 1V, tahgiq: ‘Abd al-
Salam Muhammad Ali Shahih (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah), 234.

36 Tbnu Qudamah, AI-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, (Jakarta: Pustaka
Azzam), 25.



63

tidak ditemui pencatat utang. Ulama sepakat bahwa ayat ini juga
mencakup kebolehan gadai dalam kondisi mukim, karena alasan
syar’i dari kebolehan gadai tidak terbatas hanya dalam
perjalanan.

Dalam banyak riwayat disebutkan bahwa Rasulullah SAW
pernah melakukan transaksi gadai. Diantaranya adalah hadis dari
Aisyah RA:

E1E J6 (fpad¥) Bls i A Bls Sies Bls
Ghe oy JU el 3 gl B ol B
{J‘i‘ji‘-ﬁ:"m jiﬁfgﬂ\ :)Hg:fci&\ ;;,p)gw&ua_;}:diy‘
Vgtod ol Y5z 15855 Jal Yotsb Gsasdi e 2

“Telah menceritakan kepada kami Musaddad, telah
menceritakan  kepada kami  ‘Abdul Wahid, telah
menceritakan kepada kami Al-‘Amash, ia berkata: Kami
pernah membicarakan tentang rahn (gadai) dan qabul
(penerimaan) dalam akad salaf (utang-piutang) di
hadapan  Ibrahim. Maka Ibrahim berkata: Telah
menceritakan kepada kami Al-Aswad dari ‘Aisyah RA,
bahwa Nabi SAW pernah membeli makanan dari seorang
Yahudi dengan pembayaran yang ditangguhkan dan beliau
menjaminkannya dengan baju besinya”. (HR. Bukhari)

Hadis ini menjadi dalil kebolehan melakukan gadai
meskipun dalam keadaan tidak dalam perjalanan (mukim).
Bahkan Rasulullah SAW sendiri melakukan gadai kepada non-
Muslim.

Dalam hadis lain yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah
RA, Rasulullah SAW bersabda:

37 Hadis riwayat al-Bukhari, dalam kitab Shahih al-Bukhari, Bab al-Rahn, no.
2509.



64

P

a8 Gl A A g (JE G AE ks
ULpdé\J JUJU ww\@a) oj.’jasd\ @..,J\
).\.S\ (5 (Cehn OET15 akayy &S5 LA V.Lw £le A
8255 u"/’ C,\f L;.U\ &9} cbj.ajﬂ u\fb\ w u}&;

o (sl olgy)

“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin
Mugqatil, telah mengabarkan kepada kami ‘Abdullah, telah
mengabarkan kepada kami Zakariya, dari asy-Sya 'bi, dari
Abu Hurairah RA, ia berkata: Rasulullah SAW bersabda:
“Barang gadai boleh dinaiki dengan menanggung biaya
perawatannya apabila ia digadaikan, dan susu dari hewan
yang digadaikan boleh diminum dengan menanggung
biaya perawatannya apabila ia digadaikan. Maka orang
yang menaikinya dan meminumnya wajib menanggung
biaya (nafkah)nya.” (HR. Bukhari)

Ini menunjukkan bahwa barang gadai tetap dapat
dimanfaatkan secara adil oleh pihak pemegang gadai sesuai
dengan kebutuhan pemeliharaannya.

Berdasarkan hadis dan ayat-ayat di atas, para ulama
sepakat (ijma’) atas kebolehan akad rahn dalam Islam, baik
ketika sedang bermukim maupun dalam perjalanan, selama
terdapat kebutuhan dan kesepakatan antara kedua belah pihak.

Ibnu Qudamah menyebutkan bahwa akad rahn dapat
terjadi dalam tiga bentuk atau kondisi yang masing-masing
memiliki hukum dan konsekuensi tersendiri:*

a. Gadai bersamaan dengan adanya utang
Kondisi pertama adalah ketika akad gadai dilakukan
bersamaan dengan terjadinya utang piutang. Contohnya

38 Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.
3 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, 27.



65

seseorang berkata: “Aku jual pakaian ini kepadamu seharga
sepuluh dirham dengan tempo satu bulan, dan aku
menggadaikan budakku bernama Sa’ad sebagai jaminan
utangnya”.

Dalam kasus ini, transaksi utang dan gadai terjadi
dalam satu waktu. Maka barang yang disebut sebagai
jaminan (dalam contoh ini adalah budak) sah untuk
digadaikan karena disertai dengan sebab utang secara
langsung.

Pendapat ini dikemukakan oleh Imam Malik, Syafi’i,
dan kalangan ahli fikih rasional. Mereka berpendapat bahwa
akad gadai dapat dilakukan bersamaan dengan akad pinjam
meminjam. Hal ini didasarkan pada pertimbangan
kebutuhan, karena jika tidak disertai sejak awal, hak
menuntut jaminan bisa hilang. Dengan adanya akad gadai
secara langsung, maka pihak pemberi pinjaman memiliki
jaminan atas komitmen si peminjam. Apabila tidak mampu
membayar, maka jaminan tersebut bisa digunakan untuk
menutup kewajiban utangnya.

b. Gadai terjadi setelah ada hak

Kondisi kedua adalah ketika utang telah terjadi
sebelumnya, kemudian disusul oleh akad gadai setelahnya.
Hal ini juga diperbolehkan karena hakikat gadai adalah
bentuk jaminan atas kewajiban yang telah timbul
sebelumnya. Dalam pandangan fikih, hal ini termasuk ke
dalam bentuk fa widh atau penguatan terhadap hak piutang
yang telah ada.

c. Gadai terjadi sebelum ada hak

Kondisi ketiga adalah gadai yang dilakukan sebelum
adanya hak utang dianggap tidak sah. Misalnya seseorang
berkata: “Aku gadaikan budakku dengan sepuluh dirham
yang akan kamu utangkan padauk”. Maka akad ini tidak sah
menurut mazhab tekstualis. Pendapat ini dipilih oleh
beberapa tokoh seperti Abu Bakar dan Al-Qadhi.*

Imam Syafi’i dan Abu Khaththab mendukung bahwa
akad tersebut sah jika disertai utang secara nyata. Misalnya

40 Ipid, 28.



66

seseorang menyerahkan pakaiannya sebagai gadai, lalu pihak
penerima memberikan pinjaman, maka barulah akad gadai
itu dianggap sah. Mazhab Malik dan Abu Hanifah
mengatakan bahwa gadai adalah bukti terhadap suatu hak,
maka akadnya bisa terjadi sebelumnya bagaimana halnya
kesaksian.

Dalam pandangan Islam, sahnya akad rahn berkaitan
dengan penguasaan barang yang dijadikan jaminan oleh
penerima gadai. Abu Al-Qasim menegaskan bahwa gadai tidak
sah kecuali jika barang tersebut berada di tangan pihak yang
secara sah memiliki kewenangan perintah atas harta tersebut.
Pandangan ini juga dikemukakan oleh ulama besar seperti Imam
Syafi’i dan Abu Hanifah, yang berpendapat bahwa barang yang
dapat ditimbang dan diukur hanya bisa digadaikan apabila ada
bentuk penguasaan nyata oleh penerima gadai. Tanpa penguasaan
tersebut, maka akad gadai tidak memberikan konsekuensi hukum
sebagaimana mestinya. Hal ini sejalan dengan pandangan yang
menyamakan kedudukan penguasaan dalam akad gadai dengan
penguasaan akad jual beli, di mana serah terima menjadi syarat
penting atas keabsahan akad.*!

Imam Ahmad melalui riwayat Al-Maimuni menjelaskan
pernyataan Al-Khiragi mengenai penguasaan barang tidak
terbatas pada barang yang bisa ditakar dan ditimbang, tetapi
berlaku umum pada segala bentuk barang, seperti rumah dan
tanah. Oleh karena itu penguasaan barang dalam akad gadai
menjadi syarat yang tidak dapat dikesampingkan. Imam Malik
juga menegaskan bahwa gadai tidak sah hanya dengan akad,
melainkan harus diikuti dengan penguasaan barang. Sebab tanpa
penguasaan barang, efek hukum gadai tidak akan berlaku.
Bahkan dalam ayat Al-Qur’an surah Al-Baqarah ayat 283
dijelaskan bahwa barang tanggungan harus diserahkan atau
dipegang oleh pihak yang berpiutang, menunjukkan bahwa
penguasaan barang adalah elemen pokok dalam akad gadai.**

41 Ibid., 29.
42 Ibid.



67

Maksud perkataan Al-Khiraqi “orang yang berlaku
perintahnya” adalah bahwa pihak yang menggadaikan dan
menguasai barang tersebut haruslah orang yang sah tindakannya
terhadap harta bendanya, yakni orang yang merdeka, baligh,
berakal sehat, dan tidak dalam kondisi yang membatasi
kebebasan transaksi seperti gila, bodoh, dan dalam keadaan
pailit. Ini menunjukkan bahwa seseorang yang tidak memiliki
kecakapan hukum tidak berwenang untuk menyerahkan atau
menguasai barang gadai secara sah. Akibatnya akad gadai yang
dilakukan oleh orang tersebut tidak dianggap sah dan tidak
memiliki kekuatan hukum. Dalam keadaan seperti ini, wali atau
pihak yang bertanggung jawab atas orang yang tidak cakap
hukum dapat mewakilinya dalam pelaksanaan akad, termasuk
memberikan izin kepada penerima gadai untuk menguasai barang
tersebut.*

Jika orang yang menggadaikan meninggal dunia sebelum
sempat menyerahkan barang gadai kepada penerima, maka ahli
waris tidak otomatis dapat memperlakukan barang itu sebagai
jaminan. Barang tersebut hanya dianggap sebagai gadai apabila
ahli waris secara sukarela menyerahkannya kepada penerima
gadai. Imam Ahmad dari riwayat Ali bin Sa’id menyatakan
bahwa penerima gadai memiliki hak yang lebih kuat atas barang
jaminan dibandingkan kreditur lainnya, asalkan ia sudah
menguasai barang itu secara nyata sebelum penggadai
meninggal. Namun, jika penguasaan belum terjadi sebelum
kematian, maka hak istimewa tersebut tidak berlaku. Dalam
kondisi kematian atau pailit, hak penerima gadai atas barang baru
dianggap sah apabila penyerahan dilakukakn secara sukarela oleh
ahli waris, bukan semata-mata berdasarkan status gadai
sebelumnya.*

Apabila penggadai menggunakan barang yang telah
digadaikan untuk keperluan lain seperti menjualnya,
menghibahkannya, menjadikan sebagai mahar dalam pernikahan,
membebaskannya  dari  status  gadai, atau  bahkan
menggadaikannya kembali sebelum barang itu diserahkan

 Ibid., 30.
“ Ibid., 31.



68

kepada penerima gadai, maka akad gadai yang pertama menjadi
batal. Tindakan tersebut menunjukkan bahwa barang itu tidak
lagi dimaksudkan sebagai jaminan utang. Apabila barang
tersebut adalah budak, dan penggadai menggantungkan
kemerdekaan  budak itu kepada kematiannya atau
menikahkannya, maka tindakan ini tidak membatalkan gadai
karena tidak menghalangi sahnya transaksi seperti jual beli dan
gadai itu sendiri. Bahkan dalam kasus budak yang melakukan
akad mukatabah (perjanjian kemerdekaan dengan membayar
sejumlah harta), maka keabsahan gadai bergantung pada status
izin dari budak tersebut. Jika kita menyatakan bahwa budak itu
sah melakukan transaksi, maka akad gadai tetap berlaku. Jika
tidak, maka akad gadai dianggap gugur, sama halnya dengan
pembebasan budak oleh penggadai sebelum adanya penguasaan
atas barang oleh penerima gadai.®

Apabila barang yang digadaikan mengalami cacat atau
kerusakan setelah terjadi akad, maka penerima gadai berhak
membatalkan transaksi dan mengembalikan barang tersebut.
Karena cacat yang ditemukan bisa jadi baru muncul atau tidak
diketahui sebelumnya. Sebagian ulama berpendapat bahwa
kerusakan pada barang tidak membatalkan akad, karena barang
dalam akad gadai dan barang dalam akad jual beli dianggap objek
yang berbeda.*

Menurut Ibnu Qudamah bahwa jika kerusakan terjadi saat
barang berada dalam penguasaan penerima gadai, maka ia tidak
cukup hanya mengembalikan barang tersebut, melainkan wajib
mengganti nilainya. Karena barang tersebut adalah jaminan utang
yang tetap milik penggadai bukan milik penerima gadai. Oleh
karena itu, ketika barang rusak penerima gadai berkewajiban
memberikan ganti rugi sesuai nilainya, bukan sekadar
mengembalikannya dalam kondisi cacat.*’

Ibnu Qudamah menjelaskan mengenai syarat-syarat gadai
sebagai berikut:

4 Ibid., 33.
46 Ibid., 35.
47 Ibid., 116.



69

5 s sl o e 22 50 3 g
e dagg OF 3 8T 5 cliesl Jie s Je G55 L
gt O B byg s 1 e s gl (o U
485 . 2 (.”"

ce e

“Syarat-syarat dalam gadai terbagi menjadi dua, yaitu
sah dan rusak (tidak sah). Syarat yang sah seperti
disyariatkan agar barang gadai berada di tangan orang
yang adil, atau dua orang adil, atau lebih. Atau
disyaratkan agar dijual ketika jatuh tempo pembayaran
utang. Tidak kami ketahui adanya perselisihan dalam
kesahihan syarat ini. Apabila disyaratkan menjual adalah
pihak yang menerima gadai (murtahin), maka itu sah”.

Pendapat tersebut dipegang oleh Abu Hanifah dan Malik.
Menurut Syafi’i tidak sah, karena hal itu berarti mewakilkan
dalam transaksi yang kedua belah pihak memiliki kepentingan di
dalamnya, maka tidak sah sebagaiamana seseorang mewakilkan
orang lain untuk menjual barang kepada dirinya sendiri. Alasan
perbedaan tersebut karena pihak yang menggadaikan (rahin)
ingin bersabar dan berhati-hati dalam menjual dan menetapkan
harga, sedangkan pihak penerima gadai (murtahin) ingin
mempercepat pelunasan haknya dan segera menjual.*’

Menurut Ibnu Qudamah, segala sesuatu yang boleh
dilakukan oleh selain murtahin dalam gadai maka boleh juga
murtahin melakukannya jika diwakilkan, seperti menjual barang
orang lain. Dan karena diperbolehkan mensyaratkan
penyimpanan barang gadai oleh murtahin, maka diperbolehkan
juga mensyaratkan agar ia yang menjual, sebagaimana
diperbolehkan kepada orang adil. Perbedaan tujuan antara kedua
pihak tidak merusak sahnya syarat, selama tujuan murtahin yaitu

48 Ibnu Qudamah, AI-Mughni ala Mukhtasar, 272.
4 Tbnu Qudamah, AI-Mughni, 118.



70

mendapatkan haknya saat jatuh tempo dan menjual barang adalah
sesuatu yang berhal ia dapatkan.

Jika rahin mewakilkan kepada murtahin secara sadar,
maka berarti dia telah merelakan hal itu. Karena hak itu miliknya,
maka dia boleh merelakannya sebagaimana seseorang boleh
mewakilkan kepada orang fasik untuk menjual hartanya dan
menerima uangnya. Tidak benar pula dikatakan bahwa seseorang
tidak boleh menjadi wakil atas dirinya sendiri. Kalaupun itu
diterima tetap sah karena dalam akad, satu orang bisa menjadi
penjual dan pembeli sekaligus, sebagai pihak yang mengucap dan
menerima, serta menyerahkan dan menerima barang untuk
dirinya sendiri.*

d\ }4 cuﬁs)\ JLJ () Ja/’ b d\ JM CO-L«A‘LO.S\ Jaj}zj\
e A G VT dA\J}uM&)\tu‘yug
i

-

Y

/T & /)}o

O F 4 oA s 4lE s

—n\

£ o ]

z
@

Slej 24 N 4

\n—

“Kedua syarat-syarat rusak (tidak sah), yaitu
mensyaratkan sesuatu yang bertentangan dengan hakikat
rahn, seperti disyaratkan agar barang tidak boleh dijual
ketika jatuh tempo, utang tidak boleh dilunasi dari hasil
penjualan barang gadai, atau dijual barangnya sebelum
terlihat rusak, atau dijual dengan harga yang bukan harga
pasar, atau hanya boleh dijual oleh orang tertentu yang
disukainya”.

Syarat-syarat semacam ini rusak karena bertentangan
dengan maksud akad rahn. Jika syarat tersebut dipenuhi, maka
tujuan rahn menjadi hilang. Demikian pula jika disyaratkan
adanya hak khiyar (pilihan membatalkan) bagi rahin, akad tidak

30 Ibid., 119.
51 Ibnu Qudamah, Al-Mughni ala Mukhtasar, 273.



71

mengikat bagi rahin, rahn bersifat sementara, hanya berlaku
setiap dua hari sekali, barang tetap di tangan rahin, rahin boleh
memanfaatkannya, murtahin boleh memanfaatkannya, atau
barang itu dijamin oleh murtahin atau orang yang adil.

Semua syarat ini tidak sah karena ada yang bertentangan
dengan hakikat akad rahn, ada yang bukan bagian dari maksud
akad, dan ada yang tidak membawa maslahat. Jika syarat
semacam ini ada dalam akad rahn, maka menurut Al-Qadhi
akadnya bisa batal karena pemberi rahin hanya memberikan
hartanya karena syarat tersebut. Jika syarat tidak terpenuhi,
berarti tidak ada kerelaan darinya dan akad menjadi tidak sah.>?

Dikatakan bahwa jika syaratnya adalah rahn bersifat
sementara atau berlaku seriap dua hari, maka itu tidak
membatalkan akad menurut sebagian pendapat. Pendapat ini
didasarkan pada perbedaan pendapat tentang syarat rusak dalam
jual beli. Abu Al-Khaththab cenderung menguatkan bahwa rahn
tetap sah meskipun ada syarat rusak, dan ini juga pendapat Abu
Hanifah.

Rasulullah SAW bersabda; “Gadai itu tidak tertutup” yaitu
dalam hadis itu ditetapkan syarat-syarat yang tidak sah, namun
gadai tersebut tidak dihukumi rusak.>> Mazhab Syafi’i
berpendapat jika syarat tersebut mengurangi hak murtahin, maka
rahn batal secara mutlak karena murtahin pasti menolaknya.
Sebab dalam syarat rusak itu, murtahin dijanjikan tambahan
manfaat. Jika manfaat itu rusak (tidak sah), maka tidak
membatalkan rahn secara keseluruhan.

Dalam perspektif fikih Islam, barang yang dijadikan gadai
diposisikan sebagai amanah yang berada di tangan penerima
gadai (murtahin) serupa dengan amanah-amanah lainnya.
Apabila barang tersebut mengalami kerusakan tanpa unsur
kelalaian dari pihak penerima gadai, maka ia tidak berkewajiban
untuk menggantinya. Tanggung jawab murtahin terbatas pada
pemeliharaan dan penjagaan barang tersebut dengan optimal agar

32 Ibnu Qudamah, 41-Mughni, 119.
3 Ibid.



72

tetap keadaan baik. Kerusakan yang terjadi diluar kemampuan
dan kehendaknya tidak menimbulkan kewajiban ganti rugi.>

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, barang jaminan
merupakan titipan yang tidak boleh dimanfaatkan atau
disalahgunakan oleh murtahin tanpa izin. Adapun biaya
pemeliharaan yang timbul dapat diambil dari manfaat barang
gadai tersebut, sebatas jumlah yang diperlukan untuk keperluan
perawatan.

Barang gadai berada dalam status amanah karena
diserahkan kepada murtahin atas persetujuan penggadai. Oleh
karena itu, ia diperlukan serupa dengan barang sewaan, penerima
gadai tidak menanggung risiko kerusakan kecuali apabila
terbukti adanya kelalaian. Jika barang musnah tanpa adanya
kelalaian dari pihak penerima gadai, maka ia tidak wajib
mengganti, dan utang yang menjadi dasar penyerahan gadai tetap
harus dilunasi. Hilangnya barang gadai tidak membatalkan utang,
sebagaimana kematian seorang saksi tidak membatalkan
kesaksian.

Sebagai pihak yang memegang amanah, penerima gadai
berkewajiban untuk menjaga dan merawat barang tersebut
dengan perlakuan yang wajar sesuai dengan karakteristik barang.
Apabila telah dilakukan penjagaan dengan standar sewajarnya
dan barang tetap mengalami kerusakan atau kehilangan, maka
menurut kesepakatan para ulama tanggung jawab atas kerusakan
tersebut tidak dibebankan kepada penerima gadai.>

Para ulama mazhab Syafi’i dan Hanbali berpendapat
bahwa penerima barang gadai tidak bertanggung jawab atas
risiko kerusakan atau kehilangan barang tersebut, kecuali jika
terdapat akibat kelalaian dari pihak penerima gadai. Berbeda
dengan mazhab Hanafi, yang menyatakan bahwa penerima gadai
menanggung risiko nilai minimum dari barang gadai, terhitung
dari waktu serah terima hingga saat barang mengalami kerusakan
atau hilang. Dalam hal barang rusak atau hilang akibat kelalaian,
seluruh ulama dari berbagai mazhab sepakat bahwa penerima
gadai wajib memperbaiki atau mengganti kerugian yang terjadi.

34 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Figih Islam Wa Adillatuhu”, Darul Fikr, 190.
55 Imam An-Nawawi, “Al-Majmu Syarah Al-Muhadzdzab”, Jilid 16, 110.



73

Terkait penerimaan gadai dan pemanfaatan barang gadai
yang memerlukan biaya, dibolehkan mengambil manfaat dari
barang tersebut dengan izin dari pihak penggadai. Jika penggadai
memberikan izin kepada penerima gadai untuk mengambil
manfaat sesuai ukuran nafkah yang dikeluarkan, maka tindakan
tersebut diperbolehkan karena tergolong sebagai dari akad
muwadlah (pertukaran manfaat dengan kompensasi).

Apabila barang yang digadaikan tidak dapat diperah
susunya maupun ditunggangi, maka statusnya menjadi dua
kategori: >
a. Jika barang tersebut bukan hewan, seperti budak perempuan

atau budak laki-laki maka diperbolehkan memanfaatkannya
dengan menjadikannya sebagai pelayan (khadam).

b. Jika barang gadaian berupa benda tidak bergerak, seperti
rumah, kebun, atau sawah, maka tidak diperbolehkan
mengambil manfaat darinya. Sebagai contoh apabila sebuah
rumah runtuh dan dibangun kembali oleh penerima gadai,
maka hasil bangun tersebut tetap tidak menjadi hak penerima
gadai, serta tidak diperkenankan untuk dimanfaatkan tanpa
izin dari penggadai.’’

Jenis barang gadai (marhun) adalah barang yang dijadikan
jaminan oleh penggadai (rahin) untuk mengikat suatu utang, dan
berada dalam kekuasaan penerima gadai (murtahin) sebagai
jaminan pembayaran utang. Barang-barang yang sah untuk
dijadikan objek gadai harus memenuhi bebarapa kriteria
berikut:*®
a. Barang tersebut dapat diperjualbelikan, sehingga benda

yang tidak memiliki wujud, seperti buah pada pohon yang
belum berbuah atau hewan yang belum lahir tidak sah
dijadikan gadai.

36 Ibnu Qudamah, 4I-Mughni, 129.

57 Ibid., 130.

38 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Figih Islam Wa Adillatuhu”, Darul Fikr, 133-
137.



74

b. Barang tersebut harus termasuk kategori harta menurut
pandangan syariat, sehingga benda-benda najis seperti
bangkai, anjing, dan babi tidak sah dijadikan barang gadai.

c. Barang gadai harus diketahui secara jelas (ma lum) dan tidak
boleh berupa barang yang majhul (tidak diketahui
keberadaannya).

d. Barang yang dijadikan gadai harus dimiliki sah dari
penggadai.

Jenis-jenis barang gadai yang lazim dijadikan objek gadai
meliputi:
a. Hewan yang dapat diperah susunya dan ditunggangi, seperti
sapi, kuda, kerbau, dan kambing.
b. Perhiasan seperti emas, perak, dan mutiara.
c. Properti tetap seperti rumah, tanah, dan sawah.

Menurut pendapat Ibnu Qudamah, pemanfaatan barang
gadai terbagi menjadi dua kategori. Pertama, untuk barang yang
dapat diperah susunya dan ditunggangi, penerima gadai
diperbolehkan mengambil manfaatnya sebanding dengan biaya
nafkah yang telah dikeluarkan.” Kedua, untuk barang yang tidak
dapat diperah susunya dan ditunggangi, penerima gadai tidak
diperkenankan mengambil manfaat apapun dari barang gadaian
tersebut.

Nafkah terhadap barang gadai merupakan tanggung jawab
penerima gadai (murtahin), karena barang tersebut berada di
bawah kekuasaan dan penguasaannya. Dengan demikian, hak
untuk mengambil manfaat dari barang gadaian tersebut juga
melekat pada murtahin, selama dalam batas-batas yang
diperbolehkan.

Pemanfaatan barang gadaian oleh penerima gadai
(murtahin) memiliki beberapa ketentuan. Apabila barang gadaian
berupa rumah dan penerima gadai berkata “Aku menempati
rumah ini dengan cara menyewakannya, dan ini merupakan hak
yang dapat dipindahkan,” maka status pemanfaatan tersebut
berubah menjadi utang, bukan lagi jaminan gadai, walaupun

% Ibnu Qudamah, AI-Mughni, 125.



75

rumah tersebut disewakan kembali kepada penggadai.®® Imam
Ahmad dalam Riwayat Ibnu Manshur, berpendapat bahwa
apabila rumah digadaikan kemudian disewakan kembali kepada
penggadai, maka rumah tersebut tidak lagi berstatus sebagai
barang gadaian. Akan tetapi, setelah rumah itu kembali menjadi
barang gadaian meskipun disewakan atau dipinjamkan, karena
akad penerimaan barang oleh murtahin tetap sah, dan keberadaan
dua akad tersebut (gadai dan sewa) tidak saling menafikan.

Dalam riwayat lain, melalui Al-Hasan bin Shawwab, Imam
Ahmad menjelaskan apabila murtahin mengizinkan penggadai
(rahin) untuk menempati rumah tersebut, maka hak pemanfaatan
murtahin atas rumah tersebut hilang. Namun, jika murtahin
menempati rumah terlebih dahulu lalu meminjamkannya, maka
ia tetap bertanggung jawab atas rumah tersebut.®!

Apabila dalam akad disyaratkan bahwa murtahin dapat
memanfaatkan barang gadaian, maka syarat ini dinilai fasid
(rusak). Karena bertentangan dengan hakikat gadai yang
mengharuskan barang tersebut bebas dari ketergunaan pribadi.
Al-Qadhi meriwayatkan dari Imam Ahmad bahwa syarat tersebut
diperbolehkan dalam jual beli, apabila dikaitkan dengan bentuk
pertukaran manfaat, misalnya murtahin berkata “Aku menjual
pakaian ini seharga satu dinar dengan syarat engkau
menggadaikan budakmu untuk membantuku selama satu
bulan.”®?

Terkait barang gadaian yang membutuhkan pemeliharaan,
ketentuan pengambilan manfaat dibedakan dalam dua situasi.
Pertama, jika penerima gadai (murtahin) mendapat izin dari
penggadai untuk menafkahi barang tersebut sekaligus
memanfaatkan hasilnya dalam batas yang ditentukan, maka hal
itu diperbolehkan sebagai bentuk kompensasi. Kedua, apabila
tidak ada izin, maka perlakuannya tergantung pada jenis barang
gadaian. Jika barang tersebut berupa hewan perah atau hewan
tunggangan, penerima gadai wajib menanggung biaya
pemeliharaan dan diperkenankan mengambil manfaat, seperti

%0 Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.
1 Ipid., 126.
2 Ibid., 127.



76

memerah susu atau menunggangi, sesuai dengan kadar yang telah
dikeluarkan. Namun, jika barang gadaian berupa benda lain
seperti rumah, kebun, atau properti tidak bergerak, maka
penerima gadai tidak diperbolehkan mengambil manfaat apa pun
tanpa izin dari penggadai.

Dalam kitab 4/-Mughni karya Ibnu Qudamah mengatakan
sebagai berikut: “Tidak boleh bagi orang yang menerima barang
gadaian memakainya dengan cara apa pun kecuali hewan yang
ditunggangi dan perahan susu, maka ia boleh menungganginya
dan memerah susu dengan sekedar ukuran memberi makanan
binatang itu (tidak melebihi kapasitas).”®

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa penerima gadai
(murtahin) tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari barang
gadaian, kecuali dalam kasus khusus, yakni barang gadaian
berupa hewan yang dapat ditunggangi dan diperah susunya.
Pengecualian ini hanya berlaku pada jenis hewan tersebut dan
tidak dianalogikan (digiyaskan) kepada barang lain. Meskipun
demikian, penerima gadai tetap diperbolehkan mengambil
manfaat dari barang gadaian dengan syarat adanya izin dari pihak
penggadai.

Ibnu Qudamah Ilebih lanjut menjelaskan bahwa
pemanfaatan barang gadaian terbagi menjadi dua keadaan.®*

a. Barang gadai yang tidak membutuhkan biaya perawatan,
seperti rumah atau barang-barang biasa. Dalam kondisi ini,
penerima gadai tidak diperkenankan mengambil manfaat tau
hasil dari barang tersebut tanpa izin dari penggadai, karena
secara hukum barang gadai beserta pengembangannya tetap
milik penuh penggadai.

b. Barang gadai yang memerlukan pembiayaan, seperti hewan
yang membutuhkan nafkah harian. Dalam hal ini, penerima
gadai dibolehkan mengambil manfaat baik dengan atau
tanpa imbalan selama ada izin dari penggadai. Apabila izin
telah diberikan maka pemanfaatan tersebut diperbolehkan
sebagai bagian dari bentuk akad mu awadlah.

63 Ibid., 127.
64 Ibid., 128-129.



77

Apabila penerima gadai memanfaatkan barang gadaian,
seperti dengan menggunakan, menunggangi, atau mengambil
hasil susunya, maka nilai manfaat tersebut dapat mengurangi
jumlah utang penggadai, sesuai dengan kadar manfaat yang
diambil.® Adapun prinsip yang harus dijaga adalah adanya
kesepakatan kedua belah pihak, dan setelah barang tersebut tidak
lagi dimanfaatkan, nilai barang tetap diperhitungkan untuk
memenuhi utang melalui pelelangan atau bentuk pembayaran
lain.

Menurut Ibnu Qudamah segala tambahan atau
pertumbuhan yang muncul dari barang gadaian, baik yang
menyatu seperti kenaikan harga atau keahlian budak, maupun
yang terpisah seperti anak binatang, buah-buahan, atau hasil
penjualan, diikutkan dalam status barang gadaian. Begitu pula
apabila terjadi kerusakan atau cacat akibat perbuatan penerima
gadai, maka hal tersebut tetap dihubungkan dengan tanggungan
gadaian. Apabila barang gadaian berupa sebidang tanah,
penerima gadai tidak berhak menanaminya tanpa izin dari
penggadai. Dan apabila diperbolehkan untuk digarap, maka
penggadai berhak mendapatkan bagian hasilnya sesuai prinsip
bagi hasil. Sedangkan barang gadai berupa binatang yang
memerlukan biaya pemeliharaan, penerima gadai berhak
menggunakan hewan tersebut untuk ditunggangi, diperah
susunya, atau dimanfaatkan sebatas kompensasi dari biaya yang
telah dikeluarkan. Namun, dalam memanfaatkan barang gadaian,
penerima gadai wajib memperhatikan keseimbangan antara biaya
yang dikeluarkan dengan manfaat yang diperoleh. Apabila
terdapat kelebihan hasil setelah dikurangi biaya, maka kelebihan
tersebut menjadi hak penggadai dan harus digabungkan kembali
kepada nilai barang gadaian.

Imam Syafi’i dan Imam Malik juga berpendapat bahwa
manfaat dari barang gadai sepenuhnya adalah hak rahin, dan
penerima gadai tidak diperbolehkan mengambil manfaat darinya
tanpa izin jelas dari penggadai.®® Imam Ahmad berpendapat

95 Ibid., 131.
56 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, 132.



78

bahwa murtahin tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari
barang gadaian apabila barang tersebut berupa hewan yang tidak
dapat ditunggangi atau diperah. Namun, apabila barang gadaian
itu adalah hewan yang memungkinkan untuk ditunggangi dan
diperah susunya, maka penerima gadai diperkenankan
mengambil manfaatnya sebanding dengan biaya pemeliharaan
yang telah ia keluarkan. Sementara itu, Ulama Hanafiah
berpendapat bahwa murtahin dilarang memanfaatkan barang
gadai, seperti memperjualbelikan atau meminjamkannya kepada
pihak lain tanpa izin dari penggadai (rahin). Hal ini disebabkan
karena murtahin tidak memilik hak kepemilikan atas barang
gadai, sehingga tidak berwenang melakukan tindakan yang dapat
menghilangkan materi barang tersebut.

Terkait pemanfaatan barang gadai oleh rahin, perlu
dipahami bahwa dalam akad gadai, rahin tetap berstatus pemilik
sah dari barang yang digadaikan. Namun, hak kepemilikan
tersebut dibatasi oleh habsu (hak penahanan) yang dimiliki
murtahin. Rahin tidak dapat secara bebas memanfaatkan barang
miliknya yang telah dijadikan jaminan gadai. Pada prinsipnya
pemanfaatan barang gadai tetap menjadi hak penggadai.
Kerusakan barang tersebut pun tetap menjadi tanggungan
pemiliknya. Akan tetapi, segala tindakan yang mengarah pada
penghilangan hak murtahin, seperti menjual, menyewakan, atau
mengurangi nilai barang gadai tidak sah dilakukan tanpa izin dari
penerima gadai.’’ Pengecualian berlaku apabila barang gadai
berupa budak, dimana dalam hal ini penggadai tidak
diperkenankan mengambil manfaat darinya tanpa izin.

Jenis-jenis pemanfaatan yang dilarang adalah pemanfaatan
yang mengurangi nilai barang gadai, seperti mendirikan
bangunan di atas tanah gadai atau mengolahnya tanpa izin.
Pemanfaatan itu diperbolehkan apabila terdapat persetujuan dari
penerima  gadai.®® Bentuk pemanfaatan yang menjadi
pembahasan utama dalam fikih adalah rfasarrufat, yaitu
pemanfaatan yang dapat menghabiskan atau menghilangkan nilai
materil dari barang gadai. Berdasarkan berbagai pendapat ulama,

7 Ibid., 134.
% Fatwa DSN-MUI No. 25/DSN-MUI/I11/2002 tentang Rahn, butir 2.



79

melantarkan barang gadai tanpa dimanfaatkan bertentangan
dengan magqashid syariah (tujuan utama syariat Islam).
Pelantaran tersebut justru dapat mengurangi atau merusak nilai
barang gadaian. Pemanfaatan atas barang gadai seharusnya
dilakukan, tetapi dengan memperhatikan mekanisme yang tidak
merugikan hak kedua belah pihak.

Dalam akad gadai, rahin tetap memegang hak kepemilikan
atas barang gadaian (marhun). Sementara murtahin memiliki hak
penahanan sebagai jaminan atas pelunasan utang. Pemanfaatan
oleh penerima gadai terhadap barang gadai tergantung pada izin
pemberi gadai. Apabila murtahin mengizinkan dan pemanfaatan
tersebut tidak menghilangkan hak murtahin, maka tindakan rahin
tersebut diperbolehkan menurut syariat. Sabda Rasulullah saw.
dalam H.R. Syafi’i: “Janganlah ia (pemegang gadaian) menutup
hak gadaian dari pemiliknya (rahin) yang menggadaikan. la
(murtahin) berhak memperoleh bagiannya dan di (rahin)
berkewajiban membayar gharamahnya.” ¢

Hadits tersebut menegaskan bahwa pemilik sah barang
gadai tetap memiliki hak untuk memanfaatkan barang yang
digadaikannya, serta bertanggung jawab atas segala risiko
kerusakan yang mungkin terjadi pada barang tersebut. Karena
barang yang dijadikan gadai merupakan milik penggadai (rahin),
maka seluruh biaya perawatan barang tersebut menjadi tanggung
jawabnya. Termasuk di dalamnya adalah biaya penyimpanan di
gudang serta biaya penjagaan terhadap barang gadaian, yang
semuanya dikategorikan sebagai bagian dari biaya perawatan.
Apabila barang yang digadaikan berupa hewan ternak, maka
biaya pengembalaannya pun menjadi kewajiban penggadai.

Apabila terjadi kerusakan pada sebagian barang gadaian
sementara bagian lainnya tetap utuh, maka bagian yang masih
tersisa tetap berfungsi sebagai jaminan untuk seluruh utang. Hal
ini disebabkan utang yang dijamin berkaitan dengan keseluruhan
bagian dari barang yang digadaikan. Meskipun sebagian barang
rusak, bagian yang tersisa tetap menjadi jaminan penuh terhadap
utang tersebut.

69 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Figih Islam, 110.



80

Selanjutnya, jika penggadai membayar sebagian dari
utangnya, maka tidak serta-merta membebaskan sebagaian
barang gadaian. Pembebasan barang gadai hanya terjadi setelah
seluruh utang dilunasi. Ketika jatuh tempo pembayaran utang
yang dijamin dengan barang gadai, maka penggadai wajib
melunasi utangnya sebagaimana layaknya utang yang tidak
disertai dengan jaminan, sebab hal tersebut merupakan
konsekuensi hukum dari akad yang telah disepakati.”

Apabila penggadai enggan melunasi utangnya pada saat
jatuh tempo, maka ia tergolong sebagai pihak yang menunda
pembayaran secara zalim. Dalam situasi demikian, penguasa
memiliki kewenangan untuk memaksa penggadai agar melunasi
utangnya. Apabila penggadai tetap tidak bersedia melunasi, maka
ia dapat dikenai hukuman berupa penahanan hingga ia melunasi
utangnya atau barang gadaiannya dijual untuk melunasi utang
melalui hasil penjualan tersebut, mengingat pelunasan utang
merupakan kewajiban syar’i yang harus dipenuhi oleh penggadai.

70 Ibid., 167.



BAB IV
STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU
RUSYD DAN IBNU QUDAMAH SERTA RELEVANSINYA
TERHADAP KONSEP PEGADAIAN SYARIAH
KONTEMPORER

A. Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah dalam Konsep Gadai

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah dalam
Konsep Gadai
a. Landasan Hukum dan Kebolehan Gadai

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah ialah dua ulama besar
dalam tradisi fikih Islam yang sama-sama menegaskan bahwa
gadai (rahn) merupakan akad yang dibolehkan dalam syariat.
Keduanya merujuk kepada firman Allah dalam Surah Al-
Bagarah ayat 283 sebagai landasan utama, yang menyebutkan
kebolehan mengambil gadai (rahn) dalam transaksi hutang,
khususnya ketika tidak ditemukan penulis (pencatat). Ayat ini
menunjukkan bahwa syariat mengakui praktik gadai sebagai
bentuk perlindungan hak bagi pihak yang bertransaksi.'

Mereka juga mendasarkan pendapatnya pada sejumlah
hadis Nabi Muhammad SAW. salah satunya adalah riwayat
yang menyebutkan bahwa Rasulullah pernah menggadaikan
baju besinya kepada seorang Yahudi di Madinah sebagai
jaminan atas pinjaman bahan makanan.? Peristiwa ini menjadi
bukti nyata bahwa gadai telah dipraktikan langsung oleh
Rasulullah SAW dan menjadi dasar hukum yang kuat dalam
Islam.

Ibnu Rusyd maupun Ibnu Qudamah menjelaskan
bahwa kebolehan gadai tidak terbatas hanya pada keadaan
safar (berpergian), sebagaimana konteks dalam ayat tersebut,
melainkan juga dibolehkan dalam keadaan mukim (tidak
dalam perjalanan).’ Hal ini menunjukkan bahwa hukum gadai
bersifat umum dan fleksibel, serta dapat diberlakukan dalam

!'Ibnu Rusyd, Bidayatul, 536.
2 Ibnu Qudamah, 4I-Mughni, 25.
3 Ibid. 26.

81



82

berbagai situasi sesuai kebutuhan masyarakat. Kesepakatan
mereka ini memperkuat bahwa gadai adalah salah satu bentuk
mualamah yang sah dan sesuai dengan prinsip-prinsip
keadilan dalam Islam.

b. Rukun dan Syarat Gadai
Dalam pandangan fikih, akad gadai (rahn) tidak bisa
dilepaskan dari rukun dan syarat yang harus dipenuhi agar sah
secara hukum. Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sepakat bahwa
sebuah akad gadai baru dianggap sah apabila memenuhi
unsur-unsur pokok yang menjadi rukunnya. Rukun tersebut
meliputi pihak yang menggadaika (rahin), penerima gadai

(murtahin), serta barang yang dijadikan jaminan (marhun).*

Mereka menegaskan bahwa setiap pihak yang terlibat dalam

akad gadai harus memiliki kapasitas hukum untuk melakukan

transaksi, yakni berakal, baligh, serta dilakukan dengan
kerelaan tanpa paksaan.

Syarat-syarat yang harus dipenuhi menurut Ibnu Rusyd
dan Ibnu Qudamah yaitu:

1) Barang yang dijadikan objek gadai harus memiliki nilai
ekonomis dan dapat diperjualbelikan secara sah dalam
Islam. Artinya, barang tersebut harus halal dan bermanfaat,
serta bukan termasuk dalam kategori barang yang haram
seperi khamr (minuman keras) atau bangkai. Hal ini
penting karena salah satu tujuan utama dari gadai adalah
memberikan jaminan atas utang, dan jaminan tersebut
hanya sah jika berupa sesuatu yang bernilai dan sah
menurut syariat.

2) Barang gadai harus berada dalam penguasaan penerima
gadai (murtahin), atau dalam istilah fikih disebut gabdh.
Peyerahan fisik atau simbolik ini menunjukkan keseriusan
pihak  yang menggadaikan dalam  menunaikan
kewajibannya dan memberikan rasa aman bagi penerima
gadai bahwa ia memiliki jaminan yang nyata sampai utang
tersebut dilunasi.

4 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 538.



83

3) Kepemilikan atas barang gadai tetap berada pada pihak
yang menggadaikan (rahin) selama utang belum dilunasi.
Meskipun barang tersebut berada di tangan penerima
gadai, ia tidak berhak untuk menjual, memanfaatkan, atau
mengambil alih barang tersebut tanpa izin, kecuali jika
terjadi wanprestasi, yaitu pihak yang berutang gagal
melunasi utangnya sesuai kesepakatan. Penerima gadai
baru boleh menjual barang tersebut untuk menutupi nilai
utang yang belum dibayar.’

Dengan adanya syarat-syarat ini, Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah ingin menegaskan bahwa akad gadai tidak hanya
sah secara formal, tetapi juga mengandung prinsip kehati-
hatian, perlindungan hak, dan keadilan antara para pihak.
Kesepakatan mereka mencerminkan ketelitian para ulama
dalam mengatur transaksi keuangan agar sesuai dengan nilai-
nilai Islam yang mengedepankan kejujuran dan tanggung
jawab.

c. Larangan Pengambilan Manfaat Tanpa Izin

Dalam pandangan Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah, akad
gadai memiliki batasan-batasan tertentu yang harus dijaga
agar tidak terjadi kezaliman atau pelanggaran terhadap hak
salah satu pihak. Salah satu prinsip penting yang ditekankan
keduanya adalah larangan bagi penerima gadai (murtahin)
untuk mengambil manfaat dari barang yang digadaikan
(marhun) tanpa izin yang sah dari pemiliknya (rahin). Mereka
sepakat bahwa meskipun barang gadai berada dalam
penguasaan penerima gadai sebagai bentuk jaminan atas
utang, namun hal itu tidak serta merta memberikan hak
kepemilikan atau pemanfaatan terhadap barang tersebut.
Selama tidak ada izin yang jelas dari pihak penggadai, maka
setiap bentuk pemanfaatan seperti menggunakan, menyewa,
atau mengambil hasil dari barang tersebut diperhitungkan
sebagai bentuk perbuatan yang tidak sah dalam syariat.

Jika penerima gadai tetap mengambil manfaat dari
barang gadaian tanpa izin, maka ia wajib mengganti atau

5 Ibnu Qudamah, A/-Mughni, 35.



84

mengembalikan nilai manfaat yang telah diambil.®
Penggantian ini dilakukan sebagai upaya untuk menjaga
keadilan serta hak pemilik barang. Ketentuan ini
mencerminkan prinsip dasar dalam fikih muamalah, yaitu
bahwa segala bentuk harta dan manfaat tidak boleh diambil
atau dimanfaatkan kecuali dengan dasar kepemilikan yang sah
atau izin dari pemiliknya. Larangan ini juga bertujuan
mencegah eksploitasi dalam hubungan utang piutang dan
memastikan bahwa penerima gadai tidak memperoleh
keuntungan sepihak dari barang jaminan.

d. Mekanisme Penyelesaian Gadai

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sepakat bahwa apabila
pihak yang berutang (rahin) tidak melunasi utangnya sesuai
dengan waktu yang telah disepakati, maka barang yang
digadaikan (marhun) dapat dijual untuk menutupi nilai utang
tersebut. Penjualan barang gadai dalam keadaan seperti ini
dianggap sebagai langkah terakhir untuk menyelesaikan
kewajiban utang, dan dibolehkan dalam rangka menjaga hak
pihak yang memberi pinjaman (murtahin). Namun, penjualan
itu tidak boleh dilakukan secara sepihak atau sembarangan,
melainkan harus melalui mekanisme yang adil, seperti proses
lelang. Tujuan dari proses lelang ini untuk memastikan bahwa
barang dijual dengan harga yang wajar dan sesuai nilai
pasarnya, sehingga tidak merugikan pihak manapun.

Setelah barang gadai berhasil dijual, maka hasil
penjualan harus terlebih dahulu digunakan untuk melunasi
utang yang menjadi pokok akad. Apabila hasil penjualan
melebihi utang, maka kelebihan tersebut wajib dikembalikan
kepada penggadai sebagai pemilik sah barang tersebut. Ini
menunjukkan bahwa hak milik atas barang gadai tetap berada
pada rahin selama belum terjadi pelunasan, dan penerima
gadai tidak memiliki hak atas kelebihan hasil penjualan.’

Sebaliknya, jika hasil penjualan barang gadai tidak
mencukupi untuk menutup utang, maka kekurangannya tetap

® Ibnu Rusyd, Bidayatul, 544.
7 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 73.



85

menjadi tanggungan penggadai. Artinya, tanggung jawab
rahin terhadap sisa utang tidak gugur hanya karena barang
gadai telah dijual. Ketentuan ini mencerminkan prinsip
keadilan dalam Islam di mana hak pemeberi pinjaman tetap
dilindungi, dan penggadai pun tidak dirugikan lebih dari nilai
kewajibannya.

Tabel 1: Ringkasan Persamaan

Aspek Pandangan Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah

Landasan Hukum | Sama-sama membolehkan gadai dalam
syariat, berdasarkan Q.S. Al-Baqarah: 283
dan hadis Nabi SAW.

Kondisi Gadai Boleh dilakukan saat safar maupun mukim
(tidak berpergian).

Rukun Gadai Rahin, murtahin, marhun, marhun bih, dan
akad (ijab kabul)

Syarat Barang Harus bernilai ekonomis, bisa

Gadai diperjualbelikan, dan berada dalam
penguasaan penerima gadai (gabdh).

Mekanisme Barang gadai boleh dijual, sisa hasil

Penyelesaian dikembalikan ke penggadai, dan kekurangan
tetap ditanggung penggadai.

Larangan Penerima gadai tidak boleh mengambil

Pemanfaatan manfaat tanpa izin, jika melanggar harus
ganti rugi.

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah dalam
Konsep Gadai
a. Objek Gadai
1) Ibnu Rusyd mengatakan objek gadai tidak harus selalu
berupa barang yang telah siap dijual atau berwujud
secara fisik pada saat akad berlangsung. Ia
membolehkan barang yang belum siap dijual, seperti
hasil pertanian yang belum dipanen, untuk dijadikan
sebagai jaminan utang selama barang tersebut memiliki



86

nilai ekonomis di masa depan. Bahkan menurutnya,
barang pinjaman pun bisa dijadikan objek gadai, asalkan
barang tersebut berada dalam tanggungan dan
penguasaan pihak yang menggadaikan.®

2) Ibnu Qudamah mengambil posisi yang lebih hati-hati
dan ketat dalam menetapkan syarat objek gadai. la
menegaskan bahwa hanya barang yang sudah jelas
nilainya, berwujud nyata, dan dimiliki penuh oleh pihak
yang menggadaikan (rahin) yang dapat dijadikan
sebagai objek gadai. Dalam pandangannya, barang yang
belum ada secara fisik atau belum jelas nilainya tidak
memenuhi syarat untuk dijadikan jaminan karena dapat
menimbulkan ketidakpastian (gharar) dalam akad.’

b. Status Kepemilikan Barang Gadai

1) Ibnu Rusyd berpendapat barang yang dijadikan objek
gadai tidak harus dimiliki secara penuh oleh pihak yang
menggadaikan. la membolehkan barang pinjaman untuk
dijadikan jaminan, asalkan terdapat izin yang sah dari
pemilik barang tersebut. Dengan kata lain, selama
pemilik barang mengizinkan dan pihak yang
menggadaikan bertanggung jawab atas barang itu, maka
akad gadai tetap sah.'”

2) Ibnu Qudamah memegang prinsip bahwa barang yang
digadaikan harus benar-benar dimiliki secara sah oleh
penggadai dan tidak dalam status pinjaman, sengketa,
atau kepemilikan yang belum jelas. Barang yang bukan
milik penuh tidak sah dijadikan jaminan karena
berpotensi menimbulkan perselisihan dan
ketidakpastian hukum di kemudian hari.!!

c. Pemanfaatan Barang Gadai
1) Menurut Ibnu Rusyd, pemanfaatan barang gadai oleh
penerima gadai diperbolehkan dengan syarat tertentu.

8 Tbnu Rusyd, Bidayatul, 537.
° Ibnu Qudamah, 4/-Mughni, 117.
19 Tbnu Rusyd, Bidayatul, 537.
"' Tbnu Qudamah, AI-Mughni, 44.



2)

87

Pertama, harus ada izin dari penggadai (rahin) sebagai
pemilik sah barang. Kedua, dalam situasi di mana
penerima gadai menanggung biaya perawatan, seperti
pada hewan ternak yang memerlukan makan dan
pengurusan harian, maka ia boleh mengambil manfaat
dari barang tersebut, selama manfaat yang diambil
sebanding dengan biaya yang telah dikeluarkan.
Misalnya, jika murtahin memberikan makan hewan
yang digadaikan, maka ia boleh memanfaatkan susu
atau tenaganya, dengan catatan nilai manfaat tersebut
tidak melebihi biaya perawatan.'?

Ibnu Qudamah menyatakan bahwa penerima gadai tidak
boleh mengambil manfaat dari barang gadai dalam
kondisi apa pun, kecuali jika mendapat izin eksplisit dari
penggadai. Dalam pandangan mazhab Hanbali yang ia
anut, barang gadai adalah amanah yang harus dijaga,
bukan dimanfaatkan untuk keuntungan pribadi. Oleh
karena itu, jika penerima gadai mengambil manfaat
tanpa izin, maka ia wajib mengganti rugi atas manfaat
yang telah dinikmati, karena dianggap telah
menggunakan barang milik orang lain secara tidak sah.'?

d. Pengelolaan dan Tanggung Jawab Barang Gadai

1)

Menurut Ibnu Rusyd apabila barang mengalami
kerusakan atau hilang akibat kelalaian dari penerima
gadai, maka penerima gadai bertanggung jawab secara
penuh dan wajib mengganti kerugiannya. Namun, jika
kerusakan terjadi bukan karena kelalaian, melainkan
karena sebab alam seperti musibah atau kejadian di luar
kendali manusia, maka tanggung jawab atas kerusakan
tersebut tidak dibebankan kepada penerima gadai,
melainkan tetap berada pada pemilik barang, yaitu pihak
penggadai.'

12 Ibid., 544.

13 Tbnu Qudamah, Al-Mughni, 131.
14 Tbnu Rusyd, Bidayatul, 546.



88

2) Ibnu Qudamah juga menyatakan prinsip yang serupa,

yaitu bahwa penerima gadai wajib menjaga barang
dengan sebaik-baiknya, dan jika ia lalai, maka ia harus
mengganti kerusakan.'> Akan tetapi, Ibnu Qudamah
memberikan tekanan lebih pada konsep al-habs
(penahanan) barang sebagai inti dari sistem rahn.
Menurutnya, barang yang ditahan sebagai jaminan harus
dijaga seperti amanah yang wajib dilindungi. Ia
menekankan bahwa posisi murtahin bukan sekadar
penerima barang, tetapi juga penanggung jawab atas

penjagaannya, karena barang tersebut menjadi
penopang ha katas piutang yang diberikan.
Tabel 2: Ringkasan Perbedaan
Aspek Ibnu Rusyd Ibnu Qudamah
Boleh barang belum | Hanya barang yang
siap dijual (misal: hasil | jelas nilainya, berwujud,
Objek Gadai | panen), bahkan barang | dan sepenuhnya dimiliki
pinjaman jika ada nilai | penggadai.
dan tanggungan.
Tidak wajib milik Harus milik penuh
Status penuh; barang penggadai, tidak boleh
Kepemilikan | pinjaman boleh dalam sengketa atau
digadaikan dengan pinjaman.
izin pemilik.
Boleh dimanfaatkan Dilarang kecuali ada
jika ada izin atau jika | izin eksplisit, jika tanpa
Pemanfaatan | murtahin menanggung | izin wajib ganti rugi.
Barang biaya, manfaat harus

seimbang dengan
biaya.

Jika rusak karena
kelalaian murtahin, ia
wajib ganti rugi. Jika

Sama, tapi lebih
menekankan kewajiban

15 Tbnu Qudamah, 4I-Mughni, 144.



89

Pengelolaan | sebab alami, tanggung | menjaga barang (habs)
& Tanggung | jawab tetap pada sebagai bentuk jaminan.

Jawab

penggadai.

3. Kelebihan dan Kekurangan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah

Pemikiran Ibnu Rusyd
a. Kelebihan

)

2)

3)

4)

Pendekatan rasional dan filosofis

Ibnu Rusyd mengintegrasikan pendekatan rasional
dalam memahami hukum Islam, termasuk dalam konsep
rahn (gadai). Ia menggunakan qiyas (analogi) dan
deduksi logis dalam menyelesaikan perbedaan pendapat,
sebagaimana dijelaskan dalam Bidayatul Mujtahid wa
Nihayatul Mugtashid dan Fashl al-Magal.

Komparatif dan mendalam

Karya Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Mugtashid
mencerminkan pemikiran hukum perbandingan (//mu
Khilaf), yang membandingkan berbagai mazhab secara
argumentatif. Hal ini menjadikan karyanya sangat
bernilai dalam studi perbandingan mazhab.

Relevansi universal

Ibnu Rusyd tidak membatasi hukum hanya pada dalil
tekstual, melainkan membuka ruang untuk akal dan
nalar, sehingga relevan dalam konteks kontemporer dan
mendukung kemajuan ijtihad.

Mendukung kebebasan berpikir

la berani mengkritik pemikiran-pemikiran yang
menurutnya menyimpang, termasuk dalam filsafat dan
kalam, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariat.

b. Kekurangan

)

2)

Kurang diterima oleh kalangan konservatif
Pemikirannya ditolak oleh banyak fugqaha konservatif
karena dianggap terlalu rasional dan dekat dengan
filsafat Yunani, bahkan ia sempat dituduh zindiq.
Potensi ambigu dalam hukum praktis

Karena pendekatan rasional yang kuat, sebagian



90

pendapatnya bisa membingungkan masyarakat awam
atau menimbulkan keraguan dalam penetapan hukum
yang praktis dan operasional.

Pemikiran Ibnu Qudamah
a. Kelebihan

1)

2)

3)

4)

Konsisten terhadap dalil naqli (teks)

Ibnu Qudamah sangat kuat berpegang pada Al-Qur’an,
hadits, dan ijma’, yang mencerminkan metodologi
Mazhab Hanbali. Dalam kitab A/-Mughni, ia
menekankan pentingnya penguasaan objek gadai secara
nyata dan memperinci syarat-syarat gadai dengan ketat.
Penjelasan figh yang sistematis dan lengkap

Al-Mughni merupakan karya besar yang membahas figh
secara menyeluruh dan perbandingan mazhab,
menjadikannya rujukan penting dalam figh muqgaran
(perbandingan hukum Islam).

Ketegasan dalam menjaga akad

Ibnu Qudamah menolak syarat-syarat yang bertentangan
dengan prinsip rahn, demi menjaga keabsahan akad dan
menghindari gharar serta kezaliman.

Mudah diterapkan secara praktis

Pendekatan Ibnu Qudamah lebih cocok diterapkan di
lembaga keuangan syariah karena jelas, rigid, dan
bersandar pada tekstualitas yang disepakati.

c. Kekurangan

1)

2)

Minim pendekatan rasional modern

Karena dominan dengan pendekatan tekstual, pemikiran
Ibnu Qudamah kurang fleksibel dalam menjawab
tantangan kontemporer yang membutuhkan inovasi
hukum.

Terbatas dalam pembukaan ijtihad baru

Berpegang ketat pada pendapat mazhab bisa membatasi
ruang ijtihad baru dalam kasus-kasus muamalah
kontemporer yang belum dibahas secara eksplisit oleh
pendahulu.



91

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah terhadap
Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer
1. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd terhadap Konsep Pegadaian
Syariah Kontemporer
a. Kebolehan Gadai sebagai Landasan Produk Syariah

Ibnu Rusyd menegaskan kebolehan gadai (rahn)
sebagai akad yang sah menurut syariat Islam, didasarkan
pada dalil Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam Bidayatul Mujtahid
wa Nihayatul Mugtashid, ia menyatakan bahwa rahn
merupakan bentuk jaminan yang diperbolehkan untuk
mengamankan utang, baik barang gadai tersebut telah
dimiliki secara penuh maupun yang belum diwujudkan tetapi
dapat dijamin secara syar’i.'® Pendapat ini menunjukkan
fleksibilitas dalam mengakomodasi berbagai bentuk objek
gadai. Hal ini sangat relevan dengan sistem pegadaian
syariah kontemporer yang menjadikan rahn sebagai dasar
hukum dalam produk pembiayaan, seperti gardh
(pembiayaan tanpa imbal hasil) maupun murabahah (jual
beli dengan margin keuntungan). Pegadaian syariah
mengadopsi konsep ini untuk menjaga hak kreditur
(murtahin) sekaligus memberikan kemudahan akses dana
kepada masyarakat, terutama yang memiliki keterbatasan

aset tetap.

b. Fleksibilitas Objek Gadai dalam Pengembangan Produk

Ibnu Rusyd dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugqtashid tidak hanya membahas kebolehan gadai terhadap
barang yang telah ada secara fisik, tetapi juga memperluas
cakupan barang yang belum ada namun memiliki nilai
ekonomi yang dapat diukur. Contohnya, ia membolehkan
hasil pertanian yang belum dipanen atau barang yang sedang
dalam proses produksi untuk dijadikan jaminan, selama hal
tersebut diketahui secara jelas dan disepakati oleh para pihak.
Bahkan menurutnya barang pinjaman juga sah dijadikan

16 Tbnu Rusyd, Bidayatul, 536.



92

objek rahn jika pemiliknya memberikan izin secara
eksplisit.!”

Pandangan ini memiliki relevansi strategis dalam
pengembangan produk pegadaian syariah kontemporer. Di
era modern, banyak masyarakat khususnya pelaku usaha
kecil, petani, dan nelayan memiliki aset bernilai ekonomi
yang belum berbentuk uang tunai atau belum dapat
diperjualbelikan saat itu juga. Dengan mengikuti pandangan
Ibnu Rusyd, lembaga pegadaian syariah dapat menciptakan
skema rahn yang lebih inklusif, seperti rahn atas hasil panen
mendatang, ternak yang masih dalam masa penggemukan,
atau aset produksi yang belum rampung.

Hal ini sejalan dengan tujuan ekonomi Islam untuk
mendorong partisipasi ekonomi masyarakat secara adil dan
merata. Pandangan Ibnu Rusyd membuka ruang bagi inklusi
keuangan syariah yang lebih luas, karena memungkinkan
akses pembiayaan bagi kalangan yang selama ini sulit
menjaminkan aset akibat keterbatasan likuiditas atau status
barang yang belum siap diperjualbelikan. Dengan demikian,
rahn tidak lagi terbatas pada barang-barang mewah atau aset
siap jual, melainkan mencakup potensi kekayaan yang
bersifat prospektif.

c. Pemanfaatan Barang Gadai yang Proporsional

Ibnu Rusyd memperbolehkan penerima gadai
memanfaatkan barang gadai selama terdapat izin eksplisit
dari pihak pemberi gadai, dan pemanfaatan tersebut harus
proporsional dengan biaya perawatan atau pemeliharaan
yang telah dikeluarkan.'® Hal ini mencerminkan prinsip
keadilan dan tolong menolong dalam muamalah Islam, serta
menghindari praktik pengambilan manfaat secara sepihak
yang dapat merugikan salah satu pihak.

Pandangan ini sangat relevan dalam konsep
pegadaian syariah kontemporer, khusunya dalam konteks
pengelolaan barang gadai yang memerlukan perawatan rutin

17 Ibid., 537.
18 Ibid., 546.



93

dan biaya operasional, seperti hewan ternak, kendaraan
bermotor, atau aset bergerak lainnya. Dalam situasi ini di
mana barang gadai menghasilkan manfaat (misalnya,
kendaraan yang bisa disewakan atau ternak yang bisa
diperah), maka lembaga pegadaian dapat memanfaatkan
barang tersebut secara terbatas untuk menutup biaya
perawatan, asalkan dengan sepengetahuan dan izin nasabah
sebagai pemilik sah barang tersebut.

Dengan mengacu pada pandangan Ibnu Rusyd ini
pegadaian syariah dapat merumuskan ketentuan operasional
yang lebih fleksibel namun tetap adil. Misalnya, melalui
perjanjian tertulis yang menjelaskan batasan pemanfaatan,
jenis pemeliharaan yang dilakukan, serta transparansi
pengeluaran dan pemasukan terkait barang tersebut. Ini akan
sangat membantu menjaga kelangsungan layanan pegadaian
tanpa membebani lembaga dengan biaya perawatan barang
yang sepenuhnya menjadi tanggung jawab nasabah. Selain
itu penerapan prinsip ini juga memperkuat aspek
keberlanjutan dan akuntabilitas dalam sistem pegadaian
syariah. Lembaga tidak hanya bertindak sebagai
penyimpanan barang, tetapi juga sebagai pengelola yang
bertanggung jawab, selama tidak melanggar hak milik
nasabah.

d. Prinsip Keadilan dalam Penyelesaian Utang

Ibnu Rusyd menegaskan bahwa apabila pihak
pemberi gadai tidak mampu melunasi utangnya pada waktu
yang telah ditentukan, maka barang yang dijadikan jaminan
dapat dijual.' Hasil dari penjualan tersebut digunakan untuk
melunasi utang kepada pihak penerima gadai, dan apabila
terdapat kelebihan setelah pelunasan, maka sisa dana tersebut
wayjib dikembalikan kepada rahin sebagai pemilik sah barang
tersebut. Pandangan ini mencerminkan prinsip keadilan dan
transparansi dalam menyelesaikan sengketa finansial, serta
menegaskan bahwa barang gadai bukanlah milik murtahin,
melainkan hanya sebagai jaminan.

19 Ibid., 543.



94

Pemikiran ini sangat relevan dan secara langsung
diadopsi dalam konsep pegadaian syariah kontemporer.
Lembaga-lembaga pegadaian syariah telah menerapkan
sistem eksekusi barang melalui mekanisme lelang terbuka
dan transparan, apabila nasabah tidak mampu melunasi
kewajiban pembayarannya dalam jangka waktu yang telah
disepakati. Proses ini dilakukan dengan tetap menjaga hak-
hak nasabah, di mana hasil penjualan dikurangi utang yang
ada, dan sisa kelebihan dikembalikan sepenuhnya kepada
pihak rahin.

Relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dalam konteks ini
terletak pada fondasi normatif yang ia berikan terhadap
proses cksekusi barang gadai. Dengan pendekatan yang
berlandaskan prinsip syariah, Ibnu Rusyd tidak hanya
mengakomodasi kepentingan kreditur dalam pelunasan
utang, tetapi juga memastikan perlindungan terhadap harta
milik debitur. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip
perlindungan konsumen dalam sistem keuangan syariah
modern, di mana keadilan bagi kedua belah pihak merupakan
elemen fundamental.

Terdapat sejumlah tantangan dalam penerapan langsung
pandangan Ibnu Rusyd dalam sistem keuangan kontemporer.
Salah satunya adalah kebutuhan akan jaminan likuid dan dapat
diukur secara akuntabel. Meskipun Ibnu Rusyd membolehkan
barang yang belum ada secara fisik untuk dijadikan jaminan,
lembaga keuangan modern cenderung membutuhkan kapasitas
hukum dan risiko yang terukur. Begitu pula dalam pemanfaatan
barang gadai oleh murtahin, walaupun dibolehkan dalam
kerangka fikih, penerapannya harus disesuaikan dengan regulasi
kelembagaan dan prinsip akuntabilitas yang ketat. Selain itu
prinsip-prinsip keadilan yang ditekankan oleh Ibnu Rusyd
membutuhkan sistem pengawasan dan dokumentasi yang kuat
agar tidak terjadi penyimpangan dalam pelaksanaan. Sistem
keuangan kontemporer menuntut transparansi tinggi, adanya
kontrak tertulis, serta pengawasan dari otoritas keuangan untuk
memastikan keadilan dan perlindungan konsumen.



95

Secara keseluruhan, pemikiran Ibnu Rusyd sangat relevan
dalam memberikan fondasi teoritis dan nilai-nilai etis bagi praktis
pegadaian syariah. Namun, agar dapat diimplementasikan secara
efektif, diperlukan pendekatan kontekstual yang mampu
menjembatani antara idealisme hukum Islam klasik dan dinamika
sistem keuangan kontemporer. Dengan adaptasi yang tepat,
pandangan Ibnu Rusyd tidak hanya memperkuat legalitas produk
pegadaian syariah, tetapi juga berperan dalam menciptakan
sistem keuangan yang adil, inklusif, dan berkelanjutan.

. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah terhadap Konsep Pegadaian
Syariah Kontemporer
a. Dasar Syar’i Dan Legalitas Gadai
Ibnu Qudamah dalam A/-Mughni menyatakan bahwa
akad gadai memiliki landasan yang kuat dalam Al-Qur’an
dan Sunnah Ia menjadikan surah Al-Bagarah ayat 283
sebagai dalil utama, ditambah dengan praktik Rasulullah
SAW yang menggadaikan perisainya kepada seorang Yahudi
sebagai jaminan makanan.”’ Ini menunjukkan kebolehan
rahn secara syariat, tetapi juga menggambarkan fungsinya
sebagai bentuk kehati-hatian dalam menjaga hak-hak kedua
belah pihak dalam transaksi utang piutang. Prinsip ini sangat
relevan dalam sistem pegadaian syariah kontemporer, di
mana aspek legalitasi syariah menjadi fondasi utama dalam
pengembangan produk dan layanan. Lembaga penggadaian
syariah merancang produk-produk seperti rahn emas atau
rahn tasjily dengan mengacu pada akad yang telah disepakati
para ulama dan diperkuat melalui fatwa-fatwa resmi, seperti
Fatwa DSN-MUI. Pemikiran Ibnu Qudamah menjadi bagian
penting dalam kontruksi hukum tersebut, terutama karena
pendekatannya yang berbasis nash dan konsisten dengan
magqashid syariah yakni menjaga harta dan keadilan.

b. Ketatnya Syarat Objek Gadai sebagai Perlindungan Syariah
Ibnu Qudamah menegaskan bahwa barang yang boleh
dijadikan objek rahn harus memenuhi beberapa kriteria,

20 Ibnu Qudamah, AI-Mughni, 25.



96

yaitu benar-benar dimiliki oleh rahin (pemberi gadai),
berwujud nyata, dan memiliki nilai yang jelas.?! Syarat ini
tidak hanya bersifat teknis, tetapi mengandung nilai
perlindungan syariah yang mendalam terhadap kedua belah
pihak dalam transaksi. Pegadaian syariah menjadikan prinsip
ini sebagai standar operasional dalam menilai kelayakan
barang jaminan. Misalnya, dalam layanan rahn emas,
lembaga pegadaian memastikan bahwa emas yang
digadaikan adalah milik pribadi nasabah, memiliki bentuk
fisik yang jelas (bukan sekadar sertifikat), dan dapat diuji
kadar serta nilainya. Prosedur ini mencegah terjadinya unsur
gharar (ketidakpastian) dan menjamin bahwa transaksi
berlangsung secara transparan, adil, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara hukum maupun syariah.
Ketentuan ini sejalan dengan prinsip prudential dalam sistem
keuangan syariah, yaitu kehati-hatian dalam memastikan
semua aset yang menjadi dasar transaksi benar-benar valid
dan terverifikasi. Dengan menerapkan standar sebagaimana
yang ditekankan oleh Ibnu Qudamah, pegadaian syariah
dapat meminimalisasi risiko hukum dan sengketa, serta
mejaga integritas lembaga di mata nasabah.

c. Larangan Pemanfaatan Barang Tanpa Izin

Ibnu Qudamah menegaskan bahwa barang yang
digadaikan adalah milik penuh rahin (pemberi gadai) dan
berstatus sebagai amanah di tangan murtahin (penerima
gadai). Oleh karena itu, murtahin tidak diperbolehkan
mengmbil manfaat dari barang kecuali jika ada izin yang
jelas dari pemiliknya.?? Relevansi pemikiran ini tercermin
dalam kebijakan operasional lembaga pegadaian syariah
kontemporer yang sangat ketat dalam menjaga hak
kepemilikan nasabah atas barang gadai. Barang yang
digadaikan disimpan dan dijaga, tetapi tidak dimanfaatkan
untuk keuntungan pihak pegadaian tanpa persetujuan yang
sah. Konsep ini bukan hanya bagian dari etika syariah, tetapi

2 Ipid., 44.
2 1pid., 131.



97

juga menjadi standar operasional yang diawasi secara ketat
oleh Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS bertugas
memastikan bahwa tidak terjadi pelanggaran syariat,
termasuk dalam hal pemanfaatan tanpa izin. Ibnu Qudamah
juga meperkuat prinsip non-ekspolitasi dan non-riba dalam
sistem keuangan syariah, karena salah satu bentuk riba yang
dilarang adalah mengambil manfaat dari barang pinjaman
tanpa kompensasi yang sah atau tanpa izin.

d. Penekanan pada Amanah dan Penjagaan Barang

Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa barang gadai
adalah jaminan yang harus ditahan dengan tujuan menjamin
pelunasan utang, namun penahanan tersebut harus disertai
tanggung jawab penuh untuk menjaga barang dari kerusakan
atau kehilangan.” Konsep ini menekankan bahwa murtahin
bertanggung jawab secara moral dan hukum atas
keselamatan barang, sekalipun barang itu bukan miliknya.
Dalam konsep pegadaian syariah prinsip ini sangat relevan
dan diwujudkan secara sistematis. Lembaga pegadaian
syariah menyimpan barang jaminan dalam fasilitas khusus
yang dilengkapi dengan sistem keamanan fisik, pengawasan
CCTYV, dan dalam banyak kasus, proteksi melalui asuaransi.
Hal ini dilakukan bukan hanya demi keselamatan aset
nasabah, tetapi juga sebagai bentuk komitmen terhadap
amanah dan kepercayaan yang diberikan nasabah. Selain itu,
standar operasional pegadaian syariah juga mengatur dengan
rinci bagaimana barang dijaga, didata, dan dikembalikan.
Setiap barang yang digadaikan dicatat dalam sistem secara
transparan, dilabeli dengan nomor identifikasi khusus, dan
tidak dapat dimanfaatlan sembarangan.

e. Mekanisme Lelang dan Hak Nasabah
Ibnu Qudamah menyatakan bahwa apabila pihak
rahin tidak mampu melunasi utang pada waktu yang telah
ditentukan, maka barang gadai boleh dijual. Namun, ia
menegaskan bahwa hasil penjualan tersebut hanya boleh

2 Ibid., 144.



98

digunakan untuk melunasi utang, dan apabila terdapat
kelebihan, maka sisa dana itu wajib dikembalikan kepada
pemilik barang, yaitu rahin.** Pandangan ini sejalan dengan
prinsip transparansi dan keadilan yang menjadi pilar utama
dalam sistem pegadaian syariah kontemporer. Pegadaian
syariah memiliki prosedur lelang terbuka yang dilakukan
secara legal dan diawasi. Proses penjualan dilakukan dengan
prinsip akuntabilitas, di mana hasil lelang dicatat secara rinci,
baik utang yang dibayarkan maupun kelebihan yang harus
dikembalikan kepada nasabah. Hal ini sesuai dengan regulasi
yang mengharuskan lembaga keuangan syariah menjaga hak-
hak konsumen dan menghindari penggelapan dana.

Pemikiran Ibnu Qudamah menghadapi sejumlah tantangan
ketika diterapkan dalam sistem keuangan modern. Misalnya,
tuntutan inovasi produk syariag yang melibatkan aset digital atau
tidak berwujud sering berbenturan dengan prinsip klasik yang
mengharuskan kejelasan fisik dan kepemilikan barang. Selain itu,
pelarangan pemanfaatan barang tanpa izin bisa menjadi kendala
praktik, terutama untuk barang yang berpotensi menghasilkan
manfaat ekonomi. Tantangan lainnya termasuk biaya tinggi untuk
menjaga keamanan barang, kompleksitas verifikasi kepemilikan,
serta penerapan sistem lelang yang transparan dan akuntabel
dalam skala besar. Meskipun pemikiran Ibnu Qudamah sangat
kokoh dari sisi syariah, penerapannya dalam konteks pegadaian
syariah kontemporer memerlukan pendekatan yang adaptif dan
penguatan kelembagaan agar nilai-nilai syariah terjaga tanpa
menghambat efisiensi dan perkembangan sistem keuangan
modern.

Berdasarkan hasil studi komparatif terhadap pemikiran
Ibnu Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul
Mugqtashid dan Ibnu Qudamah dalam kitab 4/-Mughni mengenai
konsep gadai serta relevansinya terhadap praktik pegadaian
syariah kontemporer, yaitu pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu
Qudamah sama-sama memiliki relevansi yang signifikan namun
dengan pendekatan yang berbeda. Pemikiran Ibnu Rusyd

2 1pid., 73.



99

menunjukkan relevansi dalam mendukung inovasi produk
pegadaian syariah, terutama melalui pendekatan rasional dan
kontekstual yang membuka peluang pembiayaan berbasis potensi
aset, seperti hasil panen atau barang dalam proses produksi.
Pandangannya yang membolehkan pemanfaatan barang gadai
secara proporsional dan fleksibel mencerminkan semangat ijtihad
yang reponsif terhadap kebutuhan masyarakat modern.
Pemikiran Ibnu Rusyd memiliki kelemahan dalam hal
implementasi regulatif, karena sifatnya yang terbuka dan berbasis
analisis rasional sulit dijadikan patokan standar dalam sistem
keuangan yang membutuhkan kepastian hukum dan pengawasan
syariah yang ketat.

Sedangkan Pemikiran Ibnu Qudamah sangat cocok
dijadikan dasar hukum yang kuat karena berorientasi pada
kepastian syariah melalui penekanan terhadap nash dan kehati-
hatian dalam transaksi. Hal ini sejalan dengan kebutuhan regulasi
dan standar operasional lembaga keuangan saat ini yang
mengedepankan aspek legalitas, perlindungan konsumen, serta
prinsip kehati-hatian. Namun, kekuatan ini juga menjadi
keterbatasan karena pendekatannya yang konservatif cenderung
kaku dan kurang fleksibel dalam menghadapi dinamika ekonomi
modern, terutama terkait objek gadai yang bersifat tidak
berwujud atau belum ada secara fisik.

Meskipun keduanya berkontribusi penting, pemikiran Ibnu
Qudamah lebih relevan sebagai landasan normatif dan
operasional lembaga keuangan syariah, sedangkan Ibnu Rusyd
lebih signifikan dalam mendukung inovasi dan inklusi keuangan
berbasis prinsip magqashid syariah.



BABYV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konsep gadai menurut

Ibnu Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid
dan Ibnu Qudamah dalam kitab A/-Mughni, serta relevansinya
terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer, maka dapat
disimpulkan sebagai berikut:

L.

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sama-sama mengakui sahnya
akad gadai (rahn) dalam Islam, baik dilakukan saat safar maupun
mukim. Keduanya sepakat bahwa gadai bertujuan menjamin
utang dan harus dilaksanakan dengan prinsip keadilan. Mereka
mengatur penjualan barang gadai jika utang tidak dibayar. Ibnu
Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid
lebih fleksibel seperti membolehkan barang yang belum ada
secara fisik dijadikan jaminan. Sedangkan Ibnu Qudamah dalam
kitab AI-Mughni mensyaratkan barang gadai harus jelas, nyata,
dan dimiliki penuh oleh penggadai. Dalam hal pemanfaatan
barang gadai, Ibnu Rusyd membolehkan dengan syarat.
Sedangkan Ibnu Qudamah lebih ketat dan hanya membolehkan
jika ada izin.

Pemikiran keduanya relevan untuk pegadaian syariah
kontemporer. Ibnu Rusyd memiliki relevansi dalam konteks
inovasi dan fleksibilitas produk pegadaian syariah kontemporer.
Pandangannya yang membolehkan barang belum berwujud atau
pinjaman sebagai objek rahn membuka peluang untuk
pengembangan model pembiayaan berbasis non-konvensional,
seperti rahn hasil panen atau aset produksi. Ini sangat cocok
untuk sektor usaha mikro dan agribisnis yang membutuhkan
akses pembiayaan dengan jaminan yang tidak selalu berbentuk
barang tetap. Pemikiran Ibnu Qudamah meskipun lebih
konservatif, tetap relevan dalam menjamin kepastian hukum dan
perlindungan hak para pihak dalam transaksi gadai. Prinsip
kehati-hatian yang diusungnya memberikan dasar yang kuat bagi
regulasi dan tata kelola pegadaian syariah yang akuntabel,
transparan, dan tidak mengandung unsur gharar maupun

100



101

eksploitasi. Prinsip ini sangat penting dalam menjaga
kepercayaan publik terhadap pegadaian syariah.

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang telah

dipaparkan sebelumnya, penulis menyampaikan saran sebagai
berikut:

1.

Lembaga pegadaian syariah diharapkan dapat menyesuaikan
pelaksanaan akad rahn yang dijalankan agar selaras dengan
ajaran fikih para ulama, seperti Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah.
Dengan memperhatikan pandangan keduanya, pegadaian syariah
dapat menghindari praktik yang mengarah pada riba atau bentuk
keuntungan yang tidak sesuai dengan prinsip tolong menolong
dalam Islam.

Masyarakat perlu meningkatkan pemahaman tentang konsep
gadai syariah, agar tidak hanya memanfaatkannya sebagai solusi
keuangan, tetapi juga memahami aturan-aturan Islam. Dengan
begitu, masyarakat bisa lebih bijak dalam bertransaksi dan turut
mendukung berkembangnya sistem ekonomi yang sesuai dengan
syariah.



DAFTAR PUSTAKA

BUKU

Al-Arif, M. Nur Rianto. Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV
Pustaka Setia, 2012).

Al-Hakim, al-Mustadrak ‘ala al-Sahihain, juz 2

An-Nawawi, Imam. AI-Majmu Syarah Al-Muhadzdzab. Jilid 16.

Antonio, M. Syafi’i. Bank Syariah dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema
Insani Pres, 2001).

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008).

Az-Zuhaili, Wahbah. Figih Islam Wa Adillatuhu, Darul Fikr.

Badran, Abdul Qadir. Terjemah Syaikh Muwafaq Mualif Al-Mughni
dalam Al-Mughni, (Beirut Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah).

Basyir, Ahmad Azhar. Hukum Islam tentang Riba Utang Piutang Gadai,
(Bandung: al-Ma’arif, 1983).

Fiantika, Feni Rita, dkk., Metodologi Penelitian Kualitatif, (Sumatera:
PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022), cet. 1.

Hadi, M. Solikul. Pegadaian Syari'ah, (Jakarta: Salemba Diniyah, 2000).

Hasan, M. Ali. Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2002).

Kementerian Agama RI. Figh Muamalah Kontemporer, (Jakarta:
Direktorat Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018).

Mamudji Sri, Sukanto Soerjono. Penelitian Hukum Normatif: Suatu
Tinjauan Singkat, (Jakarta: Rajawali Press, 2010).

Moleong, Lexy J. Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2017).

Mu’thi Abdurrahim, Ghoffar, M. Abdul (eds.), Terjemah Tafsir Ibnu
Katsir Juz 1, Pustaka Imam As-Syafi’i.

Muhammad. Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2006).

Nasrun, Haroen. Figh Muamalah, Cet-2, (Jakarta: Gaya Media Pratama,
2007).

102



103

Qudamah, Ibnu. AI-Mughni ala Mukhtasar al-Khiraqi, juz 1V, tahqiq:
‘Abd al-Salam Muhammad Ali Shahih (Beirut: Dar al-Kutub al-
[Imiyyah).

Qudamah, Ibnu. A/-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, (Jakarta:
Pustaka Azzam).

Rusyd, Ibnu. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayatul Mugtashid, terj. Tim
Penerjemah, (Jakarta: Pustaka Azzam).

Sembiring S. Hukum Asuransi, (Bandung: Nuansa Aulia, 2014).

Shahih al-Bukhari, Kitab al-Buyu’, Bab al-Rahn fi al-Hadar, no. 2509.

Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.

Suhendi, Hendi. Figh Muamalah. Jakarta: Raja Grafindo Persada, cet ke-
7,2011.

Sunan Ibnu Majah, Kitab ar-Rahin, no. 2523.

Sunggono, Bambang. Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2003).
Zainuddin, Ali. Metode Penelitian Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2013).

JURNAL

Adam Panji, Surahman Maman. “Penerapan Prinsip Syariah Pada Akad
Rahn di Lembaga Pegadaian Syariah ”, Law and Justice, vol. 2,
2017.

Adanan Murroh Nasution. “Gadai Dalam Persepektif Hukum Ekonomi
Islam”. Hukum Ekonomi, vol. 5, 2019.

Damiri Ahmad, Sumiati, et.al., “Rahn (Gadai) Dalam Perspektif Tafsir
Dan Hadits Serta Implementasinya Pada Lembaga Pegadaian
Syariah”, Ekonomi Syariah dan Bisnis Perbankan, vol. 6, 2022,

Handayani T, Abubakar, L. Telaah Yuridis Perkembangan Regulasi Dan
Usaha Pergadaian Sebagai Pranata Jaminan Kebendaan. Jurnal
Bina Mulia Hukum, vol. 2, no. 1, September 2017.

Hanifuddin Iza, Lestari, Yuyun Juwita. “Dasar Hukum Pegadaian Syariah
Dalam Fatwa DSN-MUI”, Jurnal Hukum Ekonomi Islam, vol. 5,

2021.



104

Kurniawati Fitri, Ulinnuha, Ahmad Syukron. “Tinjauan Fikih Muamalah
Dalam Akad Gadai”, Sahmiyya, vol. 3, 2008.

Mahmudi. “Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang
Gadai”, Maliyah, vol. 3, 2013.

Misno, Abdurrahman. “Gadai dalam Syari’at Islam”. Ekonomi dan Bisnis
Islam.

Musa. “Gadai Emas Prespektif Kepatuhan Syariah dan Hukum di
Indonesia”, of Sharia Economic Law, vol. 3, 2020.

Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah
Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang
Usaha Pergadaian”, Jurnal Hukum Kenotariatan, vol. 4 no. 1
April 2019.

Ramadhiana Anna, Sholihah, Hanni. ‘“Pemanfaatan Barang Gadai

Ditinjau Dari Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia ”, for
Islamic Studies, vol. 4, 2019.

Saifuddin. “Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam”,
Inteligensia, vol. 4, 2018.

Setiawan, M. Asep. “Kontruksi Filsafat Ibnu Rusyd dan Pengaruhnya
Terhadap Peradaban Barat”. Of Islamic Theology and
Philosophy, vol. 4, 2022.

Siregar Pani Akhiruddin, Hasibuan, Dewi Kumalasari. “Konsep Gadai
Syariah Menurut Syafi’i Antonio”, Penelitian Medan Agama,
2020.

Suryaningsih Apriliya, Sekartaji Salsabilla Ines, Apriantoro, M. Subhi.
“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif
Ibnu Rusyd Al-Qurthubi Dalam Bidayatul Mujtahid wa
Nihayatul Mugqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, l/miah Ekonomi
Islam, vol. 7, 2021.

Syaefullah, Maghfiroh, Veve Alfi. Studi Pemikiran Ibnu Qudamah
Tentang Nikah Bersyarat, (IAIN Syekh Nurjati Cirebon), vol. 3,
2019.



105

SKRIPSI

Adi, Adam Reka Cipta. “Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa
Kedung Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang”,
(Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah Fakultas Syari’ah Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2014)

Hapsari, Lina Ayu. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai
Barang di Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten
Sidoarjo”, (Jurusan Ekonomi Islam Fakultas Syari’ah Dan
Hukum Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 2014)

Norfarahzilah. Pemikiran Mazhab Maliki Dan Hambali Tentang Gadai
Dan Relevasi Penerapannya Di Masyarakat, (Skripsi Sarjana:
Fakultas Ekonpmi Dan Bisnis Islam, 2022).

Prasetya, Nanggara. “Tinjauan Fgih Syafi’l Terhadap Produk Gadai
Emas IB Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang
Malang”, Skripsi Univesitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang 2012)

WEB

Hadits Bukhori no 2326, https:/ilmulslam.id/hadits/11050/hadits-
bukhari-nomor-2326, diakses 20 Februari 2025.

Mushilihin. “Pendapat Ulama Mazhab Tentang Rukun Gadai”,
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-
Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html, diakses 14 April 2025.

NU online. “Jual Beli Barang yang Digadaikan Mneurut Hukum Islam”,
https://Islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-
digadaikan-menurut-hukum-Islam-SgllJ, diakses 14 April 2025

Wahyudi, Ari. “Ibnu Qudamah Al-Maqdisi: Pejuang Akidah dari
Palestina”, https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-

magdisi-pejuang-agidah-dari-palestina.html, diakses 3 Maret
2025



https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html

106

FATWA

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa
No. 25/DSN-MUI/111/2002 tentang Rahn.

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa
No: 26/DSN-MUT/I11/2002 tentang Rahn Emas.

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa
No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh.
Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI),

Pedoman Umum Dewan Pengawas Syariah LKS, 2002.

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 1150.

Otoritas Jasa Keuangan, Peraturan OJK No. 31/POJK.05/2016 tentang
Usaha Pergadaian, Pasal 2.

Pemerintah Republik Indonesia, Peraturan Pemerintah No. 10 Tahun

1990 tentang Perusahaan Umum Pegadaian, Lembaran Negara
Tahun 1990 Nomor 17.



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Data Diri
Nama : Millatuzzahro Alkhusna
Tempat Tanggal Lahir: Demak, 30 Januari 2004
Jenis Kelamin : Perempuan
Agama : Islam
Alamat : Ploso, Karangsono RT 02 RW 03,

Kec. Mranggen, Kab. Demak

Email : millatuz123@gmail.com

B. Riwayat Pendidikan
MI Syafiiyyah (2009-2015)
MTs Futuhiyyah 2 (2015-2018)

MAN 1 Kota Semarang (2018-2021)
C. Pengalaman Magang
1. KUA Semarang Tengah
2. Pengadilan Agama Mungkid
3. Pengadilan Negeri Magelang
4. LBH KIP Semarang
Demikian daftar riwayat hidup ini dibuat dengan sebenar-
benarnya dan dapat digunakan sebagaimana mestinya.

Semarang, 18 Mei 2025
Penulis,

il

Millatuzzahro Alkhusna
NIM.2102036099

107



