
  

 

ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN IMAM 

SYAFI'I TENTANG QARD TERHADAP PRAKTIK 

KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI MODERN 

 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Melengkapi Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Program Strata 1 (S.1) 

 

 

 
 

 

Disusun Oleh: 

KHOFIFAH LAELA HANUM 

2102036114 

 

 

HUKUM EKONOMI SYARIAH 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 





i 

ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN IMAM 

SYAFI'I TENTANG QARD TERHADAP PRAKTIK 

KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI MODERN 

 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Melengkapi Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Program Strata 1 (S.1) 

 

 

 
 

 

Disusun Oleh: 

KHOFIFAH LAELA HANUM 

2102036114 

 

 

HUKUM EKONOMI SYARIAH 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 



 

 

ii 

  KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

  FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

Lamp : 4 (empat) eks. 

Hal : Naskah Skripsi 

   An. Sdr. Khofifah Laela Hanum 

   Kepada Yth. 

   Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum 

   UIN Walisongo Semarang 

 

   Assalamualaikum Wr. Wb. 

  Setelah saya meneliti dan mengadakan perbaikan 

seperlunya, Bersama ini saya kirim naskah skripsi Saudari: 

   Nama : Khofifah Laela Hanum 

   NIM  : 2102036114 

   Prodi  : Hukum Ekonomi Syari’ah 

  Judul  : ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN 

IMAM SYAFI'I TENTANG QARD 

TERHADAP PRAKTIK KREDIT DALAM 

HUKUM EKONOMI MODERN 

Dengan ini saya mohon kiranya skripsi Saudari tersebut dapat 

segera dimunaqosahkan. Demikian persetujuan ini dapat 

dipergunakan sebagaimana mestinya. 

   WassalamualaikumW r.Wb. 

Semarang, 18 Juni 2025 

Pembimbing I    Pembimbing II 

 

  

 
Dr. Raden Arfan Rifqiawan, 

S.E., M.Si 

H. Latif Hanafir Rifqi, M.A. 

  

NIP: 198006102009011009 NIP: 198910092019031007 



iii 

  KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

  FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

 

PENGESAHAN 

Skripsi Saudara          : Khofifah Laela Hanum  

NIM                              : 2102036114 

Jurusan/Prodi              : Hukum Ekonomi Syariah 

Judul                             : Analisis Relevansi Pandangan Imam  Syafi’i 

Tentang Qard Terhadap Praktik Kredit 

Dalam Hukum Ekonomi Modern  
Telah dimunaqasahkan oleh Dewan Penguji Fakultas Syariah dan 

Hukum Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, dan dinyatakan 

lulus, pada tanggal 30 Juni 2025 dan dapat diterima sebagai syarat guna 

memperoleh gelar Sarjana Strata 1 tahun akademik 2024/2025. 

 Semarang, 7 Juni 2025 

Ketua Sidang 

 

 

 
Dr. Daud Rismana, M.H. 

NIP. 199108212019031014 

 

Penguji Utama I 

 

 

 

Dr. H. Junaidi Abdilah, M.Si 

NIP. 197902022009121001 

 

Pembimbing I 

 

 

 
Dr. Raden Arfan Rifqiawan, M.Si. 

NIP. 198006102009011009 

Sekretaris Sidang 
 

 

 
Dr. Raden Arfan Rifqiawan, M.Si. 

NIP. 198006102009011009 
 

Penguji Utama II 

 

 

 
Tri Nurhayati, M.H. 

NIP. 198612152019032013 

 

Pembimbing II 
 

 

 

H. Latif Hanafir Rifqi, M.A. 

NIP. 198910092019031007 



 

 

iv 

 

MOTTO 

 

عليه وسلم من باع بيعتين في بيعة عن أبي هريرة قال قال النبي صلى الله  
 ( )رواه الترمذي وأبو داود والبيهقي.  فله أوكسهما أو الربا

 
“Diriwayatkan dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah saw 

bersabda : Barangsiapa menjual dua transaksi dalam satu transaksi, 

maka kerugiannya atau riba”. (HR. at-Tirmidzi, Abu Dawud dan al-

Baihaqi).1 

 

تُمْ مُّؤْمِنِيْنَ  َ وَذَرُوْا مَا بقَِيَ مِنَ الرٰبِٰٰۤوا اِنْ كُنـْ ـايَّـُهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا اتّـَقُوا اللّٰٰ
 يٰٰۤ

 

“Wahai orang-orang yang beriman! Bertalwalah kepada Allah dan 

tinggalkan sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang yang 

beriman”.2 

  

 
1 Redaksi Muhammadiyah, Hukum Seputar Muamalah/Perbankan, 

Muhammadiyah, https://muhammadiyah.or.id/2021/03/hukum-jual-beli-kredit/. 

[accessed 12 April 2025] 
2 ‘Surah Al-Baqarah -275-279’, Quran.com, https://quran.com/id/sapi-

betina/275-279 [accessed 12 April 2025]. 

https://muhammadiyah.or.id/2021/03/hukum-jual-beli-kredit/
https://quran.com/id/sapi-betina/275-279
https://quran.com/id/sapi-betina/275-279


v 

PERSEMBAHAN 

Rasa syukur kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-nya 

sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan tepat 

waktu. Skrispsi ini saya persembahkan kepada : 

1. Almarhumah Mamah Daryunah yang sangat saya cintai, saya 

sayangi, dan yang paling berarti dalam hidup saya. Semoga 

Allah SWT melapangkan kubur dan menempatkan mamah 

ditempat yang paling mulia disisi Allah SWT.  

Bapak Sarodin yang saya cintai dan saya sayangi yang selalu 

mendo’akan, mendukung, memberi nasihat dan semangat. 

Terimakasih atas setiap Lelah dan upaya bapak untuk mencari 

rezeki agar anak bapak ini bisa mendapatkan Pendidikan yang 

tinggi. Semoga bapak Panjang umur dan sehat selalu agar bisa 

mendampingi setiap proses anak bapak ini. Saya 

persembahkan skripsi dan gelar say aini untuk kedua orang tua 

saya. 

2. Kepada Kakakku tercinta Eka Ramdani dan Mbak Tri 

Widowati, terimakasih atas doa’a, dukungan, dan yang selalu 

mendengarkan keluh kesah saya, sehingga pada akhirnya 

penulis mampu menyelesaikan studinya hingga sarjana. 

3. Segenap Dosen Jurusan Hukum Ekonomi Syariah UIN 

Walisongo Semarang, khususnya Bapak Dr. Raden Afan 

Rifqiawan, S.E., M.Si. selaku Dosen Pembimbing I dan Bapak 

H. Latif Hanafir Rifqi, S.E., M.A. selaku dosen pembimbing 

II terimakasih atas ilmu dan nasihat-nasihatnya sehingga 

penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. 

4. Seluruh teman-teman Angkatan 2021 Jurusan Hukum 

Ekonomi Syariah khususnya kelas C, terimakasih telah 

memberikan warna dalam setiap proses dibangku perkuliahan. 

5. Sahabat penulis dibangku perkuliahan yang selalu 

membersamai dalam empat tahun ini, yaitu Hana Rahma Dina, 

Semi Mulyani, Siska Dewi Aliya, Eri Fitriani, Millatuzzahro 



 

 

vi 

Alkhusna, Suci Rahma Wati, Hilda Fitriyani, terimakasih telah 

membantu, menemani disetiap proses dan menjadi patner 

terbaik dalam selama perkuliahan. 

6. Sahabat penulis sejak SMK, yaitu Silviatun Nisa yang selalu 

ada dalam keadaan apapun, terimakasih selalu memberikan 

motivasi, dukungan, dan semangat kepada penulis. 

7. Dan yang terakhir, kepada diri saya sendiri, Khofifah Laela 

Hanum. Terimakasih telah bertahan sejauh ini. Terimakasih 

karena mampu mengendalikan diri dari berbagai tekanan 

diluar keadaan dan tak pernah memutuskan untuk menyerah 

sesulit apapun proses penyusunan skripsi ini dengan 

menyelesaikan sebaik dan semaksimal mungkin, ini 

merupakan pencapaian yang patut dibanggakan untuk diri 

sendiri. 

 

 

  



vii 

DEKLARASI 

 

Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, penulis 

menyatakan bahwa skripsi ini murni hasil karya saya sendiri 

dan didalamnya tidak terdapat karya yang pernah di ajukan 

untuk memperoleh gelar kesarjanaan di suatu perguruan 

tinggi di lembaga pendidikan lainnya. Demikian juga skripsi 

ini tidak berisi satupun pikiran-pikiran orang lain, kecuali 

informasi terdapat dalam referensi yang dijadikan bahan 

rujukan. 

 

 

Semarang, 23 April 2025 

Deklarator 

  

 

 

 

Khofifah Laela Hanum 

NIM: 2102036114 

 



 

 

viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 

No. Arab Latin  No. Ara

b 
Latin 

 tidak ا  1

dilambangkan 
 ṭ ط  16 

 ẓ ظ  B  17 ب  2

 ` ع  T  18 ت  3

 G غ  ṡ  19 ث  4

 F ف  J  20 ج  5

 Q ق  ḥ  21 ح  6

 K ك  Kh  21 خ  7

 L ل  D  22 د  8

 M م  ẓ  23 ذ  9

 N ن  R  24 ر  10

 W و  Z  25 ز  11

 H ه  S  26 س  12

 ῾ ء  Sy  27 ش  13

 Y ي  ṣ  28 ص  14

     ḍ ض  15

 

Vokal Pendek  Vokal Panjang 

...  َ .   =  a   ك ت ب Kataba  ... ا  َ   = ā   ق ال Qāla 

...  َ .  =  i   سُئ ل su῾ila    ا ي   = ī   ق ي ل Qīla 

... َُ .  =  u  ُي ذ ه ب yaẓhabu    ُاو   = ū  ُل  Yaqūlu ي قوُ 

 

Diftong  Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan 

syamsiyyah atau qamariyyah 

ditulis [al-] secara konsisten supaya 

selaras dengan teks Arabnya. 

  Kaifa ك ي ف   ai  =  ا ي  

ل   au  =  ا و   و    ḥaula ح 

     



ix 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji konsep kredit menurut Imam 

Syafi’i. Kredit atau utang-piutang merupakan bagian penting 

dalam transaksi ekonomi Islam yang harus berlandaskan prinsip 

keadilan, transparansi, sukarela, dan bebas dari riba. Imam Syafi’i 

memandang qardh sebagai akad tolong-menolong tanpa imbalan 

keuntungan, dengan penekanan pada kejelasan akad dan 

perlindungan hak para pihak. Penelitian ini menilai relevansi 

prinsip qardh Imam Syafi’i dengan praktik kredit modern. 

Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan 

yuridis normatif dengan studi kepustakaan (library research). 

Data diperoleh melalui analisis literatur sekunder, jurnal, buku, 

dan penelitian sebelumnya yang membahas konsep kredit dalam 

Islam. Analisis dilakukan untuk menggali prinsip-prinsip qardh 

menurut Imam Syafi’i serta menilai relevansinya dengan praktik 

kredit modern. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam Syafi’i 

memandang qardh sebagai akad sukarela yang bersifat sosial 

tanpa bunga, dengan penekanan pada kejelasan akad, 

keterbukaan, dan perlindungan hak para pihak. Prinsip ini tetap 

relevan untuk praktik kredit syariah modern karena mendorong 

transparansi, keadilan, dan semangat tolong-menolong. Namun 

demikian, praktik kredit modern masih banyak didominasi bunga 

dan orientasi komersial yang bertentangan dengan nilai dasar 

qardh. Oleh karena itu, pemikiran Imam Syafi’i penting sebagai 

rujukan untuk memperkuat sistem kredit syariah yang lebih adil, 

transparan, dan berkeadilan sosial. 

 

Keyword: Konsep Kredit, Imam Syafi’i, Hukum Ekonomi 

Modern 

  



 

 

x 

ABSTRACT 

This research examines the concept of credit according to 

Imam Syafi'i. Credit or debt is an important part of Islamic 

economic transactions that must be based on the principles of 

justice, transparency, voluntary, and free from usury. Imam 

Shafi'i views qardh as a contract of help without profit, with an 

emphasis on the clarity of the contract and the protection of the 

rights of the parties. This research assesses the relevance of Imam 

Syafi'i's qardh principle to modern credit practices. 

The research method used is a normative juridical 

approach with library research. Data is obtained through 

analysis of secondary literature, journals, books, and previous 

research that discusses the concept of credit in Islam. The 

analysis was to explore the principles of qardh according to 

Imam Syafi'i and assess its relevance to modern credit practices. 

The results show that Imam Syafi'i views qardh as a 

voluntary social contract without interest, with an emphasis on 

the clarity of the contract, openness, and protection of the rights 

of the parties. This principle remains relevant for modern Islamic 

credit practices because it encourages transparency, fairness, 

and the spirit of helping. However, modern credit practices are 

still dominated by interest and commercial orientation, which is 

contrary to the basic value of qardh. Therefore, Imam Shafi'i's 

thoughts are important as a reference to strengthen a fairer, more 

transparent, and socially just Islamic credit system. 

 

Keywords: Credit Concept, Imam Shafi'i, Modern Economic 

Law 

 

  



xi 

KATA PENGANTAR 

 
Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT atas 

berkat dan karunia-Nya sehingga penulis mampu dan dapat 

menyelesaikan penulisan skripsi ini yang berjudul “Analisis 

Relevansi Pandangan Imam Syafi'i tentang Qard terhadap Praktik 

Kredit dalam Hukum Ekonomi Modern”. Shalawat serta salam 

penulis haturkan kepada baginda Nabi Muhammad SAW, yang 

telah membawa umat manusia dari jaman jahiliyah sampai pada 

jaman terang benderng. Semoga kita termasuk ke dalam umatnya 

dan mendapatkan syafaatnya di yaumul-akhir nanti. Aamiin 

Penulis menyadari dalam setiap proses penyusunan skripsi 

ini tidak lepas dari segala bantuan, bimbingan dan motivasi dari 

bebagai pihak khususnya kedua dosen pembimbing. Oleh 

karenanya, melalui kesempatan ini penulis mengucapkan 

terimakasih kepada: 

1. Prof. Nizar, M.Ag., sebagai Rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Prof. Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag., selaku Dekan Fakultas 

Syariah dan Hukum UIN Walisongo Semarang. 

3. Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag., selaku Ketua Prodi Hukum Ekonomi 

Syariah UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak Muhammad Abdur Rosyid Albana, Lc., M.H., selaku 

dosen wali. 

5. Bapak Dr. Raden Arfan Rifqiawan, S.E., M,Si., selaku 

pembimbing I, yang dengan arif, santun, dan sabar telah 

memberi motivasi dan bimbingan kepada penulis. 

6. Bapak Latif Hanafir Rifqi, S.E., M.A., selaku pembimbing II, 

yang telah membimbing, memberikan arahan, dan tak henti- 

hentinya mendorong agar disertasi ini segera selesai. 

7. Segenap bapak dan ibu Dosen Fakultas Syariah dan Hukum UIN 

Walisongo Semarang yang telah mengajarkan ilmu dan 

pengalaman sehingga penulis dapat menyelesaikan studinya di 

UIN Walisongo Semarang. 

8. Secara khusus ucapan terimakasih kepada kedua orang tua serta 

segenap keluarga atas segala doa restu, perhatiannya, kasih 



 

 

xii 

sayangnya dan dukungannya sehingga penulisan skrips ini dapat 

terselesaikan. 

9. Teman-teman seperjuangan UIN Walisongo, khususnya jurusan 

Hukum Ekonomi    Syariah    Angkatan    2021    yang    telah 

memberikan semangat, ilmu dan pengalaman kepada penulis 

selama di UIN Walisongo Semarang. 

10. Semua pihak yang telah membantu baik secara langsung 

maupun tidak langsung sehingga skripsi ini dapat terselesaikan. 

Kepada  semua pihak, penulis mengucapkan terima kasih 

yang sebesar-besarnya  dan  memanjatkan  doa  semoga  amal  baik  

tersebut dicatat sebagai amal saleh. Āmīn Yā Rabb al-‘Ālamīn. 

Penulis sangat mengharapkan saran dan kritik yang konstruktif dari 

berbagai pihak untuk menyempurnakan disertasi ini. Demikian, 

terima kasih. 

 

Semarang, 23 April 2025 

Penulis 

 

 

 

Khofifah Laela Hanum



 

DAFTAR ISI 

 

 

LEMBAR JUDUL .................................................................  i 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ........................................  ii 

LEMBAR 

PENGESAHAN .....................................................................  Error

! Bookmark not defined. 

MOTTO ..................................................................................  iv 

PERSEMBAHAN ..................................................................  v 

DEKLARASI .........................................................................  vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................  viii 

ABSTRAK ..............................................................................  ix 

ABSTRACT ...........................................................................  x 

KATA PENGANTAR ...........................................................  xi 

DAFTAR ISI ..........................................................................  xiii 

DAFTAR TABEL ..................................................................  xvii 

BAB I PENDAHULUAN  .....................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................  1 

B. Rumusan Masalah .................................................  6 

C. Tujuan Penelitian ...................................................  6 

D. Manfaat Penelitian .................................................  6 

E. Telaah Pustaka .......................................................  7 

F. Metode Penelitian ..................................................  14 

G. Sistematika Penulisan ............................................  16 



 

 

xiv 

BAB II LANDASAN TEORI  ...........................................  19 

A. Konsep Dasar Kredit .........................................  19 

1. Pengertian Kredit .......................................  19 

2. Dasar Hukum Kredit ..................................  23 

3. Prinsip-Prinsip Kredit .................................  24 

B. Konsep Kredit atau Utang-Piutang dalam Islam ...  27 

1. Pengertian Kredit atau Utang Piutang 

(Qardh) dalam Hukum Islam .......................  27 

2. Tambahan dalam Kredit atau Utang-Piutang 

(Al-Qardh) .................................................  31 

3. Khiyar dan Batas Waktu Kredit atau Utang-

Piutang (Al-Qardh) .....................................  33 

BAB III ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN IMAM 

SYAFI'I TENTANG QARD TERHADAP PRAKTIK 

KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI MODERN .......  37 

A. Biografi Imam Syafi’i  .......................................  37 

1. Proses Pembentukan Mazhab Syafi’i ...........  38 

2. Karya Imam Syafi’i ....................................  41 

B. Pandangan Imam Syafi’i tentang Kredit ..............  43 

1. Pengertian Al-Qardh (Pinjaman Tanpa 

Bunga) ......................................................  46 

2. Rukun dan Syarat Qardh ............................  47 

3. Hukum Qardh ............................................  49 



 

4. Qardh yang Mendatangkan Keuntungan ......  51 

5. Waktu Pengembalian Qardh .......................  52 

6. Keadaan yang Tidak di Perbolehkan Qardh .  56 

C. Kredit dalam Sistem Modern dan Konvensional ..  56 

1. Pengertian Kredit dalam Sistem Ekonomi 

Kontemporer ..............................................  56 

2. Ciri dan Mekanisme Kredit .........................  62 

BAB IV ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN IMAM 

SYAFI'I TENTANG QARD TERHADAP PRAKTIK 

KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI MODERN .......  67 

A. Perbandingan Konsep Kredit Menurut Imam 

Syafi’i dengan Hukum Ekonomi 

Modern .............................................................  Erro

r! Bookmark not defined. 

1. Persamaan Konsep Kredit Antara Imam 

Syafi’i dan I Hukum Ekonomi Modern ........  67 

2. Perbedaan Konsep Kredit Antara Imam 

Syafi’i dan Hukum Ekonomi Modern ..........  76 

B. Relevansi Pemikiran Imam Syafi’i  terhadap 

Praktik Kredit 

Modern .............................................................  Erro

r! Bookmark not defined. 



 

 

xvi 

1. Analisis Kesesuaiannya dengan Praktik 

Kredit Modern ...........................................  87 

2. Analisis Ketidaksesuaian dengan Praktik 

Kredit Modern ...........................................  90 

BAB V PENUTUP ............................................................  93 

A. Kesimpulan .......................................................  93 

B. Saran ................................................................  94 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................  96 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..............................................  104 

 

 

  



 

DAFTAR TABEL 

 

 

Tabel 4.1 Persamaan Pandangan Imam Syafi'i dan  Hukum 

Ekonomi Modern ................................................           75 

Tabel 4.2 Perbedaan Pandangan Imam Syafi'i dan Hukum 

Ekonomi Modern .................................................          85 

  





 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang Masalah 

Islam sangat menganjurkan pemeluknya untuk berusaha, 

termasuk melakukan kegiatan-kegiatan bisnis. Dalam kegiatan 

bisnis, seorang dapat merencanakan suatu dengan sebaik-

baiknya agar dapat menghasilkan sesuatu yang diharapkan. 

Dalam kehidupan bermasyarakat sudah banyak melakukan 

transaksi ekonomi, apabila mengamati sistem ekonomi 

masyarakat banyak juga yang melaksanakan   kredit   dalam   

dunia   bisnis.   Dengan   demikian pentingnya bagi kita untuk 

memahami konsep al-quran dalam menjelaskan sistem kredit 

dalam bisnis. Kredit adalah transaksi baik berupa pinjaman, 

jual beli atau hutang piutang yang membayarnya dengan cara 

mengangsur, tidak tunai atau tidak kontan.1 

Utang piutang, dalam kacamata filosofis merupakan 

dinamika sosial yang mencerminkan kompleksitas hubungan 

antar manusia. Ia bukan sekedar transaksi ekonomi semata, 

melainkan juga perekat dan sekaligus penguji ikatan sosial. 

Dari sudut pandang filosofis jawa misalnya, utang piutang 

dikaitkan erat dengan konsep nguri-uri welas asih (menjaga 

kasih sayang) dan ngrumat jejering (menjaga jaringan sosial). 

Memberikan pinjaman mencerminkan kepedulian dan 

kepercayaaan, sementara membayar utang menunjukkan rasa 

tanggung jawab dan penghargaan.2 Namun, ketidakmampuan 

membayar utang bisa menjadi sumber konflik dan merusak 

 
1 Nahidloh Shofiyun, “Sistem Kredit Dalam Ekonomi Islam Tinjauan 

Tafsir Ahkam,” Jurnal Et-Tijarie, 1.1 (2014). 
2 Julia Rusdiana Eka Pratiwi. "Implementasi Modal Sosial Untuk 

Mengatasi Kredit Bermasalah Pada Bank Perkreditan Rakyat (Bpr) Di Kabupaten 

Malang (Studi Kasus Pada Bpr Xyz Cabang Kepanjen)." Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

FEB 6.2 (2018). 



2 

 

 

hubungan, menunjukkan kegagalan dalam menjaga 

keseimbangan ameh (keselarasan) dalam interaksi sosial. Oleh 

karena itu, utang piutang idealnya dilaksanakan dengan prinsip 

kejujuran, keikhlasan, dan saling pengertian, sehingga tidak 

hanya berfungsi sebagai mekanisme ekonomi, tetapi juga 

sebagai perekat kepercayaan dan keselarasan sosial. Filosofi ini 

mengajarkan pentingnya kesadaran akan tanggung jawab moral 

yang melekat dalam setiap transaksi utang piutang, 

menempatkan aspek kemanusiaan di atas perhitungan ekonomi 

semata.  

Dalam perkembangan ekonomi Islam, konsep kredit 

memegang peranan penting sebagai salah satu instrumen 

keuangan yang sering digunakan dalam berbagai transaksi.3 

Pemahaman yang mendalam tentang konsep ini tidak hanya 

penting bagi para praktisi ekonomi syariah,  tetapi   juga   bagi   

akademisi,   peneliti,   dan masyarakat umum yang ingin 

mendalami prinsip-prinsip ekonomi Islam.  Kredit 

didefinisikan sebagai suatu bentuk transaksi keuangan di mana 

seseorang memberikan pinjaman dana, barang, atau jasa 

kepada pihak lain dengan kewajiban untuk mengembalikannya 

dalam jangka waktu tertentu, seringkali disertai dengan 

tambahan biaya atau bunga.4 Namun, dalam perspektif Islam, 

tidak semua bentuk kredit dapat dibenarkan, terutama yang 

mengandung unsur riba (tambahan yang tidak dibenarkan 

syariah). Di sinilah pentingnya menggali kembali konsep qard 

dalam Islam sebagai dasar yang dapat dijadikan alternatif 

terhadap sistem kredit konvensional. 

 
3 Nurul Ichsan Hasan, Pengantar Perbankan (Referensi:Gaung Persada 

Press Group, 2014)  
4 Aliyana Farha Ramadina dan Tajul Arifin, “Pinjaman Online Ditinjau 

dari Hadits Riwayat Muslim dan Hukum Positif Indonesia,” al-Mizan, 7.2 (2023). 



3 

 

 

Konsep qard dalam hukum Islam merujuk pada pinjaman 

yang diberikan kepada seseorang untuk digunakan secara halal 

dan wajib dikembalikan dengan jumlah yang sama, tanpa ada 

tambahan atau bunga.5 Qard termasuk bagian dari akad tabarru’ 

(akad kebajikan), di mana pemberi pinjaman tidak 

mengharapkan keuntungan, tetapi semata-mata karena ingin 

membantu sesama. Prinsip dasar dalam qard adalah tolong-

menolong (ta’awun), kejujuran, tanggung jawab, dan 

keikhlasan.6 Qard sangat berbeda dengan sistem kredit berbasis 

bunga yang berlaku dalam ekonomi konvensional. Dalam 

konteks inilah Islam ingin mewujudkan sistem keuangan yang 

adil, tidak menindas, dan mampu memperkuat jaringan sosial 

melalui nilai solidaritas. 

Salah satu ulama besar yang membahas konsep qard 

secara komprehensif adalah Imam Syafi’i. Sebagai pendiri 

mazhab Syafi’i yang banyak diikuti oleh mayoritas umat Islam 

di Indonesia, pemikiran beliau menjadi sangat relevan untuk 

dikaji lebih dalam. Dalam kitab ini, Imam Syafi'i membahas 

berbagai bentuk transaksi keuangan, termasuk konsep kredit, 

dengan pendekatan yang sistematis dan analisis. Beliau 

menguraikan berbagai bentuk akad atau perjanjian yang terkait 

dengan kredit, seperti qardh (pinjaman), rahn (gadai), dan 

mudharabah (kerjasama usaha), serta menjelaskan hukum-

hukum yang berkaitan dengannya.7 Beliau menetapkan 

sejumlah syarat dan ketentuan dalam pelaksanaan qard yang 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam pandangan Imam 

 
5 Elif Pardiansyah, “Konsep Riba Dalam Fiqih Muamalah Maliyyah Dan 

Praktiknya Dalam Bisnis Kontemporer,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8.2 (2022). 
6 Farid Budiman, “Karakteristik Akad Pembiayaan Al-Qardh Sebagai 

Akad Tabarru’,” Yuridika, 28.3 (2013)  
7 Archive Kitab Al-Umm https://acesse.dev/srzde diakses tanggal 30 

Oktober 2024 

https://acesse.dev/srzde


4 

 

 

Syafi’i, pinjaman yang sah adalah pinjaman yang dilakukan 

tanpa unsur riba, dilakukan atas dasar kesepakatan yang jelas, 

dan dilandasi dengan niat membantu sesama. Imam Syafi’i juga 

menjelaskan bahwa apabila terdapat tambahan dalam 

pengembalian pinjaman yang tidak disepakati di awal, maka 

hal itu termasuk dalam kategori riba yang diharamkan.8 

Pemikiran Imam Syafi’i ini penting untuk 

dikontekstualisasikan dalam dunia ekonomi modern, di mana 

sistem kredit telah berkembang dengan sangat kompleks. 

Berbagai lembaga keuangan, seperti bank syariah, koperasi 

syariah, dan lembaga keuangan mikro, terus mencari bentuk 

transaksi keuangan yang sesuai dengan prinsip syariah. Konsep 

qard yang digagas Imam Syafi’i dapat menjadi dasar atau 

rujukan dalam menyusun produk-produk keuangan syariah 

yang adil dan sesuai dengan kebutuhan umat. Oleh karena itu, 

analisis terhadap relevansi pandangan Imam Syafi’i tentang 

qard sangat penting untuk melihat bagaimana konsep ini bisa 

diterapkan dalam praktik kredit saat ini. 

Konsep qard yang diusung oleh Imam Syafi’i 

menekankan aspek sosial dan moral dalam setiap transaksi, 

yakni dengan tujuan membantu pihak yang membutuhkan 

tanpa membebani dengan tambahan imbalan. Dalam 

praktiknya, qard bukan semata-mata persoalan peminjaman 

dana, tetapi juga mencerminkan nilai solidaritas dan tanggung 

jawab sosial yang tinggi.9 Nilai ini menjadi sangat relevan 

dalam konteks masyarakat modern yang tengah menghadapi 

tantangan kesenjangan ekonomi dan akses keuangan yang 

 
8 Reza Henning Wijaya, “Tinjauan Fikih dan Praktik Akad Al-Wadiah 

Pada Perbankan Syariah di Indonesia,” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Manajemen, 

Bisnis dan Akuntansi (JIMMBA), 3.2 (2021), doi:10.32639/jimmba.v3i2.816. 
9 Muhammad Imam Purwabi. Al-Qardh dan Al-Qardhul Hasan sebagai 

Wujud Pelaksanaan Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah (Studi pada PT 

Bank Muamalat Indonesia Tbk). Diss. Universitas Islam Indonesia, 2013. 



5 

 

 

timpang. Dengan pendekatan ini, kredit tidak hanya dipandang 

sebagai sarana bisnis, tetapi juga sebagai instrumen 

pemberdayaan ekonomi umat yang berbasis pada prinsip 

tolong-menolong (ta'awun) dan kepedulian sosial. 

Nilai-nilai yang terkandung dalam konsep qard tidak 

hanya relevan dalam membangun sistem keuangan yang sesuai 

syariah, tetapi juga penting dalam menumbuhkan budaya 

ekonomi yang beretika dan bertanggung jawab. Konsep ini 

dapat menjadi solusi alternatif bagi praktik-praktik keuangan 

modern yang kerap menimbulkan ketimpangan dan 

ketidakadilan sosial. Kajian terhadap relevansi konsep qard 

menurut Imam Syafi’i terhadap praktik kredit dalam hukum 

ekonomi modern tidak hanya bermanfaat dari sisi teoretis, 

tetapi juga secara praktis dapat memberikan arah 

pengembangan sistem keuangan Islam yang lebih inklusif dan 

berkeadilan. Hal ini sangat penting mengingat dalam 

praktiknya, banyak masyarakat yang masih mengalami 

kesulitan dalam mengakses pembiayaan atau kredit yang sesuai 

dengan nilai-nilai keislaman. Dengan menjadikan pemikiran 

Imam Syafi’i sebagai basis, diharapkan praktik kredit dalam 

ekonomi syariah tidak hanya menghindari riba, tetapi juga 

mengandung nilai-nilai kejujuran, tanggung jawab, dan tolong-

menolong. 

Berdasarkan uraian di atas, penulis tertarik untuk 

meneliti lebih dalam mengenai bagaimana pandangan Imam 

Syafi’i tentang qard, dan sejauh mana pemikiran tersebut 

memiliki relevansi terhadap praktik kredit dalam sistem hukum 

ekonomi modern. Dengan penelitian ini, diharapkan dapat 

memberikan sumbangsih terhadap pengembangan literatur 

ekonomi Islam, serta memperkaya khazanah pemikiran hukum 

Islam yang aplikatif dan sesuai dengan perkembangan zaman. 

Oleh karena itu, penelitian ini diberi judul: “Analisis Relevansi 



6 

 

 

Pandangan Imam Syafi’i tentang Qard terhadap Praktik 

Kredit dalam Hukum Ekonomi Modern.” 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang diatas dapat diperoleh 

rumusan masalah yaitu sebagai berikut: 

1. Bagaimana praktik kredit dalam hukum ekonomi 

modern? 

2. Bagaimana relevansi pandangan Imam Syafi’i tentang 

qard terhadap praktik kredit dalam hukum ekonomi 

modern? 

C. Tujuan Penelitian 

Setelah melihat latar belakang dan rumusan masalah 

yang dipaparkan di atas maka dengan ini dapat diketahui tujuan 

dari penelitian ini dilakukan: 

1. Untuk mengetahui praktik kredit dalam hukum ekonomi 

modern. 

2. Untuk mengetahui relevansi pandangan Imam Syafi’i 

tentang qardh terhadap praktik kredit dalam hukum 

ekonomi modern. 

D. Manfaat Penelitian 

Dari tujuan-tujuan tersebut diatas, maka diharapkan 

skripsi ini dapat memberikan manfaat baik seara teoritis maupun 

praktisi sebagai bagian yang tak terpisahkan bagi kalangan 

akademisi hukum, yaitu: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan bisa memberikan sumbangan 

dalam pengembangan hukum Islam, khususnya di bidang 

ekonomi. Selain itu, penelitian ini juga dapat memperluas 



7 

 

 

wawasan keilmuan dan menambah referensi bagi siapa saja 

yang ingin memahami lebih dalam tentang pandangan Imam 

Syafi’i mengenai konsep kredit. Dengan adanya kajian ini, 

diharapkan muncul pemahaman baru tentang bagaimana 

pemikiran ulama klasik masih bisa relevan dan diterapkan 

dalam sistem ekonomi saat ini, khususnya dalam hukum 

ekonomi syariah. Penelitian ini juga bisa menjadi bahan acuan 

bagi mahasiswa, akademisi, atau peneliti yang sedang 

mengkaji hubungan antara ajaran fikih dan praktik keuangan 

modern. 

2. Manfaat Praktis 

Penulis berharap penelitian dapat menambah wawasan 

pembaca tentang konsep kredit menurut Imam Syafi’i dan 

penerapannya dalam konteks hukum ekonomi modern. Kajian 

ini juga membantu masyarakat memahami perbedaan antara 

konsep kredit yang berbasis nilai-nilai Islam dengan praktik 

yang umum digunakan saat ini. Selain itu, penelitian ini 

menekankan bahwa transaksi keuangan dalam Islam tidak 

hanya soal keuntungan, tetapi juga mengandung nilai 

kejujuran, tolong-menolong, dan tanggung jawab sosial. 

Dengan begitu, pemikiran Imam Syafi’i dapat menjadi acuan 

dalam membangun sistem ekonomi yang lebih adil dan 

bermanfaat bagi semua pihak. 

E. Telaah Pustaka  

Tinjauan pustaka digunakan untuk mendapatkan gambaran 

tentang hubungan pembahasan dengan penelitian yang pernah 

dilakukan oleh para peneliti sebelumnya. Sehingga terlihat jelas 

bahwa kajian yang dilakukan bukan merupakan pengulangan 

atau duplikasi dari kajian atau penelitian yang terdahulu. 

Berdasarkan penelusuran penulis, terdapat beberapa penelitian 

yang telah dilakukan sebelumnya antara lain: 



8 

 

 

1. Artikel oleh Shofiyun Nahidloh Universitas Trunojoyo 

Madura dengan judul “Sistem Kredit Dalam Ekonomi 

Islam Tinjauan Tafsir Ahkam”. Dalam jurnal ini, penulis 

membahas hukum kredit dalam perspektif tafsir ahkam, 

yaitu tafsir yang secara khusus menyoroti ayat-ayat hukum 

dalam Al-Qur’an. Kajian ini menitikberatkan pada analisis 

ayat-ayat yang menjadi dasar pembentukan hukum kredit 

dalam Islam, serta bagaimana para mufassir memahami 

batasan dan ketentuannya. Penelitian ini memiliki 

relevansi dengan penelitian yang akan dilakukan oleh 

penulis, karena sama-sama membahas konsep kredit 

dalam kerangka hukum Islam. Namun, terdapat perbedaan 

fokus kajian. Jurnal tersebut lebih menitikberatkan pada 

pemahaman normatif terhadap hukum kredit berdasarkan 

tafsir ayat-ayat Al-Qur’an, sedangkan penelitian yang 

akan dilakukan oleh penulis lebih menyoroti pandangan 

dan pemikiran Imam Syafi’i mengenai konsep qard 

sebagai bentuk kredit tanpa bunga, dan menganalisis 

relevansinya terhadap praktik kredit dalam hukum 

ekonomi modern. Dengan demikian, telaah ini menjadi 

salah satu referensi penting dalam memahami dasar 

normatif kredit dalam Islam, meskipun pendekatan dan 

objek kajiannya berbeda.10 

2. Artikel oleh Misbakhul Khaer (STAI Muhammadiyah 

Tulungagung) dan Ratna Nurhayati (Mahasiswi Fakultas 

Ekonomi  dan  Bisnis  Syariah,  IAIN  Kediri)  dengan 

judul “Jual Beli Taqsith (Kredit) Dalam Perspektif Hukum 

Ekonomi Islam). Pada jurnal ini memberikan kontribusi 

penting dalam memahami bagaimana para ulama, 

termasuk empat mazhab besar, memandang praktik jual 

 
10 Shofiyun. 



9 

 

 

beli secara kredit. Dalam kajian tersebut, penulis 

menjelaskan bahwa para ulama berbeda pendapat terkait 

hukum tambahan harga dalam transaksi kredit. Perbedaan 

tersebut dijelaskan melalui pendekatan dalil dari Al-

Qur'an, Sunnah, Ijma', Qiyas, hingga argumentasi logis. 

Beberapa ulama menganggap bahwa tambahan harga 

dalam jual beli kredit bukan termasuk riba, melainkan 

sebagai bentuk keuntungan (margin) yang sah karena 

adanya pertimbangan tenggang waktu pembayaran dan 

kebutuhan modal usaha. Meskipun penelitian ini lebih 

menitikberatkan pada praktik jual beli secara kredit 

(taqsith), namun gagasan-gagasan yang dikemukakan 

tetap relevan dalam memberikan gambaran mengenai 

bagaimana konsep kredit dipahami dalam hukum ekonomi 

Islam. Hal ini berkaitan dengan objek kajian dalam 

penelitian ini, yaitu qard, yang juga merupakan salah satu 

bentuk transaksi keuangan non-tunai dalam Islam. 

Perbedaan utama antara jual beli kredit dan qard terletak 

pada sifat akadnya jika jual beli kredit merupakan akad 

tijari (komersial) yang memperbolehkan keuntungan, 

maka qard merupakan akad tabarru’ (sosial) yang tidak 

memperbolehkan adanya tambahan (ziyada). Oleh karena 

itu, kajian tersebut memperkuat urgensi untuk mengkaji 

secara mendalam pandangan Imam Syafi’i tentang qard 

sebagai bentuk pinjaman yang murni untuk membantu, 

serta bagaimana prinsip tersebut dapat diaplikasikan 

dalam konteks hukum ekonomi modern. 11 

3. Skripsi oleh Ika Oktavia dengan Judul “Konsep Jual Beli 

Secara Kredit Menurut Tokoh Muhammadiyah (Studi 

 
11 Misbakhul Khaer dan Ratna Nurhayari, “Jual Beli Taqsith (Kredit) 

Dalam Perspektif Hukum Ekonomi Islam,” Jurnal Al Maqashidi, 2.1 (2019). 



10 

 

 

Kasus di Desa Mengandung Sari Kecamatan Sekampung 

Udik Lampung Timur)”. Pada skripsi tersebut membahas 

mengenai pandangan tokoh agama Muhammadiyah 

terhadap praktik jual beli kredit. Dalam penelitiannya, Ika 

Oktavia menemukan bahwa terdapat perbedaan pendapat 

di kalangan tokoh Muhammadiyah di desa tersebut. 

Sebagian tokoh memperbolehkan praktik jual beli secara 

kredit selama terdapat kerelaan antara kedua belah pihak, 

adanya kesepakatan atau perjanjian yang jelas, serta unsur 

kepercayaan dalam transaksi tersebut. Namun, sebagian 

tokoh lainnya menolak praktik jual beli kredit karena 

dinilai mengandung unsur riba, khususnya dalam 

pengambilan keuntungan yang berlebih. Penelitian ini 

memiliki keterkaitan dengan studi yang penulis lakukan, 

yaitu mengenai konsep qard menurut Imam Syafi’i dan 

relevansinya terhadap praktik kredit dalam hukum 

ekonomi modern. Meskipun fokus penelitian Ika Oktavia 

lebih menekankan pada jual beli kredit dalam perspektif 

tokoh Muhammadiyah, namun substansi permasalahan 

yang diangkat sama-sama menyoroti praktik kredit dalam 

perspektif Islam, khususnya terkait dengan unsur 

kehalalan, riba, dan akad kesepakatan. Dengan demikian, 

penelitian tersebut memberikan gambaran awal tentang 

perbedaan pandangan dalam masyarakat Islam terkait 

legalitas kredit, yang dapat menjadi pembanding dalam 

mengkaji secara mendalam pandangan Imam Syafi’i 

terhadap konsep qard sebagai dasar hukum kredit dalam 

sistem ekonomi syariah masa kini. 12 

 
12 Ika Oktavia, Konsep Jual Beli Secara Kredit Menurut Tokoh 

Muhammadiyah (Studi Kasus di Desa Mengandung Sari Kecamatan Sekampung 

Udik Lampung Timur, Diss IAIN Metro, 2018. 

 



11 

 

 

4. Artikel oleh Taufiq Sanusi Baco dengan judul “Kredit (At-

Taqhsith) dalam Diskursus Hadis Nabi Muhammad SAW” 

Tahun 2020. Dalam penelitian tersebut menjelaskan 

bahwa konsep kredit dalam perbankan konvensional 

dinilai haram karena menggunakan sistem riba, sementara 

kredit dalam perbankan syariah diperbolehkan karena 

menggunakan sistem akad seperti mudharabah atau bai’ 

bi at-taqshid yang tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip syariat Islam. Penelitian ini menelaah hadis-hadis 

Nabi dan pandangan para ulama untuk menjelaskan 

perbedaan hukum kredit berdasarkan sistem ekonomi yang 

digunakan. Penekanan utamanya adalah pada analisis 

normatif terhadap hukum kredit dalam perspektif hadis 

serta implementasinya pada praktik perbankan 

kontemporer. Penelitian tersebut memiliki relevansi 

dengan penelitian yang sedang dilakukan oleh penulis 

karena sama-sama membahas mengenai konsep kredit 

dalam Islam. Namun, perbedaan yang mendasar terletak 

pada fokus kajiannya. Jika penelitian Taufiq 

menitikberatkan pada analisis hadis dan praktik 

perbankan, maka dalam penelitian ini fokus diarahkan 

pada analisis mendalam terhadap pandangan Imam Syafi’i 

mengenai qard, yaitu salah satu bentuk transaksi pinjaman 

dalam Islam, dan bagaimana relevansinya terhadap praktik 

kredit dalam hukum ekonomi modern. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memperkaya diskursus 

ilmiah mengenai konsep kredit dalam perspektif hukum 

Islam klasik yang aplikatif dalam konteks kontemporer.13 

 
13 Taufiq Sanusi Baco, “Kredit (At-Taqhsith) Dalam Diskursus Hadis 

Nabi Muhammad Saw,” El-Iqthisadi : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah Fakultas 

Syariah dan Hukum, 2.2 (2020), doi:10.24252/el-iqthisadi.v2i2.18354. 



12 

 

 

5. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Zakiyah Aisyah 

dengan judul “Analisis Hukum Islam terhadap Mekanisme 

Kredit Online Menurut Pandangan Ahmad Zahro” pada 

tahun 2019. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan 

pandangan Prof. Ahmad Zahro terhadap praktik kredit 

online serta bagaimana analisis hukum Islam diterapkan 

dalam mekanisme tersebut. Dalam penelitiannya, Zakiyah 

menyimpulkan bahwa Prof. Ahmad Zahro membolehkan 

kredit online selama memenuhi syarat dan rukun dalam 

hukum Islam, tidak menimbulkan kerugian bagi salah satu 

pihak, dan didasari niat yang baik. Kredit online dipahami 

sebagai bagian dari transaksi muamalah modern yang pada 

dasarnya diperbolehkan, sesuai dengan kaidah bahwa 

hukum asal muamalah adalah mubah (boleh), selama tidak 

terdapat dalil yang melarang. Dalam analisisnya, 

pendekatan teori qard dan ‘urf digunakan untuk menilai 

sejauh mana praktik kredit online selaras dengan prinsip-

prinsip syariah. Penelitian ini memiliki relevansi dengan 

skripsi penulis karena sama-sama membahas konsep 

kredit dalam perspektif hukum Islam. Namun, terdapat 

perbedaan fokus kajian. Jika penelitian Zakiyah Aisyah 

lebih menitikberatkan pada praktik kredit online 

kontemporer dan analisis dari tokoh ulama modern, maka 

skripsi penulis berfokus pada pemikiran klasik Imam 

Syafi’i mengenai konsep qard dan bagaimana pandangan 

tersebut dapat diaktualisasikan atau direlevansikan dengan 

praktik kredit dalam hukum ekonomi modern. Oleh karena 

itu, meskipun berbeda ruang lingkup dan pendekatan, 

keduanya memiliki kontribusi yang saling melengkapi 



13 

 

 

dalam pengembangan wacana hukum Islam terhadap 

praktik pembiayaan masa kini.14 

6. Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Abdullah dalam 

jurnalnya yang berjudul “Pinjaman Kredit dalam 

Perspektif Pendidikan Islam” pada tahun 2019. Dalam 

penelitian ini, mengkaji sistem perkreditan berdasarkan 

pandangan Islam dengan merujuk pada Al-Qur’an, hadis, 

serta pendapat para ulama kontemporer. Dalam 

penelitiannya, Ahmad Abdullah menyimpulkan bahwa 

jual beli secara kredit pada dasarnya diperbolehkan dalam 

Islam selama tidak mengandung unsur riba. Ia juga 

mengutip pendapat Syaikh Ibnu Utsaimin yang 

menyatakan bahwa transaksi kredit dibolehkan 

sebagaimana dalam praktik jual beli as-salam, yang 

merupakan transaksi kredit dengan ketentuan yang jelas. 

Namun, jika dalam praktik kredit ditemukan unsur 

tambahan berupa bunga, maka transaksi tersebut menjadi 

haram karena termasuk riba. Penelitian ini relevan dengan 

skripsi penulis karena sama-sama membahas mengenai 

hukum kredit dalam Islam, khususnya dalam membedakan 

antara kredit yang sesuai syariat dan kredit yang 

mengandung riba. Meskipun begitu, fokus penelitian 

Ahmad Abdullah lebih menitikberatkan pada pembiayaan 

kredit dalam konteks pendidikan Islam dan perspektif 

umum hukum syariah. Sementara itu, penelitian penulis 

lebih terfokus pada analisis relevansi pandangan Imam 

Syafi’i tentang qard sebagai bentuk pinjaman syar’i dan 

penerapannya dalam praktik kredit di era hukum ekonomi 

modern. Dengan demikian, penelitian Ahmad Abdullah 

 
14 Zakiyah Aisyah, “Analisis Hukum Islam Terhadap Mekanisme Kredit 

Online Menurut Pandangan Ahmad Zahro,” Skripsi Universitas Islam Negeri 

Sunan Ampel, 2019  



14 

 

 

memberikan pijakan awal dalam memahami dasar hukum 

kredit, sedangkan penelitian penulis berusaha mendalami 

dan mengaitkannya secara lebih spesifik dengan 

pemikiran fiqh klasik dalam menghadapi tantangan 

keuangan kontemporer.15 

Berdasarkan enam telaah pustaka yang telah dipaparkan, 

dapat disimpulkan bahwa berbagai penelitian sebelumnya 

memberikan kontribusi signifikan dalam memahami dinamika 

praktik kredit dalam masyarakat serta pandangan hukum Islam 

terhadapnya. Namun, sebagian besar penelitian tersebut lebih 

terfokus pada studi kasus lokal, praktik kredit tertentu, atau 

pembahasan hukum terhadap denda dan riba dalam transaksi 

pinjam-meminjam. Adapun penelitian ini memiliki fokus yang 

berbeda, yaitu menganalisis secara khusus konsep qard menurut 

Imam Syafi’i dan relevansinya terhadap praktik kredit dalam 

sistem hukum ekonomi modern. Dengan pendekatan ini, 

diharapkan penelitian ini dapat memperkaya khazanah keilmuan 

fikih muamalah, khususnya dalam menjembatani antara 

pemikiran ulama klasik dengan kebutuhan dan tantangan 

ekonomi kontemporer yang terus berkembang. Selain itu, 

penelitian ini juga diharapkan mampu memberikan kontribusi 

teoretis dan praktis bagi pengembangan sistem keuangan syariah 

yang lebih etis, adil, dan berlandaskan prinsip-prinsip syariah 

yang otentik. 

F. Metode Penelitian 

Untuk  dapat  merampungkan  penyajian  skripsi  ini  dan  

agar dapat memenuhi kriteria sebagai tulisan ilmiah diperlukan 

data yang relevan dengan skripsi ini. Dalam upaya 

 
15 Ahmad Abdullah, “Pinjaman Kredit Dalam Perspektif Pendidikan 

Islam,” J-HES: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 3.1 (2019). 



15 

 

 

pengumpulan data yang diperlukan itu, maka diterapkan 

metode pengumpulan data sebagai berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian dalam 

penyusunan skripsi ini adalah bersifat kepustakaan (library 

research), yaitu suatu kajian yang menggunakan literatur 

kepustakaan dengan cara mempelajari buku-buku, jurnal, 

maupun informasi lainnya yang ada relevansinya dengan ruang 

lingkup pembahasan dengan meneliti bahan Pustaka atau data 

primer, sekunder dan tersier. 

2. Pendekatan Penelitian 

Kajian dalam penelitian ini menggunakan pendekatan 

yuridis normatif. Soerjono Soekanto berpendapat menurutnya 

pendekatan yuridis normatif yaitu penelitian hukum yang 

dilakukan   dengan   cara   meneliti   bahan   Pustaka   atau   data 

sekunder sebagai bahan dasar untuk diteliti dengan cara 

mengadakan penelusuran terhadap peraturan-peraturan dan 

literatur-literatur yang berkaitan dengan masalah yang diteliti.16 

2. Sumber Data 

Sumber data sekunder, yaitu bahan hukum yang sifatnya 

menjelaskan bahan hukum primer, yaitu terdiri dari buku-buku, 

jurnal, hasil   penelitian terdahulu, dan   literatur   lain   yang 

berkaitan dengan pokok penelitian. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini 

menggunakan teknik dokumentasi yaitu berupa studi 

kepustakaan. Hal ini dilakukan dengan membaca, merangkum, 

dan menganalisis bahan-bahan hukum sebagaimana dijelaskan 

 
16 Soekanto, Soerjono, dan Sri Mamudja, Penelitian Hukum Normatif 

(Suatu Tinjauan Singkat) (Jakarta: Rajawali Pers, 2001). 



16 

 

 

pada sumber data diatas dengan dikorelasikan pada objek 

penelitian. 

4. Analisis Data 

Teknik analisis data merupakan proses pengumpulan dan 

penyusunan data secara sistematis agar peneliti dapat menarik 

kesimpulan dengan lebih mudah. Analisis data melibatkan 

penyusunan secara teratur atas informasi yang diperoleh dari 

berbagai sumber, sehingga data tersebut dapat dipahami dan 

disampaikan kepada orang lain. Analisis data kualitatif bersifat 

induktif, yang berarti kesimpulan ditarik berdasarkan data yang 

telah dikumpulkan.17 

Metode analisis isi digunakan untuk menganalisis isi teks 

Kitab al-Umm karya Imam Syafi’i secara sistematis dan 

objektif, khususnya bagian-bagian yang membahas konsep 

qard atau pinjaman dalam perspektif hukum Islam. Analisis ini 

bertujuan untuk menggali makna, struktur hukum, serta nilai-

nilai syariah yang terkandung dalam teks klasik guna 

mengetahui relevansinya dengan realitas ekonomi 

kontemporer.18 

G. Sistematika Penulisan 

Dalam penulisan ini, penulis menyusun melalui 

sistematika penulisan yang terdiri dari lima bab, dimana pada 

setiap babnya dibagi atas sub-sub bab, dengan perincian 

sebagai berikut: 

 

 

 

 
17 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D 

(Bandung: Alfabeta, 2018). 
18Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D 

(Bandung: Alfabeta, 2018). 



17 

 

 

BAB I          Pendahuluan 

Bab ini terdiri berisi gambaran umum tentang 

penelitian yang meliputi: latar belakang, 

rumusan masalah, tujuan penulisan, manfaat 

penelitian, telaah pustaka, kerangka teori, 

metode penelitian dan sistematika penulisan 

mengenai konsep kredit menurut Imam Syafi’i 

dan relvansinya terhadap hukum ekonomi. 

BAB II        Kajian Teori Tentang Konsep Kredit 

Bab  ini  berisi  tentang  pembahasan  teori-teori  

umum yang berkaitan dengan judul penelitian. 

Teori-teori yang dimaksud  diantaranya yaitu : 

pengertian konsep kredit menurut Imam Syafi’i 

dasar hukum, dan prinsip-prinsip kredit. 

BAB III     Gambaran Umum Tentang Pandangan qardh  

Imam Syafi’i dan Relevansi terhadap Kredit 

dalam Hukum Modern 

Bab ini terbagi menjadi dua sub bab. Pertama, 

pembahasan tentang Imam Syafi’i yang berisi 

biografi, pemikiran Imam Syafi’i serta karya-

karya Imam syafi’i. Kedua, membahas tentang 

relevansinya terhadap hukum ekonomi. 

BAB IV  Analisis Relevensi Pandangan Imam Syafi’i 

tentang Qardh terhadap Praktik Kredit dalam 

Hukum Ekonomi Modern 

Bab ini berisi data yang ditemukan selama 

penelitian, sebagaimana berisi uraian 

pembahasan mengenai jawaban-jawaban atas 

pertanyaan yang terdapat di rumusan masalah. 

 

 

 



18 

 

 

BAB V        Penutup 

Bab ini berisi kesimpulan yang merupakan 

ringkasan temuan dari penelitian, serta saran-

saran yang dapat diberikan berdasarkan hasil 

analisis penelitian. 

 

  



 

19 

BAB II 

 TINJAUAN UMUM TENTANG KREDIT DAN 

QARD  

A. Konsep Dasar Kredit 

1. Pengertian Kredit  

Kata kredit berasal dari Bahasa Yunani dimana kata 

credere yang berarti kepercayaan, sedangkan dari bahasa 

Romawi kata Kredit merupakan credere yang memiliki arti 

percaya. Dalam arti luas, kredit bisa diartikan sebagai 

pinjaman yang berdasarkan dengan komponen-komponen 

kepercayaan, risiko, dan pertukaran ekonomi dimasa 

mendatang. Hal ini berarti esensialitas dari kredit adalah 

pinjaman yang diberikan atas dasar kepercayaan dari kreditur 

kepada debitur bahwa kredit yang diberikannya akan 

kembali oleh debitur dikemudian hari.1 

Kredit juga berasal dari bahasa Itali, yan berarti cedere 

trust. Kepercayaan dalam pengertian kredit adalah antara 

pemberi dan penerima kredit. Kredit adalah pemberian 

prestasi (misalnya: uang dan barang) untuk membalas 

prestasi yang akan terjadi di masa yang akan datang. 

Menurut   istilah kredit adalah sesuatu yang dibayar secara 

bertahap baik jual beli maupun pinjam meminjam. Misalnya,  

pembelian ke dealer dengan uang muka 10%  dan sisanya 

dibayarkan secara bertahap selama bertahun-tahun dan hanya 

dibayarkan sebulan sekali hinga waktu yang ditentukan. 

Kredit juga dapat terjadi pada orang yang meminjam uang 

dari bank atau koperasi, kemudian pinjaman tersebut 

 
1 Sulkivli. Analisis Yuridis Perbedaan Isi Perjanjian Kredit Konsumtif 

yang Dipegang oleh Debitor dengan Kreditor = Juridical Analysis of Differences 

in Consumption Credit Agreements Hold by Debtors and Creditors. Disertasi. 

Universitas Hasanuddin, 2022. 



20 

 

 

dibayarkan secara bertahap, ada yang dibayar harian, 

mingguan, dan ada juga yang dibayarkan sebulan sekali.2 

Pada Pasal 1 Angka 11 Undang-Undang Nomor 10 

Tahun 1998 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 

7 tahun 1992, selanjutnya disebut dengan Undang-Undang 

Perbankan. Di dalam Undang-Undang tersebut “kredit” 

adalah penyediaan uang atau tagihan yang dapat 

dipersamakan dengan itu berdasarkan persetujuan atau 

kesepakatan pinjam meminjam antara bank dengan pihak 

lain yang mewajibkan pihak peminjam untuk melunasi 

hutangnya setelah jangka waktu tertentu dengan pemberian 

bunga. 

Kredit ialah suatu bentuk pinjaman atau persetujuan 

yang diberikan oleh pihak pemberi kredit (kreditur) kepada 

pihak penerima kredit (debitur) untuk mengunakan sejumlah 

uang atau barang tertentu dengan syarat dan ketentuan yang 

disepakati. Pada dasarnya, kredit merupakan mekanisme 

yang memungkinkan debitur untuk memperoleh akses 

terhadap sumber daya atau barang yang dibutuhkan saat ini, 

dengan kewajiban untuk mengembalikannya   dimasa   depan   

beserta   bunga   atau   biaya lainnya. Kredit merupakan 

mekanisme penting dalam perekonomian modern. Kredit 

dapat memberikan manfaat bagi debitur dan kreditur, tetapi 

juga memiliki resiko yang harus dipertimbangkan. Penting 

bagi debitur untuk memahami konsep kredit dan resiko yang 

terkait dendanya sebelum mengambil kredit.3 

 
2 Khadijatul Musanna, “Contemporary Era of Credit Practices According 

to Classical Jurisprudence Scholars,” Az-Zarqa Jurnal Hukum Bisnis Islam, 14.1 

(2022).  
3 Bayu Novendra dan Sarah Safira Aulianisa, “Konsep Dan 

Perbandingan Buy Now, Pay Later Dengan Kredit Perbankan Di Indonesia : 

Sebuah Keniscayaan Di Era Digital Dan Teknologi,” Jurnal Rechtsvinding Media 

Pembinaan Hukum Nasional, 9.2 (2020). 



21 

 

 

Dari beberapa definisi kredit di atas, jadi bisa 

dikatakan bahwa kredit mempunyai unsur-unsur pokok 

sebagai berikut: 

1. Kepercayaan, terdapat   keyakinan   dari   kreditur   

atas prestasi yang diberikan terhadap nasabah debitur 

yang akan dilunasi    sesuai    dengan    waktu    

yang    telah diperjanjikan. 

2. Tenggang waktu, ialah suatu masa yang membagi 

diantara pemberi prestasi   dengan   kontraprestasi   

yang   akan diterima pada masa yang akan datang. 

Pada unsur waktu ini, terdapat pengertian nilai agio 

dari uang, yaitu uang yang ada sekarang lebih tinggi 

nilainya dari uang yang akan diterima dimasa yang 

akan datang. 

3. Tingkat risiko, terdapat resiko yang bisa terjadi 

selama jangka waktu peminjaman kredit, maka dari 

itu untuk mencegah kerugian yang datang dari adanya 

wanprestasi, sudah seharusnya jika diperjanjikan 

sebelumnya antara bank dengan nasabah debitur 

mengenai adanya suatu jaminan/agunan. 

4. Prestasi, terdapat objek perjanjian tertentu berupa 

prestasi dan kontraprestasi pada saat pencapaiannya 

kesepakatan perjajian pemberian kredit antara bank 

dengan nasabah debitur.  Prestasi yang dimaksud 

disini adalah dalam bentuk pemberian uang.  Begitu 

juga dengan  kontra prestasi yang berupa uang 

lebih/bunga sebagai imbal jasa untuk meminjamkan 

sejumlah uang kepada nasabah debitur. 



22 

 

 

Menurut Thomas Suyanto, unsur-unsur dalam 

perjanjian kredit meliputi:4 

a. Kepercayaan, yaitu keyakinan dari pihak kreditur 

bahwa apa yang telah diberikan akan dikembalikan 

oleh debitur dalam jangka waktu yang ditentukan. 

b. Waktu, yakni rentang atau jeda antara saat pemberian 

kredit (prestasi) dan saat pelunasan (kontraprestasi) 

yang terjadi di masa mendatang. 

c. Tingkat risiko (degree of risk), yaitu kemungkinan 

terjadinya kegagalan atau kendala akibat adanya jarak 

waktu antara pemberian dan pengembalian kredit. 

d. Prestasi atau objek kredit, yang tidak terbatas pada 

uang saja, tetapi juga bisa berbentuk barang atau jasa. 

Dalam dunia perbankan, kredit sendiri mempunyai 

beberapa ragam berdasarkan ciri masing-masing. Pertama, 

menurut jangka waktunya dikenal kredit jangka pendek, 

menengah, dan panjang. Sebagai contoh dari kredit jangka 

pendek adalah kartu kredit, sedangkan jangka menengah 

seperti kredit kendaraan bermotor, dan kredit jangka Panjang 

seperti tambahan modal dalam rangka ekspansi usaha. 

Kedua, berdasarkan cara penggunaannya dikenal kredit 

sekali saja (Aflopend), kredit rekening koran, kredit 

berulang-ulang, kredit bertahap dan kredit tiap transaksi.  

Sedangkan ketiga, berdasarkan yang ketiga menurut tujuan 

pengunaannya terdapat kredit investasi, dan kredit modal 

kerja, kredit konsumsi. Berdasarkan setiap jenis kredit atau 

ragam kredit tersebut wajib dilakukan oleh perbankkan 

dengan hati-hati (prinsip kehati- hatian). Pada prinsip kehati-

hatian (prudent) ini ialah salah satu akibat dari esensi kredit 

 
4 Thomas Suyatno, “Dasar-Dasar Perkreditan” (Gramedia Pustaka 

Utama, 1988), hal. 14.  



23 

 

 

itu sendiri yakni kepercayaan pada suatu pemberian kredit 

juga sebagai perwujudan dari prinsip prudent banking dari 

semua kegiatan perbankan. 5 

2. Dasar Hukum Kredit 

Secara   umum,   dasar   hukum   konsep   kredit   dapat 

ditemukan dalam beberapa peraturan perundang-undangan, 

khususnya dalam kitab Undang-Undang Hukum Perdata 

(KUHPerdata), Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 

tentang Perbankan dan Undang-Undang Nomor 4 Tahun 

2023 tentang Pengembangan dan Penguatan Sektor 

Keuangan. KUHPerdata Pasal 1313 KUHPerdata 

mendefinisikan perjanjian sebagai salah satu perbuatan di 

mana satu orang atau lebih mengikatkan dirinya terhadap 

satu orang lain atau lebih. Pasal 1338 KUHPerdata 

menyatakan  bahwa  semua  persetujuan  yang  dibuat  sesuai 

dengan undang-undang berlaku sebagai undang-undang bagi 

mereka yang membuatnya. Jaminan kredit juga diatur secara 

umum dalam Pasal 1131 dan 1132 KUHPerdata. 

Pasal 1 ayat 11 Undang-Undang No. 4 Tahun 2023 

mendefinisikan Kredit adalah penyediaan dana atau tagihan 

yang dapat dipersamakan dengan itu, berdasarkan 

persetujuan atau kesepakatan pinjam-meminjam antara Bank 

dan pihak lain yang mewajibkan pihak peminjam untuk 

melunasi utangnya setelah jangka waktu tertentu dengan 

pemberian bunga. Pasal 8 ayat (1) UU Perbankan mengatur 

bahwa dalam memberikan kredit, Bank wajib mempunyai 

keyakinan berdasarkan analisis yang mendalam atas itikad 

dan kemampuan serta kesanggupan nasabah debitur untuk 

 
5 Bagu Novendra dan Sarah Safira Aulianisa, “Konsep Dan 

Perbandingan Buy Now, Pay Later Dengan Kredit Perbankan Di Indonesia: 

Sebuah Keniscayaan Di Era Digital Dan Teknologi,” Jurnal Rechts Vinding: 

Media Pembinaan Hukum Nasional, 9.2 (2020). 



24 

 

 

melunasi hutangnya sesuai dengan yang diperjanjikan. Pasal 

29 ayat (3) UU Perbankan mengatur bahwa dalam 

memberikan kredit, bank wajib menempuh cara-cara yang 

tidak merugikan bank dan kepentingan nasabah yang 

mempercayakan dananya kepada bank. 

Dalam memberikan layanan pinjaman meminjam, 

penting untuk menerapkan prinsip kehati-hatian dalam 

memberikan atau menyalurkan pinjaman/kredit kepada calon 

debitur. Bank wajib memiliki keyakinan atas kesanggupan 

nasabah atau debitur dalam menjalankan kredit berdasarkan 

penilaian yang seksama terhadap kemampuan, watak, modal, 

jaminan dan prospek usahanya.   Bank   umum   wajib   

memiliki   dan   menerapkan pedoman perkreditan dan 

pembiayaan berdasarkan prinsip syariah sesuai dengan 

ketentuan yang ditetapkan oleh Bank Indonesia (Pasal 8 ayat 

(2) UU RI No. 7 Tahun 1992 jo. UU No.10 Tahun 1998). 

Ketentuan yang ditetapkan oleh Bank Indonesia mencangkup 

beberapa hal, termasuk pemberian kredit atau pembiayaan 

berdasarkan prinsip syariah dibuat dalam bentuk perjanjian 

tertulis, kewajiban bank untuk menyusun dan menerapkan 

prosedur pemberian kredit atau pembiayaan berdasarkan 

prinsip syariah dan larangan bank untuk memberikan kredit 

atau pembiyaan berdasarkan prinsip syariah dengan 

persyaratan yang berbeda kepada nasabah debitur dan atau 

pihak-pihak terafiliasi. 6 

3. Prinsip-Prinsip Kredit 

Prinsip-prinsip kredit digunakan oleh bank atau 

lembaga keuangan untuk menilai kelayakan seorang debitur. 

Prinsip ini membantu bank mengelola risiko kredit dan 

 
6 Indra Funawan Purba, Anjani Sipahur, dan Irwansyah, “Pengaturan 

Pemberian Kredit Pada Dunia Perbankan Di Indonesia,” Jurnal Normatif Fakultas 

Hukum Universitas Al Azhar, 2.2 (2022). 



25 

 

 

memberikan panduan bagi peminjam tentang apa yang 

harus diperhatikan saat mengajukan pinjaman. Beberapa 

prinsip utama yang umum digunakan  adalah  prinsip  5C.  

Prinsip  ini  merupakan  prinsip yang utama untuk 

memberikan kredit kepada nasabah. Prinsip ini terdiri dari: 

1. Character (karakter) 

Reputasi dan riwayat pelunasan pinjaman dari 

calon peminjam. Bank akan menelaah laporan kredit 

pinjaman, termasuk milik pribadi dan keluarga, 

informasi tentang rekening penagihan, kebangkrutan, 

serta kondisi finansial calon peminjaman. 

2. Capacity/Cashflow (Kapasitas/Keuangan) 

Kemampuan keuangan peminjam untuk 

membayar kembali pinjaman. Bank akan 

mengevaluasi pendapatan, arus kas, dan kemampuan 

peminjam untuk memenuhi kewajiban pembayaran, 

berdasarkan rasio-rasio keuangan dan analisa lainnya. 

3. Capital   (modal)  

Kondisi   aset   dan   kekayaan   yang dimiliki 

peminjam, khususnya nasabah yang mempunyai 

sebuah usaha. Bank akan menilai seberapa besar 

modal atau kekayaan yang dimiliki oleh peminjam, 

karena hal ini dapat menjadi jaminan tambahan bagi 

pemberi pinjaman. 

4. Collateral (Agunan) 

Jaminan atau agunan yang dapat diberikan oleh 

peminjam sebagai jaminan atas pinjaman. Jaminan 

ini dapat berupa properti, kendaraan, atau aset lain 

yang memiliki nilai yang dapat dijaminkan sebagai 

perlindungan bagi pemberi  pinjaman  jika  

peminjam gagal membayar kembali pinjaman. 

 



26 

 

 

5. Conditions (Kondisi) 

Kondisi ekonomi dan bisnis secara keseluruhan, 

serta faktor-faktor lainnya yang dapat mempengaruhi 

kemampuan peminjaman untuk membayar kembali 

pinjaman. Bank akan berusaha melihat kestabilan 

finansial dari calon debitur. Tujuannya untuk 

memprediksi prospek usaha dimasa mendatang

 bersamaan dengan informasi financial capacity. 

Penyaluran Penyaluran kredit didasarkan pada prinsip 

kehati-hatian. Dalam memberikan kredit, bank wajib 

mempunyai keyakinan berdasarkan analisis yang mendalam 

atas itikad dan kemampuan serta  kesanggupan  nasabah 

untuk  melunasi  utangnya  sesuai yang diperjanjikan.7 

Dengan penerapan prinsip kehati-hatian ini, bank tidak hanya 

melindungi diri dari potensi kredit macet, tetapi juga 

memastikan bahwa pembiayaan yang diberikan dapat 

mendorong pertumbuhan ekonomi yang sehat dan 

berkelanjutan. Prinsip kehati-hatian juga mencerminkan 

tanggung jawab moral dan hukum lembaga keuangan dalam 

menjaga stabilitas sistem keuangan nasional. Proses 

pemberian kredit tidak dapat dilakukan secara sembarangan, 

melainkan harus melalui serangkaian evaluasi dan 

pertimbangan risiko yang komprehensif agar dapat 

memberikan manfaat optimal bagi kedua belah pihak baik 

bank sebagai pemberi pinjaman maupun nasabah sebagai 

penerima. 

 

 
7 Niniek Wahyuni, Penerapan Prinsip 5C Dalam Pemberian Kredit 

Sebagai Perlindungan Bank, 2017.  



27 

 

 

B. Konsep Kredit atau Utang-Piutang dalam Islam  

1. Pengertian Kredit atau Utang Piutang (Qardh) dalam 

Hukum Islam 

Dalam islam istilah kredit atau utang-piutang disebut 

dengan qardh. Qardh, dalam pengertian bahasa (etimologis), 

berarti “memotong” (قَـرْض), yang menggambarkan tindakan 

pemilik harta memotong sebagian dari kekayaannya untuk 

dipinjamkan kepada orang lain.8 Harta yang diberikan 

kepada muqtaridh (pihak yang meminjam) disebut qarad, 

karena merupakan bagian dari harta muqridh (pemberi 

pinjaman) yang dipotong.9 Istilah qiradh, yang merupakan 

bentuk masdar (kata benda) dari kata yang sama, memiliki 

makna serupa dengan qardh, yakni suatu bentuk kebaikan 

atau bahkan keburukan yang dipinjamkan kepada orang 

lain.10 

Secara istilah (terminologis), al-qardh dipahami 

sebagai suatu bentuk pinjaman yang diberikan kepada pihak 

yang memerlukan dana atau uang (muqtaridh). Ulama dari 

mazhab Hanafiyah mendefinisikan qardh sebagai “harta 

yang diberikan dari jenis harta yang memiliki kesamaan 

(harta mitsil) untuk memenuhi kebutuhan penerima.” 

Sementara itu, ulama Malikiyah menjelaskan qardh sebagai 

“penyerahan harta kepada pihak lain tanpa disertai dengan 

iwadh (imbalan) atau tambahan saat pengembalian.” Adapun 

menurut ulama Syafi’iyah, pengertian qardh setara dengan 

 
8 Isnawati Rais dan Hasanudin, Fiqh Muamalah dan Aplikasinya pada 

Lembaga Keuangan Syariah, Cet. 1 ((Jakarta: Lembaga Penelitian UIN Syarif 

Hidayatullah, 2011), hal. 149. 
9 Azharuddin Lathif, Fiqh Muamalat, Cet. 1 (Jakarta: UIN Jakarta Press, 

2005), hal. 150. 
10 Zainuddin Al, Hukum Gadai Syariah (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), 

hal. 4. 



28 

 

 

istilah as-salaf, yakni suatu akad pemindahan kepemilikan 

harta yang mewajibkan pengembalian dengan barang yang 

sejenis dan setara nilainya.11 

Dari penjelasan tersebut dapat dipahami bahwa qardh 

merupakan salah satu bentuk ibadah yang bertujuan 

mendekatkan diri kepada Allah. Qardh termasuk dalam 

kategori muamalah yang berlandaskan pada prinsip ta'awun 

(tolong-menolong), yaitu membantu sesama dalam 

memenuhi kebutuhan hidupnya. Dalam praktiknya, pihak 

yang berutang (muqtaridh) tidak dibebani kewajiban untuk 

memberikan tambahan atau imbalan (iwadh) saat 

mengembalikan pinjaman kepada pemberi pinjaman 

(muqridh). Hal ini menunjukkan bahwa qardh mendorong 

sikap kasih sayang, kelembutan, dan kemudahan dalam 

interaksi sosial, serta menjadi solusi atas kesulitan yang 

dihadapi oleh pihak yang membutuhkan.12 

Dalam Hukum Islam, kredit dikenal sebagai 

pembiayaan yang berdasarkan prinsip syariah. Kredit dalam 

perspektif hukum Islam memiliki dasar hukum yang 

meliputi: 

1. Al-Quran, ayat-ayat seperti Al-Baqarah: 245, Al- 

Baqarah: 280. Al-Baqarah: 282, dan Al-Hadid: 11 

mendorong pinjam-meminjam     yang     baik     dan 

memberikan kemudahan bagi yang beruntung. 

 
11 Muhamad Bisri Mustofa dan Mifta Khatul Khoir, “Qardhul Hasan 

Dalam Perspektif Hukum Islam Pada Baitul Maal Wa Tamwil (BMT) Dan 

Implementasinya,” At-Tajir: jurnl Ekonomi Bisnis dan Keuangan Syariah, 1.1 

(2019). 
12 Rosmawati dan M. Wahyuddin Abdullah, “Implementasi Konsep 

Qardh Terhadap Maksimalisasi Manfaat Menuju Koperasi Berkah,” Jurnal 

Manajemen Perbankan Keuangan Nitro, 4.1 (2021) 



29 

 

 

2. Hadis, beberapa hadis Nabi Muhammad Saw. juga 

melarang   riba,  yang   menjadi   dasar   pertimbangan 

dalam transaksi kredit. 

3. Ijma, kesepakatan ulama mengenai prinsip-prinsip 

dasar muamalah termasuk dalam hal kredit 

4. Qiyas, analogi terhadap kasus-kasus yang memiliki 

kesamaan hukum untuk menentukan hukum dalam 

permasalahan kredit 

Konsep kredit dalam Islam harus memenuhi beberapa 

Syarat agar sesuai dengan prinsip syariah yaitu tidak 

mengandung riba (bunga), harga dan waktu pembayaran 

harus jelas,  barang  yang  diperjual  belikan  harus  halal,  

akad  harus sesuai dengan prinsip syariah. Mayoritas ulama 

Syafi’iyah memperbolehkan  adanya  tambahan  harga  pada  

benda  yang dijual secara kredit. Jual beli kredit dibolehkan 

berdasarkan Al- Quran, Sunnah, Qiyas dan Atsar.13 

Kredit Syariah adalah sistem pembiayaan yang 

berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah Islam, yang 

melarang riba (bunga), gharar (ketidakpastian), dan maysir 

(perjudian). Prinsip-prinsip   ini   memeberikan   dasar   yang   

kuat  u n t u k  menjalankan transaksi keuangan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam. Prinsip-prinsip utama kredit 

syariah: 

1. Larangan Riba: Salah satu prinsip utama dalam kredit 

syariah adalah larangan riba (bunga). Dalam Islam, 

riba dianggap sebagai dosa besar. Oleh karena itu, 

kredit syariah beroperasi tanpa mengenakan bunga. 

Sebaliknya, kredit syariah menggunakan prinsip jual 

 
13 Miftakhul Huda, “Aspek Hukum Dalam Transaksi Jual Beli Dengan 

Sistem Kredit Dan Korelasinya Dengan Perilaku Konsumsi Muslim,” El-Faqij 

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 8.1 (2022). 



30 

 

 

beli (murabahah) atau istishna (pesan bangun) dalam 

pembiayaan. 

2. Prinsip Jual Beli (Murabahah): Dalam kredit syariah, 

Murabahah adalah        salah    satu    bentuk    

transaksi pembiayaan syariah yang digunakan dalam 

perbankan syariah  dan    lembaga    keuangan    

Islam.    Transaksi murabahah melibatkan penjualan 

barang atau komoditas kepada pihak yang 

membutuhkan dengan markup harga tertentu. Ini 

berarti bahwa penyedia pembiayaan membeli barang

 yang    diminta    oleh    klien    dan    kemudian 

menjualnya kepada klien dengan harga yang lebih 

tinggi dari pada harga beli, sehingga mendapakan 

keuntungan. 

3. Prinsip Pesan Bangun (Istishna): Istishna 

memungkinkan seseorang atau lembaga untuk 

memesan barang yang belum  ada, biasanya dalam 

bentuk proyek konstruksi atau manufaktur,   dengan   

persyaratan   tertentu   yang   diatur dalam kontrak. 

4. Keadilan:  Transaksi  dalam  kredit  syariah  harus 

menciptakan keuntungan yang adil bagi semua pihak. 

Setiap keuntungan dan risiko harus dibagi secara 

proporsional, sehingga tidak ada pihak yang 

dirugikan. 

5. Transparasi dan Kejujuran: Kredit Syariah 

mendorong transaparasi dan kejujuran dalam setiap 

transaksi. Semua pihak yang   terlibat   diharapkan   

untuk   memberikan informasi yang    jujur    dan    

lengkap    tentang    aset, pendapatan, dan risiko yang 

terkait dengan transaksi tersebut. 

6. Manfaat  Sosial  dan  Ekonomi:  Kredit  syariah  

berfokus pada memberikan manfaat sosial dan 



31 

 

 

ekonomi yang lebih besar   kepada   masyarakat,   

mendukung   proyek-proyek yang berkontribusi   

pada   kesejahteraan   umum   dan menjaga 

keseimbangan ekonomi dalam masyarakat. 

7. Keselarasan  dengan  Nilai-Nilai  Islam:    Prinsip-

prinsip kredit syariah dirancang untuk selaras dengan 

nilai-nilai Islam, seperti keadilan, kejujuran, dan 

keberdayaan ekonomi masyarakat. Ini membuatnya 

menjadi pilihan yang sesuai dengan individu dan 

bisnis yang ingin memenuhi prinsip-prinsip agama 

mereka dalam aktivitas keuangan. 

Syariah menekankan pada pembagian risiko dan 

keuntungan yang adil, sehingga menciptakan keadilan dalam 

transaksi dan mengurangi ketidakpastian bagi nasabah. 

Sistem ini bukan hanya menghindari aspek yang tidak adil 

dalam transaksi keuangan, tetapi juga mempromosikan nilai-

nilai keadilan dan keberlanjutan dalam aktivitas ekonomi. 

Kredit syariah tidak hanya diposisikan sebagai instrumen 

keuangan, melainkan juga sebagai sarana untuk 

meningkatkan kesejahteraan umat, memberdayakan 

ekonomi masyarakat kecil, serta mengurangi ketimpangan 

sosial. Dengan pendekatan yang inklusif dan humanistik, 

sistem ini memberikan ruang bagi masyarakat yang selama 

ini tidak terlayani oleh sistem keuangan konvensional untuk 

mengakses pembiayaan secara adil dan bermartabat. 14 

2. Tambahan dalam Kredit atau Utang-Piutang (Al-Qardh) 

Dalam akad qardh (utang-piutang), terdapat dua 

bentuk tambahan atau kelebihan yang mungkin terjadi, yaitu: 

 
14 Idris Siregar, Muhammad Rafly, dan Hairun Sadri, “Kredit dalam 

Islam Berdasarkan Perspektif Hadis,” Profit: Jurnal Manajemen, Bisnis dan 

Akuntansi, 3.3 (2024). 



32 

 

 

a. Tambahan yang disyaratkan sejak awal. Jenis 

tambahan ini dilarang secara mutlak oleh ijma’ 

(konsensus para ulama). Termasuk di dalamnya 

manfaat yang ditentukan sebagai syarat, seperti 

ungkapan, “Saya meminjamkan uang kepadamu 

dengan ketentuan kamu mengizinkan saya tinggal di 

rumahmu,” atau bentuk-bentuk syarat manfaat 

lainnya. Praktik semacam ini termasuk dalam kategori 

riba terselubung atau rekayasa terhadap praktik riba 

yang diharamkan. 

b. Tambahan yang diberikan secara sukarela pada saat 

pelunasan utang tanpa adanya kesepakatan 

sebelumnya, maka hal ini dibolehkan dan bahkan 

dianggap sebagai bentuk pelunasan yang baik dan 

terpuji, sebagaimana dijelaskan dalam hadits-hadits 

pada pembahasan sebelumnya mengenai dasar hukum 

qardh.15 

Dalam praktik pengembalian pinjaman, prinsip dasar 

yang berlaku adalah kesetaraan dalam jumlah dan sifat 

barang. Kedua pihak peminjam dan pemberi pinjaman harus 

memahami secara jelas kadar serta karakteristik barang yang 

dipinjamkan, agar pengembaliannya benar-benar sepadan 

dan adil. Barang yang dikembalikan tidak boleh lebih sedikit, 

lebih baik, ataupun lebih buruk dari yang dipinjamkan. Itulah 

prinsip utama dalam qardh. Namun demikian, apabila 

kelebihan dalam jumlah atau kualitas diberikan tanpa adanya 

syarat di awal, maka hal itu masih diperbolehkan dalam 

syariat. 

 
15 Abdullah bin Muhammad Ath-Thayyar, Abdullah bin Muhammad Al-

Muthlaq, dan Muhammad bin Ibrahim, Ensiklopedi Fiqih Muamalah dalam 

Pandangan 4 Madzhab, Cet. 1 (Yogyakarta:Maktabah Al-Hani), hal. 168–169. 



33 

 

 

Pelunasan atau pengembalian utang harus dilakukan 

sesuai dengan kesepakatan yang telah disetujui oleh kedua 

belah pihak dalam perjanjian. Pada saat pelunasan, yang 

wajib dikembalikan hanyalah sejumlah nominal utang yang 

diterima oleh peminjam, karena dalam akad utang piutang 

tidak dibenarkan adanya klausul yang mensyaratkan 

penambahan nominal dari jumlah pokok pinjaman, maka 

pengembalian dengan jumlah yang melebihi utang pokok 

secara syarat juga dilarang. Apabila pihak yang berutang 

secara sukarela memberikan tambahan pada saat pelunasan, 

maka hal itu dibolehkan dan dipandang sebagai bentuk 

kemurahan hati serta perbuatan terpuji dari pihak debitur.16 

3. Khiyar dan Batas Waktu Kredit atau Utang-Piutang (Al-

Qardh) 

Menurut mazhab Syafi’iyah dan Hanabilah yang 

mendukung keberadaan khiyar majlis, akad qardh tidak 

mengenal adanya hak khiyar majlis maupun khiyar syarat, 

sebab inti dari khiyar adalah memberi hak untuk 

membatalkan akad (fasakh). Sementara dalam akad qardh, 

masing-masing pihak telah memiliki hak secara otomatis 

untuk membatalkan perjanjian tersebut kapan saja mereka 

menghendaki.17  

Terkait penetapan jangka waktu dalam akad qardh, 

mayoritas ulama (jumhur fuqaha) tidak memperbolehkannya 

dijadikan syarat dalam akad. Apabila pengembalian utang 

ditunda sampai waktu tertentu, maka hal tersebut tetap 

dianggap sebagai telah jatuh tempo. Ini disebabkan karena 

secara hakikat, qardh menyerupai transaksi jual beli antara 

 
16 “Konsep Utang-Piutang (Al-Qardh) Dalam Fiqh Muamalah,” Skripsi 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Jati, hal. 29. 
17 “Konsep Utang-Piutang (Al-Qardh) Dalam Fiqh Muamalah,” hal. 30–

31. 



34 

 

 

dirham dengan dirham, yang apabila disertai penangguhan 

waktu berisiko masuk dalam praktik riba nasi’ah.18 Selain 

itu, menetapkan waktu jatuh tempo dalam akad qardh juga 

dilarang karena akan menimbulkan tuntutan adanya 

tambahan kompensasi. Padahal, dalam qardh, tidak boleh 

terjadi penambahan nilai (baik lebih maupun kurang) karena 

sifatnya yang tetap. Jika syarat jatuh tempo tetap 

dicantumkan dalam akad, maka syarat tersebut dianggap 

tidak sah.19 

Berbeda halnya dengan pandangan Imam Malik, yang 

membolehkan penetapan waktu dalam akad qiradh. 

Menurutnya, jika akad tersebut ditentukan batas waktunya, 

maka syarat itu harus dihormati, dan pemberi qiradh tidak 

berhak menuntut sebelum waktu yang telah ditentukan tiba.20 

Karena qardh adalah bentuk transaksi sosial, maka pemberi 

pinjaman berhak menuntut pengembalian hartanya setelah 

waktu yang disepakati tiba. Ini karena akad qardh 

mengharuskan pengembalian barang sejenis (barang 

mitsliyat), sehingga jika telah jatuh tempo, pengembaliannya 

harus dilakukan, sebagaimana kewajiban mengganti barang 

yang rusak. Utang yang sudah jatuh tempo tidak dapat 

ditunda lagi meskipun ada kesepakatan penangguhan. Ini 

berbeda dengan akad jual beli atau ijarah, di mana bila 

penyerahan barang pengganti dijadwalkan di masa depan, 

maka penuntutan sebelum masa itu tidak diperbolehkan. 

Mazhab Hanafiyah memiliki pandangan bahwa 

penangguhan dalam akad qardh dapat bersifat mengikat 

dalam empat situasi tertentu: 

 
18 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Imam Syafi’i, Cet. 1 (Jakarta: Almahira, 

2010), hal 375. 
19 Az-Zuhaili, 23. 
20 Az-Zuhaili, 182. 



35 

 

 

1. Wasiat, yakni apabila seseorang mewasiatkan agar 

hartanya dipinjamkan kepada pihak lain untuk jangka 

waktu tertentu misalnya satu tahun maka ahli waris 

tidak memiliki hak untuk menagih pinjaman tersebut 

sebelum waktu yang ditetapkan berakhir. 

2. Adanya keraguan terhadap keabsahan akad, yaitu jika 

terjadi keraguan dalam pelaksanaan akad qardh dan 

pihak pemberi pinjaman memutuskan untuk 

menangguhkan pengembaliannya, maka dalam hal ini, 

penetapan waktu menjadi sah dan mengikat. 

3. Putusan pengadilan, yakni jika seorang hakim 

menetapkan bahwa akad qardh yang disertai tenggat 

waktu bersifat mengikat, berdasarkan pandangan 

Imam Malik dan Ibnu Abi Laila, maka batas waktu 

tersebut memiliki kekuatan hukum yang mengikat. 

4. Akad hiwalah (pengalihan utang), dalam hal ini ketika 

utang dialihkan dari peminjam kepada pihak ketiga, 

lalu pemberi pinjaman menyetujui penangguhan 

pembayaran. Atau ketika seseorang mengalihkan 

utangnya kepada peminjam lain yang sebelumnya 

telah memperoleh penangguhan. Hal ini disebabkan 

karena hiwalah merupakan mekanisme yang 

menggugurkan tanggung jawab pelunasan dari pihak 

yang mengalihkan utang (muhil), dan tanggung jawab 

itu berpindah kepada pihak penerima pengalihan 

(muhal alaih). Oleh sebab itu, secara hakikat, hiwalah 

lebih tepat dipahami sebagai bentuk penangguhan 

utang daripada sebagai akad qardh murni. 

Dengan demikian, menurut ulama Hanafiyah, 

penangguhan dalam akad qardh secara umum tidak wajib 

dilakukan, namun dalam empat keadaan tersebut, 

penangguhan menjadi sesuatu yang mengikat secara hukum. 



36 

 

 

Sementara itu, Imam Malik memberikan pandangan yang 

lebih fleksibel dengan membolehkan adanya penangguhan 

dalam akad qardh. Ia berargumen bahwa kedua belah pihak 

memiliki kebebasan dalam menentukan jalannya akad, 

termasuk dalam menghentikan, meneruskan, atau 

menangguhkan pelaksanaannya. Di antara berbagai 

pandangan yang telah dikemukakan, pendapat Imam Malik 

dapat dikatakan sebagai pandangan yang paling rasional dan 

relevan dengan konteks sosial dan kebutuhan zaman saat 

ini.21 

 

 

 
21 “Konsep Utang-Piutang (Al-Qardh) Dalam Fiqh Muamalah,”  32-33. 



 

37 

BAB III 

PANDANGAN IMAM SYAFI'I TENTANG QARD DAN 

PRAKTIK KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI 

MODERN 

 

A. Biografi Imam Syafi’i  

Nama lengkap dari Imam Syafi’i adalah Abu Abdillah 

Muhammad bin Indris Abbas bin Usman bin Syafi’I as-

Syafi’i al-Muthalibi. Ia dilahirkan pada musim haji as-

Kalan pada tahun 150 H. atau 767 M. Pada tahun 204 H 

atau 2 Januari 820, Futsah wafat di Gunung Rajab di Mesir 

dan dimakamkan di Pemakaman Banu Abdil-Hakim di kaki 

Gunung Qatham.1 Imam Syafi’i adalah imam ketiga dalam 

urutan kelahiran. Pada abad kedua Hijriyah, ia adalah 

pembela ilmu hadits dan pembaharu (mujaddid) dalam 

agama.2 Sebagian besar sejarawan percaya bahwa ayah 

Imam adalah keturunan Bani Muthalib, dari suku Quraisy. 

Keturunannya adalah Muhammad bin Idris bin Abbas bin 

Osman bin Syafi’i bin Saib bin Abid bin Abdu Yazid bin 

Hisyam bin Muthalib bin Abdu Manaf. Mengenai garis 

keturunan ibunya, dia berasal dari al-Azd. Beberapa Imam 

Syafi’i fanatik mengatakan bahwa ibunya juga dari suku 

Quraisy, tetapi satu kisah yang sahih mengatakan bahwa 

ibunya berasal dari al-Azd.3 

Para sejarahwan sepakat bahwa imam Syafi’i hidup 

sebagai orang miskin, tetapi lahir dari nenek moyang yang 

mulia. beliau tidak merasa tidak mampu, tidak hanya malas, 

sebaliknya ia aktif mempelajari hadits dari para ulama 

 
1 Abdurrahman, Perbandingan Mazhab, Cet. 1 (Bandung: Sinar Baru, 

1991), hal. 28. 
2 Ahmad Asy-Syurbasi, Sejarah dan Biografi Empat Mazhab Hanafi-

Maliki-Syafi’i-Hambali, Ceta. II (akarta: Bumi Askara, 1993),hal. 139. 
3 Muhammad Abu Zahrah, Imam Syafi’i: Biografi dan pemikirannya 

dalam Masalah Akidah, Politik, dan fikih, Terj. Abdu (Jakarta: Lentera, 2005), hal. 

29-30. 



38 

 

 

hadits yang popular di Mekkah.4 Beliau selalu berusaha 

untuk mencapai, dengan semangat dan ketekunan, untuk 

mengatasi kemiskinan yang dia rasakan. Kisah-kisah yang 

ada tentang perjalanan intelektualnya menggambarkan 

beliau memiliki kecerdasan yang luar biasa. Beliau dikenal 

karena kemampuannya mengingat yang hanya dimiliki 

sedikit orang. Ia berhasil menghapal Al-Quran. Dia 

memiliki cinta yang besar untuk hadits dan cinta ini 

mendorongnya untuk terus mengunjungi halaqah-halaqah 

ulama hadits. Kamudian beliau mendengarkan dan 

menghafalnya. Beliau bahkan menulis hadits yang ia hapal 

pada kulit binatang atau tembikar.5 Beliau rajin 

mempelajari aturan dan peraturan bahasa Arab, dengan 

mengembara ke perkampungan dan tinggal di desa-desa. 

1. Proses Pembentukan Mazhab Syafi’i 

Mazhab Syafi’i didirikan oleh Muhammad bin Idris 

Asy Syafi’i. mazhab ini dinamai menurut pendirinya, Imam 

Syafi’i. Mazhab Syafi’i merupakan titik temu antara kaum 

rasionalis dan tradisionalis. Imam Syafi’i memeiliki dua 

latar belakang Madzhab Syafi’i yang berbeda. Nama 

pertama adalah Qaulun Qadim dan Qaulun Jaddid. Beliau 

pergi ke Madinah dan belajar fiqh dari Imam Malik bin 

Annas. Beliau membaca buku Muvatta kepada Imam Malik 

dan menghafalnya selama 9 malam. Beliau 

menggambarkan sosok-sosok saleh Imam Syafi’i, Sufyan 

bin Uyainah, Fudlail bin Iyadl dan pamannya Mohammed 

bin Syafi’i dan lain-lain. Untuk murid-muridnya yang 

paling terkenal, termasuk Imam Ahmad bin Hanbal.6 

Ketika Imam Syafi’i berusia 20 tahun, beliau pergi ke 

Madinah untuk belajar fiqh dengan Imam Malik dan 

menemani Imam Malik sampai kematiannya pada tahun 

 
4 Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqih Lima Mazhab: Ja’fari, Maliki, 

Syafi’i, Hambali, Terj. Afif (Jakarta: Lentera, 2004), hal. 229. 
5 Zahrah, 34. 
6 Abas Ubaidillah, Sejarah Perkembangan Mazhab (Jakarta: Pustaka 

Bandung, 2013), hal. 67. 



39 

 

 

179. Kemudian Imam Syafi’i pergi ke Yaman. Di sana ia 

bertemu Omar bin Abu Salama, murid Imam al-Auza’i, dan 

belajar fiqh dari syekhnya. Imam Syafi’i juga belajar fiqh 

dari Yahya bin Husein, murid al-Laits bin Sa’d, seorang 

ulama besar Fiqh di Mesir.7 Imam syafi’i kemudian, pada 

saat itu, mengatur sendiri jadwal sekolahnya sehari-hari, 

bisa dikatakan, diantara dua pertemuan itu. Imam Syafi’i 

dikenal sebagai organisatoe utama dari Teknik regulasi 

Islam. Ushul fiqh (atau strategi pengaturan Islam), yang 

tidak jelas pada zaman Nabi dan para pengikutnya, muncul 

hanya setelah Imam Syafi’i menyusun Er-Risalah. Mazhab 

Syafi’i pada umumnya dianggap sebagai mazhab Sunni 

yang paling moderat. Berbagai bagian informasi Islam 

muncul dari sekolah ini dengan bantuan isitem peraturam 

Islam yang dibuat oleh para pendukungnya. 

Namun, mazhab Syafi’i lebih menerima penggunaan 

qiyas dari pada Imam Malik. Meskipun Imam Syafi’i 

terpisah dari dua aliran utama pada saat itu, keutamaannya 

sebagai ulama Fiqh, ushul fuqh dan hadits menarik banyak 

pengikut dan kebijaksanaanya diakui banyak ulama yang 

tinggal bersamanya. Imam Syafi’i memiliki mentalitas fiqh 

yang kuat dan berbeda dari dua mazhab sebelumnya. 

Sumber referensi mazhab ini adalah ilmu dan pemikiran 

Syafi’i dalam Er-Risalah, Al-Umm, Ikhtilafu’l-Hadits dan 

kitab-kitab lainnya.8 

Peneliti sekolah telah mengembangkan buku-buku ini 

dengan memberikan penjelasan atau komentar. Seperti dua 

mazhab lainnya, mazhab Syafi’i didasarrkan pada Al-

Quran, Sunnah, Ijma dan Qiyas. Sunnah yang dijadikan 

landasan adalah sunnah daif yang tidak terlalu lemah, tidak 

bertentangan dengan dalil-dalil yang tegas, dan tidak 

 
7 Khoirunnisa Oktafiani, Biografi Singkat Imam Syafi’i: Kisah 

perjuangan Perjuangan dan Pelajaran Hidup Sang Mujtahid (Jakarta, 2014) 

<https://www.scribd.com/doc/210666914/Makalah-Biografi-Imam-Syafi-i-1>. 
8 Anriani, “Konsep Al-Qardh Menurut Mazhab Syafi’i. 

(Implementasinya pada Lembaga Keuangan dan Masyarakat),” Skripsi Institut 

Agama Islam Negeri Parepare, 2021. 



40 

 

 

digunakan untuk mendefinisikan masalah keimanan.9 

Hadits memnempati tempat yang tinggi di mazhab ini, dan 

dikatakan bahwa tempatnya setara dengan Al-Quran. 

Menurut Imam Syafi’i, hadits memiliki hubungan yang erat 

dengan Al-Quran. Beliau juga percaya bahwa Nabi 

menyimpulkan setiap hukum pada dasarnya sebagai hasil 

dari pemahaman yang dia terima dari Al-Quran.10 

Imam Syafi’i adalah seorang peneliti serikat partisan 

antara ahl ra’yu dan ahl hadits (Kufah dan Madinah), dan 

di Kufah ia mempertimbangkan dengan Muhammad Ibn al-

Hasan al-Syaibani, pengganti Imam Syafi’i, sahabat Was, 

Imam Hanafi. Saat belajar dengan Imam Maliki di 

Madinah, ia (Imam Malik) dikenal sebagai Ahl Hadits.11 

Beliau juga bekerja dengan ulama di Yaman, Mekkah dan 

Madinah. Ulama Yaman yang menjadi guru Imam Syafi’i. 

imam Syafi’i memiliki banyak siswa tentunya di 

sekolahnya terus belajar fiqih. Orang-orang yang 

memainkan peran terbesar dalam pengembangan mazhab 

fikih Imam Syafi’i adalah Al-Muzani & Al-Buwaiti. Selain 

keduanya, pengganti Imam Syafi’i lainnya adalah Ar-Rabi 

‘Ibn Suleiman al-Maravi, Abdullah Ibn Zubayr al-Hamidi. 

Abu Ibrahim, Yunus Ibn Abdul a’la es-Sadafi, Ahmed Ibn 

Sibti, Yahyah Obn Wazir al-Misri, Harmalah Ibn Yahya 

Abdullah et-Tujaidi, Ahmed Ibn Hanbal, Hasan Ibn ‘ali al-

Karabubealid-bial, Abu Hasan Ibn Ibrahim Ibn Muhammad 

as Sahab az-Za’farani. Ada beberapa kitab fiqh, seperti al-

Umm dan al Risalah, yang ditulis oleh Imam Syafi’i yang 

menjadi rujukan utama para ulama fiqh Syafi’i dan mazhab 

ushul. Selama ini, buku-buku lain yang ditulis oleh Imam 

 
9 Zahrah, 38–39. 
10 Muhammad Ibrahim Al-Fayyumi, Imam Syafi’i Pelopor Fikih dan 

Sastra (Jakarta: Erlangga, 2016), hal. 74. 
11 Munawaar Chalil, Biografi Empat Srangkai Imam Mazhab (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1995), hal. 134. 



41 

 

 

Syafi’i, seperti al-Musnad, yaitu kitab yang mengurangi 

pendapat Imam Syafi’i tentang perbedaan dalam hadits.12 

Imam Syafi’i dikenal sebagai seorang ulama besar 

yang juga memiliki bakat dalam bidang sastra, khususnya 

dalam menulis syair. Selain karya sastranya, beliau 

merupakan sosok yang sangat produktif dalam menulis 

kitab. Hingga kini, karya-karyanya masih banyak 

ditemukan dan dijadikan rujukan. Imam Syafi’i menulis 

kitab-kitabnya di dua tempat, yakni di Baghdad dan Mesir. 

Karya-karyanya yang ditulis di Baghdad dikenal dengan 

sebutan Qaul Qadim (pendapat lama), sementara karya 

yang ditulis di Mesir dihimpun menjadi satu dan dikenal 

sebagai Qaul Jadid (pendapat baru). 

2. Karya Imam Syafi’i 

Adapun karya beliau yang paling besar dan menjadi 

pedoman bagi kaum muslimin sekarang, diantaranya 

adalah: 

a. Al-Umm 

Kitab Al-Umm merupakan karya agung Imam 

Syafi’i yang memiliki peranan sentral dalam 

pembentukan dan pengembangan mazhab Syafi’i. 

Karya ini memuat pembahasan yang komprehensif 

mengenai berbagai bidang hukum Islam, mencakup 

aspek ibadah, muamalah, serta isu-isu ekonomi dan 

sosial. Dengan struktur penulisan yang sistematis, 

Imam Syafi’i tidak sekadar menguraikan ketentuan 

hukum, tetapi juga menyertakan argumen yang kuat, 

perbandingan pandangan dari ulama sebelumnya, 

serta solusi terhadap persoalan-persoalan hukum yang 

berkembang di tengah masyarakat.13 

 
12 Lingga, Ahmad Firdaus, dan Hendra, “Analisis Perbedaan Konsep 

Pinjaman Dari Imam As Syafi’i, Imam Hambali & Imam Ghazali,” Jurnal 

Akuntansi, Keuangan dan Auditing, 3.2 (2022), hal. 165–186. 
13 Khoirul Anwar, “Ihdad Menurut Madzhab Imam Syafi’i Dan Madzhab 

Hanafi Terhadap Perempuan di Era Modern,” Diss. IAIN Metro, 2022. 



42 

 

 

Kitab Al-Umm dijadikan rujukan utama oleh para 

pengikut mazhab Syafi’i, dengan penekanan pada Al-

Qur’an dan Hadis sebagai sumber hukum utama, serta 

penerapan metode qiyas (analogi) dalam proses 

penetapan hukum. Salah satu keunggulan mendasar 

dari Al-Umm adalah metodologi fikih yang dibangun 

Imam Syafi’i, yang tidak hanya berpijak pada teks 

normatif, tetapi juga mempertimbangkan realitas 

sosial dan kebutuhan umat. Beliau menekankan 

pentingnya memahami maqaṣid al-shari‘ah (tujuan-

tujuan hukum Islam) dalam penerapan hukum agar 

tetap relevan dan adaptif terhadap dinamika zaman 

serta perubahan sosial. Oleh karena itu, Al-Umm 

menjadi literatur penting dalam menggambarkan 

penerapan hukum Islam secara kontekstual dan 

aplikatif dalam kehidupan masyarakat.14 

b. Kitab Ar-Risalah 

Kitab Ar-Risalah merupakan salah satu karya 

besar Imam Syafi’i yang dikenal sebagai kitab pertama 

yang membahas secara sistematis ilmu ushul fiqih. 

Dalam kitab ini, Imam Syafi’i mengulas berbagai 

konsep dasar yang berkaitan dengan ilmu hadis. 

Penulisan kitab ini dilatarbelakangi oleh permintaan 

Abdurrahman bin Mahdi, yang menginginkan 

penjelasan tentang makna-makna dalam Al-Qur’an, 

serta penghimpunan berbagai khabar, ijma’, dan 

penjabaran mengenai ayat dan hadis yang 

mengandung unsur nasikh dan mansukh. Selain itu, 

dorongan dari Ali bin al-Madani turut memperkuat 

niat Imam Syafi’i untuk memenuhi permintaan 

tersebut. Atas dasar permintaan dan dukungan 

 
14 Rahmat Hidayat, Warul Walidin AK, and Silahuddin Silahuddin, 

‘Paradigma Tafaqquh Fiddin Perspektif Imam Syafi’i Dan Implikasinya Dalam 

Merawat Tradisi Keilmuan Pendidikan Islam’, Fitrah: Journal of Islamic 

Education, 4.2 (2023), hal. 257–271. 



43 

 

 

tersebut, Imam Syafi’i kemudian menyusun kitab Ar-

Risaalah.15 

c. Kitab Sunan al-Ma’tsuroh. 

d. Kitab Musnad 

e. Kitab Al-Aqidah  

f. Kitab Usul al-din wa masa’il al-sunnah 

g. Kitab Ahkam al-Qur’an 

h. Kitab Al-sabaq wa al-ramyu 

i. Kitab Washiyah  

j. Kitab Al-hujjah 

k. Kitab Al-fikr al-akbar 

l. Kitab Imla’ al-shoghir 

m. Kitab Amalai al-kubro 

n. Kitab Mukhtashor robi’ 

o. Kitab Mukhtashor muzani 

p. Kitab Muktashor buwaithi 

q. Kitab Ijab al-jum’ah 

r. Kitab Ibthal al-istihsan 

s. Kitab Bayat al-fardh 

t. Kitab Sifat al-amr wa al-nahy 

u. Kitab Manasik al-Kabir 

 

B. Pandangan Imam Syafi’i tentang Qard  

Dalam Al-Umm, Imam Syafi’i membahas berbagai aspek 

muamalah, termasuk kredit (dain). Kredit dalam Islam dikenal 

dengan istilah al-qardh (utang piutang). Imam Syafi’i 

menegaskan bahwa transaksi kredit dalam Islam harus 

memenuhi prinsip-prinsip keadilan, kejelasan, dan kejujuran. 

Ia berpegang pada dalil-dalil syariah seperti: 

Al-Qur’an Surah Al-Baqarah ayat 282: 

 

 يََأيَّـُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَاينَتُم بِدَيْنٍ إِلََٰ أَجَلٍ مُّسَمًّى فاَكْتُـبُوهُُۚ 
 

 
15 Misbah, “Ar- Risalah Imam Syafi’i,” Terjemahan (Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2008), hal. 13. 



44 

 

 

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu 

melakukan utang piutang untuk waktu yang ditentukan, 

hendaklah kamu menuliskannya..” (QS. Al-Baqarah: 

282) 

 
Hadis Nabi SAW: 

 

 أَخَذَ  وَمَنْ  عَنْهُ، اللَُّّ  أدََّى أدََاءَهَا يرُيِدُ  النَّاسِ  أمَْوَالَ  أَخَذَ  مَنْ 
 اللَُّّ  أتَـْلَفَهُ  إِتْلََفَـهَا يرُيِدُ 

 

“Barang siapa mengambil harta manusia (berutang) 

dengan niat ingin membayarnya, maka Allah akan 

membantunya untuk membayarnya. Dan barang siapa 

mengambilnya dengan niat menghamburkannya, maka 

Allah akan membinasakannya.” (HR. Bukhari No. 2387) 
 

Menurut Imam Syafi’i dalam Al-Umm, qardh (pinjaman 

tanpa bunga) diperbolehkan dengan syarat tertentu, yaitu tidak 

mengandung unsur riba dan dilakukan dengan niat membantu 

tanpa mencari keuntungan materi. Peminjam berkewajiban 

mengembalikan pinjaman sesuai dengan jumlah yang diterima 

tanpa tambahan apa pun, kecuali pemberian tambahan secara 

sukarela dari peminjam sebagai bentuk terima kasih, yang 

tidak disyaratkan dalam akad. 

 

 :قال الإمام الشافعي في الأم
ولا أحب مبايعة من أكثر ماله الربا أو ثمن المحرم ما كان، »

أو اكتساب رجلٍ من هؤلاء، ولم أفسخ البيع؛ لأن هؤلاء قد 
يملكون المال من الغصب والمحرم كله، وإن بايع رجلٌ يعرفه أو 
بثمن حرامٍ يعرفه، إلا أن يشتري الرجل حرامًا بيِٰناً بحلَلٍ فلَ 



45 

 

 

ا. وسواء في هذا المسلم والذمي يفسخ البيع، ولا يحرم حرامً 
 «.والحربي

Imam Syafi‟i berkata dalam Al-Umm: Kami tidak suka 

berjualbeli dari sebagaian besar uangnya ke riba atau 

apapun dari hasil yang haram atau nilai keharaman 

dalam suatu harta ataupun harta tersebut dihasilkan dari 

rampasan dan sesuatu yang diharamkan. Apabila ada 

seseorang melakukan transaksi jual beli dengan 

seseorang maka jual beli mereka itu tidak dibatalkan 

karena mereka memiliki kehalalan, maka tidaklah batal 

jual beli mereka dan tidak pula kami mengharamkan jual 

beli mereka kecuali apabila seseorang tersebut membeli 

sesuatu yang haram yang dia tau itu haram. Atau dengan 

nilai harta tersebut haram yang mana dia tau nilai harta 

tersebut haram. Baik dia itu muslim zhimmi maupun 

harbi kalau dia mengetahui haram itu tetap haram.16  

 

Prinsip inilah yang menegaskan betapa tegasnya Imam 

Syafi’i dalam menjaga kemurnian transaksi, menolak unsur 

riba, dan tetap mendahulukan keadilan serta kehalalan harta. 

Dengan demikian, pandangan Imam Syafi’i ini menjadi 

rujukan penting agar praktik utang piutang dan transaksi 

keuangan pada masa kini tetap berpegang pada nilai syariah, 

menghindari riba, dan menjaga kepercayaan sosial di tengah 

maraknya praktik kredit modern yang cenderung komersial. 

 

 
16 Imam Syafi’i, Al-Umm Jilid III (Mesir: Dar Al-Wafa, 2001), 27. 



46 

 

 

1. Pengertian Al-Qardh (Pinjaman Tanpa Bunga) 

Qardh merupakan suatu perjanjian antara dua pihak, 

di mana pihak pertama menyerahkan sejumlah uang atau 

barang kepada pihak kedua untuk digunakan, dengan syarat 

bahwa barang atau uang tersebut harus dikembalikan dalam 

jumlah yang sama seperti yang diterima, tanpa 

mempertimbangkan untung atau rugi.17 Dalam Mazhab 

Syafi’i, qardh diartikan sebagai sesuatu yang dipinjamkan, 

sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 245. 
 

أَضْعَافاً  لهَُ  فَـيُضَاعِفَهُ  حَسَنًا  قَـرْضًا  اللََّّ  يُـقْرِضُ  الَّذِي  ذَا  مَّن 
ُ يَـقْبِضُ وَيَـبْسُطُ وَإِليَْهِ تُـرْجَعُونَ    وَاللَّّ

ُۚ
 كَثِيرةًَ

“Barang siapa meminjami Allah dengan pinjaman 

yang baik maka Allah melipatgandakan ganti 

kepadanya dengan banyak. Allah menahan dan 

melapangkan (rezeki) dan kepada-Nyalah kamu 

dikembalikan”. (QS. Al-baqarah: 245) 

 
Dalam ayat ini, qardh diartikan sebagai sesuatu yang 

dipinjamkan dengan cara yang baik. Secara makna, qardh 

merujuk pada pemberian hak kepemilikan yang harus 

dikembalikan dalam bentuk yang sama seperti yang telah 

diterima. Dalam praktik masyarakat, tradisi memberikan 

amplop berisi uang dalam suatu acara dapat dikategorikan 

sebagai utang, karena terdapat unsur pemberian harta yang 

harus dikembalikan dalam jumlah yang sama. Sebagaimana 

yang disampaikan oleh Imam Asy-Syafi’i: 

 

“Jika seseorang memberikan pinjaman harta kepada 

orang lain dan orang lain itu pun pernah memberikan 

pinjaman harta kepadanya dan harta keduanya tidak 

berbeda maupun dalam berat maupun jumlahnya, dan 

 
17 Irna, “Pemikiran Imam Syafi’i dan Imam Malik Tentang Qardh,” 

Skripsi: Institut Agama Islam Negeri Parepare, 2022. 



47 

 

 

keduanya sama- sama diberikan dengan tunai maka 

itu impas, tapi jika harta keduanya berbeda maka itu 

tidak bisa menjadi impas kecuali kedua belah pihak 

saling meridhai”.18 

 

Dengan demikian, dalam transaksi pinjam-meminjam, 

wajib bagi pihak penerima pinjaman untuk mengembalikan 

dalam bentuk dan jumlah yang sama seperti saat akad 

dilakukan, tanpa ada perbedaan dalam ukuran maupun 

jumlahnya. 

2. Rukun dan Syarat Qardh 

Menurut Imam Syafi’i, sebagaimana dikutip oleh 

Chatibul Umam, rukun qardh memiliki kesamaan dengan 

rukun jual beli, yang terdiri dari tiga unsur utama, yaitu:19 

1) Aqid, yakni pihak yang bertransaksi, terdiri atas 

muqridh (pemberi pinjaman) dan muqtaridh 

(peminjam). 

2) Shighat, yaitu pernyataan kesepakatan melalui ijab 

dan qabul. 

3) Ma’qud Alaih, yaitu objek akad, berupa uang atau 

barang yang dipinjamkan. 

Imam Syafi’i dalam Al-Umm menjelaskan bahwa 

terdapat beberapa ketentuan yang harus dipenuhi oleh 

pihak-pihak yang terlibat dalam akad qardh. Adapun 

syarat-syarat tersebut adalah sebagai berikut:20 

1) Aqid (Pelaku Akad)  

Imam Syafi’i menetapkan bahwa muqridh 

(pemberi pinjaman) harus memenuhi syarat:  

a) Memiliki ahliyah (kecakapan) untuk melakukan 

akad tabarru’ (akad sosial). 

 
18 Imam Asy-Syafii, “Al-Umm, Jilid 13” (Jakarta: Pustaka Azzam, 

2015). 
19 Chatibul Umam, “Fiqih Empat Mazhab, jilid V” (Jakarta: Dar al-Ulim 

Press, 2021), hal. 290. 
20 Umam. 



48 

 

 

b) Bertindak atas kehendak sendiri (mukhtar), tanpa 

paksaan. 

Sementara itu, muqtaridh (peminjam) juga harus 

memiliki kecakapan dalam bermuamalah, dengan 

memenuhi syarat:  

a) Sudah baligh dan berakal sehat. 

b) Tidak berada dalam kondisi mahjur ‘alaih 

(dicegah dari pengelolaan harta, misalnya karena 

pailit atau gangguan kejiwaan). 

2) Shighat (Ijab dan Qabul) 

Qardh merupakan akad yang memberikan 

kepemilikan atas suatu harta, sehingga akad ini tidak 

sah kecuali jika disertai dengan ijab dan qabul. Hal ini 

serupa dengan akad jual beli dan hibah.21 Shighat ijab 

dapat menggunakan istilah qardh (utang atau 

pinjaman) dan salaf (utang), atau lafaz lain yang 

mengandung makna kepemilikan. Contohnya: “Saya 

memberikan kepemilikan atas barang ini kepadamu 

dengan syarat kamu harus mengembalikannya dengan 

barang pengganti.” Dalam konteks ini, kata 

“kepemilikan” tidak berarti pemberian secara cuma-

cuma, melainkan utang yang wajib dikembalikan.22 

3) Ma’qud Alaih (Uang atau Barang yang Dihutangkan) 

Menurut Imam Syafi’i objek akad dalam qardh 

memiliki kesamaan dengan objek akad salam, baik 

berupa barang yang ditakar (makilat), ditimbang 

(mauzunat), maupun qimiyat (barang yang tidak 

memiliki standar harga tetap di pasaran), seperti 

hewan, barang dagangan, dan barang yang dihitung 

 
21 Marina Zulfa, “Sistem Hutang Piutang Dibayar Hasil Tani Di Tinjau 

Dari Perspektif Ekonomi Islam,” Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 5.1 

(2022), hal. 87–97. 
22 Irna. ‘Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh’, hal. 

45 



49 

 

 

jumlahnya.23 Dengan kata lain, setiap barang yang 

boleh diperjualbelikan juga dapat dijadikan objek akad 

qardh, kecuali budak perempuan, karena dapat 

menimbulkan praktik peminjaman yang melibatkan 

kehormatan. Selain itu, orang yang berutang 

sebaiknya mengembalikan pinjaman di tempat di 

mana ia menerimanya. Namun, pengembalian di 

lokasi lain diperbolehkan selama tidak menimbulkan 

biaya tambahan dan tetap terjamin keamanannya.24 

3. Hukum Qardh 

Menurut Imam Syafi’i, dalam akad qardh, 

kepemilikan atas barang pinjaman berlaku setelah barang 

tersebut diterima oleh peminjam. Dalam hal pengembalian, 

jika barang yang dipinjam termasuk kategori harta mitsli 

(barang yang memiliki kesamaan dalam ukuran dan jenis, 

seperti beras atau gandum), maka peminjam wajib 

mengembalikan barang yang sejenis karena hal ini lebih 

mendekati prinsip keadilan. Sementara itu, jika barang 

yang dipinjam adalah harta qimiy (barang yang dihitung 

berdasarkan nilai, seperti hewan atau barang dagangan), 

maka pengembaliannya harus dalam bentuk barang yang 

sama sesuai dengan nilai yang disepakati.25 

Mazhab Syafi’i membolehkan praktik qardh terhadap 

semua jenis harta yang dapat diperjualbelikan dan menjadi 

objek akad salam, baik yang ditakar maupun ditimbang, 

seperti emas, perak, dan bahan makanan. Selain itu, qardh 

juga dapat diterapkan pada barang bernilai seperti 

komoditas dagang dan hewan ternak. Dalil yang digunakan 

adalah riwayat dari Abu Rafi yang menyebutkan bahwa 

 
23 Okto Viandra Arnes dan Burhanuddin, “Simpan Pinjam Kelompok 

Yasinan Al-Hikmah Perspektif Etika Bisnis Islam,” Saqifah: Jurnal Hukum 

Ekonomi Syariah, 6.2 (2021). 
24 Irna, ‘Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh’,  hal. 

45. 
25 Ratna. Sholatiah, “Tinjauan Hukum Ekonomi Syariah terhadap System 

Pembayaran Hutang Barang diganti dengan Barang yang Tidak Senilai,” Diss. 

UIN Mataram, 2022. 



50 

 

 

Rasulullah   صلى الله عليه وسلم pernah berutang seekor unta muda, meskipun 

unta bukan termasuk barang yang ditakar atau ditimbang.26 

Hal ini menunjukkan bahwa segala sesuatu yang dapat 

dimiliki melalui transaksi jual beli dan dapat ditentukan 

melalui deskripsi yang jelas juga dapat menjadi objek 

qardh, sebagaimana halnya harta yang ditakar dan 

ditimbang. 

Pandangan ini memperlihatkan fleksibilitas mazhab 

Syafi’i dalam mengakomodasi kebutuhan umat dalam 

praktik pinjam-meminjam, selama objek qardh tersebut 

memiliki kejelasan, nilai ekonomis, dan dapat 

diserahterimakan. Prinsip qardh tidak hanya terbatas pada 

barang-barang pokok yang umum digunakan dalam 

transaksi sehari-hari, tetapi juga mencakup aset-aset lain 

yang memiliki nilai dan dapat dijadikan alat pemenuhan 

kebutuhan ekonomi. Hal ini membuka peluang penerapan 

qardh dalam konteks ekonomi kontemporer yang lebih 

kompleks, seperti pinjaman usaha berbasis barang 

dagangan atau alat produksi, selama tetap berada dalam 

koridor syariah dan menghindari unsur riba atau 

ketidakjelasan (gharar). 

Menurut Imam Syafi’i, qardh diperbolehkan untuk 

semua benda yang sah diperjualbelikan, kecuali manusia, 

serta tidak diperkenankan dalam bentuk manfaat atau jasa. 

Pendapat ini berbeda dengan Ibnu Taimiyah, yang 

membolehkan qardh dalam bentuk jasa, seperti seseorang 

membantu panen selama sehari dengan imbalan pihak lain 

juga membantunya memanen dalam jangka waktu yang 

sama, atau seseorang menempati rumah orang lain dengan 

timbal balik yang serupa.27 

 
26 Irna, Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh’. hal. 

46. 
27 Abdurrahman Al-Jaziri, “Fiqih Empat Madzhab Bagian Muamalat II” 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2022), hal. 62–63. 



51 

 

 

4. Qardh yang Mendatangkan Keuntungan 

Para ulama sepakat bahwa setiap utang yang 

memberikan keuntungan menjadi haram jika keuntungan 

tersebut disyaratkan atau dicantumkan dalam perjanjian. 

Namun, pemberi utang diperbolehkan memperoleh 

manfaat dari pinjaman yang diberikan selama hal itu tidak 

diperjanjikan sebelumnya dan terjadi atas dasar kerelaan 

pihak yang berutang, bukan karena keinginan pemberi 

utang. 

عَلَيْهِ   ُ أَنَّ رَسُولَ اللَِّّ صَلَّى اللَّّ عَنْهُ،   ُ راَفِعٍ رَضِيَ اللَّّ عَنْ أَبي 
إِبِلُ الصَّدَقَةِ  عَلَيْهِ  فَـقَدِمَتْ  بَكْراً،  اسْتَسْلَفَ مِنْ رَجُلٍ  وَسَلَّمَ 

بِلِ إِلاَّ  :الرَّجُلَ بَكْرهَُ، فَـقُلْتُ فأَمََرَنِ أَنْ أقَْضِيَ   لَا أَجِدُ في الْإِ
فَـقَالَ    ، رَبَاعِيًّا  خَلِفًا  النَّاسِ  :جَََلًَ  خِيَارَ  هُفَإِنَّ  إِيََّ أعَْطِهِ 

 أَحْسَنُـهُمْ قَضَاءً 
 

“Dari Abu Rafi’ r.a., bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم pernah 

berutang seekor unta muda (berumur tiga tahun) 

kepada seseorang. Ketika datang kepadanya unta 

zakat, beliau menyuruhku untuk membayar utang 

orang itu dengan unta muda pula. Aku pun berkata, 

“Aku tidak menemukan kecuali seekor unta yang lebih 

baik, yang berumur empat tahun.” Maka Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

bersabda, “Berikanlah kepadanya unta itu, 

sesungguhnya sebaik-baik manusia adalah yang 

paling baik dalam membayar utang.” (HR. Muslim 

No. 1600).28 

 

Balasan atas sesuatu yang dipinjamkan, baik dalam 

bentuk barang maupun uang, adalah pengembalian disertai 

 
28 Imam Muslim, “Shahih Muslim Juz III” (Beirut: Dar Ihya at-Turats al-

Arabi). 



52 

 

 

dengan doa keberkahan bagi pihak yang telah memberikan 

pinjaman. Sementara itu, peminjam diperbolehkan 

memanfaatkan apa yang dipinjamnya selama tidak ada 

syarat tertentu dari pemberi pinjaman. Sebagaimana yang 

dikatakan oleh Asy-Syafi’i: 

 

“Dalam kasus pinjam-meminjam ini dirimu 

(peminjam) diperbolehkan untuk mengambil manfaat 

dari barang yang dipinjamkan padamu tanpa imbalan 

yang di ambil oleh pemberi pinjaman. Sehingga kasus 

ini sama dengan kasus salaf”.29 

 

Namun, jika keuntungan yang diperoleh didasarkan 

pada kesepakatan dalam perjanjian sejak awal, maka hal itu 

tidak diperbolehkan karena termasuk riba, yang sangat 

dilarang dalam Islam. Selain itu, tujuan utama dari akad ini 

adalah untuk meringankan atau menghilangkan beban 

kebutuhan seseorang, sebagai bentuk perbuatan terpuji. 

5. Waktu Pengembalian Qardh 

Menurut Imam Asy-Syafi’i, kegiatan utang piutang 

merupakan akad yang tidak boleh disyaratkan dengan batas 

waktu tertentu guna menghindari riba al-nasiah. Oleh 

karena itu, setelah akad qardh dilakukan, muqtaridh 

(peminjam) wajib mengembalikan harta pinjaman yang 

sejenis jika harta tersebut bersifat mitsli, karena hal itu 

lebih sesuai dengan kewajibannya. Namun, jika yang 

dipinjam adalah qimiy (harta yang dinilai berdasarkan 

nilai), maka pengembaliannya dilakukan dengan barang 

serupa dalam bentuk yang sama ketika muqridh (pemberi 

pinjaman) menghendakinya atau sesuai dengan kebiasaan 

yang berlaku.30 

 
29 Imam Syafi’i, “Al-Umm Jilid 13. Terj. Rif’at Fauzi Abdul Muthalib,” 

hal. 501. 
30 Irna, 'Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh’. hal. 

48. 



53 

 

 

Dalam proses pengembalian atau pelunasan qardh, 

diperlukan adanya jaminan atas pinjaman yang diberikan 

guna memastikan bahwa peminjam mengembalikan harta 

kepada pihak yang telah memberikan pinjaman. 

Sebagaimana yang dinyatakan oleh Imam Asy-Syafi’i: 

 

“Dalam kasus pemberian pinjaman pertanggungan 

harus juga diberikan karena adanya manfaat yang 

diperoleh si peminjam, sehingga dia harus 

memberikan pertanggungan atas kehilangan, sampai 

dia bisa menyerahkan atau mengembalikan barang 

yang dipinjamnya dalam keadaan utuh atau baik”.31 

 
Jika seseorang meminjam satu kwintal padi tanpa 

adanya kesepakatan awal mengenai waktu pengembalian, 

maka pelunasannya mengikuti kebiasaan yang berlaku di 

masyarakat. Jika adat setempat menetapkan bahwa 

pinjaman padi biasanya dilunasi setelah musim panen, 

maka peminjam wajib membayarnya pada saat itu. Namun, 

jika tidak ada adat tertentu yang mengatur utang, maka 

pelunasan dilakukan setelah peminjam selesai 

memanfaatkan barang tersebut sesuai tujuannya.32 

Dalam kasus seseorang yang memberikan pinjaman, 

lalu si peminjam menghilang hingga pemberi pinjaman 

memutuskan untuk mengurangi jumlah utang dan hanya 

meminta setengahnya, kemudian peminjam muncul 

kembali setelah mendengar pengurangan tersebut, maka 

terdapat perbedaan pendapat di kalangan ulama. Abu 

Hanifah berpendapat bahwa pengurangan utang tersebut 

sah dan tetap berlaku. Sementara itu, Ibnu Abi Laila 

berpendapat bahwa pemberi pinjaman berhak menarik 

kembali pengurangan yang telah diberikannya, karena 

 
31 Imam Syafi’i, Al-Umm Jilid 13. Terj. Rif’at Fauzi Abdul Muthalib, hal 

501. 
32 Muhammad Wandiansyah R Hutagalung, “Analisis Pembiayaan Bank 

Syariah” (Merdeka Kreasi Group, 2022). 



54 

 

 

pengurangan tersebut diberikan dalam kondisi peminjam 

menghilang. Pendapat ini juga dianut oleh Asy-Syafi’i.33 

 

“Jika seorang menghilang padahal dia mempunyai 

utang kepada orang lain, lalu pemberi piutang itu 

memberikan pengurangan hutang kepadanya saat dia 

menghilang, namun pemberi piutang akan mengambil 

sisa hutangnya, kemudian pemberi piutang berkata, 

sebenarnya aku memberikan keringanan itu padanya 

karena dia menghilang. Maka pemberi piutang tidak 

berhak untuk menarik kembali pengurangan yang 

telah diberikannya”.34 

 
Situasi ini tidak tergolong sebagai kondisi 

keterpaksaan, di mana paksaan harus dihilangkan dari 

individu yang dipaksa. Sebab, paksaan hanya dihapuskan 

dalam perkara yang berkaitan antara seorang hamba dengan 

Allah, bukan dalam hubungan dengan sesama manusia, 

serta dalam aspek hukum. Selain itu, kondisi ini juga bukan 

bentuk keterpaksaan yang terjadi setelah hilangnya pihak 

yang berutang, di mana hak diberikan kepada pemberi 

piutang karena mengira bahwa orang yang berutang telah 

menghilang, padahal kenyataannya ia masih ada.35 Asy-

Syafi’i berkata: 

 

“Jika pemberi piutang berkata jika orang yang 

berutang itu muncul di hadapanku, maka dia akan 

mendapatkan pengurangan sekian, kemudian orang 

yang berutang itu muncul di hadapannya, maka orang 

yang berutang itu tidak berhak mendapatkan 

 
33 Irna, 'Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh'. hal.  

49. 
34 Imam Syafi’i, Al-Umm Jilid 1. hal. 537–538. 
35 Sri Nurhayati, “Akuntansi Syariah di Indonesia,” 5 ed. (Salemba, 

2023). 



55 

 

 

pengurangan. Sebab pengurangan itu merupakan 

pengurangan pertaruhan”.36 

 
Banyak orang sering mengabaikan kewajiban mereka, 

terutama dalam hal utang. Perilaku ini tergolong tercela 

karena dapat menyebabkan keengganan banyak pihak 

untuk memberikan pinjaman atau membantu mereka yang 

membutuhkan. Akibatnya, sebagian orang justru 

terjerumus dalam perbuatan yang diharamkan oleh Allah, 

karena saat membutuhkan, mereka kesulitan menemukan 

orang yang bersedia memberi pinjaman secara baik. Di sisi 

lain, pemberi pinjaman pun kerap mengalami kesulitan 

karena tidak menemukan pihak yang bersedia melunasi 

utangnya dengan baik, sehingga kebaikan dalam hubungan 

sosial pun semakin berkurang. Oleh karena itu, seorang 

peminjam (muqtaridh) seharusnya berusaha dengan 

sungguh-sungguh untuk melunasi utangnya tepat waktu 

tanpa sengaja menundanya jika sudah mampu membayar.37 

Pelunasan utang idealnya dilakukan di tempat di mana 

akad qardh dilakukan. Namun, pembayaran juga dapat 

dilakukan di lokasi lain selama tidak menimbulkan biaya 

tambahan seperti ongkos perjalanan atau bekal, serta 

terdapat jaminan keamanan. Jika hal-hal tersebut 

diperlukan, maka pemberi pinjaman tidak diwajibkan untuk 

menerimanya.38 Dalam transaksi utang-piutang, Allah telah 

menetapkan pedoman agar sesuai dengan prinsip syariah. 

Seperti yang dikatakan oleh Imam Asy-Syafi’i 

rahimahullah, bahwa Allah berfirman dalam Q.S. Al-

Baqarah ayat 282: “Apabila kamu berpiutang dengan suatu 

piutang hingga waktu yang ditentukan, hendaklah kamu 

 
36 Imam Syafi’i, Al-Umm Jilid 1.hal. 537-538. 
37 Irna, 'Pemikiran Imam Syafi’i Dan Imam Malik Tentang Qardh'. hal. 

50. 
38 Wahbab Az-Zauhaili, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu 5” (Jakarta: Gema 

Insani, 2011), hal. 378–379. 



56 

 

 

menuliskannya”.39 Hal ini bertujuan untuk mencegah 

potensi perselisihan di kemudian hari, sehingga jika suatu 

saat pemberi utang lupa terhadap piutangnya, maka adanya 

bukti tertulis dapat menjadi pengingat dan memastikan hak-

haknya tetap terpenuhi. 

6. Keadaan yang Tidak di Perbolehkan Qardh 

Menurut Imam Syafi’i, terdapat larangan dalam akad 

qardh, yaitu menggabungkan utang dengan jual beli, 

karena Nabi Muhammad Saw. melarang praktik tersebut. 

Contohnya, jika pihak A memberikan pinjaman kepada 

pihak B dengan syarat bahwa pihak B harus menjual 

rumahnya kepada pihak A atau mengembalikan pinjaman 

dengan jumlah yang lebih besar, maka hal ini tidak 

diperbolehkan.40 Sebab, akad qardh pada dasarnya 

merupakan bentuk kebajikan. Jika dalam akad ini 

disyaratkan keuntungan sejak awal, maka ia telah 

menyimpang dari esensinya sebagai akad tolong-

menolong. 

 

C. Kredit dalam Sistem Modern dan Konvensional 

1. Pengertian Kredit dalam Sistem Ekonomi 

Kontemporer 

Seiring dengan perkembangan zaman, kebutuhan 

masyarakat terhadap pembiayaan yang fleksibel dan cepat 

mengalami peningkatan yang signifikan. Hal ini 

mendorong munculnya berbagai instrumen pembiayaan 

dalam sistem ekonomi modern, salah satunya adalah kredit. 

Dalam praktiknya, kredit menjadi bagian penting dalam 

perputaran ekonomi, baik dalam sektor konsumsi maupun 

produksi 

 
39 Al-Imam Syafi’i, “Al-Umm Jilid 11, Terj. Ismail Yaqub” (Kuala 

Lumpur: Victory Agency), hal. 244. 
40 Panji Adam, Redi Hadiyanto, and Alma hanifa Candra Yulia, ‘Kritik 

Dan Syarah Hadis Multi Akad Serta Relevansinya Terhadap Pengembangan 

Produk Lembaga Keuangan Syariah Dalam Fatwa DSN-MUI’, Jurnal Iqtisaduna, 

6.2 (2020), hal. 104–120. 



57 

 

 

a. Definisi Kredit  

Dalam sistem keuangan modern, kredit diartikan 

sebagai suatu bentuk penyediaan dana atau tagihan yang 

dapat dipersamakan dengan itu, yang diberikan oleh pihak 

pemberi pinjaman (umumnya lembaga perbankan atau 

lembaga keuangan lainnya) kepada pihak peminjam, 

berdasarkan suatu perjanjian yang mewajibkan peminjam 

untuk melakukan pembayaran kembali sejumlah uang 

pokok berikut imbalan berupa bunga, dalam jangka waktu 

tertentu. Kredit menjadi bagian penting dari aktivitas 

ekonomi karena menyediakan likuiditas bagi individu 

maupun badan usaha yang membutuhkan dana, baik untuk 

keperluan konsumtif maupun produktif.41 

Definisi ini diperkuat oleh Pasal 1 angka 11 Undang-

Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perbankan, yang 

menyatakan bahwa kredit adalah penyediaan uang atau 

tagihan yang dapat dipersamakan dengan itu, berdasarkan 

kesepakatan pinjam-meminjam antara bank dan pihak lain, 

yang mewajibkan pihak peminjam melunasi utangnya 

setelah jangka waktu tertentu dengan pemberian bunga 

sebagai imbalan. Artinya, hubungan antara debitur dan 

kreditur bersifat kontraktual, dan umumnya bersandar pada 

prinsip kepercayaan, kelayakan finansial, serta jaminan 

(agunan). Lembaga keuangan modern telah 

mengembangkan berbagai bentuk kredit dengan struktur 

bunga dan risiko yang bervariasi, tergantung pada tujuan 

penggunaan dana, profil risiko nasabah, serta kondisi pasar. 

Hal ini menunjukkan bahwa sistem kredit dalam dunia 

modern telah menjadi sangat kompleks dan tidak hanya 

berkaitan dengan kebutuhan dasar, tetapi juga berkaitan 

erat dengan kegiatan spekulatif, konsumtif, dan bahkan 

instrumen derivatif. 

 
41 Bagus Novendra dan Sarah Safira Aulianisa, “Konsep Dan 

Perbandingan Buy Now, Pay Later Dengan Kredit Perbankan Di Indonesia: 

Sebuah Keniscayaan Di Era Digital Dan Teknologi,” Jurnal Rechts Vinding: 

Media Pembinaan Hukum Nasional, 9.2 (2020) 



58 

 

 

Sebagai contoh konkret dalam praktik kredit modern, 

salah satu kasus yang menarik perhatian publik adalah 

program Kredit Usaha Rakyat (KUR) yang disubsidi oleh 

pemerintah Indonesia. KUR diberikan kepada pelaku 

UMKM dengan bunga rendah, yaitu 6% per tahun, yang 

jauh di bawah bunga komersial. Program ini terbukti efektif 

dalam mendorong inklusi keuangan dan pertumbuhan 

usaha kecil. Namun, dalam implementasinya, masih 

ditemukan sejumlah tantangan seperti ketidaksesuaian data 

debitur, duplikasi pengajuan kredit, hingga keterlambatan 

pembayaran angsuran. Hal ini menunjukkan bahwa 

meskipun sistem kredit modern mampu memberikan akses 

pembiayaan yang luas, namun tetap membutuhkan 

pengawasan ketat dan sistem informasi yang terintegrasi 

untuk menjaga akuntabilitas dan efisiensinya.42 

Dalam sistem konvensional, kredit memiliki dasar 

perhitungan bunga sebagai bentuk kompensasi atas 

pemanfaatan dana yang dipinjam oleh debitur. Bunga 

tersebut menjadi komponen utama dalam pengembalian 

kredit, di mana semakin besar jumlah pinjaman dan 

semakin lama jangka waktunya, maka semakin besar pula 

total bunga yang harus dibayarkan. Lembaga keuangan 

konvensional menerapkan pendekatan rasional yang 

berorientasi pada keuntungan (profit-oriented), sehingga 

akumulasi laba melalui pendapatan bunga merupakan 

tujuan utama dalam pemberian kredit. Dalam konteks ini, 

kredit tidak hanya diposisikan sebagai instrumen untuk 

mendorong pertumbuhan ekonomi, tetapi juga sebagai 

sarana komersial yang mengedepankan aspek profitabilitas 

lembaga keuangan. Oleh sebab itu, sistem kredit 

konvensional erat kaitannya dengan mekanisme 

perhitungan bunga tetap maupun bunga mengambang 

 
42 Kementerian Keuangan RI. 

https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-

mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html diakses 11 

Juli 2025 

https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html
https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html


59 

 

 

(floating rate), yang didasarkan pada analisis risiko, 

kondisi pasar, serta kelayakan kredit dari calon debitur.43 

Pendekatan-pendekatan diatas bertentangan secara 

prinsipial dengan sistem ekonomi Islam, khususnya dalam 

hal pemberlakuan bunga (interest). Dalam Islam, 

pemberlakuan bunga dalam utang piutang disebut sebagai 

riba, yang secara tegas diharamkan dalam Al-Qur'an dan 

Hadis. Pemikiran Imam Syafi’i, secara konsisten menolak 

praktik bunga karena dianggap merugikan pihak yang 

membutuhkan dan menciptakan ketimpangan dalam 

transaksi keuangan. 

Dalam pandangan Imam Syafi’i, praktik utang piutang 

dalam Islam seharusnya dilandasi atas prinsip tolong-

menolong (ta‘awun), bukan dimanfaatkan sebagai sarana 

untuk memperoleh keuntungan sepihak. Dengan demikian, 

meskipun sistem perbankan konvensional memandang 

kredit sebagai instrumen pertumbuhan dan efisiensi 

ekonomi, Islam melihatnya dengan kacamata etika dan 

keadilan sosial. Transaksi keuangan tidak semata-mata 

diukur dari efisiensi dan keuntungan, tetapi juga dari 

keabsahan syariat, moralitas pelaku transaksi, dan 

perlindungan terhadap pihak yang lemah (mustadh‘afin). 

Perbedaan ini menjadi sangat penting untuk dianalisis 

dalam konteks studi komparatif sebagaimana yang 

dikembangkan dalam skripsi ini, karena dari sanalah dapat 

digali bagaimana nilai-nilai ekonomi Islam dapat 

menawarkan alternatif yang lebih etis dan berkelanjutan 

dibanding sistem konvensional yang cenderung 

transaksional dan kapitalistik. 

b. Jenis-Jenis Kredit 

Kredit dalam sistem ekonomi kontemporer tidak 

hanya didefinisikan secara normatif, tetapi juga 

 
43 Masfi Sya’fiatul Ummah, “Analisis Perbandingan Sistem Bunga Bank 

Konvensional dan Sitem Bagi Hasil Bank Syariah (Kasus: Pada Bank Sulselbar 

dan bank Muamalat Kota Palopo,” Diss. Universitas Muhammadiyah Palopo, 

2021  



60 

 

 

diklasifikasikan berdasarkan berbagai kriteria yang 

mencerminkan tujuan, penggunaan, jangka waktu, 

jaminan, serta sektor penggunaannya. Secara garis besar, 

klasifikasi kredit dapat dijabarkan sebagai berikut:44 

1) Berdasarkan kegunaannya 

a) Kredit investasi: yaitu kredit jangka panjang yang 

digunakan untuk ekspansi usaha, pembangunan 

fasilitas baru, atau pembelian mesin-mesin 

produksi. Kredit ini umumnya memiliki masa 

pakai yang panjang, seiring dengan sifat 

investasinya. 

b) Kredit modal kerja: yakni kredit yang digunakan 

untuk kebutuhan operasional usaha sehari-hari 

seperti pembelian bahan baku, pembayaran gaji, 

serta pembiayaan proses produksi lainnya. 

2) Berdasarkan tujuan pemberian kredit 

a) Kredit produktif: Jenis kredit ini diberikan untuk 

kegiatan yang dapat menghasilkan barang atau 

jasa, seperti pembukaan usaha baru, peningkatan 

kapasitas produksi, atau investasi dalam sektor 

ekonomi produktif. Contohnya adalah kredit 

pertanian, pertambangan, dan industri 

manufaktur. 

b) Kredit konsumtif: Kredit ini digunakan untuk 

kebutuhan pribadi atau konsumsi, bukan untuk 

menghasilkan barang atau jasa. Contoh 

penggunaannya termasuk pembelian rumah, 

kendaraan pribadi, perabotan rumah tangga, dan 

kebutuhan pribadi lainnya. 

c) Kredit perdagangan: Jenis kredit ini diberikan 

untuk kegiatan jual beli barang, seperti pembelian 

stok dagangan, di mana pembayaran kembali 

diharapkan berasal dari hasil penjualan barang 

tersebut. 

 
44 Kasmir, Manajemen Perbankan (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2012). 



61 

 

 

3) Berdasarkan jangka waktu 

a) Kredit jangka pendek: Kredit yang memiliki 

tenor kurang dari satu tahun. Umumnya 

digunakan untuk modal kerja yang bersifat harian 

atau musiman. 

b) Kredit jangka menengah: Jenis kredit dengan 

jangka waktu antara satu hingga tiga tahun. 

Biasanya diberikan untuk pembiayaan investasi 

berskala menengah. 

c) Kredit jangka Panjang: Kredit ini memiliki 

jangka waktu pelunasan lebih dari tiga atau lima 

tahun, dan umumnya ditujukan untuk investasi 

jangka panjang seperti pembiayaan proyek 

perkebunan, properti, atau infrastruktur. 

4) Berdasarkan jaminan 

a) Kredit dalam agunan: Kredit yang disertai 

jaminan, baik berupa aset berwujud seperti tanah, 

kendaraan, bangunan, maupun tidak berwujud 

seperti hak atas kekayaan intelektual, atau bahkan 

penjamin pribadi. 

b) Kredit tanpa agunan: Diberikan tanpa meminta 

jaminan barang atau penjamin individu. Penilaian 

kelayakan kredit dilakukan berdasarkan prospek 

usaha debitur, reputasi, dan rekam jejak 

loyalitasnya dalam dunia keuangan. 

5) Berdasarkan sektor usaha 

a) Kredit pertanian: Dialokasikan untuk mendukung 

sektor agrikultur dan perkebunan rakyat. 

b) Kredit peternakan: Digunakan untuk pembiayaan 

usaha ternak, baik yang berjangka pendek (seperti 

ayam) maupun jangka panjang (seperti sapi dan 

kambing). 

c) Kredit industri: Diperuntukkan bagi sektor 

industri, baik industri skala kecil, menengah, 

hingga besar. 

d) Kredit pertambangan: Mendukung kegiatan 

eksplorasi dan eksploitasi sumber daya mineral, 



62 

 

 

yang umumnya memiliki jangka waktu kredit 

panjang. 

e) Kredit Pendidikan: Diberikan untuk membiayai 

pembangunan dan penyediaan sarana serta 

prasarana pendidikan. 

f) Kredit profesi: Diperuntukkan bagi tenaga 

profesional seperti dokter, dosen, atau pengacara, 

guna menunjang pekerjaan mereka. 

g) Kredit perumahan: Kredit yang diberikan untuk 

pembangunan atau pembelian rumah tinggal atau 

properti perumahan lainnya. 

h) Kredit pada sektor lainnya: Termasuk 

pembiayaan di sektor transportasi, pariwisata, 

teknologi, maupun sektor jasa lainnya yang 

memerlukan dukungan keuangan. 

2. Ciri dan Mekanisme Kredit  

a. Bunga sebagai kompensasi penggunaan dana 

Dalam praktik pengajuan kredit pada lembaga 

perbankan, aspek yang umumnya menjadi perhatian calon 

debitur adalah besar plafon pinjaman yang tersedia serta 

skema angsuran yang harus dibayarkan hingga pelunasan 

pinjaman tercapai. Pada dasarnya, debitur memahami 

bahwa kewajiban pembayaran tersebut berasal dari jumlah 

pokok pinjaman yang ditambahkan dengan beban bunga 

sesuai ketentuan perbankan. Aspek perhitungan bunga 

sering kali tidak menjadi fokus utama bagi sebagian besar 

masyarakat. Kebanyakan nasabah hanya melihat beban 

bunga secara sederhana, yakni sebagai selisih antara total 

pembayaran yang dilakukan dengan nominal pokok 

pinjaman. Padahal, pemahaman yang terbatas ini 

cenderung mengabaikan kenyataan bahwa terdapat 

beragam jenis bunga kredit serta metode perhitungannya 



63 

 

 

yang dapat memberikan dampak signifikan terhadap 

jumlah angsuran dan total kewajiban yang harus dilunasi.45 

Setiap produk kredit pada dasarnya memiliki 

karakteristik bunga yang berbeda, sehingga pemahaman 

mengenai jenis dan mekanisme penghitungan bunga 

menjadi penting. Dengan pengetahuan tersebut, calon 

debitur dapat mengevaluasi apakah beban bunga yang 

dikenakan sesuai dengan ketentuan dan prinsip transparansi 

yang semestinya diberlakukan oleh lembaga keuangan. 

Pemahaman ini akan membantu dalam melakukan 

perencanaan keuangan secara lebih tepat. Nasabah akan 

mampu mengestimasi besaran cicilan serta jangka waktu 

pelunasan secara realistis, sehingga pengelolaan finansial 

pribadi atau usaha dapat dilakukan dengan lebih efektif dan 

terarah.46 

1) Bunga Flat 

Metode penghitungan bunga flat merupakan salah satu 

cara perhitungan bunga yang paling sederhana 

dibandingkan dengan jenis-jenis bunga lainnya. Jenis 

bunga ini umumnya diterapkan dalam produk pembiayaan 

seperti kredit kendaraan bermotor maupun kredit tanpa 

agunan (KTA). Karakteristik utama dari sistem bunga flat 

adalah besaran angsuran yang dibayarkan oleh debitur 

bersifat tetap selama jangka waktu pinjaman, tanpa 

mengalami perubahan setiap bulan. Hal ini sering 

ditemukan dalam brosur atau penawaran produk kredit 

yang mencantumkan nominal cicilan bulanan secara tetap 

hingga masa pelunasan selesai. Dengan demikian, ketika 

suatu produk pembiayaan menampilkan cicilan bulanan 

yang tidak berubah sejak awal hingga akhir masa pinjaman, 

maka dapat dipastikan bahwa skema bunga yang digunakan 

adalah bunga flat. Dalam skema ini, perhitungan bunga 

dilakukan secara proporsional terhadap total pokok 

 
45 Andrianto, Manajemen Kredit: Teori dan Konsep Bagi Bank Umum, 

Cet. 1 (Pasuruan: CV. Penerbit Qiara Media, 2019), XI, hal.  29. 
46 Andrianto, XI, 30. 



64 

 

 

pinjaman (plafon) dan didistribusikan secara merata sesuai 

dengan tenor atau jangka waktu kredit yang telah 

disepakati.47 

2) Bunga Efektif (Sliding Rate) 

Bunga efektif, yang juga dikenal sebagai sliding rate, 

merupakan jenis bunga yang umumnya diterapkan pada 

kredit berjangka panjang, seperti Kredit Pemilikan Rumah 

(KPR) dan Kredit Pemilikan Apartemen (KPA). Jenis 

bunga ini dihitung berdasarkan sisa pokok pinjaman yang 

belum dibayar, sehingga jumlah bunga yang dikenakan 

akan menurun seiring berkurangnya pokok utang. Berbeda 

dengan bunga flat yang menetapkan besaran bunga tetap 

berdasarkan pokok awal pinjaman, sistem bunga efektif 

menghitung ulang beban bunga setiap bulan sesuai dengan 

saldo pokok yang tersisa. Hal ini menyebabkan angsuran 

bulanan menjadi lebih ringan dari waktu ke waktu. Dengan 

karakteristik tersebut, bunga efektif dinilai lebih sesuai 

untuk pinjaman jangka panjang karena memberikan beban 

pembayaran yang lebih proporsional dan efisien bagi 

debitur.48 

3) Bunga Anuitas 

Skema bunga anuitas merupakan pengembangan dari 

metode bunga efektif yang dirancang untuk memberikan 

kemudahan bagi debitur. Metode ini mengakomodasi 

kebutuhan pembayaran angsuran dengan nominal yang 

tetap setiap bulan, sehingga lebih mudah dipahami oleh 

debitur dibandingkan bunga efektif yang angsurannya 

cenderung fluktuatif. Dalam sistem anuitas, komponen 

bunga dihitung berdasarkan saldo pokok yang tersisa, 

namun besar angsuran tetap, sedangkan porsi pokok dan 

bunga di dalamnya akan berubah setiap bulan. Angsuran 

pokok diperoleh dari selisih antara jumlah angsuran tetap 

dan nilai bunga yang dihitung berdasarkan saldo pinjaman. 

Sistem ini banyak digunakan dalam kredit jangka panjang 

 
47 Andrianto, XI, 30. 
48 Andrianto, XI, 31. 



65 

 

 

karena memberikan kepastian nominal angsuran bagi 

debitur.49 

b. Kontrak dan agunan dalam Lembaga keuangan 

Berdasarkan ketentuan dalam Undang-Undang 

Perbankan, setiap pemberian fasilitas kredit oleh bank 

harus diawali dengan proses penilaian yang cermat dan 

komprehensif terhadap beberapa aspek utama dari calon 

debitur. Penilaian ini mencakup dimensi karakter (watak), 

kemampuan finansial, kecukupan modal, keberadaan dan 

nilai agunan, serta prospek usaha yang dijalankan. Prinsip 

utama yang mendasari pemberian kredit oleh pihak bank 

bukan semata pada agunan yang ditawarkan, melainkan 

pada tingkat keyakinan bank terhadap kemampuan dan 

komitmen debitur dalam melunasi pinjaman tersebut secara 

bertanggung jawab. Keyakinan ini dibentuk dari hasil 

analisis yang menyeluruh terhadap keseluruhan aspek 

tersebut.50 

Agunan dalam praktiknya dapat berbentuk berbagai 

aset seperti barang berwujud, proyek yang sedang berjalan, 

atau hak tagih yang sumber pembiayaannya berasal dari 

fasilitas kredit yang bersangkutan. Undang-Undang tidak 

mewajibkan bank untuk selalu meminta bentuk agunan 

yang tidak berkaitan langsung dengan objek pembiayaan, 

yang biasa disebut sebagai agunan tambahan. Meskipun 

demikian, agunan tambahan tetap dianggap sebagai elemen 

penting dalam proses penilaian kredit. Agunan yang 

bersifat tambahan, bukanlah faktor utama yang 

menentukan kepastian pelunasan kredit. Ia tidak dapat 

menggantikan peran karakter dan kredibilitas debitur dalam 

skema pemberian kredit. Dalam hal ini, agunan lebih 

bersifat sebagai pelengkap yang berada dalam hierarki 

prioritas yang lebih rendah dibandingkan dengan sumber 

utama pembayaran kembali pinjaman, yakni keberhasilan 

usaha debitur itu sendiri. Keberhasilan tersebut tercermin 

 
49 Andrianto, XI, 33–34. 
50 Andrianto, XI, 90. 



66 

 

 

dari arus kas usaha yang sehat dan kesinambungan 

operasional yang menjamin kelangsungan pembayaran 

hingga pelunasan utang secara tuntas.51 

Jaminan utama bagi bank dalam pemberian kredit 

sesungguhnya adalah keyakinan terhadap integritas, 

kemampuan, dan kemauan debitur untuk memenuhi 

kewajiban pembayaran secara tepat waktu. Evaluasi 

terhadap keberadaan dan kecukupan agunan, oleh karena 

itu, bersifat judgmental dan harus dilandasi oleh prinsip 

kehati-hatian (prudential principle), dengan 

mempertimbangkan kelayakan kredit (creditworthiness) 

debitur sebagai unsur sentral dalam pengambilan keputusan 

pemberian kredit. 

  

 
51 Andrianto, XI, 91. 



 

67 

BAB IV 

ANALISIS RELEVANSI PANDANGAN IMAM 

SYAFI'I TENTANG QARD TERHADAP PRAKTIK 

KREDIT DALAM HUKUM EKONOMI MODERN 

A. Analisis Praktik Kredit dalam Hukum Ekonomi Modern  

1. Persamaan Konsep Kredit Antara Imam Syafi’i dan 

Hukum Ekonomi Modern 

a. Kejujuran dan Transparansi dalam Transaksi 

Kejujuran (ṣidq) dan transparansi (bayan) merupakan 

prinsip dasar dalam etika bisnis Islam, termasuk dalam 

praktik transaksi kredit atau utang-piutang. Imam Syafi’i 

secara konsisten menempatkan kedua prinsip ini sebagai 

elemen penting untuk menjaga keabsahan, keadilan, dan 

keberkahan dalam akad muamalah. Dalam konteks kredit, 

di mana terdapat potensi perselisihan akibat 

ketidaksesuaian informasi antara pihak yang berakad, maka 

kejujuran dan keterbukaan menjadi syarat utama untuk 

membangun kepercayaan dan menjamin kelangsungan 

hubungan ekonomi yang sehat.  

Imam Syafi’i menekankan bahwa transaksi yang 

melibatkan penundaan pembayaran atau pinjaman harus 

dilandasi oleh kejelasan syarat dan pencatatan tertulis. 

Imam Syafi’i mengacu pada QS. Al-Baqarah ayat 282, 

yang merupakan ayat terpanjang dalam Al-Qur’an dan 

dikenal sebagai ayat yang mengatur secara rinci tata cara 

utang piutang. 

 

  آمَنُوا إِذَا تَدَاينَتُم بِدَيْنٍ إِلََٰ أَجَلٍ مُّسَمًّى فاَكْتُـبُوهُُۚ يََأيَّـُهَا الَّذِينَ 
“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu 

bermuamalah tidak secara tunai untuk waktu yang 



68 

 

 

ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya...” 

(QS. Al-Baqarah: 282) 

 

Imam Syafi’i menyebutkan bahwa pencatatan tersebut 

berfungsi sebagai bentuk proteksi terhadap hak-hak para 

pihak, serta untuk menghindari sengketa yang dapat terjadi 

apabila salah satu pihak mengingkari isi akad. Pencatatan 

tidak hanya dianjurkan sebagai prosedur administratif, 

tetapi juga menjadi representasi dari prinsip amanah dalam 

muamalah. 

Imam Syafi’i menegaskan bahwa pihak yang terlibat 

dalam akad kredit harus menyampaikan segala sesuatu 

secara jelas, baik mengenai jumlah utang, waktu jatuh 

tempo, tempat pengembalian, maupun bentuk barang atau 

nominal uang yang menjadi objek pinjaman. Dalam kondisi 

pinjaman yang tidak disertai kejelasan tersebut, potensi 

ketidakadilan akan muncul dan merusak prinsip keadilan 

yang menjadi ruh utama dalam hukum Islam.1 

Sementara itu, dalam hukum ekonomi modern, prinsip 

kejujuran dan transparansi juga menjadi syarat pokok 

sahnya perjanjian kredit. Hukum positif mensyaratkan 

bahwa setiap perjanjian utang-piutang harus dituangkan 

dalam perjanjian tertulis yang jelas dan sah. Dokumen 

kredit biasanya mencakup informasi detail terkait jumlah 

pinjaman, suku bunga, jangka waktu pengembalian, biaya 

tambahan, jaminan (collateral), serta hak dan kewajiban 

kedua belah pihak.2 Hukum ekonomi modern juga 

menetapkan bahwa setiap kreditur wajib menjelaskan 

secara terbuka seluruh biaya, bunga, denda keterlambatan, 

 
1 Irna, 46. 
2 Karmila Sari Sukarno, Penghapusan Legalisasi Surat Pengakuan Utang 

dalam Perjanjian Kredit Perbankan (Solo: CV. Indotama, 2016), hal. 45. 



69 

 

 

dan risiko yang melekat pada pinjaman. Apabila terdapat 

unsur penipuan, penggelapan informasi, atau praktik 

curang lainnya, maka perjanjian kredit dapat dibatalkan dan 

pihak yang dirugikan berhak menuntut ganti rugi sesuai 

ketentuan hukum yang berlaku.3 

Dengan demikian, baik Imam Syafi’i maupun sistem 

hukum ekonomi modern sama-sama menekankan perlunya 

kejujuran dan transparansi untuk menjaga keadilan dan 

kepastian hukum. Perbedaannya terletak pada landasan 

moral dan tujuan hukum. Imam Syafi’i memandang 

kejujuran sebagai cerminan iman dan amanah dalam 

menjaga keberkahan muamalah, sedangkan hukum 

ekonomi modern menekankan perlindungan hukum 

melalui regulasi tertulis untuk menjamin hak-hak debitur 

maupun kreditur agar terhindar dari praktik curang yang 

merugikan. 

b. Tanggung Jawab dalam Melunasi Hutang 

Dalam sistem muamalah Islam, utang bukan sekadar 

hubungan finansial antara dua pihak, tetapi juga memuat 

dimensi etika, moral, dan spiritual yang tinggi. Imam 

Syafi’i menempatkan kewajiban melunasi utang sebagai 

tanggung jawab yang memiliki konsekuensi hukum di 

dunia dan pertanggungjawaban di akhirat. Dalam 

pandangan Imam Syafi’i, melunasi utang adalah fardhu 

‘ain (kewajiban individu) bagi setiap muslim yang berutang 

dan tidak dapat gugur kecuali dengan pelunasan atau 

kerelaan dari pihak pemberi pinjaman. 

Imam Syafi’i menjelaskan bahwa pelunasan utang 

harus dilakukan sesuai dengan waktu dan tempat yang telah 

disepakati dalam akad. Jika waktu tidak disebutkan secara 

 
3 Sukarno, 24. 



70 

 

 

eksplisit, maka pelunasan mengacu pada kebiasaan (‘urf) 

yang berlaku di masyarakat setempat. Menurut imam 

Syafi’i, utang merupakan amanah yang tidak boleh 

ditunda-tunda pelunasannya, apalagi jika seseorang sudah 

memiliki kemampuan untuk membayar.4 Dalam hal ini, 

mengacu pada hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم: 

 

 مَطْلُ » :قاَلَ  صلى الله عليه وسلم اللَِّّ  رَسُولَ  أَنَّ  :عنه الله رضي هُرَيْـرةََ  أَبي  عَنْ 
 البخاري رواه ظلُْمٌ،الحديث الغَنِِٰ 

“Diceritakan dari Abi Hurairah, sesungguhnya 

Rasulullah shallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: 

menunda membayar hutang (padahal dia) mampu, 

adalah perbuatan zalim”. (HR. al-Bukhari).5 

 

Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan Imam 

Syafi’i, pemenuhan janji dalam pelunasan utang adalah 

bagian dari akhlak Islam yang luhur. Beliau menekankan 

pentingnya prinsip wafz’ bil ‘uqud (menepati janji) sebagai 

fondasi keadilan dalam transaksi keuangan.6 

Selain itu, Imam Syafi’i juga memberikan perhatian 

terhadap kondisi darurat yang dialami oleh peminjam. 

Dalam hal ini, jika pihak pemberi utang mengetahui bahwa 

peminjam mengalami kesulitan untuk melunasi, maka 

dianjurkan memberikan kelonggaran atau penjadwalan 

 
4 Az-Zauhaili. 
5 MUIJATIM, “Antara Memakai Baju Levaran dan membayar Hutang” 

https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-baju-lebaran-dan-membayar-

hutang diakses pada tangga 4 Mei 2025 
6 Firman Hadits Kesuma, “Analisis Dualisme Penetapan Harga Pada 

Transaksi Jual Beli Komoditas Barang Bangunan,” Diss. UIN Ar-Raniry, 2021. 

https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-baju-lebaran-dan-membayar-hutang
https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-baju-lebaran-dan-membayar-hutang


71 

 

 

ulang pembayaran.7 Pandangan ini sesuai dengan firman 

Allah dalam QS. Al-Baqarah: 280: 

 

قُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن وَإِ  ن كَانَ ذُو عُسْرةٍَ فَـنَظِرةٌَ إِلََٰ مَيْسَرةٍَُۚ وَأَن تَصَدَّ
 كُنتُمْ تَـعْلَمُونَ  

“Dan jika (orang yang berutang itu) dalam kesulitan, 

maka berilah tangguh sampai dia mampu. Dan 

menyedekahkan (sebagian atau seluruh utang itu) 

lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui.” (QS. Al-

Baqarah: 280) 

 

Sementara itu, dalam hukum ekonomi modern, 

tanggung jawab pelunasan utang diatur sebagai kewajiban 

hukum yang mengikat melalui perjanjian tertulis. Debitur 

wajib melunasi utang sesuai waktu, jumlah, dan syarat yang 

tertuang dalam kontrak kredit. Apabila debitur wanprestasi 

(gagal bayar), kreditur berhak menagih, mengenakan 

denda, dan mengeksekusi jaminan sesuai ketentuan hukum 

perdata dan perbankan. Prinsip penjadwalan ulang 

(restrukturisasi) juga dikenal dalam praktik perbankan 

modern sebagai bentuk solusi jika debitur mengalami 

kesulitan membayar.8 

Dengan demikian, baik menurut Imam Syafi’i maupun 

dalam hukum ekonomi modern, pelunasan utang adalah 

kewajiban yang harus ditunaikan tepat waktu. Bedanya, 

Imam Syafi’i menekankan dimensi spiritual dan sosial 

sebagai dasar moral, sedangkan hukum modern 

 
7 Irna, 50. 
8 Yogabakti Adipradana Setiawan, “Rekontruksi Hukum Penagihan 

Hutang Oleh Jasa Penagih Hutang Terhadap Debitur Wanprestasi berbasis Nilai 

Keadilan,” Diss. Universitas Islam Sultan Agung, 2022. 



72 

 

 

menekankan kepastian hukum dan perlindungan kreditur 

melalui mekanisme penegakan perjanjian dan jaminan. 

c. Pembayaran dan Kelonggaran dalam Pengembalian 

Menurut Imam Syafi’i, pembayaran utang merupakan 

kewajiban yang harus ditunaikan sesuai dengan waktu dan 

tempat yang telah disepakati dalam akad, atau mengikuti 

kebiasaan (urf) yang berlaku di masyarakat jika tidak ada 

perjanjian tertulis. Imam Syafi’i juga memperbolehkan 

adanya jaminan (rahn) dalam akad utang untuk menjamin 

pengembalian, sebagai bentuk perlindungan terhadap hak 

pemberi pinjaman. Imam Syafi’i menyatakan bahwa 

seorang peminjam harus mengembalikan barang atau uang 

pinjaman dalam bentuk dan jumlah yang sama tanpa 

tambahan, kecuali jika pemberi pinjaman secara eksplisit 

menyatakan kerelaannya atas kelebihan tersebut tanpa 

syarat di awal. Imam Syafi’i juga menjelaskan bahwa jika 

utang diberikan tanpa ketentuan waktu pengembalian, 

maka hal itu dikembalikan kepada adat atau kebiasaan 

setempat yang berlaku sebagai ukuran standar waktu 

pelunasan.9 

Dalam hukum ekonomi modern, pembayaran utang 

juga diatur sebagai kewajiban hukum debitur yang harus 

dipenuhi sesuai dengan syarat perjanjian kredit. Waktu, 

besaran cicilan, dan mekanisme pembayaran ditetapkan 

secara tegas dalam kontrak yang mengikat secara hukum. 

Jika debitur tidak membayar sesuai jadwal, maka kreditur 

berhak mengenakan denda, penalti keterlambatan, atau 

mengambil tindakan hukum termasuk eksekusi jaminan 

(collateral).10 

 
9 Hutagalung. 
10 Ni Made Mirah Dwi Lestari, Nyoman Putu Budiartha, dan Ni Gusti 

Ketut, “Upaya Perlindungan Hukum terhadap Kreditur atas Debitur Wanprestasi 



73 

 

 

Hukum modern juga mengenal prinsip kelonggaran 

melalui mekanisme restrukturisasi kredit, yaitu 

penjadwalan ulang atau keringanan pembayaran bagi 

debitur yang terbukti mengalami kesulitan keuangan. 

Kebijakan restrukturisasi ini diatur dalam regulasi 

perbankan untuk memastikan agar hak kreditur tetap 

terlindungi, tetapi debitur tetap memiliki kesempatan 

melunasi utang tanpa beban berlebih.11 

Dengan demikian, perbedaan mendasar terletak pada 

dimensi tujuan: Imam Syafi’i menekankan nilai moral, 

amanah, dan anjuran memberi kelonggaran sebagai amal 

kebajikan, sedangkan hukum ekonomi modern 

menekankan perlindungan kreditur melalui aturan tertulis 

dan mekanisme restrukturisasi sebagai solusi praktis. 

d. Penekanan terhadap Kejelasan  Akad dan Larangan 

Gharar 

Imam Syafi’i sangat tegas dalam melarang unsur 

gharar (ketidakpastian atau spekulasi yang tinggi) dalam 

transaksi kredit. Menurut Imam Syafi’i, akad yang 

mengandung ketidakjelasan dalam hal objek, harga, atau 

waktu pengembalian berpotensi menimbulkan perselisihan 

dan ketidakadilan, yang bertentangan dengan prinsip dasar 

syariah. Oleh karena itu, beliau mewajibkan adanya 

kejelasan yang eksplisit dalam setiap komponen akad, 

seperti ijab dan qabul yang jelas, serta identifikasi terhadap 

barang atau uang yang dijadikan objek pinjaman. Selain itu, 

Imam Syafi’i menganjurkan pencatatan tertulis dalam 

transaksi utang-piutang sebagai bentuk kehati-hatian dan 

perlindungan hukum bagi kedua belah pihak, sebagaimana 

 
dalam Perjanjian Kredit pada Masa Pandemi Covid-19,” Jurnal Interpretasi 

Hukum, 3.1 (2022),  
11 Lestari, Budiartha, dan Ketut. 



74 

 

 

yang tercantum dalam QS. Al-Baqarah: 282: “Hai orang-

orang yang beriman, apabila kamu bermuamalah tidak 

secara tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu 

menuliskannya.” Hal ini dimaksudkan untuk 

meminimalisir potensi konflik dan menjaga hak-hak para 

pihak yang berakad.12 

Sementara itu, dalam hukum ekonomi modern, prinsip 

kejelasan akad juga menjadi elemen mendasar yang diatur 

melalui perjanjian tertulis yang sah secara hukum. Semua 

unsur perjanjian kredit, mulai dari jumlah pinjaman, jangka 

waktu, bunga, jaminan, hingga prosedur penyelesaian 

sengketa, wajib diatur dengan jelas dan terbuka. Hukum 

perdata dan perbankan mewajibkan kontrak dibuat secara 

transparan untuk melindungi kedua belah pihak dari potensi 

kerugian akibat informasi yang tidak lengkap atau 

menyesatkan.13 

Dalam praktik modern, unsur gharar diterjemahkan ke 

dalam prinsip full disclosure atau keterbukaan informasi. 

Setiap bentuk penipuan, penyembunyian fakta material, 

atau syarat tersembunyi dianggap melanggar hukum dan 

dapat membatalkan perjanjian. Kejelasan akad tidak hanya 

melindungi konsumen tetapi juga memperkuat kepercayaan 

publik pada sistem keuangan.14 

Dengan demikian, baik Imam Syafi’i maupun hukum 

ekonomi modern sama-sama menekankan kejelasan dan 

transparansi akad sebagai sarana untuk menjamin keadilan 

dan menghindari sengketa. Bedanya, Imam Syafi’i 

 
12 Al-Imam Syafi’i, 244. 
13 Setiawan. 
14 Muhammad Haris Abdul Hakim, Nur Aziz Muslim, dan Aminatur 

Rosidah, “Transformasi Asas Hukum Perjanjian Konvensional Melalui Integrasi 

Nilai-Nilai Syariah,” Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1.4 (2025). 



75 

 

 

menekankan aspek moral dan landasan syariah, sedangkan 

hukum modern menekankan perlindungan hukum melalui 

peraturan perundang-undangan dan mekanisme penegakan 

hukum yang formal. 

Tabel 4.1 Persamaan Pandangan Imam Syafi'i dan  Hukum 

Ekonomi Modern 

Aspek Imam Syafi’i Hukum Ekonomi 

Kejujuran 

dan 

Transparansi 

Wajib 

pencatatan 

utang, kejelasan 

syarat sangat 

penting. 

Diatur dalam kontrak 

legal; wajib 

transparan soal 

bunga, biaya, 

jaminan. 

Prinsip 

Umum 

Melunasi utang 

adalah amanah 

dan kewajiban 

moral; ada 

kelonggaran 

bagi yang 

kesulitan. 

Pelunasan utang 

wajib sesuai kontrak; 

wanprestasi ditindak 

hukum; ada 

mekanisme 

restrukturisasi 

Pembayaran 

dan 

kelonggaran 

Pembayaran 

wajib sesuai 

waktu 

disepakati. 

Boleh pakai 

jaminan (rahn). 

Tambahan sah 

jika tidak 

disyaratkan. 

Utang wajib lunas 

sesuai kontrak. Ada 

denda & eksekusi 

jaminan jika 

wanprestasi. Ada 

restrukturisasi kredit 

(penjadwalan ulang) 

sebagai solusi 

praktis. 



76 

 

 

Kejelasan 

Akad dan 

Larangan 

gharar 

Kredit sah, 

tetapi lebih 

menekankan 

tanggung jawab 

moral 

pengutang dan 

niat baik dalam 

membayar 

utang. 

Prinsip full 

disclosure. Kontrak 

kredit wajib jelas & 

terbuka. 

Penyembunyian 

fakta, syarat 

tersembunyi, 

penipuan dilarang. 

Diatur hukum perdata 

& perlindungan 

konsumen. 

 

2. Perbedaan Konsep Kredit Antara Imam Syafi’i dan 

Hukum Ekonomi Modern 

Dalam konteks studi analisis mengenai relevansi 

konsep qardh menurut Imam Syafi’i dan praktik kredit 

dalam hukum ekonomi modern, terdapat beberapa 

perbedaan mendasar baik dari segi pendekatan metodologis 

maupun implikasi hukum terhadap praktik utang-piutang. 

Analisis ini menguraikan secara sistematis bagaimana 

Imam Syafi’i memformulasikan konsep qardh dalam 

karyanya Al-Umm, sedangkan hukum ekonomi modern 

merumuskan aturan kredit dalam sistem perbankan dan 

hukum positif. 

a. Konsep Kredit 

Meskipun lahir dari konteks dan sistem hukum yang 

berbeda, konsep kredit menurut Imam Syafi’i dan praktik 

kredit dalam hukum ekonomi modern sama-sama menaruh 

perhatian besar pada transaksi utang-piutang sebagai 

bagian penting dari aktivitas ekonomi. Namun, keduanya 



77 

 

 

memiliki perbedaan mendasar dalam tujuan dan ketentuan 

pelaksanaannya. 

Dalam perspektif Imam Syafi’i, transaksi kredit yang 

dikenal dengan istilah al-qardh merupakan bentuk akad 

tabarru’, yaitu akad yang dilakukan secara sukarela dan 

bertujuan sosial, bukan komersial.15 Artinya, kredit dalam 

bentuk ini tidak boleh mengandung syarat keuntungan bagi 

pihak pemberi pinjaman, karena hal tersebut akan 

menjadikannya riba yang diharamkan. Imam Syafi’i 

menekankan bahwa qardh hanya sah apabila dilakukan atas 

dasar kasih sayang dan kepedulian sosial antar sesama 

muslim. Dalam kitab Al-Umm, beliau menjelaskan bahwa 

peminjam hanya wajib mengembalikan sebesar jumlah 

yang dipinjam tanpa tambahan, kecuali jika pemberian 

tambahan dilakukan secara sukarela oleh peminjam, bukan 

menjadi bagian dari syarat akad.16  

Imam Syafi’i merujuk pada firman Allah dalam QS. 

Al-Baqarah ayat 245: 

أَضْعَافاً  لهَُ  فَـيُضَاعِفَهُ  حَسَنًا  قَـرْضًا  اللََّّ  يُـقْرِضُ  الَّذِي  ذَا  مَّن 
ُ يَـقْبِضُ وَيَـبْسُطُ وَإِليَْهِ تُـرْجَعُونَ  كَثِيرَ   وَاللَّّ
ُۚ
 ةً

“Barang siapa meminjamkan kepada Allah pinjaman 

yang baik, niscaya Allah akan melipatgandakannya 

untuknya dan dia akan memperoleh pahala yang 

banyak.” (QS. Al-Baqarah: 245) 

Ayat ini menjadi landasan bahwa memberi pinjaman 

dalam Islam merupakan amal kebaikan yang tidak boleh 

dikotori dengan motif komersial. Oleh sebab itu, dalam 

 
15 Farid Budiman, “Karakteristik Akad Pembiayaan Al-Qardh Sebagai 

Akad Tabarru’,” Yuridika, 28.3 (2013), hal. 412,  
16 Imam Syafi’i, Ringkasan Kitab Al-Umm, Terjemahan, hal. 33. 



78 

 

 

Mazhab Syafi’i, al-qardh tidak dapat digabungkan dengan 

akad jual beli atau keuntungan lain,17 karena akan 

mengubah sifatnya dari tabarru’ menjadi mu’awadhah 

(pertukaran), yang dikhawatirkan mengandung unsur riba. 

Sementara itu, dalam hukum ekonomi modern, praktik 

kredit justru didasarkan pada prinsip perjanjian pinjam-

meminjam yang bersifat komersial. Kredit modern 

umumnya disertai perjanjian bunga atau imbal hasil 

tertentu sebagai kompensasi risiko dan keuntungan bagi 

pihak pemberi pinjaman, yang diatur secara resmi dalam 

perjanjian tertulis dan didukung oleh perangkat hukum 

perdata dan perbankan.18 Dalam sistem perbankan 

konvensional, penetapan bunga dipandang sebagai hal 

wajar untuk menutupi risiko gagal bayar dan menjaga nilai 

uang terhadap inflasi. 

Hukum ekonomi modern juga menekankan prinsip 

kejelasan dan kepastian hukum dalam akad kredit. 

Perjanjian kredit harus memuat syarat-syarat yang jelas, 

mulai dari jumlah pinjaman, tingkat bunga, jangka waktu 

pembayaran, hingga hak dan kewajiban kedua belah pihak 

agar tidak menimbulkan sengketa di kemudian hari. Prinsip 

transparansi, keadilan, dan perlindungan terhadap debitur 

dan kreditur diatur dalam berbagai regulasi, seperti Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPer) dan Undang-

Undang Perbankan.19 

 
17 Maroah, “Analisis Prosedur Kendala Produk Talangan Umroh di Kspps 

Artamadina,” Skripsi Perbankan Syariah, Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam UIN 

Walisonngo, 2016, hal. 27. 
18 Wioga Adhiarma Aji, “Perlindungan Hukum Terhadap Pemegang 

Setipikat Sebagai Surat Berharga,” Diss. Untag 1945 Surabaya, 2020. 
19 Mellany Ayu Susanto, “Peran Notaris Dalam Pelaksanaan Perjanjian 

Kredit Dengan Jaminan Hak Tanggungan Di BAnk BRI Unit Sendangmulyo,” 

Diss. Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 2025. 



79 

 

 

Dengan demikian, dapat dilihat bahwa meskipun 

sama-sama mengakui pentingnya transaksi utang-piutang, 

Imam Syafi’i menempatkan kredit sebagai sarana sosial 

tanpa imbalan, sedangkan dalam hukum ekonomi modern, 

kredit adalah instrumen bisnis yang sah untuk memperoleh 

keuntungan secara legal sesuai aturan hukum yang berlaku. 

b. Larangan Riba 

Imam Syafi’i adalah salah satu ulama besar dalam 

tradisi keilmuan Islam yang memiliki pandangan tegas 

terhadap praktik riba dalam transaksi keuangan. Beliau 

memandang riba bukan hanya sebagai pelanggaran 

terhadap hukum syariah, tetapi juga sebagai bentuk 

ketidakadilan sosial dan eksploitasi ekonomi yang sangat 

merugikan masyarakat, terutama pihak-pihak yang lemah 

secara finansial. 

Dalam pandangan Imam Syafi’i, larangan riba 

merupakan prinsip fundamental dalam muamalah Islam 

yang bersumber langsung dari Al-Qur’an dan hadis. Setiap 

bentuk tambahan yang disyaratkan dalam akad pinjaman 

(qardh), baik berupa uang maupun barang, tergolong 

sebagai riba dan hukumnya haram.20 Imam Syafi’i 

menegaskan bahwa riba semacam ini bertentangan dengan 

hakikat akad tabarru’ yang seharusnya didasarkan pada 

tolong-menolong, bukan mencari keuntungan materi.21  

Pandangan Imam Syafi’i tersebut berdasarkan pada 

firman Allah SWT dalam QS. Al-Baqarah ayat 275:22 

 

 
20 Pardiansyah. 
21 Maroah, 27. 
22 Syafi’i, Ringkasan Kitab Al-Umm, 1. 



80 

 

 

الَّذِينَ يََْكُلُونَ الرٰبَِا لَا يَـقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَـقُومُ الَّذِي يَـتَخَبَّطهُُ 
اَ الْبـَيْعُ مِثْلُ الرٰبَِاۗ وَأَحَلَّ  مُْ قاَلُوا إِنََّّ لِكَ بِِنََّّ الشَّيْطاَنُ مِنَ الْمَسُِٰۚ ذَٰ

ُ الْبـَيْعَ وَحَرَّمَ الرٰبَِاُۚ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظةٌَ مِٰ  ن رَّبهِِٰ فاَنتـَهَىٰ فَـلَهُ مَا اللَّّ
ِِۖ وَمَنْ عَادَ فَأُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِِۖ هُمْ فِيهَا  سَلَفَ وَأمَْرهُُ إِلََ اللَّّ

 خَالِدُونَ  
“Orang-orang yang makan riba tidak dapat berdiri 

melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan 

syaitan lantaran tekanan penyakit gila. Demikian itu 

karena mereka berkata: sesungguhnya jual beli itu 

sama dengan riba, padahal Allah telah menghalalkan 

jual beli dan mengharamkan riba.” (QS. Al-Baqarah: 

275) 

 

Dalam Al-Umm, Imam Syafi’i juga menguraikan 

bahwa pelarangan riba bukan hanya bersifat hukum formal, 

tetapi juga memiliki dimensi moral dan sosial. Riba 

merusak nilai-nilai keadilan dalam transaksi dan 

menguntungkan satu pihak secara sepihak, yang pada 

akhirnya akan merusak tatanan ekonomi masyarakat.23  

Bahkan, Imam Syafi’i memperluas larangan ini dengan 

menolak segala bentuk penggabungan akad pinjaman 

dengan jual beli yang mengandung syarat keuntungan bagi 

pemberi pinjaman, karena menurut Imam Syafi’i, hal ini 

 
23 Qorna Aghnat et al., “Praktik Dalam Kehidupan Bermasyarakat: 

Perspektif Sosial dan Agama Di Era Modern,” Muyitari, 10.4 (2024), hal. 8. 



81 

 

 

juga termasuk kategori riba terselubung yang merusak akad 

dan niat awal dari pinjaman itu sendiri.24   

Berbeda dengan pandangan Imam Syafi’i, dalam 

sistem hukum ekonomi modern, bunga pinjaman justru 

diakui dan dibenarkan sebagai bagian dari mekanisme 

ekonomi. Bunga atau imbal hasil dipandang sebagai 

kompensasi wajar atas risiko kredit, biaya administrasi, 

serta penyesuaian terhadap nilai waktu uang (time value of 

money).25 Dalam praktik perbankan konvensional, 

perjanjian bunga diatur secara legal melalui kontrak tertulis 

yang sah menurut hukum perdata dan perbankan. 

Menurut hukum ekonomi modern, pemberlakuan 

bunga pinjaman juga dianggap mendorong perputaran 

modal, memacu pertumbuhan ekonomi, dan menjadi 

sumber pendapatan legal bagi lembaga keuangan. Praktik 

penambahan bunga tidak dianggap sebagai pelanggaran 

hukum, melainkan sebagai bagian sah dari kontrak pinjam-

meminjam.26 

Prinsip perlindungan konsumen dan keadilan tetap 

diatur melalui perundang-undangan, misalnya melalui 

pembatasan suku bunga, kejelasan perjanjian, transparansi 

biaya, serta pengawasan oleh otoritas keuangan. Namun, 

dari sudut pandang hukum modern, tidak ada pelarangan 

bunga secara mutlak sebagaimana prinsip larangan riba 

dalam muamalah Islam. 

 
24 Abdul Tri Wanzah, “Bai’Inah Menurut Imam Syafi’I Dan Relevansinya 

Dengan Akad Perbankan Syariah,” Skripsi Perbankan Syariah, Fakultas Ekonomi 

dan Bisnis Islam, Institut Agama islam Negeri Parepare, 2021. 
25 Muhammad Istan, Aset dan Liability Managemen Bank (LP2 IAIN 

Curup, 2021), hal. 39. 
26 Ahmad Fauzan Fadlan, Bank dan Lembaga Keuangan Lainnya (Publica 

Indonesia Utama, 2022), hal. 10. 



82 

 

 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Imam 

Syafi’i dengan tegas menolak segala bentuk tambahan 

dalam akad qardh karena termasuk riba, sedangkan dalam 

hukum ekonomi modern, penetapan bunga justru diakui 

sebagai praktik keuangan yang sah dan legal, sepanjang 

memenuhi prinsip transparansi dan keadilan kontraktual. 

Perbedaan ini menunjukkan adanya perbedaan mendasar 

antara pendekatan syariah yang menekankan tolong-

menolong tanpa imbal hasil dengan pendekatan modern 

yang melihat pinjaman sebagai instrumen bisnis untuk 

memperoleh keuntungan. 

c. Pendekatan Metodologis 

Imam Syafi’i menggunakan pendekatan fiqh normatif 

yang berbasis pada dalil-dalil tekstual dari Al-Qur’an dan 

hadis, serta memperkuatnya dengan metode qiyas (analogi) 

yang ketat. Melalui karya monumentalnya Al-Umm, beliau 

menyusun prinsip-prinsip hukum muamalah secara 

sistematis, termasuk dalam hal qardh (kredit atau pinjaman 

tanpa bunga). Imam Syafi’i mengatur bahwa dalam 

transaksi kredit harus ada kejelasan dalam ijab-qabul, jenis 

barang atau uang yang dipinjamkan, serta tenggat waktu 

pengembalian. Ia menekankan pentingnya akad yang bebas 

dari unsur riba, karena hal tersebut dapat merusak keadilan 

dan keberkahan dalam transaksi.27  Imam Syafi’i juga 

menetapkan syarat-syarat bagi pihak pemberi dan penerima 

pinjaman agar sah secara hukum, serta memberikan 

penjelasan tentang kondisi yang membatalkan atau 

menyempurnakan akad tersebut.28 Sehingga dari 

pandangan tersebut dapat di simpulkan bahwa menueut 

 
27 Al-Jaziri, 62–63. 
28 Umam, 290. 



83 

 

 

Imam Syafi’i, pinjaman merupakan bentuk akad tabarru’ 

(sukarela sosial), sehingga tidak boleh disyaratkan adanya 

keuntungan bagi pemberi pinjaman, karena hal itu akan 

mengarah pada riba yang diharamkan secara tegas dalam 

Islam.  

Sebaliknya, hukum ekonomi modern mendasarkan 

pendekatan kredit pada prinsip hukum perdata dan 

perbankan yang bersifat rasional dan pragmatis. Kredit 

modern diatur melalui instrumen hukum tertulis berupa 

perjanjian kredit, peraturan perbankan, dan undang-undang 

perlindungan konsumen. Pendekatan ini berfokus pada 

kepastian hukum, perlindungan hak-hak debitur dan 

kreditur, pengelolaan risiko, dan kepatuhan terhadap 

regulasi keuangan. Dalam praktiknya, kredit diakui sebagai 

aktivitas bisnis legal yang dapat disertai bunga sebagai 

imbal hasil dan kompensasi risiko (interest). Bunga 

dianggap sah secara hukum modern, karena diatur jelas 

dalam kontrak, diawasi oleh otoritas keuangan, dan 

dianggap wajar untuk mendukung kelangsungan usaha 

lembaga keuangan. Prinsip etika tetap dijaga melalui 

transparansi informasi, kejelasan hak dan kewajiban, serta 

perlindungan debitur agar tidak terjadi penyalahgunaan 

wewenang kreditur. 

Dengan demikian, perbedaan mendasar terletak pada 

orientasi dasar keduanya: Imam Syafi’i menitikberatkan 

aspek spiritual, sosial, dan amal kebajikan (tabarru’) tanpa 

unsur keuntungan, sedangkan hukum ekonomi modern 

menjadikan kredit sebagai instrumen bisnis sah untuk 

mendukung kegiatan ekonomi dengan mekanisme bunga 

dan keuntungan yang diatur secara legal. 

 

 



84 

 

 

d. Legalitas dan Ketentuan Kredit 

Imam Syafi’i mengakui legalitas utang-piutang dan 

praktik jual beli secara kredit dalam syariat Islam, selama 

transaksi tersebut memenuhi syarat-syarat akad yang sah. 

Beliau menegaskan bahwa seluruh unsur akad harus 

dijelaskan secara rinci, meliputi kejelasan objek transaksi, 

jumlah utang yang diberikan, waktu pelunasan yang 

ditentukan, serta harus terbebas dari unsur riba.29 Dalam 

pandangan Imam Syafi’i, akad kredit atau utang yang 

dikenal dalam istilah fiqh sebagai qardh merupakan akad 

tabarru’, yaitu akad yang bersifat sosial dengan tujuan 

membantu sesama tanpa imbalan. Oleh karena itu, 

peminjam wajib mengembalikan barang atau uang yang 

dipinjam dalam bentuk dan jumlah yang sama sebagaimana 

diterima, tanpa adanya tambahan yang disyaratkan dalam 

akad. Jika pemberi pinjaman mendapatkan kelebihan dalam 

pengembalian, hal tersebut hanya sah apabila tidak 

disyaratkan di awal dan dilakukan secara sukarela oleh 

peminjam, karena jika dipersyaratkan maka termasuk 

dalam kategori riba yang diharamkan.30  

Sebaliknya, dalam hukum ekonomi modern, praktik 

kredit diakui secara legal sebagai bagian dari mekanisme 

pembiayaan yang diatur dengan ketentuan hukum perdata, 

perbankan, dan undang-undang perlindungan konsumen. 

Kredit diberikan melalui perjanjian tertulis yang memuat 

unsur-unsur pokok seperti nilai pinjaman, suku bunga, 

jangka waktu, agunan atau jaminan, hak dan kewajiban 

 
29 Al-Jaziri, 63. 
30 Izul Abdillah, Arman Paramansyah, dan Dessy Damayanthi, 

“Implementasi Akad Ba’i Istishna dan Ba’i Taqsith Pada Pembiayaan 

Kepemilikan Rumah (Non Bank) di Perumahan Islami Indonesia,” Al-Kharaj : 

Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah, 3.1 (2020), hal. 72–87  



85 

 

 

debitur serta kreditur, hingga sanksi apabila terjadi 

wanprestasi. Bunga atau imbal hasil dipandang sah sebagai 

kompensasi risiko, biaya administrasi, serta sebagai 

instrumen pendapatan bagi lembaga keuangan.31 

Hukum modern juga mewajibkan keterbukaan 

informasi, prosedur penilaian kredit (credit assessment), 

serta ketentuan penyelesaian sengketa melalui mekanisme 

hukum yang jelas. Pelunasan utang wajib dilakukan sesuai 

jadwal yang ditetapkan dalam perjanjian. Apabila debitur 

mengalami kesulitan, sistem perbankan modern juga 

mengenal skema restrukturisasi atau penjadwalan ulang 

sebagai bentuk perlindungan debitur agar dapat memenuhi 

kewajibannya dengan wajar.32 

Dengan demikian, perbedaan mendasar terletak pada 

tujuan dan sifat akad: qardh dalam pandangan Imam 

Syafi’i adalah akad sosial murni tanpa keuntungan, 

sedangkan dalam hukum ekonomi modern, kredit adalah 

transaksi bisnis yang sah secara hukum dan menjadi 

instrumen perputaran modal dengan bunga sebagai 

kompensasi yang dilegalkan. 

Tabel 4.2 Perbedaan Pandangan Imam Syafi'i dan Hukum 

Ekonomi Modern 

Aspek Imam Syafi’i Hukum Ekonomi 

Konsep 

Kredit 

Kredit (al-qardh) 

adalah akad 

sosial (tabarru’) 

tanpa 

keuntungan. 

Kredit sebagai 

perjanjian pinjam-

meminjam dengan 

bunga (imbal hasil) 

 
31 Setiawan. 
32 Setiawan. 



86 

 

 

Larangan 

Riba 

Tambahan dalam 

pinjaman adalah 

riba dan haram; 

akad harus bebas 

dari keuntungan. 

Bunga diakui sah 

sebagai kompensasi 

risiko & inflasi 

Pendekatan 

Metodologis 

Fiqh normatif, 

berlandaskan 

dalil Qur’an 

dan hadis 

dengan metode 

qiyas. Fokus 

pada hukum 

formal akad 

qardh. 

Pendekatan hukum 

rasional & 

kontraktual, berbasis 

perjanjian tertulis. 

Kredit diatur sebagai 

transaksi bisnis legal, 

diakui dengan bunga 

sebagai imbal hasil. 

Legalitas 

dan 

Ketentuan 

Kredit 

Kredit (qardh) 

sah jika 

memenuhi 

syarat akad: 

jelas, tanpa 

riba, dan 

sukarela 

(tabarru’). 

Kredit sah sebagai 

perjanjian pinjaman 

berbayar bunga. 

Diatur dalam 

KUHPer, UU 

Perbankan dan UU 

Pengembangan dan 

Penguatan Sektor 

Keuangan. Unsur 

wajib: nilai pinjaman, 

bunga, agunan, hak-

kewajiban, sanksi 

wanprestasi. 

 



87 

 

 

B. Analisis Relevansi Pandangan Imam Syafi’i Tentang Qard 

terhadap Praktik Kredit dalam Hukum Ekonomi Modern 

1. Analisis Kesesuaiannya dengan Praktik Kredit Modern 

Pemikiran Imam Syafi’i mengenai qardh tetap relevan 

sebagai dasar moral dan etika bagi praktik pinjam-

meminjam di era modern. Walaupun lahir dalam konteks 

masyarakat abad ke-8, nilai-nilai dasar yang beliau ajarkan 

masih menjadi acuan penting dalam menjawab tantangan 

praktik utang-piutang masa kini yang sarat unsur 

komersial. Beberapa prinsip utama pemikiran Imam Syafi’i 

yang memiliki titik temu dengan praktik kredit modern 

antara lain terkait asas sukarela, kejelasan akad, larangan 

riba, keadilan, serta perlindungan debitur. 

a. Prinsip Sukarela dan Larangan Riba 

Imam Syafi’i menegaskan bahwa akad qardh adalah 

akad tabarru’ yang bersifat sosial. Esensinya adalah tolong-

menolong di antara sesama untuk memenuhi kebutuhan 

mendesak tanpa tujuan mencari keuntungan. Prinsip ini 

muncul karena Islam memandang pinjaman sebagai sarana 

ibadah sosial yang berpahala. Prinsip sukarela dan bebas 

riba inilah yang menjadi pembeda utama dengan praktik 

kredit konvensional.33  

Dalam perkembangannya, beberapa lembaga sosial 

modern mulai meniru prinsip ini melalui program 

pembiayaan mikro atau dana pinjaman bergulir tanpa 

bunga. Misalnya, beberapa koperasi simpan pinjam di 

tingkat komunitas menyediakan pinjaman tanpa bunga 

untuk keperluan produktif anggota. Skema semacam ini 

menjadi alternatif penting di tengah dominasi praktik kredit 

 
33 Irna. 48. 



88 

 

 

berbunga.34 Dengan demikian, prinsip Imam Syafi’i masih 

relevan untuk mendorong lahirnya inovasi pembiayaan 

sosial yang lebih berkeadilan. 

b. Kejelasan Akad dan Etika Transaksi 

Imam Syafi’i sangat menekankan kejelasan setiap 

unsur akad. Hal ini bertujuan untuk menghindari 

perselisihan, penipuan, dan kerugian sepihak. Dalam QS. 

Al-Baqarah: 282 dijelaskan secara tegas bahwa transaksi 

utang-piutang harus dicatat dengan jelas, disaksikan, serta 

memiliki tenggat waktu yang disepakati. Praktik ini pada 

dasarnya sudah diterapkan dalam sistem hukum modern, di 

mana setiap kredit diikat dengan kontrak tertulis yang 

mengatur jumlah pinjaman, jadwal pengembalian, jaminan, 

serta hak dan kewajiban para pihak. 

Prinsip ini menunjukkan bahwa nilai-nilai muamalah 

Imam Syafi’i tidak hanya berbicara tentang larangan 

bunga, tetapi juga menekankan etika bisnis berupa 

kejujuran, transparansi, dan keterbukaan informasi. Dalam 

konteks modern, hal ini menjadi dasar perlindungan 

konsumen agar debitur tidak dirugikan oleh klausul 

tersembunyi atau ketentuan yang merugikan. Dengan 

adanya kejelasan dan dokumentasi tertulis, maka setiap 

pihak memahami hak dan kewajibannya secara 

proporsional. Selain itu, prinsip ini juga mendorong 

terciptanya kepercayaan antara kreditur dan debitur, 

sehingga risiko sengketa di kemudian hari dapat 

diminimalisasi. Praktik ini sejalan dengan asas keadilan 

 
34 Alya Rihhadatul dan Nia Karniawati, “Pemberian Pinjaman Dana 

Bergulir Tanpa Bunga Dalam Upaya Meningkatkan Perekonomian Dan Usaha 

Mikro Kecil Dan Menengah (UMKM) Di Kabupaten Bandung,” Jurnal 

Administrasi Publik dan Pemerintahan STISIP Imam Bonjol (SIMBOL), 3.2 

(2024). 



89 

 

 

dalam hukum perdata modern yang mengedepankan itikad 

baik dan kesetaraan posisi para pihak dalam perjanjian. 

c. Tanggung jawab Moral dalam Pelunasan Hutang 

Selain kejelasan akad, Imam Syafi’i menekankan 

bahwa membayar utang adalah kewajiban moral sekaligus 

hukum yang harus dipenuhi tepat waktu. Dalam hadis 

disebutkan bahwa orang yang sengaja menunda 

pembayaran padahal mampu, dianggap berbuat zalim. 

Prinsip ini sangat relevan untuk mendidik masyarakat 

modern agar bertanggung jawab terhadap kewajiban 

finansialnya. Kewajiban membayar utang tepat waktu juga 

mengajarkan pentingnya disiplin dan menjaga reputasi baik 

di hadapan masyarakat. Di era sekarang, praktik kredit juga 

mengenal sanksi bagi debitur yang wanprestasi. Meski 

bersifat hukum positif, pada dasarnya penegakan perjanjian 

kredit juga menekankan keadilan antara pemberi pinjaman 

dan peminjam. Nilai amanah yang dijunjung Imam Syafi’i 

mendasari praktik ini agar kepercayaan sosial tetap terjaga 

dan sistem ekonomi dapat berjalan dengan sehat dan 

berkelanjutan. 

d. Prinsip keadilan dan Perlindungan Debitur 

Imam Syafi’i juga mengingatkan agar praktik utang-

piutang tidak menjadi sarana menindas pihak yang lemah. 

Dalam Al-Qur’an ditegaskan bahwa bagi orang yang 

mengalami kesulitan, pemberi pinjaman dianjurkan 

memberi kelonggaran atau bahkan memaafkan sebagian 

utang. Ajaran ini menekankan pentingnya empati dan 

kepekaan sosial dalam transaksi keuangan, sehingga 

hubungan antar pihak tidak hanya diikat oleh kepentingan 

ekonomi semata, tetapi juga oleh rasa tanggung jawab 

kemanusiaan.  



90 

 

 

Dalam praktik modern, meskipun tidak selalu berbasis 

ajaran agama, kebijakan penjadwalan ulang (restrukturisasi 

kredit) menjadi bentuk implementasi semangat keadilan 

agar debitur tidak terjebak utang yang makin membebani. 

Selain restrukturisasi, beberapa lembaga keuangan juga 

menyediakan mekanisme keringanan bunga atau 

penundaan cicilan untuk debitur yang terdampak kondisi 

tertentu seperti bencana atau krisis ekonomi. Prinsip 

keadilan inilah yang perlu terus ditekankan agar praktik 

kredit modern tidak semata-mata berorientasi pada 

keuntungan, tetapi juga mempertimbangkan kemaslahatan 

sosial dan perlindungan bagi pihak yang rentan, sehingga 

tercipta sistem keuangan yang sehat, adil, dan 

berkelanjutan. 

2. Analisis Ketidaksesuaian dengan Praktik Kredit 

Modern 

Di sisi lain, meskipun nilai-nilai qardh Imam Syafi’i 

masih relevan, praktik kredit modern tetap menunjukkan 

ketidaksesuaian yang mendasar jika dilihat dari sudut 

pandang syariah. Hal ini terjadi karena praktik kredit 

modern umumnya lebih menitikberatkan pada aspek 

keuntungan finansial dibandingkan nilai sosial dan moral 

sebagaimana diajarkan oleh Imam Syafi’i. 

a. Dominasi Bunga dan Orientasi Komersial 

Praktik kredit modern pada umumnya menjadikan 

bunga sebagai elemen utama yang tidak bisa dipisahkan. 

Bunga dipandang sebagai imbal hasil yang sah atas risiko 

kredit dan penundaan waktu pembayaran. Namun, menurut 

Imam Syafi’i, bunga termasuk tambahan yang disyaratkan 

di awal akad pinjaman, sehingga tergolong riba dan 

diharamkan. Dominasi bunga membuat kredit modern 



91 

 

 

bersifat komersial dan seringkali menguntungkan kreditur 

tanpa mempertimbangkan kondisi debitur yang 

sebenarnya. Akibatnya, hubungan antara kreditur dan 

debitur lebih berorientasi pada profit semata, bukan pada 

asas keadilan dan saling tolong-menolong yang menjadi 

inti dari qardh. 

b. Potensi Memberatkan Debitur 

Selain bunga pokok, praktik kredit modern kerap 

menetapkan berbagai biaya tambahan seperti biaya 

administrasi tinggi, penalti keterlambatan, dan denda bunga 

berbunga. Hal ini membuat beban utang semakin besar jika 

debitur terlambat membayar, sehingga tidak jarang justru 

menjerumuskan debitur ke dalam jeratan utang yang 

berkepanjangan. Padahal dalam prinsip qardh, Imam 

Syafi’i menekankan agar pemberi pinjaman tidak menuntut 

lebih dari yang dipinjamkan, kecuali jika tambahan tersebut 

diberikan secara sukarela oleh peminjam sebagai bentuk 

terima kasih atau hadiah. Dalam praktik modern, prinsip 

sukarela ini sering terabaikan karena semua biaya dan 

denda sudah ditetapkan sepihak oleh pemberi pinjaman 

melalui kontrak standar. 

c. Lemahnya Spirit Sosial 

Konsep qardh Imam Syafi’i berangkat dari semangat 

tolong-menolong (ta’awun) dan solidaritas sosial 

antarumat. Dalam praktiknya, pinjaman diberikan tanpa 

jaminan keuntungan materi, tetapi lebih pada membantu 

meringankan beban hidup sesama yang membutuhkan. 

Dalam praktik kredit modern, hubungan antara kreditur dan 

debitur umumnya bersifat transaksional murni dan berbasis 

profit. Seleksi kredit hanya mempertimbangkan kelayakan 

finansial tanpa melihat aspek moral, kebutuhan mendesak, 

atau kondisi sosial debitur. 



92 

 

 

Akibatnya, semangat qardh sebagai amal kebajikan 

nyaris tidak tampak dalam praktik kredit komersial. Inilah 

ketidaksesuaian substansial yang membedakan antara 

qardh Imam Syafi’i dengan sistem kredit modern yang 

mendominasi perekonomian saat ini. Oleh karena itu, 

penerapan nilai-nilai qardh perlu terus dihidupkan melalui 

lembaga keuangan syariah agar praktik pinjam-meminjam 

tetap memprioritaskan keadilan, kepedulian sosial, dan 

keberkahan bagi semua pihak. 

 

 

 



 

93 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan Analisis yang dilakukan, dapat disimpulkan 

bahwa: 

1. Imam Syafi’i memandang qardh (pinjaman) sebagai 

salah satu bentuk akad tabarru’, yaitu akad yang bersifat 

sukarela dan bertujuan sosial. Dalam Mazhab Syafi’i, 

qardh merupakan sarana untuk tolong-menolong dan 

membantu sesama tanpa mengharapkan imbalan 

keuntungan apa pun. Oleh karena itu, Imam Syafi’i 

menegaskan bahwa tambahan pada pokok pinjaman, baik 

berupa bunga maupun syarat keuntungan lain, termasuk 

riba yang diharamkan secara tegas dalam syariat. 

Selain itu, Imam Syafi’i menekankan pentingnya 

kejelasan dan keterbukaan dalam setiap akad utang-

piutang. Semua unsur akad harus jelas, baik objek 

pinjaman, jumlah, waktu pelunasan, maupun tempat 

pembayaran. Untuk menghindari sengketa dan unsur 

gharar, beliau juga menganjurkan pencatatan tertulis 

sebagaimana diatur dalam QS. Al-Baqarah ayat 282. 

Prinsip ini menunjukkan bahwa qardh dalam pandangan 

Imam Syafi’i bukan hanya berkaitan dengan hukum 

formal, tetapi juga sarat dengan nilai moral dan sosial. 

2. Prinsip qardh Imam Syafi’i tetap relevan sebagai dasar 

moral dan etika dalam praktik pinjam-meminjam di era 

modern. Nilai-nilai seperti sukarela, kejelasan akad, 

larangan riba, keadilan, dan tanggung jawab moral 

tercermin dalam berbagai skema pembiayaan syariah 

yang menghindari bunga dan mengutamakan transparansi 



94 

 

 

serta perlindungan debitur. Namun, praktik kredit modern 

masih menunjukkan ketidaksesuaian mendasar karena 

dominasi bunga, orientasi komersial, biaya tambahan 

yang memberatkan, dan lemahnya semangat sosial. Oleh 

karena itu, prinsip Imam Syafi’i perlu terus dihidupkan 

agar sistem kredit, khususnya di perbankan syariah, 

benar-benar mencerminkan keadilan, tolong-menolong, 

dan keberkahan, bukan sekadar sah secara formal. 

B. Saran 

1. Untuk Akademisi dan Peneliti: 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar untuk 

studi lanjutan tentang pengembangan hukum Islam, serta 

memperluas pengetahuan dan menambah referensi 

khususnya mengenai pandangan Imam Syafi’i dalam 

konsep kredit. Diharapkan juga dapat menjadi fondasi 

untuk penelitian yang lebih mendalam mengenai integrasi 

prinsip-prinsip hukum Islam ini ke dalam regulasi hukum 

positif di bidang ekonomi syariah modern. 

2. Untuk Praktisi Perbankan Syariah dan Pelaku Ekonomi: 

Prinsip-prinsip keadilan, kejujuran, transparansi, serta 

empati yang diajarkan oleh Imam Syafi’i diharapkan dapat 

menjadi panduan dalam setiap transaksi kredit dan 

pembiayaan syariah. Pemahaman ini dapat membantu 

praktisi untuk menjalankan akad-akad syariah sesuai 

dengan semangat awalnya dan menjaga integritas moral 

nasabah dan lembaga keuangan, serta memberikan 

kelonggaran bagi nasabah yang mengalami kesulitan sesuai 

tuntunan syariah. 

3. Untuk Pemerintah dan Pembuat Kebijakan: 

Regulasi terkait sistem pembiayaan dan kredit di 

Indonesia dapat lebih memperhatikan prinsip-prinsip 



95 

 

 

syariah yang ditekankan oleh Imam Syafi’i, seperti 

larangan riba, kejelasan akad, serta orientasi pada 

kemaslahatan umum dan perlindungan terhadap pihak yang 

lemah secara finansial. Hal ini bertujuan agar hukum positif 

dapat lebih inklusif terhadap nilai-nilai Islam dan 

memastikan sistem ekonomi yang adil, transparan, serta 

berorientasi pada kesejahteraan umat. 

  



 

96 

DAFTAR PUSTAKA 

BUKU 

Abdurrahman, Perbandingan Mazhab, Cet. 1 (Bandung: Sinar Baru, 

1991) 

Al-Fayyumi, Muhammad Ibrahim, Imam Syafi’i Pelopor Fikih dan Sastra 

(Jakarta: Erlangga, 2016) 

Al-Imam Syafi’i, “Al-Umm Jilid 11, Terj. Ismail Yaqub” (Kuala Lumpur: 

Victory Agency) 

Al-Jaziri, Abdurrahman, “Fiqih Empat Madzhab Bagian Muamalat II” 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2022) 

Al, Zainuddin, Hukum Gadai Syariah (Jakarta: Sinar Grafika, 2008) 

Andrianto, Manajemen Kredit: Teori dan Konsep Bagi Bank Umum, 

Sustainability (Switzerland), Cet. 1 (Pasuruan: CV. Penerbit Qiara 

Media, 2019), XI 

Asy-Syurbasi, Ahmad, Sejarah dan Biografi Empat Mazhab Hanafi-

Maliki-Syafi’i-Hambali, Ceta. II (akarta: Bumi Askara, 1993) 

Az-Zauhaili, Wahbab, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu 5” (Jakarta: Gema 

Insani, 2011) 

Az-Zuhaili, Wahbah, Fiqh Imam Syafi’i, Cet. 1 (Jakarta: Almahira, 2010) 

Asy-Syafii, Imam, “Al-Umm, Jilid 13” (Jakarta: Pustaka Azzam, 2015) 

Chalil, Munawaar, Biografi Empat Srangkai Imam Mazhab (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1995) 

Fadlan, Ahmad Fauzan, Bank dan Lembaga Keuangan Lainnya (Publica 

Indonesia Utama, 2022) 

Asy-Syafii, Imam, “Al-Umm, Jilid 13” (Jakarta: Pustaka Azzam, 2015) 

Ath-Thayyar, Abdullah bin Muhammad, Abdullah bin Muhammad Al-

Muthlaq, dan Muhammad bin Ibrahim, Ensiklopedi Fiqih 

Muamalah dalam Pandangan 4 Madzhab, Cet. 1 

(Yogyakarta:Maktabah Al-Hani) 



97 

 

 

Hasan, Nurul Ichsan, Pengantar Perbankan (Referensi: Gaung Persada 

Press Group, 2014) 

<http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/44856> 

Hutagalung, Muhammad Wandiansyah R, “Analisis Pembiayaan Bank 

Syariah” (Merdeka Kreasi Group, 2022) 

Imam Muslim, “Shahih Muslim Juz III” (Beirut: Dar Ihya at-Turats al-

Arabi) 

Istan, Muhammad, Aset dan Liability Managemen Bank (LP2 IAIN Curup, 

2021) 

Kasmir, Manajemen Perbankan (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012) 

Lathif, Azharuddin, Fiqh Muamalat, Cet. 1 (Jakarta: UIN Jakarta Press, 

2005) 

Misbah, “Ar- Risalah Imam Syafi’i,” Terjemahan (Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2008) 

Mughniyah, Muhammad Jawad, Fiqih Lima Mazhab: Ja’fari, Maliki, 

Syafi’i, Hambali, Terj. Afif (Jakarta: Lentera, 2004) 

Oktafiani, Khoirunnisa, Biografi Singkat Imam Syafi’i: Kisah perjuangan 

Perjuangan dan Pelajaran Hidup Sang Mujtahid (Jakarta, 2014) 

<https://www.scribd.com/doc/210666914/Makalah-Biografi-

Imam-Syafi-i-1> 

Oktavia, Ika, Konsep Jual Beli Secara Kredit Menurut Tokoh 

Muhammadiyah (Studi Kasus di Desa Mengandung Sari Kecamatan 

Sekampung Udik Lampung Timur, Diss IAIN Metro, 2018 

Nurhayati, Sri, “Akuntansi Syariah di Indonesia,” 5 ed. (Salemba, 2023) 

Rais, Isnawati, dan Hasanudin, Fiqh Muamalah dan Aplikasinya pada 

Lembaga Keuangan Syariah, Cet. 1 ((Jakarta: Lembaga Penelitian 

UIN Syarif Hidayatullah, 2011) 

Silalahi, Haposan, Sebuah Metode Hermeneutik Dalam Menemukan 

Makna Yang Tersembunyi Dalam Teks-Teks Alkitab (Te Deum, 

2018) 

Soekanto, Soerjono, dan Sri Mamudja, Penelitian Hukum Normatif (Suatu 



98 

 

 

Tinjauan Singkat) (Jakarta: Rajawali Pers, 2001) 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2018) 

Sukarno, Karmila Sari, Penghapusan Legalisasi Surat Pengakuan Utang 

dalam Perjanjian Kredit Perbankan (Solo: CV. Indotama, 2016) 

Suyatno, Thomas, “Dasar-Dasar Perkreditan” (Gramedia Pustaka Utama, 

1988) 

Syafi’i, Imam, “Al-Umm Jilid 13. Terj. Rif’at Fauzi Abdul Muthalib” 

———, Al-Umm Jilid III (Mesir: Dar Al-Wafa, 2001) 

———, Ringkasan Kitab Al-Umm, Terjemahan 

Ubaidillah, Abas, Sejarah Perkembangan Mazhab (Jakarta: Pustaka 

Bandung, 2013) 

Umam, Chatibul, “Fiqih Empat Mazhab, jilid V” (Jakarta: Dar al-Ulim 

Press, 2021) 

Wahyuni, Niniek, Penerapan Prinsip 5C Dalam Pemberian Kredit 

Sebagai Perlindungan Bank, 2017 

JURNAL 

Abdillah, Izul, Arman Paramansyah, dan Dessy Damayanthi, 

“Implementasi Akad Ba’i Istishna dan Ba’i Taqsith Pada 

Pembiayaan Kepemilikan Rumah (Non Bank) di Perumahan Islami 

Indonesia,” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis 

Syariah, 3.1 (2020), 

Abdullah, Ahmad, “Pinjaman Kredit Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” 

J-HES: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 3.1 (2019) 

Adam, Panji, Redi Hadiyanto, dan Alma hanifa Candra Yulia, “Kritik dan 

Syarah Hadis Multi Akad Serta Relevansinya Terhadap 

Pengembangan Produk Lembaga Keuangan Syariah Dalam Fatwa 

DSN-MUI,” Jurnal Iqtisaduna, 6.2 (2020), hal. 104–20 

Aghnat, Qorna, Aisyah Wahyu Azani, Putri Ramadhani, Lilia Farah 

Hamidah, Lathievah Rovinuraini, Universitas Islam, et al., “Praktik 



99 

 

 

Dalam Kehidupan Bermasyarakat: Perspektif Sosial dan Agama Di 

Era Modern,” Muyitari, 10.4 (2024), hal. 1–9 

Aisyah, Zakiyah, “Analisis Hukum Islam Terhadap Mekanisme Kredit 

Online Menurut Pandangan Ahmad Zahro,” Skripsi Universitas 

Islam Negeri Sunan Ampel, 2019 

<http://repository.radenintan.ac.id/15580/> 

Aji, Wioga Adhiarma, “Perlindungan Hukum Terhadap Pemegang 

Setipikat Sebagai Surat Berharga,” Diss. Untag 1945 Surabaya, 

2020 

Anriani, “Konsep Al-Qardh Menurut Mazhab Syafi’i. (Implementasinya 

pada Lembaga Keuangan dan Masyarakat),” Skripsi Institut Agama 

Islam Negeri Parepare, 2021 

Anwar, Khoirul, “Ihdad Menurut Madzhab Imam Syafi’i Dan Madzhab 

Hanafi Terhadap Perempuan di Era Modern,” Diss. IAIN Metro, 

2022 

Arifin, Aliyana Farha Ramadina dan Tajul, “Pinjaman Online Ditinjau 

dari Hadits Riwayat Muslim dan Hukum Positif Indonesia,” al-

Mizan, 7.2 (2023) 

Arnes, Okto Viandra, dan Burhanuddin, “Simpan Pinjam Kelompok 

Yasinan Al-Hikmah Perspektif Etika Bisnis Islam,” Saqifah: Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah, 6.2 (2021) 

Budiman, Farid, “Karakteristik Akad Pembiayaan Al-Qardh Sebagai 

Akad Tabarru’,” Yuridika, 28.3 (2013), doi:10.20473/ydk.v28i3.354 

Hakim, Muhammad Haris Abdul, Nur Aziz Muslim, dan Aminatur 

Rosidah, “Transformasi Asas Hukum Perjanjian Konvensional 

Melalui Integrasi Nilai-Nilai Syariah,” Jejak Digital: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin, 1.4 (2025) 

Hidayat, Rahmat, Warul Walidin AK, dan Silahuddin Silahuddin, 

“Paradigma Tafaqquh Fiddin Perspektif Imam syafi’i dan 

Implikasinya dalam Merawat Tradisi Keilmuan Pendidikan Islam,” 

Fitrah: Journal of Islamic Education, 4.2 (2023), hal. 257–71, 

doi:10.53802/fitrah.v4i2.466 

Huda, Miftakhul, “Aspek Hukum Dalam Transaksi Jual Beli Dengan 



100 

 

 

Sistem Kredit Dan Korelasinya Dengan Perilaku Konsumsi 

Muslim,” El-Faqij Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 8.1 (2022) 

Idris Siregar, Muhammad Rafly, dan Hairun Sadri, “Kredit dalam Islam 

Berdasarkan Perspektif Hadis,” Profit: Jurnal Manajemen, Bisnis 

dan Akuntansi, 3.3 (2024), doi:10.58192/profit.v3i3.2311 

Irna, “Pemikiran Imam Syafi’i dan Imam Malik Tentang Qardh,” Skripsi: 

Institut Agama Islam Negeri Parepare, 2022 

Kesuma, Firman Hadits, “Analisis Dualisme Penetapan Harga Pada 

Transaksi Jual Beli Komoditas Barang Bangunan,” Diss. UIN Ar-

Raniry, 2021 

Khaer, Misbakhul, dan Ratna Nurhayari, “Jual Beli Taqsith (Kredit) 

Dalam Perspektif Hukum Ekonomi Islam,” Jurnal Al Maqashidi, 

2.1 (2019) 

“Konsep Utang-Piutang (Al-Qardh) Dalam Fiqh Muamalah,” Skripsi 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Jati 

Lestari, Ni Made Mirah Dwi, Nyoman Putu Budiartha, dan Ni Gusti Ketut, 

“Upaya Perlindungan Hukum terhadap Kreditur atas Debitur 

Wanprestasi dalam Perjanjian Kredit pada Masa Pandemi Covid-

19,” Jurnal Interpretasi Hukum, 3.1 (2022), 

doi:10.22225/juinhum.3.1.4740.176-181 

Lingga, Ahmad Firdaus, dan Hendra, “Analisis Perbedaan Konsep 

Pinjaman Dari Imam As Syafi’i, Imam Hambali & Imam Ghazali,” 

Jurnal Akuntansi, Keuangan dan Auditing, 3.2 (2022), hal. 165–86 

Maroah, “Analisis Prosedur Kendala Produk Talangan Umroh di Kspps 

Artamadina,” Skripsi Perbankan Syariah, Fakultas Ekonomi dan 

Bisnis Islam UIN Walisonngo, 2016 

Musanna, Khadijatul, “Contemporary Era of Credit Practices According 

to Classical Jurisprudence Scholars,” Az-Zarqa Jurnal Hukum 

Bisnis Islam, 14.1 (2022) 

Mustofa, Muhamad Bisri, dan Mifta Khatul Khoir, “Qardhul Hasan Dalam 

Perspektif Hukum Islam Pada Baitul Maal Wa Tamwil (BMT) Dan 

Implementasinya,” At-Tajir: jurnl Ekonomi Bisnis dan Keuangan 

Syariah, 1.1 (2019) 



101 

 

 

Novendra, Bagu, dan Sarah Safira Aulianisa, “Konsep Dan Perbandingan 

Buy Now, Pay Later Dengan Kredit Perbankan Di Indonesia: 

Sebuah Keniscayaan Di Era Digital Dan Teknologi,” Jurnal Rechts 

Vinding: Media Pembinaan Hukum Nasional, 9.2 (2020), 

doi:10.33331/rechtsvinding.v9i2.444 

Novendra, Bayu, dan Sarah Safira Aulianisa, “Konsep Dan Perbandingan 

Buy Now, Pay Later Dengan Kredit Perbankan Di Indonesia : 

Sebuah Keniscayaan Di Era Digital Dan Teknologi,” Jurnal 

Rechtsvinding Media Pembinaan Hukum Nasional, 9.2 (2020) 

Pardiansyah, Elif, “Konsep Riba Dalam Fiqih Muamalah Maliyyah Dan 

Praktiknya Dalam Bisnis Kontemporer,” Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 8.2 (2022) 

Pratiwi, Julia Rusdiana Eka. "Implementasi Modal Sosial Untuk 

Mengatasi Kredit Bermasalah Pada Bank Perkreditan Rakyat (Bpr) 

Di Kabupaten Malang (Studi Kasus Pada Bpr Xyz Cabang 

Kepanjen)." Jurnal Ilmiah Mahasiswa FEB 6.2 (2018). 

Purba, Indra Funawan, Anjani Sipahur, dan Irwansyah, “Pengaturan 

Pemberian Kredit Pada Dunia Perbankan Di Indonesia,” Jurnal 

Normatif Fakultas Hukum Universitas Al Azhar, 2.2 (2022) 

Purwabi, Muhammad Imam. Al-Qardh dan Al-Qardhul Hasan sebagai 

Wujud Pelaksanaan Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah 

(Studi pada PT Bank Muamalat Indonesia Tbk). Diss. Universitas 

Islam Indonesia, 2013. 

Rihhadatul, Alya, dan Nia Karniawati, “Pemberian Pinjaman Dana 

Bergulir Tanpa Bunga Dalam Upaya Meningkatkan Perekonomian 

Dan Usaha Mikro Kecil Dan Menengah (UMKM) Di Kabupaten 

Bandung,” Jurnal Administrasi Publik dan Pemerintahan STISIP 

Imam Bonjol (SIMBOL), 3.2 (2024) 

Ritonga, Raja, dan Endah Nopita Sari, “Pendapat Ulama Madzhab 

Terhadap Denda Pada Praktik Mindringan,” El-Faqih: Jurnal 

Pemikiran dan Hukum Islam, 7.2 (2021) 

Rosmawati, dan M. Wahyuddin Abdullah, “Implementasi Konsep Qardh 

Terhadap Maksimalisasi Manfaat Menuju Koperasi Berkah,” Jurnal 

Manajemen Perbankan Keuangan Nitro, 4.1 (2021), 

doi:10.56858/jmpkn.v4i1.37 



102 

 

 

Sanusi Baco, Taufiq, “Kredit (At-Taqhsith) Dalam Diskursus Hadis Nabi 

Muhammad Saw,” El-Iqthisadi : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

Fakultas Syariah dan Hukum, 2.2 (2020), doi:10.24252/el-

iqthisadi.v2i2.18354 

Setiawan, Yogabakti Adipradana, “Rekontruksi Hukum Penagihan 

Hutang Oleh Jasa Penagih Hutang Terhadap Debitur Wanprestasi 

berbasis Nilai Keadilan,” Diss. Universitas Islam Sultan Agung, 

2022 

Shofiyun, Nahidloh, “Sistem Kredit Dalam Ekonomi Islam Tinjauan 

Tafsir Ahkam,” Jurnal Et-Tijarie, 1.1 (2014) 

Sholatiah, Ratna., “Tinjauan Hukum Ekonomi Syariah terhadap System 

Pembayaran Hutang Barang diganti dengan Barang yang Tidak 

Senilai,” Diss. UIN Mataram, 2022. 

Sulkivli. Analisis Yuridis Perbedaan Isi Perjanjian Kredit Konsumtif yang 

Dipegang oleh Debitor dengan Kreditor = Juridical Analysis of 

Differences in Consumption Credit Agreements Hold by Debtors 

and Creditors. Disertasi. Universitas Hasanuddin, 2022. 

Susanto, Mellany Ayu, “Peran Notaris Dalam Pelaksanaan Perjanjian 

Kredit Dengan Jaminan Hak Tanggungan Di BAnk BRI Unit 

Sendangmulyo,” Diss. Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 

2025 

Ummah, Masfi Sya’fiatul, “Analisis Perbandingan Sistem Bunga Bank 

Konvensional dan Sitem Bagi Hasil Bank Syariah (Kasus: Pada 

Bank Sulselbar dan bank Muamalat Kota Palopo,” Diss. Universitas 

Muhammadiyah Palopo, 2021 

Wanzah, Abdul Tri, “Bai’Inah Menurut Imam Syafi’I Dan Relevansinya 

Dengan Akad Perbankan Syariah,” Skripsi Perbankan Syariah, 

Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, Institut Agama islam Negeri 

Parepare, 2021 

Wijaya, Reza Henning, “Tinjauan Fikih dan Praktik Akad Al-Wadiah 

Pada Perbankan Syariah di Indonesia,” Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Manajemen, Bisnis dan Akuntansi (JIMMBA), 3.2 (2021), 

doi:10.32639/jimmba.v3i2.816 

Zahrah, Muhammad Abu, Imam Syafi’i: Biografi dan pemikirannya dalam 



103 

 

 

Masalah Akidah, Politik, dan fikih, Terj. Abdu (Jakarta: Lentera, 

2005) 

Zulfa, Marina, “Sistem Hutang Piutang Dibayar Hasil Tani Di Tinjau Dari 

Perspektif Ekonomi Islam,” Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi 

Syariah, 5.1 (2022), hal. 87–97 

PERATURAN PERUNDANG-UNDANGAN 

Undang-Undang Nomor 4 Tahun 2023 tentang Pengembangan dan 

Penguatan Sektor Keuangan 

Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 adalah Undang-Undang tentang 

Perubahan Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang 

Perbankan 

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata 

WEBSITE 

Redaksi Muhammadiyah, Hukum Seputar Muamalah/Perbankan, 

Muhammadiyah, 

https://muhammadiyah.or.id/2021/03/hukum-jual-beli-

kredit/. [accessed 12 April 2025] 

Archive Kitab Al-Umm https://acesse.dev/srzde diakses tanggal 30 

Oktober 2024 

Kementerian Keuangan RI. 

https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-

publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-

ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html diakses 11 Juli 

2025 

MUIJATIM, “Antara Memakai Baju Levaran dan membayar 

Hutang” https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-

baju-lebaran-dan-membayar-hutang diakses pada tangga 4 

Mei 2025 

 

 

https://muhammadiyah.or.id/2021/03/hukum-jual-beli-kredit/
https://muhammadiyah.or.id/2021/03/hukum-jual-beli-kredit/
https://acesse.dev/srzde
https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html%20diakses%2011%20Juli%202025
https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html%20diakses%2011%20Juli%202025
https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html%20diakses%2011%20Juli%202025
https://djpb.kemenkeu.go.id/kppn/watampone/id/data-publikasi/309-artikel/3796-mendorong-pertumbuhan-ekonomi-lewat-kur-dan-insentif-umkm.html%20diakses%2011%20Juli%202025
https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-baju-lebaran-dan-membayar-hutang
https://muijatim.or.id/2025/04/25/antara-memakai-baju-lebaran-dan-membayar-hutang


 

104 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

A. Identitas Diri 

Nama   : Khofifah Laela Hanum 

NIM   : 2102036114 

Tempat, Tanggal Lahir : Tegal, 23 Maret 2003 

Alamat   : Desa Capar Rt. 05 Rw. 03 

  Kecamatan Jatinegara 

  Kabupaten Tegal 

Email   : khofifahlaelah@gmail.com 

 

B. Pendidikan Formal 

1. SDN CAPAR 

2. SMP MA’ARIF NU 3 JATINEGARA 

3. SMK NU 1 SLAWI 

4. UIN Walisongo Semarang 

 

C. Pengalaman PPL dan Magang 

1. Lembaga Konsultan dan Bantuan Hukum (LBH) KIP 

Semarang 

2. Pengadilan Negeri Tegal 

3. Training Dewan Pengawas Syariah (DPS) 

4. Kantor Urusan Agama (KUA) Brangsong Kendal 

5. Pengadilan Agama Kendal 

6. Pengadilan Negeri  Kendal 

 

D. Pengalaman Organisasi 

1. HMJ Hukum Ekonomi Syariah Periode 2022-2023 

2. DEMA Fakultas Syariah dan Hukum Periode 2023-

2024 

3. PMII Rayon Syariah 

4. Ikatan Mahasiswa Tegal 


