WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG KONSEP TAWADU’
(Studi Tafsir Tematik)

TESIS
Disusun Untuk Memenuhi Persyaratan
Guna Memperoleh Gelar Magister

Dalam Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Y7

WALISONGO

Oleh:
Faruq Azri
NIM: 2104028012

PROGRAM MAGISTER USHULUDDIN DAN HUMANIORA
PASCASARJANA
UIN WALISONGO SEMARANG
2025



WAWASAN AL-QUR’AN TENTANG KONSEP TAWADU’
(STUDI TAFSIR TEMATIK)



PERNYATAAN KEASLIAN NASKAH

Saya vang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Faruq Azri
NIM : 2104028012
Program Studi : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Dengan ini menyatakan bahwa tesis yang saya ajukan berjudul

WAWASAN AL-QUR'AN TENTANG KONSEP TAWADU’
(STUDI TAFSIR TEMATIK)

Secara keseluruhan adalah hasil karya asli saya sendiri, kecuali bagian tertentu yang
dirujuk sumbernya. Saya juga menyatakan bahwa semua sumber referensi yang
digunakan dalam penelitian ini telah dicantumkan dengan jelas dan benar sesuai

dengan ketentuan yang berlaku.

Semarang, 27 Mei 2025
‘ .buat Pernyataan,

it 2, U

b bsmxzasssonM A2’
7 Faruq Azri
NIM: 2104028012







NOTA DINAS

Lampiian
Perihind Persetujunn Naskah Tesls

Yang Yerhormm
Dekan Pakultas Ushuloddin dan Humaniorn
LN Walisonpgo Semarang

Axsadam Alathum Wa Rahmatullahi Wa Barakatuh

Setelah melalod proses pembimbingan dan perbaikan, maka saya menyatakan bahwa
tosis saudara

Namn CEFarug Arri
NIM 2104028012
Progeam Studi 2 Himu ALQuedan dan Talsi

Judul Penchitian: WAWASAN AL-QURAN TENTANG KONSEP TAWADU®
(STUDITAFSIR TEMATIK)

Felah suya setujur Selanjutnya knmi mohon dengan hormat agar tesis tersebut bisa
dimunagasyahkan,

Demibann atas perhatinnnya kami ueapkan terima kasih,

Weassalamu " Maikum Wa Rahmatullalhi Wa Barakatuh

Semarang, 27 Mei 2025
Daosen Pembimbing |

i

L prof, Dr. 1 Moh, Nor lehwan, M \e.




NOTA DINAS

Lampiran te
Perihal : Persetujuan Naskah Tesis

Yang Yerhormat:
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang

Assalamu ‘Alaikum Wa Rahmatullahi Wa Barakatuh

Setelah melalui proses pembimbingan dan perbaikan, maka saya menyatakan bahwa
tesis saudara:

Nama : Faruq Azri
NIM 12104028012
Program Studi : llmu Al-Qur'an dan Tafsir

Judul Penelitian: WAWASAN AL-QURAN TENTANG KONSEP TAWADU”
(STUDI TAFSIR TEMATIK)

Telah saya setujui. Selanjutnya kami mohon dengan hormat agar tesis tersebut bisa
dimunagasyahkan.
Demikian atas perhatiannya kami ucapkan terima Kasih.

Wassalamu ‘Alaikum Wa Rahmatullahi Wa Barakatuh

Semarang, 27 Mei 2025
Dosen Pembimbing I

hir M.Ag.




MOTTO
PR o.»§¢,°;|g‘lT‘Vw | 42 |y [ P P ]
O3 i aa Aall Gadal Sl 235 (M 1 sial 5 callall ) slas 51 50al Gaall &)

Tafsir Kemenag
Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta merendahkan diri
kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka kekal di dalamnya (QS.
Hud: 23).

sl 3 ) 33

“Tiada kenikmatan kecuali setelah ada kepayahan”

Vi



ABSTRAK

Judul : WAWASAN AL-QURAN TENTANG KONSEP TAWADU’
(STUDI TAFSIR TEMATIK)

Nama : Farug Azri

NIM : 2104028012

Konsep rawadu’ atau kerendahan hati merupakan bagian integral dari akhlak
Islam yang mencerminkan dimensi spiritual dan sosial yang mendalam. Dalam
konteks masyarakat modern yang diliputi krisis moral dan budaya narsistik,
khususnya akibat pengaruh media sosial, nilai tawadu’ semakin terpinggirkan.
Kesombongan, pengingkaran terhadap kebenaran, dan minimnya empati menjadi
fenomena umum yang berlawanan dengan ajaran tawadu’. Sementara dalam Al-
Qur’an, term tawadu’ tidak ditemukan secara eksplisit, walaupun disebutkan derivasi
dari termnya, namun tidak bermakna fawadu’. Nilai-nilainya tercermin melalui
beberapa term yang secara implisit bermakna tawdadu’. Para ulama seperti Imam al-
Ghazali dalam lhya’ ‘Ulim al-Din dan KH. Achmad Asrori al-Ishagi dalam al-
Muntakhabat telah mengkaji konsep ini Dimana Al-Ghazali menekankan aspek
penyucian jiwa, sedangkan KH. Asrori menekankan dimensi praksis sosial.
Perbedaan pendekatan ini menunjukkan adanya dinamika epistemologis yang relevan
untuk dikaji lebih lanjut dalam konteks kekinian.

Penelitian ini bertujuan untuk menggali konsep tawadu’ dalam Al-Qur’an
melalui metode tafsir tematik. Proses ini mencakup pengumpulan dan klasifikasi
ayat-ayat yang relevan, penelusuran asbab al-nuzil, analisis mundasabah, serta
pembandingan penafsiran dari para mufassir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa terdapat dua belas term dalam Al-Qur’an yang secara implisit
mengandung makna tawadu’, seperti mukhbit, tadarru’, khushu’, azillah, dan lain-
lain. Penulis juga berhasil merumuskan tiga tipologi tawadu’, yaitu: kepada Allah,
kepada sesama manusia, dan kepada alam. Adapun dampak dari perilaku tawadu’
antara lain mendapat rahmat dan kecintaan Allah, dijanjikan surga, dan
dikabulkannya doa; sementara dampak dari sifat sebaliknya adalah kemurkaan Allah,
penghalangan hidayah, dan azab yang menghinakan. Penelitian ini menunjukkan
bahwa tawadu’ bukan hanya nilai individual, tetapi merupakan sistem nilai integral
dalam membentuk masyarakat Qur’ani yang beradab.

Kata Kunci: Tawadu', Al-Qur'an, Tafsir Tematik.

Vil



ABSTRACT

Title : THE QUR'ANIC PERSPECTIVE ON THE CONCEPT OF
TAWADU’: A THEMATIC INTERPRETATION STUDY

Author : Farug Azri

SIN : 2104028012

The concept of tawadu’ (humility) is an integral part of Islamic ethics,
reflecting both profound spiritual and social dimensions. In the context of modern
society, which is increasingly marked by moral crises and narcissistic culture—
especially due to the dominance of social media—the values of tawadu * are gradually
being marginalized. Arrogance, denial of truth, and lack of empathy have become
prevalent phenomena that contradict the essence of tawadu’. Although the term
tawadu’ does not explicitly appear in the Qur’an, its values are implicitly reflected in
several related terms. Scholars such as Imam al-Ghazali in l|aya’ ‘Ulim al-Din and
KH. Achmad Asrori al-Ishaqgi in al-Muntakhabar have addressed this concept
extensively. Al-Ghazali emphasizes the purification of the soul, while KH. Asrori
stresses the practical social aspects. These differing approaches reveal an
epistemological dynamic worthy of further exploration in a contemporary context.

This study aims to explore the concept of tawadu’ in the Qur’an through the
thematic interpretation method (zafsir mawdii‘i). The research process includes
collecting and classifying relevant verses, tracing their asbab al-nuzil (occasions of
revelation), analyzing inter-verse relationships (mundasabah), and comparing
interpretations from classical and contemporary exegetes. The findings indicate
twelve Qur’anic terms that implicitly convey the meaning of tawdadu’, such as
mukhbit, tadarru’, khushu’, azillah, among others. The researcher also formulates
three typologies of rawadu’: towards Allah, towards fellow humans, and towards
nature. The impact of practicing tawadu’ includes receiving divine mercy and love,
the promise of paradise, and the acceptance of prayers. Conversely, the consequences
of arrogance include divine wrath, deprivation of guidance, and humiliating
punishment. This study concludes that fawadu ’ is not merely a personal virtue but an
essential value system for shaping a dignified Qur’anic society.

Keywords: Humility, Qur’an, Thematic Exegetical Study.

viii



Sl adle
(e st 32 40 el 4053 ) il ) 4 6da J38 Q1A 2335 O siall

TSBRTSLE )
YYCELYADNY Laldl) 485

Gl b5, (e Gielaialy G5 O3 GSay ARadY) 33 Gs B @A‘}ﬂ‘ bseia 3
dm\_,.ﬂ\ d.\LA} ‘)L.ma&_u.uuha_,mj LD.JJ\‘)JA m)_\ 43&4_5 4_15)\;\ g_ILA‘)\Ae_u.:‘éﬂ\ )m\.x.d\ CAL.’A\
udma:_‘\u}h\#cubb_d\uas.:}c&’a.“J\SJ\jc‘)ﬁ\Cqm\m wmcm\jﬂ\wca\)ussch\
MQMML#EMWU\\}“‘H‘)S” \)ﬂ\@@ﬂb‘)wé‘y\}{cﬂa\}mkﬂu\@} tm\}.d\)h};
saal gl y ol sl Eliake 4S8 IR GLaY) e c2Lalal) 38 6, 23140 clalladl s B e
Ry Lds ¢ Q.;sﬂ\‘}:\g‘)_\u_\;&\)d\ K Eia ’&9\}5}5&??}@.‘!\ (K1Y c))e_ﬂ__\;ud\«é-;@‘;ﬁg_ﬁm‘j\‘éijy\
G003 il Al gl painn) B3l ) el 3 G35l o2 Sy, Adlnl) Ao laia) cuilsal) e (55l A5
Gl s A,

‘)Lumd.«u.u_; Sic_,m_,.d\).\ms.\l\c@_md);u.qse.i‘)sl\u\)ﬂ\@@a\;ﬂ\?wu\#&u\‘;\m\).ﬂ\adﬁg_Q.\g_l
u_\‘).mAA”)AMIA.IM‘)\AA}6L_|L|Y‘u.uml_bd‘d.ll;.!_j‘d_")_\nk_ll_\u‘tl.u_’¢dm”L_I‘JL_ILIY‘MJCAAQ_\;.\!‘
d.wmc.aw\@wdmuﬁww@um & Caad) 78 Sy, bl s SIS
g gl A g1 A ) ) 1 il L sl pas, o sl AT g (g il sl
whmjl\}sw}w\m‘)du@dmea\}ﬂ\m)m \La\ M‘&‘@A‘}J‘}‘U“u‘@t“"ﬂb‘
Ayl J g% ey dilagdl miay o) han ) glidn Doy 5uSU Gl8 (Jadl i, el d}a}
M\)SGJL;\\)ACAJA.AcMM@\MM&J&&WMMu‘dH\A\u\é\@\)ﬁ\uai;.vj

o= s sall il Al sil) 50k el )
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Keputusan Bersama Menteri Agama, Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987.

1. Konsonan

No. | Arab Latin No. | Arab Latin
! | dilar;1nbdaankgkan 16 - t
2 - B 17 L z
3 & T 18 ¢ ‘
4 & $ 19 ¢ Gh
5 a J 20 ] F
6 c h 21 3 Q
7 ¢ Kh 22 < K
8 2 D 23 J L




24 a M
25 O N
26 B) W
27 > H
28 s ’

29 ¢ Y

3. Vokal Panjang

9 3 Z
10 B R
11 5 z
12 o S
13 | & Sy
14 ) $
15 | o= d
2. Vokal Pendek
/ =1 a;-’w Su’lla
4. Diftong
&l =au cax Kaifa
5= ai U haula

l=a Je Qala

sl =i Jdé Qila

i= u Jjgg yaqﬁlu
Catatan:

Kata sandang [al-] pada bacaan
syamsiyah atau gamariyah ditulis
[al-] secara konsisten supaya
selaras dengan teks arabnya.




KATA PENGANTAR
Bismillahirrahmanirrahim

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT yang telah
melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan
tesis yang berjudul “Wawasan Ayat Al-Qur’an tentang Konsep Tawadu” sebagai
salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister di Program Studi lImu Al-Qur'an
dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Walisongo. Shalawat serta
salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad SAW, suri
teladan utama dalam akhlak mulia, termasuk dalam hal tawadhu, yang menjadi ruh
dari penelitian ini.

Tesis ini tentu tidak lepas dari dukungan, bimbingan, dan doa dari berbagai
pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima kasih dan penghargaan yang
setinggi-tingginya kepada:

1. Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar,
M.Ag., yang telah menginspirasi penulis.

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, Dr.
H. Mokh, Sya’roni, M.Ag., yang telah membimbing penulis.

3. Ketua Program Studi S2 limu Al-Qur'an dan Tafsir, Prof. Dr. H. Moh. Nor.
Ichwan, M.Ag., berserta Sekretaris Jurusan, Dr. Muhammad Kudhori,
M.Th.l, yang telah membimbing di kelas hinggan penelitian tesis ini selesai.

4. Dosen Pembimbing, Prof. Dr. H. Moh. Nor. Ichwan, M.Ag. dan Dr. Mundhir,
M.Ag., yang telah membimbing penulis dalam penelitian ini dengan sabar
dan murah ilmu.

5. Para dosen pengampu mata kuliah di program magister lImu Al-Qur'an dan
Tafsir yang telah membimbing kepada penulis sampai sejauh ini.

6. Para panitia sidang, terutama penguji yang telah menguji dan memberi
tambahan ilmu, menjadikan tesis ini menjadi lebih baik.

7. Kepada orang tua tercinta, Mama Maskanah Zulfa dan Almarhum Abah
Abdul Bashir Muchtar yang, sumber doa dan cahaya hidupku. Terima kasih
atas cinta yang tak pernah putus, nasihat yang menuntunku, serta
pengorbanan yang tak terhitung sejak aku kecil hingga kini. Langkahku
dalam menapaki jalan ilmu adalah jejak dari didikan dan kasih sayang kalian.
Tesis ini bukan sekadar karya ilmiah, tapi juga persembahan kecil untuk cinta
yang besar dari dua insan luar biasa. Tak lupa Bapak Abdul Lathif dan
Almarhumah Ibu Mubarokah dan Umi Iffah, terima kasih atas penerimaan
dan doa yang tak henti mengiringi. Dalam diam dan kelembutan, kalian
menyemai kekuatan dan ketenangan bagi langkah kami. Kehadiran kalian
menjadi pelengkap restu dalam hidup dan studi ini. Dengan penuh rasa

Xi



10.

hormat dan syukur, saya persembahkan capaian ini sebagai wujud terima
kasih atas kasih, dukungan, dan kepercayaan yang begitu hangat dari
keluarga yang kini juga menjadi milikku.

Kepada belahan jiwaku, istriku tercinta, Hasna Qothrun Nadaa bersama
dedek bayi yang masih dalam kandungan, yang selalu memotiavsi,
mensupport, mendoakan, menemani dan membantu dalam penyelesaian
penelitian ini. Terima kasih atas sabar yang tak berbatas, doa yang senantiasa
mengiringi, dan pelukan hangat yang menjadi tempatku berteduh dari penat.
Di tengah malam-malam panjang, kau tetap setia menemani, menyulam
semangat saat lelah menyapa. Tesis ini bukan sekadar hasil pikiranku,
melainkan juga buah dari cintamu yang tulus dan pengorbananmu yang tanpa
suara.

Saudara-saudaraku, Kak Farid, Mbak Maryam, Mas Yusuf, Mbak Syifa,
Mbak Nawa dan Dek Najmie, Tesis ini lahir dari semangat yang kalian
tiupkan dalam perjalanan panjang ini. Doa dan perhatian kalian adalah pelita
yang menuntunku menuju garis akhir. Semoga langkah ini menjadi
kebanggaan kita bersama. Dek A’la, Dek Akmal, Dek Mastwa, Dek Zulfa,
Dek Labib, Dek Rahma dan Dek Yusuf, yang menemani penulis untuk
menyelesaikan penelitian ini. Semoga keberhasilan kecil ini dapat menjadi
ungkapan syukur atas hubungan yang tumbuh dalam ketulusan dan
kebersamaan yang indah.

Pondok Pesantren Al-Furgon Tulis, yang selalu mensupport penulis dengan
pemberian beasiswanya. Tak lupa segenap asatid dan santri PP. Al-Furgon
Tulis yang mendoakan penulis dalam menyelesaikan studi.

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh karena
itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi perbaikan karya ilmiah
ini di masa mendatang.

Semoga tulisan ini dapat memberikan manfaat dan menjadi amal jariyah dalam

memperkuat pemahaman umat terhadap nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya tentang
tawadu’ sebagai akhlak utama.

Semarang, 27 Mei 2025
Penulis

Faruq Azri

xii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..ottt i
PERNYATAAN KEASLIAN ...ttt ii
PENGESAHAN ....ooiiiiiii s iii
NOTA DINAS PEMBIMBING .......occoiiiiiiiiiiieeiees st iv
IMOTTO ettt bbbttt bbbt bbb n b Vi
ABSTRAK ..t vii
PEDOMAN TRANSLITERASI ..ottt X
KATA PENGANTAR ..ottt Xii
DAFTAR IST ..o Xiv
BAB |: PENDAHULUAN ..ottt 1
A. Latar Belakang Masalah ...........c.ccccoovoviiiiiiicc e 1
B. Rumusan Masalah...........cccooiiiiiiiiii e 5
C. Tujuan Penelitian .........ccooviiriiiieicieee e 5
D. Manfaat PENEtIan .........ccccoviieieiiiciceese e 5
E. KajJian PUSTAKA .....c.coviiiriiiiiiiieees e 6
F. Metodologi Penelitian.........c.ccoveieiiiieiiieccce e e 7
G. Sistematika PENUIISAN ........ccoviiiiiiicicie e 12
BAB Il: BENTUK PENGUNGKAPAN TAWADU’ DALAM AL-QUR’AN........ 15
A. Makna Tawadu: Etimologi dan Terminologi ..........ccccvvvvvvninencreniennnn. 15
1. Makna EtimologiS.......cccciiiiiiiiiicc et 15
2. Makna Terminologis .......cccceveiiiiicieiecc e 21
B. Term-Term Tawadu’ Dalam Al-QUr’an ...........cccccceevvivevieiivninsnsiennnenns 24
1. Term Secara Langsung Bermakna Tawadu’ ...........ccccccoevvivnaneinnnnn. 24
2. Term Yang Tidak Secara Langsung Bermakna Tawadu '’ .................. 33
a.  Mukhbit (rendah hati) ..........coooeiviiiiiiine s 33
b. Tadorru’ (rendah hati) ........cccoooeviiiiiiiii e, 37
c. Dakhir (rendah hati) .........cocoeieiiiiiiiiie 39
d. Azillah (lemah lembut) .......c.cccoviiiiiiii e, 40
e.  Khifd (rendah hati) ........ccocoveiiiniiiie 42
f. Hauna (rendah hati) ... 43
0. RuZama (Kasih Sayang) ......cccccoeeeieriniie e 45
h. La Yastakbirun (tidak SOMbONG) .....cccooeieiiiiiiiiii s 46
i.  La Ta’lu (tidak SOMDONG) ..ooveiiiiiieieeeee e 47
j. La Tamshi Maraka (tidak Sombong) .........cccccevenevnienvieiienne 48
K. Khushu’ (Tunduk dan Rendah Hati) .........ccccooviiiiinincieneen, 49
I Khudu’ (TUNAUK) ..o 50

Xiii



BAB IlI: TIPOLOGI PERILAKU TAWADU’ MENURUT AL-QUR’AN ........... 57

A. Perilaku Tawadu’ Kepada Pencipta (AHah) ... 57
B. Perilaku Tawadu’ Kepada SESama ..........ccccoverireiiicieinee e 66
C. Tawadu’ Kepada Alam ..o 78
BAB IV: DAMPAK BERPERILAKU TAWADU’ DAN TIDAK BERPRILAKU
TAWADU’ DALAM AL-QUR’AN ....ciiiiieieieieeee sttt 84
A. Dampak Berperilaku Tawadu’ Menurut Al-Qur’an ..........c.ccceevrvniennnne 84
B. Dampak Tidak Berperilaku Tawadu’ Menurut Al-Qur’an ..................... 90
BAB V: PENUTUP ......oiiiiii et 98
AL KESIMPUIAN .. re e 98
B. SAIAN .o s 99
DAFTAR PUSTAKA ..ottt sttt 100
GLOSARIUM ..ot ettt 106
RIWAYAT HIDUP ..ottt 112
LAMPIRAN-LAMPIRAN ..ottt ste et a et re e s 113
CK TUINITIN 1.ttt ettt b e 113
TrANSKIP NI .....c.veieieees e 114
BUKLi PEMBDAYAran SPP..........cccoiiiiiie ittt st ne e 115

Xiv



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Tawadu’ atau sikap rendah hati, salah satu adab terpuji yang sangat
dianjurkan dalam Islam. Sikap tawadu’ adalah sikap di mana seseorang tidak
menganggap dirinya lebih tinggi atau lebih unggul daripada orang lain, meskipun
memiliki kelebihan dibandingkan dengan mereka.! Ibn Al-Mubarok? seperti yang
dikutip oleh Imam Kanafi menjelaskan bahwa fawadu’ adalah sikap merendahkan
diri terhadap yang lebih rendah atau menolak sikap sombong terhadap yang lebih
tinggi dalam hal dunia, tidak merasa memiliki posisi tinggi dan tidak merendahkan
orang lain lebih dari dirinya.® Konsep tawdadu " ini tidak hanya memiliki dimensi
spiritual, tetapi juga sosial, karena tawadu’ mampu menciptakan harmoni dalam
hubungan antarmanusia.* Dalam Al-Quran, fawadu’ sering dikaitkan dengan sikap
seorang hamba yang menyadari kelemahan dan ketergantungannya kepada Allah
SWT, serta menghormati sesama manusia tanpa merasa lebih tinggi atau lebih
mulia. Di era modern ini, di mana kesombongan dan individualisme semakin
meningkat, degradasi moral generasi saat ini, yang terpengaruh oleh egoism.®

Di tengah arus globalisasi dan perkembangan teknologi, nilai-nilai
kesombongan dan individualisme semakin menguat. Media sosial, misalnya, sering
menjadi wadah untuk pamer dan mencari pengakuan,® yang bertentangan dengan
nilai rawadu’. Hal ini menimbulkan berbagai masalah sosial, seperti perpecahan,
diskriminasi, dan ketidakadilan. Oleh karena itu, pemahaman yang mendalam

! Ahmad Yani, Be Excellent: Menjadi Pribadi Terpuji, (Depok: Al-Qolam, 2007), HIm
101. Lihat juga Purnama Rozak, Indikator Tawadu’ Dalam Keseharian, (Jurnal Madaniyah),
Vol 1 Edisi XII, 2017.

2 Nama lengkapnya adalah Abdulloh bin Al-Mubarok, seorang ulama besar yang lahir
di Khurasan pada tahun 118 H. Beliau seorang ulama terkemuka pada masanya yang memiliki
ilmu yang luas, shaleh serta zuhud. Dan beliau telah berguru kepada kurang lebih 4.000 orang.
Muhammad Bin Hasan, Nuzhah Al-Fudhola’ Tahdzib Siyar A’lam An-Nubala, (Kota Jakarta
Selatan: Pustaka Azam, 2008), Jilid 2, HIm 528.

3 Imam Kanafi, llmu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual Dan Akhlag, (Pekalongan:
Penerbit NEM, 2020), HIm 175.

4Yola Tiaranita dkk, Religiositas, Kecerdasan Emosi, Dan Tawadu’ Pada Mahasiswa
Pascasarjana, (Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi Vol. 2, No 2 (2017): Him 185,
DOI: 10.21580/pjpp.v2i2.1175.

5 Nur Laylu S. & Budi Haryanto, Menyoal Degradasi Moral Sebagai Dampak Dari
Era Digital, (Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam), Vol 3, No 4, 2023, HIm 225.

6 Evayanti Yuliana P. dan Dien Vidia R., Flexing Sebagai Simulasi Mesin Hasrat Dan
Frag, (Jurnal Socius: Journal of Sociology Research and Education), Vol 11, No 1, 2024:
Him 15, DOI: 10.24036/scs.v11i1.622.



tentang rawadu’ menjadi penting guna menciptakan masyarakat yang harmonis dan
adil.

Tawadu’ diartikan memandang orang lain lebih berhak, pantas dibanding
dirinya sendiri. Namun, ada sebuah cerita, suatu ketika terdapat sebuah acara
dimana para kyai berkumpul. Kemudian tiba waktu untuk menunikan sholat, dan
mereka pun saling dorong atau saling menunjuk untuk menjadi imam sholat, tidak
ada yang mau menjadi imam, karena merasa yang lain lebih pantas, dan hampir
sholat jamaah tidak jadi dilaksanakan. Begitupun realita dalam ranah politik,
ditemukan orang yang tidak berkompeten bisa menduduki jabatan pemerintahan,
dikarenakan orang yang dipandang berkompeten bersikap tawdu’ dengan tidak mau
menjadi pemimpin atau dalam pemerintahan.” Salah satu ciri fawadu’ adalah
menerima kebenaran, bertanggung jawab dan berempati kepada sesama. Namun,
saat ini, banyak orang yang tidak mau menerima kebenaran, tidak bertanggung
jawab, cuek atau tidak berempati terutama pada Gen Z, disebabkan misinformasi
dan toksisitas pada media sosial.®

Nabi Muhammad memerintahkan umat Islam untuk bersikap tawadu .

(plose o) 5) 251 e 320 ak V3 sl Jle 320 538 Y a1 alal 5 3 D) adl & &)
Sesungguhnya Allah telah mewahyukan kepadaku agar bersikap fawadu’

(merendahkan diri), hingga seorang tidak menyombongkan dirinya dihadapan
orang lain dan tidak saling menganiaya. (HR Muslim, No: 2865)

Imam An-Nawawi menjelaskan bahwa hadis ini mengandung perintah untuk
tawadu * (rendah hati) dan larangan terhadap takabur (sombong) serta kezaliman.
Beliau menekankan bahwa tawadu’ adalah akhlak mulia yang mendekatkan
seorang hamba kepada Allah SWT dan menjauhkannya dari sifat-sifat tercela.
Hadis ini juga mengajarkan pentingnya persamaan derajat di antara manusia dan
larangan saling merendahkan atau menzalimi satu sama lain.® Menurut Al-
Mubarakfuri, hadis ini mengajarkan pentingnya sikap tawadu’ dalam kehidupan
sosial. Beliau menegaskan bahwa fawadu’ adalah sifat yang dicintai oleh Allah
SWT dan termasuk ciri orang-orang yang beriman. Hadis ini juga melarang sikap
sombong dan kezaliman, karena kedua sifat tersebut dapat merusak hubungan sosial

" Imam Suprayogo, Resiko Sikap Tawadu’ Dalam kepemimpinan, uin-malang-
.ac.id/r/160801/ Resiko-Sikap-Tawadu’-Dalam-kepemimpinan.html

8 Surveying Americans On Empathy Burnout, unitedwaynca.org/blog/empathy-
burnout-survey/. Dalam survey yang diadakan oleh United Way of The National Capital Area
tersebut, menunjukkan 57% dari Gen Z merasa empati mereka menurun disebabkan media
sosial.

® Imam An-Nawawi, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-
Arabi, 1392 H (1972 M), Jilid 16, HIm 142.



dan menjauhkan seseorang dari rahmat Allah.’® Al-Qadi ‘lyad mengatkan bahwa
hadis ini menegaskan pentingnya fawadu’ sebagai akhlak yang mulia. Beliau
menyatakan bahwa fawadu’ adalah sifat yang menghindarkan seseorang dari
kesombongan dan kezaliman, serta mendorong terciptanya keharmonisan dalam
masyarakat. Hadis ini juga mengingatkan bahwa kesombongan dan kezaliman
adalah sifat yang dibenci oleh Allah SWT dan dapat merusak hubungan antar
manusia.'*

Ketiga kitab syarah di atas sepakat bahwa hadis tersebut mengajarkan
pentingnya sikap tawadu’ (rendah hati) dan larangan terhadap kesombongan serta
kezaliman. Penjelasan mereka menekankan bahwa tawddu’ adalah akhlak yang
mendekatkan seseorang kepada Allah SWT dan menciptakan keharmonisan dalam
kehidupan sosial. Namun, di dalam Al-Quran, sebagai sumber primer dalam syariat
Islam, tidak ditemukan term yang secara eksplisit mengandung makna tawadu’,
yang ditemukan hanya derivasi dari term fawadu’. Seperti yang disebut dalam al-
Qur’an, Allah berfirman,

S Laday G015

Bumi telah Dia bentangkan untuk makhluk(-Nya). (QS. Ar-Rahman: 10)

Dalam ayat ini, term wada’aha bermakna membentangkan. Allah
menciptakan dan membentangkan bumi untuk kehidupan semua makhluk-Nya.
Allah meletakkan bumi dan menghamparkannya supaya dapat digunakan,
menstabilkan dan mengukuhkannya dengan gunung-gunung yang tertanam kuat
agar makhluk hidup yang tinggal di atasnya bisa hidup dengan stabil dan tenang.?
Bumi diletakkan oleh Allah, yaitu dihamparkan dan dipersiapkan untuk
kenyamanan semua makhluk yang menghuni di dalam bumi.*?

Dalam ayat lain Allah berfirman dalam Al-Qur’an,
(o )8 2h Ly o )80 Gl (5355 Walaa Jaa d (8 gy ata i Ge i in B8 RS 855855
ol A Qlde (15
Pada hari kamu melihatnya (guncangan itu), semua perempuan yang menyusui
melupakan anak yang disusuinya, setiap perempuan yang hamil akan
keguguran kandungannya dan kamu melihat manusia mabuk, padahal
sebenarnya mereka tidak mabuk. Akan tetapi, azab Allah itu sangat keras. (QS.
Al-Hajj: 2)

10 Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, Fathul Mulhim bi Syarhi Shahih Muslim, Beirut:
Dar Al-Kutub Al-llmiyah, 1427 H (2006 M), 6, HIm 320.

11 Al-Qadhi 'lyadh, Syarh Shahih Muslim: Ikmal Al-Mu 'lim bi Fawaid Muslim, Kairo:
Dar Al-Wafa, 1419 H (1998 M), Jilid 8, HIm 245.

12 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 232

13 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 13, HIm 501



Pada ayat ini, term tada ‘v merupakan derivasi dari kata tawadu’, yang berarti
keguguran. Ayat ini diturunkan saat malam hari pada perang Bani Mushthalag. Nabi
Muhammad membacakan ayat 1-2 surat al-hajj kepada semua orang, kemudian
semua orang yang mendengar menangis luar biasa sambil duduk, sedang wajahnya
termenung dan sedih. Ayat ini bercerita tentang kengerian Ketika datangnya hari
kiamat dengan guncangan dahsyatnya, sehingga menyebabkan setiap perempuan
yang hamil mengalami keguguran, karena kengerian, ketakutan dan keadaan yang
mencekam.

Salah satu konsep tawddu’ yang sudah ada yaitu konsep tawddu’ Imam
Ghazali yang filosofis dalam menjelaskan konsep tawdadu’. Konsepnya ialah
merendahkan diri dengan melihat orang lain lebih rendah daripada kita dan merasa
diri kita lebih tinggi ketika berhadapan dengan orang yang menyombongkan diri.
Konsepnya bersifat batin spiritual, pembersihan jiwa serta masuk ke dalam magam
tasawuf. Selian itu, terdapat pula konsep tawadu’ KH. Achmad Asrori Al-Ishagi
yang lebih praktis dan sosial ilmiah. Konsep tawdadu’ perspektif KH. Achmad
Asrori al-Ishagi yaitu merendahkan diri kepada siapapun, baik kepada yang
memiliki kedudukan rendah, sesama atau terhadap orang yang menyombongkan
diri. Menurut KH. Achmad Asrori, tawadu’ terdapat dua makna, tawadu’ sughra
tawadu kubro. Kategori tawadu sughro lebih condong kepada interaksi sosial dan
bermakna mendahulukan dan memuliakan orang lain masuk dalam. Sementara
tawadu’ dengan makna meminta keberkahan kepada orang lain, yang menjadikan
orang yang diminta tersebut ingat kepada Allah SWT dan kesadaran spiritual dalam
masuk dalam kategori tawadu’ kubro. Adapun perbedaan dan persamaan antara
tawadu’ al-Ghazali dan KH. Achmad Asrori, dalam segi persamaan jika dilihat dari
segi horizon ialah sama-sama merendahkan diri ketika bertemu dengan orang lain.
Bedanya, jika al-Ghazali ialah dengan membanggakan diri ketika bertemu dengan
orang yang sombong dan KH. Achmad Asrori tetap tawadu’ kepada siapapun.’®

Meskipun tawadu’ sering dibahas dalam kajian akhlak, masih terdapat gap
research yang signifikan dalam kajian fawadu’ dalam Al-Quran. Pertama,
kebanyakan penelitian hanya membahas tawdadu’ secara umum, tanpa
mengaitkannya dengan ayat-ayat spesifik dalam Al-Quran. Kedua, diperlukan
konsep baru yang mencakup berbagai ayat tawadu’ dalam Al-Qur’an. Karenanya,
penelitian ini memiliki tujuan untuk mengisi gap research tersebut dengan
mengkaji tawadu’ dalam Al-Quran secara komprehensif, baik dari segi linguistik,
tafsir, maupun implementasinya dalam kehidupan sehari-hari. Diharapkan

14 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, HIm 158

15 Ach Firdillah, Konsep Tawadhu' Pemikiran Imam Ghazali Dan KH. Achmad Asrori Al-
Ishaqi (Studi Komparatif Kitab lhya' Ulum Al-Din Dan Al-Muntakhabat), Surabaya: STAI Al
Fithrah., 2023



penelitian ini dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam kajian tafsir Al-
Quran, serta memberikan panduan praktis bagi umat Islam dalam mengamalkan
tawadu’.

B. Rumusan Masalah
Peneliti akan membuat pokok rumusan masalah dengan latar belakang
masalah tersebut, yaitu “Bagaimana konsep tawadu’ di dalam Al-Qur’an?”
Untuk menjawab pokok rumusan masalah yang ada, maka tesis ini akan
memuat subpokok rumusan masalah, yaitu:
1. Apa saja bentuk pengungkapan dan makna term tawdadu’ di dalam Al-Qur’an?
2. Bagimana tipologi perilaku tawadu’ dalam Al-Qur’an?
3. Apa saja dampak berperilaku tawdadu’ dan tidak berperilaku tawadu ?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan penelitian ini adalah: mengkaji menganalisa bagaimana konsep
tawadu’ di dalam Al-Qur’an, melalui kajian dan analisa term fawadu’ dan
maknanya, tipologi perilaku tawadu’ dan dampak berperilaku fawdadu’ serta tidak
berperilaku fawadu’ dalam Al-Qur’an.

Dengan memahami konsep ini secara mendalam, diharapkan dapat
memberikan kontribusi terhadap pengembangan nilai-nilai spiritual dan sosial
dalam masyarakat. Tujuan lain dari penelitian ini adalah memberikan rekomendasi
praktis tentang bagaimana tawadu’ dapat diajarkan dan dipraktikkan dalam
berbagai konteks kehidupan.

D. Manfaat Penelitian

Terdapat dua aspek pada manfaat penelitian ini, yaitu teoritis dan praktis.
Dalam aspek teoritis, penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap
perkembangan ilmu tafsir dan kajian Islam, khususnya dalam memahami konsep
tawadu’. Sementara dalam aspek praktis, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan panduan tentang bagaimana nilai zawadu’ dapat diaplikasikan dalam
keseharian di dalam konteks personal maupun sosial. Sehingga, penelitian ini
diharapkan bisa menjadi referensi bagi peneliti, pendidik, dan masyarakat umum
yang tertarik untuk mengembangkan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam
kehidupan mereka.



E. Kajian Pustaka

Sejauh penelusuran penulis, penelitian dengan tafsir bertema tawadu’ yang
menjadi pokok penelitian ini banyak ditemukan dalam berbagai buku dan karya ilmiah.
Meskipun begitu bukan berarti penelitian ini sama dengan penelitian yang sudah ada.
Penulis akan membahasnya dengan pembahasan yang berbeda.

Mengenai penelitan yang membahas tentang tawadu’ diantaranya;

Pertama, Studi penafsiran ayat-ayat tawadhu’ dalam tafsir Al-Mishbah. Artikel
ini ditulis oleh Arvita Rahmawati pada jurnal Al-Karima, Vol 3 No. 2, 2019. Artikel ini
membahas fawdadu’ dengan fokus pada kajian tokoh dalam kitab tafsir Al-Mishbah.
Penelitian ini membahas 13 ayat yang ditafsirkan dengant tafsir Al-Mishbah dan dari
penafsiran itu disimpulkan menjadi 12 bentuk tawadu’ dalam Al-Qur’an. Berbeda
dengan artikel tersebut, penulis meneliti dengan kajian tematik tawdadu’ tidak
menggunakan kajian tokoh tertentu. Penulis menggunakan kitab tafsir dari bebagai
perspektif yang menafsirkan ayat-ayat yang diinventarisir sebagai ayat tawdadu .

Kedua, Aplikasi, Dampak, dan Universalitas Sikap Tawadhu’, ditulis oleh lda
Nurlaeli pada jurnal Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam Volume 23, No. 1, Maret 2022.
Dilihat dari judulnya, penelitian ini tidak membahas tawdadu’ dari perspektif Al-Qur’an,
namun sedikit mencantumkan ayat tentang fawadu’. Secara umum, artikel ini berisi
jawaban koresponden tentang gagasan sifat tawadu’. Gagasan itu meliputi tunduk pada
Tuhan, persamaan derajat manusia, toleransi kepada sesama, pembebasan wanita, dan
pembebasan berbudakan serta eksploitasi manusia. Berbeda dengan artikel diatas,
penelitian ini tidak membahas tawdadu’ degan mencari data dari koresponden, tetapi
mengumpulkam data dengan mengambil dari kitab-kitab tafsir. Selain itu, artikel diatas
hanya membahas satu ayat yang ditafsirkan secara singkat dengan tiga mufassir dan dua
ayat hanya dicantumkan tanpa ditafsirkan. Sementara penelitian ini, penulis banyak
membahas ayat-ayat Al-Quran dan ditafsirkan dengan berbagai kitab tafsir.

Ketiga, Kitab At-Tawdadu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah karya Salim Al-
Hilali. Kitab ini membahas pengertian, macam, syarat, derajat, keutamaan fawadu’
dan kibr sebagai lawan dari rawadu’. Dalam kitab tersebut, tertulis beberapa ayat Al-
Quran, namun tidak dicantumkan penafsiran-penafsiran dari mufassir, selain itu,
ditemukan juga banyak hadis. Dari pengelompokan bab yang ada dalam kitab tersebut,
lebih banyak diambilkan dari hadis-hadis tentang fawdadu’. Berbeda dengan kitab
tersebut, penelitin ini mengklasifikasikan pembahasan tawadu’ berdasar pada term dan
ayat tawadu’ yang ditemukan pada al-Qur’an. Selian itu, setiap ayat yang dicantumkan
dalam penelitian, dijelaskan penafsiran-penafsiran dari berbagai ulama tafsir.

Keempat, Kitab At- Tawadu’ wa Al-Khumul, buku ini karya Ibn Abi Ad-Dunya.
Salah satu karya klasik yang membahas secara mendalam tentang tawadu’ (kerendahan
hati) dan khumul (menghindari ketenaran). Kitab ini termasuk dalam kategori kitab
akhlak dan tasawuf, yang mengumpulkan hadis, atsar, kisah-kisah Nabi dan para ulama
salafus shalih tentang pentingnya tawadhu dalam kehidupan seorang muslim. Perbedaan



dengan penelitian ini terletak pada fokus pembahasannya, kitab At- tawadu’ wa Al-
Khumul lebih banyak mengutip kisah-kisah dan atsar para Nabi dan ulama baik dari Al-
Qur’an maupun hadis, namun tidak menganalisa hadis maupun ayat-ayat fawadu nya.
Sedangkan penelitian ini lebih fokus pada pengungkapan dan analisis term-term tawdadu’
dalam Al-Qur'an beserta interpretasinya.

Berbagai penelitian di atas, tema tawdadu’ sudah dibahas oleh beberapa peneliti,
namun, fokusnya berbeda. Penilitian ini fokus pada kajian tematik konsep tawadu’ dalam
Al-Quran dengan ayat tawdadu’ yang telah dikumpulkan dalam kitab Al-Mu jam Al-
Maudhui Li Ayat Al-Qur’an dan terjemah Al-Qur’an Kemenag serta menganalisa
interpretasinya.

F. Metode Penelitian

1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini menerapkan library research. Library research yaitu
sebuah penelitian yang semua datanya berasal dari sumber tertulis.’® Proses ini
melibatkan pendalaman melalui literatur berbagai tulisan, naskah dan karya-karya
lainnya sesuai dengan tema yang diteliti.}” Penelitian library research atau penelitian
kepustakaan adalah metode penelitian yang mengandalkan sumber-sumber tertulis
seperti jurnal, dokumen, buku, dan artikel untuk mengumpulkan dan menganalisis
data. Jenis penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data secara langsung di
lapangan, melainkan memanfaatkan informasi yang sudah tersedia dalam literatur.
Menurut Sugiyono, penelitian kepustakaan cocok digunakan untuk mengembangkan
teori atau memahami fenomena berdasarkan temuan sebelumnya. Penelitian ini
sering digunakan dalam bidang humaniora, sosial, dan pendidikan, di mana analisis
teks dan interpretasi data menjadi fokus utama. Kelebihan utama dari penelitian ini
adalah efisiensi waktu dan biaya, karena peneliti tidak perlu melakukan observasi
atau eksperimen langsung. Namun, penelitian ini juga memiliki keterbatasan, seperti
ketergantungan pada ketersediaan dan kredibilitas sumber yang digunakan.®

Penelitian kepustakaan dapat dibagi menjadi dua jenis utama, yaitu penelitian
historis dan penelitian filosofis. Penelitian historis bertujuan untuk mengkaji
peristiwa atau fenomena masa lalu berdasarkan dokumen dan catatan sejarah.
Sementara itu, penelitian filosofis lebih fokus pada analisis konsep, teori, atau
pemikiran yang terdapat dalam literatur. Menurut Nazir, penelitian kepustakaan

16 Nashiruddin Baidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2019), HIm 28.

17 Suharsini Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis, (Jakarta: Bina
Aksara, 1989), Him 10.

18 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta,
2017, HIm. 8-9.



sangat berguna untuk menyusun kerangka teoritis atau melakukan kajian komparatif
terhadap berbagai sumber. Penelitian ini juga memungkinkan peneliti untuk
mengidentifikasi gap atau celah dalam literatur yang ada, sehingga dapat memberikan
rekomendasi untuk penelitian lanjutan. Meskipun tidak melibatkan data primer,
penelitian kepustakaan tetap memerlukan ketelitian dalam memilih dan menganalisis
sumber agar hasilnya dapat dipertanggungjawabkan.*®

Proses penelitian kepustakaan dimulai dengan identifikasi masalah dan
perumusan pertanyaan penelitian. Selanjutnya, peneliti melakukan pencarian literatur
yang relevan dari berbagai sumber, seperti buku, jurnal, dan database online. Menurut
John W. Creswell, analisis data dapat dilakukan melalui langkah-langkah penelitian
kepustakaan meliputi pengumpulan, evaluasi, dan memadukan sumber informasi
yang dipilih. Peneliti harus memastikan bahwa sumber yang digunakan memiliki
kredibilitas tinggi, seperti karya yang diterbitkan oleh penerbit terpercaya atau jurnal
yang telah melalui proses peer review. Setelah data terkumpul, peneliti melakukan
analisis untuk menjawab pertanyaan penelitian dan menarik kesimpulan. Proses ini
memerlukan keterampilan kritis dan kemampuan untuk menghubungkan berbagai
temuan dari literatur yang berbeda.?

Kelebihan penelitian kepustakaan antara lain efisiensi waktu dan biaya, karena
peneliti tidak perlu melakukan pengumpulan data di lapangan. Selain itu, penelitian
ini memungkinkan peneliti untuk mengakses sumber-sumber yang sudah teruji
validitasnya, seperti buku teks dan jurnal ilmiah. Terdapat beberapa kekurangan
dalam penelitian ini, misalnya, data yang dicantumkan terbatas pada informasi yang
sudah tersedia, sehingga mungkin tidak mencakup perkembangan terbaru dalam
bidang yang diteliti. Penelitian kepustakaan juga bergantung pada kualitas dan
kredibilitas sumber yang digunakan. Jika sumber yang dipilih tidak akurat atau bias,
hasil penelitian dapat menjadi tidak valid. Oleh karena itu, peneliti harus berhati-hati
dalam memilih dan mengevaluasi sumber yang digunakan.?

Penelitian kepustakaan memiliki peran penting dalam pengembangan ilmu
pengetahuan, terutama dalam bidang yang memerlukan analisis mendalam terhadap
teori dan konsep. Misalnya, dalam bidang pendidikan, penelitian kepustakaan sering
digunakan untuk mengkaji kurikulum, metode pembelajaran, atau kebijakan
pendidikan berdasarkan literatur yang ada. Penelitian ini juga dapat digunakan
sebagai pendahuluan untuk penelitian lapangan, di mana peneliti mengidentifikasi
gap atau celah dalam literatur sebelum merancang penelitian empiris. Selain itu,
penelitian kepustakaan juga bermanfaat untuk memahami konteks historis atau

19 Nazir, Metode Penelitian, Bogor: Ghalia Indonesia, 2014, HIm. 56-58.

20 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches, Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014, Him. 20-21.

21 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, ..., HIm 10.



filosofis dari suatu fenomena. Dengan demikian, meskipun tidak melibatkan data
primer, penelitian kepustakaan tetap memiliki nilai akademis yang tinggi dan dapat
memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan.??

Penelitian ini dirancang sebagai ilmu tafsir dengan paradigma penelitian
kualitatif. Penulis mengumpulkan data dan menyarinya, kemudian mencari teori
penunjang bagi penelitian sesuai yang dibahas. Maka, dalam penulisan penelitian ini,
data dikumpulkan melalui studi pustaka dari berbagai teks, buku, sumber utama
maupun sekunder yang berkaitan dengan tawadu ’. Tujuannya untuk memastikan arah
penelitian yang jelas dan hasil yang optimal. Dikarenakan objek penelitian tulisan ini
berkaitan langsung dengan ayat al-Qur'an, maka pendekatan ilmu tafsir adalah
penekatan yang tepat. Didalamnya, terdapat berbagai corak dan metode penulisan
yang dibutuhkan dan dikenal. Seperti yang disampaikan al-Farmawi, terdapat
beberapa corak dalam penafsiran al-Qur'an, yaitu metode mugarin, metode Ijmali,
metode tahlili, dan metode maudu’i. Penulis memilih metode maudhu'i untuk
penelitian ini karena dianggap sebagai metode yang paling sesuai untuk menganalisis
interpretasi al-Qur'an terhadap suatu masalah dan mengungkapkan esensi atau pesan
yang terdapat di dalamnya dengan tujuan mendapatkan jawaban yang menyeluruh.
Penerapan metode maudhu'i dilakukan dengan mengumpulkan ayat-ayat yang
menjadi fokus penelitian dan menyusunnya dalam kerangka yang komprehensif. Hal
ini mencakup penyelidikan tentang asbabun-nuzul, munasabat, dan kumpulan
beragam pandangan dan penjelasan dari para intelektual khususya para pakar
mufassir yang ada. Dengan hal itu, penulis berharap dapat memberikan analisis yang
menyeluruh dari perspektif al-Qur'an.

2. Sumber Data

Keakuratan, validasi, dan pendalaman penelitian memerlukan ulasan data yang
berkaitan dengan pokok pembahasan tersebut. Dalam hal ini, sumber data
diklasifikan dalam dua macam vyaitu:
a. Data Primer

Data primer adalah data penelitian tesis yang secara langsung berkaitan dengan
tema penelitian.?? Sumber pertama dan utamanya dalam penelitian ini adalah Al-
Qur’an, karena penelitian ini membahas tentang term dan ayat Al-Qur’an.

b. Data Sekunder

22 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches, ..., Him. 22,

2 |bnu Hajar, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif Dalam Pendidikan,
(Jakarta: P.T Raja Grafindo, 1996), HIm 83



Sumber sekunder menggunakan literatur yang mendukung pembahasan tema
tawadu’, baik dari kitab turas (klasik), mu’jam (kamus), maupun buku keislaman
berbahasa Indonesia. Untuk mencari penafsiran term tawadu’ menggunakan kitab-
kitab tafsir, yaitu: Tafsir Khowathir Sya rowi karya Imam Mutawali Asy-Sya’rowi,?*
Tafsir Al-Azhar karya Abdul Malik Karim Amrullah,?® Tafsir Al-Munir karya
Wahbah Az-Zuhaili,?® Shofwat At-Tafasir karya M. Ali Ash-Shobuni,?” Tafsir Al-
Qur’an Al-‘Azim Karya Ibnu Katsir?® Tafsir Al-Maraghi karya Ahmad Musthofa Al-
Maraghi,® Kitab Laraif Al-Isyarat karya Al-Qusyairi,®® Al-Misbah: Pesan, Kesan
dan keserasian Al-Qur’an karya M. Quraish Shihab.%

Dalam mencari term tawadu’ dalam Al-Quran menggunakan kitab Al-Mu jam
Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya Subhi Abdurrouf ‘Asar.®’ Data
terjemah penelitian ini, menggunakan Al-Qur’an dan terjemahnya Departemen
Agama.® Untuk menambah kajian pada tema, ditambahkan beberapa kitab, seperti

2 Muhammad Mutawali Ash-Sha’rowi, Khowathir Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur,
2010). Pemilihan Kitab Tafsir Ini Karena Detail Dalam Membahas Suatu Ayat Dan Kata
Dalam Al-Qur’an Serta Kontekstual

25 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, (Tk, Pustaka Nasional, Tt) PDF
E-Book. Kitab Tafsir Karya Buya Hamka Ini Dipilih Karena Bercorak Sufistik Serta Sedikit
Banyak Sesuai Dengan Kondisi Sosial Dan Budaya Masyarakt Indonesia.

% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, (Jakarta: Gema Insani,
2013), PDF E-Book. Tafsir Munir Termasuk Kitab Tafsir Yang Lengkap Isinya, Mulai Dari
Makna Perkata, Asbab Nuzul Serta Menyertakan Pendapat Ulama Yang Mu tabar Dengan
Jelas Dan Singkat.

27 M. Ali Ash-Shobuni, Shofwat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt). Pemilihan
Kitab Ini Karena Beliau Menggabungkan Riwayat Bi Al-Ma ‘tsur Dan Bi Al-Ra yi.

28 Ismail lbn Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adhim, (Alexandria: Al-Maktab Al-Jami’l
Al-Hadits, Tt). Kitab Tafsir Ibnu Katsir Dipilih Karena Termasuk Kitab Klasik Yang Dapat
Memberi Penafsiran Dan Pandangan Berbeda Atas Suatu Ayat Serta Menafsirkan Dengan
Riwayat Bi Al-Ma tsur.

2 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Beirut: Dar Al-Fikr, 1973.
Peneliti Memilih Kitab Ini, Karena Al-Maraghi Menafsrikan Dengan Cara Bi Al-Ra’yi Dan
Disampaikan Pula Bukti-Bukti lImiah Yang Ada.

30 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-
Mishriyyah, 2000, PDF E-Book. Kitab ini dipilih karena penafsirannya bercorak sufistik,
dapat menambahkan penafsiran ayat tawadu’ maupun ketidaksetujuannya tentang ayat
tawadu’, seperti yang tercantum dalam latar belakang masalah.

31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
Tangerang: Lentera Hati, 2005, PDF E-Book. Kitab Ini Dipilih Karena Quraish Shihab
Adalah Mufassir Kontemporer Indonesia, Yang Artinya Ketika Beliau Menafsirkan Suatu
Ayat, Relevan Dengan Problematika Kehiduapn Masyarakat Indonesia. Selian Itu, Tafsir Al-
Mishbah Ini Menekankan Pada Korelasi Antar Ayat Dan Surat.

32 Subhi As-Solih, Mabahis Fi Ulum Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-‘Tlm Li Al-Malayin,
1977.

33Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, 2016, Aplikasi Android
Versi 2.4 RC2

10



Al-Risalah Al-Qusyairiyah karya Imam Al-Qusyairi,** Mu jam Mufrodat Fi Gharib
Al-Qur’an karya Ar-Raghib Al-Asfahani,* al-Mu jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an
karya Muhammad Fuad Abdul Baqi,®* At-Tawddu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-
Sunnah karya Salim Al-Hilali,*” Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul karya
Jalaluddin As-Suyuthi.®®

3. Teknik Pengumpulan Data
Penelitian ini menggunakan metode tafsir maudui atau tematik. Tafsir tematik,
adalah pendekatan dalam studi Al-Qur’an yang terpusat pada pengumpulan dan
analisis ayat berdasarkan tema pilihan. Menurut Abdu Al-Hayy Al-Farmawi, metode
ini dimulai dengan identifikasi tema yang relevan dengan permasalahan yang dikaji.
Peneliti kemudian menghimpun ayat-ayat dalam Al-Qur'an yang berhubungan
dengan tema, secara langsung ataupun tidak langsung. Proses ini melibatkan studi
mendalam terhadap kitab tafsir klasik dan modern, serta sumber-sumber sekunder
yang mendukung. Al-Farmawi menekankan ugensi memahami asbab nuzul dan
kebahasaan ayat-ayat tersebut untuk menghasilkan interpretasi yang akurat dan
komprehensif. Secara lengkap langkah-langkah metode muadu i menurut Abdu Al-
Hayy Al-Farmawi, yaitu:
1. Memilih topik yang diteliti.

Melacak dan mengumpulkan ayat yang berhubungan dengan topik.

Menempatkan ayat sesuai waktu diturunkannya.

Memahami keterkaitan antar ayat

Menyusun pembahasan yang lengkap, teratur dan utuh

Melengkapi dengan hadis Nabi
Selaln itu, dilanjutkan dengan menganalisa ayat-ayat serta mengkompromikan
‘am dan khosh, mutlag dan mugoyyad dan menemukan satu muara dari pertentangan-
pertentangan yang ada sehingga lahir satu kesimpulan.

Muhammad Husain Al-Zahabi menambahkan bahwa metode tafsir tematik

juga melibatkan analisis asbabun nuzul (sebab turunnya ayat) dan munasabah

o oA wN

3 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Al-Risalah Al-Qusyairiyah, Kairo: Dar Al-Sya’b, 1989
M, PDF e-Book.

3 Ar-Raghib Al-Asfahani Mu jam Mufrodat Alfadzi Al-Qur’an, (Beirut: Dar Al-Kutub
Al-‘Tlmiyah, 2008).

3 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an, (Kairo: Dar
Al-Hadits, 2018),

37 Abi Usamah Salim bin ‘Id Al-Hilali, At-Tawadu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah,
(Dammam: Dar Ibn Al-Qayyim, 2001).

3 Jalaluddin Abi ‘Abd Ar-Rahman As-Suyuthi, Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul,
(Beirut: Al-Kutub As-Saqofiyah, 2002).

39 Abdu Al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudu i, Kairo: Tp. 2005,
HIm 48

11



(keterkaitan antar ayat). Peneliti harus memastikan bahwa tema yang dipilih
mempunyai landasan yang berdasar pada Al-Qur'an dan dapat dikaitkan dengan isu-
isu kontemporer. Al-Zahabi menekankan pentingnya menggunakan pendekatan
interdisipliner, seperti sejarah, sosiologi, dan psikologi, untuk memperkaya analisis.
Selain itu, peneliti harus membandingkan penafsiran ulama klasik dan modern untuk
memahami perkembangan pemahaman terhadap tema tertentu. Metode ini tidak
hanya menghasilkan pemahaman yang mendalam, namun relevan pula dengan
konteks kekinian.*

Abdul Mustagim menjelaskan bahwa metode pengumpulan data tafsir tematik
memerlukan langkah-langkah sistematis, mulai dari perumusan masalah, identifikasi
tema, hingga analisis data. Peneliti harus memastikan bahwa tema yang dipilih
memiliki relevansi dengan permasalahan yang sedang dikaji. Setelah tema
ditentukan, peneliti merujuk pada kitab tafsir dan Al-Quran untuk mengumpulkan
ayat yang berkaitan. Dalam prosesnya, memerlukan pemahaman yang mendalam
tentang ilmu tafsir, termasuk asbabun nuzul dan munasabah. Data yang terkumpul
kemudian dianalisis untuk mengungkap pesan utama dan implikasi praktis dari tema
tersebut. Mustagim  menekankan pentingnya menggunakan  pendekatan
interdisipliner untuk memperkaya analisis.*

Menurut Quraish Shihab, tafsir tematik memungkinkan peneliti untuk melihat
Al-Qur'an sebagai satu kesatuan yang utuh, bukan sekadar kumpulan ayat yang
terpisah. Peneliti mengidentifikasi tema-tema tertentu, seperti keadilan sosial, akhlak,
atau tauhid, kemudian mengumpulkan ayat-ayat yang relevan untuk dianalisis secara
mendalam. Shihab menekankan ugensi memahami asbab nuzul dan kebahasaan ayat-
ayat tersebut untuk menghasilkan interpretasi yang akurat. Selain itu, metode ini
sangat relevan untuk menjawab isu-isu kontemporer, karena memungkinkan peneliti
untuk menjembatani pesan dan Kesan Al-Quran dengan realitas sosial, politik, atau
budaya. Metode ini bukan hanya memberikan pemahaman mendalam, sekaligus
relevan dengan konteks kekinian.*2

G. Sistematika Penulisan

Guna memahami tesis ini secara sederhana, maka disusun menjadi lima bab
berurutan, dengan rincian seperti dibawah ini:

BAB | : Pendahuluan, pertama, mengemukakan latar belakang masalah.
Latar belakang masalah ini menguraikan pentingnya memahami tawadu’ sebagai

40 Muhammad Husain Al-Zahabi, Al-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Maktabah
Wahbah, 2003, HIm 120-125

4 Abdul Mustagim, Metode Penelitian Tafsir: Teori dan Aplikasi, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2015, HIm 78-80

42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an,
Jakarta: Lentera Hati, 2002, him. 45-47

12



sebuah nilai yang tidak hanya bersifat spiritual tetapi juga memiliki implikasi sosial.
Al-Qur’an merupakan refrensi pertama ajaran Islam yang memberikan petunjuk
perihal bagaimana tawddu’ seharusnya dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.
Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi lebih dalam tentang makna, bentuk, dan
implikasi tawddu’ menurut Al-Qur’an, dan bagaimana nilai tersebut dapat
diaplikasikan dalam konteks kekinian. Kedua, rumusan masalah, yaitu konsep
tawadu’ dijelaskan dalam Al-Qur’an, apa saja bentuk-bentuk pengungkapan
tawddu’, dan bagaimana fawadu’ dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari.
Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi dasar untuk memahami lebih dalam tentang nilai
tawadu’. Ketiga, Tujuan penelitian ini adalah memahami konsep tawdadu’ secara
mendalam, dengan itu, diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap
pengembangan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam masyarakat. Lain daripada itu,
tujuan penelitian ini untuk memberikan rekomendasi praktis tentang bagaimana
tawadu’ dapat diajarkan dan dipraktikkan dalam berbagai konteks kehidupan.
Keempat, terdapat dua aspek dalam manfaat penelitian ini, yaitu teoritis dan praktis.
Penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap perkembangan ilmu tafsir dan
kajian Islam, khususnya dalam memahami konsep tawadu’ dalam aspek teoritis.
Penelitian ini juga dapat memberikan panduan tentang bagaimana nilai tawadu’ dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam konteks personal maupun
social dalam aspek praktis. Pada akhirnya, penelitian ini dapat digunakan sebagai
referensi untuk penelitian, pendidika dan kemasyarakatan umum yang tertarik untuk
mengembangkan nilai-nilai spiritual dan sosial dalam kehidupan mereka. Kelima,
Kajian pustaka dalam penelitian ini akan menguraikan berbagai literatur yang relevan
dengan topik fawadu’, bersumber dari Al-Qur’an, sabda Nabi serta karya-karya
ulama klasik dan kontemporer. Kajian ini akan mencakup berbagai pendapat tentang
makna fawadu’, bentuk-bentuk pengungkapannya, serta implikasi praktisnya dalam
kehidupan sehari-hari. Selain itu, kajian pustaka juga akan menguraikan berbagai
penelitian sebelumnya yang telah dilakukan tentang topik ini, sehingga dapat
memberikan gambaran yang komprehensif tentang perkembangan kajian fawadu’
dalam Islam. Keenam, Metodologi penelitian menggunakan metode kualitatif melalui
pendekatan tafsir tematik. Data dikumpulkan dengan studi literatur terhadap ayat Al-
Qur’an terkait tawadu’, serta berbagai literatur sekunder yang sesuai. Ketujuh,
Sistematika penulisan, dimana pembahasan ini terdiri dari lima bab.

BAB II: Bab ini membahas bentuk pengungkapan tawadu * menurut Al-Qur’an.
Isi pembahasannya yaitu, pertama, pemaknaan fawadu’ secara etimologi dan
terminologi, dalam konteks Al-Qur’an, tawdadu’ sering kali dihubungkan dengan
sikap yang menunjukkan ketundukan dan kepatuhan kepada Allah, serta
penghormatan kepada sesama manusia. Makna ini kemudian berkembang menjadi
sebuah konsep yang mencakup segala macam kehidupan, dari spiritual sampai sosial.
Kedua, pembahasan kata-kata tawadu’ di Al-Qur’an, dalam Al-Qur’an ditemukan

13



berbagai term untuk menggambarkan konsep tawadu’, secara implisit ataupun
ekspisit. Term-term tersebut mencakup mukhbit, tadhorru’, dakhir, adzillah, khifd,
hauna, ruhama, la yastakbirun, /a ta’lu, dan la tamsyi maraha. Setiap term memiliki
makna dan konteks penggunaannya sendiri, namun secara umum semua term tersebut
mengarah pada sikap rendah hati dan tidak sombong. Pemahaman terhadap term-term
ini penting untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif tentang bagaimana Al-
Qur’an menggambarkan konsep tawadu‘. Ketiga, antara takabbur dan fawadu’.
Membahas ayat-ayat yang menunjukkan takabbur dan bagaimana persamaan serta
perbedaan cakupannya.

BAB IllI: Bab ini menjelaskan tipologi tawddu’ menurut Al-Qur’an.
Penjelasan-penjelasan ini terkait, pertama, tawdadu’ kepada Pencipta. Tawadu’
kepada Pencipta adalah bentuk tawddu’ yang paling utama, karena hal ini
menunjukkan ketundukan dan kepatuhan kepada Allah. Dalam Al-Qur’an, tawadu’
kepada Pencipta diwujudkan melalui berbagai ibadah, seperti shalat, puasa, dan
zakat. Selain itu, tawadu’ kepada Pencipta juga diwujudkan melalui sikap rendah hati
dan tidak sombong dalam menghadapi berbagai cobaan dan ujian yang Allah berikan.
Kedua, tawadu ‘ kepada sesama makhluk, bentuk fawadu’ kepada manusia adalah
dengan menunjukkan sikap rendah hati dan tidak sombong dalam berinteraksi dengan
manusia. Tawddu’ terhadap sesama manusia diwujudkan melalui berbagai sikap,
seperti menghormati orang tua, menghargai pendapat orang lain, serta membantu
mereka yang membutuhkan. Ketiga, tawadu’ kepada alam, bentuk rawadu’ kepada
alam diwujudkan melalui berbagai sikap, seperti menjaga kelestarian lingkungan,
tidak merusak alam, serta memanfaatkan sumber daya alam dengan bijaksana.

BAB IV : Bab ini membahasa dampak perilaku fawadu’ dalam Al-Qur’an.
Bab ini secara rinci membahas, pertama, dampak berperilaku tawadu’. Kedua,
dampak tidak berperilaku tawadu’. Dampak yang ditimbulkan dari berperilaku
tawdadu’ dalam Al-Qur’an adalah mendapatkan rida Allah, dicintai oleh sesama
manusia, serta mendapatkan kemuliaan di dunia dan akhirat. Sebaliknya, akibat yang
ditimbulkan dari tidak berperilaku zawadu’ adalah mendapatkan murka Allah,
dibenci oleh sesama manusia, serta mendapatkan kehinaan di dunia dan akhirat.

BAB V: Penutup dengan kesimpulan dan rekomendasi.

14



BAB I1
BENTUK PENGUNGKAPAN TAWADU’ DALAM AL-QUR’AN

A. Makna Tawadu’: Etimologi dan Terminologi

Konsep tawadu’ merupakan bagian integral dari ajaran Islam yang berkaitan
erat dengan pembentukan akhlak dan kepribadian seorang Muslim. Dalam konteks
al-Qur’an dan tradisi keislaman, istilah tawadu’ tidak hanya dipahami sebagai sikap
merendahkan diri secara sosial, tetapi lebih dalam lagi mencerminkan ketundukan
spiritual di hadapan Allah Swt., serta keterbukaan hati terhadap kebenaran dan orang
lain. Oleh karena itu, memahami makna tawdadu’ secara etimologis dan terminologis
menjadi langkah awal yang esensial untuk mendalami pembahasannya dalam buku-
buku keislaman, khususnya al-Qur’an.

1. Makna Etimologis

Tawadu’ secara etimologi bermula dari kata wada’a, diartikan sebagai
meletakkan dan merendahkan. Selian itu, tawadu’ terambil dari term ittada 'a, dapat
diartikan dengan merendahkan diri.! Tawadu’ berarti merendahkan diri, tunduk,?
lawan kata dari sombong,® dan menunjukkan kepada kerendahan sesuatu.* Tawadu’
secara bahasa juga dapat diartikan kerelaan manusia terhadap kedudukan yang lebih
rendah, rendah hati kepada orang yang beriman, mau menerima kebenaran dalam
bentuk apapun dan dari siapapun,® serta tidak sombong atau angkuh terhadap
kelebihan yang Allah berikan kepadanya.® Asal kata tawadu’ adalah tawada'at al-

! Purnama Rozak, Indikator Tawadu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017,
Vol | Edisi Xii, HIm 176

2 Ahmad Bin Muhammad Bin Husain Rafi’, Atsar At-Tawddu’ Fi Al-Figh Al-Islamiy,
Tk: Tp, Tt, HIm 195

% Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, Beirut:
Penerbit Al-Ktsulikiyyah, 2008, HIm 905. Secara Etimologis, Tawadu’ Adalah Lawan Dari
Kesombongan (Takabbur). Kata Takabbur Berasal Dari Akar Kata Kabura, Yang Berarti
Besar Atau Sombong. Sementara Tawadu’ Berasal Dari Akar Kata Yang Berarti Rendah Atau
Meletakkan. Dengan Demikian, Tawadu’ Dan Takabbur Adalah Dua Sifat Yang Bertolak
Belakang. Tawadu’ Menggambarkan Sikap Rendah Hati, Sementara Takabbur
Menggambarkan Sikap Sombong Dan Merasa Lebih Tinggi Dari Orang Lain. Lihat Juga Ibn
Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 4, HIm 213.

4 Mahmud Al-Mishry, Mausu’ah Min Akhlag Rasuluillah Shallallahu ‘Alaihi Wa
Sallam, Terj Solihin Rosyidi, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018, Jilid 2, HIm 206

5 Alita Aksara Media, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Jakarta: Elex
Media Komputindo, 2021, HIm 1018

® Heri Kurniawan Tadjid, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang
Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, Yogyakarta: Araska, 2019, HIm 152



ard (tanah yang rendah), yaitu tanah yang lebih rendah dari sekitarnya. Kerendahan
hati dengan kekhusyukan dan ketenangan terlihat dari jauh seperti dekat dengan
tanah.’

Kata Tawadu’ berasal dari akar kata dalam bahasa Arab, yaitu wada'a, dimana
secara harfiah diartikan meletakkan atau menurunkan. Kemudian, kata ini
berkembang menjadi tawada'a, yang berarti merendahkan diri atau bersikap rendah
hati. Tawadu’ menggambarkan sikap seseorang yang sengaja merendahkan diri
terhadap Allah dan kepada sesama makhluk. Kata ini sering digunakan dalam
konteks akhlak dan moral, terutama dalam Islam, untuk menggambarkan sikap yang
berlawanan dengan kesombongan.® Secara harfiah, tawddu’ berarti merendahkan
diri atau bersikap rendah hati. Kata ini terbentuk dari pola kata tafa'ul, yang dalam
bahasa Arab menunjukkan usaha atau proses. Dengan demikian, fawdadu’ bukan
sekadar sifat bawaan, tetapi hasil dari upaya seseorang untuk merendahkan diri
terhadap Allah dan kepada sesama makhluk. Kata ini juga mengandung makna
kesadaran akan kelemahan dan ketergantungan manusia kepada Sang Pencipta.

Tawadu’ dalam bahasa Arab klasik sering digunakan untuk menggambarkan
sikap seseorang yang tidak menonjolkan diri atau merasa lebih tinggi dari orang lain.
Misalnya, dalam syair-syair Arab kuno, tawadu’ digambarkan sebagai sifat mulia
yang dimiliki oleh para pemimpin dan orang bijak. Kata ini juga sering dikaitkan
dengan kesederhanaan dan keikhlasan. Dalam kamus-kamus bahasa Arab klasik
seperti Al-Mu'jam Al-Wasith, Tawadu’ dijelaskan sebagai lawan dari takabbur.
Dalam bahasa sekarang, fawadu’ sering diartikan sebagai sikap rendah hati,
sederhana, dan tidak sombong. Kata ini juga digunakan dalam konteks sosial untuk
menggambarkan seseorang yang tidak menonjolkan diri atau merasa lebih tinggi dari
orang lain.®

Menurut Nasaruddin Umar, kata rawadu’ tidak ada padanan katanya di dalam
bahasa baku Indonesia. Tawadu’ terambil dari term wada 'a, berarti meletakkan atau
menempatkan. Seseorang dapat disebut fawadu’ karena menepatkan diri pada
tempat yang sewajarnya.’® Tawadu’ berarti rendah hati, tanpa merasa hina dan
rendah diri. Kesimpulannya, secara etimologis, tawadu’ terambil dari akar kata yang
diartikan rendah dan meletakkan. Kata tersebut menggambarkan sikap rendah hati

" Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawadu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, Him 7

8 Ibn Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 8, HIm 381

® Tim Penyusun Kamus Bahasa Arab, Al-Mu'jam Al-Wasith, Kairo: Majma' Al-Lughah
Al-Arabiyyah, 2004, Jilid 2, HIm 1056.

10 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, Jakarta: Gramedia, 2021, HIm 32

20



dan tidak sombong, baik dalam konteks sosial maupun keagamaan. Tawdadu’ adalah
sifat mulia yang dianjurkan dalam Islam dan menjadi ciri orang yang dekat dengan
Allah.

2. Makna Terminologis
Tawadu’ adalah rendah hati, tidak sombong, bersikap tenang, benar-benar
meninggalkan sifat sum’ah (amalnya ingin diketahui orang lain) dan takabbur.?
Tidak melihat diri mempunyai nilai lebih dibanding makhluk lainyya, santun
terhadap manusia dan merendahkan diri.!* Menurut lbnu Hajar, tawadu’ yaitu
menampakkan dirinya lebih rendah terhadap orang yang ingin mengagungkannya
dan memuliakan orang yang lebih mulia darinya.** Menurut Amer Khaled, seperti
yang dikutip Mohammad Mufid, zawadu’ memiliki dua makna. Pertama, tunduk dan
mau menerima kebenaran dari siapa pun. Artinya, seseorang mengesampingkan
egoisnya dan mau mendengar serta menerima kebenaran yang ia terima dari siapa
pun, lebih muda umurnya, lebih rendah strata sosialnya, selama yang disampaikan
adalah kebenaran, maka ia menerimanya. Kedua, merendahkan sayap kepada
manusia, artinya seseorang yang bersikap tawadu’ akan bergaul dengan siapa pun
secara ramah dan lembut.*®* Menurut Fudhail bin lyadh, tawadu’ yaitu menerima
suatu kebenaran dari siapapun yang menyampaikan kebenaran tersebut.
16450 4108 Lulil) Jeal (0 Alnans 5l 5 4 438 ra (e dlrans sdg 4l ol 5 Ball pads of
Tawadu’ adalah engkau merendah dan tunduk kepada kebenaran. Jika engkau
mendengarnya dari seorang bocah engkau menerimanya, bahkan walaupun

engkau mendengar kebaikan itu dari orang yang paling bodoh sekalipun
engkau mau menerimanya.”

Ibnu ‘Athaillah, seperti dikutip Bang Miqo, mendefinisikan orang yang
tawadu’ bukanlah seseorang yang merasa lebih baik karena bersikap tawadu’, tetapi,
orang yang Tawadu’ itu merasa tidak lebih baik dari yang dilakukan.'” Tawadu’
merupakan kondisi hati yang dihidupi oleh seorang hamba, sehingga tampak dalam
tingkah laku. Tawadu’ itu melihat dirinya kecil yang berkebalikan dengan sombong

1 1bn Manzur, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997, Jilid 8, HIm 381

12 Alita Aksara Media, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Him 1018

13 Heri Kurniawan Tadjid, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang
Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, HIm 152

14 Ibnu Hajar, Fath Al-Bari, ..., Him 341

15 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam, Jakarta: Elex Media
Komputindo, 2015, HIm 117. Senada Dengan Itu, Amru Khalid Di Dalam Bukunya la
Menjelaskan Bahwa Tawadu’ Mempunyai Dua Makna. Lihat Juga Amru Khalid, Menjadi
Mukmin Yang Berakhlaq, Terj Siti Narulita, Jakarta: Qisthi Press, HIm 54-55

16 Aiman As-Sayyid Ali As-Sayyad, Tabagat As-Sufiyah Li As-Sulami, Beirut: Dar Al-
Kutub Al-‘ilmiyah, 1998, Hlm 25

17 Bang Miqo, Mengenal Sang Kekasih Lebih Dekat Lagi Dengan Sang Nabi, Jakarta:
Elex Media Komputindo, 2016, HIm 169

21



yang melihat dirinya besar. Menurut Imam Syafi’i, seperti yang dikutip Majdi Hilali,
tawadu’ yaitu orang yang berkedudukan tinggi adalah yang terhadap kedudukannya
tidak melihat. Sementara manusia yang paling utama vyaitu tidak melihat
keutamannya.’® Tawadu’ dalam sufisme dianggap sebagai bagian dari magam
(derajat spiritual) yang dijalani oleh salik (penempubh jalan spiritual). Para sufi seperti
Imam Al-Qusyairi dalam kitabnya Risalah Al-Qusyairiyyah menjelaskan bahwa
tawadu’ adalah sikap hati yang mengakui kelemahan diri dan mengagungkan
kebesaran Allah.® Secara terminologi, tawadu’ adalah sikap rendah hati dan tidak
sombong dalam segala aspek kehidupan. Sikap ini sangat dianjurkan dalam Islam
karena dapat menciptakan keharmonisan, kedamaian, dan kesejahteraan.?
Kerendahan hati dalam syariat adalah akhlak mulia yang mencakup banyak hal. la
adalah ketundukan terhadap kebenaran, menerimanya dalam keadaan senang maupun
marah. la juga berarti merendahkan sayap (sikap rendah hati), lemah lembut, dan
tidak menganggap diri sendiri lebih baik dari hamba-hamba Allah lainnya. la juga
berarti tidak merasa bahwa orang lain membutuhkan dirinya.?

Rendah hati terbagi menjadi dua jenis: a). Rendah hati terpuji, vyaitu
kerendahan hati seseorang kepada Allah dan meninggalkan sikap sombong terhadap
hamba-hamba-Nya. b). Rendah hati tercela, yaitu kerendahan hati seseorang terhadap
orang kaya, dikarenakan ia menginginkan dunia. Orang bijak akan meninggalkan
kerendahan hati yang tercela dalam segala keadaan, dan tidak akan meninggalkan
kerendahan hati yang terpuji dalam segala hal.?? Tawdadu’ adalah rendah hati yaitu
menjauhi sifat riya’, benci kepada kemuliaan dan penghormatan yang berlebihan,
menjauhi sifat membanggakan diri atas segala kelebihan yang dimilikinya serta
menjauhi membanggakan ketenaran dan hartanya.? Selain itu, berarti tunduk kepada
kebenaran, meninggalkan penolakan terhadap hukum, merendahkan sayap (sikap
rendah diri), dan bersikap lemah lembut. la juga berarti bahwa ketika kamu keluar
dari rumahmu, kamu tidak melihat seorang pun kecuali kamu melihat bahwa dia
memiliki kelebihan atasmu. Kerendahan hati juga berarti tunduk kepada kebenaran,

18 Majdi Hilali, Adakah Berhala Pada Diri Kita, Penerjemah: Abdul Hayyie Al-
Kattani Dan Tagiyuddin Muhammad, Depok: Gema Insani, 2006, HIm 149

19 Imam Al-Qusyairi, Risalah Al-Qusyairiyyah, Kairo: Dar Al-Kutub Al-llmiyah,
2007, Him 112.

20 IJmam Muslim, Shahih Muslim, Beirut: Dar lhya At-Turats Al-Arabi, 2000, Jilid 4,
Him 1994.

2L galim Bin Abdul Hilali, At-Tawddu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 8

22 galim Bin Abdul Hilali, At-Tawddu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 99

23 Abu ‘Usman ‘Amru Bin Bahr Al-Jahidz, Tahdzib Al-Akhlag, Al-Mudiriyah: Dar As-
Sahabah, 1989, HIm 25

22



menerimanya dari siapa pun, meskipun dari seorang anak kecil atau orang yang
paling bodoh.?*

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, menjelaskan tawadu’ sebagai sikap yang
relevan dalam konteks sosial. Misalnya, Tafsir Al-Manar, mengartika tawadu’
sebagai sikap yang menghindari kesombongan dan menghormati hak-hak orang lain.
Dalam Tafsir Al-Manar, tawadu’ dijelaskan sebagai berikut;

Bsiall (& L8 G B ghally Caying (Sl el 8y allall (A ladl (s o e gl gl 5l

pllall g Sl G 50 Jsa s dal SU .

Tawadu’ bukan sekadar merendahkan diri secara lahiriah, tetapi merupakan

kesadaran batin yang mengakui kesetaraan manusia dalam hak dan martabat,
serta mencegah kesombongan dan kezaliman.

Tawadu’ adalah sikap yang menghindari kesombongan dan menghormati
hak-hak orang lain. Dijelaskan bahwa fawadu’ bukan sekadar merendahkan diri
secara lahiriah, tetapi juga mencerminkan kesadaran akan kesetaraan manusia di
hadapan Allah SWT. Sikap ini mendorong seseorang untuk tidak merendahkan
orang lain, tidak menzalimi, dan selalu memperhatikan hak-hak sesama.?® Tawadu’
merupakan lawan kata dari sombong.?® Sombong itu menolak kebenaran dan
meremehkan sesama.?’ Tawadu’ dapat mengikis sombong dengan segala
potensinya dan merubahnya menjadi sifat mulia. Karena tujuan tawadu’ itu
menjaga relasi antara sesama manusia agar tidak terjadi kesombongan dan
kedzaliman.?® Kerendahan hati dalam bahasa Arab disebut at-tawadu, yang
merujuk pada sifat dan perilaku manusia yang menghormati, menghargai
keberadaan dan pendapat orang lain tanpa merasa superior atau sombong.? Sikap
ini mencakup kesabaran dan ketiadaan kesombongan terhadap orang lain.*® Dalam
konteks sosial, rawadu’ mengajarkan seseorang untuk menghargai orang lain tanpa
memandang status, kekayaan, atau jabatan. Sikap ini sangat penting dalam

24 Mus’ad Husain Muhammad, At-Tawadu’, Alexandria: Ad-Dar Al-‘Alamiyyah,
2024, HIm 7

2> Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir Al-Manar, Kairo: Dar Al-Manar, 1367
H (1947 M), Jilid 5, HIm 231.

% Salim ‘led Al-Hilali, Hakikat Tawadhu Dan Sombong Menurut Al-Qur’an Dan
Sunnah, HIm 75.

2" HR Muslim, No. 2865.

28 Fajar Kurnianto, Menyelami Makna Bacaan Sholat: Pesan Moral Dan Spiritual
Bacaan Sholat, (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, Tt), HIm 77.

2 Purnama Rozak, Indikator Tawadu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017,
Vol 1 No. 12, HIm 177.

30 Muhammad Zahid Isma’il Et Al. The Universality Of Mutual Respect And Humility
In The Al-Quran: Towards The Construction Of A Value-Based Arabic Grammar,
International Journal Of Academic Research In Business & Social Sciences, Vol: 12 No. 1,
2022, HIm 2720, Doi: 10.6007/ljarbss/\VV12-11/12351

23



membangun hubungan harmonis antarindividu dan masyarakat. Seorang yang
tawadu’ akan selalu mendahulukan kepentingan orang lain dan tidak merasa lebih
tinggi dari mereka.®!

B. Term-Term Tawadu’ Dalam Al-Qur’an

Setelah menelaah makna tawadu’ secara etimologis dan terminologis, penting
untuk menggali lebih dalam bagaimana konsep ini dipresentasikan secara tekstual
dalam al-Qur’an. Meskipun kata tawdadu’ secara lafaz tidak banyak disebut secara
eksplisit dalam mushaf, namun nilai-nilai dan prinsip yang terkandung dalam
tawadu’ tersebar luas melalui berbagai bentuk ekspresi bahasa al-Qur’an. Karenanya,
diperlukan pendekatan tematik dalam mengidentifikasi lafaz-lafaz dimana secara
makna merepresentasikan karakter tawadu’ dalam kerangka ajaran ilahi.

Dalam pendekatan tematik, mufassir mengelompokkan ayat yang
berhubungan dengan suatu topik tertentu untuk dianalisis secara utuh dan
menyeluruh. Metode ini menuntut pengumpulan seluruh ayat sesuai dengan topik
yang diteliti, serta mengkaji makna-maknanya dalam bingkai magasid al-Qur’an dan
korelasinya dengan tema besar lainnya.*> Dalam hal ini, mengidentifikasi dan
menelusuri lafaz-lafaz Qur’ani yang mengandung nilai fawadu’ menjadi langkah
esensial untuk membentuk kerangka konseptual yang utuh.

1. Term Yang Secara Langsung Bermakna Tawadu’

Term yang secara eksplisit menyebut fawadu’ tidak ditemukan di ayat Al-
Qur’an. Namun, derivasi dari kata tawdadu’ ditemukan dalam al-Qur’an, dan
disebutkan dalam Al-Qur’an sebanyak 27 kali di 25 ayat berbeda, dengan bentuk fi ’il
23 kali dan isim 4 kali. Dari berbagai derivasi tersebut, terdapat beberapa makna
yaitu;

a. Penciptaan

Makna tersebut dapat ditemukan dalam term wada 'a, Allah berfirman,
Ol g3 Lgad ) L5
Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan dan
keseimbangan). (QS. Ar-Rahman: 7)
Dalam ayat tersebut, dapat dilihat bahwa makna term wada’a adalah
penciptaan.®* Menurut Sulaiman bin lbrahim Al-Lahim, wada’a al-miizan berarti

31 Al-Ghazali, lhya Ulumuddin, Beirut: Dar Al-Kutub Al-1Imiyah, 2001, Jilid 3, HIm
45,

32 Abd Al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir AI-Mawdii 7, Kairo: Maktabah
Wahbah, 1994, H. 7-8

3 Qur’an Kemenag RI

24



mendirikan suatu keadilan dan mewajibkan kepada hamba-hamba-Nya untuk
seimbang atau adil antara perkataan dan perbuatan.** Senada dengan penafsiran
tersebut, M. Quraish Shihab menfasirkan, bahwa wada’a al-miizan bermakna
tegakkanlah necara timbangan, yaitu neraca keadilan di semua permasalahan kepada
setiap orang termasuk kepada diri-sendiri.®® Menurut Wahbah Zuhaili, wada’a al-
mizan diartikan Allah menetapkan keadilan, tatanan, sistem dan keseimbangan pada
semua hal-hal kosmik.® Allah meletakkan dan memposisikn langit dalam ketinggian
di atas bumi, untuk menyeimbangkan antara alam atas dan bawah serta memberi
perintah kepada manusia untuk berbuat keadilan di bumi.*” Allah menyeimbangkan
keteraturan terhadap semua yang di langit tanpa ada satu benda yang bertabrakan
dengan benda lain. Dan hal terebut merupakan peringatan bagi manusia untuk
berusaha meniru dan meneladani penciptaan alam, yaitu hidup dalam keteraturan
serta meletakkan sesuatu pada tempatnya,.*®

b. Melahirkan

Makna term ini dapat ditemukan dalam beberapa ayat salah satunya,
Gl e Lt o315 NS RN Gl St Ly 2l a3 25 iaiay (i) o s Lglaiay Lile
eAJS\UM\uAL@_u)JJJ;LA_\m\
Ketika melahirkannya, dia berkata, “Wahai Tuhanku, aku telah melahirkan
anak perempuan.” Padahal, Allah lebih tahu apa yang dia (istri Imran) lahirkan.
“Laki-laki tidak sama dengan perempuan. Aku memberinya nama Maryam
serta memohon perlindungan-Mu untuknya dan anak cucunya dari setan yang
terkutuk.” (QS. Ali Imron: 36)

Dalam ayat ini, term derivasi wada’a yang dimaknai dengan melahirkan.*
Ayat ini menjelaskan kelahiran Sayyidah Maryam binti Imran, yang tidak sesuai
dengan harapan orang tuanya, Imran dan Hannah binti Faqud,* yang berharap lahir
anak laki-laki. Namun, sayyidah Maryam bukanlah perempuan biasa, karena menjadi
salah satu tanda kekuasaan Allah, yaitu melahirkan Nabi Isa tanpa bapak.*!

34 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 20, HIm
323

35 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbabh, ..., Jilid 13, Hlm 499

3 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 229. Sesuai dengan sabda Nabi
Muhammad, &= %15 & slldl cals Jsly 5, artinya dengan keadilan, lagint dan bumi tegak.

87 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 231

38 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 9, HIm 7074

3 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 4, HIm
161

40 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 248

41 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 2, HIm 762

25



c. Meringankan

Makna ini terdapat pada QS. Ash-Sharh: 2, Allah berfirman,
a5, die iaj;

Meringankan beban (tugas-tugas kenabian) darimu

Term wada’na pada ayat ini diterjemahkan dengan meringankan. Term
Wada 'na secara bahasa juga dimaknai dengan merendahkan, menghilangkan dan
meringankan kepadamu.*? Wada 'na berasal dari wada’a yang mempunyai banyak
arti, seperti meletakkan, merendahkan, meringankan, meremehkan dan sebagainya.
Umumnya, al-Qur’an menggunakan kata tersebut menyangkut hal-hal yang berat,
kemudian menjadi ringan.”* Allah menghilangkan dosa yang Nabi Muhammad
bayangkan dan maksiat yang memberatkan. Ada pula yang mengatakan, Allah
meringankan beban kenabian Nabi Muhammad dan kerasulan serta memudahkan
jalannya agar Nabi Muhammad ringan dalam menjalaninya.**

d. Membentangkan

Term yang bermakna ini terdapat dalam QS. Ar-Rahman: 10, Allah berfirman,
REIIFEROR N

Bumi telah Dia bentangkan untuk makhluk(-Nya).

Dalam ayat ini, term wada ‘aha bermakna membentangkan. Allah menciptakan
dan membentangkan bumi untuk kehidupan semua makhluk-Nya. Allah meletakkan
bumi dan menghamparkannya supaya dapat digunakan, menstabilkan dan
mengukuhkannya dengan gunung-gunung yang tertanam kuat agar makhluk hidup
yang tinggal di atasnya bisa hidup dengan stabil dan tenang.*® Bumi diletakkan oleh
Allah, yaitu dihamparkan dan dipersiapkan untuk kenyamanan semua makhluk yang
menghuni di dalam bumi.*

42 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, HIm 578
43 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 15, HIm 357
44 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, HIm 581
45 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 232
46 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 13, HIm 501

26



e. Melepaskan atau menanggalkan

Terdapat dua ayat yang bermakna tersebut, Allah berfirman,

G Al }Ladﬁwuf_mesueu\ \ﬂugws\,e&wu&wm(&m\,M\umuyu

uﬁbkuﬁ-"ucbe«—ﬂc Y;éﬂf—wﬂeﬁujﬁuhcbﬂ‘ )Léwij%u‘we&uw*w
H&ﬁhﬂ\;u‘}(\eﬁwlumdhsuauése&aue&h

Wahai orang-orang yang beriman, hendaklah hamba sahaya (laki-laki dan
perempuan) yang kamu miliki dan orang-orang yang belum balig (dewasa) di
antara kamu meminta izin kepada kamu tiga kali, yaitu sebelum salat Subuh,
ketika kamu menanggalkan pakaian (luar)-mu di tengah hari, dan setelah salat
Isya. (Itu adalah) tiga (waktu yang biasanya) aurat (terbuka) bagi kamu. Tidak
ada dosa bagimu dan tidak (pula) bagi mereka selain dari (tiga waktu) itu.
(Mereka) sering keluar masuk menemuimu. Sebagian kamu (memang sering
keluar masuk) atas sebagian yang lain. Demikianlah Allah menjelaskan ayat-
ayat kepadamu. Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. (QS. An-Nur:
58)

Ayat ini membahas bagaimana seorang anak ketika diharuskan meminta ijin
kepada orang tuanya Ketika akan menemui mereka dalam tiga waktu, 1). Sebelum
sholat subuh, merupakan waktu istirahat, waktu bangun dari istirahat dan waktu
pergantian baju tidur dengan baju sehari-hari sehingga berpotensi terlihat auratnya.
2). Waktu Ketika melepaskan pakaian kerja diganti dengan pakain istirahat siang
(goilulah). 3). Waktu setelah isya’, waktu melepas baju biasa mengganti dengan baju
tidur.*’

Allah berflrman dalam ayat lain,

uMu‘;wf S s e GHE Gl O FUA fgile B A UPJ‘YL:‘” Ll uﬂc‘)ﬂb

sle gaa il Ol i
Para perempuan tua yang telah berhenti (dari haid dan mengandung) yang tidak

lagi berhasrat menikah, tidak ada dosa bagi mereka menanggalkan pakaian
(luar) dengan tidak (bermaksud) menampakkan perhiasan. (QS. An-Nur: 60)

Ayat ini menyatakan bahwa tidak berdosa bagi perempuan lanjut usia,
menopause (tidak bisa hamil lagi), tidak haid lagi, tidak berkeinginan untuk menikah
dan tidak ada sisa kecantikan, jika mereka menanggalkan pakaian terluar seperti
jilbab, dengan syarat tidak sampai terbuka auratnya. 4

47 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, HIm 575-576
48 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, HIm 579

27



f. Keguguran

Allah berfirman dalam Al-Qur’an,
L;JS“;(:Au}dpwu\d)}w@da;ubdsea}ua.a)\hswfds&u@}}e}:

Nad ) Qe USS}

Pada hari kamu melihatnya (guncangan itu), semua perempuan yang menyusui

melupakan anak yang disusuinya, setiap perempuan yang hamil akan

keguguran kandungannya dan kamu melihat manusia mabuk, padahal
sebenarnya mereka tidak mabuk. Akan tetapi, azab Allah itu sangat keras. (QS.

Al-Hajj: 2)

Ayat ini diturunkan saat malam hari pada perang Bani Mushthalag. Nabi
Muhammad membacakan ayat 1-2 surat al-hajj kepada semua orang, kemudian
semua orang yang mendengar menangis luar biasa sambil duduk, sedang wajahnya
termenung dan sedih. Ayat ini bercerita tentang kengerian Ketika datangnya hari
kiamat dengan guncangan dahsyatnya, sehingga menyebabkan setiap perempuan
yang hamil mengalami keguguran, karena kengerian, ketakutan dan keadaan yang
mencekam.*

g. Selesai

Terdapat satu ayat dalam makna ini, Allah berfirman,
u)g\cagumubmmuudu)n 15128 b R Y AL SN &b 3588 ol slal 138

5153
Maka, apabila kamu bertemu (di medan perang) dengan orang-orang yang
kufur, tebaslah batang leher mereka. Selanjutnya, apabila kamu telah
mengalahkan mereka, tawanlah mereka. Setelah itu, kamu boleh
membebaskan mereka atau menerima tebusan. (Hal itu berlaku) sampai perang
selesai. (QS. Muhammad: 4)

Maksud kalimat &5l 53 330l sz adalah orang yang berada dalam peperangan
meletakkan senjata-senjatanya, yang dianggap sebagai beban-bebannya, dan perang
pun selesai.®® Arti anak kalimat tersebut adalah majas dari berakhirnya perang.
Maksudnya, hingga berakhirnya perang, sehingga yang ada hanyalah orang yang
masuk Islam atau menyerah.®* Ayat ini menerangkan situasi setelah berakhirnya
perang, mengalahkan mereka, menimbulkan banyak korban dari pihak musuh dan
mereka lemah sehingga menjadi tawanan. Tawanlah mereka dengan baik sehingga
tidak bisa melepaskan diri dan kabur. Terdapat dua opsi setelah penawanan tersebut,
pertama, membebaskan mereka tanpa tebusan, kedua, membebaskan mereka dengan

49 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 9, HIm 158
50 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 13, HIm 122
51 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 13, HIm 341

28



tebusan seperti menukar dengan kaum muslim yang tertawan. Semua itu merupakan
dorongan agar tidak ada lagi peperangan dan terjadinya perdamaian.

h. Dibangun

Allah berfirman ) )

Gialell 538 5 &5 3y 3l (WAl g 205 031 )
Sesungguhnya rumah (ibadah) pertama yang dibangun untuk manusia adalah
(Baitullah) yang (berada) di Bakkah (Makkah) yang diberkahi dan menjadi
petunjuk bagi seluruh alam. (QS. Ali Imron: 96)

Ayat ini merupakan bantahan Allah terhadap kaum Yahudi yang mengira
bahwa kiblat mereka, Bait Al-Maqdis, lebih utama daripada Ka’bah. Allah
menyatakan bahwa Ka’bah merupakan bagunan yang pertama kali dibangun oleh
manusia. Bangunan tersebut juga diberkahi, karena dengan adanya rumah tersebut,
dapat dirasakan kebaikan duniawi dan ukhrawi serta menjadi petunjuk bagi semua
golongan manusia.>® Term wudi 'a berarti meletakkan dan membangun di bumi untuk
digunakan ibadah oleh manusia dengan menjalankan salat, berdoa, tawaf, i’tikaf dan
lainnya yang termasuk bagian dari ibadah dan manasik.>*

i. Membebaskan

Dalam QS. Al-A’raf: 157, Allah berfirman,
W}u})@ugft dm\}mwm o phdie U3 153805 o3l £ aY1 Gl O35 &3 Gl
“,.\.A‘UJJE*L‘— ;u\SGﬂ\th\J?A)m\a_m@m;u&\*&eﬁjmﬂ\?@d&j)SJ.‘J\
SRS J-*UT'W O3 Goall 530 1 5adl 3 8305085 83558 5 4
(Yaitu,) orang-orang yang mengikuti Rasul (Muhammad), Nabi yang ummi
(tidak pandai baca tulis) yang (namanya) mereka temukan tertulis di dalam
Taurat dan Injil yang ada pada mereka. Dia menyuruh mereka pada yang
makruf, mencegah dari yang mungkar, menghalalkan segala yang baik bagi
mereka, mengharamkan segala yang buruk bagi mereka, dan membebaskan
beban-beban serta belenggu-belenggu yang ada pada mereka. Adapun orang-
orang yang beriman kepadanya, memuliakannya, menolongnya, dan mengikuti
cahaya terang yang diturunkan bersamanya (Al-Qur’an), mereka itulah orang-
orang beruntung. (QS. Al-A’raf: 157)

Ayat ini membahas sifat-sifat Nabi Muhammad, salah satu sifatnya adalah
membebakan dan menghilangkan bebabn-beban dan belenggu. Maksudnya adalah
membebaskan beban syariat yang sulit sehingga membawa syariat yang mudah dan

52 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 13, HIm 342

53 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 2, HIm 157

54 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar lbn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 4, HIm 338

29



toleran untuk dikerjakan.® Syariat yang diajarkan Nabi Muhammad meringankan
manusia dalam menjalakannya, seperti hal yang haram dapat menjadi halal bila dalam
keadaan darurat atau kebutuhan mendesak.®
j. Diletakkan
Allah berfirman,
) B8 V5 Boisia 53 Y il 38 O Uhsh (31585 438 e B e A0 558 LS s
a0 ) alky V51 umla 13k 1 138855 Lewladl
Diletakkanlah kitab (catatan amal pada setiap orang), lalu engkau akan melihat
orang yang berdosa merasa ketakutan terhadap apa yang (tertulis) di dalamnya.
Mereka berkata, “Betapa celaka kami, kitab apakah ini, tidak meninggalkan
yang kecil dan yang besar, kecuali mencatatnya.” Mereka mendapati (semua)

apa yang telah mereka kerjakan (tertulis). Tuhanmu tidak menzalimi seorang
pun. (QS. Al-Kahf: 49)

Term wudi’a di ayat ini berarti diletakkan, konteksnya adalah diletakkannya
catatan amal atau kitab perbuatan manusia baik ataupun yang jelek.>” Setelah semua
orang berkumpul di padang mahsyar, diberikanlah kitab merinci amal-amal manusia,
lalu orang yang beramal saleh bergembira melihat kitab amal mereka. Sedangkan
orang musyrik dan orang mukmin yang bergelimang dosa, ketakutan atas apa yang
tertulis di kitab mereka, karena mereka sadar Allah akan memberikan siksa kepada
mereka.%® Dalam ayat lain, Al-Qur’an menyatakan

O3 Y 25 (Al s (onds ol (il 255 S fms e U5y G0 85305

Bumi (padang Mahsyar) menjadi terang benderang dengan cahaya Tuhannya,

buku (catatan amal) diberikan (kepada setiap orang), para nabi dan para saksi

pun dihadirkan, lalu diberikan keputusan di antara mereka secara adil dan
mereka tidak dizalimi. (QS. Az-Zumar: 69)

Avyat ini bercerita situasi pada hari kiamat dan term wudi’a dalam ayat ini
bermakna diletakkan. Maksudnya adalah buku atau lembaran amal perbuatan
manusia ditampakkan dan diletakkan di hadapan mereka, ada yang dari arah kanan
dan arah kiri.*®

k. Bergegas
Allah berfirman

PR Sovs sk BaT 4 oos - .,’°~_§:.’.-° sEtotor WETh. fes . oKG @ NB-5 NI o oA{ % 18 o0z (e -5 of
Crallally Al 20y 2gd & srals a8 5 A5l 2S5 a0y ASHIA ) 320 5 5 WA W) 285315 L6 208 15854 3]

55 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 5, HIm 128

56 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 5, HIm 269
57 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 8, HIm 262

58 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 8, HIm 74
%9 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 12, HIm 294

30



Seandainya mereka keluar bersamamu, niscaya mereka tidak akan menambah
(kekuatan)-mu, malah hanya akan membuat kekacauan dan mereka tentu
bergegas maju ke depan di celah-celah barisanmu untuk mengadakan
kekacauan (di barisanmu), sedang di antara kamu ada orang-orang yang sangat
suka mendengarkan (perkataan) mereka. Allah Maha Mengetahui orang-orang
yang zalim. (QS. At-Taubah: 47)

Term laawda 'u berasal dari kata awda 'a yang diartikan mempercepat laju alat
transportasi, khususnya unta.®® Kalimat wa laawda u khilalakum berarti orang-orang
munafik berjalan cepat diantara kalian dengan mengadu domba.’! Mereka
mempercepat jalan untuk masuk ke tengah-tengah orang mukmin agar mengetahui
kelemahan dan kekuatan serta menyebarkan berita negatif agar terjadi kekacaun dan
permusuhan diantara orang mukmin. Singkatnya, anak kalimat ini merupakan
ilustrasi keadaan orang munafik yang ingin melemahkan dan memecah belah umat
Islam.5?

I. Tempat-Tempat
Allah berfirman dalam Al-Qur’an,

fealza 53 Go a0 03500 A A1 53 A L5 0 KU (3 1330 G
(Orang-orang Yahudi adalah) orang-orang yang sangat suka mendengar
(berita-berita) bohong lagi sangat suka mendengar (perkataan-perkataan)
orang lain yang belum pernah datang kepadamu. Mereka mengubah firman-
firman (Allah) setelah berada di tempat-tempat yang (sebenar)-nya. (QS. Al-
Maidah: 41)

Term mawadi ik berarti tempat-tempatnya, maksudnya orang-orang Yahudi
mengubah firman-firman di kitab suci Taurat, sesuai keinginan mereka, dari
tempatnya yang sebenarnya sesuai yang Allah letakkan. Dengan kata lain, mereka
memanipulasi dan mendistorsi isi kitab suci Taurat. Sebab turun ayat ini adalah kasus
perbedaan diyat antara Bani Nazir dengan Bani Quraizah. Kemudian, kedua
kelompok tersebut menunjuk dan meminta Keputusan hukum dari Nabi Muhammad.
Akhirnya, Nabi Muhammad menyamakan diyat kedua kelompok tersebut. Pendapat
lain menyatakan, ayat ini berkaitan dengan kasus perzinaan yang dikerjakan kaum
Yahudi dan dihukum rajam.®

Ayat ini membahas orang-orang munafik dan Yahudi, mereka brsemangat dan
bersegera dalam kekafiran, menolak taat kepada Allah dan lebih memprioritaskan

80 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 5, HIm 612

61 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 5, HIm 486

62 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
..., HIm 612

83 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 3, HIm 524-525

31



hawa nafsu serta pendapat mereka dengan mengalahkan syariat-syariat Allah.
Kalimat a5 35 &e 801 (38352 adalah redaksi bahwa kaum Yahudi melakukan distorsi
terhadap isi Taurat,®* bisa berupa merubah kalimat menjadi kalimat lain, menambahi
atau mengurangi serta distorsi dalam pemaknaan dan pemahaman isi Taurat.®®

m. Tersedia
Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman,

"2l a LRI

Gelas-gelas yang tersedia (di dekatnya). (QS. Al-Ghashiyah: 14)

Term maudu ‘ah berarti yang tersedia untuk minuman mereka yang berada di
hadapan mereka.®® Term ini juda dapat dimaknai menurut ukuran dan kadar yang
sesuai dengan orang yang minum, dalam bahasa lain diletakkan di dekat sumber
minuman yang mereka inginkan.®” Ayat ini menceritakan keadaan di surga, dimana
di dalam surga terdapat wadah-wadah dan gelas-gelas khamr yang tidak
memabukkan dan disiapkan di hadapan penghuni surga yang berseri wajahnya.®

Term-term derivasi tawadu’ yang ditemukan, seperti kata wada 'a, wada at,
wada ‘athu, Wada atha, Wada 'tuha, Wada 'na, wWada aha, tada u, tada’una, nada u,
yada'u, la awda’u, maudu’ah, yada’'na, Wudi’a, mawadi’ihi dan tada’u. Dari
berbagai term derivasi tawadu ’ tersebut, tidak ditemukan term yang bermakna seperti
makna tawadu’ (rendah hati).%®

Di dalam Al-Quran, memang banyak ditemukan kata-kata yang berasal dari
akar kata ¢ o= 5 (W-dh-‘a), seperti &=3 (wada’a) dan derivasinya. Namun, makna
utama dari akar kata ini dalam Al-Quran lebih berkaitan dengan sesuatu secara fisik
atau kiasan. Kata wada’a dan derivasinya dalam Al-Quran memang tidak dipakai
untuk makna tawadu’ (rendah hati), karena Al-Quran menggunakan kosakata lain
yang lebih spesifik untuk konsep tersebut. Ini menunjukkan kekayaan bahasa Al-
Quran dalam memilih diksi yang tepat sesuai konteks.

2. Term Yang Tidak Secara Langsung Bermakna Tawdadu’

64 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 3, HIm 98

85 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 3, HIm 528

8 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, HIm 504

67 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 7, Him 232

8 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 15, HIm 505

8 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-
Ma’rifah, 2001, Him 540-541

32



Dalam al-Mufrodat fii GhoribAl-Qur’an ditemukan term tawadu’ sebagai arti
suatu term di al-Qur’an, yaitu arti dari term mukhbit.”® Menurut terjemah Al-Qur’an
LPMQ (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag), terdapat beberapa term
yang dimaknai dengan fawadu’ atau rendah hati, seperti kata tadorru’, dakhir,
mukhbit, dan hauna.

Dalam buku Ensiklopedia Al-Qur’an dan Hadis per tema disebutkan beberapa
ayat yang masuk dalam rawadu ’, dari ayat-ayat tersebut, dapat diambil beberapa term
yang secara tidak langsung bermakna tawadu’, diantaranya, khifd, maraka, mukhbit,
dan hauna. Dalam kitab Al-Mu jam Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya
Subhi Abdurrouf ‘Asar, juga disebutkan sebelas ayat-ayat tawdadu’. Dari berbagai
sumber tersebut, dapat diambil term-term yang secara implisit bermakna tawadu’,
yaitu;

a. Mukhbit (Rendah Hati)

Derivasi term mukhbit disebutkan 3 kali dalam 3 ayat berbeda dalam Al-
Qur’an, dengan bentuk fi i/ 2 kali dan isim sekali.”? Term mukhbit diartikan sebagai
tawadu’ dalam al-Mufrodat fii Ghorib Al-Quran, terjemah Al-Quran Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Quran Kemenag serta buku ensiklopedia Al-Quran dan
Hadis per tema. Mukhbit secara bahasa berarti hati merasa tenang, khusyuk di
hadapan-Nya dan sikap fawadu ".”® Dalam magqayis lughoh, mukhbit diartikan sebagai
khusyu.™ mukhbit juga dimaknai sikap rendah hati dan merendahkan diri dihadapan
Tuhan.”™ Allah berfirman,

5 T30 A8 S5 A AR SO Ries 20835 e o i i 15K e s 141
Bagi setiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan (kurban) agar mereka
menyebut Nama Allah atas binatang ternak yang dianugerahkan-Nya kepada
mereka. Tuhanmu ialah Tuhan Yang Maha Esa. Maka, berserahdirilah kepada-

0 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 147.

' Quran Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an
Kemenag, Versi 2.4 RC2, 2019

2 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 281-282

8 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIim 166. Ahmad Warson Munawwir Mengartikan Term Mukhbit Dengan Khusyu’ Dan
Tawadu’ (Rendah Hati), Lihat Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-
Indonesia Terlengkap, Surabaya: Pustaka Progessf, 2002, HIm 317

™ Ahmad lbn Faris Ibn Zakaria, Magayis Lughoh, Beirut: Dar Al-Fikr, 1979, Jilid 2,
HIlm 238

75 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managqib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991, Him 40

33



Nya. Sampaikanlah (Nabi Muhammad) kabar gembira kepada orang-orang
yang rendah hati lagi taat (kepada Allah). (QS. Al-Hajj: 34)

Avyat ini ditafsirkan sebagai orang yang taat, rendah hati dengan memadamkan
syahwat demi menghindari kengerian dan kepedihan adzab-Nya.”® Fahruddin Ar-
Razi menafsirkan mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawadu’
(menurut Ibnu Abbas dan Qatadah), kedua, Orang semangat dalam ibadah (menurut
al-Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Mugatil), keempat, orang yang dzikir
kepada Allah dengan tuma’ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang tidak
melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.”” Ayat ini juga
ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali bin
Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang
memiliki sifat tawddu’."®

Avyat diatas termasuk ayat madaniyah. Karakteristik madaniyah yaitu berisi
tentang hukum syariat secara rinci, tuntunan ibadah, tuntunan praktis mu’amalah,
membahas perilaku ahli kitab dan orang munafik serta penjelasan hukum dan aturan
hubungan uat Islam dengan umat negeri lain.” Dari karakteristik tersebut, ayat
termasuk dalam disyariatkan dan tuntunan dalam berkurban, yaitu berkurban
Binatang ternak yang telah dianugerahkan kepada seseorang dan disembelih dengan
menyebut nama Allah. Pada ayat sebelumnya Allah memerintahkan Nabi Ibrahim
untuk menyeru haji kepada manusia, Allah SWT memaparkan pahala pengagungan
hukum-hukum dan syari‘at Allah SWT termasuk di antaranya adalah manasik haji,
tentang diperbolehkannya memotong hewan al-An‘aam (binatang ternak unta, sapi,
dan kambing), dan mengonsumsinya kecuali apa yang diharamkan. Dilaniutkan
dengan larangan mengagungkan berhala, membuat kebohongan atas nama Allah,
berdusta dalam memberikan kesaksian juga menggambarkan kebinasaan orang yang
menyekutukan Allah. Selanjutnya Allah SWT menielaskan bahwa sikap
mengagungkan syiar-syiar Allah SWT termasuk tanda ketakwaan.®’ Ayat ini juga
menyampaikan kabar gembira bagi orang yang bertawadu lagi taat, dimana rinician
orang yang demikian terdapat pada ayat setelahnya, yaitu orang yang bergetar hatinya
ketika dibacakan asma Allah, orang-orang yang sabar terhadap apa yang
menimpanya, mendirikan sholat dan menginfakkan atas rezeki yang mereka
dapatkan.

6 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 400.

7 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, ..., Jilid 11, Hlm 119

8 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, ..., Him 32

™ Muchlis Muhammad Hanafi dkk, Makkiy & Madaniy: Periodisasi Pewahyuan Al-
Qur’an, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Balitbang dan Diklat Kementerian
Agama RI, 2017, HIm 60-62

8 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, HIm 209

34



Selian itu, derivasi term mukhbit yang dimaknai tawdadu ’juga terdapat dalam

ayat lain, Allah berfirman;
G308 b 2b i el f Lg 155 catia e 5 15 Gl o
Sesungguhnya orang-orang Yyang beriman dan beramal saleh serta

merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka
kekal di dalamnya (QS. Hud: 23).

Avyat ini secara jelas menggambarkan sikap tawdadu’ sebagai ciri orang yang
beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna tawdadu’® Wahbah Zuhaili
mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan
ikhlas dalam beribadah kepada Allah. Ikhbat secara asal kata bermakna menuju
tempat yang tenang.®? Sayyid Qutb menjelaskan tawddu’ sebagai sikap yang
mencerminkan kesadaran akan kelemahan manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid
Qutb menekankan bahwa fawadu’ bukanlah sikap pasif, melainkan sikap aktif yang
mendorong seseorang untuk berbuat baik dan menghormati orang lain.8® Term
tersebut juga bearti dengan sikap merendahkan diri dan tunduk® dan perasaan tenang
terhadap Allah.2® Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai
bentuk ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai
sikap tawdadu’ 2 Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai
bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus
sebagai sikap tawdadu ‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan
hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.®” Term ikhbat
juga berarti menyerahkan jiwaraga terhadap Allah, tunduk serta merendah kepada-
Nya, patuh kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena
takut terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.®

Avyat tersebut merupakan ayat makkiyyah. Karakter ayat makkiyyah adalah
berisi seruan menyembah kepada Allah, gagasan memerangi kemusyrikan,

81 Quran Kemenag RI

8 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, HIm 312,

8 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shurug, 2003, Jilid 12, HIm. 120.

8 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
9, HIm 475.

8 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2,
Him 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata lkhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni,
Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-
Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, HIm 383

8 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Hagqaiq Al-
Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, HIm. 345.

87 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-
limiyah, 2003, Him. 120.

8 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, HIm 206

35



kekuasaan dan kebesaran Allah, tunduk dan taat kepada-Nya, keniscayaan hari
kiamat, cerita Nabi-Nabi dengan kaum mereka serta mencakup pokok ajaran moral,
norma dan budi pekerti.®® Pada ayat sebelumnya, Al-Qur'an berbicara tentang dua
golongan manusia yaitu golongan yang meng inginkan dunia dengan segala
keindahannya dan golongan yang menginginkan akhirat, Al Qur'an menjelaskan
keadaan kedua golongan itu di dunia dan di akhirat. Selain itu, ayat sebelumnya juga
menjelaskan penghinaan terhadap orang orang tamak terhadap dunia dan lupa akan
akhirat, dan penolakan terhadap orang-orang musyrik yang mengatakan bahwa
patung patung berhala itu merupakan pemberi syafaat mereka di sisi Allah dan ini
jelas jelas mengada-ada terhadap Allah dan termasuk dalam keumuman ancaman
bagi orang-orang yang mengada-ada terhadap Allah.®

8 Muchlis Muhammad Hanafi dkk, Makkiy & Madaniy: Periodisasi Pewahyuan Al-
Qur’an, ..., HIm 50-58
% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, HIm 312

36



b. Tadarru’ (Rendah Hati)

Derivasi term tadarru’ disebutkan 8 kali dalam 8 ayat berbeda dalam Al-
Qur’an, dengan bentuk fi il 4 kali dan isim 4 kali.%* Tadarru’ berarti rendah hati dan
merendahkan diri kepada Tuhan.®? Tadarru” juga bermakna tunduk dan merendahkan
diri serta bermakna permohonan atau berdoa dengan sepenuh hati jika term ini
dikaitkan kepada Allah.®® Term tadarru’ yang secara implisit bermakna tawadu’
disebutkan di beberapa ayat Al-Qur’an, pertama,

36 kel gl 135 olalily 8506 i o ) U
Sungguh, Kami telah mengutus (para rasul) kepada umat-umat sebelum
engkau, (tetapi mereka membangkang,) kemudian Kami siksa mereka dengan
(menimpakan) kemelaratan dan kesengsaraan, agar tunduk merendahkan diri
(kepada Allah). (QS. Al-An’am: 42)

Menurut Asy-Syaukani, tadarru’ dimaknai sebagai rendah hati atau
sederhana.®* Ayat tersebut membahas kaum kafir yang mengingkari peringatan dan
kabar gembira Allah yang disampaikan para Rosul. Abdul Qodir Al-Jailani
menafsirkan ayat tersebut dengan harapan agar kaum kafir berlindung, berdoa,
memohon dan mengiba kepada Allah dengan kerendahan hati serta sepenuh hati
mereka.® Karena menjadi kebiasaaan kebanyakan manusia, jika sedang diuji dengan
bahaya serta kesengsaraan, mereka ingat Allah dan meminta pertolongan kepada-
Nya.%

Avyat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menjelaskan orang musyrik
yang tidak menaati perintah Allah melalui utusan-Nya, dimana hal tersebut
merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Ayat sebelumnya
menjelaskan betapa bodohnya orang kafir dan betapa ilmu Allah meliputi seluruh
semesta alam. Dalam ayat ini, Allah SWT menjelaskan kondisi lain dari orang-orang

%1 Muhammad Fuad Abd Al-Bagqi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 514

%2 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991, HIm 88

% Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIm 450. Dalam Kamus Al-Munawwir, Tadarru’ Diartikan Dengan Merendahkan Diri Dan
Memohon Dengan Sungguh-Sungguh Kepada-Nya. Lihat Ahmad Warson Munawwir, Kamus
Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ..., Him 820

% Muhammad Asy-Syaukani, Fathul Qodir, (Kairo: Dar Al-Ma’rifah), Jilid 2, Him
116.

% Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 2, Hlm 23.

% Tafsir Tahlili Ayat 42 Surat Al-Ana’am, Qur’an Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an Kemenag, Versi 2.4 Rc2, 2019

37



kafir tatkala mereka diuji dengan bencana dan musibah, mereka mengadu dan
kembali kepada Allah, bahkan tidak berani mendurhakai-Nya.*’

Dalam ayat lain, Allah berfirman,

Gl 02 (5 Y5 ¥ty 38 Ol (e jaadl 0505 A8 5 1 i i 18 a5 SN
Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan rasa takut pada waktu
pagi dan petang, dengan tidak mengeraskan suara, dan janganlah kamu
termasuk orang-orang yang lengah (QS. Al-A’rof: 205).

Term tadarru’ merupakan sikap rendah hati dan sederhana, karena terkadang
term tersebut disebut bersamaan dengan kata kibriya.®® Tadarru’ dimaknai juga
dengan tunduk, merasa hina, takut sekaligus berharap pahala dan karunia-Nya.% Al-
Jailani memaknai dengan permohonan kepada Allah sebagai perlindungan diri karena
takut akan kelalaian tabiat manusia.’®® Tadarru’ berarti sikap khusyu dan merendah
kepada Allah serta berharap kepada-Nya. Seharusnya orang yang berzikir kepada
Allah, seharusnya mempunyai rasa tunduk dan patuh kepada Allah, demi mengharap
pahala dari-Nya dan takut akan azab-Nya. Tadarru’ juga diartikan sebagai sikap
tunduk, merendah, selalu merasa senang serta berharap kepada Allah.1%

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan seruan
mengingat Allah dan mengajrkan etikanya, dimana hal tersebut merupakan salah satu
karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Setelah Allah SWT menyebutkan bahwa Al
Qur'an adalah mata hati bagi manusia, tanda tanda yang nyata bagi orang-orang
beriman, sebagai petunjuk dan rahmat bagi mereka. Selanjutnya Allah SWT
memerintahkan agar diam ketika Al-Qur'an dibacakan untuk mengagungkan dan
menghormatinya untuk mendapatkan rahmat dan berbagai manfaat yang
dikandungnya, tidak seperti yang dilakukan oleh kaum kafir Quraisy.%

7 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 4, Him 188

% M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 7, Him 4430.

% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 5, HIm 220.

100 Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah,
2010, Jilid 2, HIm 185. M. Ali Ash-Shobuni Menafsirkan Term Tadarru’ Sebagai
Permohonan Perlindungan Diri Kepada Allah Dan Merasa Takut Kepada Kepada Allah.

101 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar lbn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 9, HIm 395-397.

102 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 5, HIm 219

38



c. Dakhir (Rendah Hati)

Derivasi term dakhir disebutkan 5 kali dalam 5 ayat berbeda dalam Al-Qur’an
sebanyak, dengan bentuk i ’i/ 1 kali dan isim 4 kali.l®® Term dakhir secara bahasa
berarti kecil, rendah dan hina.l®* Diartikan pula dengan rendah, hina dan tak
berharga.!® Kata dakhir dapat ditemukan dalam QS. An-Nahl: 48, bermakna
tawadu’

530813 b3 4 180 QA5 Gl o Al 15588 005 a0 GIA e ) 155 40
Apakah mereka tidak memperhatikan segala sesuatu yang diciptakan Allah,

bayang-bayangnya berbolak-balik ke kanan dan ke kiri (dalam keadaan) sujud
kepada Allah, sedangkan mereka rendah hati. (QS. An-Nahl: 48)

Ayat ini membahas kebesaran Allah yang menciptakan makhluk dengan
bayangannya. Dan bayangan itu sujud, yakni berendah diri, tunduk, menurut, patuh
dan pasrah kepada perintah Allah SWT semata.l® Ar-Raghib Al-Asfahani
mengartikan dakhir dalam ayat ini dengan mereka termasuk golongan yang sangat-
sangat hina, bahkan Allah yang menghinakan mereka.%’

Avyat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan kebesaran dan
kekuasaan Allah berupa semua hal di dunia ini mempunyai bayangan serta semuanya
bersujud kepada-Nya, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat
dan surat makkiyyah. Ayat sebelumnya menerangkan sikap orang-orang kafir Mekah
dalam mengingkari adanya hari kebangkitan dan kiamat dengan menunjukkan sikap
keras kepala dan hanyut dalam kesesatan dan kebodohan. Kemudian, Allah SWT
menerangkan hukum hijrah dari negeri tersebut dan mendorong untuk
melakukannya, agar terhindar dari gangguan teror dan penyiksaan yang dilancarkan
oleh orang-orang kafir terhadap kaum Muslimin. Ibnu Abbas mengatakan, ayat ini
turun menyangkut enam sahabat Shuhaib, Bilal, Ammar, Khabab, ‘Abis, dan Jubair.
Lalu orang orang kafir Quraisy pun mulai menyiksa mereka supaya mereka keluar
dari Islam. Selanjutnya, Allah SWT mengancam orang kafir dengan cara
menenggelamkan mereka ke dalam perut bumi atau dengan adzab yang datang dari

103 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 315

104 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
Hlm 391.

105 | ouis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIm 208. Term Dakhir Ini Sesuai Dengan Arti Dalam Dictionary And Glossary The Kor-4x,
Yaitu, To Be Small, Vile And Of No Value (Kecil, Hina Atau Kotor Dan Tiak Bernilai). Lihat
John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The Kor-4n),
..., Hlm 47

106 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 7, Hlm 399.

107 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 221

39



langit secara tiba-tiba. Bagi Allah SWT Mahakuasa di langit dan bumi. Semua
makhluk tunduk kepada-Nya dan patuh kepada perintah-Nya.'%

d. Azillah (Lemah Lembut)

Derivasi term azillah disebutkan24 kali dalam 24 ayat berbeda dalam Al-
Qur’an, dengan bentuk /i il 4 kali dan isim 20 kali.1® Makna asal zalla adalah tunduk,
patuh dan lembut. Dari kata dasar ini, terdapat derivasi az-zullu dan az-zillu. Az-zullu
merupakan lawan kata dari ‘izz, karena kata ‘izz berasal dari ‘azazah, mempunyai
tanah yang sangat keras. Az-zillu adalah lawan kata dari kesulitan.'® Menurut Al-
Asfahani, term ini berasal dari kata Zalla berarti sesuatu yang dipaksakan. Term ini
berarti bersikap lemah lembut jika digunakan dalam konteks perilaku seseorang
terhadap lainnya dan hal ini merupakan sikap terpuji.**

Dalam Al-lIsra: 24, terdapat term Zull yang merupakan derivasi azillah.

O 2l gl (it
Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya. (QS. Al-Isra: 24)

Term Zull dalam ayat ini berarti rendah hati,**? dan berlemah lembut.!** Term
tersebut juga dapat berarti tawadu’ dan tunduk.!* Hadis, Ayat tersebut merupakan
ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika moral dan budi pekerti kepada
orang tua, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat
makkiyyah. Pada ayat-ayat sebelumnya Allah SWT menjelaskan bahwa manusia
terbagi menjadi dua golongan; satu golongan hanya menginginkan dunia dan mereka
pun akan disiksa dan satu golongan lagi melakukan amal perbuatan sebagai ketaatan
kepada Allah. Mereka adalah orang-orang yang berhak mendapat kan pahala dengan
tiga syarat, yaitu menginginkan akhirat, berusaha dengan sungguh sungguh mencari
akhirat, dan beriman. Setelah penjelasan tersebut, Allah menjelaskan hakikat iman
dan menjelas kan bahwa inti dari iman adalah pengesaan Allah dan menafikan sekutu
bagi-Nya. Setelah menyebutkan rukun terbesar di dalam iman, Allah selanjutnya

198 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 7, HIm 394-
395

109 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 341-342

110 Abu Husayn lbn Faris lbn Zakariya, Mu jam Magqayis Al-Lughoh, Beirut: Dar Al-
Fikr, 1979, Jilid 2, HIm 345

111 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 185

112 john Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), ..., Hlm 52

113 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Hlm 239

1141 ouis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
Him 237

40



menyebutkan syiar-syiar dan syarat-Syarat keimanan, serta pilar-pilar bangunan
masyarakat Islam. Allah memulainya dengan menjelaskan dasar-dasar sistem
keluarga dan penguatan hubungan antarindividu di dalamnya.!*®

Tawadu’ juga dimaknai secara implisit pada term a3, Allah berfirman:

e 331 G bl e A0 Rl el 058 0 o il 4 (e R 25 0 58 Gl
Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari
agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai
mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap
orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. (QS. Al-
Maidah: 54)

Makna azillah yaitu menyayangi, memberi rasa aman dan bersikap rendah hati
terhadap kaum mukmin. Ayat tersebut berbicara mengenai kaum yang akan Allah
datangkan jika orang-orang mukmin murtad dari agamanya. Ciri-ciri kaum tersebut
adalah Allah cinta kepada meraka, mereka cinta kepada Allah, bersikap tawdadu’
terhadap kaum mukmin serta bersikap tegas terhadap kaum kafir.116

Al-Jailani menafsirkan azillah dengan bersikap tawadu’ dan mempererat tali
persaudaraan dengan orang-orang mukmin.!'’” Senada dengan kedua mufassir
sebelumnya, Buya Hamka menjelaskan kelebihan kaum yang akan Allah datangkan
sebagai pengganti orang murtad. Yaitu, dicitai Tuhan sebab mereka cinta Tuhan,
bersikap tawadu’ kepada orang yang beriman, tidak gentar menghadapi orang kafir
dan berjihad di jalan Allah.’® Sementara Al-Qusyairi tidak menafsirkan ayat ini
sebagai ayat Tawadu’. Menurutnya, kalimat azillah ‘ala al-mukminin wa a’izzah ‘ala
al-kafirin menjelaskan bagaimana jiwa dan ruh dalam ber-mahabbah.!*°

Ayat ini merupakan ayat madaniyyah karena menyebutkan ahlu kitab dan
orang murtad yang nanti akan Allah datangkan penggantinya dengan orang muslim
yang bersifat rendah hati, dimana hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat
dan surat madaniyyah. Ayat ini berkesesuaian dengan ayat sebelumnya, Dimana
Allah SWT melarang ber-muwaalaah kepada orang-orang kafir, menjelaskan bahwa
orang-orang yang bersegera untuk ber-muwaalaah kepada orang-orang kafir adalah
orang-orang murtad, Allah SWT menegaskan bahwa Dia sama sekali tidak

115 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, HIm 71

116 Sylaiman Bin lbrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an,
(Dammam: Dar lbnu Al-Jauzi, 1441 H), Jilid 7, HIm 475.

17 Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah,
2010 M, Jilid 1, HIm 452

118 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, HIm 1773

119 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, (Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-
Mishriyyah, 2000), Jilid 1, HIm 432

41



menginginkan orang-orang murtad, tetapi Dia hanya meng inginkan orang-orang
yang beriman dengan benat tulus dan sungguh-sungguh. Allah SWT mencintai
mereka dan mereka pun lebih mengutamakan cinta kepada-Nya yang
termanifestasikan pada penegakan kebenaran dan keadilan mengalahkan segala apa
yang mereka senangi berupa harta benda, kekayaan, dan anak.!?

e. Khofd (Rendah Hati)

Derivasi term khofd disebutkan 4 kali dalam 4 ayat berbeda dalam Al-Qur’an,
dengan bentuk fi’il 3 kali dan isim 1 kali.'* Kata dasar term ini adalah kho, fa’, da
yang diartikan rendah, lawan kata dari rof’u.}?? Term juga dapat dimaknai dengan
kehalusan dan sifat yang lembut.??® Menurut Ahmad Warson Munawwir, term khofd
berarti bersikap tawd_de 124 Salah satu ayat yang terdapat term tersebut adalah:

Chiaall alia midl g plle (345 5 34 1351 &y o La ) olie S35 Y

Jangan sekali-kali engkau (Nabi Muhammad) menujukan pandanganmu

(tergiur) pada kenikmatan hidup yang telah Kami berikan kepada beberapa

golongan di antara mereka (orang kafir). Jangan engkau bersedih hati atas

(kesesatan) mereka dan berendahhatilah engkau terhadap orang-orang

mukmin. (QS. Al-Hijr: 88)

Menurut Wahbah Az- Zuhaili, kalimat dats G=idl yang berarti merendahkan
sayap untuk melindungi anaknya diserupakan dengan merendahkan hati karena
keduanya identik dengan makna kelemahlembutan, kesantunan dan kasih sayang.1?®
Selain itu, kalimat ini merupakan perintah Allah kepada Nabi untuk melindungi dan
menyelimuti ummatnya dengan kasih sayangnya, terutama bagi kaum lemah.1?

120 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 3, HIm 565

121 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 293

1221 guis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
Hlm 189

123 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 158

24Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
HIm 354. Di Dalam Kamus Tersebut, Dituliskan Pula Penggalan Ayat Qs. Al-Isra’: 24 (=éil3
O #Us Wil Arti Tersebut Sama Dengan Arti Khofd Menurut John Penrice, Yaitu, Behave With
Humility (Berperilaku Rendah Hati). Lihat John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-
Qur’an (Dictionary And Glossary The Kor-An), ..., Hlm 43

125 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 10, HIm 228

126 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Tk, Pustaka Nasional, Tt, Pdf
E-Book, Jilid 5, HIm 379. Asy-Sya’rowi Menjelaskan Ayat Sebagai Perintah Allah Kepada
Nabi Muhammad Dalam Menggunakan Kekuasaan, Kemampuan, Dan Kekuatannya Untuk
Mengayomi Orang Yang Lemah. Lihat Juga M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir
Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur, 2010), Jilid 10, HIm 523. Bentuk Tawadu’ Dapat Berupa
Memberi Kemudahan Dan Meringankan Pada Masa Sulit Seseorang. Lihat Abdul Qodir Al-
Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 3, HIm 28

42



Menurut Ali Ash-Shobuni, potongan ayat ini ditafsirkan dengan sikap fawadu’
kepada orang yang iman kepada Nabi Muhammad dan orang yang lemah dari
golongan mukmin?” dan berlemah lembut kepada orang muslim yang fakir'?8, Dan
Qurasih Shihab memaknai kata janah yang berarti sayap dengan makna kerendahan
hati, hubungan harmonis, perlindungan serta ketabahan saat-saat krisis. Selain itu,
ayat ini diartikan dengan sikap tidak tergiur, iri dan kecil hati atas nikmat duniawi.?
Berbeda dengan mufassir di atas, Buya Hamka tidak menafsirkan ayat tersebut
sebagai ayat yang membahas sikap rawadu’. Term Khofd dimaknai sebagai pelindung
dan penyelimut bagi orang-orang mukmin.**°

Ayat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika
moral dan budi pekerti kepada sesame mukmin, dimana hal tersebut merupakan salah
satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Hubungan ayat ini dengan ayat-ayat
sebelumnya yaitu, setelah Allah SWT menyabarkan Nabi Muhammad saw atas
berbagai gangguan dari kaumnya, memerintahkan beliau untuk bersikap lapang dada
dan memaafkan dengan cara yang baik di ayat ini. Allah SWT menuturkan sejumlah
nikmat agung yang Allah SWT limpahkan kepada beliau, karena ketika seseorang
ingat banyaknya nikmat Allah SWT kepada dirinya, ia akan mudah untuk memaafkan
dan tidak memedulikan apa yang menimpanya.®*

f. Hauna (Rendah Hati)

Derivasi term hauna disebutkan 26 kali dalam 26 ayat berbeda dalam Al-
Qur’an, dengan bentuk /i il 2 kali dan isim 24 kali.®*? Al-hawan berasal dari kata hana
yahiinu hawna yang diartikan sebagai tawadu’, dijelaskan dalam suatu kalimat iza
ta’azza wa ta’azzama fa tadallala wa tawada’a artinya jika kamu merasa mulia dan
sombong, maka, merendahlah dan bersikap tawadu’.1* Dalam kamus Al-Munawwir,

127 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2,
Hlm 113. Penafsiran Beliau Sama Dengan Penafsiran Abu ‘Abdilla Muhammad Al-Qurthubi
Dalam Kitabnya, Lihat Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967, Jilid 10, HIm 57.

128 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1973), Jilid
13, HIm 46. Lihat Juga Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al- ‘Adzim, (Alexandria: Al-Maktab Al-
Jami’iy Al-Hadis, Tt), Jilid 2, HIm 627.

129 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 7, HIm 165

130 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 5, Hlm 3879

131 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 7, HIm 331

132 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 821

133 | ouis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIim 878.

43



hawna berarti rendah dan hina.’* Selian itu, term hawna juga berarti rendah hati,
lemah lembut dan tenang.!*®

Term al-hawan berarti kehinaan. Kehinaan ada 2 macam; pertama, Dimaknai
dengan memandang rendah diri sendiri, maka, term al-hawan pada poin ini menjadi
pujian dari akhlak tersebut. Makna term al-hawan tersebut terdapat dalam ayat,

Gl 1518 & slead dabla 1915 65 (W) e (3 Gl a3 e

Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di atas

bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka

(dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan, “Salam.” (Q.S. Al-
Furgon: 63)

Dalam ayat ini Allah menyebutkan salah satu sifat ‘ibad ar-rahman,** seperti
berjalan dalam keramahan, ketenangan dan kelembutan tanpa ada lagak sombong
serta arogan. Karena cara jalan seseorang mempresentasikan bagaimana ketika dia
bertemu masyarakat, dan ini merupakan akhlak robbani¥” yang menciptakan
penyamarataan dalam menilai suatu masyarakat.**® Menurut Al-Jailani, cara jalannya
‘ibad ar-rahman yaitu berjalan dengan mengangkat kaki (tidak menyeret) dan lembut
tanpa menimbulkan perselisihan dengan seseorang serta tabiat atau kebiasaan buruk
seperti sombong dan arogansi dalam berjalan.t%

Avyat tersebut merupakan ayat makkiyyah karena menyebutkan cara beretika
moral dan budi pekerti dalam berhubungan dengan semua makhluk di bumi, dimana
hal tersebut merupakan salah satu karakteristik ayat dan surat makkiyyah. Setelah
menjelaskan kebodohan kaum musyrik Mekah dan celaan mereka terhadap Al-Qur'an
dan Nabi Muhammad saw, dan ke engganan orang-orang kafir untuk bersuiud kepada
Allah SWI, meskipun Allah telah telah menunjukkan kepada mereka huiiah (argu
men) atas kebenaran agidah tauhid dan ke kuasan Allah SWT kemudian Allah SWT

134 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
HIm 1525

135 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), ..., Hlm 155

1% Qrang-orang yang sampai pada martabah ar-rigwan dan orang-orang yang
beruntung dapat bertemu dengan Allah. Lihat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ...,
Jilid 4, HIm 42

187 Akhlak Robbani adalah akhlak atau perilaku yang berorientasi kepada nilai-nilai
llahi dan mengikuti petunjuk yang ditetapkan oleh Allah SWT. Dalam perspektif Islam,
akhlak ini mencakup sikap dan tindakan yang berdasarkan pada wahyu Allah, baik itu melalui
Al-Qur’an maupun Hadis Nabi Muhammad SAW, dengan tujuan untuk menciptakan individu
yang tidak hanya berperilaku baik di dunia, tetapi juga bertindak sesuai dengan perintah Allah
dalam rangka meraih kebahagiaan dunia dan akhirat.

138 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 12, Him 741

139 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, Hlm 42

44



me nyebutkan sifat-sifat orang Mukmin sifat hamba Allah yang Maha Penyayang
yang ber hak mendapat balasan tempat fderajat) yang tinggi di surga. Sesungguhnya
penggunaan kata peng hambaan secara khusus karena seorang hamba itu
menyibukkan dirinya untuk beribadah kepada Allah SWT karena sifat ini adalah
sebaik-baik sifat makhluk-makhluk Allah SWT. Barangsiapa yang taat kepada Allah
SWT menyembah kepada-Nya dan barangsiapa pendengarannya, penglihatan nya,
hatinya dan lisannya berfungsi untuk melaksanakan apa yang Allah SWT pertintah
kan, dia berhak mendapat gelar nama 1l,r*JI) [penghambaan). Allah menyifati
mereka dengan sembilan sifat sebagaimana imam ar-Razi telah menye butkan, dan
imam al-Qurtubi berkata, Allah SWT menyifati hamba-Nya dengan sebelas sifat
dengan sifat yang terpuji, dan sifat yang istimewa, dan sifat-sifat itu adalah rendah
hati,lemah lembut,

Kedua, Diartikan sebagai pandangan hina seseorang yang mempunyai
kekuasaan kepada orang lain dengan tujuan merendahkan, term al-hawan disini
digunakan untuk mencela,** seperti dalam ayat berikut;

O34 Qe (3588 Al

Pada hari ini kamu akan dibalas dengan azab yang sangat menghinakan. (Q.S.

Al-An’am: 93)

Jika yang dikatakan adalah al-haun, maknanya adalah lemah lembut,

merupakan sifat orang yang beriman. Bila yang disebut al-hun diartikan hina dan
sifat orang kafir.14

g. Ruhama (Kasih Sayang)

Derivasi term ruhama disebutkan 339 kali, dengan bentuk /i i/ 28 kali dan isim
311 kali dalam Al-Qur’an.**? Term ini berarti orang-orang yang mengasihi jamak dari
kata razim.!*® Kata rakim juga berarti rasa simpati, kasih sayang dan kemurahan
hati.'* Term ini dapat berarti kasih sayang dan kebaikan.*> Allah berfriman:

s slaay D e 41l dea Gl s 3 O35 Saak

140 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Hlm 513

141 1bnu Qayyim Al-Jauziyah, Madarijus Salikin, Terj Kathur Dan Suhardi, Jakarta
Timur: Pustaka Al-Kautsar, 1999, HIm 318

142 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu ’jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 376-382

143Https://Www.Almaany.Com/Id/Dict/Ar-Id/

144 Abu Husayn lbn Faris lbn Zakariya, Mu jam Magayis Al-Lugoh, ..., Jilid 2, HIm
498

145 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), ..., Hlm 56

45



Nabi Muhammad adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersama
dengannya bersikap keras terhadap orang-orang Kkafir (yang bersikap
memusuhi), tetapi berkasih sayang sesama mereka. (Q.S. Al-Fath: 29)

Termasuk dalam sifat sahabat Nabi Muhammad adalah bersikap tegas dan keras
kepada kaum kafir dan memberikan kasih sayang kepada kaum mukmin. Menurut
Sya’rowi, sifat para sahabat adalah mengumpulkan sikap keras kepada orang kafir
dan berkasih sayang orang mukmin serta sebaliknya. Ini menjadi dalil bahwa orang
mukmin itu tidak mempunyai karakter yang tetap dalam menghukumi segala sesuatu.
Seperti contoh, sahabat Abu Bakr As-Siddig, dikenal masyarakat sebagai orang yang
lemah lembut dan menebar kasih sayang. Namun, ketika banyak orang yang murtad
sepeninggal Nabi Muhammad, ia bersikap keras kepada orang-orang yang murtad.
Term RuZzama juga dapat bermakna orang-orang yang tawadu ’ kepada ahli kebenaran
dan tauhid.*’

h. La Yastakbirun (Tidak Sombong)

Term Yastakbirun dan derivasinya disebut sebanyak 161 ayat di Al-Qur’an,
dengan bentuk kata kerja 55 kali serta isim 106 kali- 148 Asal kata term ini adalah kaf
ba’ ro’, menunjukkan arti besar, lawan kaa dari sigor. Dari kata tersebut lahir kata
takabbur, al-kibr dan Al-Kibriya’ yang berarti mengagungkan sesuatu dan Al-Kubr
yang bermakna takut serta hina,'*° serta orang yang memiliki sifat sombong.** Term
ini dimaknai Al-Asfahani sebagai perasaan puas dan bangga atas dirinya dalam hal
yang tidak semestinya. Term ini juga berarti perasaan lebih kuat badan dan harta,
karena dalam beberapa ayat disandingkan dengan kata du’afa (lemah).’! kata la
yastakbirun secara implisit diartikan sebagai tawdadu’ karena sombong merupakan
lawan kata dari tawadu’. Firman Allah:

30K Y #4015 BGh 5 (il e Gl Ay
Hal itu karena di antara mereka terdapat para pendeta dan rahib, juga karena
mereka tidak menyombongkan diri. QS. Al-Maidah: 82

Ayat ini membahas kaum Yahudi yang paling memusuhi Islam dan kaum
Nasrani yang paling dekat persaudaraannya dengan muslim. Salah satu sebab kaum

146 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 16, HIm 638

147 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 5, HIm 376

148 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm

149 Abu Husayn lbn Faris Ibn Zakariya, Mu jam Magayis Al-Lughoh, ..., Jilid 2, HIm
153-154

150 | ouis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
Him 669

IAr-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 424

46



Nasrani dekat dengan orang yang beriman karena mereka tidak sombong terhadap
kebenaran dan berperilaku tawadu * kepada sesama manusia.>?

Berbeda dengan penafsiran tersebut, Al-Qusyairi menjelaskan bahwa jika
kaum Nasrani dekat dengan orang yang beriman, maka, menjadi ahlu al-hag. Di ayat
ini, tidak disebutkan bahwa kata la yastakbirun bermakna Tawadu ".*>® Begitupun Al-
Jailani mengartikan la yastakbirun sebagai peringatan untuk tidak sombong dengan
kemenangan dan kecintaan yang diterima oleh kaum Nasrani.'**

i. La Ta’lu (Tidak Sombong)

Derivasi term ta’lu dan nya disebutkan 70 kali dalam Al-Qur’an, dengan
bentuk kata kerja 17 kali dan isim 53 kali.?®® Term ini terambil dari term > yang
artinya tinggi, antonim dari kata . ‘alaa berarti keagungan dan kesombongan.®
Term ini dapat diartikan pula sombong dan angkuh.t®" Arti tersebut berada dalam
ayat berikut,

il el s s W5 a1 13 035 Y sl s 8588 5 il

Negeri akhirat itu Kami jadikan untuk orang-orang Yyang tidak

menyombongkan diri dan tidak berbuat kerusakan di bumi. Kesudahan (yang

baik, yakni surga) itu (disediakan) bagi orang-orang yang bertakwa. (Q.S. Al-
Qasas: 83)

Makna la yuriduna ‘uluwwan fi al-ard, mereka tidak besikap sombong dan
merasa unggul serta tidak berjalan lalai, karena sempurnanya pemahaman dan
keluasan ilmunya.*®

Dalam ayat lain, ditemukan term alla ta’lu,
faalia il e 1ia

Janganlah engkau berlaku sombong terhadapku dan datanglah kepadaku
sebagai orang-orang yang berserah diri. (Q.S. An-Naml: 31)

152 Sylaiman Bin lbrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, ... Jilid 7,
HIim 570. Perilaku Tawadu’ Merupakan Sebab Terbesar Diterimanya Kebenaran Oleh
Seseorang. Dan Kebalikannya, Sombong Menjadi Penyebab Utama Dari Ditolaknya Suatu
Kebenaran.

153 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lathaif Al-Isyarah, Jilid 1, HIm 443

154 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 1, HIm 462

155 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 588

1% Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu jam Magayis Al-Lughoh, ..., Jilid 4, HIm
113

157 Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIim 527

158 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, HIm 207

47



Dalam konteks ayat tersebut, bermakna janganlah meninggikan kedudukan
lebih tinggi daripada kedudukanku dan meninggikan kedudukan dari semestinya
termasuk dalam kesombongan.t%

j. La Tamsyi Maraja (Tidak Berjalan Dengan Sombong)

Kata kunci dari kalimat ini adalah maraka. derivasi term maraha disebutkan 3

kali dalam 3 ayat berbeda dalam Al-Qur’an, dengan bentuk fi’i/ 1 kali dan isim 2

kali.1®® Term tersebut bermakna sombong, arti asal kata tersebut adalah kesenangan

yang besar dan teramat sangat.'6! Maraha juga berarti bersukaria dan berjalan dengan

sikap sombong.%2 Sehingga, ayat ini berisi larangan kepada seseorang untuk berjalan

di bumi ini dengan kesenangan yang teramat sangat seakan-akan hanya dia yang

mempunyai rasa itu. Terdapat beberapa ayat yang ditemukan term maraka, Allah
berfirman;

¥ 3k Qi @ G G G A5 Ol s (5T 3 (58 Y5

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya

engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang
setinggi gunung. (QS. Al-lsra: 37)

Term mara/a berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan
angkuh. Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa
dirinya lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan
menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya.
Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh
manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu
sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan
kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawadu’ merupakan sikap yang pantas
dilakukan oleh manusia.’®® Menurut Al-Jailani makna ayat ini adalah, dalam
menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawadu’
serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan,
karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.%4

Dalam ayat lain disebutkan,

5548 B 08 Cand ¥ i T8 0a (31 8 (a8 5 L 5 S

159 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 347

160 Muhammad Fuad Abd Al-Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahros Li Alfazi Al-Qur’an Al-
Karim, Kairo: Dar Al-Hadis, 2018, HIm 755

161 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 468

162 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
Him 1323

183 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 11, HIm 153

164 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, HIm 122

48



Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan
janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak
menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat membanggakan diri. (QS.
Lugman: 18)

Menurut Sha’rawi, term maraka berarti sombong, berjalan berjingkrak dan
angkuh. Berjalan diperbolehkan, tetapi perlu sikap khusus, yaitu berjalan dengan
lurus (sesuai jalannya) dan lemah lembut. Umar Ra, pernah melihat seseorang yang
berjalan dengan cara yang dapat menyebabkan kematian. Kemudian Umar
menegurnya, “mengapa kamu berjalan dengan cara berjalan yang dapat membuatmu
mati? Padahal Allah memberimu kesehatan, tinggalkan hal itu untuk masa tuamu.”
Di lain waktu, Umar melihat seseorang berjalan dengan cara shasar, yaitu memotong
jalan. Kemudia Umar menegurnya untuk tidak berjalan dengan melompat-lompat,
berlari maupun berjalan terlalu cepat. Maka, yang diminta adalah berjalan dengan
cara yang lurus dan sederhana.’®® Term maraka dalam ayat ini berarti rasa bahagia
dan gembira karena memiliki sesuatu yang binasa atau tidak kekal yang membuat
seseorang membanggakan diri.1®

K. Khushu’ (Tunduk dan Rendah Hati)

Derivasi term khushu’ disebutkan 17 kali dalam Al-Qur’an, dengan bentuk kata
kerja 2 kali dan isim 15 kali. Term ini terambil dari term khusyu’ berarti tunduk,
merendah serta menyerah, pemaknaan ini sama dengan term dara’ah. Hanya saja
khusyu’ digunakan pada bentuk penyerahan dengan anggota tubuh, sedangkan
dara’ah digunakan untuk penyerahan dengan hati.'®” Allah berfirman,

S8 Ul Al 035 V7 Gl 230 O3 Gy 200 O3 G iy Geth Sl il b G 0
el &0 30 (12635 e 2 531 gl

Sesungguhnya di antara Ahlulkitab ada yang beriman kepada Allah dan pada
apa yang diturunkan kepada kamu dan yang diturunkan kepada mereka.
Mereka berendah hati kepada Allah dan tidak menukarkan ayat-ayat Allah
dengan harga murah. Mereka itu memperoleh pahala di sisi Tuhannya.
Sesungguhnya Allah Maha Cepat perhitungan-Nya. (QS. Ali Imron: 199)

Arti term khusyu’ yaitu tunduk dan berendah hati.!®® Sebab turun ayat ini, yaitu
berita kematian An-Najasyi. Nabi Muhammad memberi perintah kepada sahabat
Nabi untuk menshalatinya. Kemudian, mereka bertanya, apakah boleh kami
menshalati budak habasyi? lalu turun ayat ini.**® Ayat ini membahas bahwa ada ahl

185 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 14, HIm 77
165 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, HIm 312

167 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 197
168 \WWahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 551

169 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 552

49



kitab, orang Yahudi dan Nasrani, yang secara benar dan tulus beriman kepada Allah
serta kepada semua Kitab suci yang Allah turunkan. Mereka disifati dengan
khasyi’ina lillah, yaitu tunduk, patuh dan rendah hati kepada Allah Yang Maha Esa.
Menurut Sebagian ulama, seperti dikutip Quraish Shihab, yang dimaksud ahl kitab
adalah mereka yang belum secara terang-terangan memeluk agama Islam. Hal ini
dapat dipahami dari penyebutan ahl kitab, jika mereka sudah masuk Islam, mengapa
masih menggunakan redaksi ahl kitab.!’® Kalimat ini dimaknai oleh Hamka, bahwa
ahl kitab menjadi muslim yang sebenar-benarnya, ibadah kepada Allah menurut
agama Islam, bukan hanya Islam di mulut saja.*™

I.  Khudu’ (Tunduk)
Derivasi term khudu’* disebutkan 2 kali dalam Al-Qur’an, dengan bentuk kata
kerja 1 kali dan isim 1 kali. Term ini berasal dari kata khada 'a yang berarti khusyu " 1"
Allah berfirman, )
Gl gl pgdlic] Cullad ) (Ll a pelle 055 L &y

Jika berkehendak, niscaya Kami turunkan bukti (mukjizat) kepada mereka dari
langit sehingga tengkuk mereka selalu tunduk kepadanya. (QS. Asy-Syu’ara:

4)

Term ini juga dimaknai dengan rendah hati, patuh pada iman dengan paksaan,
tidak dengan pilihan.'”® Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu, jika Allah
mengehndaki, Allah akan menurunkan suatu mukjizat yang memaksa mereka
tertunduk hina dan patuh.*™

Dalam Al-Mu ’jam Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an, disebutkan satu ayat secara
utuh yang secara implsit bermakna tawadu’, yaitu,
155 Y3 V5 240 a1 Y 30

Katakanlah, “Sesungguhnya aku tidak mampu (menolak) mudarat dan tidak
(pula mampu mendatangkan) kebaikan kepadamu.” QS. Al-Jin: 21

Dalam ayat ini tidak ditemukan term yang secara implisit bermakna tawadu .
Namun, ada 2 kata yang bisa ditelisik lebih jauh.

1) Darran, dasarnya adalah huruf dad dan ro’ berarti keadaan buruk baik jiwa, raga
dan kondisi dirinya. Bisa juga kebalikan dari kesenangan atau kebahagiaan,

170 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 2, Hlm 320-321

171 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 2, Him 1047

172 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 200

173 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 16, HIm 12

174 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, HIm 131

50



yaitu kesusahan atau bencana,'” dan lawan kata dari manfaat.}’® parr juga
berarti bahaya, kerugian serta kesulitan.’’

2) Rosyada, bermakna dasar istiqomah dalam suatu jalan yang benar. Kata ar-rasy
dan ar-rusy berarti lawan kata al-ghayy.'"® Ar-rusyd berarti petunjuk, lawan kata
dari al-ghayy berarti kesesatan. Ar-Rusyd digunakan dalam konteks duniawi dan
akhirat, sedangkan ar-rasyd dalam perkara akhirat saja.'”® Ar-Rusyd diartikan
juga sebagai akal pikiran, kebenaran, keinsyafan dan kesadaran.&

Dalam konteks ayat ini, Nabi Muhammad SAW tidak dapat memberikan
keburukan dan petunjuk bagi seseorang, karena hanya Allah yang dapat memberikan
kedua hal tersebut.

C. Antara Tawadu’ dan Takabbur

Untuk memperoleh gambaran lebih komperhensif tentang tawdadu’, perlu
dikemukakan dalam beberapa ayat term lawan kata dari tawadu’, yaitu takabbur.
Takabbur diambil kata kabura yakbaru yang berarti besar. Secara literal kata ini
bermakna menjadi tua, besar dan menjadi berat,'®! akan lahir berbagai derivasi yang
maknanya beragam, seperti besar, tua, tambah, memberatkan, melawan, membantah,
sombong, congkak, dosa besar, keagungan, kemuliaan, kufur, syirik dan
pemimpin.t®? Kesombongan adalah melihat diri sendiri lebih tinggi dari kebenaran
dan makhluk. Orang yang sombong melihat diri sendiri lebih baik dari manusia lain.
Kesombongan mempunyai sesuatu yang membahayakan, a). Kesombongan adalah
dosa pertama yang dilakukan oleh Iblis, Iblis menolak untuk sujud kepada Adam
karena kesombongannya. b). Kesombongan dekat dengan kekufuran, Allah sering
menyandingkan antara kesombongan dan kekufuran dalam Al-Quran. c).

175 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 296

176 | ouis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
HIm 447. Arti Term Ini Sama Dengan Apa Yang Diartikan Oleh Abu Husayn Ibn Faris lbn
Zakariya Dalam Karyanya. Lihat Juga Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu jam Maqayis
Al-Lughoh, ..., Jilid 3, HIm 360.

177 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
Him 818-819

178 Abu Husayn Ibn Faris Ibn Zakariya, Mu jam Magayis Al-Lughoh, ..., Jilid 2, HIm
398. Pemaknaan Term Ini Sama Seperti Yang Diartikan Oleh Louis Ma'luf Al-Yassu'i Dalam
Karyanya. Lihat Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum,
..., HIm 261

179 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 202

180 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, ...,
Hlm 499

181 Abu Husayn lbn Faris lbn Zakariya, Mu jam Magqayis Al-Lughoh, Beirut: Dar Al-
Fikr, 1979, Jilid 5, HIm 153-154

182 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap,
Surabaya: Pustaka Progessf, 2002, HIm 1183-1184

51



Kesombongan menghalangi dari ajaran agama Allah, mereka yang sombong tidak
dapat melihat kebenaran karena kesombongannya. 83

Takkabur dan derivasinya disebut sebanyak 161 kali dalam Al-Qur’an.'®
Selian itu, terdapat beberapa term dalam Al-Qur’an yang dimaknai sebagai sombong,
seperti mukhtal, maraha, jabbaran, ‘alun, ta’lu, uluw, asyir, ‘izzah, hamiyyah, ‘utuw,
dan yatamaththa.®®

Beberapa ayat takabbur dan pembahasannya, seperti QS. Al-Qiyamah: 33
yang menyebutkan bahwa sombong merupakan salah satu sifat Abu Jahal. Kata
yatamaththa dalam ayat ini dimaknai sombong, karena Abu Jahal sebagai pemimpin
dari kaum musyrik Mekkah menentang dakwah Nabi Muhammad dan tidak mau
membenarkan kitab Allah serta tidak mau bersholawat kepada Nabi Muhammad. %
QS. Al-Muddassir: 23, ayat ini ditujukan kepada Walid bin Mughiroh yang kufur dan
melakukan pembangkangan terhadap Al-Qur’an. Walaupun di hati kecilnya ia
mengimani kebenaran ajaran Nabi Muhammad, namun lisannya mendustakan demi
menyenangkan hawa nafsunya dalam kepemimpinan dan kedudukan.'®” QS. Al-
Munafigun: 5, ayat yang meunjukkan sombong merupakan sifat orang munafik.
Dalam ayat ini, ketika orang-orang munafik diajak untuk menghadap kepada Nabi
Muhammad dengan memintakan ampun atas dosa-dosa yang telah lakukan, mereka
menolak mentah-mentah dan enggan beriman serta memalingkan muka mereka
dengan angkuh serta sombong.!®® QS. Nuh: 7, membahas keingkaran dan
kesombongan kaum Nabi Nuh ketika Nabi Nuh menyeru mereka untuk beriman
kepada Allah dengan maksud agar Allah mengampuni mereka. Namun, mereka
menutup telinga mereka dan menutupkan baju ke muka mereka supaya tidak
mendengar serta melihat ajakan beriman kepada Allah. Inilah sikap ingkar dan
sombong kaum Nabi Nuh.®°

QS. Al-Ahqof: 10, berisi sifat orang musyrik quraisy yang mengingkari dan
mendustakan Al-Qur’an. Padahal terdapat saksi dari Bani lIsrail, yang mengakui
kebenaran Al-Qur’an, yaitu Abdullah bin Salam, mengakui bahwa Al-Qur’an
sungguh-sungguh dari Allah. Oleh sebab keingkaran serta kesombongan mereka,

183 Tawadu Fi Doui Al-Quran Wa As-Sunnah

184 Muhammad Fuad Abd Al-Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfadz Al-Qur’an,
Mesir: Dar Al-Kutub Al-Misriyah, 1945, HIm 588-581

185 pencarian Dilakukan Dengan Memasukkan Kata Sombong, Kesombongan Dan
Menyombongkan Diri. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, 2016,
Aplikasi Android Versi 2.4 Rc2.

186 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 10, Him 7772

187 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 15, Hlm 233

188 |_jhat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 5, HIm 206

189 Https://Quran.Nu.Or.1d/Nuh/7

52



Allah tidak akan memberi mereka hidayah karena mereka zalim dan menganiaya diri
mereka sendiri.’® QS. Al-A’rof: 88, kaum Madyan dalam ayat ini bersikap sombong
terhadap Nabi Syu’aib, dimana mereka tidak mau menerima ajakan Nabi Syu’aib.
Bahkan, karena merasa kekuasaan negeri di tangan mereka, mereka memberi pilihan
kepada Nabi Syu’aib dan pengikutnya untuk keluar dari desa atau menjadi pengikut
dari agama nenek moyang.®* QS. Al-Isra: 37, ayat ini menjelaskan larangan berjalan
dengan sombong, angkuh serta congkak, maka Allah akan membalasan dengan
sesuatu yang bertentangan dengan keinginan orang yang sombong. Dalam ayat ini,
mereka yang sombong mendapat ejekan, yaitu, orang yang sombong mustahil bisa
menembus keras serta dalamnya bumi, serta tidak bisa mencapai ketinggian setinggi
puncak gunung.’®? QS. Al-A’rof: 133, ayat yang menjelaskan Fir’aun dan kaumnya
yang diberi siksaan berupa diturunkannya topan atau air bah yang menghanyutkan
segala sesuatuatau hujan yang membinasakan apa yang ditimpanya. Kemudian Allah
mengirimkan belalang dan kutu yang menjadi hama tanaman serta merusaknya.
Selanjutnya dikirimkan kepada mereka katak-katak yang memenuhi tempat, makan
dan hidangan. Dan dikirimkan juga darah yang menjadikan sumur dan sungai tidak
layak digunakan. Siksaan ini diturunkan karena mereka durhaka dari ajaran dan
mukjizat Nabi Musa.'®®

QS. An-Naml: 31, Nabi Sulaiman membalas surat Ratu Saba’ dengan
basmalah dan ancaman untuk tidak sombong dan angkuh kepadanya.'®* QS. Al-Isra:
4, dalam ayat ini Bani Israil dijelaskan akan membuat kerusakan di bumi dua kali.
Allah memberi mereka karunia dengan dibebaskan dari perbudakan Fir’aun di Mesir,
namun mereka tidak bertambah taat kepada Allah, justru mereka sombong terhadap
semua bangsa dengan menganggap bangsa lain rendah dan menyatakan mereka lah
kaum yang dipilih Tuhan.!®® QS. Al-Bagarah: 34, Iblis menolak sujud terhadap Nabi
Adam as. dengan angkuh dan merasa mereka lebih tinggi serta merendahkan manusia
pertama. Iblis yang memasukkan dirinnya ke dalam kelompok malaikat, sehingga
tercakup dalam perintah Allah terhadap semua malaikat untuk bersujud kepada Nabi
Adam as.!®® QS. An-Nisa: 173, ayat yang menerangkan Allah akan memberi siksaan

190 Sylaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, ... Jilid
20, HIm 184

191 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 4, Hlm 2447

192 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, Hm 92.

198 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an,
Tangerang Selatan, Lentera Hati, 2000, Vol 5, HIm 221-222

194 Sylaimin Bin lbrahim Bin Abdullah Al-Lahim, Aunu Rahman Fi Tafsir ...,3 Jilid
16, HIm 174.

195 Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 6, Hlm 4015

1% Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an, ...,
Vol 1, HIm 152

53



bagi orang yang sombong, angkuh, enggan dan tidak mau menyembah Allah SWT.
Mereka mendapat siksa yang menyakitkan serta tidak ada seseorang yang dapat
menolong serta menyelamatkan mereka.®’

Berdasarkan keterangan tersebut, takabbur membahas terkait risalah yang
dibawa Nabi-Nabi kepada kaumnya, tidak diterima dan mereka itu menyombongkan
diri ketika melihat dan mendengar risalah tersebut. Sombong bukan hanya tentang
perilaku keseharian manusia dalam bersosialisasi kepada manusia lain. Maka,
tawadu’ juga membahas hal yang berkaitan dengan hubungan kepada Allah dan
perintah-perintah-Nya serta hubungan antar sesama manusia dalam sosial
masyarakat.

Tawadu’ sebagai sikap rendah hati yang tercermin dalam perilaku seorang
hamba, tidak hanya diakui sebagai akhlak yang mulia dalam al-Qur’an dan sabda
Nabi, tetapi juga diangkat sebagai sifat yang paling dicintai oleh Allah Swt. dalam
ajaran Islam. Sikap tawadu’ bukan hanya berfungsi sebagai etika sosial, tetapi juga
sebagai indikator kedalaman iman seseorang, dan merupakan bagian dari jalan dalam
mencapai tagarrub ila Allah, memperoleh rida-Nya, serta meraih kemuliaan di dunia
dan akhirat. Oleh karena itu, pemahaman tentang keutamaan tawadu’ sangat penting
untuk menilai bagaimana nilai kerendahan hati ini berperan dalam kehidupan
spiritual seorang Muslim. Tawadu’ (kerendahan hati) merupakan salah satu akhlak
terpuji yang secara konsisten ditekankan dalam ajaran Islam. Tidak hanya disebutkan
di al-Qur’an dan al-Sunnah, tawadu’ juga ditelaah secara luas di karya-karya ulama
klasik maupun kontemporer, yang menunjukkan bahwa sifat ini adalah kunci dari
kemuliaan, diterimanya amal, dan kebahagiaan hidup di dunia serta akhirat.

Pertama, fawadu’ adalah sebab ditinggikannya derajat seseorang oleh Allah
Swt. Semakin seseorang merendahkan diri, semakin Allah mengangkat derajatnya.%®
Dalam banyak riwayat disebutkan bahwa tidaklah seseorang berzawadu’ terhadap
Allah kecuali Allah akan menaikkan derajatnya dalam dunia dan akhirat.’*® Kedua,
tawadu’ adalah ciri orang beriman dan penghuni surga. Nabi Saw, menyebutkan
bahwa penghuni surga adalah orang-orang yang bersikap rendah hati dan tidak
menyombongkan diri.?® Ketiga, tawadu’ adalah sebab turunnya cinta dan
penghormatan dari manusia. Sikap rendah hati membuat seseorang mudah diterima,

197 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 3, Hm 381

1% galim Bin Abdul Hilali, At-Tawddu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 24

199 Al-Misri Al-Salafi, Al-Tawadhu, Hal. 12; Ahmad lon Muhammad lbn Husayn
Rafr’, Atsar Al-Tawadhu Fi Al-Figh Al-Islamt, Hal. 199; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-
Qur’an Dan Sunnah, Hal. 7.

200 Ahmad lon Muhammad Ibn Husayn Raft’, Atsar Al-Tawadhu Fi Al-Figh Al-Islami,
Hal. 200; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 10.

54



disukai, dan dihormati oleh orang lain®® serta menghilangkan dendam dan
permusuhan.®? Keempat, tawadu’ adalah bentuk ibadah yang menunjukkan
ketundukan batin kepada Allah Swt., bukan sekadar ekspresi sosial, melainkan
pengakuan atas keagungan-Nya dan kehinaan diri.?®® Kelima, tawadu’ merupakan
sifat Nabi, salaf, dan Ulama. Nabi Muhammad Saw., dikenal sebagai pribadi yang
sangat tawadu’, duduk bersama fakir miskin dan hidup sederhana. Para sahabat dan
salaf seperti ‘Umar ibn al-Khattab, Ata’ ibn Abi Rabah, dan Imam Ahmad juga
dikenal sangat tawadu’?** Keenam, tawadu’ menumbuhkan ukhuwah dan
menghapuskan sifat dengki, benci, dan permusuhan dalam masyarakat. Dengan
kerendahan hati, hubungan antarmanusia menjadi lebih damai dan penuh kasih
sayang.’® Ketujuh, tawddu’ menjadi tanda kesempurnaan iman dan kunci
diterimanya amal. Ulama seperti al-Nawawi menegaskan bahwa orang yang
sempurna imannya akan selalu merasa rendah di hadapan Allah dan sesama.?%®
Kerendahan hati membuka pintu hikmah dan ilmu.2” Dengan demikian, penjelasan
di atas menunjukkan bahwa tawadu’ adalah sifat dasar yang melahirkan banyak
kebaikan. la bukan hanya indikator keimanan yang kokoh, tetapi juga faktor penting
dalam membentuk masyarakat yang penuh kasih, terhormat, dan damai.

201 Al-Misr1 Al-Salafi, Al-Tawadhu, Hal. 5; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an
Dan Sunnah, Hal. 7.

202 galim Bin Abdul Hilali, At-Tawadu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 26

203 Al-Misr1 Al-Salaft, Al-Tawadhu, Hal. 16.

204 Ahmad lon Muhammad Ibn Husayn Raft’, Atsar Al-Tawadhu Fi Al-Figh Al-Islami,
Hal. 204-205; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 7-8.

205 Al-MisrT Al-Salafi, Al-Tawadhu, Hal. 5; Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an
Dan Sunnah, HIm 9.

206 Tawadhu Dan Sombong Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah, Hal. 10.

207 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawddu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-
Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 25

55



BAB IlI
TIPOLOGI PERILAKU TAWADU’ MENURUT AL-QUR’AN

Tawadu’ atau kerendahan hati merupakan nilai moral yang ditekankan di
ajaran agama Islam. Sebagai bagian dari akhlak mulia, fawadu ™ tercermin dalam
sikap rendah hati yang bukan sekedar diarahkan terhadap Allah, namun juga terhadap
manusia dan seluruh ciptaan-Nya. Dalam Al-Qur'an, konsep tawadu’' diungkapkan
melalui berbagai kata dan term, yang menggambarkan berbagai aspek perilaku
manusia yang penuh penghormatan dan kelembutan. Karenanya, perlu untuk
mengetahui tipologi perilaku fawadu " yang ditemukan di Al-Qur'an sebagai landasan
dalam penerapan ajaran dalam kehidupan keseharian. Tipologi perilaku tawdadu’ di
Al-Qur'an mengulas berbagai term yang menggambarkan sikap tawadu ™ dalam Al-
Qur'an. Seperti mukhbit, tadarru’, azillah, khifd, hauna, ruhama, dan lainnya,
menunjukkan bagaimana perilaku fawadu™ tercermin dalam hubungan seseorang
dengan Allah, sesama manusia, dan alam.

A. Tawadu’ Kepada Pencipta (Allah)

Tawadu’ kepada Allah merupakan wujud kerendahan hati yang tidak hanya
tampak dalam gerak fisik, tetapi lebih pada pengakuan batin bahwa segala
kepemilikan—kekayaan, ilmu, maupun kekuatan—adalah anugerah-Nya. Kesadaran
ini menegaskan keterbatasan manusia dan ketergantungan total kepada Sang
Pencipta, sehingga setiap keberhasilan harus disyukuri sebagai titipan Ilahi. Konsep
ini menekankan bahwa kesombongan merupakan hambatan spiritual yang hanya
dapat diatasi dengan memohon petunjuk dan ampunan dari Allah. Tawadu’ menjadi
kunci bagi individu untuk senantiasa rendah hati dalam berbagai aspek kehidupan,
menjadikannya sebagai pondasi utama dalam membangun hubungan yang harmonis
dengan sesama dan Allah SWT.!

Dalam dunia pendidikan Islam, tawadu’ menjadi salah satu prinsip utama
dalam pembentukan karakter. Studi Fauziah dan Mahpudz menunjukkan bahwa
ajaran tawadu’ yang berlandaskan Al-Qur’an berperan dalam membentuk generasi
yang beriman serta mampu menghadapi tantangan gaya hidup modern yang sering
kali mendorong kesombongan. Nilai ini telah diintegrasikan dalam kurikulum
pesantren dan lembaga pendidikan Islam lainnya, bukan sekedar fokus pada transfer
ilmu, namun juga pembentukan karakter berbasis spiritual serta moral. Sikap tawadu’

! Fauziah Dan Mahpudz, Pembentukan Karakter Rendah Hati Peserta Didik Dalam
Al-Qur’an Surah Al-Furgan 63-64 Kajian Ilmu Pendidikan Islam, (2022), HIm 122-129,
D0i:10.37968/Masagi.V1i1.226.



juga mendorong individu untuk menyadari bahwa keberhasilan duniawi adalah
amanah yang harus dikelola dengan rasa syukur, sekaligus menjadi pedoman dalam
membangun etika sosial yang inklusif dan harmonis. Dengan demikian, tawadu’
tidak hanya memperkuat hubungan vertikal dengan Allah, tetapi juga menjadi
landasan dalam interaksi sosial yang mencerminkan penghormatan terhadap sesama
dan rasa syukur atas karunia-Nya.>

Dalam perspektif keimanan, tawdadu’ mencerminkan kesadaran mendalam
akan keterbatasan manusia dan ketergantungan sepenuhnya kepada Allah SWT.
Sikap ini mengajarkan bahwa kehormatan sejati tidak ditentukan oleh status sosial,
melainkan oleh ketakwaan, sebagaimana ditegaskan dalam Surah Al-Hujurat ayat
13.2 Dengan memahami tawadu’, individu diajak untuk menjauhi kesombongan dan
mengedepankan penghormatan terhadap sesama, tanpa memandang latar belakang
atau kedudukan duniawi. Selain itu, tawddu’ juga menuntun seseorang untuk
menjalankan ibadah dengan penuh ketulusan, tanpa mengharapkan pengakuan atau
pujian dari orang lain. Menurut Maryam, pendidikan agama Islam menekankan
pentingnya keikhlasan dalam beribadah, yang mencerminkan hubungan spiritual
yang erat dengan Allah SWT. Karena, setiap ibadah bukan sekedar rutinitas fisik,
namun juga ekspresi ketundukan hati yang memberi kekuatan spiritual bagi individu
dalam menghadapi berbagai tantangan hidup. Kepercayaan terhadap takdir sebagai
bagian dari rencana terbaik Allah juga menjadi inti dari sikap tawadu’, membentuk
pribadi yang senantiasa bersyukur dan menerima ketentuan-Nya dengan hati yang
lapang.*

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam menanamkan nilai tawadu’,
terutama melalui lingkungan keluarga. Menurut Supriandi et al., keluarga merupakan
fondasi utama dalam membentuk karakter anak, termasuk sikap rendah hati, saling
menghormati, serta kesadaran bahwa segala sesuatu adalah karunia Allah.®
Pembelajaran tentang tawdadu’ juga telah terintegrasi dalam kurikulum pesantren dan
lembaga pendidikan Islam lainnya, yang menekankan pembentukan karakter berbasis
spiritual dan moral. Dengan demikian, tawadu’ bukan sekedar membentuk kaitan
antara manusia dan Pencipta, namun juga menjadi landasan etika sosial yang

2 Rahmatullah, Humility Education For Santri Through Learning "Kitab Akhlakul
Banin™ At Islamic Boarding Schools, Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan Agama (2023),
HIm 35-48, Do0i:10.37680/Qalamuna.VV15i1.2150.

3 Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat
Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, Jurnal Pendidikan Indonesia (2024), HIm 902-919,
D0i:10.59141/Japendi.V5i10.5641

4 Maryam, Pendidikan Agama Islam Dalam Persepektif Al-Quran, At-Talim Jurnal
Pendidikan (2019), 79-96, Do0i:10.36835/Attalim.V5i1.67.

5 Supriandi Et Al, Peran Keluarga Dalam Pendidikan Islam Guna Membentuk
Generasi Islam Yang Berkualitas Di Jawa Tengah, Jurnal Pendidikan West Science (2023)
Doi:10.58812/Jpdws.V/1i10.726

53



harmonis dan inklusif. Sikap ini mengajarkan bahwa keberhasilan duniawi hanyalah
titipan yang harus dijaga dengan penuh rasa syukur, serta mendorong interaksi sosial
yang penuh penghormatan dan kesadaran akan kebesaran Allah SWT.®
Tawadu’ kepada Allah merupakan kewajiban’ dan tawadu” dapat dilihat dari
seseorang dengan sikap tunduk serta patuh pada perlntah Nya, Allah berfirman,
O3 L8 b Bal Gl A ATy ekl ) slee 5135 aah
Sesungguhnya orang-orang Yyang beriman dan beramal saleh serta

merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka
kekal di dalamnya. (QS. Hud: 23)

Avyat ini secara jelas menggambarkan sikap tawdadu’ sebagai ciri orang yang
beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna fawddu’® Wahbah Zuhaili
mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan
ikhlas dalam beribadah kepada Allah. Ikhbat secara asal kata bermakna menuju
tempat yang tenang.’ Sayyid Qutb menjelaskan tawadu’ sebagai sikap yang
mencerminkan kesadaran akan kelemahan manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid
Qutb menekankan bahwa fawadu’ bukanlah sikap pasif, melainkan sikap aktif yang
mendorong seseorang untuk berbuat baik dan menghormati orang lain.’® Term
tersebut juga bearti dengan sikap merendahkan diri dan tunduk®! dan perasaan tenang
terhadap Allah.'? Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai
bentuk ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai
sikap tawadu’.*® Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai
bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus
sebagai sikap tawadu ‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan

® Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat
Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, HIm 902-919

" Tawadu’ dibagi menjadi tiga hukum: a. Wajib, tawadu’ kepada Allah, Rasul-Nya,
Hakim, Orang yang berilmu dan orang tua. Lihat Ahmad Ibn Ghanim Al-Maliki, Al-Fawakih
Ad-Dawani ‘Ala Risalati Ibn Abi Zaid Al-Qiruwani, Beirut: Dar Al-Fikr, 1995, Jilid 2, HIm
291

8 Quran Kemenag RI

® Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, Him 312.

10 sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shurug, 2003, Jilid 12, HIm. 120.

11 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
9, Him 475.

2 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2,
Him 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata lkhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni,
Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-
Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, HIm 383

13 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Hagqaiq Al-
Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, HIm. 345.

54



hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.!* Term ikhbat
juga berarti menyerahkan jiwaraga terhadap Allah, tunduk serta merendah kepada-
Nya, patuh kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena
takut terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.*

Tawadu’ dapat dilihat dari seseorang yang menyadari kelemahan dirinya, dan
karena kesadaran itu, seseorang berdoa kepada Allah dengan renda hati. Allah
berfirman,

Ca S Ga G RI 03 (e andl (1R85 12 5 2032 5 A5 ool s 02 18 (a8

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Siapakah yang dapat menyelamatkanmu dari

berbagai kegelapan (bencana) di darat dan di laut, ketika kamu berdoa kepada-

Nya dengan rendah hati dan dengan suara yang lembut (dengan berkata),

‘Sungguh, jika Dia menyelamatkan kami dari (bencana) ini, tentulah kami
menjadi orang-orang yang bersyukur.” (QS. Al-An’am: 63

Menurut Wahbah Zuhaili, term tadarru’ diartikan terang-terangan dan serius
dalam memohon, yaitu merendahkan diri dan tunduk disertai keikhlasan.'® Term
tadarru’ dalam ayat bermakna berdoa dengan rendah hati, dengan suara keras (jahr)
dan menampakkan sikap memohon menghinakan atau merendahkan diri dihadapan-
Nya serta patuh.!” Setelah menguraikan kekuasaan dan keesaan Allah, ayat ini
kemudian menggambarkan kondisi para penyembah berhala serta individu-individu
yang kehilangan nilai moral. Dalam ayat ini, mereka dikritik karena hanya mengakui
keesaan dan kekuasaan Tuhan ketika sedang berada dalam kesulitan besar. Allah
memerintahkan Nabi Muhammad saw. untuk bertanya kepada mereka: “Siapakah
yang mampu membebaskan kalian dari berbagai kegelapan—yakni musibah dan
malapetaka yang menimpa di daratan maupun lautan—yang pada saat itu kalian
memohon dengan penuh ketulusan, mengakui keesaan-Nya, menunjukkan
kerendahan hati, dan memperlihatkan kebutuhan yang amat mendesak untuk
pertolongan-Nya, sambil berdoa lirih seolah menyimpan rahasia? Kalian pun
bersumpah dengan sungguh-sungguh, 'Demi Allah, bila kami selamat dari musibah
ini, sungguh kami akan menjadi hamba-hamba yang benar-benar bersyukur.!® Wahai
Rasul, sampaikanlah kepada kaum musyrik yang mengabaikan tanda-tanda keesaan
Allah: “Siapakah yang sesungguhnya mampu menyelamatkan kalian saat terombang-
ambing oleh bahaya di tengah daratan dan lautan, ketika tak ada satu pun tempat

14 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta’wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-
limiyah, 2003, Him. 120.

15 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar lbn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, HIm 206

16 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, Him 220

17 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 8, HIm 167

18 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, HIm 141

55



bergantung selain kepada Allah semata? Pada saat genting itu, kalian memanjatkan
doa dengan suara lirih maupun lantang, penuh kerendahan hati, ketakutan, dan harap.
Kalian berseru dengan tulus, 'Jika Allah menyelamatkan kami dari keadaan ini,
niscaya kami akan menjadi hamba yang bersyukur, yang setia mengesakan-Nya dan
tidak akan pernah menyekutukan-Nya lagi.' Ayat ini menggambarkan betapa dalam
krisis dan bahaya, hati manusia secara fitrah kembali kepada Tuhan Yang Esa—
mengakui kelemahan diri dan menggantungkan harapan sepenuhnya kepada-Nya.
Namun ironisnya, janji kesetiaan itu sering kali dilupakan saat keselamatan telah
datang.’® Doa dan ibadah yang tulus bukan sekedar memperkuat hubungan antara
hamba dan Tuhannya, namun juga merupakan ekspresi konkret dari sikap tawadu’.
Dalam Surah al-A’raf ayat 55, Allah memerintahkan,

Gl on ¥ PR 5 e 5 05 128

Berdoalah kepada Tuhanmu dengan rendah hati dan suara yang lembut.

Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas. (QS.

Al-A’rof: 55)

Kata tadarru’ dalam ayat ini berarti merendahkan diri secara total di hadapan
Allah, disertai kesadaran akan kelemahan diri dan kebesaran Allah. Dalam Tafsir al-
Qurtubi, dijelaskan bahwa tadarru’ mengandung makna kerendahan hati yang
dibentuk oleh rasa takut dan harap kepada Allah, yang kemudian terwujud dalam
kesungguhan berdoa dan ibadah.?’ Term tadarru’ bermakna merendahkan diri, yakni
menampakkan kehinaan diri dan ketundukannya.?! Rasulullah saw. Menegur orang
yang berdoa denga suara keras, beliau bersabda, "Wahai manusia, lembutlah terhadap
dirimu. Sesungguhnya, kalian tidak berdoa kepada orang yang tuli atau jauh. Kalian
berdoa kepada Zat Yang Maha Mendengar, lagi dekat. Dia ada bersama kalian." (HR
Bukhari dan Muslim). Sebagian ulama menyebutkan bahwa memelankan suara
ketika berdoa dan berkumpul dengan masyarakat di masjid, ritual ibadah dan lainnya,
merupakan keutamaan dalam berdoa. Kecuali ada perintah bersuara keras, seperti
talbiyyah dalam haji dan takbir dua hari raya.?

Ayat di atas mengarahkan orang-orang untuk beribadah dan berdoa hanya
kepada-Nya, dengan tujuan mendapatkan kebaikan dunia akhirat. Berdoalah kepada
Allah yang selalu menuntun dan beramal saleh terhadap kamu, serta tuluslah dalam
beribadah dengan mengakui ke-Esa-an Allah dan berendah diri melembutkan suara
seperti halnya orang yang merahasiakan sesuatu. Siapa yang enggan berdoa atau
mengabaikan arahan ini, maka dia telah melampaui batas, dan sesungguhnya Allah
tidak menyukai dengan tidak melimpahkan rahmat kepada orang-orangyang

19 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, HIm 221

20 Al-Qurtubt, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah,
1964, Juz 7, H. 180

2L Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 4, Him 481

22 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 4, HIm 483

56



melampaui batas. Ayat ini mencakup syarat dan adab berdoa kepada Allah swt. yaitu,
khusyu’ dan ikhlas bermohon kepada Allah dengan suara yang tidak keras, sehingga
memekakkan telinga, serta tidak pula bertele-tele sehingga terasa dibuat-buat.?® Doa
yang disertai tadarru’ adalah doa yang keluar dari hati yang sadar akan kefakirannya
di hadapan Zat Yang Maha Kaya. Orang yang terbiasa berdoa dalam keadaan
tadarru’ akan memiliki sikap tawadu’ tidak hanya dalam ibadah, tetapi juga dalam
relasi sosial. la sadar bahwa dirinya adalah pemohon, bukan pemilik. Dengan
demikian, tadarru’ adalah praktik spiritual yang sangat efektif untuk menanamkan
tawadu’ dalam seluruh aspek kehidupan.
Glisd) 02 (A5 Y5 Jadly 5300 DAl e sl 0355 a5 2 St LS (8 85 RN
Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan rasa takut pada waktu

pagi dan petang, dengan tidak mengeraskan suara, dan janganlah kamu
termasuk orang-orang yang lengah. (QS. Al-A’rof: 205)

Term tadarru’ adalah sikap tunduk, merasa hina, takut sekaligus berharap
pahala dan karunia-Nya.?* Tadarru’ dimaknai juga dengan rendah hati dan sederhana,
karena terkadang term tersebut disebut bersamaan dengan kata kibriya.?® Al-Jailani
memaknai dengan permohonan kepada Allah sebagai perlindungan diri karena takut
akan kelalaian tabiat manusia.?® Tadarru’ berarti sikap khusyu dan merendah kepada
Allah serta berharap kepada-Nya. Seharusnya orang yang berzikir kepada Allah,
seharusnya mempunyai rasa tunduk dan patuh kepada Allah, demi mengharap pahala
dari-Nya dan takut akan azab-Nya. Tadarru’ juga diartikan sebagai sikap tunduk,
merendah, selalu merasa senang serta berharap kepada Allah.?’

Perilaku tawadu’ dapat dilihat dari orang yang berilmu, menurut Ali bin Abi
Talib, ilmu itu mempunyai banyak keutamaan, dan pemimpin dari keutamaan ilmu
adalah bersikap tawadu’?® Allah SWT menyukai orang berilmu yang tawadu’ serta
membenci orang berilmu sombong atau sewenang-wenang. Walaupun Al-Qur’an
tidak menyebut term tawdadu ’ secara eksplisit kepada ahlu al- i/m, Allah menegaskan
bahwa semakin tinggi ilmu seseorang, seharusnya semakin besar rasa takutnya
kepada Allah, yang melahirkan tawddu’. Firman Allah dalamﬁSurah Fatir ayat 28:

TR salie (el 245 W)

23 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, HIm 122

24 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 5, HIm 220.

% M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 7, HIm 4430.

% Abd Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, Pakistan: Al-Maktabah Al-Ma’rufiyah,
2010, Jilid 2, HIm 185. M. Ali Ash-Shobuni Menafsirkan Term Tadarru’ Sebagai
Permohonan Perlindungan Diri Kepada Allah Dan Merasa Takut Kepada Kepada Allah.

2" Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar lbn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 9, HIm 395-397.

28 Abu Bakr Ahmad Al-Baghdadi, Al-Fagih Wa Al-Muttafagah, Saudi: Dar lbn Al-
Jauzi, 1421 H, Jilid 2, HIm 192

57



Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah
para ulama.” (QS. Fatir: 28)

Menurut Tafsir al-Qurtubi, ayat ini menunjukkan bahwa hakikat ilmu adalah
menumbuhkan ketakutan serta ketundukan kepada Allah, bukan kesombongan.
Ketika ilmu menjadikan seseorang arogan, itu adalah tanda bahwa ilmunya belum
meresap dalam jiwanya. Ulama sejati akan tampil dengan sikap lembut, tidak
merendahkan orang awam, dan senantiasa mengakui keterbatasan dirinya.?® Allah
berfirman,

SRS AR IR ETRER 1 PUICHES POV e BV U R IR (P R

;:t:.a F)

Agar orang-orang yang telah diberi ilmu itu mengetahui bahwa ia (Al-Qur’an)
adalah kebenaran dari Tuhanmu sehingga mereka beriman dan hati mereka

tunduk kepadanya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pemberi petunjuk
kepada orang-orang yang beriman ke jalan yang lurus. (QS. Al-Hajj: 54)

Kalimat x5t 41 &.4% berarti, hati orang yang berilmu pun tenteram, hati mereka
takut patuh serta tunduk kepada Al-Qur'an dan Allah SWT.* Orang berilmu, setelah
mendapatkan ilmu yang bermanfaat dari Allah (ilmu yang Allah kumpulkan bersama
keimanan), hatinya menjadi lebih lembut, tunduk pada perintah Allah, mengasihi
sesama, tenang serta melindungi yang lain, dan semua itu sebab tunduknya anggota
tubuh.®! Mereka harus menjadi orang-orang yang memiliki ilmu yang bermanfaat
sehingga dengan ilmu itu mereka bisa membedakan antara yang haqg dan yang batil.
Dan orang-orang yang beriman kepada Allah SWT dan Rasul-Nya mengetahui dan
meyakini bahwa apa yang Allah wahyukan kepada Nabi Muhammad adalah yang haq
dan sahih dari sisi Tuhanmu yang menurunkannya dengan pengetahuan dan
peniagaan-Nya, serta memeliharanya dari ketercampuran dengan sesuatu yang lain;
dan mereka harus membenarkannya dan mempercayainya: tunduk kepadanya: hati
dan jiwa mereka tunduk khusyu kepadanya. mereka. mereka harus bertindak sesuai
dengan hukum.®? Jika seseorang benar-benar yakin, maka ia percaya bahwa Allah
selalu akan memberinya sebuah jalan keluar dan berkesempatan untuk memperbaiki
kesalahannya. Oleh karena itu, orang yang percaya akan mencari ridha dari Allah.
Dan jalan seseorang untuk mencari ridha itu tidak akan terpengaruh dan tidak akan
dimaafkan oleh syetan. Hanya orang dengan penyakit dan hati yang keras yang
mudah terpengaruh oleh syetan.®

2 Tafsir AI-Qurtubi, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah, 1967, Jilid 14, HIm. 239

30 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 248

81 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 14, Him 393-394

82 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 315

33 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 2, Hlm 5716

58



Banyak ayat dalam Al-Quran yang menggambarkan ketidakberdayaan
makhluk sebagai realitas eksistensial yang tidak dapat dihindari. Kesadaran ini
menjadi fondasi penting bagi lahirnya sikap zawdadu’. Dalam QS. al-Nahl: 48,

G300 2b 5 4 184 QL5 il o Al VS o0 e 0 IR 0 11535 4050

Apakah mereka tidak memperhatikan segala sesuatu yang diciptakan Allah,

bayang-bayangnya berbolak-balik ke kanan dan ke kiri (dalam keadaan) sujud

kepada Allah, sedangkan mereka rendah hati. (QS. An-Nahl: 48)

Ayat ini membahas kebesaran Allah yang menciptakan makhluk dengan
bayangannya. Dan bayangan itu sujud, yakni berendah diri, tunduk, penurut, patuh
dan pasrah kepada perintah Allah SWT semata.®* Ar-Raghib Al-Asfahani
mengartikan dakhir dalam ayat ini dengan mereka termasuk golongan yang sangat-
sangat hina, bahkan Allah yang menghinakan mereka.*® Tafsir al-Tabarl menegaskan
bahwa term dakhir adalah bentuk kehinaan total, yakni tunduk dengan penuh
kepasrahan karena tidak mampu melawan hukum dan kehendak Allah.*® Orang yang
menyadari bahwa dirinya adalah dakhir akan senantiasa bersikap rendah hati, sebab
tidak ada satu pun bagian dari hidupnya yang bisa diklaim sebagai hasil kekuatannya
sendiri. Bahkan keberadaan dan kelangsungan hidupnya sepenuhnya berada dalam
genggaman Allah. Kesadaran seperti ini mengikis akar kesombongan dalam jiwa dan
membentuk fawadu’ secara natural, karena manusia memahami bahwa seluruh
keberadaannya adalah titipan dan rahmat semata dari Tuhan. Allah berfirman;

o0 53 085 als fa W) (391 (b Bas bl B (e g 5 stall B Al a5

(Ingatlah) pada hari (ketika) sangkakala ditiup sehingga terkejutlah semua
yang ada di langit dan semua yang ada di bumi, kecuali yang Allah kehendaki.
Semuanya datang menghadap-Nya dengan merendahkan diri. (QS. An-Naml:
87)

Term dakhir dalam ayat ini dimaknai saghir,3’ rendah hati, sederhana, tunduk,
patuh dan tidak ada yang tertinggal atau terlambat ketika datang menghadap-Nya.®
ingatkan wahai Rasul kegentingan hari peniupan sangkal yang menakutkan. Sebagai
mana tersebut dalam hadits bahwa itu adalah terompet yang ditiup. Pada saat itu
semua yang di langit dan di bumi sangat ketakutan yang bias menyebabkan mereka
ke dalam kematian kecuali yang dikehendaki oleh Tuhan, yakni hatinya diteguhkan
sehingga tidak takut. Mereka adalah sebagian malaikat seperti Jibril, Mikail, Israfil

34 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 7, Him 399.

% Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 221

36 Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan, Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 2000, Juz 14, H. 302

37 Saghir berarti bersikap merendahkan diri dan tunduk seperti nudak. Lihat Aplikasi
Kamus Arab Indonesia, Ristek Muslim, 2012, Versi 8.09.1.

3 Sulaiman Ibn lbrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 16, HIm 248

59



dan Izrail. Ada yang mengatakan mereka adalah para syuhada. Wa kullun atauhu
daakhirin, berarti setiap makhluk mendatangi tempat kumpul di hadapan Allah untuk
disidang dan dihisab dalam keadaan hina dan kecil. Mereka hina jika itu adalah
orang-orang kafir yang membangkang. Mereka merasa kecil karena takut jika itu
adalah orang-orang Mukmin. Tak seorang pun yang mangkir dari perintah Tuhannya.
Sebagaimana firman Allah SWT.*
Dalam ayat lain Allah berfirman,
*S Ua  ealy 0350 Y7 Gk 2l O3 Ly 20 O3 W iy Gl Gal i JaT e g
Cllaall & e dl (%3605 Jie 2a 530 2T ol
Sesungguhnya di antara Ahlulkitab ada yang beriman kepada Allah dan pada
apa yang diturunkan kepada kamu dan yang diturunkan kepada mereka.
Mereka berendah hati kepada Allah dan tidak menukarkan ayat-ayat Allah

dengan harga murah. Mereka itu memperoleh pahala di sisi Tuhannya.
Sesungguhnya Allah Maha Cepat perhitungan-Nya. (QS. Ali Imron: 199)

Term khusyu’ bermakna tunduk dan berendah hati.*® Sebab turun ayat ini, yaitu
berita kematian An-Najasyi. Nabi Muhammad memberi perintah kepada sahabat
Nabi untuk menshalatinya. Kemudian, mereka bertanya, apakah boleh kami
menshalati budak habasyi? lalu turun ayat ini.** Ayat ini membahas bahwa ada ahl
kitab, orang Yahudi dan Nasrani, yang secara benar dan tulus beriman kepada Allah
serta kepada semua Kitab suci yang Allah turunkan. Mereka disifati dengan
khasyi’ina lillah, yaitu tunduk, patuh dan rendah hati kepada Allah Yang Maha Esa.
Menurut Sebagian ulama, seperti dikutip Quraish Shihab, yang dimaksud ahl kitab
adalah mereka yang belum secara terang-terangan memeluk agama Islam. Hal ini
dapat dipahami dari penyebutan ahl kitab, jika mereka sudah masuk Islam, mengapa
masih menggunakan redaksi ahl kitab.*> Kalimat ini dimaknai oleh Hamka, bahwa
ahl kitab menjadi muslim yang sebenar-benarnya, ibadah kepada Allah menurut
agama Islam, bukan hanya Islam di mulut saja.*®

Dalam al-Qur’an, kelompok manusia yang memiliki kesadaran yang khusyuk
dan merendah gi hadapan Allah disebut mukhbitin. Allah berfirman,

iy T3 A0 S5 A e B A B 24835 L o 4 a2 1580 e Ul 2l 1

Bagi setiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan (kurban) agar mereka

menyebut nama Allah atas binatang ternak yang dianugerahkan-Nya kepada
mereka. Tuhanmu ialah Tuhan Yang Maha Esa. Maka, berserahdirilah kepada-

39 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, HIm 333-334

40 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 551

41 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 2, HIm 552

42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Vol 2, Him 320-321

43 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 2, Him 1047

60



Nya. Sampaikanlah (Nabi Muhammad) kabar gembira kepada orang-orang
yang rendah hati lagi taat (kepada Allah). (QS. Al-Hajj: 34)

Avyat ini ditafsirkan sebagai orang yang taat, rendah hati dengan memadamkan
syahwat demi menghindari kengerian dan kepedihan adzab-Nya.** Fahruddin Ar-
Razi menafsirkan mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawadu’
(menurut Ibnu Abbas dan Qatadah), kedua, Orang yang semangat dalam beribadah
(menurut al-Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Mugatil), keempat, orang
yang dzikir kepada Allah dengan fuma 'ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang
tidak melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.*> Ayat ini
juga ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali
bin Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang
memiliki sifat tawdadu’.4®

Selian manusia, malaikat juga berzawadu’ kepada Allah. Malaikat adalah
makhluk Allah yang diciptakan dari cahaya, tanpa hawa nafsu, dan seluruh hidupnya
diabdikan untuk beribadah kepada Allah. Malaikat berzawadu’ kepada Allah dalam
menjalankan tugas-tugas dari Allah. Dalam Surah An-Nahl ayat 49-50, Allah SWT
berfirman: )

MR 05 435 OAR @) G35RES Y dhs RTINS A G (a1 B ey bl B s LG b

@ O30a% W Oslass

Dan kepada Allah bersujud segala apa yang di langit dan semua makhluk yang

melata di bumi dan (juga) para malaikat, sedang mereka (malaikat) tidak

menyombongkan diri. Mereka takut kepada Tuhan mereka yang di atas mereka

dan melaksanakan apa yang diperintahkan.” (QS. An-Nahl: 49-50).

Avyat ini secara tegas menunjukkan bahwa malaikat adalah makhluk yang tidak
memiliki sifat sombong, dan mereka tunduk sepenuhnya kepada kehendak Allah.
Dalam Tafsir Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an karya Imam Al-Qurthubi, dijelaskan
bahwa ketaatan para malaikat adalah bentuk puncak fawadu’ karena mereka terus
menerus berada dalam kondisi ibadah tanpa jeda, tanpa membangkang sedikit pun.
Mereka tunduk bukan karena terpaksa, melainkan karena kesadaran spiritual yang
tinggi atas kebesaran Allah.*’

Tawadu’ malaikat juga tampak jelas dalam perilaku mereka terhadap Nabi
Muhammad SAW. Dalam Surah At-Tahrim ayat 6, Allah menyatakan bahwa
malaikat tidak melanggar perintah Allah dan melakukan apa yang diperintahkan
kepada mereka. Ini dikukuhkan dalam Tafsir Al-Baghawi, bahwa malaikat
menjalankan perintah Allah dengan penuh kepatuhan dan ketulusan, tanpa pernah

4 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, HIm 400.

4 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, ..., Jilid 11, HIm 119

4 Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, ..., Him 32

47 Imam Al-Qurtubi, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Beirut: Mu’assasah Ar-
Risalah, 2006, Jilid 10, HIm. 246

61



merasa lebih tinggi dari manusia meskipun mereka diciptakan lebih dahulu dan tanpa
dosa.*® Bahkan Malaikat Jibril, yang memiliki derajat tertinggi di antara malaikat,
ketika menyampaikan wahyu, tetap melakukannya dengan penuh adab dan
kehormatan kepada Nabi. Hal ini dijelaskan oleh 1bn Katsir dalam Tafsir 1bn Katsir,
bahwa ketika wahyu turun, Jibril selalu membawa salam dan menjaga sikap tawadu’
terhadap Nabi Muhammad, tidak pernah datang tanpa izin Allah.*

Bukan hanya malaikat yang tawadu’ kepada Allah SWT, tapi seluruh makhluk
di langit dan bumi, baik yang berakal maupun tidak, hidup maupun benda mati, secara
fitrah menunjukkan sifat tawadu’ kepada Allah SWT. Tawadu’ dalam konteks ini
bermakna tunduk, patuh, dan mengakui keagungan serta keesaan Allah. Dalam QS.
An-Nahl ayat 49-50, menunjukkan bahwa sujud —sebagai simbol tertinggi
ketundukan— dilakukan oleh semua makhluk, bukan hanya manusia dan malaikat,
tetapi juga hewan, benda mati, dan ciptaan Allah lainnya. Dalam Tafsir Al-Mazhari
karya Al-Qadhi Tsanaullah Panipati, dijelaskan bahwa sujud makhluk-makhluk
tersebut bisa berbentuk literal seperti manusia dan malaikat, atau dalam bentuk
metaforis, yakni tunduk dan berfungsi sesuai kehendak Allah. Misalnya, langit yang
tetap tegak tanpa tiang, planet-planet yang berputar dalam orbit tanpa tabrakan, angin
yang bertiup sesuai arah dan kekuatannya — semua itu adalah manifestasi dari
ketaatan terhadap hukum yang telah Allah tetapkan. Tawadu’ mereka tidak dengan
bahasa, tetapi dengan ketaatan terhadap hukum kauniyah (hukum alam) yang tak
pernah dilanggar. Ini adalah bentuk ketaatan tak bersuara namun sempurna.®

Alam semesta pun demikiaan, karena alam semesta dalam perspektif Al-
Qur’an bukanlah entitas mati tanpa makna, melainkan makhluk yang hidup dalam
kepatuhan dan ketundukan penuh kepada kehendak Allah SWT. Sifat ini tercermin
dari keteraturan, keterikatan terhadap hukum-hukum ilahiah, serta keselarasan dalam
seluruh sistem kosmis. Tawadu’ alam semesta kepada Allah ditunjukkan dalam
bentuk ketaatan yang sempurna terhadap perintah-Nya. Ini sesuai dengan Surah
Yasin ayat 38-40, yang menggambarkan bahwa semua benda langit bergerak dalam
garis edar yang telah ditentukan.5!

48 Husayn ibn Mas'tid al-Baghawi, Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004,
Jilid 4, HIm. 172

4 Isma'1l Ibn Kasir, Tafsir al-Qur'an al- ‘Azim, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000, Jilid 1, HIm.
314

5 Al-Qadi Sanaullah Panipati, Tafsir Al-Muzhiri, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah,
2002, Jilid 7, HIm. 331

51 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 10, HIm.
233

62



Dalam Surah Fusshilat ayat 11,52 merupakan bentuk deklarasi metaforis dari
alam semesta bahwa mereka hadir untuk tunduk dan patuh sepenuhnya kepada
kehendak Allah. Menurut Tafsir Al-Baghawi, ayat ini mengindikasikan bahwa langit
dan bumi diciptakan dengan misi ketaatan—bahkan tanpa penolakan atau
keterlambatan. Hal ini menandakan bahwa seluruh jagat raya adalah makhluk yang
tunduk, yang memahami perintah Allah dan tidak pernah menyimpang dari batas-
batas-Nya.*>® Azizan Baharuddin menjelaskan bahwa hukum-hukum fisika, biologi,
dan astronomi yang sangat presisi adalah bukti empirik dari keteraturan yang
menunjukkan kepatuhan seluruh unsur semesta terhadap sistem ilahi. Dengan
demikian, setiap bintang yang berpijar, setiap butiran pasir yang tertiup angin, dan
setiap partikel dalam atom menyatakan ketundukannya kepada Allah melalui
keterikatan terhadap sistem semesta yang telah ditetapkan.>*

Maurice Bucaille menyatakan bahwa fakta-fakta ilmiah modern yang baru
ditemukan tentang sistem orbit planet, ekspansi alam semesta, dan ketelitian kosmik
telah digambarkan dalam Al-Qur’an sejak 14 abad yang lalu. Semua ini menunjukkan
bahwa alam semesta tidak hanya diciptakan dalam keseimbangan tetapi juga hidup
dalam ketaatan kepada Sang Pencipta. Bahkan proses-proses mikroskopis seperti
pembelahan sel atau fotosintesis pun berjalan sesuai hukum tetap yang tidak bisa
dilanggar, menunjukkan kesadaran fungsional yang dapat disamakan dengan
penghambaan atau fawadu > Dalam Surah Ar-Ra’d ayat 15 disebutkan:

B85 e sl ()15 sl 3 (ha 300 b

Dan hanya kepada Allah bersujud segala apa yang berada di langit dan di bumi,

baik dengan kehendaknya maupun terpaksa...” (QS. Ar-Ra’d: 15).

Tafsir Al-Maraghi menyatakan bahwa semua makhluk pada dasarnya bersujud
secara sukarela karena mereka diciptakan dalam keadaan fitrah tunduk. Namun, jika
ada makhluk berakal (seperti manusia) yang menolak sujud secara sadar, maka
seluruh eksistensinya — mulai dari tubuh, tulang, kulit, hingga sistem biologisnya —
tetap menunjukkan ketundukan karena tunduk pada hukum Allah, seperti ajal, lapar,

%2 Dia kemudian menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap. Dia berfirman
kepadanya dan kepada bumi, “Tunduklah kepada-Ku dengan patuh atau terpaksa.” Keduanya
menjawab, “Kami tunduk dengan patuh.”

53 Husayn ibn Mas'td al- Baghawi, Tafsir Al-Baghawi, (Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004,
Jilid 7, HIm. 158)

% Azizan Baharuddin, Jurnal Tawhidic Paradigm In The Physical Universe,
(International Journal Of Islamic Thought, Vol. 9, 2016, HIm. 45-52)

55 Maurice Bucaille, The Quran And Modern Science, (India: Islamic Book Service,
2001, HIm. 92)

63



dan kebutuhan akan tidur.® Bahkan, bayangan dari makhluk itu berzawadu’ kepada
Allah (QS. An-Nahl: 48).

1)

Sikap tawadu’ kepada (agama) Allah mencakup tiga hal utama:®’

Tidak menolak ajaran agama meskipun bertentangan dengan hawa nafsu atau
kepentingan pribadi. Al-Qur’an mengecam kaum Bani Israil yang menolak
ajaran para rasul hanya karena ajaran itu tidak sesuai dengan kehendak mereka,
sebagaimana dinyatakan:
O3t 585 #4558 G % 28 5L a1 5o 55 Y Ly 50 SKsla L
Mengapa setiap kali Rasul datang kepadamu (membawa) sesuatu (pelajaran)
yang tidak kamu inginkan, kamu menyombongkan diri? Lalu, sebagian (-nya)
kamu dustakan dan sebagian (yang lain) kamu bunuh? (QS. al-Bagarah: 87).

Fakhr al-Din al-Razi menjelaskan bahwa penyebab utama penolakan terhadap

wahyu dalam ayat ini adalah karena benturan antara isi ajaran dengan hawa nafsu
pribadi, yang mengakibatkan timbulnya istikbar atau kesombongan terhadap perintah
Allah.%®

2)

Tidak meragukan nas atau dalil syar’i yang otentik, baik dari al-Qur’an maupun
al-Sunnah. Allah Swt. berfirman:

Demi Tuhanmu, mereka tidak beriman hingga bertahkim kepadamu (Nabi
Muhammad) dalam perkara yang diperselisihkan di antara mereka. Kemudian,
tidak ada keberatan dalam diri mereka terhadap putusan yang engkau berikan
dan mereka terima dengan sepenuhnya. (QS. al-Nisa’: 65)

Menurut Ibn Kasir, ayat ini merupakan dalil bahwa kesempurnaan iman

seseorang ditentukan oleh sejauh mana ia benar-benar tawdadu’ kepada hukum Allah
dan keputusan Rasul-Nya, baik secara lahir maupun batin. Penolakan dalam bentuk
keberatan hati terhadap dalil yang otentik menunjukkan absennya sikap tawdadu’
terhadap kebenaran.®® Fakhr al-Din al-Razi menambahkan bahwa menolak nas atau

5% Ahmad Mustafa al- Maraghi, Tafsir al-Maraghi, (Kairo: Dar Al-Fikr, 1952, Jilid 6,

Him. 230)

5 Salim Bin Abdul Hilali, At-Tawddu’ Fi Dau’i Al-Qur’an Wa As-Sunnah Ash-

Shohihah, Kairo: Dar Ibnu Affan, 2001, HIm 14

58 Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatith Al-Ghayb, Beirut: Dar Thya’ Al-Turath Al-‘Arabi,

1999, Juz 3, H. 284.

%9 Ibn Kathir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Azim, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000, Juz 2, H. 350.

64



mendahulukan akal secara mutlak di atas wahyu adalah bentuk kesombongan
intelektual yang menyalahi prinsip tawdadu’.*°

3) Tidak menyelewengkan makna ajaran agama atau mencari-cari celah untuk
menolaknya melalui takwil-takwil yang dipaksakan. Allah Swt. berfirman:
A a5 el sl Al A5 o ()3 105 aeyslh o8 (3l s
Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada kecenderungan pada kesesatan,
mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk menimbulkan fitnah
(kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari takwilnya. (QS. Ali ‘Imran:
7).

Dalam pandangan al-Imam al-Shatibi, sikap menyelewengkan makna nas yang
jelas melalui takwil yang tidak sah merupakan bentuk pengingkaran terhadap syariat
dan bukti lemahnya tawadu’ kepada agama. la menyebut ini sebagai bentuk
penyelewengan batin dari makna syariat yang hakiki.®* Hal senada ditegaskan oleh
al-Razi, bahwa orang yang menyimpangkan makna nas demi membenarkan hawa
nafsunya telah jatuh dalam bentuk istikgar al-nusis, yaitu meremehkan teks-teks
wahyu.?

B. Tawadu’ Kepada Sesama

Sikap tawadu’ tidak hanya diarahkan kepada Allah semata, tetapi juga harus
tercermin dalam hubungan manusia dengan sesamanya. Dalam Al-Qur’an, banyak
ayat yang menunjukkan bahwa kerendahan hati merupakan akhlak mulia yang
menjadi ciri khas orang-orang beriman. Tawadu’ kepada sesama mencerminkan
kesadaran bahwa semua manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang memiliki
kedudukan yang sama sebagai hamba-Nya. Tidak ada ruang untuk kesombongan dan
merasa lebih tinggi dari yang lain karena kemuliaan seseorang di hadapan Allah
ditentukan oleh ketakwaannya, bukan status sosial, kekayaan, atau jabatan. Oleh
karena itu, sikap rendah hati menjadi fondasi penting dalam membangun masyarakat
yang harmonis dan saling menghargai.

Dalam konteks sosial, tawadu’ menciptakan hubungan yang dilandasi oleh
saling pengertian, kasih sayang, dan penghormatan. Al-Qur’an mendorong umat
Islam untuk berinteraksi dengan lemah lembut, menjauhi sikap merendahkan orang
lain, serta menghormati hak dan martabat sesama. Nabi Muhammad SAW juga
mencontohkan akhlak rawadu’ dalam kehidupan sehari-harinya, bahkan kepada

60 Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatith Al-Ghayb, Beirut: Dar Thya’ Al-Turath Al-‘Arabi,
1999, Juz 10, H. 276.

61 Al-Shatibi, Al-Muwafaqat F1 Usiil Al-Shari‘Ah, Kairo: Dar Ibn ‘Affan, 1997, Juz 4,
H. 124.

62 Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatih Al-Ghayb, Juz 10, H. 276.

65



orang miskin, anak-anak, dan para sahabatnya. Beliau tidak pernah merasa lebih
tinggi, meskipun beliau adalah utusan Allah. Dengan demikian, tawadhu kepada
sesama manusia bukan sekadar tuntutan etika, tetapi juga merupakan refleksi
keimanan yang mendalam serta bentuk konkret dari akhlak Qur’ani yang harus
diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Sikap tawadu’ dapat tumbuh dari
kesadaran bahwa semua manusia, khususnya sesama mukmin, berada dalam
kesetaraan di hadapan Allah Swt. Dalam Surah al-Ma’idah ayat 54, disebutkan ciri
orang-orang yang dicintai Allah,
e 85l W,A\ggm?@,mj*MwLm @uuwu;ugesum}w\y\ um\ L@_\L:
rux‘-_@,m“uwuwmd‘dqﬁeyu; S Y5 A it o G3las G
Wahai orang-orang yang beriman, siapa di antara kamu yang murtad dari
agamanya, maka Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Dia mencintai
mereka dan mereka pun mencintai-Nya, yang bersikap lemah lembut terhadap
orang-orang mukmin dan bersikap tegas terhadap orang-orang kafir. Mereka
berjihad di jalan Allah dan tidak takut pada celaan orang yang mencela. ltulah
karunia Allah yang diberikan-Nya kepada siapa yang Dia kehendaki. Allah
Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui. (QS. Al-Maidah: 54)

Kata azillah menunjukkan sikap lemah lembut, rendah hati, dan tidak arogan
terhadap sesama mukmin. Tafsir al-Tabari menyatakan bahwa makna adzillah
bukanlah kehinaan, tetapi sikap tidak merasa lebih tinggi dari orang lain, melainkan
memperlakukan mereka dengan kasih dan hormat.%® Makna azillah yaitu
menyayangi, memberi rasa aman dan bersikap rendah hati kepada orang-orang
mukmin. Ayat ini berbicara mengenai kaum yang akan Allah datangkan jika orang-
orang mukmin murtad dari agamanya. Ciri-ciri kaum tersebut adalah Allah cinta
kepada meraka, mereka cinta kepada Allah, bersikap tawadu’ kepada orang-orang
mukmin dan bersikap tegas kepada orang-orang kafir.®* Al-Jailani menafsirkan
azillah dengan bersikap tawadu’ dan mempererat tali persaudaraan dengan orang-
orang mukmin.®® Senada dengan kedua mufassir sebelumnya, Buya Hamka
menjelaskan kelebihan kaum yang akan Allah datangkan sebagai pengganti orang
murtad. Yaitu, dicitai Tuhan sebab mereka cinta Tuhan, bersikap tawdadu’ kepada
orang yang beriman, tidak gentar menghadapi orang kafir dan berjihad di jalan
Allah.%® Sementara Al-Qusyairi tidak menafsirkan ayat ini sebagai ayat tawadu’.

83 Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan Fi Ta'wil Al-Qur’an, Beirut: Mu’assasah Al-Risalah,
2000, Juz 6, H. 247

64 Sulaiman Bin Ibrohim Al-Lahim, Aunu Ar-Rohman Fi Tafsir Al-Qur’an, (Dammam:
Dar Ibnu Al-Jauzi, 1441 H), Jilid 7, HIm 475.

8 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Pakistan: Al-Maktabah Al-
Ma’rufiyah, 2010 M, Jilid 1, Hlm 452

% Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, HIm 1773

66



Menurutnya, kalimat azillatin ‘ala al-mu’minin, a’izzatin ‘ald al-kafirin menjelaskan
bagaimana jiwa dan ruh dalam ber-mahabbah.®’

Terdapat tiga sifat pokok rawadu’ dalam berinteraksi sosial, pertama, ridho
mendapat tempat yang tidak tinggi dalam suatu majelis, kedua, memulai
mengucapkan salam kepada siapa saja yang ditemui, ketiga, tidak senang atau benci
jika dipuji berbuat kebaikan.®® Perintah tidak bersifat sombong dalam Al-Qur’an
dapat diartikan juga sebagai sikap tawdadu’, seperti yang dinyatakan dalam Al-
Qur’an,

e halis 5805 2l 15t

Janganlah engkau berlaku sombong terhadapku dan datanglah kepadaku

sebagai orang-orang yang berserah diri!” (QS. An-Naml: 31)

Ayat ini membahas cerita mengenai Nabi Sulaiman yang berbalas pesan
dengan mengirim utusan. Dalam konteks ayat tersebut, bermakna janganlah
meninggikan kedudukan lebih tinggi daripada kedudukanku dan meninggikan
kedudukan dari semestinya termasuk dalam kesombongan.®® Nabi Muhammad
memberi teladan dalam bersikap tawadu’, ini dapat dilihat dalam ibadah shalat
malamnya hingga bengkak kakinya meski telah dijamin ampunan. Beliau
menganggap dirinya hanyalah seorang hamba Allah. Bahkan ketika disanjung, beliau
bersabda,

ool WS (3958 Y 10k s e ) Tl Gl st 106 de ) )y ol 0 S o

oA o5y Ay A e o1 8 alie ULt e (1 s slall

Jangan kalian berlebihan memujiku sebagaimana kaum Nasrani memuji Isa

bin Maryam. Aku hanyalah hamba, maka katakanlah hamba Allah dan Rasul-
Nya.” (HR. Bukhari, No. 2820).

Ini menunjukkan bahwa Rasulullah SAW adalah puncak teladan dalam
tawadu’ kepada Allah dan sesama manusia. Selain Nabi Muhammad, Nabi Musa AS
dikenal sebagai salah satu Nabi Ulul Azmi yang memiliki keberanian luar biasa,
namun tetap menunjukkan sikap tawadu’ yang mendalam kepada Allah. Dalam Surah
Al-A'raf ayat 143 disebutkan bagaimana Nabi Musa berserah diri dan tersungkur
ketika Allah menampakkan sedikit dari cahaya-Nya di gunung:

laia s 525 B3 das Jiall 45 e

Maka tatkala Tuhannya menampakkan diri kepada gunung itu, dijadikannya

gunung itu hancur luluh dan Musa pun jatuh pingsan.” (QS. Al-A'raf: 143).

7 Abu Al-Qasim Al-Qusyairi, Lazaif Al-Isyarah, (Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-
Mishriyyah, 2000), Jilid 1, HIm 432

8 Abu Mas’ud Al-Ma’afi, Az-Zuhdu Li Al-Ma’afi, Beirut: Dar Al-Basyair, 1999, HIm
241

8 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., Him 347

67



Ini menggambarkan bahwa sebesar apapun kekuatan dan keberanian Nabi
Musa, di hadapan Allah ia tetap hamba yang lemah dan penuh penghambaan. Dalam
Surah Taha ayat 25-28, ketika diperintan menyampaikan dakwah kepada Fir'aun,
Nabi Musa tidak merasa cukup dengan kemampuannya. la berdoa:

@ G G 3 Ol (@) &A1 & a5 ) b ydia G £ 0 &) U

Ya Tuhanku, lapangkanlah untukku dadaku, dan mudahkanlah untukku

urusanku, dan lepaskanlah kekakuan dari lidahku..." (QS. Thaha: 25-27).

Dalam Tafsir Al-Muzhiri karya Al-Qadi Tsanaullah Panipati, dijelaskan
bahwa doa ini adalah bentuk tawddu’ dan rasa butuh total kepada Allah. Bahkan
ketika ingin mendapatkan ilmu dari Nabi Khidir, Nabi Musa tetap merendahkan
dirinya sebagai seorang murid dan meminta izin untuk belajar.” Allah berfirman,

¥k Ol 485 5 Gadt (3,48 &1 &l B sa panW) 3 8 Y

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya

engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang
setinggi gunung. (QS. Al-lsra: 37)

Term mara/a berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan
angkuh. Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa
dirinya lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan
menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya.
Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh
manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu
sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan
kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawadu’ merupakan sikap yang pantas
dilakukan oleh manusia.”* Menurut Al-Jailani makna ayat ini adalah, dalam
menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawadu’
serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan,
karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.”

Sikap tawadu’ tidak hanya tercermin dalam ucapan dan isi hati, tetapi juga
melalui ekspresi fisik dan cara membawa diri dalam kehidupan sehari-hari. Dalam
Surah Lugman ayat 18, Allah Swt. berfirman:

9348 0L 8 L ¥ i G TA 0 a1 3 (8 5 ol S el Y

Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan

janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak

menyukai setiap orang yang sombong lagi sangat membanggakan diri. (QS.
Lugman: 18)

0 Al-Qadi Sanaullah Panipati, Tafsir Al-Muzhiri, (Beirut: Darul Kutub Al-limiyyah,
2002, Jilid 5, HIm. 204)

I M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 11, HIm 153

2 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, HIm 122

68



Kata maraha berarti berjalan dengan sombong, bergaya tinggi, atau penuh
kebanggaan diri. Ibn Kathir menafsirkan bahwa larangan ini tidak hanya mencakup
cara berjalan, tetapi juga cara berbicara, menatap, dan menunjukkan diri dalam
masyarakat.”® Menurut Sha’rawi, term maraka berarti sombong, berjalan dengan
angkuh dan berjingkrak. Berjalan di atas bumi diperbolehkan, tetapi dengan sikap
khusus, yaitu berjalan dengan lurus (sesuai jalannya) dan lemah lembut. Umar Ra,
pernah melihat seseorang yang berjalan dengan cara yang dapat menyebabkan
kematian. Kemudian Umar menegurnya, “mengapa kamu berjalan dengan cara
berjalan yang dapat membuatmu mati? Padahal Allah memberimu kesehatan,
tinggalkan hal itu untuk masa tuamu.” Di lain waktu, Umar melihat seseorang
berjalan dengan cara sharar, yaitu memotong jalan. Kemudia Umar menegurnya
untuk tidak berjalan dengan melompat-lompat, berlari maupun berjalan terlalu cepat.
Maka, yang diminta adalah berjalan dengan cara yang lurus dan sederhana.” Term
mara/ka dalam ayat ini berarti rasa bahagia dan gembira karena memiliki sesuatu yang
binasa atau tidak kekal yang membuat seseorang membanggakan diri.”™

Allah memberi perintah untuk rendah hati kepada sesama, khususnya kepada
orang mukmin, Allah berfirman,

Gt ball dlalia (il agile (385 V5 pbla 1531 4 e L ) dligie 35 Y

Jangan sekali-kali engkau (Nabi Muhammad) menujukan pandanganmu

(tergiur) pada kenikmatan hidup yang telah Kami berikan kepada beberapa

golongan di antara mereka (orang kafir). Jangan engkau bersedih hati atas

(kesesatan) mereka dan berendahhatilah engkau terhadap orang-orang
mukmin. (QS. Al-Hijr: 88)

Kalimat ala ;=i yang berarti merendahkan sayap untuk melindungi anaknya
diserupakan dengan merendahkan hati karena keduanya identik dengan makna
kelemahlembutan, kesantunan dan kasih sayang.” Selain itu, kalimat ini merupakan
perintah Allah kepada Nabi untuk melindungi dan menyelimuti ummatnya dengan
kasih sayangnya, terutama bagi kaum lemah.”” Menurut Ali Ash-Shobuni, potongan
ayat ini ditafsirkan dengan sikap tawadu’ kepada orang yang iman kepada Nabi

8 1bn Kastr, Tafsir Al-Qur’an Al- ‘Azim, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000, Juz 6, H. 346

" M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 14, HIm 77

5 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, HIm 312

6 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, Jakarta: Gema Insani,
2013, Pdf E-Book, Jilid 10, HIm 228

" Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, Tk, Pustaka Nasional, Tt, Pdf
E-Book, Jilid 5, HIm 379. Asy-Sya’rowi Menjelaskan Ayat Sebagai Perintah Allah Kepada
Nabi Muhammad Dalam Menggunakan Kekuasaan, Kemampuan, Dan Kekuatannya Untuk
Mengayomi Orang Yang Lemah. Lihat Juga M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir
Imaniyah, (Kairo: Dar An-Nur, 2010), Jilid 10, HIm 523. Bentuk Tawadu’ Dapat Berupa
Memberi Kemudahan Dan Meringankan Pada Masa Sulit Seseorang. Lihat Abdul Qodir Al-
Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 3, HIm 28

69



Muhammad dan orang yang lemah dari golongan mukmin’® dan berlemah lembut
kepada orang muslim yang fakir’®. Dan Qurasih Shihab memaknai kata janah yang
berarti sayap dengan makna kerendahan hati, hubungan harmonis, perlindungan serta
ketabahan saat-saat krisis. Selain itu, ayat ini diartikan dengan sikap tidak tergiur, iri
dan kecil hati atas nikmat duniawi.®’ Berbeda dengan mufassir di atas, Buya Hamka
tidak menafsirkan ayat tersebut sebagai ayat yang membahas sikap tawdadu’. Term
Khofd dimaknai sebagai pelindung dan penyelimut bagi orang-orang mukmin.8

Imam al-Ghazali menyatakan bahwa fawdadu’ terhadap sesama mukmin harus
lahir dari kesadaran bahwa setiap orang memiliki kelebihan yang mungkin tidak kita
miliki. Bahkan, al-Ghazali menyarankan agar seseorang melihat orang lain sebagai
lebih baik darinya dalam hal agama dan akhlak, dan memuliakan mereka atas dasar
itu.82 Yiisuf al-Qaradawi dalam bukunya, menegaskan bahwa salah satu penyebab
retaknya ukhuwah Islamiyah adalah hilangnya tawadu’ di antara sesama Muslim. la
menyatakan bahwa orang yang benar-benar tawadu’ tidak merasa lebih pintar, lebih
saleh, atau lebih pantas dihormati daripada saudaranya. Sebaliknya, ia justru
memberikan ruang bagi orang lain untuk tumbuh dan dihargai. Tawadu’ kepada
sesama mukmin juga menyangkut bagaimana seseorang menyikapi perbedaan
pendapat.® Selain itu, dalam Surah Asy-Syu’ara ayat 215, Allah berpesan kepada
Rasul-Nya:

Gt 3l G Sl () Halia iaddl
Dan rendahkanlah dirimu terhadap orang-orang yang beriman yang
mengikutimu.” (QS. Asy-Syu’ara: 215).

Kata janaZ pada mulanya berarti sayap. Penggalan ayat ini mengilustrasikan
sikap dan perilaku seseorang seperti halnya seekor burung yang merendahkan
sayapnya pada saat ia hendak mendekat dan bercumbu kepada betinanya, atau
melindungi anak-anaknya. Sayapnya terus dikembangkan dengan merendah dan
merangkul, serta tidak beranjak meninggalkan tempat dalam keadaan demikian
sampai berlalunya bahaya. Dari sini ungkapan itu dipahami dalam arti kerendahan

8 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2,
Hlm 113. Penafsiran Beliau Sama Dengan Penafsiran Abu ‘Abdilla Muhammad Al-Qurthubi
Dalam Kitabnya, Lihat Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967, Jilid 10, HIm 57.

9 Ahmad Musthofa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1973), Jilid
13, HIm 46. Lihat Juga Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al- ‘Adzim, (Alexandria: Al-Maktab Al-
Jami’iy Al-Hadis, Tt), Jilid 2, HIm 627.

80 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Vol 7, HIm 165

81 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 5, Hlm 3879

8 Imam al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim al-Din, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005,
Jilid 3, him. 340)

8 Yiisuf al-Qaradawi, al- Tawadu’ wa al-Kibriya® (Kairo: Maktabah Wahbah, 1994,
him. 88)

70



hati, hubungan harmonis dan perlindungan serta ketabahan dan kesabaran bersama
kaum beriman, khususnya pada saat-saat sulit dan krisis. Kata ittaba'aka yakni dalam
memainkan tuntunan agama. lbnu 'Asydr, seperti dikutip Quraish Shihab, memahami
kata ini hanya dalam arti beriman, sedang penyebutan kata al-mu'minin menurutnya
adalah untuk menjelaskan mengapa Nabi saw. ditugaskan untuk berendah hati kepada
mereka, seolah-akan ayat ini berkata: Hadapilah mereka dengan kerendahan hati
karena keimanan mereka.® Rendahkan sayap artinya dekati mereka, jangan menjauhi
mereka, jangan meninggi dari mereka. Perintah Allah ini pun dijalankan sepenuhnya
oleh Nabi Muhammad, sehingga orang yang beriman kepada Nabi Muhammad itu
bukanlah disebut murid atau pengikut, melainkan disebut sahabat.®> Imam Ath-
Thabari dalam Tafsir Jami’ al-Bayan, menjelaskan bahwa ayat ini memerintahkan
Nabi Muhammad SAW untuk menampilkan sikap penuh kasih dan rendah hati
kepada para pengikut beliau, sebagai teladan utama dalam kehidupan bermasyarakat.
Ini sekaligus menunjukkan bahwa sifat fawadu ’ adalah bagian integral dari keimanan
dan ketakwaan, bahkan Rasulullah pun diperintahkan untuk mengedepankannya.
Interaksi keluarga, khususnya antara anak dan orang tua, memainkan peran
penting dalam membentuk kepribadian yang mutawadi’. Nabi Muhammad bersabda
bagiaman mulianya seorang ibu, hingga dinyatakan bahwa surga berada di bawah
telapak kakinya,
ERPEAY IR JERCHIA]
Surga itu berada dibawah telapak kaki ibu

Penghromatan kepada seorang ibu tersebut merupakan lambang tawadu’
kepada seorang ibu.8” Dalam Surah al-Isra’ ayat 24, Allah Swt. memerintahkan untuk
hormat dan mengasihi orang tua:

Toiaia () S a3l % U Bl 30 G 101 28 Lagl il
Rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang dan
ucapkanlah, “Wahai Tuhanku, sayangilah keduanya sebagaimana mereka
berdua (menyayangiku ketika) mendidik aku pada waktu kecil.” (QS. Al-Isra:
24)

8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
..., Vol 10, HIm 150
8 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 5, Hlm 5177

8 Ath-Thabari, Tafsir Jami’ Al-Bayan, (Kairo: Dar Al-Ma’arif, 1954, Jilid 19, Hlm.
153)

8 Muhammad Amin, Radd Al-Muhtar ‘Ala Radd Al-Mukhtar, Beirut: Dar Al-Fikr,
1992, Jilid 4, HIm 125

71



Term zull dalam ayat ini berarti rendah hati,® dan berlemah lembut.?® Term
tersebut juga dapat berarti rawddu’ dan tunduk.®® Kata khafd berarti menurunkan,
merendahkan atau melembutkan, dan dalam konteks ini digunakan untuk
menunjukkan ekspresi kerendahan diri secara emosional dan fisik dalam relasi anak
kepada orang tua. Maksud dari rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua, yaitu
bersikap rendah hati kepada keduanya atau merawat dan memerhatikan keduanya
dengan baik.®* Al-Qurtubi menyatakan bahwa perintah ini mencakup aspek perilaku,
bahasa tubuh, dan niat hati yang dipenuhi dengan penghormatan.®? Ayat ini masih
melanjutkan pembahasan ayat sebelumnya tentang tuntunan bakti kepada ibu bapak.
Ayat ini memerintahkan anak untuk merendahkan dirinya terhadap orang tua
didorong oleh karena rahmat kasih sayang kepada keduanya, bukan karena takut atau
malu dicela orang bila tidak menghormatinya. Dan berdoalah kepada Allah secara
tulus, meminta kepada Allah untuk menanamkan kasih pada orang tua, memberi
kasih sayang terhadap keduanya, sebagaimana mereka berdua telah melimpahkan
kasih di waktu kecil.®* Maksud dari bersikap tawadu kepada keduanya dengan
perbuatanmu, adalah bersungguh-sungguhlah dalam bersikap tawadhu dan dalam
merendahkan diri di hadapan keduanya. Karena lafal wahfidz lahuma janahaa yang
secara bahasa perintah untuk merendahkan sayap merupakan kinayah dari sikap
tawadu. Sikap tawadu ini harus muncul dari kasih sayang yang tulus kepada
keduanya, bukan hanya karena menunaikan perintah dan takut dari cela atau kritikan
orang.**

Penafsiran kata janahaa pada QS. Al-Hijr: 88, berarti seekor burung
merendahkan sayapnya pada saat mengasihi dan melindungi anak-anaknya.
Sayapnya terus dikembangkan dengan merendah dan merangkul, serta tidak beranjak
meninggalkan tempat dalam keadaan demikian sampai kondisinya aman bagi
anaknya. Dari hal tersebut, dapat dipahami term tersebut berarti kerendahan hati,
perlindungan dan ketabahan. Redaksi ayat QS. Al-Isra: 24 sedikit berbeda dengan
ayat 88 surat al-Hijr, karena terdapat tambahan kata adz-dzull, dimana ayat tersebut
konteksnya adalah keadaan burung. Adapun pada ayat al-Hijr karena ia ditujukan

8 John Penrice, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-4n), ..., Hlm 52

8 Ar-Raghib Al-Asfahani, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, ..., HIm 239

% Louis Ma'luf Al-Yassu'i, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, ...,
Him 237

1 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, HIm 70

92 Al-Qurtubt, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah,
1964, Juz 10, H. 290

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
..., Vol 10, HIm 446

% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 8, HIm 73

72



kepada Nabi saw. terhadap umatnya, maka tentu saja kerendahan dan rasa takut yang
dimaksud tidak diperlukan.®
Karakter utama orang-orang yang beriman dan bertakwa adalah mereka yang
bersikap rendah hati atau tawddu’ kepada sesama. Dalam Al-Qur’an, sifat ini
disebutkan secara eksplisit sebagai ciri khas hamba Allah yang sejati. Dalam Surah
Al-Furgan ayat 63, Allah berfj rman:
Gl 1306 ¢ slead) alald 1903 Ga a bW o &3 il a5 B
Hamba-hamba Tuhan Yang Maha Pengasih itu adalah yang berjalan di atas
bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang bodoh menyapa mereka

(dengan kata-kata yang menghina), mereka mengucapkan, “Salam.” (QS. Al-
Furgon: 63)

Artinya bahwa hamba Allah Yang Maha Penyayang adalah mereka yang
berjalan di bumi dengan rendah hati. Term hauna berasal dari kata hawn, yang berarti
kelembutan, ketenangan, dan sikap bersahaja tanpa keangkuhan. Menurut al-
Maraghi, hauna dalam ayat ini mencerminkan karakter batin yang stabil dan tidak
reaktif terhadap provokasi.*® Ayat ini menegaskan bahwa sifat dasar dari seorang
mukmin adalah bersifat trawadu’ dalam berinteraksi dengan sesama maupun dalam
beribadah kepada Allah SWT. Dalam Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab,
dijelaskan bahwa makna yamsyuuna ‘ala al-ardhi haunaa bukan hanya tentang cara
berjalan secara fisik, tetapi menggambarkan sikap batin yang tidak sombong, tidak
angkuh, serta tidak merasa lebih dari orang lain. Mereka sadar bahwa semua nikmat
dan kelebihan yang mereka miliki semata-mata berasal dari Allah, sehingga tidak ada
alasan untuk merasa tinggi diri.®” Tafsir al-Sa’di menyebutkan bahwa hauna di sini
bukan sekadar cara berjalan, melainkan cerminan akhlak keseluruhan yang lembut,
bersahaja, dan tidak membalas kejahatan dengan keangkuhan.%

Dalam ayat ini Allah menyebutkan salah satu sifat ‘ibad ar-rahman (hamba
Allah Yang Maha Pengasih),*® yaitu, berjalan dengan keramahan, ketenangan dan
kelembutan tanpa ada lagak sombong serta arogan. Karena cara jalan seseorang
mempresentasikan bagaimana ketika dia bertemu masyarakat, dan ini merupakan

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
..., Vol 10, Hlm 447

% Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraght, Kairo: Maktabah Al-Tijariyah Al-
Kubra, 1946, Juz 19, H. 159

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 7, HIm.
456)

% <Abd Al-Rahman Al-Sa’di, Taysir Al-Karim Al-Rahman, Riyad: Maktabah lbn Al-
Jawzi, 2000, H. 575

% QOrang-orang yang sampai pada martabah ar-rigwan dan orang-orang yang
beruntung dapat bertemu dengan Allah. Lihat Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ...,
Jilid 4, HIm 42

73



akhlak robbani’® yang menciptakan penyamarataan dalam menilai suatu
masyarakat.’®* Menurut Al-Jailani, cara jalannya ‘ibad ar-rahman yaitu berjalan
dengan mengangkat kaki (tidak menyeret) dan lembut tanpa menimbulkan
perselisihan dengan seseorang serta tabiat atau kebiasaan buruk seperti sombong dan
arogansi dalam berjalan.'®> Menurut Muhammad al-Tahir Ibn ‘Asydir, istilah hawna
dalam ayat ini tidak hanya mencerminkan sikap sosial, tetapi merupakan ekspresi
batin yang lahir dari ketundukan terhadap syariat Allah, yakni tawadu’ kepada agama
dan perintah-Nya.1%

Para sahabat Nabi Muhammad SAW merupakan generasi terbaik umat Islam
yang tidak hanya meneladani ajaran Rasulullah dari segi akidah dan syariat, tetapi
juga dalam hal akhlak mulia, termasuk fawadu’ (kerendahan hati) kepada sesama
manusia. Meskipun tidak secara eksplisit disebutkan satu per satu dalam Al-Qur’an,
Allah memuji secara umum akhlak dan sikap para sahabat dalam banyak ayat,
termasuk sikap saling menghormati dan merendahkan hati terhadap sesama. Salah
satu ayat penting yang mencerminkan sikap tawadu’ mereka adalah Surah Al-Fath
ayat 29: )

U5l 5 A a i 63550 1380 R a5 ad i slaay D e 4180 daa (a3 U505 Sas

Nabi Muhammad adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersama

dengannya bersikap keras terhadap orang-orang kafir (yang bersikap

memusuhi), tetapi berkasih sayang sesama mereka. Kamu melihat mereka
rukuk dan sujud mencari karunia Allah dan keridaan-Nya. (QS. Al-Fath: 29)

Kata rukama’ berasal dari akar razima yang bermakna kasih, kelembutan, dan
empati. Dalam Tafs1r al-Raz1, makna ayat ini menegaskan bahwa keberhasilan sosial
Nabi dan para sahabatnya dalam membangun masyarakat tidak lepas dari sikap
tawadu’ yang diekspresikan melalui kasih sayang kepada sesama.'® Termasuk dalam
sifat sahabat Nabi Muhammad adalah bersikap keras kepada orang kafir dan berkasih
sayang kepada sesama mukmin. Menurut Sya’rowi, sifat para sahabat adalah
mengumpulkan sikap keras kepada orang kafir dan berkasih sayang orang mukmin
serta sebaliknya. Ini menjadi dalil bahwa orang mukmin itu tidak mempunyai

100 Akhlak Robbani adalah akhlak atau perilaku yang berorientasi kepada nilai-nilai
llahi dan mengikuti petunjuk yang ditetapkan oleh Allah SWT. Dalam perspektif Islam,
akhlak ini mencakup sikap dan tindakan yang berdasarkan pada wahyu Allah, baik itu melalui
Al-Qur’an maupun Hadis Nabi Muhammad SAW, dengan tujuan untuk menciptakan individu
yang tidak hanya berperilaku baik di dunia, tetapi juga bertindak sesuai dengan perintah Allah
dalam rangka meraih kebahagiaan dunia dan akhirat.

101 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 12, Hlm 741

102 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 4, Hlm 42

108 Muhammad Al-Tahir Ibn ‘Asyiir, Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Tunis: Dar Sahniin,
1997, Juz 19, H. 287

104 Fakhr Al-Din Al-Razi, Mafatth Al-Ghayb, Beirut: Dar Thya’ Al-Turath, 1999, Juz
28,H.84

74



karakter yang tetap dalam menghukumi segala sesuatu. Seperti contoh, sahabat Abu
Bakr As-Siddiq, dikenal masyarakat sebagai orang yang lemah lembut dan menebar
kasih sayang. Namun, ketika banyak orang yang murtad sepeninggal Nabi
Muhammad, ia bersikap keras kepada orang-orang yang murtad.’®® Term Ruzama
juga dapat bermakna orang-orang yang tawadu’ kepada ahli kebenaran dan tauhid.1%
Sayyidah Aisyah juga pernah memperlihatkan bagaimana Sayyidah Aisyah
bersikap tawadu’. Ugbah Bin Shuhban al-Hunnaa’i bercerita, bahwa ia pernah
bertanya mengenai makna dari QS. Fathir ayat 32 kepada Sayyidah °‘Aisyah,
kemudian beliau menjawab,
Usbas 368 p0m ) Jsh) e o ima (ad e AT Bl WAk 805 GG J el
‘_AMBMALH\ u\jmdﬂ@;«u\a..a\wo}\ tuluasw\ u\} d)}\joh;.“.v eu“"“\
Ui Ll Guland ;6 2885
Kemudian Sayyidah ‘Aisyah berkata kepdaku: Wahai anakku, mereka
semuanya merupakan ahli surga. Yang berlomba-lomba dalam kebaikan
adalah mereka yang telah wafat di masa Rasulullah (hidup), mereka adalah
orang-orang yang mendapat persaksian dari Rasulullah dengan kenikmatan
hidup dan kebaikan rizki. Kaum pertengahan adalah mereka para shahabat
Nabi yang mengikuti jejaknya hingga mereka bertemu dengannya (wafat).
Adapun yang menzalimi dirinya sendiri adalah mereka yang seperti saya dan
kamu. Kemudian ‘Ugbah berkata: Beliau (‘Aisyah) menjadikan dirinya
bersama kita (tabi’in).”2%

Sungguh luar biasa Sayyidah ‘Aisyah memasukkan dirinya ke dalam golongan
orang yang zalim kepada diri sendiri, sedangkan beliau wanita terbaik dan salah satu
orang yang paling banyak meriwayatkan hadis-hadis Nabi Muhammad SAW. lbnu
katsir memberi keterangan bawha apa yang disampaikan oleh sayyidah ‘Aisyah
merupakan pembahasan tentang tawadu .

e et (Y ;e ally GRS (e 8 V5 ¢ ol sill 5 pmgl iy (0 ¢ glie bl oum ) Lgia 130

108,lakall il ey il Jui oLl

Ugbah melanjutkan, bahwa Siti Aisyah dalam jawabannya itu memasukkan

dirinya ke dalam golongan kami (para tabi 'in), dan hal ini termasuk ungkapan

kerendahan hati dan sifat zawadu’ Siti Aisyah R.A. Karena sesungguhnya pada

hakikatnya Siti Aisyah termasuk salah seorang pembesar dari orang-orang
yang lebih cepat mengerjakan kebaikan, mengingat keutamaannya di atas

105 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 16, HIm 638

106 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 5, HIm 376

107 Http://Www. Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html
108 Https://Quran.Ksu.Edu.Sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html

75



kaum wanita sama dengan keutamaan makanan sarid 1 di atas semua jenis
makanan lainnya.!*

Dalam dunia keilmuan Islam, tawadu’ merupakan inti dari hubungan antara
guru dan murid. Seorang guru tidak hanya dituntut untuk menyampaikan ilmu dengan
benar, tetapi juga menampilkan tawadu’ kepada murid-muridnya, sebagai bentuk
penghormatan terhadap proses belajar-mengajar, serta kesadaran bahwa ilmu adalah
amanah dari Allah. Dalam waktu yang sama, murid juga harus memiliki tawadu’
kepada gurunya, karena dengan kerendahan hatilah ilmu bisa masuk dan membawa
keberkahan. Imam Malik pernah berkata, sebagaimana dikutip oleh Ibn Jama’ah:
“Dahulu, orang-orang belajar adab terlebih dahulu sebelum menuntut ilmu.” Ini
menunjukkan bahwa fawadu’ kepada guru adalah adab fundamental dalam menuntut
ilmu. Murid tidak menyela pembicaraan gurunya, tidak meninggikan suara, dan tidak
menampakkan sikap seolah lebih tahu.!** Imam al-Ghazali menulis bahwa murid
yang sombong tidak akan mendapat cahaya ilmu, sebab ilmu adalah nur yang tidak
akan masuk ke hati yang tertutup oleh keangkuhan. Namun, hubungan ini bukanlah
hubungan hirarkis kaku. Seorang guru sejati juga bersikap tawadu’ terhadap murid-
muridnya.!?

Dalam adab al-‘alim wa al-muta’allim, disebutkan bahwa Imam al-Shafi‘l
berkata: “Aku selalu memuliakan muridku yang menghormatiku, sebagaimana aku
menghormati guruku.” Dalam praktiknya, banyak ulama besar duduk sejajar bersama
murid-muridnya, tidak membuat sekat, bahkan menerima kritik ilmiah dari mereka.
Ini menunjukkan bahwa tawadu’ guru tidak berarti kehilangan wibawa, melainkan
memperkuat ikatan spiritual dalam proses pendidikan. Imam Syafi’i mencontohkan
sikap tawadu nya, seperti yang tertulis dalam syi’irnya:

S5+ oabaall 5l a 85815 42U agr O o BT - adie Cady Guadliall Eanl zailal JLeY) )&

M3 aeladl b2 &

Aku mencintai orang-orang sholeh meskipun aku bukan termasuk di antara

mereka. Semoga bersama mereka aku bisa mendapatkan syafa’at kelak. Aku
membenci para pelaku maksiat, meskipun kami sama, melakukan maksiat.”

109 Sarid adalah roti yang potong-potong kemudian dicampurkan dengan kaldu daging
dan terkadang dicampur Bersama daging juga. Lihat Adnan At-Tharsyah, Yang Disenangi
Nabi Sukai Dan Yang Tidak Disukai, Penrj. Nur Fauziah Dimyathi, Depok: Gema Insani,
2006, HIm 542

110 Http://Www. Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html

11 Ibn Jama’ah, Adab Al-‘dlim Wa Al-Muta’llim, (Beirut: Dar Al-Basha’ir Al-
Islamiyyah, 2005, Hlm. 51)

112 Tmam Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliam Al-Din, (Jilid 1, HIm. 82)

113 Mu’taz Ahmad Ibrahim, Syu’ara’u wa lakin: Qabasat Min ‘Uyun al-Adabi Al-
‘Arabi, Tk: Dauru Hawaran, 2022, HIm 222

76



Dalam syi’ir tersebut, Imam Syafi’i bersikap tawadu’ dengan menyampaikan bahwa
ia bukan termasuk orang-orang saleh. Padahal semua orang tahu bagaimana
kesalehan beliau. Husain Al-Karabisi bercerita, seperti yang dikutip Yusuf bin
Taghri, Imam Syafi’i selalu bangun di sepertiga malam dan tidak kurang dari 50 ayat
bahkan sampai 100 ayat beliau baca di waktu itu. Jika melewati ayat tentang rahmat
Allah, beliau memohon kepada Allah dan jika melewati ayat azab, beliau berlindung
kepada-Nya.

C. Tawdadu’ Kepada Alam

Dalam perspektif Islam, tawadu’ tidak hanya mencakup hubungan vertikal
antara manusia dengan Allah (tawadu’ ila Allah), dan hubungan horizontal antara
manusia dengan sesama manusia (tawadu’ li al-nas), tetapi juga hubungan antara
manusia dengan alam semesta. Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup menyajikan
berbagai isyarat tentang pentingnya bersikap rendah hati di hadapan ciptaan Allah,
termasuk alam. Manusia diperintahkan untuk tidak berlaku sombong terhadap bumi
dan segala isinya serta menjaga kelestarian dan keseimbangannya. Hal ini
menunjukkan bahwa tawadu’ kepada alam merupakan bagian integral dari keimanan
dan etika spiritual dalam Islam. Al-Qur’an memerintahkan manusia untuk
mentadabburi alam sebagai bentuk pengenalan terhadap kebesaran Allah. Dalam

Surah al-Ghasyiyah ayat 17-20 dlsebutkan
G ¥l D sl G Jlall D) ey i€ Sl Dy SE Gk g1 LD u})lﬂ)a\
a;Lw
17. Tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia diciptakan? 18.
Bagaimana langit ditinggikan? 19. Bagaimana gunung-gunung ditegakkan?
20. Bagaimana pula bumi dihamparkan? (QS. al-Ghasyiyah [88]: 17-20).

Ayat ini mengajak manusia untuk merenungi fenomena penciptaan alam
dengan kekaguman dan kerendahan hati, bukan dengan rasa kepemilikan dan
kesombongan. Al-Maraghi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kekaguman terhadap
penciptaan makhluk-makhluk tersebut seharusnya melahirkan rasa tawdadu’ dan
pengakuan terhadap kebesaran Allah.'** Prinsip dasar ajaran Islam melarang
perusakan terhadap bumi. Dalam Surah al-A’raf ayat 56 Allah berfirman:

Gl G i 0 ad G Taals B33 §38.305 eaSlial 35 a1 3 1508 Y5

Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik.

Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya

rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang berbuat baik. (QS. Al-
A’raf: 56)

114 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Kairo: al-Maktabah al-Tijartyah
al-Kubra, 1946, juz 30, h. 144)

7



Ayat ini memberikan peringatan keras terhadap tindakan merusak bumi, serta
menganjurkan manusia untuk berdoa kepada Allah dengan penuh khawf (takut) dan
raja’ (harap). Menurut Ibn Kathir, ayat ini mencakup larangan terhadap seluruh
bentuk kerusakan ekologis dan eksploitasi yang bertentangan dengan hikmah
penciptaan.''® Kalimat 32 ¥ 5 dimaknai sebagai berbuat kerusakan di bumi dengan
kesyirikan, berdoa atau meminta kepada selain Allah, berbuat maksiat dan lainnya
yang termasuk dalam al-fasad al-ma 'nawiy. Dimana kerusakan ma’nawiy yang
menyebabkan kerusakan fissiy, seperti hancurnya tanaman dan binatang ternak
sehingga menjadikan tanah menjadi tandus dan kekeringan, hilangnya keberkahan,
mengurangi kebaikan, banyak ditemukan penyakit dan runtuhnya suatu negara.

Konsep mizan (keseimbangan) dalam al-Qur’an menunjukkan bahwa seluruh
elemen alam semesta diciptakan dalam keserasian dan keharmonisan. Dalam Surah
al-Rahman ayat 7-9 disebutkan: .

O3l 15 5ma5 5 m‘-‘ DRAPYE u‘)—bd‘ EREEARY Z)\).ml\ Eays ead ) slldlg

7. Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan

dan keseimbangan). 8. Agar kamu tidak melampaui batas dalam timbangan itu.

9. Tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi
timbangan itu. (QS. al-Rahman: 7-9).

Sayyid Qutb menekankan bahwa ayat ini mengajarkan bahwa manusia tidak
bolen merusak keseimbangan yang telah ditetapkan Allah dalam penciptaan.
Pelanggaran terhadap keseimbangan itu merupakan bentuk kesombongan yang
bertentangan dengan tawadu’*" Menurut Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, wada’a
al-mizzan berarti mendirikan suatu keadilan dan mewajibkan kepada hamba-hamba-
Nya untuk seimbang atau adil antara perkataan dan perbuatan.!'® Senada dengan
penafsiran tersebut, M. Quraish Shihab menfasirkan, bahwa wada’a al-miizan
bermakna tegakkanlah necara timbangan, yaitu neraca keadilan dalam semua
persoalan terhadap semua orang termasuk kepada diri-sendiri.!*®* Menurut Wahbah
Zuhaili, wada’a al-mizzan diartikan Allah menetapkan keadilan, tatanan, sistem dan
keseimbangan pada semua hal-hal kosmik.*?® Allah meletakkan dan memposisikn
langit dalam ketinggian di atas bumi, untuk menyeimbangkan antara alam atas dan
bawah serta memberi perintah kepada manusia untuk berbuat keadilan di bumi.?

115 |bn Kastr, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Beirut: Dar al-Fikr, 2000, juz 3, HIm. 418

116 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 9, HIm
136

W Sayyid Qutb, F7 Zilal al-Qur’an, Kairo: Dar al-Shuriig, 2001, juz 27, h. 360

118 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu A»-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 20, HIm
323

119 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Jilid 13, HIm 499

120 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 229. Sesuai dengan sabda Nabi
Muhammad, &= %15 & slldl cals Jsaly 5, artinya dengan keadilan, lagint dan bumi tegak.

121 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 14, HIm 231

78



Allah menyeimbangkan keteraturan terhadap semua yang di langit tanpa ada satu
benda yang bertabrakan dengan benda lain. Dan hal terebut merupakan peringatan
bagi manusia untuk berusaha meniru dan meneladani penciptaan alam, yaitu hidup
dalam keteraturan serta meletakkan sesuatu pada tempatnya,.'?2

Keseimbangan akan terwujud bila tidak ada makhluk yang merasa dirinya
lebih daripada makhluk lainnya, Allah berfirman, )

Gl el 8 ¥ ) 3 e G358 Gl e o0 i

Negeri akhirat itu Kami jadikan untuk orang-orang yang tidak

menyombongkan diri dan tidak berbuat kerusakan di bumi. Kesudahan (yang

baik, yakni surga) itu (disediakan) bagi orang-orang yang bertakwa. (QS. Al-

Qasas: 83)

Dalam ayat ini, ‘uluww (meninggikan diri) menjadi simbol dari keangkuhan
yang menghalangi seseorang dari petunjuk. Dalam Tafstr al-Sa‘di, dijelaskan bahwa
larangan /a ta’li berarti menjaga hati agar tidak merasa lebih tinggi dari orang lain
dalam status sosial, ilmu, atau kekuasaan.'?® Psikologi menyebut kecenderungan ini
sebagai bentuk dari narcissistic traits, yakni dorongan internal untuk memperoleh
kekaguman dan dominasi, yang berlawanan dengan humility atau kerendahan hati.?*
Dengan mengendalikan dorongan ‘ul/uww, seseorang membuka ruang batin untuk
tawadu’ sebagai bentuk penerimaan diri dan penerimaan terhadap keberadaan orang
lain. Akhirat dengan segala kenikmatannya dijadikan untuk hamba Allah mukmin
yang rendah hati dan tidak punya keinginan untuk uluw di bumi. Maksud dari ‘uluw
di bumi yaitu, merasa tinggi dan sombong kepada makhluk Allah serta tidak
membuat kerusakan di bumi. Term 13&a ¥5 berarti tidak berbuat kerusakan di bumi,
yaitu, tidak berbuat kemasiatan dan kekufuran, karena keduanya sebab rusaknya
bumi.1?®

Tidak membuat kerusakan di bumi bukan berarti tidak boleh memanfaatkan
apa yang ada di bumi, Allah memerintahkan untuk tetap memperhatikan urusan di
dunia,

ol w5 Y5 S bl BRAT G Gl s WA (e Sl 05 Y5 55330 5130 a0 S8 s &5
/ Cinndill Land ¥ 0 O (=59
Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala)

negeri akhirat, tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia.
Berbuatbaiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik

122 Abdul Malik Karim Amrulloh, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 9, HIm 7074

123 <Abd Al-Rahman Al-Sa‘di, Taysir Al-Karim Al-Rahman, Riyad: Maktabah Ibn Al-
Jawzi, 2000, H. 529

124 Campbell & Miller, The Handbook Of Narcissism And Narcissistic Personality
Disorder, Hoboken: Wiley, 2011, H. 15-17

125 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 16, HIm
378

79



kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya
Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan.” (QS. Al-Qasas:
77)

Term wa la tabghi, secara lughowi, diartikan janganlah kamu menuntut.?
Larangan perusakan pada ayat ini merupakan peringatan agar tidak
mencampuradukkan antara keburukan dan kebaikan. Penegasan ini perlu dilakukan,
karena sumber kebaikan dan kejahatan itu sangat banyak, boleh jadi aka nada yang
lengah bahwa berbuat kejahatan sambil berbuat ihsan itu tetap disebut suatu
kejahatan. Perusakan yang dimaksud dalam ayat ini adalah merusak fitrah kesucian
manusia dengan tidak memelihara tauhid yang telah Allah berikan kepada setiap
manusia. Selain itu juga keengganan menerima kebenaran dan pengorbanan nilai-
nilai agama, seperti pembunuhan, perampokan, pengurangan takaran dan timbangan,
berfoya-foya,'?” atau berbuat buruk kepada orang lain. Allah akan menghukum
orang-orang yang berbuat kerusakan dan menghalangi mereka untuk mendapat
rahmat, pertolongan dan kasih sayang-Nya.!?® Kalimat o=591 o sdl &5 Y5 berarti
tidak berbuat kerusakan di bumi dengan kesombongan, kufur nikmat, angkuh,
maksiat dan sebagainya.?

Allah menegaskan bahwa manusia lah yang membuat kerusakan itu sendiri,
Al-Quran menyatakan, ) )
3ran bl 15k ool i 2B LN ol S8 Wy A5 el 8 Al el
Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan
manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari

(akibat) perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (QS.
Ar-Rum: 41)

Al-fasad menurut al-Ashfahani adalah keluarnya sesuatu dari keseimbangan,
baik sedikit maupun banyak Kata ini digunakan pada jasmani, jiwa, maupun apapun
hal lainnya.'® Term 3.l berarti suatu kondisi kacau dan rusak, seperti kekeringan,
paceklik, banyaknya kebakaran, kebanjiran, merebaknya aksi kejahatan, perampokan
dan perampasan harta zalim serta sedikitnya kemanfaatan dan kebaikan.!3!
Kerusakan di darat seperti kekeringan, paceklik, hilangnya rasa aman, dan di laut
seperti ketertenggelaman, kekurangan hasil laut dan sungai, semuanya disebabkan

126 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, HIm 426

127 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Jilid 10, Him 408-409

128 \WWahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 10, HIm 428

129 Sylaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu A»-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 16, HIm
367

130 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Al-Mufradat Fi Gharib Al-Quran, Riyad: Maktabah
Nazar Mustafa Al-Baz, Tt, HIm 491

131 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, HIm 119

80



karena perbuatan tangan manusia yang durhaka, sehingga akibatnya Allah merasakan
sedikit kepada mereka sebagian dari akibat perbuatan dosa dan pelanggaran mereka,
agar mereka kembali ke jalan yang benar.!

Makna ayat secara utuh adalah terjadinya kerusakan, kekacauan dan
penyimpangan dimana-dimana di ala mini, minimnya kemanfaatn, banyaknya
madarat, banyaknya kematian, kekurangan hasil pertanian dan buah-buahan serta
kekeringan paceklik. Semua itu akibat kemaksiatan dan kedurhakaan berupa
kekafiran, kezaliman, menentang dan memusuhi agama. Hal itu Allah berikan kepada
mereka dengan harapan mereka Insaf, menyadari kesalahan dan kemaksiatan
mereka.***Ayat ini mengajarkan bahwa tawadu’ kepada makhluk, termasuk alam,
adalah kunci untuk menjaga keseimbangan ekosistem. Imam Al-Ghazali menjelaskan
bahwa tawadu’ kepada makhluk adalah kunci untuk menciptakan harmoni antara
manusia dan alam. Tanpa sikap ini, manusia akan merusak lingkungan dan
melupakan tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi.3*

Kalau merujuk kepada al-Qur’an, ditemukan sekian banyak ayat yang
berbicara tentang aneka kerusakan dan kedurhakaan yang dikemukakan dalam
konteks uraian tentang fasad, antara lain: Dalam QS. al-Ma’idah: 32, pembunuhan,
perampokan dan gangguan keamanan, dinilai sebagai fasad. Sedang QS. al-A’raf: 85
menilai pengurangan takaran, timbangan dan hak-hak manusia adalah fasad. Dan
masih banyak yang lain, misalnya QS. Al ‘Imran: 63, QS. al-Anfal: 73, QS. Hud:
116, QS. an-Naml: 34, QS. Ghafir: 26, QS. al-Fajr: 12, dan lain-lain. Salah satunya
seperti ayat berikut,

Al End ¥ £ 5205 Eoall Bllghs s il (oY) b e 5035

Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat
kerusakan di bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak
menyukai kerusakan. (QS. Al-Bagarah: 205)

Asbab nuzul ayat ini adalah, menurut Ibnu jarir, seperti dikutip Wahbah
Zuhaili, meriwayatkan dari as-Suddi bahwa al-Akhnas bin Syuraiq ats-Tsaqafi,
mendatangi Nabi saw. dan mengaku masuk Islam. Setelah pergi, ia melewati ladang
dan sejumlah keledai milik orang-orang Islam, lalu ia membakar ladang itu dan
membunuh keledai, maka, Allah menurunkan ayat ini.**> Apabila ia berpaling, yakni
meninggalkan kamu ke tempat lain sehingga kamu tidak bersama mereka, ia berjalan,
giat dan bersungguh-sungguh di seluruh penjuru bumi untuk melakukan kerusakan

132 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Jilid 11, Him 76

133 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, HIm 121

134 Imam Al-Ghazali, Mizan Al-Amal, Beirut: Dar Al-Kutub Al-llmiyyah, 1999,
Halaman 123.

135 \Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, HIm 460

81



padanya, sehingga akhirnya dia merusak tanam-tanaman yang dikelola manusia, dan
binatang ternak. Maksudnya ia giat menyebarkan isu negatif dan kebohongan serta
melakukan aktivitas yang berakibat kehancuran dan kebinasaan masyarakat.
Sungguh Allah akan menjatuhkan siksa kepada mereka karena Allah tidak menyukai
pengrusakan.t®

Term liyufsida bermakna orang yang kafir terhadap agama Allah, munafik dan
berbuat kemaksiatan di bumi. Kemudian, tanaman-tanaman dan hewan rusak dan
mati karena bumi tempat mereka tingga telah rusak.'¥” Manusia seperti al-Akhnas bin
Syuraiq ats-Tsaqgafi cepat berubahnya. Begitu merasa dirinya luput dari perhatian
manusia, tindak tanduknya bertentangan dengan apa yang ia katakan: ia melakukan
kerusakan di bumi, merusak tanaman dan membantai binatang ternak semata-mata
untuk memuaskan hawa nafsunya karena ia lebih mementingkan keinginan-
keinginan duniawinya yang hina. Dan Allah SWT tidak menyukai kerusakan dan
tidak mencintai orang-orang yang melakukan kerusakan. Dia tidak memandang rupa
fisik dan perkataan, melainkan memandang hati dan perbuatan.3®

136 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, ..., Jilid 1, HIm 446

137 Sulaiman bin Ibrahim Al-Lahim, ‘Aunu Ar-Rahman Fi At-Tafsir, ..., Jilid 3, HIm
196

138 Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir, ..., Jilid 11, HIm 461

82



BAB IV

DAMPAK BERPERILAKU TAWADU’ DAN TIDAK BERPERILAKU
TAWADU’ DALAM AL-QUR’AN

Tawadu’ sebagai sifat terpuji yang tercermin dalam kerendahan hati kepada
Allah Swt. dan sesama manusia memiliki pengaruh yang sangat mendalam dalam
kehidupan spiritual dan sosial seorang Muslim. Sebaliknya, ketidak-tawadu -an atau
kesombongan, akan membawa dampak yang negatif, baik dalam kehidupan dunia
maupun di akhirat. Al-Qur’an dengan jelas menggambarkan akibat-akibat yang
timbul dari perilaku tawadu’ maupun tidak ber tawadu’, memberikan panduan yang
jelas tentang bagaimana kedua sikap tersebut mempengaruhi hubungan seorang
hamba dengan Allah dan sesama.

A. Dampak Berperilaku Tawddu’

Tawadu’ merupakan salah satu sifat utama yang ditekankan dalam ajaran Islam
sebagai fondasi dalam membentuk karakter seorang hamba yang baik. Al-Qur’an
tidak hanya memerintahkan umat Islam untuk bersikap rendah hati, tetapi juga
menggambarkan berbagai dampak positif yang ditimbulkan dari perilaku tersebut.
Al-Qur’an mengaitkan sikap tawadu’ dengan sifat mukhbit, yakni tunduk dan lembut
hatinya. Dalam Surah al- Haj j ayat 34 dlsebutkan

)a.n.\} UAXM\QSJ;UAJ\?S@UAJ&JY‘M@JL}A&S)JLQGXSAM ?‘w‘ \)JSA.\&LSM.\AL\L&;M‘JS&)

u.l-\-\MM
Berikanlah kabar gembira kepada orang-orang yang tunduk (mukhbitin)
kepada Allah.” (QS. al-Hajj: 34)

Menurut al-Raghib al-Asfahani, ikhbat adalah bentuk kerendahan hati yang
lahir dari keyakinan dan ketenangan batin.! 1khbat juga bermakna orang yang taat,
rendah hati dengan memadamkan syahwat demi menghindari kengerian dan
kepedihan adzab-Nya.? Secara lughowiyah, mukhbit berarti orang-orang yang taat,
khusyuw’, tunduk patuh dan merendahkan diri.> Fahruddin Ar-Razi menafsirkan
mukhbit menjadi lima penafsiran. Pertama, Orang yang tawadu’ (menurut Ibnu
Abbas dan Qatadah), kedua, Orang yang semangat dalam beribadah (menurut al-
Kalbi), ketiga, orang yang ikhlas (menurut Muqatil), keempat, orang yang dzikir
kepada Allah dengan tuma’ninah (menurut Mujahid), kelima, orang yang tidak
melakukan kedzaliaman dan apabila didzalimi tidak membela diri.* Ayat ini juga

! Al-Raghib, Al-Mufradat Fi Gharib Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Ma’arif, 2004, H. 217
2 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 400.

3 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Hlm 208

4 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, ..., Jilid 11, HIm 119



ditafsirkan dengan menjelaskan sifat-sifat Abu Bakr, Umar Ibn Khattab, dan Ali bin
Abi Thalib. Dari penafsiran tersebut, dapat tergambar sosok ideal sahabat yang
memiliki sifat tawadu’®

Orang yang mukhbit adalah orang yang tulus dan menyerahkan semua urusan
hanya kepada Allah serta merendahkan dirinya dalam menaati tuntunan-Nya.® Orang
yang mukhbit adalah yang mutawadi’, dan Allah menyatakan kabar gembira bagi
mereka, yakni kecintaan dan karunia-Nya. Menurut Sulaiman bin Ibrahim, makna
ikhbat adalah damai atau tenangnya anggota tubuh dalam ketundukan dan tawadu’
kepada Allah. Maka, mukhbit yaitu orang yang tunduk, tawadu’ kepada Allah,
tenang dan lkhlas karena Allah dan bergetar hatinya jika menyebut asma-Nya.’
Mukhbit secara umum berarti manusia yang rendah hati, tunduk dan patuh kepada
setiap apa yang Allah perintahkan. Makna yang mendalam yaitu, jika seseorang
dizalimi, dia tidak mempunyari perasaan ingin membalashya, tetapi sabar
menerimanya dan memaafkannya. Allah memerintahkan kepada Nabi Muhammad
untuk memberi kabar gembira kepada al-mukhbitun, yaitu orang yang merendahkan
diri dan khusyu kepada Allah, mereka akan mendapat pahala yang agung.® Ayat
setelahnya secara jelas menerangkan kriteria dan spesifikasi golongan yang masuk
ke dalam kriteria mukhbit, yaitu orang-orang yang apabila disebut nama Allah, hati
mereka bergetar, sabar atas apa yang menimpa mereka, melaksanakan salat, dan
menginfakkan sebagian rezeki yang diterima olehnya.°

Dalam ayat lain, mukhbit mendapat balasan surga dari Allah,

G338 8 ab Al Skl allf Ly 1515 calial sl 5155 ol &)
Sesungguhnya orang-orang Yyang beriman dan beramal saleh serta
merendahkan diri kepada Tuhan, mereka itulah para penghuni surga. Mereka
kekal di dalamnya. (QS. Hud: 23)

Kata akhbatu pada mulanya terambil dari kata al- khabt yakni bumi/tanah yang
mantap sehingga apa yang berada di atasnya tidak goncang. Hati yang tulus lagi
merendahkan diri kepada Allah swt. diibaratkan dengan tanah yang mantap, dan
dengan demikian hatinya tidak digoncangkan oleh keraguan tetapi selalu tenang dan
mantap atas apa pun yang mereka hadapi. Thahir Ibn ‘Asyur, seperti dikutip Quraish
Shihab, menjelaskan mengapa ayat ini ketika menguraikan sifat orang-orang kafir itu

® Nasaruddin Umar, Menjalani Hidup Salikin, ..., Him 32

& M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
Tangerang: Lentera Hati, 2005, Vol 9, HIm 53

7 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-Qur’an,
Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 14, HIm 343

8 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
12, Him 347

® Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Hlm 213

10 Quran Kemenag

85



menyebut dua sifat yaitu buta dan tuli sambil menggabungnya dengan kata dan,
berbeda dengan QS. al-Bagarah: 18 yang tidak menggunakan kata dan. Menurut
ulama itu, penggunaan kata dan dalam ayat surah Hud ini untuk menggambarkan
adanya dua keadaan yang masing-masing dapat dilukiskan dengan kedua sifat
tersebut. Pertama, mereka yang serupa dengan orang buta dalam hal tidak melihat
tanda-tanda yang dapat mengantarnya ke jalan yang benar. Sedang keadaan mereka
yang kedua adalah seperti seorang tuli yang tidak mendengar apalagi memahami
tuntunan dan petuah-petuah agama. Satu keadaan saja— yakni buta saja atau tuli saja
sudah cukup untuk menjerumuskan dalam kerugian, apalagi jika keduanya
bergabung. Ini karena yang dimaksud di sini “tidak wujudnya sesuatu”, dalam hal ini
adalah petunjuk llahi. Memang sesuatu dapat tidak wujud walau hanya salah satu
penyebab dari sekian banyak penyebab wujudnya tidak terpenuhi.!

Avyat ini secara jelas menggambarkan sikap tawadu’ sebagai ciri orang yang
beriman. Kata ikhbat secara implisit bermakna tawdadu’*? Wahbah Zuhaili
mengatakan bahwa ikhbat berarti merendahkan diri dengan cara khusyu’, tenang dan
ikhlas dalam beribadah kepada Allah. lkhbat secara asal kata bermakna menuju
tempat yang tenang.®® Dalam tafsir Tafsir Fi Zilal Al-Quran karya Sayyid Qutb,
tawadu’ dijelaskan sebagai sikap yang mencerminkan kesadaran akan kelemahan
manusia di hadapan Allah SWT. Sayyid Qutb menekankan bahwa tawadu’ bukanlah
sikap pasif, melainkan sikap aktif yang mendorong seseorang untuk berbuat baik dan
menghormati orang lain.2* Term tersebut juga diartikan dengan sikap tunduk dan
merendahkan diri kepada Allah!® dan perasaan tenang kepada Allah dan tunduk
merendahkan diri kepada-Nya.®

Al-Zamakhsyari, lebih condong menafsirkan makna ikhbat sebagai bentuk
ketundukan kepada Allah karena keadilan-Nya, bukan secara khusus sebagai sikap
tawadu’ Y Begitupun dengan Al-Baidhawi, menafsirkan makna ikhbat sebagai
bentuk ketundukan kepada Allah karena keagungan-Nya, bukan secara khusus
sebagai sikap tawadu ‘. Beliau menjelaskan bahwa ikbat adalah bentuk ketundukan

1 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an),
Tangerang: Lentera Hati, 2005, Vol, HIm 227

12 Quran Kemenag RI

13 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, Hlm 312.

14 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Shurug, 2003, Jilid 12, Him. 120.

15 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
9, HIm 475.

16 M. Ali Ash-Shobuni, Shofawat At-Tafasir, (Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt), Jilid 2,
Him 11. Abd Al-Qadir Al-Jailani Memaknai Kata Ikhbat Sama Seperti Ali Ash-Shobuni,
Hanya Ditambah Dengan Berdoa Memohon Dengan Kerendahan Hati. Lihat Abdul Qodir Al-
Jailani, Tafsir Al-Jailani, (Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013), Jilid 2, HIm 383

7 Abu Al-Qasim Mahmud Ibn Umar Al-Zamakhsyari, Al-Kasyaf ‘An Hagqaiq Al-
Tanzil, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2009, HIm. 345.

86



hati dan jiwa kepada Allah, yang merupakan esensi dari keimanan.'® Term ikhbat
juga berarti menyerahkan diri kepada Allah, tunduk dan merendah kepada-Nya, patuh
kepada keagungan dan kekuasaannya serta mengiba kepada-Nya karena takut
terhadap adzab-Nya dan berharap pahala dari-Nya.® Sesungguhnya orang-orang
yang beriman dan beramal shalih dan tunduk kepada Tuhan mereka. Dalam ayat ini
terdapat tiga syarat utama untuk dapat bahagia dunia dan akhirat: Pertama; beriman.
Percaya kepada Allah Ta'ala dan percaya bahwa di hari kiamat, untuk menerima atas
apa yang telah dibawakan oleh para Rasul. Kedua; itu dibuktikan dengan amalan
yang shalih; kerja, usaha dan perbuatan. Ketiga; bahwa Tuhan itu bukan semata-mata
dipercayai dengan otak dan rasional, harus percaya bahwa Allah yang menimbulkan
harapan kurnia-Nya dan takut akan balasan-Nya. Sehingga berusaha merapatkan diri
kepada Tuhan, meningkatkan jiwa untuk mencapai Ridha-Nya, merasa malu jika
terbuat kesalahan dan yakin bahwa kelak kemudian akan datang menghadap Tuhan.
Maka, bagi yang melengkapi ketiga syarat ini; amal shalih dan ketundukan kepada
Allah dijanjikan tempat yang layak baginya, yaitu menjadi ahli surga, yang di
dalamnya mereka akan kekal.?°

Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal-amal saleh,
setelah Allah SWT menyebutkan keadaan orang-orang yang celaka di akhirat,
langsung disusulnya dengan menyebutkan orang-orang berbahagia, yaitu mereka
yang beriman kepada Allah dan rasul-Nya dan mengerjakan amal saleh, hati mereka
pun tenteram. Mereka yang selalu mengerjakan ketaatan dan meninggalkan
kemungkaran, khusyu dan tunduk kepada Allah SWT dan berjalan di jalan-Nya, akan
mendapatkan surga yang sangat tinggi dan sangat indah dan segala kenikmatannya
yang tidak terhitung dan terhingga, dari segala apa yang belum pernah dilihat oleh
mata, dan belum pernah di dengar oleh telinga, dan belum terdetik di dalam hati
seorang manusia. Mereka akan kekal di dalamnya dan untuk selama-lamanya.
Mereka tidak akan mati dan tidak akan tua dan tidak pula sakit, dan tidak keluar dari
mereka sesuatu yang jijik dan bau, melainkan berupa tetesan wangi misik yang
menyerebak mereka.?

Hal ini sesuai dengan penjelasan Mahlab dalam memaknai hadis Nabi
Muhammad, Mahlab berkata,

22 Mai &y qual il Ain) 4 J2y e il

18 Al-Baidhawi, Anwar Al-Tanzil Wa Asrar Al-Ta wil, Beirut: Dar Al-Kutub Al-
limiyah, 2003, Him. 120.

19 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar lbn Al-Jauzi, 1441 H, Jilid 11, HIm 206

20 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid, Hlm 3453

2L Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 6, Him 315

22 |bn Batal, Syarh Sahih Bukhori, Riyad: Maktabah Ar-Rusyd, 2003, Jilid 7, HIm 318

87



Sesungguhnya sesuatu yang dekat untuk masuk surga adalah yang bertawadu’
kepada Allah.

Terdapat beberapa contoh cerita orang yang tawdadu’ dan balasannya, seperti cerita
Nabi Zakariya pada ayat berikut,

15585 T 05 15 325 il (B 63 g 1S 4 S35 AR 145 40 5 50 s

117’:.‘. uj

Maka, Kami mengabulkan (doa)-nya, menganugerahkan Yahya kepadanya,

dan menjadikan istrinya (dapat mengandung). Sesungguhnya mereka selalu

bersegera dalam (mengerjakan) kebaikan dan berdoa kepada Kami dengan

penuh harap dan cemas. Mereka adalah orang-orang yang khusyuk kepada
Kami. (QS. Al-Anbiya: 90)

Ayat ini membahas bagaimana Allah mengabulkan doa Nabi Zakariya AS
berdoa dengan sangat rawadu’ ketika memohon keturunan di usia tua. Dalam Surah
Maryam ayat 4-5 disebutkan:

G G ey S4T 203 Gl 30 a3 o aliadl Gy 23 0 06

Dia (Zakaria) berkata, “Wahai Tuhanku, sesungguhnya tulangku telah lemah,

kepalaku telah dipenuhi uban, dan aku tidak pernah kecewa dalam berdoa
kepada-Mu, wahai Tuhanku.” (QS. Maryam: 4).

Makna khasyi’in secara bahasa adalah orang-orang yang menundukkan diri
dalam ibadah mereka.?® Dalam Tafsir Al-Mazhari, doa ini disebut sebagai bentuk
puncak rawadu’ karena mengakui kelemahan fisik secara total, namun tetap berserah
dan yakin akan rahmat Allah.>* Karena kefawadu’an Nabi Zakaria dengan cara
istigomah berdoa dan tidak pernah merasa kecewa setiap berdoa kepada Allah, maka,
Allah mengabulkan doa Nabi Zakaria walaupun dalam pandangan manusia doa
tersebut mustahil terjadi.

Menurut Wahbah Zuhaili, alasan mengapa Nabi Zakaria dan istrinya mendapat
anugerah yang besar, yaitu mereka bergegas dan bersegera menjalankan amal-amal
ketaatan karena mengharapkan pahala dari-Nya serta takun terhadap hukuman-Nya.
Selain itu, perasaan khusyu’ takut dan cemas kepada Allah tertanam dalam hati
mereka dan tidak pernah terpisah sedikitpun.? Makna khasyi in dalam ayat ini adalah
doa Nabi Zakaria dikabulkan oleh Allah karena Nabi Zakaria rendah hati dan tunduk
kepada Allah. Karena itulah, Nabi Zakaria mendapat pemberian atau nikmat yang
luar biasa, keuntungan bertemu dalam kemuliaan dan kekekalan setelah kebinasaan.?®
Menurut Sya’rowi, doa Nabi Zakaria dikabulkan oleh Allah karena rida dengan apa

23 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Him 130

24 Al-Qadi Sanaullah Panipati, Tafsir Al-Muzhiri, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1998, Jilid 9,
Him. 122

25 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Him 131

%6 Abdul Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, Hlm 369

88



yang telah ditakdirkan kepadanya, rida dengan kemandulan istrinya kemudian
menganggapnya sebuah ujian dan keputusan dari Allah. Suatu gada tidak diangkat
dari seorang hamba bila dia tidak rida kepada gada tersebut, maka, seorang hamba
seharusnya tidak menentang apa yang sudah ditetapkan kepadanya. Dan bagian dari
sifat khusyu’ adalah bersikap tenang dengan semua takdir yang Allah berikan kepada
manusia.?’

Al-Qur’an dengan tegas mencela kesombongan sebagai penghalang utama
bagi petunjuk dan kasih sayang Allah. Sebaliknya, Allah memuji orang-orang yang
tidak menyombongkan diri (/@ yastakbiriin) sebagai hamba-hamba yang dicintai-
Nya. Dalam Surah al-Sajdah ayat 15, disebutkan,

O35REE Y gh3 335 23y 1A S 1L 15354 14y 13583 13 Gl Ly a3 LD

Sesungguhnya orang-orang yang beriman kepada ayat-ayat Kami adalah

mereka yang, apabila diperingatkan dengannya, mereka menyungkur bersujud

dan bertasbih memuji Tuhan mereka, dan mereka tidak menyombongkan diri.”
(QS. al-Sajdah: 15).

Makna /@ yastakbiran secara lughowi yaitu orang mukmin yang tidak
sombong, tidak angkuh dan tidak arogan terhadap keimanan dan ketaatan.?® Ayat ini
menjadi bukti bahwa rawadu’ adalah sifat yang melekat pada orang yang benar-benar
beriman. Menurut tafsir Sayyid Qutb, sujud yang disertai rasa tidak angkuh
merupakan cerminan hati yang hidup dan sadar akan posisinya sebagai hamba.?® Ayat
ini menggambarkan dua sifat orang mukmin yang menonjol, pertama, pengetahuan
dan pertambahan iman setiap mereka mendengar ayat-ayat Allah, kedua, kerendahan
hati mereka, itu tercermin dari oleh tasbih dan tahmid serta ungkapan “mereka tidak
menyombongkan diri”.* Ayat ini menjelaskan bahwa orang yang mengimani,
membenarkan dan mempercayai ayat-ayat al-Quran, ayat kauniyah serta Rasul,
apabila dibacakan dan diberi nasehat dengan ayat-ayat al-Quran, mereka akan sujud
kepada Allah dengan penuh ketundukan, kekhusyuan serta kepatuhan sebagai ikrar
penghambaan kepada-Nya. Dalam sujud, mereka bertasbih menyucikan Allah dari
segala hal yang tidak patut bagin-Nya, bertahmid memuji atas segala nimmat dan
karunia-Nya serta sama sekali tidak sombong dan angkuh dalam ketaatan kepada
Allah.®

Orang yang /a yastakbiriin adalah mereka yang membuka pintu jiwanya untuk
menerima kebenaran, sekalipun itu datang dari orang yang lebih rendah darinya.

2 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 12, Him 121

28 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 11, Hlm 223

2 ‘Abd Al-Halim Mahmid, Al-Tawadu’ Wa Al-Kibr, Kairo: Dar Al-Kutub Al-
Islamiyyah, 1998, H. 77

30 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, ..., Jilid 11, Hlm 195

31 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 11, Hlm 225-226

89



Maka, menjauhi istikbar adalah salah satu cara efektif untuk menjaga kemurnian
tawadu’, karena kesombongan adalah penyakit yang merusak kesalehan batin.

B. Dampak Tidak Berperilaku Tawadu’

Sikap tawadu’ merupakan karakter utama dalam ajaran Islam yang
mencerminkan kesadaran akan kelemahan diri sebagai hamba dan pengakuan
terhadap keagungan Allah Swt. Sebagaimana al-Qur’an menekankan pentingnya
tawadu’ sebagai bagian dari keimanan, al-Qur’an juga secara jelas menggambarkan
dampak negatif yang ditimbulkan ketika seseorang meninggalkan sikap tersebut.
Tidak berperilaku tawadu’ dalam pandangan al-Qur’an bukan hanya berarti
meninggalkan adab atau tata krama, melainkan juga merupakan bentuk
pembangkangan terhadap nilai-nilai ketauhidan, kebenaran, dan kemanusiaan.
Ketika seseorang menolak rawadu’, maka ia berpotensi terjerumus dalam sikap kibr
(sombong), istikbar (angkuh), dan ‘wuluww (merasa lebih tinggi), yang ketiganya
merupakan sifat-sifat yang sangat dicela dalam al-Qur’an. Dalam banyak ayat, Allah
Swt. menunjukkan bahwa keangkuhan bukan hanya merusak hubungan dengan
sesama manusia, tetapi juga merusak hubungan dengan Tuhan. Kesombongan
menjadi penghalang utama seseorang menerima petunjuk, mengakui kesalahan, atau
tunduk pada kebenaran. Bahkan, sejarah umat-umat terdahulu yang dibinasakan
dalam al-Quran banyak bermula dari penolakan terhadap fawadu’ dan perasaan
superioritas mereka. Salah satu akibat utama dari tidak berperilaku tawadu’ adalah
datangnya murka dan laknat dari Allah Swt. Hal ini tergambar dalam kisah Iblis, yang
enggan sujud kepada Nabi Adam karena merasa lebih mulia. la berkata:

b (e A5 U G (IR 22 58 U1 06

Aku lebih baik daripadanya: Engkau ciptakan aku dari api dan Engkau

ciptakan dia dari tanah. (QS. Sad: 76)

Keangkuhan Iblis ini menyebabkan ia diusir dari rahmat Allah. Allah
berfirman:
T GG e 7 540 06
Keluarlah kamu dari surga! Sesungguhnya kamu adalah (makhluk) yang
terkutuk. (QS. Sad: 77)

Menurut al-Qurtubi, penolakan Iblis bukan semata-mata karena perbedaan
penciptaan, tetapi karena penolakan hati untuk tunduk kepada perintah Allah, yang
merupakan bentuk istikbar paling berat.3? Ini menunjukkan bahwa kesombongan
adalah jalan menuju laknat dan pemutusan dari rahmat Ilahi. Kesombongan atau

32 Al-Qurtubt, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, Kairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah,
1964, Juz 15, H. 203

90



ketidak-tawadu’-an juga menyebabkan seseorang tertutup dari petunjuk dan
kebenaran, meskipun kebenaran itu datang dengan jelas. Allah berfirman:
Al i a9 G 030 G 2l G da il
Aku akan memalingkan dari ayat-ayat-Ku orang-orang yang menyombongkan
diri di bumi tanpa alasan yang benar...” (QS. al-A’raf: 146)

Allah akan memalingkan ayat-ayat-Nya dari orang yang sombong dengan
menutup hati dan pemahamannya sehingga mereka enggan memikirkannya dan tidak
menaati-Nya. Term (3555 berarti mereka tidak menaati Allah karena sombong,
angkuh kepada manusia, menolak kebenaran dan diiringi sikap meremehkan manusia
lainnya.®® Dalam Tafsir Ibn Kasir, dijelaskan bahwa Allah memalingkan hati orang-
orang yang sombong dari hidayah karena mereka telah memilih untuk menolak
kebenaran dengan sikap tinggi hati.* Menurut Tahir Ibnu ‘Asyur, seperti dikutip
Quraish Shihab, ayat ini merupakan ancaman terhadap kaum kafir Makkah, yang
bersikap sangat angkuh dan kasar kepada kaum muslim, sebentar lagi mereka akan
kalah dan kota Makkah dikuasai kaum muslim. Allah memalingkan mereka dari
pandangan i’tibar (mengambil pelajaran) dari ayat-ayat Allah, walaupun mereka
melihat ayat-ayat Allah, mereka tidak akan memanfaatkannya sebagai bukti keesaan
dan kekuasaan Allah.%

Ayat ini mencakup seluruh umat dan personal manusia, seperti Fir’aun dan
kaumnya, yang dihalangi Allah untuk memahami ayat-ayat yang dibawa oleh Nabi
Musa, boleh jadi mereka memahami, tetapi mereka mengingkari karena sombong,
angkuh dan merasa tinggi. Contoh lain, kaum kafir Quraisy, dihalangi untuk
memerhatikan ayat-ayat Allah, meskipun mereka sebenarnya yakin dengan
kebenaran ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad. 36

uJ«J‘ ke ¢ u;)ﬂ e}*nﬁ L«—' e—*’-w-wb 1-”-‘5‘ es-'\-*ﬁées-‘“-k e—*—*“‘ )—‘3‘ é‘= ‘Jﬁs u-'-‘“ u¢f-' e)—')

Pada hari (ketika) orang-orang yang kufur dlhadapkan pada neraka, (dlkatakan

kepada mereka,) “Kamu telah menghabiskan (rezeki) yang baik dalam

kehidupan duniamu dan bersenang-senang dengannya. Pada hari ini kamu
dibalas dengan azab yang menghinakan karena kamu takabur di bumi, padahal
tidak berhak (untuk sombong), dan (juga) karena kamu selalu durhaka.” (QS.

Al-Ahgaf: 20)

Ibn Kasir menafsirkan ayat ini sebagai janji keras bagi siapa pun yang menolak
beribadah karena tawdadu ’, yakni enggan menyembah karena merasa tidak butuh atau
terlalu tinggi untuk berdoa kepada Allah.®” Allah mengingatkan tentang apa yang

33 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 5, Him 102
34 |bn Kasir, Tafsir AlI-Qur’an Al- ‘Azim, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000, Juz 3, H. 545
35 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, ..., Jilid 5, Hlm 247

3 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 5, Hlm 103
37 Ibn Kasir, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Azim, Juz 7, H. 146

91



akan dialami di hari Kiamat. Allah bagaikan berfirman: Ingatkanlah tentang apa
yang akan dihadapi pada hari Kemudian nanti dan ingatkan juga tentang hari ketika
orang-orang kafir dihadapkan ke neraka sehingga mereka merasakan kepanasannya.
Kepada mereka dikatakan sebelum dimasukkan ke dalamnya bahwa mereka telah
menghabiskan apa yang mereka anggap baik-baik yakni kelezatan-kelezatan
jasmaniah dalam kehidupan dunia karena mereka terus-menerus mengikuti
panggilan syahwat dan nafsu serta menjadikannya tujuan hidupnya dengan
mengabaikan kenikmatan ruhani, dan mereka telah bersenang-senang dengannya
yakni dengan kelezatan-kelezatan yang rendah itu, jika demikian maka pada hari ini
mereka dibalas dengan siksa yang menghinakan karena mereka telah
menyombongkan diri di muka bumi tanpa alasan yang benar, dan karena mereka
sejak semula telah melakukan kefasikan yakni keluar dari koridor ajaran agama
akibat kedurhakaan yang mereka lakukan. Semua hal tersebut menjadi siksaan batin
buat mereka ketika itu, juga dapat menjadi bukti bahwa sebenarnya Allah sama
sekali tidak menganiaya mereka. Mereka telah memperoleh kenikmatan duniawi
padahal mereka durhaka. Sebenarnya Allah bisa saja mencabut kenikmatan itu dari
mereka, tetapi itu tidak dilakukan-Nya karena keadilan-Nya terhadap semua pihak.
Hari Dimana mereka akan diazab dengan siksaan yang hina dari sebab mereka telah
menyombongkan diri di bumi, karena kesombongan adalah kedustaan pada
perbuatan.®® Pada hari ini dimana mereka diazab dengan penuh kehinaan dan
kerendahan karena kesombongan mereka untuk menyembah dan mengimani Allah
SWT serta berbagau kemaksiatan yang sudah mereka lakukan kepadaNya. Begitulah
mereka dibalas sesuai amal perbuatan mereka. Sebagaimana mereka menyenangkan
diri mereka, angkuh dalam mengikuti kebenaran, dan melakukan berbagai perbuatan
fasik dan maksiat, Allah swt membalas mereka dengan azab kehinaan, kesengsaraan,
kepedihan, dan penderitaan yang menyakitkan, kesedihan yang bertubi-tubi di dalam
tingkatan neraka jahannam. Adapun menikmati segala hal yang baik tanpa ada unsur
pelanggaran dan melampaui batas, itu adalah boleh bagi muslim maupun kafir.*
Hari kiamat merupakan tempat dibalasanya semua amal mereka dengan siksa yang
menghinakan, karena mereka sombong di dunia dengan menolak kebenaran (ajaran)
yang telah disampaikan kepada mereka.**
Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Muslim, Rasulullah saw. bersabda:
i 8 S Ga il Jan Y B ¢ alug e ) e pall e e Al () dsmase Cp dl 2e e
S Ba 80 Jia

38 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 13, HIm 95-
96

39 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 9, Him 6660

40 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 13, Hlm 309

4 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
16, HIm 510

92



Tidak akan masuk surga orang yang di dalam hatinya ada kesombongan
sebesar biji sawi.” (HR. Muslim, no. 91)

Meskipun hadis ini bukan ayat, ia memperkuat pesan al-Qur’an, bahwa
kesombongan adalah penghalang surga.
Gk e 24 AL 8l 1 551558 ol
Sementara itu, orang-orang yang kufur dan mendustakan ayat-ayat Kami bagi
mereka ada azab yang menghinakan. (QS. Al-Hajj: 57)

Ayat ini bertujuan untuk memberikan sebuah catatan bahwa ganjaran surga
bagi kaum Mukminin adalah karunia dan kemurahan dari Allah SWT Sedangkan,
hukuman bagi orang-orang kafir adalah karena amal-amal perbuatan mereka sendiri.
Oleh karena itu, di sini disebutkan dengan kata faulaaaikalahum azabum muhin
bukan fii adzab.*? Ayat yang berbicara tentang keputusan Allah terhadap orang-
orang beriman, dikemukakan dengan menggunakan kata maka, sedang yang
berbicara tentang keputusan-Nya terhadap orang-orang kafir penghuni neraka, tanpa
didahului oleh kata maka. Menurut al-Biga‘l, seperti dikutip Quraish Shihab,
perbedaan tersebut mengisyaratkan bahwa ganjaran surga bukan karena keimanan
dan amal saleh seseorang, tetapi semata-mata karena anugerah Allah swt, sedang
keterjerumusan dalam neraka adalah akibat kedurhakaan manusia.** Orang-orang
yang hatinya ingkar menolak dan kufur kepada kebenaran, mendustakan dan tidak
memercayai Al-Quran dan Rasulullah saw., menentang para rasul, sombong, dan
tidak sudi mengikuti para rasul, di sisi Tuhan mereka kelak ada adzab yang
menghinakan sebagai imbalan atas kesombongan mereka dalam menerima dan
mengikuti kebenaran serta keengganan mereka untuk memperhatikan ayat-ayat Al
Qur’an.* Kata muhin menegaskan bahwa siksa itu, di samping memenuhi substansi
siksa yang menyakitkan jasmani, juga menyakitkan ruhani, karena ia menghina yang
disiksa. Memang bisa saja seseorang disiksa dengan pedih, namun ia berbangga
dengan siksaan yang diterimanya itu seperti halnya para pejuang kemerdekaan,
kebenaran dan keadilan yang dianiaya oleh penjajah atau tirani.*> Mereka mendapat
siksa yang khusus dan menghinakan dari Allah, disebabkan kekafiran, kesombongan
serta peremehan mereka terhadap perintah-perintah Allah.*® Seperti yang Allah
firmankan dalam al-Quran,

eChAI dlen o3lhi il (e 63580 il BF A0 sl (35831 &35 0

42 \Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Hlm 249

4 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 9, HIm 98

4 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 9, Hlm 253

4 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, Jilid 9, HIm 98

46 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 14, Him 399

93



Tuhanmu berfirman, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya akan Aku perkenankan
bagimu (apa yang kamu harapkan). Sesungguhnya orang-orang yang
menyombongkan diri tidak mau beribadah kepada-Ku akan masuk (neraka)
Jahanam dalam keadaan hina dina.” (QS. Ghafir: 60)

Makna yastakbirun adalah termasuk orang yang dimasukkan ke dalam neraka
dalam keadaan rendah dan hina adalah mereka yang menyombongkan diri untuk
beribadah kepada-Ku.*” Kalimat .3 (e 53585 &3l O berarti siapa saja yang
menyombongkan diri tidak mau beribadah kepada-Ku, yaitu sombong terhadap
panggilan-Ku dan beribadah kepada-Ku tanpa menyekutukan-Ku. Maka, malaikat
azab akan memasukkan orang-orang tersebut ke dalam neraka Jahannam. Term
dakhir dalam ayat ini dimaknai saghir,* rendah hati, sederhana, tunduk, patuh dan
tidak ada yang tertinggal atau terlambat ketika datang menghadap-Nya.*® Ketika
Allah SWT menegaskan bahwa kiamat itu benar adanya, Allah SWT menjelaskan
jalan keselamatan, yaitu taat terhadap Allah. Allah SWT mengabarkan bahwa jika
hamba-Nya berdoa dan beribadah kepada Allah dengan benar; Allah SWT akan
mengabulkan doanya, karena doa adalah intisari ibadah. Doa adalah ibadah, ia
adalah permintaan atau permohonan agar diberikan kebaikan dan dijauhkan dari ba
haya. Doa kepada selain Allah tidak memberikan manfaat apa pun, karena Zat Yang
Kuasa untuk mengabulkan doa hanya Allah SWT dan Dia-lah yang memerintahkan
hamba-Nya untuk berdoa kepada-Nya serta memberikan janji terkabulnya doa,
karena janji Allah pasti ditepati. Sedangkan mereka yang menyombongkan diri dan
angkuh tidak mau berdoa dan menyembah Allah semata, mereka dimasukkan ke
jahannam dengan kondisi rendah dan hina. Ayat ini juga mengandung perintah
ibadah dengan berdoa dan menjamin bahwa doa akan dikabulkan dengan keagungan
dan karunia Allah, karena ini adalah janji. Begitu juga, ayat ini mengancam mereka
yang menyombongkan diri karena enggan berdoa kepada Allah, karena Allah SWT
adalah Tuhan yang Maha Pemurah dengan mengabulkan permohonan orang yang
berdoa ketika ia me minta kepada-Nya. Dan Allah akan murka terhadap orang yang
tidak meminta karunia-Nya yang agung dan kekuasaan-Nya yang luas dari segala
kebutuhan, baik dunia, maupun akhirat®® Seruan kepada Allah, munajat atau doa
mempunyai beberapa adab yang mesti dijaga. Pertama, hendaklah ikhlas hati
kepadaNya semata-mata, tidak teringat yang lain samasekali dan langsung. Kedua,
percaya bahwa permohonan niscaya akan dikabulkan. Ketiga, menanam
kepercayaan penuh bahwa bertawajjuh berdoa adalah taufiq atau bimbingan dari

47 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 12, Hlm 365

48 Saghir berarti bersikap merendahkan diri dan tunduk seperti nudak. Lihat Aplikasi
Kamus Arab Indonesia, Ristek Muslim, 2012, Versi 8.09.1.

49 Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 19, HIm 233

% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 12, Hlm 367

94



Allah sendiri yang ke untungannya pertama ialah memperdekat diri kepadaNya.

Adapun terkabul nya doa adalah karunia kedua. Mereka akan masuk ke dalam neraka

dengan hina serta karena mereka enggan dan sombong dalam berdoa dan beribadah

kepada Allah.>

Dalam al-Qur’an, banyak umat yang dibinasakan karena kesombongan mereka

dan keengganan mereka untuk merendahkan diri kepada para nabi. Salah satu
contohnya adalah kaum ‘Ad dan Samiid. Allah berfirman:

siie Al b 24808 ool ab G 1500 A151#658 e Al G 1385 B s (=W 8 13850 e Gl

O3ads Ll 15185755

Adapun kaum ‘Ad, maka mereka menyombongkan diri di bumi tanpa alasan

yang benar dan berkata, ‘Siapakah yang lebih kuat dari kami?’ Maka apakah

mereka tidak memperhatikan bahwa Allah yang menciptakan mereka adalah
lebih kuat dari mereka?” (QS. Fussilat: 15)

Kesombongan mereka menyebabkan kaum ‘Ad mengingkari Allah dan
akhirnya ditimpa azab yang membinasakan. Dalam Tafsir al-Tabari, disebutkan
bahwa kesombongan kaum ‘Ad mencerminkan sikap yang menolak nasihat dan
petunjuk hanya karena mereka merasa kuat secara fisik.? Mereka sombong kepada
penduduk bumi, padahal mereka tidak pantas untuk berbuat sombong.*® Kaum ‘Ad
itu sombong dengan menolak kebenaran ajaran agama Allah, memandang rendah
makhluk lainnya, bertindak sewenang-wenang dan melampui batas serta angkuh di
bumi.> Kaum ‘ad merasa paling kuat, sehingga menantang kaum-kaum yang ada di
sekitar mereka untuk menunjukkan kekuatan mereka. Lalu Allah memperingatkan
mereka untuk tidak merasa paling kuat, karena ada Zat Yang Maha Kuat yang lebih
kuat dari mereka.>® Mereka sombong untuk tidak beriman kepada Allah dan tidak
pula membenarkan utusan-Nya. Mereka merasa lebih unggul dari siapa pun yang ada
di bumi tanpa menghiraukan kebenaran. Mereka sombong dengan kekuatan tubuh
mereka karena mereka memiliki postur tuuh tinggi dan sangat kuat. Maka, ketika
Nabi Hud memperingatkan mereka akan datangnya azab, mereka merasa mampu
menolak atau melawan azab yang diturunkan kepada mereka. Karena itulah Allah
mengirimkan azab kepada mereka, pada ayat selanjutnya, yaitu mengirimkan angin
yang sangat dingin dan bergemuruh yang bisa mengahncurkan segala yang
dilewatinya hanya dalam beberapa hari secara terus menerus.%®

51 M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010, Jilid
15, HIm 601

52 Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan, Juz 24, H. 265

53 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 12, Hlm 405

% Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah Al-Lahim, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, ..., Jilid 19, HIm 275

55 Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir Al-Azhar, ..., Jilid 8, Hlm 6438

% Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, ..., Jilid 12, Hlm 407

95



Al-Qur’an menyebut bahwa orang yang sombong dan menolak tawadu’ akan
direndahkan oleh Allah, baik di dunia maupun di akhirat. Allah berfirman:

PN N RTINS (NPT CAEGPR NI I

Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya

engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang
setinggi gunung. (QS. al-Isra’: 37)

Avyat ini adalah bentuk celaan terhadap orang yang menyombongkan diri
dalam ucapan, gaya berjalan, maupun penampilan. Tafsir al-Sa’di menjelaskan
bahwa ayat ini mengandung makna peringatan bahwa siapa pun yang bersikap
sombong akan Allah rendahkan karena ia sedang menyalahi fitrah kehambaannya.®’
Term mara/a berarti orang yang bersikap membanggakan diri, sombong dan angkuh.
Karena orang yang membanggakan diri dan sombong menyangka bahwa dirinya
lebih utama daripada selainnya. Maka, orang tersebut akan memastikan dan
menjamin bahwa apa yang dibanggakan dan disombongkan harus terjadi selamanya.
Padahal hukum Allah dalam menjadikan setiap apa yang dapat dibanggakan oleh
manusia adalah pemberian dari-Nya, bukan sesuatu yang asli dari diri manusia itu
sendiri. Karena setiap apa yang ada dalam diri manusia itu berawal dari ketiadaan
kemudian menjadi ada. Untuk itu, bersikap tawadu’ merupakan sikap yang pantas
dilakukan oleh manusia.®® Menurut Al-Jailani makna ayat ini adalah, dalam
menyeimbangkan ketauhidan dan pengetahuan perlu mengatur diri untuk bertawadu’
serta khushu’. Maka, janganlah berjalan di bumi dengan sikap sombong dan arogan,
karena manusia tidak akan pernah bisa menandingi kuasa Allah.®

Pembahasan mengenai akibat yang ditimbulkan bagi yang berperilaku tawadu’
dan yang tidak berperilaku tawadu’ dalam al-Qur’an mengungkapkan betapa
pentingnya sikap rendah hati dalam kehidupan seorang Muslim. Al-Qur’an dengan
jelas menggambarkan bahwa mereka yang ber tawadu’, baik dalam hubungan dengan
Allah maupun dengan sesama manusia, akan mendapatkan kemuliaan dan kedekatan
dengan-Nya. Dalam Surah al-Furqan ayat 63, Allah Swt. menjelaskan bahwa hamba-
hamba-Nya yang rendah hati adalah mereka yang akan mendapatkan rahmat dan
pertolongan dari-Nya, baik di dunia maupun di akhirat. Demikian pula dalam banyak
hadis Nabi Muhammad SAW, beliau mengajarkan bahwa siapa yang merendahkan
diri karena Allah, maka Allah akan mengangkat derajatnya. Sebaliknya, mereka yang
tidak berperilaku rawadu’, yang bersikap sombong dan menganggap diri lebih tinggi
dari orang lain, akan menanggung akibat yang merugikan. Al-Qur’an dengan tegas
memperingatkan orang-orang yang berjalan di bumi dengan kesombongan,
sebagaimana yang tertuang dalam Surah Lugman ayat 18, bahwa mereka akan

57 Abd Al-Rahman Al-Sa’di, Taysir Al-Karim Al-Rahman, Riyad: Maktabah lbn Al-
Jawzi, 2000, H. 460

% M. Mutawali Asy-Sya’rowi, Khowathir Imaniyah, ..., Jilid 11, HIm 153

59 Abdu Al-Qodir Al-Jailani, Tafsir Al-Jailani, ..., Jilid 3, HIm 122

96



dijauhkan dari rahmat Allah dan dihinakan pada hari kiamat. Tidak berperilaku
tawadu’ juga akan menimbulkan kerusakan dalam hubungan sosial dan interpersonal,
menghalangi seseorang untuk menerima kebenaran, serta menciptakan perpecahan
dala m masyarakat.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa tawadu’ bukan hanya
sekadar sikap atau tindakan fisik, tetapi juga melibatkan sikap batin yang penuh
dengan ketundukan kepada Allah dan pengakuan akan kelemahan diri di hadapan-
Nya. Tawadu’ adalah kunci untuk mencapai kehidupan yang penuh kedamaian, baik
dalam hubungan vertikal dengan Allah maupun dalam hubungan horizontal dengan
sesama manusia. Sebaliknya, ketidak-tawadu’-an membawa dampak yang
merugikan tidak hanya bagi individu, tetapi juga bagi masyarakat secara keseluruhan.

97



BAB V

Kesimpulan Dan Saran

A. Kesimpulan

Kesimpulan dari penelitian wawasan al-Quran tentang konsep tawddu’ yaitu;
1. Pengungkapan tawddu’ dalam al-Qur’an

Dalam al-Quran tidak ditemukan term yang secara eksplisit bermakna
tawadu’. Di dalam Al-Quran, memang banyak ditemukan kata-kata yang berasal dari
akar kata ¢ = 5 (W-dh-‘a), seperti &=3 (wada 'a) dan derivasinya. Term-term derivasi
tawadu’ yang ditemukan, seperti kata wada’a, wada’at, Wada athu, Wada atha,
wada tuha, Wada’na, Wada'aha, tada’u, tada’una, nada’u, yada'u, la awda u,
maudu ’‘ah, yada'na, Wudi’a, mawadi’ihi dan tada’u. Dari berbagai term derivasi
tawadu’ tersebut, tidak ditemukan term yang bermakna seperti makna tawdadu’
(rendah hati). Namun, makna utama dari akar kata ini dalam Al-Quran lebih berkaitan
dengan sesuatu secara fisik atau kiasan. Kata wada’a dan derivasinya dalam Al-
Quran memang tidak dipakai untuk makna tawadu’ (rendah hati), karena Al-Quran
menggunakan kosakata lain yang lebih spesifik untuk konsep tersebut. Ini
menunjukkan kekayaan bahasa Al-Quran dalam memilih diksi yang tepat sesuai
konteks.

Terdapat 12 term yang secara implisit bermakna tawadu’; mukhbit (rendah
hati), tadarru’ (rendah hati), dakhir (rendah hati), azillah (lemah lembut), khofd
(rendah hati), hauna (rendah hati), ruhama (kasih sayang), la yastakbirun (tidak
sombong), la ta’lu (tidak sombong), la tamsyi maraka (tidak berjalan dengan
sombong), khushu’ (tunduk dan rendah hati) dan khudu’ (tunduk). Selain itu, dalam
Al-Mu’jam Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an, disebutkan satu ayat secara utuh yang
secara implsit bermakna tawadu’, yaitu, 1335 Y3 152 &1 LT Y (31 38 (QS. Al-Jin: 21)

2. Tipologi tawddu’ dalam al-Qur’an
Terdapat tiga tipologi manusia dalam berrawadu’;

Pertama, tawadu’ kepada Pencipta (Allah). Bentuk dari sikap ini, dilihat dari
berbagai subjek, adalah tunduk dan patuh kepada perintah-Nya, menyadari
kelemahan dirinya sehingga berdoa dan beribadah kepada Allah dengan rendah hati
serta suara yang lembut, taat terhadap hukum kauniyah (hukum alam), bersemangat
dalam ibadah, berdzikir kepada Allah dan hidup sederhana.

Kedua, tawadu’ kepada sesama. Bentuk dari sikap ini, dilihat dari berbagai
subjek, adalah kesadaran bahwa semua manusia memiliki kedudukan yang sama di
hadapan Allah, berlemah lembut, berendah hati, ridho mendapat tempat yang tidak



tinggi dalam suatu majelis, memulai mengucapkan salam kepada siapa saja yang
ditemui, tidak senang atau benci jika dipuji berbuat kebaikan, tidak sombong serta
arogan dalam cara berjalan, berbicara, menatap, dan menunjukkan diri kepada
khalayak, berkasih sayang, saling melindungi, merawar dan memperhatikan orang
tua serta saling menghormati.

Ketiga, tawadu’ kepada alam. Bentuk dari sikap ini adalah tidak membuat
kerusakan di bumi dengan kesyirikan, berdoa atau meminta kepada selain Allah,
berbuat maksiat sehingga membuat hancurnya tanaman dan binatang ternak
sehingga menjadikan tanah menjadi tandus dan kekeringan, hilangnya keberkahan,
mengurangi kebaikan, banyak ditemukan penyakit dan runtuhnya suatu negara.
Keengganan menerima kebenaran juga termasuk dalam kerusakan, dan pengorbanan
nilai-nilai agama, seperti pembunuhan, perampokan, pengurangan takaran dan
timbangan, berfoya-foya serta berbuat nifag.

3. Dampak berperilaku tawadu’ dan tidak berperilaku tawdadu’ dalam al-Qur’an

Pertama, dampak berperilaku zawadu’ dalam Al-Quran. Dampaknya
berperilaku adalah mendapat kecintaan dan karunia dari-Nya, dijanjikan tempat
yang layak baginya, yaitu menjadi ahli surga dengan segala kenikmatannya yang
tidak terhitung dan terhingga, yang di dalamnya mereka akan kekal. Selain itu, orang
yang tawadu’ akan dikabulkan doa-doanya walaupun secara pandangan manusia
terlihat sangat mustahil.

Kedua, dampak tidak berperilaku tawadu’ dalam Al-Quran. Dampaknya
adalah datangnya murka dan laknat dari Allah, terputus dari rahmat Ilahi,
dipalingkan hatinya dari hidayah, dimasukkan ke dalam neraka dalam keadaan
rendah dan hina serta ditimpakan azab yang membinasakan.

B. Saran

Dari beberapa ayat-ayat tawadu’ yang dicantumkan dalam kitab Al-Mu jam
Al-Maudu’i Liayat Al-Qur’an Al-Karim karya Subhi Abdurrouf ‘Asar, ayat 21 surat
Al-Jin, tidak memuat term yang secara eksplisit maupun implisit yang dapat dimaknai
sebagai tawadu’. Dan dalam kitab tersebut juga hanya menulis ayat-ayatnya tanpa
dituliskan alasan mengapa ayat-ayat tersebut termasuk dalam ayat-ayat tema tertentu.

99



DAFTAR PUSTAKA

‘Asyiir, Muhammad Al-Tahir Ibn, Al-Takrir Wa Al-Tanwir, Tunis: Dar Sahniin,
1997.

Adnan At-Tharsyah, Yang Disenangi Nabi Sukai Dan Yang Tidak Disukai, Penrj. Nur
Fauziah Dimyathi, Depok: Gema Insani, 2006.

Al-Asfahani, Ar-Raghib, Al-Mufrodat Fi Gharib Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-
Ma’rifah, 2001.

Al-Asfahani, Ar-Raghib, Mu jam Mufrodat Alfadzi AI-Qur’an, Beirut: Dar Al-Kutub
Al-‘Tlmiyah, 2008.

al-Baghawi, Husayn ibn Mas'ad, Tafsir Al-Baghawi, Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 2004.

Al-Baghdadi, Abu Bakr Ahmad, Al-Fagih Wa Al-Muttafagah, Saudi: Dar lbn Al-
Jauzi, 1421 H.

Al-Baidhawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil, Beirut: Dar al-Kutub al-l1Imiyah,
2003.

Al-Farmawi, Abdu Al-Hayy, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudu i, Kairo: Tp. 2005.
Al-Ghazali, Thya Ulumuddin, Beirut: Dar Al-Kutub Al-limiyah, 2001.

Al-Hilali, Abi Usamah Salim bin ‘Id, At-Tawadu’ Fi Dhau Al-Qur’an Wa As-Sunnah,
Dammam: Dar Ibn Al-Qayyim, 2001.

Al-Jahidz, Abu ‘Usman ‘Amru Bin Bahr, Tahdzib Al-Akhlag, Al-Mudiriyah: Dar As-
Sahabah, 1989.

Al-Jailani, Abd Al-Qadir, Tafsir Al-Jailani, Istanbul: Markaz Al-Jailani, 2013.

Al-Jauziyah, Ibnu Qayyim, Madarijus Salikin, Terj Kathur Dan Suhardi, Jakarta
Timur: Pustaka Al-Kautsar, 1999.

Al-Lahim, Sulaiman Ibn Ibrahim Ibn ‘Abdullah, Aun Ar-Rahman Fi Tafsir Al-
Qur’an, Dammam: Dar Ibn Al-Jauzi, 1441 H.

Al-Ma’afi, Abu Mas’ud, Az-Zuhdu Li Al-Ma afi, Beirut: Dar Al-Basyair, 1999.

Al-Maliki, Ahmad Ibn Ghanim, Al-Fawakih Ad-Dawani ‘Ala Risalati Ibn Abi Zaid
Al-Qiruwani, Beirut: Dar Al-Fikr, 1995.

Al-Maraghi, Ahmad Musthofa, Tafsir Al-Maraghi, Beirut: Dar Al-Fikr, 1973.

Al-Mishry, Mahmud, Mausu’ah Min Akhlag Rasuluillah Shallallahu ‘Alaihi Wa
Sallam, Terj Solihin Rosyidi, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018.



Al-Mubarakfuri, Shafiyurrahman, Fathul Mulhim bi Syarhi Shahih Muslim, Beirut:
Dar Al-Kutub Al-llmiyah, 1427 H (2006 M).

Al-Qurthubi, Abu ‘Abdilla Muhammad, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an, 1967,

Al-Qurtubi, Imam, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam AIl-Qur’an, Beirut: Mu’assasah Ar-
Risalah, 2006.

Al-Qusyairi, Abu Al-Qasim, Laraif Al-Isyarah, Tk: Al-Haiah Al-‘Ammah Al-
Mishriyyah, 2000.

Al-Qusyairi, Imam, Risalah Al-Qusyairiyyah, Kairo: Dar Al-Kutub Al-limiyah,
2007.

Al-Razi, Fakhr Al-Din, Mafatih Al-Ghayb, Beirut: Dar Thya’ Al-Turath Al-‘Arabi,
1999.

Al-Sa’di, ‘Abd Al-Rahman, Taysir Al-Karim Al-Rahman, Riyad: Maktabah Ibn Al-
Jawzi, 2000.

Al-Shatibi, Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Shari‘Ah, Kairo: Dar Ibn ‘Affan, 1997.
Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan, Beirut: Mu’assasah Al-Risalah, 2000.

Al-Yassu’l, Louis Ma'luf, Al-Munjid Fi Al-Lughoh Wa Al-Adab Wa Al-Ulum, Beirut:
Penerbit Al-Ktsulikiyyah, 2008

Amin, Muhammad, Radd Al-Mu#ktar ‘Ala Radd Al-Mukhtar, Beirut: Dar Al-Fikr,
1992.

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim, Tafsir Al-Azhar, (Tk, Pustaka Nasional, Tt) PDF
E-Book.

An-Nawawi, Imam, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-
Arabi, 1392 H (1972 M).

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis, Jakarta: Bina
Aksara, 1989.

Ash-Shobuni, M. Ali, Shofawat At-Tafasir, Kairo: Dar Ash-Shobuni, Tt.

As-Sayyad,Aiman As-Sayyid Ali, Tabagat As-Sufiyah Li As-Sulami, Beirut: Dar Al-
Kutub Al-‘ilmiyah, 1998.

As-Solih, Subhi, Mabahis Fi Ulum Al-Qur’an, Beirut: Dar Al-‘Ilm Li Al-Malayin,
1977.

As-Suyuthi, Jalaluddin Abi ‘Abd Ar-Rahman, Lubab An-Nuqul Fi Asbab An-Nuzul,
Beirut: Al-Kutub As-Saqofiyah, 2002.

Asy-Sya’rowi, M. Mutawali, Khowayir Imaniyah, Kairo: Dar An-Nur, 2010.

101



Asy-Syaukani, Muhammad, Fathul Qodir, Kairo: Dar Al-Ma’rifah,

Az-Zahabi, Muhammad Husain, At-Tafsir wa al-Mufassirun, Kairo: Maktabah
Wahbah, 2003.

Az-Zamakhsyari, Abu al-Qasim Mahmud ibn Umar, Al-Kasyaf ‘an Haqaiq al-Tanzil,
Beirut; Dar al-Kitab al-Arabi, 2009.

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir Al-Munir, Terj Abdul Hayyie, Jakarta: Gema Insani,
2013, PDF E-Book.

Baharuddin, Azizan, Jurnal Tawhidic Paradigm In The Physical Universe,
International Journal Of Islamic Thought, VVol. 9, 2016.

Baidan, Nashiruddin, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2019.

Bagi, Muhammad Fuad Abdul, Al-Mu jam Al-Mufahros Lialfdzil Qur’an, Kairo: Dar
Al-Hadits, 2018.

Batal, Ibn, Syarh Sahih Bukhori, Riyad: Maktabah Ar-Rusyd, 2003.

Bucaille, Maurice, The Quran And Modern Science, India: Islamic Book Service,
2001.

Creswell, John W., Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches, Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014.

Evayanti Yuliana Putri dan Dien Vidia Rosa, Flexing Sebagai Simulasi Mesin Hasrat
dan Fragmentasi Tubuh Generasi Z, Jurnal Socius: Journal of Sociology
Research and Education Vol. 11 No. 1 (2024): DOI: 10.24036/scs.v11i1.622.

Fauzi, Konsep Etika Bermasyarakat Dalam Al-Qur'an Perspektif Surat Al-Hujurat
Ayat 13 Dan Relevansinya Di Era Digital, Jurnal Pendidikan Indonesia, 2024,
D0i:10.59141/Japendi.V5i10.5641

Fauziah Dan Mahpudz, Pembentukan Karakter Rendah Hati Peserta Didik Dalam
Al-Qur’an Surah Al-Furgan 63-64, Kajian llmu Pendidikan Islam, 2022,
Doi:10.37968/Masagi.V1i1.226.

Hajar, Ibnu, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif Dalam Pendidikan,
Jakarta: P.T Raja Grafindo, 1996.

Hilali, Majdi, Adakah Berhala Pada Diri Kita, Penerjemah: Abdul Hayyie Al-Kattani
Dan Tagiyuddin Muhammad, Depok: Gema Insani, 2006.

Http://Www.Ibnukatsironline.Com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html
Https://Quran.Ksu.Edu.Sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html

Ibn Hasan, Muhammad, Nuzhah Al-Fudhola’ Tahdzib Siyar A’lam An-Nubala,
Jakarta Selatan: Pustaka Azzam, 2008.

102


http://www.ibnukatsironline.com/2015/09/Tafsir-Surat-Fathir-Ayat-32.Html
https://quran.ksu.edu.sa/Tafseer/Katheer/Sura35-Aya32.Html

Ibrahim, Mu’taz Ahmad, Syu’ara’u wa lakin: Qabasat Min ‘Uyun al-Adabi Al-
‘Arabi, Tk: Dauru Hawaran, 2022.

Isma’il, Muhammad Zahid, Et Al. The Universality Of Mutual Respect And Humility
In The Al-Quran: Towards The Construction Of A Value-Based Arabic
Grammar, International Journal Of Academic Research In Business & Social
Sciences, Vol: 12 No. 1, 2022, Doi: 10.6007/ljarbss/\V12-11/12351

'lyadh, Al-Qadhi, Syarh Shahih Muslim: Ikmal Al-Mu’lim bi Fawaid Muslim, Kairo:
Dar Al-Wafa, 1419 H (1998 M).

Jama’ah, Ibn, Adab Al-‘Alim Wa Al-Muta’llim, Beirut: Dar Al-Basha’ir Al-
Islamiyyah, 2005.

Kaelan, M.S., Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner, Yogyakarta: Paradigma,
2012.

Kanafi, Imam, IImu Tasawuf Penguatan Mental-Spiritual Dan Akhlag, Pekalongan:
Penerbit NEM, 2020.

Kasir, Isma'tl Ibn, Tafsir al-Qur'an al- ‘Azim, Beirut: Dar Al-Fikr, 2000.

Katsir, Ismail 1bn, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Adhim, Alexandria: Al-Maktab Al-Jami’l
Al-Hadits, Tt.

Khalid, Amru, Menjadi Mukmin Yang Berakhlag, Terj Siti Narulita, Jakarta: Qisthi
Press

Kurnianto, Fajar, Menyelami Makna Bacaan Sholat: Pesan Moral Dan Spiritual
Bacaan Sholat, Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, Tt.

Mahmud, ‘Abd Al-Halim, Al-Tawadu’ Wa Al-Kibr, Kairo: Dar Al-Kutub Al-
Islamiyyah, 1998.

Manzur Ibn, Lisanul Arab, Beirut: Dar Sadr, 1997.

Maryam, Pendidikan Agama Islam Dalam Persepektif Al-Quran, At-Talim Jurnal
Pendidikan, 2019, Doi:10.36835/Attalim.V/5i1.67.

Media, Alita Aksara, Ensiklopiedia Al-Qur’an Dan Hadis Per Tema, Jakarta: Elex
Media Komputindo, 2021.

Miqo, Bang, Mengenal Sang Kekasih Lebih Dekat Lagi Dengan Sang Nabi, Jakarta:
Elex Media Komputindo, 2016.

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Penerbit Remaja
Rosdakarya, 2000.

Mufid, Mohammad, Belajar Dari Tiga Ulama Syam, Jakarta: Elex Media
Komputindo, 2015.

103



Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, Tafsir Al-Manar, Kairo: Dar Al-Manar, 1367
H (1947 M).

Muhammad, Mus’ad Husain, At-Tawadu’, Alexandria: Ad-Dar Al-‘Alamiyyah,
2024,

Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap,
Surabaya: Pustaka Progessf, 2002.

Muslim, Imam, Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya At-Turats Al-Arabi, 2000.

Mustagim, Abdul, Metode Penelitian Tafsir: Teori dan Aplikasi, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2015.

Nazir, Metode Penelitian, Bogor: Ghalia Indonesia, 2014.

Nur Laylu Sofyana & Budi Haryanto, Menyoal Degradasi Moral Sebagai Dampak
Dari Era Digital, Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 4,
2023.

Panipati, Al-Qadi Sanaullah, Tafsir Al-Muzhiri, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘IImiyyah,
2002.

Penrice, John, Silku Al-Bayan Fi Managib Al-Qur’an (Dictionary And Glossary The
Kor-An), Delhi: Adam Publisher & Distributors, 1991.

Qur’an Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag, Aplikasi Qur’an Kemenag,
versi 2.4 RC2, 2019

Qutb, Sayyid, F1 Zilal al-Qur’an, Kairo: Dar al-Shurig, 2001.

Rafi’, Ahmad Bin Muhammad Bin Husain, Atsar At-Tawadu’ Fi Al-Figh Al-Islamiy,
Tk: Tp, Tt.

Rahmatullah, Humility Education For Santri Through Learning "Kitab Akhlakul
Banin" At Islamic Boarding Schools, Qalamuna Jurnal Pendidikan Sosial Dan
Agama, 2023, D0i:10.37680/Qalamuna.VV15i1.2150.

Rozak, Purnama, Indikator Tawadu’ Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah, 2017,
Vol | Edisi XII.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an,
Tangerang: Lentera Hati, 2005, PDF E-Book.

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta,
2017.

Supriandi Et Al, Peran Keluarga Dalam Pendidikan Islam Guna Membentuk
Generasi Islam Yang Berkualitas Di Jawa Tengah, Jurnal Pendidikan West
Science, 2023, D0i:10.58812/Jpdws.V1i10.726

104



Tadjid, Heri Kurniawan, Kisah Dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap Rahasia Sang
Nabi Miterius Yang Hingga Kini Masih Hidup, Yogyakarta: Araska, 2019.

Tim Penyusun Kamus Bahasa Arab, Al-Mu'jam Al-Wasith, Kairo: Majma' Al-Lughah
Al-Arabiyyah, 2004.

Umar, Nasaruddin, Menjalani Hidup Salikin, Jakarta: Gramedia, 2021.

Yani, Ahmad, Be Excellent Menjadi Pribadi Terpuji, Depok: Al-Qalam, 2007,
Purnama Rozak, Indikator Tawadhu Dalam Keseharian, Jurnal Madaniyah,
Vol 1 Edisi XII, 2017.

YolaT., Salma D.S., Fuad N., Religiositas, Kecerdasaan Emosi, dan Tawadhu pada
Mahasiswa Pascasarjana, Psikohumaniora: Jurnal Penelitian Psikologi Vol.
2, No 2 (2017): DOI: 10.21580/pjpp.v2i2.1175.

Yasuf al-Qaradawi, al- Tawadu’ wa al-Kibriya’, Kairo: Maktabah Wahbah, 1994.
Zakaria, Ahmad Ibn Faris Ibn, Magayis Lughoh, Beirut: Dar Al-Fikr, 1979.

105



GLOSARIUM

‘Ibad Ar-Rahman: Hamba-hamba Allah Yang Maha Pengasih yang memiliki sifat
rendah hati, lemah lembut, dan berakhlak mulia.

‘Uluw . kesombongan dan keagungan.

Akhlak : Perilaku atau karakter yang dimiliki seseorang, baik itu baik maupun
buruk.

Al-Hawan: Kehinaan atau sifat ketegaran diri sendiri, bisa juga berarti pandangan
hina seseorang terhadap orang lain.

Amal Saleh: Amal saleh adalah perbuatan baik yang dilakukan oleh seseorang
dengan niat untuk mencari ridho Allah SWT, seperti shalat, puasa, dan
perbuatan baik lainnya.

Azab  : Hukuman atau penyiksaan yang diberikan oleh Allah kepada umat yang
tidak taat atau melakukan kesalahan, sebagai pelajaran dan peringatan bagi
yang lain.

Azillah . Mengacu pada sikap atau perilaku yang lemah lembut, halus, atau lembut.

Dakhir : Merujuk pada sesuatu atau seseorang yang dianggap hina, rendah hati,
atau tidak berarti.

Dara’ah . Konsep yang mirip dengan khushu’, namun lebih terkait dengan
penyerahan hati.

Derivasi : Dalam linguistik, derivasi merujuk pada proses pembentukan kata-kata
baru dari akar kata atau kata dasar yang sudah ada.

Durhaka : Perilaku yang tidak patuh dan tidak taat kepada ajaran dan perintah Allah,
seringkali diartikan sebagai tindakan yang tidak baik dan tidak benar.

Hawna :Rendah hati, lemah lembut, dan tenang dalam berperilaku dan berinteraksi
dengan orang lain.

Hidayah : petunjuk atau bimbingan yang diberikan oleh Allah kepada manusia untuk
mencapai kebenaran.

I'tibar  : Proses mengambil pelajaran atau hikmah dari sesuatu.

Ikhbat : Merendahkan diri dengan cara khusyu', tenang, dan ikhlas dalam
beribadah kepada Allah.

106



Jahannam: Neraka yang merupakan tempat pembalasan bagi orang-orang yang tidak
beriman dan tidak beribadah kepada Allah SWT.

Janah  : Sayap, janah diibaratkan sebagai simbol perlindungan, kasih sayang, dan
kelembutan.

Khifd  : Sikap rendah hati dan tidak sombong.
Khudu’ : Konsep yang berarti tunduk atau rendah hati.

Khusyu’ : Khusyu adalah sikap rendah hati dan tunduk kepada Allah SWT, yang
ditandai dengan kesabaran, ketenangan, dan kesadaran akan kebesaran
Allah.

Kibriya : Sifat sombong atau angkuh.

Kufur : Pengertian yang Merujuk pada sifat tidak percaya atau ingkar terhadap
ajaran agama, sering disandingkan dengan kesombongan dalam Al-Qur'an.

La Ta’lu : Berasal dari kata ‘ala yang berarti tinggi, lawan kata dari rendah.
La Yastakbirun: tidak sombong atau tidak memiliki sifat sombong.

Magam : Tingkatan spiritual yang harus dilalui oleh seorang salik (penempuh jalan
spiritual) dalam mencapai kesempurnaan.

Maraka : Kesenangan yang besar dan teramat sangat, namun juga dapat diartikan
sebagai sifat sombong dan angkuh.

Miizan @ Term yang digunakan dalam Al-Qur’an untuk merujuk pada timbangan
atau neraca keadilan.

Mufassir : Seorang ahli tafsir atau komentator Al-Qur’an yang memiliki pengetahuan
luas tentang bahasa Arab, ilmu-ilmu agama, dan metode tafsir.

Mukhbit : Orang yang rendah hati, taat, dan memiliki sikap fawadu’ di hadapan
Tuhan.

Mukhtal : Orang yang sombong dan angkuh.

Mukjizat : Keajaiban atau tanda-tanda kenabian yang diberikan oleh Allah kepada
para Nabi untuk membuktikan kebenaran ajaran mereka.

Munajat : Seruan atau permohonan kepada Allah SWT, dengan meminta bantuan,
petunjuk, atau ampunan.

107



Munkar

Musyrik

Rahim

Rida

Riya’

Ruhama

Saghir:

Salaf

Salik

: Munkar adalah perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT dan Rasul-Nya,
seperti perbuatan jahat, zalim, dan maksiat.

: Orang yang menyekutukan Allah dengan yang lain, pada dasarnya
diartikan sebagai orang yang tidak mempercayai ajaran Islam.

: Rasa simpati, kasih sayang, dan kemurahan hati.

: Kerelaan hati yang diberikan oleh Allah kepada seseorang yang telah
menjalankan perintah-Nya dengan baik.

: Sifat yang tidak diinginkan dalam konsep tawdadu’, yaitu keinginan untuk
dipuji dan dihormati oleh orang lain secara berlebihan.

: Orang-orang yang mencintai atau memiliki rasa simpati, kasih sayang, dan
kemurahan hati.

: Rendah hati, sederhana, tunduk, patuh, dan tidak ada yang tertinggal atau
terlambat ketika datang menghadap Allah SWT. Sifat ini merupakan
kebalikan dari sifat sombong yang dimiliki oleh orang-orang yang enggan
beribadah.

: Salaf Merujuk pada generasi awal umat Islam, terutama para sahabat Nabi
Muhammad Saw. dan tabi'in (murid-murid para sahabat).

: Seorang penempuh jalan spiritual yang berusaha mencapai kesempurnaan
dengan melalui berbagai tingkatan spiritual, termasuk tawadu .

Sombong: Sifat angkuh dan congkak yang dimiliki oleh seseorang yang merasa

Sufisme:

Sum’ah

Surga

Tabi'in

dirinya lebih baik dari orang lain.

Ajaran spiritual dalam Islam yang menekankan pada aspek inner dan
spiritual, yang berusaha mencapai kesempurnaan dengan melalui berbagai
tingkatan spiritual.

: Amalan yang dilakukan dengan tujuan ingin diketahui orang lain, yang
merupakan sifat yang harus dijauhi dalam sikap tawdadu .

: Surga adalah tempat yang sangat indah dan nyaman di akhirat, yang
disediakan oleh Allah SWT bagi orang-orang yang beriman dan
mengerjakan amal saleh, dengan kenikmatan yang tidak terhitung dan tidak
terhingga.

: Generasi setelah para sahabat Nabi Muhammad Saw., yang hidup pada
abad ke-2 Hijriyah dan merupakan murid-murid langsung dari para sahabat.

108



Tadarru’ : Merendahkan diri kepada Tuhan, rendah hati, dan tunduk.

Tafsir Tematik: Metode tafsir Al-Qur’an yang mengelompokkan ayat-ayat yang
berkaitan dengan suatu topik tertentu untuk dianalisis secara utuh dan
menyeluruh.

Tafsir  : Penjelasan atau interpretasi tentang makna suatu ayat atau teks suci.

Tahmid : Yaitu perbuatan memuji dan mensyukuri Allah atas segala nikmat dan
karunia-Nya.

Takabbur: Sikap sombong dan angkuh yang membuat seseorang merasa lebih tinggi
dan memenuhi keinginan orang lain. Dalam konteks agama, takabbur dapat
menghalangi seseorang untuk menerima risalah dan perintah Allah.

Tagwa : Sikap takwa atau ketagwaan kepada Allah yang membuat seseorang
menjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya.

Tashih : Yaitu perbuatan menyucikan Allah dari segala hal yang tidak patut bagin-
Nya.

Tawadu’ . Sifat rendah hati, yaitu sikap menghormati, menghargai keberadaan dan
pendapat orang lain tanpa merasa superior atau sombong.

Tawajjuh: Sikap mental yang melibatkan konsentrasi dan perhatian penuh ketika
berdoa atau beribadah kepada Allah SWT.

Tazkiyatun Nafs : Membersihkan diri dari sifat-sifat buruk dan meningkatkan diri
menuju kesucian.

Ukhuwah: persaudaraan dan persatuan di antara umat Islam, yang didasarkan pada
ikatan iman dan kasih sayang.

Ulama : Ulama adalah para ahli ilmu pengetahuan Islam, terutama dalam bidang
ilmu agama, yang memiliki pengetahuan luas dan mendalam tentang ajaran
Islam.

Yatamayra: Istilah yang digunakan dalam Al-Qur'an untuk menggambarkan sifat
sombong.

Zalim  : Istilah yang digunakan untuk menggambarkan orang yang tidak adil dan
suka menganiaya diri sendiri maupun orang lain.

Zull . Istilah bahasa Arab yang berarti kerendahan hati, ketundukan, atau
kehinaan.

109



wN e >

RIWAYAT HIDUP

Identitas Diri

Nama Lengkap  : Faruq Azri

Tempat & Tgl. Lahir: Kudus, 19 Januari 1994

Alamat Rumah : Tulis Rt 04 Rw 01 Gondosari Gebog Kudus
HP : 085774798132

E-mail : Farugazril526@gmail.com

Riwayat Pendidikan

Pendidikan Formal:

a. MI Tsamratul Wathon Kudus

b. MTs Perguruan Islam Al Hikmah Pati

c. SPM Kulliyatul Mu’allimin Al-Islamiyah Ponorogo
d. Universitas PTIQ Jakarta

Pendidikan Non-Formal:

a. PP. Al-Mugoddasah Ponorogo

PMH. Al-Kautsar Pati

PM. Darussalam Ponorogo

PP. Lingkar Studi Al-Qur’an Tabarokarrahman Jakarta
PP. Raudhatul Qur’an Annasimiyah Semarang

® o 0T

Prestasi Akademik

a. -
Karya limiah
a. -

Semarang, 25 Mei 2025

Faruq Azri
NIM: 2104028012

112



TURNITIN

Flurnitin  racezc 134- gy Overven

. . .
13% Overall Similarity

The combined total of all matches, nduding overlapping sources, for each database.
Filtered from the Report

» Bibliography
* Quoted Text
* Small Matches (less than 15 words)

Top Sources

1% @ Internet sources
5% W@ Publications
7% A Submitted works (Student Papers)

Submussion ID tm:oid:::1:3261529377

Integrity Flags
ol Flags for Review
ntegrity Our sy at for any
No suspicious text manipulations found. would set &t apart from a normal i we flag
it for you to review.
AFlag i biem However, we'd you

focus your attention there for further review.

{'] turnitin  Page2 of 134 - Integrity Overview

Submussion ID tr:oid:::1:3261529377

113




TRANSKIP NILAI

E Transkrip

IPK

Filter:

No =~ Nama Mata Kuliah

1. Studi Living Qur'an

2. Studi Qur’an-Hadis

3. Filsafat llmu Keislaman

4. Metodologi Penelitian Tesis

5 Pendekatan-pendekatan dalam Studi Islam
6. Studi Tafsir Nusantara

7. Hermeneutika

a. Studi Quran dan Tafsir Digital

9. Tafsir Tematik

10. Proposal Tesis (Thesis Proposal)

Jumlah Kredit Jumlah SKS x Angka

! © : ®

Kode MK SKS Nilai Angka Nilai
Huruf
IAT-2401 3 3.565
IAT-803001 3 3.90
IAT-803002 3 3.55
IAT-803003 3 3.95
IAT-803004 3 3.90
IAT-803005 3 400
IAT-803006 3 4.00
IAT-803007 3 4.00
IAT-803008 3 3.85
IAT-803016 3 3.47
Jumlah 36 38.17

Predikat
o

Show: 10

SKS Angka

10.65

11.70

10.65

11.85

11.70

12.00

12.00

12.00

11.55

10.41

114.51

@]
X

114



BUKTI PEMBAYARAN

o a

formulir multi pembayaran
mandiri

multi payment form

Cabang branch Ot b b . tanggal date )0  asirig i ¢
harap ditulis dengan huruf cetak fill in with block letters
]
VALIDAS! / \
Validation MATA UANG RUPIAH [T ] VALUTA ASING ;_ﬁ—‘
3 g7 i 4 et e SRR TR 1S L 2 TR E B Currency LocaICurrency——‘ForetgnCurancy
JENIS SETORAN
Deposit Type
NAI : WARKAT SENDIRI
Cash Bank Mandiri's Cheque
DEBET REKENING | {3
| pesernmcanna | | | J| J (14 (11111
| PENERIMA
Beneficiary - ! "3
! NAMA PERUSAHAAN PENYEDIA JASA Pascin " Tv:,vtalut\7 ARIST.E CLD < )
{ Provider's/Biller's Name : " 1.(1/“,,,, ‘ e g =
No. PELANGGAN/NIM/NIS/No. MVA i~ J A . TERBILANG S ~.. : 24
' (2 r,sA,\.W?"’P :

Customer No./Student ID/MVA No.
21 04y02030()

PENYETOR/PEMILIK REKENING *
Depositor's Name "1
NAMA/Name Fajvg ALCC
ALAMAT & NO. TELEPON/Admss 1Tﬂlnphqqa N

1= Gp i u?u‘[’

Go ade Sar, (5

reheron
narum

L:

Qg Jld gy

Tujuan Transaksi underlying transaction £ i

ualas UFT Pnffd (,(/[Jé‘

FFO-080
Lembar 2 = Untuk lembar Nasabah

115



