PROSES BERDIRINYA
KASUNANAN KARTASURA
(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu
Khaldun)

TESIS
Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
guna Memperoleh Gelar Magister
dalam IImu Agama Islam

<
12
¢

«

»

A

|

Oleh:
RIZKIANI NUR SEFTIANA
NIM: 2000018021
Konsentrasi: Sejarah Peradaban Islam

PROGRAM MAGISTER ILMU AGAMA ISLAM
PASCASARJANA
UIN WALISONGO SEMARANG
2024



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama lengkap : Rizkiani Nur Seftiana

NIM : 2000018021

Judul Penelitian :  Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura (Analisis
Historif dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun)

Program Studi :  llmu Agama Islam

Konsentrasi . Sejarah Peradaban Islam

menyatakan bahwa tesis yang berjudul:

PROSES BERDIRINYA KASUNANAN KARTASURA
(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun)

secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali
bagian tertentu yang dirujuk sumbernya.
Semarang, 6 Mei 2024

Pembuat Pernyataan,

Rizkiani Nur Seftiana
NIM: 1000018021



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO

Y PASCASARJANA

&2

“iﬂ JI. Walisongo 3-5, Semarang 50185, Indonesia, Telp.- Fax: 462 24 7614454,
WALISONGO Email: pascasarana e walisongo ac id, Website: http:’ pasca walisongo.acid’
PENGESAHAN TESIS
Tesis yang ditulis olch:
Nama lengkap : Rizkiani Nur Seftiana
NIM : 2000018021

Judul Penclitian @ Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura
(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu
Khaldun)
telah dilakukan revisi sesuai saran dalam Sidang Ujian Tesis pada tanggal
20 Mei 2024 dan layak dijadikan syarat memperoleh Gelar Magister dalam
bidang Ilmu Agama Islam
Disahkan oleh:
Nama lengkap & Jabatan tanggal Tanda tangan
Prof. Abu Hapsin, M.A, Ph.D
Ketua Sidang/Penguji
Ibnu Fikri, MSL., Ph.D -
Sekretaris Sidang/Penguji 3/-§ - 27

Prof. Dr. Abdul Hadi, M.A ar - 0% 2
Pembimbing/Penguji 4

Dr. Nasihun Amin, M.Ag. o _a ——_—‘_’_—3/
Pembimbing/Penguji 3 /l" 7

Prof. Dr. Muslich, M.A N
Penguji 2 - 0oy /Q) )

/ "
3/-5- 202y /¢
4

NOTA DINAS
Semarang, 6 Mei 2024



Kepada

Yth. Direktur Pascasarjana
UIN Walisongo

di Semarang

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan
dan koreksi terhadap tesis yang ditulis oleh:

Nama . Rizkiani Nur Seftiana

NIM 2000018021

Konsentrasi . Sejarah Peradaban Islam

Program Studi @ Ilmu Agama Islam

Judul . Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura
(Analisis Historis dalam Sudut Pandang lIbnu
Khaldun)

Kami memandang bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada
Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Tesis.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Pembimbing,

Prof. Dr. Abdul Hadi, MA.
NIP: 19670117 199703 1 001



NOTA DINAS
Semarang, 6 Mei 2024

Kepada

Yth. Direktur Pascasarjana
UIN Walisongo

di Semarang

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan
dan koreksi terhadap tesis yang ditulis oleh:

Nama . Rizkiani Nur Seftiana

NIM ;2000018021

Konsentrasi . Sejarah Peradaban Islam

Program Studi  : Ilmu Agama Islam

Judul . Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura
(Analisis Historis dalam Sudut Pandang lbnu
Khaldun)

Kami memandang bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada
Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Tesis.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Pembimbing,

DrWAg

NIP: 19680701 199303 1 003



ABSTRACT
Title : The Establishment Process of Kasunanan Kartasura

(Historical Analysis from the Perspective of Ibnu
Khaldun)

Name : Rizkiani Nur Seftiana
Student Number : 200018021

Kasunanan Kartasura was established through a regeneration
process from the Islamic Mataram Kingdom, which had been destroyed
by the rebellion led by Trunajaya. Its establishment was aided by the
support of the tumenggung and coastal Javanese communities who
gathered to support Amangkurat Il. Solidarity within a group then
becomes a separate discussion in lbn Khaldun's theory known as
asabiyyah. Asabiyyah plays an important role in a kingdom or
government. It also becomes one of key factors in determining the
strength or weakness of a kingdom and the extent to which it may
decline. Therefore, asabiyyah was crucial in the birth of Kasunanan
Kartasura.

This study is a library research, employing historical research
methodology. Data analysis utilizes both synchronic and diachronic
analysis. The findings of the study show that the support and solidarity
from the tumenggung and coastal Javanese communities can be
categorized as asabiyyah, under familial and loyalist asabiyyah.
However, the success achieved was not only due to asabiyyah; behind it
there was the intervention of the Dutch East India Company (VOC),
which was the biggest contribution in Amangkurat II's victory.

Keywords: Kasunanan Kartasura, Ibnu Khaldun, ‘Asabiyah

Vi



ABSTRAK

Judul : Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura

(Analisis  Historis dalam Sudut Pandung Ibnu

Khaldun)
Nama : Rizkiani Nur Seftiana
NIM : 200018021

Berdirinya Kasunanan Kartasura salah satunya berkat bantuan
masyarakat pesisisr Jawa dan para yang mengerahkan bala bantuan untuk
Amangkurat 1l. Bantuan ini mencerminkan adanya ikatan antara
Amangkurat Il dengan masyarakat pesisisr serta para tumenggungnya.
Ikatan dalam suatu kelompok dalam teori Ibnu Khaldun dikenal sebagai
‘asabiyah. ‘Asabiyah memiliki peranan penting bagi suatu daulah kerajaan
atau pemerintahan. ‘Asabiyah kemudian menjadi faktor yang menentukan
kuat atau lemahnya sebuah kerajaan dan sampai batas mana suatu kerajaan
akan cepat mengalami kemunduran. Maka ‘asabiyah menjadi penting
dalam perjuangan lahirnya Kasunanan Kartasura. Tujuan penelitian ini
untuk menggambarkan ‘asabiyah apa yang ada dan bagaimana proses
‘asabiyah tersebut berlangsung di Kasunanan Kartasura.

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan dengan
menggunakan pendekatan kesejarahan (historical research). Adapun
analisis data yang digunakan adalah analisis sinkronik dan analisis
diakronik. Temuan dalam penelitian ini, menyatakan bahwa dukungan dari
para tumenggung dan masyarakat kadipaten pesisir Jawa serta dibalik hal itu
ada campur tangan VOC yang bahkan menjadi sumbangsih terbesar
kemenangan Amangkurat Il dapat dipastikan tergolong dalam ‘asabiyah,
yang berupa ‘asabiyah kekerabatan, ‘asabiyah kesetiaan, dan ‘asabiyah
persekutuan.

Kata Kunci: Kasunanan Kartasura, Ibnu Khaldun, ‘Asabiyah

Vii



(D9l ool i gy (0 (B30 JobS) )5yl OLL S sLiS) dkas © Olges
L\é«aﬂ‘é‘gﬁ)&’\:
Ynn.n\/\n*\ :('3)\

) Lajes ) DY) ol,bLs BUe e Wi Bhes IV e 5l IS OLL sl e L] &

ol e ) ALl gl fsaieg Slaaz? e ool Ll LUy 3 B3LE

ol By al) Qolls o) B las (3 dhadie A3l degal 21 el sy L W) ol SELT
iz ol 898 it (3 dt ) Lalsal) ol iz LS 20 S T 2Ll (3 g 93 Bl (s
3By OB sunlST35Yy (3 Al dpmmanll ST (LW g Sz (sibag i

ol o ST S L sy | U o) Fmgie pitsian (oS0 Bt b il o
gl Slaacdly Wghing Slanst o oty el OF Byl s el ol sy ol
oS daad ) ol O]l Al danll o e BT e Lhias S5 L)
3Pl ST O odlly ¢ midohl a8 20l Adl 8578 505 O ailsg tmmd Lpvanll oy
LU oSSl Las)

Ogads o dlypurll 3 QUL gunlS s il LS

viii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K
Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987

1. Konsonan
No. | Arab Latin No. | Arab Latin
1 | tidak dilambangkan 16 L t
2 <@ b 17 b z
3 < t 18 g ¢
4 < S 19 4 g
5 d i 20 o f
6 d h 21 Jé q
7 d kh 21 d k
8 3 d 22 J |
9 3 2 23 A m
10 2 r 24 d n
1 I z 25 3 w
12 o S 26 ° h
13 o sy 27 s ’
14 ul S 28 S y
15 ol d
2. Vokal Pendek 3. Vokal Panjang
L=a kataba )z Jé gala
N Jls swila Glo=i d8 gila
C=u Y yazhabu §=u I yaqulu
4. Diftong Catatan:
& = ai ek kaifa Kata sanda}ng [aI-]_ pa_da bacaan syamsiy_yah
- atau gamariyyah ditulis [al-] secara konsister]
3 = au Js haula supaya selaras dengan teks Arabnya.




KATA PENGANTAR

Segala puji bagi Allah SWT. yang senantiasa memberikan limpahan
rahmat, karunia, dan hidayah-Nya kepada kita semua. Sholawat serta salam
selalu tercurahkan kepada nabi yang menjadi tauladan kita semua, Nabi
Muhammad SAW. Berjuta rasa syukur penulis ucapkan karena berkat
rahmat, karunia, dan hidayah dari Allah SAW penulis dapat menyelesaikan
tugas akhir Tesis ini. Tentu tak mudah untuk dapat menyelesaikan
penugasan akademik ini, namun penulis beruntung karena dikelilingi
lingkungan yang banyak memberi dorongan dan bantuan berupa
bimbingan, petuah, motivasi, nasihat dan semangat, agar penulis terus dapat
menyelesaikan penugasan ini.

Maka pada kesempatan kali ini, beribu terimakasih dan penghargaan
dipersembahkan kepada yang terhormat:

1. Pembimbing yang dengan tekun, teliti, serta sabar membimbing
penulis dalam penyusunan tugas akhir akademik ini hingga dapat
terselesaikan, Bapak Prof. Dr. Abdul Hadi, MA. dan Bapak Dr.
Nasihun Amin, M.Ag.

2. Rektor UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag.

3. Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr.
Muhyar Fanani, M.Ag

4. Ketua Prodi dan Sekertaris Prodi Al Pascasarjana UIN Walisongo
Semarang, Bapak Ibnu Fikri, M.S.1., Ph.D. dan Ibu Dr. Widiastuti,
M.Ag.

5. Bapak dan ibu dosen Pascasarjana Ilmu Agama Islam UIN

Walisongo Semarang, yang banyak memeberikan pendidikan dan



pembimbingan kepada penulis selama menempuh pembelajaran di
program studi Ilmu Agama Islam.

Bapak dan ibu staff Pascasarjana UIN Walisongo Semarang yang
telah memberikan bantuan dan pelayanna terbaikselama penulis
menempuh studi.

Kedua orangtua tercinta, Bapak Arifin dan lbu Darkomi yang telah
memberikan banyak kasih sayang, dukungan, motivasi, dan doa
yang selalu terpanjatkan.

Adikku tersayang, Muhamad Royyan Arfinda yang senantiasa
menyemangati dan mendoakan penulis dari semester awal
perkuliahan.

Temen-temanku mahasiswa Pascasarjana angkatan 2020 ganjil,
yang telah memberikan semangat, motivasi, dan arahan untuk bisa

menyelesaikan tugas akademik ini.

Kepada semua yang telah memberikan penulis doa, maotivasi,

inspirasi, dukungan, dan arahan, semoga Allah SWT senantiasa

memberikan keberkahan dengan segala rahmat terbaik dari-Nya.

Semoga tesis ini dapat memeberikan manfaat bagi penulis dan para

pembaca.

Semarang, 6 Mei 2024

Xi



DAFTAR ISI

Halaman

HALAMAN JUDUL ..ot sssssessssssessnnes i

PERNYATAAN KEASLIAN ..o i

PENGESAHAN ..ottt iii

NOTA PEMBIMBING .......cooivieeriennneensesiss s iv

ABSTRAK .ot vii

TRANSLITERASI ..o (¢

KATA PENGANTAR ..ot snnes X

DAFTAR ISI .ottt snnes Xii

BAB | PENDAHULUAN ..o 1

A. Latar Belakang .........ccccoovvriininenencnce 1

B. Pertanyaan Penelitian ..........ccccooveiiiciiinnnn 10

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ....................... 10

D. Kajian Pustaka .........c.ccccceeviiiieeieiicieiesiennes 11

E. Metode Penelitian ........cccccoeovvevevvniviieiieiiennns 14

F. Sistematika Pembahasan ............cc.ccccovivinenns 20

BAB Il ‘ASABIYAH IBNU KHALDUN ......cccccoovvinee 22

A. Biografi Ibnu Khaldun ...........ccccoceieiiiinnnn. 22

B. Teori ‘asabiyah Ibnu Khaldun ........................ 29

C. Jenis-Jenis ‘asabiyah ...........cccccovviiiiiiinnnenn. 33

D. Peran ‘asabiyah dalam Sosial-Politik ............. 45

BAB 11l : SEJARAH KASUNANAN KARTASURA ... 49
A\. Serangkai Peristiwa Jelang Berdirinya

Kasunanan Kartasura ........c..cccoeeeveenieenieennennn 49

BAB IV :

B. Cikal Bakal Berdirinya Kasunanan Kartasura 58
C. Faktor Pendorong Berdirinya
D.

Kasunanan Kartasura...........ccccceevevivveeeiivnnnnn 71

Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura dalam

Sudut Pandang Ibnu Khaldun ............c.ccce........ 84
REPRESENTASI KONDISI SOSIAL-POLITIK MASA
KASUNANAN KARTASURA.......cccooeeiiiieeees 94
A.Kondisi Sosial Masa Kasunanan Kartasura..... 94

B. Kondisi Politik Masa Kasunanan Kartasura.... 103

xii



BAB VI : PENUTUP .....

A. Kesimpulan

B. Saran .........

KEPUSTAKAAN
RIWAYAT HIDUP

Xiii






BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Peradaban dan manusia sebagai keterpaduan yang  saling
berkaitan satu sama lain. Sebab itu, pola pergerakan peradaban selalu
diisi dengan gejolak peran manusia di dalamnya. Bahkan jika saja
terdapat perbedaan generasi manusia, maka dapat dipastikan terdapat
perbedaan pada kondisi peradabannya. Ibnu Khaldun dalam
Mugaddimah mengatakan, selalu terjadi pergantian pada kondisi yang
dialami sebuah bangsa dan pada generasi mereka yang beriringan juga
pada pergantian zaman dan waktu.

Peradaban tercipta dari adanya beberapa kesepakatan yang sudah
disahkan oleh masing-masing individu maupun masing-masing
kelompok, suku atau dari kesepakatan antar bangsa. Kesepakatan yang
sudah disetujui oleh masing-masing individu maupun kelompok
sejatinya merupakan naluri manusia untuk bertahan hidup, proses
kesepakatan tersebut dimulai dari  adaptasi dengan lingkungan,
percobaan-percobaan yang sifatnya naluriah, dan yang kemudian
berkembang untuk saling berakulturasi maupun berasimilasi dengan
individu ataupun kelompok lain. Peradaban dikatakan berkemajuan

dicirikan oleh tingginya tingkat ilmu pengetahuan, teknologi, dan

! Ibnu Khaldun, Mukaddimah lbnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk,
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019), 47

1



kesenian.2 Maka secara sederhana dapat disimpulkan bahwa,
kesepakatan yang sudah disetujui antara individu maupun kelompok
merupakan bagian dari adaptasi manusia dengan lingkungannya. Peran
manusia menjadi sangat penting dalam berkembangnya suatu peradaban
sehingga manusia menjadi unsur paling esensial yang tidak dapat
dihilangkan ketika mengkaji suatu peradaban.

Manusia yang terus maju peradabannya kemudian mulai
membentuk kelompok-kelompok. Terbentuknya kelompok sosial tidak
lepas dari pengaruh interaksi manusia yang telah lama berlangsung.
Maka secara naluriah, adanya interaksi tersebut membentuk rasa
persatuan yang saling melengkapi satu sama lain. Hugo de Groot dalam
teorinya mengatakan bahwa negara terlahir dengan naluri alam.®> Dapat
disimpulkan bahwa terbentuknya suatu negara atau pemerintahan terjadi
karena adanya hubungan manusia secara intuitif untuk bermasyarakat
satu sama lain.

Teori lain mengatakan bahwa manusia bermula dari individu
yang memiliki kehidupan bebas, dan tidak memiliki sebuah
ketergantungan serta keterkaitan pada manusia lainnya. Secara naluriah,
setiap individu akan memikirkan dirinya sendiri, maka agar terhindar
dari ancaman individu lain mereka membuat sebuah kesepakatan atau

contrac social. Sehingga kedua pihak tidak saling menyerang dan dapat

2 Ahmad Muzayyin, “Esensi Falsafah, Konsep, dan Teori Peradaban”,
Jurnal lImiah Tabuah, Vol 22 No 2 (2018), 12

3 Dani Muhtada dan Ayon Diniyanto, Dasar-Dasar llmu Negara,
(Semarang: BPFH Unnes, 2018), 16



memperoleh keuntungan serta rasa aman.* Adanya sifat individualistis
dalam naluri manusia akibat belum munculnya rasa aman, maka untuk
menciptakan keamanan tersebut dibuatkan sebuah contrac social untuk
melindungi satu sama lain.

Teori lain mengemukakan, bahwa suatu negara dan pemerintahan
juga dapat berdiri karena adanya efek dominasi oleh suatu kelompok
sosial yang memiliki kekuatan lebih kuat daripada kelompok lain.
Dalam teorinya, Voltaire mengatakan bahwa raja pertama merupakan
bagian dari “the winning hero”® Pernyataan ini memaklumatkan
memang benar selain karena adanya interaksi manusia, negara juga
dapat lahir sebab adanya kemenangan dari faksi yang lebih unggul.

Lahirnya sebuah negara dapat melalui berbagai jalan, di antaranya
pemisahan dari wilayah suatu negara, terlepas dari genggaman penjajah,
bergabungnya kekuatan beberapa negara menjadi negara yang baru,
serta terpecahnya menjadi bagian-bagian kerajaan kecil.® Masyarakat
Indonesia dengan berbagai sejarah masa lampau yang telah dilalui, tentu
mengalami proses tersebut, baik dari pemisahan wilayah untuk menjadi
pemerintahan baru, seperti yang terjadi pada awal terbentuknya Kerajaan
Mataram Islam yang memisahkan diri dengan Kerajaan Pajang, maupun
pelepasan diri dari penjajahan seperti yang terjadi di masa kemerdekaan.

Pembentukan negara dan pemerintahan baru, menjadi bagian-

4 Rafiqah Hayati dan Annisa Zakia Nst, “Konsep Dasar Negara dalam
Sistem Kenegaraan”, Jurnal TIPS UINSU, Vol. 1 No. 1, (2023), 34

5 Dani Muhtada dan Ayon Diniyanto, Dasar-Dasar llmu Negara, 18

® A. Masyhur Effendi &. Andri, “Prinsip Pengakuan dalam Pembentukan
Negara Baru ditinjau dari Hukum Internasional”, Jurnal Lex Journalica, Vol.2
No.1, (2020) , 214



bagian kerajaan kecil terjadi di masa awal terbentuknya Kasunanan
Kartasura. Kasunanan Kartasura berdiri dari adanya keinginan Sunan
Amangkurat 1l untuk meneruskan pemerintahan Mataram Islam yang
telah runtuh. Peristiwa panjang tersebut merupakan bagian dari
rangkaiaan sejarah Islam Indonesia khususnya sejarah kerajaan-kerajaan
yang pernah menguasai wilayah Nusantara.

Kerajaan Mataram Islam sendiri merupakan generasi penerus dari
kekuasaan Kerajaan Islam di Jawa setelah Kerajaan Pajang dan
Kerajaan Demak. Setidaknya ada dua pendapat tentang kelahiran
kerajaan leluhur Kasunan Kartasura ini, berita pertama dari De Graaf,
menurutnya Ki Gede Pamanahan lebih memilih tanah Mataram sebab
haknya sebagai putra sulung membawanya untuk mendapat kedudukan
yang paling rendah hingga dia memilih tanah Mataram yang masih
berbentuk hutan belantara.” Pendapat lain dari W.L. Olthof yang
mengatakan bahwa pemilihan tanah Mataram sebagai hadiah sayembara
oleh Sunan Pajang kepada Ki Pamanahan sebab merujuk pada ramalan
Sunan Giri bahwa suatu saat nanti tanah mataram akan berdiri suatu
Kerajaan Islam yang menguasai Pulau Jawa.® Dua pendapat tersebut
setidaknya memiliki satu kesimpulan yang sama bahwa awal berdiirnya
Kerajaan Mataram Islam berasal dari tanah Mataram yang pada saat itu
masih hutan belantara dan menjadi hadiah dari Sunan Pajang atas
kemenangan sayembara oleh Ki Pamanahan.

Ki Pamanah adalah pembuka pertama perkampungan

" H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan
Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 43

8 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, 85

4



Mataram, namun Kerajaan Mataram Islam sendiri baru berdiri di
masa putranya, yaitu Panembahan Senopati. Beberapa kali Mataram
Islam dipimpin oleh beberapa raja, baru di masa Sultan Agung
Mataram Islam mencapai puncak kejayaannya. Menurut Sartono,
dalam pencaturan politik historis Jawa abad XVII ditandai perebutan
pengaruh antar wilayah. Peran Mataram sebagai pemegang kunci
dalam sistem pertukaran dikarenakan hasil berasnya yang potensial.®
Sebab komoditas beras sebagai bahan makanan pokok sangat penting
dibutuhkan, Kerajaan Mataram Islam dapat dikatakan maju di sektor
pertaniannya.

Sepeninggalan Sultan Agung (w. 1645 M), Mataram Islam
dipimpin oleh putra sulung Sultan Agung yaitu Sunan Amangkurat I.
Namun Mataram Islam di bawah kepemimpinan Amangkurat | tidak
cukup berhasil, sehingga di masa tersebut banyak penurunan kualitas
Mataram Islam dalam berbagai aspek. De Graaf mencontohkan
dalam karya sastra bahkan jarang ada pujangga keraton yang
menuliskan serat atau babad tentang sejarah pada masa itu. Padahal
di masa Sultan Agung kesustraan jawa berkembang dengan baik,
bahkan Sultan Agung sendiri banyak menuliskan karya sastra dalam
bentuk serat misalnya serat nitipraja, serat kekiyasaning
pangracutan, serat sastra gendhing.

Mardiyono mengatakan bahwa pembentukan Kasunanan

® Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
(Jakarta: Gramedia, 1992), 136

10 H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan
Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 13



Kartasura bermula dari pemberontakan oleh Trunajaya serta mangkatnya
Sunan Amangkurat | dalam pelariannya, ditambah lagi terdapat
wasiatnya pada Amangkurat Il untuk merebut kembali Kerajaan
Mataram Islam.!* Sehingga setelah hancurnya pemerintahan Mataram
Islam di Plered, kemudian memunculkan dua kerajaan lain yaitu di
bekas istana Plered yang dipimpin Pangeran Puger dan di Kartasura
yang dipimpin Amangkurat Il

W.L Olthof mengatakan bahwa pasca meningalnya Amangkurat |
terjadi penghimpunan kekuatan dari rakyat yang dipimpin Tumenggung
Martoloyo bersamaan datangnya bala bantuan dari Jepara, Pati. Pasukan
tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang melawan
Trunajaya.'?> Proses Amangkurat Il untuk melanjutkan titah ayahnya
tentu tidak semudah menitih anak tangga. Kendatipun terbilang susah,
atas bantuan pelbagai tumenggung daerah pesisir, Amangkurat Il
berhasil mendirikan Kasunanan Kartasura dan membendung
pemberontakan Trunajaya.

Sunan Amangkurat 1l nantinya berhasil melanjutkan Kerajaan
Mataram Islam dengan cara mendirikan kerajaan baru yaitu Kasunanan
Kartasura di wilayah Wanakerta. Di sisi lain, adik dari Amangkurat |1
yaitu Pangeran Puger berusaha melanjutkan kembali Mataram Islam di
Plered. Sehingga, kelak akan ada dualisme kepimpinan di Mataram
Islam.

Amangkurat 11 memulai membangun pemerintahan baru dengan

11 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020), , 183-185

12 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, (Yogyakarta: Narasi,
2021), , 238-243



mendirikan kerajaan di wilayah hutan di daerah Wanakerta sekitar tahun
1680-an dan diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi sebab wilayah Istana
Plered telah dipimpin oleh adiknya yakni Pangeran Puger.t* Namun
yang perlu diingat kembali kemenangan Amangkurat Il juga karena
dorongan faktor eksternal berupa bantuan pihak kompeni Belanda.

Campur tangan pihak Belanda menjadikan arah politik Mataram
Islam sudah mengalami perubahan. Dimulai pada masa Amangkurat |
dibandingkan di masa raja sebelumnya. Di Masa Sultan Agung ada
larangan keras atas campur tangan kompeni terhadap istana. Namun
keberpihakan istana Mataram Islam dengan kompeni mulai terlihat pada
masa Sunan Amangkurat |. maka tidak menjadi aneh, Ketika kemudian
hari Sunan Amangkurat Il meminta bantuan pada pihak kompeni
Belanda.

Proses terbentuknya pemerintahan baru, banyak dikaji para
ilmuan sejak lama. Jika pada narasi sebelumnya muncul beberapa tokoh
barat, seperti Hugo de Groot dan Voltaire, maka turut pula ilmuan
muslim mengkaji tentang proses terbentuknya negara atau pemerintahan
baru, salah satunya Ibnu Khaldun, dalam teorinya yang banyak dikenal
sebagai ‘asabiyah.

‘Asabiyah berasal dari kata ‘asaba, yang memiliki arti
mengikat.}* Teori tentang ‘4sabiyah yang dipaparkan Ibnu Khaldun
menjelaskan mengenai ikatan dalam suatu kelompok. lkatan ini

menjadi suatu yang penting dan perlu dimiliki suatu kelompok sosial.

13 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, ,275

14 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir: Arab Indonesia
Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 293

7



‘Asabiyah secara sederhana dapat diartikan sebagai kekuatan yang
mampu mengikat kesadaran individu bahwa dirinya tergolong dalam
suatu kelompok sosial. Adapun kuat dan lemahnya jalinan dalam
suatu kelompok dipengaruhi kuat atau lemahnya ‘asabiyah yang ada
di dalamnya.

Unsur-unsur yang dapat dikatakan sebagai ‘asabiyah meliputi
banyak hal. Ilham mengatakan dalam jurnalnya, bahwa ‘asabiyah dalam
menggagas berdirinya negara dan pemerintahan memiliki tiga premis
penting, yaitu kesukuan, kekuatan, dan agama.®® Selain itu, ‘asabiyah
terbagi menjadi lima jenis yaitu ‘asabiyah karena kekerabatan,
‘asabiyah karena kesetiaan, ‘asabiyah karena agama, ‘asabiyah karena
perbudakan, dan ‘asabiyah karena persekutuan.®

Terdapat konsklusi yang dapat ditarik simpulannya bahwa setelah
Mataram Islam diluluhlantakan oleh Trunajaya, nyatanya Kerajaan
Islam tersebut masih dapat berdiri walaupun nantinya terdapat
pergeseran pusat pemerintahan. Usaha tersebut tentu tidak dapat
dipisahkan dari adanya solidaritas masyarakat sekitar pesisir Mataram
Islam untuk membendung kekuatan yang dikoordinasikan para
tumenggung pemangku wilayah. Walaupun di sisi lain tetap terdapat
faktor eksternal, berupa campur tangan dan bantuan dari kompeni
Belanda.

Setidaknya terdapat relevansi yang tergambar dari proses

15 Muh. Tlham, “Konsep ‘asabiyah dalam pemikiran politik Ibnu Khaldun”,
Jurnal Politik Profetik. 6

16 lbnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk,
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019), ,1172

8



berdirinya Kasunanan Kartasura dengan ‘asabiyah Ibnu Khaldun, yakni
adanya solidaritas dan penghimpunan kekuatan dari rakyat pesisir yang
dikoordinasikan oleh tumenggung masing-masing daerah.

Dari paparan penjelasan tersebut, penulis tertarik untuk meninjau
lebih dalam terkait sejarah berdirinya Kasunanan Islam Kartasura
dengan menganalisis ‘asabiyah lbnu Khaldun. Harapannya hasil
penelitian ini dapat menggambarkan ‘asabiyah apa yang ada pada awal
berdirinya Kasunanan Kartasura dan bagaimana proses ‘asabiyah
tersebut berlangsung. Produk penelitian yang penulis hasilkan akan
tertulis dalam judul “Proses Berdirinya Kasunanan  Kartasura

(Analisis Historis dalam Sudut Pandang Ibnu Khaldun”,



B. Pertanyaan Penelitian
1. Apa saja faktor pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura?
2. Bagaimana proses berdirinya Kasunanan Kartasura dalam sudut
pandang Ibnu Khaldun?

3. Bagaimana kondisi sosial-politik Kasunanan Kartasura?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
1. Tujuan

Tujuan dari penelitian ini, sebagai berikut:

a. Menjelaskan faktor pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura.

b. Memaparkan kondisi sosial-politik pada masa awal berdirinya
Kasunanan Kartasura.

2. Manfaat
Melihat tujuan penelitian diatas, penelitian ini hendaknya
dapat memberi manfaat kepada masyarakat, terkhusus yang berada
dibawah naungan UIN Walisongo Semarang serta masyarakat yang
berkiprah dalam dunia kesejarahan, sebagai berikut:

a. Manfaat teoritis, adanya penelitan ini diharapkan menambah
wacana bahasan mengenai sejarah seputar Kasunanan Kartasura
dan bagaimana proses berdirinya.

b. Manfaat praktis, penelitian ini harapannya memberikan
pertimbangan bagi praktisi sejarah, terutama bagi sejarawan agar
memberikan tambahan keluasan pembahasan khususnya
mengenai Kasunanan Kartasura. Bagi kalangan masyarakat

umum, penelitian ini diharapkan menjadi buah pemikiran

10



sehingga lebih peduli terhadap pentingnya memahami dan

merawat sejarah masa lampau.

D. Kajian Pustaka

Kajian Pustaka berguna menjadi bahan rujukan yang akan
digunakan dipenelitian, terutama untuk mendapatkan informasi atau
bahan pokok bahasan yang akan diteliti.'” Adapun rujukan pustaka yang
telah di pilih oleh peneliti , sebagai berikut:

Pertama, tesis Mohammad Chodry (2018), dengan judul “Konsep
Pendidikan Ibnu Khaldun (Perspektif Sosiologi)”*® penelitian tersebut
menjelaskan tentang Pendidikan lbnu Khaldun dalam kajian sosiologi
yang memandang sesungguhnya pendidikan memiliki tujuan untuk
proses pengembangan potensi dari akal-pikiran, pengembangan segi
sikap, dan segi keterampilan pada manusia melalui tahapan belajar dan
mengajar.

Perbedaannya pada penelitian yang peneliti akan lakukan, yaitu
berfokus pada kajian sejarah mengenai pembentukan Kasunanan
Kartasura dengan menggunakan analisis ‘asabiyah lbnu Khaldun.

Kedua, penelitian Leo Agung S (2009), dalam jurnal
“Menelusuri  Situs Kraton Kartasura dan Upaya Pelestariannya™®

Penelitian  tersebut memaparkan tentang sistem pemerintahan

17 Sukardi, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Bumi Aksara, 2004), , 25

18 Mohammad Chodry, “Konsep Pendidikan lbnu Khaldun (Perspektif
Sosiologi)”, (Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2018), 57

¥ Leo Agung S., “Menelusuri Situs Kraton Kartasura dan Upaya
Pelestariannya”, Jurnal Cakra Wisata, VVol.10 No. 1, (2009): 15-26

11



Kasultanan Surakarta serta situs bangunanya, juga upaya yang dilakukan
dalam rangka menjaga kelestariannya sebagai salah satu dari warisan
wisata di daerah Jawa Tengah.

Berbeda dengan apa yang dituliskan dalam penelitian Leo,
penelitian yang akan dilangsungkan menggunakan atau melihat dari sisi
kajian sejarah Kasunanan Kartasura serta penggunaan teori ‘asabiyah
Ibnu Khaldun. Sedangkan pada penelitian Leo lebih condong pada
kajian tentang warisan benda peninggalan Kasultanan Surakarta
sehingga dapat tetap lestari di masa kini.

Ketiga, penelitian Siswanta dalam jurnal “Sejarah Perkembangan
Mataram Islam Kraton Plered”? penelitian tersebut menjelaskan tentang
perkembangan kerajaan Mataram Islam di masa Sunan Amangkurat |
yang diakhir masa kepemimpinannya, sebagai cikal bakal terbentuknya
Kasunanan Kartasura.

Perbedaan pada penelitian milik Siswanta dengan penelitian ini,
bahwa fokus kajian yang akan dilakukan berada di masa pembentukan
awal Kasultanan Kartasura serta penggunaan teori ‘asabiyah lbnu
Khaldun.

Keempat, penelitian Sudibyo dalam jurnal “Mistifikasi dan
Pngagungan Kekuasaan pada Babad dan Hikayat: Kontinutasnya pada
Sistem Kekusaan Indonesia Modern?* Penelitian ini membahas bahwa

ada kesamaan model kepemimpinan antara dua raja yakni,

20 Siswanta “Sejarah Perkembangan Mataram Islam Kraton Plered”, Historical
Studies Journal, Vol.1 No. 12 (2019): 33-42

2L Sudibyo, “Mistifikasi dan Pengagungan Kekuasaan dalam Babad dan
Hikayat: Kontinuitasnya dalam Sistem Kekuasaan Indonesia Modern”, Jurnal
Humaniora 12, no. 2 (2020): 195-204

12



kepemimpinan raja mataran dan melayu memiliki kesamaan yakni
system feodalisme sehingga raja sebagai dzilullah fil’alam.

Perbedaan penelitian milik Sudibyo dengan penelitian yang akan
dilaksanakan, yakni fokus penelitian Sudibyo pada cara pandang
masyarakat terhadap pemimpinnya sedangkan pada penelitian yang akan
dilakukan adalah pembahasan lebih kepada unsur sejarahnya dan
penggunaan teori yang berbeda.

Kelima, penelitian Testriono dalam jurnal “Islamisasi Jawa:
Adaptasi, Konflik, dan Rekonsiliasi?>  Penelitian ~ Testriono
menyimpilkan bahwa dalam kurun waktu pemerintahan Sultan Agung
sampai Sultan Hamengkubuwono | terdapat mistik-sintetis dalam
keagamaan di Jawa yang berdasarkan tiga bentuk utama, yakni perasaan
terhadap identitas Islam, pemenuhan jiwa rukun Islam, dan penerimaan
terhadap kekuatan spiritual lokal.

Perbedaan dalam penelitian milik Testriono dengan penelitian
yang akan dilakukan, yakni pada penelitian ini, berada pada masa
terbentuk Kasunanan Kartasura awal dan perbedaan lainnya penguunaan
teori ‘asabiyah Ibnu Khaldun sebagai cara pandang dalam kajian yang

akan dilakukan.

22 Testriono, “Islamisasi Jawa: Adaptasi, Konflik, dan Rekonsiliasi”, Jurnal
Studia Islamika, Vol.15 No. 2, (2008): 351-374

13



E. Metode Penelitian
Metode penelitian merupakan penjelasan tentang tata cara dan

pedoman dalam mendapatkan jawaban yang sesuai dengan

permasalahan.®

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian adalah jenis dari penelitian kepustakaan atau
library research. Mestika mengatakan bahwa penelitian
kepustakaan sebagai prosedur penelitian yang dilakukan dengan
mengumpulkan data-data kepustakaan,membaca data, hingga
memprosesnya sebagai bahan dari suatu penelitian.?* Maka
penelitian ini membutuhkan dua proses dalam mengumpulkan
data. Pertama, dilakukan pengumpulan data. Data tersebut
dikumpulkan dari berbagai sumber rujukan, misalnya buku,
jurnal, maupun data tulis lainnya. Kedua, adanya proses
pengolahan dan analisis data. Setelah dikumpulkan data yang
diperoleh, data tersebut nantinya diolah dan dipilah sehingga
didapatkan sumber data yang cocok.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian adalah
pendekatan  kesejarahan  (Historical research). Dudung
Abdurrahman mengatakan, pendekatan sejarah adalah seperangkat
prinsip yang tersistem melalui pengumpulan data-data sejarah
dengan efektif, menilainya dengan kritis dan analisis serta

mengutarakan sintesisnya dari hasil yang diteliti dalam bentu

2 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 2003), 45

24 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, 3

14



tulisan.?® Dalam pendekatan sejarah, ada empat tahapan yang
dilalui dalam proses penelitian, yaitu: penulisan data-data, kritik
sumber, penafsiran, serta tahap penulisan.

Metode dalam penelitian ini menggunakan metode
deskriptif kualitatif. Dimana menurut Maolani adalah metoda
penelitian yang memiliki tujuan sebagai gambaran dari situasi dari
objek yang sedang diteliti.?® Dalam hal ini akan digambarkan
situasi dan kondisi pasca wafathya Amangkurat | hingga
terbentuknya  Kasunanan  Kartasura.  Selain  itu, akan
dideskripiskan hal-hal yang berkaitan dengan teori ‘asabiyah Ibnu
Khaldun.

2. Fokus Penelitian

Fokus penelitian menurut Moleong, sebagai batasan-
batasan dalam studi kualitatif yang berguna untuk memilah data
mana yang relevan dengan penelitian.?” Fokus dari penelitian kali
ini berupa bahasan tentang sejarah berdirinya Kasunanan
Kartasura yang meliputi, pertama faktor-faktor pendukung
berdirinya Kasunan Kartasura. Kedua, bahasan mengenai kondisi

sosial-politik pada masa awal berdirinya Kasunanan Kartusara.

% Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah, (Yogyakarta: Ar-
Ruz Media, 2007), 53

% Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian. (Jakarta: Rajawali Pers,
2015), , 72

27 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Remaja
Rosdakarya, 2010), 47

15



3. Sumber Data
Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, yaitu:
a. Sumber Primer
Menurut Maolani, sumber primer merupakan sumber
data yang langsung menadah data yang akan digunakan oleh
peneliti.?® Pada Penelitian ini, digunakan sumber data primer
yakni Babad Tanah Jawi dan Babad Giyanti yang secara
akademis telah dipandang otoritatif serta buku karya H.J. De
Graaf dengan 3 judul buku, di antaranya Puncak Kekuasaan
Mataram (Politik Ekspansi Sultan Agung, Awal Kebangkitan
Mataram, dan De Regering van panembahan Senapati
Ingalaga).
b. Sumber Sekunder
Sumber sekunder adalah sekumpulan data yang
didapatkan dengan cara tidak langsung, yaitu lewat perantara
pihak lain. Seperti buku-buku maupun jurnal-jurnal yang
signifikan.?® Dalam penelitian ini menggunakan serta sumber
pendukung yang dapat menunjang sumber primer seperti buku-
buku kepustakaan, jurnal-jurnal, maupun data tertulis lainnya
yang menunjang penelitian ini.
4. Metode Pengumpulan Data
Tahapan dalam mengumpulkan sekumpulan data menjadi

cara penting dalam memperoleh data, maka dibutuhkan sebuah

28 Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian. 148
2 Rukaesih A. Maolani, Metodologi Penelitian., 152

16



metoda untuk mendapatkan data yang bermanfaat. Adapun

metode penelitian dalam penelitian ini, yakni:

a. Heuristik (penulisan data), adalah tahapan penelitian untuk
mendapatkan sumber data yang sesuai dengan bahan yang
sedang dibahas.®® Tahap heuristik ini, dilakukan dengan
beberapa tahap di antaranya, peratam peneiti memilah dan
memilih data baik berupa buku maupun jurnal sebagai sumber
primer. Dalam penelitian ini, peneliti memilih “Babad Tanah
Jawi” sebagai sumber primer.. Kedua, peneliti menggunakan
buku “The History Of Java” karangan dari Thomas S. Raffles
sebagai sumber sekunder dan buku atau jurnal lain yang dapat
mendukung penelitian.

b. Verifikasi (kritik), merupakan usaha peneliti untuk meneliti
data yang sudah diambil pada aktifitas penelitian. “heuristi”
dianggap benar sesuai keadaan serta valid untuk menjadi
bahan-bahan untuk penelitian.®* Dalam penelitian ini peneliti
menggunakan dua kritik, yakni kritik orientas dan kritik
kredibilitas.  Duakritik  ini  dilakukan  dengan cara
mengkonfirmasi langsung dengan dosen ataupun kepada buku
lain yang sesuai.

c. Interpretasi , merupakan aktifitas penelitian sebagai bahan

memberi tafsiran ataupun pandangan secara teoritis pada ide

%0 Helius Sjamsudin Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Penerbit Ombak,
2017), 67

31 Aminuddin Kasdi, Memahami Sejarah, (Surabaya: UNESA University
Press, 2015), 10

17



yang terkumpul.®2 Dalam hal ini peneliti membuat deskripsi
dan analisis berdasarkan pada pengetahuan dan dari
pengalaman belajar serta diskusi yang panjang dengan dosen
pembimbing. Kemudian fakta serta data yang telah terkumpul
dan diinterpretasikan, akan di konversikan sehingga menjadi
ide kerangka penelitian.

d. Historiografi, merupakan penulisan ide dari penelitian yang
telah yang telah di kemukakan. Yang meneliti akan dapat
memaparkan hasil dari proses heuristik, verifikasi, dan
interpretasi dengan Langkah penyususnan menjadi karya tulis
yang mudah dimengerti dengan memakai petunjuk ilmiah yang
benar.

5. Uji Keabsahan Data

Uji keabsahan data di dalamnya memuat pengujian
kredibilitas dari data. Uji ini dilakukan menggunakan metode
triangulasi data, member check, perpanjangan pengamatan,
analisis pada kasus negatif, serta meningkatkan ketekunan
peneitian. *¥ Adapun metode triangulasi yang dipakai pada
penelitian ini menggunakan triangulasi sumber, sebagai usaha
dalam mengecek keabsahan data menggunakan berbagai sudut
pandang.>* Maka proses menyelidiki kevalidan data-data pada

penelitian ini menggunakan tidak hanya sumber data satu saja,

32 Anton Bakker dan Ahmad Chairis Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat,
(Yogyakarta:Kanisius, 1990), 64

33 Sugiono, Metode Penelitian, (Bandung: Alfabeta, 2018), 283

34 Erwin Widiasworo, Mahir Penenlitian Pendidikan Modern, (Yogyakarta:
Araska, 2018), 155

18



namun menggali berbagai sumber data seperti arsip, dokumen
sejarah, buku asli penggarang, wawancara dengan ahli sejarah,
dan lain sebagainya.
6. Teknik Analisis Data
Analisi data sebagai salah satu cara dalam mencari dengan
metode yang sistematis dari data yang telah melalui proses
pengumpulan.®® Pada penelitian ini, analisis data yang digunakan
adalah teori sinkronik dan diakronik. Metode sinkronik
merupakan metode yang berpedoman pada ruang kejadian dalam
kurun waktu terbatas®®. Dalam penelitian ini menggunakan
analisis sinkronik dengan cara membatasi waktu peristiwa Sejarah
antara masa kemunduran Kerajaan Mataram Islam sampai pada
masa pembentukan Kasunanan Kartasura. Adapun metode
diakronik merupakan konsep analisa yang berpedoman pada
runtutan atau kronologisnya. Maka analisis diakronik pada
penelitian ini meruntut kronologi beberapa kejadian antara masa
kemunduran Kerajaan Mataram Islam sampai pada masa

pembentukan Kasunanan Kartasura.

% Ahmad Rijali, “Analisis Data Kualitatif’, Jurnal Alhadharah, Vol. 17,
No. 33 (2018), 83

% Riza Yulia Citra, “Pengembangan Handout Pendekatan Sinkronik pada
Pembelajaran Sejarah”, Jurnal Kronologi, Vol. 2 No. 4, 2020, 19

19



F. Sistematika Pembahasan

Sistematika pembahasan adalah salah satu pengembangan
hipotesis dengan wujud garis besar  sebuah spekulasi.®” Secara
keseluruhan sistem pembahasan penelitian, yakni: bab I, bab Il, bab III,
bab 1V, dan bab V.

Bab | berisikan bahasan perihal pendahuluan. Dalam
pendahuluan, termuat latar belakang, rumusan masalah, tujuan dan
manfaat penelitian, kajian pustaka, metode penelitian, dan sisematika
pembahasan. Bagian ini memperjelas latar belakang penulis mengapa
memilih topik ini sekaligus di dalamnya termuat kegundahan
akademik penulis. Selain itu terdapat data dukungan dari beberapa
penulis-penulis sebelumnya yang dimuat dalam kajian pustaka.

Rangkaiaan bahasan dalam bab | penting dituliskan sebab di
dalamnya termuat pedoman dalam penelitian yang berguna untuk
penulisan bab-bab selanjutnya.

Bab II, memaparkan tentang ‘asabiyah Ibnu Khaldun dan urian
konseptual tentang tema-tema kesejarahan yang nantinya akan
digunakan sebagai sudut pandang dalam melihat dan menganalisis
faktor-faktor yang berkaitan dengan berdirinya Kasunanan Kartasura.

Bab Il menjadi penting dibahas sebagai acuan untuk menganalisis

data sejarah pada bab Il dan cantuman hasil analisis tersebut
dituliskan pada bab IV dan V.
Bab I1l, membahas tentang aspek kesejarahan Kasunanan

Kartasura. Data-data yang ditampilkan lebih lengkapnya berkaitan

37 Jasa Ungguh Muliawan, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta:
Gava Media, 2014), 134

20



dengan sejarah Kasunanan Kartasura dimulai dari periode
kemunduran Kerajaan Mataram Islam, proses berdirinya Kasunanan
Kartasura, dan kondisi sosial-politik masa awal Kasunanan
Kartasura. Bab Il penting ditampilkan sebab di dalamnya memuat
uraiaan proses kesejarahan Kasunanan kartasura. Di sisi lain, bab ini
penting untuk dikaji sebagai data-data sejarah yang berguna untuk
menjawab rumusan di bab IV.

Bab 1V, mendeskripsikan temuan dari penelitian yang
menjawab masalah pertanyaan pertama. Pada bab IV dibahas tentang
faktor-faktor yang dapat menjadi pendorong berdirinya Kasunan
Kartasura, dan uraiaan kesejarahan dalam proses berdirinya
Kasunanan Kartasura dalam perspektif ‘asabiyah Ibnu Khaldun. Bab
IV menjadi bab penting sebab di dalamnya di tulis hasil dari
peneitian yang juga bermanfaat untuk menuliskan Bab VI yang berisi
kesimpulan penelitian.

Bab V, merupakan akhir dari pembahasan dalam penelitian,
berisikan kesimpulan penting pada bahasan di bab sebelumnya. Pada
bab V mengandung bahasan mengenai kesimpulan dan saran dalam

penelitian.

21



BAB 11
‘ASABIYAH IBNU KHALDUN

A. Biografi Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun mempunyai nama lahir Abdurrahman bin
Muhammad bin Muhammad bin Hasan bin Jabir bin Muhammad bin
Ibrahim bin Abdurrahman bin Khalid bin Usman bin Hani al-Khattab
bin Kraib bin ma’ikarib bin Haris bin al-Wail bin Hujr.!

Ibnu Khaldun dilahirkan di daerah Tunisia tepatnya pada 1
Ramadhan 732 H/ 27 Mei 1332 M? dan wafat pada tanggal 19 Maret
1406 M atau bertepatan dengan 25 Ramadhan 808 H. Sepanjang
hidupnya, Ibnu Khaldun mengalami banyak peristiwa dan kejadian
politik, dari kejadian baik maupun buruk. Pada awal kehidupannya,
Ibnu Khaldun banyak belajar dari ayahnya dan ulama-ulama Tunisia,
mulai dari menghafal Al-Qur’an dan penafsirannya, hadis dan hukum
Islam, tata bahasa serta rektorika, logika, filsafat, filologi, dan puisi.®
Namun saat berusia 18 tahun, wilayah Tunisia mengalami wabah
atau epidemi hingga Ibnu Khaldun harus melihat wafatnya
orangtuanya, guru-gurunya, serta sebagian besar penduduk Tunisia.
Di tengah kemelut yang terjadi di wilayah bagian Afrika Utara

tersebut, beberapa waktu kemudian ketika usianya mencapai 23

! Badri Yatim, lbnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya, (Jakarta: Grafiti
Perss, 1990), 5

2 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, lbnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya,
terj. Machnun Husein, (Bandung: Pustaka Jaya, 2019), 14

8 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 20

22



tahun, Ibnu Khaldun mendapat tawaran menjadi sekertaris pribadi
Sultan Muda Ibk Ishag.* Maka lewat tawaran tersebut, secara resmi
Ibnu Khadun mulai memasuki kehidupan kenegaraannya.

Menjelang abad ke-7 H, Kekhalifahan Al-Muwahhidun hancur
berantakan, sehingga di atas reruntuhan tersebut mulai muncul
negara-negara kecil seperti pada wilayah Tunisia muncul Emirat Bani
Hafs, di Tlemcen dan Barbary Tengah (Aljazair) muncul Emirat Bani
Abdul Wad, dan di Fez serta Maroko dikuasai Kerajaan Bani Marin.
Masing-masing kerajaan saling berebut kekuasaan hingga terjadi
pergolakan politik yang terjadi terus menerus. Bani Hafs dan Bani
Marin terkenal banyak melindungi para cendekiawan, ulama, dan
sastrawan. lbnu Khaldun tergolong beruntung karena menjadi salah
satu cendekiawan yang mendapatkan perlindungan, bahkan mengisi
jabatan kenegaraan di Bani Hafs. Setelah beberapa lama, Bani Hafs
dikalahkan dan mulai mengalami masa kemunduran, maka setelah
kejadian tersebut Ibnu Khaldun memutuskan untuk pergi ke wilayah
Fez dan melanjutkan studinya disana. °

Selama di Fez Ibnu Khaldun banyak menggeluti diskusi-
diskusi dengan beberapa ulama serta cendekiawan, hingga dua tahun
kemudian, Sultan Abk ‘Enn yang merupakan raja besar di Afrika
Utara mengajaknya untuk terlibat dalam politik kenegaraan dalam
istana. Sepeninggalan Sultan Abk ‘ mulailah babak baru perebutan
kekeuasaan dalam istana, akibat perebutan kekuasaan tersebut

pengaruh Ibnu Khaldun dalam istana mulai luntur, sebab di sisi lain

4 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, lbnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 27
5 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 34

23



terdapat persaingan antara pejabat-pejabat tinggi istana. Karena hal
tersebut dan beberapa sebab lain, Ibnu Khaldun memutuskan pergi ke
wilayah Andalusia. Setiba di Andalusia, Ibnu Khaldun disambut oleh
temannya yakni Sultan Ibn Al-Khatib. Sultan sangat menghormati
Ibnu Khaldun dan menyambut baik kedatangannya. Tahun 1363 M
Sultan memercayai Ibnu Khaldun sebagai duta besar dan
mengirimnya kepada Raja Castilia untuk mengadakan perundingan
damai dan persahabatan. Beberapa tahun setelah di Andalusia, Ibnu
Khaldun merasa sikap sultan berubah dingin kepadanya, hal tersebut
sebab khawatir dengan politik yang tidak sejalan lagi dengan sultan.
Di tahun 1364 M Ibnu Khaldun meninggalkan Andalusia menuju
Bougie setelah sebelumnya mengirim surat pada temannya, Abu
Abdullah Muhammad.®

Abu Abdullah Muhammad yang dikenal sebagai Amir Bougie
merupakan kawan lama Ibnu Khaldun, sehingga di sana Ibnu
Khaldun diterima dengan baik. Di Bougie, Ibnu Khaldun diangkat
sebagai Hajib Sultan Bougie, yakni penyelenggara urusan negara dan
penataan eksklusif hubungan Sultan dengan warganegaranya. Setelah
Sultan Bougie wafat akibat serangan Abul ‘Abbas, mengharuskan
Ibnu Khaldun meninggalkan istana. lbnu Khaldun kemudian
menceritakan bahwa dia berjumpa dengan berbagai bahaya dalam

petualangannya serta adanya teror-teror dalam jabatan, sehingga dia

6 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 47

24



rindu untuk belajar yang sudah dia tinggalkan selama bertahun-
tahun.’

Keinginan Ibnu Khaldun untuk melanjutkan menekuni ilmu
pengetahuan belum bisa tercapai pada masa itu. Sebab selanjutnya,
Ibnu Khaldun harus menghadapi kembali gejolak politik. Selama
tinggal di Biskra, Ibnu Khaldun mendapatkan amanat dari Abk
Hamu, Sultan Tlemchen, meminta bantuannya untuk mengumpulkan
suku-suku dan mendukung Sultan Tlemchen. Bersamaan dengan
waktu tersebut, wilayah Tlemchen sedang di invasi Sultan Maroko,
sehingga Ibnu Khaldun bermaksud meminta izin Sultan Tlemchen
untuk berlayar ke Andalusia, kemudian Ibnu Khaldun diizinkan serta
diberikan banyak perbekalan. Mendengar berita tersebut, Sultan
Maroko mencegat Ibnu Khaldun di Pelabuhan Hanin dan
menahannya selama semalam untuk kemudian di bebaskan pada pagi
harinya. Di tahun 772 H, Tlemchen berhasil direbut Sultan Maroko
dan meminta Ibnu Khaldun untuk mengumpulkan suku-suku agar
memihak padanya serta melawan Abk Hamu, Ibnu Khaldun
menerima tawaran tersebut dan membujuk para syaikh dan beberapa
kepala suku untuk bersama melakukan pengejaran terhadap Abk
Hamu.8

Sepeninggalan Sultan Maroko (w. 778 H), Ibnu Khaldun pergi
ke wilayah Fez, namun di Fez terjadi perebutan kekuasaan di dalam
wilayah istana sehingga terjadi pertentangan dan gejolak politik besar

yang kemudian merugikan Ibnu Khaldun karena berakhir dengan

" Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 52
8 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 56

25



ditangkap dan dipenjarakan. Namun kemudian, Ibnu Khaldun
berhasil dibebaskan. Ibnu Khaldun kemudian memutuskan untuk ke
wilayah Andalusia. Saat menempuh perjalanan, Ibnu Khaldun
bertemu dengan Abdullah Ibn Zumruk yang berencana ke Istana Fez.
Ibnu Khaldun meminta bantuan kepadanya agar disampaikan supaya
keluarganya tidak ditahan dan dapat pergi ke Andalusia. Namun
permintaan tersebut tidak dikabulkan bahkan di istana Fez dilakukan
perundingan untuk menyulitkan Ibnu Khaldun serta mengirimkan
kembali ke Afrika. Sepulangnya dari Pelabuhan Hanin, lbnu Khaldun
tampaknya sudah lelah dengan pergolakan politik yang terjadi
sehingga memutusakan menghabiskan waktu dengan keluarganya di
wilayah Bani ‘Arif yang sepi dan tenang. Pada masa saat itulah Ibnu
Khaldun mulai menulis buku-buku sejarah, penelitian-penelitian, dan
kajian-kajian tentang sejarah dan politik. Berbekal pengalamannya
dalam bidang politik, kajian tentang persoalan-persoalan dalam istana
dan lembaga-lembaga negara, pergaulan dengan suku-suku Barbar
mulai dari mempelajari tradisi, sifat-sifat dan kondisi-kondisi
kehidupan mereka. Di tempat yang terpencil dan sepi tersebut, bnu
Khaldun berhasil menamatkan tulisan dalam buku Mugaddimah pada
pertengahan tahun 1377 M.°

Menurut Badri, Ibnu Khaldun hidup di masa ketika barat
mulai membangun dan Islam mulai jatuh. Masa di mana bisa
dikatakan bahwa Islam mulai menginjak kegelapannya dan barat

memulai masa kejayaan. Dampak dari peristiwa tersebut menjadikan

60

® Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 57-

26



banyak wilayah muslim dikuasai oleh barat. Bahkan di Andalusia,
kaum muslim hanya mampu mempertahankan wilayah-wilayah kecil
bagian Selatan saja, yang meliputi Granada, Almeria, dan Gibral Tar
10 Baik dalam perspektif sejarah Islam maupun barat, di masa
tersebut situasi politik dalam Islam dapat dikatakan tidak stabil.

Bidang intelektual Islam pada masa itu sedang berada pada
masa stagnansi. Sehingga pada abad ini intelektual Islam berada pada
masa kesunyiannya. Adapun jika terdapat tulisan dari para ulama dan
cendekiawan muslim, kebanyakan hanya berupa syarah terhadap
buku-buku karangan ulama terdahulu.!* Ibnu Khaldun juga
mengkritisi hal tersebut, bahwa para penulis sejarah cenderung
menempuh cara-cara taklid, sehingga hanya mengulang-ngulang
tema terdahulu yang sudah menjadi pengetahuan umum. Setelah
membaca berbagai buku tentang peradaban manusia, muncul
dorongan untuk menyusun kitab tentang sejarah yang menyingkap
kondisi generasi-generasi yang di dalamnya dimuat bab-bab khusus
tentang berbagai peristiva dan pembelajaran. Maka dalam
mugaddimahnya, Ibnu Khaldun juga mengkritisi beberapa
cendekiawan muslim seperti Al-Mas’udi dan Al-Wagidi*

Ibnu Khaldun hidup pada masa kemunduran peradaban Islam,
namun tidak melunturkan semangat Ibnu Khaldun dalam menggeluti

khazanah keilmuan, dibuktikan dengan masih tekunnya Ibnu

10 Badri Yatim, Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya , 12

11 prof. Dr. Toto Suharto, Historiografi Ibnu Khaldun, (Surakarta: Kencana,
2020), 21

12 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 11

27



Khaldun di dunia menulis bahkan saat berada pada umur 40 tahunan.
Karya besar Ibnu Khaldun yang tersohor sampai sekarang adalah
kitab al-‘Ibar wal Di’wan al - Mubtada’ wal al - Khabar fil Ayyam al
-‘Arab wal al -‘Ajam wal al - Barbar. Merupakan buku tersohor
yang menjadi rujukan banyak peneliti dunia yang terdiri dari tiga
jilid. Kitab Mugoddimah ialah karya pendahuluan dari kitab al-ibar.
Kitab Mugoddimah di dalamnya termuat tentang berbagai ilmu
kemasyarakata, sejarah, politik serta berbagai wawasan lain.*

Karya Ibnu Khaldun merupakan pemikiran yang luar biasa.
Ibnu Khaldun sendiri merupakan orang pertama yang berani dan
tepat dalam mengkritisi sejarah. Selain karyanya, Ibnu Khaldun juga
banyak dikenal sebagai tokoh historiografi , ekonomi, dan tokoh
sosiologi.!* Sehingga, hingga saat ini karya Ibnu Khaldun banyak
yang dialihbahasakan ke dalam bahasa lain. Pengalaman yang di
dapatkan oleh Ibnu Khaldun dalam karir politik semasa hidupnya
tentu menjadi sangat berharga maka berbekal dari pengalaman
tersebut, dijadikan referensi dalam menulis karyanya. Tidak hanya
bekal pengalaman dalam Kkarir politik saja, pengetahuan seperti
sistem lembaga-lembaga yang berjalan di masanya serta pergaulan
dengan suku-suku yang sempat dikunjungi pun tidak luput dari

referensi penulisannya.

13 Theguh Saumantri, “Teori ‘asabiyah lonu Khaldun sebagai Model
Perkembangan Peradaban Manusia”, 29

14 Badri Yatim, lbnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya. , 43

28



B. Teori ‘Asabiyah Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun beranggapan bahwa sejarah merupakan ilmu
yang berguna untuk dipelajari, karena dari sejarah dapat diketahui
sisi sosial umat manusia. Menurut Abdullah ‘Enan, pencatatan
peristiwa sejarah oleh Ibnu Khaldun membutuhkan penalaran,
refleksi-refleksi, metode, dan kajian filosofis untuk menghindari
adanya kebohongan yang menyusup dalam sumber sejarah.’® Maka
dalam menulis sejarah membutuhkan metode-metode khusus agar
sumber sejarah menjadi sumber yang autentik.

Selain mengkritisi tentang historiografi atau penulisan dalam
sejarah, Ibnu Khaldun dalam bukunya “Mugaddimah” juga
menjelaskan tentang peradaban manusia yang dimulai dari adanya
basis komunitas sosial, komunitas ini berupa komunitas masyarakat
tradisional (umran badawi) maupun komunitas masyarakat perkotaan
(umran hadhiri). Maka baik di antara komunitas masyarakat
tradisional maupun masyarakat perkotaan di dalamnya pasti memiliki
hubungan sosial karena membutuhkan satu sama lain.

16 Ol Y) g5l ()0 plo VI Vs 0317

“hubungan sosial merupakan sesuatu yang urgen dalam
kehidupan manusia...”

Proses interaksi atau hubungan sosial antar masyarakat
menimbulkan ikatan sosial. Menurut Rahman, sifat alami manusia

menjadikannya selalu hidup berkelompok, saling menguntungkan

15 Muhammad ‘Abdullh ‘Enan, Ibnu Khaldun: Kehidupan dan Karyanya, 62
16 Ibnu Khaldun, Mugaddimah, (Kairo: Dar lbnu al-Jauzi, 2009), 36

29



satu sama lain, dan membutuhkan orang lain. Maka sifat alami
tersebut secara lazim dibarengi dengan kepentingan hidupnya
membentuk ‘asabiyah atau solidaritas di antara merekal’ lbnu
Khaldun mencontohkan interaksi yang menimbulkan ikatan sosial
terjadi di masyarakat tradisional Arab.

‘Asabiyah berasal dari kata ‘asaba, yang memiliki arti
mengikat®. Teori tentang ‘Asabiyah yang dipaparkan lbnu Khaldun
menjelaskan mengenai ikatan dalam suatu kelompok. lkatan ini
menjadi suatu yang penting dan perlu dimiliki suatu kelompok sosial.
Melalui ikatan sosial, suatu kelompok sosial dapat digambarkan
sebagai kelompok yang kuat ataupun lemah. Maka ikatan sosial ini
berkaitan dengan kesadaran relasi atau hubungan tiap manusia
dengan anggota golongan kelompoknya.

Dalam kajian ilmu sosial, ikatan dalam suatu kelompok dikenal
sebagai jaringan sosial. Jaringan sosial dapat dibedakan menjadi tiga
jenis, yaitu jaringan interest yang terhubung karena kepentingan satu
sama lain, jaringan power yang dapat mengendalikan orang lain, dan
jaringan sentiment yang terjadi sebab hubungan sosial yang memiliki
emosi, misalnya karena pertemanan, hubungan kerabat, dan lainnya®

Menganut pada beberapa pengertian di atas, maka ‘asabiyah

dapat diartikan sebagai kekuatan yang mampu mengikat kesadaran

1 A. Rahman Z., Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun,
(Jakarta: Gramedia Pustaka, 1992), 162

18 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir: Arab Indonesia
Terlengkap, (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 293

19 Ruddy Agusyanto, Jaringan Sosial Dalam Organisasi, (Depok: PT.
Rajagrafindo Persada, 2014), 15

30



individu bahwa dirinya tergolong dalam suatu kelompok sosial.
Adapun kuat dan lemahnya jalinan dalam suatu kelompok
dipengaruhi kuat atau lemahnya ‘asabiyah yang ada di dalamnya.

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa ‘asabiyah mempunyai ruang
lingkup yang lebih lebar dalam menjelaskan hubungan antara kondisi
sosial dan kondisi kultural dalam masyarakat. % Jika terdapat
perbedaan pada kondisi sosial dan kultural dalam masyarakat satu
dengan masyarakat lainya, maka tentu berbeda juga ‘asabiyah yang
terbentuk di dalamnya, sebab pemeran utama dalam proses ‘asabiyah
ditentukan oleh manusianya.

‘Asabiyah sendiri konotasinya dapat dimaknai positif maupun
dapat dimaknai negatif. ‘asabiyah secara positif jika berawalan dari
konsep persaudaraan yang kemuadian membentuk solidaritas sosial.
Menurut kamus besar bahasa Indonesia (KBBI) solidaritas dimaknai
sebagai sifat (perasaan) solider, sifat satu rasa (senasib dan
sebagainya), perasaan setia kawan.?® Maka solidaritas sosial
merupakan sifat satu rasa, saling berbagi satu sama lain karena
memiliki perasaan untuk bersatu. Menurut Nurur, ‘asabiyah
mendorong adanya solidaritas sosial, saling bekerjasama satu sama
lain, memenuhi kebersamaan dan mengekang sifat ingin menang

sendiri.?? Maka adanya ‘asabiyah menjadikan manusia saling

2 lbnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham, dkk.,
1172

2l KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia), Kamus versi online/daring
(Dalam Jaringan), diakses pada 28 Maret 2024

22 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep
‘asabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, 105

31



terhubung dan bekerjasam satu sama lain.

‘Asabiyah dalam konotasi negatif memicu adanya fanatisme
yang membuta sehingga melupakan adanya aspek kebenaran. Maka
pada aspek inilah Islam tidak menghendaki pengertian yang seperti
ini® Fanatisme buta menjadikan manusia Ketika memahami sesuatu
dengan cara yang mutlak tanpa mempertimbangkan hal lainnya.
Melihat arti dari ‘asabiyah secara positif dapat menjadi kekuatan
utama bagi suatu pemerintahan karena antara rakyat dan
pemerintahan saling bahu-membahu satu sama lain.

‘Asabiyah menjadi faktor penting bagi perkembangan suatu
negara atau pemerintahan. Menurut Ibnu Khaldun, ‘asabiyah
berperan dalam mempengaruhi hubungan sebab-akibat akan
terjadinya sesuatu dalam masyarakat, misalnya kesejahteraan pada
masyarakat terjadi karena dalam masyarakatnya yang sudah
berkeadilan. Jika satu orang berkontribusi untuk memenuhi
kewajiban dirinya dalam suatu komunitas maka hak orang lain
dalam komunitas tersebut terbagi secara rata.?* Peran kita sebagai
manusia yang bermasyarakat tentunya terikat akan adanya hak-
kewajiban yang dilakukan dan yang akan didapatkan. Maka jika hak-
kewajiban stabil satu sama lain, tentunya masyarakat akan hidup

penuh kerukunan.

23 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep
‘asabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, 107

24 1pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 285

32



C. Jenis-Jenis ‘Asabiyah

Jika dikategorikan, Ibnu Khaldun membagi lima jenis dari
bentuk ‘asabiyah, lima jenis ‘asabiyah tersebut di antaranya
‘asabiyah yang terjadi sebab kekerabatan, ‘asabiyah persekutuan,
‘asabiyah kesetiaan, ‘asabiyah agama, dan ‘asabiyah perbudakan

yang dibentuk melalui relasi antara hubungan budak dan tuannya.?

1. ‘Asabiyah Kekerabatan

Orang cenderung tidak menyukai penindasan terhadap
kaumnya. Dalam diri manusia terdapat dorongan untuk menolak
adanya pemaksaan yang diarahkan pada kaum sendiri, hal ini
menurut Ibnu Khaldun terjadi sesuai dengan kodrat yang tertanam
pada diri manusia. Selain faktor tersebut, ikatan pertalian darah
mempunyai kekuatan mengikat pada kebanyakan umat manusia®
Lemah atau tidaknya kekeluargaan antar manusia pada suatu
kaum tergantung pada ikatan darahnya, Ibnu Khaldun mengatakan
jika tingkat kekeluargaan antara dua orang yang bantu-membantu
itu dekat sekali, maka jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa
kepada kesukuan yang sesungguhnya. Apabila tingkat
kekeluargaan itu jauh, maka ikatan darahnya semakin lemah.?’
Respon manusia untuk menolong orang lain, cenderung di
dasarkan pada kekeluargaan, apabila kerabatdekat, tentu respon
tersebut akan cepat, jika saja tidak dapat membantu maka timbul

rasa khawatir terhadap respon orang lain sebab kewajibannya

2 |pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 378
2 |hnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192
27 1hnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192

33



terhadap ikatan kekeluargaannya.

Pl LS s adl o Lt e gl Lin Ll 1alls O8I0
“Apabila ikatan kekeluargaan itu tampak jelas, maka akan
berguna sebagai jalan menuju solidaritas”

Setiap komunitas atau pemukiman dari suatu suku memiliki
fanatisme sendiri. Menurut Ibnu Khaldun, ‘asabiyah sebab
adanya kekerabatan ini merupakan ‘asabiyah paling kuat
ikatannya. lbnu Khaldun juga mengatakan bahwa buah dan
manfaat dari garis keturunan adalah fanatisme yang solid dan
saling membantu. Ketika fanatisme disegani dan tempat
peremaiaannya terjaga dengan baik, maka manfaat dari garis
keturunan tersebut jelas lebih kuat dan lebih terasa.?® Dapat
diambil kesimpulan bahwa adanya solidaritas atau fanatisme bisa
terbentuk karena memiliki persamaan rasa sebagai saudara atau
dengan kata lain masih keluarga.

Ibnu Khaldun memberikan contoh yang terjadi pada Bani
Amir yang merupakan salah satu keturunan dari bangsa Zughbah
dan mengklaim memiliki keturunan Bani Sulaim. Atas klaim
tersebut, ada salah satu dari Bani Amir berhasil memimpin
wilayahnya bahkan dikenal sebagai Al-Hijazi* Adanya proses
klaim tersebut, mennadakan bahwa awal dari kepercayaan

Masyarakat terhadap yang memimpin dilandasi karena memiliki

28 |bnu Khaldun, Mugaddimah, 104
2 1pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 206
30 1pbnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 202

34



persamaan keturunan, hal itu terjadi sebagaimana telah di
contohkan oleh Ibnu Khaldun.

‘asabiyah dalam hal ini dapat mempermudah sesorang
untuk mendapatkan suksesi dalam kepemimpinan. Ibnu Khaldun
mengatakan bahwa sejatinya kepemimpinan tidak dapat diraih
kecuali dengan adanya supermasi atau kekuatan. Sedangkan
supermasi atau kekuatan untuk meraih kepemimpingn hanya
didapatkan melalui fanatisme atau solidaritas dalam kelompok.3!
Legalitas kepemimpinan seseorang. Ibnu Khaldun juga
menyatakan bahwa pada kalangan masyarakat Badui, pengaruh
wibawa datang dari para syaikh dan pemuka suku. Hal itu
disebabkan di dalam diri rakyat terdapat rasa hormat dan
penghargaan kepada para syaikh dan pemuka suku. Kekuatan
mereka akan semakin kuat dan disegani, jika syaikh atau pemuka
suku tersebut memiliki rasa kasih pada keluarga dan sekerabat.
Sifat ini menimbulkan rasa saling membantu gotong-royong, dna
memperbesar rasa takut dalam diri musuh.*> Adanya rasa
segolongan menyebabkan jarang terbesit dalam diri seseorang
untuk memusuhi sesamanya, maka solidaritas sosial tentu menjadi
bagian penting dalam rangka menguatkan kekuatan seseorang
dalam suatu kelompok.

Menurut Ibnu Khaldun, banyaknya

kerabat terdahulu yang mulia, terhormat, dan disegani

31 Ihnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 201
32 1hnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 321

35



merupakan tambahan manfaat lain. Generasi pertama yang
menjadi terhormat dan disegani menjadi awalan untuk memimpin
‘asabiyah dalam suatu kelompok masyarakat, namun biasanya
yang terjadi kepemimpinan generasi selanjutnya hanya bertahan
sampai empat generasi saja. Putra yang datang sesudahnya hanya
melanjutkan kebesaran yang telah dibangun sang ayah dengan
bermodalkan pengajaran yang didengar dan diwarisinya. Hanya
saja kualitas pengajaran dan pewarisan tersebut tentu mengalami
kekurangan. Kemudian pada generasi keempat akan mengalami
penurunan kualitas dan kekurangan dalam berbagai segi dan
bahkan kehilangan kebaikan karakter yang telah dijaga oleh
generasi sebelum mereka.

Asumsi bahwa pada generasi keturunan, yang menganggap
kepemimpinan dan keagungan mereka didapat bukan karena
usaha dan kerja keras, melainkan sesuatu yang natural sejak lahir
dan mampu berdiri sendiri bukan karena usaha kelompok dan
bukan juga karena karakter pendahulunya yang memiliki
kehormatan ditengah masyarakat, menjadikan dirinya menjauh
dari orang-orang yang memiliki solidaritas kepadanya dan
menganggap dirinya lebih baik dibanding mereka. Maka tentu
adanya keyakinan semacam ini menjadikan para pendukung yang
awalanya memiliki solidaritas atau ‘asabiyah menjadi merasa
terhina dan pada akhirnya mereduksi kemarahan mereka

terhadapnya  serta  memunculkan  sikap = merendahkan

36



pemimpinnya.®® Kenyataan ini menyebabkan masyarakat menarik
diri dan memilih pemimpin lain dan tunduk pada ‘asabiyah
kelompok lain.

Berpalingnya masyarakat dari ‘asabiyah, tentu akan
menumbuhkan adanya keturunan terakhir dari para pemimpin
terdahulu, yang pada akhirnya menghancurkan ‘asabiyah dalam
kelompok tersebut. Hal semacam ini menurut Ibnu Khaldun biasa
terjadi pada rara-raja dan para penguasa. Sehingga terdapat
pertimbangan bahwa generasi pertama para raja-raja dan penguasa
sebagai pendiri utama, generasi kedua sebagai yang melanjutkan,
generasi ketiga yang mengikuti jejak, dan generasi keempat yang
menghancurkan.

2. ‘Asabiyah Persekutuan

‘Asabiyah ini terbentuk karena adanya jalinan ikatan
dengan kelompok lain. Adanya ‘asabiyah antara pemimpin dan
rakyatnya menjadikan sebuah pemerintahan akan stabil lebih
lama. Suatu ‘asabiyah terbentuk dari beberapa ‘asabiyah lain
dimana satu di antaranya lebih kuat daripada yang lain.
Penggabungan ini akan menyatukan kekuatan sehingga mampu
mengalahkan bangsa lain.** lbnu Khaldun mengatakan bahwa
sebenarnya fase berdirinya suatu negara terdapat 2 fase, pertama

rezim yang berkuasa dapat mencapai kekuasaan karena dukungan

33 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 213
34 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 281

37



bangsa dan kaumnya.®® Kerjasama antara pemimpin dan kaumnya
yang berjalan dengan apik dan terjaga, dapat mempermudah
pemimpin dalam mengemban tugas kekuasaannya.

Ibnu Khaldun menambahkan, memasuki fase kedua,
biasanya terjadi menurunnya kualitas kepercayaan pemimpin
kepada kaumnya, misalnya dengan mengambil kelompok lain
daripada mengambil dari kaumnya untuk duduk di pemerintahan.
Jika kebijakan sedemikian rupa, maka semua itu merupakan
sinyal keruntuhan Kerajaan dan tanda-tanda kehancuran.®®
Hilangnya solidaritas pemimpin kepada kaumnya tentu menjadi
bencana tersendiri, hal itu juga mengakibatkan menurunnya
kepercayaan dan solidaritas antara pemerintahan dan kaum atau
rakyatnya.

Kondisi semacam ini menurut Ibnu Khaldun pernah terjadi
pada masa dinasti Bani Abasiyyah mereka meminta bantuan
kepada para pejuang Arab saat perjuangan awal membangun
pemerintahan, namun ketika telah mencapai stabilitas politik,
Kementerian kerajaan diberikan kepada orang-orang non-Arab.*’
Kebijakan seperti ini menajdikan kerajaan telah dikuasai oleh
unsur lain selain keturunannya ataupun masyarakat kerajaan dan
kekuasan berada di tangan orang yang tidka mengikuti perjuangan
pertama kali.

Apabila proses persekutuan ini terjadi sebelum antara dua

35 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 316
36 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317
37 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317

38



pihak yang bersekutu mencapai kekuasaan, maka ‘asabiyah ini
bisa jadi lebih kuat daripada ‘asabiyah karena kekerabatan. Ibnu
Khaldun menambahkan bahwa loyalitas antar kabilah dengan para
sekutu dan orang yang bergabung di dalamnya terjadi sebelum
semua pihak mencapai kekuasaan, maka bisa jadi memiliki
penyatuan yang menancap lebih kuat dan lebih mengakar.®
Loyalitas antara pemerintahan dengan sekutunya bisa
menjadi kuat maupun menjaid lemah, hal ini menurut Ibnu
Khaldun disebabkan dua faktor, yaitu pertama, jika persekutuan
terjadi saat sebelum berhasil merebut kekuasaan, maka ‘asabiyah
yang ada sama seperti ‘asabiyah sebab garis keturunan, dengan ini
maka tidak ada perbedaan perjuangan antara orang yang memiliki
garis keturunan maupun sekutu dan dapat dikategorikan sebaga
‘asabiyah yang kuat. Kedua, jika persekutuan terjadi saat
kelompok tersebut dalam waktu maupun saat sudah mencapai
kekuasaan, maka kekuasaan ini dapat membedakan antara tuan
dan budaknya. Dengan demikian, status mereka layaknya orang
asing dan kualitas ‘asabiyah yang ada juga lemah sebab waktu
persekutuan tersebut relatif lebih singkat.*® Selain itu, menurut
Ibnu Khaldun faktor pendorong suatau rezim penguasa meminta
bantuan bangsa asing, karena penguasa tersebut meragukan
dukungan, kepatuhan, dan loyalitas garis keturunannya maupun
masyarakat sekitarnya. Maka menurut Ibnu Khaldun beginilah

kondisi berbagai kerajaan ketika mencapai usia tua.

38 |hbnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320
39 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320

39



Bagi Ibnu Khaldun, jiwa manusia selalu meyakini
kesempurnaan orang yang menguasainya dan ia akan patuh
kepadanya. Maka dari itu, sering terjadi bangsa yang terjajah
sellau meniru mode penjajah, baik dalam hal pakaiaan atau
busana, kendaraan, senjata dan penggunaannya, serta segala
aktifitas, kebiasaan, dan perilakunya.*

3. ‘Asabiyah Kesetiaan

‘Asabiyah ini terjadi karena Kkondisi sosial dalam
masyarakat. Jika masyarakat yang semakin majemuk, maka secara
fitrah terjadi ketergantungan satu sama lainnya. Terbentuknya
jalinan komunikasi dalam masyarakat dan dengan dorongan yang
sama untuk maju, maka mulai lahirlah kesetiaan dan solidaritas
dalam masyarakat.

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa loyalitas karena garis
keturunan juga dapat terganti dengan solidaritas yang terbangun
karena kesetiaan. Garis keturunan meskipun natural, namun
terkadang kurang begitu kuat, jika tidak ada sikap saling membela
dan mmepertahankan diri, tidak memiliki hubungan aktivitas
dalam waktu lama, dan tidak diasuh dalam lingkungan yang
sama.*! Bisa disimpulkan bahwa tolak ukur kesetiaan bukan hanya
dilihat dari garis keturunan ataupun persekutuan, penilaian ke
loyalan suatu masyarakat bisa dilihat dari sikap fanatisme mereka

terhadap negaranya.

40 Ihnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 238
41 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 319

40



Menurut Ibnu Khaldun, apabila suatu pemerintahan
mengalami kehancuran, maka dia akan ditangani oleh ‘asabiyah
lain yang pernah berperan serta membesarkan ‘asabiyah
pemerintahan yang hampir runtuh. Hal semacam ini pernah terjadi
pada bangsa Arab ketika kaum Ad hancur. Saudara-saudara dari
kaum Tsamud yang datang setelahnya kemudian membangun
kembali kekuasaan mereka, disusul kaum Amaligah dan Bani
Himyar.

4. ‘Asabiyah Perbudakan

Jiwa manusia terkadang memiliki rasa malas apabila tidak
dapat mengendalikan ekadaan, yang pada akhirnya mereka
memilih menjadi budak dari bangsa laindan menjadi ebban bagi
mereka. ‘asabiyah perbudakan terbentuk sebab adanya hubungan
tuan dan budak. Para budak memiliki ikatan pada tuannya sebab
itu mereka harus bersikap patuh pada tuannya. lbnu Khaldun
mengatakan bahwa hamba sahaya ataupun orang yang
menggabungkan diri dengan suatu kaum dan melebur dalam
fanatisme mereka, mendapat kesempatan untuk menjadi bagian
dari mereka dan memiliki fanatisme dari garis keturunannya.
Namun fanatisme ini berbeda berbeda dengan fanatisme dari garis
keturunan.*?

Ibnu Khaldun kemudian mencontohkan bangsa Turki yang
loyal kepada pemerintanan Bani Abbas sehingga mereka

mendapati keagungan dan orisinalitas karena kekokohan

42 1pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 210

41



loyalitasnya. Begitu juga terjadi pada Ja’far bin Yahya yang
mendapatkan kehormatan termasyhur karena menggabungkan diri
dengan garis keturunan Harun Al-Rasyid sehingga kaumnya loyal
padanya,*?

Adapun sebab lain menurut Ibnu Khaldun ditaklukannya
eksistensi suatu pemerintahan terhadap bangsa lain, karena sifat
pemimpin mereka yang kalah dalam kepemimpinannya sehingga
tidak dapat mencapai puncak kejayaan, maka dia akan bermalas-
malasan bahkan hanya mementingkan isi perutnya sendiri dan
menyenangkan fisiknya. Sifat semacam ini menurut Ibnu Khaldun
merupakan salah satu watak manusia.

5. ‘Asabiyah karena Agama

Menjadi hal yang umum diketahui bahwa kekuasaan hanya
dapat diraih dengan penguasaan, penguasaan sendiri hanya bisa
dilakukan jika ada solidaris dalam suatu kelompok. Maka
solidaritas atau ‘asabiyah menjadi aspek penting dalam upaya
mendapatkan suatu kekuasaan.Sebagaimana dengan hal itu,
keagamaan yang dianut seseorang juga menjadi Kriteria penting
untuk mengarahkan kekuatan ‘asabiyah. Menurut Ibnu Khaldun,
agama akan menghilangkan rivalitas dan iri hati di antara orang-
orang dalam suatu solidaritas dan mengarahkan tujuan mereka
kepada kebenaran. Sebagai contoh Ibnu Khaldun menuliskan
tentang kejadian yang menimpa bangsa Arab pada mas

apermulaan Islam yang berhasil menaklukan berbagai wilayah

43 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 210

42



sehingga tidak ada satu pun hambatan yang ditemui pasukan
muslimin dalam menghadapi musuh.** Hal ini terjadi karena
adanya ‘asabiyah dalam agama yang menginginkan Islam dapat
menyebar luas ke berbagai penjuru.

Pada pemerintahan Al-Musahamidah yang mampu
mengumpulkan kekuatan ‘asabiyah sehingga dapat mengalahkan
musuh-musuh di Maghrib ditambah lagi dia menerima dakwah
keagamaan dari Al-Mahdi maka kekuatannya bertambah berkat
hal tersebut. Hal ini tentu sangat berbeda dengan masa
pemerintahan Zanatah yang hanya mendapat kekuatan dari
‘asabiyah kelompoknya saja.

‘Asabiyah karena agama terjadi karena adanya masyarakat
dan pemimpin yang tunduk pada agamanya. Ibnu Khaldun
menuliskan bahwa walaupun kekuasaan diraih lewat solidaritas
atau fanatisme atau yang dikenal dengan ‘asabiyah, namun
kesatuan jiwa-jiwanya merupakan kehendak dan pertolongan dari
Allah SWT. jika pemerintahan dan masyarakatnya tunduk pada
kebenaran agama dan menolak tipu daya, maka kondisi tersebut
akan menyatukan visi dan misi mereka. Dengan persatuan dan
kesatuan tersebut, maka Kerajaan akan semakin kuat dan jaya.*®

Jika ‘asabiyah membutuhkan unsur agama di dalamnya,
maka dakwah keagamaan juga membutuhkan ‘asabiyah. Menurut

Ibnu Khaldun, sesuatu yang menjadi tumpuan semua orang, harus

44 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 267
45 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 262-263

43



memiliki ‘asabiyah di dalamnya. Jika nabi saja perlu dukungan
solidaritas dari kaumnya, maka sebagaimana terjadi pada manusia
biasa, tentu memerlukan dukungan dari kelompoknya. lbnu
Khaldun juga mencontohkan yang terjadi pada Ibnu Qasi, tokoh
sufi Andalusi yang menyeru pada dakwah dan kebenaran, yang
kemudian sempat tenar dalam dkawahnya sebelum dikalahkan
oleh dakwah Al-Muwahhidun, penyebab terjadi hal tersebut
karena Ibnu Qasi tidak memiliki kabilah yang meyebabkan tidak
ada ‘asabiyah di dalamnya. Berbeda dengan Al-Muwahhidun
menaklukan terlebih dahulu masyarakat Maghrib sehingga
dakwahnya lebih mudah diterima.*®

Menurut Ibnu Khaldun, mayoritas mereka yang tekun
beribadah dan menempuh jalan agama seringkali mengarahkan
orientasi dakwahnya kepada para penguasa yang lalim, seraya
mengajak mereka untuk mengubah kemungkaran dan
memerintahkan kepada kebaikan. Namun, kebanyakan dari
mereka berbasib tragis dalam melewati perjuangan di medan
dakwah ini. Ibnu kahldun juga mencontohkan bahwa kondisi
seperti ini juga menimpa para Nabi dalam perjuangan dakwahnya
yang tidak mudah. Jika sesorang berdakwah dengan jalan seperti
ini tanpa mempertibangkan membangun solidaritas atau ‘asabiyah

maka dia sendiri emnjatuhkan dirinya pada kegagalan.*’

46 |hnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 266
47 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 268

44



D. Peran ‘Asabiyah dalam Sosial-Politik

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa ‘asabiyah sebagai suatu
ikatan sosial yang mengakibatkan tergeraknya solidaritas sehingga
menyatukan satu bangsa.”® Sehingga setidaknya ikatan sosial atau
solidaritas dalam ‘asabiyah sebagai wadah untuk menumbuhkan jiwa
dalam komunitas sosial.

‘Asabiyah dalam politik, mendorong terbentuknya suatu negara
atau dinasti.*® Hal ini juga seperti apa yang dikatakan Ibnu Khaldun,
“‘gsabiyah di dalamanya mensyaratkan seorang pemimpin, sehingga
‘asabiyah merupakan produk khusus dari suatu organisasi politik

dimana kekonservatifan kesukuan memerintah.””*°

Negara memiliki kewajiban pada tiap rakyatnya, setidaknya
dalam dua aspek, pertama negara wajib memastikan masyarakatnya
dapat hidup saling damai dan kondusif sehingga tiap individu dapat
memindungi serta melengkapi satu sama lainnya. Jika masyarakat
mampu untuk membentuk pola kebersamaan seperti ini maka akan
menciptakan bentuk budaya baru yang dapat memberi warna dalam
kehidupan masyarakat. Kedua, negara haruslah memiliki tameng
sendiri dalam menghadapapi segala bentuk serangan dari dalam
maupun luar.®* Maka dari itu, peran dari adanya ‘asabiyah menjadi

unsur yang penting bagi suatu negara. Menurut Ibnu Khaldun,

48 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 144

49 Hanna Widayani, “‘asabiyah Ibnu Khaldun dan Relevansinya dengan
Nasionalisme di Indonesia” Jurnal Mantig, Vol. 2 No. 2, November 2017, 157

%0 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 122

1 H. Samsul Nizar, “Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik Ibnu
Khaldun”, Jurnal Demokrasi, Vol. 2, no. 1 (2003) , 42

45



seorang pemimpin tidak mungkin mampu memimpin kerajaannya
tanpa dilandasi dukungan dan solidaritas dari rakyat yang kuat. Jika
suatu negara kuat, paling tidak dapat bertahan hingga generasi
ketiga.>® Adapun mengenai panjang umur dari suatu generasi yang
memimpin sebuah kerajaan atau negara hal tersebut dipengaruhi
oleh bagaimana kuatnya atau lemahnya ‘asabiyah yang dapat

bertahan.

‘Asabiyah menjadi ikatan yang dapat menyatukan kelompok
sosial dalam masyarakat sehingga menjadikan mudahnya terjalin
persatuan. Maka, ikatan dalam masyarakat dapa terjadi karena
‘asabiyah apapun, baik ‘asabiyah yang berkembang terjadi karena
ikatan darah, perbudakan, persekutuan, maupun karena agama.
‘asabiyah sendiri memiliki dua manfaat sosial, yakni selain sebagai
cara untuk menumbuhkan solidaritas, ‘asabiyah  juga
sebagaipemersatu segala sesuatu yang bertentangan atau yang

berbeda dalam masyarakat.>®

Selain bereperan menjadi pemersatu antara individu,
‘asabiyah juga menjadi dasar kuat dan lemahnya proses
pembentukan sebuah negara atau kerajaan. ‘asabiyah menyarati
tokoh pemimpin dalam berbagai kriteria, misalnya seseorang yang

mampu memiliki dukungan dari keluarga dan para pengikut

2 Nurur Rahmah Nia Solihah dan Gonda Yumitrro, “Relevansi Konsep
‘asabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di Yordania”, Jurnal
Tapis, Vol. 18 No. 2 (2022, 105

%3 Zainab al-Khudhairi, Filsafat Sejarah lbnu Khaldun, (Bandung: Pustaka,
2012), 159

46



setianya. ‘asabiyah menekankan bahwa tidak semua orang dapat
menjadi seorang pemimpin. Sebab pemimpin sendiri memperoleh
jubah kehirmatannya dari sebuah kemenangan.>* Maka, ‘asabiyah
seorang pemimpin harus mempunyai kekuatan lebih besar

dibandingkan dengan ‘asabiyah lainnya.

Bagi Ibnu Khaldun, suatu kelompok dapat memperoleh
kemenangan dari kelompok lain disebabkan tumbuhnya solidaritas
yang kuat. Semua masyarakat yang ikut andil bersedia
mengorbankan diri untuk kepentingan bersama. Maka, raja sebagai
suatu posisi yang diincar dan terhormat, sebab posisi tersebut
memberikan dua kepuasan jiwa dan raga berupa kekayaan dunia
dan kehidupan yang tentram. Maka dari itu, kedudukan raja
menjadi perebutan anggota keluarga lainnya. Adapun proses
merebutnya  atau = mempertahankannya  kedudukan  raja
menimbulkan konflik dan peperangan yang tidak bisa dihindarkan.
Padahal semua konflik dan peperangan tersebut tidak akan terjadi
apabila kuat solidaritasnya.®® Seorang penguasa apabila sudah
berdiri dengan teguh, maka dia akan terbiasa dengan keadaan yang
semacam ini. Sebagai bantuan bagi penguasa atau raja, terdapat

alat-alat kekuasaan kurangyang dapat menjalankan peranan.
Penguasa serta orang yang telah mencapai ketentraman

dalam kehidupan kerajaan tentu akan merasa kurang semangat

menjalankan kerajaan. Hal ini terjadi sebab kemewahan yang

% Hana Widayani, “‘asabiyah Ibnu Khaldun dan relevansinya dengan
Nasionalisme di Indonesia”, Jurnal Mantiq, Vol 2 No. 2 (2017), 158

55 Zainab al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, 153

47



datang tanpa dicapai. Misalnya, proses penurunan gelar dari ayah
ke anaknya, membat anak tersebut berfikir bahwa takdirnya
menuntunnya ke kekuasaan, maka dia tidak perlu berusaha lebih
keras sebab kekuasaan yang dia miliki diselimuti dengan adanya
kemewahan. Padahal, kemewahan tersebut hanya terjadi di awal
saja, sehingga pada akhirnya kekuasaan yang dipimpin akan
semakin melemah karena tercampur sifat kemalasan manusia yang
dapat merusak akhlaknya.®® Maka menjadi komponen yang penting
jika seorang pemimpin memiliki sifat dan akhlak yang baik

budinya.

Apabila suatu ‘asabiyah dalam kondisi yang kuat, maka
‘asabiyah tersebut mampu untuk menguasai ‘asabiyah lainnya yang
kekuatannya tentu lebih lemah.>” Maka yang demikian ini dapat
berlanjut sampai dengan ‘asabiyah yang lebih kuat medapatkan

kesempatan untuk menguasai.

% Hana Widayani, “‘asabiyah lonu Khaldun dan relevansinya dengan
Nasionalisme di Indonesia”, 155

57 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 428

48



BAB 111
SEJARAH KASUNANAN KARTASURA

A. Serangkai Peristiwa Jelang Berdirinya Kasunanan Kartasura

1. Degradasi Kepemimpinan dalam Mataram Islam

Tanah yang awalnya merupakan pemberian atas hasil

kemenangan sayembara yang diadakan Sultan Pajang, pada tahun

1677 M terjadi kisruh besar atas mangkatnya sang Sunan. Dipercaya

tanah tersebut merupakan bekas peninggalan Kerajaan Mataram

Kuno yang napak tilasnya kemudian beralih fungsi menjadi alas

Mentaok. Mardiyono mengatakan bahwa bisa jadi jika tidak ada

sayembara yang diadakan Sultan Pajang, Alas Mentaok akan tetap

menjadi alas dan hutan belantara yang dalam perkembangannya

hanya akan menjadi perkampungan biasa! Walaupun sempat

mengalami kekosongan penghuni, alas Mentaok kembali pulih

dengan datangnya rombongan pemenang sayembara dari Sultan

Pajang

Menurut Abimanyu dahulu Alas Mentaok merupakan bekas

Kerajaan Mataram Kuno, yang ketika kerajaan ini runtuh, daerah

Mataram berubah menjadi hutan dan disebut dengan Alas Mentaok.

Lalu Ki Pamanahan dan Ki Juru Martani Bersama rombongannya

pindah dari Pajang kemudian membuka hutan Mentaok itu menjadi

! Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 12

49



kampung Mataram.? Keberuntungan sendiri didapatkan leluhur
Sunan Amangkurat | karena berkatnya, Alas Mentaok bisa menjadi
sebuah Kerajaan besar.

Dikenal sebagai pemenang sayembara Sultan Pajang, Ki
Pamanahan bukanlah perintis pertama Kerajaan Mataram Islam.
Setelah Ki Pamanahan wafat, putranya sendiri yaitu yaitu Danang
Sutawijaya merintis didirikannya Kerajaan Mataram Islam yang
berpusat di Kota Gede. Mardiyono menuliskan bahwa dalam
sejarahnya, Kerajaan Mataram Islam baru menjadi negara berdaulat
pada abad ke -17 dengan raja baru mereka bergelar Panembahan
Senopati.®

Menurut De Graaf, setelah mendapatkan hadiah dari Sultan
Pajang, Ki Pamanahan langsung berangkat ke alas Mentaok bersama
rombongannya. Awalnya Ki Pamanahan ditawari memilih antara alas
Mentaok dan tanah Pati. Sehingga pada akhirnya Ki Pamanahan lebih
memilih tanah Mataram sebab haknya sebagai putra sulung
membawanya untuk mendapat kedudukan yang paling rendah hingga
dia memilih tanah Mataram yang masih berbentuk hutan belantara.
Pendapat lain dari W.L. Olthof yang mengatakan bahwa pemilihan tanah
Mataram sebagai hadiah sayembara oleh Sunan Pajang kepada Ki
Pamanahan sebab merujuk pada ramalan Sunan Giri bahwa suatu saat

nanti tanah mataram akan berdiri suatu Kerajaan Islam yang menguasai

2 Soedjipto Abimanyu, Kitab Terlengkap Sejarah Mataram, (Yogyakarta:
Saufa, 2015), 345

3 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 99

4 H.J. De Graaf, Awal Kebangkitan Mataram, terj. Proyek Penelitian dan
Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 43

50



pulai Jawa.® Dua pendapat tersebut setidaknya memiliki satu kesimpulan
yang sama bahwa awal berdiirnya Kerajaan Mataram Islam berasal dari
tanah Mmataram yang pada saat itu masih hutan belantara dan menjadi
hadiah dari Sunan Pajang atas kemenangan sayembara oleh Ki
Pamanahan.

Beberapa kali Mataram Islam dipimpin oleh beberapa raja,
baru di Masa Sultan Agung, Mataram Islam mencapai puncak
kejayaannya, bahkan kekuasaan Mataram Islam meliputi seluruh
wilayah jawa dan sekitarnya kecuali wilayah Kasultanan Banten dan
Kasultanan Cirebon. Ditambah lagi, menurut Sartono, dalam
pencaturan politik historis Jawa abad XVII ditandai perebutan
pengaruh antar wilayah. Peran Mataram disini sebagai pemegang
kunci dalam system pertukaran dikarenakan hasil berasnya yang
potensial.® Maka bisa jadi karena faktor penghasilan surplus beras
yang bagus, VOC tertarik menguasainya.

Kejayaan Mataram Islam di masa Sultan Agung juga terlihat
pada beberapa unsur kemasyarakatan, seperti dalam hal kesustraan.
Kesustraan di masa Sultan Agung juga ikut berkembang, bahkan
Sultan sendiri berhasil menuliskan sebuah karya sastra yaitu serat
nitipraja, serat kekiyasaning pangracutan, serat sastra gendhing.’

Selain itu untuk mejaga pertahanan kerajaan, Sultan Agung memiliki

> WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, 85

® Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
(Jakarta: Gramedia, 1992), 136

" H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), terj. Tim Pustaka Utama Grafiti dan KITLV, (Jakarta: Pustaka Utama
Grafiti, 1990), 123

51



300.000 tentara keraton belum termasuk tantara misili yang berasal
dari desa.® Hal menarik lainnya, ternyata Sultan Agung dalam
merekruit tumenggungnya tidak hanya untuk golongan orang jawa
saja, bahkan dua tumengung dari Tegal dan Jepara merupakan orang
Turki dan Gujarat.® Namun setelah lama berkuasa kurang lebih 32
tahun, di tahun 1645 Sultan Agung mangkat dan digantikan putranya
yaitu Raden Mas Sayidin dan mendapatkan gelar Kanjeng Susuhan
Prabu Amangkurat Agung atau lebih sering dikenal sebagai Sunan
Amangkurat .10

Mardiyono mengatakan bahwa kesuksesan kepemimpinan
Sultan Agung merupakan jeri payah kekuatan Mataram Islam sendiri,
di masa Sultan Agung bahkan pernah memerangi kongsi dagang
Belanda vyaitu Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) di
Batavia untuk mencegah makin berkuasanya firma dagang asing itu.
Namun ironisnya di kemudian hari, di masa kemundurannya
Mataram Islam berbalik bekerjasama dan menerima bantuan VOC.!
Keberpihakan dengan VOC kemudian menjadi ironi tersendiri
dimana di masa lalu bahkan Sultan Agung tidak sejalan dengan
VOC, tetapi keturunannya malah menggabungkan kekuatannya
dengan VOC.

Keberpihakan Mataram Islam dengan VOC bermula pada

8 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), 132

® H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), 110

10 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 223
1 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 127

52



masa kepemimpinan Sunan Amangkurat 1. perlu diketahui bahwa
Sunan Amangkurat | merupakan pemimpin keempat dalam
kepemimpinan Kerajaan Mataram Islam setelah sebelumnya
dipimpin oleh Panembahan Senapati, Sultan Anyakrawati, dan Sultan
Agung. Menurut W.L. Olthof, Sultan Mataram sedang dalam
keadaan sakit keras dan berpesan agar Pangeran Adipati Arya
Mataram putranya menjadi pemimpin selanjutnya dengan gelar
Kanjeng Susuhan Mangkurat Senopati Ing Alaga Ngabdur Rahman
Sayidina Panatagama.

Pada tahun 1645 M setelah wafat Sultan Agung, Amangkurat |
diangkat menjadi raja pada Kerajaan Mataram Islam sebagai penerus
ayahnya. Pada saat tahu pertama memerintah, Amangkurat |
menandatangi sebuah perjanjian perdamaiaan dengan kongsi dagang
VOC yang berisikan 6 pasal. Di antara pasal tersebut vyaitu,
pengaturan proses pengiriman delegasi Belanda kepada negeri
Mataram, kebersediaannya Belanda dalam melibatkan perjalanan
ulama-ulama Mataram, dibebaskannya tahanan Belanda yang berada
di wilayah Mataram, menyerahkan sejumlah orang yang beruhutang,
peperangan yang dilakukan secara bersama, serta pelayaran yang
tanpa diatur di wilayah Kepulauan Maluku. Pasal yang disebutkan itu
kemudian dilegalkan pada 24 September 1646 M.™® sejak awal
memerintah, Amangkurat | sudah tidak asing lagi dengan

persekutuan terhadap kompeni Belanda, dibuktikan dengan adanya

12 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, , 184

13 Siswanta, “Sejarah Pengembangan Islam Kraton Plered”, Historical
Studies Journal, Vol.1, No.4, 2019, 37

53



beberapa pasal perjanjian.

Amangkurat | beruntung karena diwarisi bertakhta Mataram
Islam saat berada pada puncak kejayaan Kerajaan tersebut. Dalam hal
kepemimpinan, Amangkurat | menerapkan system sentralisasi
kekuasaan atau pemerintahan yang terpusat. Namun seiring
berjalannya waktu, banyak kebijakan dari Amangkurat | yang menuai
kontroversi, misalnya pemindahan istana dari Kerto ke Plered,
pengiriman Tumenggung Wiraguna dan Tumenggung Danupaya
untuk merebut Blambangan namun kedua berakhir dibunuh ditengah
jalan, tokoh-tokoh senior yang sudah mengabdi dari masa Sultan
Agung disingkirkan dengan alasan tidak sejalan pandangan
politiknya. ~ Penyingkiran ini  juga menyebabkan adanya
pemberontakan oleh Pangeran Alit yang didukung para ulama dan
tokoh Islam. Setelah wafat dan kalahnya Pangeran Alit, Para Ulama
dan keluarganya, dengan jumlah total sekitar 5.000-6.000 lebih
dikumpulkan di alun-alun Plered untuk dibunuh.}* Maka dengan
berbagai peristiwa tersebut, Amamngkurat | sering berkonflik dengan
berbagai pihak.

Tahun 1674 M terdapat kudeta besar-besaran yang terjadi di
wilayah Madura yang saat itu dipimpin oleh Trunojoyo, seorang
pangeran dari daerah Arisbaya. Dengan bala dan bantuan dari pelaut
Makassar yang saat itu dikomandani oleh Kraeng Galesong.
Pemberontakan oleh Trunojoyo tersebut kemudian makin menjalar

ke wilayah Jawa Timur serta di daerah-daerah Pesisir Jawa Tengah.

14 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 224-225

54



Puncak dari pemberontakan itu, Istana Plered berhasil dikuasai oleh
Trunajaya pada 1677 M, sehingga Amangkurat | berhasil kabur
dengan anaknya dan beberapa pengawal. Tetapi dalam pelariannya,
Amangkurat 1 meninggal, dan dimakamkan di daerah Tegalwangi
atau saat itu dinamakan dengan daerah Tegalarum, desa Pesarean,
Kabupaten Tegal.
2. Polemik hingga Pemberontakan oleh Trunajaya
a. Latar Belakang Pemberontakan Trunajaya

Di masa akhir pemerintahan Amangkurat |, dihadapkan oleh
pemberontakan yang digerakan oleh seorang pangeran asal Madura
yang kemudian dikenal dengan pemberontakan Trunajaya. Menurut
Mardiyono, Raden Trunajaya merupakan Kketurunan dari penguasa
Madura yang tinggal di keraton Mataram, namun setelah ayahnya
meninggal akibat dibunuh atas perintah Amangkurat I, kemudian dia
meninggalkan keraton Mataram dan pindah ke Kajoran.™®
Selanjutnya diketahui bahwa ayah Trunajaya yaitu Demang
Melayakusuma merupakan salah satu dari tokoh bangsawan dan
ulama yang menjadi korban atas pembantaiaan Amangkurat | dimasa
kalahnya Pangeran Alit.

Di waktu lain, setelah peristiwa konfrontasi perebutan Ni Rara
Oyi antara Amangkurat | dan Adipati Anom yang nantinya bergelar
Amangkurat Il, Adipati Anom kemudian bersedih hati karena
kematian eyangnya yakni Pangeran Pekik. Orang Mataram yang

dekat dengan perkampungan Pangeran Pekik juga merasa gundah dan

15 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 245

55



mendukung Adipati Anom untuk menjadi raja dan menentramkan
Mataram. Dia kemudia teringat eyangnya di Kajoran dan bergerak
untuk meminta bantuan. Saat ditemui dikediamannya eyangnya
sangat terkejut dan memberi saran agar kegundahan hati tersebut
diwakilkan pada menantunya saja yakni Raden Trunajaya. Akhirnya
Adipati Anom sepakat untuk bekerjasama dengan Trunajaya dan
merencanakan untuk menggulingkan takhta ayahnya.'® Konsolidasi
antara Adipati Anom dan Trunajaya akhirnya disepakati dan
merancang beberap tahap untuk memberontak.
Konsolidasi Adipati Anom, Trunajaya, dan Makassar

Setelah dibuat kesepakan tersebut, Trunajaya pada tahun 1671
Trunajaya kembali ke Madura dan Bersiap menghimpun kekuatan.
Di tempat lain, Makassar telah jatuh di tangan VOC sehingga
mereka diusir dan masyarakatnya menggembara hingga tiba di
daerah pesisir Jawa dan Nusa Tenggara namun mereka banyak
membajak dan merompak. Adipati Anom kemudian mengizinkan
orang-orang Makassar untuk menempati desa Demung. Nantinya,
orang-orang Makassar ini bergabung dalam pemberontakan yang
dilakukan Trunajaya.

Kerajaan Mataram Islam di masa Amangkurat | tidak memiliki
tantara permanen, Sebagian besar pasukannya diambil dari tantara
yang sudah dibangun oleh daerah-daerah raja. Tantara tersebut juga
diambil dari para petani yang diwajibkan penguasa setempat untuk

menjadi bala bantuan kerajaan. Sebagian lain merupakan para

16 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 207

56



penjaga istana. Kala itu sudah dikenalkan Meriam, senjata api kecil,
dan senapan sudut. Sehingga sudah dikenalkan teknologi milik
militer Eropa. Orang Eropa juga dipekerjakan untuk melatih pasukan
tantara Jawa dalam keterampilan militer, namun seringkali para
petani yang dipilih memilih kabur saat pelatihan. VOC sendiri
memiliki tentara professional khusus yang bersenjata lebih lengkap.
Selain itu, dalam logistic VOC juga lebih unggul. Atas dasar inilah,
saat terjadi pemberontakan oleh Trunajaya, Amangkurat | meminta
bala bantuan dari VOC yang nantinya dikomandoi Laksamana
Speelman. ¥’

Koalisi antara Mataram-VOC ini berhasil menumpas
pemberontakan Trunajaya di Surabaya dan mengambil alih Madura.
Namun sangat disayangkan, ternyata Trunajaya membagi
pasukannya menjadi 2 yakni di Surabaya dan pedalaman Jawa
Tengah dan Jawa Timur. Jika di Surabaya Trunajaya gagal, maka di
pedalaman Jawa Tengah dan Jawa Timur berhasil dikuasai hingga
pasukan ini mampu menguasai Istana Plered. Setelah berhasil
menguasai istana, Trunajaya dan pasukannya membawa harta
kekayaan hasil jarahan di istana dan kembali ke Kediri.!8

Amangkurat | yang saat itu sedang sakit, bersama pasukan dan
anggota keluarganya melarikan diri kearah barat. Di sisinya juga

terdapat Adipati Anom atau Raden Mas Rahmat yang pada akhirnya

7 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 251
18 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 252

57



kembali ke sisi ayahnya. 1° Masa pelarian Amangkurat | kemudia
ditutup dengan mangkatnya Sang Sunan dan pemberian titah kepada

keturunannya.

B. Cikal Bakal Berdirinya Kasunanan Kartasura
1. Usaha Penumpasan Pemberontakan Trunajaya

Pada Juli tahun 1677 M pemimpin tunggal Kerajaan Mataram
Islam wafat, maka sang putra mahkota digawangi untuk
menggantikan takhta ayahnya. Pengangkatan tersebut tentu melalui
berbagai kendala, namun proses penerimaan Amangkurat 11 sebagai
penerus Kerajaan Mataram Islam  pertama Kkali diterima dan
dideklarasikan oleh bangsawan Jawa di Tegal. Sebelum mengetahui
ayahnya wafat, Amangkurat Il telah dititipi wasiat oleh ayahnya
untuk menerusakan kembali takhta Kerajaan Mataram Islam. Namun,
sebetulnya ada perasaan dilematis untuk melaksanakan titah tersebut.
Menurut Tim Folkor tegal, setelah sang raja wafat, adipati anom
menderita dan merana hatinya. Sang dipati berniat meninggalkan
Mataram Islam untuk mencari kejernihan hati. Tujuh malam selama
tinggal di masjid daerah Banyumas, sang adipati bermimpi kejatuhan
tujuh bulan diatasnya dan tenggelam ke badannya.?® Atas ilham
mimpi tersebut Amangkurat 1l mendapatkan dorongan batiniah
sehingga dia mampu menguatkan tekad untuk meneruskan kembali

kejayaan Mataram Islam.

19 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 262

2 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, (Tegal: Dinas Kearispan dan
Perpusatakaan Kota Tegal, 2017), 2

58



Adipati Anom kemudian mendapat gelar sebagai Sunan
Amangkurat 112! sebenarnya gelar Sunan dan Sultan dalam Kerajaan
Islam menjadi suatu hal yang umum, apalagi pada bentuk
pemerintahan yang monarki. Misalnya pada Kerajaan Turki Utsami
yang mengkampanyekan gelar tersebut dengan pencetakan uang atas
Namanya dan dalam setiap khutbah nmanya disebut.?? Dimasa Sultan
Agung, penganugerahan gelar Sultan bisa jadi merujuk pada
kerajaan-kerajaan muslim sebelumnya juga berpedoman pada politik
kebudayaan di Melayu-Pronesia. Sartono menyebutkan adanya
dwitunggal dalam politik kebudayaan Melayu-Polinesia yang
membagi kekuasaan duniawi dan kekuasaanrRohani seorang raja.?
Dalam pengagungan kekenaikan gelar Sultan selain perluasan
wilayah keraton, Sultan Agung juga membuat Meriam yang sangat
besar yang dinamai Sapu Jagat atau Pancawura.’* Bisa jadi
berdasarkan dua pendapat tersebut gelar Sultan merujuk kepada
keduanya atau salah satunya

Pewarisan gelar Sunan Amangkurat Il tentu berbeda dengan di
masa Sultan Agung. Menurut Sartono, sejak Islamisasi, banyak raja
yang berkuasa memakai gelar Sultan, jika terjadi pada raja Melayu,

maka yang sering dipakai adalah gelar Syah seperti halnya gelar-

2L An’nisa Imania, “Pergolakan Keagamaan dan Pemberontakan raden

Trunojoyo terhadap Mataram Tahun 1674-1680”, Jurnal Qurthuba, Vol. 5 No.
2 (2022), 137

22 Muhammad Abdul Karim, “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”, Jurnal

Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11, (2015), 19

23 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 48
2 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan

Agung), 133

59



gelar Raja Parsi.? Penggunaan gelar Sunan lebih lanjut merujuk pada
penggunaan gelar Sunan pada para walisongo. Misalnya pada gelar
Susuhunan atau sunan yang diperuntukan bagi Raden Rahmat dalam
bentuk Susuhunan Ampel atau Sunan Ampel, sebab kedudukannya
yang suci di dukuh Ampel dan kewenangan mengajarkan tasawuf
pada muridnya? Hal ini agaknya menjadikan referensi penggunaan
Susuhunan atau Sunan dalam Sejarah kerajaan Mataram Islam bahwa
keluarga kerajaan mampu membaur dengan Masyarakat sebagaimana
dilakukan para Walisongo.

Mardiyono menuliskan bahwa setelah adanya pelarian Sunan
Amangkurat | beserta keluarganya dari kejaran Trunajaya, juga peristiwa
mangkatnya Sunan Amangkurat | yang kemudian mewasiatkan pada
Amangkurat Il untuk melanjutkan takhta Kerajaan Mataram Islam.?’
Sejalan dengan ini, W.L Olthof menambahkan bahwa pasca
penggumpulan kekuatan dari rakyat yang dipimpin Tumenggung
Martoloyo bersama datangnya bala dan bantuan dari Jepara, Demak, dan
Belanda. Pasukan tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang
melawan Trunajaya.?® Dikalahkannya Trunajaya oleh pasukan
Amangkurat |1, bersamaan dengan itu wilayah Kediri berada di bawah
kekuasaan Kerajaan Mataram.

Hubungan ayah dan anak antara Amangkurat 1l dan

% Choirunnisa Nur Rahmaningsih, “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”,
Jurnal Ad-Dhuha, Vol. 1 No. 1, 64

% Choirunnisa Nur Rahmaningsih, “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”,
66

27 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020), , 183-185
28 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 238-243

60



Amangkurat | tidak berjalan damai, acap kali terjadi konflik di
dalamnya. Misalnya saat terjadi konfrontasi perebutan Ni Rara Oyi
yang berujung hilangnya nyawa Ni Rara Oyi dan Pangeran Pekik,
bahkan menurut Olthof, sempat terjadi pembelotan Amangkurat 11
dengan rencana menurunkan takhta ayahnya.?® Amangkurat Il
bahkan pernah bekerjasama dengan Trunajaya guna melengserkan
takhta ayahnya, namun namun kemudia Amangkurat Il sadar dan
mengubaha arah untuk mendukung ayahnya. Hasil dari Kerjasama itu
membuat Trunajaya makin bertambah kuat, hingga akhirnya terjadi
pemberontakan yang mengakibatkan Mataram Islam diluluhlantakan.
Sepeninggalan Amangkurat | (w. 1677 M), serta bantuan dari
para tumenggung pesisir dan kompeni Belanda, Amangkurat Il
berhasil merebut kembali Mataram Islam dan mendirikan Kasunanan
Kartasura di wilayah Wanakerta.*® Sartono menuliskan bahwa dalam
kondisi politik yang terjepit, maka adipati anom terpaksa
mencurahkan harapannya pada kompeni. Faktor ketergantungan
itulah yang akhirnya melemahkan kedudukannya sendiri dan
keturunannya di masa mendatang.®* Keberhasilan Amangkurat Il
tentu tidak lepas dari berbagai faktor, baik faktor internal berupa
dukungan masyarakat pesisir dan tumenggung pemimpin wilayah
maupun faktor eksternal berupa bantuan dari kompeni Belanda.

2. Regenarasi dari Kerajaan Mataram Islam

29 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 204
30 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020), 195

31 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
188

61



Berhasilnya Amangkurat 1l mengalahkan Trunajaya, kemudian
menggagas pemikiran untuk membentuk sebuah pemerintahan baru
yang memisahkan diri dengan pemerintahan lama di Plered. Menurut
Mardiyono, berkat tambahan dukungan oleh para pengikut Amangkurat
I, di tahun 1680 M Amangkurat Il mendirikan istana baru di wilayah
hutan Wanakerta yang kemudian diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi
sebab saat itu wilayah istana Plered telah dikuasai oleh adik Amangkurat
Il yakni Pangeran Puger.®> Menurut Wahyu, tidak semua senang atas
pergantian raja karena saudara dari Amangkurat 11 yaitu Pangeran Puger
juga telah menasbihkan diri sebagai raja.** Adanya dualisme kekuasaan
ini menjadikan rawan akan konflik internal istana.

Serangkaiaan peperangan ini tidak membuat konflik selesai
begitu saja, karena dalam pandangan Amangkurat Il masih ada musuh
lain dari keluarganya sendiri, yakni Pangeran Puger. Wahyu menuliskan
bahwa selesai dengan urusan Trunajaya, Amangkurat Il bergerang untuk
menyerang istana Plered sehingga Pangeran Puger mengalami
kekalahan dan melarikan diri ke Bagelan serta berakhir menyerah di
tahun 1681. Pangeran Puger mendapatkan ampunan, namun masih
dicurigai dan diamati oleh istana.>* Keberhasilan Amangkurat Il tentu
membuahkan hasil yang luar biasa, namun Amangkurat Il perlu untuk
mengingat konsilidasinya dengan kompeni yang perlu diwaspadai

dampaknya.

32 peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 275

% Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), (Yogyakarta: Pt. Anak Hebat Indoonesia, 2017), , 65

3 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 67

62



Kompeni Belanda dengan kesatuan dagang yang dikenal dengan
VOC mengambil peluang besar atas konflik dalam pemerintahan
Amangkurat 1l. Menurut Sartono, akibat kontrak yang ditandatangani
1677 dan 1678, Kasunanan Kartasura banyak kehilangan daerah
kekuasaannya serta utang besar kepada VOC yang mustahil untuk
dilunasi. Pendek kata, kekuasaan VOC bertambah makin besar di tanah
Kasunanan Kartasura.®® Sartono menambahkan, Di sisi lain, dalam
istana makin banyak partai anti kompeni yang dipimpin patih
Nerangkusuma dan Nyai Asem. Sikap Sunan semakin lama juga sekin
anti-kompeni karena pengaruh dari Nerangkusuma. Namun terkadang
sikap Sunan juga mendua dan mudah terpengaruh lingkungannya. Maka
dia senantiasa terombang-ambing antara kedua pendirian.®® Atas
kebimbangan Sunan, di antara kedua sisi antara mendukung kompeni
dan anti-kompeni membuat sikpa politiknya setengah-setengah

Sikap tidak kokohnya Amangkurat 1l akhirnya terbongkar oleh
VOC. Menurut Mardiyono, VOC berhasil menemukan bukti surat
Amangkurat Il yang ditunjukan kepada Cirebon, Johor, Palembang, dan
Bangsa Inggris yang isinya ajakan untuk memerangi VOC. Selain itu,
Amangkurat Il juga mendukung pemberontakan Kapita Jonker antara di
tahun 1689. Maka pihak VOC menekan Kasunanan Kartasura untuk
segera melunasi biaya perang Trunajaya sebesar 2,5 juta gulden. Hingga

akhirnya Amangkurat Il meninggal dunia pada tahun 1703 yang

%5 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 210

% Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 214

63



kemudian pemerintahannya digantikan anaknya yaitu Amangkurat 111.%
Maka demikian perjalanan Kerajaan Mataram Islam yang berawal dari
Alas Mentaok sehingga kemudian diubah menjadi sebuah
perkampungan dan berkembang menjadi sebuah Kerajaan Islam yang
nantinya diwarnai dengan berbagai konflik internal istana hingga terjadi
dualisme kepemimpinan antara Sunan Amangkurat 1l di Kartasura dan
Pangeran Puger di istana Plered.
3. Dualisme di antara Dua Pemimpin

Keberhasilan ~ Amangkurat 1l menumpas pemberontakan
Trunajaya tidak menjadikan masalah selesai begitu saja. Hal ini
dikarenakan Amangkurat Il masih harus menghadapi permusuhan
dengan adik tirinya, Pangeran Puger atau Pakubuwono |. Menurut
Mardiyono, awalnya Amangkurat Il ditugasi untuk tetap di Plered
menjaga Istana dan membendung Trunajaya selama Amangkurat | dan
rombongannya pergi dari istana. Namun Amangkurat Il menolak,
sehingga Pangeran Puger mengajukan diri untuk menjaga istana dan
membuktikan pada ayahnya bahwa tidak semua keluarga Kajoran
bersekuut dengan Trunajaya.®

Setelah Trunajaya berhasil menjarah harta keraton dan
meninggalkan Plered, barulah Pangeran Puger kembali ke istana dan
menumpas sisa-sisa anak buah Trunajaya yang berjaga disana. Selesai
dengan rakaian tersebut, Pangeran Puger mendapat gelar barunya Sunan

Ingalaga sebagai raja baru Mataram di Plered. Namun Amangkurat |1

37 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 280

% Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
231

64



tidak mengambil Tindakan apapun terhadap Pangeran Puger,
barangkalikarena fokus dengan Trunajaya yang dianggap lebih
berbahaya, juga Pangeran Puger adalah keluarganya sendiri maka
masalah tersebut bisa diselesaikan dengan damai.®* Tindakan
Amangkurat Il tersebut seolah menandakat bahwa setelah hancurnya
Kerajaan Mataram Islam, terdapat dualisme kepimimpinan dan dualisme
wilayah pemerintahan yaitu di Plered dan di Kartasura. Namun untung
saja selama 23 tahun memerintah (1680-1703) tidak terjadi kerusuhan
antara Amangkurat Il dan Pangeran Puger.

Pada tahun 1703 Amangkurat 1l wafat dan digantikan putranya
yaitu Amangkurat 111. Kabar kematian tersebut memberanikan Pangeran
Puger untuk merebut Kasunanan Kartasura. Menurut Mardiyono,
PAngeran Puger awalnya tinggal di Semarang dan mendapat dukungan
dari VOC, setelah dukungan tersebut Pangeran Puger mengangkat
gelarnya sebagai Pakubuwana I. pada tahap selanjutnya, Amangkurat 111
memebangun pertahanan di Ungaran yang dikepalai oleh Pangeran Arya
Mataram, namun pada akhirnya Arya Mataram membelot dan malah
mendukung Pangeran Puger, karena terdesak dan tidak memiliki banyak
pasukan sebab para Bupati Pesisir Tegal sampai Surabaya kompak
mendukung Pangeran Puger Amangkurat Il dan rombongannya
melarikan diri ke Ponorogo.

Selama masa pengejarannya Amangkurat Il banyak berpindah
tempat, hingga akhirnya di tahun 1708 menyerah dan diasingkan ke Sri

Langka, hingga kemudia Pangeran Puger naik takhta di Kartasura dan

3 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 59-60

65



bergelar Pakubuwana 1110 Adanya pengasingan tersebut maka
selesailah takhta keturunan Amangkurat Il sebagai Sunan kerajaan
Kasunanan Kartasura.

Tahun 1708 menjadi legistimasi bagi Pakubuwana | sebagai
Sunan dua kerajaan, sehingga memeutuskan pemerintahannya ada di
Kasunana Kartasura. Pada tahun 1719 Pakubuwono | wafat dan
digantikan putranya yang mendapat gelar Pakubuwana IlI. Di masa
pemerintahannya, terjadi kerusuhan entnis Tionghoa dan Pribumi
melawan VOC.*! Pada sutuasi tersebut, yang awalnya memihak etnis
Tionghoa dan pribumi karena terdesak pasukannya kalah, kemudian la
malah membelot bersekutu dengan VVOC.

4. Keruntuhan dan Pembaruan Kasunanan Kartasura

Salah satu faktor politik yang sering menganggu stabilitas
kerajaan ialah masalah sekitar penggantian takhta. Hampir setiap
kematian raja disusul oleh krisis politik sebba adanya perebutan
takhta.*? Pada sisi lainnya, Kasunan Kartasura juga mengalami
banyak kerugian karena perjanjian para leluhurnya dengan VOC
mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC makin meluas belum lagi
hutanyang menumpuk dari Amangkurat | sampai Pakubuwana I
sehingga terhitung Sunan harus menyerahkan beras 800 koyan

selama 25 tahun serta terbukanya impor candu oleh VOC ke wilayah

40 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
236

4 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 53

4 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 62

66



Kartasura, belum lagi dalam upaya VOC melindungi Sunan dari
pemberontakan, mereka menetapkan pembayaran sebesar 100.000
real. Maka saat Pakubuawana Il memerintah, dia sadar bahwa
Kasunanan Kartasura tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya,

namun mereka dikekang oleh pihak VVOC.

Rakyat banyak mengalami kemiskinan serta para bupati
mengambil suara rakyat untuk melengseekan Sunan. Kemisikinan
tersebut juga membuat kriminalitas meningkat, sehingga banyak
terjadi  perampokan dimana-mana. Sebagian besar korban
perampokan tersebut adalah orang-orang Tionghoa. Pihak kerajaan
yang acap kali acuh dengan situasi, membuat pada tanggal 1 Februari
1741 terjadi insiden perlawannan dari orang-orang Tionghoa .
Kelompok yang kecewa itu kemudian menyerang istana Mataram di
Keraton Kartasura yang dipimpin oleh Raden Mas Garendi atau
Sunan Kuning. Pasukan ini berhasil menguasai istana pada 30 Juni
174243

Situasi genting ini membawa Pakubuwono Il sebagai raja,
berhasil melarikan diri bersama putra mahkota didampingi Kapten
Belanda bernama Johan Andries van Hogendorff menuju Ponorogo,
Jawa Timur. Penguasaan Mas Garendi atas istana Mataram di
Kartasura tidak berlangsung lama. Sebab, pihak lain yaitu

Cakraningrat 1V berhasil merebut istana Kartasura. Akan tetapi,

4 SGartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
239

67



setelah Cakraningrat berhasil dibujuk Belanda, keadaan menjadi

aman.

Pada November 1742, Pakubuwono Il dapat kembali ke
Keraton Kartasura dan menduduki kembali takhtanya. Namun akibat
penyerangan sebelumnya, Keraton Kartasura rusak berat. Dalam
kepercayaan jawa, keraton yang sudah rusak dan jatuh ke tangan
pihak lain tidak boleh dibangun kembali karena akan sudah
kehilangan dimensi sakralitas, seperti halnya terjadi di masa
Amangkurat | yang memindahkan istana dari Kotagede ke Plered.
Pada tahun 1746 Kasunanan Kartasura resmi berpindah ke wilayah
Surakarta yang kemudian Belanda meminta perjanjian ulang
mengenai penambahan hak-haknya, salah satu ajuan dari hak tersebut
adalah kompeni memaksa Pakubuwana Il untuk menandatangani
perjanjian bahwa Sri Sunan menyerahkan segala kekuasaan serta
wilayahnya ke VOC. Atas dasar itulah kemudian adik Pakubuana Il
yakni Pangeran Mangkunegara melakukan gerilya dengan Raden

Mas Said untuk memerangi Belanda. *

Pakubuwana Il mangkat pada tahun 1749, kemudian pihak
Belanda mengangkat putra Pakubuwana Il menjadi raja dan bergelar
Pakubuwana Ill. Hal tersebut membuat adanya penolakan oleh para
pembesar lainnya termasuk Pangeran Mangkubumi merupakan adik

dari Pakubuana Il dan Raden Mas Said, sebab keduanya juga

4 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
235-242

68



menginginkan menjadi raja. Maka karena adanya pemebrontakan

tersebut, VOC memanfaatkan untuk melakukan perundingan .

Tidak puas dengan perundingan yang diajukan VOC, karena
dari Pangeran Mangkubumi hanya diberikan gelar pangeran dan
Raden Mas Said hanya patih, menyebabkan perundingan tersebut
gagal. Gagalnya perundingan tersebut tentu menguntungkan VOC,
karena sebelumnya kedua pangeran sudah tidak lagi bersatu untuk
melawan. Keadaan demikian dimanfaatkan kembali oleh VOC
hingga tahun 1754 dengan menjalankan politik adu domba atau
dikenal sebagai Devide et Impera, yang menginstruksikan adanya
pembagian wilayah dengan menyetujui perjanjian Giyanti tanggal 13
Februari 1755 yangs alah satu isinya membagi wilayah kerajaan
menjadi dua, yaitu Kasultanan Surakarta yang dipimpin oleh
Susuhunan Pakubuwana Ill dan Keraton Yogyakarta yang dipimpin
oleh Pangeran Mangkubumi atau Sultan Hamengku Buwana.*® Raden
Mas Said masih melanjutkan dalam perlawanan melawan Belanda,
namun 17 Maret 1757 diadakan perjanjian Salatiga yang membuat
Raden Mas Said mendapatkan sebagian tanah Kasultanan
Surakarta.** Walaupun sudah diadakan perjanjian damai, hal ini
justru menguntungkan Belanda karena secara keseluruhan Belanda
mendapatkan tiga wilayah dalam sekali genggaman. Atas adanya

perjanjian Giyanti tersebut yang membagi wilayah kerajaan menjadi

4% Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 72

4 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
246

69



dua, tentu sebagai penanda bahwa Kasunanan Kartasura dalam

pembangunannya yang diwarnai konflik politik sudah berakhir.

Lika-liku politik telah dilalui Kartasura, bermula dari leluhur
tanah Mataram yang berupa hutan belantara berkembag hingga
menjadi sebuah kerajaan Islam besar di jawa dalam kurun waktu.
ketika menjadi sebuah kerajaan, Nataran masih mengalami berbagai
tantangan dinamika politik yang selalu hadir di tiap pergantian
pewaris kerajaan. Mengutip dari Mardiyono bahwa Kerajaan
Mataram Islam yang melahirkan sekian banyak raja hingga Sultan
Agung sebagai raja yang terkenal membawa Kerajaan Mataram Islam
mencapai puncak kejayaannya, namun usai Sultan wafat,
kemerosotan demi kemerosotan kian terjadi hingga muncul kerajaan
baru yakni Kasunanan Kartasura, namun dalam kesempatan ini
kerajaan tersebut tidak memiliki umur yang panjang, hingga akhirnya
perebutan kekuasaan keturunan Sunan dan campur tangan politik dari
luar yakni VOC menjadikan Kasunan Kartasura tidak dapat bertahan
hingga akhirnya terpecah dalam perjanjian Giyanti.*’ Rangkaian
peristiwva yang terjad pada kurun masa kemunduran Kerajaan
Mataram Islam hingga terbentuknya Kasunanan Kartasura menjadi

satu bagian dari sejarah Islam terutama sejarah Islam di Indonesia.

47 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 284

70



C. Faktor Pendorong Berdirinya Kasunanan Kartasura

1.

Pribadi Raja yang Tidak Sekuat Pendahulunya
Memimpin Kerajaan Mataram Islam selama tiga puluh dua
tahun, tidak menjadikan Sunan Amangkurat | bebas dari konflik
politik dalam istana. Beberapa peristiwa yang terjadi selama masa
jabatannya membuktikan bahwa Susuhan Tegalarum itu tidak
lebih baik daripada ayahnya. Pada masa Sultan Agung wilayah
Kerajaan Mataram Islam berhasil mengalami perluasan wilayah
dan menjadi kerajaan yang kuat. Apalagi dengan adanya
keinginan sultan untuk meluaskan kekuasaannya di seluruh Jawa.
Dalam Ensiklopedi Islam, ambisi Sultan Agung bahkan tidak
hanya untuk menaklukan Pulau Jawa saja, namun juga ke wilayah
luar Jawa.*® Beberapa tradisi atau kebijakan baru di masa Sultan
Agung, di antaranya:
a. Di selenggarakan  Tradisi Grebeg Maulud yang
menghadirkan seluruh pembesar istana dan rakyat.
b. Kebijakan yang mewajibkan pejabat-pejabatnya untuk
melaksanakan sholat Jumat bersama di Masjid Keraton.
c. Sumbangsih Sultan Agung dalam memadukan kalender
Qomariyah Islam dengan tahun Saka Jawa.
d. Perintah agar para adipati dan bupati memenui Sultan setiap
Senin-Kamis, tradisi ini merupakan tradiis era Majapahit

yang disebut sebagai Seba.*°

% Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam, Ensiklopedia Islam 1, (Jakarta:

Ichtiar Baru VVan Hoeve, 1996), 64-66

4% Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 39

71



Berbeda dengan ayahnya, saat pemerintahan Amangkurat |
diwarnai dengan konflik dan pemberontakan, di antara
pemberontakan tersebut adalah,

a. Pemberontakan Mas Alit atau Pangeran Danapoyo
Pemberontakan ini dilatarbelakangi oleh penentangan
karena Amangkurat | banyak menyingkirkan tokoh-tokoh
senior dalam istana yang tidak sejalan dengan politiknya.*
Maka sebagai balasan atas pemberontakan ini, Raden Mas Alit
dibunuh beserta para pengikutnya, yang di dalamnya banyak
para ulama dan tokoh Islam. Menurut Peri, jumlah ulama dan
keluarga yang saat itu dibunuh sekitar 5.000-6.000 orang.>!
Banyaknya ulama yang terbunuh agaknya menjadi terlalu
gegabah bagi Sunan, sebab bisa saja ada pilihan lain selain
hukuman  pembunuhan  tersebut, namun  tampaknya
Amangkurat | ingin agar tidak tersisa lagi para pemberontak
yang nantinya dapat menggulingkan kekuasaannya.
b. Pemberontakan Trunajaya
Pemberontakan Trunajaya bermula dari persekutuan
antara Pangeran Anom dengan Trunajaya yang berakhir
menyebabkan hancurnya keraton Mataram Islam. Raden
Trunajaya diketahui merupakan pangeran asal Madura yang
bersekutu juga dengan kelompok dari Makassar. Ayah

Trunajaya yaitu Demang Melayakusuma merupakan salah satu

%0 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 226
51 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, 230

72



dari tokoh bangsawan dan ulama yang menjadi korban atas
pembantaiaan Amangkurat | dimasa kalahnya Pangeran Alit

Di tengah perancangan strategi perang, Pangeran Anom
berbalik ke ayahnya, sehingga Trunajaya bersama kelompok
pasuka Makassar harus melancarkan  sendiri  aksi
pemberontakannya. Awalnya pemberontakan ini dimenangkan
pihak Trunajaya sehingga Amangkurat I, putra, keluarga dan
pasukannya lari menjauh dari keraton, hingga Amangkurat |

dinyatakan meninggal di tengah pelariannya.

Banyaknya pemberontakan yang terjadi bisa jadi
merupakan bentuk intropeksi bagi Sunan Amangkurat | agar
menjadi pribadi yang baik lagi dan agar tidak gegabah dalam
mengabil suatu keputusan sehingga bisa bersikap bijaksana. Salah
satu unsur yang harus dimiiliki sorang pemimpin adalah
berkepribadian baik.

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa seorang yang memiliki
kekuasaan harus dibarengi dengan perlengkapan lainnya, yaitu
karakter yang baik. Sebab eksistensi pemimpin tanpa aksesoris
pelengkapnya bagaikan eksistenis seseorang tanpa anggota tubuh
yang lengkap.5? Karakter baik merupakan dukungan utama
seorang yang berkuasa, karena bagaimana rakyatnya bisa taat jika
pemimpinnya saja berbuat kerusakan. lbnu khaldun juga

mengatakan bahwa,

21bnu Khaldun, Mugaddimah lbnu Khaldun, 227

73



3ianl) ) Sy b M sgmgs aals i IS O oo i

“Jelaslah bahwa karakter baik merupakan salah satu faktor

pendorong tercapainya puncak kekuasaan bagi orang yang

memiliki yang memadai”

‘Asabiyah karena agama terjadi karena adanya masyarakat
dan pemimpin yang tunduk pada agamanya. lbnu Khaldun
menuliskan bahwa walaupun kekuasaan diraih lewat solidaritas
atau fanatisme atau yang dikenal dengan ‘asabiyah, namun
kesatuan jiwa-jiwanya merupakan kehendak dan pertolongan dari
Allah SWT. jika pemerintahan dan masyarakatnya tunduk pada
kebenaran agama dan menolak tipu daya, maka kondisi tersebut
akan menyatukan visi dan misi mereka. Dengan persatuan dan
kesatuan tersebut, maka kerajaan akan semakin kuat dan jaya.**
Bisa jadi ‘asabiyah karena agam tidak tejadi kurun waktu
kemunduran Kerajaan Mataram Islam hingga lahirnya Kasunanan
Kartasura.

Rivalitas antara Sunan dan Putra Mahkota

Di awali oleh pengangkatan Rara Oyi sebagai selir sunan,
menjadikan terdapat permusuhan antara Amangkurat | dengan
putranya. Sang outra ternyata tertarik dengan selir raja, sehingga
diam-diam menikahi perempuan tersebut. Kabar tersebut
kemudian didengar oleh sang sunan dan menjadikannya marah.
Kemarahan Amangkurat 1 membawa dampak yang besar, di

antaranya kasus pembunuhan sang selir, Pangeran Pekik, dan

%3 Ibnu Khaldun, Mugaddimah , 118
5 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 262-263

74



istrinya.>® Pangeran Pekik dan istrinya yang merupakan kakek dari
Pangeran Anom menjadi korban atas masalah yang dilakukan
cucunya karena dianggap berkomplotan dengan Pangeran Anom
saat menjalankan kesalahannya.

3. Kekalahan dari Trunajaya

Pelarian Amangkurat | dan keluarga serta pasukannya
meninggalkan keraton, menyebabkan keraton Plered mudah
diambil alih oleh Trunajaya. Korban dari pemberontakan tersebut
tidak hanya para pekerja istana, namun para rakyat sekitar keraton
juga mengalami kesengsaraan hidup. Selain banyaknya harta
dalam keraton yang diambil leh Trunajaya dan pasukannya,
penjarahan juga dirasakan oleh rakyat.® Sehingga selain kondisi
politik kerajaan yang tidak stabil, juga kondisi masyarakat
Mataram Islam berada pada kondisi terburuk mereka.

Rakyat saat itu mengalami kondisi yang tidak stabil, baik
dari kehidupan ekonomi maupun sosialnya. Padahal apabila
situasi dan kondisi kerajaan kuat maka rakyat akan mendapatkan
ketenangan dan ketentraman. Namun bisa jadi pada masa awal
Amangkurat | memimpin sepeninggalan ayahnya, kerajaan dalam
kondisi yang baik sehingga unsur kerajaan masih terjaga. Seiring
berjalannya waktu kenyamanan tersebut menjadikan kerajaan
hidup dalam masa stagnansi, sehingga di masa Amangkurat |,
Mataram Islam bahkan kurang berhasil dalam ekspansi

memperluas wilayah.

55 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 204
5% WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 243

75



Panembahan Senopati mampu membuat Kerajaan Mataram
Islam meluaskan wilayahnya hingga ke Surabaya pada tahun 1589
M. Kemudian oleh Sultan Agung, wilayah Mataram Islam makin
meluas lagi, hingga ke beberapa wilayah Madura pada tahun 1624
M.%" Dorongan untuk terus memajukan kerajaan menjadi penting,
agar pemimpin tidak terlena dengan ketentraman dan ketenangan.
Ibnu Khaldun berpendapat bahwa,
2Baelly 05Kty a0 19Ty cadb (3 E5alSa 19187 50 sl el S o 135

“Jika kekuasaan telah diperoleh, maka mereka enggan

melibatkan diri dalam penderitaan ketika hendak

menggapai  kekuasaan. Mereka memilih istirahat,
menenangkan diir, dan bersantai.”

Kurangnya dorongan minat pemimpin untuk memajukan
kerajaan di ambang kemunduran. Lemahnya kekuatan kerajaan
bahkan bisa menjadi maslah baru dengan adanya serangan dari
pihak lain. Telebih jika kerajaan tersebut ternyata lemah dalam
militernya.

4. Dukungan dari Tumenggung Wilayah Pesisir terhadap
Amangkurat |1

Sepeninggalan Sultan Agung (w. 1645 M) Mataram Islam
dipimpin pemerintahannya oleh putra sulung Sultan Agung yaitu
Sunan Amangkurat |. Namun Mataram Islam dibawah
kepemimpinan Amangkurat | tidak cukup berhasil, sehingga di

masa tersebut banyak penurunan kualitas Mataram Islam dalam

5 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 42
%8 |bnu Khaldun, Mugaddimah, 137

76



berbagai aspek. De Draaf mencontohkan dalam karya sastra
bahkan jarang ada pejangga keraton yang menuliskan serat atau
babad tentang sejarah pada masa itu. Padahal di masa Sultan
Agung kesustraan jawa berkembang dengan baik, bahkan Sultan
Agung sendiri banyak menuliskan karya sastra dalam bentuk serat
misalnya serat nitipraja, serat kekiyasaning pangracutan, serat
sastra gendhing.*®

Mardiyono mengatakan bahwa pembentukan Kasunanan
Kartasura bermula dari pemberontakan oleh Trunajaya serta
mangkatnya Sunan Amangkurat | dalam pelariannya, ditambah lagi
terdapat wasiatnya pada Amangkurat Il untuk merebut kembali
Kerajaan Mataram Islam.%°  Sehingga setelah  hancurnya
pemerintahan Mataram Islam di Plered, kemudian memunculkan
dua kerajaan lain yaitu di bekas istana Plered yang dipimpin
Pangeran Puger dan di Kartasura yang dipimpin Amangkurat Il

W.L Olthof mengatakan bahwa pasca meningalnya
Amangkurat | terjadi penghimpunan kekuatan dari rakyat yang
dipimpin Tumenggung Martoloyo bersamaan datangnya bala bantuan
dari Jepara, Demak, dan Belanda. Pasukan tersebut bergerak ke
daerah Kediri untuk berperang melawan Trunajaya.’! Proses
Amangkurat Il untuk melanjutkan titah ayahnya tentu tidak semudah

menitih anak tangga. Kendatipun terbilang susah, atas bantuan

5 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 123
60 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, (Jakarta: Araska, 2020), , 183-185

1 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono, (Yogyakarta: Narasi,
2021), , 238-243

77



pelbagai tumenggung daerah pesisir, Amangkurat Il berhasil
mendirikan Kasunanan Kartasura dan membendung pemberontakan
Trunajaya.

Menurut Mardiyono, atas dukungan para pengikutnya, di
sekitar tahun 1680 Masehi Amangkurat Il memulai pemerintahan
dengan mendirikan kerajaan baru di wilayah hutan di daerah
Wanakerta dan diberi nama Kartasura. Hal ini terjadi sebab wilayah
istana Plered telah dipimpin oleh adiknya yakni Pangeran Puger.%?
Amangkurat Il berhasil melanjutkan Kerajaan Mataram Islam
dengan cara mendirikan kerajaan baru yaitu Kasunanan Kartasura di
wilayah Wanakerta. Di sisi lain, adik dari Amangkurat Il yaitu
Pangeran Puger berusaha melanjutkan kembali Mataram Islam di
Plered. Sehingga, kelak akan ada dualisme kepimpinan di Mataram
Islam.

Penganugerahan gelar tumenggung biasanya diberikan
secara turun temurun, sebagaimana gelar raja.®® Adanya bantuan
dari para tumenggung pesisir terutama Tumenggung Tegal,
Tumenggung Jepara, dan Tumenggung Demak menjadikan
kemudahan Amangkurat 1l memperoleh bala bantuan dan
pasukan. Tentu ikatan darah menjadi hal penting dalam
mendukung kelompoknya sendiri. Alasan lain mengapa para
tumenggung ini membantu Amangkurat Il karena wilayah mereka
yang paling dekat dengan pusat Mataram Islam. Ikatan darah

menjadi aspek penting dalam membentuk solidaritas dalam

%2 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, , 275
8 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 242

78



kelompok. Ibnu Khaldun mengatakan jika tingkat kekeluargaan
antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka
jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa kepada kesukuan
yang sesungguhnya. Apabila tingkat kekeluargaan itu jauh, maka
ikatan darahnya semakin lemah.®* Respon manusia untuk
menolong orang lain, cenderung di dasarkan pada kekeluargaan,
apabila kerabat dekat, tentu respon tersebut akan cepat, jika saja
tidak dapat membantumaka timbul rasa khawatir terhadap respon
orang lain sebab kewajibannya terhadap ikatan kekeluargaannya.
OOl LS 5l r gt o gl L Lzl 1alb OIS
“Apabila ikatan kekeluargaan itu tampak jelas, maka itu aka
berguna sebagai jalan menuju solidaritas”

Setiap komunitas atau pemukiman dari suatu suku memiliki
fanatisme sendiri. Menurut Ibnu Khaldun, ‘asabiyah sebab
adanya kekerabatan ini merupakan ‘asabiyah paling kuat
ikatannya. lbnu Khaldun juga mengatakan bahwa buah dan
manfaat dari garis keturunan adalah fanatisme yang solid dan
saling membantu. Ketika fanatisme disegani dan tempat
peremaiaannya terjaga dengan baik, maka manfaat dari garis
keturunan tersebut jelas lebih kuat dan lebih terasa.®® Dapat
diambil kesimpulan bahwa adanya solidaritas atau fanatisme bisa
terbentuk karena memiliki persamaan rasa sebagai saudara atau

dengan kata lain masih keluarga.

64 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192
% Ibnu Khaldun, Mugaddimah, 104
% 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 206

79



Amangkurat 1l telah mendapat ‘asabiyah dari para
tumenggung pesisir Jawa, maka tentu berbeda dengan ‘asabiyah
rakyat pesisir jawa. Masyarakat yang terlibat menjadi bala
bantuan bagi Amangkurat 1l bisa jadi karena taat pada
tumenggungnya atau proses perekrutan tersebut karena unsur
adanya kewajiban. Menurut Tim Folkor Tegal, para laki-laki
Kadipaten Tegal berkumpul di pesanggahan sebanyak 400 orang,
dan esok paginya Amangkurat Il menugaskan utusan
Tumenggung Martoloyo untuk mengabarkan pada tumenggung
lainnya.’” Dan rupanya memang wilayah pesisir Jawa baik
pemimpinnya atau rakyatnya masih setia dengan Mataram Islam.
Tim Folkor Tegal menuliskan bahwa, ramainya pesanggrahan ini
diikuti kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu.%® Maka
‘asabiyah antara Amangkurat 1l dengan tumenggung wilayah
pesisir jawa tergolong ‘asabiyah kekerabatan dan ‘asabiyah
kesetiaan.

Dikatakan ‘asabiyah kekerabatan sebab garis keturunan
para tumenggung berasal dari garis keturunan yang sama dengan
raja. Dikatakan ‘asabiyah kesetiaan karena adanya beberapa
kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu serta dukungan
dari wilayah Tegal, Jepara, Demak, dan Pati.

Ibnu Khaldun mengatakan bahwa loyalitas karena garis
keturunan juga dapat terganti dengan solidaritas yang terbangun

karena kesetiaan. Garis keturunan meskipun natural, namun

57 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8
8 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9

80



terkadang kurang begitu kuat, jika tidak ada sikap saling membela
dan mmepertahankan diri, tidak memiliki hubungan aktivitas
dalam waktu lama, dan tidak diasuh dalam lingkungan yang
sama.® Bisa disimpulkan bahwa tolak ukur kesetiaan bukan hanya
dilihat dari garis keturunan ataupun persekutuan, penilaian ke
loyalan suatu masyarakat bisa dilihat dari sikap fanatisme mereka
terhadap negaranya.

Menurut hemat penulis, rakyat saat itu bisa jadi belum
terlalu sadar akan konflik Kerajaan Mataram yang menjadi
berkepanjangan, apalagi kondisi wilayah mereka yang walaupun
dekat dengan pusat kerajaan Mataram Islam, namun tidak
terdampak langsung, sebagaimana bukan masyarakat yang hidup
dekat dengan keraton. Ketaatan masyarakat dalam mendukung
pemimpinnya walaupun bukan secara langsung taat kepada
Amangkurat I, namun melalui taat kepada tumenggung mereka,
merupakan angin segar bagi Amangkurat Il karena berhasil
mendapatkan bala bantuan dalam melawan Trunajaya.

5. Adanya Bantuan dari VOC

Pada masa Sultan Agung, Kerajaan Mataram islam menajdi
kerajaan yang mandiri arah politiknya, bahkan Sultan Agung tidak
melakukan persekutuan dengan kompeni dagang Belanda.
Berbeda dengan masa Sultan Agung, saat kepemimpinan
Amangkurat | VOC bahkan disambut dengan baik lewat

pengadaan beberapa perjanjian. Menurut Sartono, tatanan politik

89 |hnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, , 319

81



di Jawa saat itu mejadikan persekutuan yang terjadi tidak murni,
ideologi ataupun kepentingan masing-masing pihak menjadi salah
satu alasan terbentuknya hubungan persekutuan.™

Pada masa Sultan Agung, pertanian dan perniagaan menjadi
sektor yang naik dengan baik. Namun pada masa Amangkurat |
yang terjadi adalah sebaliknya, apalagi dengan jatuhnya
Pelabuhan Malaka ke tanggan VOC menjadikan pengiriman
komoditas beras masyarakat Mataram Islam menjadi terganggu.
Karena tidak kuatnya pertahanan Mataram Islam pada saat itu
manjadikan Amangkurat | pada akhirnya melakukan beberapa
perjanjian dengan pihak VOC.™ Dengan diadakannya perjanjian
tersebut, maka Matara Islam kembali diizinkan melakukan
kegiatan perniagaan.

Perubahan strategi politik pada masa Amangkurat |
menjadikan Kerajaan Mataram Islam makin melemah. Menurut
Sartono, awalnya di masa Sultan Agung politik ekspansi yang
dilakukan Mataram Islam dengan cara menyerang kota-kota
pesisir lawan.”? Maka berkat taktik ini Sultan Agung banyak
mengalami kemenangan, karena pelabuhan sautu daerah menajdi
titik penting perniagaan. Sangat disayangkan, bahkan di Masa

Kartasura nanti, sepanjang pesisir Jawa termasuk pelabuhannya

0 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,

184

L Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 59
2 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,

124

82



malah diambil alih oleh Belanda. Maka, sudah mungkin jika di
masa itu perdagangan dan ekonomi menjadi merosot.

Dampak lain dari jatuhnya Malaka ke tangan VOC
menjadikan banyak pedagang dari Malaka berpindah ke wilayah
Makassar. Hal ini kemudian menjadikan pedagang Eropa wilayah
lain, seperti Spanyol, Portugis, Inggris, Perancis, dan Denmark
berbondong datang ke wilayah Makassar. Hal ini kemudian
menyebabkan Makassar bersekutu dengan Trunojoyo’ dampak
tersebut menjadi berkepanjangan hingga menciptakan dua
persekutuan antara, Belanda dengan Mataram Islam melawan
Trunajaya dengan Makassar. Persekutuan tersebut juga memberi
efek domino yang besar terhadap tatanan politik Kerajaan
Mataram Islam hingga nantinya mengalami keruntuhan dan
diteruskan dengan berdirinya Kasunanan Kartasura.

Mendapatkan bantuan dari pihak lain terkadang bisa
menjadi alternatif tercepat, namun tertu memiliki dampak baik
dan dampak buruk. Maka saat melakukan kesepakatan dengan
pihak luar memerlukan banyak pertimbangan. Ibnu Khaldun
mengatakan bahwa sebenarnya fase berdirinya suatu negara
terdapat 2 fase, pertama rezim yang berkuasa dapat mencapai
kekuasaan karena dukungan bangsa dan kaumnya.’* Kerjasama
antara pemimpin dan kaumnya yang berjalan dengan apik dan
terjaga, dapat mempermudah pemimpin dalam mengemban tugas

kekuasaannya.

3 Ahmad Wahyudin Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa, 59
™ Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 316

83



Ibnu Khaldun menambahkan, memasuki fase kedua,
biasanya terjadi menurunnya kualitas kepercayaan pemimpin
kepada kaumnya, misalnya dengan mengambil kelompok lain
daripada mengambil dari kaumnya untuk duduk di pemerintahan.
Jika kebijakan sedemikian rupa, maka semua itu merupakan
sinyal keruntuhan Kerajaan dan tanda-tanda kehancuran.”™
Hilangnya solidaritas pemimpin kepada kaumnya tentu menjadi
bencana tersendiri, hal itu juga mengakibatkan menurunnya
kepercayaan dan solidaritas antara pemerintahan dan kaum atau
rakyatnya.

Dalam kasus Kerajaan Mataram Islam, bantuan dari VOC
merupakan cara tercepat mendapatkan kekuatan besar untuk
mengalahkan Trunajaya. Tapi kemudian bantuan tersebut malah
menjadi bom waktu di kemudian hari, karena beban bayaran pajak
dari VOC untuk Kasunanan Kartasura menjadi banyak, belum
lagi legalitas Belanda untuk mengambil beberapa wilayah pesisir

Kerajaan Mataram Islam.

D. Proses Berdirinya Kasunanan Kartasura dalam Sudut
Pandang Ibnu Khaldun
Kasunanan Kartasura merupakan regenerasi dari Kerajaan
Mataram Islam yang proses berdirinya diakibatkan oleh adanya
kemunduran Kerajaan Mataram Islam karena serangan Raden

Trunajaya. Mataram Islam sempat menjadi kerajaan Islam besar di

5 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 317

84



Pulau Jawa yang saat itu dibawah kepemimpinan Sultan Agung.
Namun sangat disayangkan saat kepemimpinan raja keempatnya
yaitu Sunan Amangkurat, Kerajaan Mataram Islam mengalami masa
kemunduran. Generasi pertama Kerajaan Mataram Islam adalah
Panembahan Senapati, generasi kedua adalah Panembahan
Anyakrawati, generasi ketiga adalah Sultan Agung dan generasi
keempat adalah Amangkurat .

Berbeda dengan riwayat sejarah Kasunanan Kartasura sempat
dipimpin lebih dari tiga raja, yakni Amangkurat Il, Amangkurat 11,
dan Pakubuwana I. Sedangkan di masa Pakubuwana Il dan berlanjut
pada masa Pakubuwono Ill terdapat pergantian nama dan
perpindahan keraton dari Kartasura ke Surakarta. Namun, secara
umumnya, Kasunanan Kartasura adalah sama dengan Kasunanan
Surakarta sebelum adanya perjanjian Giyanti yang membagi wilayah
Kasunanan menjadi dua, yakni Surakarta dan Yogyakarta.
Berdasarkan waktu berdiri hingga keruntuhannya atau perubahannya
(dalam hal ini Kasunanan Kartasura setelah Giyanti), Kerajaan
Mataram Islam ada dalam riwayat sejarah kerajaan Islam di
Indonesia selama 91 tahun (1586 M - 1677 M). Sedangkan
Kasunanan Kartasura mampu bertahan sampai kurun waktu 75 tahun
(1680 M — 1755 M).

Riwayat sejarah dari Kerajaan Mataram Islam ternyata sejalan
dengan pendapat ‘asabiyah dari Ibnu Khaldun. Menurut Ibnu
Khaldun, umur suatu kerajaan hanya sebatas pada generasi keempat
saja. Hal semacam ini biasa terjadi dipengaruhi oleh raja-raja dan

para penguasa. Sehingga terdapat pertimbangan bahwa generasi

85



pertama para raja-raja dan penguasa sebagai pendiri utama, generasi
kedua sebagai yang melanjutkan, generasi ketiga yang mengikuti
jejak, dan generasi keempat yang menghancurkan. Menurut Ibnu
Khaldun, banyaknya nenek moyang atau kerabat terdahulu yang
mulia, terhormat, dan disegani merupakan tambahan manfaat lain.
Generasi pertama yang menjadi terhormat dan disegani menjadi
awalan untuk memimpin ‘asabiyah dalam suatu kelompok
masyarakat, namun biasanya yang terjadi kepemimpinan generasi
selanjutnya hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra yang
datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah
dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang didengar
dan diwarisinya. Hanya saja kualitas pengajaran dan pewarisan
tersebut tentu mengalami kekurangan. Kemudian pada generasi
keempat akan mengalami penurunan kualitas dan kekurangan dalam
berbagai segi dan bahkan kehilangan kebaikan karakter yang telah
dijaga oleh generasi sebelum mereka.

Asumsi bahwa pada generasi keturunan, yang menganggap
kepemimpinan dan keagungan mereka didapat bukan karena usaha
dan kerja keras, melainkan sesuatu yang natural sejak lahir dan
mampu berdiri sendiri bukan karena usaha kelompok dan bukan juga
karena karakter pendahulunya yang memiliki kehormatan ditengah
masyarakat, menjadikan dirinya menjauh dari orang-orang yang
memiliki solidaritas kepadanya dan menganggap dirinya lebih baik
dibanding mereka. Maka tentu adanya keyakinan semacam ini
menjadikan para pendukung yang awalanya memiliki solidaritas atau

‘asabiyah menjadi merasa terhina dan pada akhirnya mereduksi

86



kemarahan mereka terhadapnya serta memunculkan sikap
merendahkan  pemimpinnya.”®  Kenyataan ini  menyebabkan
masyarakat menarik diri dan memilih pemimpin lain dan tunduk pada
‘asabiyah kelompok lain. Sayangnya, dalam ‘asabiyah Ibnu Khaldun
tidak dijelaskan mengenai panjang umu atau kurun waktu suatu
kerajaan dapat berdiri hingga runtuh.

Pembahasan mengenai kurun waktu dan umur suatu kerajaan
dapat berdiri hingga runtuh dan kaitannya dengan Kasunanan
Kartasura, dapat diambil kesimpulan bahwa memang benar bahwa
kuat atau tidaknya suatu kerajaan bisa bertahan lama, dipengaruhi
oleh masa kepemimpinan rajanya. Seperti yang lbnu Khaldun
tetapkan bahwa kejayaan suatu kerajaan hanya dapat bertahan pada
empat generasi.”” Hal ini sesuai dengan Kasunanan Kartasura yang
setelah beberapa generasi setelah kepemimpinan generasi raja
keempat mengalami kemunduran.

‘Asabiyah menurut Ibnu Khaldun digolongkan dalam beberapa
jenis, diantaranya ‘asabiyah kekerabatan, ‘asabiyah persekutuan,
‘asabiyah kesetiaan, ‘asabiyah perbudakan, dan ‘asabiyah karena
Agama. Pada masa awal berdirinya Kasunanan Kartasura juga
terdapat ‘asabiyah , diantaranya:

1. ‘Asabiyah Kekerabatan
‘Asabiyah kekerabatan dapat mempermudah sesorang untuk
mendapatkan suksesi dalam kepemimpinan. lbnu Khaldun

mengatakan bahwa sejatinya kepemimpinan tidak dapat diraih

8 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 213
7 1bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 148

87



kecuali dengan adanya supermasi atau kekuatan. Sedangkan
supermasi atau kekuatan untuk meraih kepemimpingn hanya
didapatkan melalui fanatisme atau solidaritas dalam kelompok.™
Menurut Ibnu Khaldun, banyaknya kerabat terdahulu yang
mulia, terhormat, dan disegani merupakan tambahan manfaat lain.
Generasi pertama yang menjadi terhormat dan disegani menjadi
awalan untuk memimpin ‘asabiyah dalam suatu kelompok
masyarakat, namun biasanya yang terjadi kepemimpinan generasi
selanjutnya hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra
yang datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah
dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang
didengar dan diwarisinya. Hanya saja kualitas pengajaran dan
pewarisan tersebut tentu mengalami kekurangan. Kemudian pada
generasi keempat akan mengalami penurunan Kkualitas dan
kekurangan dalam berbagai segi dan bahkan kehilangan kebaikan
karakter yang telah dijaga oleh generasi sebelum mereka.
‘Asabiyah kekerabatan terdapat dalam sejarah Kasunanan
Kartasura, Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said masih
terikat kekerabatan dengan keraton, maka benar yang dikatakan
Ibnu Khaldun bahwa jika tingkat kekeluargaan antara dua orang
yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka jelas bahwa ikatan
darahlah yang membawa kepada kesukuan yang sesungguhnya.
Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said membendung

kekuatan untuk melawan VOC, awalnya hanya Pangeran

8 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 201

88



Mangkubumi yang berjuang melawan VOC, namum kemudian
Raden Mas Said dan para pengikutnya menolong dan bersama
membendung kekuatan dalam perlawanan terhadap VOC.” Sikap
saling menolong satu sama lain memberi manfaat pada orang lain,
dalam hal ini proses Pangeran Mangkubumi dalam melawan VOC
lebih mudah karena bantuan Raden Mas Said.

Selain itu terdapat kisah lain ‘4sabiyah kekerabatan yang
mewarnai sejarah Kasunanan Kartasura, Dikatakan ‘asabiyah
kekerabatan sebab garis keturunan para tumenggung berasal dari
garis keturunan yang sama dengan raja. Amangkurat Il yang
mendapat ‘asabiyah dari para tumenggung pesisir Jawa, maka
tentu berbeda dengan ‘asabiyah rakyat pesisir jawa. Masyarakat
yang terlibat menjadi bala bantuan bagi Amangkurat Il bisa jadi
karena taat pada tumenggungnya atau proses perekrutan tersebut
karena unsur adanya kewajiban.t’ Dan rupanya memang wilayah
pesisir Jawa baik pemimpinnya atau rakyatnya masih setia dengan
Mataram Islam. Tim Folkor Tegal menuliskan bahwa, ramainya
pesanggrahan ini diikuti kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu,

dan Kedu.®!

2. ‘Asabiyah Persekutuan

‘Asabiyah persekutuan terbentuk karena adanya jalinan

" Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,

243

8 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8
8 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9

89



ikatan dengan kelompok lain.8? Loyalitas antara pemerintahan
dengan sekutunya bisa menjadi kuat maupun menjadi lemah. Hal
ini menurut Ibnu Khaldun disebabkan dua faktor, yaitu pertama
jika persekutuan terjadi saat sebelum berhasil merebut kekuasaan,
maka ‘asabiyah yang ada sama seperti ‘asabiyah sebab garis
keturunan. Kedua, jika persekutuan terjadi saat kelompok tersebut
dalam waktu maupun saat sudah mencapai kekuasaan, maka
kekuasaan ini dapat membedakan antara tuan dan budaknya.
Dengan demikian, status mereka layaknya orang asing dan
kualitas ‘asabiyah yang ada juga lemah sebab waktu persekutuan
tersebut relatif lebih singkat.®

Berkat campur tangan pihak Belanda, menjadikan Kasunan
Kartasura banyak kerugian. Terhitung dari perjanjian leluhur
Kartasura dengan VOC, mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC
makin meluas. Belum lagi hutan yang menumpuk dari
Amangkurat | sampai Pakubuwana | sehingga terhitung Sunan
harus menyerahkan beras 800 koyan selama 25 tahun serta
terbukanya impor candu oleh VOC ke wilayah Kartasura.
Ditambah lagi, dalam upaya VOC melindungi Sunan dari
pemberontakan, mereka menetapkan pembayaran sebesar 100.000
real. Maka saat Pakubuawana Il memerintah, dia sadar bahwa
Kasunanan Kartasura tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya,
namun mereka dikekang oleh pihak VOC. Belanda yang awalnya

mengadakan perjanjian dengan Amangkurat 11 kemudian menagih

82 Ihnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 281
8 1pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 320

90



pajak pada masa pemerintahannya maupun pada masa keturunan
Amangkurat Il berupa hutang yang menumpuk.

Dampak lain, selain melemahkan perekonomian kerajaan,
campur tangan kompeni terhadap struktur kerajaan juga semakin
mendalam. Terbukti Belanda terlalu mengurusi keraton hingga
Proses pengangkatan Pakubuwono Il di usulkan oleh VOC. Pada
masa ini solidaritas rakyat tentu menjadi menurun karena istana
terlalu di campur tangani oleh pihak asing. Ibnu Khaldun
mengatakan, bahwa

LBd g damanl) §y5ed OLaslS 5La Y1y AL OF I3 Conrs

“Ketundukan dan kepatuhan menjadi memperlemah

efektivitas dan kehebatan fanatisme.”%*

Sesuai dengan ‘asabiyah Ibnu Khaldun, faktor pendorong
suatau rezim penguasa meminta bantuan bangsa asing karena
penguasa tersebut meragukan dukungan, kepatuhan, dan loyalitas
garis keturunannya maupun masyarakat sekitarnya. Maka menurut
Ibnu Khaldun beginilah kondisi berbagai kerajaan ketika
mencapai usia tua.

3. ‘Asabiyah Kesetiaan

‘Asabiyah kesetiaan terjadi karena kondisi sosial dalam
masyarakat. Jika masyarakat yang semakin majemuk, maka secara
fitrah terjadi ketergantungan satu sama lainnya. Terbentuknya
jalinan komunikasi dalam masyarakat dan dengan dorongan yang

sama untuk maju, maka mulai lahirlah kesetiaan dan solidaritas

8 |bnu Khaldun, Mugaddimah, 116

91



dalam masyarakat.®

Para laki-laki Kadipaten Tegal saat awal pembaiaatan
Adipati Anom atau Amangkurat Il berlangsung, berkumpul di
pesanggahan sebanyak 400 orang, dan esok paginya Amangkurat
I menugaskan utusan Tumenggung Martoloyo untuk
mengabarkan pada tumenggung lainnya.?® Dan rupanya memang
wilayah pesisir Jawa baik pemimpinnya atau rakyatnya masih
setia dengan Mataram Islam. Tim Folkor Tegal menuliskan
bahwa, ramainya pesanggrahan ini diikuti kiriman hadiah dari
Kendal, Kaliwungu, dan Kedu.®” Maka ‘asabiyah antara
Amangkurat Il dengan tumenggung wilayah pesisir jawa
tergolong ‘asabiyah kesetiaan.

Dikatakan ‘asabiyah kesetiaan karena adanya beberapa
kiriman hadiah dari Kendal, Kaliwungu, dan Kedu serta dukungan
dari wilayah Tegal, Jepara, Demak, dan Pati. Para tumenggung
masih percaya dan setian dengan Amangkurat Il, sedangkan para
msyarakat setia terhadap tumenggung dan Amangkurat 1. Namun
tentu kesetiaan rakyat terhadap tumenggungnya berbeda dengan
kesetiaan terhadap Amangkurat Il. Bisa jadi mereka ikut andil
mendukung Amangkurat 1l karena pengaruh taat dengan
tumenggung pemimpin wilayahnya.

Menurut De Graaf, rakyat pada masa itu menjadi miskin

dan tidak bisa bekerja secara teratur bahkan perdagangan rakyat

8 |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 326
8 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8
8 Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 9

92



kecil menjadi lumpuh. Maka sesungguhnya taat disini juga
memiliki dampak negatif nantinya, masyarakat yang ikut terlibat
kemudian tidak bisa fokus bekerja dengan pekerjaan sehari-

harinya.

93



BAB IV
REPRESENTASI KONDISI SOSIAL-POLITIK
MASA KASUNANAN KARTASURA

A. Kondisi Sosial Masa Kasunanan Kartasura
1. Kondisi Masyarakat Kasunanan Kartasura

Proses berdirinya Kasunan Kartasura diwarnai dengan
berbagai gejolak sosial dan politik yang menyelimut. Berawal dari
sebuah alas yang dijadikan sebagai hadiah dari sayembara yang
dilakukan Kasultanan Pajang, yang kemudian oleh Panembahan
Senopati dibangun kerajaan yang nantinya dikenal sebagai Kerajaan
Mataram Islam. Adapun Alas Mentaok juga dikenal sebagai tanah
Mataram, penyebutan nama tanah Mataram ini yang ditulis oleh De
Graaf dalam buku “De Regering van Panembahan Senapati

"1 Maka bisa jadi penyebutan nama Kerajaan Mataram

Ingalaga
Islam diambil dari sejarah, bahwa tanah Mataram merupakan bekas
dari Kerajaan Mataram Kuno. Untuk membedakan penyebutan
antara Mataram Islam dan Mataram Kuno, maka penamaan
kerajaan ini ditambahi dengan unsur Islam di belakangnya.
Kerajaan Mataram Islam inilah yang kemudian menjadi
leluhur dari Kasunan Kartasura sebab di masa pemerintahan raja
keempatnya, yaitu di masa Amangkurat I, Kerajaan Mataram Islam

mengalami masa kejatuhannya. Kejatuhan Kerajaan Mataram Islam

1 H.J. De Graaf, De Regering van Panembahan Senapati Ingalaga, (Leiden:
KITLV, 1954), 45

94



diliputi berbagai faktor, salah satunya terdapat sebagian masyarakat
yang tidak puas dengan kepemimpinan Amangkurat |. Menurut
W.L. Olthof, atas kejadian pembunuhan terhadap Pangeran Pekik,
bupati dan masyarakat setempat mendesak Adipati Anom untuk
menjadi raja agar membuat tentram Mataram Islam.?

Jatuhnya kerajaan Mataram Islam menjadikan  penerus
Amangkurat | mengupayakan pendirian ulang kerajaan tersebut,
namun setalah berbagai peristiwa terjadi dan keturunan
Amangkurat | yakni Amangkurat Il, berhasil membangun ulang
kerajaan sehingga dinamakan Kasunan Kartasura.

Terjadinya polemik di masa awal pembangunan Kasunanan
Kartasura, menjadikan masyarakat ikut terkena dampaknya.
Adapun beberapa peristiwa yang terjadi yang kemudian berefek
pada masyarakat, di antaranya:

1) Naiknya angka kemiskinan.

Peperangan di masa awal berdirinya Kasunan Kartasura
tidak hanya perlawanan terhadap Trunajaya dan pasukannya,
melainkan Kasunanan Kartasura juga dihadapkan dengan
perlawanan pihak internal keluarga, yakni Pangeran Puger.
Pangeran Puger diketahui sebagai adik dari Amangkurat Il
yang menasbihkan dirinya sebagai penguasa di bekas Kerajaan
Mataram Islam yakni di Istana Plered.® Adanya dualisme klaim

sebagai pemimpin ini kemudian menajdi salah satu faktor

2

3 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 65

95



terjadinya konflik politik antara Amangkurat Il dan Pangeran
Puger

Selama 6 tahun Amangkurat 1l melawan Trunajaya dan
Pangeran Puger, maka tentu memebutuhkan dukungan dari
masyarakat. Masyarakat yang ikut serta berperang bersama
Amangkurat Il tentu banyak mengalami penderitaan. Menurut
De Graaf, rakyat pada masa itu menjadi miskin dan tidak bisa
bekerja secara teratur bahkan perdagangan rakyat kecil
menjadi lumpuh.

Pada tahun 1726 M di masa kepemimpinan
Pakubuwanna 1ll juga diwarnai dengan pergelakan karena
perasaan tidak puas mayarakat sebab raja mereka dikekang
oleh pihak VOC. Pada masa tersebut, juga dikatakan angka
kemiskinan masyarakat mengalami peningkatan  setelah
sebelumnya berhasil pulih karena meningkatnya pertanian dan
industri batik.

2) Banyak terjadi perampokan dan kriminalitas dimana-mana
Kondisi ekonomi masyarakat yang melemah, seperti yang
telah dijelaskan, mejadikan beberapa orang memilih jalan pintas
agar dapat bertahan hidup, dikatakan bahwa banyak terjadi
perampokan di masa awal berdirinya Kasunannan Kartasura
dengan sasaran para masyarakat, tidak memandang kaya
maupun  miskin. Perampokan ini juga terulang pada

pemerintahan Pakubuwana 11l namun sasaran kali ini adalah

96



masyarakat Tionghoa. Hingga nanti aksi protes pedagang cina
menyebabkan meletusnya geger pecinan*

“Supradene yen sampun pinasthi

Apesipun jayaning narendra

Tuhu yen angebatake

Yeku duk praptanipun

Parangmuka tempuh ngajurit

Kalawan bongsa Cina’”

“Kalau sudah menjadi kehendak Tuhan

Tertimpa kesialan kejayaan sang Raja

Sungguh sangat mengherankan

Ketika datangnya pemberontak

Dibantu pasukan dari Cina”

3) Peperangan yang terjadi banyak menelan korban jiwa

Salah satu dampak buruk dari peperangan adalah
munculnya korban jiwa. Banyak korban jiwa akibat perang
berkepanjangan di wilayah Mataram Islam. Korbannya juga
beragam, mulai dari rakyat biasa, pemimpin wilayah, bahkan
para prajurit istana. Salah satu korban adanya ketidakstabilan
politik ini adalah Tumenggung Martoloyo yang akhirnya
terbunuh karena sikpanya yng membalik tidak mendukung
Amangkurat 11 karena bersekutu dengan Belanda.®

Dibalik adanya dampak buruk ketidakstabilan dalam
masyarakat Kasunanan Kartasura, terdapat juga dampak positif

dari ketidakstabilan tersebut, yakni terbentuknya dukungan dan

4 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 240

5 R. Ngabeni Yasadipura I, babad giyanti Jilid I, terj. Bambang Khusen Al-
Marie, (Surakarta: t.p., 2018), 4

® Tim Folkor Tegal, Tegal Bercerita, 8

97



kepercayaan masyarakat Kasunanan Kartasura terutama saat
awal pembentukan kerajaan ini. Menurut W.L Olthof, bahwa
pasca penggumpulan kekuatan dari rakyat yang dipimpin
Tumenggung Martoloyo bersama datangnya bala dan bantuan dari
Adipati Jepara, Adipati Demak, dan Kongsi dengan Belanda.’
Tidak percayanya masyarakat terhadap penguasa,
merupakan pertanda bahwa kesetiaan masyarakat mengalami
penurunan. Menurut Ibnu Khaldun, loyalitas atau kesetiaan
dalam suatu kelompok dapat melemah apabila salah satu
penyebabnya karakter pemimpinnya yang jauh menurun
dibanding pemimpin sebelumnya.
Lzl &) Cdmg kG 5gomgy sdals Sl IV OF 5 A
“Karakter baik merupakan salah satu faktor tercapainya
puncak kekuasaan bagi orang yang memiliki ‘asabiyah”
Masyarakat yang melihat terbunuhnya Pangeran Pekik
tentu merasakan ketakutan tersendiri, maka secara naluriah
membujuk Adipati Anom agar membelot terhadap ayahnya.
Adanya ketakutan dalam diri masyarakat disebabkan tertekan
karena pemimpinnya tidak bersikap dengan baik. Seperti
halnya yang dikatakan Ibnu Khaldun untuk mendapatkan
tempat di masyarakat sebagai seorang pemimpin maka tentu
diri sendiri harus menjadi pribadi yang berkarakter baik, sebab

pemimpin merupakan teladan bagi masyarakat sekitarnya.

7 WL.Olthof, Babad Tanah Jawi, 205

98



2. Kehidupan Keagamaan dan Intelektual Masyarakat Kasunanan
Kartasura

Pemerintahan Sultan Agung merupakan puncak kejayaan
Kerajaan Mataram Islam, sebab Sultan menerapkan sendi-sendi
Islam dalam masa pemerintahannya. Banyak bukti yang dapat
membuktikan adanya kultur Islam yang kuat dalam pemerintahan
Sultan Agung, di antaranya pada tahun 1633 Sultan Agung sangat
terkenal karena keshalehannya, bahkan mewajibkan pejabat-
pejabatnya untuk melaksanakan sholat Jumat. Menurut De Graaf,
Sultan Agung sungguh-sungguh menaati peraturan agama Islam.
Maka setelah Sultan Agung wafat, dia dianggap sebagai orang yang
suci oleh keturunannya dan masyarakat sekitar.

Pada masa Sultan Agung juga dilestarikan adat grebeg untuk
memperingati beberapa hari raya dalam Islam.2 Melihat
kepemimpinan Sultan Agung yang diwarnai dengan nilai-nilai
keislaman, maka tidak heran jika masyarakat yang hidup di masa
itu, manjadi masyarakat yang agamis.

Menurut Ibnu Khaldun bahwa, agama dapat menghilangkan
rivalitas dan iri hati di antara orang-orang dalam suatu solidaritas
dan mengarahkan tujuan mereka kepada kebenaran.

b ) gl 35y daall ol 3 ol daloedlly bl Coads da) drall OF

“Keagamaan akan menghilangkan rivalitas dan iri hati di

antara orang-orang yang berada dalam suatu ‘asabiyah yang
mengarahkan tujuan mereka pada kebenaran.”

8 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), 122

99



Masa awal berdirinya Kasunanan Kartasura, sebagaimana
penulis baca pada beberapa sumber, nilai keagamaan tidak begitu
terlihat jelas keberadaannya, maupun dalam pihak Sunan
Amangkurat Il yang lebih berfokus dengan perlawanan terhadap
Trunajatadan Pangeran Puger. Namun, pada masa kepemimpinan
Pakubuwono agama Islam tetap lestari, terbukti dengan pendirian
masjid dan adanya tokoh ulama yang berdakwah di sana, salah satu
contohnya adalah Syaikh Syarif Husein bin Ibrahim Al-Hadad.

Kesustraan di masa Sultan Agung sendiri banyak menuliskan
karya sastra dalam bentuk serat misalnya serat nitipraja, serat
kekiyasaning pangracutan, serat sastra gendhing.® Adapun pada
masa Pakubuwono | dan Il terdapat tulisan Babad Tanah Jawi versi
pertama pada tahun 1722. Juga pada masa Pakubuwono IlI
kesustraan dalam masyarakat jawa turut berkembang, dibuktikan
pada tahun 1788 terdapat penulisan Babad Tanah Jawi versi
pertama yang ditulis oleh Carik Tumenggung Tirtowiguno (Carik
Braja).

Sikap pemimpin yang berbudi luhur tentu membuat
masyarakat merasa nyaman dan lebih mudah dalam melaksanakan
nilai-nilai Islam, serta sikap pemimpin yang luwes serta pehatian,

memberikan ruang kepada masyarakat untuk berkarya.

9 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 123

100



3. Nilai Karakter dalam Kultur Masyarakat Masa Kasunanan
Kartasura
Masyarakat Kasunanan Kartasura, banyak mengalami

polemik sebab kondisi kerajaan yang sering kali goyah terutama

pada masa pergantian kepemimpinan, namun tidak menyurutkan

mereka untuk memiliki beberapa nilai luhur, adapun beberapa nilai

luhur tersebut di antaranya,

1) Welas Asih

Welas Asih merupakan sikap dimana dapat suatu

masyarakat atau seseorang mampu untuk merasakan kesedihan
atau penderitaan orang lain.X® Pada masyarakat jawa sering kali
merasa tergerak hatinya untuk kasihan terhadap orang lain.
Misalnya pada masa awal perjuangan mendirikan Kasunanan
Kartasura, Tumenggung Martoloyo dan rakyatnya merasa
kasihan dengan Sunan Amangkurat Il dan membantu serta
mengumpulkan bala bantuan dari Jepara, Demak, dan Belanda.
Pasukan tersebut bergerak ke daerah Kediri untuk berperang
melawan Trunajaya.

2) Tolong-Menolong

Saling membantu sesama manusia merupakan naluri

dalam diri sendiri yang tiba-tiba terlintas untuk bergerak
menolong orang lain. Adanya rasa kebersamaan dan peduli
satu sama lain dapat meringankan beban di masyarakat. Islam

juga memerintahkan untuk saling tolong-menolong dengan

10 Dwi Hardani dan Taufiq Akbar Rizqi, “Welas Asih: Konsep Compassion
dalam Kehidupan Masyarakat Jawa”, Jurnal Anthoropos, Vol. 6 No. 2 (2021),
147

101



orang lain. Ibnu Khaldun mengatakan jika tingkat
kekeluargaan antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat
sekali, maka jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa
kepada kesukuan yang sesungguhnya. Apanila tingkat
kekeluargaan itu jauh, maka ikatan darahnya semakin lemah.!

Dalam sejarah Kasunanan Kartasura, Pangeran
Mangkubumi dan Raden Mas Said membendung kekuatan
untuk melawan VOC, awalnya hanya Pangeran Mangkubumi
yang berjuang melawanVOC, namum kemudian Raden Mas
Said dan para pengikutnya menolong dan bersama
membendung kekuatan dalam perlawanan terhadap VOC.?
Sikap saling menolong satu sama lain memberi manfaat pada
orang lain, dalam hal ini proses Pangeran Mangkubumi dalam
melawan VOC lebih mudah karena bantuan Raden Mas Said.
Adapun antara Pangeran Mangkubumi dan Raden Mas Said
masih terikat kekerabatan dengan keraton, maka benar yang
dikatakn Ibnu Khaldun bahwa jika tingkat kekeluargaan
antara dua orang yang bantu-membantu itu dekat sekali, maka
jelas bahwa ikatan darahlah yang membawa kepada kesukuan
yang sesungguhnya.

3) Tawaduk dan Takwa
Sikap tawaduk dan takwa merupakan cerminan pribadi

yang taat dalam melaksanakan perintah Agama Islam. Sebagai

11 1pnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, 192

12 sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900,
243

102



mana diketahui, pendahulu kerajaan Mataram Islam yakin
Sultan Agung terkenal dengan pribadi yang taat pada agama,
maka terlihat dalam pemerintahannya yang bernuansa Islami.
Juga pada kepemimpinan Pakubuwono yang melegalkan
beberapa pendirian masjid, di antaranya masjid yang dikelola
oleh Syaikh Syarif Husein bin Ibrahim Al-Hadad.

B. Kondisi Politik Masa Kasunanan Kartasura

1. Sistem Kekuasaan

Kasunanan Kartasura sebagai salah satu kerajaan Islam di

Indonesia yang berdiri pada tahun 1680 merupakan regenarasi dari

Kerajaan Mataram Islam. Adapun beberapa raja yang pernah

memerintah dari awal berdirinya Kerajaan Mataram Islam hingga

Kasunanan Kartasura, yakni

1)
2)
3)
4)
5)
6)
7)
8)
9

Panembahan Senopati (1586 M — 1601 M)
Panembahan Seda Ing Krapyak (1601 M — 1613 M)
Sultan Agung Hanyakrakusuma (1613 M — 1645 M)

Sunan Amangkurat | (1645 M — 1677 M)
Sunan Amangkurat 11 (1677 M — 1703 M)
Pakubuwana | (1704 M - 1719 M)
Sunan Amangkurat 111 (1703 M - 1708 M)
Pakubuwana Il (1726 M — 1749 M)
Pakubuwana 111 (1749 M — 1788 M)

Masa kepemimpinan beberapa Raja Mataram Islam maupun

Kasunanan Kartasura memeliki jangka waktu yang berbeda-beda.

103



Ditambah sering sering terjadi gangguan stabilitas kerajaan ialah
masalah sekitar penggantian takhta. Hampir setiap kematian raja
disusul oleh krisis politik sebba adanya perebutan takhta.** Hal ini
menjadi lumrah terjadi pada beberapa kerajaan yang ada di
beberapa negara, bahkan Ibnu Khaldun juga mengatakan bahwa
menjadi kewajaran jika dalam pergantian takhta seorang pemimpin
terdapat gejolak perebutan kekuasaan di dalamnya.

Menganut dari teori ‘asabiyah lbnu Khaldun, kondisi suatu
kerajaan hanya bertahan sampai empat generasi saja. Putra yang
datang sesudahnya hanya melanjutkan kebesaran yang telah
dibangun sang ayah dengan bermodalkan pengajaran yang didengar
dan diwarisinya.** Hal ini juga terjadi pada masa pemerintahan
Mataram Islam yang hanya bisa bertahan pada generasi keempat
yakni sampai masa Sunan Amangkurat I, sehingga di masa ini
Kerajaan Mataram Islam menjadi runtuh dan beregenerasi di
Kasunanan Kartasura.

Melihat pada relevansi antara teori Ibnu Khaldun dengan yang
terjadi pada Kerajaan Mataram Islam, maka tentu lama tidaknya
pemimpin dalam memerintah tentu tidak menjadi salah satu aspek
penting kemajuan suatu kerajaan. Hal paling penting adalah melihat
kemajuan pada kondisi masyarakat dan bagaimana kepribadian
seorang pemimpin. Adapun yang masih relevan adalah bahwa umur

suatu kerajaan hanya sebatas pada generasi keempat saja.

13 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), 62

4 1bnu Khaldun, Mugaddimah Ibnu Khaldun, 213

104



Sultan Agung dapat memerintah Kerajaan Mataram Islam lama
sebab berhasil menumbuhkan beberapa ‘asabiyah di dalamnya,
seperti ‘asabiyah kekerabatan, ‘asabiyah kesetiaan, dan ‘asabiyah
karena agama. ‘asabiyah kekerabatan sebab pengangkatan beberapa
bupati dan pejabat kerajaan kebanyak diambil dari kerabat sendiri.
‘asabiyah kesetiaan dan agama dibuktikan dengan merekruit
tumenggungnya tidak hanya untuk golongan orang jawa saja,
bahkan dua tumengung dari Tegal dan Jepara merupakan orang
Turki dan Gujarat.’® Selain itu, Sultan Agung banyak menjadikan
nilai-nilai Islam sebagai pondasi dalam pemerintahannya. Adapun di
masa Sunan Amangkurat I, ‘asabiyah kurang kuat dalam masa
pemerintahannya. Bahkan karena persekutuan dengan VOC
membuat segalanya semakin rumit.

Peganugerahan gelar yang berbeda pada beberapa raja
Mataram Islam dan Kasunanan Kartasura disebabkan beberapa
alasan. Adapaun penganugerahan gelar secara resmi baru ada pada
masa Sultan Agung. gelar Sunan dan Sultan dalam Kerajaan Islam
menjadi suatu hal yang umum, apalagi pada bentuk pemerintahan
yang monarki. Misalnya pada Kerajaan Turki Utsami yang
mengkampanyekan gelar tersebut dengan pencetakan uang atas
Namanya dan dalam setiap khutbah nmanya disebut.’® Dimasa

Sultan Agung, penganugerahan gelar Sultan bisa jadi merujuk pada

15 H.J. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), 110

16 Muhammad Abdul Karim, “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”, Jurnal
Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11, (2015), 19

105



kerajaan-kerajaan muslim sebelumnya juga berpedoman pada
politik kebudayaan di Melayu-Pronesia. Sartono menyebutkan
adanya dwitunggal dalam politik kebudayaan Melayu-Polinesia
yang membagi kekuasaan duniawi dan kekuasaanrRohani seorang
raja.t’

Setiap raja dalam masa kepemimpinannya memiliki sejumlah
benda-benda yang dianggap sakral. Masyarakat pada masa itu
memang masih diliputi dengan kepercayaan magis. Sehingga
benda-benda tersebut dianggap sebagai lamabang kebesaran dan
kekuasaan raja. Contohnya di Kasunanan Surakarta saat upacara
Ampilan, ditampilkan 26 macam benda, di antaranya tongkat jalan,
tempat tembakau, alalt-alat senjata, dan sebagainya. Terkadang
pusaka yang dimiliki raja diwariskan secara turun temurun.
Misalanya yang terjadi saaat sebelum Amangkurat | menutup mata
untuk selamanya, ia menyerahkan pusaka-pusaka dan lambang
kebesaran Kerajaan Mataram Islam kepada Pangeran Adipati
Anom.

Ada beberapa kepercayaan magis lain yang menyelimuti
kehidupan istana, misalnya jika suatu keraton atau istana dalam
keadaan rusak, maka lebih baik tidak menggunakannya, apalagi
telah diduduki musuh maka keraton tersebut sudah tercemar.
Keasaan seperti ini juga menimpa keraton Plered saat pasukan

Amangkurat 11 tiba di sana, kondisi keraton banyak yang rusak dan

17 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 48

106



terlantarsehingga taman-tamannya banyak ditumbuhi rumput-
rumput liar.8
Penggunaan pusaka atau atribut dalam kerajaan dalam tulisan
Ibnu Khaldun juga digunakan oleh kerajaan Islam lain, misalnya
Daualah Turgi di Masyrig membuat suatu panji atau senjata besar
yang terdapat jambul besar sebagai rambut yang mereka namai Asy-
Syalisy dan Al-Jitr.*
2. Birokrasi dan Kelembagaan
Sistem pemerintahan dalam kerajaan Islam di pimpin oleh
seorang raja yang dianugerahi gelar kebangsawanan. Raja dibantu
oleh beberapa pegawainya dlam mengatur urusan kerajaan. Di
lingkungan keraton sendiri terdapat bebapa badan kepegawaiaan
dan tata kelola, di antaranya®
1) Raja/Sultan
Merupakan gelar tertinggi dalam suatu struktur kerajaan
Islam. Para raja biasanya memiliki gelar penaugerahaan sendiri,
misalnya untuk Raja-raja Jawa dengan sebutan Sultan atau
Sunan, Raja-raja Melayu dengan sebutan Syah, beberapa di
antaranya juga memakai Khalifatullah. Penggunaan gelar dalam

urusan kerajaan maupun menyamakan dengan gelar kerajaan

18 Soedjipto Abimanyu, Kitab Terlengkap Sejarah Mataram, (Yogyakarta:
Saufa, 2015), 66

19 1bnu Khaldun, Mugaddimah lbnu Khaldun, 462.
20 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 55

107



Islam lain di dunia merupakan bentuk Islamisasi yang telah
terjadi antara tahun 1613 M.
2) Patih

Dalam menjalankan tugas kenegaraannya, Sultan/Sunan
dibantu oleh Patih. Tugas patih ini juga dibantu oleh beberapa
bupati-bupati nayaka. Patih menjadi pegawai pamong yang
membantu raja dalam urusan kepegawaiaan. Sedangkan dalam
urusan keagamaan dibantu oleh penghulu gede. Patih sendiri
memiliki gelar/nama yang biasa disebut masyarakat sebagai
adipati. Dimasa sultan Agung, patih memiliki istana sendiri

yang disebut sebagia kepatihan.?

3) Bupati

Gelar bupati kerajaan disebut sebagai tumenggung.
Bupati memiliki tugas dalam membantu patih menjalankan
tugas administrasi pada wilayahnya masing-masing. Di
lingkungan kraton, ada delapan Bupati Nayaka. Bupati Nayaka
menjadi semacam dewan kerajaan yang memberikan nasihat
kepada raja. Bupati Nayaka sendiri terbagi menjadi dua
golonga, yaitu bupati jero dan bupati jaba.?® Penganugerahan
gelar tumenggung biasanya diberikan secara turun temurun,

sebagaimana gelar raja.?*

2L sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 49

22 HJ. De Graaf, Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi Sultan
Agung), 116

2 Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 56
24 WL.Olthof, Babad tanah Jawi, 242

108



4) Demang
Demang merupakan pegawai yang diwahi oleh Bupati.

Jika bupati memiliki otoritas atas wilayahnya, maka demang
sebagai pengontrol untuk wilayah yang lebih kecil lagi. Demang
membantu tugas buppati sebagai salurah yang sifatnya
kenegaraan dengan rakyat.pajang yang biasanya diberikarakyat
bisa disalurkan lewat seorang Demang.

5) Panewu/Penatus

Panewu atau Penatus biasanya menerima tugas dari
seorang demang atau wedana. Kemudian dari adanya perintah
tersebut diteruskan kepada bawahannya hingga kebijakan atau
suatu kabar dapat terdengar oleh rakyat.

Panewu adalah seorang pemimpin sebuah desa yang
dihuni oleh 1.000 kepala keluarga. Adapaun cara pemilihannya
dengan musyawarah mufakat. Jika panewu meninggal, maka aka
digantikan putra laki-laki tertuanya. Sedangkan penatus
merupakan pemimpin yang memimpin 100 keluarga dalam suatu
desa. Proses pemilihan penatus dengan cara musyawarah
mufakat. Akan tetapi, berbeda dengan panewu, penatus tidak
mewariskan  kedudukannya kepada putra atau putri
ketururnannya.?

6) Lurah Desa
Lurah desa sebagi pemimpin suatu dusun yang dia

tempati. Beberapa lurah desa dikepalai oleh demang setempat.

% Zaid Munawar, “Pengelolaan Pajak di Kerajaan Mataram Islam Masa
Sultan Agung, Jurnal Juspi, Vol. 4, No. 1 (2020), 12-13

109



Pajak yang dibebankan kepada rakyat, dikumpulkan oleh lurah desa
untuk kemudian diserahkan kepada atasannya.?® Lurah desa sebagai
badan kepegawaiaan dalam kerajaan yang paling dekat
hubungannya dengan masyarakat.

Sistem pajak yang dibebankan kepada masyarakat, sejak
zaman Sultan Agung terbagi menjadi 4 pajak, yaitu pajak
penduduk, pajak pajak tanah, pajak upeti, dan pajak bea cukai.
Apadupn pajak upeti hanya diberikan oleh para bupati pesisiran
sehingga pajak ini menjadi nominal pemasukan yang paling banyak
bagi kerajaan.

. Intervensi oleh Pihak Asing

Kekacauaan pada Kasunanan Kartasura disebabkan oleh
pengaruh internal dan pengaruh eksternal, dalam pengaruh internal
kekacauaan tersebut sering terjadi pada masa pergantian takhta.
Adapaun unsur eksternal penyebab kemunduran Kasunanan
Kartasura yakni adanya campurtangan VOC dalam pemerintahan.

Berkat campur tangan pihak Belanda, menjadikan Kasunan
Kartasura banyak kerugian. Terhitung dari  perjanjian leluhur
Kartasura dengan VOC, mengakibatkan wilayah kekuasaan VOC
makin meluas. Belum lagi hutan yang menumpuk dari Amangkurat
I sampai Pakubuwana | sehingga terhitung Sunan harus
menyerahkan beras 800 koyan selama 25 tahun serta terbukanya
impor candu oleh VOC ke wilayah Kartasura. Ditambah lagi, dalam

upaya VOC melindungi Sunan dari pemberontakan, mereka

% Sartono Kartosudirjo, Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-1900, 52

110



menetapkan pembayaran sebesar 100.000 real. Maka saat
Pakubuawana Il memerintah, dia sadar bahwa Kasunanan Kartasura
tidak diperintah oleh kerajaan sepenuhnya, namun mereka dikekang
oleh pihak VOC.

Dampak lain, selain melemahkan perekonomian kerajaan,
campur tangan kompeni terhadap struktur kerajaan juga semakin
mendalam. Terbukti Belanda terlalu mengurusi keraton hingga
Proses pengangkatan Pakubuwono Il di usulkan oleh VOC. Pada
masa ini solidaritas rakyat tentu menjadi menurun karena istana
terlalu di campur tangani oleh pihak asing. Ibnu Khaldun
mengatakan, bahwa

LEs g dmanl) §y30d O)ulS 5L Y1g AL OF U3 g
“Ketundukan dan kepatuhan menjadi memperlemah
efektivitas dan kehebatan fanatisme.”?’

Belanda yang awalnya mengadakan perjanjian dengan
Amangkurat Il kemudian menagih pajak pada masa
pemerintahannya maupun pada masa keturunan Amangkurat Il
berupa hutang yang menumpuk. Kompeni Belanda dengan kesatuan
dagang yang dikenal dengan VOC mengambil peluang besar atas
konflik dalam pemerintahan Amangkurat 1. Menurut Sartono, akibat
kontrak yang ditandatangani 1677 dan 1678, Kasunanan Kartasura
banyak kehilangan daerah kekuasaannya serta hutang besar kepada

VOC yang mustahil untuk dilunasi. Pendek kata, kekuasaan VOC

27 Ibnu Khaldun, Mugaddimah, 116

111



bertambah makin besar di tanah Kasunanan Kartasura.?® Sartono
menambahkan, Di sisi lain, dalam istana makin banyak partai anti
kompeni yang dipimpin patih Nerangkusuma dan Nyai Asem. Sikap
Sunan semakin lama juga sekin anti-kompeni karena pengaruh dari
Nerangkusuma. Namun terkadang sikap Sunan juga mendua dan
mudah terpengaruh lingkungannya. Maka dia senantiasa terombang-
ambing antara kedua pendirian.?®

“Bareng konangan in Walanda banjur ditempuh rusak
bebarisaning prau. Perkara iku njalari enggone VOC ora gelem
ngrewanigi Mangkurat 11, ing taun 1703 Mangkurat I seda.

“Setelah terbukti oleh Belanda hal tersebut membuat rusanya
hubungan VOC dengan Amangkurat Il sehingga pada tahun
1703 Amangkurat Il meninggal dunia.”

Kebimbangan Sunan Amangkurat Il yang berada di antara
kedua sisi, antara mendukung kompeni dan anti-kompeni membuat
sikap politiknya setengah-setengah. Sikap tidak kokohnya
Amangkurat 1l akhirnya terbongkar oleh VOC. Menurut Mardiyono,
VOC berhasil menemukan bukti surat Amangkurat Il yang
ditunjukan kepada Cirebon, Johor, Palembang, dan Bangsa Inggris
yang isinya ajakan untuk memerangi VOC. Selain itu, Amangkurat 1

juga mendukung pemberontakan Kapita Jonker antara di tahun

8 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), , 210

2 Ahmad Wahyu Sudrajat, Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam Tinjauan
Kitab Maulid Qasar), , 214

%0 Ng. Kertapraja, Serat Babad Tanah Jawi edisi Prosa Bahasa Jawa,
(jakarta: Garudhawaca, 2015), 66

112



1689. Maka pihak VOC menekan Kasunanan Kartasura untuk segera
melunasi biaya perang Trunajaya sebesar 2,5 juta gulden. Hingga
akhirnya Amangkurat 1l meninggal dunia pada tahun 1703 yang
kemudian pemerintahannya digantikan anaknya yaitu Amangkurat
st

31 Peri Mardiyono, Tuah Bumi Mataram, , 280

113



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan

Kerajaan Mataram Islam merupakan kerajaan Yyang berawal
dari Alas Mentaok, yang nantinya diwarnai dengan berbagai konflik.
Konflik tersebut menjadikan Mataram Islam terbagi menjadi dua
kepemimpinan, yaitu Sunan Amangkurat Il di Kartasura dan Pangeran
Puger di istana Plered.

Hasil penelitian ini dapat diperoleh kesimpulan. Pertama, faktor
pendorong berdirinya Kasunanan Kartasura disebabkan beberapa hal, di
antaranya pribadi raja yang tidak sekuat pendahulunya, rivalitas antara
Sunan Amangkurat | dan putra mahkota, kekalahan Mataram Islam dari
Trunajaya, dukungan dari tumenggung dan rakyat pesisir Jawa, dan
bantuan dari VOC.

Kedua, Warna konflik dan polemik disebabkan karena lemahnya
‘asabiyah di Kasunanan Kartasura. Di masa awal berdirinya Kasunanan
Kartasura terdapat ‘asabiyah, yakni ‘asabiyah kerabatan, ‘asabiyah
persekutuan, dan ‘asabiyah kesetiaan. Namun tentu ‘asabiyah tersebut
tidak berjalan dengan lancar-lancar saja, banyak yang kemudian berbelok
tidak mendukung Amangkurat Il karena persekutuan dengan VOC. Maka
dapat dikatakan ‘asabiyah yang ada pada awal berdirinya Kasunanan
Kartasura mampu membawa Kasunanan Kartasura bangkit dari efek
keruntuhan Mataram Islam. Namun lambat tahun ‘asabiyah tersebut
makin memudar hingga berakhir dengan penandatanganan perjanjian
Giyanti yang membagi Kartasura dalam dua kekuasaan yaitu Surakarta

dan Yogyakarta.

114



Ketiga, kondisi sosial politik Kasunanan Kartasura saat pertama
kali berdiri dalam kondisi politik yang tidak stabil. Masyarakat saat itu

hidup dalam kemiskinan dan maraknya kriminalitas serta pemberontakan.

B. Saran

Penelitian ini berusaha untuk melakukan eksplorasi terhadap
sejarah dari berdirinya Kasunanan Kartasura yang diharapkan bisa
menjadi bahan kajian mengenai kesejarahan di Indonesia. Namun tentu
keluasan pengetahuan kesejarahan tidak semuanya dapat terjawab melalui
penelitian ini. Saran bagi penelitian ini sangat penulis harapkan agar
menjadi bahan evaluasi depannya.

115



DAFTAR KEPUSTAKAAN

Abdurrahman, Dudung. 2007. Metodologi  Penelitian Sejarah.
Yogyakarta: Ar-Ruz Media.

Abimanyu, Soedjipto. 2015. Kitab Terlengkap Sejarah Mataram.
Yogyakarta: Saufa

Bakker Anton dan Zubair, Ahmad Chairis. 1990. Metodologi Penelitian
Filsafat. Yogyakarta: Kanisius

Chodry, Mohammad. 2018. “Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun (Perspektif
Sosiologi)”. Surabaya: UIN Sunan Ampel

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. 1996. Ensiklopedia Islam 1.
Jakarta: Ichtiar Baru VVan Hoeve

Enan, Muhammad ‘Abdullh. 2019. lbnu Khaldun: Kehidupan dan
Karyanya, terj. Machnun Husein. Bandung: Pustaka Jaya.

H.J. De Graaf, De Regering van Panembahan Senapati Ingalaga, 1954.
Leiden: KITLV

H.J. De Graaf. 1990. Puncak Kekuasaan Mataram (Politik Ekspansi
Sultan Agung), terj. Tim Pustaka Utama Grafiti dan KITLV.
Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Ibnu Khaldun. 2009. Mugaddimah. Kairo: Dar Ibnu al-Jauzi

Ibnu Khaldun. 2019. Mukaddimah Ibnu Khaldun, terj. Masturi Irham,
dkk, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar

Jhon L. Esposito. 2001. Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid 1.
Bandung: Mizan.

Kartosudirjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-
1900. Jakarta: Gramedia.

Kartosudirjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah Indonesia Baru: 1500-
1900. Jakarta: Gramedia

Kasdi, Aminuddin. 2015. Memahami Sejarah. Surabaya: UNESA
University Press

KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia). Kamus versi online/daring
(Dalam Jaringan)

Mardiyono, Peri. 2020. Tuah Bumi Mataram. Jakarta: Araska

Moleong, Lexy J. 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta:
Remaja Rosdakarya.

116



Muhtada Dani dan Ayon Diniyanto. 2018. Dasar-Dasar IImu Negara.
Semarang: BPFH Unnes

Muliawan, Jasa Ungguh. 2014. Metodologi Penelitian Kualitatif,.
Yogyakarta: Gava Media.

Munawwir, Ahmad Warson. 2007. Kamus Al-Munawwir: Arab
Indonesia Terlengkap

Ng. Kertapraja. 2015 Serat Babad Tanah Jawi edisi Prosa Bahasa
Jawa, Jakarta: Garudhawaca

Prof. Dr. Toto Suharto, Historiografi Ibnu Khaldun. Surakarta: Kencana.

R. Ngabeni Yasadipura I, babad giyanti Jilid I, terj. Bambang Khusen
Al-Marie, (Surakarta: t.p., 2018), 4

Sjamsudin, Helius. 2017. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Penerbit
Ombak.

Sudrajat, Ahmad Wahyu. 2017. Sejarah Penaklukan Jawa (Dalam
Tinjauan Kitab Maulid Qasar). Yogyakarta: Pt. Anak Hebat
Indoonesia.

Sugiono. 2018. Metode Penelitian. Bandung: Alfabeta.
Sukardi. 2004. Metodologi Penelitian. Yogyakarta: Bumi Aksara.

Tim Folkor Tegal, 2017. Tegal Bercerita, Tegal: Dinas Kearispan dan
Perpusatakaan Kota Tegal.

Widayani, Hanna. 2017. “‘asabiyah lbnu Khaldun dan Relevansinya
dengan Nasionalisme di Indonesia” Jurnal Mantig, Vol. 2 No. 2

Widiasworo, Erwin. 2018. Mahir Penenlitian Pendidikan Modern.
Yogyakarta: Araska.

Widodo, dkk.. t.t. Kamus Illmuah Popular. Yogyakarta: Absolut

WL.Olthof. 2021. Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono,
Yogyakarta: Narasi.

WL.Olthof. 2021. Babad tanah Jawi, terj. HR. Sumarsono. Yogyakarta:
Narasi

Yatim, Badri 1990. Ibnu Khaldun: Riwayat dan Karyanya. Jakarta:
Grafiti Perss

Z., A. Rahman. 1992. Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu
Khaldun. Jakarta: Gramedia Pustaka

117



Zainab al-Khudhairi. 2012. Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, Bandung:
Pustaka

Zed, Mestika. 2003. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia

Jurnal llmiah:

Citra, Riza Yulia. 2020. “Pengembangan Handout Pendekatan
Sinkronik pada Pembelajaran Sejarah. Jurnal Kronologi, Vol. 2
No. 4

Effendi, A. Masyhur dan. Andri. 2020. “Prinsip Pengakuan dalam
Pembentukan Negara Baru ditinjau dari Hukum Internasional”,
Jurnal Lex Journalica, VVol.2 No.1

Hardani, Dwi dan Rizqi, Taufiq Akbar. 2021. “Welas Asih: Konsep
Compassion dalam Kehidupan Masyarakat Jawa”, Jurnal
Anthoropos, Vol. 6 No. 2

Hayati, Rafigah dan Annisa Zakia Nst. 2023 “Konsep Dasar Negara
dalam Sistem Kenegaraan”, Jurnal TIPS UINSU, Vol. 1 No. 1

Imania, An’nisa. 2022. “Pergolakan Keagamaan dan Pemberontakan
raden Trunojoyo terhadap Mataram Tahun 1674-1680, Jurnal
Qurthuba, Vol. 5 No. 2

Karim, Muhammad Abdul. 2010. “Kekhalifahan dalam Lintas Sejarah”,
Jurnal Al-Hikmah, Vol. 6 No. 11

Muh. Ilham. 2016. “Konsep ‘asabiyah dalam pemikiran politik Ibnu
Khaldun”, Jurnal Politik Profetik, \Vol. 4 No. 1

Munawar, Zaid. 2020. “Pengelolaan Pajak di Kerajaan Mataram Islam
Masa Sultan Agung, Jurnal Juspi, Vol. 4, No. 1

Muzayyin, Ahmad. 2018. “Esensi Falsafah, Konsep, dan Teori
Peradaban”, Jurnal limiah Tabuah, Vol 22 No 2

Nizar, H. Samsul. 2003. “Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik Ibnu
Khaldun”, Jurnal Demokrasi, Vol. 2, No. 1

Rahmaningsih, Choirunnisa Nur “Merawat Tradisi Islam di Indonesia”,
Jurnal Ad-Dhuha, Vol. 1 No. 1, 64

118



Rijali, Ahmad. 2018. “Analisis Data Kualitatif. Jurnal Alhadhara. Vol.
17, No. 33

S. Leo Agung. 2009. “Menelusuri Situs Kraton Kartasura dan Upaya
Pelestariannya”. Jurnal Cakra Wisata, VVol.10 No. 1.

Sholihah, Nurur Rahmah Nia dan Yumitrro, Gonda. 2022 “Relevansi
Konsep ‘asabiyah Ibnu Khaldun terhadap Isu Ekonomi Politik di
Yordania”, Jurnal Tapis, VVol. 18 No. 2

Siswanta. 2019. “Sejarah Pengembangan Islam Kraton Plered”,
Historical Studies Journal, Vol.1, No.4.

Sudibyo. 2020. “Mistifikasi dan Pengagungan Kekuasaan dalam Babad dan
Hikayat: Kontinuitasnya dalam Sistem Kekuasaan Indonesia
Modern”, Jurnal Humaniora 12, no. 2

Testriono.  2008. “Islamisasi Jawa: Adaptasi, Konflik, dan
Rekonsiliasi”, Jurnal Studia Islamika. VVol.15 No. 2

Widayani, Hana. 2017. “‘asabiyah Ibnu Khaldun dan relevansinya
dengan Nasionalisme di Indonesia”. Jurnal Mantig. Vol 2 No. 2

119



RIWAYAT HIDUP

A. ldentitas Diri

1. Nama Lengkap . Rizkiani Nur Seftiana
2. Tempat, Tanggal Lahir : Tegal, 7 September 1998
3. Alamat Rumah : JIn. Samadikun

Kelurahan Bandung, Kota Tegal
4. Hp : 085726172720
5. E-mail ‘rizkianinur@gmail.com

B. Riwayat Pendidikan
1. Pendidikan Formal:

a.

b.
C.
d

e.

SD Negeri Debong Kidul, 2010

SMP Negeri 19 Kota Tegal, 2013

SMA Negeri 3 Kota Tegal, 2016

S-1 Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas limu
Tarbiyah dan Keguruan UIN Walisongo Semarang,
2020

S-2 Konsentrasi Sejarah Peradaban Islam, Jurusan
IImu Agama Islam UIN Walisongo Semarang

2. Pendidikan Non-Formal:

a.

b.

Madrasah Diniyah Putri Syaikh Said bin KH. Armia
Pondok Pesantren At-Tauhidiyyah, Tegal
Pondok Pesantren Daarun Najaah, Semarang

Semarang, 6 Mei 2024

Rizkiani [Nur Seftiana
NIM:20000180




