DINAMIKA PENAFSIRAN
AYAT RELASI SUAMI-ISTRI
(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H)

DISERTASI
Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Guna Memperoleh Gelar Doktor
Dalam Studi Islam

p)rg

WALISONGO

Oleh :
AGUS IMAM KHAROMEN
NIM : 1800029013

PROGRAM DOKTOR STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UIN WALISONGO SEMARANG
2024






PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama lengkap : Agus Imam Kharomen

NIM ;1800029013

Judul . Dinamika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri

Penelitian (Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV
H)

Program Studi  : Program Doktor (S3) Studi Islam

Konsentrasi . Tafsir

menyatakan bahwa disertasi yang berjudul:

DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI
(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H)

secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali bagian
tertentu yang dirujuk sumbernya.

Semarang, 3 Desember 2024
Pembuat Pernyataan,

Agus Imam Kharomen
NIM: 1800029013



NOTA DINAS
UJIAN DISERTASI

Semarang, 5 Desember 2024
Kepada
Yth. Direktur Pascasarjana
UIN Walisongo
di Semarang

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan dan
koreksi terhadap d1serta51 yang ditulis oleh:

Nama : Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

Konsentrasi : Tafsir

Program Studi : Studi Islam

Judul :  Dinmika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri
(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad 1V-XIV
H)

Kami memandang bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan kepada
Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Disertasi
(Terbuka).

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Promotor,

Prof. usahadi, M.Ag.



NOTA DINAS
UJIAN DISERTASI

Semarang, 5 Desember 2024
Kepada
Yth. Direktur Pascasarjana
UIN Walisongo
di Semarang

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

Dengan ini diberitahukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan dan
koreksi terhadap disertasi yang ditulis oleh:

Nama :  Agus Imam Kharomen

NIM ;1800029013

Konsentrasi . Tafsir

Program Studi : Studi Islam

Judul . Dinmika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri
(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV
H)

Kami memandang bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan kepada
Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Disertasi
(Terbuka).

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Co Promotor,

~  Dr. H. Moh. Nor Ichwan, M.Ag.



PENGESAHAN

A KEMENTERIAN AGAMA RI
{Q} UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
“ 7 PASCASARJANA
i JI. Walisongo 3-5 Semarang 50185, Telp./Fax: 024--7614454, 70774414

WALISONGO

FDD-{38

PENGESAHAN MAJELIS PENGUJI UJIAN TERBUKA

Yang bertandatangan di bawah ini menyatakan bahwa disertasi saudara:
Nama: Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

Judul : DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI (Analisis Historis atas
Kitab Tafsir Abad IV-XIV H)

telah diujikan pada 20 Desember 202§ dan dinyatakan:

LULUS

dalam Ujian Terbuka Disertasi Program Doktor sehingga dapat dilakukan Yudisium Doktor.

NAMA TANGGAL TANDATANGAN

212 - 22y 5)»:7

2&/ 24 /
Dr. H. Nasihun Amin, M.Ag ks

Sekretaris/Penguji

26 — \2-2024
Prof. Dr. H. Musahadi, M.Ag
Promotor/Penguji

26 - \2 - 2y
Dr. H. Moh. Nor Ikhwan, M.Ag

Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag.
Ketua/Penguji

Kopromotor/Penguiji
Prof. Dr. H. Islah Gusmian, S Ag.. M.A 20 -2 -2e24
Penguiji
TP e
Prof. Dr. Hi. Yuyun Affandi, Lc., MA > >4 A\
Penguji
=12~ 2024

Dr. H. A. Hasan Asy'ari Ulama'l., M.Ag

Penguiji
PO
Dr. H. Mokh. Sya'roni, M.Ag. 20 4

Penguji




ABSTRAK

Judul : Dinamika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri (Analisis Historis
atas Kitab Tafsir Abad I1V-XIV H)

Penulis : Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

Disertasi ini merespon realitas keragaman penafsiran para mufasir atas ayat
relasi suami-istri, yang ternyata dihadapkan pada dua tantangan berupa
kecenderungan pemaknaan tunggal dan generalisasi stigma negatif terhadap
para mufasir khususnya mufasir klasik. Fokus penelitian ini mengungkap
bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, faktor yang
melatarbelakangi dan urgensinya dalam pengembangan metodologi
penafsiran Al-Qur’an kontemporer. Sebagai sebuah penelitian library
research, objek material yang diteliti adalah penafsiran ayat relasi suami-
istri dalam surah al-Bagarah: 187, 223 dan al-Nisa’: 34, dengan sumber
primer sembilan belas kitab tafsir abad 4-14 H. Penelitian ini menggunakan
metode deskriptif-analitik dan komparatif, dalam proses analisis
menggunakan analisis historis, teori hermeneutika Gadamer dan teori usi/
al-tafsir. Hasil penelitian menunjukkan dinamika penafsiran ayat relasi
suami sebagai gawwam berupa perubahan total dengan nilai makna disfemia
yang menunjukkan adanya empat pola relasi suami-istri, yaitu owner-
property, head-complement, senior-junior partner dan equal partner.
Dinamika ayat relasi istri sebagai karsun berupa perubahan generalisasi
dengan nilai makna eufemia dan menunjukkan pola relasi suami-istri equal
partner. Pada ayat relasi suami-istri sebagai /ibas dinamika penafsiran
terlihat dari adanya perubahan spesialisasi dengan nilai makna eufemia dan
menunjukkan pola relasi suami-istri equal partner dan romantic
relationship. Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dipengaruhi faktor
internal (makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan ayat dan susunan
ayat dalam mushaf) dan faktor eksternal (sumber penafsiran, sikap terhadap
riwayat, kecenderungan pemikiran dan konteks sosio-historis). Terdapat tiga
urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam pengembangan
metodologi tafsir kontemporer, yaitu dinamika penafsiran sebagai data
historis, komplemen langkah-langkah penafsiran dan gagasan kontruksi
tafsir historis-kritis.

Kata Kunci: Dinamika penafsiran, relasi suami istri, gawwam, harsun, libas



kel

O i) oS3 gyl o) By 1 BIN) DY) s Sl 1 Olgadl
(g pis gl O AN et )
e el sl St

YAce Y3y Sl o3,

L ) o (1) & 0o et gy Bl gl Bl S s 655 o Bl aa S
sda Cud ke A Slonn (i [ loddll el Bolst (el oy (V) 5 LA gl sl
2 oA Q) 2ty ml) S e ) Bl B Sl el 2k e 2SI () 2l
2ok @ Aol ol 18T CanS e Slab (S ) ol ) belgall e asSlly bl ie
ey o (S Eodl mgn Jo Bah) ol dexs LEgadl )l 3 OTA e A
Sow o TE AN 39 A a0 YYY 5 VAY Yl 3 Gyl Bl Ol s o o sse
ol e I OAN ) W O & RSl i) (S e Bas ke dand ] g ) g sl
il U medl bl 3 R QUM melly Udi- ol mell el cais
g5 oo a2l Wb ol AV e 2SCals Ol il Jgeol Bty sl Uibogeta s
OWNEr= &gl BN ¢lil Gayl 35mmg b5 ) (disfemiay a3 Vs fet gas JSII Jsondl
193 iS5 (39 . property, head-complement, senior-junior partner,equal partner
Gl B p o ely (eufemiay alg) Vs et g eend) p5 o 055 TS gl
Ll Y et aat aasdl g8 e WS Ryl B s UT L equal partner
1Sl S romantic relationship,equal partner iy BYA) ¢y ks (eufemia)
iy D el paoslly (ltly (mAM sy adtls Lls (V) 1o dengdl B s
Slemsiy Uy r el UBsny el alas) Emlt balse (V)5 (Dl 3 LY
sk g pshas (3 ASAlu ) ods BT s (ppedel) W= elen W) BLly 2 S il
it Slglast WSSy (B Ul hos i) 280alys 1l B Epidl ezal) (3 0T
REXE e v IR

A (G ol g BN i) LSS ki) SIS

Vi



ABSTRACT

Title : Dynamics of Interpretation of Verses on Husband-Wife Relations
(Historical Analysis of Books of Tafsir during the 4"-14%" Century
of Hijri)

Author :  Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

This study responds to the diversity of interpretations of the mufassir (exegetes) of
the verses on husband-wife relations, which turned out to be faced with two
challenges in the form of a tendency towards a single meaning and a generalization
of negative stigma towards the mufassir, especially the classical ones. This study
attempted to reveal the dynamic form of interpretation of the verses on husband-
wife relations in the 4th-14th century of Hijri, its underlying factors, and its urgency
in developing a methodology for interpreting the contemporary Qur'an. This study is
library research with the material object of the interpretation of the verses on
husband-wife relations in Surah al-Baqgarah: 187, 223 and Surah al-Nisa'": 34, with
primary sources of nineteen books of Tafsir from the 4th-14th century of Hijri. This
study applies descriptive-analytical and comparative methods. For analysis, it uses
historical analysis, Gadamer's hermeneutic theory and the theory of wusal al-tafsir.
This study shows the dynamics of the interpretation of the verse on husband's
relationship as qgawwam three changes in interpretation include total changes with a
dysphemic meaning value which shows the existence of four patterns of husband-
wife relationship owner-property, head-complement, senior-junior partner and equal
partner. In the verse on the wife's relationship as harSun, three changes are
generalization changes with a euphemistic meaning value, and shows the
relationship pattern between husband and wife as equal partners. In the verse on the
husband-wife relationship as libas, three changes include changes in specialization
with euphemistic meaning values and shows the pattern of husband-wife
relationship as equal partners. The dynamics of interpretation of verses on hushand-
wife relations are influenced by internal factors (the meaning of the essence/hagiga
and metaphor/majaz, the main discussion of the verse and the arrangement of the
verses in the mushaf) and external factors (sources of interpretation, attitudes
towards history, tendencies of thought and socio-historical context). There are three
urgencies of the dynamics of interpretation of verses on husband-wife relations in
the development of contemporary interpretation methodology, namely the dynamics
of interpretation as historical data, complements of interpretation steps, and ideas for
the construction of historical-critical interpretation.

Keywords: Dynamics of interpretation, husband and wife relations, gawwam,
harsun, libas

vii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia
Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987

1. Konsonan
No. | Arab Latin No. | Arab Latin
1 | tidak dilambangkan 16 b t
2 o b 17 b z
3 o t 18 ¢ ¢
4 & S 19 ¢ g
5 z j 20 ) f
6 z h 21 é q
7 & kh 21 g k
8 3 d 22 J 1
9 3 z 23 ° m
10 ) r 24 R n
11 3 z 25 w
12 o S 26 2 h
13 & sy 27 s ’
14 o $ 28 < y
15 2 d
2. Vokal Pendek 3. Vokal Panjang
=a <% kataba I =2 Js  qala
=i 42 swila ¢ =1 & qila
=u ¢sk  yazhabu 3= Ji  yaqulu
4. Diftong Catatan: _
. Kata sandang [al-] pada bacaan syamsiyyah
& = ai og kaifa atau gamariyyah ditulis [al-] secara konsisten

supaya selaras dengan teks Arabnya.

g = haula -
§=au Ji= : Contoh: kata .z ditulis al-tafsir

viii



KATA PENGANTAR

Dinamika adalah kata yang tidak hanya menggambarkan isi disertasi
penulis, tetapi juga menggambarkan bagaimana perjalanan panjang penulis
dalam menempuh studi S3 di Pascasarjana UIN Walisongo Semarang.
Terlepas dari segala bentuk dinamika yang penulis jumpai, hari ini penulis
sangat bersyukur kepada Allah SWT, alhamdulillah atas segala nikmat dan
hidayahnya, terutama nikmat kesempatan dan kesehatan sehingga akhirnya

penulis berhasil menyelesaikan penulisan disertasi ini.

Selama studi S3 dan menyelesaikan penulisan disertasi, banyak
pihak yang telah membantu penulis, baik secara langsung maupun tidak
langsung, baik dalam bentuk moril maupun materil. Oleh karena itu, pada
kesempatan ini izinkan penulis menyampaikan rasa terimakasih penulis yang

sebesar-besarnya kepada:

1. Rektor UIN Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag. atas
kebijakan dan kemudahan proses pengurusan perpanjangan izin belajar
penulis.

2. Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang Prof. Dr. H. Muhyar
Fanani, M.Ag., dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Walisongo
Semarang Dr. H. Nasihun Amin, M.Ag. atas kebijakan dan
motivasinya kepada penulis selama studi dan penulisan disertasi ini.

3. Kaprodi dan Sekprodi S3 Studi Islam Pascasarjana UIN Walisongo
Semarang Prof. Dr. H. Rahardjo, M.Ed., St., dan Dr. H. Agus Nurhadi,
M.Ag. atas nasihatnya kepada penulis untuk segera menyelesaikan

studi ini.



4. Promotor disertasi Prof. Dr. H. Musahadi, M.Ag. dan Co Promotor
disertasi Dr. H. Moh. Nor Ichwan, M.Ag., penulis sangat
berterimakasih atas segala bimbingan, pelajaran, motivasi dan saran
konstruktifnya sehingga penulis bisa menyelesaikan penulisan disertasi
ini dengan lancar. Terimakasih banyak Prof Musa dan Pak Dr. Ichwan
atas semuanya.

5. Para dewan penguji disertasi, mulai dari proposal, komprehensif,ujian
tertutup dan Ujian Terbuka, Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag., Dr. H. Nasihun
Amin, M.Ag., Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., Prof. Dr. H. Musahadi,
M.Ag., Dr. H. Moh. Nor Ichwan, M.Ag., Prof. Dr. H. Islah Gusmian,
M.Ag., Prof. Dr. Hj. Yuyun Affandi, Lc., MA., Dr. H. A. Hasan
Asy’ari Ulama’i, M.Ag., dan Dr. H. Mundhir, M.Ag yang telah
membaca, memberikan koreksi, saran konstruktif dan arahannya.
Terimakasih banyak atas semuanya.

6. Para dosen di Pascasarjana yang telah memberikan pelajaran, support
dan bantuan kepada penulis khususnya Prof. Dr. H. Ahmad Rofig,
MA. dan Dr. H. A. Hasan Asy’ari Ulama’i, M.Ag yang saat itu (2018)
sebagai Direktur dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Walisongo
Semarang, Keduanya banyak memberikan motivasi dan bantuan
kepada penulis selama studi S3 ini. Prof. Dr. H. Fatah Syukur, M.Ag.
saat itu (2021) menjadi Kaprodi S3 yang memberikan support dan
dukungannya dalam proses pengajuan judul disertasi penulis.

7. Tidak ketinggalan para tenaga kependidikan di Pascasarjana UIN
Walisongo Semarang, khususnya Mba Umi, Mas Firdaus dan Mas
Halim atas pelayanan akademik yang diberikan selama penulis

melakukan studi S3.



8.

10.

11.

Para pegawai Perpustakaan Pascasarjana, Perpustakaan Pusat dan
Pojok KUPI UIN Walisongo Semarang yang telah membantu penulis
dalam menemukan berbagai literatur. Banyak koleksi buku
Perpustakaan dan Pojok KUPI UIN Walisongo yang memperkaya
informasi dalam disertasi penulis.

Dekan Fakultas Ushuluddin UIN Walisongo Semarang Dr. H. Mokh.
Sya’roni, M.Ag, yang sejak menjadi Sekretaris LP2M sampai sekarang
menjadi Dekan FUHum selalu memberikan motivasi, support dan
bantuannya kepada penulis. Terimakasih banyak Pak.

Para guru dan dosen penulis serta seluruh keluarga besar Fakultas
Ushuluddin UIN Walisongo Semarang, khususnya Prof. Dr. H. Imam
Taufig, M.Ag., Dr. H. Muh. In’amuzzahidin, M.Ag., Dr. H. Mundhir,
M.Ag., Prof. Dr. Ahmad Musyafig, M.Ag, Dr. Machrus, M.Ag., Prof.
Dr. H. Hasyim Muhammad, M.Ag., Dr. Hj. Sri Purwaningsih M.Ag.
Bu Rokhmah Ulfah, M.Ag dan Kaprodi IAT Muhtarom, M.Ag.,
terimakasih atas doa, dukungan, bantuan dan motivasinya selama
penulis menempuh studi S3.

Para rekan dosen dan sahabat penulis yang banyak memberikan
bantuan selama studi S3 dan penyelesaian disertasi, wabil khusus Mas
Mishbah, Mas Makmun, Mba Ririh, Mba Lucky, Pak Hamdan, Mba
lin, Mba Hanik, Mas Faig, Mas Taju, Mas Royan, Mas Kudhori, Mba
Kurnia, Mba Naili, Mba Waway, Pak Ibnu, Mas Bowo, Mas
Muhammad, Mas Yazid, Pak Athoillah dan Pak Jajat. Terimakasih
atas referensi, diskusi, support, segala bantuan materi dan non materi

yang telah diberikan, terimakasih banyak atas semuanya.

Xi



12.

13.

14.

15.

Aissya, Masyitoh dan Rasya, ketiga mahasiswa penulis yang
membantu membaca ulang naskah disertasi ini untuk menemukan
kesalahan ketik (typo), terimakasih semuanya.
Penulis juga berterimakasih pada seluruh keluarga besar penulis yang
selalu membantu dan memberikan supportnya kepada penulis selama
menempuh studi S3, khususnya Kakak penulis Mba lda beserta suami
(Kang Tahid), Adik penulis Mila beserta suami (Amir), Zaki beserta
istri (Euis) dan Zainal.
Persembahan dan ungkapan terimakasih yang tak terhingga penulis
haturkan pada kedua orang tua penulis H. Suja’i Amin dan Hj. Afifah.
Ayah dan ibu mertua penulis, Bapak Marbi dan Ibu Samah. Kesuwun
Mama Mimi, matur suwun Pa’e Ma’e atas segala dukungan, restu,
nasihat dan doa-doa yang selalu dipanjatkan untuk penulis dan
keluarga. Semoga Allah selalu memberikan kesehatan, panjang umur,
rahmat, dan ‘afiyat kepada Mama Mimi dan Pa’e Ma’e, amin.
Penghargaan terbesar dan rasa terimakasih yang tak terhingga juga
penulis sampaikan pada Istri penulis Umi Hidayati, M.Ag.,
terimakasin banyak atas kesabarannya, tanpa bosan selalu
mengingatkan penulis agar menyelesaikan disertasi, terimakasih
banyak atas keikhlasannya, terimakasih atas diskusi, ide-ide dan juga
doa-doanya, terimakasih atas semuanya. Anak-anak penulis, Aleya
Nisa’ul Hameeda, Nabil Ahmad Yassar, Zida Izzatul Hafiyya.
Senyum, canda tawa semuanya menjadi kekuatan tersendiri bagi
penulis dalam menyelesaikan penulisan disertasi ini. Terimakasih
Aleya, Nabil dan Zida. Maafkan jika banyak waktu yang terlewati,
tanpa ayah di samping kalian.

Xii



Terimakasih juga penulis sampaikan kepada seluruh pihak yang
yang telah membantu penulis selama menempuh studi S3 dan penulisan
disertasi ini, yang bisa jadi belum tersebut di atas. Akhirnya hanya kepada
Allah penulis memohon agar segala kebaikan yang telah diberikan seluruh
pihak kepada penulis diterima olen Allah sebagai amal salih dan akan
mendatangkan kebaikan dan keberkahan yang melimpah untuk semuanya,
dan semoga disertasi ini menjadi amal jariyah penulis dan dapat bermanfaat

bagi penulis dan seluruh pembaca, amin ya Rabb al-alamin.

Xiii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL
PERNYATAAN KEASLIAN ......cocoiitiee e i
NOTA PEMBIMBING ......cccoooiiiiiccecece e ii
PENGESAHAN ...ttt iv
ABSTRAK o v
TRANSLITERASI ..ot viii
KATAPENGANTAR ...t iX
DAFTAR ST ..ot Xii
DAFTAR TABEL ...t XV
DAFTAR GAMBAR ... XVi
BAB |: PENDAHULUAN ......cc.coiiecececce e 1
A. Latar Belakang Masalah............c.ccocoovniiiiinciicccee, 1
B. Pertanyaan Penelitian ...........cccocoviieieincic e, 10
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian............c.ccocevereininiennn. 11
D. Kajian PUStaKa.........cccoverviiiiieresrse s 12
E. Metode Penelitian..........cccccvvveveiniic v 29
F. Sistematika Pembahasan ...........ccccocevviiiiiiiiiecceccieeen, 39

BAB II: PENAFSIRAN AL-QUR’AN DAN RELASI

SUAMI-ISTRI e 43
A. Historisitas, Metodologi dan Sebab Perbedaan

Penafsiran Al-Qur’an ..........cccccoveveveievieeieenie e 43
1. Perkembangan Penafsiran Al-Qur’an ...................... 45
A Masa Nabi .....cocoeiiiecee 45

b. Masa Sahabat............coceeveiiiiiiecie e 48

(oRN\Y/ F- TS T 171 o 0 ) o PO 52

d. Masa KodifiKasi ........ccoceevvuiiiiiiiiiiiiie i 55

2. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an ..........cccceevvvnnns 59
a. Sumber Penafsiran.........cccoceveevevieeiiiiieeeseiieee s 59

b. Metode Penafsiran........ccoccevveieeeivciiee e 66

c. Pendekatan dan Corak Penafsiran .........ccccceee.... 72

3. Sebab-sebab Perbedaan Penafsiran Al-Qur’an.......... 76

xii



B.

C.

BAB

A

a. Faktor Internal: Karakteristik Al-Qur’an ...........
b. Faktor Eksternal: Mufasir...........ccccocovereiininnnnns
Relasi Suami-Istri dalam Berbagai Aspeknya.................

1. Tipologi Relasi Suami-Istri Berdasarkan Pola

Perkawinan .........ccccovvieeiiiie s
a. OWNEr-Property .......ccccceveevivevee v,
b. Head-Complement............cccoovvveviiiniinenesnennen.
C. Senior-Junior Partner ..........ccoccevvvevevenennennene
d. Equal Partner.......cccccocvvvviiiiiieeie e
2. Kesejarahan Relasi Suami-Istri ........c.cccoevevvininennn.
a. MasaPralslam.......ccccoviiiiiiiininieiinee
b, Masa IsSlam ......cccocvvveviiiiiiec e
Bentuk Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an...................
1. Suami Sebagai Qawwam .............ccccucerveneneieninnnnns
2. Istri Sebagai Harsun ..........ccccovovioncinenincieiei,
3. Suami-Istri Sebagai Libas ......c..ccoevevvvivveveinanenne.

I11: DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI

SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H....cocovvvrierien,
Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri ...............
1. Penafsiran Ayat Al-rijalu Qawwamina ‘ald al-

2. Penafsiran Ayat Nisa ukum Harsun Lakum..............
3. Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum Wa Antum

Libdsun LaRUnng ............ccoooeeveeiiiiiiiiineeeeeeesccivvnen
Tipologi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri.
1. Perubahan Total-Disfemia........cccccovvvnivnnneriniennnnn.
2. Generalisasi-Eufemia...........cccovvveviveiiniinieneseeee,
3. Spesialisasi-Eufemia .......c.cccccoeviiiiiiiiiicccceee,

Signifikansi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-
ISET oo
1. Landasan Membangun Gender Equality dalam

KelUarga.......ccooveiiiieiee e
2. Melacak Eksistensi Tafsir Gender Progresif.............

Xiii

111
111

112
130

139
155
158
162
163

165



BAB IV: FAKTOR TERJADINYA DINAMIKA
PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI

ABAD IV-XIV H .o 186

A, Faktor Internal ...........ccoooeiiiieiiie e 188
1. Makna Hakikat dan Majaz............cccceereieivciinnnnnnn 188

2. Pokok Pembahasan Ayat..........c.cccccevvveveiiieneinennn, 195

3. Susunan Ayat dalam Mushaf ..........c..cccoccveiiiinennnnn 200

B. Faktor Eksternal .........cccccoovvvieieiiiie e 202
1. Sumber PenafSiran ........ccocevvieniiiienineneneneeeeee 203

2. Sikap terhadap Riwayat ...........cccccvvvevievecienecnenn, 216

3. Kecenderungan PemiKiran..........ccccooevvnereininninnnnns 218

4. Konteks S0SI0-HiStoris ........ccccceveveiverierivarienesnerienns 226

BAB V: URGENSI DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT
RELASI SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H DALAM
PENGEMBANGAN METODOLOGI TAFSIR AL-

QUR’AN KONTEMPORER .........ccoccccoviiiiiiiiiiinnens 252

A. Dinamika Penafsiran sebagai Data Historis ............ 252

B. Komplemen Tahapan Penafsiran Al-Qur’an............ 284

C. Gagasan Tafsir Historis-Kritis...........ccocevvrvirenne 301

BAB VI: PENUTUP ... 317
A, KESIMPUIAN......ciiicicecce e 317

B. SAraN.....oociiiiiiiiii e 319
KEPUSTAKAAN ..ottt 322
LAMPIRAN ..ot 344
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..o 346

Xiv



DAFTAR TABEL

Tabel 3.1Perubahan Penafsiran Ayat al-Rijalu Qawwamina
A AL NISA oo 124

Tabel 3.2 Perubahan Penafsiran Ayat Nisa ukum Harsun Lakum 134
Tabel 3.3 Perubahan Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum

Wa Antum Libdasun Lahunna ................cccccccceeeveeiinii... 146
Tabel 4.1 Faktor Internal dan Ekternal Dinamika Penafsiran
Ayat Relasi Suami-IStri.........ccccoovovnininnencicc 247

XV



DAFTAR GAMBAR

Gambar 4.1 Sebaran Penafsiran Ayat al-Rijalu Qawwamiina
QLA QITISA oo 254

Gambar 4.2 Sebaran Penafsiran Ayat Nisa ‘ukum Harsun Lakum 256

Gambar 4.3 Sebaran Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum
Wa Antum Libasun Lahunna...................ccoceeevcineeeannnne. 257

Gambar 4.4 Penafsiran Kata Qawwam Pada Abat IV-XIV H ..... 261
Gambar 4.5 Penafsiran Kata Harsun Pada Rentang Abad IV-

XIV He s 262
Gambar 4.6 Penafsiran Kata Libas Pada Rentang Abad IV-XIV
H oo 263

XVi



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Meskipun Al-Qur’an merupakan sumber hukum pertama
dan utama dalam Islam,' bukan berarti para mufasir selalu sepakat
terhadap satu penafsiran. Seringkali ayat yang sama ditafsirkan
secara berbeda oleh para mufasir dari generasi yang berbeda.
Salah satu contohnya ayat relasi suami istri al-rijalu gawwamiina

‘ala al-nisa’ yang merupakan ayat ke 34 dalam stirah al-Nisa’.?

Di masa klasik, mufasir al-Tabar1 (w.310 H/923 M)?

menafsirkan ayat ini sebagai peran suami dalam mendidik dan

'Zulkifli, “Pengembangan Ushul Figh (Perspektif Dalil-Dalil
Normatif Al-Qur’an),” Jurnal Hukum Islam, Vol. X1V No. 1 (2014): 26.
Jamal al-Bana menyebut Al-Qur’an sebagai al-as/ al-awal al- ‘azim [i al-
Islam ‘aqidatan wa syariatan. Jamal al-Bana, al-Asiani al-‘Azimataini
al-Kitab wa al-Sunnah Ru’yah Jadidah, (Kairo: Matba‘ah al-Hisan,
1982), 13. Para ulam uslali juga selalu menempatkan Al-Qur’an di
urutan pertama di antara sumber hukum Islam lainnya. Antara lain dapat
dilihat pada Abt Bakar Ahmad bin Abi Sahal al-Sarakhsi, Usial al-
Sarakhsi, juz 1, (Beirat: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1993), 279. ‘Ali bin
Muhammad al-Amidi, al-lThkam fi Usil al-Ahkam, juz 1, (Riyad: al-
Mamlakah al-‘Arabiyah al-Su‘ddiyah, 2003), 215. Abu Ya‘la
Muhammad bin al-Husain al-Farra’ al-Baghdadi, al-‘Uddah fi Usil
Fighi, juz 1, (Riyad: al-Mamlakah al-°Arabiyah al-Su‘aidiyah, 1990), 71.

ERCIERUATH RV S+ VO R E S P [Jb S PO S G J
O BA Y eladl ¢ SRy Bhida BALA S8 O A Bis L i Sl Sl
(re sl TS 8 O &) Sz 2gile 15k 56 2 Lald

3Abii Ja‘far Muhammad bin Jarir al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an
Ta’wil Al-Qur’an, juz 8 (Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyah, 2000), 290.

1



memberi nafkah istri. Menurut Ibnu ‘Atiyah (w.542 H/1147 M)*
ayat ini menjelaskan suami sebagai pelindung istri. Al-Baidaw1
(w.685 H/1286 M)> memiliki penafsiran  kedudukan
kepemimpinan suami atas istrinya seperti kepemimpinan
pemerintah dan rakyatnya. Penafsiran ini juga diungkapkan oleh
mufasir modern al-Aliist (w.1270 H/1854 M).6

Al-Razi (w.606 H/1210 M), memiliki penafsirkan yang
berbeda, ia memahami kepemimpinan suami atas istri dalam ayat
ini sebagai sistem organisasi, sehingga keberadaan suami sebagai
pemimpin bukan menunjukkan superioritas dan keunggulan laki-
laki dibandingkan perempuan, karena sebenarnya dalam
hubungan suami-istri, masing-masing dari keduanya baik itu

suami maupun istri sama-sama memiliki peran dan berkontribusi.’

4Abli Muhammad ‘Abd al-Haq bin Ghalib bin ‘Atiyah al-
Andalusi, al-Muharrar al-Wajiz fi Tafsir al-Aziz, juz 2, (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyah, 1422 H), 47

SNasir al-Din ‘Abdullah bin ‘Umar al-Baidawi, Anwar al-Tanzil
wa Asrar al-Ta'wil, juz 2, (Beirut: Dar Thya’ al-Turas al-‘Arabi, 1418
H), 72.

Syihab al-Din Mahmiid bin ‘Abdillah al-Aliisi, Rih al-Ma ‘ant
fi Tafsir AI-Qur’an al-‘Azim wa al-Sab ‘ al-Masani, juz 3, (Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1415 H), 23.

"Fakhr al-Din al-Razi, Mafatth al-Ghaib, juz 10, (Beirut: Dar
Thya’ al-Turas al-‘Arabi, 1420 H), 70.

2



Abt Hayyan (w.745 H/1344 M)® memiliki penafsiran
yang unik dan sangat berbeda dengan para pendahulunya.
Menurut Abt Hayyan kata al-rijal dalam ayat tersebut tidak
berarti jenis kelamin (laki-laki), melainkan menunjuk pada
karakter kemampuan menjaga dan melindungi, serta kekuatan

dalam menjalankan pekerjaan dengan baik.

Ibnu Kasir (w.774 H/1372M) memiliki penafsiran yang
kontradiksi dengan penafsiran Abt Hayyan di atas, karena
menurut Ibnu Kasir kata gawwamiina berarti suami menjadi
pemimpin, penguasa dan hakim bagi istri serta mendidik istri
ketika bersikap menyimpang. Bahkan Ibnu Kasir menyebut ayat
al-rijalu gawwamiina ‘ala al-nisa’ menunjukkan arti kedudukan

laki-laki yang lebih baik dan lebih utama dari perempuan.’
Sebagai mufasir era modern, Rasyid Rida (w.1354

H/1935 M),!° menyebutkan stirah al-Nisa’ ayat 34 mengandung

arti kehidupan suami-istri sama dengan kehidupan sosial yang

$Muhammad bin Yisuf bin ‘Alf bin Yisuf bin Hayyan al-
Andalusii, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 3, (Beirut: Dar al-Kutub al-
IImiyah, 1993), 248-249.

9Abi al-Fida’ Isma‘il bin Kasir al-Dimasyqi, Tafsir Al-Quran
al-‘Azim, juz 2, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah, 1419 H), 256. Karena
penafsiran ini, maka menurut Somad, ayat ini cenderung menjadi
legitimasi posisi laki-laki yang lebih superior dari perempuan. Salah
satunya karena penafsiran. Abdus Somad, “Otoritas Laki-Laki Dan
Perempuan: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs.
an-Nisa 4: 34,” Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and
Humanities. Vol. 3 No. 1 (2022): 2.

""Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, (Kairo: al-
Hai’ah al-Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1990), 301.

3



membutuhkan pemimpin dalam menyelesaikan problem yang
dihadapi dan mengantarkan pada kemaslahatan. Ibnu ‘Asyiir
(Ww.1393 H/1973 M)'! menjelaskan bahwa kata gawwamiina
bermakna peran suami dalam menjaga dan menghasilkan harta
bagi istri.

Al-Syinqitt (w.1393 H/1973 M) yang merupakan mufasir
modern justru memiliki penafsiran yang berbeda dengan mufasir
modern seperti al-Aliisi, Rasyid Rida, Ibnu ‘Asyiir . Menurut al-
Syinqitt ayat al-rijalu gawwamiina ‘ala al-nisa’ menjadi petunjuk
laki-laki merupakan makhluk yang lebih unggul dan kuat jika
dibandingkan perempuan, bahkan menurut al-Syingiti ayat ini
mengandung makna ketundukan perempuan kepada laki-laki
merupakan keniscayaan karena jatidiri perempuan yang lemah

dari segi penciptaan dan sifatnya.'”

Penafsiran ayat al-rijalu qgawwamiina ‘ala al-nisa’
menurut para mufasir di atas, menunjukkan bahwa terjadi
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri. Pada mulanya ayat
tersebut ditafsirkan sebagai peran suami bagi istrinya, seperti
mendidik, menafkahi, memberikan kemaslahatan dan melindungi
istri, Setelah itu, penafsiran bergeser pada pola kepemimpinan

suami atas istri, mulai dari pola seperti organisasi dan

"Muhammad Tahir bin ‘Asyiir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,
juz 5, (Tunisia: al-Dar al-Tanisiyah li al-Nasyr, 1984), 38.

?’Muhammad al-Amin al-Syinqiti, Adwa’ al-Bayan fi Idah Al-
Qur’an bi AI-Qur’an, juz 3, (Beirat: Dar al-Fikr, 1995), 24.

4



pemerintahan. Selanjutnya menjadi penafsiran yang mengarah
pada superioritas suami dibandingkan istri. Ketiga penafsiran
tersebut ditemukan pada mufasir klasik dan modern. Adapun
bentuk penafsiran terakhir adalah penafsiran yang membuka
kesempatan bagi suami-istri untuk menjadi pemimpin dalam
keluarga, karena makna rijalu mengacu pada kriteria pemimpin,

tidak pada jenis kelamin. Penafsiran ini hanya ada di masa klasik.

Dinamika penafsiran tersebut menunjukkan bahwa
penafsiran ~ Al-Qur’an  tidak  tunggal dan  mengalami
perkembangan, sekaligus menunjukkan Al-Qur’an tetap terbuka
dan relevan sesuai dengan perubahan kondisi dan pertimbangan
kemaslahatan bagi manusia di tiap zamannya, sesuai spirit

ungkapan Al-Qur’an salihun li kulli zaman wa makan."

Namun, dinamika penafsiran dari lintas generasi tersebut
dihadapkan pada dua tantangan yang serius, yaitu ideologi
pemaknaan tunggal dan stigma negatif kepada penafsiran masa
klasik yang notabene didominasi dengan sumber riwayat (tafsir bi
al-ma’tsir). 1deologi pemaknaan tunggal datang dari sekelompok
umat muslim yang menyerukan kembali kepada Al-Qur’an dan

hadis dengan tujuan pemurnian tauhid.'* Antara lain kaum

3Bagi Jamal ungkapan ini bermakna orang-orang yang datang
dari generasi berikutnya dapat menemukan dan memahami apa yang
belum dipahami oleh generasi saat ini. Jamal al-Bana, al-Aslani al-
‘Azimataini,11.

“Muhammad Khoiruzzadi, “Konsep Kembali Kepada Al-
Qur’an dan Hadis,” Istighna, Vol. 4 No. 2 (2021): 133.

5



radikalis yang memiliki pola berpikir kaku, intoleran terhadap
berbagai perbedaan pendapat keagamaan serta memahami Al-
Qur’an dan hadis secara literal.!

Ayat al-rijalu  qawwamiina ‘ala al-nisa’ di atas
merupakan salah satu ayat yang sering disalahpahami sebab
pemaknaan tunggal. Sebagaimana dijelaskan Somad, ayat tersebut
cenderung menjadi legitimasi posisi laki-laki yang lebih superior
dari perempuan.'¢ Pendapat Somad ini dikarenakan hanya melihat
penafsiran salah satu mufasir saja, dalam hal ini Ibnu Kasir dan
al-Syinqiti, yang memahami ayat tersebut sebagai kedudukan
laki-laki yang lebih mulia dan lebih unggul dibandingkan
perempuan, seperti yang telah disebutkan sebelumnya, sehingga
dapat menimbulkan kesan kekuasaan laki-laki terhadap istri dan
dikaitkan dengan lanjutan ayat kebolehan memukul istri saat

melakukan nusyiiz.

Padahal jika merujuk mufasir lainnya, akan ditemui
ragam penafsiran yang mengarah pada tanggung jawab suami
untuk melindungi, menjaga dan memberi nafkah istri seperti al-
Tabari, Ibnu ‘Atiyah al-Baidawi dan lainnya. Bahkan mufasir lain

memahami ayat tersebut sebagai bentuk organisasi dan

5 Fathul Mufid, “Radikalisme Islam dalam Perspektif
Epistemologi,” ADDIN, Vol. 10 No. 1 (2016): 71.

®Abdus Somad, “Otoritas Laki-Laki dan Perempuan: Studi
Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. an-Nisa 4: 34,”
Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and Humanities. Vol. 3 No.
1(2022): 2.



keterbukaan pola kepemimpinan yang memungkinkan suami-istri
bertukar peran dan saling membantu, sebagaimana telah
dijelaskan al-Razi dan Abu Hayyan.

Tantangan kedua adalah stigma negatif kepada penafsiran
klasik yang identik dengan sumber riwayat (tafsir bi al-ma tsir).
Misalnya pernyataan Anshori dalam disertasinya bahwa kitab
Jami‘ al-Bayan Karya al-Tabari sering dijadikan dasar untuk
menolak kesetaraan gender dan dijadikan referensi melegalkan
pola hidup patriarki karena dalam kitabnya tersebut al-Tabari
hanya mengumpulkan hadis dan riwayat tanpa menyeleksi
validitasnya.'”

Penilaian Anshori tidak sepenuhnya tepat, karena
penggunaan sumber riwayat dan penyantuman kisah isra’iliyat
dalam kitab tafsir tidak selalu menjadi alasan menilai kitab tafsir
sebagai sumber munculnya bias gender. Dalam kasus tafsir Jami ‘
al-Bayan di atas, sebenarnya al-Tabari telah memberikan catatan
terkait validitas dan koreksi isi riwayat isra’iliyat yang
dicantumkannya, “saya meriwayatkan kisah-kisah ini dari para
sahabat, tabi’in dan lainnya...dan yang lebih benar menurut saya

terkait isi riwayat-riwayat tersebut adalah yang sesuai dengan Al-

"Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-
Mishbah,” (Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2006), 1-2.



Qur’an."®Dengan demikian, pembacaan terhadap kitab tafsir bi al-

ma tsir harus komprehensif dan kritis.

Amina Wadud juga pernah memberikan penilaian negatif
kepada para mufasir dari kalangan laki-laki. Menurut Wadud
kebanyakan tafsir ditulis oleh laki-laki, sehingga mempengaruhi
pembentukan interpretasi yang diberikan terhadap ayat khusus
dan prinsip umum Al-Qur’an,"” bahkan menurut Amina Wadud
sejumlah mufasir menurunkan nilai teks sesuai pemikiran mereka

dan prasangka dan persepsi negatif tentang perempuan.?

Jika pernyataan Amina Wadud merupakan generalisasi
kesalahan tafsir bias gender karena faktor jenis kelamin laki-laki
dari seorang mufasir, maka itu tidak tepat, karena banyak para
mufasir yang notabene laki-laki mempunyai penafsiran ramah
gender dan tidak mengarah pada budaya patriarki dan kekerasan
terhadap perempuan, antara lain al-Tabari, al-Razi dan Abu

Hayyan,

18 e G o3 Lol ity Comldly Blowall e i Lol e Lot odn oy i

il & oI oW Abl Ja‘far Muhammad bin Jarr al-Tabari, Jami ‘ al-

Bayan ‘an Ta’wil Al-Qur’an, juz 1, (Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyah,
2000), 531.

YAmina Wadud Muhsin, Wanita di dalam Al-Qur’an, terj.
Yaziar Radianti, (Bandung: Pustaka, 1994), 126.

20Amina Wadud, Wanita di dalam Al-Qur’an, 129. Akmaliyah
dan Khomisah menyebut lima sebab lahirnya interpretasi misoginis
menurut Amina Wadud, salah satunya karena mayoritas mufasir adalah
laki-laki. Akmaliyah dan Khomisah, “Gender Perspektif Interpretasi
Teks dan Kontekstual,” Marwah: Jurnal Perempuan, Agama, dan
Jender, Vol. 19 No. 1 (2020): 53.

8



Termasuk ayat relasi suami-istri yang sering
disalahpahami adalah surah al-Bagarah ayat 223 tepatnya pada
potongan awal ayat nisa ukum harsun lakum.*' Menurut Hamim
llyas, ayat ini dipersepsikan oleh masyarakat untuk melakukan
kekerasan dan eksploitasi seksual terhadap istri. Hal ini
disebabkan kurangnya perhatian pada keutuhan ayat, redaksi yang

digunakan, mundasabah dan tafsir ulama yang otoritatif.??

Penjelasan Hamim menunjukkan penelusuran makna ayat
secara utuh yang mencakup aspek historis dan penafsiran para
mufasir yang dinamis menjadi sesuatu yang penting, untuk
melihat sejauh mana relevansi suatu tafsir dengan kondisi saat ini,
dan melihat sisi eksternal suatu ayat yang berimplikasi pada
pengungkapan pesan utama ayat Al-Qur’an yang sedang

ditafsirkan.

Mengenai pentingnya historisitas terhadap pemaknaan Al-
Qur’an, Duderija berpendapat bahwa menjauhkan penafsiran dari
aspek historis akan melahirkan dekontekstualisasi dan
marginalisasi latar belakang pewahyuan Al-Qur’an, serta
mengabaikan pentingnya konteks yang membentuk kandungan

makna Al-Qur’an. Padahal dengan aspek historis dan latar

21 ;.g; 3550 \¢:<3T\ 2315 A .25 & LAY 1,235 s & (.:<’,5- 156 M
(YT 13adl Gl
2Hamim Ilyas, “Tafsir Hunna Hartsul Lakum: Benarkah Istri

adalah Ladang Suami? (Bagian 1),” diakses 9 November 2023,
https://suaraaisyiyah.id



belakang pewahyuan, kita dapat melihat hakikat dan pesan dari
suatu ayat.”

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa ada dinamika
penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri yang signifikan dari para
mufasir berbagai generasi, namun belum diungkapkan. Selain itu,
di tengah kekayaan khazanah tafsir, ternyata ayat relasi suami-istri
masih sering disalahpahami oleh sebagian pihak karena adanya
penafsiran tunggal, sehingga berdampak pada pemahaman
superioritas laki-laki atas perempuan serta dapat berpotensi
melahirkan sikap diskriminatif, eksploitasi dan kekerasan
terhadap istri. Stigma negatif kepada mufasir klasik juga ternyata
tidak sepenuhnya benar, tetapi belum ditemukan kajian
komprehensif yang mengoreksi kekeliruan stigma negatif

tersebut.

Berdasarkan problem di atas maka perlu dilakukan kajian
terhadap dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri secara
komprehensif. Hal ini dilakukan untuk mengungkap ragam
penafsiran para mufasir beserta faktor yang membentuk dinamika
penafsiran tersebut sehingga dapat dijadikan pijakan dalam
merekonstruksi metodologi penafsiran ayat relasi suami-istri
untuk konteks saat ini untuk mewujudkan keseimbangan dan

harmoni kehidupan keluarga.

BAdis Duderija, Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis
Antara Liberal dan Salafi, terj. Abdul Aziz, (Tangerang Selatan:Yayasan
Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021), 141.

10



B. Pertanyaan Penelitian

Sebagaimana dijelaskan pada bagian latar belakang
bahwa penelitian ini mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri dari para mufasir yang berasal dari berbagai generasi.
Oleh karena itu, pertanyaan utama penelitian ini adalah
bagaimana dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab
tafsir abad 4-14 H?. Pertanyaan utama ini akan dirinci dalam tiga
pertanyaan berikut ini:

1. Bagaimana bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri pada abad 4-14 H?

2. Mengapa terjadi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
pada abad 4-14 H?

3. Bagaimana urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri pada abad 4-14 H terhadap pengembangan metodologi

penafsiran Al-Qur’an kontemporer?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian

Dalam konteks akademik, tujuan penelitian adalah
memberikan jawaban terhadap pertanyaan penelitian yang telah
dirumuskan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam
kitab tafsir abad 4-14 H. Jawaban tersebut mencakup tiga bagian
berikut ini:

1. Mengungkap bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri pada abad 4-14 H.

11



2. Menjelaskan faktor yang menyebabkan terjadinya dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H.

3. Menjelaskan urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri pada abad 4-14 H terhadap pengembangan metodologi

penafsiran Al-Qur’an kontemporer.

Selain  bertujuan menjawab pertanyaan penelitian.
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat secara
teoretis (keilmuan) maupun praktis (aplikatif). Manfaat yang
dimaksud adalah sebagai berikut:

1. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan mampu
memberikan alternatif baru dalam metode penafsiran Al-
Qur’an dengan memanfaatkan data historis dari dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H.

2. Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan
pengetahuan mengenai dinamika tafsir ayat relasi suami-istri

secara komprehensif.

D. Kajian Pustaka

Tema relasi suami-istri telah banyak dikaji para peneliti.
Berdasarkan penelusuran penulis, karya ilmiah tersebut dapat

dikelompokkan dalam bidang tafsir, sosial, kesehatan dan hukum.

Pembahasan relasi suami-istri dalam bidang tafsir antara
lain penelitian Aseel Meteab dan Saeed Salman (2015), berjudul
Alfaz al-‘Alaqah al-Zaujiyah fi Al-Qur’an al-Karim. Aseel dan
Saeed mengkaji kosakata relasi suami-istri dalam Al-Qur’an

12



dengan pendekatan semantik. Penelitian Aseel dan Saeed
menyimpulkan bahwa terdapat ragam kosakata yang menunjuk
pada relasi suami-istri, yakni zawj, libas, rafas, nikah, afda,
taghsya dan al-fams. Kosakata tersebut mengandung berbagai
makna antara lain menunjukkan kekuatan hubungan suami-istri,
ikatan/akad, saling membutuhkan, motivasi pernikahan dan

menghasilkan keturunan.?*

Aseel dan Saeed telah mengkaji beberapa ayat relasi
suami-istri  dengan pendekatan semantik sehingga dapat
mengungkap makna linguistik dari kosakata yang mengarah pada
berbagai sisi dalam relasi suami-istri. Meskipun demikian, kajian
Aseel dan Saeed berhenti pada aspek kosakata yang terdapat
dalam ayat relasi suami-istri. Pendapat mufasir yang dikutip untuk
mendukung  penjelasan  linguistik, tidak diteliti  aspek
historisitasnya, serta tidak mengungkap aspek dinamika
penafsiran di antara para mufasir. Oleh karena itu, penelitian
yang akan penulis lakukan berupa kajian historis terhadap
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri berbeda dan belum

dikaji oleh Aseel dan Saeed.
Selanjutnya penelitian ‘Al ‘Abd al-Karim Yusuf
Syahwan (2006) dengan judul al-‘dlagah al-Zawjiyah fi Al-

Qur’an al-Karim. Penelitian ini mengkaji definisi relasi suami-

24Aseel Meteab dan Saeed Salman, “Alfaz al-‘Alaq al-Zaujiyah
fi Al-Qur’an al-Karim,” Lark Journal of Philosopy, Linguistik, and
Social Sciences, Vol. 6, No. 16 (2014): 1, 25.

13



istri, hak dan kewajiban suami-istri, aturan dalam pernikahan,
mahar, perceraian, karakteristik kesalihan suami-istri. Penelitian
ini juga mengcounter tuduhan negatif terhadap beberapa ayat

relasi suami-istri termasuk ayat poligami.?

Penelitian ‘All cukup komprehensif, karena mengkaji
berbagai tema yang terkandung dalam ayat relasi suami-istri.
Meskipun demikian, ‘Al tidak menjadikan dinamika penafsiran
ayat relasi suami-istri sebagai kajiannya. Dengan demikian
penelitian ‘Al berbeda dengan penelitian yang akan penulis
lakukan, karena penulis akan mengkaji ayat relasi suami-istri
dengan memfokuskan pada aspek dinamika penafsirannya yang
ada dalam kitab tafsir abad 4-14 H.

Selanjutnya adalah artikel Adis Duderija yang berjudul
Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34 the Light of
Stanley Fish’s “Interpretive Communities”. Artikel Duderija ini
menyajikan penafsiran patriarki dari berapara mufasir klasik,
modern dan kontemporer terhadap konsep gawwamah. Duderija
menyimpulkan  munculnya penafsiran  patriarki  tersebut
disebabkan budaya dan nilai patriarki yang sudah menjadi

pandangan umum masyarakat pada masa itu, bahkan menurut

ZAl1 ‘Abd al-Kartm Yusuf Syahwan, “al-‘Alaqah al-Zaujiyah fi
Al-Qur’an al-Karim,” (Tesis University of Jordan, 2006), 206.

14



Duderija penafsiran patriarki tersebut akan terus ada dan sulit
dihilangkan selama budaya patriarki masih ada.?

Penelitian Duderija di atas memiliki keterkaitan dengan
penelitian penulis ini, karena Duderija membahas salah satu ayat
relasi suami-istri yang akan dibahas penulis yakni peran suami
sebagai gawwam bagi istri. Duderija juga memaparkan beberapa
penafsiran mufasir klasik yang akan dipaparkan dalam penelitian
penulis ini. Meskipun demikian, terdapat perbedaan yang
signifikan antara artikel Duderija dan penelitian penulis ini.
Artikel Duderija hanya memfokuskan pada penafsiran mufasir
yang bernuansa patriarki, dan tidak memfokuskan pada dinamika

penafsiran dari para mufasir.

Adapun penelitian penulis tidak hanya mengkaji
penafsiran yang bernuansa patriarki, tetapi juga penafsiran lain
dari para mufasir klasik, pertengahan dan modern dalam rangka
meneliti dinamika penafsiran ayat relasi suami istri. Selain itu,
penelitian penulis tidak hanya membahas dinamika penafsiran
stirah al-Nisa’ ayat 34, tetapi juga dua ayat lainnya yang
membahas relasi suami-istri.

Penelitian dalam bidang tafsir juga dilakukan oleh Omar
Khalil Hamdiin al-Hasyimi dan Ammar Yusuf (2019) dengan

26Adis Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of
Q 4:34 the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities”,”dalam
New Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and Interpretation, ed.
Mun’im Sirry, (Atlanta: Lockwood Press, 2019), 191.

15



judul Turug Al-Qur’an al-Karim fi Mu‘alajah Masyakil al-
Zaujiyah. Dalam penelitian ini Omar dan Ammar menawarkan
sepuluh cara untuk menyelesaikan problem dalam sebuah
pernikahan, yakni menjalin hubungan baik, nasihat, menjauhi,
pukulan, berdamai, pengadilan, talak satu, talak dua dan talak tiga

serta rujuk setelah terjadi talak.?’

Fokus kajian Omar dan Ammar adalah merumuskan
konsep yang terdapat dalam ayat-ayat relasi suami-istri, sebagai
cara dalam menyelesaikan problem yang terjadi di antara suami-
istri. Dinamika penafsiran dalam kitab tafsir abad 4-14 H yang
akan menjadi penelitian penulis tidak dibahas dan tidak menjadi
fokus kajian Omar dan Ammar, maka diketahui bahwa penelitian
yang akan penulis lakukan berbeda dengn penelitian yang telah

dilakukan Omar dan Amar.

Selanjutnya penelitian Intan Afriati (2019) “Relasi Suami
Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau dari Dimensi Pendidikan
(Metode Tafsir Maudhu’i)”. Intan mengkaji relasi suami istri
dengan menggunakan metode tematik dan perspektif pendidikan.
Temuan penelitian Intan adalah urgensi akhlak terpuji kepada
Allah dan pasangan sebagai sarana mewujudkan tujuan keluarga

yang bahagia, serta relasi suami istri diwujudkan dalam bentuk

YOmar Khalil Hamdiin al-Hasyimi dan Ammar Yusuf “Turuq
Al-Qur’an al-Karim fi Mu‘alajah Masyakil al-Zaujiyah,” Proceeding th*
International Legal Issues Conference-ILIC, Iraq 30 April 2019.

16



hak dan kewajiban yang telah ditentukan dalam Al-Qur’an
sebagai sarana memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat.?®

Intan berhasil mengungkap gambaran relasi suami-istri
dalam Al-Qur’an melalui metode tafsir tematik dan perspektif
pendidikan. Namun penelitian Intan tidak memuat dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri dari para mufasir berbagai
generasi. Ini adalah perbedaan utama antara penelitian penulis
dengan penelitian Intan tersebut.

Selain itu, perbedaan terletak pada metode penelitian,
fokus kajian dan cakupan ayat yang dikaji. Intan memfokuskan
pada pengungkapan dimensi pendidikan dalam ayat hak dan
kewajiban suami-istri dengan menggunakan metode tafsir tematik.
Sedangkan penelitian penulis fokus pada mengungkap perubahan
dan dinamika pemaknaan ayat relasi suami-istri dengan

menggunakan pendekatan historis.

Selanjutnya Faqihuddin Abdul Kodir (2019) “Qira’ah
Mubadalah Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam
Islam”. Salah satu pembahasan Faqih dalam buku itu adalah relasi
suami-istri, yang mencakup hak dan kewajiban dalam relasi,
nafkah dan seks, ketaatan dan kerelaan dalam bingkai kasih

sayang, nusytiz, kekerasan, poligami dan perceraian. Sebagaimana

ZIntan Afriati, “Relasi Suami Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau
dari Dimensi Pendidikan (Metode Tafsir Maudhu’i),” Gender Equality:
Internasional Journal of Child and Gender Studies, Vol. 5 No 2, (2019):
93.

17



tujuan buku Fagih untuk mengenalkan pembacaan mubadalah,
maka teori itu diaplikasikan pada pembahasan buku tersebut.

Ketika Fagih menjelaskan ayat al-rijalu gawwamiina ‘ala
al-nisa’ (QS. Al-Nisa: 34) ia berpendapat bahwa kata rija/ pada
ayat ini tidak selalu eksklusif bagi laki-laki, sebagaimana ayat-
ayat lainnya, kata rijal untuk menyebut orang-orang yang gemar
bersuci (QS. Al-Taubah: 108) atau orang yang komitmen untuk
berdzikir (QS. Al-Nar: 37). Seandainya kata rija/ dalam ayat ini
dipahami sebagai laki-laki, menurut Fagih itu hanya sebagai
contoh, karena menurutnya perempuan yang bersuci, berdzikir
dan memperoleh janji Allah masuk dalam substansi ayat-ayat
tersebut.”

Dalam mengkaji ayat relasi suami-istri, Fagih
memfokuskan pada upaya kontekstualisasi penafsiran dengan
menggunakan teori mubadalah, tidak berdasarkan pemaknaan
para mufasir atas ayat tersebut. Bahkan Fagih tidak menyajikan
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dari para mufasir
berbagai generasi. Inilah perbedaan mendasar antara Fagih dan
penulis. Penelitian penulis akan difokuskan pada mengungkap
dinamika penafsirkan ayat relasi suami-istri yang mencakup
bentuk perubahan, faktor yang membentuknya serta urgensinya

dalam pengembangan metodologi tafsir Al-Qur’an.

PFagihuddin  Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah Tafsir
Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD,
2019), 380-381.

18



Terdapat juga dua buku lainnya yang dalam salah satu
babnya membahas relasi suami-istri dalam bidang tafsir. Pertama,
Buku Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an karya
Nasaruddin Umar (1999). Salah satu penjelasan buku ini adalah
pemaknaan ayat tentang kepemimpinan keluarga dengan
menawarkan rekonstruksi penafsiran dengan mengacu makna
linguistik kata al-rijal, sehingga diketahui kata tersebut tidak
hanya menunjuk pada jenis kelamin (laki-laki) tapi menekankan

pada sifat dan kapasitas tertentu.*°

Buku kedua adalah Believing Women in Islam karya
Asma Barlas (2005). Senada dengan Nasaruddin Umar, Asma
juga menawarkan pemaknaan ulang atas ayat al-rijal gawwamiina
‘ala al-nisa’ sebagai pelindung, pencari nafkah bukan sebagai

kepala rumah tangga seperti yang dipahami budaya feodal Barat.’!

Buku Nasar dan Asma memiliki kekuatan yang sama,
yakni menyajikan kritik dan koreksi atas ketidaktepatan sebagian
pihak ketika memaknai ayat relasi suami-istri dan tema gender
lainnya. Nasar dan Asma juga menawarkan pemaknaan baru
(kontekstualisasi) yang mengarah pada keadilan dan anti patriarki.
Namun demikian, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri

tidak menjadi pembahasan dalam buku Nasar dan Asma, dengan

30Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif
al-Qur’an, (Jakarta: Dian Rakyat, 2010), 133.

31 Asma Barlas, Cara Qur’an Membebaskan Perempuan, terj. R.
Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2005), 324.

19



kata lain keduanya tidak mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi
suami istri dalam Al-Qur’an dalam kitab-kitab tafsir pada rentang
masa tertentu. Di sinilah letak perbedaan antara penelitian penulis
dengan Nasar dan Asma. Meskipun demikian, dalam buku Nasar
dan Asma terdapat penjelasan sekilas mengenai latar historis yang

mempengaruhi lahirnya penafsiran patriarki.

Penelitian relasi suami-istri dalam bidang sosial antara
lain penelitian Siti Mas’udah (2021) “Power Relations of
Husbands and Wives Experiencing Domestic Violence in Dual-
Career Families in Indonesia”. Penelitian ini membahas
keterkaitan antara relasi kuasa suami-istri yang berkarir di luar
rumah dengan terjadinya kekerasan dalam rumah tangga.
Penelitian ini dilakukan di Surabaya dengan melibatkan 44

informan utama dan 34 informan pendukung.

Penelitian Mas’udah berkesimpulan dalam relasi suami-
istri kemampuan intelektual dan ekonomi tidak memiliki peran
penting dalam menekan kekerasan dalam rumah tangga.
Melainkan ditentukan pada perlawanan istri, membangun struktur
keluarga yang setara atau tidak hirarkis antara laki-lai dan
perempuan serta perubahan struktur keluarga secara setara dan

ideal .

328iti Mas’udah, “Power Relations of Husbands and Wives
Experiencing Domestic Violence in Dual-Career Families in Indonesia,”
Millenial Asia, Vol. 14, No. 1, (2021): 2.

20



Mas’udah telah mengkaji relasi suami-istri dan
menunjukkan bahwa perlawanan perempuan punya peran penting
dalam menekan angka kekerasan dalam rumah tangga. Meskipun
demikian, artikel Mas’udah tidak membahas dinamika penafsiran
ayat relasi suami-istri sebagaimana penelitian penulis. Dengan
demikian jelas penelitian penulis berbeda dengan penelitian
Mas’udah.

Selanjutnya adalah penelitian Maira Kabakova dan Mira
Maulsharif (2013) “Transformation of Social Roles and Marital
Relations in Modern Kazakhstan: Social-Psychological Analysis”.
Penelitian ini menganalisis perubahan peran sosial dan relasi
pernikahan modern di Kazakhastan dengan pendekatan sosial-
psikologis.

Penelitian ini menunjukkan dalam keluarga Kazakhastan
modern, transformasi hubungan interpersonal terlihat dari
perubahan model kepemimpinan wajib laki-laki dan pembagian
tanggung jawab yang kaku antara suami dan istri menjadi ke
egaliter modern, terbukti adanya fleksibilitas dan keseimbangan
dalam distribusi tanggung jawab dan kesetaraan gender.
Transformasi relasi gender dalam subsistem suami-istri tetap
memegang komitmen budaya dan tradisi nasional, berupa sikap
yang berpusat pada keluarga dan anak. Orientasi rasa hormat dan
penghormatan terhadap anggota keluarga yang lebih tua,

pentingnya ketaatan pada ritual di semua aspek kehidupan oleh

21



setiap anggota keluarga dan keluarga secara keseluruhan.*
Penelitian Maira difokuskan pada mengungkap transformasi nilai
sosial dan relasi suami istri, tidak mengkaji aspek dinamika
penafsiran ayat relasi suami-isti sebagaimana penelitian penulis

lakukan.

Berikutnya penelitian Armaini Lubis, Retno Fuji, Dewi
Puspaningtyas dan Ratih Puspaningtyas (2019) “Family
Communication Between Husband Wife In Keeping Harmony For
Anticipation Infidelity”. Dalam artikel ini dijelaskan konsep
komunikasi antar suami-isti sebagai bentuk relasi di antara

keduanya dalam kaitannya menjaga keharmonisan keluarga.

Penelitian Armaini dan timnya menunjukkan komunikasi
harmonis diwujudkan dengan memberikan Kketeladanan dan
aktualisasi melalui pembiasaan setiap harinya. Menjaga
keharmonisan dengan mewujudkan nilai-nilai dalam komunikasi
keluarga, serta menjaga komunikasi terbuka antara keluarga
suami dan istri. Itu semua dalam rangka mengantisipasi

perselingkuhan.*

3Maira Kabakova, Mira Maulsharif , “Transformation of Social
Roles and Marital Relations in Modern Kazakhstan: Social-
Psychological Analysis,” Procedia Social and Behavioral Sciences, 82
(2013): 641.

MArmaini  Lubis dkk.,“Family Communication Between
Husband Wife In Keeping Harmony For Anticipation Infidelity,”
Journal of La and Society Management, Vol. 6, No. 1 (2019): 149.

22



Artikel Armaini dan tim memfokuskan pada aspek
komunikasi antar suami-istri dalam menjaga keharmonisan, tidak
dalam ranah menjelaskan dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri seperti kajian penulis. Dengan demikian terlihat perbedaan

penelitian penulis dengan hasil penelitian Armaini dan timnya.

Selanjutnya artikel Nina Nurmila (2013) “Indonesian
Muslims’ Discourse of Husband-Wife Relationship”. Penelitian ini
membahas bagaimana perkembangan kajian relasi suami-istri
perspektif muslim di Indonesia. Wacana hubungan suami-istri di
Indonesia pada umumnya berdasarkan konstruksi patriarki yang
memposisikan laki-laki menjadi pemimpin wanita, perempuan

diperintahkan untuk taat dan tunduk.

Wacana tersebut juga dipengaruhi oleh agama melalui
teks-teks keagamaan yang sering digunakan dan ditafsirkan untuk
membenarkan konstruksi patriarki dalam hubungan. Hal itu
berubah dengan adanya pengaruh feminis muslim dengan gagasan
kesetaraan, misalnya memposisikan suami dan istri mempunyai
hak yang sama untuk menikmati seks, dan hal ini diperbolehkan
bagi perempuan memulai hubungan seksual, atau menolaknya
dengan cara yang sopan ketika mereka melakukannya. Feminis

muslim juga melakukan reinterpretasi konsep rumah tidak dalam

23



arti denotasi, penjelasan mengenai hak belajar dan kemitraan yang

setara dengan lainnya.*®

Dalam sub pembahasannya Nina menjelaskan beberapa
penafsiran tentang ayat relasi suami-istri, antara lain ayat tentang
kedudukan suami dalam rumah tangga. Namun Nina hanya
menjelaskan berbagai pendapat di antara para tokoh reformis
Indonesia. Nina tidak mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri yang terdapat pada kitab tafsir abad 4-14 H. Inilah
perbedaan kajian Nina dengan penelitian penulis lakukan. Artinya
penelitian Nina berbeda dengan penelitian penulis.

Penelitian relasi suami-istri pada bidang kesehatan dapat
dilihat antara lain pada karya Getaneh Atikilt Yemata, Gojjam
Dessibellew, Atsede Alle, Yilkal Tafere, Abirham Wallelign
Bayabil dan Eyaya Habtie Dagnaw (2023) “Husband
participation in birth preparedness and complication readiness
and its predictors among men whose wife was admitted for an
obstetric referral at South Gondar zone: A multicenter cross-

sectional study”.

Penelitian Getaneh dan tim mengungkap bagaimana peran
suami dalam proses persalinan istri. Peran tersebut merupakan
salah satu aspek implementasi dari relasi suami-istri. Penelitian ini

menunjukkan pentingnya partisipasi suami dalam persiapan dan

3Nina Nurmila, “Indonesian Muslims’ Discourse of Husband-
Wife Relationship,” Al-Jami ‘ah, Vol. 51, No. 1 (2013): 76-77.

24



komplikasi persalinan, kesiapan rujukan obstetri di zona Gondar
Selatan cukup baik. Partisipasi suami dalam kesiapan melahirkan
dan kesiapan komplikasi, pengetahuan tentang bahaya tanda-tanda
kehamilan, status perencanaan kehamilan, dan diskusi dengan istri
mengenai kehamilan merupakan bagian dari tanggung jawab

suami.®

Penelitian Getaneh dan tim mengungkap salah satu wujud
relasi suami-istri, yakni peran suami dalam mendampingi dan
mengerti resiko-resiko yang bisa muncul pada proses persalinan.
Berbeda dengan penulis yang lebih menargetkan pada melihat
gambaran dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab
tafsir abad 4-14 H secara komprehensif. Oleh karena itu, jelas
bahwa penelitian penulis berbeda dengan penelitian Getaneh dan
tim.

Berikutnya penelitian Seoung-Uk Baek, Jin-Ha Yoon dan
Jong-Uk Won (2022) “Associations between wives’ and
husbands’ attitudes towards women’s economic participation and
depressive symptoms, poor subjective health, and unemployment
status in married women: A Korean longitudinal study (2014-
2020)”. Penelitian ini mengkaji bagaimana hubungan sikap

3Getaneh Atikilt Yemata dkk., “Husband participation in birth
preparedness and complication readiness and its predictors among men
whose wife was admitted for an obstetric referral at South Gondar zone:
A multicenter cross-sectional study,” Heliyon 9 (2023): 1.

25



suami-istri dalam mempengaruhi kondisi perempuan yang ikut

berpartisipasi dalam ekonomi.

Penelitian Seoung-Uk Baek dan tim menunjukkan bahwa
sikap suami terhadap partisipasi ekonomi perempuan tidak hanya
berdampak pada status pekerjaan perempuan yang menikah,
namun juga kesehatan mental dan pekerjaan mereka. Para
pengambil kebijakan harus menerapkan kebijakan yang
mendorong sikap positif terhadap kegiatan ekonomi perempuan.?’

Penelitian Seoung-Uk Baek menunjukkan adanya
pengaruh antara sikap suami-istri terhadap kondisi perempuan
yang berpartisipasi dalam ekonomi. Adapun dinamika penafsiran
ayat relasi suami-istri tidak menjadi pembahasan dalam artikel
Baek. Artinya objek penelitian penulis, baik berupa objek kajian
dan tujuan penelitian berbeda dengan penelitian Seoung-Uk Baek

dan tim.

Penelitian relasi suami-istri dalam bidang hukum antara
lain kajian aspek hukum Islam dan Undang-undang, oleh Fahmi
Basyar (2020) “Relasi Suami Istri Perspektif Hukum Islam dan
Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974”. Penelitian ini mengkaji
relasi suami-istri keluarga jama’ah tabligh dengan perspektif

hukum Islam dan Undang-Undang. Basyar menyimpulkan ada

¥’Seoung-Uk Baek, Jin-Ha Yoon dan Jong-Uk Won,
“Associations between wives’ and husbands’ attitudes towards women’s
economic participation and depressive symptoms, poor subjective health,
and unemployment status in married women: A Korean longitudinal
study (2014-2020),” SSM Population Health, 20 (2022): 1.

26



pergeseran relasi suami-istri di jama’ah tabligh, peran istri sebagai
ibu rumah tangga seperti dalam undang-undang bergeser menjadi
berkiprah di ruang publik. Selain itu, kepemimpinan yang
diberikan kepada suami hanya secara simbolik, karena tugas

suami juga disempurnakan oleh istri.*

Basyar telah berhasil memberikan gambaran mengenai
relasi suami dan istri pada keluarga jama’ah tabligh. Namun Ayat-
ayat relasi suami istri bukan kajian utama Basyar, bahkan
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri tidak dibahas dalam
penelitian ini. Selain itu, jika dibandingkan dengan penelitian
yang penulis, maka penelitian Basyar berbeda dengan penelitian
penulis, baik dari objek penelitian maupun pendekatan yang
digunakan. Objek penelitian Basyar mengenai relasi suami-istri
jama’ah tabligh dengan perspektif hukum Islam dan Undang-
Undang, sedangkan objek kajian penulis berupa penafsiran para
mufasir mengenai relasi suami-istri dengan menggunakan

pendekatan historis dan ilmu tafsir.

Selanjutnya Sifa Mulya Nurani (2021) “Relasi Hak dan
Kewajiban Suami Istri dalam Perspektif Hukum Islam (Studi
Analisis Relevansi Hak dan Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan
Tafsir Ahkam dan Hadits Ahkam)”. Sifa menunjukkan adanya

keterkaitan antara relasi suami-istri dalam Al-Qur’an dengan

38Fahmi Basyar, “Relasi Suami Istri dalam Keluarga Menurut
Hukum Islam dan Undang-Undang Nomor I Tahun 1974,” Jurnal
Ekonomi dan Hukum Islam, Vol. 4 No 2 (2020): 149.

27



bentuk hak dan kewajiban suami dalam kehidupan sehari-hari,
dalam bentuk pelaksanaan tugas-tugas dan timbal balik suami-
istri.*

Meskipun Sifa telah berhasil menunjukkan adanya
keterkaitan antara relasi suami-istri dalam Al-Qur’an dan hukum
Islam, tetapi Syifa mendistorsi relasi suami dan istri dalam bentuk
hak dan kewajiban saja, padahal relasi suami-istri tidak hanya
berupa hak dan kewajiban. Lebih dari itu, Sifa tidak
memfokuskan pada mengungkap dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri. Sifa juga tidak mengkaji aspek historis dari perubahan
makna para mufasir yang dikaji. Di sinilah letak perbedaan
penelitian Sifa dengan penelitian penulis, karena penulis mengkaji
dinamika pemaknaan ayat-ayat relasi suami-istri beserta faktor

historis yang menyebabkan adanya dinamika tersebut.

Berdasarkan pemaparan hasil penelitian para peneliti
terdahulu yang telah membahas relasi suami-istri dalam berbagai
bidang (tafsir, sosial, kesehatan dan hukum), diketahui meskipun
penelitian tentang relasi suami-istri telah banyak dikaji oleh para
peneliti dalam berbagai bidang studi, tetapi belum ada kajian yang

membahas dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab

3Sifa Mulya Nurani, “Relasi Hak dan Kewajiban Suami Istri
dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Analisis Relevansi Hak dan
Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan Tafsir Ahkam dan Hadits Ahkam),”
Al-Syakhsiyyah Journal of Law and Family Studies, Vol. 3 No. 1 (2021):
115.

28



tafsir abad 4-14 H, sebagaimana penelitian yang dilakukan

penulis.

Dengan demikian menjadi jelas posisi penelitian penulis
di antara penelitian-penelitian yang telah ada sebelumnya, yakni
mengkaji aspek dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, bukan
kajian tematik ayat relasi suami-istri, tidak melakukan
kontekstualisasi dan merumuskan konsep relasi suami-istri
maupun mengkaji fenomena relasi suami-istri dalam di luar aspek
dinamika penafsiran. Oleh karena itu, penelitian yang penulis
belum dikaji oleh peneliti sebelumnya dan perlu ditindaklanjuti.

E. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library
research), yakni penelitian yang dalam metode pengumpulan dan
pengolahan data memanfaatkan sumber-sumber bacaan dan
literatur.*® Penelitian ini mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi
suami istri yang terkait suami sebagai gawwam bagi istri (Q.S. al-
Nisa’: 34), istri sebagai harsun bagi suami (Q.S. al-Bagarah: 223)
dan suami-istri sebagai /ibas bagi pasangannya (Q.S. al-Bagarah:
187).

YOMestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 3.

29



Terdapat dinamika yang signifikan dalam penafsiran tiga
ayat relasi suami-istri di atas, namun belum diungkapkan secara
komprehensif. Selain itu, ayat-ayat tersebut sering disalahpahmi
sebagian pihak, dikarenakan pemaknaan tunggal dan tekstual.
Pada penelitian ini penulis mengkaji dinamika penafsiran dengan
mengacu kitab tafsir abad 4 H sampai dengan abad 14 H,*' atau
bisa disebut periode tafsir klasik, pertengahan dan modern
sebagaimana periodesasi yang digunakan Isa HA Salam dan Rifki
Muhammad Fathi, yakni yang menjelaskan periode klasik dimulai
abad 3-8 H, periode tafsir pertengahan dimulai sejak abad 9-12 H

dan periode tafsir modern dimulai abad 13-14 H.*?

4Ipemilihan rentang waktu ini didasarkan pada beberapa hal.
Pertama, abad 4 H merupakan awal munculnya tafsir lengkap 30 juz dan
penulisan kitab tafsir sudah terpisah dari hadis. Kedua, tafsir masa klasik
yang notabene didominasi sumber riwayat sering diberikan label negatif
dalam lahirnya penafsiran bias gender, padahal kenyataannya tidak
selalu demikian. Ketiga, abad 13 dan 14 yang merupakan periode tafsir
modern merupakan inspirasi lahirnya tafsir kontemporer. Keempat,
adanya data yang menunjukkan penafsiran modern tidak seluruhnya
baru, karena ada beberapa penafsiran modern yang sebenarnya sudah
disebutkan dalam tafsir klasik. Mengkaji kitab-kitab tafsir pada rentang
tersebut akan memperlihatkan dinamika dan perkembangan penafsiran
pada ayat relasi suami yang menjadi objek kajian penulis.

“Jsa HA Salam dan Rifqi Muhammad Fathi, “Pemetaan Kajian
Tafsir Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: Analisis Sitiran Pengarang
yang Disitir Disertasi Mahasiswa tahun 2005-2010,” (Laporan Penelitian
Kolektif, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), 16. Pemilihan
periodesasi Isa dan Rifki didasarkan pada kejelasan periode dengan
mengacu  waktu/masa, sebuah periodesasi yang menggunakan
pendekatan historis-periodik, sehingga efektif dalam mengungkap
perkembangan tafsir, dalam hal ini dinamika penafsiran. Syukron Affani,

30



Kitab tafsir yang menjadi sumber primer** pada penelitian
ini adalah sebagai berikut:

Abad 4 H - 1. Jami* al-Bayan Karya al-TabarT (224-310
H/839-923 M)

Abad 5 H - 2. Al-Nukat wa al- ‘Uyin karya al-Mawardi
(364-450 H/975-1058 M)

Abad 6 H - 3. Ma‘alim al-Tanzil Karya al-Baghawl

(438-516 H/1046-1122 M)

4. Al-Kasyaf karya al-ZamakhsyarT (467-
538 H/1045-1144 M)

5. Al-Muharar al-Wajiz karya Ibnu ‘Atiyah
(481-542 H/1088-1147 M)

Abad 7 H - 6. Mafatih al-Ghaib karya al-Razi (543-606
H/1149-1210 M)
7. Al-Jami‘ li Ahkam Al-Qur’an karya al-
Qurtubi (580-671 H/1184-1273 M)
8. Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil
karya al-Baidawi (613-685 H/1214-1286
M)

Abad 8 H - 9. Madarik al-Tanzil wa Haqa'iq al-Ta 'wil
karya al-Nasafi (630-710 H/1232-1310
M)
10. Al-Bahr al-Muhit karya Aba Hayyan
(654-745 H/1256-1344 M)

Tafsir Al-Qur’an dalam Sejarah Perkembangannya,(Jakarta: Kencana
Prenada Media Group, 2018), 5.

43 Pembagian sumber data primer dan sekunder mengacu pada
perolehan data ini. primer berarti perolehan data secara langsung yang
dilakukan peneliti (tangan pertama), sedangkan sekunder menunjukkan
data berasal dari sumber lain yang sudah ada sebelumnya. Ismail Nurdin
dan Sri Hartati, Metodologi Penelitian Sosial, (Surabaya: Media
Sahabat, 2019), 172.

31



11. Tafsir AI-Qur’an al- ‘Azim karya Ibnu
Kasir (701-774 H/1301-1372M)

Abad 9 H - 12. Nazm al-Durar Karya al-Biqa‘1 (809-885
H/1406-1480 M)
Abad 10 H - 13. Tafsir al-Jalalain karya al-Mahali (791-

864 H/1388-1460 M) dan al-Suyuti (849-
911 H/1445-1505 M)

14. Irsyad al-‘Aql al-Salim ila Mazaya al-
Kitab al-Karim karya Abt Su‘td (898-
982 H/1493-1574 M)

Abad 13 H - 15. Fath al-Qadir karya al-Syaukant (1173-
1250 H/1759-1834 M)
16. Rith al-Ma ‘ant karya al-Alast (1217-
1270 H/1802-1854 M)

Abad 14 H - 17. Al-Manar Karya Rasy1id Rida (1282-
1354 H/1865-1935 M)
18. Al-Tahrir wa al-Tanwir karya lbnu
‘Asyir (1296-1393 H/1878-1973 M)
19. Adwa’ al-Bayan karya al-Syinqiti (1321-
1393 H/1907-1973 M)

Pemilihan kitab-kitab ini menggunakan teknik purposive
sampling.**Dikarenakan penelitian ini mengkaji dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H,
maka pertimbangan penulis dalam memilih kitab tafsir adalah: (1)
kitab tafsir yang ditulis dalam rentang abad 4-14 H, (2) kitab tafsir

tersebut mencantumkan informasi yang jelas mengenai ayat yang

4“pemilihan sampel berdasarkan pertimbangan khusus untuk
memperoleh Kkarakteristk yang dikehendaki. Nugraha Setiawan, Diklat
metodologi Penelitian Sosial, (Bogor: Departemen Pendidikan Nasional
Inspektorat Jenderal, 2005), 3.

32



menjadi kajian penulis dan (3) kitab tafsir yang memiliki
perbedaan penafsiran dengan kitab tafsir lainnya.*

Penafsiran dalam kitab tafsir pada rentang abad 4-14 H
diklasifikasikan  berdasarkan  persamaan dan perbedaan
substansinya, sebagai gambaran dinamika penafsiran di abad 4-14
H, lalu dianalisis guna mengetahui faktor yang mempengaruhi
dinamika tersebut. Adapun sumber sekunder penlitian penulis
berasal dari kitab, buku, yang berisi informasi historis seperti
buku biografi, sejarah, kitab-kitab hadis, asbab al-nuziil, ataupun
artikel jurnal dan literatur lainnya yang berkaitan dengan kajian
penelitian ini.

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitik.*
Data yang telah diperoleh disajikan secara apa adanya, kemudian
dianalisis, yakni penulis menyajikan data penafsiran ayat relasi
suami-istri pada abad 4-14 H sesuai hasil penelusuran untuk
kemudian dianalisis. Penulis juga menggunakan metode

komparatif,*” mengungkap persamaan dan perbedaan penafsiran

4Jika dalam suatu abad terdapat tiga kitab tafsir yang
mempunyai perbedaan penafsiran, maka penulis mencantumkan ketiga
kitab tafsir tersebut. Sebaliknya, jika dalam suatu abad terdapat beberapa
kitab tafsir yang memiliki penafsiran yang sama, maka penulis hanya
mencantumkan salah satu kitab tafsir tersebut, sebagai representasi dari
kitab-kitab tafsir yang ada pada abad itu.

46Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, (Jakarta: Rajawali,
1996), 65.

YIBersifat membandingkan dan bertujuan untuk mencari
jawaban mendasar mengenai sebab akibat, dengan menganalisis faktor

33



dari para mufasir terhadap ayat relasi suami-istri, termasuk
mencari kemungkinan sebab akibat dan faktor yang membentuk
dinamika penafsiran tersebut.

Data penafsiran ayat relasi suami-istri, sebagai suatu
sejarah pemikiran yang panjang,*®* akan dianalisis guna
mengetahui bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
dalam kitab tafsir abad 4-14 H, faktor yang melatarbelakanginya,
serta sejauh mana dinamika itu memberikan kontribusi bagi
perkembangan tafsir saat ini, baik dalam memproduksi makna
maupun penguatan metodologi tafsir.

penyebab muncul atau terjadinya suatu fenomena yang diteliti. Andi
Ibrahim dkk, Metodologi Penelitian, (Gowa: Gunadarma llmu, 2018),
47.

“8penafsiran sebagai realitas yang terbentuk secara perlahan
dalam jangka waktu panjang, yang mengalami perubahan dalam waktu
tersebut, melihat perubahan yang terjadi secara perlahan dalam jangka
waktu panjang sebagai realitas yang akan menjadi prakondisi atas
persoalan yang muncul di permukaan. Fernand Braudel- ilmuwan Prancis
pada tahun 1958 menyebutkan dengan istilah longue durre. Gani A.
Jaelani, “Seberapa Panjang Longue Duree? Catatan tentang Longue
Duree dalam Praktik Penulisan Sejarah,” METAHUMANIORA, Vol. 9
No. 3 (2019): 313, 319, 325.

Longue durre juga disebut sebagai salah satu pendekatan
longue durre. salah satu pendekatan sejarah yang relevan dalam
mengkaji isu-isu feminis, sejarah media dan juga agama. Jorg Rupke,
“History,” dalam The Routledge handbook of research methods in the
study of religion, ed. Michael Stausberg and Steven Engler, (New York,
Routleedge, 2011), 302.

34



Mengingat penafsiran termasuk data sejarah yang berupa
pemikiran,* maka dalam proses analisis akan digunakan metode
analisis historis, yakni proses pengumpulan sumber-sumber
sejarah, menilainya secara kritis lalu menyajikan hasil yang

dicapai dari pengumpulan sumber historis tersebut.*°

Dalam proses analisis sejarah ada tiga tahapan yang harus
dilalui. Pertama adalah heuristik, artinya penulis mencari sumber
atau bukti sejarah. Kedua, mengkritisi sumber (kritisisme sejarah),
yakni melakukan pengujian terhadap sumber sejarah yang telah
diperoleh untuk memperoleh sumber sejarah yang valid.>! Ketiga
proses interpretasi, yakni proses menemukan konteks peristiwa
sejarah dan menghadirkannya kembali di masa sekarang.*

Pada penelitian ini penulis akan menelusuri informasi
historis yang berkaitan dengan dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri dalam berbagai literatur sejarah. Setelah itu, penulis

akan melakukan perbandingan antar referensi yang menyebutkan

“Sejarah pemikiran banyak ragamnya, ada yang berupa politik,
agama, ekonomi, sosial, hukum, filsafat, budaya dan sebagainya.
Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya,
2003), 190. Dalam hal ini penafsiran para mufasir termasuk dalam
kelompok pemikiran keagamaan.

Nina Herlina, Metode Sejarah, (Bandung: Satya Historika,
2020), 2

S'Wasino dan Endah Sri Hartatik, Metode Penelitian Sejarah
Dari Riset Hingga Penulisan, (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama,
2018), 11-12.

2Aditia Muara Padiatra, llmu Sejarah Metode dan Praktik,
(Gresik: JSI Press, 2020), 109-110.

35



sejarah, guna memastikan validitas sejarah yang diungkapkan.
Setelah itu penulis melakukan interpretasi terhadap data sejarah
guna mengetahui sejauh mana ada keterkaitan antara fakta sejarah
dengan penafsiran ayat relasi suami-istri yang juga merupakan

sejarah pemikiran.

Dalam proses analisis, penulis juga akan menggunakan
teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer dan teori usiil al-tafsir.>
Hermeneutika Gadamer dikenal dengan hermeneutika produktif,
karena proses memahami tidak berhenti pada reproduksi makna
dari masa silam, tetapi juga terjadi interseksi antara tradisi dan
situasi terkini seorang pembaca, sehingga ditemukan makna yang
baru>* Dalam konteks ini, hermeneutika Gadamer akan
digunakan untuk memahami dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri abad 4-14 H beserta tradisi dan horizon yang mengitari
masa itu dalam rangka mengambil inspirasi dari realitas dinamika
yang ada pada masa itu, untuk mengembangkan metode

penafsiran kontemporer.

Tujuan utama hermeneutika Gadamer diaplikasikan

dalam teori kesadaran sejarah efektif (effective-historical

BRumusan teori usil al-tafsir yang diusung para ulama pada
hakikatnya saling berkaitan. Oleh karena itu, dalam penelitian ini,
penulis setidaknya menggunakan teori usil al-tafsir yang ditulis oleh al-
Zargani dalam kitab Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim Al-Qur’an, ‘Abd al-
Rahman al-‘Ak dalam kitab Ugsil al-Tafsir wa Qawa ’iduhu dan Fahd al-
Rami dalam kitab Buhiis fi Usil al-Tafsir wa Mandahijuhu.

F. Budi Hardiman, Seni Memahami Hermeneutik dari
Schleiermacher sampai Derrida, (Sleman: PT. Kanisius, 2015), 185.

36



consciousness) dan penggabungan horizon (fusion of horizons).
Kesadaran sejarah efektif artinya menafsirkan teks atau objek
sosial kultural harus dilakukan dengan sikap terbuka terhadap
masa kini dan masa depan, diperlukan gerakan ke belakang untuk

menemukan substansi obyektif yang mengitari penulisnya.>

Teori kesadaran sejarah efektif juga mengklasifikasikan
waktu menjadi tiga (masa lampau, masa kini dan masa depan).
Masa lampau adalah waktu lahirnya teks yang menjadikan teks itu
bebas dipahami oleh siapapun. Masa kini yang mengandung
prasangka/prapemahaman  pembaca yang  memungkinkan
terjadinya dialog dengan masa sebelumnya, sehingga ditemukan
pemaknaan baru sesuai konteks pembaca. Adapun masa depan,
lahirnya makna produktif yang memiliki nuansa baru dari

pembaca.>¢

Dalam praktiknya perlu memahami empat lapis
kesadaran, yakni kesadaran bahwa penafsir/pembaca berada pada
kondisi pemahaman tertentu, kesadaran adanya pengaruh sejarah
dan tradisi dalam sebuah pemahaman, kesadaran seseorang
mengambil peran dalam masanya dan refleksi diri dari sejarah
pengaruh yang merupakan kesadaran keterbatasannnya. Melalui

teori kesadaran sejarah efektif, penulis akan menganalisis

Sllyas  Supena, Bersahabat dengan Makna Melalui
Hermeneutika, (Yogyakarta: Idea Press, 2018), 76-77.

**Fahruddin Faiz dan Ali Usman, Hermeneutika Al-Qur’an
Teori, Kritik dan Implementasinya, (Yogyakarta: Dialektika, 2019), 20-
21,

37



dinamika penafsiran para mufasir abad 4-14 H dengan aspek
kesejarahan yang mengitari lahirnya teks/penafsiran para mufasir
tersebut.

Adapun penggabungan horizon memfokuskan pada
pertemuan dan dialog antara horizon/cara pandang pencipta teks
dengan pembaca. Sehingga seorang pembaca dapat menjangkau
horizon teks®” di masa silam dengan horizon masa kini untuk
memahami teks secara kreatif.>® Dalam hal ini, penulis mencoba
memahami cara padang para mufasir dalam memahami ayat relasi
suami-istri abad 4-14 H, sehingga dapat dipahami secara tepat,
sebagai pijakan dalam melakukan pemaknaan ulang realitas
tersebut dalam  kondisi saat ini, khususnya dalam
mengembangkan metodologi penafsiran Al-Qur’an yang lebih
relevan. Dengan Kkata lain realitas dinamika penafsiran akan
dikreasikan menjadi sebuah instrumen untuk memahami Al-

Qur’an pada masa sekarang.

Jika  hermeneutika Gadamer digunakan  untuk
mengelaborasi aspek kesejarahan dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri serta aspek eksternal yang mengitari para mufasirnya,

maka teori usil al-tafsir digunakan sebagai alat mengidentifikasi

S7Peleburan horizon di sini dapat mencakup horizon pengarang,
horizon teks dan horizon pembaca. Fahruddin Faiz dan Ali Usman,
Hermeneutika Al-Qur’an, 21.

Hardiman, Seni Memahami Hermeneutik dari Schleiermacher
sampai Derrida, 186.

38



hasil telaah historis yang mengitari dinamika penafsiran ayat

relasi suami-istri.

Tahapan analisis dimulai dengan memahami realitas
penafsiran ayat relasi suami-istri dengan teori kesadaran sejarah,
dengan mengungkap empat lapis kesadaran dan prasangka atau
pra pemahaman, serta tradisi yang mengitari lahirnya penafsiran
ayat relasi suami-istri di abad 4-14 H, setelah itu
mendialogkannya dengan kondisi saat ini, menggunakan teori fusi
horizon untuk melihat sejaun mana makna bisa dikreasikan untuk
melahirkan makna baru berupa pengembangan metodologi tafsir
saat ini. Dalam proses klasifikasi dan konstruksi hasil telaah

historis tersebut penulis menggunakan acuan teori usil al-tafsir.

F. Sistematika Pembahasan

Guna memberikan gambaran isi penelitian, maka
diperlukan penjelasan mengenai sistematika pembahasan yang
menjadi acuan penelitian ini. Penulis membagi pembahasan

penelitian menjadi enam bab.

Bab pertama adalah pendahuluan. Bab ini terdiri dari
enam sub bab, yakni: latar belakang masalah untuk menunjukkan
alasan dan urgensi penelitian. Selanjutnya dijelaskan pertanyaan
penelitian sebagai fokus kajian penelitian, tujuan dan manfaat

penelitian untuk menggambarkan signifiknasi penelitian ini.

39



Berikutnya sub kajian pustaka, menjelaskan hasil penelitian
terdahulu yang berkaitan dengan penelitian penulis, untuk
menunjukkan perbedaan dengan penelitian sebelumnya, sehingga
diketahui posisi penelitian ini. Pada bab pendahuluan ini
dijelaskan metode dan pendekatan penelitian yang menjadi
kerangka dan pijakan penelitian. Terakhir dijelaskan sistematika
pembahasan sebagai gambaran umum mengenai keseluruhan isi
penelitian ini.

Selanjutnya adalah bab dua. Bab ini menjelaskan
penafsiran Al-Qur’an dan relasi suami istri. Bab dua ini terdiri
dari tiga sub bab. Pertama, penafsiran Al-Qur’an yang mencakup
kesejarahan tafsir, metodologi tafsir dan sebab-sebab adanya
perbedaan tafsir. Sub bab kedua menjelaskan relasi suami-istri
dari berbagai aspeknya, yang mencakup pemaknaan dan tipologi
relasi suami-istri, serta sejarah relasi suami-istri masa pra Islam
dan Islam. Pembahasan Kketiga, berisi ruang lingkup relasi suami-
istri dalam Al-Qur’an yang mencakup informasi ayat suami
sebagai gawwam bagi istri, istri sebagai hartsun bagi suami dan
suami-istri sebagai /ibas bagi pasangannya.

Bab selanjutnya adalah bab tiga. Bab ini memuat
penjelasan tentang dinamika tafsir ayat relasi suami-istri pada
abad 4-14 H. Pembahasan bab ini dibagi menjadi tiga sub bab,
yakni: perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H,
tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H

dan signifikansi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad

40



4-14 H. Bab ini merupakan display data sekaligus penyajian
analisis penulis guna menjawab pertanyaan penelitian pertama
terkait bagaimana bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri pada abad 4-14 H.

Selanjutnya adalah bab empat. Dalam bab ini berisi
penjelasan faktor yang menyebabkan terjadinya dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Bab ini
merupakan analisis penulis dan jawaban terhadap pertanyaan
penelitian kedua tentang faktor yang menyebabkan terjadinya
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad
4-14 H. Pembahasan bab empat ini terdiri dari dua sub bab.
Pertama sub bab faktor internal yang mencakup makna hakikat
dan majaz, pokok pembahasan ayat dan susunan ayat dalam
mushaf. Sub bab kedua berupa faktor eksternal yang terdiri dari
sumber penafsiran, sikap terhadap riwayat, kecenderungan

pemikiran dan konteks sosio-historis.

Bab berikutnya adalah bab lima. Pada bab ini akan
dijelaskan urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri pada
abad 4-14 H dalam pengembangan metodologi tafsir. Bab lima ini
akan dibagi menjadi tiga sub bab, yaitu: dinamika tafsir sebagai
data historis, komplemen langkah/tahapan penafsiran dan basis
tafsir historis-kritis. Bab lima ini merupakan analisis dan jawaban
atas pertanyaan penelitian ketiga pada ini, yakni bagaimana

urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14

41



H terhadap pengembangan metodologi penafsiran Al-Qur’an

kontemporer.

Terakhir adalah bab enam. Bab ini merupakan penutup
yang terdiri dari dua sub bab, yaitu: kesimpulan dan saran. Pada
sub bab kesimpulan penulis akan menjelaskan hasil temuan
penelitian berupa jawaban atas pertanyaan penelitian ini. Pada sub
bab saran, penulis akan memaparkan rekomendasi yang berisi
kontribusi penelitian ini serta aspek penelitian ini yang dapat
ditindaklanjuti melalui penelitian berikutnya

42



BAB 11
PENAFSIRAN AL-QUR’AN DAN RELASI SUAMI-ISTRI

Bab ini menjelaskan penafsiran Al-Qur’an dan relasi
suami-istri. Pembahasan dalam bab ini disajikan dalam tiga sub
bab. Sub bab pertama berisi kesejarahan dan metodologi
penafsiran Al-Qur’an, serta faktor-faktor yang menyebabkan
terjadinya perbedaan penafsiran Al-Qur’an. Sub bab kedua
menjelaskan definisi dan pola relasi suami-istri dalam
perkawinan, termasuk juga sejarah relasi suami-istri pra Islam dan
masa Islam. Adapun sub bab ketiga berisi penjelasan tentang ayat-
ayat relasi suami-istri dalam Al-Qur’an yang menjadi kajian

utama penelitian ini.

A. Historisitas, Metodologi dan Sebab Perbedaan
Penafsiran Al-Qur’an

Ada tiga dimensi makna' yang terkandung dalam term
tafsir. Pertama, tafsir sebagai sebuah ilmu yang menghimpun
ilmu-ilmu lainnya sehingga menjadikan seseorang mampu
mengungkap makna Al-Qur’an. Makna kedua sebagai sebuah
aktivitas, yaitu kegiatan seseorang mengungkapkan makna Al-

Qur’an. Makna ketiga adalah sebagai sebuah produk yang

'Dalam praktiknya ketiga dimensi makna tafsir tersebut dapat
diidentifikasi dengan mengacu konteks kalimat dan pembahasan yang
sedang didiskusikan.

43



menunjuk pada penjelasan makna Al-Qur’an sebagai hasil dari

aktivitas penafsiran, baik berupa hukum, maupun hikmah.?

Ketiga dimensi makna tafsir tersebut terangkum dalam
definisi al-Zarkasyi bahwa tafsir merupakan ilmu untuk
memahami dan menjelaskan makna firman Allah yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad dan menghasilkan hukum dan hikmah.
Guna mencapai hal tersebut seseorang memerlukan ilmu bahasa,
nahw, saraf, ilmu bayan, usil figih, qira’at, mengetahui asbab al-
nuzil, serta nasikh dan mansiikh.?

Al-Zarqani mendefinisikan tafsir dengan memfokuskan
pada dimensi tafsir sebagai sebuah aktivitas. Menurut al-Zarqani
tafsir adalah usaha mengungkap maksud yang dikehendaki Allah
dengan mengacu pada makna/petunjuk lafaz Al-Qur’an dengan
sekuat tenaga yang dimiliki penafsir (bi gadri al-tagah al-
basyariyah).* Dalam definisi al-Zargani, terlihat proses
mengungkapkan makna Al-Qur’an dengan mengacu pada makna

lafaz dan kemampuan yang dimiliki mufasir.

2Tafsir sebagai proses bisa dipahami sebagai usaha kreatif
untuk selalu menafsirkan, karena adanya kenyataan kompleksitas
masalah dan tantangan yang dihadapi setiap masa. Sedangkan tafsir
sebagai sebuah produk adalah hasil kreatifitas mufasir dalam
menafsirkan Al-Qur’an. Agus Salim Hasanudin dan Eni Zulaiha,
“Hakikat Tafsir Menurut Para Mufasir,” Jurnal Iman dan Spiritual, Vol.
2, No. 2 (2022): 208.

3Badr al-Din Muhammad bin ‘Abdullah al-Zarkasyi, al-Burhan
fi ‘Ulum Al-Qur’an, juz 1 (Kairo: Maktabah Dar al-Turas, t.t.), 13.

‘Muhammad ‘Abd al-‘Azim al-Zarqani, Manahil al- ‘Irfan fi
‘Uliam Al-Qur’an, juz 2 (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1995), 6.

44



Demikian sekilas mengenai definisi tafsir yang maknanya
berkisar pada proses mengungkapkan makna Al-Qur’an, ilmu
yang digunakan untuk mengungkap makna Al-Qur’an dan makna
Al-Qur’an itu sendiri baik berupa hukum maupun hikmah. Kajian
penafsiran Al-Qur’an terus berkembang sesuai dengan minat dan

disiplin ilmu yang dimiliki para cendekiawan.

Setelah diketahui cakupan makna tafsir, maka selanjutnya
perlu mengungkapkan sejarah perkembangan penafsiran,
metodologi penafsiran dan aspek yang lebh spesifik lagi, yaitu
faktor yang membentuk terjadinya perbedaan penafsiran,
sebagaimana akan dipaparkan berikut ini:

1. Perkembangan Penafsiran Al-Qur’an

a. Masa Nabi

Masa perkembangan penafsiran Al-Qur’an dimulai
bersamaan dengan turunnya Al-Qur’an, sekitar tahun 610 M (abad
7 M) atau 13 tahun sebelum Nabi hijrah. Nabi Muhammad
mendapatkan mandat dari Allah untuk menerima wahyu (Al-
Qur’an) sekaligus menjelaskan maknanya.’ Oleh karena itu, tidak
heran jika Nabi disebut sebagai al-mufassir al-awal.® Meskipun

begitu, Nabi tidak menjelaskan semua makna ayat kepada para

Sy D85 s ) 07 6 P S 2D e S s oy

®Muhammad Abiui Zahrah, al-Mu jizah al-Kubra Al-Qur’an
(Beirut: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t.), 525.

45



sahabat.” Mengingat pada umumnya sahabat telah mengetahui
makna global dari ayat-ayat Al-Qur’an.® Dengan kata lain Nabi
hanya menjelaskan makna ayat-ayat yang belum dipahami atau
sulit dipahami oleh para sahabat.

Antara lain ketika turun surah al-An‘am ayat 82,° yang
menjelaskan bahwa orang yang akan mendapatkan keamanan di
akhirat adalah mereka yang tidak mencampur keimanan dengan
kezaliman (zu/m). Para sahabat menyangka kata zu/m dalam ayat
ini sebagai dosa secara umum, sehingga menganggap tidak ada di
antara mereka yang akan selamat di akhirat, seraya bertanya
kepada Nabi “siapa di antara kita yang tidak pernah melakukan
kezaliman”. Kemudian Nabi menjelaskan bahwa kata zu/m pada

"Para ulama berbeda pendapat, ada yang meyakini bahwa Nabi
telah menjelaskan seluruh makna ayat-ayat Al-Qur’an. Pendapat ini
diutarakan oleh Ibnu Taimiyah. Sebagian ulama lainnya seperti al-
Suyiiti, Syam al-Din al-Khuwayi dan Husain al-Zahabi berpendapat
Nabi hanya menafsirkan sedikit ayat dari Al-Qur’an. Moh. Nor Ichwan,
Belajar al-Qur’an (Semarang: RaSAIL, 2005), 215-216. Lihat juga
Muhammad Hadi Ma‘rifah, al-Tafsir wa al-Mufassiriin fi Saubihi al-
Qasyib, juz 1 (Masyhad: al-Jami‘ah al-Radawiyah 1i al-‘Ulim al-
Isamiyah, 1426 H), 159.

8Ketika para sahabat mempunyai permasalahan mengenai
rincian makna suatu ayat, mereka akan bertanya kepada Nabi.
Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, (Kairo:
Maktabah Wahbah, 1976), 28.

SONY sy Bl b 39 A Ayl Ty 245G 12 s £ 19T 2

46



ayat itu adalah syirik/menyekutukan Allah.!® Nabi menafsirkan
dengan merujuk surah Lugman ayat 13.!"!

Selain merujuk sumber ayat Al-Qur’an seperti yang
terlihat pada penjelasan di atas. Nabi juga menggunakan
ijtihadnya untuk menafsirkan Al-Qur’an. Ijtihad tersebut yang
pada masa berikutnya disebut sebagai sunnah atau hadis Nabi,
seperti penafsiran kata quwwah (kekuatan perang) dalam surah al-
Anfal ayat 60 dengan makna panah."*Dengan demikian,
diketahui pada masa Nabi sumber penafsiran Al-Qur’an
bersumber dari Al-Qur’an dan hadis. Selain itu, karakteristik
penafsiran Nabi sifatnya ringkas/global dan fokus pada kosakata
yang tidak dipahami sahabat.

9Abi ‘Abdillah Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-
Bukhart (Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998), 642.

Moy cowa)y see 2 8200 & apa yang dilakukan Nabi ini
kemudian dikenal sebagai penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur’an dan
menjadi kaidah penting dalam penafsiran Al-Qur’an, yakni Al-Qur’an
yufassiru ba ‘duhu ba’dan

Peve Uy s e 2 B ey

BAbi al-Husain Muslim bin al-Hajjaj al-QusyairT al-Naisabrd,
Sahith Muslim (Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998), 795. Ini adalah
contoh penafsiran Nabi yang berupa rtamsili, yakni penjelasan yang
sifatnya memberikan contoh sesuai konteks saat itu, sehingga penafsiran
Nabi terhadap ayat tersebut bisa dikembangkan sesuai konteks tiap
generasi. Abdul Mustagim, Dinamika Sejara Tafsir Al-Qur’an Studi
Airan-aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-
Kontemporer (Yogyakarta: Pondok Pesantren LSQ Ar-Rahmah dan
Adab Press, 2012), 51-52.

47



Salah satu fakta menarik mengenai tafsir pada masa Nabi
adalah adanya diskusi tentang tafsir di kalangan sahabat. Misalnya
ketika suatu saat ‘Umar mengajak Ibnu ‘Abbas menemui para
sahabat pejuang badar. ‘Umar bertanya kepada para pejuang badar
tersebut mengeni makna surah al-Nasr. Sebagian dari sahabat
perang badar memahami surah tersebut sebagai perintah memuiji
dan memohon ampun kepada Allah saat mendapatkan pertolongan
dan kemenangan. Sebagian sahabat lain terdiam tidak menjawab.
Kemudian ‘Umar bertanya kepada Ibnu ‘Abbas, lalu Ibnu ‘Abbas
menjawab surat tersebut mengandung makna ajal Rasulullah

yang telah dekat.'*

b. Masa Sahabat

Masa sahabat dimulai sejak wafatnya Nabi Muhammad
pada tahun 632 M (abad 7 M) atau tahun 11 Hijriyah (abad 1 H).
Semasa Nabi hidup, segala hal yang tidak diketahui sahabat
langsung dapat ditanyakan kepada Nabi. Setelah Nabi wafat, para
sahabat dituntut untuk dapat berijtihad menafsirkan Al-Qur’an.
Berkaitan dengan ijtihad, Nabi telah mengizinkan hal itu, seperti
yang disampaikan Nabi pada Mu‘az bin Jabal sebelum bertugas
menjadi gubernur di Yaman. Berijtihad didahului dengan

merujuk Al-Qur’an, jika tidak ditemukan penjelasannya,

4“Umar menyebut penafiran Ibnu ‘Abbas sebagai penafsiran
yang tidak pernah dijelaskan orang sebelumnya. Al-Bukhari, Sahih al-
Bukhari, 988.

48



dilanjutkan merujuk hadis, dan jika tidak ditemukan juga maka
merujuk pada ra’yu/pikiran.'

Meskipun demikian, penafsiran sahabat dengan
menggunakan riwayat masih dominan. Ra’yu hanya salah satu
sumber penafsiran sahabat. Sebagaimana diketahui sumber
penafsiran sahabat terdiri dari Al-Qur’an, hadis Nabi, ijtihad dan
kisah israiliyat.'® Selain itu, pemahaman sahabat atas Al-Qur’an
juga didukung dengan pengetahuan bahasa Arab yang mendalam,
beserta kaidah dan syair jahiliyah sebagai dalil atau penguat,
pengetahuan adat istiadat bangsa Arab Ketika itu, pengetahuan
tradisi dan kondisi bangsa Yahudi dan Nashrani, kekuatan
pemahaman dan luasnya pengetahuan.!’

Terdapat para sahabat yang terkenal dalam diskursus
penafsiran Al-Qur’an. Mereka adalah empat khulafa’ rasyidin,'®
Ibnu Mas‘iid, Zaid bin Sabit, Ubay bin Ka‘ab, Abii Miisa al-
Asy‘ari, ‘Abdullah bin al-Zubair, Anas bin Malik, Abii Hurairah,
Ibnu ‘Abbas, ‘Abdullah bin ‘Umar, ‘Abdullah bin ‘Amr bin ‘As

SFaizah Ali Syibromalisi, Tafsir bi al-Ma tsur (Jakarta: PT.
Siwibakti Darma, 2010), 64.

1°Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 31.

Faizah, Tafsir bi al-Ma 'tsur, 67.

'8Dari keempatnya yang paling banyak menafsirkan Al-Qur’an
adalah ‘Al bin Abt Talib. Hal ini disebabkan tidak banyak sahabat atau
tabi’in yang meriwayatkan tafsir dari Abii Bakar, ‘Umar dan ‘USman,
mengingat ketiganya lebih dulu wafat. Jalal al-Din al-Suyti, al-Itgan fi
‘Ulim Al-Qur’an, juz 4 (Kairo: al-Hai’ah al-Misriyah al-‘Amah, 1974),
233.

49



dan ‘Aisyah. Ibnu ‘Abbas disebut sebagai sahabat yang sangat
terkenal kepandaiannya dalam menafsirkan Al-Qur’an, sehingga
mendapat gelar tarjuman Al-Qur’an. Bahkan Nabi pernah
mendoakan Ibnu ‘Abbas secara khusus “alldhumma faqqihhu fi

al-din wa ‘allimhu al-ta’'wil”."°

Perluasan daerah kekuasaan Islam yang terus berkembang
menjadikan para sahabat tersebut berpindah dan tinggal di daerah
perluasan Islam. Di sanalah mereka mendirikan tempat
pembelajaran tafsir, atau yang dikenal dengan madrarah tafsir.?°
Terdapat tiga sahabat dengan madrasah tafsirnya yang terkenal
dan melahirkan banyak mufasir dari kalangan tabi’in, yaitu Ibnu
‘Abbas mendirikan madrasah tafsir di Makkah. Ibnu Mas’ud yang
bertempat di Iraq, terakhir Ubay bin Ka‘ab dengan madrasah
tafsir di Madinah.?!

Para sahabat tidak menafsirkan seluruh ayat Al-Qur’an,
perbedaan tafsir di kalangan sahabat masih relatif sedikit,

penafsiran sahabat lebih bersifat global, belum terjadi pembukuan

YFaizah, Tafsir bi al-Ma 'tsur, 67. Manna® al-Qatan, Mabahis fi
‘Uliim Al-Qur’an, (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.), 328.

W Al-Qatan, Mabahis fi ‘Uliim Al-Qur’an, 330.

2'Had1 Ma‘rifah lebih merinci lokasi madrasah para sahabat
tersebut, tidak hanya tiga, tetapi lima madrasah. Madrasah Makkah
dipimpin oleh Ibnu ‘Abbas, madrasah Madinah oleh Ubay bin Ka‘ab,
madrasah Kufah oleh Ibnu ‘Mas‘ad, madrasah Basrah oleh Abl Misa
al-Asy‘arl dan madrasah Syam oleh Abu al-Darda’ ‘Uwaimir bin ‘amir
al-KhajrajT al-Ansari. Ma‘rifah, al-Tafsir wa al-Mufassiran, juz 1, 276.

50



riwayat yang berisi tafsir Al-Qur’an.?? Jika riwayat tafsir sahabat
marfii’ (sampai kepada Nabi), maka tidak boleh ditolak, tetapi jika
tafsir sahabat mauqgaf (tidak sampai ke Nabi), maka
diperselisinkan, sebagian ulama berpendapat tidak bisa dipakai
sebagai dalil, tapi sebagian yang lain berpendapat bisa dipakai
sebagai dalil >

Salah satu fakta penting dalam sejarah penafsiran Al-
Qur’an masa sahabat adalah terdapat perbedaan sahabat dengan
Nabi dalam mengimplementasikan makna tersurat dari Al-Qur’an.
Misalnya ‘Umar yang beberapa hasil ijtihadnya terkesan
bertentangan dengan bunyi teks Al-Qur’an dan keputusan Nabi
Muhammad saat masih hidup. Salah satu contohnya keputusan
‘Umar untuk tidak memberikan zakat kepada mualaf yang secara
eksplisit disebut dalam surah al-Taubah ayat 60** sebagai

kelompok mustahiq zakat.*®

2Memang ada kitab tafsir yang berisi kumpulan penafsiran
Ibnu ‘Abbas yang bernama Tanwir al-Migbds, tapi ini tidak disusun
pada masa sahabat dan bukan disusun oleh Ibnu ‘Abbas sendiri,
melainkan disusun oleh ulama bernama Abu Tahir Muhammad bin
Ya‘qub al-Fairuzzabadi. Sebagaimana tedapat kitab Tafsir ‘aisyah dan
Tafsir Ummu Salamah yang disusun oleh ulama lain.

ZBadri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an,
(Bandung: Pustaka Setia, 2004), 69.

2 Jee 35 oy 8 5 1 8 sl e ol st o 22D Bsitad G
(i 15 e 2l g K Lz 3
ZDengan keputusan tersebut ‘Umar dituduh oleh musuh Islam

dan kelompok konservatif (al-jumiid) telah menghapus mualaf dari hak
penerimaan zakat sekaligus membatalkan teks Al-Qur’an. Tuduhan ini

51



Penafsiran ‘Umar tidak terpaku pada bunyi teks, tetapi
mempertimbangkan perubahan kondisi masyarakat dan condong
pada pengungkapan hikmah dan tujuan dari hukum Allah yang
difirmankan dalam Al-Qur’an, sehingga wajar jika ‘Umar tidak
memberikan zakat kepada mualaf. Bahkan jika mengikuti spirit
‘Umar, kita tetap bisa memberikan zakat kepada para mualaf saat
kondisi menuntut hal tersebut. Dengan demikian diketahui bahwa
‘Umar tidak sedang menghilangkan hukum pemberian zakat bagi
mualaf.

Apa yang dilakukan ‘Umar menunjukkan bahwa
meskipun sumber tafsir pada masa sahabat masih didominasi
riwayat, bukan berarti perkembangan tafsirnya statis, justru
sebaliknya ditemukan adanya pergeseran yang penting sebagai

pijakan kontekstualisasi penafsiran di masa modern-kontemporer.

c. Masa Tabi’in

Masa tabi’in dimulai pada tahun 100 H/735 M ditandai
dengan wafatnya sahabat terakhir Abi al-Tufail al-Lai$. Sekitar

keliru, karena keputusan ‘Umar bukan untuk tujuan meninggalkan Al-
Qur’an, tetapi karena ada sebab dan hikmah, yakni perbedaan kondisi
Islam. Pada masa awal kenabian kondisi Islam sangat lemah, sedangkan
saat pemerintahan ‘Umar Islam telah kuat dan mulia, sehingga tidak
perlu memberikan zakat untuk menguatkan para mualaf. ‘Al
Muhammad Muhammad al-Salabi, Strah Amir al-Mu’minin ‘Umar bin
al-Khattab Syakhsiyatuhu wa ‘Asruhu, (Kairo: Mu’assasah Iqra’, 2005),
262-263.

52



abad 2 H/8 M.*Al-Zarqani mengklasifikasikan tingkatan tabi’in
berdasarkan madrasah tafsir. Tingkatan pertama adalah tabi’in
yang belajar kepada Ibnu ‘Abbas di madrasah Makkah, antara lain
Sa‘id bin Jubair, Mujahid bin Jubair dan ‘lIkrimah. Tingkatan ini
dinilai sebagai tabi’in yang paling mengetahui tafsir, dikarenakan
guru mereka Ibnu ‘Abbas.?’Tingkatan kedua adalah tabi’in yang
belajar kepada ‘Ibnu Mas’td di madrasah Irag, mereka antara lain
‘Algamah bin Qais, Qatadah dan Hasan al-Basri. Tingkatan ketiga
para tabi’in yang belajar kepada Ubay bin Ka‘ab di madrasah
tafsir Madinah, di antaranya Abi al-‘Aliyah, Muhammad bin
Ka‘ab, Zaid bin Aslam.?®

Ketiga madrasah tersebut memiliki orientasi keilmuan
dan kekhasan tersendiri, yang dipengaruhi lokasi, kultur dan
orientasi keilmuan guru tafsir di madrasah tersebut. Misalnya
madrasah Madinah lebih condong kepada riwayat dan tekstualis,
berbeda dengan Irag dan Makkah yang lebih rasional dan
kontekstualis. Hal ini disebabkan Madinah lebih kental dengan

hadis-hadis Nabi yang terimplementasikan dalam kehidupan

2Masa tabi’in berakhir dengan wafatnya tabi’in terakhir pada
tahun 181 H/812 M atau abad 2 H/9 M. Nashruddin Baidan,
Perkembangan Tafsir al-Qur’an di Indonesia, (Solo: PT. Tiga
Serangkai, 2003), 10.

Y’Meskipun demikian, para murid Ibnu ‘Abbas memiliki
perbedaan jumlah riwayat dan tingkat kredibilitas terkait penafsiran Al-
Qur’an. Al-Qatan, Mabahis fi ‘Uliam Al-Qur’an, 330.

BAl-Zarqani, Manahil al- ‘Irfan, juz 2, 18. Faizah, Tafsir bi al-
Ma’tsur, 67.

53



sehari-hari. Kekhasan inilah yang menjadi cikal bakal
terbentuknya mazhab dalam penafsiran Al-Qur’an di masa
tabi’in.?’

Meskipun demikian, pada umumnya para tabi’in
menggunakan lima sumber penafsiran. Mulai dari sumber Al-
Qur’an, hadis, pendapat sahabat, informasi ahli kitab lalu
ijtihad/pemikiran pribadi.** Pada masa tabi’in banyak kisah
israiliyat yang masuk dalam tafsir,>! karena banyak ahli kitab
yang masuk Islam dan kecenderungan umat Islam ingin
mengetahui kelengkapan kisah atau kejadian seputar orang-orang
Yahudi dan Nasrani. Perbedaan penafsiran lebih banyak terlihat
jika dibandingkan pada masa sahabat. Tafsir bi al-ra’yi sudah
mulai terlihat, misalnya Mujahid yang memberikan keluasan pada
akal dalam menafsirkan Al-Qur’an.*’Sudah mulai terdeteksi

adanya kecenderungan mazhab tertentu.>

2Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 74.
30Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 75.

3lnforman kisah israiliyat yang banyak dijadikan rujukan
tabi’in adalah ‘Abdullah bin Salam, Ka‘ab al-Ahbar, Wahab bin
Munabih dan ‘Abd al-Malik bin ‘Abd al-‘Aziz Ibnu Juraij. Khaeruman,
Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 77.

32Salah satu contohnya ketika Mujahid menafsirkan perubahan
kaum Yahudi menjadi kera pada ayat 1158 24 Wi iz ¢ 25 3isi i e
(e :3adl uwes 333 Sebagai bentuk kiasan, bahwa yang dirubah menjadi
kera bukanlah jasad mereka, tapi hati mereka. Al-Zahabi, al-Tafsir wa
al-Mufassiran, juz 1, 106.

BFaizah, Tafsir bi al-Ma tsur, 83-84. Al-Zahabi, al-Tafsir wa
al-Mufassiran, juz 1, 130-131.

54



Sampai pada masa tabi’in ini belum terjadi kodifikasi
kitab tafsir. Jika mengacu penjelasan al-Zahabi, masa Nabi
sampai dengan tabi’in disebut sebagai masa periwayatan tafsir,
para sahabat meriwayatkan tafsir dari Rasul, para sahabat saling
meriwayatkan tafsir antara satu dengan lainnya dan tabi’in
meriwayatkan tafsir dari sahabat.** Dari sini diketahui sampai
masa tabi’in, tafsir ditransmisikan melalui oral bukan kitab.
Kodifikasi ~ kitab  tafsir  terjadi pada masa  tabi’

tabi’in.**Sebagaimana dijelaskan pada pembahasan di bawah ini.

d. Masa Kodifikasi

Masa kodifikasi tafsir dibagi menjadi lima fase. Fase
pertama adalah pembukuan tafsir bersama kitab hadis. Fase ini
dimulai pada menjelang akhir pemerintahan Umayah dan awal
pemerintahan Abbasiyah.’® Diperkirakan sekitar awal abad 2
H/abad 8 M. Hadis berperan penting pada fase awal kodifikasi
tafsir, mengingat tafsir menjadi salah satu bab dari kitab hadis.?’
Ini berarti awal mula pembukuan tafsir sama dengan awal mula
pembukuan hadis, tafsir dibukukan bersama hadis Nabi dalam
kitab-kitab hadis.

3#Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 104.
3Al-Zarqani, Manahil al- ‘Irfan, juz 2, 25.
3%Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 104.
Y Al-Qatan, Mabahis fi ‘Uliim Al-Qur’an, 332.

55



Di awal masa kodifikasi tafsir ini sampai permulaan abad
3 H para tabi’ tabi’in memberikan perhatian serius dalam
meriwayatkan tafsir yang bersumber dari Nabi, sahabat dan
tabi’in, di samping juga melakukan pengumpulan hadis. Di antara
para tabi’ tabi’in tersebut adalah Yazid bin Hartin al-Sulami,
Syu‘bah al-Hajjaj, Waki‘ bin al-Jarah, Sufyan bin ‘Uyainah, Rauh
bin Ubadah al-Basri, ‘Abd al-Razaq bin Hamam, Adam bin Abi
Iyas, ‘Abd bin Hamid, Isaq bin Rahawaih, Abti Bakr bin Abi
Syaibah, ‘Ali bin Abi Talhah, al-Bukhari dan lainnya. Penafsiran
mereka tidak sampai kepada Kita saat ini kecuali yang riwayat
mereka yang terdokumentasikan dalam kitab-kitab tafsir bi al-
ma’siir.>®

Fase kedua dimulai dengan pembukuan tafsir secara
terpisah dari kitab hadis. Pasca para tabi’ tabi’in di atas muncul
para ulama yang menulis kitab tafsir, menjelaskan ayat demi ayat
sesuai urutan mushaf, mereka adalah Ibnu Majah, Ibnu Jarir al-
Tabari, Abu Bakar bin al-Munzir al-Naisabiiri, Ibnu Abi Hatim,
al-Hakim, Ibnu Mardawaih dan Ibnu Hibban. Ibnu Jarir al-Tabarl

adalah yang paling terkenal dengan kitabnya Jami‘ al-Bayan. *°

Masa al-Tabari (abad 4 H) merupakan fase kedua dalam
kodifikasi tafsir, ditandai dengan dibukukannya tafsir secara

BAl-Qatan, Mabahis fi ‘Ulim Al-Qur’an, 332. Al-Zarqani,
Manahil al- ‘Irfan, juz 2, 25.

PAl-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 105. Al-
Zarqani, Manahil al- ‘Irfan, juz 2, 25.

56



terpisah dari kitab hadis (tidak lagi menjadi bab dalam kitab
hadis). Pada fase ini penulisan tafsir menyerupai hadis dalam
penyantuman sanad sampai kepada tabi’in, sahabat dan

Rasulullah.

Pada fase ketiga, perkembangan tafsir masih berkisar
pada penafsiran Al-Qur’an dengan riwayat, tetapi di fase ini ada
perbedaan dalam penyantuman sanad. Jika pada fase sebelumnya
sanad dicantumkan secara lengkap sebagaimana hadis, maka di
fase ini terjadi peringkasan sanad (tidak semua nama rawi
dicantumkan). Di sinilah nanti terjadi kesamaran antara riwayat
yang sahih dan tidak, pada fase ini juga terjadi pemalsuan dalam
tafsir.*!

Fase keempat adalah perkembangan tafsir kepada
sumber-sumber pemikiran. Penafsiran tidak hanya merujuk pada

riwayat tetapi juga perpaduan antara riwayat dan pemikiran,

4Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 105.

41Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 107. Dapat
dipahami ketika para mufasir awal seperti al-TabarT menyebutkan sanad
secara lengkap, ini karena masih mengikuti tradisi hadis. Generasi
selanjutnya dari kalangan mufasir meringkas sanad, bahkan jika kita
lihat tafsir modern seperti al-Maraghi, Quraish Shihab dan lainnya,
langsung menyebut sahabat atau bahkan Nabi saja. Hal ini dikarenakan
sebuah konsekuensi agar dapat menyampaikan makna ayat secara baik
dan mudah dibaca dan dipahami dengan tanpa penyebutan sanad. Oleh
karena itu, realitas peringkasan sanad yang berpotensi masuknya riwayat
lemah bahkan palsu menjadi motivasi pembaca kitab tafsir untuk lebih
kritis dan menguasai metodologi kritik tafsir yang salah satunya
menggunakan perangkat metode kritik hadits. Dengan demikian akan
mudah diketahui kualitas riwayat yang dikutip dalam kitab tafsir.

57



kaidah kebahasaan, pemikiran mazhab dan teologi tertentu. Fase
ini terjadi pada masa pemerintahan Abbasiyah sampai saat ini.*?

Fase kelima, perkembangan pembukuan tafsir mengarah
pada pengkhususan kajian tafsir. Para ulama mulai menyusun
kitab tafsir dengan memfokuskan pada tema-tema tertentu. Seperti
Abii ‘Ubaidah yang mengkhususkan membahas majaz dalam Al-
Qur’an, Ibni al-Qayim yang secara khusus membahas ayat-ayat
tentang gasam, al-Raghib al-Asfahani yang mengumpulkan
kosakata gharib dalam Al-Qur’an, Abt Ja‘far al-Nahas yang
membahas nasikh dan mansikh, al-Wahidi yang khusus
membukukan asbab al-nuziz/ dan al-Jasas yang membukukan
tafsir ahkam Al-Quran. Para ulama juga melakukan kajian tentang

tema-tema tertentu.*?

Fase kelima merupakan fase awal lahirnya ‘ulim Al-
Qur’an. sebagaimana diketahui bahwa sebelum kitab-kitab ‘ulim
Al-Qur’an yang menghimpun beragam tema, seperti al-Burhan
karya al-Zarkasyi, dan ulama lainnya. Embrio ‘uliim Al-Qur’an
dimulai dengan adanya karya ulama yang membahas tema
tertentu seperti amsal, qasam, asbab al-nuzil, gira’at dan
lainnya** seperti yang terdapat pada fase kelima kodifikasi tafsir
Al-Qur’an.

“Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 108.
$Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 1, 110.
“Al-Qatan, Mabahis fi ‘Uliim Al-Qur’an, 9.

58



Berdasarkan penjelasan di atas diketahui sejarah
perkembangan penafsiran Al-Qur’an sangat berkaitan dengan
keilmuan Islam lainnya, dalam hal ini pembukuan hadis dan
pembukuan ‘uliim Al-Qur’an. Pada fase pertama pembukuan
tafsir bersamaan dengan pembukuan hadis. Adapaun fase terakhir

pembukuan tafsir menjadi fase awal pembukuan ‘uliim Al-Qur’an.

2. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an

a. Sumber Penafsiran

Terdapat tiga sumber penafsiran Al-Qur’an, yaitu
asar/riwayat, ra’yu/pemikiran dan isyarah/petunjuk dari Allah.
Tafsir yang menggunakan riwayat disebut tafsir bi al-ma’sir.
Tafsir yang menggunakan sumber pemikiran disebut tafsir bi al-
ra’yi. Adapun tafsir yang bersumber pada isyarah disebut tafsir
isyart.

Tafsir bi al-ma’sar berarti tafsir yang berasal dari Al-
Qur’an, hadis, perkataan sahabat dan tabi’in. Meskipun sebagian
ulama ada yang tidak memasukkan pendapat tabi’in sebagai tafsir
bi al-ma’sir. Demikian definisi menurut Nar al-Din ‘Itr.¥
Pendapat serupa juga disampaikan al-Zahabi dengan mengatakan

bahwa penjelasan tabi’in dimasukkan ke dalam kategori tafsir bi

BNur al-Din ‘Itr, ‘Ulim Al-Qur’an al-Karim, (Damaskus: al-
Sabah, 1993), 74.

59



al-ma’sir karena keberadaan tafsir para tabi’in masuk ke dalam
kitab tafsir bi al-ma siir.*

Para ulama lain seperti al-‘Ak,*” Khalid al-Sabt*® dan
Quraish Shihab* juga memiliki definisi yang sama dengan ‘Itr.
Al-Zargani berbeda dengan para ulama tersebut, karena al-
Zarqani mendefinisikan tafsir bi al-ma’siar hanya yang berasal
dari Al-Qur’an, hadis dan pendapat sahabat, tidak memasukkan
tabi’in.>

Perbedaan pendapat para ulama mengenai keberadaan
tafsir tabi’in sebagai tafsir bi al-ma siar tampaknya disebabkan
kualitas riwayat tabi’in, yakni banyaknya penafsiran tabi’in yang
terpengaruh riwayat-riwayat isra’iliyat. Ini artinya penolakan al-
Zarqani disebabkan keinginannya membatasi pada riwayat-

riwayat yang terjamin keabsahannya.>!

Perbedaan para ulama di atas menunjukkan bahwa

definisi tafsir bi al-ma 'sar tidaklah disepakati para ulama. Lebih

4Muhammad Husain al-Zahabi, ‘IIm al-Tafsir, (Kairo: Dar al-
Ma‘arif, t.t.), 40.

4Khalid ‘Abd al-Rahman al-‘Ak, Usil al-Tafsir wa
Qawa’iduhu, (Beirut: Dar al-Nafa’is, 1986), 111.

“Khalid al-Sabt, Qawa’id al-Tafsir, juz 1, (Beirut: Dar Ibnu
‘Affan, t.t.), 105.

“Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, (Tangerang
Selatan: Lentera Hati, 2013), 351.

SAl-Zarqani, Manahil al- ‘Irfan, juz 2, 12.

SINashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2005), 371-372.

60



dari itu muncul pertanyaan apakah tafsir bi al-ma’sir hanya
terbatas pada empat riwayat tersebut (Al-Qur’an, hadis, pendapat

sahabat dan tabi’in) atau mencakup seluruh riwayat.

Mengenai hal ini Baidan berpendapat tafsir bi al-ma’sir
dapat didefinisikan secara sempit dan luas. Pengertian sempit
berarti penafsiran yang bersumber hanya dari keempat riwayat di
atas, tidak dapat dikembangkan. Mufasir hanya bisa meneliti
kualitas riwayat tersebut. Adapun pengertian luas dari tafsir bi al-
ma’str mencakup segala riwayat yang dapat digunakan sebagai

sumber penafsiran.>

Mendefinisikan tafsir bi al-ma’sar secara luas tidak
terbatas riwayat Al-Qur’an, hadis, sahabat dan tabi’in, akan lebih
sesuai dengan spirit pengembangan sumber penafsiran Al-Qur’an.
Oleh karena itu, al-‘Ak juga menjelaskan terdapat lima sumber
penafsiran bi al-ma’sir, yakni Al-Qur’an, hadis, pendapat
sahabat, pendapat tabi’in dan riwayat dari sumber bahasa Arab.>

Penjelasan al-‘Ak menunjukkan tafsir bi al-ma’sir
mengacu pada sumber riwayat secara luas, tidak terbatas pada Al-

Qur’an, hadis dan ucapan sahabat. Dengan demikian untuk

$2Baidan, Wawasan Baru llmu Tafsir, 373. Perbedaan konsep
pengertian sempit dan luas dari tafsir bi al-ma 'sir tampaknya dirasakan
oleh para ulama. Sehingga sering dijumpai dalam literature ilmu tafsir
ada ulama yang memberikan penjelasan mengenai keutamaan tafsir bi
al-ma’sar dan di sisi lain ada yang menjelaskan kekurangan tafsir bi al-
ma’sir.

BAl-¢Ak, Usil al-Tafsir wa Qawa iduhu, 113.

61



menilai suatu kitab atau penafsiran sebagai tafsir bi al-ma sir
dapat mengacu pada sejauh mana mufasir merujuk riwayat-

riwayat.

Mengenai sumber penafsiran menggunakan
ra’yu/pemikiran, maka terdapat perbedaan di kalangan ulama,
sebagian melarang, dan sebagian lagi membolehkan. Oleh sebab
itu, dikenal klasifikasi tafsir bi al-ra’yi mahmidah
(terpuji/diterima) dan mazmiamah (tercela/ditolak). Jika seorang
mufasir hanya menggunakan pemikirannya, maka itu terlarang.>
Jika seorang mufasir menggunakan pemikirannya dengan
memenuhi syarat-syarat yang disepakati ulama dan meninggalkan
lima larangan, maka tafsir bi al-ra’yi bisa diterima. Jika tidak
memenuhi syarat dan mengabaikan lima larangan maka tafsir bi

al-rayi tertolak.*

Penafsiran Al-Qur’an dengan menggunakan pemikiran

tidaklah dilarang selama mufasir telah menguasai bahasa Arab

>4 Taqi al-Din Ahmad bin Taimiyah, Mugadimah fi Usil al-
Tafsir, (Beirut: Da Maktabah al-Hayah, 1980), 46.

3Syarat yang disepakati di sini adalah: mempunyai i’tikad lurus
dan benar serta menaati ketentuan agama, ikhas, mengacu pada riwayat
yang diterima dan menjauhi bid’ah, menguasai 15 ilmu yang dibutuhkan
untuk menafsirakn Al-Qur’an. Lima hal yang harus ditinggalkan mufasir
adalah: memaksa menafsirkan tanpa memenuhi syarat-syaratnya,
memaksakan penafsiran pada ayat-ayat yang hanya diketahui Allah,
menafsirkan dengan mengacu hawa nafsu dan keuntungan pribadi,
menjadikan penafsiran untuk mendukung mazhab yang keliru, meyakini
tafsirnya sebagai satu-satunya yang benar/menganggap penafsiran lain
keliru. Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 97-98.

62



dengan segala sisinya termasuk syair-syair  jahiliyah,
memperhatikan asbab al-nuzil, nasikh dan mansikh serta syarat-
syarat yang dibutuhkan sebagai seorang mufasir. Ini
menunjukkan larangan penafsiran bi al-ra’yi tidaklah secara
mutlak. Bahkan sebenarnya penggunaan pemikiran/akal dalam

menafsirkan Al-Qur’an sangat dibutuhkan.

Hal tersebut dikarenakan pemikiran/akal dibutuhkan
dalam mengungkap tujuan diberlakukannya hukum yang
terkandung dalam ayat Al-Qur’an, mengungkapkan hikmah dari
kisah-kisah yang disebutkan dalam Al-Qur’an dan mengungkap
aspek kemukjizatan Al-Qur’an,’’termasuk juga banyaknya
problem baru yang dihadapi saat ini tetapi tidak ditemukan
penjelasannya secara tersurat di dalam Al-Qur’an dan hadis
Nabi.>®

Penggunaan akal dalam penafsiran Al-Qur’an tentu
sangat dibutuhkan dalam rangka meneliti riwayat-riwayat dan
melakukan pemilahan dan validasi terhadap sumber penafsiran
yang beragam. Dengan demikian jelas bahwa larangan penafsiran
menggunakan akal berlaku jika mufasir hanya menggunakan
akalnya tanpa memperhatikan syarat, etika dan mengabaikan
riwayat dan keilmuan yang berkaitan dengan penafsiran Al-

Qur’an.

S6Al-Zahabi, ‘Ilm al-Tafstr, 47.
STAI-“ Ak, Usiil al-Tafstr wa Qawa ’iduhu, 175.
3Shihab, Kaidah Tafsir, 362.

63



Sumber tafsir yang ketiga adalah isyarah, artinya
pengungkapan makna Al-Qur’an tidak dari redaksi ayatnya,
melainkan berdasarkan petunjuk rahasia dari Allah pada orang-
orang yang memiliki kebeningan hati, dengan adanya kesesuaian
antara makna lahiriyah dan makna petunjuk tersebut.>® Petunjuk
tersebut sifatnya ruhani, non fisik, petunjuk rahasia yang
diperolen orang yang bertakwa, menghendaki kebaikan dan
berilmu ketika seseorang membaca Al-Qur’an, dengan petunjuk
tersebut seseorang mampu mengungkap berbagai makna yang

dikandung ayat.®

Tafsir isyari berbeda dengan tafsir batini. Tafsir isyart
mengungkap makna lain dari ayat sesuai petunjuk yang
diterimanya dengan tetap mengakui makna zahir ayat. Sedangkan
tafsir batini tidak lagi mengakui makna zahir teks dan meyakini
bahwa makna yang isyarat adalah satu-satunya makna ayat

tersebut.®!
Jika merujuk teori nalar Arab al-Jabiri sumber tafsir isyari
masuk kategori nalar ‘irfani,®* di samping burhant (tafsir bi al-

ra’yi) dan bayani (tafsir bi al-ma’sar). Ini menunjukkan bahwa

®Ntr, ‘Uliam Al-Qur’an, 97. Shihab, Kaidah Tafsir, 369.
OAI-<Ak, Usil al-Tafsir wa Qawa 'iduhu, 206.
6'Shihab, Kaidah Tafsir, 373.

2Wahyudi, “Epistemologi Tafsir Sufi al-Ghazali dan
Pergeserannya,” Jurnal Theologia, Vol. 29, No. 1 (2018): 80. Lihat juga
Muhammad Abid al-Jabiri, Bunyah al-‘4q! al-‘Arabi (Beirut Markaz
Dirasat al-Wahdah al-Arabiyyah, 2009), 251.

64



epistemologi isyar diakui keberadaannya, tetapi tampaknya tidak
semua ulama tafsir sepakat memasukkan isyarah sebagai salah
satu sumber penafsiran. Hal ini terlihat dari beberapa literatur
ilmu tafsir yang tidak memasukkan isyarah sebagai sumber

penafsiran.

Perbedaan pendapat di atas dapat diselesaikan dengan
mengacu Syarat-syarat tafsir isyari, yaitu tafsir isyari tidak
bertentangan dengan makna zahir ayat, mufasir tidak menganggap
makna isyari sebagai satu-satunya makna ayat dan tetap mengakui
makna lain, makna yang diperoleh tidak bertentangan dengan
syariat dan akal, serta terdapat dalil agama yang menguatkan

kandungan makna isyari.®*

Tafsir isyari diklasifikasikan menjadi dua. Pertama, tafsir
isyari sufi/faids, jenis ini merupakan penafsiran Al-Qur’an yang
murni mengandalkan petunjuk dari Allah. Petunjuk makna
tersebut diperoleh dari penyucian diri, seperti zuhud dan lainnya.
Kedua, tafsir isyari nazart, yakni penafsiran sufi yang ditopang
dengan pengetahuan dan kajian filosofis sang mufasir. Jenis kedua
ini seorang mufasir tetap melakukan kajian dan analisis keilmuan

dalam menafsirkan Al-Qur’an.®

Klasifikasi sumber tafsir yang telah dirumuskan para

ulama berfungsi sebagai alat analisis untuk mengidentifikasi

SAl-*Ak, Usil al-Tafsir wa Qawa iduhu, 208.
%4Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 2, 251-252 dan
261.

65



sumber penafsiran yang digunakan dalam Kkitab-kitab tafsir
maupun  pemikiran para cendekiawan. Dalam konteks
menafsirkan Al-Qur’an tentu tidak cukup hanya menggunakan
salah satu sumber penafsiran, melainkan harus
mengkombinasikan ketiga sumber penafsiran tersebut, agar

penafsiran yang diperoleh lebih komprehensif.®

b. Metode Penafsiran

Sampai saat ini dikenal empat metode penafsiran, mulai
dari metode tafsir ijmali, tahlili, mugaran dan maudii‘i. Metode
ijmali/global berarti metode mengungkapkan makna ayat Al-
Qur’an dengan memfokuskan pada makna kosakata dan makna
umum dari suatu ayat. Melalui metode ini juga mufasir dapat
mengungkap hikmah dan pelajaran yang dapat dipetik dari ayat

yang ditafsirkannya. Dari sisi sistematika penulisan, tafsir yang

%Salah satu contohnya, pentingnya penggabungan sumber
riwayat dan ra’yu dalam memahami isu gender. Tafsir bi al-ma sir
yang lebih menekankan nilai-nilai tekstual dapat dijadikan pijakan untuk
reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an. Adapun tafsir bi al-ra’yi yang lebih
menekankan pada konteks suatu teks, akan menjadi pembuka peluang
penafsiran baru yang lebih komprehensif dan sesuai dengan
perkembangan dan kemajuan pengetahuan di setiap generasi, guna
menawarkan penafsiran yang lebih terbuka. Siti Ruhaini Dzuhayatin
dkk, Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam
Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 164.

66



menggunakan metode ini menyajikan penafsirannya berdasarkan

urutan mushaf.®¢

Dari segi historisnya, metode ini muncul paling awal. Ini
dapat dilihat dari pola penafsiran yang dilakukan Nabi, sahabat
dan tabi’in, seperti yang telah dijelaskan pada bagian sebelumnya
penafsiran Nabi dan dua generasi setelahnya memfokuskan pada
makna kosakata dan mengungkap makna umum dari suatu ayat.
Dengan demikian, ketika mufasir mempunyai tujuan menyajikan
makna Al-Qur’an secara ringkas, dapat menggunakan metode
ijmali.

Sebaliknya ketika seorang mufasir bertujuan mengungkap
makna ayat Al-Qur’an secara luas dan mencakup berbagai aspek
ayat, maka bisa menggunakan metode tahlili, metode ini disebut
oleh Bagir al-Sadr dengan al-ittijazh al-tajzi 7, dikarenakan metode
ini mempunyai tujuan menafsirkan al-Qur’an secara kompleks,
mencakup berbagai aspek kandungan ayat-ayat yang ditafsirkan,
meliputi makna kosakata, mundsabah, asbab al-nuzil, makna
global ayat, hukum yang terkandung di dalam suatu ayat, bahkan
terdapat juga pemaparan aneka pendapat ulama mazhab, aneka

gira’at, i‘rab ayat yang ditafsikan, serta keistimewaan susunan

%Ahmad Sayyid al-Kiimi dan Muhammad Ahmad Yisuf al-
Qasim, al-Tafsir al-Maudii ‘i, (T.tp.: T.pn, 1982), 12. ‘Abd al-Hayy al-
Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudii i: Dirasah Manhajiyah wa
Maudii’iyah, (Kairo: al-Hadarah al-‘Arabiyyah, 1977), 43. Shihab,
Kaidah Tafsir, 381.

67



kata-katanya. Sistematika penyajian tafsir yang menggunakan

metode tah/ili mengikuti urutan mushaf.®’

Jika mengacu sejarah perkembangan tafsir, maka metode
tafsir tahirit muncul di abad 4 H, bersamaan dengan ditulisnya
kitab tafsir secara terpisah dari kitab hadis. Terlihat dari model
penafsiran Ibnu Jarir al-TabarT dalam kitabnya Jami‘ al-Bayan. Ini
menunjukkan metode tahlili lahir jauh setelah adanya metode

tafsir ijmalr.

Metode penafsiran ketiga adalah metode mugaran.
Metode muqgaran atau komparatif ~memfokuskan pada
mengungkap  makna  ayat  Al-Qur’an, dengan cara
mengkomparasikan penafsiran para mufasir terhadap suatu ayat,
baik yang berasal dari kalangan klasik maupun modern, ataupun
dari kalangan yang menggunakan sumber penafsiran riwayat
ataupun rasio. Metode muqaran digunakan untuk mengkaji
pendapat para mufasir atas ayat-ayat tertentu, ayat-ayat
mutasyabih lafzt, al-mukarrar, ayat-ayat atau ayat dan hadis yang
secara redaksional terkesan kontradiktif.®®Ini menunjukkan bahwa

tidak semua ayat menjadi objek kajian metode mugaran. Dengan

’Muhammad Bagqir al-Sadr, Pedoman Tafsir Modern, terj.
Hidayaturakhman, (Jakarta: Risalah Masa, 1995), 11. Al-Kami dan al-
Qasim, al-Tafsir al-Maudi 1, 9-10. al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir
al-Maudi i, 24. M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, jilid 1,
(Bandung: Mizan, 2013), 129-130.

SAl-Kiimi dan al-Qasim, al-Tafsir al-Maudii‘i, 14. Al-
Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudii ‘T, 46. Shihab, Kaidah Tafsir,
jilid 382.

68



demikian, sistematika penulisan tafsir yang menggunakan metode
mugaran tdak berdasarkan urutan mushaf, tetapi berdasarkan
pengelompokan ayat yang dikaji.

Dari segi kemunculannya, metode mugaran lahir setelah
metode tahlil, sekitar abad 5 H.® Diceritakan pada mulanya para
mufasir  klasik tidak memfokuskan kajian mereka pada
mengungkap maksud dan makna yang terkandung dalam ayat
beredaksi mirip (mutasyabih lafzi), karena belum ada kebutuhan
pada kajian tersebut, bahkan penafsiran ayat mutasyabih lafzi
belum ditemukan dalam kitab-kitab tafsir bi al-ma’sar. Sampai
akhirnya terdapat orang-orang yang memusuhi Islam
menggunakan ayat mutasyabih lafzi untuk menyerang Islam.
Mereka memberikan tuduhan-tuduhan negatif kepada Al-Qur’an.
Setelah itu para ulama mulai giat menafsirkan ayat beredaksi

mirip.”®

Metode tafsir terakhir adalah maudi 7/tematik. Bagir al-
Sadr menyebutnya dengan al-ittijah al-taukidi. Metode ini

®“Ditandai dengan penulisan tafsir Durrah al-Tanzil wa
Ghurrah al-Ta'wil fi Bayan al-Ayat al-Mutasyabihat fi Kitab Allah al-
‘Aziz Kkarya al-Khatib al-Iskaft (w. 420 H).

"9Al-Iskafi menjelaskan motivasinya menyusun Durrah al-
Tanzil wa Ghurrah al-Ta'wil, yaitu sebagai pembelaan terhadap Al-
Qur’an sekaligus membantah kekeliruan para pendengki Islam yang
menuduh keberadaan ayat beredaksi mirip sebagai kecacatan Al-Qur’an.
‘Adil Nawaihad, Mu jam al-Mufassirin min Sadr al-Islam hatta al- ‘Asr
al-Hadir, juz 2, (T.Tp.: Muassasah . Nawaihad al-Tsaqafiyah, 1998),
558.

69



bertujuan mengungkap pandangan Al-Qur’an tentang suatu
tema/permasalahan tertentu, sehingga tema yang dikaji menjadi
titik sentral dimulainya penafsiran. Metode maudii ‘T mempunyai
dua bentuk, pertama menyajikan pandangan Al-Qur’an sesuai
tema yang terdapat di dalam suatu surah, dengan kata lain mufasir
mengkaji suatu surah tertentu untuk membahas tema-tema yang
ada di surah tersebut. Jenis pertama ini disebut maudii T surah.”
Jenis maudi T kedua adalah menyajikan pandangan Al-Qur’an
dengan diawali menentukan tema atau permasalahan tertentu
untuk kemudian dicarikan ayat-ayat di seluruh surah Al-Qur’an
yang berkaitan dengan tema tersebut, lalu menganalisa dan

membahasnya. Jenis kedua disebut juga maudii ‘T tematik.”

Untuk langkah-langkah metode maudii T tematik secara
umum dimulai dengan menentukan tema yang akan dikaji,
mengumpulkan ayat yang berkaitan dengan tema yang ditentukan,
menyusun ayat-ayat sesuai dengan masa turunnya, mengkaji ayat

yang telah terkumpul dari sisi asbab al-nuziil, munasbah antar

"ILangkah penafsiran metode ini dimulai dengan menjelaskan
gambaran umum surah, seperti asbab al-nuzil, makiyyah atau
madaniyah, tujuan utama surah, penamaan surah dan lainnya. Setelah itu
dilanjutkan dengan menjelaskan tema-tema yang terdapat di dalam surah
sesuai dengan tujuan utama surah yang dikaji. Mustafa Muslim, Mabahis
i al-Tafsir al-Maudi ‘7, (Damaskus: Dar al-Qalam, 2000), 41-42.

2Shihab, Kaidah Tafsir, 385. Muhammad Bagir al-Sadr,
Pedoman Tafsir Modern, 14. Al-Kimi dan al-Qasim, al-Tafsir al-
Maudii‘t, 13-14. al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudii T, 24. M.
Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, jilid 1, 132. M. Quraish
Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), xiii-xiv.

70



ayat tersebut, menentukan tema besar dari masing-masing ayat
sebagai judul dari tafsir yang akan ditulis (semacam judul daftar
isi), mengkaji keseluruhan ayat guna mengungkap konsep Al-
Qur’an tentang tema yang dipilih. Dalam prosesnya dapat
dilengkapi dengan hadis dan riwayat yang dibutuhkan dalam

menjelaskan penafsiran.”

Secara historis metode maudii ‘T dengan bentuknya yang
sekarang (maudi ‘T tematik) baru dikenal pada abad 14 H,
dikenalkan oleh para ulama Universitas Al-Azhar Kairo Mesir.
Banyak ulama tafsir di Al-Azhar yang menilai al-Kimi sebagai
pencetus metode ini, saat itu al-Kimi menjabat sebagai Ketua
Jurusan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin. Mekipun demikian,
secara embrio metode maudi‘T sudah ada sejak masa Nabi
Muhammad, ditandai dengan pola penafsiran Nabi yang
menghubungkan antar ayat Al-Qur’an yang memiliki hubungan
saling menjelaskan, kemudian terus mengalami perkembangan di
tangan para ulama seperti al-Syatibi dengan memberikan pondasi
pentingnya menafsirkan ayat-ayat secara utuh. Dilanjutkan
Mahiid Syaltiit dengan mengaplikasikan prinsip tersebut, dan
diteruskan oleh al-Kimi, dengan merumuskan secara detail

langkah-langkah teknis metode ini.”

BMuslim, Mabahis fi al-Tafsir al-Maudii 7, 39.

"Muslim, Mabahis fi al-Tafsir al-Maudii ‘i, 17. Shihab, Kaidah
Tafsir, 387-388. Miftah Khilmi Hidayatulloh, “Konsep dan Metode
Tafsir Tematik: Studi Komparasi antara al-Kumi dan Mushthofa

71



Penjelasan di atas menunjukkan bahwa tiap metode
penafsiran mempunyai karakteristik, tujuan dan objek kajian yang
berbeda-beda, maka tidak dapat dikatakan suatu metode lebih
unggul dari metode lainnya. Menurut Baidan tidak ada metode
tafsir yang akan punah. Dalam konteks menafsirkan Al-Qur’an,
para mufasir dapat memilih metode manapun yang sesuai dengan

tujuan yang akan dicapainya.”

c. Pendekatan dan Corak Penafsiran

Al-Qur’an mengandung pokok ajaran yang beragam,
mulai dari akidah, akhlak, petunjuk untuk mentadabburi ciptaan
Allah, kisah umat terdahulu, janji dan ancaman serta hukum.” Di
sisi lain, cara yang ditempuh para mufasir untuk mengungkap
makna Al-Qur’an juga terus berkembang, para mufasir telah
memanfaatkan berbagai ilmu pengetahuan lainnya. Oleh karena

itu, wajar jika kemudian muncul aneka ragam corak penafsiran.”’

Muslim,” Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 3, No. 2
(2018): 140.

>Baidan, Wawasan Baru llmu Tafsir, 380-381.

"Hukum yang dkandung Al-Qur’an terdiri dari hukum ibadah,
hukum pernikahan, hukum keuangan, hukum pidana, hukum
peperangan, dan dasar-dasar aturan kehidupan bermasyarakat Mahmid
Syaltut, Figh Al-Qur’an wa al-Sunnah, (Kairo: Maktabah al-Anjlu al-
Misriyah, 1934), 18-20.

77Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an,
107.

72



IImu pengetahuan yang digunakan dalam penafsiran
itulah yang disebut sebagai pendekatan.”® Dalam praktiknya
proses memahami Al-Qur’an tidak hanya membutuhkan sumber
dan metode penafsiran, tetapi juga sebuah pendekatan tertentu,
sebagai alat analisis ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan penafsiran
akan membentuk corak penafsiran,’di sinilah terlihat hubungan

antara pendekatan dan corak tafsir.

Jika pendekatan tafsir merupakan ilmu lain yang
dijadikan alat analisis, maka pendekatan penafsiran akan terus
berkembang sesuai perkembangan ilmu. Pada gilirannya juga
akan menjadikan corak penafsiran tidak berhenti pada beberapa
corak saja, tetapi akan terus bertambah seiring perkembangan
ilmu pengetahuan yang dijadikan alat analisis seorang mufasir.

Pendekatan tafsir berkaitan dengan proses mengungkap makna

8Pendekatan penafsiran adalah cara pandang atau paradigma
dalam suatu bidang ilmu yang digunakan dalam diterapkan dalam
memahami ayat-ayat Al-Qur’an. Umi Kalsum Hasibuan dkk. “Tipologi
Kajian Tafsir: Metode, Pendekatan dan Corak dalam Mitra Penafsiran
al-Qur’an,” Ishlah: Jurnal llmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Vol. 2,
No. 2 (2020): 238.

Corak juga bisa menunjukkan arah tujuan dari penafsiran
seorang mufasir, yang mencerminkan pandangan mufasir tersebut.
Pendekatan yang dipakai dapat mencerminkan  bagaimana
kecenderungan dan penguasaan mufasir terhadap suatu bidang
pengetahuan dan bentuk penafsiran yang diperoleh tidak akan keluar dari
kerangka berpikir yang digunakan dalam menafsirkan Al-Qur’an. Sasa
Sunarsa, “Teori Tafsir: Kajian tentang Metode dan Corak Tafsir Al-
Qur’an,” al-Afkar: Journal for Islamic Studies, Vol. 3, No. 1 (2019):
253.

73



Al-Qur’an, sedangkan corak tafsir adalah produk tafsir yang
dihasilkan.

Sampai dengan saat ini sudah banyak corak tafsir yang
berhasil diinventarisasi, misalnya corak kebahasaan (lughawi),*
sastra (adabi,*' bayani),®* etika/akhlak (akhlagi),®* kemasyarakatan

(ijtima 7)* sastra dan sosial kemasyarakatan (adabt ijtima ‘7),%

$penafsiran dengan menggunakan pendekatan kebahasaan,
memfokuskan pada pembentukan kosakata dan kalimat, gramatikal,
qira’at, pemaknaan kosakata di kalangan masyarakat Arab beserta
perkembangan maknanya. Sayyid Muhammad ‘Ali Iyazi, al-Mufassirin
Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Taba‘ah wa
al-Nasyr li Wizarah al-saqafah wa al-Irsyad al-Islami, 1386 H), 60

81penafsiran yang menggunakan pendekatan kebahasaan,
dengan mengkaji aspek kosakata, gramatikal, termasuk juga ilmu sastra
Arab/balaghah, mengungkap makna-makna berbagai macam qira’at
dalam suatu ayat dan perbedaan makna dari berbagai kosakata yang
sama dalam berbagai ayat. lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 57.

82Penafsiran dengan menggunakan pendekatan ilmu balaghah
dengan mengkaji implementasinya dalam Al-Qur’an. lyazi, al-
Mufassiran Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 62.

$penafsiran yang mengungkapkan maksud Al-Qur’an berkaitan
dengan kebutuhan masyarakat. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 71

84pendekatan yang memusatkan perhatiannya pada menjelaskan
maksud Al-Qur’an untuk membangkitkan hati dan menghilangkan
penutup hati dari cahaya ketuhanan. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 73

85Corak ini merupakan gabungan dari corak adabi dan ijtima‘,
sehingga bisa dipahami bahwa tafsir corak adabl ijtima‘T adalah
penafsiran yang menyingkap sisi sastra Al-Qur’an, keindahan dan
ketelitian bahasa Al-Qur’an guna mengungkapkan makna dan tujuan Al-
Qur’an, kemudian dikaitkan dengan aturan kehidupan bermasyarakat
untuk memberikan solusi atas problem yang sedang dialami oleh suatu

74



teologis (kalami/i tigadi),*® hukum (fighi),®” sufistik (isyari/siifi),®®
filsafat (falsafi),*® pergerakan (haraki),” sains (‘ilmi),”! pedoman
(huda’i),” pendidikan (tarbawi), kesejarahan (tarikhi)® dan corak

masyarakat. Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Quran,
177. Al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, juz 2, 401.

$%penafsiran yang pada umumnya untuk mendukung ideologi
mufasir, melalui penjelasan ayat yang berkaitan dengan tema-tema
akidah maupun mazhab fikih. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 75.

8Pendekatan penafsiran yang mengarah pada pengungkapan
hukum-hukum syariat yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an.
lyazi, al-Mufassiriin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 116.

8penafsiran Al-Qur’an yang mengacu pada petunjuk batin
melalui pembersihan diri dan tidak selalu berkaitan dengan makna
lahiriah ayat. lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1,
82.

$penafsiran yang menungkapkan tujuan-tujuan dasar Al-
Qur’an yang berkaitan dengan fenomena alam semesta, penciptaan dan
tema filsafat lainnya. lyazi, al-Mufassiran Hayatuhum wa Manhajuhum,
juz 1, 88

“Penafsiran yang berusaha mengungkap maksud Allah dalam
rangka membuat perubahan situasi masyarakat yang menyimpang dan
tidak sesuai dengan prinsip Islam. lyazi, al-Mufassiriin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 69

9IPenafsiran yang bertujuan untuk mengungkap berbagai ilmu
pengetahuan di masa lampau dan ilmu pengetahuan modern yang
terkandung dalam Al-Qur’an. lyazi, al-Mufassiran Haydtuhum wa
Manhajuhum, juz 1, 127.

2penafsiran yang mengungkap berbagai petunjuk dalam
kehidupan sebagai sarana perubahan dan pembaharuan umat. Iyazi, al-
Mufassirian Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 66.

%Penafsiran  yang mengungkapkan aspek historis dan
pembuktian empiris dari kisah-kisah umat terdahulu yang dijelaskan
dalam Al-Qur’an. Iyazi, al-Mufassiriin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz
1, 90.

75



feminis.”* Jika pada suatu kitab tafsir terdapat lebih dari satu
corak, maka kriteria penilaian corak tafsir dari kitab tafsir tersebut
mengacu pada corak yang paling mendominasi di antara corak-
corak yang terdapat dalam kitab tafsir tersebut.”

Demikian penjelasan mengenai metodologi penafsiran
yang mencakup empat aspek, yakni sumber penafsiran, metode
penafsiran, pendekatan dan corak tafsir. Pembahasan sumber,
metode dan pendekatan tafsir mengacu pada dimensi makna tafsir
sebagai sebuah proses/aktivitas. Adapun pembahasan corak tafsir

mengarah pada dimensi tafsir sebagai sebuah produk.

3. Faktor Perbedaan Penafsiran Al-Qur’an

Sebagai hasil karya mufasir, maka perbedaan penafsiran
adalah suatu keniscayaan yang tidak bisa terhindarkan (sunnah

Allah). Mengingat setiap orang akan memandang dan menilai

%Penafsiran yang menyoroti kedudukan perempuan dalam
Islam dengan semangat egaliter, menolak paham patriarki,
menganjurkan keadilan dan kerjasama antar kedua jenis kelamin.
Uswatun Hasanah Harahap dan Zulkarnaen, “Hermeneutika Fiminisme
dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Metodologi Amina Wadud,” Alhamra
Jurnal Studi Islam, Vol. 5, No. 1 (2024): 94. Corak feminis dikenal pada
masa kontemporer dengan cirinya menggunakan analisis gender,
membedakan antara kodrat dan gender, dengan menggunakan metode
tematik. Eni Zulaiha, “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan
Standar Validitasnya,” Wawasan: Jurnal lImiah Agama dan Sosial
Budaya, Vol 2, No. 1 (2017): 81.

%Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, 388
76



sebuah masalah sesuai sudut pandang dan pemikirannya.®
Perbedaan penafsiran dapat diklasifikasikan menjadi dua, yakni
ikhtilaf tanawu* dan ikhtilaf tadad.

\khtilaf tanawu* berarti perbedaan yang sifatnya variatif,
artinya perbedaan yang ada masih dapat dikompromikan,
perbedaan hanya redaksional dan memungkinkan untuk
diterapkan secara bersamaan karena tidak saling menegasikan.
Adapun ikhtilaf tadad berarti perbedaan penafsiran yang saling
menafikan antara satu dengan lainnya, tidak mungkin diterapkan
secara bersamaan dan tentunya perbedaan tersebut sangat
substantif.””Term ikhtilaf al-tafsSir mencakup dua bentuk
perbedaan di atas. Mengenai faktor yang menyebabkan perbedaan
Al-Qur’an, dapat diklasifikan menjadi dua, yaitu faktor internal

dan faktor eksternal, sebagaimana dijelaskan di bawabh ini.

a. Faktor Internal: Karakteristik Al-Qur’an

Sejak diturunkan, Al-Qur’an memang membuka diri
untuk dapat diterima dan dipahami secara berbeda oleh semua
kalangan. Hal ini misalnya dapat dilihat dari adanya berbagai

macam qira’at dalam suatu ayat tertentu. Tidak hanya itu,

%Musa‘id bin Sulaiman al-Tayyar, Fusil fi Usil al-Tafsir,
(Riyad: Dar Ibnu al-Jauzi, 1999), 55.

97Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,”
Hermeneutika, Vol. 8, No. 1 (2014): 117-118. Al-Tayyar, Fusil fi Usil
al-Tafsir, 57.

77



keberadaan Al-Qur’an yang mewujud dalam bahasa Arab
menjadikan Al-Qur’an memiliki sifat yang identik dengan
kekhasan bahasa Arab, salah satunya Al-Qur’an mengandung
kosakata yang memiliki makna lebih dari satu/isytirak.

Faktor internal yang mempengaruhi perbedaan penafsiran
di antaranya karena adanya kosakata yang memiliki makna lebih
dari satu (isytirak), ragam gira’at dalam ayat-ayat tertentu, lafaz
Al-Qur’an yang memuat perbedaan i’rab, kemiripan bentukan
kata (fasrif),”® ayat mutasyabih, ayat dengan karakter ‘am dan
khas, mutlag dan mugayyad, mujmal dan mubayyan, haqigah dan
majaz, gaya bahasa dan sastra Al-Qur’an seperti penyebutan isim
damir yang memungkinkan kembali pada lafaz/marja‘ yang
berbeda, membuang dan menampakkan huruf/kata (hadf wa
taqdir),”” mendahulukan dan mengakhirkan kalimat (tagdim dan
ta’khir),'” adanya ayat-ayat dengan siyag al-kalam (konteks

pembicaraan) tertentu, sehingga dapat memberikan perbedaan

BAl-Tayyar, Fusil fi Usil al-Tafsir, 64-67.

%Fahd bin ‘Abd al-Rahman bin Sulaiman al-Romi, Buhiis fi
usul al-Tafsir wa Manahijuhu, (Riyad: Maktabah al-Taubah, t.t.), 44-51.
Su‘id bin ‘Abdullah al-Fanisan, Ikhtilaf al-Mufassirin Asbabahu wa
Asaruhu, (Riyad: Markaz Dirasat wa al-I‘lam, 1997), 93-125, 156.
Mahmud Syaltat, al-Islam ‘Aqidah wa Syari‘ah, (Kairo: Dar al-Syuriq,
t.t.), 507-512.

1%Mahmoud Matani Khalaf Faihan dan Ahmed Khatal Mikhlif
Al-Obaidi, “Aujuh Ikhtilaf al-Mufassirin fi al-Tafsir fi Asbab al-Ikhtilaf
wa Anwa‘uhu,” Journal Sustainable Studies,Vol. 4, No. 3 (2022): 1539.

78



pemahaman terhadap konteks tersebut.””’ Demikian beberapa
karakteristik Al-Qur’an sebagai faktor internal perbedaan

penafsiran.

b. Faktor Eksternal: Mufasir

Faktor eksternal mengacu pada mufasir, bahkan faktor
eksternal mendominasi lahirnya perbedaan penafsiran. Sisi
kepribadian mufasir menjadi bukti bahwa perbedaan penafsiran
adalah suatu yang alami sekaligus menjadi ciri khas dari tiap
mufasir. Faktor eksternal inilah yang menjadikan sebuah tafsir

mencerminkan perspektif dan hasil yang berbeda.!®

Faktor ekstenal mencakup tiga aspek, yakni kepribadian
mufasir, metodologi penafsiran dan ilmu pendukung yang
digunakan mufasir. Di antara kepribadian mufasir adalah sisi
keilmuan, kecenderungan mazhab dan teologi, motivasi, misi
yang dicita-citakan, latar belakang pendidikan, organisasi, kondisi
sosial, politik, adat istiadat, persepsi, situasi dan kondisi lain yang

mengitari seorang mufasir.'%

101<Abd al-Ilah al-Hauri, “Asbab Ikhtilaf al-Mufassirin fi Tafsir
Ayat al-Ahkam” (Tesis, Cairo University, 2001), 107, 151.

102Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,”
126-127.

103Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur an,
107. Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,” 126.
Yusroh dkk., “Affecting Factors Differences Between The Quran
Translations (Soedewo and Mahmud Yunus’ Versions),” Hikmatuna,

79



Pada aspek metodologi penafsiran, perbedaan penafsiran
disebabkan antara lain karena perbedaan sumber penafsiran,
seberapa banyak hadis Nabi Muhammad yang dijumpai, sebagian
mufasir mengakses banyak hadis, sedangkan sebagian yang lain
tidak,'** pemberian porsi pada akal, ada mufasir yang memberikan
porsi yang besar dan sedikit untuk akal/pemikiran mereka,
termasuk juga sejauh mana mufasir menggunakan rujukan riwayat

sahabat, tabi’in dan sumber bahasa Arab.!%

Adapun aspek keilmuan pendukung yang dapat
mempengaruhi perbedaan penafsiran antara lain, perbedaan dalam
menentukan apakah suatu ayat sudah dinaskh atau masih tetap

hukumnya/muhkamah, perbedaan implementasi keilmuan kritik

Vol. 4, No. 1 (2018): 128. Al-Hauri, “Asbab Ikhtilaf al-Mufassirin, 36.
Perbedaan-perbedaan kondisi tersebut yang memengaruhi cara pandang
dan kesimpulan para mufasir mengenai ayat-ayat Al-Qur’an. M. Quraish
Shihab, “Konsep Wanita Menurut Quran, Hadis, dan Sumber-sumber
jaran Islam,” dalam Wanita Islam Indonesia dalam Kajian Tekstual dan
Kontekstual: Kumpulan Makalah Seminar, ed. Johan Hendrik Meuleman
dkk., (Jakarta: INIS, 1993), 17.

104 Mengenai hadis Nabi ini, tidak hanya terkait perbedaan
kemampuan menemukan hadis tersebut, tetapi juga kemampuan untuk
memahami kandungannya. Muhammad Umar Farooq dan Muhammad
Shah Faisal, “Asbab al-lkhtilaf fi al-Tafseer (A Theoretical and
Analytical Study for Important Causes),” Journal Al-Wifag, Vol. 2, No.
2 (2019): 22.

1SAI-ROmI, Buhiis fi usil al-Tafsir, 53. Faihan dan Ahmed Al-
Obaidi, “Aujuh Ikhtilaf al-Mufassirin...,” 1542.

80



sanad dan matan hadis, perbedaan dalam menerapkan kaidah-
kaidah rarjth dan kaidah-kaidah pokok dalam ilmu figih.!%

Dalam menyikapi perbedaan di antara para mufasir, maka
secara umum perlu merujuk pada kaidah penafsiran. Peneliti tafsir
dapat melakukan seleksi penafsiran mana yang dapat diterima.
Jika perbedaan penafsiran bersifat tanawu ‘, maka seorang peneliti
perlu mencari titik temu di antara perbedaan penafsiran tersebut,
dengan arti lain penafsiran-penafsiran yang berbeda tetap dapat
dijadikan rujukan. Jika diketahui adanya perbedaan secara
kualitas riwayat maka diharuskan mengutamakan riwayat yang
sahth dengan menerapkan kriteria kesahihan hadis. Jika
ditemukan penafsiran yang keliru di antara penafsiran yang
berbeda, maka penafsiran yang keliru harus ditolak. Dalam
menyikapi perbedaan penafsiran perlu menjauhkan diri dari hawa
nafsu, fanatik terhadap golongan tertentu dan tidak mengabaikan

riwayat.'%’

106Eko Zulfikar dan Ahmad Zainal Abidin, “Ikhtilaf Al-
Mufassirin  : Understanding The Differences of Ulama in The
Interpretation of The Quran,” Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an
dan Tafsir, Vol. 4, No. 2 (2019): 298, 300. Farooq dan Faisal, “Asbab al-
Ikhtilaf fi al-Tafseer (A Theoretical and Analytical Study for Important
Causes),” 23. Faihan dkk, “Aujuh Ikhtilaf al-Mufassirin fi al-Tafsir fi
Asbab al-Ikhtilaf wa Anwa‘uhu,” 1538. , Muhammad Hassam Skaff, “al-
Ikhtilaf wa al-Khata’ fi al-Tafsir (Dirasah Tatbigiyah),” Journal of
Alasmarya University, Vol. 32, No. 1 (2019): 36. Syaltat, al-Islam
‘Aqidah wa Syart‘ah, 519.

107Skaff, “al-Ikhtilaf wa al-Khata® fi al-Tafsir (Dirasah
Tatbiqiyah),” 13-14. Ibrahim Abdalla Abd Elsadek Elbana “Asbab

81



Demikian pemaparan historisitas penafsiran Al-Qur’an,
metodologi dan faktor terjadinya perbedaan penafsiran. Terlihat
bagaimana perkembangan penafsiran Al-Qur’an yang tidak hanya
terkait produk penafsirannya, tetapi juga proses kodifikasinya
sampai dengan perkembangan metodologi penafsiran yang
dirumuskan para ulama. Bahkan penjelasan di atas
menggambarkan faktor yang melahirkan perbedaan penafsiran
tersebut, yang pada akhirnya menjadikan ilmu, proses dan produk

penafsiran A-Qur’an selalu dinamis.

B. Relasi Suami-Istri dalam Berbagai Aspeknya

Relasi berarti hubungan, interaksi, keterkaitan dan
keadaan antar dua pihak dalam sebuah komunitas.!*Jika dikaitkan
dengan suami-istri maka mengandung pengertian hubungan,
keterkaitan antara suami dan istri dalam sebuah rumah tangga.
Pada bagian ini akan dijelaskan mengenai tipologi relasi suami-

istri, kesejarahan relasi sumi-istri masa pra Islam dan Islam serta

Ikhtilaf al-Mufassirin fi Kalam Rabb al-‘Alamin Dirasah Tahliliyah,” Al
Hijaz International Refereed Journal for Islamic & Arabic Studies, Issue
13 (2015): 70-71.

1%World Book Dictionary, The World Book Dictionary, Vol 2;
L-Z, (Chicago : World Book Ink, 2006), 1764. Eko Endarmoko,
Tesaurus Bahasa Indonesia, (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama,
2007), 518. Tim Penyusun Kamu Pusat Bahasa, Kamus Bahasa
Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional,
2008), 1286.

82



gambaran umum ayat tentang peran relasi suami-istri dalam Al-

Qur’an.

1. Tipologi Relasi Suami-Istri Berdasarkan Pola
Perkawinan

Dalam KHI (Kompilasi Hukum Islam) disebutkan relasi
suami-istri didasarkan pada musyawarah, suami-istri memikul
kewajiban luhur untuk menegakkan rumah tangga sebagai sendi
dasar susunan masyarakat. Hak dan kedudukan suami istri
seimbang dengan hak dan kedudukan suami istri dalam rumah
tangga dan pergaulan di masyarakat. Suami-istri berhak
melakukan perbuatan hukum. Suami adalah kepala rumah tangga
dan istri adalah ibu rumah tangga. Suami istri wajib saling

mencintai, menghormati, setia dan memberi bantuan lahir batin.!%

Terdapat perbedaan peran antara suami-istri dalam KHI.
Suami sebagai kepala rumah tangga dan istri sebagai ibu rumah
tangga. Meskipun demikian, ada nilai yang menjadi landasan
relasi tersebut, yakni kesamaan hak dan kedudukan antara suami-
istri dalam rumah tangga dan masyarakat, serta saling
menghormati, setia, mencintai dan memberikan bantuan. Menurut

Dawson Scanzoni dan John Scanzoni vyang dikutip

1¥Wardah Nuroniyah, Konstruksi Ushul Fikih Kompilasi
Hukum Islam: Menelusuri Basis Pembaruan Hukum Perkawinan Islam
di Indonesia, (Tangerang Selatan: Cinta Buku Media, 2016), 116-117.

83



Triwarmiyati,''® terdapat empat pola relasi suami-istri, seperti
yang akan dijelaskan berikut ini:

a. Owner-Property

Pola relasi owner-property memposisikan suami sebagai
penguasa dan pemilik terhadap istri dan anggota keluarga lainnya.
1 stri diposisikan sebagai properti dan milik suami. Pembagian
tugas pada pola ini adalah suami mencari nafkah, sedangkan istri
menyediakan  makanan untuk suami, anak-anak dan
menyelesaikan tugas rumah tangga. Istri dinilai sebagai
perpanjangan dari suami, bukan menjadi pribadi istri itu sendiri.
Kekuasaan suami mutlak dikarenakan ketergantungan ekonomi
istri kepada suami dan norma istri harus tunduk pada suami.!!?

Posisi suami sebagai pemilik istri, menjadikan hasil
pekerjaan istri dan hartanya menjadi milik suami. Istri bertugas
memenuhi kebutuhan dan keinginan rumah tangga suami, istri

harus patuh kepada suami dalam segala hal, istri melahirkan anak

9T eori relasi suami istri ini terdapat dalam buku Men, Women,
And Change : A Sociology of Marriage and Family karya Letha Dawson
Scanzoni, John Scanzoni tahun 1981. Pola relasi sumi-istri didasarkan
pada unsur pembagian peran suami-istri dan pengambilan keputusan
antara suami-istri. M. Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi
Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” (Tesis,
Universitas Indonesia, 2009), 21

1ftidah, “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa
Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja,” Harmoni Jurnal
Multikultural & Multireligius, Vol. 17, No. 2 (2018): 523.

2y upidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif
Gender,” Journal Equitable, VVol. 2, No 2 (2017): 97-98.

84



dan akan membawa nama suami, istri harus mendidik anak agar

membawa nama baik suami.!'?

b. Head-Complement

Bentuk relasi head-complement menempatkan suami
sebagai kepala rumah tangga dengan memiliki kewenangan bagi
istri dan anggota keluarga lainnya.''* Kewenangan suami dalam
relasi ini terbatas, tidak mutlak seperti pola relasi owner-propert.
Keluarga dilihat lebih dari aspek perasaannya, Pada pola relasi ini,
istri diposisikan sebagai pelengkap suami. Suami dan istri dapat
mengatur kehidupannya bersama-sama, karena suami dan istri
dipandang tidak hanya sebagai pasangan tetapi sebagai teman dan
orang yang dicintai.!'s

Tugas suami tetap mencari nafkah dan istri mengurus
rumah tangga. Suami ikut membantu istri jika dibutuhkan. Dalam
hal ketaatan istri kepada suami, suami tidak dapat memaksakan
kehendaknya secara mutlak. Istri  dimungkinkan untuk

menyampaikan pendapatnya, dan dimungkinkan suami dan istri

I3 Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran
Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 25-26.

41ftidah, “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa
Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja”, 523.

15pembagian peran suami dan istri diibaratkan sebuah tubuh
yang masing-masing organnya mempunyai tugas memenuhi kebutuhan
seluruh tubuh. Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi
Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 26.

85



saling membantu dalam memenuhi kebutuhan keduanya,

termasuk kemungkinan istri bekerja.!'¢

c. Senior-Junior Partner
Bentuk relasi ketiga ini lebih terbuka, karena

menempatkan suami dan istri sebagai mitra/partner meskipun
suami tetap dianggap lebih senior daripada istri dari segi umur
dan kewenangan suami relatif masih lebih tinggi dibandingkan
istri.!!”Pada pola relasi senior-junior partner, istri terbuka untuk
memberikan bantuan ekonomi keluarga, sehingga istri tidak lagi
tergantung pada suami. Meskipun demikian, relasi ini tetap
menganut prinsip bahwa suami lebih memiliki kekuasaan
daripada istri, sehingga dalam hal Kkarir ataupun kesempatan
pengembangan diri, istri tetap mendahulukan karir dan

kesempatan berkembang suami.!'®

H6yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif
Gender,” 98-99.

"ftidah “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa
Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja, 523. Suami menjadi
pencari nafkah utama, sedangkan istri sebagai pencari nafkah tambahan
dan tetap menjalankan tugas rumah tangga. Triwarmiyati, “Tipologi
Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John
Scanzoni,” 27.

18 Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif
Gender,” 99. Istri dapat mengurus karir sendiri setelah kair suami
mencapai keberhasilan. Sandy Diana Mardlatillah dan Nurus Sa’adah,
“Pola Relasi Suami Istri sebagai Upaya Meningkatkan Kelanggengan
Perkawinan,” Sociocouns: Journal of Islamic Guidance and Counseling,
Vol. 2, No. 1 (2022): 63.

86



d. Equal Partner

Pola relasi terakhir yakni equal parthner memposisikan
suami dan istri setara dan seimbang dalam kemitraan/partner,
tidak ada posisi yang lebih rendah dan lebih tinggi di antara suami
dan istri.''”Tugas suami dan tugas rumah tangga istri sama
pentingnya. Keduanya bisa saling bertukar peran.'? Norma yang
dianut relasi equal partner ini adalah suami dan istri memiliki
kesempatan sama untuk mengembangkan diri.'?!Pada relasi ini
suami istri tidak dapat memaksakan superioritasnya, sehingga
keduanya akan selalu merasa aman dari ancaman pasangannya.
Suami dan istri dapat saling mengisi dan mengambil peran

pasangannya.'??

Empat tipologi relasi suami istri di atas dapat dipetakan

kembali berdasarkan klasifikasi keluarga.'>’Relasi  owner-

9Iftidah “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa
Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja, 523.

120Tjdak menjadi masalah jika istri menjadi pencari nafkah
utama, dengan kata lain istri dapat mempunyai penghasilan yang lebih
tinggi dari suami dan itu bukanlah masalah bagi suami dalam relasi ini.
Sandy Diana Mardlatillah dan Nurus Sa’adah, “Pola Relasi Suami Istri
sebagai Upaya Meningkatkan Kelanggengan Perkawinan,” 63.

2'Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif
Gender,” 100.

122Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran
Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 28.

123Definisi keluarga patriarkat, matriarkat dan egalitarian
mengacu pada Nur Hasyim, Cinta, Perkawinan dan Keluarga,
(Semarang: Lawwana, 2022), 12. Selain kategori keluarga patriarkat dan
egalitarian, terdapat juga keluarga matriarkat, yakni keluarga yang

87



property, head-complement dan senior-junior partner masuk
dalam kategori keluarga patriarkat, mengingat dalam tiga relasi
tersebut kekuasaan dan otoritas keluarga berada pada laki-laki,
dalam hal ini suami. Adapun relasi equal partner masuk dalam
kategori keluarga egalitarian, karena menempatkan suami dan

istri pada posisi yang setara.

Empat tipologi relasi suami istri di atas bukanlah sesuatu
yang baku, dengan kata lain keempat relasi suami istri tersebut
bersifat dinamis. Setiap pasangan yang menikah bisa jadi
mengalami fase relasi tertentu dan pindah ke relasi lainnya. Hal
ini tidak lain karena adanya keterpengaruhan dengan kondisi
sosial, ekonomi dan perkembangan sejarah pada masa tertentu.!?*

2. Kesejarahan Relasi Suami-Istri
a. MasaPra Islam

Kondisi relasi suami istri pra Islam sangat dipengaruhi
oleh pandangan dan budaya masyarakat Arab pra Islam. Bagi
masyarakat Arab pra Islam perempuan tak beda dengan barang
yang dapat diwariskan, dihadiahkan, dijadikan jaminan hutang,

diperjualbelikan dan tidak dapat mewarisi. Harta benda yang

menempatkan posisi perempuan, istri pda posisi yang dominan, sebagai
kebalikan dari patriarkat. Namun kategori matriarkat tidak ditemukan
dalam empat tipologi relasi yang disebutkan dalam pembahasan ini.

124 Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran
Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 29

88



dimiliki seorang istri harus mendapatkan izin suami saat akan

digunakan, dan suami bisa menggunakan harta benda istrinya.'?

Budaya jahiliyah yang merendahkan perempuan seperti
itulah yang menjadikan peran permpuan dalam relasi suami-istri
sangat terbatas dan menyedihkan. Istri dipaksa melakukan tugas
reproduksi, melahirkan dan mengasuh anak, mengurus rumah
tangga dan menjadi penanggung jawab urusan domestik.
Parahnya dengan tugas berat tersebut istri masih mendapatkan
perlakuan yang menghinakan.!**Hal tersebut dikarenakan pada
masa jahiliyah tidak ada norma dan hukum yang ditetapkan
mengenai perceraian dan pernikahan, termasuk juga dalam

kaitannya warisan dan kekayaan perempuan.'?’

Pada masa pra Islam, relasi laki-laki terhadap perempuan
pada posisi superioritas dan inferior. Dalam pernikahan, hal
tersebut terlihat dari budaya poligami yang terjadi di pelbagai

negara dilakukan para penguasa di Persia, Eropa Asia Barat,

125 ailatul Fithriyah Azzakiyah, Perempuan Menggugat Al-
Qur’an Menjawab Keadilan untuk Perempuan Berdasarkan Sirah
Shahabiyah, (Malang: Yayasan Bait Al-Hikmah, 2021), 63-64.

126Musdah  Mulia, Kemuliaan Perempuan dalam Islam,
(Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014), 11.

Z7Asghar ~ Ali  Engineer, Tafsir Perempuan Wacana
Perjumpaan Al-Qur’an, Perempuan, dan Kebudayaan Kontemporer,
terj. Akhmad Affandi dan Muh. lhsan, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2022),
50.

89



Yunani, Romawi dan Madinah.'?®Peran-peran strategis kala itu,
seperti meraih prestasi, kepemimpinan, tugas membela keluarga
dikuasai oleh laki-laki, sehingga kehidupan perempuan Arab tidak
berdaya secara ekonomi dan sosial.' Bahkan pada masa itu baik
di kawasan Arab, Eropa dan Amerika, laki-laki memiliki
kekuasaan mutlak dalam hukum dan ekonomi untuk memenuhi
seluruh kepentingan keluarganya, baik itu istri, anak dan
budaknya. Konsekuensinya laki-laki menjadi superioritas dalam

rumah tangga dan ruang publik.'3°

Sebenarnya tidak semua perempuan pada masa pra Islam
berada di posisi inferior, perempuan yang tinggal di daerah
padang pasir dan oasis menikmati kebebasan yang lebih besar
dibandingkan perempuan yang tinggal di kota-kota, karena
mereka ikut menghasilkan kebutuhan hidup, perempuan padang
pasir juga berbaur bebas dengan laki-laki tanpa memakai
cadar.!*'Masyarakat Arab masa jahiliyah merupakan gambaran
persilangan antara sistem budaya partiarkat dan matriarkat.

Budaya matriarkat yang lama-kelamaaan hilang dan digantikan

128Adrika Fithrotul Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki Tafsir
Kontekstual Ayat-Ayat Gender, (Malang: Mazda Media, 2022), 6-7.

29Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 9.

130Zubair, “Sistem Perkawinan Masa Jahiliyah dan
Kontribusinya dalam Hukum Islam,” Jurnal limu-ilmu Syari’ah dan
Hukum, Vo. 10, No. 1 (2008): 26-27.

3INawal El Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki, terj.
Zulhilmiyasri, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023), 254.

90



dengan sistem patriarkat, sebagai akibat kekerasan yang dilakukan
laki-laki terhadap kehidupan ekonomi dan agama.'*

Masyarakat pra Islam pernah menganut sistem keluarga
matriarkal, yakni hubungan keluaga yang dicatat dari pihak
perempuan. Dalam sistem ini perempuan menyambut laki-laki ke
dalam tempat tinggal perempuan, anak keturunan mereka menjadi
milik istri dan dicatat dalam anggota suku istri, mereka juga
punyak hak penuh atas suami sehingga bisa mengusir suami
sesuai kehendaknya. Budaya ini yang dinilai mempengaruhi
Khadijah berani melamar Nabi.'**Ini menunjukkan bahwa
superioritas perempuan pernah diakui keberadaannya pada masa
Arab pra Islam, namun sebelum datangnya Islam budaya tersebut
berubah, sehingga akhirnya budaya perkawinan patrilineal yang
meniscayakan kekuasaan dan kekerabatan ada di tangan laki-

laki/suami menguat kembali.'**

Perubahan budaya tersebut dikarenakan perubahan
hubungan kesukuan masyarakat Arab dan ekonomi, termasuk
adanya realitas faktual berupa peperangan yang mengakibatkan

berkurangnya penduduk laki-laki dan bertambahnya perempuan

132E| Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki, 254.

133Aksin Wijaya, Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik
atas Nalar Tafsir Gender, (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2017),
155-156.

B4Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 7. Wijaya, Menggugat
Otentisitas Wahyu Tuhan, 155. El Saadawi, Perempuan dalam Budaya
Patriarki, 260.

91



dan ditambah lagi kekuasaan mutlak para penguasa, bahkan
perbudakan perempuan, yang merupakan fenomena di kalangan
masyarakat Arab jahiliyah dan seluruh belahan bumi lainnya. Ini
menunjukkan faktor fisik mewarnai munculnya superioritas laki-

laki atas perempuan,'3Stermasuk juga faktor kekuasaan.

b. Masa Islam

Terkait relasi laki-laki dan perempuan termasuk di
dalamnya suami dan istri, Islam hadir dengan mengubah tradisi
dan budaya yang telah dianut masyarakat Arab pra Islam. Pada
masa awal, dakwah Islam memberikan landasan relasi laki-laki
dan perempuan berupa prinsip faimess (keadilan) dan equality
(egalitarianisme).'*® Landasan ini termuat dalam ajaran keadilan
sosial-ekonomi bagi masyarakat sebagai fokus dakwah Nabi
Muhammad saat di Makkah di samping dakwah ketauhidan dan

keimanan kepada hari kiamat.'3’

Ajaran keadilan dan persamaan yang digaungkan Nabi

menghadirkan perubahan tatanan sosial masyarakat Arab. Nabi

3Wijaya, Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan, 159.
Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya Patriarki dalam Tinjauan
Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” (Tesis Universitas PTIQ
Jakarta, 2024): 130.

B38Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 20.

’Mohammad Adnan, “Wajah Islam Priode Makkah-Madinah
dan Khulafaurrasyidin,” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 5, No.
1 (2019): 92

92



berusaha menghapuskan ketidakadilan, pelanggaran sosial dan
menghapuskan kelas-kelas sosial.'**  Ajaran inilah yang
memungkinkan perempuan memperoleh hak-hak
kemanusiaannya, sehingga mendapatkan kehormatan dan
kemuliaan sebagaimana mestinya.!** Salah satunya terlihat dari
banyaknya perempuan yang mendapatkan kebebasan beraktivitas.
Disebutkan pada masa itu banyak perempuan dan juga keluarga

dekat Nabi yang mengambil peran beragam.!#

Terkait pernikahan, Islam datang dengan menjelaskan
tujuan adanya pernikahan, yaitu menjaga diri dari dosa dan
memberikan ketenangan dan kestabilan diri.'*!Islam menanamkan

nilai spiritual dalam pernikahan. Ini berbeda dengan masyarakat

38M. Yakub, “Komunikasi Dakwah Nabi Muhammad SAW
Pada Periode Mekah,” Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan, Vol. 5,
No. 1 (2021): 46. Beberapa fakta historis dari ajaran egaliter Nabi adalah
masuknya perempuan dalam langkah-langkah stategis dakwah Nabi,
dalam hal ini istri Nabi Khadijah binti Khuwailid, pembebasan Bilal bin
Rabah oleh Abii Bakar, penolakan Nabi terhadap sikap feudal dan rasial
terhadap Bilal bin Rabah. Abd. Rahman Amin, “Hukum Islam dan
Transformasi Sosial Masyarakat Jahiliyah: Studi Historis tentang
Karakter Egaliter Hukum Islam,” Jurnal Hukum Diktum, Vol 10, No. 1
(2012): 6.

39Edukasi nilai-nilai kemanusiaan mencakup penolakan
diskriminasi, perlindungan hak-hak kaum tertindas, keadilan, kepedulian
dan kesetaraan gender. Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya
Patriarki dalam Tinjauan Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” 148.

19Fathimah Utsman dan A. Hasan Asy’ari Ulama’i, Ratu-ratu
Hadits, (Yogyakarta: Ittiga Press, 2000), h. 30.

"“IMyhammad Hamid al-Nasir dan Khaulah Durwais, al-
Mar’ah baina al-Jahiliyah wa al-Islam Dirasah Mugaranah ‘ald Dau’i
al-Islam, (Makkah: Dar al-Risalah, 1413 H), 75

93



jahiliyah yang orientasi pernikahan hanya kebutuhan biologis
berupa mencari keturunan, sehingga perhatian mereka terpusat
pada perempuan gadis yang dapat memberikan keturunan.!4?

Islam mengajarkan kesamaan hak dan martabat antara
laki-laki dan perempuan di hadapan Allah, keduanya punya
kesempatan yang sama untuk melakukan kebaikan. Kalaupun ada
perbedaan peran, itu dalam rangka menciptakan keharmonisan
dan keseimbangan dalam keluarga dan masyarakat.'** Di sinilah
terlinat Al-Qur’an menghapuskan semua praktik kesewenang-
wenangan, bahkan menetapkan status yang pasti bagi perempuan
meskipun belum sama persis dengan laki-laki, yang jika melihat

konteks sosial, ini merupakan sesuatu yang revolusioner.!'#

Beberapa ajaran Islam menyangkut hak-hak perempuan
dalam pernikahan antara lain perempuan mempunyai hak
menentukan pasangannya,'*> hubungan rumah tangga antara
suami istri harus didasari rasa saling mencintai, saling melindungi

dan saling menghormati, memenuhi kebutuhan istri baik berupa

2Al-Nasir dan Durwais, al-Mar’ah baina al-Jahiliyah wa al-
Islam, 49.

43Yasir Arfat, “Women Before and After Islam with Special
Reference to Arab,” International Journal of Trend in Scientific
Research and Development (IJTSRD), Vo. 8, No. 1 (2024): 577.

1“4Engineer, Tafsir Perempuan, 51.

45Ini merupakan penguatan yang diberikan Islam, mengingat
pada masa pra Islam perempuan pernah ada di posisi mampu memilih
pasangannya sendiri. EI Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki,
254,

94



sandang, pangan, privasi lainnya, penghormatan, perlakuan baik
dan mahar yang benar-benar diperuntukkan istri. Itu semua
diajarkan Nabi melalui Al-Qur’an dan hadisnya.'4¢

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa kondisi
perempuan sejak masa Nabi terus mengalami perbaikan yang
signifikan. Dalam konteks dewasa ini kebijakan Nabi Muhammad
tersebut selaras dengan prinsip gender aquality. Namun pasca
wafatnya Nabi dan semakin meluaskan wilayah Islam, ternyata
dunia Islam mengalami enkulturasi dengan mengadopsi budaya
androsentris. Ketika wilayah Islam meluas sampai wilayah bekas
jajahan Persia'¥” di Timur, bekas jajahan Romawi'*® dengan

146y asir Arfat, “Women Before and After Islam with Special
Reference to Arab,” 578.

4TKeadaan perempuan di kalangan bangsa Persia sangat
menyedihkan. Perempuan dijadikan gundik, simpanan, diperbolehkan
menikahi perempuan mahram, perempuan yang sedang menstruasi harus
diasingkan di tempat yang jauh dari kota dan tidak dapat dikunjungi,
perempuan diperlakukan secara sewenang-wenang oleh laki-laki, bahkan
laki-laki bisa memutuskan hukuman mati untuk perempuan. Muhammad
bin ‘Abdullah al-Habdan, Melawan Kezaliman terhadap Wanita, terj.
Yunus, (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 34.

“8perlakuan tidak adil bangsa Romawi kepada perempuan
ditunjukkan dengan tidak dinisbahkannya anak perempuan kepada
ayahnya, bayi perempuan yang tidak dikehendaki ayahnya kemudian
dibuang dan ditelantarkan, seumur hidup anak perempuan harus tunduk
kepada ayahnya. Bangsa Romawi menilai perempuan bukan makhluk
yang bernyawa, sehingga mereka bisa sesuka hati menyiksa perempuan
dengan pelbagai macam siksaan. Al-Habdan, Melawan Kezaliman
terhadap Wanita, 32-33.

95



pengaruh budaya Yunani'® di Barat dan Afrika di Mesir dan sisa
kebudayaan Mesir kunonya di bagian selatan.'>

Pusat peradaban pada wilayah-wilayah tersebut
memperlakukan perempuan sebagai the second sex. Para ulama
yang berasal dari daerah tersebut sulit melepaskan diri dari
kebudayaan tersebut, sehingga hasil penafsiran sumber ajaran
Islam dan produk figih bernuansakan budaya patriarki. Komunitas
Islam yang semakin jauh dari pusat Islam akan semakin kuat

mengalami enkulturasi.'!

Sampai saat ini masih ditemukan perilaku yang
mendeskriditkan perempuan, karena disebabkan pemahaman teks
relasi laki-laki dan perempuan masih bersifat tekstual, sumber
pengetahuan agama yang bias gender dan tidak mengacu
pemahaman teks keagamaan yang holistik, serta pemahaman

agama yang dogmatis bukan kritis-rasional.!>?
Kehadiran Islam mampu membebaskan perempuan dari

ketidakadilan dan penindasan masyarakat Arab pra Islam.

Meskipun demikian, tampaknya cita-cita Islam membebaskan

9Dj kalangan bangsa Yunani perempuan diasumsikan sebagai
makhluk kotor yang lahir dari perbuatan setan, mereka diperjualbelikan
di pasar, para perempuan tidak memiliki hak waris dan tidak bisa
mengelola hartanya. Al-Habdan, Melawan Kezaliman terhadap Wanita,
32.

150M. Syamsul Huda dkk, Feminisme dalam Peradaban Islam,
(Surabaya: Pena Cendekia, 2019), 54.

S'Huda dkk, Feminisme dalam Peradaban Islam, 54-55.

152Mulia, Kemuliaan Perempuan dalam Islam, 20-21.
96



perempuan dari ketertindasan dan menempatkannya pada posisi
terhormat belum sepenuhnya terwujud. Hal ini dikarenakan
keberhasilan Nabi Muhammad dalam meletakkan pondasi dan
prinsip keadilan bagi perempuan, tidak sepenuhnya berhasil
diteruskan oleh generasi Islam berikutnya karena adanya
enkulturasi dengan budaya di wilayah kekuasaan baru Islam.
Pengaruh budaya luar tersebut yang menyebabkan lahirnya
pemahaman keagamaan bias gender yang pada gilirannya
melahirkan sikap diskriminasi dan ketidakadilan terhadap

perempuan.

C. Bentuk Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an

Dalam  Al-Qur’an  terdapat  tiga ayat yang
mendeskripsikan bentuk relasi suami-istri. Pertama, Q.S. al-Nisa’
ayat 34 yang menyebutkan suami sebagai gawwam. Kedua, Q.S.
al-Bagarah ayat 223 yang menyebut istri sebagai harsun. Ketiga,
Q.S. al-Bagarah ayat 187 yang menyebut suami-istri sebagai
libas. Tiga ayat inilah yang akan ditelusuri dinamika
penafsirannya pada bab selanjutnya. Sebelum itu pada bagian ini
akan dijelaskan gambaran umum tiga bentuk relasi tersebut, baik

dari sisi ayatnya maupun pandangan para ulama.

97



1. Suami Sebagai Qawwam'>

Ayat al-rijalu gawwamina ‘ala al-nisa’ termasuk
kategori ayat madaniyah.!’*Strah al-Nisa’ ayat 34 tidak hanya
mengandung tema bentuk relasi suami sebagai gawwam, tetapi
juga mengandung dua tema lain, yakni karakter perempuan
salihah dan tuntunan Al-Qur’an dalam menanggulangi
pembangkangan (nusyiiz) istri. Diriwayatkan suatu ketika seorang
laki-laki ansar datang kepada Nabi bersama istrinya. Sang istri
mengadu kepada Nabi tentang penamparan yang dilakukan
suaminya. Lalu Nabi mengatakan perempuan tersebut dapat

153 Sl sbisdl 5 WA G by o gty 2 g G ok B S S
50 Bhsd s aladll 3 Ghyidls Shbd SAH OSE gy A s g ol Sls s
(Te ssladly 1S B2 O8N &y Sz elle 18 S oLal

Artinya: “Para lelaki (suami) adalah pemimpin dan penanggung
jawab atas wanita-wanita (istri), oleh karena Allah telah melebihkan
sebagian mereka (laki-laki) dari sebagian lain (wanita), dan karena
mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta mereka. Maka
wanita yang saleh ialah yang taat, memelihara diri ketika (suami) tidak
di tempat, oleh karena Allah telah memelihara mereka. Wanita-wanita
yang kamu khawatirkan pembangkangan mereka, maka nasihatilah
mereka dan tinggalkanlah mereka di tempat-tempat pembaringan (dan
jika itu belum membuatnya jera) maka pukullah mereka (dengan cara
yang tidak menyakitkan), lalu jika mereka telah menaati kamu, maka
janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka.
Sesungguhnya Allah adalah Maha Tinggi lagi maha besar.” M. Quraish
Shihab, Al-Qur’an dan Maknanya, Tangerang Selatan, Lentera Hati,
2013), 84.

134Strah al-Nisa’ turun setelah siirah al-Bagarah yang artinya
jauh setelah hijrah, yakni setelah peperangan ahzab artinya pada akhir-
akhir tahun 4 atau awal tahun 5 H. Muhammad Tahir bin ‘Asydar, Tafsir
al-Tahrir wa al-Tanwir, juz 4, (Tunisia: al-Dar al-Tanisiyah 1i al-Nasyr,
1984), 211.

98



membalas suaminya (gisas), kemudian turunlah sdrah al-Nisa’
ayat 34 ini, sehingga perempuan tersebut pulang tanpa

melakukan gisas kepada suaminya.'

Kata gawwam secara bahasa berarti kelompok atau kaum
dan berdiri atau cita-cita yang kuat."*® Kelompok laki-laki dan
perempuan, adakalnya juga kata gawwam digunakan secara
khusus menunjuk kelompok laki-laki. Selain dua makna tersebut,
jika berkaitan dengan laki-laki dan perempuan, maka kata
qawwam dimaknai secara kiasan sebagai penanggung dan
pengelola urusan. Misalnya ketika dikatakan gama al-rajulu al-
mar’ata, maka berarti laki-laki menanggung dan mengelola

urusan perempuan.'’

Menurut al-Isfahani, kata gawwam dalam Al-Qur’an ada
yang bermakna mengurus seseorang dengan paksaan (bi taskhir)
dan dengan pemberian pilihan (bi ikhtiyar). Pengurusan yang
dimaksud dalam ayat al-rijalu qawwamiina ‘ala al-nisa’ adalah

bentuk pengurusan yang disertai pemberian pilihan.!*8

153Jalal al-Din Abt ‘Abd al-Rahman al-Suyiiti, Lubab al-Nugiil
fi Asbab al-Nuziil, (Beirut: Muassasah al-Kutub al-Saqafiyah, 2002), 76.

156Abl al-Husain Ahmad bin Faris bin Zakariya, Mu jam
Magqayis al-Lughah, Juz 5, (Beirut: Dar al-Jil, 1991), 43.

157Sayyid Muhammad Murtada al-Zabidi, 7aj al-‘Ariis min
Jawahir al-Qamiis, juz 33, (Kuwait: al-Turas al-Arabi, 2000), 305, 308.

18Abl al-Qasim al-Husain bin Muhammad al-Raghib al-
Isfahani, al-Mufiradat fi Gharib Al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah t.t.),
416.

99



Jika mengacu pada munasabah ayat, maka ayat al-rijalu
qawwamiina ‘ala al-nisa’ (Q.S. al-Nisa’: 34) merupakan
kelanjutan dari ayat-ayat sebelumnya (ayat 32 dan 33) yang
berkenaan dengan kelebihan masing-masing kelompok, baik dari
kalangan laki-laki, perempuan dan anggota keluarga lainnya yang
semuanya memiliki bagian dari harta waris. Oleh karena itu, ayat
34 ini menjadi penjelasan salah satu kelebihan laki-laki yang
diberi tanggung jawab mengurus, mendidik dan mengajarkan
istri.!>

Keutamaan yang dimiliki suami didasarkan pada tugas
yang diembannya, bukan entitas gendernya (laki-laki). Tingkatan
atau derajat suami dalam ayat ini bukan menunjukkan kemuliaan
suami, tetapi menunjukkan kewajiban yang melekat dalam diri
seorang suami.'®QOleh karena itu, perlu dipertanyakan jika ada
pihak yang menjadikan ayat ini sebagai penolakan hak
kepemimpinan perempuan dan hak peranan publik perempuan,

legitimasi menempatkan perempuan di bawah dominasi laki-laki

15Burhan al-Din Abi al-Husain Ibrahim bin ‘Umar al-Biqa‘,
Nazm al-Durar fi Tandsub al-Ayat wa al-Suwar, Juz 5, (Kairo: Dar al-
Kutub al-Islami, t.t.), 269.

100Fathiyah ‘Abd al-Fatah Hasan al-Nadi, “al-Mar’ah baina al-
Adyan wa al-A‘raf al-Mujtama‘iyah Dirasah Fighiyah Mugqgaranah,”
Majalah al-Dirayah, Vol. 15, No. 8 (2015): 476.

100



dan membenarkan dominasi suami atas istri dalam kehidupan
rumah tangga.'®!

Ayat al-rijalu gawwamiina ‘ald al-nisa’ diturunkan pada
kondisi sosial adanya kewajiban mencari nafkah dan memenuhi
kebutuhan keluarga sebagai kewajiban eksklusif laki-laki,
sehingga menjadikan laki-laki dinilai lebih superioritas daripada
perempuan. Oleh karena itu, ketika kondisi sosial berubah dan
perempuan mulai mencari nafkah dan memenuhi kebutuhan
keluarga yang tentunya tidak dilarang agama, dan kebijaksanaan
Allah yang tidak sewenang-wenang, maka perempuan dapat
memiliki superioritas tertentu daripada laki-laki.'®?

Al-Qur’an tidak melarang perempuan menafkahi dirinya,
tetapi Al-Qur’an tidak mengharapkan perempuan mencari nafkah.
Selain itu, penjelasan laki-laki sebagai pencari nafkah dalam ayat
ini adalah penjelasan normatif bukan deskriptif, karena pasti
ditemukan laki-laki yang tidak dapat menafkahi perempuan.'®®
Sifat gawwam dalam ayat ini menunjuk pada peran suami dalam
mengurus istri, dengan tujuan kemaslahatan dan kebaikan dalam
bermasyarakat. Pengurusan tersebut tidak dilandaskan pada sikap

otoriter, tidak untuk menghalangi istri dari haknya, melainkan

6'Masdar F. Mas’udi, Islam & Hak-Hak Reproduksi
Perempuan, (Bandung: Mizan, 2000), 67.

162Engineer, Tafsir Perempuan, 53.

163Asma Barlas, Cara Qur’an Membebaskan Perempuan, terj.
R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2005), 323.

101



disertai pemberian kebebasan bagi istri sesuai prinsip persamaan
laki-laki dan perempuan dalam Islam.!* Oleh karena itu, keliru
jika ayat ini dijadikan pembenaran atas bentuk kekerasan dan

perilaku sewenang-wenang suami kepada istri.

2. lstri Sebagai Harsun'®
Bentuk relasi istri sebagai harsun disebutkan dalam siirah

al-Bagarah ayat 223. Dalam ayat ini terdapat tiga pembahasan,
yakni peran istri sebagai harsun, perintah takwa dan keniscayaan
perjumpaan dengan Allah kelak di akhirat. Terdapat dua riwayat
berkenaan turunnya ayat nisa ukum harsun lakum. Riwayat
pertama dari Jabir bahwa orang yahudi mengatakan siapa yang
mendatangi istrinya dari arah belakang, maka anak yang

dilahirkan akan memiliki mata juling, lalu turunlah ayat ini.'¢

1645a1d ‘Asyiir, Nazm al-Hukum wa al-Idarah fi ‘Asr al-
Ayubiyin wa al-Mamalik al-Mar’ah fi al-Hadarah al- ‘Arabiyah,
(Beirut: al-Muassasah al-Arabiyah li al-Dirasat wa al-Nasyr, 1987), 306.

105 %g gl KT ey all iy fSLY 12305 22 AT 2SGm 10 280 s

(YYY 33,80 Gneid

Artinya: “Istri-istri kamu adalah tanah tempat kamu bercocok-
tanam, maka datangilah tanah tempat bercocok-tanam kamu kapan dan
bagaimana saja kamu kehendaki. Dan kedepankanlah (hubungan suami-
istri itu) untuk (kebaikan) diri kamu, serta bertakwalah kepada Allah,
dan ketahuilah bahwa kamu akan menemuinya. Dan sampaikanlah kabar
gembira (kepada) orang-orang mukmin.” Shihab, Al-Qur’an dan
Maknanya,35.

16Al-Suyiti, Lubab al-Nugiil, 44. Riwayat ini juga terdapat
diriwayatkan al-Bukhari, Muslim, Aba Dawud dan al-Tirmizi dalam
kitab hadis mereka.

102



Riwayat kedua bersumber dari Ibnu ‘Abbas, bahwa kaum
Quraisy Makkah mempunyai kebiasaan mendatangi istri mereka
dari arah belakang. Ketika mereka hijrah, tinggal di Madinah lalu
menikah dengan perempuan Madinah, mereka melakukan hal
tersebut, namun istri mereka dari Madinah menolak diperlakukan
seperti itu, karena hal tersebut tidak dikenal di Madinah. Kabar
tersebut akhirnya sampai kepada Rasulullah, lalu turunlah ayat
ini.'e7

Kedua riwayat sabab nuzal di atas menunjukkan ayat ini
turun berkaitan dengan hubungan seksual suami-istri. Ayat ini
masih membicarakan tema yang sama dengan ayat sebelumnya
(stirah al-Bagarah ayat 222), yakni hukum-hukum yang berkaitan
dengan mendatangi perempuan. Pada ayat 222 dijelaskan larangan
berhubungan dengan istri yang sedang menstruasi dan pada ayat
223 ini dijelaskan salah satu hikmah dari berhubungan suami istri

berupa menjaga kelangsungan populasi manusia.'®8

Mengenai menstruasi dan hubungan suami-istri banyak
informasi dari kalangan yahudi yang bertentangan dengan ajaran
Islam, seperti menganggap perempuan yang sedang menstruasi
sebagai najis, orang yang menyentuh pakaian dan perhiasan

perempuan menstruasi berarti terkena najis, sehingga harus

167Ab1 al-Husain ‘Alf bin Ahma al-Wahid1 al-Naisabiiri, Asbab
al-Nuziil, (Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.t.), 52.

18 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, juz 2,
(Kairo: Maktabah wa Matba‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi wa
Awladuhu, t.t.), 158

103



mencucinya,'®® termasuk pemahaman mendatangi istri dari arah
belakang akan melahirkan anak yang juling. Informasi inilah yang
coba dikoreksi Al-Qur’an

Secara bahasa kata harsun berarti mengumpulkan dan
bekerja. Rajulun harisun berarti lelaki pekerja. Ada juga yang
memaknainya berhubungan suami-istri yang berlebihan (al-jima
al-kasir).'® Kata harsun juga digunakan sebagai perumpamaan
tempat mengandung anak. Makna inilah yang dimaksud dalam

ayat nisa ‘ukum harsun lakum.!”!

Secara spesifik kata harsun berarti menanam benih. Jika
dikatakan al-mar’ah hars al-rajul maka artinya anak sang lelaki
itu berasal dari perempuan, seakan-akan laki-laki bekerja
menanam benih. Oleh karena itu, ayat nisa ukum harsun lakum
bukanlah makna kiasan, tetapi memang pada diri istri, para suami
menanam benih anak-anaknya. Seorang suami dapat mendatangi
istrinya bagaimanapun dia kehendaki, baik dari arah depan

maupun belakang.!"

Dalam konteks penafsiran Al-Qur’an, al-Maraghi

menjadikan kata Zzarsun sebagai identitas istri (nisa’), sehingga

19Al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, juz 2, 155-156.
"OAI-Zabidi, Taj al-“Aris, juz 5, 215.

"bnu Faris, Mu‘jam Magayis al-Lughah, Juz 2, 49. Al-
Isfahani, al-Mufradat, 112.

12Ab1 al-Fadl Jamal al-Din Muhamad bin Mukram Ibnu
Manziir al-Ifriqi al-Misrti, Lisan al- ‘Arab, juz 2, (Beirut: Dar al-Sadir,
tt), 134-135.

104



ketika al-Maraghi menafsirkan wa yuhlika al-karsa wa al-nasl
pada surah al-Bagarah ayat 205.!7’la menjelaskan perbuatan
perusakan di bumi termasuk merusak istri dan anak yang dimiliki
orang lain, sehingga orang yang membuat kerusakan berusaha

menghancurkan rumah taangga orang lain.'7*

Makna kebahasaan harsun mengarah pada peran istri
mengandung dan melahirkan anak suaminya. Sebagian pihak
masih menyangka bahwa penyebutan perempuan dalam Al-
Qur’an sebagai harsun menjadi alasan eksploitasi, pelecehan dan
penghinaan pada perempuan. Padahal itu adalah dugaan yang
keliru. Justru sebaliknya visualisasi perempuan sebagai harsun
merupakan cara Al-Qur’an menjelaskan peran penting perempuan
dalam menjaga populasi manusia. Ungkapan kiasan tersebut
sangat santun dan beretika dalam mengungkapkan sesuatu yang

tabu diucapkan.!”

Nisa 'ukum harsun lakum yang bermakna peran istri
mengandung anak dari suaminya, menegaskan hak kemanusiaan
perempuan dan menjunjung tinggi derajat perempuan, karena
dengan adanya makna tersebut memberi arti tidak dibenarkan

perilaku seksual yang tidak sesuai tuntunan agama. Perempuan

T0x oy sidh E4 v d el S5 s s 8 55 g e B8 s
17 Al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, juz 2, 111.

15K erwanto, “Visualisasi Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an:
Kajian Tafsir Kesalingan (Qira’ah Mubdadalah),” Prosiding Konferensi
Nasional Gender dan Gerakan Sosial, Vol. 1, No. 1 (2022): 658.

105



tidak untuk dieksploitasi melalui hubungan seksual, melainkan
harus diperlakukan sesuai fitrah kemanusiaan dengan landasan
ketakwaan kepada Allah. Dengan demikian ayat ini bukanlah ayat
untuk melegitimasi perempuan sebagai barang yang bebas

diperlakukan secara sewenang-wenang.'7®

3. Suami-Istri Sebagai Libas'”’
Bentuk relasi suami-istri yang ketiga adalah keberadaan

suami dan istri sebagai /ibas bagi pasangannya. Penjelasan bentuk
relasi ini terdapat dalam stirah al-Bagarah ayat 187. Mengenai

sebab turunnya ayat ini, Mu‘az bin Jabal menuturkan bahwa pada

7®Muhammad Ramadhan, “Kontekstualisasi atas QS. Al-
Bagarah/2: 223 Terkait Marital Rape (Studi Analisis Hermeneutika
Ma’na Cum Maghza,” Ulul Albab: Jurnal Iimiah Multidisiplin, Vol. 2,
No. 1 (2022): 342-343.

177 o2& 2% 08 e o1 wug o2 &7 g 24 s 1 A aal 59 8T et

FE AT e B o 45 280 ) A 2SSl ) B3 a2 ST e

G 1 Ll e T AR BAat SV i g oSl O (SeT 04
A el 3 8,516 505 2hgetd Vg 0 ) pzal il # 00 e 5281 b o 2 B

OAY 53,20 8,45 24l 0wt 2 G SUi8 s S5 o 33

Artinya: “Dihalalkan bagi kamu pada malam hari (bulan) puasa
bercampur dengan istri-istri kamu; mereka itu adalah pakaian bagi kamu
dan kamu (pun) adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwa
kamu tidak dapat menahan (nafsu) kamu, karena itu Dia menerima
taubat kamu dan memberi maaf kepada kamu. Maka sekarang campuriah
mereka dan carilah apa yang telah ditetapkan Allah untuk kamu, dan
makan minumlah hingga jelas benar bagi kamu benang putih dari
benang hitam (yaitu) fajar. Kemudian sempurnakanlah puasa (itu)
sampai (datang) malam, tetapi janganlah kamu campuri mereka
sedangkan kamu beri‘tikaf dalam masjid. Itulah hukum-hukum Allah,
maka janganlah kamu mendekatinya. Demikianlah Allah menjelaskan
ayat-ayatnya kepada manusia supaya mereka bertakwa.” Shihab, Al-
Qur’an dan Maknanya, 29.

106



malam bulan Ramadhan para sahabat makan, minum dan
mendatangi istri mereka sebelum tidur. Ketika mereka sudah
tidur, mereka tidak melakukannya. Kemudian salah seorang
pemuda ansar yang bernama Qais bin Sarmah yang setelah
melaksanakan shalat isya ia tidur, tanpa makan dan minum,
sampai datang waktu pagi. Pada waktu pagi Qais merasakan letih
yang sangat dan akhirnya di tengah siang Qais pingsan, kemudian
peristiwa ini disampaikan kepada Nabi, lalu turun ayat ini yang
menjelaskan diperbolehkan berhubungan suami-istri, makan,
minum di malam hari bulan Ramadhan sampai datang waktu

subuh. Para sahabat sangat gembira dengan hal ini.!”®

Surah al-Bagarah ayat 187 ini mengandung tema utama
tuntunan puasa Ramadhan, mulai dari keringanan Allah bagi umat
muslim di malam hari bulan Ramadhan (berhubungan suami-istri,
makan dan minum), waktu memulai dan mengakhiri puasa, serta
etika dalam beriktikaf. Penjelasan suami-istri sebagai libas
menjadi salah satu alasan keringanan melakukan hubungan suami-
istri di malam hari pada bulan Ramadhan. Meskipun demikian,
kalimat suami-istri sebagai libas bisa dipahami secara terpisah

sebagai suatu bentuk relasi antara suami istri.

Kata /ibas berasal dari labisa yang mempunyai makna
dasar memakai pakaian, ada juga makna lainnya seperti

bercampur, menjadi samar dan ketidakjelasan. Perempuan dan

"BAl-Suyiitt, Lubab al-Nugiil, 32-33.
107



laki-laki juga adakalanya disebut sebagai /ibas sebagai makna
kiasan, setiap suami dan istri adalah pakaian bagi
pasangannya.!”Kata /ibas juga berarti sesuatu yang dijadikan
penutup, pakaian disebut sebagai /ibas karena ia dapat menutupi
sesuatu yang tidak untuk dilihat orang lain. Dari sini ayat hunna
libasun lakum wa antum libasun lahunna berarti suami dan istri

dapat menjadi penghalang pasangannya dari perbuatan buruk. '8

Hunna libasun lakum wa antum libasun lahunna juga
mengandung makna suami-istri selalu merasa tenteram dan tenang
kepada pasangannya.'’®! Bentuk /ibas menunjukkan bahwa
pernikahan menjadikan peleburan seorang suami-istri secara total,
lahir dan batin, serta kerjasama yang benar-benar menyatu antara

suami-istri dalam memikul tanggung jawab rumah tangga.'®?

Ayat hunna libasun lakum wa antum libasun lahunna
tidak mengundang polemik dan anggapan negatif dari pada
pemikir modern seperti dua ayat sebelumnya (al-rijalu

gawwamiina ‘ald al-nisa’ dan nisd ukum harsun lakum), karena

lbnu Faris, Mu'‘jam Magqayis al-Lughah, Juz 3, 230. Al-
Zabidi, Taj al-‘Ariis, juz 16, 467.

180A|-Isfahani, al-Mufradat, 447.

8ISofaryansida, “Tanawu‘ Ma‘ani al-Libas fI Al-Qur’an
(Dirasah al-Tafsir al-Maud@i‘T),” Esensia Jurnal limu-limu Ushuluddin,
Vol. 18, No. 2 (2017): 180.

182Widya Sari, “Meninjau Hak dan Kewajiban Suami Isteri
Berdasarkan UU No. 1 Tahun 1974 dalam Perspektif Feminisme dan
Hukum Islam,” Jurnal Syakhsia Jurnal Hukum Perdata Islam, Vol. 11,
No. 1 (2014): 88.

108



ayat ini secara eksplisit telah menunjukkan kesetaraan dan
kesalingan antara suami-istri dalam kehidupan rumah tangga dan
sosial.'’® Oleh karena itu, para feminis pun tidak ada yang
mengkritisi ayat ini, sebaliknya para feminis menjadikan ayat ini
sebagai spirit menafsirkan ayat-ayat lain yang berkenaan dengan

relasi suami-istri.

Demikian penjelasan mengenai penafsiran Al-Qur’an dan
relasi suami istri. Dalam aspek historisitas Al-Qur’an terlihat
dinamika dan persinggungan proses kodifikasi kitab tafsir dengan
keilmuan Islam lainnya. Penjelasan mengenai metodologi tafsir,
pendekatan dan corak tafsir menggambarkan bahwa proses
penafsiran Al-Qur’an memiliki karakteristik yang khas dan
membutuhkan perangkat ilmu lain. Bahkan metodologi dan
pendekatan penafsiran merupakan salah satu faktor yang
melahirkan perbedaan penafsiran di samping jati diri Al-Qur’an

yang memang terbuka untuk ditafsirkan secara beragam.

Perbedaan tipologi relasi suami-istri dalam konteks sosial
didasarkan pada pembagian peran dan pengambilan keputusan
dalam rumah tangga. Tipologi tersebut sifatnya dinamis sesuai

kondisi sebuah rumah tangga dan konteks sosial. Sejak masa pra

83Tantangan ketidaksetaraan antara laki-laki dan perempuan
(suami-istri)  justru muncul dari produk ijtihad figih yang
mengindikasikan adanya ketidaksetaraan antara laki-laki dan perempuan,
misalnya dalam hal warisan, pernikahan dan perceraian yang terkesan
memposisikan perempuan sebagai objek. Mas’udi, Islam & Hak-Hak
Reproduksi Perempuan, 53.

109



Islam sampai dengan sekarang relasi suami-istri mengalami
pasang surut. Pada masa pra Islam perempuan dan istri pernah ada
di posisi yang berdaya, tetapi kemudian ditundukkan oleh faktor
kekuasaan dan sosial budaya. Kemudian Islam datang dengan
spirit pembebasan dan kesetaraan yang diarusutamakan Nabi,
namun dalam perjalan berikutnya perempuan terkondisikan di
situasi yang tidak menguntungkan karena adanya persinggungan
dengan kebudayaan lain. Sampai saat ini usaha untuk membangun

relasi suami-istri secara adil masih terus dilakukan.

Bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an berupa peran
suami dan istri terhadap pasangannya. Suami sebagai penanggung
jawab urusan istri, peran istri sebagai ibu yang mengandung anak
suami, serta peran suami-istri sebagai pelindung dan penenteram
pasangannya. Bentuk relasi tersebut dibangun atas dasar kasih
sayang dan penghargaan hak-hak kemanusiaan dari suami-istri,
sehingga keliru jika bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an
dianggap sebagai legitimasi perbuatan sewenang-wenang dan

kekerasan kepada pasangan dalam sebuah rumah tangga.

110



BAB Il
DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI
ABAD IV-XIVH

Bab ini berisi penjelasan bentuk perubahan penafsiran
ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, tipologi dan signifikansi
perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, baik
dalam memahami ayat relasi suami-istri dan sejarah
perkembangan penafsiran Al-Qur’an. Bab ini disajikan dalam tiga
sub bab, yakni perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri,
tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri dan

signifikansi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri.

A. Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri
Sebagaimana dijelaskan pada bab sebelumnya ada tiga

bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an. Pertama, suami
sebagai gawwam yang terdapat dalam strah al-Nisa’ ayat 34,
Kedua, istri sebagai farsun yang disebutkan dalam strah al-
Bagarah ayat 223. Ketiga, suami-istri sebagai /libas yang
disebutkan dalam siirah al-Bagarah ayat 187. Berikut ini akan
dijelaskan perubahan penafsiran dari ketiga ayat bentuk relasi

suami istri tersebut.

111



1. Penafsiran Ayat al-Rijalu Qawwamiina ‘ald al-Nisa’

Kata qawwam dalam ayat al-Rijalu qawwamiina ‘ala al-
nisa’ ditafsirkan al-Tabari (w.310 H/923 M)' dan al-Mawardi
(w.450 H/1058 M)? sebagai ahl giyam fi ta’dib wa al-akhd
‘aldihinna fi ma yajibu, yakni orang yang pantas untuk mengurus
istri, dalam mendidik dan mengambil tanggung jawab istri, baik
yang berkaitan dengan Allah dan diri suami.? Penafsiran al-Tabar1
dan al-Mawardi menunjukkan posisi suami sebagai penanggung

jawab istrinya. Al-Baghawi (w.516 H/1122 M)* memberikan

'Nama lengkapnya Abii Ja‘far Muhammad bin Jarir bin Yazid
bin Kasir bin Ghalib al-Tabari. Lahir di kota Amol ibu Kota
Thabaristan, provinsi Mazandaran Iran pada tahun 224 H/839 M. Wafat
di Baghdad Irak pada tahun 310 H/923 M. Al-Tabari hidup dalam
keluarga yang sangat kental dengan ilmu dan agama, menuntut ilmu di
tempat asalnya Thabaristan, kemudian Irak, Suriah, Palestina, Lebanon,
Yordania dan Mesir. Al-TabarT dikenal sebagai mufasir, ahli sejarah dan
ahli fikih. Al-TabarT juga mendirikan mazhab fikih Jaririyah. Sayyid
Muhammad “Alf lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz
2, (Teheran: Muassasah al-Taba‘ah wa al-Nasyr li Wizarah al-saqafah
wa al-Irsyad al-Islami, 1386 H), 216.

2Nama lengkapnya Abii al-Hasan ‘AlT bin Muhammad bin
Habib al-Mawardi al-Basri al-Syafi‘l. Lahir di Basrah Irak tahun 364
H/975 M. Wafat di Baghdad tahun 450 H/1058 M. Al-Mawardi
menuntut ilmu di tanah kelahirannya Basrah dan beberapa kota lainnya
kemudian tinggal di Baghdad sampai akhir hayatnya. Iyazi, al-
Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1241-1242.

3Abii Ja‘far Muhammad bin Jarir al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an
Ta 'wil Ay Al-Qur’an, juz 6, (Kairo: Dar Hajar, 2001), 687. Abi al-Hasan
‘All bin Muhammad bin Habib al-Mawardi al-Basri, Al-Nukat wa al-
‘Uyiin, juz 1, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.), 480.

4Abli Muhammad al-Husain bin Mas‘@id bin Muhammad bin
al-Fara’ al-Baghawi al-Syafi‘l. Dikenal sebagai mufasir, ahli hadis dan
seorang yang zuhud dan wara‘. Al-Baghawi dilahirkan tahun 438

112



penafsiran berupa penguasaan laki-laki/suami untuk mendidik,
mengatur dan memberikan kemaslahatan bagi perempuan/istri
(musallaziin bi al-masalih wa tadbir wa ta’dib).’

Penafsiran al-Baghawi menunjukkan pada abad 6 H sudah
mulai ada perubahan penafsiran kata gawwamiina, dari yang
awalnya menekankan pada peran sebagai orang yang bertanggung
jawab (ahl giyam wa al-akhd), berubah menjadi orang yang
menguasai atau memiliki otoritas (musallazin) terhadap
perempuan/istri, yang tidak hanya berkaitan dengan mendidik dan
mengambil tanggung jawab istri, tetapi berkaitan juga dengan

mengatur istri dan memberikan kemaslahatan.

Al-Zamakhsyari (w.538 H/1144 M)° yang juga semasa

dengan al-Baghawi di abad 6 H, menafsirkan kata qawwamiina

H/1046 M di daerah Bagh/Baghshur Persia, antara kota Herat dan Marw
ar-Rud, Khurasan Iran. Wafat di Marw ar-Rud lIran. lyazi, al-
Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1093.

SAbli Muhammad al-Husain bin Mas‘Qid al-Baghawi, Ma ‘alim
al-Tanzil, juz 2, (Riyad: Dar al-Taybah, 1989), 207.

®Nama lengkapnya Jar Allah Abi al-Qasim Mahmid bin ‘Umar
bin Muhmmad bin Ahmad al-Zamakhsari. Seorang ulama ahli sastra,
tafsir, hadis, mantiq, ushul fikih dan beraliran teologi mu’tailah. Al-
ZamakhsarT lahir di desa Zamakhsyar kota Khawarizm (negara Turkistan
Rusia) tahun 467 H/1045 M. Wafat di Jurjaniyah Khawarizm tahun 538
H/1144 M. Beberapa kota yang dikunjungi dalam rihlah ilmiahnya
adalah Naisabur (lran), Bukhara (Uzbekistan), Khurasan (Iran, Persia
kuno), Asfihan (Iran), Hamedan (Iran) dan Mesir. Pada tahun 502 H, al-
ZamakhsarT menetap di Makkah bersebalahan dengan Baitullah, karena
inilah al-Zamakhsari dijuluki Jar Allah. Ketika sudah sangat tua, al-
Zamakhsari pulang ke desa kelahirannya. lyazi, al-Mufassirin
Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 958-959.

113



sebagai orang yang melarang dan memerintahkan istri, seperti
seorang penguasa atas rakyat (amirin wa al-nahin kama yaqgiamu
al-wulah ‘ala al-ra‘iyah).” Penafsiran al-Zamakhsyari senada
dengan al-Baghawi yang menekankan kekuasaan suami atas istri,
bahkan al-ZamakhsyarT menekankan pada perintah dan larangan
suami yang mengikat seperti pemimpin terhadap rakyat. Hal
senada juga dijelaskan Ibnu ‘Atiyah (w.542 H/1147 M)? yang
menafsirkan ayat ini sebagai petunjuk bahwa suami mengurus
istri dan menjaganya dengan sungguh-sungguh, serta berkuasa
penuh sesuai kehendak suami, inilah batasan dari kata gawwam
suami atas istrinya (istibdad bi al-nazri wa hifzi bi al-ijtihad wa
anna li al-rijal ‘alaihinna istila’an wa mulkan).” Penafsiran lbnu
‘Atiyah mempunyai sisi positif dalam hal menekankan penjagaan

yang serius terhadap istri, tetapi penafsiran Ibnu ‘Atiyah juga

7Jar Allah Abi al-Qasim Mahmiid bin ‘Umar al-Zamakhsari,
al-Kasyaf ‘an Haqd’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyin al-Aqawil fi
Wujith al-Ta 'wil, Juz 2, (Riyad: Maktabah al-Obekan, 1998), 67.

8Nama lengkapnya al-Qadi Abti Muhammad bin ‘Abd al-Haq
bin Ghalib bin Abd al-Rahman bin Ghalib Ibnu ‘Atiyah al-Muharibi al-
Malikt al-Andalusi. Lahir pada tahun 481 H/1088 M di awal masa
dinasti Murobitun di Granada Spanyol. Wafat di Maroko pada tahun 542
H/1147 M. Ibnu ‘Atiyah seorang ahli fikih, hadis, tafsir dan sastra.
Menjadi hakim di kota Almeria dan sempat mengikuti perang.
Kemungkinan tafsir Ibnu ‘Atiyah selesai ditulis sebelum berakhirnya
dinasti Murabitun di Andalus. lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 3, 1043-1044.

°Al-Qadi Abii Muhammad bin ‘Abd al-Haq bin Ghalib bin
‘Atiyah al-Andalusi, al-Muharar al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al- ‘Aziz, juz
2, (Beirut: Dar al-Kutub al-l1lmiyah, 2001), 47.

114



mengandung sisi negatif karena terkesan mengizinkan perilaku

sewenang-wenang suami terhadap istrinya.

Al-Razi (w.606 H/1210 M)'° menafsirkan kata gawwam
sebagai bentuk organisasi (kaifiyah al-nazm). Pengurusan dan
perhatian suami atas istrinya merupakan tugas, bukan
menunjukkan suami lebih utama dari istrinya (la fadla battah),
karena dalam hal lain suami dan istri saling bekerjasama,
mengingat tiap pasangan memiliki keunggulan yang seimbang
dengan pasangannya.'!

Penafsiran al-Razi menunjukkan relasi yang egaliter
antara suami-istri, berbeda dengan penafsiran Ibnu ‘Atiyah, al-
Zamakhsyari dan al-Baghawi yang menunjukkan sisi otoritas
suami atas istri. Ini menunjukkan ada perubahan penafsiran yang
signifikan pada abad 7 H. Mekipun demikian, di abad 7 H ini

masih ditemukan penafsiran yang senada dengan Ibnu ‘Atiyah

''Nama lengkapnya Muhammad bin Umar bin al-Husain bin
‘Al1 al-QurasyT al-Tamim1 al-Kubra al-Tabaristant dikenal dengan Fakhr
al-Din al-Razi dan Khatib al-Rayy. Dilahirkan di Rayy Iran tahun 543
H/1149 M. Al-Razi dikenal sebagai ulama yang unggul dalam ilmu
teologi Islam dan pendakwah. Al-Razi menuntut ilmu ke berbagai
daerah, seperti Khawarizm, Bukhara, Samargand, Khujand, lalu kembali
ke Rayy. Al-Razi wafat di Haerat Afganistan tahun 606 H/1210 M..
Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1108.

""Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghaib, juz 10, (Beirut: Dar
Thya’ al-Turas al-‘Arabi, 1420 H), 90.

115



dan al-Zamakhsyari, yaitu penafsiran yang dikemukakan oleh al-
Qurtubi (w.671 H/1273 M)'? dan al-Baidawi (w.685 H/1286 M)."

Penafsiran al-Baidawi sama dengan al-Zamakhsyari yang
menjelaskan relasi suami atas istri dengan ungkapan yagqimu al-
wulah ‘ala ra‘iyah yakni relasi penguasa dan rakyatnya.'*
Sedangkan al-Qurtubi sama dengan Ibnu ‘Atiyah, yang
menekankan menjaga istri disertai penguasaan total sesuai
kehendak suami, bahkan menurut al-Qurtubi suami bisa mengatur
perempuan dan melarangnya keluar dari rumah (istibdad bi al-
nazri wa hifzi bi al-ijtihad wa tadbir al-imsak fi baitihd wa man i
‘an buriz).

Meskipun demikian, al-Qurtubi menjelaskan penguasaan

total suami tersebut jika suami mampu memberikan nafkah

2Nama lengkapnya Abii ‘Abdillah Muhammad bin Ahmad bin
Abi1 Bakar bin Farah al-Ansari al-Khajraji al-Qurtubi. Lahir di Andalusia
Spanyol tahun 580 H/1184 M. Wafat di Kairo Mesir tahun 671 H/1273
M. Al-Qurtubi tumbuh di masa dinasti al-Muwahidun. Setelah dewasa ia
pergi ke Mesir. Al-Qurtubi dikenal sebagai ulama yang luas
pengetahuannya dalam bidang fikih, tafsir, nahwu, balaghah dan ilmu
qira’at. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 730-
731.

Nama lengkapnya Abu Sa‘id Abu al-Khair ‘Abdullah bin
Uma bin Muhammad ‘Ali al-Baidawi al-Syirazi. Lahir di daerah Syiraz
Iran tahun 613 H/1214 M. Wafat tahun 685 H/1286 M di Tabriz Iran.
Al-Baidawi dikenal sebagai ulama yang menguasai tafsir, ushul fikih,
ushuluddin dan fikih mazhab Syafi’i. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum
wa Manhajuhum, juz 1, 226.

“Abu al-Khair ‘Abdullah bin Umar bin Muhammad ‘Al1 al-
Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil, juz 2, (Beirut: Dar Thya’
al-Turas al-‘Arabi, t.t.), 27.

116



kepada istri. Jika suami tidak memberikan nafkah maka suami
tidak berhak menguasai istri, dan istri dapat mengacukan
perceraian.'*Penafsiran yang senada dengan al-Baidawi dan al-
ZamakhsyarT juga masih ditemukan di abad 8 H, terlihat dari
penafsiran al-Nasafi (W.710 H/1310 M)!® yang mengatakan posisi
suami sebagai orang yang berhak memerintah dan melarang istri

seperti penguasa atas rakyat.!”

Pada abad 8 H juga ditemukan penafsiran yang belum
dijelaskan para mufasir sebelumnya, yakni penafsiran Aba
Hayyan (w.745 H/1344 M)."®Menurut Abtu Hayyan kata al-rijal

berarti rujilah, yakni kemampuan menjaga, melindungi dan

SAbl ‘Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar al-
Qurtubt, Al-Jami‘ [i Ahkam Al-Qur’an wa al-Mubayyin lima
Tadammanahu min al-Sunnah wa Ay al-Furgan, juz 6, (Beirut:
Muassasah al-Risalah, 2006), 278.

'Nama lengkapnya al-lmam Hafiz Abii al-Barakat ‘Abdullah
bin Ahmad bin Mahmiid al-Nasafi al-Hanafi al-Asy‘ari. Al-Nasaft
dilahirkan pada tahun 630 H/1232 M di kota lzeh provinsi Khuzestan
Iran. Di tanah kelahirannya tersebut juga ia wafat pada tahun 710
H/1310 M. Al-Nasafi dikenal sebagai ulama yang ahli dalam bidang
tafsir, fikih, ushul fikih dan ushuluddin. Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum
wa Manhajuhum, juz 3, 1065.

7Abii al-Barakat ‘Abdullah bin Ahmad bin Mahmiid al-Nasafi,
Madarik al-Tanzil wa Haqa’iqg al-Ta’wil, juz 1, (Beirut: Dar al-Kalam
al-Tayyib, 1998), 354.

8Nama lengkapnya Asir al-Din Abii Hayyan Muhammad bin
Yasuf bin ‘All bin Yasuf bin Hayyan al-Andalusi. Dikenal sebagai
ulama ahli tafsir, bahasa, sastra, sejarah dan hadis. Perjalanan ilmiah
Abi Hayyan dimulai di Andalusia, Afrika, Iskandariyah, Mesir dan
Hijaz. Abu Hayyan dilahirkan pada tahun 654 H/1256 M di
Gharnat/Granada Spanyol. Wafat di Kairo Mesir tahun 745 H/1344 M.
yazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 269.

117



kekuatan dalam menjalankan pekerjaan dengan baik, bukan jenis
kelamin (laki-laki). Laki-laki disebut rijal jika memiliki sifat
tersebut. Adapun kata gawwam berarti mengurus dan menjaga

sesuatu (yagimu bi al-amr wa yahfazuhu)."

Penafsiran Abli Hayyan menunjukkan relasi suami-istri
yang terbuka, karena tanggung jawab pengurusan dan penjagaan
tidak hanya ada pada laki-laki (suami), tetapi pada kecakapan dan
kemampuan yang dimiliki seseorang. Dengan demikian terbuka
bagi perempuan (istri) memainkan peran gawwam bagi suaminya.
Di sisi lain, Ibnu Kasir (w.774 H/1372M)* menafsirkan kata
gawwam sebagai ra’is, kabir, hakim wa mu’addib wa al-rajul
khairun yakni pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri
melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih
baik daripada perempuan (al-rajul afdal min al-nisa’/ al-rajul
khairun min al-mar’ah).?! Penafsiran Ibnu Kasir merupakan

penafsiran pertama yang menegaskan suami sebagai pemimpin

YMuhammad bin Yisuf bin ‘Al bin Yasuf bin Hayyan al-
Andalusii, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 3, (Beirut: Dar al-Kutub al-
IImiyah, 1993), 248-249.

2'Nama lengkapnya ‘Imad al-Din Abii al-Fida’ Isma‘il bin
‘Umar bin Kasir al-Qurasyt Busra Syam al-Dimasyqi. Seorang ulama
fikih, ahli hadis, sejarawan dan mufasir bermazhab Syafi’i. Ibnu Kasir
banyak belajar dan terpengaruh oleh pemikiran gurunya Ibnu Taimiyah.
Ibnu Kas$ir dilahirkan di kota Busra Damaskus Suriah tahun 701 H/1301
M, dan wafat juga di Suriah tahun 774 H/1372M. lIyazi, al-Mufassirtin
Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 531.

2“Imad al-Din Abu al-Fida’ Isma‘ll bin Kasir al-Dimasydi,
Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim, juz 4, (Kairo: Mu’assasah Qurtubah, 2000),
20.

118



dalam relasi suami-istri, dan juga menegaskan kelebihan laki-laki
dibandingkan perempuan.

Di masa berikutnya, al-Suyitt (w.911 H/1505 M)* dalam
Tafsir  al-Jalalain,” menafsirkan kata gawwam sebagai
musallatin yuaddibiin wa ya’khudiina ‘ala aidihinna, yakni orang
yang diberikan kekuasaan untuk mendidik dan mengambil
tanggung jawab istri.>* Penafsiran ini serupa dengan al-Baghawi,
namun al-Suyiiti tidak menyebutkan kehendak mutlak suami atas
istrinya. Al-Biga‘T (885 H/1480 M)* memiliki penafsiran yang

22Nama lengkapnya Jalal al-Din Abi al-Fadal ‘Abd al-Rahman
bin Abi Bakar bin Muhammad al-Suyttt (849-911 H/1445-1505 M).
Lahir dan wafat di Kairo Mesir. Al-Suyuti dikenal sebagai ulama yang
sangat banyak memiliki karya tulis, sehingga al-Suyiti dikenal sebagai
ulama yang mendalam ilmunya dalam berbagai bidang, misalnya tafsir,
hadis, ushul fikih, bahasa, dan masih banyak lainnya. Iyazi, al-
Mufassiran Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 791.

BTafsir al-Jalalain ditulis oleh dua ulama besar, yakni Jalal al-
Din al-Mabhali (791-864 H/1388-1460 M) dan Jalal al-Din al-Suyuti. Al-
Mabhali adalah guru dari al-Suyiiti. Pada mulanya al-Mahali menulis
Tafsir al-Jalalain dari strah al-Kahfi sampai dengan al-Nas, lalu stirah
al-Fatihah. Kemudian dilanjutkan oleh al-Suyati dari surah al-Bagarah
sampai surah al-Isra’. Muhammad Muhammad Tamir, Muqgadimah
dalam Tafsir al-Jalalain oleh Jalal al-Din al-Mahali dan Jalal al-Din al-
Suyiiti, (Kairo: Maktabah al-Iman, t.t.), 3.

4Jalal al-Din al-Mahali dan Jalal al-Din al-Suytti, Tafsir al-
Jalalain, juz 1, (Kairo: Maktabah al-Iman, t.t.), 105.

’Nama lengkapnya Abii al-Hasan Ibrahim bin ‘Umar bin
Hasan al-Rubat bin ‘Alf bin Abt Bakar al-Biqa‘1. Seorang ulama tafsir,
sejarawan, ahli hadis dan sastra. Pembahasan tentang hubungan makna
antar ayat (mundasabah) adalah kekuatan tafsir al-Biqa‘i. Ia dilahirkan di
Begaa Suriah pada tahun 809 H/1406 M dan wafat pada tahun 885
H/1480 M di Damaskus Suriah. Al-Biga‘m tinggal di Damaskus
melakukan rihlah ilmiah ke Baitul Maqgdis, Kairo dan kembali ke

119



sama dengan al-ZamakhsyarT dalam hal menyamakan pengusaan
suami atas istri seperti penguasa atas rakyatnya, hanya saja al-
Biga‘T menambahkan aspek pengajaran bagi istri, di samping
pendidikan, perintah dan larangan (giyam al-wulah fi ta’dib wa

al-ta ‘lim wa kulli amr wa nahy).*®

Abt Su‘dd (w.982 H/1574 M)* dan al-Alast (w.1270
H/1854 M)*® sama-sama menafsirkan kata gawwam sebagai
giyam al-wulah ‘ald al-ra‘iyah bi al-amr wa al-nahy yaitu suami
yang mempunyai posisi seperti penguasa yang dapat memerintah
dan melarang istrinya.” Ini artinya penafsiran Aba Su‘dd dan al-

Damaskus. 1yazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 3,
1230.

26Burhan al-Din Abi al-Husain Ibrahim bin ‘Umar al-Biqa‘i,
Nazm al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar, Juz 5, (Kairo: Dar al-
Kutub al-Islami, t.t.), 269.

?’Nama lengkapnya Abii Su‘td Muhammad bin Muhammad
bin Mustafa al-‘Imadt al-Hanafi. Dilahirkan di Konstantinopel/Istambul
Turki tahun 898 H/1493 M. Abu Su‘ad dikenal sebagai ulama yang
sangat cinta ilmu. Dikisahkan bahwa Abii Su‘@id pernah mendampingi
Sultan Sulaiman al-Qantini dalam peperangan sambil belajar. Aba Su‘tid
menguasai bahasa Arab, Persia dan Turki dan mendalami secara serius
kitab Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil karya al-Baidawi dan Al-
Kasyaf Kkarya al-Zamakhsyari. Abt Su‘dd wafat di Istambul Turki
tahun 982 H/1574 M. lyazi, al-Mufassiran Hayatuhum wa Manhajuhum,
juz 1, 184.

ZBNama lengkapnya Abu al-Fadl Syihab al-Din al-Sayyid
Mahmad al-Alsi al-Baghdadi (1217-1270 H/1802-1854 M). Al-Aldst
lahir dan wafat di Karkh Baghdad Irak. la mendalami perbedaan
mazhab, aliran-aliran teologi, dan bermazhab Hanafiyah. Iyazi, al-
Mufassirian Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 818.

2Abii Su‘id bin Muhammad al-‘Imadi al-Hanafi, Irsydd al-
‘Aql al-Salim ila Mazaya al-Kitab al-Karim, juz 1, (Riyad: Maktabah al-

120



Alust sama dengan penafsiran al-Zamakhsyari. Dengan demikian,

terlihat penafsiran dari abad 6 H masih ditemukan di abad 8 H.

Al-Syaukani (w.1250 H/1834 M)*® juga memiliki
penafsiran senada dengan Aba Su‘dd dan al-Alasi. Menurut al-
Syaukani, suami adalah penguasa dan hakim yang mencegah
rakyatnya, tidak hanya otoritas itu, menurut al-Syaukani kata
gawwam bermakna penanggungan suami atas kebutuhan istri,
baik nafkah, pakaian dan rumah (al-kukkam wa al-umara’ bi al-
zibb ‘ala al-ra‘iyah, yagiamina bima yahtajna ilaihi, min al-
nafagah wa al-kiswah wa al-maskan).’!  Al-Syaukani
mengarahkan penafsirannya pada sisi otoritas suami dan tanggung
jawab suami terhadap istrinya. Inilah yang membedakannya
dengan Abui Su‘ad dan al-Altasi yang hanya mengarahkan
penafsirannya pada otoritas suami dalam memerintah dan

melarang istrinya.

Riyad al-Hadisah, t.t.), 691. Abu al-Fadl Syihab al-Din al-Sayyid
Mahmid al-AlGsT al-Baghdadi, Rith Ma ‘ani fi Tafsir AI-Qur’an al- ‘Azim
wa al-Sab ‘ al-Masani, juz 5, (Beirut: Thya’ al-Turas al-‘Arabi, t.t.), 23.

3Nama lengkapnya Muhammad ‘Ali bin Muhammad bin
‘Abdillah al-Syaukani. Seorang mujtahid, hakim dan ulama kelompok
syi’ah Zayidiyah. Al-Syaukani lahir dan wafat di Sana’a Yaman. lyazi,
al-Mufassiran Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 913.

3'Muhammad ‘Al bin Muhammad al-Syaukani, Fath al-Qadir
al-Jami‘ baina Fannay al-Riwayah wa al-Dirayah min ‘lIlm al-Tafsir,
(Beirut: Dar Al-Marefah, 2007), 295.

121



Perbedaan penafsiran kata gawwam juga ditemukan di
masa modern. Rasyid Rida (w.1354 H/1935 M)** menafsirkan
kata gawwam sebagai al-giyam ‘ala al-nisa bi al-hiyamah wa al-
ri‘yah wa al-wilayah wa al-kifayah, yaitu peran suami dalam
menjaga, melindungi, mengasihi dan memberikan kemaslahatan
untuk istri.¥® Ibnu ‘Asydr (w.1393 H/1973 M)** menafsirkan
secara lebih spesifik berupa giyam al-hifzi wa al-difa* wa qiyam
al-iktisab wa al-intaj al-mali, yakni peran penjagaan dan
pembelaan suami atas istri serta bekerja dan menghasilkan harta.
Ini semua terkandung dalam kata gawwam sebagai perumpamaan
guna menyebutkan keseriusan suami atas urusan istrinya. Itu
merupakan tugas suami, karena Ibnu ‘Asyir memahami kata al-

rijal sebagai jenis kelamin laki-laki.*

3Nama lengkapnya Muhammad Rasyid bin ‘All Rida bin
Muhammad al-Baghdadi. Termasuk pendiri Majalah al-Manar, seorang
pembaharu Islam, ulama dalam bidang tafsir, hadis, sastra dan sejarah.
Rida dilahirkan di Qalamoun kota tepi laut Mediterania Tripoli Libya
tahun 1282 H/1865 M. Wafat tahun 1354 H/1935 M di Mesir dalam
perjalanan dari Suez ke Kairo. lyazi, al-Mufassirin Haydatuhum wa
Manhajuhum, juz 3, 1129-1130.

3Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 5, (Kairo: al-
Hai’ah al-Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1990), 67.

**Nama lengkapnya Muhammad al-Tahir bin ‘Asyiir (1296-
1393 H/1878-1973 M). Mufasir asal Tunisia yang menjadi mufti mazhab
Maliki di Mesir, sastrawan, pendakwah dan aktifis agama di Tunisia dan
Mesir. Ibnu ‘Asyir juga tergabung dalam organisasi keilmuan di
Tunisia, Mesir dan Suriah. Ibnu ‘Asyiir dilahirkan dan wafat di Tunisia.
Iyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 359.

3Muhammad Tahir bin ‘Asytir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,
juz 5, (Tunisia: al-Dar al-Tanisiyah li al-Nasyr, 1984), 38.

122



Al-Syinqitt (w.1393 H/1973 M)*¢ menafsirakn gawwam
sebagai bentuk keunggulan laki-laki dan kelemahan perempuan.
Oleh sebab itu, yang kuat menjadi pemberi nafkah (al-munfiq
malahu), dan yang diberi nafkah adalah sosok yang memiliki
kekurangan, sehingga menuntut adanya ketundukan kepada
pemberi nafkah (al-munfig malahu mutaraqib li al-naqs da’iman,
jabr li nagsah). Lebih lanjut al-Syinqiti mengatakan ayat ini
sebagai bukti kekurangan perempuan dibandingkan laki-laki dari
segi penciptaan dan sifatnya (Zukiirah syaraf wa kamal wa unsa
nagqs tabi T khalqi).*’

Penjelasan al-Syinqitt menunjukkan di masa modern juga
ditemukan penafsiran yang mendiskriminasikan perempuan
dengan menjadikan pemberian nafkah oleh suami kepada istri
sebagai dalih kelemahan istri atau perempuan. Padahal jika
merujuk Ibnu ‘Asylir dan Rasyid Rida, pemberian nafkah
merupakan bentuk perlindungan dan perhatian suami kepada istri
bukan seperti anggapan al-Syinqiti sebgai bentuk kelemahan

perempuan dan menuntut ketundukan perempuan. Perubahan

3Nama lengkapnya Muhammad al-Amin bin Muhammad al-
Mukhtar al-Jakn1 al-Syinqiti. Lahir di Syinqit Mauritania Afrika tahun
1321 H/1907 M. Al-Syinqiti tinggal di Saudi Arabia dan wafat di
Makkah tahun 1393 H/1973 M. Al-Syingitl. Mengikuti mazhab Maliki
dan condong pada pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad bin ‘Abd
al-Wahhab. lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1,
203.

3’Muhammad al-Amin bin Muhammad al-Mukhtar al-Jakni al-
Syinqiti, Adwa’ al-Bayan fi Idah Al-Qur’an bi Al-Qur’an, juz 1,
(Makkah: Dar ‘Alam al-Fawa’id, t.t.), 186, 363.

123



penafsiran kata gawwam di

masa modern pun ada yang

memberikan pengaruh positif dan negatif dalam kaitannya

membangun relasi suami-istri secara seimbang. Berikut ini

penulis sajikan tabel bentuk perubahan penafsiran suami sebagai

gawwam dan distingsi makna dari masing-masing perubahan

penafsiran tersebut:

Tabel 3.1

Perubahan Penafsiran Ayat

al-Rijalu Qawwamiina ‘ala al-Nisa’

ABAD

MUFASIR

PENAFSIRAN

DISTINGSI MAKNA

4H

Al-Tabari
(w. 310 H/923 M)

Mendidik dan bertanggung
jawab atas istri

Peran suami

5H Al-Mawardi Mendidik dan bertanggung Peran suami
(w. 450 H/1058 M) jawab atas istri
6 H Al-Baghawi Menguasai istri, mendidik, Peran dan otoritas
(w. 516 H/1122 M) mengatur dan suami
memberikan
kemaslahatan
Al-Zamakhsyari Memerintah dan melarang Otoritas Suami
(w. 538 H/1144 istri, seperti penguasa
M) dan rakyat
Ibnu ‘Atiyah (w. Mengurus, menjaga Peran dan otoritas
542 H/1147 M) sungguh-sungguh dan suami
berkuasa penuh atas
istri
7H Al-Razi Bentuk organisasi. Relasi suami-istri
(w. 606 H/1210 M) Mengurus, egaliter

memperhatikan ~ dan
menjaga istri menjadi

124



tugas suami  bukan
keunggulan suami atas
istri

Al-Qurtubt
(w. 671 H/1273 M)

Menjaga menguasai istri
secara total  sesuai
kehendak suami, suami
bisa mengatur
perempuan dan
melarangnya  keluar
dari rumah

Otoritas suami

Al-Baidaw1
(w. 685 H/1286 M)

Memerintah dan melarang
istri, seperti penguasa
dan rakyat

Otoritas suami

8H Al-Nasafi
(w. 710 H/1310 M)

Memerintah dan melarang
istri, seperti penguasa
dan rakyat

Otoritas suami

Abii Hayyan
(w. 745 H/1344 M)

Al-rijal berarti rujilah,
kemampuan menjaga,
melindungi dan
kekuatan dalam
menjalankan pekerjaan
dengan baik, bukan
jenis  kelamin  (laki-
laki). Adapun kata
qawwam berarti
mengurus dan menjaga
sesuatu

Relasi suami-istri yang
terbuka

Ibnu Kasir
(w. 774 H/1372 M)

Pemimpin, penguasa,
hakim dan pendidik
saat istri melakukan
penyimpangan dan
laki-laki lebih utama
dan lebih baik daripada
perempuan

Otoritas dan
superioritas suami

9H  Al-Biga‘T

Memerintah dan melarang

Otoritas suami

125



(. 885 H/1480 M)

istri, seperti penguasa
dan rakyat

10H  Al-Suyutt Mendidik dan mengambil Peran suami
(w. 911 H/-1505 tanggung jawab istri
M)
Abt Su‘ad Memerintah dan melarang Otoritas suami
(w. 982 H/1574 M) istri, seperti penguasa
dan rakyat
13H  Al-Syaukani Memerintah dan melarang Peran dan otoritas
(w. 1250 H/1834 istri, seperti penguasa suami
M) dan rakyat
penanggungan suami atas
kebutuhan istri, baik
nafkah, pakaian dan
rumah
Al-AlGsT Memerintah dan melarang otoritas suami
(w. 1270 H/1854 istri, seperti penguasa
M) dan rakyat
14H  Rasyid Rida Menjaga, melindungi, Peran suami
(1354 H/1935 M) mengasihi dan
memberikan
kemaslahatan  untuk
istri.
Ibnu ‘Asyitir Menjaga, membela istri Peran suami
(w. 1393 H/1973 serta  bekerja  dan
M) menghasilkan harta
Al-Syinqiti Keunggulan laki-laki dan Otoritas dan

(w. 1393 H/1973
M)

kelemahan perempuan
segi penciptaan dan
sifatnya, sehingga yang
kuat menjadi pemberi
nafkah dan yang diberi
nafkah adalah sosok
yang memiliki
kekurangan dan harus

superioritas suami

126



tunduk kepada pemberi
nafkah.

Berdasarkan tabel 3.1 terlihat ada enam bentuk perubahan
penafsiran ayat yang menyebut suami sebagai gawwam pada
rentang abad 4-14 H. Pertama adalah peran suami, dengan rincian
mendidik, mengambil tanggung jawab istri, melindungi, memberi
nafkah, kemaslahatan dan bekerja. Perubahan kedua, peran suami
tersebut disertai penguasaan atau otoritas suami atas istrinya.
Ketiga, penafsiran berubah hanya pada menunjuk otoritas suami

atas istri secara mengikat berupa perintah dan melarang istri.

Perubahan penafsiran keempat berupa bentuk relasi
suami-istri yang egaliter, karena gawwam merupakan tanggung
jawab suami atas istrinya, bukan keunggulan suami di atas
istrinya. Kelima, berubah menjadi bentuk relasi suami-istri yang
terbuka, dalam arti istri dapat menjadi gawwam bagi suaminya,
karena kata rijal ditafsirkan sebagai kemampuan melindungi dan
bekerja dengan baik, bukan pada jenis kelamin (laki-laki).
Perubahan keenam mengarah pada otoritas disertai superioritas
suami atas istrinya, karena kata gawwam berarti kedudukan suami
sebagai hakim dan pemimpin istri dengan disertai penegasan

keunggulan laki-laki dibandingkan perempuan.

Enam perubahan penafsiran atas kata gawwam
menunjukkan adanya empat perbedaan konsep relasi suami-istri

yang dipahami para mufasir abad IV-XIV H. Pertama, pola relasi

127



suami-istri yang menempatkan suami sebagai orang yang
berkuasa, sedangkan istri adalah orang yang berada dalam

kekuasaan suami. Ini pemahaman mayoritas mufasir.

Pola pertama ini terlihat dari penafsiran mayoritas mufasir
yang mengarah pada bentuk peran suami yang disertai dengan
otoritas, otoritas suami dan superioritas suami atas istri. Jika
dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang dirumuskan Dawson
Scanzoni dan John Scanzoni, maka pemahaman mayoritas
mufasir tersebut masuk dalam pola relasi suami-istri owner-
property yang berarti suami sebagai pemilik istri, sedangkan istri
merupakan properti suami, istri tidak memiliki daya apapun.

Pola relasi suami-istri kedua adalah relasi suami-istri yang
menempatkan suami sebagai penanggungjawab istri, sebagaimana
terlihat dari penafsiran sebagian mufasir yang menekankan peran
suami. Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang
dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka
pemahaman ini termasuk pola relasi suami-istri head-complement
(istri pelengkap suami)

Hal ini dikarenakan penafsiran yang menunjuk pada peran
suami atas istri tidak menekankan kedudukan suami sebagai
penguasa mutlak seperti pemahaman pertama, melainkan
menekankan aspek tugas dan fungsi suami, sehingga sudah
mengakomaodir peran istri, tetapi tugas utama masih berada pada
suami, tidak pada istri. Di sinilah terlihat keberadaan suami masih
dominan, meskipun sudah mengakomodir keberadaan istri.

128



Pola ketiga yang dipahami dari perubahan penafsiran kata
gawwam adalah pola relasi suami-istri sebagai mitra yang setara,
tetapi tetap memposisikan suami sebagai orang yang bertanggung
jawab atas istrinya. Pola ini terlihat dari penafsiran al-Razi yang
menekankan relasi suami-istri sebagai bentuk organisasi yang
meniscayakan tidak adanya perbedaan kedudukan antara suami-

istri, karena keduanya saling melengkapi dan memiliki peran.

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang
dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka pola
relasi suami-istri yang dipahami dari penafsiran al-Razi lebih
mengarah pada pola relasi senior-junior partner, karena meskipun
relasi suami-istri sudah lebih terbuka dan menempatkan suami-
istri sebagai mitra, tetapi suami masih dinilai lebih senior dari sisi
umur dan tanggung jawab yang lebih tinggi. Sebagaimana dalam
sebuah organisasi tanggung jawab seorang ketua lebih besar dari

para pengurus dan anggotanya.

Adapun pola keempat yang dapat dipahami dari
perubahan penafsiran kata gawwam adalah pola relasi suami-istri
yang terbuka/egaliter. Ini terlihat dari penafsiran Abu Hayyan
yang memahami tugas gawwam tidak hanya bagi suami, tetapi
juga bagi istri yang mampu memberikan perlindungan dan bekerja

dengan baik.

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang
dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka pola
relasi suami-istri yang dipahami dari penafsiran Aba Hayyan

129



termasuk pola relasi suami-istri equal partner karena adanya
kesamaan dalam menempatkan suami dan istri setara, seimbang

dan tidak ada posisi yang lebih rendah dan lebih tinggi.

2. Penafsiran Ayat Nisa’ukum Harsun Lakum

Kata harsun dalam ayat nisa’ukum harsun lakum
ditafsirkan oleh al-Tabari dan al-Mawardi sebagai tempat
penyemaian anak (muzdara‘ awladikum).®®*  Al-Baghawi
menafsirkan kata harsun sebagai tempat tumbuhnya anak
(manbatun li al-walad). Al-Baghawi menambahkan penyebutan
perempuan sebagai harsun menjadi dalil takrim al-idbar, yakni

larangan mendatangi perempuan selain di alat reproduksi.*

Perbedaan penafsiran al-Baghawi dibandingkan al-Tabar1
dan al-Mawardi terletak pada konsekuensi hukum yang
diungkapkan al-Baghawi terkait penyebutan perempuan sebagai
harsun, yang hal tersebut tidak dijelaskan al-Tabari dan al-
Mawardi. Ini menunjukkan pada abad 6 H mulai ada pergeseran
penafsiran yang mengarah pada konsekuensi hukum dalam
kaitannya hubungan suami-istri. Berbeda dari abad 4 dan 5 yang
hanya berkaitan dengan perumpamaan perempuan sebagai tempat

lahirnya anak, seperti penafsiran al-Tabari dan al-Mawardi.

BAl-Tabari, Jami‘ al-Bayan, juz 3, 745. Al-Mawardi, Al-Nukat
wa al- ‘Uyiin, juz 1, 284.

¥ Al-Baghawi, Ma ‘alim al-Tanzil, juz 1, 260.
130



Pada abad 6 H juga mulai ada penjelasan bahwa
kedudukan perempuan sebagai harsun merupakan bentuk tasybih
(perumpamaan), sebagaimana dijelaskan al-Zamakhsyari bahwa
perempuan atau istri diserupakan sebagai harsun merupakan
tasybth Karena rahim perempuan menerima benih berupa sperma
(tasybih lima yulqa fi arhamihinna min al-nutfi bi al-buziir).*°
Ibnu ‘Atiyah menafsirkan harsun sebagai perumpamaan istri
dengan bumi yang menjadi tempat persemaian anak (muzara‘ al-
Zuriyah), sehingga dilarang mendatangi perempuan bukan pada
alat reproduksi (al-ibahah lam taga‘ illa fi al-farji
khasah).*'Penafsiran Ibnu ‘Atiyah tampaknya menggabungkan

penafsiran al-Baghawi dan al-Zamakhsyari.

Pada abad 7 H, al-Qurtubi®* menafsirkan kata harsun
sama dengan Ibnu ‘Atiyah, yakni perumpamaan istri dengan
ladang sehingga memberikan konsekuensi hukum mendatangi
perempuan hanya diperbolehkan pada alat reproduksi. Di abad 7
H masih ditemukan penafsiran kata harsun sebagai istri seperti
ladang yang menerima benih, tanpa ada konsekuensi hukum. Hal

ini terlihat dari penjelasan al-Razi** dan al-Baidawi*

40Al-Zamakhsari, al-Kasyaf, Juz 1, 434.

4lIbnu ‘Atiyah, al-Muharar al-Wajiz, juz 1, 299.
2Al-Qurtubi, al-Jami ‘ i Ahkam Al-Qur’an, juz 4, 7.
$AI-Razi, Mafatih al-Ghaib, juz 6, 75.

“Al-Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil, juz 1, 139.

131



Pada abad 8 H ditemukan perubahan penafsiran kata
harsun, dimulai oleh al-Nasafi,* lalu Abt Hayyan,*® keduanya
menjelaskan  bentuk perumpamaan istri dengan ladang,
mengandung tujuan utama berupa mencari keturunan (talab al-
nasl la li al-fars), sehingga hubungan seksual tidak hanya untuk
menyalurkan hawa nafsu saja, tetapi didasari dengan tujuan utama
(al-ghard al-asil) berupa mencari keturunan. Selain itu, Abu
Hayyan juga menjelaskan kata harsun diumpamakan hubungan
suami istri, rahim diserupakan bumi/tanah dan anak diserupakan

dengan tanaman.

Penafsiran al-Nasafi dan Abt Hayyan memberikan
pemahaman tentang motivasi hubungan suami istri, bahwa
hubungan suami-istri bukan semata-mata karena hawa nafsu,
bukan juga diarahkan pada eksploitasi seksual terhadap salah satu
pasangan, melainkan harus didasari niat baik, salah satunya
mencari keturunan. Penafsiran Aba Hayyan merupakan perubahan
penafsiran ketiga, dari yang sebelumnya bermakna istri sebagai
ladang dan konsekuensi hukum berhubungan suami-istri harus

pada alat reproduksi.

Namun pasca Abli Hayyan, para mufasir seperti Ibnu

Kasir,¥’ al-Suyuti,® al-Syaukant® dan al-Alast™ kembali

$Al-Nasafl, Madarik al-Tanzil wa Haqd’ig al-Ta'wil, juz 1,
185-186.

4Abu Hayyan, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 2, 180.
Y7lbnu Kastr, Tafsir AI-Qur’an al-‘Azim, juz 2, 305.

132



menafsirkan Kkata harsun sebagai perumpamaan istri dengan
ladang (mahal zar ‘ikum) dan kewajiban mendatangi istri pada alat
reproduksinya (lam taga  illa fi al-farji khasah). Berbeda dengan
para mufasir tersebut, al-Biqa‘t memiliki penafsiran sama dengan
Abii Hayyan, yakni perumpamaan istri dengan ladang
menunjukkan bahwa tujuan utama hubungan suami-istri adalah
untuk memperoleh keturunan.>!Abt Su‘ad,** mufasir abad 10 H
kembali menafsirkan kata harsun sebatas perumpamaan istri
dengan ladang sebagaimana penafsiran yang muncul di abad 4 H

oleh al-Tabari.

Pada abad 14 H, tiga bentuk perubahan penafsiran kata
harsun kembali muncul. Misalnya Rasyid Rida memahami kata
harsun sebagai kiasan untuk menjelaskan salah satu fitrah dari
hubungan suami-istri adalah mencari keturunan.>*Penafsiran ini
senada dengan Abi Hayyan dan al-Biqa‘i. lbnu ‘Asyir justru
kembali memahami kata harsun Sebagai perumpamaan
perempuan seperti ladang sebagai peran mengandung anak, tanpa
menjelaskan konsekuensi hukum apapun.>* Sedangkan al-Syingqiti

mengarahkan penafsirannya pada konsekuensi hukum hubungan

“Al-Mahali dan al-Suytiti, Tafsir al-Jalalain, juz 1, 52.
YAl-Syaukani, Fath al-Qadir, 145-146.

SOAl-Alus al-Baghdadi, Rizh Ma ‘ant, juz 2, 124.
SIAl-Biqa‘t, Nazm al-Durar, 3, 279-280.

S2Abii Su‘td, Irsyad al- ‘Aql al-Salim, juz 1, 347.
Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, 361-362.

*Tbnu ‘Asyir, al-Tahrir wa al-Tanwir, juz 2, 371.

133



suami-istri pada alat reproduksi.’’Keberadaan tiga penafsiran

tersebut dalam rentang abad 4-14 H dapat dilihat juga pada tabel

berikut ini:

Tabel 3.2

Perubahan Penafsiran Ayat Nisa@’ukum Harsun Lakum

ABAD MUFASIR PENAFSIRAN DISTINGSI MAKNA
4H Al-Tabar1 Istri  sebagai  tempat Istri mengandung anak
(w. 310 H/923 M) penyemaian anak
5H Al-Mawardi Istri  sebagai  tempat Istri mengandung anak
(w. 450 H/1058 penyemaian anak
M)
6 H Al-Baghawi (w. Istri tempat tumbuh anak. Etika hubungan seksual
516  H/1122 Terlarang mendatangi suami-istri
M) istri di selain alat
reproduksi
Al-Zamakhsyari seperti  ladang, rahim Istri mengandung anak
(w. 538 menerima benih
H/1144 M) sperma
Ibnu ‘Atiyah (w. Istri tempat tumbuh anak. Etika hubungan seksual
542  H/1147 Terlarang mendatangi suami-istri
M) istri  di selain alat
reproduksi
7H Al-Razi (w. 606 Istri seperti ladang yang Istri mengandung anak
H/1210 M) menerima benih
sperma di dalam rahim
Al-Qurtubi  (w. Perumpamaan istri  Etika hubungan seksual
671 H/1273 dengan ladang, suami-istri
M) sehingga dilarang
mendatangi
perempuan bukan

pada alat reproduksi

SAl-Syingiti, Adwa’ al-Bayan, juz 1, 173.

134



Al-Baidawi  (w.

Istri seperti ladang yang

Etika hubungan seksual

685  H/1286 menerima benih suami-istri
M) sperma di dalam rahim
8H Al-Nasaff (w. 710 Istri  seperti  ladang, Motivasi hubungan
H/1310 M) menunjukkan  tujuan seksual suami-istri
utama hubungan
seksual mencari
keturunan, tidak hanya
untuk  menyalurkan
keinginan hawa nafsu
Abt Hayyan (w. Istri  seperti  ladang, Motivasi hubungan
745  H/1344 menunjukkan  tujuan seksual suami-istri
M) utama hubungan
seksual mencari
keturunan, tidak hanya
untuk  menyalurkan
keinginan hawa nafsu
Ibnu Kasir (w. Perumpamaan istri  Etika hubungan seksual
774 H/1372 dengan ladang, suami-istri
M) sehingga dilarang
mendatangi
perempuan bukan
pada alat reproduksi
9H Al-Biqa‘T (w. 885 Perumpamaan istri  Motivasi hubungan
H/1480 M) dengan ladang, seksual suami-istri
menunjukkan  tujuan
utama hubungan
seksual mencari
keturunan, tidak hanya
menyalurkan
kebutuhan seksual saja
10H Al-Suytt (w. Perumpamaan istri  Etika hubungan seksual
911 H/-1505 dengan ladang, suami-istri
M) sehingga wajib

mendatangi istri pada
alat reproduksi

Abt  Su‘dd (w.
982  H/1574
M)

Istri seperti ladang yang
menerima benih
sperma di dalam rahim

Istri mengandung anak

135



13H Al-Syaukani (w. Perumpamaan istri  Etika hubungan seksual
1250 H/1834 dengan ladang, suami-istri
M) sehingga wajib
mendatangi istri pada
alat reproduksi
Al-Alast (w. 1270 Istri seperti ladang yang Istri mengandung anak
H/1854 M) menerima benih
sperma di dalam rahim
14 H Rasyid Rida Perumpamaan istri  Motivasi hubungan
(1354 H/1935 dengan ladang untuk seksual suami-istri
M) menunjukkan  fungsi
pernikahan  sebagai
salah satu menjaga
kehidupan atau
keturunan
Ibnu ‘Asyir (w. Perumpamaan istri  Istri mengandung anak
1393 H/1973 dengan ladang
M) menunjukkan  peran
istri mengandung
keturunan.
Al-Syinqiti  (w. Perumpamaan istri  Etika hubungan seksual

1393 H/1973
M)

dengan ladang dan
larangan berhubungan
suami-istri tidak pada
alat reproduksi.

suami-istri

berhubungan

Tabel 3.2 menunjukkan penafsiran para mufasir terhadap

suami-istri

136

hanya diperbolehkan

kata harsun pada abad 4-14 H sebenarnya memiliki kesamaan
yakni perumpamaan istri sebagai ladang. Perbedaannya terletak
pada muatan hukum dari makna ladang tersebut, dalam hal ini ada
tiga distingsi maknanya. Pertama, mufasir hanya memaknai kata
harsun sebagai istri yang menjadi tempat mengandung anak atau

menerima sperma. Kedua, berubah menjadi konsekuensi hukum

pada alat



reproduksi. Perubahan ketiga menjadi motivasi berhubungan
suami-istri sebagai cara memperoleh keturunan, bukan semata-

mata karena nafsu.

Tiga perubahan penafsiran kata harsun dalam rentang
abad IV-XIV H di atas menunjukkan adanya pembagian
peran dan kesamaan peran antara suami dan istri dalam konteks
relasi suami-istri, bukan dalam hal kedudukan suami dan istri.
Pembagian peran terlihat dari makna kata harsun sebagai istri
yang mengandung anak. Ini artinya istri mempunyai peran
bertanggung jawab mengandung anak. Lalu di mana peran

suami?.

Peran suami terdapat pada sturah al-Bagarah ayat 233
yang menjelaskan kewajiban suami memberikan makanan dan
pakaian (fasilitas/kebutuhan) istri dan anaknya, bahkan saat istri
mempunyai menjalankan tanggung jawabnya memberikan ASI
bagi anak mereka, maka suami pun mempunyai tanggung jawab
memberikan fasilitas pendukung terhadap keberhasilan pemberian
ASI tersebut. Dengan demikian, terlihat penafsiran kata harsun

menginformasikan adanya pembagian peran antara suami-istri

% g, 1 odid g ey g2 O s pa) Gl e AN phen Sl
35 315 e o s ol 4 3050 Vs e, 305 508 Y kg Y oo SIS Ol 5
N E S P R Sy e N KR N =L
VP 15l et Oplest Gl 8 paling i vdhs Cpnddl, 28T G

137



dalam rumah tangga terkait hal-hal yang keduanya tidak bisa
saling bertukar peran.

Peran istri berupa mengandung anak dan memberikan
ASI tidak bisa digantikan oleh suami. Begitu juga peran suami
memberikan kebutuhan istri dan anaknya juga tidak mungkin
dibebankan pada istri yang sedang menjalani peran
keperempuanannya, karena akan terjadi ketidakadilan bagi istri,
karena adanya peran ganda yang harus ditanggung istri.

Oleh karena itu, jika dikaitkan dengan pola relasi suami-
istri yang dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka
penafsiran kata harsun yang mengarah pada pembagian peran bisa
dikatakan sebagai perwujudan dari pola relasi suami-istri equal
partner, karena ketika suami-istri menjalankan peran yang tidak
bisa ditukar secara baik dan adil, itu sesuai dengan spirit relasi
equal partner.

Adapun kesamaan peran suami-dan istri dalam konteks
relasi suami-istri yang tersirat dari penafsiran kata harsun terlihat
dari penjelasan para mufasir yang mengarah pada etika dan
motivasi hubungan seksual suami-istri, yang berarti masing-
masing dari suami dan istri harus mematuhi etika hubungan

seksual tersebut dan memahami motivasi hubungan seksual.

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang
dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka

penafsiran kata harsun yang mengarah pada etika dan motivasi

138



hubungan seksual suami-istri mengisyaratkan adanya pola relasi
suami-istri equal partner karena penafsiran tersebut menunjukkan
bahwa masing-masing dari suami-istri punya tanggung jawab dan

peran yang sama dalam hal etika dan motivasi hubungan seksual.

Tidak dibenarkan jika salah satu dari suami-istri tidak
mematuhi etika atau memiliki motivasi yang salah dalam
melakukan hubungan seksual. Ini menunjukkan penafsiran kata
harsun juga secara tidak langsung melindungi tiap pasangan
khususnya istri/perempuan dari tindakan eksploitasi seksual.

Oleh karena itu, tidak tepat jika ayat nisd ukum harsun
lakum dijadikan dalil pembenaran perilaku sewenang-wenang
suami kepada istrinya dalam urusan hubungan seksual.
Dikarenakan spirit makna ayat tersebut tidak membenarkan
perilaku sewenang-wenang dan menyimpang dalam hubungan
seksual suami-istri.

3. Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum Wa
Antum Libasun Lahunna

Bentuk relasi suami-istri yang ketiga diungkapkan Al-
Qur’an dengan redaksi /ibas. Suami dan istri adalah libas bagi
pasangannya. Menurut al-Tabari kata /ibas dalam ayat relasi
suami-istri mempunyai dua makna. Makna pertama adalah suami
dan istri merupakan pakaian yang menutupi pasangannya. Ketika
suami-istri ~ tidur  dan  menanggalkan  pakaiannya  (li
takharrudihimd ‘inda al-nawm wa ijtima ‘uhuma fi sawbin wahid),

maka masing-masing dari suami dan istri menjadi penutup

139



pasangannya (indimam jasad kulli wahid minhuma li sahibihi).
Makna kedua adalah suami-istri menjadi penenteram pasangannya
(sakanun lah).”’

Penafsiran al-Tabari mengandung pengertian kata /ibas
menunjuk pada sesuatu yang bersifat fisik dan psikis. Bersifat
fisik karena kata libas dikaitkan dengan peran suami-istri
menutupi badan mereka ketika berada di pakaian/penutup yang
sama. Adapun bersifat psikis karena mengarah pada aspek batin
berupa ketenteraman yang dirasakan suami-istri kepada masing-
masing pasangannya.

Al-Mawardi juga menafsirkan kata /ibas dalam dua arti
yakni masing-masing dari suami-istri akan membuka dirinya dan
keduanya menjadi penutup pasangannya seperti baju. Adapun
makna kedua adalah ketenteraman.>® Penafsiran al-Mawardi sama
dengan al-Tabari. Dengan demikian tampak penafsiran /libas

secara fisik dan psikis sudah ada sejak abad 4 H sampai 5 H.

Penafsiran kata libas dalam arti fisik dan psikis masih
ditemukan di abad 6 H. Misalnya al-Baghawi yang mengutip
penafsiran serupa dengan al-Tabari. Di samping itu, al-Baghawi

menambahkan tidak ada ketenteraman yang melebihi

STAl-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, juz 3, 231-232.
3 Al-Mawardi, Al-Nukat wa al- ‘Uyin, juz 1, 244.

140



kententeraman antara suami dan istri (la yaskunu syai’ li syai’ ka
sukini ahadi al-zawjaini ila al-akhar).

Al-ZamakhsyarT yang semasa dengan al-Baghawi juga
menafsirkan kata libas dalam arti fisik dan juga psikis. Arti fisik
maksudnya badan suami dan istri saling menutupi dan meliputi
badan pasangannya saat keduanya berpelukan. Adapun makna
psikis berupa ikatan dan interaksi antara suami-istri sehingga
suami sulit menahan diri dan menjauhi istrinya (al-mukhalatah wa
al-mulabasah qalla sabrukum ‘anhunna wa sa‘uba ‘alaikum
ijtinabuhunna). Oleh karena itu, ayat ini menjadi dalil halalnya

berhubungan suami-istri di malam hari bulan Ramadhan.®

Ibnu ‘Atiyah menjelaskan relasi suami-istri dengan
ungkapan /ibas adalah kiasan untuk menunjukkan ketergantungan
dan kedekatan keduanya (imtizajuhuma wa tal@zumuhuma),
sehingga melekat layaknya baju.®' Berdasarkan penjelasan di atas,
para mufasir abad 6 H lebih condong memaknai kata /ibas pada
makna psikis.

Al-Razi menjelaskan makna Iibas dalam lima bentuk,
yakni /ibas berarti badan suami-istri yang melekat saat berpelukan
(al-rajul wa al-ma’ah ya ‘tanigani yadimmu kulu wahid minhuma

hatta yasiru kulu wahid minhuma ka al-sawbi), suami-istri

SAl-Baghawi, Ma ‘alim al-Tanzil, juz 1, 207.
80Al-Zamakhsari, al-Kasyaf, juz 1, 388.
Tbnu ‘Atiyah, al-Muharar al-Wajiz, juz 1, 257.

141



menjadi penutup pasangannya dari hal-hal yang tidak dihalalkan
(livastura ‘amma la yahillu), suami sebagai libas karena suami
mengkhususkan dirinya hanya untuk pasangannya dan
melekatnya badan suami-istri seperti melekatnya pakaian
(vahussuha binafsihi kama yahussu libasahu binafsihi li an
yuldaqiya kullu badanihi kulla badaniha kama ya‘maluhu fi al-
libas), menutupi masing-masing pasangan dari keburukan yang
terjadi di rumah (satruhu biha ‘an jami‘i al-mafasid al-lati taga ‘u
fi al-bait) dan menutupi masing-masing pasangan dari sesuatu
yang terlarang untuk dilakukan (al-satir li al-akhar fi zalika al-
mahziir).%? Kelima makna ini menunjukkan makna bernuansa fisik

dari kata libas, tetapi didominasi makna psikis.

Al-Qurtubi memiliki penafsiran yang sama dengan al-
TabarT dan al-Mawardi dalam hal makna fisik kata /ibas, yakni
badan suami-istri sebagai penutup pasangannya (indimam jasad).
Adapun makna psikis yang diungkapkan al-Qurtubi berupa
ketergantungan dan hubungan di antara suami dan istri
(imtizajihima wa talazumihima).®* Adapun al-Baidawi dan al-
Nasafi memiliki penafsiran yang sama dengan al-Zamakhsyari

dalam memaknai libas secara fisik dan psikis, makna fisik yang

2Al-Razi, Mafatih al-Ghaib, juz 5, 114.
S Al-Qurtubt, al-Jami ‘ li Ahkam Al-Qur’an, juz 3, 190.

142



dimaksud adalah badan suami dan istri menutupi dan meliputi

badan pasangannya saat berpelukan.®*

Adapun makna psikis berupa erathya hubungan dan
ikatan antara suami-istri, sehingga suami sulit untuk menahan dan
menjauhi istri (su ‘@batu ijtinabihinna li kasrati al-mukhalatah wa
syiddati  al-mulabasah). Al-Baidawi dan al-Nasafi juga
memahami ayat ini sebagai dalil diperbolehkannya hubungan
suami-istri di malam hari bulan Ramadhan (sabab al-iklal).*®
Selain itu, al-Nasafi menambahkan penjelasan libas berarti satr

‘an al-haram, yaitu penutup dari sesuatu yang haram.5®

Ibnu Kasir menafsirkan kata /ibas sebagai interaksi dan
kebersamaan sehari-hari suami-istri sampai dengan tidur
(vukhalitu al-akhara wa yumasuhu wa yudaji ‘uhu), sehingga
wajar ada keringanan berhubungan suami-istri di malam hari
bulan Ramadhan.®” Secara redaksional penjelasan lbnu Kasir
berbeda dengan mufasir sebelumnya, tetapi maknanya sama
menjelaskan makna fisik kata /ibas. Abt Hayyan dan al-Suytti
menafsirkan kata /ibas sebagai kiasan seseorang yang sedang
berpelukan dan keduanya meliputi lainnya (ya‘tanigani wa

yasytamilu kullun minhumda). Ini menjadi petunjuk bahwa suami

%4Al-Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta wil, juz 1, 126.
Al-Nasaft, Madarik al-Tanzil wa Haqd iq al-Ta’wil, juz 1, 161.

9SAl-Baidawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil, juz 1, 126.

%Al-Nasafi, Madarik al-Tanzil wa Haqa’iq al-Ta'wil, juz 1,
161.

71bnu Kastr, Tafsir AI-Qur’an al-‘Azim, juz 2, 194.
143



dan istri saling membutuhkan satu dengan lainnya (iktiyaj kullin
minhuma).®® Penafsiran ini serupa dengan para mufasir

sebelumnya seperti al-Zamakhsyari, al-Baidawi dan al-Nasafi.

Penafsiran kata libas secara psikis dalam arti hubungan
erat dan interaksi antar suami-istri, sehingga Allah memberikan
kebolehan keduanya berhubungan di malam hari bulan Ramadhan
sebagaimana awalnya disampaikan al-ZamakhsyarT di abad 6 H,
ternyata terus ada sampai abad 10 H sebagaimana ditemukan

dalam penafsiran al-Biga‘1. %

Abi Su‘tdd juga menafsirkan kata /ibas dalam arti fisik
dan psikis, yakni sulithya suami menahan diri dari istri karena
eratnya hubungan dan interaksi keduanya (su ‘@batu al-sabri li
syiddati al-mukhalatah wa al-mulabasah). Makna lainnya adalah
isytimali kullin minhuma ‘al@ al-akhar bi al-lail) dan makna
yamna ‘uhu min al-fujir, yang menjelaskan peran istri sebagai

libas dalam arti mencegah suami dari keburukan.”

Al-Syaukani sebagai mufasir abad 13 H menafsirkan kata
libas dalam arti fisik, yaitu imtizaji kulli wahid minhuma bi al-
akhar ‘inda al-jima‘ yang artinya suami dan istri melekat dan

meliputi pasangannya dalam saat hubungan seksual seperti

8Abu Hayyan, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 2, 55-56. Al-Mahali
dan al-Suyuti, Tafsir al-Jalalain, juz 1, 44,

Al-Biqa‘l, Nazm al-Durar, 3, 78-79.

Abi Su‘d, Irsyad al- ‘Aql al-Salim, juz 1, 317.

144



melekatnya baju.”! Adapun al-Alasi memiliki penafsiran yang
sama dengan Abu Su‘tid, yakni saling merangkul dan meliputi di
akhar bi al-lail) dan yamna ‘uhu min al-fujir, yaitu mencegah
suami dari keburukan.”

Pada masa modern, para mufasir mengarahkan penafsiran
kata /ibas pada makna psikis saja. Misalnya Rasyid Rida
mengikuti pendapat al-ZamakhsyarT sebagaimana pilihan gurunya
yakni Muhamad ‘Abduh yang menafsirkan sebagai ikatan dan
interaksi antara suami-istri sehingga bagi suami sulit menjauhi
istrinya (mulabasah wa mukhdlatah fa inna ijtinabahunna ‘usrun
‘alaikum).” Selanjutnya Ibnu ‘Asyiir menafsirkan kata [libas
sebagai bentuk kiasan yang digunakan Al-Qur’an dalam arti
suami-isri saling menaungi dan tidak dapat dipisahkan (mujami
al-ihatah wa al-mulazamah).” Adapun al-Syinqitt menafsirkan
bahwa suami-istri saling membutuhkan satu dengan lainnya (li
hajati kullin minhuma).” Berikut ini tabel yang menjelaskan
perubahan penafsiran para mufasir atas kata libas beserta distingsi

maknanya.

"I Al-Syaukani, Fath al-Qadir, 120.
2Al-Alust al-Baghdadi, Rith Ma ‘ani, juz 2, 95.
3Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, 176.

"Tbnu ‘Asyiir, al-Tahrir wa al-Tanwir, juz 2, 183. Ibnu ‘Asyiir,
al-Tahrir wa al-Tanwir, juz 14, 306.

SAl-Syingiti, Adwa’ al-Bayan, juz 8, 107.
145



Tabel 3.3
Perubahan Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum

Wa Antum Libasun Lahunna

DISTINGSI
ABAD MUFASIR PENAFSIRAN MAKNA
4H Al-TabarT Suami istri  menutupi Fisik dan
(w. 310 H/923 M) pasangannya, Kketika psikis
tidur dan
menanggalkan
pakaiannya.
Suami-istri menjadi
penenteram
pasangannya
5H Al-Mawardi (w. 450 Suami-istri menjadi  Fisik dan
H/1058 M) penutup pasangan saat psikis
terbuka dan menjadi
penenteram
pasangannya
6H Al-Baghawl (w. 516 Suami istri  menutupi Fisik dan
H/1122 M) pasangannya, ketika psikis
tidur dan
menanggalkan
pakaiannya.
Suami-istri menjadi
penenteram
pasangannya,  tidak
ada ketenteraman
yang melebihi
kententeraman antara
suami istri
Al-Zamakhsyari (w. Badan suami dan istri Fisik dan
538 H/1144 M) psikis

146



menjadi penutup dan

meliputi badan
pasangannya saat
berpelukan.

Ikatan dan interaksi
suami-istri  sehingga

suami sulit menahan

diri  dan  menjauhi
istrinya
Ibnu ‘Atiyah (w. 542 Ketergantungan dan Psikis
H/1147 M) kedekatan suami istri
sehingga melekat
layaknya baju
7H Al-Razi (w. 606 Badan suami-istri yang Fisik dan
H/1210 M) melekat saat psikis
berpelukan, menjadi

penutup pasangannya
dari hal yang tidak
dihalalkan, suami
sebagai [libas karena
suami mengkhususkan
dirinya hanya untuk
pasangannya dan
melekatnya badan

suami-istri seperti
melekatnya pakaian,
menutupi masing-
masing pasangan dari
keburukan yang
terjadi di rumah dan
menutupi masing-

masing pasangan dari

147



sesuatu yang terlarang
untuk dilakukan

Al-Qurtubl  (w. 671
H/1273 M)

Badan suami-istri sebagai
penutup pasangannya.
Ketergantungan  dan
hubungan di antara
suami dan istri

Fisik
psikis

dan

Al-Baidawi (w. 685
H/1286 M)

Badan suami dan istri
menjadi penutup dan
meliputi badan
pasangannya saat
berpelukan.

Erathnya hubungan dan
ikatan antara suami-
istri  sehingga sulit
untuk menahan dan
menjauhi istri

Fisik
Psikis

dan

8H Al-Nasaff  (w.

H/1310 M)

710

Badan suami dan istri
menjadi penutup dan
meliputi badan
pasangannya saat
berpelukan.

Eratnya hubungan dan
ikatan antara suami-
istri  sehingga sulit
untuk menahan dan
menjauhi istri

Fisik
Psikis

dan

Abtu Hayyan (w. 745
H/1344 M)

Kiasan seseorang yang
sedang berpelukan dan

keduanya meliputi
lainnya. Suami dan
istri saling

Psikis

148



membutuhkan satu
dengan lainnya
Ibnu Kasir (w. 774 Interaksi dan Fisik
H/1372 M) kebersamaan  sehari-
hari suami-istri sampai
dengan tidur
9H Al-Biqa'T (w. 885 lkatan dan interaksi Psikis
H/1480 M) suami-istri  sehingga
suami sulit menahan
diri  dan  menjauhi
istrinya
10H Al-Suyttt (w. 911 H/-  Kiasan seseorang yang Psikis
1505 M) sedang berpelukan dan
keduanya meliputi
lainnya. Suami dan
istri saling
membutuhkan satu
dengan lainnya
Abi Su‘ad (w. 982 Saling merangkul dan Fisik dan
H/1574 M) meliputi  di  waktu psikis
malam. Sulitnya
suami menahan diri
dari istri karena
eratnya hubungan dan
pergaulan di antara
keduanya.
13 H Al-Syaukan (w. 1250 Suami dan istri selalu Fisik
H/1834 M) melekat dan meliputi
pasangannya  dalam
jima“
Al-Alast  (w. 1270 Saling merangkul dan Fisik dan
H/1854 M) meliputi  di  waktu psikis

149



malam dan mencegah
suami dari keburukan

14 H

Rasyild Rida (1354 |lkatan dan interaksi Psikis
H/1935 M) antara suami-istri
sehingga bagi suami
sulit menjaunhi istrinya

Ibnu ‘Asydr (w. 1393  Suami-istri saling Psikis
H/1973 M) menaungi dan tidak
dapat dipisahkan

Al-Syingiff (w. 1393  Suami-istri saling Psikis
H/1973 M) membutuhkan ~ satu
dengan lainnya

Berdasarkan tabel 3.3, terlihat perubahan penafsiran kata
libas mengarah pada tiga distingsi makna. Pertama, kata libas
ditafsirkan dalam arti fisik dan psikis, arti fisik seperti berpelukan
dan badan suami-istri saling menutupi pasangannya. Adapun arti
psikis, meliputi ketenangan pada pasangannya, saling
membutuhkan, sulit untuk menjauhi istri dan menutupi pasangan
dari keburukan. Kedua, penafsiran libas berubah lebih terbatas
pada makna fisik saja. Terakhir penafsiran para mufasir berubah
menjadi makna psikis saja.

Dalam konteks relasi suami-istri, tiga perubahan
penafsiran kata libas mengarah pada bentuk relasi suami-istri
yang setara, karena adanya interaksi kesalingan antara suami-istri.

Oleh karena itu, penafsiran kata /ibas menunjukkan adanya pola

150



relasi suami-istri yang egaliter, yang dalam istilah Dawson
Scanzoni dan John Scanzoni disebut dengan equal partner.

Di sisi lain, makna psikis kata /ibas berupa sifat suami
yang tidak dapat menahan diri dan tidak mampu menjauhi istri
menunjukkan adanya kecenderungan perasaan suami kepada istri.
Makna psikis ini pertama kali diungkapkan oleh al-Zamakhsyari
dengan redaksi galla sabrukum ‘anhunna wa sa‘uba ‘alaikum
ijtinabuhunna, yang kemudian diikuti oleh lima mufasir dari
berbagai abad berikutnya yakni al-Baidawi, al-Nasafi, al-Biqa‘T,
Abt Su‘td dan Rasyid Rida yang tergolong mufasir modern.

Penafsiran kata /ibas dalam arti suami tidak mampu
menahan diri atau menjauhi istri tampaknya mengarah pada
hubungan seksual. Hal ini terlihat dari penjelasan keenam mufasir
tersebut yang menuturkan strah al-Bagarah ayat 187 menjadi dalil
diperbolehkannya berhubungan suami-istri di malam hari bulan
Ramadhan. Ini menunjukkan penafsiran tersebut menjelaskan
ketertarikan suami terhadap istrinya melibatkan komponen

seksual.

Dalam kajian psikologi, ketertarikan (attraction) dapat
terwujud dalam bentuk komponen seksual maupun kepribadian.
Ini sejalan dengan konsep romantic relationship yang

digambarkan dengan beberapa ketertarikan, termasuk di dalamnya

151



ketertarikan ~ komponen  seksual.”®  Romantic  relationship
didefinisikan dengan interkasi suka rela yang ditandai dengan
ekspresi kasih sayang dan harapan akan perilaku seksual.”

Meskipun demikian, ketertarikan seksual pada hubungan
romantis tidak selalu mengarah pada perilaku seksual, mengingat
adanya peran kepribadian, religiusitas dan nilai-nilai budaya. Ini
berdampak pada ekspresi hubungan romantis yang tidak hanya
berorientasi pada perilaku seksual, tetapi juga berupa membagi
waktu antara tanggungjawab menjadi seorang suami, istri dan
orang tua sebagai salah satu usaha yang dilakukan dalam menjaga
komitmen,”® karena romantic relationship atau intimate
relationship menjadikan seseorang perlu untuk selalu berusaha
saling melengkapi, memberikan perhatian dan kasih sayang pada
pasangannya.”

Makna psikis kata libas yang mengarah pada pola
romantic relationship menunjukkan bahwa pola relasi suami-istri

sebagai /ibas tidak hanya berbicara mengenai relasi pembagian

7®Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan
Suami Istri (Studi Fenomenologi terhadap Pasangan Suami Istri dengan
Status Mahasiswa di kabupaten Krawang), Jurnal limiah Wahana
Pendidikan, Vol. 8, No . 10 (2022):131.

""Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan
Suami lIstri, 127

8Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan
Suami Istri, 131.

"Putri Sutantri dkk. “Romantic Relationship Suami Istri Beda
Usia” (Studi Kass di Desa Skasari Kecamatan Kaduhejo Kabupaten
Pandeglang),” LUGAS Jurnal Komunikasi, Vol. 7 No. 1 (2023): 102.

152



tugas atau peran sebagaimana pola relasi suami-istri rumusan
Dawson Scanzoni dan John Scanzoni. Melainkan juga
mengungkap pola relasi suami-istri dalam bentuk hubungan
emosional berupa romantic relationship. Relasi romantic
relationship menjadi landasan relasi suami-istri  dalam
mewujudkan relasi equal partner. Oleh karena itu pola relasi
suami-istri dalam kata [libas adalah pola relasi romantic

relationship-equal partner

Penjelasan di atas juga menunjukkan bahwa relasi
emosional suami dan istri berupa romantic relationship tidak
hanya berbicara tentang relasi suami-istri yang mengarah pada
perilaku seksual, tetapi mencakup juga aspek komitmen suami
dan istri untuk menjaga ikatan pernikahan dengan mewujudkan
upaya saling melengkapi, mengasihi dan menjalankan tugas-tugas
sebagai suami, istri dan orang tua. Dengan demikian, tidak tepat
jika hubungan emosional tersebut hanya dibatasi pada perilaku
seksual dan mengabaikan bentuk emosional lainnya berupa saling
menyayangi, menghargai dan memberikan sakinah pada

pasangannya.

Demikian penjelasan mengenai perubahan penafsiran
ayat-ayat relasi suami-istri yang terdiri dari suami sebagai
gawwam bagi istrinya, istri sebagai harsun bagi suaminya dan
suami-istri sebagai /ibas bagi pasangannya. Penjelasan di atas
menggambarkan dinamika perubahan penafsiran yang berbeda-

beda pada tiap ayatnya. Ayat tentang gawwam sangat dinamis dan

153



perubahan penafsirannya sangat kompleks. Adapun ayat tentang
harsun dan [libas relatif lebih sederhana, tetapi perubahan
penafsiran yang ditemukan pada ayat harsun dan [libas
menunjukkan adanya perubahan makna yang signifikan. Berikut
ini akan dijelaskan tiplogi perubahan penafsran pada ketiga ayat

tersebut.

Perubahan penafsiran para mufasir atas kata gawwam,
harsun dan [ibas dalam rentang abad IV-XIV H menunjukkan
adanya berbagai pola relasi suami-istri yang dikenalkan para
mufasir, mulai dari owner-property, head-complement, senior-
junior partner dan equal partner. Ini artinya empat pola relasi
suami-istri yan dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni

juga terkonfirmasi oleh para mufasir.

Dari keempat pola tersebut, tampak bahwa pola relasi
suami-istri equal partner yang paling dominan, karena ditemukan
di tiap penafiran kata qawwam, harsun dan [ibas. Bahkan dalam
penafsiran kata /ibas ditemukan pola relasi romantic relationship-
equal partner, yakni relasi suami-istri yang berpusat pada
hubungan emosional suami-istri yang terekspresikan dalam
bentuk menjalankan peran secara seimbang. Ini menunjukkan
bahwa relasi equal partner dibangun di atas pola relasi romantic
relationship yang baik di antara suami dan istri. Adapun tiga pola
relasi suami-istri owner-property, head-complement, senior-junior

partner hanya ditemukan pada penafsiran kata gawwam.

154



B. Tipologi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri

Pembahasan sebelumnya telah menggambarkan bentuk
perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri dalam rentang abad 4-
14 H. Perubahan penafsiran masing-masing ayat relasi suami-istri
memiliki dinamikanya sendiri. Perubahan penafsiran ayat al-rijalu
qawwamiuna ‘ala al-nisa’ sangat dinamis, terlihat dari banyaknya
bentuk perubahan penafsiran ayat tersebut. Telah dijelaskan
bahwa terdapat enam bentuk perubahan dalam penafsiran ayat al-
rijalu qawwamiina ‘ala al-nisa’. Berbeda dengan perubahan
penafsiran ayat nisa@ 'ukum harsun lakum dan hunna libasun lakum
wa antum libasun lahunna yang dinamikanya tidak terlalu
variatif, terlihat dari bentuk perubahannya hanya teridri dari tiga

penafsiran.

Perubahan makna suatu kata adalah sebuah keniscayaan.
Hal ini dikarenakan makna kata berkaitan erat dengan bahasa
yang sangat melekat dengan manusia yang selalu berkaitan
dengan gerak dan kegiatan manusia. Dengan demikian, kehidupan
manusia yang terus berubah menjadikan bahasa tersebut ikut
mengalami perubahan dan tidak statis, dengan arti lain bahasa

selalu dinamis,*’sehingga makna bahasa juga akan dinamis.

Al-Qur’an sebagai firman Allah nyatanya lahir dalam

bentuk teks berbahasa Arab yang juga merupakan salah satu

80Abdul Chaer, Linguistik Umum, (Jakarta: Rineka Cipta,
2014), 53.

155



bahasa yang digunakan manusia sejak dulu hingga saat ini.®!
Dengan demikian, penafsiran teks/ayat Al-Qur’an juga dapat
mengalami perubahan sesuai perkembangan gerak kehidupan
suatu masyarakat.

Dalam konteks kajian makna kata, ada tipologi bentuk
perubahan makna. Menurut Chaer, tipologi perubahan makna
tersebut ada lima, yakni perubahan makna yang sifatnya meluas
(generalisasi), menyempit (spesialisasi), perubahan total, eufemia
(penghalusan makna) dan disfemia (pengasaran makna).®?

Perluasan makna artinya ada penambahan makna Kkata,
yang awalnya hanya memiliki satu makna saja, kemudian menjadi
memiliki beberapa makna, atau kata tersebut memiliki makna
yang lebih banyak dari makna yang dimiliki sebelumnya.
Sebaliknya, bentuk perubahan makna menyempit berarti makna
suatu kata berkurang, yang awalnya suatu kata memiliki cakupan
maka luas kemudian berubah menjadi memiliki makna terbatas.
Adapun perubahan makna total atau penggantian makna adalah

suatu kata yang memiliki makna baru yang berbeda dari makna

$IMuhammad Rawwas Qal‘ahji, Lughah Al-Quran Lughah al-
‘Arab al-Mukhtarah, (Kairo: Dar al-Nafa’is, t.t.), 8. Amer Khaled
Tawfiq, “’Alaqah al-Lughah al-‘Arabiyah fi Al-Qur’an al-Karim
(Dirasah Tahliliyah),” Majalah al-‘Ulim al-Tarbawiyah wa al-
Insaniyah, Vol. 18 No. 18 (2022): 1.

82Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia,
(Jakarta: Rineka Cipta, 1990), 145. Endang Wijayanti dkk., “Pergeseran
Makna Kosakata Bahasa Indonesia pada Pengguna Twiter,” Prosiding
Seminar Nasional Bahasa, Seni, Sastra dan Pengajarannya di era Digital,
Vol. 1 (2022): 122.

156



sebelumnya, meskipun antara makna baru dan lama tetap

mempunyai keterkaitan.®?

Tipologi perubahan makna eufemia (penghalusan makna)
dan disfemia (pengasaran makna) berkaitan dengan konsep yang
dipahami dari perubahan makna meluas, menyempit dan
perubahan total. Jika perubahan makna melahirkan bentuk makna
yang lebih halus, lebih sopan dari pada makna sebelumnya, maka
perubahan makna tersebut diartikan sebagai perubahan eufemia.
Sebaliknya jika makna baru dari perubahan makna lebih kasar
atau lebih buruk dari makna awalnya, maka perubahan tersebut

merupakan disfemia.’*

Eufemia dapat juga disebut ameliorasi karena makna yang
baru menjadi lebih terhormat, lebih tinggi dan menganung nilai
yang lebih baik dari makna sebelumnya. Sedangkan disfemia
masuk kategori peyorasi/penurunan, dikarenakan perubahan
makna menjadikan suatu maka mengandung makna yang kurang
baik, kurang bermutu dan kurang menyenangkan daripada makna

sebelumnya.®

8Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia, 145-147.
Taufiqurrochman, Leksikologi Bahasa Arab, (Malang: UIN Maliki
Press, 2018), 83-85.

84Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia, 148-149.

8Rahma Salbiah dan Mardjoko Idris, “Jenis-Jenis Makna dan
Perubahannya,” An-Nahdah Al-‘4rabiyah: Jurnal Bahasa dan Sastra
Arab, Vol. 2, No. 1 (2022): 54-55.

157



Lima tipologi perubahan makna tersebut dapat dibedakan
kembali menjadi dua bentuk perubahan makna. Pertama
perubahan makna yang berkaitan dengan cakupan makna. Kedua,
perubahan makna yang berkaitan dengan konsep makna yang
terkandung dari perubahan makna. Bentuk pertama mencakup
perluasan, penyempitan dan perubahan total. Sedangkan bentuk
kedua terdiri dari eufemia dan disfemia. Tipologi perubahan
makna tersebut berlaku juga dalam perubahan penafsiran ayat-
ayat relasi suami-istri, sebagaimana akan dijelaskan pada

pembahasan berikut ini.

1. Perubahan Total-Disfemia

Perubahan total merupakan aspek perubahan makna suatu
kata yang menunjukkan makna baru dan berbeda dari makna
sebelumnya, meskipun tetap ada keterkaitan antara makna baru
dan makna sebelumnya. Adapun disfemia merupakan aspek nilai
makna baru yang lebih rendah dari makna sebelumnya. Perubahan
penafsiran ayat relasi suami-istri yang masuk dalam tipologi
perubahan total-disfemia adalah bentuk relasi suami sebagai
qgawwam yang terdapat dalam strah al-Nisa’ ayat 34. Ayat ini
berisi penjelasan bentuk relasi suami sebagai gawwam.

Pada mulanya penafsiran kata gawwam di abad 4-5 H
diartikan sebagai pengurusan suami atas istrinya dalam hal
mendidik dan menanggung kewajiban istri. Makna kata gawwam

masih bersifat terbatas (spesialisasi) karena hanya menunjuk

158



tanggung jawab dan pengurusan, dan mengandung nilai makna
yang baik, karena memusatkan pada bentuk tanggung jawab

suami atas istrinya.

Pada abad 6-7 H, penafsiran kata gawwam berubah total
menjadi penguasaan atau otoritas suami atas istri dalam berbagai
aspek kehidupan. Di sini terlihat adanya perubahan makna total
dan disfemia, karena penafsiran berbeda total dengan penafsiran
sebelumnya dan secara nilai makna menurun/lebih buruk, karena
mengarah pada bentuk superioritas suami dalam bentuk
penguasaan dan kehendak penuh suami atas istri.

Pada abad 7-8 H penafsiran berubah pada relasi suami-
istri yang egaliter dan terbuka karena mengenalkan penafsiran
qawwam sebagai kemampuan, bukan pada gender dan
menekankan gawwamnya laki-laki merupakan bentuk organisasi
yang pada praktiknya suami-istri bisa ikut berperan aktif, tanpa
adanya perbedaan. Pada abad ini terjadi perubahan makna secara
total dan eufemia, mengingat penafsiran ini belum disebutkan di
abad sebelumnya dan mengandung makna yang lebih baik dari

makna sebelumnya.

Meskipun demikian, di abad 8 H juga muncul penafsiran
dengan perubahan total dan disfemia, yakni memahami kata
qawwam sebagai hakim, pemimpin dan keniscayaan keutamaan
suami/laki-laki dibanding istri/perempuan. Penafsiran ini juga

baru muncul di akhir-akhir abad 8 H dan mengandung makna

159



yang cenderung lebih rendah dari makna sebelumnya yang sudah

mengenalkan relasi suami-istri yang terbuka.

Di abad 9, 10 dan 13 H kembali muncul penafsiran yang
menekankan aspek pengurusan suami atas istrinya sebagai bentuk
tanggung jawab. Selain itu, di abad 9, 10 dan 13 H muncul
kembali penafsiran yang menenekankan otoritas mutlak suami
atas istri. Artinya terjadi pengulangan penafsiran dengan karakter
makna spesialisasi dan disfemia, karena mengarah pada makna
yang terbatas dan mengandung makna yang menurun dari makna

sebelumnya.

Pada abad 14 H muncul penafsiran yang menekankan
kata gawwam sebagai pemberi nafkah, kemaslahatan dan
perlindungan suami atas istri. Makna ini masih berkaitan dengan
makna tanggung jawab dan pengurusan seperti dijelaskan pada
abad 4 H. Di sini terjadi perubahan makna total dan eufemia,
karena penafsrian tersebut belum dijelaskan mufasir sebelumnya
dan lebih menekankan tanggung jawab tidak pada otoritas suami,

sehingga mengandung nilai makna yang lebih baik.

Namun pada masa berikutnya (masih di abad 14 H)
muncul penafsiran gawwam sebagai pemberi nafkah, kemuliaan
suami, kelemahan dan kekurangan istri, sehingga menuntut
adanya ketundukan istri terhadap suami sebagai pemberi nafkah.
Dengan demikian, muncul penafsiran yang disfemia, karena nilai

makna yang dikandung lebih buruk dari sebelumnya.

160



Perubahan penafsiran ayat al-rijalu gawwamiina ‘ala al-
nisa menggambarkan pergeseran makna spesialisasi menjadi
makna generalisasi kemudian beralih pada perubahan total. Selain
itu, perubahan makna tersebut menunjukkan pertarungan antara
makna eufemia dan disfemia. Perubahan penafsiran ayat al-rijalu
gawwamina ‘ala al-nisa yang awalnya diartikan pengurusan
suami atas istri berubah menjadi pemberian nafkah suami kepada
istri disertai penetapan kemuliaan suami atas istrinya dan
keharusan istri tunduk pada suami karena adanya nafkah dari

suami. Perubahan ini merupakan tipologi perubahan total.

Perubahan makna tersebut mengandung nilai makna
disfemia karena perubahan nilai yang dikandung pada makna baru
lebih rendah dari sebelumnya. Awalnya nilai makna lama
menunjukkan tanggung jawab suami atas istri, tetapi berubah
menjadi nilai penegasan kemuliaan laki-laki dibandingkan istri

serta adanya kekusaan mutlak suami atas istrinya.

2. Generalisasi-Eufemia

Tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri yang
kedua adalah adanya perubahan makna yang menjadi lebih luas
dibandingkan makna sebelumnya, yang dinamakan generalisasi
atau perluasan makna. Perluasan makna tersebut juga
mengantarkan pada perubahan nilai yang dikandung kata tersebut
berupa nilai yang lebih baik dan lebih terhormat dibandingkan
nilai yang dikandung makna sebelumnya, yang disebut eufemia.

161



Perubahan penafsiran ayat suami-istri yang termasuk
tipologi generalisasi-eufemia adalah ayat nisa ‘ukum harsun lakum
yang terdapat dalam strah al-Bagarah ayat 223. Ayat ini
mendeskripsikan bentuk relasi istri sebagai harsun. Di abad 4 H
penafsiran kata harsun hanya berfokus pada peran istri sebagai
tempat penyemaian/tumbuhnya anak sebagaimana ladang sebagai
tempat penyemaian benih. Penafsiran ini terus ada di tiap abad
hingga abad 14 H.

Meskipun demikian, pada abad 6 H mulai ada perubahan
penafsiran kata harsun, yang tidak hanya menjelaskan istri
diserupakan ladang dalam kaitannya tempat menanam benih
(anak), tetapi ada penambahan makna berupa konsekuensi hukum
hubungan seksual harus pada alat reproduksi. Penafsiran ini terus
ditemukan di abad-abad berikutnya, yakni abad 7, 8, 9, 13 dan 14
H.

Di samping penafsiran yang menyebutkan konsekuensi
hukum hubungan seksual harus pada alat reproduksi. Ternyata di
abad 8, 9 dan 14 H ditemukan perubahan penafsiran terhadap
kata harsun,yakni perumpamaan istri dengan ladang sebagai
motivasi dalam hubungan seksual, bahwa hubungan seksual tidak
semata-mata untuk memenuhi kebutuhan hawa nafsu, melainkan

harus dengan motivasi tujuan utama berupa mencari keturunan.

Dengan demikian, terlihat adanya perubahan penafsiran
kata harsun, dari yang awalnya hanya perumpamaan istri dengan
ladang, kemudian berubah menjadi konsekuensi hukum hubungan

162



seksual harus pada alat reproduksi, lalu berubah menjadi motivasi
hubungan seksual sebagai cara memperoleh keturunan dan
berubah kembali pada makna sebelumnya yakni konsekuensi
hukum hubungan seksual harus pada alat reproduksi.

Perubahan makna tersebut menggambarkan adanya
perluasan makna atau generalisasi, dari yang awalnya tidak
menyebut konsekuensi hukum, menjadi menyebut konsekuensi
hukum dan juga motivasi dalam hubungan seksual. Selain itu,
perubahan makna yang ada menjadikan lahirnya nilai makna baru
yang lebih tinggi, lebih baik dan terhormat dalam memposisikan
istri dan etika dalam hubungan seksual. Oleh karena itu,
perubahan penafsiran kata harsun  mengandung nilai makna

eufemia.

3. Spesialisasi-Eufemia

Tipologi spesialisasi berarti penyempitan makna pada
suatu kata, makna baru lebih sedikit atau sempit daripada makna
sebelumnya. Adapun eufemia menunjukkan nilai makna yang
lebih tinggi atau lebih baik dari nilai makna sebelumnya.
Perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri yang menjelaskan
suami-istri sebagai /ibas (al-Bagarah ayat 187) termasuk tipologi

spesialisasi-eufemia.
Pada mulanya di abad 4 H ayat hunna libasun lakum wa
antum libasun lahunna ditafsirkan dalam arti fisik dan psikis.

163



Makna fisik berupa badan suami-istri yang saling menutupi saat
mereka bersama dan makna psikis berupa ketenteraman. Dua
makna ini terus ada di abad 5, 6 sampai 7 H. Pada abad 6 dan 10
H perubahan penafsiran kata libas terjadi berupa pembatasan
makna psikis berupa ikatan, kedekatan dan sulitnya terpisahkan
antara suami dan istri. Perubahan ini menunjukkan adanya
spesialisasi makna dari yang awalnya mencakup makna fisik dan

psisik, tetapi berubah menjadi makna psikis saja.

Di abad 8 dan 13 H spesialisasi makna berubah tidak pada
makna psikis, tetapi menjadi makna fisik berupa badan suami-istri
yang saling menutupi saat berpelukan dan kebersamaan fisik
mereka dalam kehidupan sehari-hari sampai dengan tidur. Pada
abad 9, 10 dan 14 H spesialisasi makna /ibas berubah lagi menjadi
makna psikis sebagaimana sebelumnya. Oleh Kkarena itu,
perubahan penafsiran kata Iibas disebut sebagai perubahan
spesialisasi.

Adapun nilai yang terkandung dari perubahan penafsiran
kata /ibas, ada peningkatan yang lebih baik, karena makna psikis
lebih halus dan sopan dibandingkan ketika dimaknai seara fisik
yang sangat erat kaitannya dengan aktivitas fisik suami-istri.
Dengan demikian, nilai pada perubahan penafsiran kata libas
masuk tipologi eufemia.

Demikian penjelasan tipologi perubahan penafsiran tiga
ayat relasi suami-istri. Berdasarkan bentuk perubahan maknanya
ada yang termasuk dalam perubahan total (kata gawwam),

164



generalisasi (kata harsun) dan spesialisasi (kata /ibas). Adapun
dari sisi perubahan nilai yang dikandung, dua penafsiran masuk
tipologi Eufemia (kata /arsun dan libas) dan satu penafsiran

masuk disfemia (kata gawwam).

C. Signifikansi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-
Istri

Perubahan penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri,
sebagaimana  dijelaskan pada pembahasan  sebelumnya
menunjukkan adanya perkembangan dan dinamika di antara para
mufasir. Perubahan penafsiran tersebut memberikan signifikansi
positif dalam kaitannya mencari landasan normatif dalam
membangun pola relasi yang setara antara suami dan istri, serta
menjadi fakta menarik dalam melihat penafsiran progresif yang
ditemukan dalam lembaran kitab tafsir. Kedua hal tersebut akan

dijelaskan berikut ini.

1. Landasan Membangun Gender Equality dalam
Keluarga

Relasi gender dalam konteks keluarga berarti hubungan
antara laki-laki dan perempuan dalam hal pembagian peran yang
dijalankan masing-masing anggota dalam struktur keluarga.®

Adapun istilah gender equality berarti kesetaraan gender sehingga

8Herien Puspitawati, Gender dan Keluarga: Konsep dan
Realita di Indonesia Edisi Revisi, (Bogor: IPB Press, 2019), 36.

165



memberikan kesempatan bagi perempuan maupun laki-laki untuk

memperoleh hak-hak kemanusiaan yang setara dan seimbang.®’

Kesetaraan gender dalam keluarga mencakup empat hal,
yakni akses, partisipasi, kontrol dan manfaat. Akses berkaitan
dengan kapasitas anggota keluarga untuk menggunakan sumber
daya yang dimiliki secara aktif dan produktif. Salah satu
contohnya memberikan kesempatan yang sama bagi suami dan
istri untuk melakukan kegiatan sehari-hari sesuai minat dan
kemampuannya. Partisipasi berkaitan dengan siapa melakukan
apa. Suami dan istri ikut serta dalam proses pengambilan
keputusan secara demokratis terkait penggunaan sumber daya
keluaga. Kontrol berarti suami dan istri memiliki kendali yang
sama dalam menggunakan sumber daya keluarga. Misalnya
suami dan istri bisa memiliki properti atas nama pribadi dan
keluarga, tetapi tetap dikelola secara kolektif. Adapun aspek
manfaat dalam kesetaraan gender pada keluarga bermakna semua
aktivitas keluarga harus mempunyai manfaat yang sama bagi

seluruh anggota keluarga.®®

Pola relasi gender antara suami-istri secara adil dan setara

merupakan keharusan, dalam rangka mewujudkan keluarga yang

87Puspitawati, Gender dan Keluarga, 70.

8Herien Puspitawati dkk., Bunga Rampai Keiraan Gender
dalam Keluarga, (Bogor: IPB Press, 2019), 62.

166



harmonis dan sejahtera.’® Adil gender berarti suatu kondisi yang
adil untuk perempuan dan laki-laki melalui budaya dan kebijakan
sehingga menghilangkan hambatan bagi perempuan dan laki-laki
untuk berperan.”?Adil gender juga diartikan sebagai sebuah proses
memberikan keadilan bagi aki-laki dan perempuan sehingga laki-
laki dan perempuan mendapatkan posisi, peran atau kedudukan

secara adil.”!

Namun sampai saat ini masih ditemukan relasi yang
timpang, belum seimbang, baik dalam keluarga maupun
masyarakat tertentu.”> Ketimpangan atau ketidakadilan gender
(gender inequlities) adalah struktur atau sistem yang menjadikan
laki-laki dan perempuan mengalami ketidakadilan, sehingga laki-
laki dan perempuan menjadi korban sistem tersebut.
Ketidakadilan gender dapat berupa marginalisasi (proses
peminggiran atau proses pemiskinan), subordinasi (anggapan

tidak penting dalam pengambilan keputusan), stereotipe

89Abdul Aziz, “Relasi Gender dalam Membentuk Keluarga
Harmoni (Upaya Membentuk Keluarga Bahagia) ,” Jurnal Harkat:
Media Komunikasi Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 12, No. 2
(2017): 35.

“Puspitawati, Gender dan Keluarga, 70.

ISiti Azizah dkk., Buku Saku Kontekstualisasi Gender Islam
dan Budaya, (Makasar: Alauddin University Press, 2016), 17.

92Puspitawati, Gender dan Keluarga, 36.
167



(pelabelan negatif), kekerasan (violence) dan beban kerja yang
lebih banyak (double burden).’?

Oleh karena itu, mewujudkan kesetaraan relasi gender
dalam keluarga merupakan tugas penting yang harus selalu
dilakukan oleh seluruh pihak. Strategi malawan ketidakadilan
gender dapat dilakukan dengan merekonstruksi paradigma,
pengarusutamaan gender dan penguatan kapasitas perempuan.®
Rekonstruksi paradigma berarti merubah cara padang masyarakat
terkait konteks perempuan dan relasi kekuasaan. Pengarusutaman
gender merupakan kebijakan pemerintah, sebagaiamana dulu
pernah dilakukan presiden Indonesia Abdurrahman Wahid (Gus
Dur) dalam instruksi presiden nomor 9 tahun 2009. Adapun
penguataan kapasitas perempuan ditempuh melalui pemberdayaan
perempuan sehingga menolong yang lemah dan menjadikan
perempuan mampu belajar, menggunakan kehaliannya sehingga

dapat bersaing secara selektif.”
Menelusuri kembali penafsiran para mufasir terkait ayat-

ayat relasi suami-istri merupakan salah satu cara yang bisa

dilakukan dalam mengikis ketidakadilan gender dalam keluarga,

%Mansour Fakih, Analisis Gender & Transformasi Sosial,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), 12-13. Fadhila Yonata, Manifestasi
Gender dalam Buku Ajar, (Yogyakarta: Sulur Putaka, 2020), 15.

%Luthfi Rahma Halizah dan Ergina Faralita, “Budaya Patriarki
dan Kesetaraan Gender,” WASAKA HUKUM: Jurnal Informasi &
Gagasan Hukum, Vol. 11, No. 1 (2023): 25.

%Luthfi Rahma Halizah dan Ergina Faralita, “Budaya Patriarki
dan Kesetaraan Gender,” 26.

168



karena termasuk bagian dari upaya merekonstruksi paradigma
relasi suami-istri dengan mengacu khazanah pemikiran Islam
berupa penafsiran Al-Qur’an. Penafsiran mufasir terhadap ayat-
ayat relasi suami-istri dapat dijadikan pijakan dan motivasi untuk

mewujudkan relasi suami-istri yang setara dan seimbang.

Telah diketahui bahwa penafsiran para mufasir atas ayat-
ayat relasi suami-istri di abad 4-14 H tidaklah tunggal dan statis.
Justru sebaliknya sangat beragam dan dinamis. Pada dinamika
perubahan tersebut ditemukan penafsiran yang dapat mendukung
terwujudnya Kkesetaraan gender dalam Kkeluarga, tetapi juga
ditemukan penafsiran yang berpotensi dijadikan alat untuk
melegitimasi ketidakadilan gender dalam keluarga.

Seperti yang telah disebutkan pada pembahasan
sebelumnya, penafsiran kata gawwam mengalami perubahan
hingga enam penafsiran yang berbeda. Dimulai dengan peran
suami tanpa penyebutan otoritasnya, peran suami yang disertai
otoritas, otoritas suami secara mutlak, relasi suami-istri yang
egaliter, relasi suami-istri yang terbuka dan terakhir otoritas

sekaligus superioritas suami.

Penafsiran kata harsun dan libas juga melahirkan variasi
penafsiran berupa tiga bentuk perubahan yang signifikan.
Penafsiran kata harsun mengalami perubahan dari yang awalnya
dipahami hanya berupa kedudukan istri sebagai tempat
melahirkan anak, berubah menjadi konsekuensi hukum berupa
hubungan suami-istri harus diarahkan pada alat reproduksi dan

169



motivasi hubungan suami istri sebagai usaha memperoleh
keturunan, bukan semata-mata memenuhi hawa nafsu. Perubahan
yang membawa makna lebih terhormat dan melindungi istri.
Adapun perubahan penafsiran kata /ibas berupa pergeseran dari
yang awalnya dimaknai secara fisik dan psikis, kemudian
menyempit menjadi makna fisik dan psikis saja.

Variasi penafsiran ayat relasi suami-istri dalam Kkitab
tafsir abad 4-14 H merupakan kekayaan intelektual para ulama
yang diwariskan pada generasi saat ini. Hal ini memungkinkan
masyarakat kontemporer saat ini melakukan pemilihan penafsiran
yang relevan dalam konteks membangun gender equality dalam

relasi suami-istri di dalam keluarga.

Penafsiran ayat relasi suami-istri yang telah disebutkan
ada yang dapat dijadikan landasan mewujudkan gender equality
karena secara substansi selaras dengan konsep gender equality. Di
sisi lain, terdapat penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri yang
justru bertentangan dengan gender equality karena secara
substansi mencerminkan gender inequlities (ketidakadilan
gender). Oleh karena itu, diperlukan pemilihan tafsir yang sesuai
dengan prinsip gender equality dan tidak membatasi pada tafsir

tertentu yang ternyata mengarah pada gender inequlities.

Penafsiran ayat relasi suami-istri yang dapat memicu
terjadinya ketidakadilan gender ada empat. Tiga penafsiran kata
gawwam dan satu penafsiran kata harsun. Pertama, penafsiran
kata gawwam sebagai peran suami atas istri yang disertai otoritas

170



mutlak suami atas istrinya.”® Kedua, bentuk superioritas dan
keunggulan laki-laki daripada istri.”” Ketiga, penafsiran kata
qawwam dalam arti suami memiliki otoritas penuh atas istrinya
sehingga memiliki penguasaan penuh terhadap istri, memberikan
perintah dan larangan yang mengikat seperti penguasa, hakim dan
pemimpin.®® Keempat, penafsiran kata harsun yang terbatas pada

perempuan berperan sebagai tempat mengandung anak.”

Penafsiran di atas berpotensi disalahpahami sebagai
peneguhan otoritas dan superioritas suami atas istri yang dapat
menyebabkan munculnya ketidakadilan gender dalam bentuk
marginalisasi, subordinasi stereotipe, kekerasan dan beban kerja
yang lebih banyak. Pada akhirnya tidak sejalan dengan upaya

mewujudkan kesetaraan gender dalam keluarga.

Oleh karena itu, membatasi diri pada kitab tafsir tertentu
saja dengan mengabaikan bentuk perubahan penafsiran dalam
berbagai masa merupakan sesuatu yang tidak sejalan dengan

prinsip mewujudkan keadilan, maka diperlukan merujuk pada

%penafsiran al-Baghawi (w.516 H) dan Ibnu ‘Atiyah (w.542 H)
97Penafsiran Ibnu Kasir (w.774 H) dan al-SyinqitT (w.1393 H).

%Bandingkan antara penafsiran al-Baghawi (w.526 H), al-
Zamakhsyari (w. 538 H), Ibnu ‘Atiyah (w.542 H), al-Qurtubi (w.671 H),
al-Baidawi (w.685 H), al-Nasafi (710 H), Ibnu Kasir (w.774 H), al-
Suyiiti (w.911 H), al-Biga‘t (w.885 H), Abiu Su‘ad (w.982 H), al-
Syaukani (w.1250 H) dan al-Alasi (w.1270 H).

*“Bandingkan penafsiran al-Tabari (w.310 H), al-Mawardi
(w.450 H), al-Zamakhsyari (w.538 H), al-Razi (w.606 H), al-Baidawi
(w. 685 H), al-Nasafi (w.710 H), Abii Su‘did (w.982 H) dan Ibnu ‘Asyiir
(W.1393 H).

171



penafsrian ayat relasi suami-istri yang mendukung terwjudnya

gender equality.

Di sisi lain terdapat tiga penafsiran kata gawwam yang
sejalan dengan prinsip kesetaraan dan keadilan gender. Pertama,
penafsiran kata gawwam yang mengarah pada peran, tanggung
jawab dan pengurusan suami atas istrinya,'® termasuk juga
melindungi dan memberikan maslahah kepada istrinya.!! Kedua,
penafsiran kata gawwam sebagai tidak menunjuk gender (laki-
laki) tetapi pada kemampuan dan kapasitas dalam bekerja dan

memberikan perlindungan.'®

Ketiga, penafsiran kata gawwam sebagai bentuk
organisasi, memberikan perlindungan dan pemenuhan suami atas
kebutuhan istri bukan sebagai derajat kemuliaan suami tetapi
sebagai bentuk tanggung jawab dan tugas suami, mengingat setiap
pasangan mempunyai kelebihan dan peran aktif dalam relasi
suami-istri.'® Penafsiran tersebut mencerminkan kesetaraan relasi
suami-istri dalam keluarga. Tidak ada kesan dominasi-subordinat,
dan superioritas-inferioritas, yang pada akhirnya dapat
mewujudkan keadilan gender dalam keluarga berupa akses,

partisipasi, kontrol dan manfaat.

100penafsiran al-TabarT (w.310 H) dan al-Mawardi (w.450 H).

101penafsiran Rasyid Rida (w.1354 H) dan Ibnu ‘Asyiir (w.1393
H)

102penafsiran Abii Hayyan (w.745 H)

103penafsiran al-Razi (w.606 H)

172



Pada penafsiran kata harsun terdapat dua penafsiran yang
sejalan dengan prinsip keadilan gender, yaitu penafsiran yang
menekankan aspek konsekeunsi hukum hubungan suami-istri
harus pada alat reproduksi'® dan motivasi hubungan suami-istri
untuk tujuan utama mencari keturunan bukan untuk memenubhi
syahwat saja,'dapat menjadikan suami menghargai istri dan
tidak melakukan eksploitasi seksual. Secara tidak langsung juga
dapat mewujudkan keadilan gender bagi istri dalam aspek akses,

partisipasi kontrol dan manfaat.

Adapun penafsiran suami dan istri sebagai libas, baik
yang mengarahkan pada makna fisik maupun psikis, substansinya
sesuai dengan cita-cita kesetaraan relasi suami-istri karena
menunjukkan adanya interaksi kesetaraan dan kesalingan, baik
secara fisik selalu bersama-sama maupun secara psikis berupa
saling menutupi dari keburukan, ikatan dan saling membutuhkan,
dapat menguatkan ikatan batin antara suami-istri, karena makna
psikis tersebut berorientasi pada perlindungan dan penghargaan
terhadap ikatan pernikahan, sehingga keadilan gender berupa
akses, partisipasi, kontrol dan manfaat dapat dimiliki setiap
pasangan suami-istri. Bahkan penafsiran kata /libas yang

menunjukkan adanya relasi romantic relationship antara suami

1%4Bandingkan antara penafsiran al-Baghawi (w.516 H), Ibnu
‘Atiyah (w.542 H), al-Qurtubi (w.671 H), Ibnu Kasir (w.774 H), al-
Suyitt (w.911 H), al-Syaukani (w.1250 H) dan al-Syinqiti (w.1393 H).

105Bandingkan penafsiran Abii Hayyan (w.745 H), al-Biga‘l
(w.885 H) dan Rasyid Rida (w.1354 H).

173



dan istri menjadi landasan penting dalam rangka mewujudkan
relasi suami-istri yang equal dalam menjalankan berbagai peran

dalam keluarga.

Berdasarkan penjelasan di atas diketahui bahwa dari dua
belas bentuk penafsiran ayat relasi suami-istri yang terdapat
dalam sembilan belas kitab tafsir pada abad 4-14 H yang penulis
teliti, ditemukan delapan penafsiran yang sejalan dengan prinsip
keadilan dan kesetaraan gender, yakni kata gawwam sebagai
peran suami, relasi suami-istri egaliter, relasi suami-istri terbuka,
harsun sebagai etika hubungan seksual suami-istri, motivasi
hubungan seksual suami-istri, dan /ibas sebagai makna fisik dan
psikis, makna fisik saja, makna psikis saja.

Adapun penafsiran ayat relasi suami-istri yang dapat
berpotensi disalahpahami dan dijadikan legitimiasi perlakuan
tidak adil gender berjumlah empat penafsiran, yaitu gawwam
sebagai peran suami disertai otoritas, otoritas suami, otoritas
suami disertai superioritas, harsun sebagai peran istri
mengandung anak. Ini menunjukkan jumlah bentuk penafsiran
ayat relasi suami-istri yang sejalan dengan prinsip kesetaraan dan
keadilan gender lebih banyak dibandingkan penafsiran ayat relasi
suami-istri yang dapat berpotensi disalahpahami dan dijadikan

legitimiasi perlakuan tidak adil dalam relasi suami-istri.

Di sinilah terlihat signifikansi perubahan penafsiran para
mufasir abad 4-14 H atas ayat relasi suami-istri berupa peletakan
landasan normatif-teologis bagi terwujudnya gender equality

174



dalam relasi suami-istri yang bersumber pada khazanah keilmuan

Islam khususnya bidang tafsir Al-Qur’an.

2. Melacak Eksistensi Tafsir Klasik Progresif

Secara periodik kesejarahan kitab tafsir, abad 4-14 H
masuk dalam masa klasik (I11-VIIl H), pertengahan (IX-XII H)
dan modern (X111-XIV H).!% Masa klasik merupakan masa awal
pembukuan tafsir dan ditandai dengan lahirnya kitab-kitab tafsir
yang didominasi sumber penafsiran riwayat (bi al-ma sir).
Meskipun demikian, sudah ada kitab tafsir yang menggunakan
sumber pemikiran/ijtihad (bi al-ra 'yi).

Masa pertengahan merupakan kelanjutan dari masa klasik
yang relatif sama ditandai kitab tafsir bi al-ma 'sir dan bi al-rayi.
Adapun masa modern ditandai dengan pembaharuan pemikiran
tafsir, sumber ra’yu mendominasi kitab-kitab tafsir yang ada di
masa modern ini. Meskipun demikian, kitab tafsir yang
menggunakan sumber riwayat juga masih ditemukan. Masa

modern sering dijadikan perbandingan dengan masa klasik.

Penafsiran masa klasik identik dengan ciri khas dominasi

politik, mazhab, ideologi dan keilmuan tertentu, sehingga Al-

%]sa HA Salam dan Rifqgi Muhammad Fathi, “Pemetaan
Kajian Tafsir Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: Analisis
Sitiran Pengarang yang Disitir Disertasi Mahasiswa tahun 2005-2010,”
(Laporan Penelitian Kolektif, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011),
16.

175



Qur’an sering dijadikan alat legitimasi kecenderungan tersebut.!”’

Penafsiran klasik lebih bersifat pengulangan dan pemaparan
kembali pendapat mufasir sebelumnya (repetitif) sehingga jauh
dari tujuan diturunkannya Al-Qur’an sebagai petunjuk bagi
manusia.'®Sebaliknya masa modern identik dengan penafsiran
kontekstual'®dan menyentuh penafsiran berupa pemikiran praktis
dan solutif sebagai jawaban dari masalah yang dihadapi

masyarakat modern.!!°

Penjelasan di atas memberi kesan tafsir masa klasik statis
dan tidak semenarik masa modern, bahkan masa pertengahan
terkesan terabaikan, mengingat tidak ada karakteristik tertentu
yang mendominasinya. Padahal masa klasik merupakan masa
penting dalam kesejarahan tafsir karena di masa klasik tersebut
lahir banyak kitab tafsir yang sampai saat ini dikaji dan menjadi
rujukan dalam kajian-kajian bidang tafsir. Penilaian yang
mengecilkan peran tafsir masa klasik disebabkan tafsir masa
klasik tidak dikaji secara objektif sesuai konteksnya, tetapi

dihadapkan pada konteks modernitas sehingga tafsir masa klasik

197Abdul Mustagim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an Studi
Aliran-aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-
Kontemporer, (Yogyakarta: Penerbit Adab Press, 2012), 99.

1%Mustagim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 159-160.
1Mustagim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 165.

"'Hanna Salsabila, “Spesifikasi Tafsir dari Masa Sahabat
hingga Masa Modern,” Jurnal Penelitian IImu Ushuluddin, Vol. 3, No. 2
(2023): 243.

176



hanya dilakukan sebagai data pendukung saja, bukan sebagai
pusat perhatian.'!!

Salah satu contohnya, ketika mengkaji penafsiran klasik
terkait ayat-ayat relasi suami-istri, tetapi dibandingkan dengan
kondisi modern saat ini, akan banyak penilaian negatif. Antara
lain kesimpulan bahwa tafsir klasik menjadi sebab munculnya
penafsiran yang bias gender.''> Anshori menilai Jami‘ al-Bayan
karya al-Tabart sering dijadikan dasar untuk menolak kesetaraan
gender dan dijadikan referensi melegalkan pola hidup patriarki
karena dalam kitabnya tersebut al-Tabari hanya mengumpulkan
hadis dan riwayat tanpa menyeleksi validitasnya.!!®

Penilaian senada diungkapkan Nurani bahwa pandangan

diskriminatif pada tafsir klasik menempatkan perempuan pada

makhluk nomor dua.!'* Ini sebagai bukti bahwa kerja tafsir

HMALif Jabal Kurdi, “Tafsir dan Ta’wil pada Karya-karya Tafsir
Abad Pertengahan (4-10 H): Konsepsi, Implikasi Metodologis dan
Trajektori,” (Tesis Universitas PTIQ Jakarta, 2024): 32.

2Bjas gender berarti ketidakadilan dalam pembagian peran
antara laki-aki dan perempuan, sehingga salah satu gender memperoleh
sesuatu yang lebih, bisa berupa posisi maupun keadaan. Nur Laili
Nabilah Nazahah Najiyah, “Melacak Bias Gender dalam Penafsiran
Kementerian Agama RI pada Al-Qur’an Surah An-Nisa dan Al-
Baqarah,”Jurnal Harkat: Media Komunikasi Islam tentang Gender dan
Anak, Vol. 18, No. 2 (2022): 95.

"3Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-
Mishbah,” (Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2006, 1-2.

"4Tampaknya pendapat ini tidak didasarkan pengamatan
komprehensif terhadap kitab-kitab tafsir klasik, karena sebenarnya ada

177



menghasilkan bias gender yang menundukkan perempuan sebagai

makhluk lemah, marjinal dan subordinat.'!s

Amina Wadud justru mengaitkan sebab penafsiran bias
gender dengan kebanyakan tafsir ditulis oleh laki-laki, sehingga
mempengaruhi pembentukan interpretasi yang diberikan terhadap
ayat khusus dan prinsip umum Al-Qur’an.!'® Afandi menilai
bahwa tafsir klasik yang didominasi metode tahiiit menjadikan
mufasir lebih kuat dalam mengacu makna tekstual dan
mengabaikan ayat lain yang dapat melengkapi penjelasan ayat
yang sedang ditafsirkan dengan kata lain menjadikan makna
parsial.!!” Inilah yang menyebabkan munculnya bias gender
dalam tafsir klasik.

Penilaian para tokoh di atas tidak sepenuhnya tepat dan

tidak dapat digeneralisir pada keseluruhan kitab tafsir klasik. Hal

kitab-kitab tafsir klasik yang ketika membahas kedudukan perempuan
dan laki-laki memberikan penafsiran yang setara dan tidak
memposisikan perempuan sebagai makhluk kedua. Salah satunya tafsir
al-Bahr al-Muhit karya Abu Hayyan. Lihat Agus Imam Kharomen,
“Bias Awal Penciptaan Perempuan Dalam Tafsir Alquran (Perspektif
Pendekatan Tekstual dan Kontekstual),” Al-Quds Jurnal Studi Al-Qur’an
dan Hadis, Vol. 2, No. 2 (2018): 196.

5Shinta Nurani, “Implikasi Tafsir Klasik terhadap Subordinasi
Gender: Perempuan Sebagai Makhluk Kedua,” Muwazah, Vol. 7, No. 2
(2015), 133.

"6Amina Wadud Muhsin, Wanita di dalam Al-Qur’an, terj.
Yaziar Radianti, (Bandung: Pustaka, 1994), 126.

"7Agus Afandi, “Bentuk-Bentuk Perilaku Bias Gender,”,
Lentera: Journal of Gender and Children Studies, Vol. 1, No. 1 (2019):
11-12.

178



ini dapat dilihat pada penafsiran para mufasir klasik atas ayat-ayat
relasi suami-istri yang progresif dan relevan dengan spirit gender
equality seperti yang akan dijelaskan di bawah ini.

Menurut Abdullah Saeed ada sepuluh ciri pemikiran
progresif (the progressive ijtihadists) adalah pemikir muslim
kontemporer yang menguasai khazanah Islam klasik dan berupaya
menafsirkan ulang pemahaman agama dengan menggunakan
metodologi ilmu modern guna menjawab kebutuhan masyakarat
muslim kontemporer.!"8Menurut Saeed, pemikiran progresif
memiliki ciri khas terbuka dalam melakukan penafsiran ulang
atau menerapkan kembali prinsip hukum dan nilai-nilai Islam,
meyakini kesetaraan gender sesuai dengan Islam, universalitas
agama-agama yang harus diindungi secara konstitusi, kesetaraan
manusia dan haknya, keindahan, seni, arsitektur, puisi, atau musik
merupakan bagian dari tradisi Islam, mendukung kekebasan
berpendapat beragama dan berserikat, menunjukkan kasih sayang
terhadap semua makhluk hidup, perlunya menghargai hak orang
lain, moderat dan anti kekerasan dalam menyelesaikan masalah,
mengedepankan kemudahan, diskusi terkait peran agama dalam

ruang publik.'®

8Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, (New
York: Routledge, 2006), 150. Anik Faridah, “Trend Pemikiran Islam
Progresif (Telaah atas Pemikiran Abdullah Saeed),” Al-Mabsut Jurnal
Studi Islam dan Sosial, Vol. 7, No. 2 (2013): 4.

Report on A Conference Organised By The Institute of
Defence and Strategic Studies (IDSS) 7th-8th March 2006 Marina

179



Dinamika dan penafsiran progresif dengan ciri khas yang
dijelaskan Abdullah Saeed, dapat dilihat misalnya pada penfsiran
al-Tabari yang mempelopori penafsiran gawwam dengan
menunjuk tanggung jawab dan pengurusan suami atas kewajiban
istrinya, bukan kedudukan suami yang melebihi istrinya.'?
Penafsiran gawwam dengan menekankan pada otoritas suami baru
muncul dua abad setelah al-Tabari, yakni di abad 6 H
diungkapkan oleh al-Zamakhsyari. Kemudian di abad 8 H
penafsiran superioritas suami semakin menguat dengan tafsir yang
diungkapkan Ibnu Kasir, dan kembali mengemuka di abad 14 oleh
al-Syinqiti dengan menegaskan subordinasi perempuan. Ini
menggambarkan bahwa penafsiran klasik tidak sepenuhnya statis
dan bertentangan dengan konsep bias gender. Bahkan penafsiran

bias gender juga ditemukan di masa modern (abad 14 H).

Al-Razi sebagai mufasir abad 7 H juga mengenalkan
penafsiran kata gawwam yang belum ada sebelumnya. Menurut
al-Razi, gawwam sebagai organisasi, tidak sama sekali

mengandung makna keutamaan suami di atas istrinya, karena

Mandarin Singapore, Progressive Islam and The State in Contemporary
Muslim Societies, (Nanyang Avenue, Singapore: Institute of Defence
and Strategic Studies, Nanyang Technological University, 2006), 5.
Aminudin, ‘“Pemikiran Abdulah Saeed tentang Muslim Progresif
Sebagai Jalan Alternatif Tantangan Era Modern,” Rusydiah Jurnal
Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 1 (2021): 57.

120Bahkan dalam menafsirkan kata /ibas, al-Tabari sudah
mengenalkan dua aspek makna, yakni makna fisik dan psikis.
Sebagaimana telah dijelaskan pada pembahasan sebelumnya.

180



meskipun suami memberikan nafkah pada istrinya, tetapi dalam
kenyataan relasi suami-istri keduanya saling melengkapi.
Penafsiran al-Razi mengandung prinsip kesetaraan relasi berupa
saling menghargai dan bekerjasama dan bisa dikatakan progresif

mengingat penafsirannya sesuai dengan prinsip kesetaraan gender.

Jika al-Razi masih memahami gawwam sebagai peran
laki-laki/suami, maka Abti Hayyan, mufasir abad 8 H memahami
qawwam dalam arti peran relasi suami-istri yang terbuka, suami
ataupun istri dapat berperan menjadi gawwam. Hal ini
dikarenakan Abt Hayyan menafsirkan kata al-rijal bukan sebagai
laki-laki, tetapi kemampuan memberikan perindungan dan
kemampuan bekerja secara baik. Penafsiran Abu Hayyan ini
menjadikan relasi suami-istri terbuka hingga memungkinkan istri

berperan menjadi gawwam.

Penafsiran Abt Hayyan bisa dikatakan paling progresif,
karena menafsirkan kata al-rijal bukan sebagai laki-laki, sehingga
ini menjadi kunci kemungkinan pertukaran peran anatar suami
dan istri dalam relasi keluarga, yang artinya menjadi solusi riil
dalam membangun kesetaraan gender dalam keluarga. Penafsiran
Abl Hayyan ini tidak ditemukan pada kitab tafsir setelahnya
sampai dengan abad 14 H. Hal ini dikarenakan para mufasir
dalam rentang abad 4-14 H memusatkan perhatian mereka pada
kata gawwam. Di abad 14 H Ibnu ‘Asyar mengulas makna al-

rijal, tetapi penafsiran Ibnu ‘Asyir berbeda dengan Abi Hayyan,

181



karena menurut Ibnu ‘Asyiir kata al-rijal tersebut menunjukkan
laki-laki (min afrad haqiqah al-rajul).

Penafsiran progresif Abt Hayyan juga terlihat dalam
menafsirkan kata harsun. Menurut Abia Hayyan yang juga
diungkapkan al-Nasafi, perumpamaan istri dengan harsun
(ladang) menjadi motivasi hubungan suami-istri tidak hanya
dilandasi motivasi kebutuhan syahwat, tetapi harus didasari tujuan

utama sebagai usaha memperoleh keturunan.

Mufasir yang memiliki penafsiran senada dengan Aba
Hayyan dan al-Nasafi ditemukan pada abad 9 H, yakni al-Biqa‘t
dan abad 14 H yaitu Rasyid Rida. Adapun penafsiran para mufasir
lainnya berkutat pada peran istri sebagai tempat menerima benih
anak dan konsekuensi hukum berhubungan suami-istri pada alat
reproduksi. Penafsiran Abti Hayyan bisa dikatakan sangat
progresif karena dapat membawa perubahan paradigma agar tidak
menganggap istri sebagai pemuas nafsu, tetapi mitra terhormat

karena yang menjadi sumber lahirnya anak.

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa dalam perubahan
penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri, ditemukan penafsiran
progresif yang mengarah pada kemajuan dan perbaikan'?! makna
berupa nilai-nilai kesetaraan gender. Penafsiran yang paling

progresif berasal dari Abu Hayyan lalu disusul oleh al-Razi,

2ITim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa,
(Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, t.t.), 387.

182



kemudian al-Tabar1 dan al-Mawardi. Penafsiran progresif tersebut
adakalanya ditemukan pada masa klasik saja, atau juga ditemukan
kembali di masa modern. Ini menunjukkan bahwa progresifitas
penafsiran di masa modern tidak bisa dilepaskan dari penafsiran

progresif di masa klasik.

Dengan demikian, tidak tepat jika tafsir masa klasik
diidentikkan dengan masa repetisi penafsiran dan stagnan. Tidak
tepat juga penilaian umum bahwa munculnya bias gender berasal
dari para mufasir klasik yang menggunakan metode tafsir tahilr
dan didominasi oleh mufasir laki-laki. Di sinilah terlihat
signifikansi keberadaan perubahan penafsiran ayat-ayat relasi
suami-istri dalam rangka melacak keberadaan penafsiran progresif
gender dalam kitab tafsir.

Demikian pemaparan penulis mengenai perubahan
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H beserta
tipologi perubahan makna dan signifikansi perubahan penafsiran
tersebut. Perubahan penafsiran ayat bentuk relasi suami sebagai
gawwam lebih dinamis dan variatif dibandingkan penafsiran ayat
bentuk relasi istri sebagai harsun dan bentuk relasi suami-istri
sebagai libas bagi pasangannya. Hal ini dilihat dari bentuk
perubahan penafsirannya. Penafsiran kata gawwam mengalami
perubahan enam kali yang menunjukkan adanya empat pola relasi
owner-property, head-complement, senior-junior partner dan
equal partner. Adapun penafsiran kata harsun dan libas

mengalami perubahan tiga kali. Penafsiran harsun menunjukkan

183



pola relasi suami-istri equal partner. Sedangkan penafsiran kata
libas mengandung pola relasi emosional suami-istri berupa
romantic relationship yang terekspresikan dalam bentuk equal

partner.

Dari sisi tipologi perubahan makna, kata gawwam
mengalami perubahan makna secara keseluruhan (perubahan
total) dari peran suami bertanggung jawab dan memenuhi
kewajiban istri berubah menjadi penegasan perbedaan kemuliaan
laki-laki dan istri serta adanya kekusaan mutlak suami atas
istrinya. Perubahan makna kata harsun mengalami perkembangan
(generalisasi), dari yang awalnya istri sebagai ladang tidak
menyebut konsekuensi hukum, menjadi menyebut konsekuensi
hukum dan juga motivasi dalam hubungan seksual. Adapun
perubahan penafsiran kata libas mengalami penyempitan makna
(generalisasi) dari yang awalnya mengandung makna fisik dan

psikis, berubah menjadi makna psikis saja.

Adapun dari sisi tipologi nilai yang dikandung makna
baru, maka nilai makna kata harsun dan libas lebih baik
dibandingkan niai makna kata gawwam. Dikarenakan nilai dari
penafsiran kata sarsun dan libas mengalami peningkatan menjadi
lebih halus, dan terhormat (eufemia), sedangkan nilai makna
penafsiran kata gawwam mengalami penurunan dan menjadi lebih
rendah (disfemia).

Penjelasan mengenai perubahan penafsiran ayat relasi
suami-istri pada kitab tafsir abad 4-14 H juga menunjukkan

184



signifikansi yang positif untuk menemukan landasan teologis
membangun kesetaraan gender dalam keluarga, yang dalam hal
ini ditunjukkan dengan jumlah penafsiran ayat relasi suami-istri
yang sejalan dengan prinsip keadilan dan kesetaraan gender lebih
banyak dua kali lipat (delapan penafsiran) dibandingkan
penafsiran yang mengarah pada ketidakadilan gender (empat

penafsiran).

Tidak kalah penting juga perubahan penafsiran ayat relasi
suami-istri pada kitab tafsir abad 4-14 H mengungkap eksistensi
tafsir progresif dalam kitab tafsir klasik. Abti Hayyan merupakan
mufasir klasik yang paling progresif dalam menjelaskan ayat
relasi suami-istri disusul oleh al-Razi, kemudian al-Tabar1 dan al-
Mawardi. Ini menunjukkan bahwa progresifitas penafsiran tidak
hanya ditemukan pada tafsir modern, tetapi juga dapat ditemukan

dalam tafsir klasik.

185



BAB IV

FAKTOR TERJADINYA DINAMIKA PENAFSIRAN
AYAT RELASI SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H

Bab ini akan menjelaskan faktor-faktor yang
mempengaruhi terjadinya dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H. Faktor yang akan dijelaskan
di sini terdiri dari faktor internal dan eksternal. Faktor internal
berupa karakteristik Al-Qur’an itu sendiri, dan faktor eksternal
dari sisi mufasir. Bab ini akan disajikan dalam dua sub bab. Sub
bab pertama berupa faktor internal Al-Qur’an, yang terdiri dari
adanya kosa kata yang dapat dimaknai secara hakikat dan majaz,
pokok pembahasan yang dikandung ayat, serta susunan ayat Al-
Qur’an dalam mushaf. Sub bab kedua berupa faktor eksternal
yang berasal dari mufasir, yakni sumber penafsiran yang
digunakan, sikap mufasir terhadap suatu riwayat, kecenderungan

pemikiran mufasir dan konteks sosio-historis mufasir.

Sebelum menjelaskan lebih lanjut faktor internal dan
eksternal yang melatarbelakangi terjadinya dinamika penafsiran
ayat relasi sami-istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H. Penulis akan
menjelaskan pengertian faktor internal dan eksternal yang penulis
maksudkan dalam penelitian ini.

Dalam kajian ilmu tafsir, istilah faktor internal dalam
perbedaan penafsiran pada umumnya dipahami sebagai faktor
yang berasal dari diri mufasir, seperti kepribadian mufasir,

sumber penafsiran, pendekatan dan metode penafsiran yang

186



digunakan mufasir. Adapun faktor eksternal adalah faktor yang
berasal dari luar mufasir, seperti perjalanan intelektual dan
konteks sosio-historis mufasir yang berupa situasi politik,
ekonomi dan lain sebagainya.

Dalam penelitian ini, penulis memilih untuk memakai
istilah faktor internal dalam arti faktor yang berasal dari Al-
Qur’an itu sendiri, dalam hal ini adalah teks Al-Qur’an yang
tertulis dalam mushaf. Adapun faktor eksternal yang penulis
gunakan menunjuk faktor yang berasal dari diri mufasir, baik itu
kepribadian, metodologi penafsiran dan konteks sosio-hsitoris.

Pilihan penulis ini didasarkan pada tiga alasan. Pertama,
sejak diturunkan, Al-Qur’an telah mengakomodir beberapa
perbedaan dialek masyarakat Arab. Ini terlihat dari adanya
beberapa ayat Al-Qur’an yang diturunkan dalam berbagai qira’at.
Penulis memahami hal tersebut sebagai bukti teks Al-Qur’an telah

terbuka untuk diterima secara beragam oleh berbagai kalangan.

Alasan kedua adalah teks Al-Qur’an dalam bentuk bahasa
Arab dapat memicu pembaca untuk memahami kata-kata tertentu
secara berbeda, mengingat dalam kajian kebahasaan juga dikenal
adanya kata-kata tertentu yang memiliki makna lebih dari satu.
Alasan ketiga adalah dalam literatur ilmu tafsir yang penulis
jadikan rujukan untuk menjelaskan faktor perbedaan penafsiran,
antara lain Fusal fi Usil al-Tafsir kKarya al-Tayyar dan Buhis fi

usil al-Tafsir wa Manahijuhu karya al-Rumi disebutkan beberapa

187



faktor perbedaan yang berasal dari teks Al-Qur’an, bukan pada

diri mufasirnya.

Misalnya al-Tayyar menyebutkan penyebab perbedaan
penafsiran adalah terdapat nas Al-Qur’an yang mengandung
berbagai kemungkinan makna. Al-Rimi juga menyebutkan di
antara penyebab perbedaan penafsiran adalah adanya kalimat
yang mengandung makna majaz dan hakikat, ‘am dan khas,
mutlag dan mugayyad serta adanya ayat yang mengandung lebih
dari satu qirg’at. Penulis melihat faktor-faktor tersebut berasal
dari Al-Qur’an itu sendiri. Oleh karena itu, dalam penelitian ini
penulis menggunakan istilah faktor internal dalam arti faktor yang
berasal dari teks Al-Qur’an dan faktor eksternal dalam arti faktor
yang berasal dari mufasir.

A. Faktor Internal

Terdapat tiga faktor internal Al-Qur’an yang
mempengaruhi lahirnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri, yakni adanya makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan
yang terdapat dalam suatu ayat dan sistematika urutan ayat dalam
mushaf. Sebagaimana akan ditunjukkan pada penjelasan berikut
ini.

1. Makna Hakikat dan Majaz

Faktor internal yang menyebabkan perbedaan penafsiran

ayat relasi suami-istri di antara para mufasir abad 4-14 H adalah

188



keberadaan makna hakikat dan makna majaz dalam Al-Qur’an.!
Makna hakikat berarti makna apa adanya dari suatu kata, artinya
kata tersebut mengandung makna asli (makna denotatif),
sebagaimana diketahui masyarakat pada umumnya. Sedangkan
makna majaz berarti peralihan makna asli suatu kata kepada
makna lain disertai indikator yang menunjukkan adanya peralihan

makna tersebut (makna kiasan).>

Para ulama sepakat terkait keberadaan makna hakikat
yang terdapat dalam Al-Qur’an. Adapun terkait makna majaz,
terdapat perbedaan pendapat di kalangan ulama. Mayoritas
menyepakati keberadaan makna majaz dalam Al-Qur’an,
sedangkan sebagian lainnya menolak. Di antara ulama yang
menolak keberadaan majaz dalam Al-Qur’an adalah Ibnu al-Qas
yang termasuk ulama Syafi’iyah, Ibnu Khuwaiz Mundaz yang
termasuk ulama Malikiyah, Dawtd al-ZahirT dan Aba Muslim al-
Asbahani.’

!lAhmad Atabik, “Pengaruh Mazhab Mufassir Terhadap
Perbedaan Penafsiran” Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol.
2, No. 2 (2017): 67. Fahd bin ‘Abd al-Rahman bin Sulaiman al-Romi,
Buhis fi usil al-Tafsir wa Manahijuhu, (Riyad: Maktabah al-Taubah,
t.t.), 50.

2Al-RTOmi, Buhiis i usiil al-Tafsir wa Manahijuhu, 50.

3Badr al-Din Muhammad bin ‘Abdullah al-Zarkasyi, al-Burhan
S ‘Ulam Al-Qur’an, juz 2, (Kairo: Maktabah Dar al-Turas, t.t.), 254-255.
Sayyid Muhammad bin ‘Alwi al-Maliki al-Hasani, al-Qawa’id al-
Asasiyyah fi ‘Ulim Al-Qur’an, (Jeddah: Maktbah al-Malik Fahd al-
Wataniyah, 1419 H), 102.

189



Para ulama yang menolak majaz beranggapan
penggunaan kata dengan makna majaz disebabkan makna hakikat
tidak mampu menampung makna yang dikehendaki penutur,
sehinggga penutur meminjam kata tersebut dengan arti lain/majaz.
Ketidakmampuan ini tentunya tidak mungkin dimiliki Allah.
Alasan lainnya adalah makna majaz dekat dengan kebohongan,

dan Al-Qur’an disucikan dari hal tersebut.*

Alasan tersebut ditolak oleh para pendukung adanya
majaz dalam Al-Qur’an bahwa yang diungkapkan di atas keliru.
Jika tidak ada majaz dalam Al-Qur’an maka tidak ada keindahan
gaya bahasa dalam Al-Qur’an, seperti penguatan ungkapan
dengan pengulangan Kkalimat (faukid), pembuangan huruf,
pengulangan kisah dan lainnya. Ketiadaan majaz dalam Al-
Qur’an akan meniadakan sebagian keindahan Al-Qur’an.’Selain
itu, para sastrawan menyepakati makna majaz lebih bernilai

sastrawi daripada makna hakikat.®

Ada pendapat yang dapat menengahi perdebatan di atas,
yakni pendapat al-‘Ak. Menurut al-‘Ak majaz merupakan cabang
dari hakikat, karena hakikat mengandung makna pertama dari
suatu kata dan majaz merupakan penggunaan kata tersebut dengan

makna yang kedua/makna berikutnya. Ini menunjukkan ada

4Al-Zarkasyt, al-Burhan fi ‘Ulim Al-Qur’an, juz 2, 255.

SAl-Zarkasy1, al-Burhan fi ‘Ulim Al-Qur’an, juz 2, 255.

SAl-Maliki, al-Qawa’id al-Asasiyyah fi ‘Uliim Al-Qur’an, 102.
190



hubungan antara makna majaz dan makna hakikat, karena makna
majaz tidak dapat dipahami tanpa melewati makna hakikat.’

Jika hubungan antara makna majaz dan makna hakikat
kuat, maka disebut majaz al-zahir al-wadih (Kiasan yang jelas).
Jika hubungan antar makna majaz dan makna hakikat lemah,
maka disebut majaz ta ‘qid (majaz yang samar/sulit dimengerti).
Majaz terakhir ini masuk kategori kalimat yang tidak fasih dan
tidak termuat dalam Al-Qur’an dan hadis.® Dengan demikian,
kriteria majaz yang terdapat dalam Al-Qur’an adalah yang
memiliki kualitas kefasihan tinggi.

Terdapat dua bentuk majaz dalam Al-Qur’an, yakni al-
majaz fi al-tarkib disebut al-majaz al-‘aqli dan al-majaz fi al-
mufrad yang disebut al-majaz al-lughawi. Al-majaz fi al-tarkib
artinya majaz dalam bentuk kalimat. Adapun al-majaz fi al-

mufrad berarti majaz yang terkandung dalam kosakata.’

Al-majaz fi al-mufrad atau majaz dalam bentuk kosakata
adalah majaz yang menjadi salah satu faktor terjadinya dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Dalam hal ini
terdapat pada kata /ibas. Seperti yang telah dijelaskan pada bab

sebelumnya, kata [libas dalam strah al-Bagarah ayat 187

7‘Abd al-Rahman Al-‘Ak, Usil al-Tafsir wa Qawa iduhu,
(Beirut: Dar al-Nafa’is, 1986), 281-282.

8AIl-Ak, Usiil al-Tafsir wa Qawa 'iduhu, 282.

‘Al-Maliki, al-Qawa’id al-Asasiyyah fi ‘Uliim Al-Qur’an, 103.
Al-Zarkasyi, al-Burhan fi ‘Ulim Al-Qur’an, juz 2, 256-257.

191



menjelaskan bentuk relasi suami dan istri sebagai pakaian/penutup
bagi pasangannya.

Telah dijelaskan bahwa dari sembilan belas mufasir yang
dikaji dalam penelitian ini, penafsiran mereka atas kata libas
dapat dikelompokkan menjadi tiga. Pertama, /ibas dimaknai
sebagai fisik (badan suami-istri menjadi penutup pasangannnya)
dan psikis (ikatan/hubungan, kedekatan, saling membutuhkan).
Kedua, makna fisik saja dan terakhir makna psikis saja.

Hal tersebut tidak lain disebabkan karena kata l/ibas dapat
dimaknai secara hakikat dan majaz. Bagi para mufasir yang
memahami libas secara hakikat dalam arti pakaian/penutup badan,
maka mereka mengarahkan penafsiran /ibas dalam ayat strah al-
Bagarah ayat 187 sebagai badan suami dan istri yang saling
menutupi Kketika keduanya tidur, berpelukan dan berhubungan
seksual. Hal ini disebabkan adanya kata /ibas dalam Al-Qur’an

yang memang berarti pakain/penutup tubuh.

Terdapat empat ayat yang menyebutkan kata /ibas dalam
arti hakikat (pakaian/penutup tubuh). '° Dua ayat menceritakan
pakaian yang digunakan Nabi Adam dan istrinya untuk menutup

tubuh mereka yakni storah al-Bagarah ayat 26''dan 27.'2

'®"™uhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, al-Mu jam al-Mufahras i
Alfaz Al-Qur’an al-Karim, (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1364 H),
645.

Tl gl e U5 525 NS (s5h 2o Uy 180T gy ol 1Sl 5T 6 5T g
(V1 18,20l Og8lg agld]
192



Sedangkan dua ayat lainnya menjelaskan pakaian penghuni surga
yang terbuat dari sutera yang terdapat pada stirah al-Hajj ayat 23
dan Fatir ayat 33.'

Kata libas yang mengandung makna majaz disebutkan
dalam lima ayat Al-Qur’an,'®yaitu, libas al-tagwa (pakaian
ketakwaan) pada siirah al-Baqarah ayat 26,'® libas al-jii* wa al-
khauf (pakaian kelaparan dan ketakutan) dalam stirah al-Nahl ayat
112, libas sebagai sifat dari malam (al-lail libasa) dalam siirah
al-Furgan ayat 47'® dan sirah al-Naba’ ayat 10." Terakhir, kata
libas yang menunjukkan relasi suami-istri yang menjadi

pembahasan penelitian ini terdapat di stirah al-Bagarah ayat 187.%

2 gt Lo e gl £ s o 20l o s Bt (KB Y 6T g g
(1Y) O5ialt ¥ odll 05l b2 e ) 55 ¥ s 2 g 58 281

Bkl e o 532 5 G 5 o2 ol ol bhes 1T sl ek D Gy
(T i) 2 G s 8 85

Mere bt 55 s 15 s o83 5 el 1 s 0 e T ol S

BAl-Baqi, al-Mu jam al-Mufahras i Alfaz Al-Qur’an, 645.

1600 T e U5 325 U5 s 25 ngys 1T (o)1 Lo oSl U 38557 g
(7 sl 558 14l

171505 (a5 S G 8 e i ) st B T S0 i Sl 2 g
OV 2l 8 158G Sk ¢ 1 o 4l

18 ey oA 1,50 e dasy Gl g3y Lo D 28T s s 34

19(\ el M L.l»,

20 5 jF o oS e o o 150 10 s 5 1S ) S0l 113 50 o
B & Ga Bl S0 o8 s e saye 0V6 1K g 1K o e

193




Kelima ayat di atas mengandung indikator pengalihan
makna libas kepada arti majaz, bukan hakikat. Indikator tersebut
berupa kata lain yang kaitkan dengan kata /ibas. Penjelasan di atas
menunjukkan dalam Al-Qur’an ditemukan kata /ibas dengan
makna hakikat dan majaz, sehingga wajar jika dalam menafsirkan
kata libas yang menunjuk relasi suami-istri para mufasir berbeda

pendapat.

Para mufasir yang memaknai /ibas secara fisik adalah al-
Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi, al-Zamakhsyari, al-Razi, al-
Qurtubi, al-Baidawi, al-Nasafi, Ibnu Kasir, Abt Su‘ad, al-
Syaukani dan al-Altisi. Adapun para mufasir yang memahami
secara psikis, adalah al-Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi, al-
Zamakhsyar, Ibnu ‘Atiyah, al-Razi, al-Qurtubi, al-Baidawi, al-
Nasafi, Abu Hayyan, al-Biqa‘i, al-Suyuti, Aba Su‘dd, al-AlisT,
Rasyid Rida, Ibnu ‘Asytr dan al-Syinqit.

Mufasir yang memaknai fisik memposisikan tubuh suami
dan istri sebagai pakaian/penutup badan pasangannya. Sedangkan
mufasir yang memahami secara psikis mengarahkan kata /ibas
dalam arti kedekatan dan ikatan batin, serta saling membutuhkan.
Ini melahirkan dinamika penafsiran di antara para mufasir

terhadap kata /ibas yang menunjuk peran relasi suami-istri.

500 3l el 3 Oulse (80 hgad Vg ) pial b8 2 A8 e 05081 B e 2
OAY 1y 0i5 240 o ol 4 B SIS ks S

194



Para mufasir yang memahami kata /ibas dalam arti psikis
seperti Abii Hayyan,”! Rasyid Rida,”? al-Syingiti*® dan lbnu
‘Asyiir** secara eksplisit mengatakan kata /ibas yang menunjuk
peran suami-istri merupakan majaz seperti halnya kata /ibas al-
taqwa dan libas al-ji‘* wa al-khauf yang juga menunjukkan makna

majaz.

2. Pokok Pembahasan Ayat

Maksud pokok pembahasan ayat dalam tulisan ini adalah
gagasan atau ide yang terkandung dalam suatu ayat. Jika suatu
ayat diteliti berdasarkan variasi gagasan yang terdapat di
dalamnya, maka akan ditemukan ayat-ayat yang hanya berisi satu
gagasan dan ada ayat berisi lebih dari satu gagasan. Salah satu

contoh ayat yang berisi satu gagasan misalnya siirah al-Bagarah

2'Muhammad bin Yasuf bin ‘Ali bin Yasuf bin Hayyan al-
Andalusii, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 3, (Beirut: Dar al-Kutub al-
IImiyah, 1993), 55-56.

2Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, (Kairo: al-
Hai’ah al-Misriyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1990), 176.

ZMuhammad al-Amin bin Muhammad al-Mukhtar al-Jakni al-
Syinqiti, Adwa’ al-Bayan fi Idah Al-Qur’an bi Al-Qur’an, juz 8,
(Makkah: Dar ‘Alam al-Fawa’id, t.t.), 107.

2*Muhammad Tahir bin ‘Asytir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,
juz 2, (Tunisia: al-Dar al-Tanisiyah li al-Nasyr, 1984), 176.

195



ayat 221.% Ayat ini berisi gagasan tentang larangan menikahi
perempuan dan laki-laki musyrik beserta alasannya.

Adapun ayat yang berisi lebih dari satu gagasan
contohnya ayat 3 dari stirah al-Ma’idah,*® yang mengandung dua
gagasan. Pertama penjelasan makanan-makanan yang diharamkan
Allah. Kedua, penjelasan Islam sebagai agama yang sempurna
dan diridhai Allah. Ayat yang mengandung pokok pembahasan
lebih dari satu juga dapat dilihat pada strah al-Bagarah ayat
185,”yang memuat empat gagasan, yakni penjelasan waktu
turunnya Al-Qur’an, beberapa fungsi Al-Qur’an, salah satu syarat
berpuasa dan faktor-faktor yang memperbolehkan (rukhsah) tidak
berpuasa beserta kewajiban mengganti puasa tersebut.

Keberadaan pokok pembahasan dalam satu ayat dapat
mempengaruhi perbedaan penafsiran di antara para mufasir,
karena para mufasir mengaitkan antar pokok bahasan yang ada

pada ayat yang sedang ditafsirkan. Hal ini terlihat pada dinamika

P Gl (S g Sl 38 1 s Tl B e B S 1S5
sby sy i el g 0 Q) 0 o (Kl s 0k ne e i Bus LE s
(VYN saady Gyl gl L ST K

26 4 g da3paals S5 haads damialy o o e el ug il dg s dedd) 1S3l 2ar
b 1 ) g 13 5 K05 YL i By el o g 5w ) s 8T g
ot b s ol 180 g ity 1Sl Sy 1 180 ELaST padl opnag 1a3eZ o6 1K
(r 150y 2 5ok B0 By et S wadd

27 35 K 26 248 06 T 5 A o 8 BT 43 3T s B 4
S0 L&y sl 2K A Wy K g el 0 BAS a e f Las 005 p 202a
(Vhe ey 55803 o805 2810 1 e all 1y

196



penafsiran kata gawwam sebagai peran suami dan kata /ibas

sebagai peran suami-istri dalam relasi rumah tangga.

Bentuk relasi suami sebagai gawwam terdapat dalam
siirah al-Nisa’ ayat 34.2® Dalam ayat ini terdapat tiga pokok
pembahasan, yakni peran suami dalam relasi suami-istri sebagai
qawwam, sifat-sifat istri sailhah dan cara mengatasi nusyiz istri.
Rasyid Rida memahami gawwam sebagai tugas suami menjaga,
melindungi, mengasihi dan memberikan kemaslahatan untuk istri,

termasuk tugas berjihad dan tugas-tugas lainnya.

Penafsiran Rasy1id Rida di atas dikarenakan siirah al-Nisa’
ayat 34 juga memuat tugas istri berupa sesuatu yang menjadi
fitrah dan sistem kehidupan yang sejalan dengan kehormatan
perempuan yang telah diberikan Allah, sebagaimana tercantum
pada pokok bahasan kedua ayat ini berupa sifat perempuan
salihah berupa taat kepada Allah (ganitar) dan menjaga diri saat
suami sedang berada di sampingnya (hafizat li al-ghaib).?

Ibnu ‘Asyilir serupa seperti Rasyld Rida dalam hal
mengaitkan penjelasan kata gawwam dengan sifat perempuan
salihah yang merupakan pokok pembahasan kedua dalam siirah

al-Nisa’ ayat 34, sehingga Ibnu ‘Asyiir menafsirkan kata gawwam

B ol il g W8 Gy ks e pimis A g5 G kD) e 0 Jis
35 Bhi ol rladdl 3 Bhshits il SR 06 gl D B i oS Sis 6
(& ol 187G 5870 By e e 1 6 K0l
Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 5, 67.
197



sebagai tugas suami dalam memberikan kemaslahatan bagi istri,
dan ayat yang menjelaskan sifat perempuan salihah adalah
merupakan tugas istri, sehingga suami dan istri dalam rumah

tangga memiliki tanggung jawab dan hak yang sama.*°

Sebagaimana telah disebutkan pada bab sebelumnya
bahwa penafsiran Tbnu Kasir atas kata gawwam berbeda dengan
Rasyid Rida dan Ibnu ‘Asyir. Ibnu Kasir menafsirkan gawwam
sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri
melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih
baik daripada perempuan, tetapi Rasyid Rida dan Ibnu ‘Asyiir
menafsirkan gawwam sebagai peran suami bertanggung jawab,

melindungi dan dalam memberikan kemaslahan bagi istri.

Perbedaan tersebut disebabkan Rasyid Rida dan Ibnu
‘Asyiir mengaitkan kata gawwam dengan pokok bahasan sifat
istri salihah, sehingga melahirkan penafsiran yang seimbang
tentang adanya tanggung jawab dan hak yang sama antara suami-
istri. Adapun Ibnu Kasir mengaitkan kata gawwam dengan pokok
pembahasan ayat yang ketiga berupa cara mengatasi istri yang
nusyiiz, sehingga penafsiran Ibnu Kasir atas kata gawwam
mengarah pada kedudukan suami sebagai penguasa, hakim dan
pendidik saat istri menyimpang. Penafsiran Ibnu Kasir ini
melahirkan kedudukan superioritas suami atas istrinya sebagai

penentu nasib istri.

Nbnu Asyir, al-Takrir wa al-Tanwir, juz 5, 37.
198



Penafsiran Ibnu Kasir di atas juga berbeda dengan
penafsiran al-Tabari1 dan al-Mawardi yang memahami kata
gawwam Sebagai peran suami mendidik, mengurus dan
mengambil tanggung jawab istri terhadap Allah dan diri suami.
Penafsiran al-Tabari dan al-Mawardi ini tidak menempatkan
suami pada posisi superioritas seperti Ibnu Kasir, karena al-Tabart
dan al-Mawardi tidak mengaitkan penafsiran kata gawwam
dengan pokok bahasan nusyiz istri, tetapi mengaitkan dengan
pokok pembahasan sifat perempuan salihah yang salah satunya
taat kepada Allah (ganitat) yang di dalamnya memuat adanya
kewajiban istri terhadap Allah yang juga merupakan tanggung

jawab suami.

Dinamika penafsiran yang disebabkan pokok bahasan
lebih dari satu dalam suatu ayat juga terlihat pada penafsiran kata
libas dalam strah al-Bagarah ayat 187.%! Pada ayat tersebut
terdapat lima pokok pembahasan, yaitu dihalalkannya hubungan
suami-istri pada malam bulan Ramadhan, peran suami-istri
menjadi libas bagi pasangannya, batas waktu sahur, waktu

berpuasa dan i‘tikaf.

Seperti yang telah dijelaskan dinamika penafsiran kata

libas terlihat dari adanya mufasir yang memahami kata libas

31 g agd o mE &5 AT s o g 285 28T e 2 Sas 11 A A A 2K et

O L2 SOl ce 8 2 28515 2T g B4 2 Sotes ) S50 plalt AL 55T 7o

L) S0 G B a0 1605 oS0 A BTG ARl BAgat OYG 1S g oSl OB S

S8 Gl el s Gudse 18 2aesd N D ) e T R A o 5§ il
VAV 5y 385 2 4lal 0 T A G SU38 gt 56

199



secara hakikat dan majaz. Al-Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi
yang memaknai secara hakikat mengarahkan penafsirannya pada
arti  fisik berupa badan suami dan istri menjadi penutup
pasangannya saat tidur/menanggalkan pakaiannya, al-Syaukani
menafsirkan /ibas secara fisik dalam arti badan melekat dan
meliputi pasangannya ketika berhubungan suami istri. Penafsiran
tersebut dikarenakan al-Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi dan al-
Syaukani mengaitkan kata /ibas dengan pokok pembahasan ayat
di bagian awal berupa kebolehan berhubungan suami-istri di

malam bulan Ramadhan (uhilla lakum lailah al-siyam al-rafasu).

3. Susunan Ayat dalam Mushaf

Faktor internal ketiga yang mempengaruhi dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri adalah susunan ayat dalam Al-
Qur’an. Para ulama menyepakati (ijma‘) bahwa urutan ayat
maupun surat dalam Al-Qur’an merupakan petunjuk langsung dari
Nabi Muhammad (taugifi). Bahkan urutan tersebut merupakan
bagian dari kemukjizatan Al-Qur’an.*? Susunan ayat Al-Qur’an
menjadi salah satu pertimbangan mufasir dalam mengungkap

makna Al-Qur’an. Dalam konteks pembahasan ayat relasi suami-

?Hamdi Muhammad Daif Husain, “Tartib al-Ayat wa al-Suwar
baina al-Tawqif wa a-Tawfiq’Ard wa Munaqasyah,” Majalah Kuliyah
al-Dirasat al-Islamiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banat, Vol. 38, No. 1
(2022): 753.

200



istri, pengaruh susunan ayat terlihat pada penafsiran kata sarsun
yang ada pada stirah al-Bagarah ayat 223.

Telah diketahui pada bab sebelumnya para mufasir
memiliki kesamaan dalam memposisikan kata harsun sebagai
perumpamaan istri menjadi tempat mengandung anak. Tetapi para
mufasir tersebut berbeda dalam menjelaskan konsekuensi makna
harsun tersebut. Para mufasir seperti al-Baghawi, Ibnu ‘Atiyah,
al-Qurtubi, Ibnu Kasir, al-Suyti, al-Syaukani dan al-Syinqiti
menjelaskan kata harsun sebagai petunjuk berhubungan seksual
harus pada alat reproduksi.

Al-Baghawi, Ibnu ‘Atiyah, al-Qurtubi, Ibnu Kasir, al-
Suytti, al-Syaukani dan al-Syinqiti tidak mengaitkan kata harsun
yang ada pada strah al-Bagarah ayat 223 dengan ayat sebelum
(al-Bagarah ayat 222) dan sesudahnya (al-Bagarah ayat 224).
Berbeda dengan al-Nasafi, Abt Hayyan, al-Biqa‘T dan Rasyid
Rida yang mengaitkan kata harsun dengan ayat sebelumnya (al-
Bagarah ayat 222).%

Perintah Allah pada stirah al-Bagarah ayat 222 berupa
kalimat min haisu amarakumullah (seperti yang diperintahkan

Allah) menunjukkan perintah mendatangi istri untuk mencari

3350 Gt B BAGE V5 el g s WG G5 5 B el 2 g
(YYY 13l Gu2leith Edg gl S Al Oy Al 1S5 Eas 1 BASD O3l

201



keturunan, bukan sekedar hubungan seksual. ** Oleh karena itu,
kata harsun pada strah al-Bagarah ayat 223 juga menjadi
petunjuk hubungan seksual tidak hanya memenuhi kebutuhan
syahwat, tetapi mempunyai tujuan utama usaha mencara
keturunan. Demikian penafsiran al-Nasafi, Abt Hayyan, al-Biqa‘1l
dan Rasyid Rida atas kata harsun dengan mempertimbangan

informasi yang dikandung ayat sebelumnya.

B. Faktor Eksternal

Telah dijelaskan sebelumnya tiga faktor internal berupa
makna hakikat dan majaz dalam Al-Qur’an, pokok pembahasan
yang dikandung ayat dan susunan ayat Al-Qur’an telah
mempengaruhi munculnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-
istri dalam kitab tafsir rentang abad 4-14 H. Selain faktor internal
tersebut ada empat faktor eksternal yang juga mempengaruhi
munculnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, seperti

yang akan dijelaskan di bawah ini.

34Abii al-Barakat ‘Abdullah bin Ahmad bin Mahmiid al-Nasaff,
Madarik al-Tanzil wa Haqd’ig al-Ta'wil, juz 1, (Beirut: Dar al-Kalam
al-Tayyib, 1998), 186. Abu Hayyan, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 2, 180.
Burhan al-Din Abi al-Husain Ibrahim bin ‘Umar al-Biqa‘t, Nazm al-
Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar, Juz 3, (Kairo: Dar al-Kutub al-
Islami, t.t.), 280. Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, 362.

202



1. Sumber Penafsiran

Pada bab Il telah dijelaskan ada tiga sumber penafsiran
Al-Qur’an yaitu riwayat/al-ma sir, pemikiran/ra’yu dan intuisi
atau isyari. Sumber tafsir riwayat mempengaruhi dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Sumber
riwayat dengan makna luas mencakup Al-Qur’an, hadis, pendapat

sahabat, pendapat tabi’in dan riwayat dari sumber bahasa Arab.*

Dalam menafsirkan ayat-ayat relasi suami-istri para
mufasir merujuk riwayat dari sahabat, tabi’in dan juga sumber
bahasa Arab. Perbedaan sumber riwayat inilah yang menjadikan
penafsiran mufasir berbeda-beda, sehingga melahirkan dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri. Pengaruh sumber riwayat ini
dapat dilihat pada penafsiran kata gawwam (peran suami dalam
relasi suami-istri), kata harsun (peran istri dalam relasi suami-
istri) dan juga libas (peran suami dan istri dalam relasi suami-
istri).

Telah disebutkan pada bab Il bahwa al-Tabari, al-
Mawardi dan al-Suytti menafsirkan kata gawwam sebagai
pengurusan istri oleh suami berupa mendidik istri dan mengambil
tanggung jawab istri. Penafsiran ini disebabkan al-TabarT merujuk

riwayat seorang tabi’in yang juga seorang mufasir bernama al-

BAl-“Ak, Usil al-Tafsir wa Qawa iduhu, 113.
203



Suddi (w. 128 H),* seperti yang terlihat dalam penjelasan al-
Tabari bahwa al-Suddi berkata ya’'khudina ‘ala aidihinna wa
yu’addibithunna,*yang artinya para lelaki/suami mengambil
kewajiban perempuan/istri dan mendidiknya (perempuan/istri).
Al-Mawardi dan al-Suytti juga merujuk riwayat al-Suddi,
karena adanya kesamaan redaksi antara penafsiran al-Mawardi
dan al-Suyiti dengan riwayat al-Suddi. Kalaupun tidak merujuk
al-Suddi, setidaknya penafsiran al-Mawardi dan al-Suyttl

merujuk dan serupa dengan al-Tabari.

Di sisi lain, ada Ibnu Kasir yang menafsirkan kata
qawwam sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat
istri melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih
baik daripada perempuan. Ibnu Kasir berargumen dengan

mengutip hadis Nabi Muhammad*® lan yufliha gawmun wallaw

3Nama lengkapnya Isma‘ll bin ‘Abd al-Rahman bin Abi
Kartmah Abii Muhammad al-Hijazi al-Kafi al-A‘war al-Suddi al-Imam
al-Mufassir. Beberapa gurunya dari kalangan sahabat adalah Anas bin
Malik dan Ibnu ‘Abbas. Syams al-Din Muhammad bin Ahmad ‘Usman
al-Zahabi, Siyar A ‘lam al-Nubala’, juz 5, (Beiriit: Muassasah al-Risalah,
1982) 264.

3T bttt o cbluf W (JB il o dal Bas (JB ) o de s
A3ss skl e 05l 1B Ll e 00l

Abit Ja‘far Muhammad bin Jarir al-Tabari, Jami‘ al-Bayan ‘an
Ta 'wil Ay Al-Qur’an, juz 6, (Kairo: Dar Hajar, 2001), 688.

3Imad al-Din Abu al-Fida’ Isma‘ll bin Kasir al-Dimasydj,
Tafsir AI-Qur’an al- ‘Azim, juz 4, (Kairo: Mu’assasah Qurtubah, 2000),
20.

204



amrahum imra’atan,®® yang secara redaksi berarti suatu kaum
tidak akan beruntung jika menjadikan seorang perempuan sebagai
pemimpin.

Jika mengacu redaksi riwayat hadis yang dijadikan
sumber Ibnu Kasir tersebut, dapat dipahami mengapa penafsiran
Ibnu Kasir atas kata gawwam sangat menunjukkan otoritas dan
supertioritas laki-laki. Hal ini dikarenakan secara tekstual hadis
tersebut menunjukkan perempuan tidak akan mampu menjadi
seorang pemimpin. Pada bab Il telah dijelaskan penafsiran kata
qgawwam sebagai kedudukan suami menjadi pemimpin dan hakim
bagi istri yang mengisyaratkan adanya otoritas dan superioritas
suami hanya diungkapkan oleh Ibnu Kasir. Hal ini wajar karena
dari sembilan belas mufasir yang dikaji dalam penelitian ini,
hanya Ibnu Kasir yang menjadikan riwayat hadis lan yufliha
qawmun wallaw amrahum imra’atan Sebagai dasar penafsiran

kata gawwam.

Penjelasan di atas menunjukkan perbedaan penggunaan
sumber riwayat telah melahirkan perbedaan penafsiran atas kata

qgawwam. Al-Tabari, al-Mawardi dan al-Suytti yang mengutip

a8l g 136 BK o et e D Bs i g BB Bl
36 g 6l e ol 62T O s s e pl g e A Jo D g o s
St s 28 Al 506 s & el WK 8 (6 T B cg e A o i 0y i
(b oly)) ﬂ

Abi ‘Abdillah Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-
Bukhart, (Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998) 838.

205



riwayat al-Suddi melahirkan penafsiran kata gawwam sebagai
peran suami dalam mendidik dan bertanggung jawab atas istrinya,
sedangkan Ibnu Kasir yang mengacu hadis Nabi yang secara
redaksi terkesan membatasi kecakapan kepemimpinan hanya ada
pada laki-laki, menyebabkan penafsiran Ibnu Kasir atas kata
gawwam mengarah pada otoritas dan superioritas suami/laki-laki

atas istri/perempuan.

Pengaruh perbedaan sumber penafsiran juga terlihat
ketika para mufasir mengungkapkan makna kata harsun. Seperti
diketahui terdapat tiga bentuk penafsiran kata harsun, yakni kata
harsun Sebagai perumpamaan istri sebagai tempat mengandung
anak, kata harsun sebagai petunjuk hubungan seksual harus pada
alat reproduksi dan terkahir kata harsun menunjukkan tujuan

utama hubungan seksual sebagai usaha mencari keturunan.

Para mufasir yang terdiri dari al-Nasafi, Abt Hayyan, al-
Biqa‘1 dan Rasyid Rida menafsirkan kata sarsun sebagai motivasi
hubungan seksual untuk mencari keturunan dengan mengacu
sumber ayat lain, yakni siirah al-Bagarah ayat 222, sebagaimana
disebutkan pada penjelasan di atas tentang pengaruh urutan ayat
dalam mushaf. Ini artinya al-Nasafi, Aba Hayyan, al-Biga‘T dan
Rasyid Rida menggunakan sumber penafsiran berupa ayat Al-
Qur’an.

Adapun para mufasir seperti al-Tabari, al-Mawardi, al-
Zamakhsyari, Abt Su‘Gd, al-Alust dan Ibnu ‘Asylr hanya
menafsirkan kata harsun sebagai perumpamaan istri sebagai

206



tempat mengandung anak. Mereka mendasarkan penafsirannya
pada riwayat yang bersumber dari Ibnu ‘Abbas dan al-Suddi.
Diriwayatkan oleh ‘Ikrimah bahwa ketika menafsiran kata harsun
pada kalimat fa 'tii harsakum Tbnu ‘ Abbas mengatakan manbat al-
walad. Adapun ketika menafsirkan ayat nisa ‘ukum harsun lakum
al-Suddi mengatakan amma al-hars mazra‘ah yuhrasu fiha. Hal
ini diketahui dari kutipan al-Tabari dalam tafsirnya Jami‘ al-
Bayan.*

Para mufasir seperti al-Baghawi, Ibnu ‘Atiyah, al-
Qurtubi, Ibnu Kasir, al-Suyuti, al-Syaukani dan al-Syinqiti yang
menafsirkan kata karsun menjadi petunjuk berhubungan seksual
harus pada alat reproduksi, mendasarkan penafsirannya pada
riwayat asbab al-nuzil ayat tersebut yang terdiri dari dua riwayat.
Riwayat pertama dari Jabir bahwa orang yahudi mengatakan siapa
yang mendatangi istrinya dari arah belakang, maka anak yang
dilahirkan akan memiliki mata juling, lalu turunlah siirah al-
Bagarah ayat 223 yang di dalamnya disebutkan istri sebagai

harsun.t!

YOAl-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, 3, 745.
i 1B S 1l e e e e (i o (DU ) B JB ) e oy e s

o AU S G 1 SEl ) e Bl B (JB gpee Was (JB ese S A

b S s

41Jalal al-Din Abii ‘Abd al-Rahman al-Suyﬁﬁ, Lubab al-Nugiil
fi Asbab al-Nuzal, (Beirut: Muassasah al-Kutub al-Saqafiyah, 2002), 44.

207



Riwayat kedua bersumber dari Ibnu ‘Abbas, bahwa kaum
Quraisy Makkah mempunyai kebiasaan mendatangi istri mereka
dari arah belakang. Ketika mereka hijrah, tinggal di Madinah lalu
menikah dengan perempuan Madinah, mereka melakukan hal
tersebut, namun istri mereka dari Madinah menolak diperlakukan
seperti itu, karena hal tersebut tidak dikenal di Madinah. Kabar
tersebut akhirnya sampai kepada Rasulullah, lalu turunlah ayat
ini.*

Penyebutan riwayat-riwayat tersebut terdapat dalam kitab
tafsir al-Baghawi, Ibnu ‘Atiyah, al-Qurtubi, al-Suyati, al-
Syaukani dan al-Syinqiti. Meskipun Ibnu Kasir memiliki
penafsiran yang sama dengan dengan para mufasir tersebut, yakni
konsekeunsi hubungan seksual harus pada alat reproduksi, tetapi
Ibnu Kasir mendasarkan penafsirannya tidak pada dua asbab al-
nuzigl di atas, melainkan pada hadis Nabi yang menyebut

hubungan seksual harus fi simam wahid (tempat yang satu).*Ini

Riwayat ini juga terdapat diriwayatkan al-Bukhari, Muslim, Abt Dawud
dan al-Tirmizi dalam kitab hadis mereka.

“2AbT al-Husain ‘Alf bin Ahma al-Wahid1 al-Naisabiri, Ashab
al-Nuziil, (Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.t.), 52.

4‘Imad al-Din Abii al-Fida’ Isma‘ill bin Kasir al-Dimasyqi,
Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim, juz 2, (Kairo: Mu’assasah Qurtubah, 2000),
305. Salah satu riwayat tersebut ditemukan dalam Musnad Ahmad bin
Hanbal yang diriwayatkan oleh Ummu Salamah dengan redaksi berikut
ini:

Sy et 06 Gpte e b S e Bl Dymtedd 16 126 ke ff pp A

208



menunjukkan para mufasir yang memiliki penafsiran sama juga

mendasarkan penafsirannya pada sumber riwayat yang berbeda.

Pengaruh perbedaan sumber riwayat juga terlihat pada
penafsiran kata /ibas. Seperti yang telah diketahui para mufasir
ada yang menafsirkan kata /ibas dalam arti fisik dan psikis. Arti
fisik berarti badan suami-istri yang saling menutupi badan
pasangannya, sedangkan arti psikis lebih mengarah pada makna
ketenangan, kekuatan ikatan/hubungan dan ketergantungan suami
pada istri, serta penjagaan dari keburukan atau hal terlarang.

Perbedaan tersebut dikarenakan para mufasir mengacu
pada sumber riwayat yang berbeda. Para mufasir yang memaknai
kata /ibas secara fisik mengacu pada riwayat syair al-Nabighah al-
Ja‘dt (w. 50 H)* vyaitu iza ma al-daji‘u Sana jidaha tasannat

‘alaihi fakanat ‘alaihi libasan, artinya seseorang yang berbaring

B o o 0l g wle oo e whe cmedd fn s sl Y 3 i o2
wEs &S S0 0 S (Shles 80 Al 2T A Al OF o Bt 126 (o oI
(1 0g)) S5 plas 3 \jg N iJGs

Abiui ‘Abdillah Ahmad bin Muhamad bin Hanbal bin Hilal bin
Asad al-Syaibani, Musnad al-imam Ahmad bin Hanbal, juz 44, (Beirit:
Muassasah al-Risalah, 2001), 296.

#Seorang penyair dari kalangan sahabat yang memiliki umur
panjang, Konon umurnya melebihi seratus tahun, la menjumpai
pemerintahan khulafa’ rasyidun dan juga Mu‘awiyah. Nama aslinya
Qais bin ‘Abdullah bin ‘Udas bin Rabi‘ah bin Ju‘dah. Al-Nabighah
adalah gelarnya, disebut al-Nabighah karena dikisahkan selama tiga
puluh tahun tidak mengeluarkan syair, tiba-tiba bangkit dan
mengeluarkan syair. Khair al-Din al-Zirikli, al-4 ‘lam Qamus Tarajim,
juz 5, (Beirut: Dar al-‘Ilmi li al-Malayin, 2002), 207. Al-Zahabi, Siyar
A‘lam al-Nubala’, juz, 3, 177-178.

209



dan saling berpelukan dengan pasangannya maka pasangannya
menjadi penutupnya.®

Melalui riwayat ini para mufasir mengarahkan kata libas
pada makna fisik karena syair tersebut menggambarkan keadaan
orang yang berbaring sambil berpelukan maka badan mereka
menjadi /libas/penutup. Penggunaan sya’ir ini sebagai sumber
penafsiran kata /ibas dalam arti fisik dapat dilihat antara lain pada
penafsiran al-Tabari, al-Zamakhsyari, al-Qurtubi dan al-
Baidawi.

Selain syair al-Nabighah al-Ja‘di, mufasir yang
menafsirkan kata /ibas dalam arti fisik juga merujuk riwayat al-

Rabi‘ (w. 139 H)* yang mengatakan istri sebagai tempat tidur

By e il ade i H# bas & el LB gk sl J6 Selain
dikutip para mufasir, syair ini juga dapat dilihat pada Wadih al-Samad,
Diwan al-Nabighah al-Ja ‘di, (Beiriit: Dar Sader, 1998), 100.

4Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan, 3, 231. Jar Allah Abi al-Qasim
Mahmud bin ‘Umar al-Zamakhsari, al-Kasyaf ‘an Haqad’iq Ghawamid
al-Tanzil wa ‘Uyin al-Aqawil fi Wujih al-Ta'wil, Juz 1, (Riyad:
Maktabah al-Obekan, 1998), 388. Al-Qadi AbGi Muhammad bin ‘Abd al-
Haq bin Ghalib bin ‘Atiyah al-Andalusi, al-Muharar al-Wajiz fi Tafsir
al-Kitab al-‘Aziz, juz 1, (Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah, 2001), 256.
Abi ‘Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar al-Qurtubi, Al-
Jami‘ li Ahkam Al-Qur’an wa al-Mubayyin lima Tadammanahu min al-
Sunnah wa Ay al-Furgan, juz 3, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 2006),
190. Abu al-Khair ‘Abdullah bin Umar bin Muhammad “AlT al-Baidawi,
Anwar al-Tanzil wa Asvar al-Ta'wil, juz 1, (Beirut: Dar Thya’ al-Turas
al-‘Arabi, t.t.), 126.

4Nama lengkapnya al-Rabi‘ bin Anas Ibnu Ziyad al-BakiT al-
Khurasani al-Marwazi al-Basri. Riwayatnya banyak terdapat dalam
kitab-kitab hadis al-sunan al-arba‘ah. Sempat dipenjara pada masa

210



suami (hunna firasyun lakum) dan suami sebagai selimut istri (wa
antum lihafun lahunna) dan riwayat lbnu Zaid (w. 182 H)* yang
mengatakan ~ masing-masing  dari  suami-istri  menutupi
pasangannya dari pandangan orang saat melakukan hubungan
seksual (anna kulla wahidin minhuma yasturu sahibahu ‘inda al-
jima“). Pengutipan riwayat ini dapat dilihat dalam penafsiran al-

Razi dan al-Baghawi.®

Penjelasan di atas menunjukkan para mufasir yang
memahami Kkata libas dalam arti fisik menggunakan sumber
riwayat berupa ucapan sahabat, tabiin dan syair Arab. Di sisi lain,
sebagian mufasir yang memahami /ibas dalam arti psikis,
menggunakan riwayat berupa ayat Al-Qur’an, hadis dan juga
ucapan sahabat lainnya. Misalnya ketika al-Tabari dan al-
Baghawi menafsirkan /ibas sebagai ketenteraman bagi

pasangannya.

pemerintahan dinasti Abbasiyah oleh Abi Muslim selama sembilan
tahun dan wafat di dalam penjara. Diceritakan Ibnu al-Mubarak pernah
menemui al-Rabi* untuk mendengar hadis darinya. Al-Zahabi, Siyar
A ‘lam al-Nubala’, juz, 6, 169.

“Nama lengkapnya ‘Abd al-Rahman bin Zaid bin Aslam al-
‘Adawi. la dikenal sebagai mufasir, ahli hadis, salah satu ulama yang
paing banyak dirujuk oleh al-Tabari. ‘Adil Nawaihid, Mu jam al-
Mufassirin min Sadr al-Islam hatta al-‘Asr al-Hadir, juz 1, (Beirit:
Muassasah Nawaihid 1i al-Ta’lif wa al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1983),
265.

“Fakhr al-Din al-Razi, Mafatth al-Ghaib, juz 5, (Beirut: Dar
Thya’ al-Turas al-‘Arabi, 1420 H), 114. Abti Muhammad al-Husain bin
Mas‘dd al-Baghawi, Ma ‘alim al-Tanzil, juz 1, (Riyad: Dar al-Taybah,
1989), 207.

211



Al-Tabari dan al-BaghawT mendasarkan penafsiran di atas
pada sirah al-A‘raf ayat 189,%° tepatnya pada kalimat wa ja ‘ala
minhd zaujahd liyaskuna ilaiha. Surah al-A‘raf ayat 189 ini
menjelaskan tujuan adanya pasangan sebagai penenteram hati. Ini
menunjukkan al-Tabari dan al-Baghawi menafsirkan kata /ibas
dengan kata liyaskuna (sukiin ilaihi) pada ayat tersebut.’!'Apa
yang dilakukan al-Tabari dan al-Baghawi menunjukkan adanya
penggunaan sumber tafsir berupa ayat Al-Qur’an, dalam konteks
metodologi penafsiran ini disebut menafsirkan ayat Al-Qur’an

dengan ayat Al-Qur’an lainnya.

Penafsiran kata /ibas sebagai ketenteraman (sukiin) tidak
hanya bersumber dari Al-Qur’an (stirah al-A‘raf ayat 189), tetapi
juga bersumber dari hadis riwayat Ibnu ‘Abbas dengan redaksi
hunna sakanun lakum wa antum sakanun lahunna, seperti yang

tercantum dalam penafsiran al-Tabari.>?> Menurut al-AlisT

0Ts S0 I a3 6 W oK agy W (s 3oy 5 0 20l ol 54
(VA8 10Vl ST G 80 W 18T o Lghy i iges 08T G o s

SUAl-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, 3, 232.

52 s e i o8 el B (JB aal ol Wi (J6 (glsaY) Bl o anl g
oA IS wily (SO IS a1 B b 2 sy (ST e el el o

Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan, 3, 233. Riwayat ini juga dapat
ditemukan dalam al-Mustadrak al-Hakim. Abi ‘Abdillah al-Hakim al-
Naisaburi, al-Mustadrak ‘ala al-Sahihain, juz 2, (Kairo: Dar al-
Haramain, 1997), 330.

212



penafsiran Ibnu ‘Abbas tersebut merupakan jawaban atas

pertanyaan Nafi bin al-Arzag.>

Sumber informasi  kata libas sebagai  sakan
(ketenteraman) adalah Ibnu ‘Abbas yang kemudian dikutip oleh
para tabi’in dan para ulama berikutnya, sehingga ketika membaca
kitab-kitab tafsir, penyandaran penafsiran /ibas sebagai sakan
tidak hanya pada nama Ibnu ‘Abbas, melainkan juga ditemukan
nama Mujahid, al-Hasan, Qatadah, al-Suddi, Mugqatil bin Hayan
dan Sa‘id bin Jubair. Para tokoh inilah yang dikutip oleh al-
Tabari, al-Mawardi, Abt Hayyan, Ibnu Kasir dan al-Syaukani
dalam menafsirkan kata /ibas sebagai sakan.**

Penafsiran kata /ibas dalam arti psikis tidak hanya berupa
ketenteraman, tetapi juga sebagai penutup atau penghalang dari

perbuatan haram dan keburukan yang diungkapkan oleh al-

b v aais g eadi g Sue) u gt D i K g
Ay sad] {88 o o805 a0 ol 38} die 1 oo B o 2 il 22 Beis 5 el
s e b b e B 135 (SUH oy A 0K0 180 R0 R0 54 16

3Abii al-Fadl Syihab al-Din al-Sayyid Mahmiid al-Aliis1 al-
Baghdadi, Riah Ma'‘ani fi Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim wa al-Sab‘ al-
Masani, juz 2, (Beirut: Ihya’ al-Turas al-‘Arabi, t.t.), 65.

S4Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, 3, 231-233. Abu al-Hasan ‘Alf bin
Muhammad bin Habib al-Mawardi al-Basri, Al-Nukat wa al- ‘Uyiin, juz
1, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.), 244. Muhammad bin Ysuf bin
‘Alf bin Yusuf bin Hayyan al-Andalusii, Tafsir al-Bahr al-Muhit, juz 2,
(Beirut: Dar al-Kutub al-llmiyah, 1993), 55-56. Ibnu Kasir, Tafsir Al-
Qur’an al-‘Azim, juz 2, 195. Muhammad °‘Alt bin Muhammad al-
Syaukani, Fath al-Qadir al-Jami‘ baina Fannay al-Riwayah wa al-
Dirayah min ‘Ilm al-Tafsir, (Beirut: Dar Al-Marefah, 2007), 121.

213



Baghawi, al-Razi dan al-Aldsi dengan mendasarkan pada hadis
Nabi Muhammad man tazawwaja fagad haraza sulusay dinihi.™
Hadis ini menunjukkan makna seseorang yang menikah dia telah
menjaga dua pertiga agamanya.>®

Berdasarkan hadis di atas, tampaknya al-Baghawi, al-Razi
dan al-AliisT mengaitkan kata /ibas dengan kalimat haraza sulusay
dinihi yang artinya melindungi agama, dari sini kemudian
terbangunlah makna kata /ibas sebagai penghalang bagi suami-
istri  dari suatu yang terlarang, karena hadis Nabi tersebut
berbicara tentang dampak positif pernikahan yaitu terjaganya

agama.

Penjelasan di atas menunjukkan dinamika penafsiran kata
libas, juga terjadi dalam penafsiran kata /ibas dalam arti psikis
yang disebabkan perbedaan sumber penafsiran. Jika penafsiran

atas kata /ibas sebagai ketenteramam didasarkan pada ayat Al-

B JU 5~ 48 £y ) Dalam catatan tahqig kitab Ma ‘alim al-
Tanzil Karya al-Baghawi disebutkan hadis tersebut tidak berasal dari
Rasul. Adapun hadis yang marfii * dari Rasul diriwayatkan dari saabat
Anas adalah dengan redaksi Ui ceadl 3 &1 gl cws Gas 5T 4B 295 e YaNg
artinya siapa yang telah menikah maka dia telah menjaga setengah
agamanya, maka bertakwala kepada Allah pada setengah bagian yang
lain. Berdasarkan penelusuran penulis, hadis terebut ada dalam kitab al-
Mu jam al-Awsay dengan redaksi :<los < @ Jo 0 325 36106 auis 5 S s
(bl ol 3 il 3 all S Syl Ca a8 s 35 o

Sulaiman bin Ahmad al-Tabrani, al-Mu jam al-Awsat, juz 7,
(Kairo: Dar al-Haramain, t.t.), 332.

SAl-Baghawi, Ma ‘alim al-Tanzil, juz 1, 207. Al-Razi, Mafatih
al-Ghaib, juz 5, 114. Al-Alusi, Rih Ma ‘ani, juz 2, 95.

214



Qur’an dan riwayat Ibnu ‘Abbas, maka penafsiran kata [ibas
sebagai penghalang dari suatu yang haram dan keburukan
didasarkan pada hadis Nabi Muhammad.

Sumber penafsiran yang mempengaruhi dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri tidak hanya riwayat, tetapi juga
sumber pemikiran/ra’yu. Hal ini terlihat dari penjelasan al-Razi
yang menafsirkan kata gawwam sebagai sistem organisasi yang
menunjuk pada tanggung jawab suami, bukan superioritas suami,
karena dalam hubungan suami-istri masing-masing dari keduanya

memiliki kelebihan dan saling bekerjasama.

Tidak ditemukan riwayat yang mengarah pada penafsiran
al-Razi di atas. Oleh sebab itu, tampaknya penafsiran al-Razi
tersebut dibangun berdasarkan logika atau pemikirannya. Seperti
yang diketahui al-Razi dikenal sebagai mufasir dan teolog
(mutakalim) pada masanya, sehingga penafsirannya banyak
mengacu pada logika atau pemikiran. Al-Razi menguasai banyak
ilmu, menulis kitab keislaman dalam berbagai bidang, sehingga ia
menjadi rujukan dalam bidang tafsir, ilmu logika, bahasa, filsafat
dan sastra, banyak orang dari berbagai daerah datang untuk
berguru kepada al-Razi.*’

STAl-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, juz 1, 206.
Muhammad Hadi Ma‘rifah, al-Tafsir wa al-Mufassiriin fi Saubihi al-
Qasyib, juz 2, (Masyhad: al-Jami‘ah al-Radawiyah li al-‘Ulim al-
Isamiyah, 1426 H), 872.

215



Kepakaran al-Razi dalam berbagai ilmu menjadikannya
mampu menafsirkan kata gawwam sebagai bentuk organisasi dan
bukan menunjukkan kedudukan laki-laki yang melebihi
perempuan. Penafsiran al-Razi ini tidak didasarkan pada riwayat
dan tampaknya merupakan hasil pemikirannya dari melihat
realitas relasi suami-istri dalam keluarga yang membutuhkan
tanggung jawab dan kepedulian saling membantu untuk mencapai

tujuan bersama dari suami dan istri.

2. Sikap terhadap Riwayat

Adanya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri juga
dipengaruhi sikap para mufasir terhadap riwayat yang dijadikan
rujukan mereka. Ini artinya meskipun mufasir merujuk riwayat
yang sama, para mufasir tersebut tidak selalu menghasilkan
penafsiran yang sama, karena dalam praktiknya para mufasir
memiliki sikap yang berbeda dalam memposisikan riwayat
tersebut. Salah satu contohnya ketika para mufasir menafsirkan
kata /ibas.

Pada penjelasan sebelumnya sudah disebutkan bahwa
syair al-Nabighah al-Ja‘di (iZa ma al-daji‘u sand jidahd tasannat
‘alaihi fakanat ‘alaihi libasan) dijadikan rujukan oleh al-Tabari,
al-Zamakhsyari, al-Qurtubi dan al-Baidawi, sehingga mereka
memaknai kata /ibas secara fisik berupa badan suami dan istri
saling menutupi saat tidur, berpelukan. Hal ini dikarenakan secara

tekstual syair al-Ja‘di menggambarkan keadaan orang yang

216



berbaring sambil berpelukan dengan pasangannya, sehingga
badan keduanya saling menutupi.

Penjelasan di atas menunjukkan para mufasir seperti al-
Tabari, al-Zamakhsyari, al-Qurtubi dan al-Baidawi memahami
syair al-Ja‘di secara tekstual sehingga mereka mereka memahami
kata /ibas dalam arti fisik juga. Di sisi lain ada Ibnu ‘Atiyah yang
memiliki sikap berbeda dengan al-Tabari, al-Zamakhsyari, al-
QurtubT dan al-Baidawi, karena Ibnu ‘Atiyah memaknai sya’ir al-
Ja‘dl secara metaforis,’® sehingga menjadikan Ibnu ‘Atiyah
menafsirkan kata /ibas dalam relasi suami-istri juga dalam arti
psikis berupa ketergantungan dan hubungan di antara suami dan
istri, bukan badan suami dan istri yang saling menutupi seperti
bunyi tekstual syair tersebut.

Selain Ibnu ‘Atiyah, ada juga mufasir lain yang
memahami syair al-Ja‘di secara metaforis yaitu al-Qurtubi. Dalam
menafsirkan kata /ibas sebagai bentuk relasi suami-istri al-Qurtubi
mempunyai dua penafsiran, seperti yang telah disebutkan pada
bab Ill, yaitu libas dalam arti fisik dan psikis. Perbedaan
penafsiran al-Qurtubi ini disebabkan sikapnya yang berbeda

dalam memahami sumber rujukan syair al-Ja‘di.

Di satu sisi al-Qurtubi memahami syair al-Ja‘di secara

tekstual, di sisi yang lain al-Qurtubi juga memahami syair al-Ja‘di

8Al-Qadi Abti Muhammad bin ‘Abd al-Haq bin Ghalib bin
‘Atiyah al-Andalusi, al-Muharar al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al- ‘Aziz, juz
1, (Beirut: Dar al-Kutub al-llmiyah, 2001), 257.

217



secara metaforis, sehingga wajar ketika al-Qurtubi memahami
kata /ibas dalam arti fisik berupa badan suami-istri sebagai
penutup pasangannya, dan makna psikis berupa ketergantungan

dan hubungan di antara suami dan istri.

3. Kecenderungan Pemikiran

Kecenderungan pemikiran, baik berupa spesialisasi
keilmuan mufasir atau keterpengaruhan mufasir oleh pemikiran
tokoh lain juga mempengaruhi lahirnya dinamika penafsiran ayat
relasi suami-istri. Dalam hal ini terlihat pada dua penafsiran, yaitu
penafsiran Kkata gawwam pada sirah al-Nisa ayat 34 yang
menunjukkan peran suami sebagai pelindung bagi istrinya dan
penafsiran kata /ibas pada strah al-Bagarah ayat 187 yang

menunjukkan suami dan istri sebagai pakaian bagi pasangannya.

Telah disebutkan pada bab Il bahwa penafsiran kata
qawwam sangat dinamis. Penafsiran sembilan belas mufasir yang
dikaji dalam penelitian ini dapat dibedakan menjadi enam bentuk
perubahan penafsiran. Di antara enam perbedaan penafsiran
tersebut ada dua penafsiran yang sangat berbeda, yaitu penafsiran
Abi Hayyan dan al-Syinqiti. Sebagai mufasir abad 8 H, Aba
Hayyan menafsirkan kata al-rijal bukan sebagai jenis gender
(laki-laki), tetapi pada suatu nilai yang menunjuk kemampuan dan
kapasitas memberikan perlindungan, pembelaan dan kemampuan

bekerja secara baik. Penafsiran ini tidak pernah diungkapkan

218



mufasir sebelum, dan semasa dengan Abii Hayyan, bahkan

sampai pada abad 14 H.

Adapun penafsiran al-Syinqiti, yang menafsirkan kata
gawwam sebagai keunggulan laki-laki dibandingkan perempuan
baik dari segi penciptaan maupun sifatnya, serta ketundukan
seorang istri secara mutlak kepada suami yang menafkahi, karena
pemberian nafkah menunjukkan kelemahan orang yang menerima
nafkah. Penafsiran al-Syinqitt ini mengandung makna superioritas
dan otoritas suami secara sekaligus. Sebagai mufasir modern
(abad 14 H), tentunya penafsiran al-Syingiti sangat kontras
dengan penafsiran mufasir modern pada umumnya. Sebut saja
misalnya mufasir yang dikaji dalam penelitian ini yakni Rasyl
Rida dan Ibnu ‘Asyir.

Lahirnya penafsiran Abi Hayyan dan al-SyinqitT di atas
disebabkan adanya perbedaan kecenderungan pemikiran di antara
keduanya. Aba Hayyan dikenal sebagai seorang mufasir sekaligus
ahli dalam bidang ilmu bahasa Arab, sedangkan al-Syinqiti dalam
sejarahnya banyak terpengaruh dengan pemikiran Muhammad bin

‘Abd al-Wahab yang pemikirannya sangat tekstualis.

Abt Hayyan dikenal sebagai mufasir yang ahli bahasa

Arab. Iyazi* dan al-Zirikl™® mengatakan Abu Hayyan sebagai

¥Sayyid Muhammad ‘Alf lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Taba‘ah wa al-Nasyr li
Wizarah al-$aqafah wa al-Irsyad al-Islami, 1386 H), 269.

OAIl-ZiriklIi, al-A4 ‘lam, juz 7, 152.
219



ulama yang sangat menguasai tafsir, hadis, bahasa, sastra dan
sejarah. Al-ZiriklT menuliskan nama Abti Hayyan dengan gelar al-
nahwi (Abli Hayyan al-Nahwi). Menurut al-Zahabi kepakaran
Abii Hayyan dalam ilmu nahwu dan saraf tidak diragukan lagi.
Abii Hayyan mengabdikan hidupnya untuk ilmu tersebut sehingga
pada masanya tidak ada yang paling menguasai ilmu bahasa
kecuali Abii Hayyan. Ilmu kebahasaan inilah yang banyak
berperan dalam penjelasan tafsir dan hadis yang dberikan oleh
Abi Hayyan.®!

Oleh karena itu, sangat wajar ketika menafsirkan ayat al-
rijalu qawwamiina ‘ala al-nisa, Abt Hayyan memberikan
perhatian pada makna kata rijal dengan mengungkap makna lain
dari kata rijal. Penafsiran Abti Hayyan terhadap kata rijal juga
menunjukkan bahwa dirinya merupakan mufasir yang sangat
memahami sejarah makna suatu kata dalam riwayat-riwayat

terdahulu termasuk hadis.

Terdapat salah satu hadis yang membahas tentang al-
rajulah, yakni perempuan yang menyerupai sifat laki-laki, seperti
yang diriwayatkan Aba Dawid la ‘ana Rasulullah SAW al-rajulah

min al-nisa’.%> Ketika menjelaskan hadis ini al-Qar1 dalam Mirqah

®"Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, juz
1, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1976), 225.

02 &b def @ OU 1 e S dlatss 3 Ol 43 A2 s
e (._L} e ula AU RN I i ] q\ gz 2 W s :J6
(391> 51l olay) QL:.ESI

220



al-Mafatih menjelaskan maksud rajulah dalam hadis tersebut
adalah sifat yang menyerupai laki-laki. Al-Qari juga mengutip
riwayat yang menyebut‘d’isyah rajulah al-ra’yi, yang berarti
‘A’isyah memiliki pemikiran seperti laki-laki dan penyerupaaan
dengan ilmu dan pemikiran laki-laki bukan sesuatu yang buruk.®
Riwayat ini menunjukkan bahwa pada masa lalu kata rajul sudah
dikenal tidak hanya menyebut jenis gender (laki-laki), tetapi juga
sebagai sifat yang tidak hanya khusus bagi laki-laki tetapi juga

digunakan untuk mensifati perempuan.

Al-Syinqiti adalah mufasir kelahiran Syinqit Mauritania
Afrika yang tinggal di Saudi Arabia dan wafat di Makkah.
Disebutkan bahwa al-Syinqiti memiliki kecondongan pada
pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab.*
Ini menunjukkan adanya keterpengaruhan keilmun al-Syingiti
dengan Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab, dan juga dimungkinkan
penafsiran al-Syinqiti atas kata gawwam terpengaruh dengan
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab.

Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab adalah pendiri teologi
wahabi. Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab menekuni ilmu
kalam/teologi Islam dan fikih di Makkah dan Madinah yang juga

Abt Dawiid Sulaiman bin al-Asy‘a$ al-Sijistant al-Azdi, Sunan
Abt Dawid, juz 4, (Beirtut: Dar Ibnu Hazm, 1997), 229.

63¢AlT bin Sultan Muhammad al-Qari, Mirgah al-Mafatih Syarh
Misykah al-Masabih, juz 7, (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), 2836.

%4yazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 203.
221



sangat terinsipisasi oleh Ibnu Taimiyah seorang pemikir muslim
yang memiliki cara pandang keberagamaan dan sangat kaku/rigid
dan puritan. Oleh karena itu, doktrin wahabi yang didirikan oleh
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab juga mengikuti corak rigid

seperti itu.%

Pandangan Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab dan para
ulama wahabi lainnya mengenai isu-isu perempuan dapat dilihat
dalam kitab al-Durar al-Saniyah fi al-Ajwibah al-Najdiyah yang
berjumlah 16 jilid. Dalam kitab tersebut dijelaskan isu penting
seputar relasi laki-laki dan perempuan, domestifikasi dan hak
publik perempuan. Salah satunya disebutkan penafsiran ayat laki-
laki tidak setara dengan perempuan, laki-laki memiliki kedudukan
yang lebih unggul dari perempuan dalam segi apapun.®

Di antara penjelasan yang diungkapkan secara spesifik
adalah nasihat ulama wahabi Muhammad bin Ibrahtm (w. 1389
H) kepada para raja tentang persoalan perbedaan laki-laki dan
perempuan. Dalam nasihat tersebut dijelaskan penafsiran ayat al-
rijalu qawwamiina ‘ald al-nisa’ yang menyatakan laki-laki

diciptakan dengan kesempurnaan fisik dan karakter. Oleh karena

Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The
Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of
Saudi Women,” CMES Center of Middle Eastern Studies, Vol 16, No. 1
(2023): 55.

%Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The
Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of
Saudi Women,” 55.

222



itu, laki-laki lebih utama dari perempuan, laki-laki harus
memberikan nafkah kepada istri. Pemberian nafkah tersebut
menunjukkan kelemahan istri dan keharusan istri tunduk pada
pemberi nafkah yakni suami/laki-laki.®’

Pada bab sebelumnya telah dijelaskan al-Syinqiti
menafsirkan kata gawwam sebagai bukti keutamaan laki-laki
dibandingkan istri dari segi penciptaan dan sifatnya, sebagai orang
yang lebih mulia maka laki-laki memberi nafkah kepada istri,
yang lemah menerima nafkah dan dituntut untuk patuh dan tunduk
kepada pemberi nafkah. Jika dibandingkan dengan penafsiran
ulama wahabi Muhammad bin Ibrahim di atas, diketahui
penafsiran al-Syinqiti atas kata gawwam yang mengarah pada
penjelasan superioritas dan disertai otoritas suami atas istrinya
sangat identik dengan pendapat ulama wahabi Muhammad bin

Ibrahim.

Dengan demikian kecenderungan pemikiran al-Syinqiti
kepada ideologi ulama wahabi mempengaruhi penafsiran al-
Syinqiti. Keterpengaruhan al-Syinqiti dengan ideologi wahabi
dapat diketahui dari dari dua aspek. Pertama dari sejarah hidup

67‘Abd al-Rahman bin Muhammad bin Qasim al-Asimi al-
Qahtani al-Najdi, al-Durar al-Saniyah fi al-Ajwibah al-Najdiyah
Majmii ‘ah Rasa’il wa Masa’il ‘Ulamad’ Najd al-A ‘lam min Asr al-Syaikh
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab ila Asvina Haza, (T.tp: T.p, 1999), 55.

223



Muhammad bin Ibrahim (1311-1389 H)%® dan al-Syingit1 (1321-
1393 H) vyang satu zaman di Saudi Arabia, sehingga
memungkinkan untuk bertemu dan secara usia lebih senior
Muhammad bin Ibrahim sehingga sangat wajar jika al-Syinqiti
mengutip pendapat Muhammad bin Ibrahim.

Kedua adalah penulisan kitab al-Durar al-Saniyah fi al-
Ajwibah al-Najdiyah yang mengumpulkan fatwa-fatwa ulama
wahabi selesai disusun lebih dulu (1351 H)* dibandingkan
penulisan tafsir Adwa’ al-Bayan oleh al-Syinqiti, karena al-
Syinqitt mulai menulis Adwa’ al-Bayan ketika ia tinggal di
Riyadhh atas permintaan salah satu murdinya di sela-sela
pengajiannya. Tercatat al-Syinqiti mulai mengajar di beberapa
kampus di Riyadhh tahun 1371 H/1951 M. Selain itu, kitab Adwa’
al-Bayan juga pertama kali dicetak tahun 1386 H.™

Terkait penafsiran kata /ibas telah dijelaskan pada bab
sebelumnya terdapat penafsiran yang mengarah pada makna
psikis. Mayoritas sembilan belas mufasir mengarahkan penafsiran
psikis pada ikatan antara suami-istri, saling membutuhkan,

menutupi dari keburukan, yang menunjukkan hubungan timbal

8¢ Abd al-Muhsin bin Muhammad al-Qasim, Tarjama Samahah
al-Syaikh Muhammad bin Ibrahim, (Riyad: Fahrasah Maktabah al-Malik
Fahd al-Wataniyah Asna’ li al-Nasyr, 2023), 9 dan 53.

®Ini didasarkan pada informasi penanggalan kata pengantar
kitab al-Durar al-Saniyah fi al-Ajwibah al-Najdiyah.

lzza Rahman, “Adwa’ al-Bayan Karya al-Shanqiti Sebagai
Kitab Tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an,” Journal of Qur’an and Hadith
Studies, Vol. 2, No 2(2013): 249-250.

224



balik dan kesalingan antar suami dan istri. Tetapi di sisi lain
ditemukan penafsiran yang menarik, vyaitu penafsiran al-
Zamakhsyar1 dengan redaksi galla sabrukum ‘anhunna wa sa ‘uba
‘alaikum  ijtinabuhunna, yang menjelaskan kecenderungan
seorang suami pada istrinya. Pada pembahasan sebelumnya
disebut sebagai relasi emosional romantic relationship antar

suami-istri.”!

Di satu sisi penafsiran di atas sangat menarik, karena
mengandung makna yang penting dalam relasi suami-istri. Tetapi
di sisi lain sangat sulit ditelusuri argumentasinya, terlebih jika
dikaitkan dengan kepribadian al-Zamakhsayri yang ‘azb (tidak
menikah). Bisa jadi muncul pertanyaan bagaimana mungkin al-
Zamakhsayr1 bisa mengungkapkan makna seperti itu, bahkan

belum diungkapkan para mufasir pendahulunya.

Penulis melihat penafsiran tersebut dilatarbelakangi
kecenderungan al-Zamakhsyari menggunakan logika dan
pengamatan empiris terhadap realitas yang dijumpainya. Ini sama
dengan Kketika al-Zamakhsayri memutuskan untuk memilih
jalur ‘azb karena al-Zamakhsyart berpikir tidak ada jaminan orang
tua yang salih akan melahirkan anak yang salih juga. Realitas

yang diamatinya menunjukkan banyak orang tua yang semasa

"Penafsiran al-ZamakhsyarT ini diikuti oleh lima mufasir dari
berbagai abad berikutnya yakni al-Baidawi, al-Nasafi, al-Biqa‘i, Abu
Su‘td dan Rasyid Rida yang tergolong mufasir modern dengan redaksi
yang hampir sama. Rujuk kembali penjelasan perubahan kata /ibas pada
bab I11.

225



hidupnya berjuang untuk anaknya, tetapi anaknya justru tumbuh
menjadi pribadi yang merugikan bahkan tidak bisa mengikuti
jejak kesalihan orang tuanya.’

Oleh karena itu, bisa jadi realitas yang diamati al-
Zamakhsyar1 adalah rasa kecenderungan yang amat besar dari
seorang laki-laki terhadap istrinya, yang kemudian dikuatkan
dengan logika al-Zamakhsyart tentang hikmah turunnya ayat /ibas
(al-Bagarah: 178) sebagai dalil diperbolehkannya hubungan
seksual di malam hari bulan Ramadhan. Demikian penjelasan

mengenai faktor eksternal kecenderungan pemikiran.

4. Konteks Sosio-Historis

Kondisi sosial dan historis mufasir juga mempengaruhi
proses penafsiran Al-Qur’an, sehingga konteks historis dan sosial
yang berbeda menjadikan penafsiran yang dihasilkan juga
berbeda. Di sinilah terlihat konteks sosio-historis seorang mufasir
mempengaruhi dinamika penafsiran Al-Qur’an, termasuk dalam
hal ini adalah penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri dalam rentang
abad 4-14 H.

Harun Nasution dan Noruzzaman Shidqy seperti dikutip
oleh Syamruddin membagi periodesasi sejarah peradaban Islam

dalam tiga periode, yaitu periode klasik tahun 650-1250 M (abad

?Kamal Jabari ‘Abhari, al-Zamakhsayri Siratuhu Asaruhu wa
Mazhabuhu al-Nahwi, (Oman: Dar al-Jinan, 2014), 34.

226



7-8 M/1-7 H), pertengahan tahun 1250-1800 M (abad 8-18 M/7-
12 H) dan modern tahun 1800-sekarang (abad 19 M-sekarang/13
H-sekarang). Periode Kklasik dimulai dari tahun 650-1250 M (abad
7-13 M/1-7 H).™

Masa klasik ini dibagi menjadi dua fase. Fase pertama
tahun 650-1000 M (abad 7-10 M/1-4 H) yang merupakan fase
ekspansi, integrasi dan pusat kemajuan. Pada masa ini wilayah
Islam meluas sampai ke Spanyol dan India bagian timur. Pada
fase pertama periode klasik ini pengetahuan agama dan umum,
kebudayaan dan peradaban Islam berkembang dan mencapai masa
keemasannya. Pada masa ini juga lahir para ulama besar dalam
berbagai bidang keilmuan, mulai dari hadis, tafsir, figih, teologi,
tasawuf, filsafat dan bidang ilmu pengetahuan lainnya. Fase kedua
dari periode klasik adalah tahun 1000-1250 M (abad 10-13 M/4-7
H). Fase kedua ini disebut masa disintegrasi, karena pada masa ini
keutuhan umat Islam dalam bidang politik mulai pecah,
kekuasaan khalifah menurun dan akhirnya Baghdad dapat direbut
dan dikuasai Hulagu Khan tahun 1258 M (abad 13 M).”

Masa keemasan perkembangan ilmu pengetahuan dan
peradaban Islam sebagaimana disebutkan pada fase pertama di
periode klasik terjadi pada masa pemerintahan dinasti Abbasiyah

periode awal sampai tahun 1000 M (abad 10 M/4 H), walaupun

3Syamruddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, (Depok: PT
RajaGrafindo Persada, 2018), 4.

7#Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 4-5.
227



setelah sistem pemerintahan dinasti Abbasiyah dengan ibu kota
Baghdad mengalami kemunduran dan disintegrasi, namun tidak
berarti hasil peradaban Islam hilang seluruhnya, karena terdapat
kemajuan peradaban Islam di Andalusia dan beberapa dinasti di

abad pertengahan.”

Periode pertengahan dimulai tahun 1250-1800 M (abad
13-18 M/7-12 H). Abad ini ditandai dengan dimulainya
penurunan pemikiran Islam setelah pada abad sebelumnya
mengalami kemajuan yang sangat hebat.”® Periode pertengahan
juga dibagi menjadi dua fase. Fase pertama tahun 1250-1500
(abad 13-15 M/7-10 H). Pada fase pertama periode pertengahan
disintegrasi dan desentralisasi semakin meningkat, berbagai
doktrin yang dikembangkan pada masa sebelumnya tidak lagi
efektif karena dihadapkan pada situasi yang berubah,”” perbedaan
sunni dan syi’ah bertambah jelas, termasuk juga perbedaan antara

Persia dan Arab yang semakin jelas.

Dunia Islam terbagi menjadi dua, Bagian Arab dan bagian
Persia. Bagian Arab terdiri dari Arabia, Irak, Suria, Palestina,
Mesir dan Afrika utara berpusat di Mesir. Adapun bagian Persia

terdiri dari Balkan, Asia kecil, Persia dan Asia Tengah dengan

“Rusydi Sulaiman, Pengantar Metodologi Studi Sejarah
Peradaban Islam, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2014), 116.

"$Ibrahim Nasbi, “Kemunduran Ilmu Pengetahuan dan Filsafat
dalam Dunia Islam,” Jurnal Shaut Al- ‘Arabiyah, Vol. 4, No. 2 (2016): 8.

"’Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam,
(Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015), 40.

228



pusat di Iran. Kebudayaan Persia mendesak kebudayaan Arab,
pendapat pintu ijtihad telah ditutup semakin meluas, dan perhatian

pada ilmu pengetahuan menurun drastis.”

Adapun fase kedua dari periode pertengahan ini terbagi
menjadi dua, yaitu masa kejayaan tiga kerajaan besar tahun 1500-
1700 M (abad 15-17 M/8-11 H) dan masa kemunduran tiga
kerajaan besar tersebut tahun 1700-1800 M (abad 17-18 M/12-13
H). Tiga kerajaan besar yang dimaksud adalah kerjaan Turki
Usmani di Turki, kerajaan Safawi di Persia dan kerajaan Mugal di
India. Kejayaan Islam pada tiga kerajaan tersebut terlihat dari
bentuk arsitektur.”

Masa kemunduran ditandai dengan kehancuran kerajaan
Safawi oleh serangan bangsa Afgan, kerajaan Mughal dikalahkan
oleh raja-raja India dan Turki Usmani dikalahkan oleh Eropa.
Umat Islam semakin mundur dan statis sedangkan Eropa semakin
maju dan kaya, bahkan Mesir sebagai salah satu pusat peradaban
Islam yang terpenting berhasil dikuasai oleh Barat di tahun 1748
M.SO

Periode ketiga adalah periode modern dimulai tahun 1800
M-sekarang (abad 18 M-sekarang/13 H-sekarang). Periode

modern merupakan kebangkitan umat Islam. Jatuhnya Mesir ke

"8Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 4-5.
"Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 5.
8Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 5-6.

229



Barat menyadarkan dunia Islam akan kelemahan Islam dan
adanya kesadaran umat Islam bahwa Barat memiliki peradaban
baru yang lebih tinggi dan mengancam umat Islam.®!

Oleh karena itu, pada periode modern muncul pemikiran
dan ide yang menganalisis sebab kelemahan dan kemunduran
umat Islam dan pencarian solusi masalah tersebut. Modernisme
Barat mendorong munculnya gagasan pembaharuan dalam Islam
agar dapat bangkit kembali. Sejak saat itu, perkembangan
peradaban Islam terus berkembang ke berbagai negara muslim.®

Berdasarkan periodesasi sejarah peradaban Islam,
diketahui sembilan belas mufasir yang dikaji pada penelitian ini,
ada yang masuk pada masa klasik peradaban Islam yang
merupakan masa keemasan dan kemajuan ilmu pengetahuan
dinasti Abbasiyah, yakni al-Tabari dan al-Mawardi sebagai
mufasir abad 4 dan 5 H. Adapun mayoritas mufasir masuk dalam
masa pertengahan peradaban Islam yang ditandai dengan
disintegrasi dan kehancuran dinasti Abbasiyah, kemunduran ilmu
pengetahuan dan kejayaan serta kemunduran tiga kerjaan Islam
terakhir.

Para mufasir yang masuk dalam abad pertengahan
peradaban Islam tersebut adalah mufasir yang hidup pada abad 6-

12 H yakni al-Baghawi, al-ZamakhsyarT, Ibnu ‘Atiyah, al-Razi,

81Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 6.
82 Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 6. Sulaiman, Pengantar
Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam, 117.

230



al-Baidawi, al-Qurtubi, Abt Hayyan, al-Nasafi, Ibnu Kasir, al-
Biqa‘1, al-Suyiti, Abt Su‘td. Sisanya para mufasir abad 13-14 H
masuk dalam masa peradaban Islam modern, mereka adalah al-
Alusi, al-Syaukani, Rasyid Rida, Ibnu ‘Asytr dan al-Syinqiti.
Masa modern ini dikenal sebagai masa pencarian kembali

kejayaan Islam dengan dihadapkan pada dominasi Barat.

Dinasti Abbasiyah berdiri antara tahun 132-656 H/750-
1258 M (abad 2-7 H/8-13 M) dengan masa pemerintahan sekitar
lima lima abad dengan pusat pemerintahan di kota Baghdad Irak
dibedakan menjadi dua periode. Periode awal dinasti Abbasiyah
tahun 132-247 H/749-861 M (abad 2-3 H/8-13 M) merupakan
masa keemasan dinasti ini. Adapun periode kedua tahun 247-656
H/861-1258 M (abad 3-7 H/9-13 M) merupakan masa disintegrasi
dan kemunduran hingga lenyapnya kekuasaan dinasti
Abbasiyah.?3 Sebelum berdirinya pemerintahan Abbasiyah ada
tiga kota yang menjadi poros perjuangan dan pusat kegiatan
mendrikan dinasti Abbasiyah, yakni kota Humainah, Kufah dan

Khurasan.*

Ketika peralihan kekuasaan dari dinasti Umayyah kepada
dinasti Abbasiyah, wilayah geografis kekuasaan Islam

membentang dari timur dan barat, mencakup Mesir, Sudan, Syam,

$Ahmad al-‘Usairy, Sejarah Islam, terj. Samson Rahman,
(Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008), 218.

8Sintia Aprianty, “Refleksi Awal Terbentuknya Dinasti
Abbasiyah,” Tanjak: Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, Vol. 2, No. 2
(2022): 175.

231



Jazirah Arab, Irak, Persia dan Cina. Oleh karena itu, kondisi ini
membuka interaksi intensif antara suatu daerah dengan daerah
lainnya yang memungkinkan terjadinya asimilasi budaya dan
peradaban di daerah-daerah tersebut.®

Pada masa dinasti Abbasiyah awal peradaban Islam
mengalami kemajuan yang sangat pesat, kekayaan negara
melimpah, kesejahteraan rakyat sangat tinggi, banyak lahir para
tokoh ilmuwan dari berbagai bidang ilmu, kodifikasi dan
sistematisasi ilmu-ilmu keislaman, sehingga masa dinasti Bani
Abbasiyah sehingga dikenal sebagai masa keemasan Islam (the

gold age of Islam/’asr al-quwwah wa al-izdihar).%

Para  petinggi  dinasti  Abbasiyah  membangun
pemerintahan dengan kebijakan tidak mengunggulkan bangsa
Arab sebagai golongan kelas atas. Semua masyarakat memiliki
kesempatan yang sama dalam mencapai kelas tertentu. Bahkan
seorang budak perempuan bisa saja menjadi istri khalifah atau
wazir. Oleh Kkarena itu, tatanan sosial masa pemerintahan

Abbasiyah bersifat dinamis dengan asas kemampuan, tidak

8A. Najli Aminullah, “Dinasti Abbasiyah, Politik, Peradaban
dan Intelektual,” Geneologi PAI Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol.
3, No. 2 (2016): 19.

8Siti Syaidariyah Hasibuan, “Perkembangan Islam Zaman
Keemasan Bani Abbasiyah (650 M-1250 M),” Edu-Religia: Jurnal
Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan, Vol. 5, No. 4 (2021): 373.

232



ditentukan oleh kekuasaan. Siapa saja yang memiliki kemampuan
dapat memperoleh status sosial yang tinggi.*’

Al-Tabari tercatat lahir di Thabaristan Iran,%® yang pada
masa itu merupakan wilayah kekuasaan Abbasiyah. Selain itu, al-
TabarT menuntut ilmu di berbagai wilayah kekuasaan Abbasiyah,
yakni Thabaristan, Syam dan Irak, hingga ke Baghdad lalu
menetap dan menyebarkan ilmu di Baghdad hingga wafat juga di
Baghdad yang kala itu menjadi pusat pemerintahan Abbasiyah.
Al-Tabari hidup di masa kejayaan dinasti Abbasiyah dan masa
keemasan ilmu pengetahuan. Disebutkan bahwa al-Tabari hidup
pada masa sebelas khalifah dinasti Abbasiyah hingga akhir
kekuataan dinasti Abbasiyah dan terbentuknya dinasti-dinasti
kecil yang memisahkan diri dari pemerintahan Abbasiyah.”

81sna Zakiya Nurul Muftaza dan Muhammad Ilham Aziz,
“Kelas Sosial dalam Masyarakat Isam Periode Klasik (dari Masa
Khulafaur Rasyidin hingga Abbasiyah),” Jurnal Sejarah Islam, Vol. 2,
No. 1 (2023): 90-91.

81yazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 2, 216.

$Muhammad Hadi Ma‘rifah, al-Tafsir wa al-Mufassiriin fi
Saubihi al-Qasytb, juz 2, (Masyhad: al-Jami‘ah al-Radawiyah 1i al-
‘Ulam al-Isamiyah, 1426 H), 738.

“Muhammad al-Zuhaili, al-Imam al-Tabari Syaikh al-
Mufassirin wa Umdah al-Muarrikhin wa Muqaddam al-Fuqahd’ al-
Muhaddisin Sahib al-Mazhab al-Jariri, (Damaskus: Dar al-Qalam,
1999), 15-16. ‘All bin ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Ali al-Syibl, Imam al-
Mufassirin wa al-Muhaddisin wa al- Muarrikhin Abi Ja ‘far Muhammad
bin Jarrir al-Tabart Siratuhu wa ‘Aqidatuhu wa Mualafatuhu, (Riyad:
Maktabah al-Rusyd 2004), 12-13.

233



Al-Mawardi dilahirkan di Bashrah pada masa keemasan
dinasti Abbasiyah dengan masa keemasan dalam bidang ilmu
pengetahuan. la menimba ilmu di tanah kelahirannya Bashrah lalu
pergi ke Baghdad dan tinggal di sana. Al-Mawardi menetap di
Baghdad dan mengajarkan tafsir, hadis dan menjadi hakim di

berbagai kota.”!

Pada masa kejayaan dinasti  Abbasiyah serta
perkembangan ilmu pengetahuan, para perempuan mendapat hak
dan kemerdekaannya secara utuh, mereka memiliki pekerjaan
yang beragam, saat itu banyak pekerjaan yang digeluti oleh
perempuan, mulai dari menjadi mata-mata, perawat, perias,
menjahit, membuat roti, memasak, membekam dan lain
sebagainya. Pekerjaan-pekerjaan tersebut tidak mungkin bisa
dilakukan jika tidak ada kebebasan dan keamanan bagi
perempuan pada masa itu. Pada akhir abad 2 H dan abad 3 H para
perempuan mempunyai peran ekonomi yang sangat penting dalam
keidupan masyarakat. Dalam kehidupan keluarga, perempuan dan
laki-laki sama-sama menjadi penopang kebutuhan ekonomi

keluarga.®?

Konteks sosio-historis di atas tentu mendukung al-Tabar1

dan al-Mawardi dalam menafsirkan kata gawwam yang mengarah

"Ma‘rifah, al-Tafsir wa al-Mufassiriin, juz 2, 763.

92Siham Jami Jassim, “al-Harf wa al-Mihan al-Lati Zawalatha
al-Mar’ah fT ‘al-‘Asr al-‘Abbasi 132-565 H/750-1258 M” JTUH Journal
of Tikrit University for Humanities, Vol. 29, NO, 4 (2019): 298

234



pada peran suami dalam relasi suami-istri. Seperti dijelaskan pada
bab sebelumnya al-Tabari dan al-Mawardi memberikan
penafsiran kata gawwam sebagai peran suami dalam pengurusan
dan mengambil tanggung jawab istri. Penafsiran tersebut tidak
mengandung otoritas dan superioritas suami. Hal ini dapat
dimengerti karena al-Tabari dan al-Mawardi hidup di masa
keemasan dinasti Abbasiyah, yang notabene perempuan memiliki
peran yang seimbang dalam mendukung perekonomian keluarga
dan juga aktif dalam kegiatan keilmuan dan publik lainnya.

Di sisi lain, para mufasir seperti al-Baghawi, al-
ZamakhsyarT, Ibnu ‘Atiyah, al-Baidawi, al-Qurtubi, al-Nasafi,
Ibnu Kasir, al-Biqa‘1, al-Suytti, Abt Su‘ad, al-Syaukani dan al-
AluisT mereka menafsirkan kata gawwam sebagai bentuk otoritas
suami atas istrinya dan juga ada yang memahami otoritas
sekaligus superioritas suami. Hal ini dipengaruhi perubahan
konteks historis yang mereka jumpai, yaitu masa kemunduran dan

disintegrasi dinasti Abbasiyah.

Masa kemunduran dinasti Abbasiyah ditandai dengan
praktik perseliran yang berlebihan, gaya hidup mewah dan
berfoya-foya, merosotnya moralitas seksual, serta keberadaan
perempuan yang disifati dengan licik dan khianat serta tempat

perkara tercela dan tidak berguna. Bahkan perbedaan dan

235



pembatasan antara laki-laki dan perempuan dalam ruang publik
secara ketat menjadi suatu kebiasaan yang terjadi saat itu.*?

Realitas di atas menggambarkan pada masa kemunduran
ruang gerak perempuan menjadi terbatas dan melahirkan sebuah
kriteria baru berupa penilaian buruk perempuan, serta tidak
adanya peran publik perempuan yang berarti. Oleh sebab itu, para
mufasir yang hidup pada masa ini seperti al-Baghawi, al-
ZamakhsyarT, Ibnu ‘Atiyah, al-Baidawi, al-Qurtubi, al-Nasaf,
Ibnu Kasir, al-Biqa‘l, Abia Su‘Gd al-Syaukani dan al-Altst
memahami kenihilan perempuan dalam mengatur dan ikut serta
mengambil keputusan, sehingga tafsir atas kata gawwam
mengarah pada otoritas dan superioritas suami atas istrinya.

Selain itu, ternyata sistem kekhalifahan pada dinasti-
dinasti Islam juga menginspirasi dan mempengaruhi pola relasi
suami-istri dalam keluarga. Pasca wafatnya Nabi Muhammad,
sistem dan struktur kekuasaan berubah, dari yang awalnya
demokratis menjadi monarki yang absolut. Perubahan inilah yang
menjadikan sistem patriarki dan feodalisme hirarkis muncul
kembali sebagai bukti peneguhan status quo kaum laki-laki yang
pada masa Nabi telah dihapuskan. Pola monarki yang mengadopsi

sistem Bizantium dan Persia semakin menjauhkan masyarakat

%Philip K. Hitti, History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman
Yasin dan Dedi Slamet Riyadi, (Jakarta: PT Serambi llmu Semesta,
2014), 415-416.

236



muslim dari modernitas yang sudah diwujudkan Nabi dan para
sahabat.™

Sistem monarki menjadikan raja dinasti Islam mengambil
alih sistem pelacuran dari kerajaan luar.®> Kondisi tersebut juga
menyebabkan budaya harem dan cadar masuk menjadi budaya
masyarakat Islam di abad pertengahan. Budaya harem dan cadar
menjadikan perempuan tersingkir, tidak hanya secara fisik, tetapi
juga peran mereka dalam urusan sosial dan politik. Posisi
perempuan di masa Nabi yang menempati peran penting, dinamis,
aktif dan ikut serta dalam pengambilan keputusan politik dan
kemasyarakatan seperti menghadiri majlis/pertemuan umum,
ternyata berubah menjadi manusia yang termarginalkan dan
mengikuti gaya hidup, nilai dan kemewahan para raja Bizantium

dan Persia.”’

Pada kondisi tersebut pemikiran Islam berkembang pesat
dengan adanya persentuan dengan filsafat-filsafat Yunani. Dalam

upaya kontekstuaisasi Islam dengan budaya setempat, maka

%4Siti Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam
Islam,” dalam Sangkan Paran Gender, ed. Irwan Abdullah,
(YYogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), 64.

% Armahedi Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk
Tiga Buku” dalam Wanita Islam Korban Patologi Sosial oleh Mazhar
ul-Hag Khan (Bandung: Pustaka, 1978), xii

%Mazhar ul-Hagq Khan, Wanita Islam Korban Patologi Sosial,
(Bandung: Pustaka, 1978), 36.

97 Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,”
64.

237



interpretasi teks Al-Qur’an dan hadis menjadi suatu keharusan. Di
sinilah terlihat adanya pengaruh persepsi, keadaan latar belakang
para penafsir terhadap produk interpretasi yang dihasilkan.”®
Secara politis, dominasi laki-laki atas perempan dalam
masyarakat patriarki sepadan dengan dominasi raja pada
rakyatnya.  Keduanya membutuhkan  ketundukan  yang

menyeluruh.”

Pandangan negatif terhadap perempuan menjadi
pembenaran bagi struktur dominasi suami dalam keluarga.
Struktur dominasi raja atas rakyat juga menjadi model bagi
struktur dominasi suami atas istri dan anak-anaknya. Nasib
perempuan ditentukan oleh kepribadian suami. Seperti nasib
rakyat yang ditentukan kerpibadian raja. Jika raja berlaku
sewenang-wenang akan menimbulkan tekanan jiwa pada
rakyatnya yang berpotensi memunculkan kezaliman dalam

keluarga.'®

Realitas dominasi raja atas rakyat yang menjadi model
bagi struktur dominasi suami atas istri terlihat pada penafsiran
para mufasir seperti al-Baghawi yang menafsirkan kata gawwam

dengan menguasai istri, mendidik, mengatur dan memberikan

%Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,”
64-65.

%Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,”
65.

10Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga
Buku,” xiii

238



kemaslahatan. Ibnu ‘Atiyah yang menafsirkan kata gawwam
sebagai mengurus, menjaga sungguh-sungguh dan berkuasa penuh
atas istri. Al-Qurtubl yang menafsiran kata gawwam dengan
menjaga, menguasai istri secara total sesuai kehendak suami,
suami bisa mengatur perempuan dan melarangnya keluar dari
rumah dan juga Ibnu Kasir yang memahami kata gawwam
sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri
melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih

baik daripada perempuan

Bahkan secara eksplisit al-Zamakhsyari, al-Baidawi, al-
Nasafi, al-Biqa‘i, Abu Su‘dd, al-Syaukani dan al-Altsi
menyebutkan kata gawwam sebagai kedudukan suami menjadi
penguasa atas istrinya dalam melarang dan memerintahkan,
seperti kedudukan penguasa atas rakyatnya (a@mirina wa nahina
‘alaihinna kama yaqumu al-wulah ‘ala al-ra‘aya). Penafsiran
para mufasir tersebut menjadi bukti yang jelas adanya pengaruh
konteks sosio-historis terhadap penafsiran ayat relasi suami-istri.
Penyandaran penafsiran kata gawwam dengan realitas sosial di
atas juga terlihat dari al-Qurtubi dan al-Biqa‘l yang menjelaskan
pada saat itu posisi pemimpin tertinggi, para penguasa, para
hakim dan wali nikah dimiliki para laki-laki, posisi tersebut tidak

ada yang diisi oleh perempuan.'®!

YIAI-Qurtubi, al-Jami‘ li Ahkam AI-Qur’an, juz 6, 278. Al-
Biqa‘1, Nazm al-Durar, 5, 2609.

239



Al-Razi dan Abt Hayyan berbeda dengan para mufasir
seperti al-Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi, al-Zamakhsyari, 1bnu
‘Atiyah, al-Baidawi, al-Qurtubi, al-Nasafi, Ibnu Kasir, al-Biqa‘i,
al- Suytti, Abt Su‘dd, al-Syaukani dan al-Aliisi. Sebagaimana
telah dijelaskan al-Razi memproduksi penafsiran egaliter terhadap
ayat relasi suami-istri dalam keluarga, karena kata gawwam
dipahami oleh al-Razi sebagai bentuk organisasi, dan menekankan
tidak adanya superioritas suami atas istri, karena dalam rumah
tangga suami-istri memiliki kelebihan masing-masing dan saling
melengkapi.

Penafsiran al-Razi tersebut tampaknya dipengaruhi
keberadaan al-Razi di daerah Iran yang juga masuk dalam wilayah
penting pemerintahan Abbasiyah. Disebutkan bahwa al-Razi
hidup di lingkungan yang cinta ilmu pengetahuan sehingga al-
Razi juga banyak menguasai ilmu pengetahuan dan kebajikan

serta memiliki kekuatan dalam pemikiran.'

Selain itu, rasionalitas penafsiran al-Razi dipengaruhi
masih adanya kemajuan bidang ilmu pengetahuan pada masa itu,
yang tidak hanya melahirkan ilmuwan dari kalangan laki-laki
tetapi juga telah memunculkan tokoh-tokoh intelektual dari

kalangan peremuan. Salah satunya Fatimah binti Muhammad al-

12Ahmad al-Amir Muhammad Jahin Isma‘il, “Tarjamah li
Aflam al-Mufassirin bi al-Ra’yi fi Khurasan,” Majalah Kuliyah al-
Dirasat al-Islamiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banat Iskandariyah, Vol.32,
No. 7 (2016): 127.

240



Fihri yang berperan besar membangun kembali masjid Jami’ al-
Qarawiyin di Fez Maroko. Masjid ini kelak menjadi salah satu
universitas penting dan tertua dalam Islam yang semua dananya

merupakan wakaf Fatimah.'%

Sebagaimana dijelaskan meskipun kekuasaan dinasti
Abbasiyah mulai melemah, tetapi tidak serta merta langsung
berimbas pada menurunnya perkembangan ilmu pengetahuan
dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan terus berkembang.!**Masih
berkembangnya ilmu pengetahuan, eksistensi dan Kiprah tokoh
perempuan di masa keemasan ilmu pengetahuan yang
menunjukkan adanya kesamaan peran antara laki-laki dan
perempuan tampaknya menjadi inspirasi penafsiran al-Razi atas

kata gawwam.

Selanjutnya adalah Abt Hayyan, meskipun ia hidup di
masa kemunduran dinasti Abbasiyah dengan ibu kota
Baghdadnya, ternyata Abii Hayyan menafsirkan kata gawwam
sangat progresif berupa adanya relasi suami-istri yang terbuka.
Hal ini dikarenakan Abt Hayyan memaknai kata al-rijal tidak
sebagai laki-laki, melainkan sebagai nilai berupa kemampuan

membela dan melindungi serta kamampuan bekerja dengan baik.

103Syamsul Huda dkk., Feminisme dalam Peradad Islam,
(Surabaya: Pena Cendekia, 2019), 185.

104Muhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, Anzar Aquil,
“Kondisi Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya
Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24, No. 1
(2023): 77.

241



Penafsiran Abli Hayyan tersebut berbeda dengan para
mufasir  seperti al-Tabari, al-Mawardi, al-Baghawi, al-
ZamakhsyarT, Ibnu ‘Atiyah, al-Baidawi, al-Qurtubi, al-Nasafi, al-
Razi, Tbnu Kasir, al-Biqa‘i, al- Suyuti, Abt Su‘td, al-Syaukani
dan al-Altsi. Bahkan penafsiran Abai Hayyan di atas tidak
diungkapkan oleh mufasir modern seperti Rasyid Rida, Ibnu
‘Asytr dan al-Syingqitt.

Konteks sosio-historis Andalusia atau Spanyol telah
mempengaruhi lahirnya penafsiran Abti Hayyan di atas. Seperti
yang diketahui saat dinasti Abbasiyah mengalami keterpurukan,
kemajuan peradaban dan ilmu pengetahun muncul di Spanyol
yang merupakan dinasti Umayyah Il. Di masa kejayaan Islam
Spanyol juga telah melahirkan banyak intelektual tidak hanya dari
kalangan laki-laki, tetapi juga perempuan. Salah satunya Umm al-
Hasan binti Abi Ja’far dan saudara perempuan al-Hafizh,

keduanya merupakan ahli kedokteran Islam Spanyol.!%

Abii Hayyan adalah mufasir kelahiran Granada yang
menjumpai masa keemasan dinasti Umayyah Il di Andalusia atau
Spanyol, melakukan perjalanan ilmiah ke Andalusia, Afrika,
Iskandariyah, Mesir dan Hijaz.'° Hal ini menjadikan Abu Hayyan

merasakan atmosfer perkembangan ilmu pengetahuan dan

105Syamsul Hadi, dkk., Feminisme dalam Peradaban Islam,
153, 159.

18]yaz1, al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1,
269.

242



menyaksikan keluasan tingkat intelektual para tokoh peremuan
dan laki-laki.

Meskipun ada persaingan antara Abbasiyah di Baghdad
dan Umayyah di Andalusia, nyatanya hubungan barat (Andalusia)
dan timur (Baghdad) tidak selalu dalam bentuk perang, tetapi
banyak sarjana muslim yang mengadakan perjalanan dari ujung
barat ke ujung timur dengan membawa buku dan gagasan-
gagasan.!”’Dengan kata lain, persaingan politik antara Baghdad
dan Andalusia tidak berpengaruh kepada transmisi keilmuan dan
peradaban antara Abbsiyah di Baghdad dan Umayyah di
Andalusia. Banyak muslim Baghdad yang belajar ke Andalusia,
dan juga banyak muslim Andalusi belajar ke Baghdad.!%

Tidak hanya itu, ternyata kondisi perempuan di Andalusia
pada masa keemasan tersebut sangat ideal. Para perempuan
Andalusia sangat menikmati kebebasan, kesetaraan dan
kedudukan yang mulia, mereka ikut berperan dalam berbagai
bidang, mulai dari keilmuan, peradaban dan sastra. Bahkan
disebutkan perempuan Andalusia saat itu memiliki kedudukan
yang sama dan juga melebihi laki-laki serta ikut berperan aktif

dalam kepemimpinan dan urusan rumah tangga bersama

107Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Depok: PT
RajaGrafindo Persada, 2017), 108

1%Maman A. Malik Sya’roni, “Peradaban Islam Masa Bani
Umayyah II di Andalusia” dalam Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa
Klasik Hingga Modern, ed. Siti Maryam dkk., (Yogyakarta: LESFI,
2012), 91.

243



suaminya.'” Konteks sosio-historis inilah yang mempengaruhi
Abt Hayyan sehingga memunculkan makna kata rijal sebagai
karakter berupa kemampuan bekerja dan memberikan
perlindungan, bukan jenis gender (laki-laki).

Sebagai mufasir modern abad 14 H, Rasyid Rida dan Ibnu
‘Asytr menafsirkan kata gawwam sebagai peran suami dalam
menjaga dan memberikan kemaslahatan istri. Penafsiran Rasyid
Rida dan Ibnu ‘Asylr ini tidak mengandung makna otoritas
maupun superioritas suami atas istri. Hal ini tampaknya
dipengaruhi adanya motivasi mengembalikan nilai-nilai tanggung
jawab suami atas istri sesuai dengan spirit Islam masa awal.
Mengingat di masa modern ada upaya untuk mengembalikan
kejayaan Islam. Selain itu, tampak sudah ada pengaruh persentuan
ideologi Barat yang telah memimpin dunia. Salah satu ideologi
yang ditawarkan Barat saat itu adalah konsep demokrasi dan
emansipasi.'!?

Al-Syingiti, sebagai mufasir modern, memiliki penafsiran
kata gawwam yang berbeda dengan Rasyid Rida dan Ibnu ‘Asydr.
Penafsiran al-Syinqiti mengarah pada makna superioritas dan
otoritas suami atas istri, seperti yang telah disebutkan pada

pembahasan sebelumnya. Hal ini dipengaruhi konteks sosio-

1Bahijah Muhammad ‘AlT al-Sariji, “al-Tatawur al-TarikhT li
Duwar al-Mar’ah fi al-‘Asr al-‘Abbasi (750-954 M/132-334 H),”
(Disertasi, Beirut Arab University, 2016), 19.

19Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga
Buku,” xiv.

244



historis tempat tinggal Al-Syinqiti, yakni Saudi Arabia yang
waktu itu pemerintahnya menganut ideologi wahabi.

Al-Syinqitt mulai menetap dan mengajar di Riyadh pada
tahun 1951 M atau abad 20 M. Pada saat itu Saudi Arabia sudah
menganut paham wahabi sebagai ideologi resmi negara. Ideologi
wahabi yang awal mulanya didirikan oleh Muhammad bin ‘Abd
al-Wahhab sebagai gerakan keagamaan, kemudian
bertransformasi menjadi gerakan politik karena menjalin
hubungan dengan raja Muhammad bin Sa‘td.!!! Wahabi resmi
menjadi ideologi Saudi Arabia bersamaan dengan pendirian
negara Arab Saudi pada seperempat terakhir abad 18 M.!!2

Demikian penjelasan faktor-faktor yang mempengaruhi
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad
4-14 H. Penjelasan yang telah disebutkan menunjukkan faktor
tersebut terdiri dari faktor internal berupa teks Al-Qur’an itu
sendiri dan faktor eksternal berasal dari mufasir. Dalam dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri, faktor eksternal lebih dominan,
karena terdiri dari empat faktor, yaitu sumber penafsiran, sikap
terhadap riwayat, kecenderungan pemikiran mufasir dan konteks

sosio-historis mufasir. Dari keempat faktor eksternal ini, konteks

M Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The
Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of
Saudi Women,” 54.

12Unggul Purnomo Aji, Kerwanto, “Teologi Wahabi: Sejarah,
Pemikiran dan Perkembangannya,”EL-ADABI: Jurnal Studi Islam, Vol.
2, No. 1 (2023): 49.

245



sosio-historis mufasir yang sangat berperan mempengaruhi
penafsiran para mufasir. Adapun faktor internal terdiri dari tiga
faktor, yaitu keberadaan makna hakikat dan majaz, pokok
pembahasan ayat dan susunan ayat dalam mushaf.

Penjelasan di atas menunjukkan dinamika ayat relasi
suami-istri tidak hanya dipengaruhi oleh satu faktor saja, tetapi
dipengaruhi berbagai faktor, baik internal maupun eksternal saja,
ataupun percampuran faktor internal dan eksternal, seperti terlihat
pada tabel berikut ini:

246



Tabel 4.1

Faktor Internal dan Ekternal Dinamika Penafsiran Ayat Relasi

Suami-Istri
Ayat Relasi Suami-Istri
Hunna
Faktor al-Rijalu Qawwamiina Nisa’ukum LLll(b ﬁsuv'\'/
Internal ‘ald al-nisa’ Harsun axum Wa
Lakum Antum
dan Eksternal Libasun
Lahunna
Faktor Internal
Makna  Hakikat ) i} N
dan Majaz
Pokok
Pembahasan \ - N
Ayat
Susunan Ayat ) N )
dalam Mushaf
Faktor Eksternal
Sumber
Penafsiran v v v
Sikap  terhadap ) ) N
Riwayat
Kecenderungan N ) N
Pemikiran
Konteks  Sosio- N ) i
Historis

Tabel 4.1 menjelaskan bahwa dinamika penafsiran ayat

al-rijalu gawwamiina ‘ala al-nisa’ disebabkan empat faktor, yaitu

satu faktor internal berupa pokok pembahasan ayat. Faktor

lainnya berupa tiga faktor eksternal berupa sumber penafsiran,

kecenderungan pemikiran mufasir dan konteks sosio-historis.

Sedangkan dinamika penafsiran ayat nisa ukum harsun lakum

disebabkan dua faktor, satu faktor internal yakni susunan ayat

247



dalam mushaf dan satu faktor eksternal berupa sumber penafsiran.
Adapun dinamika penafsiran ayat hunna libasun lakum wa antum
libasun lahunna dipengaruhi oleh lima faktor. Dua faktor internal
berupa makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan ayat,
kemudian tiga faktor eksternal yang terdiri dari sumber
penafsiran, sikap mufasir terhadap riwayat dan kecenderungan

pemikiran mufasir.

Ada empat hal penting yang ditunjukkan dari penjelasan
faktor dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri. Pertama, tidak
ada faktor tunggal yang mempengaruhi produk penafsiran.
Artinya banyak faktor yang mempengaruhi proses dan produk
penafsiran, sehingga pembaca tafsir perlu cermat dalam
mengidentifikasi faktor-faktor terebut, seperti yang terlihat pada

tabel 4.1 tiap ayat relasi suami-istri dipengaruhi pelbagai faktor.

Kedua, metodologi tafsir baik itu sumber, metode dan
pendekatan tafsir, tidak selalu menjadi tolok ukur penilaian
sebuah tafsir sejalan dengan prinsip keadilan gender ataukah
mengandung potensi bias gender. Melainkan perlu menelusuri
faktor konteks sosio-historis seorang mufasir, karena konteks
sosio-historis merupakan faktor yang sangat berpengaruh dalam

membentuk sebuah penafsiran.

Sembilan belas mufasir yang dikaji pada penelitian ini
hampir semuanya menggunakan metode tafsir rahlili, tetapi
nyatanya penafsiran yang dihasilkan berbeda-beda, terdapat
penafsiran yang berpotensi bias gender dan di sisi lain ditemukan

248



sebagian besar penafsirannya mengarah pada prinsip keadilan
gender. Terkait sumber penafsiran, terlihat antara lain dari
penafsiran al-Tabari dan al-Mawardi atas kata gawwam yang
meskipun menggunakan sumber riwayat tetap sejalan dengan
prinsip keadilan gender yang mengarah pada bentuk peran suami
atas istrinya, karena keduanya hidup di masa kejayaan dinasti
Abbasiyah dan masa keemasan ilmu pengetahuan dengan konteks
sosial perempuan berada pada posisi yang egaliter dengan laki-
laki.

Berbeda dengan Ibnu Kasir yang meskipun sama dengan
al-TabarT dan al-Mawardi menggunakan riwayat sebagai sumber
penafsiran kata gawwam, tetapi hasil penafsirannya sangat
berpotensi disalahpahami sebagai tafsir yang bias gender, karena
mengarah pada otoritas dan superioritas suami atas istri. Hal ini
disebabkan Ibnu Kasir hidup dalam konteks masa kemunduran
ilmu pengetahuan dan kondisi politik yang sangat kacau dengan

adanya banyak konflik dan peperangan.

Contoh yang berkaitan dengan pendekatan penafsiran
terlihat dari perbedaan penafsiran kata gawwam menurut al-
Zamakhsari dan Abu Hayyan. Meskipun keduanya sama-sama
memiliki kecenderungan ilmu bahasa, tetapi penafsiran al-
Zamakhsyari atas kata gawwam mengarah pada potensi bias
gender, karena dipengaruhi struktur sosial yang dijumpainya
berupa pola relasi kepemimpinan penguasa yang mutlak atas

rakyatnya, lalu dijadikan model relasi suami-istri.

249



Sedangkan Abu Hayyan dipengaruhi struktur sosial masa
kejayaan keilmuan pada masa dinasti Umayyah Il. Saat itu
perempuan mendapat kesempatan peran publik secara bebas,
bahkan banyak perempuan menjadi tulang punggung ekonomi
keluarga, sehingga terlihat Abu Hayyan juga memahami relasi
suami-istri secara terbuka dengan melakukan reinterpretasi kata
rijal bukan sebagai laki-laki, tetapi kemampuan memberikan

perlindungan dan bekerja dengan baik.

Ketiga, penilaian sebuah tafsir termasuk adil gender atau
berpotensi melahirkan bias gender tidak dapat ditentukan oleh
periodesasi tafsir. Tidak ada jaminan penafsiran mufasir modern
selalu sesuai dengan prinsip adil gender. Begitu juga tidak ada
jaminan mufasir klasik selalu menghasilkan penafsiran yang

mengarah pada tidak adil gender dalam konteks kontemporer.

Al-Razi dan Aba Hayyan sebagai mufasir klasik nyatanya
menghasilkan penafsiran yang adil gender dan sangat relevan
dengan diskursus kontemporer, karena penafsiran keduanya
mengarah pada relasi suami yang agaliter dan terbuka.
Sebaliknya, al-Syaukani dan al-Syinqiti sebagai mufasir modern
justru menghasilkan penafsiran yang kontra produktif dengan
semangat gender equality karena mengarah pada bentuk otoritas

dan superioritas suami atas istrinya.

Keempat, tiap mufasir tidak bisa dinilai secara tunggal
sebagai mufasir yang adil gender atau bias gender, karena produk
penafsiran dari seorang mufasir adakalanya berbeda-beda.

250



Misalnya terlihat pada al-Zamakhsyari, ketika menafsiran kata
gawwam produk penafsirannya lebih mengarah pada pola relasi
suami-istri owner-property, dan tidak sejalan dengan prinsip adil
gender, tetapi penafsiran al-ZamakhsyarT atas kata /ibas mengarah
pada relasi emosional suami-istri berupa romantic relationship
yang sangat penting guna mewujudkan gender equality sehingga

sangat sejalan dengan prinsip adil gender.

251



BAB V

URGENSI DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-
ISTRI ABAD IV-XIV H DALAM PENGEMBANGAN
METODOLOGI TAFSIR AL-QUR’AN KONTEMPORER

Bab ini akan menggambarkan kebermanfaatan dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad IV-XIV H. Penulis
melihat dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri tidak hanya
berfungsi sebagai preferensi untuk memahami kandungan ayat
relasi suami-istri, tetapi juga dapat memberikan kontribusi positif
dalam pengembangan metodologi penafsiran Al-Qur’an saat ini.
Pada bab ini penulis berusaha menawarkan tiga alternatif
pengembangan metodologi penafsiran  Al-Qur’an berbasis
dinamika penafsiran. Tiga alternatif yang dimaksud adalah
dinamika penafsiran sebagai data historis, dinamika penafsiran
sebagai komplemen tahapan penafsiran Al-Quran dan dinamika

penafsiran sebagai gagasan tafsir historis-kritis.

A. Dinamika Penafsiran sebagai Data Historis
Secara bahasa kata dinamika berarti gerak, gelora dan
semangat.! Dinamika juga disebut sebagai ilmu yang mempelajari

gerak suatu objek.? Oleh karena itu, secara umum kata dinamika

ITim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa,
(Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, t.t.), 134.

2Suci Musvita Ayu dkk., Buku Ajar Dinamika Kelompok,
(Yogyakarta: cv.Mine 2019), 2.

252



digunakan untuk menjelaskan fenomena perubahan dan

perkembangan dalam sebuah objek tertentu.

Wildan Zulkarnain seperti yang dikutip Usamah
menjelaskan kata dinamika mengandung makna tenaga, kekuatan,
selalu bergerak, berkembang, menyesuaikan diri terhadap
keadaan. Kata dinamika juga mengandung makna interaksi,
interdependensi/keterkaitan antar individu atau kelompok.?
Penjelasan ini menunjukkan kata dinamika mengandung tiga hal.
Pertama, perubahan atau perkembangan fenomena yang
mengisyaratkan penyesuaian diri. Kedua, interaksi antar pihak
karena adanya keterkaitan yang saling mempengaruhi. Ketiga,
kecenderungan fenomena pada isu tertentu yang menunjukkan

kekuatan.

Dengan mengacu pengertian dinamika, maka penjelasan
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri sebagai sebuah data
historis pada bab ini akan mencakup perubahan atau
perkembangan penafsiran ayat relasi suami-istri, bentuk interkasi
antar penafsiran dan kecenderungan penafsiran ayat relasi suami-
istri dalam rentang abad 4-14 H.

Pada bab Il telah dijelaskan bentuk perubahan penafsiran

kata gawwam, harsun dan libas dalam rentang abad 1V-XIV H.

Perubahan tersebut menunjukkan adanya perbedaan penafsiran

3Usamah Hisyam, “Dinamika Komunikasi Dakwah Parmusi di
Perbatasan NTT-Timor Leste,” Tesis Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2006, 69.

253



kata tersebut, yang dalam hal ini terlihat dari sebaran distingsi
makna kata gawwam, harsun dan libas di tiap abadnya.

Telah dijelaskan pada bab Il bahwa perubahan penafsiran
kata gawwam terdiri dari enam distingsi makna, mulai dari
penafsiran yang menunjukkan peran suami, peran suami dengan
disertai otoritas, penafsiran yang hanya menunjuk otoritas suami
atas istrinya, relasi suami-istri yang egaliter, relasi suami-istri
yang terbuka dan terakhir penafsiran yang mengarah pada otoritas
suami yang disertai superioritas suami atas istri. Keenam distingsi
makna tersebut tersebar dalam rentang abad 4-14 H. Berikut ini
penulis sajikan sebaran enam distingsi makna kata gawwam
dalam rentang abad 4-14 H.

Gambar 4.1
Sebaran Penafsiran Ayat al-Rijalu Qawwamiina ‘ala
al-nisa’

Abl Hayyan
Relasi Suami-Istri Terbuka

al-Razi
Relasi Suami-Istri Egaliter
Rasyid Rigs

AlSuydti Ibnu Asyir

Peran Suami
al-Tabari  al-Mawardy

al-Syaukani

Peran dan Otoritas Suami
Ibnu “Atiyah

Otoritas Suami

al-BaVelau
al-Qurtabi

al-Zamakhsyart AbiSuad  alAlds

Otoritas dan Superioritas Suami

Ibnu Kasir al-Syingiti

Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad  Abad
4H S5H 6H 7H 8H 9H 10H 13H 14H

Gambar 4.1 menjelaskan bahwa enam perubahan
penafsiran ayat al-rijalu qawwamiina ‘ala al-nisa’ pada rentang

abad 4-14 H sangat dinamis, perubahan penafsiran ditemukan

254



secara bergantian di tiap abadnya. Secara substansi penafsiran
yang mengarah pada peran suami ditemukan di empat abad (4, 5,
10, dan 14 H). Penafsiran yang mengarah pada otoritas suami
tampak mendominasi, ditemukan di enam abad (6, 7, 8, 9, 10 dan
13 H). Penafsiran yang mengarah pada otoritas disertai
superioritas suami ditemukan di dua abad (8 dan 14). Adapun
penafsiran yang mengenalkan pola relasi suami-istri secara
egaliter ditemukan pada abad 7 H. Adapun penafsiran relasi

suami-istri secara terbuka ditemukan di abad 8 H.

Gambar 4.1 juga menunjukkan bahwa penafsiran yang
paling sejalan dengan prinsip gender equality adalah penafsiran
Abt Hayyan (relasi terbuka). Adapun penafsiran yang paling
tidak sejalan dengan prinsip gender equality adalah penafsiran
yang mengandung makna otoritas disertai superioritas suami atas
istri seperti yang diungkapkan Ibnu Kasir dan al-Syinqiti. Dengan
demikian, diketahui tidak semua tafsir klasik berpotensi bias
gender. Begitu juga sebaliknya tidak semua tafsir modern sejalan

dengan prinsip adil gender.

Dinamika penafsiran kata zarsun di antara sembilan belas
mufasir yang penulis teliti tidak sevariatif perubahan penafsiran
kata gawwam,karena perubahan penafsiran kata harsun dalam
rentang abad 4-14 H terdiri dari tiga bentuk distingsi makna,
yakni penafsiran harsun sebagai kiasan peran istri mengandung
anak, penafsiran kata harsun sebagai etika berhubungan suami-

istri pada alat reproduksi dan motivasi berhubungan suami-istri

255



untuk memperoleh keturunan. Berikut ini penulis sajikan

gambaran sebaran tiga distingsi makna tersebut.

Gambar 4.2
Sebaran Penafsiran Ayat Nisa’ukum Harsun Lakum

Abi Hayyén
al-Nasafl

al-igaT Rasyid Fida

Motivasi Hubungan Seksual Suami-istri

Etika Hubungan Seksual Suami-Istri

Istri Mengandung Anak

al-Mawardr  2-Zamakhsyar AbGSuad  al-AlnsT b Asyir

Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad
4H 5H 6H 7H 8H 9H 10H 13H 14H

Gambar 4.2 menunjukkan penafsiran kata sarsun sebagai
peran istri yang diperumpamakan ladang atau tempat penyemaian
anak tanpa penjelasan konsekuensi hukum muncul di enam abad
(4, 5, 6, 10, 13 dan 14). Penafsiran istri seperti ladang dengan
disertai konsekuensi hukum berhubungan suami-istri pada alat
reproduksi juga muncul di enam abad, yakni abad 6, 7, 8, 10, 13
dan 14. Adapun penafsiran kata harsun sebagai motivasi
memperoleh keturuan muncul pertama kali di abad 8 H, lalu di
abad 9 H dan 14 H.

Berdasarkan gambar 4.2 diketahui dari sembilan belas
penafsiran kata harsun Semuanya sesuai dengan prinsip gender
equality, karena menunjukkan pembagian peran. Tetapi ada satu
penafsiran yang berpotensi disalahpahami dan berpotensi

melahirkan pemahaman bias gender, yakni penafsiran yang

256



menjeaskan peran istri mengandung anak. Adapun penafsiran
yang terbaik di antara semuanya adalah penafsiran yang
menunjukkan makna motivasi hubungan seksual suami-istri
seperti yang diungkapkan oleh al-Nasafi, AbG Hayyan al-Biqa‘T,
Rasyid Rida. Dalam tema ini, tafsir adil gender dengan nilai
tertinggi diungkapkan mufasir klasik yang diungkapkan ulang

oleh mufasir pertengahan dan modern.

Sama halnya dengan penafsiran kata harsun, perubahan
penafsiran kata /ibas menghasilkan tiga distingsi makna, yakni
libas dalam arti fisik dan psikis, /ibas terbatas pada makna fisik
dan psikis. Berikut ini gambaran sebaran tiga distingsi makna kata
libas pada rentang abad 4 sampai 14 H.

Gambar 4.3

Sebaran Penafsiran Ayat Hunna Libasun Lakum
Wa Antum Libasun Lahunna

Rasyid Ridd
Tbnu ‘Asyir

bnu ‘Atiyah Abii Hayyan Absuyifi al-SyingifT

Makna Psikis

Makna Fisik dan Psikis

Makna Fisik

Ibnu Kasir al-Syaukani

Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad Abad
4H S5H 6H 7H 8H 9H 10H 13H 14H

Gambar 4.3 menunjukkan penafsiran kata /ibas pada

makna fisik dan psikis sudah ada pada abad 4 sampai 8 H, tetapi

257



sejak abad 8 H muncul penafsiran kata /ibas dengan makna fisik
saja. Meskipun demikian, sebenarnya penafsiran kata [libas
dengan makna psikis saja sudah muncul lebih awal daripada
penafsiran yang berarti fisik, yakni sejak abad 6 H. Penafsiran
kata libas dalam arti fisik dan psikis yang paling banyak
ditemukan, yakni di tujuh abad (abad 4, 5, 6, 7, 8, 10 dan 13 H).
Adapun makna psikis saja ditemukan di lima abad, yakni pada
abad 6, 8, 9, 10 dan 14 H. Adapun makna fisik saja sangat sedkit,
hanya ditemukan di dua abad, yakni abad 8 dan 13 H.

Perubahan bentuk penafsiran kata /ibas semuanya sejalan
dengan prinsip gender equality karena menunjukkan adanya
hubungan kesalingan baik secara fisik maupun psikis. Namun
demikian, terdapat penafsiran yang paling baik berupa makna
psikis menunjukkan relasi emosional romantic relationship yang
dijelaskan oleh al-Zamakhsyari al-Baidawi, al-Nasafi, al-Biqa‘T,
Abt Su‘td dan Rasyid Rida.

Sebaran distingsi makna ayat relasi suami-istri dalam
rentang abad 4-14 H, yang ditunjukkan dari distingsi makna yang
terkandung pada penafsiran kata gawwam, harsun dan libas,
menunjukkan adanya dua belas bentuk variasi penafsiran ayat
relasi suami-istri (gawwam sebagai peran suami, peran suami
disertai otoritas, otoritas suami, relasi suami-istri egaliter, relasi
suami-istri terbuka, otoritas suami disertai superioritas, harsun
sebagai peran istri mengandung anak, etika hubungan seksual

suami-istri, motivasi hubungan seksual suami-istri, dan /ibas

258



sebagai makna fisik dan psikis, makna fisik saja, makna psikis
saja).

Dari dua belas bentuk penafsiran ayat relasi suami-istri,
delapan bentuk penafsiran (gawwam sebagai peran suami, relasi
suami-istri egaliter, relasi suami-istri terbuka, harsun sebagai
etika hubungan seksual suami-istri, motivasi hubungan seksual
suami-istri, dan /ibas sebagai makna fisik dan psikis, makna fisik
saja, makna psikis saja) sejalan dengan prinsip keadilan gender,

Adapun empat bentuk penafsiran (gawwam sebagai peran
suami disertai otoritas, otoritas suami, otoritas suami disertai
superioritas, harsun sebagai peran istri mengandung anak)
berpotensi disalahpahami dan berpotensi dipahami secara bias
gender. Penjelasan ini menunjukkan penafsiran ayat relasi suami-

istri tidaklah tunggal/monolistik.

Temuan ini mengoreksi hasil riset Duderija yang
menyimpulkan penafsiran ayat relasi suami-istri bersifat tunggal
(bias gender), karena adanya pemahaman masyarakat yang
bersifat patriarki, bahkan karena hal tersebut diasumsikan sampai
saat ini penafsiran bias gender akan selalu ada dan sulit
dihilangkan.* Penafsiran siorah al-Nisa’ ayat 34 yang dapat

memicu munculnya bias gender perlu dikritisi, karena salah satu

4Adis Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of Q
4:34 the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities,”dalam New
Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and Interpretation, ed. Mun’im
Sirry, (Atlanta: Lockwood Press, 2019), 191.

259



bagian penting dakwah Al-Qur’an adalah menyemai nilai-nilai

kesetaraan dan kepedulian gender.’

Perbedaan hasil temuan peneliti dan Duderija disebabkan
perbedaan jumlah tafsir yang diteliti. Tafsir yang dikaji oleh
Duderija lebih sedikit dibandingkan kitab tafsir yang diteliti
penulis pada penelitian ini. Duderija meneliti enam kitab tafsir,
yakni tanwir al-migbas, al-kasyaf, tafsir al-Jalalain, tafsir al-
Maudiidr dan tafsir al-Taba'taba 7.’ Adapun penulis meneliti
sembilan belas kitab tafsir. Oleh karena itu, banyak informasi
yang tidak diungkapkan penelitian Duderija.

Dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri juga
menjadi data historis yang mengungkapkan bentuk penafsiran
mayoritas mufasir dan minoritas mufasir dalam rentang abad 4-14
H. Terkait penafsiran ayat relasi suami sebagai gawwam,
penafsiran mayoritas mufasir adalah otoritas suami atas istri yang
menuntut kepatuhan total seorang istri pada suami sebagaimana
rakyat kepada penguasa. Adapun tafsir yang minoritas adalah
relasi suami-istri yang egaliter dan terbuka. Sebagaimana terlihat

pada gambar berikut ini

SYuyun Affandi, dkk.,, “Da’wah Qur’aniyah Based on
Environmental ~ Conversation:  Revitalizing  Spiritual ~ Capital
Ecotheology, Environmentally Friendly, Gender Responsive,” Pertanika
Journal Social Sciences and Humanaities, VVol. 31, No. 1 (2022): 160.

°Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34
the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities”, 186.

260



Gambar 4.4

Penafsiran Kata Qawwim pada Abad IV-XIV H

7

3

2
I 1 1
| W |

Peran Suami  Peran dan Otoritas  Relasi Suami- Relasi Suami- Otoritas dan
Otoritas Suami Istri Egaliter Istri Terbuka Superioritas
Suami Suami

W Jumlah Mufasir

Dominasi penafsiran gawwam sebagai otoritas suami atas
istri yang ada pada kitab tafsir rentang abad 4 sampai 14 H, bisa
jadi penyebab munculnya penilaian negatif dari para peneliti dan
feminis modern bahwa penafsiran dalam kitab tafsir khususnya di
masa klasik merpakan sumber munculnya tafsir bias gender pada
saat ini. Meskipun demikian, perlu diketahui penafsiran yang
masih relevan dengan konteks saat ini meskipun pada masa itu
merupakan penafsiran minoritas, yakni penafsiran kata gawwam

yang menunjukkan relasi suami-istri yang egaliter dan terbuka.

Selanjutnya, mengenai penafsiran ayat relasi istri sebagai
harsun. Penafsiran mayoritas mufasir atas kata harsun adalah
penafsiran yang mengarah pada etika hubungan seksual suami-
istri pada alat reproduksi, sedangkan penafsiran yang minoritas
adalah penafsiran yang menjelaskan harsun sebagai motivasi
berhubungan seksual suami-istri sebagai salah satu usaha mencari

keturunan. Ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini:

261



Gambar 4.5

Penafsiran Kata Harsun Pada Rentang Abad IV-XIV H

9

Jumlah Mufasir

Istri Mengandung Etika Hubungan Motivasi Hubungan
Anak Seksual Suami-Istri Seksual Suami-Istri

Penafsiran mayoritas mufasir atas kata harsun sebagai
penjelasan etika hubungan seksual suami-istri menunjukkan pada
masa itu para mufasir lebih mengarahkan penafsirannya pada
wilayah etika hukum, yakni tidak dibenarkan hubungan seksual di
selain alat reproduksi. Penjelasan ini juga menunjukkan bahwa
tidak ada ayat Al-Qur’an yang mengarah pada pembenaran
kekerasan dan eksploitasi seksual pada istri. Justru sebaliknya,
penafsiran yang dominan mengarah pada aturan yang jelas dalam
hubungan seksual, bahkan ditemukan juga penafsiran yang
mengarah pada motivasi hubungan seksual suami-istri sebagai
salah satu usaha mencari keturunan, bukan semata-mata

memenuhi syahwat.

Adapun penafsiran mayoritas sembilan belas mufasir atas
ayat bentuk relasi suami-istri sebagai /ibas bagi pasangannya
adalah mengarah pada makna fisik dan psikis, sedangkan

penafsiran yang kecil berupa makna fisik.

262



Gambar 4.6

Penafsiran Kata Libds Pada Rentang Abad IV-XIVH

10

® Jumlah Mufasir

2

Makna Fisik dan Makna Fisik Makna Psikis
Psikis

Gambar 4.6 menunjukkan mayoritas mufasir memahami
kata /ibas dalam arti fisik dan psikis. Ini menjadi data historis
yang penting sebagai bukti bahwa spirit Al-Quran dalam relasi
suami-istri adalah mewujudkan hubungan suami-istri yang saling
menjaga dan menguatkan. Bahkan penafsiran mufasir atas kata
libas sebagai makna psikis juga memberikan peran penting,
karena melahirkan evolusi tafsir kata Zlibas menjadi lebih
komprehensif dan inspiratif dalam rangka terwujudnya tujuan
mulia pernikahan berupa sakinah (ketenteraman bagi tiap
pasangan).

Penjelasan jumlah mufasir berdasarkan distingsi makna
ayat relasi suami-istri di atas sebagaimana terlihat pada gambar
4.4, 45 dan 4.6 menunjukkan ada interaksi di antara mufasir,
kesamaan penafsiran ternyata dipengaruhi para mufasir
terdahulunya. Terdapat tiga bentuk interaksi antar mufasir yang
juga menjadi tanda dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri

263



Pertama, interaksi al-Mawardi dan al-Tabari. Penafsiran
al-Mawardi atas kata gawwam, harsun dan libas sangat identik
dengan penafsiran al-Tabari, baik dari substansi maupun redaksi,
hanya sedikit perbedaan yang ada, yakni ketika menafsirkan kata
libas dalam arti fisik. Al-TabarT menyebutkan “badan suami dan
istri menjadi penutup pasangannya saat tidur tanpa mengenakan
pakaian”. Dari penjelasan tersebut al-Mawardi hanya menyebut

badan suami dan istri menjadi penutup pasangannya saat terbuka.

Kedua, penafsiran mayoritas mufasir atas kata gawwam
mengarah pada otoritas suami atas istri yang diungkapkan dengan
redaksi suami melarang dan memerintah istri seperti penguasa
atas rakyatnya. Penafsiran ini diungkapkan oleh al-Zamakhsyari,
al-Qurtubi, al-Baidawi, al-Nasafi, al-Biqa‘l, Abt Su‘nd, al-Alisi.
Ketujuh mufasir tersebut mengungkapkan penafsirannya dengan
redaksi yang serupa yaitu amirin wa al-nahin kama yaqumu al-
wulah ‘ala al-ra ‘iyah.

Penafsiran dengan redaksi amirin wa al-nahin kama
yaqgiamu al-wulah ‘ald al-ra‘iyah pertama kali diungkapkan al-
Zamakhsyari di abad 6 H. Oleh karena itu, kemungkinan besar
para mufasir di abad berikutnya merujuk pendapat al-

Zamakhsyari. Selain karena adanya kesamaan redaksi, disebutkan

264



juga bahwa di antara mufasir tersebut ada Abt Su‘tid yang sangat

mendalami tafsir karya al-Zamakhsyari dan al-Baidaw1.’

Interaksi al-Zamakhsyari dengan mufasir lainnya juga
terlihat pada penafsiran kata /ibas yang mengarah pada relasi
suami-istri secara emosional berupa romantic relationship.
Penafsiran ini pertama kali diungkapkan al-Zamakhsyari dengan
redaksi galla sabrukum ‘anhunna wa sa‘uba ‘alaikum
ijtinabuhunna. Penafsiran ini kemudian dikutip oleh lima mufasir
dari berbagai abad berikutnya yakni al-Baidawi, al-Nasafi, al-
Biqa‘l, Abta Su‘dd dan Rasyid Rida yang tergolong mufasir
modern.

Bahkan Rasyid Rida menyebutkan dalam tafsir al-Manar
penafsirannya  tersebut  mengikuti  penafsiran  gurunya
(Muhammad ‘Abduh) yang mengutip sahib al-Kasyaf (al-
Zamakhsyari).® Contoh selanjutnya adalah penafsiran kata harsun
yang menunjukkan makna motivasi hubungan seksual suami-istri
pertama kali diungkapkan al-Nasafi. Kemudian dikutip oleh Abt
Hayyan, al-Biqa‘1 dan Rasyid Rida.

Bentuk interaksi para mufasir di atas menunjukkan

adanya pengaruh atau kekuatan salah satu mufasir yang terbukti

’Sayyid Muhammad ‘Ali lyazi, al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Taba‘ah wa al-Nasyr li
Wizarah al-Sagafah wa al-Irsyad al-Islami, 1386 H), 184.

$Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 2, (Kairo: al-
Hai’ah al-Misriyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1990), 176.

265



dijadikan rujukan dan mempengaruhi mufasir lainnya. Bentuk
interaksi lainnya adalah penjelasan para mufasir yang secara
substansi merespon penjelasan mufasir lainnya. Contohnya adalah
penafsiran kata al-rijal pada ayat al-rijalu qawwamiina ‘ald al-
nisa’ (QS. al-Nisa: 34) yang telah dijelaskan pada bab Il bahwa
Abt Hayyan memahami kata rijal bukan sebagai laki-laki (jenis
kelamin), tetapi sifat mampu melindungi dan bekerja dengan baik.
Di antara delapan belas mufasir lainnya, ada Ibnu ‘Asylir yang
membahas makna rijal. Menurut Ibnu ‘Asyiir, kata rijal dalam

surah al-Nisa’ ayat 34 berarti laki-laki (jenis kelamin).’

Penafsiran Ibnu ‘Asyilir bertentangan dengan Abii
Hayyan. Penulis memahami penafsiran Ibnu ‘Asyiir tersebut
secara tidak langsung merupakan respon terhadap Aba Hayyan.
Mengingat keduanya juga sama-sama mufasir yang memberikan
perhatian khusus kepada makna kebahasaan. Meskipun keduanya
tidak hidup di masa yang sama, tetapi menunjukkan adanya

interaksi antara keduanya.

Data historis dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
tidak hanya menunjukkan adanya perubahan penafsiran dan
interaksi antar mufasir, tetapi juga menunjukkan bagaimana
situasi politik, sosial dan perkembangan keilmuan yang terjadi
saat itu. Telah disebutkan pada bab sebelumnya al-Tabari sebagai

mufasir abad 4 H dari Thabaristan (Iran) dan al-Maward1 sebagai

*Muhammad Tahir bin ‘Asyiir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,
juz 5, (Tunisia: al-Dar al-Ttnisiyah li al-Nasyr, 1984), 38.

266



mufasir abad 5 H dari Bashrah (Irak) hidup di masa kejayaan
dinasti Abbasiyah dan masa keemasan ilmu pengetahuan, ditandai
status perempuan yang mendapat hak dan kemerdekaannya secara
utuh, hingga mendukung al-Tabari dan al-Mawardi menafsirkan
ayat relasi suami-istri secara proporsional berupa peran suami

dalam relasi suami-istri.

Kondisi sosial dan politik abad 6 hingga 13 H berbeda-
beda, sehingga menjadikan para mufasir tersebut memberikan
penafsiran yang beragam dan mengalami perubahan, seperti yang
telah disebutkan pada bab IV. Al-Baghawi yang hidup di
Khurasan (Iran) menjadi saksi berlangsungnya masa kemunduran
dinasti Abbasiyah'® yang ditandai peran perempuan yang mulai
terbatas, citra negatif yang dialamatkan pada perempuan. Oleh
karena itu, penafsiran al-Baghawi atas kata gawwam mulai
mengarah pada otoritas suami atas istrinya, di samping tetap

menyebutkan peran suami.

Al-Zamakhsyar1 hidup di wilayah Khawarizmi (Turkistan
Rusia), selain menjumpai  wilayah-wilayah kecil yang
memisahkan diri, ia juga hidup di masa keemasan pemerintahan
dinasti Saljuk yang dipimpin Abu al-Fath Malisykah, dengan
perdana menteri Nizam al-Muluk. Al-Zamakhsyari sangat
berkeinginan mendapatkan jabatan dan pengakuan dari para

penguasa, sehingga ia sering membuat syair yang berisi pujian-

19¢Abd al-Ghani Qasim Ghalib al-Syarjai, al-Imam al-Syaukant
Hayatuhu wa Fikruhu, (Beirut: Muassasah al-Risalah, t.t.), 18.

267



pujian kepada para penguasa.!'Perjumpaan al-Zamakhsyari
dengan kondisi sosial wilayah-wilayah dinasti Abbasiyah yang
tengah mengalami kemunduran dan interaksi secara intens dengan
para penguasa, menjadikan al-Zamakhsyari sebagai mufasir yang
secara tegas menyamakan relasi suami-istri dengan relasi

penguasa dan rakyat.

Ibnu ‘Atiyah hidup di Andalusia (Spanyol) pada masa
pemerintahan dinasti Murabitun. Ibnu ‘Atiyah tidak hanya
menjadi seorang ulama, hakim dan pengajar, tetapi juga ikut
berjuang bersama dinasti Murabitun. Ibnu ‘Atiyah sering ikut
berperang bersama pasukan dinasti Murabitun untuk menghalau
musuh yang hendak mengusir umat muslim dari Andalusia.!?Oleh
karena itu, penafsiran Ibnu ‘Atiyah atas kata gawwam sangat

menekankan penjagaan sungguh-sungguh dari suami atas istri

'Kamal Jabarl ‘Abhari, al-Zamakhsayri Siratuhu Asaruhu wa
Mazhabuhu al-Nahwi, (Oman: Dar al-Jinan, 2014), 13, 28. Shaifullah
Rusmin, “Penafsiran al-Zamakhsyari dalam Tafsir al-Kasysyaf (Tinjauan
Kritis Pada Aspek Teologi, Fikih, Sosial Kemasyarakatan, Politik dan
Aspek-Aspek Kehidupan Manusia),” (Disertasi, Universitas Islam
Negeri Alauddin Makasar, 2018), 75-76, 86.

2Awalnya Ibnu ‘Atiyah mendapat perlakuan yang tidak baik
dari dinasti Murabitun, bahkan ayahnya pernah diasingkan dari
Andalusia dan dikembalikan lagi di Granada, karena sikap tegas kritik
Ibnu ‘Atiyah kepada para penguasa. Pada akhirnya ketika Andalusia
diserang oleh pasukan Kristen, dan pemerintah Murabitun membela dan
melindungi Andalusia dari serangan musuh, maka Ibnu ‘Atiyah bersama
ayahnya ikut bergabung berjihad bersama pasukan Murabitun. Djamel
Hadjira, “Hayah al-Imam Ibnu ‘Atiyah wa Asaruhu al-Fikriyah,” Majalah
al- ‘Ulam al-Islamiyah, Vol. 3, No. 1 (2021): 95.

268



disertai kekuasaan penuh atas istrinya. Ini tampaknya dipengaruh
perjalanan hidupnya saat itu.

Al-Razi yang hidup pada abad 7 H di Rayy (Iran) yang
termasuk wilayah penting pemerintahan Abbasiyah, meskipun
saat itu kekuasaan dinasti Abbasiyah mulai melemah, tetapi tidak
langsung berimbas pada menurunnya perkembangan ilmu
pengetahuan dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan terus
berkembang.!* Ilmu pengetahuan masih berkembang terbukti
adanya eksistensi dan kiprah tokoh perempuan, menunjukkan
adanya kesamaan peran antara laki-laki dan perempuan, sehingga
yang menginspirasi al-Razi menafsirkan kata gawwam sebagai
relasi suami-istri yang egaliter.

Al-Qurtubt hidup di Andalusia (Spanyol) abad 7 H pada
masa dinasti al-Muwahidun yang memusatkan perhatian dan
kekuasaan untuk menjaga Andalusia, karena pada masa itu umat
muslim mengalami kelemahan dan menghadapi perlawanan,
perpecahan dan perebutan kekuasaan. Bahkan sebagian umat
muslim berkoalisi membantu musuh Islam, sehingga tidak dapat

dihindari akhirnya umat muslim dikuasai Eropa.'*

BMuhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, Anzar Agquil,
“Kondisi Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya
Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24, No. 1
(2023): 77.

"“Masyhfir ~ Hasan Mahmid Salman, al-Imam al-Qurtabi
Syaikh A’ immah al-Tafstr, (Damaskus: Dar al-Qalam, 1993), 20-22.

269



Pada abad 7 H yang menjadi konteks masa hidup al-
Baidawi di Syiraz (Iran) juga disebut sebagai masa terburuk
dalam perpolitikan Islam klasik, kelemahan dari sisi internal dan
eksternal dan banyaknya dinasti yang memisahkan diri dari
pemerintahan Islam. Kemudian disusul dengan serangan bangsa
Mongol ke Baghdad. Hulaghu menghancurkan Baghdad,
membunuh para pemimpin, ulama dan umat muslim serta

membakar ribuan kitab yang ditulis para ulama.'®

Konteks politik dan sosial yang dijumpai para mufasir
abad 6 hingga 7 H tersebut menggambarkan sisi kemunduran dan
kehancuran dinasti Abbasiyah. Meskipun demikian masih ada
semangat memajukan ilmu pengetahuan, tetapi setelah datangnya
dinasti Mamluk dari bangsa Turki, persaingan berubah ke arah
kekuasaan. Oleh karena itu, sejak kekuasaan dinasti Mamluk
sekitar abad 8 H umat muslim hidup dalam kejumudan, pertikaian

dan kesusahan hingga abad 10 H.!®

Al-Nasafi adalah ulama kelahiran lzeh (Iran) yang
sebagian besar hidupnya ada di abad 7 H dan menjumpai abad 8
H. Saat itu, kondisi sosial politik yang dihadapi al-Nasafi sangat
buruk, karena setelah pemerintahan dikuasai bangsa Mongol,

terjadi banyak peperangan dan kekacauan, para penguasa

SMuhammad al-Zuhali, al-Qadi al-Baidawi al-Mufassir al-
Usilt al-Mutakallim al-Fagih al-Adib Sahib al-Tasanif al-Masyhiirah,
(Damaskus: Dar al-Qalam, 1988), 18-19.

16Al-Syarjai, al-fmam al-Syaukant, 19.
270



mengelola negara dengan mengikuti peraturan Mongol. Oleh
karena itu, al-Nasaft sangat menjauhi dunia politik dan penguasa.
Meskipun demikian, al-Nasafi dan para ulama lainnya diberikan
kebebasan menulis karya, mengajarkan ilmu pengetahuan yang

dimilikinya tanpa ada ketakutan.!’

Abii Hayyan barasal dari Granada yang menjumpai masa
keemasan Umayyah Il di Andalusia.'® Dengan kondisi perempuan
di Andalusia sangat menikmati kebebasan, kesetaraan dan
kedudukan yang mulia, mereka ikut berperan dalam berbagai
bidang, mulai dari keilmuan, peradaban dan sastra, serta memiliki
kedudukan yang sama dan juga melebihi laki-laki serta ikut
berperan aktif dalam kepemimpinan dan urusan rumah tangga

bersama suaminya. '’

Ibnu Kasir hidup di Damaskus (Suriah) yang saat itu
menyatu dengan Mesir di bawah kepemimpinan dinasti Mamluk.
Secara politik pada masa ini dihadapkan pada berbagai pertikaian
dan upaya perebutan kekuasaan, baik secara internal maupun

eksternal. Meskipun demikian, di sisi lain terdapat kemajuan

17 Abdullah ‘Al Abt al-Wafa Jad al-Rab, “al-Imam Abd al-
Barakat al-Nasafi al-Mutawaffa sanah (710 H) wa Ara’uhu al-
Kalamiyah (‘Ard wa Naqd),” (Disertasi Jami‘ah Al-Azhar Kairo, 2019),
30.

Blyazi, al-Mufassiriin Hayatuhum wa Manhajuhum, juz 1, 269.

1°Bahijah Muhammad ‘Ali al-Sariji, “al-Tatawur al-Tarikht li
Duwar al-Mar’ah fi al-‘Asr al-‘Abbasi (750-954 M/132-334 H),”
(Disertasi, Beirut Arab University, 2016), 19.

271



dalam bidang ilmu pengetahuan yang juga dipelajari oleh
kalangan penguasa dinasti Mamluk.?

Sebagai mufasir abad 9 H, al-Biqa‘Tt yang berasal dari
Begaa (Suriah) hidup pada masa pemerintahan dinasti Mamluk
Burji. Saat itu, terjadi banyak peperangan, perpecahan, baik dari
dalam maupun luar pemerintahan karena perebutan kekuasaan.
Bahkan diceritakan al-Biga‘t sempat dipenjara karena
menyampaikan kebenaran dan koreksi atas perilaku para raja yang
menyimpang dari ajaran agama.?! Kondisi sosial politik yang
dialami al-Nasafi, Ibnu Kasir dan al-Biga‘t tampaknya
menjelaskan sebab di balik preferensi mereka dalam menafsirkan
kata gawwam sebagai otoritas suami seperti penguasa, karena saat
itu kondisi sosial politik sangat tidak mendukung peran

perempuan.
Al-Suyiitt sebagai mufasir abad 10 H hidup di Mesir pada
masa kepemimpinan dinasti Mamluk Burji. Banyak dari khalifah

dinasti Mamluk yang memberikan perhatian dan mencintai ilmu,

2Muhammad al-Zuhali, Ibnu Kasir al-Dimasyqi al-Hafiz al-
Mufassir al-Mu arrikh al-Faqih, (Damaskus: Dar al-Qalam, 1995), 16-
19.

2IAkram ‘Abd al-Wahhab al-Mausilt, al-Imam al- ‘Allamah
Burhan al-Din al-Biga ‘t wa Manhajuhu fi al-Tafsir, (Oman: Dar al-Fath,
2014), 14-15, 17.

272



sebagiannya terkenal dengan ketakwaan, sifat wara® dan
kegigihan yang besar membela agama dan negara.?

Penjelasan di atas menunjukkan pada abad 10 H para
penguasa dinasti Mamluk juga memberikan perhatian mereka
pada ilmu dan agama. Tampak dari penjelasan ini keadaan sosial
relatif kondusif, sehingga penafsiran al-Suyiti atas ayat relasi
suami sebagai gawwam tidak seperti para mufasir sebelumnya
yang menekankan otoritas suami, tetapi al-Suyati justru kembali
menafsiran kata gawwam sebagai peran suami, sebagaimana al-
Tabari dan al-Mawardi.

Abt Su‘ad hidup di abad 10 H, tetapi tidak menjumpai
masa pemerintahan dinasti Mamluk, karena Aba Su‘Gd hidup
pada masa dinasti Utsmaniyah sebagai ulama dan mufti kerajaan,
pada masa pemerintahan Sultan Sulaiman al-Qantini. Pada masa
itu kedudukan para ulama sangat terhormat, termasuk Abt Su‘ad
yang memiliki kedudukan penting sebagai mufti di Istanbul.?® Ini
menunjukkan kedekatan Abi Su‘td dengan sultan yang berkuasa,
sehingga wajar jika penafsirannya atas kata gawwam mengarah

pada otoritas suami atas istri seperti otoritas penguasa atas rakyat.

2lyad Khalid al-Tibba‘, al-Imam al-Hafiz Jalal al-Din al-
Suyiatt Ma ‘lamah al-‘Ulim al-Islamiyah, (Damaskus: Dar al-Qalam,
1996), 14, 17.

Isam Muhammad °‘Ali ‘Abd al-Hafiz ‘Adwan, “Syaikh al-
Islam Abu Su‘ad Afandi,” Majalah Jami‘ah al-Qudus al-Maftihah li
Abhas wa al-Dirasat, No. 22 (2011): 263-264.

273



Al-Aldst adalah mufasir dari Baghdad (lrak) yang
termasuk wilayah kekuasaan dinasti Utsmaniyah. Al-Alast
menjumpai masa kemunduran dinasti Utsmaniyah, yang ditandai
dengan adanya tindakan sewenang-wenang para khalifah,
penyimpangan dari prinsip ajaran agama serta kesulitan ekonomi

di masyarakat.*

Banyak wilayah yang telah dikunjungi al-Altst, termasuk
Mosul dan belajar di Istanbul. Di sanalah al-Aldst bertemu dan
dimuliakan oleh sultan ‘Abd al-Majid |.>Masa kemunduran
dinasti Utsmaniyah, interaksi al-Altsi dengan sultan dan konteks
sosial yang al-Alaist temui di berbagai daerah yang dikunjungi
dapat dijadikan alasan mengapa al-Alasi lebih mengarahkan
penafsiran kata gawwam dalam arti kekuasaan suami atas istri

secara mutlak.

Al-Syaukant hidup di masa modern yang ditandai dengan
semangat kebangkitan menghadirkan kembali nilai-nilai luhur
Islam. Al-Syaukani dikenal sebagai mujadid yang merespon
kejumudan pemikiran, fanatisme mazhab yang merupakan
warisan masa pertengahan. Al-Syaukani semasa dengan
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab, dan mendahului para

2Ahmad al-Usairy, Sejarah Islam, terj. Samson Rahman,
(Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008), 363.

Khair al-Din al-Zirikli, al-4‘lam Qamus Tardjim, juz 5,
(Beirut: Dar al-‘Ilmi li al-Malayin, 2002), 29. Al-Durar al-Saniyah al-
Mausii‘ah al-Tarikhiyah https://dorar.net/history/event/4617 diakses 2
Desember 2024.

274


https://dorar.net/history/event/4617

pembaharu Islam modern, seperti al-Afghani dan lainnya. Al-
Syaukani adalah mujadid di Yaman, sedangkan Muhammad bin
‘Abd al-Wahhab mujadid dari Saudari Arabia yang sama-sama
menyerukan ijtihad, meninggalkan taklid dan menyeru kembali
pada Al-Qur’an dan hadis. Al-Syaukani banyak berinteraksi dan
terpengaruh dengan konsep pembaharuan akidah Muhammad bin
‘Abd al-Wahhab.?

Rasyid Rida hidup di abad 14 H dalam konteks sosial
masyarakat muslim Mesir yang mengalami kemerosotan dan
meninggalkan nilai-nilai agama. Pada saat yang sama Perancis
sedang mencapai kejayaannya. Oleh karena itu, Rida gigih
menjawab problem sosial dan keagamaan tersebut dengan

melakukan pembaharuan pemahaman Islam.?’

Ibnu ‘Asyur hidup dalam kondisi terjadinya kolonialisme,
sehingga ia tidak hanya berperan sebagai ulama, tetapi juga
sebagai pejuang nasionalisme di Tunisia sebagai anggota jihad
bersama Muhammad Khadr Husain. Keduanya pernah dijebloskan

ke dalam penjara dan mendapatkan rintangan yang tidak kecil

26Al-Syarjai, al-Imam al-Syaukani, 19-20. Meskipun demikian,
al-Syaukani mempunyai sikap yang berbeda dengan beberapa murid
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab, salah satunya Su‘td bin ‘Abd al-
‘Aziz. Misalnya dalam persoalan orang yang yang berziarah kubur
dihukumi Kkafir oleh penduduk Najd, sedangkan al-Syaukani
menghukumi orang tersebut berdosa. Al-Syarjai, al-Imam al-Syaukant,
22-23.

YMasnur  Kasim, “Muhammad Rasyid Ridha (Antara
Rasionalisme & Tradisionalisme),” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37,
No. 2 (2012): 130.

275



demi negara dan agama.’®Muhammad Khadr Husain menjadi
syaikh besar di Mesir, sedangkan Ibnu ‘Asyiir menjadi syaikh
besar di Tunisia, sebelum menjabat syaikh besar Ibnu ‘Asyir

pernah menjabat sebagai hakim dan mufti.2°

Konteks sosial politik Rasyid Rida dan Ibnu ‘Asyur
menggambarkan adanya problem hegemoni barat dan praktik
keagamaan umat muslim yang tidak sejalan dengan ajaran Islam.
Ini berbeda dengan kondisi sosial politik al-Syinqiti yang hidup di
Riyadhh dengan kondisi sosial politik stabil di bawah kerajaan
Arab Saudi dengan paham Wahabi sebagai ideologi kerajaannya,

seperti yang telah disebutkan pada bab sebelumnya.

Oleh karena itu, penafsiran Rasyid Rida Ibnu ‘Asyir
mengarah pada implementasi relasi suami-istri yang equal, tidak
terjebak pada makna otoritas dan superioritas suami. Berbeda
dengan al-Syinqitt yang lebih mengarahkan penafsirannya sesuai
paham keagamaan Wahabi yang ada di Suadi Arabia berupa

otoritas dan superioritas suami atas istri.
Demikian pasang surut sejarah politik, sosial dan ilmu
pengetahuan dalam rentang abad 4 sampai 14 H yang ikut andil

dalam membentuk terjadinya dinamika penafsiran ayat relasi

28Mani* ‘Abd al-Halim Mahmiid, Kajian Komprehensif Metode
Para Ahli Tafsir, terj. Faisal Saleh, Syahdianor, (Jakarta, PT. Raja
Grafindo Persada, 2006), 314.

PMahmiid, Kajian Komprehensif Metode Para Ahli Tafsir, 314.

276



suami-istri dalam kitab tafsir. Dengan demikian, penjelasan
bentuk dinamika yang mencakup perubahan, interaksi dan
kekuatan, serta konteks historis yang melatarbelakanginya telah
menunjukkan penafsiran ayat relasi suami-istri sama seperti
perkembangan penafsiran dalam tema lain yang selalu bergerak
dinamis dengan pemikiran Islam dan problem sosial budaya yang
terjadi. Tidak hanya itu, sifat dinamis-dialektis menunjukkan
sembilan belas mufasir yang diteliti tidak hanya membaca teks
kitab suci Al-Qur’an, tetapi juga merangkaikannya dengan
pengamatan atas realitas sosial-politik yang tengah terjadi

mengitari kehidupan para mufasir tersebut.*

Hakikatnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
yang merupakan bagian dari hasil pemikiran ulama tafsir beserta
faktor historis yang mengitari para mufasirnya merupakan bagian
dari sejarah (historis) yang tidak bisa diabaikan. Oleh karena itu,
penting untuk memperlakukan dinamika penafsiran sebagai

sejarah pemikiran.

Ada tiga hal yang perlu dilakukan ketika mengkaji
peristiwa sejarah ataupun pemikiran, yaitu mengetahui sejarah
atau pemikiran itu sendiri, mengungkap sebab kemunculan

peristiwa atau pemikiran tersebut (historical background) dan

3slah Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan
Dinamika,” Jurnal Nun, Vol 1. No. 1 (2015): 28, 23.

277



menjelaskan relevansi peristiwa sejarah atau pemikiran terhadap

kehidupan saat ini.*!

Penelitian penulis ini termasuk kajian sejarah pemikiran,
dalam hal ini sejarah penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri. Oleh
karena itu, setelah pada bab tiga dijelaskan bentuk realitas sejarah
penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri, kemudian pada bab empat
penulis mengungkap faktor atau sebab munculnya dinamika
penafisiran ayat relasi suami-istri, maka bab lima ini merupakan
ikhtiar mengungkapkan relevansi atau kontekstualisasi sejarah

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam konteks saat ini.

Pada penelitian ini penulis mengarahkan kontekstualisasi
dinamika penafsiran tersebut pada pengembangan metodologi
tafsir Al-Qur’an kontemporer. Dengan demikian, akan terlihat
urgensi sejarah dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam
konteks saat ini pada bidang pengembangan medotologi

penafsiran Al-Qur’an.

Sejarah memberikan manfaat yang sangat besar, karena
dengan mempelajari sejarah kita dapat mengetahui keadaan umat-
umat terdahulu, termasuk akhlak mereka, para nabi, sejarah para
raja dengan model kepemimpinannnya sehingga kita dapat

mengikuti mereka dalam urusan dunia dan agama, bahkan sejarah

31Khoiruddin Nasution, “Belajar dari Sejarah Pemikiran Islam”
dalam Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam dari Masa Klasik,
Tengah, Hingga Modern oleh Muh. Alif Kurniawan dkk., (T.Tp.:
Qaulun Pustaka, 2014),

278



juga memberikan banyak sumber pengetahuan yang bermacam-
macam, dengan pandangan yang jernih dan jujur, kita dapat
memperoleh kebenaran, dengan menekuni sejarah kita dapat
terhindar dari kesalahan dan kekeliruan.*

Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri ataupun
dinamika penafsiran ayat lainnya yang merupakan bagian dari
sejarah, tentu memiliki manfaat sejarah seperti disebutkan di atas.
Melalui dinamika penafsiran kita dapat mengetahui bagaimana
para mufasir memproduksi penafsirannya. Tidak hanya itu,
dengan mengetahui dinamika penafsiran kita dapat memperoleh
beragam tafsir tentang suatu ayat. Berbekal pemikiran yang jernih
dan ketekunan, kita dapat mengambil penafsiran yang masih
relevan dengan kondisi saat ini di mana kita hidup.

Dalam  konteks  metode  penafsiran  Al-Qur’an
kontemporer, dinamika penafsiran dapat difungsikan sebagai
landasan implementasi spirit Al-Qur’an salihun li kulli zaman wa
makan dalam proses menafsirkan Al-Qur’an. Spirit ini menuntut
seorang mufasir bisa mengungkapkan suatu makna yang belum
dipahami atau belum diungkapkan mufasir sebelumnya.** Di
sinilah, dinamika penafsiran dapat difungsikan sebagai sumber

kekayaan informasi terkait penafsiran yang telah diungkapkan

32¢Abd al-Rahman bin Muhammad bin Khaldiin, Mugaddimah
Ibnu Khaldiin, (Beirtit: Maktabah Lebanon, 1992), 8.

3Jamal al-Bana, al-Aslani al-‘Azimataini al-Kitab wa al-
Sunnah Ru’yah Jadidah, (Kairo: Matba‘ah al-Hisan, 1982), 11.

279



para mufasir terdahulu, dalam rangka menghasilkan penafsiran
yang baru dan relevan dengan kondisi saat ini.

Dinamika penafsiran juga dapat menjadi pelengkap asbab
al-nuziil ayat yang sedang dikaji, meskipun kualitas keduanya
tidak bisa disamakan. Asbab al-nuziil merupakan pengetahuan
yang bersumber pada riwayat bukan ijtihad, berfungsi
menjelaskan kandungan ayat sesuai dengan kondisi saat
diturunkan. Dengan memperhatikan asbab al-nuzil dapat
diketahui aspek historis dan latar belakang pewahyuan, serta
memungkinkan mufasir melihat hakikat dan pesan dari suatu
ayat.>

Adapun dinamika penafsiran merupakan hasil ijtihad
mufasir dalam mengungkapkan makna ayat Al-Qur’an.
Pengetahuan terhadap dinamika penafsiran ayat yang sedang
dikaji, menjadikan seorang penafsir mampu mengkomparasikan
penafsiran para mufasir terdahulu guna mengungkapkan

penafsiran yang lebih relevan dengan konteks kontemporer.

Pada praktiknya, seorang penafsir kontemporer perlu

memahami asbab al-nuzil ayat yang ditafsirkan guna mengetahui

34Amal binti Mabriik bin Mubarak al-Sa‘idi, “Asar Asbab al-
Nuziill wa Ahammiaytuhu fi Fahmi al-Nas al-Qur’ani Anmiizajan Strah
Ali Imran (Dirasah Wasfiyah Tatbiqiyah),” Majalah Jami‘ah al-Qur’an
wa al-‘Ulim, No 60 (2022): 547-548. Adis Duderija, Metode
Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis Antara Liberal dan Salafi, terj. Abdul
Aziz, (Tangerang Selatan:Yayasan Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021),
141.

280



situasi dan tujuan ayat tersebut saat pertama kali diturunkan, lalu
dilanjutkan dengan meninjau dinamika penafsiran para mufasir
terkait ayat yang dikaji untuk melihat sejauh mana konteks sosio-
historis telah berubah, sehingga membantu penafsir kontemporer

memproduksi penafsiran yang lebih relevan dengan kondisinya.

Difungsikannya dinamika penafsiran sebagai data historis
yang melengkapi asbab al-nuziil sangat diperlukan, mengingat
proses dan produk tafsir Al-Qur’an merupakan bagian dari
fenomena kebudayaan. Sebagai sebuah fenomena kebudayaan,
maka penafsiran Al-Quran memiliki fungsi berbeda-beda di tiap
generasi. Dalam realitas sejarah, tafsir Al-Qur’an dan Al-Qur’an
itu sendiri pernah dijadikan sebagai legitimasi dan pembenaran
bagi ideologi dan peperangan, pemelihara harapan, serta
pengukuhan atas identitas kolektif dalam kehidupan masyarakat

tertentu.®

Tafsir Al-Qur’an sebagai fenomena kebudayaan yang
mengandung motif dan dipengaruhi banyak hal juga terlihat
dalam penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri. Contohnya mufasir
yang memahami kata gawwam sebagai otoritas suami atas istri
seperti otoritas penguasa atas rakyatnya. Penafsiran ini terinspirasi
oleh model kepemimpinan dinasti pada saat itu yang menuntut

kepatuhan rakyat secara utuh kepada penguasa. Penafsiran ini

3Imam Muhsin, “Perubahan Budaya dalam Tafsir Al-Qur’an
(Telaah terhadap Penafsiran Muhammad Abduh dalam Tafsir al-
Manar),” THAQAFIYYAT, Vol. 16, No. 2 (2015): 122.

281



bertujuan menduplikasi sistem kepemimpinan dinasti pada sistem
relasi suami-istri. Dengan demikian penafsiran ini mengharapkan

kepatuhan istri secara utuh pada suaminya.

Ditemukan juga penafsiran kata gawwam sebagai
pemimpin dan mengukuhkan keutamaan laki-laki atas perempuan.
Penafsiran ini terbentuk oleh kondisi dominasi laki-laki dalam
struktur masyarakat, yang pada saat itu perempuan dicitrakan
negatif dan terpinggirkan. Penafsiran ini tentu dalam rangka
meneguhkan kepemimpinan laki-laki atas istri. Bahkan untuk
mendukung penafsiran ini Ibnu Kasir menjadikan hadis yang
menjelaskan  ketidakberuntungan kepemimpinan perempuan

sebagai argumentasi penafsiran tersebut.

Di sisi lain ditemukan juga penafsiran kata gawwam yang
tidak mengandung unsur mengunggulkan laki-laki di atas
perempuan, bahkan menekankan relasi yang egaliter dan terbuka,
karena adanya struktur sosial yang adil dalam memberikan peran
sosial bagi perempuan dan laki-laki. Penafsiran ini mengandung
tujuan mewujudkan sistem kepemimpinan keluarga secara ideal
dan berimbang sebagaimana sturktur sosial yang menghormati

peran dan sumbangsih perempuan dan laki-laki.

Contoh lainnya adalah terkait penafsiran kata sarsun yang
oleh sebagian mufasir dipahami sebagai perintah hubungan
seksual pada alat reproduksi karena dipengaruhi riwayat asbab al-
nuzil. Penafsiran ini bertujuan untuk menjadikan tafsir sebagai
pemelihara etika hubungan seksual dalam perspektif agama.

282



Berbeda dengan sebagian mufasir lain yang memahami harsun
sebagai tujuan hubungan seksual sebagai usaha memperoleh
keturunan, Kkarena dipengaruhi pembahasan pada ayat
sebelumnya. Penafsiran terakhir ini juga mepunyai motif yang
berbeda dengan penafsiran sebelumnya, yakni untuk meletakkan
dasar hubungan seksual berupa usaha mencari keturunan, bukan

semata memenuhi hawa nafsu.

Contoh di atas menunjukkan bahwa tafsir kata gawwam
dan harsun dibentuk oleh kondisi yang berbeda-beda, baik berupa
konteks sosio-historis maupun sumber penafsiran. Bahkan
penjelasan di atas menunjukkan bahwa tiap penafsiran kata
gawwam dan harsun memiliki motif dan tujuan yang berbeda-
beda. Penjelasan ini mengajak umat Islam khususnya penafsir
kontemporer agar tidak hanya memahami suatu ayat dengan
penafsiran tunggal, karena bisa jadi suatu penafsiran tidak sesuai
dengan konteks dan tujuan yang dikehendaki masyarakat
kontemporer, dengan kata lain perlu memanfaatkan data historis
berupa dinamika penafsiran guna menelusuri penafsiran masa lalu

yang masih relevan dengan kondisi saat ini.

Dengan demikian, dinamika penafsiran ayat yang lahir
dari para mufasir terdahulu merupakan data historis yang penting
dan hendaknya tidak diabaikan begitu saja, karena dinamika
penafsiran memberikan kekayaan informasi tentang pemahaman
ayat yang bersumber dari para mufasir yang tidak hanya menjadi

bukti historis beragamnya sebuah tafsir atas suatu ayat, tetapi

283



dapat berfungsi sebagai landasan implementasi spirit Al-Qur’an
salihun li kulli zaman wa makan serta pelengkap data asbab al-
nuziil dalam rangka mengetahui alternatif penafsiran serta
perubahan konteks sosio-historis pasca turunnya ayat, baik di
masa sahabat, tabi’in sampai masa para mufasir dari berbagai

generasi.

Penjelasan dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
beserta konteks sosio-historis yang meliputinya menjadi bukti
sejarah perkembangan penafsiran Al-Qur’an juga memiliki tiga
karakteristik yang sama dengan kajian pemikiran Islam lainnya,
yakni adanya kenyataan keragaman, variasi, bahkan saling
bertentangan antar satu dengan lainnya, adanya resiprokalitas
antara kondisi sosial budaya yang berkembang pada masyarakat
dengan pemikiran yang dihasilkan, serta adanya dialektika yang
terus menerus antara satu pemikiran dengan pemikiran lainnya

(tidak monolistik sekaligus tidak berhenti).3¢

B. Komplemen Tahapan Penafsiran Al-Qur’an

Telah dijelaskan pada bab Il, bahwa kata tafsir juga
mengandung makna kegiatan atau aktivitas, yakni perbuatan
mengungkapkan makna Al-Qur’an. Sebagai sebuah aktivitas,
tentu tafsir memiliki langkah-langkah dan tahapan teknis

tersendiri. Dalam literatur ilmu tafsir, para ulama pada umumnya

3Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam,
(Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015), 184.

284



menjelaskan langkah-langkah tersebut dalam penjelasan hirarki
riwayat yang digunakan sebagai sumber penafsiran Al-Qur’an.

Salah satu contohnya Ibnu Taimiyah yang mengatakan
cara terbaik dalam menafsirkan Al-Quran adalah berupa
penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Quran, penafsiran Al-Qur’an
dengan sunnah, dan penafsiran Al-Qur’an dengan perkataan
sahabat. Jika tidak ditemukan informasi penjelasan ayat yang
sedang ditafsirkan pada tiga riwayat tersebut, barulah merujuk

perkataan tabi’in.’’

Berdasarkan penjelasan Ibnu Taimiyah ini diketahui
bahwa ada empat langkah dalam mengungkap makna Al-Qur’an,
yakni merujuk pada penjelasan Al-Qur’an itu sendiri, hadis Nabi,
pendapat sahabat lalu pendapat tabi’in. Empat langkah ini
ditempuh secara berurutan. Meskipun demikian, tampaknya
penjelasan Ibnu Taimiyah hanya menggambarkan penafsiran Al-
Quran dari sisi penafsiran riwayat (bi al-ma 'sir).

Khalid al-Sabt menjelaskan langkah-langkah penafsiran
Al-Qur’an yang berbeda dengan Ibnu Taimiyah. Menurut al-Sabt,
jalan yang dapat mengantarkan seseorang pada makna Al-Qur’an
ada enam, yakni menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an,

sunnah, perkataan sahabat, perkataan tabi’in, penafsiran Al-

Tbnu Taimiyah Taqi al-Din Ahmad bin Abd al-Halim,
Mugqaddimah fi Usil al-Tafsir, (Beirtit: Dar Maktabah al-Hayah, 1980),
44,

285



Qur’an dengan bahasa Arab dan pemikiran (ra’yu).**Penjelasan
al-Sabt menunjukkan keberlanjutan langkah-langkah penafsiran
menurut Ibnu Taimiyah, yang tidak hanya terbatas pada empat
riwayat, tetapi juga mencakup sumber bahasa Arab dan pemikiran

mufasir.

Dahulu para sahabat merujuk sumber bahasa Arab berupa
perkataan masyarakat Arab beserta aspek penggunaannya,
kosakata bahasa Arab beserta makna yang dikenal dalam syair-
syair masyarakat Arab. Adapun pada aspek ijtihad atau pemikiran,
maka para sahabat berusaha mengungkap kandungan dan rahasia
bahasa, mengetahui kebiasaan orang Arab, sehingga dapat
mengetahui hubungan ayat dan kebiasaan orang Arab. Para
sahabat juga berusaha mengungkap keadaan kaum yahudi dan
nashrani di jazirah Arab saat turunnya Al-Qur’an, serta

mengetahui sebab-sebab turunnya ayat.*

Al-Tayyar menjelaskan tahapan menafsirakn Al-Qur’an
sama dengan Khalid al-Sabt, yakni menyebutkan enam sumber
penafsiran tersebut secara berurutan, yakni sumber Al-Qur’an,

hadis, perkataan sahabat, perkataan tabi’in, bahasa Arab dan

3Khalid al-Sabt, Qawd’id al-Tafsir, juz 1, (Beirut: Dar Ibnu
‘Affan, t.t.), 105.

¥Muhammad Husain al-Zahabi, ‘llm al-Tafsir, (Kairo: Dar al-
Ma‘arif, t.t.), 23.

286



ijtihad.*® Ini menunjukkan terdapat enam tahapan yang harus
dilalui oleh seseorang yang melakukan aktivitas penafsiran, yakni
menelusuri makna Al-Qur’an dengan merujuk Al-Qur’an, hadis,
perkataan sahabat, perkataan tabi’in, sumber bahasa Arab dan
ijtihad. Enam tahapan ini telah merepresentasikan penafsiran
riwayat dan pemikiran, namun tampaknya belum mengakomodir

keberadaan tafsir isyari.

Penjelasan para ulama tersebut juga menunjukkan bahwa
langkah-langkah penafsiran dalam literatur ilmu tafsir pada
umumnya mengacu pada penggunaan sumber penafsiran.!
Dengan kata lain, para ulama terdahulu tidak memberikan
penjelasan secara eksplisit mengenai tahapan-tahapan yang dapat
ditempuh dalam proses menafsirkan Al-Qur’an.

Penyebutan enam sumber penafsiran tersebut secara
berututan dan konsisten menunjukkan adanya kesepahaman di
antara para ulama bahwa keenam sumber tersebut merupakan
langkah-langkah penafsiran yang harus diterapkan secara
berurutan. Hal ini diinspirasi oleh perkembangan sumber
penafsiran yang digunakan berbagai generasi sejak masa Nabi
sampai tabi’in, sebagaimana yang terlihat dalam penjelasan para

ulama mengenai sumber penafsiran pada masa Nabi, sahabat

YMusa‘id bin Sulaiman al-Tayyar, Fusil fi Usil al-Tafsir,
(Riyad: Dar Ibnu al-Jauzi, 1999), 22.

4lPada umumnya para ulama tersebut menjelaskan hal tersebut
dengan istilah farigah, turug, dan manahij. Dalam istilah saat ini bisa
disebut sebagai sumber-sumber atau masadir tafsir.

287



hingga tabi’in. Sebagai mufasir awal, Nabi Muhammad
menggunakan ayat Al-Qur’an sebagai sumber penafsirannya.
Selain itu Nabi juga menggunakan ijtihadnya yang selalu
dibimbing wahyu, yang di kemudian hari disebut sebagai hadis.

Penjelasan di atas menunjukkan Nabi mengacu dua
sumber penafsiran. Para sahabat menggunakan empat sumber
tafsir, yakni Al-Qur’an, hadis Nabi dan ijtihad sahabat. Adapun
pada masa tabi’in, terdapat lima sumber penafsiran yang
digunakan para tabiin, yakni Al-Qur’an, hadis Nabi, pendapat
sahabat, riwayat israiliyat dan ijtihad.*

Dengan demikian, jelas perkembangan penggunaan
sumber penafsiran sejak masa Nabi sampai dengan tabi’in
dipahami oleh para ulama sebagai langkah-langkah yang harus
ditempuh seorang penafsir. Di sisi lain, ada hal menarik berupa
sikap para ulama yang tidak memasukkan riwayat/kisah israiliyat
sebagai sumber penafsiran, meskipun di masa tabiin riwayat
israiliyat dijadikan salah satu rujukan. Hal ini merupakan hasil
ijtihad penting yang dihasilkan para ulama, mengingat validitas
dan keabsahan sumber dan isi riwayat israiliyat yang tidak dapat

dipastikan kebenarannya secara keseluruhan.

Penjelasan sumber penafsiran yang kemudian dijadikan

sebagai tahapan penafsiran oleh para ulama, ternyata tidak

“Faizah Ali Syibromalisi, Tafsir bi al-Ma tsur, (Jakarta: PT.
Siwibakti Darma, 2010), 67, 75

288



mengakomodir eksistensi kitab-kitab tafsir. Hal ini tampaknya
disebabkan adanya perbedaan nilai kehujjahan pendapat para
mufasir dengan riwayat hadis, sahabat dan juga tabi’in. Seperti
yang telah dijelaskan pada bab II, bahwa riwayat sahabat dan
tabi’in diakui sebagai sumber penafsiran yang otoritatif dan dapat
dijadikan dalil dalam menafsirkan Al-Qur’an, meskipun ada
ulama yang tidak menjadikan riwayat tabi’in sebagai dalil secara
mutlak. Sedangkan produk penafsiran yang dihasilkan para
mufasir tentu berupa ijthad yang tidak ada kewajiban terikat pada

penafsiran para mufasir.

Para pemikir Al-Quran kontemporer yang mengenalkan
teori penafsiran Al-Qur’an juga tidak memasukkan unsur produk
penafsiran yang ada dalam Kitab-kitab tafsir sebagai bagian dari
langkah-langkah penafsirannya. Sebut saja misalnya Fazlur
Rahman yang mengenalkan teori double movement. Melalui teori
ini Rahman mencoba menemukan makna kontekstual dari suatu
ayat yang ditafsirkan, sebagai upaya mencari titik temu antara
teks Al-Quran yang statis dengan kondisi sosio-histori manusia

yang terus berkembang.

Teori double movement yang dikenalkan Fazlur Rahman
menuntut dua langkah dalam proses menafsirkan ayat. Gerakan
pertama memfokuskan pada mengungkap kondisi historis saat
ayat diturunkan, tidak hanya terkait sabab al-nuzil ayat, tetapi
juga kondisi sosial dan kebudayaan jazirah Arab dan sekitarnya.

Pada gerakan pertama seorang penafsir harus memahami tujuan

289



utama dari ayat beserta konteks yang ada pasa masa itu. Setelah
itu, penafsir melanjutkan pada gerakan kedua berupa memahami
kondisi historis di masa kontemporer. Pada tahap kedua ini
seorang penafsir melakukan kajian apakah ada kesamaan atau
perbedaan antara kondisi saat ini dengan masa diturunkannya
ayat. Ini dilakukan guna merumuskan bagaimana kontekstualisasi
ayat yang dikaji.*

Selanjutnya adalah Abdullah Saeed yang mengenalkan
teori tafsir kontekstual. Dalam teori ini Abdullah Saeed
meniscayakan empat langkah penafsiran.** Pertama adalah
memahami gambaran umum ayat dan dunia teksnya. Kedua,
memahami tekstualitas ayat, baik berupa gramatikal, gira’at dan
hubungan antar ayat yang berkaitan, jenis ayat dan tanpa
dikaitkan dengan kondisi masyarakat saat diturunkannya ayat

maupun lainnya.

Langkah ketiga berupa memahami teks pada saat pertama
kali diturunkan, untuk mengetahui maksud tujuan suatu ayat,
menjelaskan hubungan ayat dengan masyarakat dan kondisi yang

ada pada saat itu. Langkah terakhir berupa mengkaji teks pada

“Fazlur Rahman, Islam & Modernity Transformation of an
Intellectual Tradition, (Chicago: The University of Chicago Press,
1984), 5-7.

“Abdullah  Saeed, Interpreting the Qur’an Towards a
contemporary approach, (New York: Routledge, 2006), 150-152. Hatib
Rachmawan, “Hermeneutika Al-Qur’an  Kontekstual:  Metode
Menafsirkan Al-Qur’an Abdullah Saeed,” Jurnal limu-llmu Keislaman
Afkaruna, Vol. 9, No. 2 (2013): 158-159.

290



kondisi saat ini. Pada tahapan terakhir ini penafsir
mengungkapkan hubungan dan keterkaitan ayat dengan kondisi
saat ini, mencari pesan moral yang relevan dengan kondisi saat

ini, dan melakukan kontekstualisasi.

Pemikir tafsir kontemporer Indonesia juga banyak yang
mencoba mengenalkan teori penafsiran Al-Qur’an, misalnya
Abdul Mustagim dengan teori tafsir magashidi dan Sahiron
Samsuddin dengan teori ma’na-cum-maghzanya. Teori tafsir
magashidi Abdul Mustagim sebagai salah satu respon atas upaya
menghadirkan solusi sesuai tuntutan zaman sekaligus menjadi
kritik atas stagnasi produk tafsir yang tidak sejalan dengan

tuntutan kemaslahatan magashid zaman.*

Berdasarkan sepuluh prinsip metodologis tafsir magashidi
Mustagim. Ada lima aspek yang bisa masuk sebagai langkah-
langkah penafsirannya,*®yakni mengumpulkan ayat-ayat yang
setema untuk menemukan magashid, mempertimbangkan konteks
ayat, baik internal maupun eksternal, mikro maupun makro,
konteks masa lampau maupun saat ini.

Langkah berikutnya mempertimbangkan aspek dan fitur

linguistik bahasa Arab melalui berbagai pendekatan keilmuan

bahasa Arab klasik maupun linguistik modern termasuk

“Abdul Mustagim, Argumen Keniscayaan tafsir Magashidi
Sebagai Basis Moderasi Islam, Pidato Pengukuhan Guru Besar Bidang
Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16 Desember 2019, 51.

4Mustagim, Argumen Keniscayaan tafsir Magashidi, 40.
291



hermeneutika, membedakan antara makna wasilah dan ghayah,
usult dan  fari dan al-sawabit dan  al-mutaghayirat,
menginterkoneksikan hasil penafsiran dengan teori ilmu sosial-

humaniora dan sains.

Teori ma’na-cum-maghza  Sahiron merupakan
penyederhanaan sekaligus pengembangan dari teori para tokoh
sebelumnya seperti Fazlur Rahman, Nasr Hamid Abu Zaid,
Abdullah Saeced dan Muhammad al-Talibi. Teori ini menghasilkan
penafsiran yang mengandung signifikansi makna dan historis
secara dinamis. Dalam praktiknya teori ma na-cum-maghza ini
dibagi menjadi dua tahap. Tahapan pertama mencari makna dan
signifikansi  historis melalui lima langkah, yakni analisis
kebahasaan sebuah teks, intratekstualitas, intertekstualitas,
analisis konteks historis turunnya ayat dan rekonstruksi pesan
utama historis ayat. Adapun tahapan kedua upaya membentuk
signifikansi dinamis suatu ayat, terdiri dari empat langkah, yakni
menenukan kategori ayat, reaktualisasi dan kontekstualisasi
signifikansi ayat, menangkap makna simbolik ayat dan
memperkuat konstruksi signifikansi dinamis ayat dengan ilmu

bantu lainnya.*’

4ISahiron  Syamsuddin, Pendekatan Ma na-Cum-Maghza:
Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran, Pidato Pengukuhan Guru
Besar dalam Bidang lImu Tafsir UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022,
40-41.

292



Fazlur Rahman, Abdullah Saeed, Sahiron Syamsuddin
dan juga Abdul Mustagim punya persamaan dalam hal
menghadirkan makna baru yang relevan dengan kondisi
masyarakat kontemporer. Rahman, Saeed, Sahiron dan Mustagim
juga berusaha mengungkap historisitas dari suatu ayat yang
ditafsirkan, namun historisitas yang dimaksud berfokus pada
masa turunnya Al-Quran dan Kkondisi kontemporer, tidak
mengikutsertakan penafsiran dalam kitab-kitab tafsir sebagai
bagian dari historisitas yang diungkapkan.

Hal tersebut tampaknya dikarenakan penafsiran para
mufasir dinilai sebagai produk tafsir semata, padahal jika melihat
kembali adanya dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri
akan diketahui bahwa kitab tafsir tidak hanya mengandung
informasi makna suatu ayat Al-Qur’an, tetapi juga mengandung
informasi perbedaan asbab al-ruzil, perubahan pemahaman suatu
ayat dari para mufasir berbagai generasi, yang itu semua dapat
memberikan  pertimbangan  untuk  mengetahui  sejarah

pembentukan makna ayat dari masa ke masa.

Selain itu, metode penafsiran Rahman, Saeed, Sahiron
dan Mustagim tidak diperuntukkan bagi semua ayat, melainkan
ayat-ayat yang berkaitan dengan isu-isu kontemporer yang secara
substansi memiliki kesamaan dengan isu yang terdapat dalam Al-
Qur’an. Di sisi lain ada Hatim bin ‘Arif al-Auni yang
merumuskan langkah-langkah penafsiran  Al-Qur’an  bagi

seseorang yang ingin mampu menafsirkan Al-Quran. Dalam kitab

293



yang berjudul takwin malakah al-tafsir, Hatim mengatakan ada
enam langkah agar seseorang memiliki kemampuan menafsirkan
Al-Quran, sehingga ia terbebas dari raglid dan dapat
menghasilkan pemahaman ayat dengan benar disertai argumen.*®

Enam langkah menurut al-Auni dimulai dengan
menguasai ilmu-ilmu yang dibutuhkan dalam menafsirkan Al-
Qur’an, memilih ayat yang akan ditafsirkan, memahami ayat
murni dengan kemampuan yang dimiliki, mencari petunjuk
makna kebahasaan, menafsirkan Al-Qur’an dengan sumber
riwayat, yakni berupa Al-Qur’an, hadis, perkataan salaf (sahabat

dan tabi’in) dan terakhir merujuk penafsiran para mufasir.*

Al-Auni memasukkan penafsiran yang ada pada kitab-
kitab tafsir sebagai bagian dari langkah-langkah penafsiran Al-
Qur’an, yakni pada langkah keempat dan keenam. Menurut al-
Auni, langkah keempat dalam proses penafsiran Al-Quran adalah
mengungkap petunjuk kebahasaan, dalam hal ini ada tujuh
tahapan, yakni menentukan kosakata yang perlu ditelusuri makna
kebahasaannya, berusaha mengungkap makna asli kosakata,
menentukan makna yang sesuai dengan kosakata yang sedang
dibahas, menelaah keseluruhan ayat yang menyebutkan kosakata

tersebut untuk mengetahui kesesuaian makna pada ayat yang

“Qyarif Hatim bin ‘Arif al-Auni, Takwin Malakah al-Tafsir
Khutuwat ‘Ilmiah li Takwin Zihniyah al-Mufassir, (Beiriit: Markaz,
Nama’ li al-Buhii$ wa al-Dirasat, 2013), 8

YAl-Auni, Takwin Malakah al-Tafsir, 5.
294



dikaji, dilanjutkan merujuk kamus kebahasaan untuk mengungkap
kosakata gharib, kosakata yang tergolong al-wujith wa al-naza'ir,
lalu menafsirkan ayat secara lengkap dengan mengacu makna
bahasa dan terakhir merujuk kitab-kitab tafsir kebahasaan untuk

menguatkan hasil penafsiran.*

Penjelasan di atas menunjukkan kitab tafsir bercorak
kebahasaan menjadi salah satu instrumen penting pada tahapan
mencari makna bahasa dari kosakata yang sedang ditafsirkan.
Dengan demikian Kkitab, tafsir tidak hanya dipandang sebagai
sumber informasi makna ayat Al-Qur’an, tetapi lebih spesifik
sebagai rujukan dalam aspek kebahasaan dari kosakata-kosakata
Al-Qur’an.

Jika mengacu dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-
istri (penafsiran kata gawwam, harsun dan libas) dalam rentang
abad 4-14 H, maka diketahui dinamika penafsiran para mufasir
terhadap makna kosakata tertentu akan dapat memperkaya hasil
ijtihad seorang penafsir, bahkan tidak menutup kemungkinan
informasi kitab tafsir dapat menjadi koreksi atas pemaknaan
kebahasaan yang berkembang tanpa argumen yang kuat. Ini
menunjukkan penelusuran kitab tafsir kebahasaan merupakan
bagian penting dalam langkah penafsiran keempat al-Auni, karena
membantu mengungkap makna kebahasaan dengan yang

bersumber dari pendapat para mufasir.

SAl-Auni, Takwin Malakah al-Tafsir, 124.
295



Selain pada langkah keempat, al-Auni juga menggunakan
kitab tafsir sebagai bagian penting dalam langkah penafsiran
keenam, karena di langkah keenam seorang penafsir perlu
merujuk berbagai kitab tafsir. Seseorang yang akan menafsirkan
Al-Quran dapat memilih beberapa kitab tafsir yang memiliki
keistimewaan, seperti memiliki penjelasan detail, komprehensif
dan penjelasan terbaik atas ayat yang sedang dikaji. Pada langkah
keenam ini juga penafsir penafsir Al-Qur’an perlu mengenal
biografi para mufasir, pemikiran dan kedudukan kitab tafsirnya,

guna menjadi acuan menyeleksi kitab tafsir.’!

Penggunaan kitab tafsir sebagai bagian dari langkah
penafsiran yang ditawarkan al-Aunt menunjukkan
kebermanfaatan dan fungsi kitab tafsir dalam proses penafsiran
yang dilakukan penafsir kontemporer, sehingga kitab tafsir tidak
seharusnya dipandang negatif, ketinggalan zaman dan menjadi
hambatan mengungkap makna Al-Qur’an, seperti yang dikatakan
Arkoun dan dikutip Millah bahwa Kkitab-kitab tafsir bagaikan
endapan kerak bumi yang menutupi Al-Qur’an. Arkoun menilai
sejarah tafsir adalah sejarah penggunaan Al-Qur’an sebagai

dalih.>?Arkoun juga menegaskan bahwa kitab-kitab tafsir klasik

SLAl-Auni, Takwin Malakah al-Tafsir, 118.

2Ahmad Sihabul Millah, Semiotika Al-Qur’an Mohammad
Arkoun, (Sleman: Lintang Books, 2022), 155.

296



tidak mengetahui karakter analisis modern dan pembacaan

kontemporer.>?

Betul bahwa tafsir klasik tidak mengetahui karakeristik
analisis modern dan pembacaan kontemporer, karena karateristik
tafsir masa klasik berbeda dengan karakteristik tafsir masa
modern atau kontemporer. Bahkan banyak isu-isu modern
(contohnya kesetaraan gender) yang belum dikenal pada masa
tafsir klasik, sehingga isu tersebut tidak menjadi bagian dari
pembahasan para mufasir. Oleh karena itu, tidak tepat jika menilai
kualitas tafsir klasik dengan tolok ukur tafsir modern maupun

kontemporer.

Sejarah kitab tafsir juga menunjukkan bahwa tidak semua
mufasir klasik menggunakan Al-Qur’an sebagai dalih pembenaran
sikap mereka seperti perkataan Arkoun. Justru sebaliknya,
terdapat dinamika penafsiran di masa klasik yang mempunyai
signifikansi sampai pada saat ini, dibuktikan dengan adanya
produk penafsiran klasik yang masih relevan dengan isu
kontemporer, padahal isu tersebut tidak dikenal di antara mufasir
klasik.

Contohnya penafsiran AbtG Hayyan atas kata al-rijal
sebagai kemampuan memberikan perlindungan dan bekerja

dengan baik, bukan jenis kelamin (laki-laki). Penafsiran Abt

S3Muhammad Arkoun, al-Fikr al-Islami Nagd wa Ijtihad, terj.
Hasyim Salih, (Beirat: Dar al-Saqt, 2012), 99.

297



Hayyan ini sangat sesuai dengan konteks kontemporer yang
memiliki spirit keadilan dan kesetaraan dalam relasi suami-istri.
Ini menunjukkan pentingnya menelusuri penafsiran para mufasir
dari berbagai generasi untuk melihat dinamika penafsiran yang

terjadi sebagai sarana memperkaya sumber penafsiran Al-Qur’an.

Kembali lagi pada pembahasan langkah-langkah
penafsiran yang dikenalkan oleh al-Auni. Menurut al-Auni, kitab
tafsir yang dijadikan sebagai langkah terakhir diposisikan sebagai
tolok ukur sebuah tafsir yang didapatkan penafsir. Hal ini karena
sebagai seorang yang masih belajar menafsirkan Al-Qur’an
penting untuk tidak berbeda dengan para mufasir. Penafsiran yang
benar adalah yang sesuai dengan penafsiran para mufasir,

demikian penjelasan al-Auni.>*

Penulis menilai meskipun langkah-langkah penafsiran
yang dirumuskan al-Auni diperuntukkan bagi penafsir pemula,
bukan berarti penafsir pemula tidak boleh memiliki penafsiran
yang berbeda dengan para mufasir, sehingga tidak tepat jika
menjadikan penafsiran dalam kitab tafsir sebagai tolok ukur
diterimanya sebuah tafsir yang dihasilkan penafsir pemula, karena
hal tersebut dapat sesuai dengan semangat ijtihad dan dapat

berujung pada taqlid.

Hakikatnya tujuan utama langkah-langkah penafsiran

adalah menuntun seorang penafsir melakukan ijtihad berupa

MAl-Auni, Takwin Malakah al-Tafsir, 119.
298



menghasilkan penafsiran secara benar dan menghasilkan
pemahaman ayat yang relevan dengan kebutuhan zamannya. Jika
hasil penafsiran harus mengikuti penafsiran yang telah ada dalam
kitab tafsir, maka sulit mewujudkan penafsiran baru yang terbebas
dari repetisi dan taqlid, sehingga pembaharuan dalam tafsir pun

sulit diwujudkan.

Oleh karena itu, pemanfaatan dinamika penafsiran
sebagai bagian dari tahapan penafsiran Al-Qur’an, perlu disertai
tujuan yang tepat, yakni bukan sebagai tolok ukur penilaian
produk tafsir yang dihasilkan, melainkan sebagai rujukan yang
dibutuhkan dalam proses penafsiran. Dinamika penafsiran yang
tidak hanya dapat memperkaya penafsiran suatu ayat, tetapi juga
memperkaya data sejarah, bentuk perubahan penafsiran di antara
para mufasir, serta informasi lain yang dibutuhkan dalam proses
mengungkapkan makna Al-Qur’an di masa kontemporer. Hal ini
didasarkan pada fungsi penting sejarah (termasuk sejarah

dinamika penafsiran) sebagai suatu alat analisis.*

Pelibatan kitab tafsir dalam proses menafsirkan Al-
Qur’an tentu tidak hanya pada usaha mengungkap makna
kebahasaan saja, tetapi pada tiap tahapan, yakni ketika merujuk
riwayat, menelusuri sumber kebahasaan dan penggunaan
pemikiran penafsir, karena seperti yang telah terlihat pada bab

sebelumnya, kitab tafsir memuat berbagai informasi, tidak hanya

3Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam, 6.
299



berupa hasil ijtihad dari mufasir, tetapi juga riwayat yang
berkaitan dengan ayat yang sedang ditafsirkan, baik asbab nuziil,
hadis Nabi, riwayat sahabat dan tabi’in. Semua informasi tersebut
dapat menjadi pertimbangan dalam merumuskan suatu tafsir yang

relevan dengan kondisi saat ini.

Penting bagi seorang penafsir kontemporer untuk
menjadikan dinamika penafsiran yang terkandung dalam kitab-
kitab tafsir sebagai bagian yang menyatu dalam tahapan dan
langkah-langkah pada proses menafsirkan Al-Qur’an. Mengingat
kitab-kitab tafsir tersebut dapat berfungsi sebagai data pendukung,
pembanding dan dapat memperkaya analisis. Penafsir
kontemporer juga tetap bisa memperkaya proses penafsiran
dengan menggunakan metode dan pendekatan modern-

kontemporer dari berbagai disiplin ilmu lain.

Dengan  demikian, diharapkan penafsir  mampu
menghasilkan produk penafsiran yang relevan dengan kondisi saat
ini, karena telah melewati proses perbandingan kondisi sejarah
pemikiran dan konteks yang terekam dalam kitab tafsir. Selain itu,
penafsiran yang dihasilkan juga memiliki landasan yang kuat baik

dari sisi sejarah periwayatan maupun pemikiran tafsir (zuras).

Esposito seperti yang dikutip Musahadi mengatakan
kebutuhan mendesak pemikir kontemporer saat ini untuk
menghasilkan hukum Islam komprehensif dan berkembang secara

konsisten adalah merumuskan suatu metodologi yang sistematis

300



dan memiliki akar Islami yang kukuh.*¢ Penulis memahami dalam
konteks pengembangan tafsir kontemporer seperti yang dimaksud
Esposito dapat diusahakan melalui penguasaan produk penafsiran
Al-Qur’an yang telah dituliskan para mufasir dari berbagai
generasi dalam kitab-kitab yang tidak hanya sebagai rujukan,

tetapi juga sebagai alat analisis.

C. Gagasan Tafsir Historis-Kritis

Bagian ini menggambarkan dinamika penafsiran ayat
relasi suami-istri abad 4-14 H sebagai inspirasi konstruksi tafsir
historis-kritis. Penulis akan terlebih dahulu menjelaskan maksud
frase tafsir historis-kritis. Makna tafsir yang dimaksud di sini
menunjuk pada dua makna, yakni aktivitas mengungkap makna
Al-Qur’an dan produk makna ayat Al-Qur’an. Frase historis-Kritis
penulis temukan dalam tradisi katolik yang berkaitan dengan
metode mengkaji makna teks-teks kuno termasuk Al-Kitab.
Dalam tradisi katolik frase historis-kritis merupakan sebuah

metode analisis teks yang disebut metode historis-kritis. >
Prinsip dasar metode historis berusaha menerangkan
proses sejarah yang memunculkan teks Bibel dalam jangka waktu

lama dan kompleks. Metode kritis adalah kerja ilmiah untuk

SMusahadi HAM, Continuity and Change Reformasi Hukum
Islam: Belajar pada Pemikiran Muhammad Igbal dan Fazlur Rahman,
(Semarang: Walisongo Press, 2009), 3.

SThttps://www.imankatolik.or.id/metode historis_Kkritis.html,dia
kses 22 Oktober 2024.

301


https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html

mencapai hasil seobjektif mungkin melalui kritik tekstual dan
redaksi, guna menghasilkan makna teks-teks Alkitab bagi
masyarakat modern. Sebagai sebuah metode analitis, metode
historis-kritis berusaha mempelajari Alkitab sebagaimana teks
kuno pada umumnya, yakni memahami teks yang ada sebagai
ungkapan wacana manusiawi, sehingga memungkinkan penafsir
memperoleh pemahaman yang lebih baik berkaitan dengan

maksud pewahyuan ilahi.>®

Dalam tradisi hermeneutika Alkitab, metode historis-
kritis termasuk kategori hermeneutika masa kini yang muncul di
era reformasi sampai saat ini. Metode historis-kritis berkomitmen
pada pencerahan sehingga memiliki prinsip kritik, analogi dan
korelasi. Maksud prinsip kritik adalah penilaian terhadap masa
lalu tidak dapat dengan mudah diklasifikasikan sebagai benar atau
salah, tetapi masa lalu harus dilihat sebagai bentuk probabilitas
yang lebih besar atau lebih kecil dan harus terbuka untuk
direvisi.*

Di sisi lain prinsip analogi mengharuskan pembaca saat
ini untuk melanjutkan asumsi bahwa peristiwa yang terjadi di
masa lalu adalah sejalan dengan pengalaman saat ini. Prinsip

analogi mengacu pada homogenitas dari semua peristiwa sejarah.

S8https://www.imankatolik.or.id/metode historis_kritis.html,dia
kses 22 Oktober 2024.

»Yohanes Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah:
Prinsip Penafsiran Alkitab dari Masa ke Masa,” Mitra Sriwijaya: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol. 1, No. 1 (2020): 50.

302



https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html

Adapun prinsip korelasi melihat hubungan masa lalu dan masa
kini sehingga mengharuskan pembaca saat ini memandang
peristiwa sejarah berkorelasi dengan peristiwa lainnya dalam
bagian/seri yang sama.®

Prinsip korelasi mengajarkan bahwa ada kesinambungan
integral dalam sejarah, sehingga segala sesuatu yang terjadi harus
dianggap tetap ada (imanen) dalam hubungan sebab akibat yang
sangat kompleks. Sekalipun ada peristiwa yang berbeda-beda,
namun peristiwa-peristiwa tersebut memiliki urutan yang sama
dan dapat dijelaskan sebagai sesuatu yang tetap ada dalam
sejarah.®!

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa metode historis-
kritis mengajak pembaca untuk tidak terburu-buru meninggalkan
sejarah, tetapi bersikap kritis dalam rangka menghadirkan makna
baru sesuai dengan kebutuhan modern. Penjelasan di atas juga
menunjukkan bahwa peristiwa masa lalu dan saat ini memiliki
keterkaitan, sehingga perlu mengungkap hubungan antar peristiwa
yang terjadi.

Penulis mengadopsi istilah historis-kritis sebagai sifat dari
kata tafsir. Definisi frase tafsir histori-kritis yang dimaksud
penulis dalam tulisan ini ada dua. Pertama, aktivitas penafsiran

dengan memanfaatkan data sejarah penafsiran para mufasir

80Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: 50.
®Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: 51.

303



terdahulu dan menyikapinya secara objektif sesuai dengan spirit
menghadirkan penafsiran yang relevan dengan kondisi saat ini.
Adapun makna kedua dari tafsir histori-kritis adalah produk
penafsiran yang dihasilkan dari aktivitas tafsir historis-kritis.

Pada bagian ini akan penulis jelaskan paradigma, prinsip
dan metode tafsir histori-kritis. Berdasarkan kajian penulis atas
kitab-kitab tafsir yang dijadikan referensi dalam mengungkap
dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, penulis melihat bahwa
eksistensi penafsiran para mufasir yang terdapat di dalam kitab
tafsir mereka tidak bisa diabaikan begitu saja, karena banyak hal
menarik yang dapat menginspirasi para pengkaji Al-Qur’an dalam
rangka menghasilkan penafsiran yang sesuai dengan kondisi saat
ini.

Sebenarnya tafsir historis-kritis mempunyai tujuan yang
sama dengan penafsiran kontekstual yang digagas para pemikir
Al-Qur’an kontemporer seperti Fazlur Rahman, Abdullah Saeed,
Abdul Mustagim dan Sahiron Syasumsuddin, yakni sebagai upaya
menghadirkan makna Al-Qur’an yang relevan dan solutif bagi
problematika yang dihadapi masyarakat kontemporer. Hanya saja
penulis mencoba memanfaatkan kitab tafsir sebagai salah satu

pertimbangan dalam merumuskan sebuah penafsiran suatu ayat.

Ada empat paradigma yang harus dipahami dalam

mengimpelementasikan tafsir historis-kritis. Pertama, Al-Qur’an

304



merupakan kitab hidayah (hudan li al-nas).®> Oleh karena itu,
aktivitas penafsiran harus mampu mengungkap petunjuk Al-
Qur’an secara riil sehingga mampu memberikan dampak positif
bagi kehidupan masyarakat saat ini, baik berupa solusi atas
problem yang dihadapi maupun mengantarkan manusia mencapai
kebahagiaan di dunia dan di akhirat, termasuk kebahagiaan dalam
urusan agama. Ini merupakan tujuan utama aktivitas penafsiran.®
Paradigma ini juga menuntut penafsir Al-Qur’an untuk bisa
mengkontekstualisasikan makna Al-Qur’an yang berkaitan
dengan kisah atau tokoh masa lalu yang sudah ditemukan pada

saat ini.

Kedua, ijtihad para mufasir terdahulu perlu dipahami
sebagai data historis berupa sejarah pemikiran yang tidak dapat
diabaikan begitu saja. Artinya data penafsiran difungsikan sebagai
pertimbangan dalam proses menafsirkan Al-Qur’an. Meskipun
demikian, bukan berarti penafsiran para mufasir tersebut menjadi
penentu arah penafsiran, karena sebagai sebuah ijtihad tentu

penafsiran para mufasir tersebut terbuka untuk dikritisi.

Oleh Kkarena itu, seorang penafsir perlu memahami

dinamika penafsiran di antara para mufasir terhadap ayat yang

@ 5550 18 s 4 ol sl e ot ) Gk BT 43 O3 e Bl 4
el L5 2l 25 g g 2 i A g el o 2 B e 5 L 015 0
(VAs s3aly 088 05 8Tus b e 185

63Muhammad Rasyld Rida, Tafsir al-Manar, juz 1, (Kairo: al-
Hai’ah al-Misriyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1990), 17.

305




sedang dibahas, beserta faktor dan konteks yang melatarbelakangi
munculnya penafsiran mufasir tersebut, guna melihat sejauh mana
relevansi penafsiran para mufasir dengan tujuan penafsiran yang

dilakukan penafsir kontemporer.

Ketiga, tafsir merupakan suatu aktivitas mengungkap
makna Al-Qur’an yang tidak akan berhenti. Seperti yang
diketahui kemunculan teks Al-Qur’an telah melahirkan wacana
pemikiran yang tak akan berhenti, sehingga membentuk suatu
peradaban besar.%* Oleh karena itu, seorang penafsir kontemporer
dituntut untuk terus memproduksi tafsir baru yang sesuai dengan
tuntutan masa. Di sinilah penekanan pentingnya perhatian pada
aspek historis masa lalu dan masa sekarang ketika seorang
penafsir hidup.

Paradigma ini mengacu pada teori hermeneutika
dekonstruksi Derrida yang mencoba membongkar pandangan
tentang pusat, pondasi, prinsip, dan dominasi. Strategi pembalikan
ini hanya bersifat sementara dan tidak permanen. Sehingga bisa
dilanjutkan tanpa batas. Penunggalan dibongkar dengan
memunculkan kembali dimensi metaforis dan figuratif dari bahasa

dan membiarkan bahasa pada karakternya semula, yaitu bersifat

®MK. Ridwan, “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisistem
Penafsiran dalam Wacana Qur’anic Studies,” Jurnal Theologia, Vol. 28,
No. 1(2017): 56.

306



polisemi, ambigu, dan serba paradok. Dengan demikian tidak
dapat mengklaim sebagai kebenaran.%s

Selain itu, paradigma ini mengacu pada karakteristik
pemikiran Islam yang tidak monolistik dan tidak berhenti, seperti
yang telah disebutkan sebelumnya. Gerakan tafsir yang tidak
terputus akan memungkinkan bertemunya horizon masa lalu
dengan horizon masa kini yang akan melahirkan dialog intensif
antar teks, penafsiran dan audiens, yang pada akhirnya dapat
memunculkan produk penafsiran yang lebih bermakna, fungsional
bagi kehidupan masyarakat dan solutif bagi problem yang tengah
dihadapi setiap masyarakat pada masanya.*¢

Tidak saja mengandaikan tiadanya makna asli dari sebuah
teks, tetapi juga ketidakmungkinan keutuhan makna sebuah teks.
Dalam hal ini juga kegiatan interpretasi tidak lagi memiliki
pondasi dan menunda setiap upaya konstruksi makna yang

koheren. Sebuah teks dapat diinterpretasi sampai tak terhingga.®’

Dengan demikian, aktivitas tafsir bagaikan roda yang

akan terus berputar silih berganti sesuai dengan kebutuhan tiap

%Heri Santoso “Metode Dekonstruksi Jacques Derrida: Kritik
atas Metafisika dan Epistemologi Modern” dalam Listiyono Santoso,
Abd. Qodir Shaleh (ed.), Epistemologi Kiri, (Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2010), 253.

%Musahadi HAM, Evolusi Konsep Sunnah (Implikasinya pada
Perkembangan Hukum Islam), (Semarang: CV. Aneka lImu, 2000), 167.

®F. Budi Hardiman, Seni Memahami: Hermeneutik dari
Schleiermacher sampai Derrida, (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 283-
284.

307



zamannya. Tidak hanya itu, paradigma tafsir historis-kritis
mengasumsikan adanya kemungkinan suatu tafsir di masa klasik
dapat dipakai kembali di masa kontemporer jika ternyata memiliki
relevansi dan signifikansi dalam mewujudkan tujuan utama Al-
Qur’an bagi kehidupan manusia. Sebaliknya penafsiran
kontemporer bisa saja kehilangan momentumnya jika tidak
memberikan signifikansi dalam menghadirkan tujuan utama Al-
Qur’an bagi manusia sebagaimana disebutkan pada paradigma

pertama.

Keempat, kemaslahatan sebagai landasan nalar kritis.
Tafsir historis-kritis tidak hanya memfungsikan data historis
berupa penafsiran para mufasir dan informasi lain di dalam kitab
tafsir, tetapi juga berkomitmen menghasilkan penafsiran secara
objektif melalui ijtihad untuk menemukan penafsiran baru yang
relevan dan solutif bagi kehidupan kontemporer. Oleh karena itu,
nalar kritis seorang penafsir sangat dibutuhkan, dalam rangka
memastikan ijtihad mengungkap makna Al-Qur’an dapat berjalan
dengan baik, maka diperlukan landasan sebagai acuan dan

orientasi berpikir seorang mufasir.

Landasan nalar kritis tersebut adalah kemaslahatan
(maslahah). Hal ini dikarenakan kemaslahatan adalah tujuan
utama syariat agama. Menurut al-Ghazali kemaslahatan adalah
mendatangkan kemanfaatan untuk manusia dan menjauhkan
bahaya dari manusia. Itu merupakan tujuan syariat agama bagi

manusia. Tujuan syariat atau magqasid al-syari‘ah terdiri dari lima

308



bagian, yakni menjaga agama, nyawa, akal, keturunan dan harta.
Semua bentuk penjagaan terhadap lima hal tersebut merupakan
maslahah, dan setiap hal yang menjadikan hilangnya lima hal
tersebut merupakan kerusakan (mafsadah), dengan menolak

mafsadah berarti telah mewujudkan kemasahatan.6®

Perhatian terhadap kemaslahatan juga bagian dari
tanggung jawab etis yang tidak bisa dipisahkan dari aktivitas
penggunaan ilmu yang meliputi perhatian pada kodrat/jatidiri
manusia, martabat manusia, keseimbangan  ekosistem,
kepentingan umum, universal dan kepentingan generasi akan
datang.®® Ini semua merupakan bagian maslahah yang menjadi
pertimbangan penting nalar kritis dalam implementasi tafsir
historis-kritis.

Demikian penjelasan mengenai empat paradigma tafsir
historis-kritis, yakni Al-Quran sebagai kitab petunjuk, ijtihad
mufasir terdahulu sebagai data historis yang dapat menjadi
pertimbangan, aktivitas tafsir sebagai gerakan yang tak kenal
henti dan maslahah sebagai landasan nalar kritis. Keempat hal ini
perlu menjadi kesadaran dan cara pandang penafsir agar berhasil
menerapkan tafsir historis-kritis. Selain memahami empat

paradigma tersebut, seorang penafsir juga perlu memahami

8Abli Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali, al-
Mustagsfa, (Beirtut: Dar al-Kutub al-‘Timiyah, 1993), 174.

®Mokh. Sya’roni, “Etika Keilmuan: Sebuah Kajian Filsafat
Ilmu,” Jurnal Teologia, Vol. No. 1 (2014): 265.

309


https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346

prinsip-prinsip tafsir historis-kritis Maksud dari prinsip di sini
adalah pedoman mendasar dalam menghasilkan tafsir historis-
kritis.

Ada empat prinsip yang menurut penulis perlu menjadi
pedoman dalam menerapkan tafsir historis-kritis. Pertama adalah
membekali diri dengan ilmu yang dibutuhkan dalam menafsirkan
Al-Qur’an. Ilmu yang dibutuhkan tersebut dapat diklasifikasikan
menjadi tiga, yakni ilmu-ilmu yang disebutkan para ulama sebagai
syarat mufasir, ilmu biografi dan sejarah sosio-historis para

mufasir dan pendekatan ilmu-ilmu modern yang dibutuhkan.

Mengenai ilmu yang disebutkan para ulama sebagai
syarat seorang mufasir terdiri dari lima belas ilmu, yaitu ilmu
bahasa, nahwu, saraf, isytigaq, ilmu balaghah, ilmu gira’at, ilmu
usul al-din, usil figih, hadis-hadis yang menjelaskan penafsiran
ayat, nasikh wa mansiikh, asbab al-nuzil, ilmu tentang kisah-
kisah, ilmu mauhibah dan pengetahuan tentang ilmu-ilmu

modern.”

Pengetahuan kedua yang harus dikuasai adalah ilmu
biografi. Melalui ilmu biografi, penafsir dapat memahami
pemikiran mufasir beserta latar belakang dan kondisi sosio-
historisnya. Hal ini untuk memastikan keberhasilan penafsir

dalam menggunakan kitab tafsir sebagai pertimbangan penafsiran

Ntr al-Din “Itr,’Ulim Al-Quran al-Karim, (Damaskus:
Matba‘ah al-Sabah, 1993), 87-88.

310



dan pondasi dalam melakukan kontekstualisasi makna suatu ayat
yang sedang dikaji.

Adapun pengetahuan ketiga yang berkaitan dengan
pendekatan modern untuk memahami teks, terdiri dari
hermeneutika, semantik, semiotika dan pendekatan lainnya yang
relevan, baik dari pendekatan sosial, humaniora dan sains.
Pengetahuan terhadap pendekatan-pendekatan modern tersebut
merupakan alternatif untuk mengungkap makna Al-Qur’an, jika

dibutuhkan maka penafsir pun harus menguasai ilmu tersebut.

Prinsip kedua adalah mengamalkan adab seorang mufasir,
baik yang berkaitan dengan kepribadian maupun etika dalam
menggunakan sumber penafsiran berupa ijtihad/bi al-ra’yi,
mengingat tafsir historis-kritis sangat erat dengan nuansa
pemikiran penafsirnya. Adab yang berkaitan dengan kepribadian
terdiri dari mempunyai i’tikad lurus dan benar Serta menaati
ketentuan agama, ikhas, mengacu pada riwayat yang diterima dan
menjauhi bid’ah.”!

Adapun adab terkait dengan penggunaan sumber
pemikiran/bi al-ra’yi adalah menjauhi lima sikap, yakni memaksa
menafsirkan tanpa memenuhi syarat-syaratnya, memaksakan
penafsiran pada ayat-ayat yang hanya diketahui Allah,

menafsirkan dengan mengacu hawa nafsu dan keuntungan

""Manna‘ al-Qatan, Mabahis fi ‘Ulim Al-Qur’an, (Kairo:
Maktabah Wahbah, t.t.), 321-322.

311



pribadi, menjadikan penafsiran untuk mendukung mazhab yang
keliru, meyakini tafsirnya sebagai satu-satunya yang
benar/menganggap penafsiran lain keliru.”?

Prinsip ketiga adalah menjaga tradisi lama yang masih
relevan, dan mengadopsi hal baru yang lebih baik dan
menciptakan sesuatu yang lebih baik dan lebih bermanfaat (al-
muhafazah ‘ala al-qadim al-salih, wa akhzu bi al-jadid al-aslah,
wa al-ijad bi al-aslah al-anfa ). Prinsip ini penulis kutip dari salah
satu prinsip ma’na-cum-maghza Sahiron. Artinya dalam proses
menafsirkan Al-Qur’an seorang penafsir melestarikan penafsiran
para mufasir terdahulu yang masih relevan dengan kondisi saat
ini. Jika penafsiran para mufasir terdahulu tidak relevan lagi,
penafsir mengambil produk baru yang lebih baik, dan dilanjutkan
dengan menghasilkan penafsiran yang lebih baik dan lebih
memberikan manfaat guna mencapai kemaslahatan bagi manusia

dan alam.”

Prinsip ini menuntun penafsir melakukan dua hal, yakni
memanfaatkan warisan kitab tafsir secara bijak dan tidak takut
berijtihnad menghasilkan penafsiran baru demi kemaslahatan
makhluk. Dua hal tersebut merupakan kekhasan dari tafsir

historis-kritis. Kata historis mengandung pesan al-muhafazah ‘ald

2Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an,
(Bandung: Pustaka Setia, 2004), 97-98.

3Sahiron, Pendekatan Ma 'na-Cum-Maghza, 24.
312



al-gadim al-salih, sedangkan kata kritis mengarah pada wa akhzu
bi al-jadid al-aslah, wa al-ijad bi al-aslah al-anfa .

Prinsip keempat adalah keterbukaan, prinsip ini penulis
adopsi dari salah satu prinsip metode tafsir magashidi Abdul
Mustagim. Maksud dari prinsip terbuka ini adalah seorang
penafsir mampu menerima kritik, tidak mengklaim temuannya
sebagai satu-satunya yang benar.” Tidak berhenti di situ, prinsip
keterbukaan mengajak seorang penafsir yang menerapkan tafsir
historis-kritis harus mampu menghasilkan penafsiran baru dan
tidak merasa puas dengan penafsiran yang telah dijelaskan para
mufasir terdahulu, atau tidak segan-segan merevisi penafsirannya
sendiri jika ternyata di masa tertentu sudah tidak relevan lagi.
Prinsip ini sejalan dengan paradigma tafsir historis-kritis yang
menjelaskan tafsir sebagai aktivitas yang berputar terus menerus
untuk menghadirkan makna baru yang sesuai dengan tuntutan

Zaman.

Setelah menjelaskan paradigma dan prinsip tafsir historis-
kritis, berikut ini penulis jelaskan langkah-langkah metode
penafsirannya. Ada lima langkah metodis dalam implementasi
tafsir historis-kritis, yaitu mengenali identitas ayat yang dikaji,
menelusuri kesejarahan ayat pada masa turunnya Al-Qur’an,
mengkaji dinamika makna ayat yang sedang diteliti dalam kitab

tafsir terdahulu beserta konteks yang membentuk makna tersebut,

"Mustagim, Argumen Keniscayaan tafsir Magashidi, 41.
313



menganalisa kondisi sosio-historis pada masa kontemporer dan

terakhir merumuskan penafsiran yang relevan dengan saat ini.

Pada langkah pertama, penafsir perlu mengenali identitas
ayat yang dikaji, mulai dari tema yang dikandung ayat, status
makkiyah dan madaniyyahnya, karakeristik ayat seperti status
nasikh dan mansikh, muhkam dan mutasyabih, ‘am dan khas,
kategori ayat perintah, larangan, kisah dan lainnya, munasabah,
dan mengetahui ayat-ayat lain yang berkaitan dengan ayat yang
dikaji, termasuk juga mengetahui makna kosakata kunci, dan
makna global dari ayat yang dikaji.

Setelah itu, dilanjutkan langkah kedua berupa menelusuri
kesejarahan ayat pada masa turunnya Al-Qur’an. Pada tahapan ini
penafsir memahami aspek kesejarahan ayat, baik itu asbab nuziil,
maupun konteks historis yang mengitari masyarakat pada masa
itu. Ini bertujuan untuk mengungkap keterkaitan kandungan ayat
dengan situasi yang ada pada masa turunnya ayat tersebut. Pada
tahapan ini penafsir merumuskan makna ayat dengan konteks
historis turunnya ayat serta kondisi sosio-historis saat ayat

tersebut diturunkan.

Selanjutnya penafsir menempuh langkah ketiga, yaitu
mengungkap dinamika makna ayat pada masa lalu beserta konteks
yang membentuk makna tersebut. Hal ini ditempuh melalui kajian
kitab-kitab tafsir yang menjelaskan ayat yang sedang dibahas.

Pada langkah ketiga ini penafsir membandingkan penafsiran para

314



mufasir atas ayat yang dikaji. Hal ini dilakukan untuk melihat
sejauh mana dinamika yang ada di kalangan mufasir.

Selain itu, penafsir juga berusaha mendeteksi apakah ada
perubahan makna ayat saat diturunkan dengan pemahaman para
mufasir. Tahapan ini penting untuk melihat sejauh mana
signifikansi informasi yang terkandung kitab tafsir membantu
proses merumuskan penafsiran baru yang sesuai dengan tuntutan

masa sekarang.

Langkah keempat adalah menganalisa kondisi sosio-
historis pada masa kontemporer. Hal ini dalam rangka mengetahui
kesesuaian dan perbedaan konteks historis masa kontemporer
dengan konteks historis saat turunnya ayat. Pada tahapan ini
penafsir menyajikan hasil identifikasi kondisi sosio-historis yang

ada pada masa kontemporer.

Langkah kelima merupakan langkah terkahir, yakni
merumuskan penafsiran yang relevan dengan masa kontemporer.
Pada tahapan ini penafsir merumuskan penafsiran yang sesuai
dengan kondisi saat ini. Penafsiran yang dirumuskan bisa
mengacu pada penafsiran para mufasir terdahulu, selama masih
ada kesamaan konteks historis, dan penafsiran tersebut masih

relevan.

Jika tidak dapat menggunakan penafsiran para mufasir
terdahulu, maka penafsir harus menghasilkan tafsir baru yang

sesuai dengan kondisi saat ini. Pada tahapan ini seorang penafsir

315



dapat menggunakan pendekatan kontemporer guna menghasilkan
makna yang sesuai dengan tujuan tafsir historis-kritis, yaitu
menghadirkan petunjuk Al-Quran guna menjawab solusi dan
mewujudkan kemasalahatan masyarakat saat ini. Dengan

demikian tahapan implementasi tafsir historis-kritis telah selesai.

Berdasarkan pemaparan yang telah disampaikan pada bab
V ini, diketahui ada tiga urgensi dinamika tafsir ayat relasi suami-
istri abad 4 sampai 14 H terhadap pengembangan metodologi
penafsiran kontemporer. Pertama, dinamika penafsiran sebagai
data historis yang menggambarkan ragam penafsiran, beserta
konteks historis para mufasirnya. Kedua, dinamika penafsiran
berfungsi sebagai komplemen langkah-langkah penafsiran untuk
menghasilkan penafsiran yang sesuai dengan konteks masyarakat
kontemporer. Ketiga, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
menjadi inspirasi lahirnya tafsir historis-kritis, mencakup
paradigma, prinsip dan langkah-langkah metode tafsir historis-
kritis.

316



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan
terhadap penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad
4 sampai 14 H, dapat disimpulkan bahwa:

Pertama, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri
mencakup tiga aspek, yaitu perubahan penafsiran, interaksi antar
mufasir dan kecenderungan penafsiran para mufasir. Pada ayat
relasi suami sebagai gawwam bagi istri (Q.S. al-Nisa’: 34)
terdapat enam bentuk perubahan penafsiran, yaitu peran suami,
peran dan otoritas suami, otoritas suami, relasi suami-istri
egaliter, relasi suami-istri terbuka, serta otoritas dan superioritas
suami atas istri. Perubahan ini termasuk kategori perubahan total
dengan nilai makna disfemia yang menggambarkan empat pola
relasi suami-istri, yaitu owner-property, head-complement,

senior-junior partner dan equal partner.

Pada ayat relasi istri sebagai harsun bagi suami (Q.S. al-
Bagarah: 223) terdapat tiga bentuk perubahan penafsiran berupa
peran istri mengandung anak, etika hubungan seksual suami-istri
dan motivasi hubungan seksual suami-istri. Perubahan ini
termasuk kategori generalisasi dengan nilai makna eufemia yang

menunjukkan adanya pola relasi suami-istri equal partner.

317



Adapun pada ayat relasi suami-istri sebagai libas bagi
pasangannya (Q.S. al-Bagarah: 187) terdapat tiga perubahan
penafsiran berupa makna fisik dan psikis, makna fisik dan makna
psikis saja. Perubahan penafsiran ini adalah bentuk perubahan
spesialisasi dengan nilai makna eufemia yang menunjukkan
adanya pola relasi suami-istri equal partner dan romantic

relationship.

Interaksi antar mufasir terlihat dari adanya mufasir yang
menjadi rujukan para mufasir lainnya, yaitu al-Tabari, al-
ZamakhsyarT dan al-Nasafi, serta adanya penafsiran para mufasir
yang saling merespon, yaitu Ibnu ‘Asyiir merespon Abii Hayyan
terkait makna al-rijal. Adapun kecenderungan penafsiran dapat
dilihat pada penafsiran kata gawwam yang paling sesuai dengan
prinsip gender equality berupa relasi suami-istri terbuka
diungkapkan Abu Hayyan (abad 8 H). Penafsiran kata gawwam
yang paling tidak sesuai dengan prinsip gender equality adalah
penafsiran yang mengandung makna otoritas disertai superioritas
suami atas istri seperti yang diungkapkan Ibnu Kasir (abad 8 H)
dan al-Syingqiti (abad 14 H).

Penafsiran kata harsun yang paling sesuai dengan prinsip
gender equality adalah motivasi hubungan seksual suami-istri
seperti yang dipelopori al-Nasafi (abad 8 H). Penafsiran kata libas
yang paling tinggi adalah makna relasi romantic relationship yang

dipelopori al-ZamakhsyarT (abad 6 H).

318



Kedua, Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam
kitab tafsir abad 4-14 H dipengaruhi faktor internal (Al-Qur’an)
dan eksternal (mufasir). Dinamika penafsiran ayat relasi suami
sebagai gawwam bagi istri dipengaruhi pokok pembahasan ayat,
sumber penafsiran, kecenderungan pemikiran dan konteks sosio-
historis. Dinamika penafsiran ayat relasi istri sebagai harsun
dipengaruhi susunan ayat dalam mushaf dan sumber penafsiran.
Sedangkan dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri sebagai
libas bagi pasangannya dipengaruhi oleh makna hakikat dan
majaz, pokok pembahasan ayat, sumber penafsiran, sikap

terhadap riwayat dan kecenderungan pemikiran.

Terakhir, ada tiga urgensi dinamika penafsiran ayat relasi
suami-istri dalam pengembangan metodologi tafsir kontemporer.
Pertama, dinamika penafsiran sebagai sebuah data historis yang
menunjukkan adanya keragaman tafsir dan faktor yang
mempengaruhi penafsiran. Kedua, dinamika penafsiran ayat dapat
dijadikan komplemen pada langkah-langkah penafsiran sebagai
pertimbangan menghasilkan penafsiran yang relevan dengan
kondisi saat ini. Ketiga, dinamika penafsiran menjadi basis
kontruksi tafsir historis-kritis yang mencakup paradigma, prinsip

dan tahapan metode penafsiran.

B. Saran
Penelitian ini merupakan studi pemikiran para mufasir
dengan berfokus pada upaya memahami dinamika penafsiran di
319



antara mufasir beserta faktor yang melatarbelakangi adanya
dinamika penafsiran serta urgensinya dalam pengembangan
metode penafsiran di era kontemporer. Penelitian seperti ini masih
jarang dilakukan. hal ini tampaknya disebabkan adanya asumsi
penafsiran yang ada dalam kitab-kitab tafsir, khususnya tafsir
masa klasik bersifat repetitif, penuh dengan nuansa ideologis dan

pembenaran pendapat mufasirnya.

Hasil penelitian penulis menunjukkan penafsiran ayat
relasi suami-istri pada abad 4-14 H sangat dinamis. Ini
mengoreksi temuan sebagian peneliti yang menilai penafsiran
relasi suami-istri tunggal dan bernuansa patriarki. Penelitian ini
juga menunjukkan adanya banyak faktor yang membentuk
dinamika penafsiran. Dinamika penafsiran yang ditemukan juga
menjadi gagasan konstruksi tafsir historis-kritis sebagai sebuah

alternatif penafsiran kontekstual.

Oleh Kkarena itu, ada dua hal yang perlu menjadi
rekomendasi dari hasil penelitian ini. Pertama, diperlukan banyak
penelitian tafsir yang mengungkap dinamika penafsiran dalam
kitab-kitab tafsir, dalam rangka memahami sejarah pemikiran
tafsir, yang akan memberikan dampak positif berupa landasan
historis dan pertimbangan dalam kontekstualisasi penafsiran Al-
Qur’an, mengingat suatu pembaharuan termasuk kontekstualisasi
penafsiran harus didasari dengan pengetahuan tradisi turats

sebagai pijakannya.

320



Rekomendasi kedua bagi para peneliti berikutnya adalah
melakukan uji coba atas kontruksi tafsir historis-kritis sesuai
dengan paradigma, prinsip dan langkah-langkah metodisnya,
karena pada penelitian ini, penulis belum mengaplikasikannya.
Hal ini dikarenakan penelitian ini tidak memfokuskan pada
aplikasi tafsir historis-kritis, melainkan mengkonstruksi tafsir
historis-kritis tersebut sebagai bukti dari urgensi dinamika
penafsiran ayat relasi suami-istri yang menjadi kajian utama

penelitian ini.

321



KEPUSTAKAAN

Sumber Jurnal limiah

Adnan, Mohammad. “Wajah Islam Priode Makkah-Madinah dan
Khulafaurrasyidin.” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, Vol.
5, No. 1 (2019): 85-102.

Affandi, Yuyun dkk. “Da’wah Qur’aniyah Based on Environmental
Conversation: Revitalizing Spiritual Capital Ecotheology,
Environmentally Friendly, Gender Responsive,” Pertanika
Journal Social Sciences and Humanaities, Vol. 31, No. 1
(2022): 159-170.

Afandi, Agus. “Bentuk-Bentuk Perilaku Bias Gender.”, Lentera:
Journal of Gender and Children Studies, Vol. 1, No. 1
(2019): 1-17.

Afriati, Intan. “Relasi Suami Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau dari
Dimensi Pendidikan (Metode Tafsir Mawdhu’i).” Gender
Equality: Internasional Journal of Child and Gender Studies,
Vol. 5 No 2 (2019): 83-94.

Aji, Unggul Purnomo dan Kerwanto. “Teologi Wahabi: Sejarah,
Pemikiran dan Perkembangannya.”EL-ADABI: Jurnal Studi
Islam, Vol. 2, No. 1 (2023): 45-61.

Akmaliyah dan Khomisah. “Gender Perspektif Interpretasi Teks dan
Kontekstual.” Marwah: Jurnal Perempuan, Agama, dan
Jender, Vol. 19 No. 1 (2020): 50-64.

Amin, Abd. Rahman. “Hukum Islam dan Transformasi Sosial
Masyarakat Jahiliyah: Studi Historis tentang Karakter
Egaliter Hukum Islam.” Jurnal Hukum Diktum, Vol 10, No.
1(2012): 1-10.

Aminudin. “Pemikiran Abdulah Saeed tentang Muslim Progresif
Sebagai Jalan Alternatif Tantangan Era Modern.” Rusydiah
Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 1 (2021): 50-63.

322



Aminullah, A. Najli. “Dinasti Abbasiyah, Politik, Peradaban dan
Intelektual.” Geneologi PAI Jurnal Pendidikan Agama Islam.
Vol. 3, No. 2 (2016): 17-30.

Amrullah, Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim. “The Dynamics Of
Gender Equality And New Directions For The Role Of Saudi
Women.” CMES Center of Middle Eastern Studies. Vol 16,
No. 1 (2023): 51-59.

Aprianty, Sintia. “Refleksi Awal Terbentuknya Dinasti Abbasiyah.”
Tanjak: Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam. Vol. 2, No. 2
(2022): 171-180.

Arfat, Yasir. “Women Before and After Islam with Special Reference
to Arab.” International Journal of Trend in Scientific
Research and Development (IJTSRD), Vo. 8, No. 1 (2024):
577-579.

Astuti. “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an.”
Hermeneutika, Vol. 8, No. 1 (2014): 113-132.

Atabik, Ahmad. “Pengaruh Mazhab Mufassir Terhadap Perbedaan
Penafsiran” Journal of Islamic Studies and Humanities. Vol.
2, No. 2 (2017): 55-77.

Aziz, Abdul. “Relasi Gender dalam Membentuk Keluarga Harmoni
(Upaya Membentuk Keluarga Bahagia).” Jurnal Harkat:
Media Komunikasi Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 12,
No. 2 (2017): 27-37.

Baek, Seoung-Uk, Jin-Ha Yoon dan Jong-Uk Won, “Associations
between wives’ and husbands’ attitudes towards women’s
economic participation and depressive symptoms, poor
subjective health, and unemployment status in married
women: A Korean longitudinal study (2014-2020)”, SSM
Population Health, 20 Oktober (2022): 1-8.

Basyar, Fahmi. “Relasi Suami Istri dalam Keluarga Menurut Hukum
Islam dan Undang-Undang Nomor I Tahun 1974.” Jurnal
Ekonomi dan Hukum Islam. Vol. 4 No 2, (2020): 138-150.

Dardiri, Muhammad Amiruddin, Waluyo, Anzar Aquil. “Kondisi
Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya

323



Terhadap Pendidikan Islam.” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24,
No. 1 (2023): 69-82.

Faihan, Mahmoud Matani Khalaf dan Ahmed Khatal Mikhlif Al-
Obaidi, “Aujuh Ikhtilaf al-Mufassirin f1 al-Tafsir fi Asbab al-
Ikhtilaf wa Anwa‘uhu.” Journal Sustainable Studies,Vol. 4,
No. 3 (2022): 1525-1555.

Faridah, Anik. “Trend Pemikiran Islam Progresif (Telaah atas
Pemikiran Abdullah Saeed).” Al-Mabsut Jurnal Studi Islam
dan Sosial, Vol. 7, No. 2 (2013): 1-12.

Faroog, Muhammad Umar, dan Muhammad Shah Faisal. “Asbab al-
Ikhtilaf fi al-Tafseer (A Theoretical and Analytical Study for
Important Causes).” Journal Al-Wifag, Vol. 2, No. 2 (2019):
19-31.

Gusmian, Islah. “Tafsir Al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan
Dinamika.” Jurnal Nun, Vol 1. No. 1 (2015): 1-32.

Hadjira, Djamel. “Hayah al-Imam Ibnu ‘Atiyah wa Asaruhu al-
Fikriyah.” Majalah al- ‘Ulim al-Islamiyah, Vol. 3, No. 1
(2021): 72-98.

Halizah, Luthfi Rahma dan Ergina Faralita. “Budaya Patriarki dan
Kesetaraan Gender.” WASAKA HUKUM: Jurnal Informasi
& Gagasan Hukum, Vol. 11, No. 1 (2023): 19-32.

Hamdiin, Omar Khalil al-Hasyimi. dan Ammar Yusuf. “Turuq Al-
Qur’an al-Karim fi Mu‘alajah Masyakil al-Zaujiyah,”
Proceeding th* International Legal Issues Conference-1LIC,
Iraq 30 April 2019: 817-827.

Harahap, Uswatun Hasanah dan Zulkarnaen. “Hermeneutika
Fiminisme dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Metodologi
Amina Wadud.” Alhamra Jurnal Studi Islam, Vol. 5, No. 1
(2024): 85-96.

Hasanudin, Agus Salim dan Eni Zulaiha. “Hakikat Tafsir Menurut
Para Mufasir.” Jurnal Iman dan Spiritual.Vol. 2, No. 2
(2022): 203-210.

324



Hasibuan, Siti Syaidariyah. “Perkembangan Islam Zaman Keemasan
Bani Abbasiyah (650 M-1250 M).” Edu-Religia: Jurnal
Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan. Vol. 5, No. 4
(2021): 353-374.

Hasibuan, Umi Kalsum dkk. “Tipologi Kajian Tafsir: Metode,
Pendekatan dan Corak dalam Mitra Penafsiran al-Qur’an.”
Ishlah: Jurnal llmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Vol. 2,
No. 2 (2020): 224-228.

Hidayatulloh, Miftah Khilmi. “Konsep dan Metode Tafsir Tematik:
Studi Komparasi antara al-Kumi dan Mushthofa Muslim.”
Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, VVol. 3, No. 2
(2018): 130-142.

Husain, Hamdi Muhammad Daif. “Tartib al-Ayat wa al-Suwar baina
al-Tawqif wa a-Tawfiq’Ard wa Munaqgasyah” Majalah
Kuliyah al-Dirasat al-Islamiyah wa al- ‘Arabiyah li al-Banat.
Vol. 38, No. 1 (2022): 698-780.

Ibrahim Abdalla Abd Elsadek Elbana “Asbab Ikhtilaf al-Mufassirin
fi Kalam Rabb al-‘Alamin Dirasah Tahliliyah,” Al Hijaz
International Refereed Journal for Islamic & Arabic Studies,
Issue 13 (2015): 46-76.

Iftidah. “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa
Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja,” Harmoni
Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 17, No. 2 (2018):
519-531.

Isma‘1l, Ahmad al-Amir Muhammad Jahin. “Tarjamah li A‘lam al-
Mufassirin bi al-Ra’yi fi Khurasan.” Majalah Kuliyah al-
Dirasat  al-Islamiyah  wa  al-‘Arabiyah li  al-Banat
Iskandariyah, VVol.32, No. 7 (2016): 13-180.

Jaelani, Gani A. “Seberapa Panjang Longue Duree? Catatan tentang
Longue Duree dalam Praktik Penulisan Sejarah”.
METAHUMANIORA, Vol. 9 No. 3 (2019): 313-327.

Jassim, Siham Jami, “al-Harf wa al-Mihan al-Lati Zawalatha al-
Mar’ah f ‘al-‘Asr al-‘Abbasi 132-565 H/750-1258 M” JTUH

325


https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/article/view/12934/5830

Journal of Tikrit University for Humanities, Vol. 29, NO, 4
(2019): 292-314.

Kabakova, Maira, Mira Maulsharif. “Transformation of Social Roles
and Marital Relations in Modern Kazakhstan: Social-
Psychological Analysis”. Procedia Social and Behavioral
Sciences, 82 (2013): 638-641.

Kasim, Masnur. “Muhammad Rasyid Ridha (Antara Rasionalisme &
Tradisionalisme).” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37, No. 2
(2012): 128-133.

Kerwanto. “Visualisasi Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an: Kajian
Tafsir Kesalingan (Qira’ah  Mubadalah).” Prosiding
Konferensi Nasional Gender dan Gerakan Sosial, Vol. 1,
No. 1 (2022): 653-663.

Kharomen, Agus Imam. “Bias Awal Penciptaan Perempuan Dalam
Tafsir Alquran (Perspektif Pendekatan Tekstual dan
Kontekstual.” Al-Quds Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadlis,
Vol. 2, No. 2 (2018): 187-204.

Khoiruzzadi, Muhammad. “Konsep Kembali Kepada Al-Qur’an dan
Hadis,” Istighna, Vol. 4 No. 2 (2021): 132-145.

Lubis, Armaini dkk.“Family Communication Between Husband Wife
In Keeping Harmony For Anticipation Infidelity”, Journal of
La and Society Management. VVol. 6, No. 1 (2019): 149-155.

Mardlatillah, Sandy Diana, dan Nurus Sa’adah. “Pola Relasi Suami
Istri  sebagai Upaya Meningkatkan  Kelanggengan
Perkawinan.” Sociocouns: Journal of Islamic Guidance and
Counseling, Vol. 2, No. 1 (2022): 59-68.

Mas’udah, Siti. “Power Relations of Husbands and Wives
Experiencing Domestic Violence in Dual-Career Families in
Indonesia”, Millenial Asia, Vol. 14, No. 1 (2021): 1-23.

Meteab, Aseel. dan Saeed Salman. “Alfaz al-‘Alaqah al-Zaujiyah fi
Al-Qur’an al-Karim” Lark Journal of Philosopy, Linguistik,
and Social Sciences, Vol. 6, No. 16 (2014): 1-29.

326



Mufid, Fathul. “Radikalisme Islam dalam Perspektif Epistemologi.”
ADDIN, Vol. 10 No. 1 (2016): 61-82.

Muftaza, Isna Zakiya Nurul dan Muhammad Ilham Aziz, “Kelas
Sosial dalam Masyarakat Isam Periode Klasik (dari Masa
Khulafaur Rasyidin hingga Abbasiyah),” Jurnal Sejarah
Islam, Vol. 2, No. 1 (2023): 81-92.

Mubhsin, Imam. “Perubahan Budaya dalam Tafsir Al-Qur’an (Telaah
terhadap Penafsiran Muhammad Abduh dalam Tafsir al-
Manar).” THAQAFIYYAT, Vol. 16, No. 2 (2015): 121-144.

Al-Nadi, Fathiyah ‘Abd al-Fatah Hasan. “al-Mar’ah baina al-Adyan
wa al-A‘raf al-Mujtama‘iyah Dirasah Fighiyah Muqaranah,”
Majalah al-Dirayah, Vol. 15, No. 8 (2015): 369-566.

Najiyah, Nur Laili Nabilah Nazahah. “Melacak Bias Gender dalam
Penafsiran Kementerian Agama Rl pada Al-Qur’an Surah
An-Nisa dan Al-Baqarah,”Jurnal Harkat: Media Komunikasi
Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 18, No. 2 (2022): 94-
107.

Nasbi, Ibrahim “Kemunduran IImu Pengetahuan dan Filsafat dalam
Dunia Islam” Jurnal Shaut Al-‘Arabiyah. Vol. 4, No. 2
(2016): 1-11.

Nurani, Shinta. “Implikasi Tafsir Klasik terhadap Subordinasi
Gender: Perempuan Sebagai Makhluk Kedua,” Muwazah,
Vol. 7, No. 2 (2015), 131-145.

Nurani, Sifa Mulya. “Relasi Hak dan Kewajiban Suami Istri dalam
Perspektif Hukum Islam (Studi Analisis Relevansi Hak dan
Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan Tafsir Ahkam dan Hadits
Ahkam).” Al-Syakhsiyyah Journal of Law and Family
Studies. VVol. 3 No. 1, (2021): 98-116.

Rachmawan, Hatib. “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode
Menafsirkan Al-Qur’an Abdullah Saeed.” Jurnal limu-limu
Keislaman Afkaruna, VVol. 9, No. 2 (2013): 148-161.

Rahman, Izza. “Adwa’ al-Bayan Karya al-Shangqiti Sebagai Kitab
Tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an.” Journal of Qur’an and
Hadith Studies. Vol. 2, No 2(2013): 247-265.

327



Ramadhan, Muhammad. “Kontekstualisasi atas QS. Al-Bagarah/2:
223 Terkait Marital Rape (Studi Analisis Hermeneutika
Ma'na Cum Maghza.” Ulul Albab: Jurnal llmiah
Multidisiplin, Vol. 2, No. 1 (2022): 338-344.

Ridwan, MK. “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisistem
Penafsiran dalam Wacana Qur’anic Studies.” Jurnal
Theologia, Vol. 28, No. 1(2017): 55-74

Al-Sa‘idi, Amal binti Mabrik bin Mubarak. “Asar Asbab al-Nuzil
wa Ahammiaytuhu fi Fahmi al-Nas al-Qur’ant Anmiizajan
Sarah Ali Imran (Dirasah Wasfiyah Tatbigiyah).” Majalah
Jami ‘ah al-Qur’an wa al- ‘Uliim, No 60 (2022): 527-548.

Salbiah, Rahma dan Mardjoko Idris. “Jenis-Jenis Makna dan
Perubahannya” An-Nahdah Al-‘Arabiyah: Jurnal Bahasa
dan Sastra Arab, Vol. 2, No. 1 (2022): 54-66.

Salsabila, Hanna. “Spesifikasi Tafsir dari Masa Sahabat hingga Masa
Modern.” Jurnal Penelitian IImu Ushuluddin, Vol. 3, No. 2
(2023): 236-248.

Sari, Widya. “Meninjau Hak dan Kewajiban Suami Isteri
Berdasarkan UU No. 1 Tahun 1974 dalam Perspektif
Feminisme dan Hukum Islam.” Jurnal Syakhsia Jurnal
Hukum Perdata Islam, VVol. 11, No. 1 (2014): 84-116.

Skaff, Muhammad Hassam. ‘“al-Ikhtilaf wa al-Khata’ fi al-Tafsir
(Dirasah Tatbigiyah).” Journal of Alasmarya University,
Vol. 32, No. 1 (2019): 1-49.

Sofaryansida, “Tanawu‘ Ma‘ant al-Libas fi Al-Qur’an (Dirasah al-
Tafsir al-Mauda‘1).” Esensia Jurnal limu-llmu Ushuluddin,
Vol. 18, No. 2 (2017): 173-188.

Somad, Abdus. “Otoritas Laki-Laki Dan Perempuan: Studi
Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. an-Nisa
4: 347, Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and
Humanities. Vol. 3 No. 1 (2022), 1-21.

328



Sunarsa, Sasa. “Teori Tafsir: Kajian tentang Metode dan Corak
Tafsir Al-Qur’an.” al-Afkar: Journal for Islamic Studies,
Vol. 3, No. 1 (2019): 247-259.

Sutantri, Putri dkk. “Romantic Relationship Suami Istri Beda Usia”
(Studi Kass di Desa Skasari Kecamatan Kaduhejo Kabupaten
Pandeglang).” LUGAS Jurnal Komunikasi, Vol. 7 No. 1
(2023): 98-103.

Sya’roni, Mokh. “Etika Keilmuan: Sebuah Kajian Filsafat llmu.”
Jurnal Teologia, Vol. No. 1 (2014): 245-270.

Tawfiq, Amer Khaled. “’Alagqah al-Lughah al-‘Arabiyah fi Al-
Qur’an al-Karim (Dirasah Tahliliyah).” Majalah al- ‘Ulim
al-Tarbawiyah wa al-Insaniyah, Vol. 18 No. 18 (2022): 1-9.

Verdianto, Yohanes. “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: Prinsip
Penafsiran Alkitab dari Masa ke Masa.” Mitra Sriwijaya:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol. 1, No. 1 (2020):
45-57.

Wahyudi. “Epistemologi Tafsir Sufi al-Ghazali dan Pergeserannya.”
Jurnal Theologia, Vol. 29, No. 1 (2018): 85-108.

Wijayanti, Endang dkk. “Pergeseran Makna Kosakata Bahasa
Indonesia pada Pengguna Twiter.” Prosiding Seminar
Nasional Bahasa, Seni, Sastra dan Pengajarannya di era
Digital, VVol. 1 (2022): 121-132.

Yakub, M. “Komunikasi Dakwah Nabi Muhammad SAW Pada
Periode Mekah.” Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan,
Vol. 5, No. 1 (2021): 30-52.

Yemata, Getaneh Atikilt dkk. “Husband participation in birth
preparedness and complication readiness and its predictors
among men whose wife was admitted for an obstetric referral
at South Gondar zone: A multicenter cross-sectional study”.
Heliyon 9 (2023): 1-10.

Yulinda, Mevi dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan Suami
Istri (Studi Fenomenologi terhadap Pasangan Suami Istri
dengan Status Mahasiswa di kabupaten Krawang). Jurnal
IImiah Wahana Pendidikan, Vol. 8, No . 10 (2022):125-135.

329


https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346

Yupidus. “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif Gender.”
Journal Equitable, Vol. 2, No 2 (2017): 88-105.

Yusroh dkk. “Affecting Factors Differences Between The Quran
Translations (Soedewo and Mahmud Yunus’ Versions).”
Hikmatuna, Vol. 4, No. 1 (2018): 125-144.

Zubair. “Sistem Perkawinan Masa Jahiliyah dan Kontribusinya
dalam Hukum Islam.” Jurnal Hmu-ilmu Syari’ah dan
Hukum, Vo. 10, No. 1 (2008): 14-33.

Zulaiha, Eni. “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan
Standar Validitasnya.” Wawasan: Jurnal limiah Agama dan
Sosial Budaya, Vol 2, No. 1 (2017): 81-94.

Zulfikar, Eko, dan Ahmad Zainal Abidin. “Ikhtilaf Al-Mufassirin:
Understanding The Differences of Ulama in The
Interpretation of The Quran.” Jurnal At-Tibyan: Jurnal limu
Algur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2 (2019): 285-306.

Zulkifli. “Pengembangan Ushul Figh (Perspektif Dalil-Dalil
Normatif Al-Qur’an).” Jurnal Hukum Islam. Vol. XIV No. 1
(2014): 21-33.

Sumber Buku

Affani, Syukron. Tafsir Al-Qur’an dalam Sejarah Perkembangannya.
Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2018.

Aini, Adrika Fithrotul. Al-Qur’an Menolak Patriarki TafSir
Kontekstual Ayat-Ayat Gender. Malang: Mazda Media, 2022.

Al-‘Ak, Khalid ‘Abd al-Rahman. Usal al-Tafsir wa Qawa’iduhu.
Beirut: Dar al-Nafa’is, 1986.

Al-Alasi, Abiu al-Fadl Syihab al-Din al-Sayyid Mahmid al-
Baghdadi. Rih Ma‘ani fi Tafsir AlI-Qur’an al-‘Azim wa al-
Sab * al-Masani. Beirut: Ihya’ al-Turas al-‘Arabi, t.t.

Al-Amidi, ‘Ali bin Muhammad. al-fhkam fi Usil al-Ahkam. Riyad:
al-Mamlakah al-* Arabiyah al-Su‘tdiyah, 2003.

330



Amin, Nasihun. Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam. Semarang:
CV. Karya Abadi Jaya, 2015.

Al-Andalusi, al-Qadi Aba Muhammad bin ‘Abd al-Haq bin Ghalib
bin ‘Atiyah. al-Muharar al-Wajiz fi Tafsir al-Kitab al-‘Aziz.
Beirut: Dar al-Kutub al-IImiyah, 2001.

Al-Andalusit, Muhammad bin Yasuf bin ‘Ali bin Yasuf bin Hayyan.
Tafsir al-Bahr al-Muhit. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah,
1993.

Arkoun, Muhammad. al-Fikr al-Isiami Nagd wa Ijtihad, terj. Hasyim
Salih. Beirit: Dar al-Saqt, 2012.

‘Asyilir, Muhammad Tahir bin. Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir.
Tunisia: al-Dar al-Tunisiyah li al-Nasyr, 1984.

‘Asyiir, Sa‘id. Nazm al-Hukum wa al-Idarah fi ‘Asr al-Ayibiyin wa
al-Mamalik al-Mar’ah fi al-Haddrah al-‘Arabiyah. Beirut:
al-Muassasah al-Arabiyah li al-Dirasat wa al-Nasyr, 1987.

Al-Auni, Syarif Hatim bin ‘Arif. Takwin Malakah al-Tafsir
Khutuwat ‘llmiah li Takwin Zihniyah al-Mufassir. Beiriit:
Markaz, Nama’ li al-Buhus wa al-Dirasat, 2013.

Ayu Suci Musvita dkk. Buku Ajar Dinamika Kelompok. Yogyakarta:
cv.Mine 2019.

Al-Azdi, Abi Dawid Sulaiman bin al-Asy‘as al-Sijistani. Sunan Abi
Dawiid. Beirtit: Dar Ibnu Hazm, 1997.

Azizah, Siti dkk. Buku Saku Kontekstualisasi Gender Islam dan
Budaya. Makasar: Alauddin University Press, 2016.

Azzakiyah, Lailatul Fithriyah. Perempuan Menggugat Al-Qur’an
Menjawab Keadilan untuk Perempuan Berdasarkan Sirah
Shahabiyah. Malang: Yayasan Bait Al-Hikmah, 2021.

Al-Baghawi, Abii Muhammad al-Husain bin Mas‘ad. Ma ‘alim al-
Tanzil. Riyad: Dar al-Taybah, 1989.

Al-Baghdadi, Abii Ya‘la Muhammad bin al-Husain al-Farra’. al-
‘Uddah fi Usil Fighi. Riyad: al-Mamlakah al-‘Arabiyah al-
Su‘tdiyah, 1990.

331



Baidan, Nashruddin. Perkembangan Tafsir al-Qur’an di Indonesia.
Solo: PT. Tiga Serangkai, 2003.

. Wawasan Baru llmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005.

Al-Baidawi, Abu al-Khair ‘Abdullah bin Umar bin Muhammad ‘Ali.
Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil. Beirut: Dar Thya’ al-
Turas al-‘Arabi, t.t.

Al-Bana, Jamal. al-Aslani al-‘Azimataini al-Kitab wa al-Sunnah
Ru’yah Jadidah. Kairo: Matba‘ah al-Hisan, 1982.

Al-Baqgi, Muhammad Fu’ad ‘Abd. al-Mu jam al-Mufahras li Alfaz
Al-Qur’an al-Karim. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1364
H.

Barlas, Asma. Cara Qur’'an Membebaskan Perempuan, terj. R.
Cecep Lukman Yasin. Jakarta: Serambi, 2005.

Al-Biqga‘1, Burhan al-Din Abf al-Husain Ibrahim bin ‘Umar. Nazm al-
Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar. Kairo: Dar al-Kutub
al-Islami, t.t.

Al-Bukhari, Abi ‘Abdillah Muhammad bin Isma‘ll. Sahih al-
Bukhari. Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998.

Chaer, Abdul. Linguistik Umum. Jakarta: Rineka Cipta, 2014.

. Pengantar Semantik Bahasa Indonesia. Jakarta: Rineka
Cipta, 1990.

Al-Dimasydqt,‘Imad al-Din Aba al-Fida’ Isma‘il bin Kasir. Tafsir Al-
Qur’an al- ‘Azim. Kairo: Mu’assasah Qurtubah, 2000.

Duderija, Adis. “Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34
the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities,”
dalam New Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and
Interpretation, ed. Mun’im Sirry. Atlanta: Lockwood Press,
2019.

. Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis Antara Liberal
dan Salafi, terj. Abdul Aziz. Tangerang Selatan:Yayasan
Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021.

332



Dzuhayatin, Siti Ruhaini dkk. Rekonstruksi Metodologis Wacana
Kesetaraan Gender dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002.

El Saadawi, Nawal. Perempuan dalam Budaya Patriarki, terj.
Zulhilmiyasri. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023.

Endarmoko, Eko. Tesaurus Bahasa Indonesia. Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama, 2007.

Engineer, Asghar Ali. Tafsir Perempuan Wacana Perjumpaan Al-
Qur’an, Perempuan, dan Kebudayaan Kontemporer, terj.
Akhmad Affandi dan Muh. lhsan. Yogyakarta: IRCiSoD,
2022.

Faiz, Fahruddin. dan Ali Usman. Hermeneutika Al-Qur’an Teori,
Kritik dan Implementasinya. Yogyakarta: Dialektika, 2019.

Fakih, Mansour. Analisis Gender & Transformasi Sosial.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

Al-Fanisan, Su‘ad bin ‘Abdullah. Ikhtilaf al-Mufassirin Asbabahu wa
Asaruhu. Riyad: Markaz Dirasat wa al-I‘lam, 1997.

Al-Farmawi, ‘Abd al-Hayy. al-Bidayah fi al-Tafsir al-MaudiiT:
Dirasah Manhajiyah wa Maudii’iyah. Kairo: al-Hadarah al-
‘Arabiyyah, 1977.

Al-Ghazali, Abi Hamid Muhammad bin Muhammad. al-Mustasfa.
Beirit: Dar al-Kutub al-‘Timiyah, 1993.

Al-Habdan, Muhammad bin ‘Abdullah. Melawan Kezaliman
terhadap Wanita, terj. Yunus. Jakarta: Pustaka Imam Asy-
Syafi’i, 2009.

HAM, Musahadi. Evolusi Konsep Sunnah (Implikasinya pada
Perkembangan Hukum Islam). Semarang: CV. Aneka lImu,
2000.

, Musahadi. Continuity and Change Reformasi Hukum Islam:
Belajar pada Pemikiran Muhammad Igbal dan Fazlur
Rahman. Semarang: Walisongo Press, 20009.

333



Al-Hanafi, Abt Su‘lid bin Muhammad al-‘Imadi. Irsyad al- ‘Aql al-
Salim ila Mazdya al-Kitab al-Karim. Riyad: Maktabah al-
Riyad al-Hadisah, t.t.

Hardiman, F. Budi. Seni Memahami Hermeneutik dari
Schleiermacher sampai Derrida. Sleman: PT. Kanisius,
2015.

Al-Hasani, Sayyid Muhammad bin ‘Alwi al-Maliki. al-Qawa’id al-
Asasiyyah fi ‘Ulim Al-Qur’an. Jeddah: Maktbah al-Malik
Fahd al-Wataniyah, 1419 H.

Hasyim, Nur. Cinta, Perkawinan dan Keluarga. Semarang:
Lawwana, 2022.

Herlina, Nina. Metode Sejarah. Bandung: Satya Historika, 2020.

Hitti, Philip K. History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin
dan Dedi Slamet Riyadhi. Jakarta: PT Serambi llmu Semesta,
2014.

Huda, M. Syamsul dkk. Feminisme dalam Peradaban Islam.
Surabaya: Pena Cendekia, 2019.

Ibrahim, Andi dkk. Metodologi Penelitian. Gowa: Gunadarma IImu,
2018.

Ichwan, Moh. Nor. Belajar al-Qur’an. Semarang: RaSAIL, 2005.

Al-Isfahani, Abi al-Qasim al-Husain bin Muhammad al-Raghib. al-
Mufradat fi Gharib Al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma‘rifah t.t.

‘Itr, Nar al-Din. ‘Uliim Al-Qur’an al-Karim. Damaskus: al-Sabah,
1993.

Iyazi, Sayyid Muhammad °‘Ali. al-Mufassirin Hayatuhum wa
Manhajuhum. Teheran: Muassasah al-Taba‘ah wa al-Nasyr li
Wizarah al-saqafah wa al-Irsyad al-Islami, 1386 H.

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Bunyah al-‘dql al-‘Arabi. Beirut
Markaz Dirasat al-Wahdah al-Arabiyyah, 20009.

Khaeruman, Badri. Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an.
Bandung: Pustaka Setia, 2004.

334



Khaldiin, ‘Abd al-Rahman bin Muhammad bin. Mugaddimah Ibnu
Khaldiin. Beirtit: Maktabah Lebanon, 1992.

Khan, Mazhar ul-Haq. Wanita Islam Korban Patologi Sosial.
Bandung: Pustaka, 1978.

Al-Kimi, Ahmad Sayyid, dan Muhammad Ahmad Yasuf al-Qasim.
al-Tafsir al-Maudi 7. T.tp.: T.pn, 1982.

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya, 2003.

Ma‘rifah, Muhammad Hadi. al-Tafsir wa al-Mufassirin fi Saubihi al-
Qasytb. Masyhad: al-Jami‘ah al-Radawiyah li al-‘Ulam al-
Isamiyah, 1426 H.

Al-Mahalf Jalal al-Din dan Jalal al-Din al-Suyiti. Tafsir al-Jalalain.
Kairo: Maktabah al-Iman, t.t.

Mahmiid, Mani® ‘Abd al-Halim. Kajian Komprehensif Metode Para

Ahli Tafsir, terj. Faisal Saleh, Syahdianor. Jakarta, PT. Raja
Grafindo Persada, 2006.

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi. Kairo: Maktabah
wa Matba‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi wa Awladuhu, t.t.

Mas’udi, Masdar F. Islam & Hak-Hak Reproduksi Perempuan.
Bandung: Mizan, 2000.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Alf bin Muhammad bin Habib al-Basri.
Al-Nukat wa al- ‘Uyiin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.

Mazhar, Armahedi. “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga
Buku” dalam Wanita Islam Korban Patologi Sosial oleh
Mazhar ul-Hag Khan. Bandung: Pustaka, 1978.

Millah, Ahmad Sihabul. Semiotika Al-Qur’an Mohammad Arkoun.
Sleman: Lintang Books, 2022.

Al-Misri, Abi al-Fadl Jamal al-Din Muhamad bin Mukram Ibnu
Mangzir al-Ifriqt. Lisan al- ‘Arab.Beirut: Dar al-Sadir, t.t.

Mulia, Musdah. Kemuliaan Perempuan dalam Islam. Jakarta: PT.
Elex Media Komputindo, 2014.

335



Muslim, Mustafa. Mabahis fi al-Tafsir al-Maudii‘t. Damaskus: Dar
al-Qalam, 2000.

Mustagim, Abdul. Dinamika Sejara Tafsir Al-Qur’an Studi Airan-
aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-
Kontemporer. Yogyakarta: Pondok Pesantren LSQ Ar-
Rahmah bekerjasama dengan Penerbit Adab Press, 2012.

Al-Naisaburi, Abi ‘Abdillah al-Hakim. al-Mustadrak ‘ala al-
Sahihain. Kairo: Dar al-Haramain, 1997.

Al-Naisaburi, Abi al-Husain ‘All bin Ahma al-Wahidi. Asbab al-
Nuzil. Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.t.

Al-Naisabiiri, Abi al-Husain Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairi. Sahih
Muslim. Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998.

Al-Najdi, ‘Abd al-Rahman bin Muhammad bin Qasim al-Asimi al-
Qahtani. al-Durar al-Saniyah fi al-Ajwibah al-Najdiyah
Majmii‘ah Rasa’il wa Masa’il ‘Ulama’ Najd al-A ‘lam min
Asr al-Syaikh Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab ila Asrind
Haza. T.tp: T.p, 1999.

Al-Nasafi, Abu al-Barakat ‘Abdullah bin Ahmad bin Mahmud.
Madarik al-Tanzil wa Haqa’iq al-Ta'wil. Beirut: Dar al-
Kalam al-Tayyib, 1998.

Al-Nasir, Muhammad Hamid, dan Khaulah Durwais, al-Mar’ah
baina al-Jahiliyah wa al-Islam Dirasah Mugaranah ‘ald
Dau’i al-Islam. Makkah: Dar al-Risalah, 1413 H.

Nasution, Khoiruddin. “Belajar dari Sejarah Pemikiran Islam” dalam
Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam dari Masa Klasik,
Tengah, Hingga Modern oleh Muh. Alif Kurniawan dkk.
T.Tp.: Qaulun Pustaka, 2014.

Nasution, Syamruddin. Sejarah Peradaban Islam. Depok: PT
RajaGrafindo Persada, 2018.

Nawaihid, ‘Adil. Mu jam al-Mufassirin min Sadr al-Islam hatta al-
‘Asr al-Hadir. Beirtit: Muassasah Nawaihid li al-Ta’lif wa al-
Tarjamah wa al-Nasyr, 1983.

336



Nurdin, Ismail. dan Sri Hartati. Metodologi Penelitian Sosial.
Surabaya: Media Sahabat, 2019.

Nuroniyah, Wardah. Konstruksi Ushul Fikih Kompilasi Hukum
Islam: Menelusuri Basis Pembaruan Hukum Perkawinan
Islam di Indonesia. Tangerang Selatan: Cinta Buku Media,
2016.

Padiatra, Aditia Muara. lImu Sejarah Metode dan Praktik. Gresik:
JSI Press, 2020.

Puspitawati, Herien dkk. Bunga Rampai Keiraan Gender dalam
Keluarga. Bogor: IPB Press, 2019.

. Gender dan Keluarga: Konsep dan Realita di Indonesia
Edisi Revisi. Bogor: IPB Press, 2019.

Qal‘ahji, Muhammad Rawwas. Lughah Al-Quran Lughah al-‘Arab
al-Mukhtarah. Kairo: Dar al-Nafa’is, t.t.

Al-Qari, ‘Ali bin Sultan Muhammad. Mirgah al-Mafatith Syarh
Misykah al-Masabih. Beirut: Dar al-Fikr, 2002.

Al-Qasim, ‘Abd al-Muhsin bin Muhammad. Tarjama Samahah al-
Syaikh Muhammad bin Ibrahim. Riyad: Fahrasah Maktabah
al-Malik Fahd al-Wataniyah Asna’ li al-Nasyr, 2023.

Al-Qatan, Manna‘. Mabahis fi ‘Ulum Al-Qur’an. Kairo: Maktabah
Wahbah, t.t.

Al-Qurtubi, Abli ‘Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar.
Al-Jami® li Ahkam Al-Qur’an wa al-Mubayyin lima
Tadammanahu min al-Sunnah wa Ay al-Furgan. Beirut:
Muassasah al-Risalah, 2006.

Rahman, Fazlur Islam & Modernity Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: The University of Chicago Press, 1984.

Al-Razi, Fakhr al-Din. Mafatih al-Ghaib. Beirut: Dar Thya’ al-Turas
al-‘Arabi, 1420 H.

Rida, Muhammad Rasyid. Tafsir al-Manar. Kairo: al-Hai’ah al-
Misriyah al-‘Ammabh li al-Kitab, 1990.

337



Ruhaini, Siti. “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,”
dalam Sangkan Paran Gender, ed. Irwan Abdullah.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

Al-Rumi, Fahd bin ‘Abd al-Rahman bin Sulaiman. Buhis fi usil al-
Tafsir wa Mandahijuhu. Riyad: Maktabah al-Taubah, t.t.
Rupke, Jorg. “History.” Dalam The Routledge handbook of research

methods in the study of religion, ed. Michael Stausberg and
Steven Engler, 285-309. New York, Routleedge, 2011.

Al-Sabt, Khalid. Qawa 'id al-Tafsir. Beirut: Dar Ibnu ‘Affan, t.t.

Al-Sadr, Muhammad Bagqir. Pedoman Tafsir Modern. terj.
Hidayaturakhman. Jakarta: Risalah Masa, 1995.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an Towards a contemporary
approach. New York: Routledge, 2006.

. Islamic Thought: An Introduction. New York: Routledge,
2006.

Al-Salabi, ‘All Muhammad Muhammad. Sirah Amir al-Mu’minin
‘Umar bin al-Khattab Syakhsiyatuhu wa ‘Asruhu. Kairo:
Mu’assasah Iqra’, 2005.

Al-Samad, Wadih. Diwan al-Nabighah al-Ja‘di. Beirat: Dar Sader,

1998.

Santoso' Heri. “Metode Dekonstruksi Jacques Derrida: Kritik atas

Metafisika dan Epistemologi Modern” dalam Listiyono

Santoso, Abd. Qodir Shaleh (ed.), Epistemologi Kiri.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2010.

Al-Sarakhsi, Abu Bakar Ahmad bin Abi Sahal. Usu/ al-Sarakhsi.
Beirit: Dar al-Kutub al-1lmiyah, 1993.

Setiawan, Nugraha. Diklat metodologi Penelitian Sosial. Bogor:
Departemen Pendidikan Nasional Inspektorat Jenderal, 2005.

Shihab, M. Quraish. “Konsep Wanita Menurut Quran, Hadis, dan
Sumber-sumber jaran Islam,” dalam Wanita Islam Indonesia
dalam Kajian Tekstual dan Kontekstual: Kumpulan Makalah

338



Seminar, ed. Johan Hendrik Meuleman dkk. Jakarta: INIS,
1993.

. Quraish. Al-Qur’an dan Maknanya. Tangerang Selatan,
Lentera Hati, 2013.

. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013.
. Wawasan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013.

. Kaidah Tafsir. Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2013.
Sudarto. Metodologi Penelitian Filsafat. Jakarta: Rajawali, 1996.

Sulaiman, Rusydi. Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban
Islam. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2014.

Supena, llyas. Bersahabat dengan Makna Melalui Hermeneutika.
Yogyakarta: Idea Press, 2018.

Al-Suyiti, Jalal al-Din Abt ‘Abd al-Rahman. Lubab al-Nugil fi
Asbab al-Nuziil. Beirut: Muassasah al-Kutub al-Saqafiyah,
2002.

. al-ltgan fi ‘Ulim Al-Qur’an. Kairo: al-Hai’ah al-Misriyah
al-‘Amah, 1974.

Sya’roni, Maman A. Malik. “Peradaban Islam Masa Bani Umayyah
II di Andalusia” dalam Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa

Klasik Hingga Modern, ed. Siti Maryam dkk. Yogyakarta:
LESFI, 2012.

Al-Syaibani, Abt ‘Abdillah Ahmad bin Muhamad bin Hanbal bin
Hilal bin Asad. Musnad al-Imam Ahmad bin Hanbal. Beirit:
Muassasah al-Risalah, 2001.

Syaltat, Mahmud. al-Islam ‘Agidah wa Syari‘ah. Kairo: Dar al-
Syurigq, t.t.

Syaltut, Mahmud. Figh Al-Qur’an wa al-Sunnah. Kairo: Maktabah
al-Anjlu al-Misriyah, 1934.

Al-Syaukani, Muhammad ‘Alf bin Muhammad. Fath al-Qadir al-
Jami* baina Fannay al-Riwayah wa al-Dirayah min ‘llm I-
Tafsir. Beirut: Dar Al-Marefah, 2007.

339



Al-Syibl, ‘Ali bin ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Ali. Imam al-Mufassirin wa al-
Muhaddisin wa al- Muarrikhin Abi Ja ‘far Muhammad bin
Jarrir al-Tabart Stratuhu wa ‘Aqidatuhu wa Mualafatuhu.
Riyad: Maktabah al-Rusyd 2004.

Syibromalisi, Faizah Ali. Tafsir bi al-Ma 'tsur. Jakarta: PT. Siwibakti
Darma, 2010.

Al-Syinqiti, Muhammad al-Amin bin Muhammad al-Mukhtar al-
Jakni. Adwa’ al-Bayan fi Idah Al-Qur’an bi Al-Qur’an.
Makkah: Dar ‘Alam al-Fawa’id, t.t.

Al-Tabari, Aba Ja‘far Muhammad bin Jarir. Jami‘ al-Bayan ‘an
Ta 'wil Ay Al-Qur’an. Kairo: Dar Hajar, 2001.

Al-Tabrani, Sulaiman bin Ahmad. al-Mu jam al-Awsat. Kairo: Dar
al-Haramain, t.t.

Taimiyah, Taqi al-Din Ahmad bin. Muqgadimah fi Usil al-Tafsir.
Beirut: Da Maktabah al-Hayah, 1980.

Tamir, Muhammad Muhammad. Muqadimah dalam Tafsir al-

Jalalain oleh Jalal al-Din al-Mahali dan Jalal al-Din al-
Suyiitt. Kairo: Maktabah al-Iman, t.t.

Taufiqurrochman. Leksikologi Bahasa Arab. Malang: UIN Maliki
Press, 2018.

Al-Tayyar, Musa‘id bin Sulaiman. Fusial fi Usil al-Tafsir. Riyad:
Dar Ibnu al-Jauzi, 1999.

Tim Penyusun Kamu Pusat Bahasa. Kamus Bahasa Indonesia.
Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional,
2008.

Tim Redaksi. Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa. Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional, t.t.

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-
Qur’an. Jakarta: Dian Rakyat, 2010.

Al-Usairy, Ahmad. Sejarah Islam, terj. Samson Rahman. Jakarta:
Akbar Media Eka Sarana, 2008.

340



Utsman, Fathimah dan A. Hasan Asy’ari Ulama’i. Ratu-ratu Hadits.
Yogyakarta: Ittiga Press, 2000.

Wadud, Amina. Wanita di dalam Al-Qur’an, terj. Yaziar Radianti.
Bandung: Pustaka, 1994.

Wasino dan Endah Sri Hartatik, Metode Penelitian Sejarah Dari
Riset Hingga Penulisan. Yogyakarta: Magnum Pustaka
Utama, 2018.

Wijaya, Aksin. Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik atas
Nalar Tafsir Gender. Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama,
2017.

World Book Dictionary. The World Book Dictionary. Chicago :
World Book Ink, 2006.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam. Depok: PT RajaGrafindo
Persada, 2017.

Yonata, Fadhila. Manifestasi Gender dalam Buku Ajar. Yogyakarta:
Sulur Putaka, 2020.

Al-Zabidi, Sayyid Muhammad Murtada. 7@ al- ‘Aris min Jawahir
al-Qamis. Kuwait: al-Turas al-* Arabi, 2000.

Al-Zahabi, Muhammad Husain. al-Tafstr wa al-Mufassirin. Kairo:
Maktabah Wahbah, 1976.
.‘llm al-Tafsir. Kairo: Dar al-Ma‘arif; t.t.

Al-Zahabi, Syams al-Din Muhammad bin Ahmad ‘Usman. Siyar
A ‘lam al-Nubala.’ Beirtut: Muassasah al-Risalah, 1982.

Zahrah, Muhammad Abu. al-Mu jizah al-Kubra Al-Qur’an. Beirut:
Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.t.

Zakariya, Abi al-Husain Ahmad bin Faris bin. Mu jam Magqayis al-
Lughah. Beirut: Dar al-Jil, 1991.

Al-Zamakhsari, Jar Allah Aba al-Qasim Mahmid bin ‘Umar. al-
Kasyaf ‘an Haqa’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyin al-
Aqawil fi Wujih al-Ta’wil. Riyad: Maktabah al-Obekan,
1998.

341



Al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin ‘Abdullah. al-Burhan fi
‘Ulam Al-Qur’an. Kairo: Maktabah Dar al-Turas, t.t.

Al-Zargani, Muhammad ‘Abd al-‘Azim. Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim
Al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1995.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan
Pustaka Obor Indonesia, 2014.

Al-Zirikli, Khair al-Din. al-4 ‘lam Qamus Tarajim. Beirut: Dar al-
‘Ilmi 1i al-Malayin, 2002.

Al-Zuhaili, Muhammad. al-Imam al-Tabari Syaikh al-Mufassirin wa
Umdah al-Muarrikhin wa Mugaddam al-Fuqaha’ al-
Muhaddisin Sahib al-Mazhab al-Jariri. Damaskus: Dar al-
Qalam, 1999.

Disertasi, Tesis dan Sumber Lain

Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-Mishbah,”
Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2006.

Al-Durar al-Saniyah al-Mausii‘ah al-Tarikhiyah
https://dorar.net/history/event/4617 diakses 2 Desember
2024.

Al-Hauri, ‘Abd al-Ilah. “Asbab Ikhtilaf al-Mufassirin fi Tafsir Ayat
al-Ahkam,” Tesis, Cairo University, 2001.

Hisyam, Usamah. “Dinamika Komunikasi Dakwah Parmusi di
Perbatasan NTT-Timor Leste,” Tesis Universitas Islam
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2006.

https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html,diakses 22
Oktober 2024.

Ilyas, Hamim. “Tafsir Hunna Hartsul Lakum: Benarkah Istri adalah
Ladang Suami? (Bagian 1).” Diakses 9 November 2023.
https://suaraaisyiyah.id

Kurdi, Alif Jabal. “Tafsir dan Ta’wil pada Karya-karya Tafsir Abad

Pertengahan (4-10 H): Konsepsi, Implikasi Metodologis dan
Trajektori.” Tesis Universitas PTIQ Jakarta, 2024.

342


https://dorar.net/history/event/4617
https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html

Mustagim, Abdul. Argumen Keniscayaan tafsir Magashidi Sebagai
Basis Moderasi Islam. Pidato Pengukuhan Guru Besar
Bidang Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16
Desember 2019.

Al-Rab, ‘Abdullah ‘Ali Abu al-Wafa Jad. “al-Imam Abt al-Barakat
al-Nasafi al-Mutawaffa sanah (710 H) wa Ara’uhu al-
Kalamiyah (‘Ard wa Naqd)”, Disertasi Jami‘ah Al-Azhar
Kairo, 2019.

Report on A Conference Organised By The Institute of Defence and
Strategic Studies (IDSS) 7th-8th March 2006 Marina
Mandarin Singapore, Progressive Islam and The State in
Contemporary  Muslim  Societies. Nanyang Avenue,
Singapore: Institute of Defence and Strategic Studies,
Nanyang Technological University, 2006.

Salam, Isa HA dan Rifqi Muhammad Fathi. “Pemetaan Kajian Tafsir
Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta:
Analisis Sitiran Pengarang yang Disitir Disertasi Mahasiswa
tahun 2005-2010.” Laporan Penelitian Kolektif, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2011.

Al-Sartji, Bahijah Muhammad °Ali. “al-Tatawur al-Tarikhi li DUwar
al-Mar’ah fi al-‘Asr al-‘Abbasi (750-954 M/132-334 H).”
Disertasi, Beirut Arab University, 2016.

Syahwan, AlT ‘Abd al-Karim Yusuf. “al-‘Alaqah al-Zaujiyah fi Al-
Qur’an al-Kartm.” Tesis University of Jordan, 2006.

Syamsuddin, Sahiron. Pendekatan Ma na-Cum-Maghza: Paradigma,
Prinsip dan Metode Penafsiran. Pidato Pengukuhan Guru
Besar dalam Bidang Ilmu Tafsir UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2022.

Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya Patriarki dalam
Tinjauan Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” Tesis
Universitas PTIQ Jakarta, 2024.

Triwarmiyati, M. “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran
Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” Tesis,
Universitas Indonesia, 2009.

343



A KEMENTERIAN AGAMA
chh UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
@ PASCASARJANA

“ia 1I. Walisongo 3-5, Semarang 50185, Indonesia, Telp.- Fax: +62 24 7614454,
Email: pascasarjana@walisongo.ac.id, Website: hitp://pasca.walisongo.ac.id/

PENGESAHAN UJIAN TERTUTUP DISERTASI

Disertasi yang ditulis oleh:

Nama lengkap : Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

Judul Penelitian : DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI
SUAMI-ISTRI (Analisis Historis atas Kitab
Tafsir Abad IV-XIV H)

telah dilakukan revisi sesuai saran dalam Ujian Tertutup Disertasi pada
tanggal 20 November 2024 dan dapat dijadikan syarat Ujian Promosi
Doktor.

Disahkan oleh:
Nama lengkap & Jabatan tanggal Tanda tangan
Dr. H. Nasihun Amin, M.Ag —_—
Ketua Sidang/Penguiji é/l'b — > -

Dr. H. Mokh. Sya’roni,

M.Ag 2(,'
Sekretaris Sidang/Penguji é ZI‘L o

Prof. Dr. H. Musahadi,
M.Ag.
Promotor/Penguji J / T Wiy

Dr. H. Moh. Nor Ichwan, 2 7
M.Ag S—- y
Co-Promotor/Penguji

Qo

Prof. Dr. H. Islah Gusmian, é
- ML.Ag.
Penguji Eksternal/Penguji 1 v

Prof. Dr. Hj. Yuyun Affandi, =

s I 71221 =D
Penguji 2

Dr. H. A. Hasan Asy’ari

Ulama’i, M.Ag = =T

Penguji 3 \7 s 7

344




KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG

“iﬂ Jalan Walisongo Nomor 3-5 Semarang 50185 Telp./Faks. (024) 7614454,
Email: pasca@walisongo.ac.id, website : http://pasca.walisongo.ac.id

SURAT KETERANGAN TURNITIN
Nomor: 1758/Un.10.9/D/DA.00/12/2024

Sehubungan dengan kewajiban Tes Turnitin dengan similiarity check maximal 25% sebagai salah
satu kelengkapan persyaratan ujian Terbuka Disertasi, dengan ini Direktur Pascasarjana UIN

Walisongo Semarang menerangkan bahwa:

Nama : Agus Imam Kharomen

NIM : 1800029013

Program Studi : S3 Studi Islam

Nomor HP 1081324708721

Judul : DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI (Analisis

Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H)

Adalah benar telah dilakukan Tes Tumnitin, dan dinyatakan lulus dengan hasil similiarity check

sebesar 8%.

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dapat digunakan sebagaimana mestinya.

345



RIWAYAT HIDUP

Nama :Agus Imam Kharomen

TTL : Kota Cirebon 27 Juni 1989

Alamat Rumah  : Kavling Assalam, RT 04 RW 01 Kel./Kec. Mijen
Kota Semarang

WhatsApp ;081324708721

Email :agusimamkharomen@walisongo.ac.id.

Ayah : H. Suja’i Amin

Ibu : Hj. Afifah

Ayah Mertua . Marbi

Ibu Mertua Samah

Istri : Umi Hidayati, M.Ag.

Anak : 1. Awalia Rahma (alm)

2. Aleya Nisa’ul Hameeda
3. Nabil Ahmad Yassar
4. Zida Izzatul Hafiyya
Riwayat Pekerjaan
1.  Redaksi Penerbit Tafsir Al-Qur’an Perkata KALIM (2013-2015)
2. Dosen Institut Agama Islam Bunga Bangsa Cirebon (2016-2019)
3. Dosen UIN Walisongo Semarang (2019-sekarang)
4.  Pengurus LPBKI MUI Pusat (2020-sekarang)
Riwayat Pendidikan
1. Ml Salafiyah Kota Cirebon (1997-2002)
2 MTs Futuhiyyah | Mranggen Demak (2003-2005)
3 MAK Futuhiyyah | Mranggen Demak (2006-2008)
4. S11AIN Walisongo Semarang (2009-2012)
5 S2 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (2013-2015)

346


mailto:agusimamkharomen@walisongo.ac.id

6.  Pondok Pesantren Futuhiyyah Mranggen Demak (2002-2013)

7. Short Course Pendidikan Kader Mufassir PSQ Jakarta (2014-2015)

Judul Buku

1. Metode Alternatif dalam Menafsirkan Ayat-ayat beredaksi Mirip
(Rekonstruksi atas Metode Penafsiran Nashruddin Baidan (2015)

2. Penafsiran Ibnu ‘Asyiir terhadap Ayat-ayat Antropomorfisme dalam
Kitab al-Tahrir wa al-Tanwir (2017)

3. Konstruksi Tafsir Sufistik Ibnu ‘Athaillah al-Sakandari (2022)

Judul Artikel limiah

1. Bias Penciptaan Perempuan Dalam Tafsir Al-Qur’an : Perspektif
Tekstualis Dan Kontekstualis (2018)

2. Kedudukan Anak dan Relasinya dengan Orang Tua Perspektif Al-
Qur’an Perspektif Tafsir Tematik (2019)

3. Kajian Kisah al-Qur’an dalam Pemikiran Muhammad Ahmad
Khalafullah (2019)

4. Metode Pembelajaran Tafsir di Sekolah Berbasis ‘Ulum Al-Qur’an
(2020)

5. Rekonstruksi Metode Penafsiran Ayat Mutasyabih Lafzhi (Ayat
Beredaksi Mirip) Berbasis Teori Munasabah Al-Ayat (2023)

6. Construction of Ibn 'Ataillah al-Sakandart's Tafsir: Tracing Sufistic
Epistemology in Qur’anic Interpretation (2023)

7. Rekonstruksi Pendekatan Munasabah Ayat dalam Metode Penafsiran

Al-Qur’an (2024)

347



