
DINAMIKA PENAFSIRAN 

AYAT RELASI SUAMI-ISTRI 

(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H) 

 

DISERTASI 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Doktor 

Dalam Studi Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh : 

AGUS IMAM KHAROMEN 

NIM : 1800029013 

 

 

PROGRAM DOKTOR STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UIN WALISONGO SEMARANG 

2024





  i 

PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI  

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

 

Nama lengkap : Agus Imam Kharomen 

NIM : 1800029013 

Judul 

Penelitian 

: Dinamika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri 

(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV 

H)   

Program Studi : Program Doktor (S3) Studi Islam 

Konsentrasi : Tafsir 

 

 menyatakan bahwa disertasi yang berjudul:  

 

DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI 

(Analisis Historis atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H) 

 

secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali bagian 

tertentu yang dirujuk sumbernya. 

 

 

                                    Semarang, 3 Desember 2024 

                                                                     Pembuat Pernyataan, 

 

 

 

 

Agus Imam Kharomen 

NIM: 1800029013 

 

 



   

ii 

  



  iii 

 
 



   

iv 

PENGESAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  v 

ABSTRAK 

 

Judul : Dinamika Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri (Analisis Historis 

atas Kitab Tafsir Abad IV-XIV H) 

Penulis : Agus Imam Kharomen 

NIM : 1800029013 

 

Disertasi ini merespon realitas keragaman penafsiran para mufasir atas ayat 

relasi suami-istri, yang ternyata dihadapkan pada dua tantangan berupa 

kecenderungan pemaknaan tunggal dan generalisasi stigma negatif terhadap 

para mufasir khususnya mufasir klasik. Fokus penelitian ini mengungkap 

bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, faktor yang 

melatarbelakangi dan urgensinya dalam pengembangan metodologi 

penafsiran Al-Qur’an kontemporer. Sebagai sebuah penelitian library 

research, objek material yang diteliti adalah penafsiran ayat relasi suami-

istri dalam surah al-Baqarah: 187, 223 dan al-Nisā’: 34, dengan sumber 

primer sembilan belas kitab tafsir abad 4-14 H. Penelitian ini menggunakan 

metode deskriptif-analitik dan komparatif, dalam proses analisis 

menggunakan analisis historis, teori hermeneutika Gadamer dan teori uṣūl 

al-tafsīr. Hasil penelitian menunjukkan dinamika penafsiran ayat relasi 

suami sebagai qawwām berupa perubahan total dengan nilai makna disfemia 

yang menunjukkan adanya empat pola relasi suami-istri, yaitu owner-

property, head-complement, senior-junior partner dan equal partner. 

Dinamika ayat relasi istri sebagai ḥarṡun berupa perubahan generalisasi 

dengan nilai makna eufemia dan menunjukkan pola relasi suami-istri equal 

partner. Pada ayat relasi suami-istri sebagai libās dinamika penafsiran 

terlihat dari adanya perubahan spesialisasi dengan nilai makna eufemia dan 

menunjukkan pola relasi suami-istri equal partner dan romantic 

relationship. Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dipengaruhi faktor 

internal (makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan ayat dan susunan 

ayat dalam mushaf) dan faktor eksternal (sumber penafsiran, sikap terhadap 

riwayat, kecenderungan pemikiran dan konteks sosio-historis). Terdapat tiga 

urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam pengembangan 

metodologi tafsir kontemporer, yaitu dinamika penafsiran sebagai data 

historis, komplemen langkah-langkah penafsiran dan gagasan kontruksi 

tafsir historis-kritis.  

Kata Kunci: Dinamika penafsiran, relasi suami istri, qawwām, ḥarṡun, libās 

 



   

vi 

 الملخص
)التحليل التاريخي لكتب التفسير من القرن  جيةو ايات العلاقة الز ديناميكية تفسير  : العنوان

 الرابع إلى القرن الرابع عشر الهجري(
 إمام حرمين سأغو  : الطالب

  1800029013 : رقم الطالب

( ميل التفسير إلى 1ن في )يتمثلاتحديين  واجهتالتي و ، جيةو ايات العلاقة الز عن تنوع تفسير هذه الدراسة  تجب
( وصم المفسرين، خاصة المفسرين القدماء/التقليديين، بسمات سلبية عامة. تهدف هذه 2المعنى الوحيد/الفريد و )

ابتداءً من القرن الرابع وانتهاءً إلى القرن الرابع  تفسير ايات العلاقة الزوجيةالدراسة إلى الكشف عن ديناميكية 
عشر الهجري، والكشف عن العوامل التي أدت إلى ذلك، فضلا عن كشف أهمية هذه الديناميكية في تطوير 
منهجية تفسير القرآن في العصر الحديث. تعتمد هذه الدراسة على منهج البحث المكتبي، حيث يتمحور 

من سورة  34من سورة البقرة، وفي الآية  223و 187في الآيتين  علاقة الزوجيةايات الموضوعها حول تفسير 
النساء مع الرجوع إلى تسعة عشر مصدراً من كتب التفسير المكتوبة في القرن الرابع إلى القرن الرابع عشر الهجري. 

نظرية نهج التارخيي و بالمالتحليلي والمنهج المقارن، مستعينةً في التحليل -استخدمت الدراسة المنهج الوصفي
نوع  من تعُدّ  "كقوّام"تفسير الآية الخاصة بعلاقة الزوج  ديناميكيةان .هرمنيوطيقا لغادامر، ونظرية أصول التفسير

-ownerالزوجية تظهر وجود أربعة انواع العلاقة التي  (disfemia) التحول الكلي بمعنى يحمل دلالة ازدرائية
property, head-complement, senior-junior partner,equal partner.  وفي تفسير دور

الزوجية العلاقة  نوعوتظهر  (eufemia) نوع التعميم، بمعنى يحمل دلالة إيجابيةتكون على  الزوجة "كحرث"
equal partner . تعُدّ من نوع التخصص، بمعنى يحمل دلالة إيجابية تفسير العلاقة الزوجية "كلباس"أما 

(eufemia)  الزوجية  العلاقة  نوعتظهرromantic relationship,equal partner . تتأثر ديناميكية
( عوامل داخلية )المعنى الحقيقي والمجازي، والموضوع الرئيسي للآيات، وترتيب 1ب: ) العلاقة الزوجيةتفسير 

( عوامل خارجية )مصادر التفسير، وموقف المفسرين من الروايات، وتوجهات 2الآيات في المصحف(، و)
طوير منهجية تفسير التارخيي للمفسرين(. وتبرز أهمية هذه الديناميكية في ت-المفسرين الفكرية، والسياق الاجتماعي

القرآن في العصر الحديث من ثلاثة جوانب: ديناميكية التفسير بوصفها بياناتٍ تارخييةً، وتكملة خطوات التفسير، 
   النقدي.-وفكرة بناء التفسير التارخيي

 .، قوّام، حرث، لباسالزوجيةالكلمات المفتاحية: ديناميكية التفسير، العلاقة 
 
 



  vii 

ABSTRACT 

Title : Dynamics of Interpretation of Verses on Husband-Wife Relations 

(Historical Analysis of Books of Tafsir during the 4th-14th Century 

of Hijri) 

Author : Agus Imam Kharomen 

NIM : 1800029013 

 

This study responds to the diversity of interpretations of the mufassir (exegetes) of 

the verses on husband-wife relations, which turned out to be faced with two 

challenges in the form of a tendency towards a single meaning and a generalization 

of negative stigma towards the mufassir, especially the classical ones. This study 

attempted to reveal the dynamic form of interpretation of the verses on husband-

wife relations in the 4th-14th century of Hijri, its underlying factors, and its urgency 

in developing a methodology for interpreting the contemporary Qur'an. This study is 

library research with the material object of the interpretation of the verses on 

husband-wife relations in Surah al-Baqarah: 187, 223 and Surah al-Nisā': 34, with 

primary sources of nineteen books of Tafsir from the 4th-14th century of Hijri. This 

study applies descriptive-analytical and comparative methods. For analysis, it uses 

historical analysis, Gadamer's hermeneutic theory and the theory of uṣūl al-tafsīr. 

This study shows the dynamics of the interpretation of the verse on husband's 

relationship as qawwām three changes in interpretation include total changes with a 

dysphemic meaning value which shows the existence of four patterns of husband-

wife relationship owner-property, head-complement, senior-junior partner and equal 

partner. In the verse on the wife's relationship as ḥarṡun, three  changes are 

generalization changes with a euphemistic meaning value, and shows the 

relationship pattern between husband and wife as equal partners. In the verse on the 

husband-wife relationship as libās, three changes include changes in specialization 

with euphemistic meaning values and shows the pattern of husband-wife 

relationship as equal partners. The dynamics of interpretation of verses on husband-

wife relations are influenced by internal factors (the meaning of the essence/haqiqa 

and metaphor/majaz, the main discussion of the verse and the arrangement of the 

verses in the mushaf) and external factors (sources of interpretation, attitudes 

towards history, tendencies of thought and socio-historical context). There are three 

urgencies of the dynamics of interpretation of verses on husband-wife relations in 

the development of contemporary interpretation methodology, namely the dynamics 

of interpretation as historical data, complements of interpretation steps, and ideas for 

the construction of historical-critical interpretation. 

 

Keywords: Dynamics of interpretation, husband and wife relations, qawwām, 

ḥarṡun, libās 

 

 



   

viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN  
Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 
 

1. Konsonan 

No. Arab Latin  No. Arab Latin 

 ṭ ط tidak dilambangkan  16 ا 1

 ẓ ظ b  17 ب 2

 ‘ ع t  18 ت 3

 g غ ṡ  19 ث 4

 f ف j  20 ج 5

 q ق ḥ  21 ح 6

 k ك kh  21 خ 7

 l ل d  22 د 8

 m م ż  23 ذ 9

 n ن r  24 ر 10

 w و z  25 ز 11

 h ه s  26 س 12

 ’ ء sy  27 ش 13

 y ي ṣ  28 ص 14

 ḍ ض 15

 

2. Vokal Pendek  3. Vokal Panjang 

 ..َ..  =  a  َكَتَب kataba   َ...ا   = ā  َقاَل qāla 

..ِ..  =  i  َسُئِل su’ila   ِْاي   = ī  َقيِْل qīla 

..ُ..  =  u  ُيذَْهَب yażhabu                                 ُْاو  = ū  ُيَ قُوْل yaqūlu 
 

4. Diftong  Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan syamsiyyah   

 atau qamariyyah ditulis [al-] secara konsisten 

supaya selaras dengan teks Arabnya.  

Contoh: kata التفسر ditulis al-tafsīr 

  kaifa كَيْفَ  ai  =  اَيْ 
  ḥaula حَوْلَ  au  =  اوَْ 



  ix 

KATA PENGANTAR 

 

Dinamika adalah kata yang tidak hanya menggambarkan isi disertasi 

penulis, tetapi juga menggambarkan bagaimana perjalanan panjang penulis 

dalam menempuh studi S3 di Pascasarjana UIN Walisongo Semarang. 

Terlepas dari segala bentuk dinamika yang penulis jumpai, hari ini penulis 

sangat bersyukur kepada Allah SWT, alhamdulillah atas segala nikmat dan 

hidayahnya, terutama nikmat kesempatan dan kesehatan sehingga akhirnya 

penulis berhasil menyelesaikan penulisan disertasi ini.  

Selama studi S3 dan menyelesaikan penulisan disertasi, banyak 

pihak yang telah membantu penulis, baik secara langsung maupun tidak 

langsung, baik dalam bentuk moril maupun materil. Oleh karena itu, pada 

kesempatan ini izinkan penulis menyampaikan rasa terimakasih penulis yang 

sebesar-besarnya kepada: 

1. Rektor UIN Walisongo Semarang, Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag. atas 

kebijakan dan kemudahan proses pengurusan perpanjangan izin belajar 

penulis.  

2. Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang Prof. Dr. H. Muhyar 

Fanani, M.Ag., dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Walisongo 

Semarang Dr. H. Nasihun Amin, M.Ag. atas kebijakan dan 

motivasinya kepada penulis selama studi dan penulisan disertasi ini. 

3. Kaprodi dan Sekprodi S3 Studi Islam Pascasarjana UIN Walisongo 

Semarang Prof. Dr. H. Rahardjo, M.Ed., St., dan Dr. H. Agus Nurhadi, 

M.Ag. atas nasihatnya kepada penulis untuk segera menyelesaikan 

studi ini. 



   

x 

4. Promotor disertasi Prof. Dr. H. Musahadi, M.Ag. dan Co Promotor 

disertasi Dr. H. Moh. Nor Ichwan, M.Ag., penulis sangat 

berterimakasih atas segala bimbingan, pelajaran, motivasi dan saran 

konstruktifnya sehingga penulis bisa menyelesaikan penulisan disertasi 

ini dengan lancar. Terimakasih banyak Prof Musa dan Pak Dr. Ichwan 

atas semuanya. 

5. Para dewan penguji disertasi, mulai dari proposal, komprehensif,ujian 

tertutup dan Ujian Terbuka, Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag., Dr. H. Nasihun 

Amin, M.Ag., Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., Prof. Dr. H. Musahadi, 

M.Ag., Dr. H. Moh. Nor Ichwan, M.Ag., Prof. Dr. H. Islah Gusmian, 

M.Ag., Prof. Dr. Hj. Yuyun Affandi, Lc., MA., Dr. H. A. Hasan 

Asy’ari Ulama’i, M.Ag., dan Dr. H. Mundhir, M.Ag yang telah 

membaca, memberikan koreksi, saran konstruktif dan arahannya. 

Terimakasih banyak atas semuanya. 

6. Para dosen di Pascasarjana yang telah memberikan pelajaran, support 

dan bantuan kepada penulis khususnya Prof. Dr. H. Ahmad Rofiq, 

MA. dan Dr. H. A. Hasan Asy’ari Ulama’i, M.Ag yang saat itu (2018) 

sebagai Direktur dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Walisongo 

Semarang, Keduanya banyak memberikan motivasi dan bantuan 

kepada penulis selama studi S3 ini. Prof. Dr. H. Fatah Syukur, M.Ag. 

saat itu (2021) menjadi Kaprodi S3 yang memberikan support dan 

dukungannya dalam proses pengajuan judul disertasi penulis. 

7. Tidak ketinggalan para tenaga kependidikan di Pascasarjana UIN 

Walisongo Semarang, khususnya Mba Umi, Mas Firdaus dan Mas 

Halim atas pelayanan akademik yang diberikan selama penulis 

melakukan studi S3. 



  xi 

8. Para pegawai Perpustakaan Pascasarjana, Perpustakaan Pusat dan 

Pojok KUPI UIN Walisongo Semarang yang telah membantu penulis 

dalam menemukan berbagai literatur. Banyak koleksi buku 

Perpustakaan dan Pojok KUPI UIN Walisongo yang memperkaya 

informasi dalam disertasi penulis.   

9. Dekan Fakultas Ushuluddin UIN Walisongo Semarang Dr. H. Mokh. 

Sya’roni, M.Ag, yang sejak menjadi Sekretaris LP2M sampai sekarang 

menjadi Dekan FUHum selalu memberikan motivasi, support dan 

bantuannya kepada penulis. Terimakasih banyak Pak.  

10. Para guru dan dosen penulis serta seluruh keluarga besar Fakultas 

Ushuluddin UIN Walisongo Semarang, khususnya Prof. Dr. H. Imam 

Taufiq, M.Ag., Dr. H. Muh. In’amuzzahidin, M.Ag., Dr. H. Mundhir, 

M.Ag., Prof. Dr. Ahmad Musyafiq, M.Ag, Dr. Machrus, M.Ag., Prof. 

Dr. H. Hasyim Muhammad, M.Ag., Dr. Hj. Sri Purwaningsih M.Ag. 

Bu Rokhmah Ulfah, M.Ag dan Kaprodi IAT Muhtarom, M.Ag., 

terimakasih atas doa, dukungan, bantuan dan motivasinya selama 

penulis menempuh studi S3.   

11. Para rekan dosen dan sahabat penulis yang banyak memberikan 

bantuan selama studi S3 dan penyelesaian disertasi, wabil khusus Mas 

Mishbah, Mas Makmun, Mba Ririh, Mba Lucky, Pak Hamdan, Mba 

Iin, Mba Hanik, Mas Faiq, Mas Taju, Mas Royan, Mas Kudhori, Mba 

Kurnia, Mba Naili, Mba Waway, Pak Ibnu, Mas Bowo, Mas 

Muhammad, Mas Yazid, Pak Athoillah dan Pak Jajat. Terimakasih 

atas referensi, diskusi, support, segala bantuan materi dan non materi 

yang telah diberikan, terimakasih banyak atas semuanya. 



   

xii 

12. Aissya, Masyitoh dan Rasya, ketiga mahasiswa penulis yang 

membantu  membaca ulang naskah disertasi ini untuk menemukan 

kesalahan ketik (typo), terimakasih semuanya. 

13. Penulis juga berterimakasih pada seluruh keluarga besar penulis yang 

selalu membantu dan memberikan supportnya kepada penulis selama 

menempuh studi S3, khususnya Kakak penulis Mba Ida beserta suami 

(Kang Tahid), Adik penulis Mila beserta suami (Amir), Zaki beserta 

istri (Euis) dan Zainal. 

14. Persembahan dan ungkapan terimakasih yang tak terhingga penulis 

haturkan pada kedua orang tua penulis H. Suja’i Amin dan Hj. Afifah. 

Ayah dan ibu mertua penulis, Bapak Marbi dan Ibu Samah. Kesuwun 

Mama Mimi, matur suwun Pa’e Ma’e atas segala dukungan, restu, 

nasihat dan doa-doa yang selalu dipanjatkan untuk penulis dan 

keluarga. Semoga Allah selalu memberikan kesehatan, panjang umur, 

rahmat, dan ‘afiyat kepada Mama Mimi dan Pa’e Ma’e, amin. 

15. Penghargaan terbesar dan rasa terimakasih yang tak terhingga juga 

penulis sampaikan pada Istri penulis Umi Hidayati, M.Ag., 

terimakasih banyak atas kesabarannya, tanpa bosan selalu 

mengingatkan penulis agar menyelesaikan disertasi, terimakasih 

banyak atas keikhlasannya, terimakasih atas diskusi, ide-ide dan juga 

doa-doanya, terimakasih atas semuanya. Anak-anak penulis, Aleya 

Nisa’ul Hameeda, Nabil Ahmad Yassar, Zida Izzatul Hafiyya. 

Senyum, canda tawa semuanya menjadi kekuatan tersendiri bagi 

penulis dalam menyelesaikan penulisan disertasi ini. Terimakasih 

Aleya, Nabil dan Zida. Maafkan jika banyak waktu yang terlewati, 

tanpa ayah di samping kalian. 



  xiii 

Terimakasih juga penulis sampaikan kepada seluruh pihak yang 

yang telah membantu penulis selama menempuh studi S3 dan penulisan 

disertasi ini, yang bisa jadi belum tersebut di atas. Akhirnya hanya kepada 

Allah penulis memohon agar segala kebaikan yang telah diberikan seluruh 

pihak kepada penulis diterima oleh Allah sebagai amal salih dan akan 

mendatangkan kebaikan dan keberkahan yang melimpah untuk semuanya, 

dan semoga disertasi ini menjadi amal jariyah penulis dan dapat bermanfaat 

bagi penulis dan seluruh pembaca, āmīn yā Rabb al-ālamīn. 



   

xii 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL 

PERNYATAAN KEASLIAN ....................................................  i 

NOTA PEMBIMBING ..............................................................  ii 

PENGESAHAN ..........................................................................  iv 

ABSTRAK  .................................................................................  v 

TRANSLITERASI .....................................................................  viii 

KATA PENGANTAR ................................................................  ix 

DAFTAR ISI ...............................................................................  xii 

DAFTAR TABEL .......................................................................  xv 

DAFTAR GAMBAR ..................................................................  xvi 

  

BAB I: PENDAHULUAN ..........................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah ..................................................  1 

B. Pertanyaan Penelitian ......................................................  10 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................  11 

D. Kajian Pustaka .................................................................  12 

E. Metode Penelitian ............................................................  29 

F. Sistematika Pembahasan .................................................  39 

 

BAB II: PENAFSIRAN AL-QUR’AN DAN RELASI 

SUAMI-ISTRI ............................................................  43 

A. Historisitas, Metodologi dan Sebab Perbedaan 

Penafsiran Al-Qur’an ......................................................  43 

1. Perkembangan Penafsiran Al-Qur’an .......................  45 

a. Masa Nabi ..........................................................  45 

b. Masa Sahabat ......................................................  48 

c. Masa Tabi’in.......................................................  52 

d. Masa Kodifikasi .................................................  55 

2. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an ............................  59 

a. Sumber Penafsiran ..............................................  59 

b. Metode Penafsiran ..............................................  66 

c. Pendekatan dan Corak Penafsiran ......................  72 

3. Sebab-sebab Perbedaan Penafsiran Al-Qur’an .........  76 



 

  xiii 

a. Faktor Internal: Karakteristik Al-Qur’an ...........  77 

b. Faktor Eksternal: Mufasir ...................................  79 

B. Relasi Suami-Istri dalam Berbagai Aspeknya .................  82 

1. Tipologi Relasi Suami-Istri Berdasarkan Pola 

Perkawinan ...............................................................  83 

a. Owner-Property .................................................  84 

b. Head-Complement ..............................................  85 

c. Senior-Junior Partner ........................................  86 

d. Equal Partner .....................................................  87 

2. Kesejarahan Relasi Suami-Istri  ................................  88 

a. Masa Pra Islam ...................................................  88 

b. Masa Islam .........................................................  92 

C. Bentuk Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an ...................  97 

1. Suami Sebagai Qawwām ..........................................  98 

2. Istri Sebagai Ḥarṡun .................................................  102 

3. Suami-Istri Sebagai Libās  ........................................  106 

 

BAB III: DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI 

SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H ..............................  111 

A. Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri  ...............  111 

1. Penafsiran Ayat Al-rijālu Qawwāmūna ‘alā al-

Nisā’ ..........................................................................  112 

2. Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum ..............  130 

3. Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum Wa Antum 

Libāsun Lahunna ......................................................  139 

B. Tipologi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri .  155 

1. Perubahan Total-Disfemia ........................................  158 

2. Generalisasi-Eufemia ................................................  162 

3. Spesialisasi-Eufemia  ................................................  163 

C. Signifikansi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-

Istri  .................................................................................  165 

1. Landasan Membangun Gender Equality dalam 

Keluarga ....................................................................  165 

2. Melacak Eksistensi Tafsir Gender Progresif .............  175 

 

 



   

xiv 

BAB IV: FAKTOR TERJADINYA DINAMIKA 

PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI 

ABAD IV-XIV H ........................................................  186 

A. Faktor Internal .................................................................  188 

1. Makna Hakikat dan Majaz ........................................  188 

2. Pokok Pembahasan Ayat...........................................  195 

3. Susunan Ayat dalam Mushaf ....................................  200 

B. Faktor Eksternal ..............................................................  202 

1. Sumber Penafsiran ....................................................  203 

2. Sikap terhadap Riwayat ............................................  216 

3. Kecenderungan Pemikiran ........................................  218 

4. Konteks Sosio-Historis  ............................................  226 

 

BAB V: URGENSI DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT 

RELASI SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H DALAM 

PENGEMBANGAN METODOLOGI TAFSIR AL-

QUR’AN KONTEMPORER  .....................................  252 

A. Dinamika Penafsiran sebagai Data Historis  ............  252 

B. Komplemen Tahapan Penafsiran Al-Qur’an ............  284 

C. Gagasan Tafsir Historis-Kritis .................................  301 

 

BAB VI: PENUTUP ...................................................................  317 

A. Kesimpulan ......................................................................  317 

B. Saran ................................................................................  319 

 

KEPUSTAKAAN .........................................................................322  

LAMPIRAN ................................................................................  344 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ...................................................  346 

 

 

 

 

 

 

 



 

  xv 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 3.1Perubahan Penafsiran Ayat al-Rijālu Qawwāmūna 

‘alā al-nisā’  ..................................................................  124 

Tabel 3.2 Perubahan Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum  134 

Tabel 3.3 Perubahan Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum 

Wa Antum Libāsun Lahunna  ........................................  146 

Tabel 4.1 Faktor Internal dan Ekternal Dinamika Penafsiran 

Ayat Relasi Suami-Istri .................................................  247 

 

 

  



   

xvi 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 4.1 Sebaran Penafsiran Ayat al-Rijālu Qawwāmūna 

‘alā al-nisā’ ...................................................................  254 

Gambar 4.2 Sebaran Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum  256 

Gambar 4.3 Sebaran Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum 

Wa Antum Libāsun Lahunna .........................................  257 

Gambar 4.4 Penafsiran Kata Qawwām Pada Abat IV-XIV H  .....  261 

Gambar 4.5 Penafsiran Kata Ḥarṡun Pada Rentang Abad IV-

XIV H ............................................................................  262 

Gambar 4.6 Penafsiran Kata Libās Pada Rentang Abad IV-XIV 

H  .................................................................................  263 



 

  1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah            

Meskipun Al-Qur’an merupakan sumber hukum pertama 

dan utama dalam Islam,1 bukan berarti para mufasir selalu sepakat 

terhadap satu penafsiran. Seringkali ayat yang sama ditafsirkan 

secara berbeda oleh para mufasir dari generasi yang berbeda. 

Salah satu contohnya ayat relasi suami istri al-rijālu qawwāmūna 

‘ala al-nisā’ yang merupakan ayat ke 34 dalam sūrah al-Nisā’.2        

Di masa klasik, mufasir al-Ṭabarī (w.310 H/923 M)3 

menafsirkan ayat ini sebagai peran suami dalam mendidik dan 

                                                           
1Zulkifli, “Pengembangan Ushul Fiqh (Perspektif Dalil-Dalil 

Normatif Al-Qur’an),” Jurnal Hukum Islam, Vol. XIV No. 1 (2014): 26. 

Jamāl al-Banā menyebut Al-Qur’an sebagai al-aṣl al-awal al-‘aẓīm li al-

Islām ‘aqīdatan wa syarīatan. Jamāl al-Banā, al-Aṣlānī al-‘Aẓīmataini 

al-Kitāb wa al-Sunnah Ru’yah Jadīdah, (Kairo: Maṭba‘ah al-Ḥisān, 

1982), 13. Para ulam uṣlūli juga selalu menempatkan Al-Qur’an di 

urutan pertama di antara sumber hukum Islam lainnya. Antara lain dapat 

dilihat pada Abū Bakar Aḥmad bin Abī Sahal al-Sarakhsī, Uṣūl al-

Sarakhsī, juz 1, (Beirūt: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 1993), 279. ‘Ali bin 

Muḥammad al-Amidī, al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām, juz 1, (Riyāḍ: al-

Mamlakah al-‘Arabiyah al-Su‘ūdiyah, 2003), 215. Abū Ya‘la 

Muḥammad bin al-Ḥusain al-Farrā’ al-Baghdadī, al-‘Uddah fī  Uṣūl 

Fiqhi, juz 1, (Riyāḍ: al-Mamlakah al-‘Arabiyah al-Su‘ūdiyah, 1990), 71.  

الِحاتُ 2 لَ اللَّهُ بَ عْضَهُمْ عَلى بَ عْضٍ وَبما أَ نْ فَقُ وا مِنْ أمَْوالهِِمْ فاَلصَّ الرِّجالُ قَ وَّامُونَ عَلَى النِّساءِ  بما فَضَّ
نْ قانتِاتٌ حافِظاتٌ للِْغَيْبِ بما حَفِظَ اللَّهُ وَاللاَّتِ تََافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظوُهُنَّ وَ   اهْجُرُوهُنَّ في الْمَضاجِعِ وَاضْربِوُهُنَّ فَِِ

غُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كانَ عَ  (34لِيًّا كَبِيراً )النساء: أَطَعْنَكُمْ فَلا تَ ب ْ  
3Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an 

Ta’wīl Al-Qur’ān, juz 8 (Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyah, 2000), 290. 



   

2 

memberi nafkah istri. Menurut Ibnu ‘Aṭiyah (w.542 H/1147 M)4 

ayat ini menjelaskan suami sebagai pelindung istri. Al-Baiḍāwī 

(w.685 H/1286 M)5 memiliki penafsiran kedudukan 

kepemimpinan suami atas istrinya seperti kepemimpinan 

pemerintah dan rakyatnya. Penafsiran ini juga diungkapkan oleh 

mufasir modern al-Alūsī (w.1270 H/1854 M).6 

Al-Rāzī (w.606 H/1210 M), memiliki penafsirkan yang 

berbeda, ia memahami kepemimpinan suami atas istri dalam ayat 

ini sebagai sistem organisasi, sehingga keberadaan suami sebagai 

pemimpin bukan menunjukkan superioritas dan keunggulan laki-

laki dibandingkan perempuan, karena sebenarnya dalam 

hubungan suami-istri, masing-masing dari keduanya baik itu 

suami maupun istri sama-sama memiliki peran dan berkontribusi.7 

                                                           
4Abū Muḥammad ‘Abd al-Ḥaq bin Ghālib bin ‘Aṭiyah al-

Andalusī, al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Azīz, juz 2, (Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyah, 1422 H), 47 
5Nāṣir al-Dīn ‘Abdullāh bin ‘Umar al-Baiḍāwī, Anwār al-Tanzīl 

wa Asrār al-Ta’wīl,  juz 2, (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1418 

H), 72. 
6Syihāb al-Dīn Maḥmūd bin ‘Abdillāh al-Alūsī, Rūḥ al-Ma‘ānī 

fī Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm wa al-Sab‘ al-Maṡānī,  juz 3, (Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1415 H), 23. 
7Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghaib, juz 10, (Beirut: Dār 

Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1420 H), 70. 



 

  3 

Abū Ḥayyān (w.745 H/1344 M)8 memiliki penafsiran 

yang unik dan sangat berbeda dengan para pendahulunya. 

Menurut Abū Ḥayyān kata al-rijāl dalam ayat tersebut tidak 

berarti jenis kelamin (laki-laki), melainkan menunjuk pada 

karakter kemampuan menjaga dan melindungi, serta kekuatan 

dalam menjalankan pekerjaan dengan baik. 

Ibnu Kaṡīr (w.774 H/1372M) memiliki penafsiran yang 

kontradiksi dengan penafsiran Abū Ḥayyān di atas, karena 

menurut Ibnu Kaṡīr kata qawwāmūna berarti suami menjadi 

pemimpin, penguasa dan hakim bagi istri serta mendidik istri 

ketika bersikap menyimpang. Bahkan Ibnu Kaṡīr menyebut ayat 

al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’ menunjukkan arti kedudukan 

laki-laki yang lebih baik dan lebih utama dari perempuan.9  

Sebagai mufasir era modern, Rasyīd Riḍā (w.1354 

H/1935 M),10 menyebutkan sūrah al-Nisā’ ayat 34 mengandung 

arti kehidupan suami-istri sama dengan kehidupan sosial yang 

                                                           
8Muḥammad bin Yūsuf bin ‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyan al-

Andalusiī, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 3, (Beirut: Dār al-Kutub al-

Ilmiyah, 1993), 248-249. 
9Abī al-Fidā’ Ismā‘īl bin Kaṡīr al-Dimasyqī, Tafsīr Al-Qurān 

al-‘Aẓīm, juz 2, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1419 H), 256. Karena 

penafsiran ini, maka menurut Somad, ayat ini cenderung menjadi 

legitimasi posisi laki-laki yang lebih superior dari perempuan. Salah 

satunya karena penafsiran. Abdus Somad, “Otoritas Laki-Laki Dan 

Perempuan: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. 

an-Nisa 4: 34,” Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and 

Humanities. Vol. 3 No. 1 (2022): 2. 
10Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, (Kairo: al-

Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990), 301. 



   

4 

membutuhkan pemimpin dalam menyelesaikan problem yang 

dihadapi dan mengantarkan pada kemaslahatan. Ibnu ‘Āsyūr 

(w.1393 H/1973 M)11 menjelaskan bahwa kata qawwāmūna 

bermakna peran suami dalam menjaga dan menghasilkan harta 

bagi istri.  

Al-Syinqiṭī (w.1393 H/1973 M) yang merupakan mufasir 

modern justru memiliki penafsiran yang berbeda dengan mufasir 

modern seperti al-Alūsī, Rasyīd Riḍā, Ibnu ‘Āsyūr . Menurut al-

Syinqiṭī ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’ menjadi petunjuk 

laki-laki merupakan makhluk yang lebih unggul dan kuat jika 

dibandingkan perempuan, bahkan menurut al-Syinqiṭī ayat ini 

mengandung makna ketundukan perempuan kepada laki-laki 

merupakan keniscayaan karena jatidiri perempuan yang lemah 

dari segi penciptaan dan sifatnya.12  

Penafsiran ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’ 

menurut para mufasir di atas, menunjukkan bahwa terjadi 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri. Pada mulanya ayat 

tersebut ditafsirkan sebagai peran suami bagi istrinya, seperti 

mendidik, menafkahi, memberikan kemaslahatan dan melindungi 

istri, Setelah itu, penafsiran bergeser pada pola kepemimpinan 

suami atas istri, mulai dari pola seperti organisasi dan 

                                                           
11Muḥammad Ṭāhir bin ‘Āsyūr, Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, 

juz 5, (Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 1984), 38. 
12Muḥammad al-Amīn al-Syinqiṭī, Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ Al-

Qur’ān bi Al-Qur’ān, juz 3, (Beirūt: Dār al-Fikr, 1995), 24. 



 

  5 

pemerintahan. Selanjutnya menjadi penafsiran yang mengarah 

pada superioritas suami dibandingkan istri. Ketiga penafsiran 

tersebut ditemukan pada mufasir klasik dan modern. Adapun 

bentuk penafsiran terakhir adalah penafsiran yang membuka 

kesempatan bagi suami-istri untuk menjadi pemimpin dalam 

keluarga, karena makna rijālu mengacu pada kriteria pemimpin, 

tidak pada jenis kelamin. Penafsiran ini hanya ada di masa klasik.   

Dinamika penafsiran tersebut menunjukkan bahwa 

penafsiran Al-Qur’an tidak tunggal dan mengalami 

perkembangan, sekaligus menunjukkan Al-Qur’an tetap terbuka 

dan relevan sesuai dengan perubahan kondisi dan pertimbangan 

kemaslahatan bagi manusia di tiap zamannya, sesuai spirit 

ungkapan Al-Qur’ān ṣāliḥun li kulli zamān wa makān.13 

Namun, dinamika penafsiran dari lintas generasi tersebut 

dihadapkan pada dua tantangan yang serius, yaitu ideologi 

pemaknaan tunggal dan stigma negatif kepada penafsiran masa 

klasik yang notabene didominasi dengan sumber riwayat (tafsīr bi 

al-ma’tsūr). Ideologi pemaknaan tunggal datang dari sekelompok 

umat muslim yang menyerukan kembali kepada Al-Qur’an dan 

hadis dengan tujuan pemurnian tauhid.14 Antara lain kaum 

                                                           
13Bagi Jamāl ungkapan ini bermakna orang-orang yang datang 

dari generasi berikutnya dapat menemukan dan memahami apa yang 

belum dipahami oleh generasi saat ini. Jamāl al-Banā, al-Aṣlānī al-

‘Aẓīmataini,11. 
14Muhammad Khoiruzzadi, “Konsep Kembali Kepada Al-

Qur’an dan Hadis,” Istighna, Vol. 4 No. 2 (2021): 133. 



   

6 

radikalis yang memiliki pola berpikir kaku, intoleran terhadap 

berbagai perbedaan pendapat keagamaan serta memahami Al-

Qur’an dan hadis secara literal.15 

Ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’ di atas 

merupakan salah satu ayat yang sering disalahpahami sebab 

pemaknaan tunggal. Sebagaimana dijelaskan Somad, ayat tersebut 

cenderung menjadi legitimasi posisi laki-laki yang lebih superior 

dari perempuan.16 Pendapat Somad ini dikarenakan hanya melihat 

penafsiran salah satu mufasir saja, dalam hal ini Ibnu Kaṡīr dan 

al-Syinqiṭī, yang memahami ayat tersebut  sebagai kedudukan 

laki-laki yang lebih mulia dan lebih unggul dibandingkan 

perempuan, seperti yang telah disebutkan sebelumnya, sehingga 

dapat menimbulkan kesan kekuasaan laki-laki terhadap istri dan 

dikaitkan dengan lanjutan ayat kebolehan memukul istri saat 

melakukan nusyūz. 

Padahal jika merujuk mufasir lainnya, akan ditemui 

ragam penafsiran yang mengarah pada tanggung jawab suami 

untuk melindungi, menjaga dan memberi nafkah istri seperti al-

Ṭabarī, Ibnu ‘Aṭiyah al-Baiḍāwī dan lainnya. Bahkan mufasir lain 

memahami ayat tersebut sebagai bentuk organisasi dan 

                                                           
15 Fathul Mufid, “Radikalisme Islam dalam Perspektif 

Epistemologi,” ADDIN, Vol. 10 No. 1 (2016): 71. 
16Abdus Somad, “Otoritas Laki-Laki dan Perempuan: Studi 

Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. an-Nisa 4: 34,” 

Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and Humanities. Vol. 3 No. 

1 (2022): 2. 



 

  7 

keterbukaan pola kepemimpinan yang memungkinkan suami-istri 

bertukar peran dan saling membantu, sebagaimana telah 

dijelaskan al-Rāzī dan Abū Ḥayyān. 

Tantangan kedua adalah stigma negatif kepada penafsiran 

klasik yang identik dengan sumber riwayat (tafsīr bi al-ma’tsūr). 

Misalnya pernyataan Anshori dalam disertasinya bahwa kitab 

Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī sering dijadikan dasar untuk 

menolak kesetaraan gender dan dijadikan referensi melegalkan 

pola hidup patriarki karena dalam kitabnya tersebut al-Ṭabarī 

hanya mengumpulkan hadis dan riwayat tanpa menyeleksi 

validitasnya.17   

Penilaian Anshori tidak sepenuhnya tepat, karena 

penggunaan sumber riwayat dan penyantuman kisah isrā’iliyāt 

dalam kitab tafsir tidak selalu menjadi alasan menilai kitab tafsir 

sebagai sumber munculnya bias gender. Dalam kasus tafsir Jāmi‘ 

al-Bayān di atas,  sebenarnya al-Ṭabarī telah memberikan catatan 

terkait validitas dan koreksi isi riwayat isrā’iliyāt yang 

dicantumkannya, “saya meriwayatkan kisah-kisah ini dari para 

sahabat, tabi’in dan lainnya…dan yang lebih benar menurut saya 

terkait isi riwayat-riwayat tersebut adalah yang sesuai dengan Al-

                                                           
17Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-

Mishbah,” (Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2006), 1-2.  



   

8 

Qur’an.18Dengan demikian, pembacaan terhadap kitab tafsir bi al-

ma’tsūr harus komprehensif dan kritis. 

Amina Wadud juga pernah memberikan penilaian negatif 

kepada para mufasir dari kalangan laki-laki. Menurut Wadud 

kebanyakan tafsir ditulis oleh laki-laki, sehingga mempengaruhi 

pembentukan interpretasi yang diberikan terhadap ayat khusus 

dan prinsip umum Al-Qur’an,19 bahkan menurut Amina Wadud 

sejumlah mufasir menurunkan nilai teks sesuai pemikiran mereka 

dan prasangka dan persepsi negatif tentang perempuan.20 

Jika pernyataan Amina Wadud merupakan generalisasi 

kesalahan tafsir bias gender karena faktor jenis kelamin laki-laki 

dari seorang mufasir, maka itu tidak tepat, karena banyak para 

mufasir yang notabene laki-laki mempunyai penafsiran ramah 

gender dan tidak mengarah pada budaya patriarki dan kekerasan 

terhadap perempuan, antara lain al-Ṭabarī, al-Rāzī dan Abū 

Ḥayyān,  

                                                           
وقد رويت هذه الأخبار عمن رويناها عنه من الصحابة والتابعين وغيرهم... وأولى ذلك بالحق عندنا 18

ْما كان لكتاب الله مُوافقًا .  Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-

Bayān ‘an Ta’wīl Al-Qur’ān, juz 1, (Kairo: Maktabah Ibnu Taimiyah, 

2000), 531. 
19Amina Wadud Muhsin, Wanita di dalam Al-Qur’an, terj. 

Yaziar Radianti, (Bandung: Pustaka, 1994), 126. 
20Amina Wadud, Wanita di dalam Al-Qur’an, 129. Akmaliyah 

dan Khomisah menyebut lima sebab lahirnya interpretasi misoginis 

menurut Amina Wadud, salah satunya karena mayoritas mufasir adalah 

laki-laki. Akmaliyah dan Khomisah, “Gender Perspektif Interpretasi 

Teks dan Kontekstual,” Marwah: Jurnal Perempuan, Agama, dan 

Jender, Vol. 19 No. 1 (2020): 53. 



 

  9 

Termasuk ayat relasi suami-istri yang sering 

disalahpahami adalah surah al-Baqarah ayat 223 tepatnya pada 

potongan awal ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum.21 Menurut Hamim 

Ilyas, ayat ini dipersepsikan oleh masyarakat untuk melakukan 

kekerasan dan eksploitasi seksual terhadap istri. Hal ini 

disebabkan kurangnya perhatian pada keutuhan ayat, redaksi yang 

digunakan, munāsabah dan tafsir ulama yang otoritatif.22  

Penjelasan Hamim menunjukkan penelusuran makna ayat 

secara utuh yang mencakup aspek historis dan penafsiran para 

mufasir yang dinamis menjadi sesuatu yang penting, untuk 

melihat sejauh mana relevansi suatu tafsir dengan kondisi saat ini, 

dan melihat sisi eksternal suatu ayat yang berimplikasi pada 

pengungkapan pesan utama ayat Al-Qur’an yang sedang 

ditafsirkan.   

Mengenai pentingnya historisitas terhadap pemaknaan Al-

Qur’an,  Duderija berpendapat bahwa menjauhkan penafsiran dari 

aspek historis akan melahirkan dekontekstualisasi dan 

marginalisasi latar belakang pewahyuan Al-Qur’an, serta 

mengabaikan pentingnya konteks yang membentuk kandungan 

makna Al-Qur’an. Padahal dengan aspek historis dan latar 

                                                           
رِ 21 مُوا لِأنَْ فُسِكُمْ وَات َّ قُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أنََّ كُمْ مُلَاقُوهُ وَبَ شِّ نِسَاؤكُُمْ حَرْثٌ لَكُمْ  فَأْتوُا حَرْثَكُمْ أَنََّّ شِئْتُمْ وَقَدِّ

(223الْمُؤْمِنِيَن )البقرة:   
22Hamim Ilyas, “Tafsir Hunna Hartsul Lakum: Benarkah Istri 

adalah Ladang Suami? (Bagian 1),” diakses 9 November 2023, 

https://suaraaisyiyah.id  



   

10 

belakang pewahyuan, kita dapat melihat hakikat dan pesan dari 

suatu ayat.23 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa ada dinamika 

penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri yang signifikan dari para 

mufasir berbagai generasi, namun belum diungkapkan. Selain itu, 

di tengah kekayaan khazanah tafsir, ternyata ayat relasi suami-istri 

masih sering disalahpahami oleh sebagian pihak karena adanya 

penafsiran tunggal, sehingga berdampak pada pemahaman 

superioritas laki-laki atas perempuan serta dapat berpotensi 

melahirkan sikap diskriminatif, eksploitasi dan kekerasan 

terhadap istri. Stigma negatif kepada mufasir klasik juga ternyata 

tidak sepenuhnya benar, tetapi belum ditemukan kajian 

komprehensif yang mengoreksi kekeliruan stigma negatif 

tersebut.  

Berdasarkan problem di atas maka perlu dilakukan kajian 

terhadap dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri secara 

komprehensif. Hal ini dilakukan untuk mengungkap ragam 

penafsiran para mufasir beserta faktor yang membentuk dinamika 

penafsiran tersebut sehingga dapat dijadikan pijakan dalam 

merekonstruksi metodologi penafsiran ayat relasi suami-istri 

untuk konteks saat ini untuk mewujudkan keseimbangan dan 

harmoni kehidupan keluarga. 

                                                           
23Adis Duderija, Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis 

Antara Liberal dan Salafi, terj. Abdul Aziz, (Tangerang Selatan:Yayasan 

Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021), 141. 



 

  11 

B. Pertanyaan Penelitian 

Sebagaimana dijelaskan pada bagian latar belakang 

bahwa penelitian ini mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri dari para mufasir yang berasal dari berbagai generasi. 

Oleh karena itu, pertanyaan utama penelitian ini adalah 

bagaimana dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab 

tafsir abad 4-14 H?. Pertanyaan utama ini akan dirinci dalam tiga 

pertanyaan berikut ini: 

1. Bagaimana bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri pada abad 4-14 H? 

2. Mengapa terjadi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

pada abad 4-14 H? 

3. Bagaimana urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri pada abad 4-14 H terhadap pengembangan metodologi 

penafsiran Al-Qur’an kontemporer?  

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Dalam konteks akademik, tujuan penelitian adalah 

memberikan jawaban terhadap pertanyaan penelitian yang telah 

dirumuskan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam 

kitab tafsir abad 4-14 H. Jawaban tersebut mencakup tiga bagian 

berikut ini: 

1. Mengungkap bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri pada abad 4-14 H. 



   

12 

2. Menjelaskan faktor yang menyebabkan terjadinya dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. 

3. Menjelaskan urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri pada abad 4-14 H terhadap pengembangan metodologi 

penafsiran Al-Qur’an kontemporer. 

Selain bertujuan menjawab pertanyaan penelitian. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat secara 

teoretis (keilmuan) maupun praktis (aplikatif). Manfaat yang 

dimaksud adalah sebagai berikut:  

1. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan mampu 

memberikan alternatif baru dalam metode penafsiran Al-

Qur’an dengan memanfaatkan data historis dari dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H.  

2. Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan 

pengetahuan mengenai dinamika tafsir ayat relasi suami-istri 

secara komprehensif. 

 

D. Kajian Pustaka 

Tema relasi suami-istri telah banyak dikaji para peneliti. 

Berdasarkan penelusuran penulis, karya ilmiah tersebut dapat 

dikelompokkan dalam bidang tafsir, sosial, kesehatan dan hukum. 

Pembahasan relasi suami-istri dalam bidang tafsir antara 

lain penelitian Aseel Meteab dan Saeed Salman (2015), berjudul 

Alfāẓ al-‘Alāqah al-Zaujiyah fī Al-Qur’ān al-Karīm. Aseel dan 

Saeed mengkaji kosakata relasi suami-istri dalam Al-Qur’an 



 

  13 

dengan pendekatan semantik. Penelitian Aseel dan Saeed 

menyimpulkan bahwa terdapat ragam kosakata yang menunjuk 

pada relasi suami-istri, yakni zauj, libās, rafaṡ, nikāḥ, afḍā, 

taghsyā dan al-ṭamṡ. Kosakata tersebut mengandung berbagai 

makna antara lain menunjukkan kekuatan hubungan suami-istri, 

ikatan/akad, saling membutuhkan, motivasi pernikahan dan  

menghasilkan keturunan.24 

Aseel dan Saeed telah mengkaji beberapa ayat relasi 

suami-istri dengan pendekatan semantik sehingga dapat 

mengungkap makna linguistik dari kosakata yang mengarah pada 

berbagai sisi dalam relasi suami-istri. Meskipun demikian, kajian 

Aseel dan Saeed berhenti pada aspek kosakata yang terdapat 

dalam ayat relasi suami-istri. Pendapat mufasir yang dikutip untuk 

mendukung penjelasan linguistik, tidak diteliti aspek 

historisitasnya, serta tidak mengungkap aspek dinamika 

penafsiran di antara para mufasir.  Oleh karena itu, penelitian 

yang akan penulis lakukan berupa kajian historis terhadap 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri berbeda dan belum 

dikaji oleh Aseel dan Saeed.  

Selanjutnya penelitian ‘Alī ‘Abd al-Karīm Yusuf 

Syahwan (2006) dengan judul al-‘Alāqah al-Zaujiyah fī Al-

Qur’ān al-Karīm. Penelitian ini mengkaji definisi relasi suami-

                                                           
24Aseel Meteab dan Saeed Salman, “Alfāẓ al-‘Alāq al-Zaujiyah 

fī Al-Qur’ān al-Karīm,” Lark Journal of Philosopy, Linguistik, and 

Social Sciences, Vol. 6, No. 16 (2014): 1, 25.  



   

14 

istri, hak dan kewajiban suami-istri, aturan dalam pernikahan, 

mahar, perceraian, karakteristik kesalihan suami-istri. Penelitian 

ini juga mengcounter tuduhan negatif terhadap beberapa ayat 

relasi suami-istri termasuk ayat poligami.25 

Penelitian ‘Alī cukup komprehensif, karena mengkaji 

berbagai tema yang terkandung dalam ayat relasi suami-istri. 

Meskipun demikian, ‘Alī tidak menjadikan dinamika penafsiran 

ayat relasi suami-istri sebagai kajiannya. Dengan demikian 

penelitian ‘Alī berbeda dengan penelitian yang akan penulis 

lakukan, karena penulis akan mengkaji ayat relasi suami-istri 

dengan memfokuskan pada aspek dinamika penafsirannya yang 

ada dalam kitab tafsir abad 4-14 H.    

Selanjutnya adalah artikel Adis Duderija yang berjudul 

Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34 the Light of 

Stanley Fish’s “Interpretive Communities”. Artikel Duderija ini 

menyajikan penafsiran patriarki dari berapara mufasir klasik, 

modern dan kontemporer terhadap konsep qawwāmah. Duderija 

menyimpulkan munculnya penafsiran patriarki tersebut 

disebabkan budaya dan nilai patriarki yang sudah menjadi 

pandangan umum masyarakat pada masa itu, bahkan menurut 

                                                           
25Alī ‘Abd al-Karīm Yusuf Syahwan, “al-‘Alāqah al-Zaujiyah fī 

Al-Qur’ān al-Karīm,” (Tesis University of Jordan, 2006), 206. 



 

  15 

Duderija penafsiran patriarki  tersebut akan terus ada dan sulit 

dihilangkan selama budaya patriarki masih ada.26 

Penelitian Duderija di atas memiliki keterkaitan dengan 

penelitian penulis ini, karena Duderija membahas salah satu ayat 

relasi suami-istri yang akan dibahas penulis yakni peran suami 

sebagai qawwām bagi istri. Duderija juga memaparkan beberapa 

penafsiran mufasir klasik yang akan dipaparkan dalam penelitian 

penulis ini. Meskipun demikian, terdapat perbedaan yang 

signifikan antara artikel Duderija dan penelitian penulis ini. 

Artikel Duderija hanya memfokuskan pada penafsiran mufasir 

yang bernuansa patriarki, dan tidak memfokuskan pada dinamika 

penafsiran dari para mufasir. 

Adapun penelitian penulis tidak hanya mengkaji 

penafsiran yang bernuansa patriarki, tetapi juga penafsiran lain 

dari para mufasir klasik, pertengahan dan modern dalam rangka 

meneliti dinamika penafsiran ayat relasi suami istri. Selain itu, 

penelitian penulis tidak hanya membahas dinamika penafsiran 

sūrah al-Nisā’ ayat 34, tetapi juga dua ayat lainnya yang 

membahas relasi suami-istri. 

Penelitian dalam bidang tafsir juga dilakukan oleh Omar 

Khalīl Ḥamdūn al-Hāsyimī dan Ammar Yusuf (2019) dengan 

                                                           
26Adis Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of 

Q 4:34 the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities”,”dalam 

New Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and Interpretation, ed. 

Mun’im Sirry, (Atlanta: Lockwood Press, 2019), 191. 



   

16 

judul Ṭuruq Al-Qur’ān al-Karīm fī Mu‘ālajah Masyākil al-

Zaujiyah. Dalam penelitian ini Omar dan Ammar menawarkan 

sepuluh cara untuk menyelesaikan problem dalam sebuah 

pernikahan, yakni menjalin hubungan baik, nasihat, menjauhi, 

pukulan, berdamai, pengadilan, talak satu, talak dua dan talak tiga 

serta rujuk setelah terjadi talak.27 

Fokus kajian Omar dan Ammar adalah merumuskan 

konsep yang terdapat dalam ayat-ayat relasi suami-istri, sebagai 

cara dalam menyelesaikan problem yang terjadi di antara suami-

istri. Dinamika penafsiran dalam kitab tafsir abad  4-14 H yang 

akan menjadi penelitian penulis tidak dibahas dan tidak menjadi 

fokus kajian Omar dan Ammar, maka diketahui bahwa penelitian 

yang akan penulis lakukan berbeda dengn penelitian yang telah 

dilakukan Omar dan Amar. 

Selanjutnya penelitian Intan Afriati (2019) “Relasi Suami 

Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau dari Dimensi Pendidikan 

(Metode Tafsir Maudhu’i)”. Intan mengkaji relasi suami istri 

dengan menggunakan metode tematik dan perspektif pendidikan. 

Temuan penelitian Intan adalah urgensi akhlak terpuji kepada 

Allah dan pasangan sebagai sarana mewujudkan tujuan keluarga 

yang bahagia, serta relasi suami istri diwujudkan dalam bentuk 

                                                           
27Omar Khalīl Ḥamdūn al-Hāsyimī dan Ammar Yusuf “Ṭuruq 

Al-Qur’ān al-Karīm fī Mu‘ālajah Masyākil al-Zaujiyah,” Proceeding th4 

International Legal Issues Conference-ILIC, Iraq 30 April 2019. 



 

  17 

hak dan kewajiban yang telah ditentukan dalam Al-Qur’an 

sebagai sarana memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat.28 

Intan berhasil mengungkap gambaran relasi suami-istri 

dalam Al-Qur’an melalui metode tafsir tematik dan perspektif 

pendidikan. Namun penelitian Intan tidak memuat dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri dari para mufasir berbagai 

generasi. Ini adalah perbedaan utama antara penelitian penulis 

dengan penelitian Intan tersebut. 

Selain itu, perbedaan terletak pada metode penelitian, 

fokus kajian dan cakupan ayat yang dikaji. Intan memfokuskan 

pada pengungkapan dimensi pendidikan dalam ayat hak dan 

kewajiban suami-istri dengan menggunakan metode tafsir tematik. 

Sedangkan penelitian penulis fokus pada mengungkap perubahan 

dan dinamika pemaknaan ayat relasi suami-istri dengan 

menggunakan pendekatan historis. 

Selanjutnya Faqihuddin Abdul Kodir (2019) “Qira’ah 

Mubadalah Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam 

Islam”. Salah satu pembahasan Faqih dalam buku itu adalah relasi 

suami-istri, yang mencakup hak dan kewajiban dalam relasi, 

nafkah dan seks, ketaatan dan kerelaan dalam bingkai kasih 

sayang, nusyūz, kekerasan, poligami dan perceraian. Sebagaimana 

                                                           
28Intan Afriati, “Relasi Suami Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau 

dari Dimensi Pendidikan (Metode Tafsir Maudhu’i),” Gender Equality: 

Internasional Journal of Child and Gender Studies, Vol. 5 No 2, (2019): 

93. 



   

18 

tujuan buku Faqih untuk mengenalkan pembacaan mubadalah, 

maka teori itu diaplikasikan pada pembahasan buku tersebut. 

Ketika Faqih menjelaskan ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala 

al-nisā’ (QS. Al-Nisā: 34) ia berpendapat bahwa kata rijāl pada 

ayat ini tidak selalu eksklusif bagi laki-laki, sebagaimana ayat-

ayat lainnya, kata rijāl untuk menyebut orang-orang yang gemar 

bersuci (QS. Al-Taubah: 108) atau orang yang komitmen untuk 

berdzikir (QS. Al-Nūr: 37). Seandainya kata rijāl dalam ayat ini 

dipahami sebagai laki-laki, menurut Faqih itu hanya sebagai 

contoh, karena menurutnya perempuan yang bersuci, berdzikir 

dan memperoleh janji Allah masuk dalam substansi ayat-ayat 

tersebut.29 

Dalam mengkaji ayat relasi suami-istri, Faqih 

memfokuskan pada upaya kontekstualisasi penafsiran dengan 

menggunakan teori mubadalah, tidak berdasarkan pemaknaan 

para mufasir atas ayat tersebut. Bahkan Faqih tidak menyajikan 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dari para mufasir 

berbagai generasi. Inilah perbedaan mendasar antara Faqih dan 

penulis. Penelitian penulis akan difokuskan pada mengungkap 

dinamika penafsirkan ayat relasi suami-istri yang mencakup 

bentuk perubahan, faktor yang membentuknya serta urgensinya 

dalam pengembangan metodologi tafsir Al-Qur’an. 

                                                           
29Faqihuddin Abdul Kodir, Qira’ah Mubadalah Tafsir 

Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 

2019), 380-381.  



 

  19 

Terdapat juga dua buku lainnya yang dalam salah satu 

babnya membahas relasi suami-istri dalam bidang tafsir. Pertama, 

Buku Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an karya 

Nasaruddin Umar (1999). Salah satu penjelasan buku ini adalah 

pemaknaan ayat tentang kepemimpinan keluarga dengan 

menawarkan rekonstruksi penafsiran dengan mengacu makna 

linguistik kata al-rijāl, sehingga diketahui kata tersebut tidak 

hanya menunjuk pada jenis kelamin (laki-laki) tapi menekankan 

pada sifat dan kapasitas tertentu.30  

Buku kedua adalah Believing Women in Islam karya 

Asma Barlas (2005). Senada dengan Nasaruddin Umar, Asma 

juga menawarkan pemaknaan ulang atas ayat al-rijāl qawwāmūna 

‘ala al-nisā’ sebagai pelindung, pencari nafkah bukan sebagai 

kepala rumah tangga seperti yang dipahami budaya feodal Barat.31 

Buku Nasar dan Asma memiliki kekuatan yang sama, 

yakni menyajikan kritik dan koreksi atas ketidaktepatan sebagian 

pihak ketika memaknai ayat relasi suami-istri dan tema gender 

lainnya. Nasar dan Asma juga menawarkan pemaknaan baru 

(kontekstualisasi) yang mengarah pada keadilan dan anti patriarki. 

Namun demikian, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

tidak menjadi pembahasan dalam buku Nasar dan Asma, dengan 

                                                           
30Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender Perspektif 

al-Qur’an, (Jakarta: Dian Rakyat, 2010), 133. 
31Asma Barlas, Cara Qur’an Membebaskan Perempuan, terj. R. 

Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2005), 324. 



   

20 

kata lain keduanya tidak mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi 

suami istri dalam Al-Qur’an dalam kitab-kitab tafsir pada rentang 

masa tertentu. Di sinilah letak perbedaan antara penelitian penulis 

dengan Nasar dan Asma. Meskipun demikian, dalam buku Nasar 

dan Asma terdapat penjelasan sekilas mengenai latar historis yang 

mempengaruhi lahirnya penafsiran patriarki.  

Penelitian relasi suami-istri dalam bidang sosial antara 

lain penelitian Siti Mas’udah (2021) “Power Relations of 

Husbands and Wives Experiencing Domestic Violence in Dual-

Career Families in Indonesia”. Penelitian ini membahas 

keterkaitan antara relasi kuasa suami-istri yang berkarir di luar 

rumah dengan terjadinya kekerasan dalam rumah tangga. 

Penelitian ini dilakukan di Surabaya dengan melibatkan 44 

informan utama dan 34 informan pendukung.  

Penelitian Mas’udah berkesimpulan dalam relasi suami-

istri kemampuan intelektual dan ekonomi tidak memiliki peran 

penting dalam menekan kekerasan dalam rumah tangga. 

Melainkan ditentukan pada perlawanan istri, membangun struktur 

keluarga yang setara atau tidak hirarkis antara laki-lai dan 

perempuan serta perubahan struktur keluarga secara setara dan 

ideal.32 

                                                           
32Siti Mas’udah, “Power Relations of Husbands and Wives 

Experiencing Domestic Violence in Dual-Career Families in Indonesia,” 

Millenial Asia, Vol. 14, No. 1, (2021): 2.  



 

  21 

Mas’udah telah mengkaji relasi suami-istri dan 

menunjukkan bahwa perlawanan perempuan punya peran penting 

dalam menekan angka kekerasan dalam rumah tangga. Meskipun 

demikian, artikel Mas’udah tidak membahas dinamika penafsiran 

ayat relasi suami-istri sebagaimana penelitian penulis. Dengan 

demikian jelas penelitian penulis berbeda dengan penelitian 

Mas’udah.  

Selanjutnya adalah penelitian Maira Kabakova dan Mira 

Maulsharif (2013) “Transformation of Social Roles and Marital 

Relations in Modern Kazakhstan: Social-Psychological Analysis”. 

Penelitian ini menganalisis perubahan peran sosial dan relasi 

pernikahan modern di Kazakhastan dengan pendekatan sosial-

psikologis. 

Penelitian ini menunjukkan dalam keluarga Kazakhastan 

modern, transformasi hubungan interpersonal terlihat dari 

perubahan model kepemimpinan wajib laki-laki dan pembagian 

tanggung jawab yang kaku antara suami dan istri menjadi ke 

egaliter modern, terbukti adanya fleksibilitas dan keseimbangan 

dalam distribusi tanggung jawab dan kesetaraan gender. 

Transformasi relasi gender dalam subsistem suami-istri tetap 

memegang komitmen budaya dan tradisi nasional, berupa sikap 

yang berpusat pada keluarga dan anak. Orientasi rasa hormat dan 

penghormatan terhadap anggota keluarga yang lebih tua, 

pentingnya ketaatan pada ritual di semua aspek kehidupan oleh 



   

22 

setiap anggota keluarga dan keluarga secara keseluruhan.33 

Penelitian Maira difokuskan pada mengungkap transformasi nilai 

sosial dan relasi suami istri, tidak mengkaji aspek dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-isti sebagaimana penelitian penulis 

lakukan. 

Berikutnya penelitian Armaini Lubis, Retno Fuji, Dewi 

Puspaningtyas dan Ratih Puspaningtyas (2019) “Family 

Communication Between Husband Wife In Keeping Harmony For 

Anticipation Infidelity”. Dalam artikel ini dijelaskan konsep 

komunikasi antar suami-isti sebagai bentuk relasi di antara 

keduanya dalam kaitannya menjaga keharmonisan keluarga. 

Penelitian Armaini dan timnya menunjukkan komunikasi 

harmonis diwujudkan dengan memberikan keteladanan dan 

aktualisasi melalui pembiasaan setiap harinya. Menjaga 

keharmonisan dengan mewujudkan nilai-nilai dalam komunikasi 

keluarga, serta menjaga komunikasi terbuka antara keluarga 

suami dan istri. Itu semua dalam rangka mengantisipasi 

perselingkuhan.34 

                                                           
33Maira Kabakova, Mira Maulsharif , “Transformation of Social 

Roles and Marital Relations in Modern Kazakhstan: Social-

Psychological Analysis,” Procedia Social and Behavioral Sciences, 82 

(2013): 641. 
34Armaini Lubis dkk.,“Family Communication Between 

Husband Wife In Keeping Harmony For Anticipation Infidelity,” 

Journal of La and Society Management, Vol. 6, No. 1 (2019): 149. 

 



 

  23 

Artikel Armaini dan tim memfokuskan pada aspek 

komunikasi antar suami-istri dalam menjaga keharmonisan, tidak 

dalam ranah menjelaskan dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri seperti kajian penulis. Dengan demikian terlihat perbedaan 

penelitian penulis dengan hasil penelitian Armaini dan timnya. 

Selanjutnya artikel Nina Nurmila (2013) “Indonesian 

Muslims’ Discourse of Husband-Wife Relationship”. Penelitian ini 

membahas bagaimana perkembangan kajian relasi suami-istri 

perspektif muslim di Indonesia. Wacana hubungan suami-istri di 

Indonesia pada umumnya berdasarkan konstruksi patriarki yang 

memposisikan laki-laki menjadi pemimpin wanita, perempuan 

diperintahkan untuk taat dan tunduk. 

Wacana tersebut juga dipengaruhi oleh agama melalui 

teks-teks keagamaan yang sering digunakan dan ditafsirkan untuk 

membenarkan konstruksi patriarki dalam hubungan. Hal itu 

berubah dengan adanya pengaruh feminis muslim dengan gagasan 

kesetaraan, misalnya  memposisikan suami dan istri mempunyai 

hak yang sama untuk menikmati seks, dan hal ini diperbolehkan 

bagi perempuan memulai hubungan seksual, atau menolaknya 

dengan cara yang sopan ketika mereka melakukannya. Feminis 

muslim juga melakukan reinterpretasi konsep rumah tidak dalam 

                                                                                                                

 



   

24 

arti denotasi, penjelasan mengenai hak belajar dan kemitraan yang 

setara dengan lainnya.35 

Dalam sub pembahasannya Nina menjelaskan beberapa 

penafsiran tentang ayat relasi suami-istri, antara lain ayat tentang 

kedudukan suami dalam rumah tangga. Namun Nina hanya 

menjelaskan berbagai pendapat di antara para tokoh reformis 

Indonesia. Nina tidak mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri yang terdapat pada kitab tafsir abad 4-14 H. Inilah 

perbedaan kajian Nina dengan penelitian penulis lakukan. Artinya 

penelitian Nina berbeda dengan penelitian penulis. 

 Penelitian relasi suami-istri pada bidang kesehatan dapat 

dilihat antara lain pada karya Getaneh Atikilt Yemata, Gojjam 

Dessibellew, Atsede Alle, Yilkal Tafere, Abirham Wallelign 

Bayabil dan Eyaya Habtie Dagnaw (2023) “Husband 

participation in birth preparedness and complication readiness 

and its predictors among men whose wife was admitted for an 

obstetric referral at South Gondar zone: A multicenter cross-

sectional study”. 

Penelitian Getaneh dan tim mengungkap bagaimana peran 

suami dalam proses persalinan istri. Peran tersebut merupakan 

salah satu aspek implementasi dari relasi suami-istri. Penelitian ini 

menunjukkan pentingnya partisipasi suami dalam persiapan dan 

                                                           
35Nina Nurmila, “Indonesian Muslims’ Discourse of Husband-

Wife Relationship,” Al-Jami‘ah, Vol. 51, No. 1 (2013): 76-77. 



 

  25 

komplikasi persalinan, kesiapan rujukan obstetri di zona Gondar 

Selatan cukup baik. Partisipasi suami dalam kesiapan melahirkan 

dan kesiapan komplikasi, pengetahuan tentang bahaya tanda-tanda 

kehamilan, status perencanaan kehamilan, dan diskusi dengan istri 

mengenai kehamilan merupakan bagian dari tanggung jawab 

suami.36 

Penelitian Getaneh dan tim mengungkap salah satu wujud 

relasi suami-istri, yakni peran suami dalam mendampingi dan 

mengerti resiko-resiko yang bisa muncul pada proses persalinan. 

Berbeda dengan penulis yang lebih menargetkan pada melihat 

gambaran dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab 

tafsir abad 4-14 H secara komprehensif. Oleh karena itu, jelas 

bahwa penelitian penulis berbeda dengan penelitian Getaneh dan 

tim. 

Berikutnya penelitian Seoung-Uk Baek, Jin-Ha Yoon dan 

Jong-Uk Won (2022) “Associations between wives’ and 

husbands’ attitudes towards women’s economic participation and 

depressive symptoms, poor subjective health, and unemployment 

status in married women: A Korean longitudinal study (2014–

2020)”. Penelitian ini mengkaji bagaimana hubungan sikap 

                                                           
36Getaneh Atikilt Yemata dkk., “Husband participation in birth 

preparedness and complication readiness and its predictors among men 

whose wife was admitted for an obstetric referral at South Gondar zone: 

A multicenter cross-sectional study,” Heliyon 9 (2023): 1. 



   

26 

suami-istri dalam mempengaruhi kondisi perempuan yang ikut 

berpartisipasi dalam ekonomi. 

Penelitian Seoung-Uk Baek dan tim menunjukkan bahwa 

sikap suami terhadap partisipasi ekonomi perempuan tidak hanya 

berdampak pada status pekerjaan perempuan yang menikah, 

namun juga kesehatan mental dan pekerjaan mereka. Para 

pengambil kebijakan harus menerapkan kebijakan yang 

mendorong sikap positif terhadap kegiatan ekonomi perempuan.37 

Penelitian Seoung-Uk Baek menunjukkan adanya 

pengaruh antara sikap suami-istri terhadap kondisi perempuan 

yang berpartisipasi dalam ekonomi. Adapun dinamika penafsiran 

ayat relasi suami-istri tidak menjadi pembahasan dalam artikel 

Baek. Artinya objek penelitian penulis, baik berupa objek kajian 

dan tujuan penelitian berbeda dengan penelitian Seoung-Uk Baek 

dan tim. 

Penelitian relasi suami-istri dalam bidang hukum antara 

lain kajian aspek hukum Islam dan Undang-undang, oleh Fahmi 

Basyar (2020) “Relasi Suami Istri Perspektif Hukum Islam dan 

Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974”. Penelitian ini mengkaji 

relasi suami-istri keluarga jama’ah tabligh dengan perspektif 

hukum Islam dan Undang-Undang. Basyar menyimpulkan ada 

                                                           
37Seoung-Uk Baek, Jin-Ha Yoon dan Jong-Uk Won, 

“Associations between wives’ and husbands’ attitudes towards women’s 

economic participation and depressive symptoms, poor subjective health, 

and unemployment status in married women: A Korean longitudinal 

study (2014–2020),” SSM Population Health, 20 (2022):  1. 



 

  27 

pergeseran relasi suami-istri di jama’ah tabligh, peran istri sebagai 

ibu rumah tangga seperti dalam undang-undang bergeser menjadi 

berkiprah di ruang publik. Selain itu, kepemimpinan yang 

diberikan kepada suami hanya secara simbolik, karena tugas 

suami juga disempurnakan oleh istri.38 

Basyar telah berhasil memberikan gambaran mengenai 

relasi suami dan istri pada keluarga jama’ah tabligh. Namun Ayat-

ayat relasi suami istri bukan kajian utama Basyar, bahkan 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri tidak dibahas dalam 

penelitian ini. Selain itu, jika dibandingkan dengan penelitian 

yang penulis, maka penelitian Basyar berbeda dengan penelitian 

penulis, baik dari objek penelitian maupun pendekatan yang 

digunakan. Objek penelitian Basyar mengenai relasi suami-istri 

jama’ah tabligh dengan perspektif hukum Islam dan Undang-

Undang, sedangkan objek kajian penulis berupa penafsiran para 

mufasir mengenai relasi suami-istri dengan menggunakan 

pendekatan historis dan ilmu tafsir.   

Selanjutnya Sifa Mulya Nurani (2021) “Relasi Hak dan 

Kewajiban Suami Istri dalam Perspektif Hukum Islam (Studi 

Analisis Relevansi Hak dan Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan 

Tafsir Ahkam dan Hadits Ahkam)”. Sifa menunjukkan adanya 

keterkaitan antara relasi suami-istri dalam Al-Qur’an dengan 

                                                           
38Fahmi Basyar, “Relasi Suami Istri dalam Keluarga Menurut 

Hukum Islam dan Undang-Undang Nomor I Tahun 1974,” Jurnal 

Ekonomi dan Hukum Islam, Vol. 4 No 2 (2020): 149. 



   

28 

bentuk hak dan kewajiban suami dalam kehidupan sehari-hari, 

dalam bentuk pelaksanaan tugas-tugas dan timbal balik suami-

istri.39 

Meskipun Sifa telah berhasil menunjukkan adanya 

keterkaitan antara relasi suami-istri dalam Al-Qur’an dan hukum 

Islam, tetapi Syifa mendistorsi relasi suami dan istri dalam bentuk 

hak dan kewajiban saja, padahal relasi suami-istri tidak hanya 

berupa hak dan kewajiban. Lebih dari itu, Sifa tidak 

memfokuskan pada mengungkap dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri. Sifa juga tidak mengkaji aspek historis dari perubahan 

makna para mufasir yang dikaji. Di sinilah letak perbedaan 

penelitian Sifa dengan penelitian penulis, karena penulis mengkaji 

dinamika pemaknaan ayat-ayat relasi suami-istri beserta faktor 

historis yang menyebabkan adanya dinamika tersebut.   

Berdasarkan pemaparan hasil penelitian para peneliti 

terdahulu yang telah membahas relasi suami-istri dalam berbagai 

bidang (tafsir, sosial, kesehatan dan hukum), diketahui meskipun 

penelitian tentang relasi suami-istri telah banyak dikaji oleh para 

peneliti dalam berbagai bidang studi, tetapi belum ada kajian yang 

membahas dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab 

                                                           
39Sifa Mulya Nurani, “Relasi Hak dan Kewajiban Suami Istri 

dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Analisis Relevansi Hak dan 

Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan Tafsir Ahkam dan Hadits Ahkam),” 

Al-Syakhsiyyah Journal of Law and Family Studies, Vol. 3 No. 1 (2021): 

115. 



 

  29 

tafsir abad 4-14 H, sebagaimana penelitian yang dilakukan 

penulis. 

Dengan demikian menjadi jelas posisi penelitian penulis 

di antara penelitian-penelitian yang telah ada sebelumnya, yakni 

mengkaji aspek dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, bukan 

kajian tematik ayat relasi suami-istri, tidak melakukan 

kontekstualisasi dan merumuskan konsep relasi suami-istri 

maupun mengkaji fenomena relasi suami-istri dalam di luar aspek 

dinamika penafsiran. Oleh karena itu, penelitian yang penulis 

belum dikaji oleh peneliti sebelumnya dan perlu ditindaklanjuti. 

 

 

E. Metode Penelitian  

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library 

research), yakni penelitian yang dalam metode pengumpulan dan 

pengolahan data memanfaatkan sumber-sumber bacaan dan 

literatur.40 Penelitian ini mengkaji dinamika penafsiran ayat relasi 

suami istri yang terkait suami sebagai qawwām bagi istri (Q.S. al-

Nisā’: 34), istri sebagai ḥarṡun bagi suami (Q.S. al-Baqarah: 223) 

dan suami-istri sebagai libās bagi pasangannya (Q.S. al-Baqarah: 

187). 

                                                           
40Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta: 

Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 3. 



   

30 

Terdapat dinamika yang signifikan dalam penafsiran tiga 

ayat relasi suami-istri di atas, namun belum diungkapkan secara 

komprehensif. Selain itu, ayat-ayat tersebut sering disalahpahmi 

sebagian pihak, dikarenakan pemaknaan tunggal dan tekstual. 

Pada penelitian ini penulis mengkaji dinamika penafsiran dengan 

mengacu kitab tafsir abad 4 H sampai dengan abad 14 H,41 atau 

bisa disebut periode tafsir klasik, pertengahan dan modern 

sebagaimana periodesasi yang digunakan Isa HA Salam dan Rifki 

Muhammad Fathi, yakni yang menjelaskan periode klasik dimulai 

abad 3-8 H, periode tafsir pertengahan dimulai sejak abad 9-12 H 

dan periode tafsir modern dimulai abad 13-14 H.42 

                                                           
41Pemilihan rentang waktu ini didasarkan pada beberapa hal. 

Pertama, abad 4 H merupakan awal munculnya tafsir lengkap 30 juz dan 

penulisan kitab tafsir sudah terpisah dari hadis. Kedua, tafsir masa klasik 

yang notabene didominasi sumber riwayat sering diberikan label negatif 

dalam lahirnya penafsiran bias gender, padahal kenyataannya tidak 

selalu demikian. Ketiga, abad 13 dan 14 yang merupakan periode tafsir 

modern merupakan inspirasi lahirnya tafsir kontemporer. Keempat, 

adanya data yang menunjukkan penafsiran modern tidak seluruhnya 

baru, karena ada beberapa penafsiran modern yang sebenarnya sudah 

disebutkan dalam tafsir klasik. Mengkaji kitab-kitab tafsir pada rentang 

tersebut akan memperlihatkan dinamika dan perkembangan penafsiran 

pada ayat relasi suami yang menjadi objek kajian penulis. 
42Isa HA Salam dan Rifqi Muhammad Fathi, “Pemetaan Kajian 

Tafsir Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: Analisis Sitiran Pengarang 

yang Disitir Disertasi Mahasiswa tahun 2005-2010,” (Laporan Penelitian 

Kolektif, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), 16. Pemilihan 

periodesasi Isa dan Rifki didasarkan pada kejelasan periode dengan 

mengacu waktu/masa, sebuah periodesasi yang menggunakan 

pendekatan historis-periodik, sehingga efektif dalam mengungkap 

perkembangan tafsir, dalam hal ini dinamika penafsiran. Syukron Affani, 



 

  31 

Kitab tafsir yang menjadi sumber primer43 pada penelitian 

ini adalah sebagai berikut:  

Abad 4 H : 1. Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī (224-310 

H/839-923 M) 

Abad 5 H : 2. Al-Nukat wa al-‘Uyūn karya al-Māwardī 

(364-450 H/975-1058 M)  

Abad 6 H : 3. Ma‘ālim al-Tanzīl karya al-Baghawī 

(438-516 H/1046-1122 M) 

4. Al-Kasyāf karya al-Zamakhsyarī (467-

538 H/1045-1144 M) 

5. Al-Muḥarar al-Wajīz karya Ibnu ‘Aṭiyah 

(481-542 H/1088-1147 M) 

Abad 7 H : 6. Mafātīḥ al-Ghaib karya al-Rāzī (543-606 

H/1149-1210 M) 

7. Al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān karya al-

Qurṭubī (580-671 H/1184-1273 M) 

8. Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl 

karya al-Baiḍāwī (613-685 H/1214-1286 

M)  

Abad 8 H : 9. Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl 

karya al-Nasafī (630-710 H/1232-1310 

M) 

10. Al-Baḥr al-Muḥīṭ karya Abū Ḥayyān 

(654-745 H/1256-1344 M) 

                                                                                                                
Tafsir Al-Qur’an dalam Sejarah Perkembangannya,(Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2018), 5. 
43Pembagian sumber data primer dan sekunder mengacu pada 

perolehan data ini. primer berarti perolehan data secara langsung yang 

dilakukan peneliti (tangan pertama), sedangkan sekunder menunjukkan 

data berasal dari sumber lain yang sudah ada sebelumnya. Ismail Nurdin 

dan Sri Hartati, Metodologi Penelitian Sosial, (Surabaya: Media 

Sahabat, 2019), 172. 



   

32 

11. Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibnu 

Kaṡīr (701-774 H/1301-1372M)  

Abad 9 H : 12. Naẓm al-Durar karya al-Biqā‘ī (809-885 

H/1406-1480 M)  

Abad 10 H : 13. Tafsīr al-Jalālain karya al-Maḥalī (791-

864 H/1388-1460 M) dan al-Suyūṭī (849-

911 H/1445-1505 M) 

14. Irsyād al-‘Aql al-Salīm ila Mazāyā al-

Kitāb al-Karīm karya Abū Su‘ūd (898-

982 H/1493-1574 M) 

Abad 13 H : 15. Fatḥ al-Qadīr karya al-Syaukānī (1173-

1250 H/1759-1834 M) 

16. Rūḥ al-Ma‘ānī  karya al-Alūsī (1217-

1270 H/1802-1854 M)  

Abad 14 H : 17. Al-Manār karya Rasyīd Riḍā  (1282-

1354 H/1865-1935 M)  

18. Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr karya Ibnu 

‘Āsyūr (1296-1393 H/1878-1973 M)  

19. Aḍwā’ al-Bayān karya al-Syinqiṭī (1321-

1393 H/1907-1973 M)  

Pemilihan kitab-kitab ini menggunakan teknik purposive 

sampling.44Dikarenakan penelitian ini mengkaji dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H, 

maka pertimbangan penulis dalam memilih kitab tafsir adalah: (1) 

kitab tafsir yang ditulis dalam rentang abad 4-14 H, (2) kitab tafsir 

tersebut mencantumkan informasi yang jelas mengenai ayat yang 

                                                           
44Pemilihan sampel berdasarkan pertimbangan khusus untuk 

memperoleh karakteristk yang dikehendaki. Nugraha Setiawan, Diklat 

metodologi Penelitian Sosial, (Bogor: Departemen Pendidikan Nasional 

Inspektorat Jenderal, 2005), 3.  



 

  33 

menjadi kajian penulis dan (3) kitab tafsir yang memiliki 

perbedaan penafsiran dengan kitab tafsir lainnya.45 

Penafsiran dalam kitab tafsir pada rentang abad 4-14 H 

diklasifikasikan berdasarkan persamaan dan perbedaan 

substansinya, sebagai gambaran dinamika penafsiran di abad 4-14 

H, lalu dianalisis guna mengetahui faktor yang mempengaruhi 

dinamika tersebut.  Adapun sumber sekunder penlitian penulis 

berasal dari kitab, buku, yang berisi informasi historis seperti 

buku biografi, sejarah, kitab-kitab hadis, asbāb al-nuzūl, ataupun 

artikel jurnal dan literatur lainnya yang berkaitan dengan kajian 

penelitian ini.  

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitik.46 

Data yang telah diperoleh disajikan secara apa adanya, kemudian 

dianalisis, yakni penulis menyajikan data penafsiran ayat relasi 

suami-istri pada abad 4-14 H sesuai hasil penelusuran untuk 

kemudian dianalisis. Penulis juga menggunakan metode 

komparatif,47 mengungkap persamaan dan perbedaan penafsiran 

                                                           
45Jika dalam suatu abad terdapat tiga kitab tafsir yang 

mempunyai perbedaan penafsiran, maka penulis mencantumkan ketiga 

kitab tafsir tersebut. Sebaliknya, jika dalam suatu abad terdapat beberapa 

kitab tafsir yang memiliki penafsiran yang sama, maka penulis hanya 

mencantumkan salah satu kitab tafsir tersebut, sebagai representasi dari 

kitab-kitab tafsir yang ada pada abad itu. 
46Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, (Jakarta: Rajawali, 

1996), 65. 

47Bersifat membandingkan dan bertujuan untuk mencari 

jawaban mendasar mengenai sebab akibat, dengan menganalisis faktor 



   

34 

dari para mufasir terhadap ayat relasi suami-istri, termasuk 

mencari kemungkinan sebab akibat dan faktor yang membentuk 

dinamika penafsiran tersebut.   

Data penafsiran ayat relasi suami-istri, sebagai suatu 

sejarah pemikiran yang panjang,48 akan dianalisis guna 

mengetahui bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

dalam kitab tafsir abad 4-14 H, faktor yang melatarbelakanginya, 

serta sejauh mana dinamika itu memberikan kontribusi bagi 

perkembangan tafsir saat ini, baik dalam memproduksi makna 

maupun penguatan metodologi tafsir.  

                                                                                                                
penyebab muncul atau terjadinya suatu fenomena yang diteliti. Andi 

Ibrahim dkk, Metodologi Penelitian, (Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018), 

47. 
48Penafsiran sebagai realitas yang terbentuk secara perlahan 

dalam jangka waktu panjang, yang mengalami perubahan dalam waktu 

tersebut, melihat perubahan yang terjadi secara perlahan dalam jangka 

waktu panjang sebagai realitas yang akan menjadi prakondisi atas 

persoalan yang muncul di permukaan. Fernand Braudel, ilmuwan Prancis 

pada tahun 1958 menyebutkan dengan istilah longue durre. Gani A. 

Jaelani, “Seberapa Panjang Longue Duree? Catatan tentang Longue 

Duree dalam Praktik Penulisan Sejarah,” METAHUMANIORA, Vol. 9 

No. 3 (2019): 313, 319, 325. 

Longue durre juga disebut sebagai salah satu pendekatan 

longue durre. salah satu pendekatan sejarah yang relevan dalam 

mengkaji isu-isu feminis, sejarah media dan juga agama. Jorg Rupke, 

“History,” dalam The Routledge handbook of research methods in the 

study of religion, ed. Michael Stausberg and Steven Engler, (New York, 

Routleedge, 2011), 302. 



 

  35 

Mengingat penafsiran termasuk data sejarah yang berupa 

pemikiran,49 maka dalam proses analisis akan digunakan metode 

analisis historis, yakni proses pengumpulan sumber-sumber 

sejarah, menilainya secara kritis lalu menyajikan hasil yang 

dicapai dari pengumpulan sumber historis tersebut.50 

Dalam proses analisis sejarah ada tiga tahapan yang harus 

dilalui. Pertama adalah heuristik, artinya penulis mencari sumber 

atau bukti sejarah. Kedua, mengkritisi sumber (kritisisme sejarah), 

yakni melakukan pengujian terhadap sumber sejarah yang telah 

diperoleh untuk memperoleh sumber sejarah yang valid.51 Ketiga 

proses interpretasi, yakni proses menemukan konteks peristiwa 

sejarah dan menghadirkannya kembali di masa sekarang.52 

Pada penelitian ini penulis akan menelusuri informasi 

historis yang berkaitan dengan dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri dalam berbagai literatur sejarah. Setelah itu, penulis 

akan melakukan perbandingan antar referensi yang menyebutkan 

                                                           
49Sejarah pemikiran banyak ragamnya, ada yang berupa politik, 

agama, ekonomi, sosial, hukum, filsafat, budaya dan sebagainya. 

Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 

2003), 190. Dalam hal ini penafsiran para mufasir termasuk dalam 

kelompok pemikiran keagamaan.  
50Nina Herlina, Metode Sejarah, (Bandung: Satya Historika, 

2020), 2. 
51Wasino dan Endah Sri Hartatik, Metode Penelitian Sejarah 

Dari Riset Hingga Penulisan, (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 

2018), 11-12. 
52Aditia Muara Padiatra, Ilmu Sejarah Metode dan Praktik, 

(Gresik: JSI Press, 2020), 109-110. 



   

36 

sejarah, guna memastikan validitas sejarah yang diungkapkan. 

Setelah itu penulis melakukan interpretasi terhadap data sejarah 

guna mengetahui sejauh mana ada keterkaitan antara fakta sejarah 

dengan penafsiran ayat relasi suami-istri yang juga merupakan 

sejarah pemikiran. 

Dalam proses analisis, penulis juga akan menggunakan 

teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer dan teori uṣūl al-tafsīr.53  

Hermeneutika Gadamer dikenal dengan hermeneutika produktif, 

karena proses memahami tidak berhenti pada reproduksi makna 

dari masa silam, tetapi juga terjadi interseksi antara tradisi dan 

situasi terkini seorang pembaca, sehingga ditemukan makna yang 

baru.54 Dalam konteks ini, hermeneutika Gadamer akan 

digunakan untuk memahami dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri abad 4-14 H beserta tradisi dan horizon yang mengitari 

masa itu dalam rangka mengambil inspirasi dari realitas dinamika 

yang ada pada masa itu, untuk mengembangkan metode 

penafsiran kontemporer. 

Tujuan utama hermeneutika Gadamer diaplikasikan 

dalam teori kesadaran sejarah efektif (effective-historical 

                                                           
53Rumusan teori uṣūl al-tafsīr yang diusung para ulama pada 

hakikatnya saling berkaitan. Oleh karena itu, dalam penelitian ini, 

penulis setidaknya menggunakan teori uṣūl al-tafsīr yang ditulis oleh al-

Zarqānī dalam kitab Manahil al-‘Irfān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, ‘Abd al-

Raḥmān al-‘Ak dalam kitab Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu dan Fahd al-

Rūmī dalam kitab Buḥūṡ fī Uṣūl al-Tafsīr wa Manāhijuhu. 
54F. Budi Hardiman, Seni Memahami Hermeneutik dari 

Schleiermacher sampai Derrida, (Sleman: PT. Kanisius, 2015), 185. 



 

  37 

consciousness) dan penggabungan horizon (fusion of horizons). 

Kesadaran sejarah efektif artinya menafsirkan teks atau objek 

sosial kultural harus dilakukan dengan sikap terbuka terhadap 

masa kini dan masa depan, diperlukan gerakan ke belakang untuk 

menemukan substansi obyektif yang mengitari penulisnya.55  

Teori kesadaran sejarah efektif juga mengklasifikasikan 

waktu menjadi tiga (masa lampau, masa kini dan masa depan). 

Masa lampau adalah waktu lahirnya teks yang menjadikan teks itu 

bebas dipahami oleh siapapun. Masa kini yang mengandung 

prasangka/prapemahaman pembaca yang memungkinkan 

terjadinya dialog dengan masa sebelumnya, sehingga ditemukan 

pemaknaan baru sesuai konteks pembaca. Adapun masa depan, 

lahirnya makna produktif yang memiliki nuansa baru dari 

pembaca.56 

Dalam praktiknya perlu memahami empat lapis 

kesadaran, yakni kesadaran bahwa penafsir/pembaca berada pada 

kondisi pemahaman tertentu, kesadaran adanya pengaruh sejarah 

dan tradisi dalam sebuah pemahaman, kesadaran seseorang 

mengambil peran dalam masanya dan refleksi diri dari sejarah 

pengaruh yang merupakan kesadaran keterbatasannnya. Melalui 

teori kesadaran sejarah efektif, penulis akan menganalisis 

                                                           
55Ilyas Supena, Bersahabat dengan Makna Melalui 

Hermeneutika, (Yogyakarta: Idea Press, 2018), 76-77. 
56Fahruddin Faiz dan Ali Usman, Hermeneutika Al-Qur’an 

Teori, Kritik dan Implementasinya, (Yogyakarta: Dialektika, 2019), 20-

21. 



   

38 

dinamika penafsiran para mufasir abad 4-14 H dengan aspek 

kesejarahan yang mengitari lahirnya teks/penafsiran para mufasir 

tersebut.  

Adapun penggabungan horizon memfokuskan pada 

pertemuan dan dialog antara horizon/cara pandang pencipta teks 

dengan pembaca. Sehingga seorang pembaca dapat menjangkau 

horizon teks57 di masa silam dengan horizon masa kini untuk 

memahami teks secara kreatif.58 Dalam hal ini, penulis mencoba 

memahami cara padang para mufasir dalam memahami ayat relasi 

suami-istri abad 4-14 H, sehingga dapat dipahami secara tepat, 

sebagai pijakan dalam melakukan pemaknaan ulang realitas 

tersebut dalam kondisi saat ini, khususnya dalam 

mengembangkan metodologi penafsiran Al-Qur’an yang lebih 

relevan. Dengan kata lain realitas dinamika penafsiran akan 

dikreasikan menjadi sebuah instrumen untuk memahami Al-

Qur’an pada masa sekarang.  

  Jika hermeneutika Gadamer digunakan untuk 

mengelaborasi aspek kesejarahan dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri serta aspek eksternal yang mengitari para mufasirnya, 

maka teori uṣūl al-tafsīr digunakan sebagai alat mengidentifikasi 

                                                           
57Peleburan horizon di sini dapat mencakup horizon pengarang, 

horizon teks dan horizon pembaca. Fahruddin Faiz dan Ali Usman, 

Hermeneutika Al-Qur’an, 21. 
58Hardiman, Seni Memahami Hermeneutik dari Schleiermacher 

sampai Derrida, 186.  



 

  39 

hasil telaah historis yang mengitari dinamika penafsiran ayat 

relasi suami-istri. 

Tahapan analisis dimulai dengan memahami realitas 

penafsiran ayat relasi suami-istri dengan teori kesadaran sejarah, 

dengan mengungkap empat lapis kesadaran dan prasangka atau 

pra pemahaman, serta tradisi yang mengitari lahirnya penafsiran 

ayat relasi suami-istri di abad 4-14 H, setelah itu 

mendialogkannya dengan kondisi saat ini, menggunakan teori fusi 

horizon untuk melihat sejauh mana makna bisa dikreasikan untuk 

melahirkan makna baru berupa pengembangan metodologi tafsir 

saat ini. Dalam proses klasifikasi dan konstruksi hasil telaah 

historis tersebut penulis menggunakan acuan teori uṣūl al-tafsīr.  

 

 

F. Sistematika Pembahasan 

Guna memberikan gambaran isi penelitian, maka 

diperlukan penjelasan mengenai sistematika pembahasan yang 

menjadi acuan penelitian ini. Penulis membagi pembahasan 

penelitian menjadi enam bab. 

Bab pertama adalah pendahuluan. Bab ini terdiri dari 

enam sub bab, yakni: latar belakang masalah untuk menunjukkan 

alasan dan urgensi penelitian. Selanjutnya dijelaskan pertanyaan 

penelitian sebagai fokus kajian penelitian, tujuan dan manfaat 

penelitian untuk menggambarkan signifiknasi penelitian ini. 



   

40 

Berikutnya sub kajian pustaka, menjelaskan hasil penelitian 

terdahulu yang berkaitan dengan penelitian penulis, untuk 

menunjukkan perbedaan dengan penelitian sebelumnya, sehingga 

diketahui posisi penelitian ini. Pada bab pendahuluan ini 

dijelaskan metode dan pendekatan penelitian yang menjadi 

kerangka dan pijakan penelitian. Terakhir dijelaskan sistematika 

pembahasan sebagai gambaran umum mengenai keseluruhan isi 

penelitian ini.  

Selanjutnya adalah bab dua. Bab ini menjelaskan 

penafsiran Al-Qur’an dan relasi suami istri. Bab dua ini terdiri 

dari tiga sub bab. Pertama, penafsiran Al-Qur’an yang mencakup 

kesejarahan tafsir, metodologi tafsir dan sebab-sebab adanya 

perbedaan tafsir. Sub bab kedua menjelaskan relasi suami-istri 

dari berbagai aspeknya, yang mencakup pemaknaan dan tipologi 

relasi suami-istri, serta sejarah relasi suami-istri masa pra Islam 

dan Islam. Pembahasan ketiga, berisi ruang lingkup relasi suami-

istri dalam Al-Qur’an yang mencakup informasi ayat suami 

sebagai qawwām bagi istri, istri sebagai ḥartsun bagi suami dan 

suami-istri sebagai libās bagi pasangannya. 

Bab selanjutnya adalah bab tiga. Bab ini memuat 

penjelasan tentang dinamika tafsir ayat relasi suami-istri pada 

abad 4-14 H. Pembahasan bab ini dibagi menjadi tiga sub bab, 

yakni: perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, 

tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H 

dan signifikansi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 



 

  41 

4-14 H. Bab ini merupakan display data sekaligus penyajian 

analisis penulis guna menjawab pertanyaan penelitian pertama 

terkait bagaimana bentuk dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri pada abad 4-14 H. 

Selanjutnya adalah bab empat. Dalam bab ini berisi 

penjelasan faktor yang menyebabkan terjadinya dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Bab ini 

merupakan analisis penulis dan jawaban terhadap pertanyaan 

penelitian kedua tentang faktor yang menyebabkan terjadinya 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad 

4-14 H. Pembahasan bab empat ini terdiri dari dua sub bab. 

Pertama sub bab faktor internal yang mencakup makna hakikat 

dan majaz, pokok pembahasan ayat dan susunan ayat dalam 

mushaf. Sub bab kedua berupa faktor eksternal yang terdiri dari 

sumber penafsiran, sikap terhadap riwayat, kecenderungan 

pemikiran dan konteks sosio-historis. 

Bab berikutnya adalah bab lima. Pada bab ini akan 

dijelaskan urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri pada 

abad 4-14 H dalam pengembangan metodologi tafsir. Bab lima ini 

akan dibagi menjadi tiga sub bab, yaitu: dinamika tafsir sebagai 

data historis, komplemen langkah/tahapan penafsiran dan basis 

tafsir historis-kritis. Bab lima ini merupakan analisis dan jawaban 

atas pertanyaan penelitian ketiga pada ini, yakni bagaimana 

urgensi dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 



   

42 

H terhadap pengembangan metodologi penafsiran Al-Qur’an 

kontemporer.  

Terakhir adalah bab enam. Bab ini merupakan penutup 

yang terdiri dari dua sub bab, yaitu: kesimpulan dan saran. Pada 

sub bab kesimpulan penulis akan menjelaskan hasil temuan 

penelitian berupa jawaban atas pertanyaan penelitian ini. Pada sub 

bab saran, penulis akan memaparkan rekomendasi yang berisi 

kontribusi penelitian ini serta aspek penelitian ini yang dapat 

ditindaklanjuti melalui penelitian berikutnya 

 

 

 

 

 



 

  43 

BAB II 

PENAFSIRAN AL-QUR’AN DAN RELASI SUAMI-ISTRI 

 

Bab ini menjelaskan penafsiran Al-Qur’an dan relasi 

suami-istri. Pembahasan dalam bab ini disajikan dalam tiga sub 

bab. Sub bab pertama berisi kesejarahan dan metodologi 

penafsiran Al-Qur’an, serta faktor-faktor yang menyebabkan 

terjadinya perbedaan penafsiran Al-Qur’an. Sub bab kedua 

menjelaskan definisi dan pola relasi suami-istri dalam 

perkawinan, termasuk juga sejarah relasi suami-istri pra Islam dan 

masa Islam. Adapun sub bab ketiga berisi penjelasan tentang ayat-

ayat relasi suami-istri dalam Al-Qur’an yang menjadi kajian 

utama penelitian ini. 

 

A. Historisitas, Metodologi dan Sebab Perbedaan 

Penafsiran Al-Qur’an 

Ada tiga dimensi makna1 yang terkandung dalam term 

tafsir. Pertama, tafsir sebagai sebuah ilmu yang menghimpun 

ilmu-ilmu lainnya sehingga menjadikan seseorang mampu 

mengungkap makna Al-Qur’an. Makna kedua sebagai sebuah 

aktivitas, yaitu kegiatan seseorang mengungkapkan makna Al-

Qur’an. Makna ketiga adalah sebagai sebuah produk yang 

                                                           
1Dalam praktiknya ketiga dimensi makna tafsir tersebut dapat 

diidentifikasi dengan mengacu konteks kalimat dan pembahasan yang 

sedang didiskusikan. 



   

44 

menunjuk pada penjelasan makna Al-Qur’an sebagai hasil dari 

aktivitas penafsiran, baik berupa hukum, maupun hikmah.2 

Ketiga dimensi makna tafsir tersebut terangkum dalam 

definisi al-Zarkasyī bahwa tafsir merupakan ilmu untuk 

memahami dan menjelaskan makna firman Allah yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad dan menghasilkan hukum dan hikmah. 

Guna mencapai hal tersebut seseorang memerlukan ilmu bahasa, 

naḥw, ṣaraf, ilmu bayān, uṣūl fiqih, qirā’āt, mengetahui asbāb al-

nuzūl, serta nāsikh dan mansūkh.3  

Al-Zarqānī mendefinisikan tafsir dengan memfokuskan 

pada dimensi tafsir sebagai sebuah aktivitas. Menurut al-Zarqānī 

tafsir adalah usaha mengungkap maksud yang dikehendaki Allah 

dengan mengacu pada makna/petunjuk lafaz Al-Qur’an dengan 

sekuat tenaga yang dimiliki penafsir (bi qadri al-ṭāqah al-

basyariyah).4 Dalam definisi al-Zarqānī, terlihat proses 

mengungkapkan makna Al-Qur’an dengan mengacu pada makna 

lafaz dan kemampuan yang dimiliki mufasir. 

                                                           
2Tafsir sebagai proses bisa dipahami sebagai usaha kreatif 

untuk selalu menafsirkan, karena adanya kenyataan kompleksitas 

masalah dan tantangan yang dihadapi setiap masa. Sedangkan tafsir 

sebagai sebuah produk adalah hasil kreatifitas mufasir dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. Agus Salim Hasanudin dan Eni Zulaiha, 

“Hakikat Tafsir Menurut Para Mufasir,” Jurnal Iman dan Spiritual, Vol. 

2, No. 2 (2022): 208. 
3Badr al-Dīn Muḥammad bin ‘Abdullāh al-Zarkasyī, al-Burhān 

fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 1 (Kairo: Maktabah Dār al-Turāṡ, t.t.), 13. 
4Muḥammad ‘Abd al-‘Aẓīm al-Zarqānī, Manāhil al-‘Irfān fī 

‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 2 (Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1995), 6. 



 

  45 

Demikian sekilas mengenai definisi tafsir yang maknanya 

berkisar pada proses mengungkapkan makna Al-Qur’an, ilmu 

yang digunakan untuk mengungkap makna Al-Qur’an dan makna 

Al-Qur’an itu sendiri baik berupa hukum maupun hikmah. Kajian 

penafsiran Al-Qur’an terus berkembang sesuai dengan minat dan 

disiplin ilmu yang dimiliki para cendekiawan.  

Setelah diketahui cakupan makna tafsir, maka selanjutnya 

perlu mengungkapkan sejarah perkembangan penafsiran, 

metodologi penafsiran dan aspek yang lebh spesifik lagi, yaitu 

faktor yang membentuk terjadinya perbedaan penafsiran, 

sebagaimana akan dipaparkan berikut ini: 

 

1. Perkembangan Penafsiran Al-Qur’an 

a. Masa Nabi 

Masa perkembangan penafsiran Al-Qur’an dimulai 

bersamaan dengan turunnya Al-Qur’an, sekitar tahun 610 M (abad 

7 M) atau 13 tahun sebelum Nabi hijrah. Nabi Muhammad 

mendapatkan mandat dari Allah untuk menerima wahyu (Al-

Qur’an) sekaligus menjelaskan maknanya.5 Oleh karena itu, tidak 

heran jika Nabi disebut sebagai al-mufassir al-awal.6 Meskipun 

begitu, Nabi tidak menjelaskan semua makna ayat kepada para 

                                                           
رُونَ )النحل:44(5 َ للِنَّاسِ مَا نُ زِّلَ إِلَ يْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَ تَ فَكَّ نَاتِ وَالزُّبرُِ وَأنَْ زَلْنَا إِليَْكَ الذِّكْ رَ لتُِبَ ينِّ ي ِّ  باِلْب َ
6Muḥammad Abū Zahrah, al-Mu‘jizah al-Kubrā Al-Qur’ān 

(Beirut: Dār al-Fikr al-‘Arabī, t.t.), 525. 



   

46 

sahabat.7 Mengingat pada umumnya sahabat telah mengetahui 

makna global dari ayat-ayat Al-Qur’an.8 Dengan kata lain Nabi 

hanya menjelaskan makna ayat-ayat yang belum dipahami atau 

sulit dipahami oleh para sahabat. 

Antara lain ketika turun surah al-An‘ām ayat 82,9 yang 

menjelaskan bahwa orang yang akan mendapatkan keamanan di 

akhirat adalah mereka yang tidak mencampur keimanan dengan 

kezaliman (ẓulm). Para sahabat menyangka kata ẓulm dalam ayat 

ini sebagai dosa secara umum, sehingga menganggap tidak ada di 

antara mereka yang akan selamat di akhirat, seraya bertanya 

kepada Nabi “siapa di antara kita yang tidak pernah melakukan 

kezaliman”. Kemudian Nabi menjelaskan bahwa kata ẓulm pada 

                                                           
7Para ulama berbeda pendapat, ada yang meyakini bahwa Nabi 

telah menjelaskan seluruh makna ayat-ayat Al-Qur’an. Pendapat ini 

diutarakan oleh Ibnu Taimiyah. Sebagian ulama lainnya seperti al-

Suyūṭī, Syam al-Dīn al-Khuwayi dan Ḥusain al-Żahabī berpendapat 

Nabi hanya menafsirkan sedikit ayat dari Al-Qur’an. Moh. Nor Ichwan, 

Belajar al-Qur’an (Semarang: RaSAIL, 2005), 215-216. Lihat juga 

Muḥammad Hādī Ma‘rifah, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī Ṡaubihi al-

Qasyīb, juz 1 (Masyhad: al-Jāmi‘ah al-Raḍawiyah li al-‘Ulūm al-

Isāmiyah, 1426 H), 159. 
8Ketika para sahabat mempunyai permasalahan mengenai 

rincian makna suatu ayat, mereka akan bertanya kepada Nabi.ْ

Muḥammad Ḥusain al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1976), 28. 

 الَّذِينَ آمَنُوا ولََْ يَ لْبِسُوا إِيماَنَ هُمْ بِظلُْمٍ  أوُلئَِكَ لَهمُُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُ ونَ )الانعام: 82(9



 

  47 

ayat itu adalah syirik/menyekutukan Allah.10 Nabi menafsirkan 

dengan merujuk surah Luqmān ayat 13.11 

Selain merujuk sumber ayat Al-Qur’an seperti yang 

terlihat pada penjelasan di atas. Nabi juga menggunakan 

ijtihadnya untuk menafsirkan Al-Qur’an. Ijtihad tersebut yang 

pada masa berikutnya disebut sebagai sunnah atau hadis Nabi, 

seperti penafsiran kata quwwah (kekuatan perang) dalam surah al-

Anfāl ayat 6012 dengan makna panah.13Dengan demikian, 

diketahui pada masa Nabi sumber penafsiran Al-Qur’an 

bersumber dari Al-Qur’an dan hadis. Selain itu, karakteristik 

penafsiran Nabi sifatnya ringkas/global dan fokus pada kosakata 

yang tidak dipahami sahabat.  

                                                           
10Abi ‘Abdillāh Muḥammad bin Isma‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī (Riyāḍ: Bait al-Afkār al-Dauliyah, 1998), 642. 
رْكَ لَظلُْمٌ  عَظِيمٌ )لقمان: 13(11  apa yang dilakukan Nabi ini ...إِنَّ الشِّ

kemudian dikenal sebagai penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur’an dan 

menjadi kaidah penting dalam penafsiran Al-Qur’an, yakni Al-Qur’ān 

yufassiru ba‘ḍuhu ba’ḍan 
وا لَهمُْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ  قُ وَّةٍ  ...)الانفال: 60(12  وَأعَِدُّ

13Abi al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, 

Ṣaḥīḥ Muslim (Riyāḍ: Bait al-Afkār al-Dauliyah, 1998), 795. Ini adalah 

contoh penafsiran Nabi yang berupa tamṡīlī, yakni penjelasan yang 

sifatnya memberikan contoh sesuai konteks saat itu, sehingga penafsiran 

Nabi terhadap ayat tersebut bisa dikembangkan sesuai konteks tiap 

generasi. Abdul Mustaqim, Dinamika Sejara Tafsir Al-Qur’an Studi 

Airan-aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-

Kontemporer (Yogyakarta: Pondok Pesantren LSQ Ar-Rahmah dan 

Adab Press, 2012), 51-52.  



   

48 

Salah satu fakta menarik mengenai tafsir pada masa Nabi 

adalah adanya diskusi tentang tafsir di kalangan sahabat. Misalnya 

ketika suatu saat ‘Umar mengajak Ibnu ‘Abbās menemui para 

sahabat pejuang badar. ‘Umar bertanya kepada para pejuang badar 

tersebut mengeni makna surah al-Naṣr. Sebagian dari sahabat 

perang badar memahami surah tersebut sebagai perintah memuji 

dan memohon ampun kepada Allah saat mendapatkan pertolongan 

dan kemenangan. Sebagian sahabat lain terdiam tidak menjawab. 

Kemudian ‘Umar bertanya kepada Ibnu ‘Abbās, lalu Ibnu ‘Abbās 

menjawab  surat tersebut mengandung makna  ajal Rasulullah 

yang telah dekat.14 

 

b. Masa Sahabat 

Masa sahabat dimulai sejak wafatnya Nabi Muhammad 

pada tahun 632 M (abad 7 M) atau tahun 11 Hijriyah (abad 1 H). 

Semasa Nabi hidup, segala hal yang tidak diketahui sahabat 

langsung dapat ditanyakan kepada Nabi. Setelah Nabi wafat, para 

sahabat dituntut untuk dapat berijtihad menafsirkan Al-Qur’an. 

Berkaitan dengan ijtihad, Nabi telah mengizinkan hal itu, seperti 

yang disampaikan Nabi pada Mu‘āż bin Jabal sebelum bertugas 

menjadi gubernur di Yaman.  Berijtihad didahului dengan 

merujuk Al-Qur’an, jika tidak ditemukan penjelasannya, 

                                                           
14‘Umar menyebut penafiran Ibnu ‘Abbās sebagai penafsiran 

yang tidak pernah dijelaskan orang sebelumnya. Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, 988. 



 

  49 

dilanjutkan merujuk hadis, dan jika tidak ditemukan juga maka 

merujuk pada ra’yu/pikiran.15  

Meskipun demikian, penafsiran sahabat dengan 

menggunakan riwayat masih dominan. Ra’yu hanya salah satu 

sumber penafsiran sahabat. Sebagaimana diketahui sumber 

penafsiran sahabat terdiri dari Al-Qur’an, hadis Nabi, ijtihad dan 

kisah israiliyat.16 Selain itu, pemahaman sahabat atas Al-Qur’an 

juga didukung dengan pengetahuan bahasa Arab yang mendalam, 

beserta kaidah dan syair jahiliyah sebagai dalil atau penguat, 

pengetahuan adat istiadat bangsa Arab ketika itu, pengetahuan 

tradisi dan kondisi bangsa Yahudi dan Nashrani, kekuatan 

pemahaman dan luasnya pengetahuan.17 

Terdapat para sahabat yang terkenal dalam diskursus 

penafsiran Al-Qur’an. Mereka adalah empat khulafā’ rāsyidūn,18 

Ibnu Mas‘ūd, Zaid bin Ṡābit, Ubay bin Ka‘ab, Abū Mūsā al-

Asy‘arī, ‘Abdullāh bin al-Zubair, Anas bin Mālik, Abū Hurairah, 

Ibnu ‘Abbās, ‘Abdullāh bin ‘Umar, ‘Abdullāh bin ‘Amr bin ‘Aṣ 

                                                           
15Faizah Ali Syibromalisi, Tafsir bi al-Ma’tsur (Jakarta: PT. 

Siwibakti Darma, 2010), 64. 
16Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 31. 
17Faizah, Tafsir bi al-Ma’tsur, 67. 
18Dari keempatnya yang paling banyak menafsirkan Al-Qur’an 

adalah ‘Alī bin Abī Ṭalib. Hal ini disebabkan tidak banyak sahabat atau 

tabi’in yang meriwayatkan tafsir dari Abū Bakar, ‘Umar dan ‘Uṡmān, 

mengingat ketiganya lebih dulu wafat. Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Itqān fī 

‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 4 (Kairo: al-Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmah, 1974), 

233. 



   

50 

dan ‘Āisyah. Ibnu ‘Abbās disebut sebagai sahabat yang sangat 

terkenal kepandaiannya dalam menafsirkan Al-Qur’an, sehingga 

mendapat gelar tarjumān Al-Qur’ān. Bahkan Nabi pernah 

mendoakan Ibnu ‘Abbās secara khusus “allāhumma faqqihhu fī 

al-din wa ‘allimhu al-ta’wīl”.19 

Perluasan daerah kekuasaan Islam yang terus berkembang 

menjadikan para sahabat tersebut berpindah dan tinggal di daerah 

perluasan Islam. Di sanalah mereka mendirikan tempat 

pembelajaran tafsir, atau yang dikenal dengan madrarah tafsir.20 

Terdapat tiga sahabat dengan madrasah tafsirnya yang terkenal 

dan melahirkan banyak mufasir dari kalangan tabi’in, yaitu Ibnu 

‘Abbās mendirikan madrasah tafsir di Makkah. Ibnu Mas’ud yang 

bertempat di Iraq, terakhir Ubay bin Ka‘ab dengan madrasah 

tafsir di Madinah.21 

Para sahabat tidak menafsirkan seluruh ayat Al-Qur’an, 

perbedaan tafsir di kalangan sahabat masih relatif sedikit, 

penafsiran sahabat lebih bersifat global, belum terjadi pembukuan 

                                                           
19Faizah, Tafsir bi al-Ma’tsur, 67. Mannā‘ al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī 

‘Ulūm Al-Qur’ān, (Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.), 328. 
20Al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 330. 
21Hādī Ma‘rifah lebih merinci lokasi madrasah para sahabat 

tersebut, tidak hanya tiga, tetapi lima madrasah. Madrasah Makkah 

dipimpin oleh Ibnu ‘Abbās, madrasah Madinah oleh Ubay bin Ka‘ab, 

madrasah Kufah oleh Ibnu ‘Mas‘ūd, madrasah Basrah oleh Abū Mūsā 

al-Asy‘arī dan madrasah Syam oleh Abū al-Dardā’ ‘Uwaimir bin ‘āmir 

al-Khajrajī al-Anṣārī. Ma‘rifah, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 276. 



 

  51 

riwayat yang berisi tafsir Al-Qur’an.22 Jika riwayat tafsir sahabat 

marfū’ (sampai kepada Nabi), maka tidak boleh ditolak, tetapi jika 

tafsir sahabat mauqūf (tidak sampai ke Nabi), maka 

diperselisihkan, sebagian ulama berpendapat tidak bisa dipakai 

sebagai dalil, tapi sebagian yang lain berpendapat bisa dipakai 

sebagai dalil.23  

Salah satu fakta penting dalam sejarah penafsiran Al-

Qur’an masa sahabat adalah terdapat perbedaan sahabat dengan 

Nabi dalam mengimplementasikan makna tersurat dari Al-Qur’an. 

Misalnya ‘Umar yang beberapa hasil ijtihadnya terkesan 

bertentangan dengan bunyi teks Al-Qur’an dan keputusan Nabi 

Muhammad saat masih hidup. Salah satu contohnya keputusan 

‘Umar untuk tidak memberikan zakat kepada mualaf yang secara 

eksplisit disebut dalam surah al-Taubah ayat 6024 sebagai 

kelompok mustaḥiq zakat.25 

                                                           
22Memang ada kitab tafsir yang berisi kumpulan penafsiran 

Ibnu ‘Abbās yang bernama Tanwīr al-Miqbās, tapi ini tidak disusun 

pada masa sahabat dan bukan disusun oleh Ibnu ‘Abbās sendiri, 

melainkan disusun oleh ulama bernama Abu Ṭāhir Muḥammad  bin 

Ya‘qūb al-Fairuzzabadi. Sebagaimana tedapat kitab Tafsīr ‘āisyah dan 

Tafsīr Ummu Salamah yang disusun oleh ulama lain. 
23Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 

(Bandung: Pustaka Setia, 2004), 69.  

دَقاتُ للِْفُقَراءِ وَالْمَساكِيِن وَالْعامِلِيَن عَلَيْها وَالْمُؤَلَّفَةِ قُ لُ وبُ هُمْ  وَفي الرِّقابِ وَالْغارمِِيَن وَفي  سَبِيلِ 24 اَ الصَّ إِنََّّ
بِيلِ فَريِضَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ )التوبة: 60(  اللَّهِ وَابْنِ السَّ

25Dengan keputusan tersebut ‘Umar dituduh oleh musuh Islam 

dan kelompok konservatif (al-jumūd) telah menghapus mualaf dari hak 

penerimaan zakat sekaligus membatalkan teks Al-Qur’an. Tuduhan ini 



   

52 

Penafsiran ‘Umar tidak terpaku pada bunyi teks, tetapi 

mempertimbangkan perubahan kondisi masyarakat dan condong 

pada pengungkapan hikmah dan tujuan dari hukum Allah yang 

difirmankan dalam Al-Qur’an, sehingga wajar jika ‘Umar tidak 

memberikan zakat kepada mualaf. Bahkan jika mengikuti spirit 

‘Umar, kita tetap bisa memberikan zakat kepada para mualaf saat 

kondisi menuntut hal tersebut. Dengan demikian diketahui bahwa 

‘Umar tidak sedang menghilangkan hukum pemberian zakat bagi 

mualaf. 

Apa yang dilakukan ‘Umar menunjukkan bahwa 

meskipun sumber tafsir pada masa sahabat masih didominasi 

riwayat, bukan berarti perkembangan tafsirnya statis, justru 

sebaliknya ditemukan adanya pergeseran yang penting sebagai 

pijakan kontekstualisasi penafsiran di masa modern-kontemporer. 

 

c. Masa Tabi’in 

Masa tabi’in dimulai pada tahun 100 H/735 M ditandai 

dengan wafatnya sahabat terakhir Abū al-Ṭufail al-Laiṡ. Sekitar 

                                                                                                                
keliru, karena keputusan ‘Umar bukan untuk tujuan meninggalkan Al-

Qur’an, tetapi karena ada sebab dan hikmah, yakni perbedaan kondisi 

Islam. Pada masa awal kenabian kondisi Islam sangat lemah, sedangkan 

saat pemerintahan ‘Umar Islam telah kuat dan mulia, sehingga tidak 

perlu memberikan zakat untuk menguatkan para mualaf. ‘Alī 

Muḥammad Muḥammad al-Ṣalābī, Sīrah Amīr al-Mu’minīn ‘Umar bin 

al-Khaṭṭāb Syakhṣiyatuhu wa ‘Aṣruhu, (Kairo: Mu’assasah Iqra’, 2005), 

262-263. 



 

  53 

abad 2 H/8 M.26Al-Zarqānī mengklasifikasikan tingkatan tabi’in 

berdasarkan madrasah tafsir. Tingkatan pertama adalah tabi’in 

yang belajar kepada Ibnu ‘Abbās di madrasah Makkah, antara lain 

Sa‘īd bin Jubair, Mujāhid bin Jubair dan ‘Ikrimah. Tingkatan ini 

dinilai sebagai tabi’in yang paling mengetahui tafsir, dikarenakan 

guru mereka Ibnu ‘Abbās.27Tingkatan kedua adalah tabi’in yang 

belajar kepada ‘Ibnu Mas’ūd di madrasah Iraq, mereka antara lain 

‘Alqamah bin Qais, Qatādah dan Ḥasan al-Baṣrī. Tingkatan ketiga 

para tabi’in yang belajar kepada Ubay bin Ka‘ab di madrasah 

tafsir Madinah, di antaranya Abū al-‘Āliyah, Muḥammad bin 

Ka‘ab, Zaid bin Aslam.28 

Ketiga madrasah tersebut memiliki orientasi keilmuan 

dan kekhasan tersendiri, yang dipengaruhi lokasi, kultur dan 

orientasi keilmuan guru tafsir di madrasah tersebut. Misalnya 

madrasah Madinah lebih condong kepada riwayat dan tekstualis, 

berbeda dengan Iraq dan Makkah yang lebih rasional dan 

kontekstualis. Hal ini disebabkan Madinah lebih kental dengan 

hadis-hadis Nabi yang terimplementasikan dalam kehidupan 

                                                           
26Masa tabi’in berakhir dengan wafatnya tabi’in terakhir pada 

tahun 181 H/812 M atau abad 2 H/9 M. Nashruddin Baidan, 

Perkembangan Tafsir al-Qur’an di Indonesia, (Solo: PT. Tiga 

Serangkai, 2003), 10. 
27Meskipun demikian, para murid Ibnu ‘Abbās memiliki 

perbedaan jumlah riwayat dan tingkat kredibilitas terkait penafsiran Al-

Qur’an. Al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 330. 
28Al-Zarqānī, Manāhil al-‘Irfān, juz 2, 18. Faizah, Tafsir bi al-

Ma’tsur, 67. 



   

54 

sehari-hari. Kekhasan inilah yang menjadi cikal bakal 

terbentuknya mazhab dalam penafsiran Al-Qur’an di masa 

tabi’in.29 

Meskipun demikian, pada umumnya para tabi’in 

menggunakan lima sumber penafsiran. Mulai dari sumber Al-

Qur’an, hadis, pendapat sahabat, informasi ahli kitab lalu 

ijtihad/pemikiran pribadi.30 Pada masa tabi’in banyak kisah 

israiliyat yang masuk dalam tafsir,31 karena banyak ahli kitab 

yang masuk Islam dan kecenderungan umat Islam ingin 

mengetahui kelengkapan kisah atau kejadian seputar orang-orang 

Yahudi dan Nasrani. Perbedaan penafsiran lebih banyak terlihat 

jika dibandingkan pada masa sahabat. Tafsir bi al-ra’yi sudah 

mulai terlihat, misalnya Mujāhid yang memberikan keluasan pada 

akal dalam menafsirkan Al-Qur’an.32Sudah mulai terdeteksi 

adanya kecenderungan mazhab tertentu.33  

                                                           
29Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 74. 
30Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 75. 
31Informan kisah israiliyat yang banyak dijadikan rujukan 

tabi’in adalah ‘Abdullāh bin Salām, Ka‘ab al-Aḥbār, Wahab bin 

Munabih dan ‘Abd al-Mālik bin ‘Abd al-‘Azīz Ibnu Juraij. Khaeruman, 

Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 77. 
32Salah satu contohnya ketika Mujāhid menafsirkan perubahan 

kaum Yahudi menjadi kera pada ayat بْتِ  فَ قُلْنَا لَهمُْ   كُونوُا  عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ في السَّ
 sebagai bentuk kiasan, bahwa yang dirubah menjadi قِرَدَةً خَاسِئِينَ  )البقرة: 65(

kera bukanlah jasad mereka, tapi hati mereka. Al-Żahabī, al-Tafsīr wa 

al-Mufassirūn, juz 1, 106. 
33Faizah, Tafsir bi al-Ma’tsur, 83-84. Al-Żahabī, al-Tafsīr wa 

al-Mufassirūn, juz 1, 130-131. 



 

  55 

Sampai pada masa tabi’in ini belum terjadi kodifikasi 

kitab tafsir. Jika mengacu penjelasan al-Żahabī, masa Nabi 

sampai dengan tabi’in disebut sebagai masa periwayatan tafsir, 

para sahabat meriwayatkan tafsir dari Rasul, para sahabat saling 

meriwayatkan tafsir antara satu dengan lainnya dan tabi’in 

meriwayatkan tafsir dari sahabat.34 Dari sini diketahui sampai 

masa tabi’in, tafsir ditransmisikan melalui oral bukan kitab. 

Kodifikasi kitab tafsir terjadi pada masa tabi’ 

tabi’in.35Sebagaimana dijelaskan pada pembahasan di bawah ini. 

 

d. Masa Kodifikasi 

Masa kodifikasi tafsir dibagi menjadi lima fase. Fase 

pertama adalah pembukuan tafsir bersama kitab hadis. Fase ini 

dimulai pada menjelang akhir pemerintahan Umayah dan awal 

pemerintahan Abbasiyah.36 Diperkirakan sekitar awal abad 2 

H/abad 8 M. Hadis berperan penting pada fase awal kodifikasi 

tafsir, mengingat tafsir menjadi salah satu bab dari kitab hadis.37 

Ini berarti awal mula pembukuan tafsir sama dengan awal mula 

pembukuan hadis, tafsir dibukukan bersama hadis Nabi dalam 

kitab-kitab hadis. 

 

                                                           
34Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 104. 
35Al-Zarqānī, Manāhil al-‘Irfān, juz 2, 25. 
36Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 104. 
37Al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 332. 



   

56 

Di awal masa kodifikasi tafsir ini sampai permulaan abad 

3 H para tabi’ tabi’in memberikan perhatian serius dalam 

meriwayatkan tafsir yang bersumber dari Nabi, sahabat dan 

tabi’in, di samping juga melakukan pengumpulan hadis. Di antara 

para tabi’ tabi’in tersebut adalah Yazīd bin Hārūn al-Sulamī, 

Syu‘bah al-Ḥajjāj, Wakī‘ bin al-Jarāḥ, Sufyān bin ‘Uyainah, Rauḥ 

bin Ubādah al-Baṣrī, ‘Abd al-Razāq bin Hamām, Ādam bin Abī 

Iyās, ‘Abd bin Ḥamīd, Isāq bin Rāhawaih, Abū Bakr bin Abī 

Syaibah, ‘Alī bin Abī Ṭalḥah, al-Bukhārī dan lainnya. Penafsiran 

mereka tidak sampai kepada kita saat ini kecuali yang riwayat  

mereka yang terdokumentasikan dalam kitab-kitab tafsir bi al-

ma’ṡūr.38  

Fase kedua dimulai dengan pembukuan tafsir secara 

terpisah dari kitab hadis. Pasca para tabi’ tabi’in di atas muncul 

para ulama yang menulis kitab tafsir, menjelaskan ayat demi ayat 

sesuai urutan mushaf, mereka adalah Ibnu Mājah, Ibnu Jarīr al-

Ṭabarī, Abū Bakar bin al-Munżir al-Naisābūrī, Ibnu Abī Ḥātim, 

al-Ḥākim, Ibnu Mardawaih dan Ibnu Ḥibbān. Ibnu Jarīr al-Ṭabarī 

adalah yang paling terkenal dengan kitabnya Jamī‘ al-Bayān. 39 

Masa al-Ṭabarī (abad 4 H) merupakan fase kedua dalam 

kodifikasi tafsir, ditandai dengan dibukukannya tafsir secara 

                                                           
38Al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 332. Al-Zarqānī, 

Manāhil al-‘Irfān, juz 2, 25. 
39Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 105. Al-

Zarqānī, Manāhil al-‘Irfān, juz 2, 25.  



 

  57 

terpisah dari kitab hadis (tidak lagi menjadi bab dalam kitab 

hadis). Pada fase ini penulisan tafsir menyerupai hadis dalam 

penyantuman sanad sampai kepada tabi’in, sahabat dan 

Rasulullah.40 

Pada fase ketiga, perkembangan tafsir masih berkisar 

pada penafsiran Al-Qur’an dengan riwayat, tetapi di fase ini ada 

perbedaan dalam penyantuman sanad. Jika pada fase sebelumnya 

sanad dicantumkan secara lengkap sebagaimana hadis, maka di 

fase ini terjadi peringkasan sanad (tidak semua nama rawi 

dicantumkan). Di sinilah nanti terjadi kesamaran antara riwayat 

yang sahih dan tidak, pada fase ini juga terjadi pemalsuan dalam 

tafsir.41   

Fase keempat adalah perkembangan tafsir kepada 

sumber-sumber pemikiran. Penafsiran tidak hanya merujuk pada 

riwayat tetapi juga perpaduan antara riwayat dan pemikiran, 

                                                           
40Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 105. 
41Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 107. Dapat 

dipahami ketika para mufasir awal seperti al-Ṭabarī menyebutkan sanad 

secara lengkap, ini karena masih mengikuti tradisi hadis. Generasi 

selanjutnya dari kalangan mufasir meringkas sanad, bahkan jika kita 

lihat tafsir modern seperti al-Marāghī, Quraish Shihab dan lainnya, 

langsung menyebut sahabat atau bahkan Nabi saja. Hal ini dikarenakan 

sebuah konsekuensi agar dapat menyampaikan makna ayat secara baik 

dan mudah dibaca dan dipahami dengan tanpa penyebutan sanad. Oleh 

karena itu, realitas peringkasan sanad yang berpotensi masuknya riwayat 

lemah bahkan palsu menjadi motivasi pembaca kitab tafsir untuk lebih 

kritis dan menguasai metodologi kritik tafsir yang salah satunya 

menggunakan perangkat metode kritik hadits. Dengan demikian akan 

mudah diketahui kualitas riwayat yang dikutip dalam kitab tafsir. 



   

58 

kaidah kebahasaan, pemikiran mazhab dan teologi tertentu. Fase 

ini terjadi pada masa pemerintahan Abbasiyah sampai saat ini.42 

Fase kelima, perkembangan pembukuan tafsir mengarah 

pada pengkhususan kajian tafsir. Para ulama mulai menyusun 

kitab tafsir dengan memfokuskan pada tema-tema tertentu. Seperti 

Abū ‘Ubaidah yang mengkhususkan membahas majāz dalam Al-

Qur’an, Ibnū al-Qayim yang secara khusus membahas ayat-ayat 

tentang qasam, al-Rāghib al-Aṣfahānī yang mengumpulkan 

kosakata gharīb dalam Al-Qur’an, Abū Ja‘far al-Naḥās yang 

membahas nāsikh dan mansūkh, al-Wāhidī yang khusus 

membukukan asbāb al-nuzūl dan al-Jaṣaṣ yang membukukan 

tafsir aḥkām Al-Qurān. Para ulama juga melakukan kajian tentang 

tema-tema tertentu.43  

Fase kelima merupakan fase awal lahirnya ‘ulūm Al-

Qur’an. sebagaimana diketahui bahwa sebelum kitab-kitab ‘ulūm 

Al-Qur’an yang menghimpun beragam tema, seperti al-Burhān 

karya al-Zarkasyī, dan ulama lainnya. Embrio ‘ulūm Al-Qur’an 

dimulai dengan adanya karya ulama yang membahas tema 

tertentu seperti amṡāl, qasam, asbāb al-nuzūl, qirā’āt dan 

lainnya44 seperti yang terdapat pada fase kelima kodifikasi tafsir 

Al-Qur’an. 

                                                           
42Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 108. 
43Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 110. 
44Al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 9. 



 

  59 

Berdasarkan penjelasan di atas diketahui sejarah 

perkembangan penafsiran Al-Qur’an sangat berkaitan dengan 

keilmuan Islam lainnya, dalam hal ini pembukuan hadis dan 

pembukuan ‘ulūm Al-Qur’an. Pada fase pertama pembukuan 

tafsir bersamaan dengan pembukuan hadis. Adapaun fase terakhir 

pembukuan tafsir menjadi fase awal pembukuan ‘ulūm Al-Qur’an. 

 

2. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an 

a. Sumber Penafsiran 

Terdapat tiga sumber penafsiran Al-Qur’an, yaitu 

aṡar/riwayat, ra’yu/pemikiran dan isyārah/petunjuk dari Allah. 

Tafsir yang menggunakan riwayat disebut tafsir bi al-ma’ṡūr. 

Tafsir yang menggunakan sumber pemikiran disebut tafsir bi al-

ra’yi. Adapun tafsir yang bersumber pada isyārah disebut tafsir 

isyārī. 

Tafsir bi al-ma’ṡūr berarti tafsir yang berasal dari Al-

Qur’an, hadis, perkataan sahabat dan tabi’in. Meskipun sebagian 

ulama ada yang tidak memasukkan pendapat tabi’in sebagai tafsir 

bi al-ma’ṡūr. Demikian definisi menurut Nūr al-Dīn ‘Itr.45 

Pendapat serupa juga disampaikan al-Żahabī dengan mengatakan 

bahwa penjelasan tabi’in dimasukkan ke dalam kategori tafsir bi 

                                                           
45Nūr al-Dīn ‘Itr, ‘Ulūm Al-Qur’ān al-Karīm, (Damaskus: al-

Ṣabāḥ, 1993), 74. 



   

60 

al-ma’ṡūr karena keberadaan tafsir para tabi’in masuk ke dalam 

kitab tafsir bi al-ma’ṡūr.46 

Para ulama lain seperti al-‘Ak,47 Khālid al-Sabt48 dan 

Quraish Shihab49 juga memiliki definisi yang sama dengan ‘Itr. 

Al-Zarqānī berbeda dengan para ulama tersebut, karena al- 

Zarqānī mendefinisikan tafsir bi al-ma’ṡūr hanya yang berasal 

dari Al-Qur’an, hadis dan pendapat sahabat, tidak memasukkan 

tabi’in.50 

Perbedaan pendapat para ulama mengenai keberadaan 

tafsir tabi’in sebagai tafsir bi al-ma’ṡūr tampaknya disebabkan 

kualitas riwayat tabi’in, yakni banyaknya penafsiran tabi’in yang 

terpengaruh riwayat-riwayat isra’iliyat. Ini artinya penolakan al-

Zarqānī disebabkan keinginannya membatasi pada riwayat-

riwayat yang terjamin keabsahannya.51 

Perbedaan para ulama di atas menunjukkan bahwa 

definisi tafsir bi al-ma’ṡūr tidaklah disepakati para ulama. Lebih 

                                                           
46Muḥammad Ḥusain al-Żahabī, ‘Ilm al-Tafsīr, (Kairo: Dār al-

Ma‘ārif, t.t.), 40.  
47Khālid ‘Abd al-Raḥmān al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa 

Qawā’iduhu, (Beirut: Dār al-Nafā’is, 1986), 111.  
48Khālid al-Sabt, Qawā’id al-Tafsīr, juz 1, (Beirut: Dār Ibnu 

‘Affān, t.t.), 105. 
49Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, (Tangerang 

Selatan: Lentera Hati, 2013), 351. 
50Al-Zarqānī, Manāhil al-‘Irfān, juz 2, 12.  
51Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005), 371-372. 



 

  61 

dari itu muncul pertanyaan apakah tafsir bi al-ma’ṡūr hanya 

terbatas pada empat riwayat tersebut (Al-Qur’an, hadis, pendapat 

sahabat dan tabi’in) atau mencakup seluruh riwayat. 

Mengenai hal ini Baidan berpendapat tafsir bi al-ma’ṡūr 

dapat didefinisikan secara sempit dan luas. Pengertian sempit 

berarti penafsiran yang bersumber hanya dari keempat riwayat di 

atas, tidak dapat dikembangkan. Mufasir hanya bisa meneliti 

kualitas riwayat tersebut. Adapun pengertian luas dari tafsir bi al-

ma’ṡūr mencakup segala riwayat yang dapat digunakan sebagai 

sumber penafsiran.52 

Mendefinisikan tafsir bi al-ma’ṡūr secara luas tidak 

terbatas riwayat Al-Qur’an, hadis, sahabat dan tabi’in, akan lebih 

sesuai dengan spirit pengembangan sumber penafsiran Al-Qur’an. 

Oleh karena itu, al-‘Ak juga menjelaskan terdapat lima sumber 

penafsiran bi al-ma’ṡūr, yakni Al-Qur’an, hadis, pendapat 

sahabat, pendapat tabi’in dan riwayat dari sumber bahasa Arab.53 

Penjelasan al-‘Ak menunjukkan tafsir bi al-ma’ṡūr 

mengacu pada sumber riwayat secara luas, tidak terbatas pada Al-

Qur’an, hadis dan ucapan sahabat. Dengan demikian untuk 

                                                           
52Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, 373. Perbedaan konsep 

pengertian sempit dan luas dari tafsir bi al-ma’ṡūr tampaknya dirasakan 

oleh para ulama. Sehingga sering dijumpai dalam literature ilmu tafsir 

ada ulama yang memberikan penjelasan mengenai keutamaan tafsir bi 

al-ma’ṡūr dan di sisi lain ada yang menjelaskan kekurangan tafsir bi al-

ma’ṡūr.  
53Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 113. 



   

62 

menilai suatu kitab atau penafsiran sebagai tafsir bi al-ma’ṡūr 

dapat mengacu pada sejauh mana mufasir merujuk riwayat-

riwayat. 

Mengenai sumber penafsiran menggunakan 

ra’yu/pemikiran, maka terdapat perbedaan di kalangan ulama, 

sebagian melarang, dan sebagian lagi membolehkan. Oleh sebab 

itu, dikenal klasifikasi tafsir bi al-ra’yi maḥmūdah 

(terpuji/diterima) dan mażmūmah (tercela/ditolak). Jika seorang 

mufasir hanya menggunakan pemikirannya, maka itu terlarang.54 

Jika seorang mufasir menggunakan pemikirannya dengan 

memenuhi syarat-syarat yang disepakati ulama dan meninggalkan 

lima larangan, maka tafsir bi al-ra’yi bisa diterima. Jika tidak 

memenuhi syarat dan mengabaikan lima larangan maka tafsir bi 

al-ra’yi tertolak.55 

Penafsiran Al-Qur’an dengan menggunakan pemikiran 

tidaklah dilarang selama mufasir telah menguasai bahasa Arab 

                                                           
54 Taqī al-Dīn Aḥmad bin Taimiyah, Muqadimah fī Uṣūl al-

Tafsīr, (Beirut: Dā Maktabah al-Ḥayāh, 1980), 46. 
55Syarat yang disepakati di sini adalah: mempunyai i’tikad lurus 

dan benar serta menaati ketentuan agama, ikhas, mengacu pada riwayat 

yang diterima dan menjauhi bid’ah, menguasai 15 ilmu yang dibutuhkan 

untuk menafsirakn Al-Qur’an. Lima hal yang harus ditinggalkan mufasir 

adalah: memaksa menafsirkan tanpa memenuhi syarat-syaratnya, 

memaksakan penafsiran pada ayat-ayat yang hanya diketahui Allah, 

menafsirkan dengan mengacu hawa nafsu dan keuntungan pribadi, 

menjadikan penafsiran untuk mendukung mazhab yang keliru, meyakini 

tafsirnya sebagai satu-satunya yang benar/menganggap penafsiran lain 

keliru. Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 97-98. 



 

  63 

dengan segala sisinya termasuk syair-syair jahiliyah, 

memperhatikan asbāb al-nuzūl, nāsikh dan mansūkh serta syarat-

syarat yang dibutuhkan sebagai seorang mufasir.56 Ini 

menunjukkan larangan penafsiran bi al-ra’yi tidaklah secara 

mutlak. Bahkan sebenarnya penggunaan pemikiran/akal dalam 

menafsirkan Al-Qur’an sangat dibutuhkan.  

Hal tersebut dikarenakan pemikiran/akal dibutuhkan 

dalam mengungkap tujuan diberlakukannya hukum yang 

terkandung dalam ayat Al-Qur’an, mengungkapkan hikmah dari 

kisah-kisah yang disebutkan dalam Al-Qur’an dan mengungkap 

aspek kemukjizatan Al-Qur’an,57termasuk juga banyaknya 

problem baru yang dihadapi saat ini tetapi tidak ditemukan 

penjelasannya secara tersurat di dalam Al-Qur’an dan hadis 

Nabi.58 

Penggunaan akal dalam penafsiran Al-Qur’an tentu 

sangat dibutuhkan dalam rangka meneliti riwayat-riwayat dan 

melakukan pemilahan dan validasi terhadap sumber penafsiran 

yang beragam. Dengan demikian jelas bahwa larangan penafsiran 

menggunakan akal berlaku jika mufasir hanya menggunakan 

akalnya tanpa memperhatikan syarat, etika dan mengabaikan 

riwayat dan keilmuan yang berkaitan dengan penafsiran Al-

Qur’an. 

                                                           
56Al-Żahabī, ‘Ilm al-Tafsīr, 47. 
57Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 175. 
58Shihab, Kaidah Tafsir, 362. 



   

64 

Sumber tafsir yang ketiga adalah isyārah, artinya 

pengungkapan makna Al-Qur’an tidak dari redaksi ayatnya, 

melainkan berdasarkan petunjuk rahasia dari Allah pada orang-

orang yang memiliki kebeningan hati, dengan adanya kesesuaian 

antara makna lahiriyah dan makna petunjuk tersebut.59 Petunjuk 

tersebut sifatnya ruhani, non fisik, petunjuk rahasia yang 

diperoleh orang yang bertakwa, menghendaki kebaikan dan 

berilmu ketika seseorang membaca Al-Qur’an, dengan petunjuk 

tersebut seseorang mampu mengungkap berbagai makna yang 

dikandung ayat.60 

Tafsir isyārī berbeda dengan tafsir bāṭinī. Tafsir isyārī 

mengungkap makna lain dari ayat sesuai petunjuk yang 

diterimanya dengan tetap mengakui makna zahir ayat. Sedangkan 

tafsir bāṭinī tidak lagi mengakui makna zahir teks dan meyakini 

bahwa makna yang isyarat adalah satu-satunya makna ayat 

tersebut.61 

Jika merujuk teori nalar Arab al-Jābirī sumber tafsir isyārī 

masuk kategori nalar ‘irfānī,62 di samping burhānī (tafsir bi al-

ra’yi) dan bayānī (tafsir bi al-ma’ṡūr). Ini menunjukkan bahwa 

                                                           
59Itr, ‘Ulūm Al-Qur’ān, 97. Shihab, Kaidah Tafsir, 369. 
60Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 206. 
61Shihab, Kaidah Tafsir, 373.  
62Wahyudi, “Epistemologi Tafsir Sufi al-Ghazali dan 

Pergeserannya,” Jurnal Theologia, Vol. 29, No. 1 (2018): 80. Lihat juga 

Muḥammad Ābid al-Jābirī, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī (Beirut Markaz 

Dirāsāt al-Waḥdah al-‘Arabiyyah, 2009), 251. 



 

  65 

epistemologi isyārī diakui keberadaannya, tetapi tampaknya tidak 

semua ulama tafsir sepakat memasukkan isyārah sebagai salah 

satu sumber penafsiran. Hal ini terlihat dari beberapa literatur 

ilmu tafsir yang tidak memasukkan isyārah sebagai sumber 

penafsiran.  

Perbedaan pendapat di atas dapat diselesaikan dengan 

mengacu syarat-syarat tafsir isyārī, yaitu tafsir isyārī tidak 

bertentangan dengan makna zahir ayat, mufasir tidak menganggap 

makna isyārī sebagai satu-satunya makna ayat dan tetap mengakui 

makna lain, makna yang diperoleh tidak bertentangan dengan 

syariat dan akal, serta terdapat dalil agama yang menguatkan 

kandungan makna isyārī.63  

Tafsir isyārī diklasifikasikan menjadi dua. Pertama, tafsir 

isyārī ṣūfī/faiḍī, jenis ini merupakan penafsiran Al-Qur’an yang 

murni mengandalkan petunjuk dari Allah. Petunjuk makna 

tersebut diperoleh dari penyucian diri, seperti zuhud dan lainnya. 

Kedua, tafsir isyārī naẓarī, yakni penafsiran sufi yang ditopang 

dengan pengetahuan dan kajian filosofis sang mufasir. Jenis kedua 

ini seorang mufasir tetap melakukan kajian dan analisis keilmuan 

dalam menafsirkan Al-Qur’an.64 

Klasifikasi sumber tafsir yang telah dirumuskan para 

ulama berfungsi sebagai alat analisis untuk mengidentifikasi 

                                                           
63Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 208. 
64Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 2, 251-252 dan 

261. 



   

66 

sumber penafsiran yang digunakan dalam kitab-kitab tafsir 

maupun pemikiran para cendekiawan. Dalam konteks 

menafsirkan Al-Qur’an tentu tidak cukup hanya menggunakan 

salah satu sumber penafsiran, melainkan harus 

mengkombinasikan ketiga sumber penafsiran tersebut, agar 

penafsiran yang diperoleh lebih komprehensif.65  

 

b.  Metode Penafsiran 

Sampai saat ini dikenal empat metode penafsiran, mulai 

dari metode tafsir ijmālī, taḥlīlī, muqāran dan mauḍū‘ī. Metode 

ijmālī/global berarti metode mengungkapkan makna ayat Al-

Qur’an dengan memfokuskan pada makna kosakata dan makna 

umum dari suatu ayat. Melalui metode ini juga mufasir dapat 

mengungkap hikmah dan pelajaran yang dapat dipetik dari ayat 

yang ditafsirkannya. Dari sisi sistematika penulisan, tafsir yang 

                                                           
65Salah satu contohnya, pentingnya penggabungan sumber 

riwayat dan ra’yu  dalam memahami isu gender. Tafsir bi al-ma’ṡūr 

yang lebih menekankan nilai-nilai tekstual dapat dijadikan pijakan untuk 

reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an. Adapun tafsir bi al-ra’yī yang lebih 

menekankan pada konteks suatu teks, akan menjadi pembuka peluang 

penafsiran baru yang lebih komprehensif dan sesuai dengan 

perkembangan dan kemajuan pengetahuan di setiap generasi, guna 

menawarkan penafsiran yang lebih terbuka. Siti Ruhaini Dzuhayatin 

dkk, Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam 

Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 164. 



 

  67 

menggunakan metode ini menyajikan penafsirannya berdasarkan 

urutan mushaf.66 

Dari segi historisnya, metode ini muncul paling awal. Ini 

dapat dilihat dari pola penafsiran yang dilakukan Nabi, sahabat 

dan tabi’in, seperti yang telah dijelaskan pada bagian sebelumnya 

penafsiran Nabi dan dua generasi setelahnya memfokuskan pada 

makna kosakata dan mengungkap makna umum dari suatu ayat. 

Dengan demikian, ketika mufasir mempunyai tujuan menyajikan 

makna Al-Qur’an secara ringkas, dapat menggunakan metode 

ijmālī. 

Sebaliknya ketika seorang mufasir bertujuan mengungkap 

makna ayat Al-Qur’an secara luas dan mencakup berbagai aspek 

ayat, maka bisa menggunakan metode taḥlīlī, metode ini disebut 

oleh Bāqir al-Ṣadr dengan al-ittijāh al-tajzi’ī, dikarenakan metode 

ini mempunyai tujuan menafsirkan al-Qur’an secara kompleks, 

mencakup berbagai aspek kandungan ayat-ayat yang ditafsirkan, 

meliputi makna kosakata, munāsabah, asbāb al-nuzūl, makna 

global ayat, hukum yang terkandung di dalam suatu ayat, bahkan 

terdapat juga pemaparan aneka pendapat ulama mazhab, aneka 

qirā’āt, i‘rāb ayat yang ditafsikan, serta keistimewaan susunan 

                                                           
66Aḥmad Sayyid al-Kūmī dan Muḥammad Aḥmad Yūsuf al-

Qāsim, al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, (T.tp.: T.pn, 1982), 12. ‘Abd al-Ḥayy al-

Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī: Dirāsah Manhajiyah wa 

Mauḍū’iyah, (Kairo: al-Ḥaḍarah al-‘Arabiyyah, 1977), 43. Shihab, 

Kaidah Tafsir, 381. 



   

68 

kata-katanya. Sistematika penyajian tafsir yang menggunakan 

metode taḥlīlī mengikuti urutan mushaf.67 

Jika mengacu sejarah perkembangan  tafsir, maka metode 

tafsir taḥlīlī muncul di abad 4 H, bersamaan dengan ditulisnya 

kitab tafsir secara terpisah dari kitab hadis. Terlihat dari model 

penafsiran Ibnu Jarīr al-Ṭabarī dalam kitabnya Jamī‘ al-Bayān. Ini 

menunjukkan metode taḥlīlī lahir jauh setelah adanya metode 

tafsir ijmālī. 

Metode penafsiran ketiga adalah metode muqāran. 

Metode muqāran atau komparatif memfokuskan pada 

mengungkap makna ayat Al-Qur’an, dengan cara 

mengkomparasikan penafsiran para mufasir terhadap suatu ayat, 

baik yang berasal dari kalangan klasik maupun modern, ataupun 

dari kalangan yang menggunakan sumber penafsiran riwayat 

ataupun rasio. Metode muqāran digunakan untuk mengkaji 

pendapat para mufasir atas ayat-ayat tertentu, ayat-ayat 

mutasyābih lafẓī, al-mukarrar, ayat-ayat atau ayat dan hadis yang 

secara redaksional terkesan kontradiktif.68Ini menunjukkan bahwa 

tidak semua ayat menjadi objek kajian metode muqāran. Dengan 

                                                           
67Muḥammad Bāqir al-Ṣadr, Pedoman Tafsir Modern, terj.  

Hidayaturakhman, (Jakarta: Risalah Masa, 1995), 11. Al-Kūmī dan al-

Qāsim, al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 9-10. al-Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr 

al-Mauḍū‘ī, 24. M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, jilid 1, 

(Bandung: Mizan, 2013), 129-130. 
68Al-Kūmī dan al-Qāsim, al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 14. Al-

Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 46. Shihab, Kaidah Tafsir, 

jilid 382. 



 

  69 

demikian, sistematika penulisan tafsir yang menggunakan metode 

muqāran tdak berdasarkan urutan mushaf, tetapi berdasarkan 

pengelompokan ayat yang dikaji. 

Dari segi kemunculannya, metode muqāran lahir setelah 

metode taḥlīlī, sekitar abad 5 H.69 Diceritakan pada mulanya para 

mufasir klasik tidak memfokuskan kajian mereka pada 

mengungkap maksud dan makna yang terkandung dalam ayat 

beredaksi mirip (mutasyābih lafẓī), karena belum ada kebutuhan 

pada kajian tersebut, bahkan penafsiran ayat mutasyābih lafẓī 

belum ditemukan dalam kitab-kitab tafsir bi al-ma’ṡūr. Sampai 

akhirnya terdapat orang-orang yang memusuhi Islam 

menggunakan ayat mutasyābih lafẓī untuk menyerang Islam. 

Mereka memberikan tuduhan-tuduhan negatif kepada Al-Qur’an. 

Setelah itu para ulama mulai giat menafsirkan ayat beredaksi 

mirip.70 

Metode tafsir terakhir adalah mauḍū‘ī/tematik. Bāqir al-

Ṣadr menyebutnya dengan al-ittijāh al-tauḥīdī. Metode ini 

                                                           
69Ditandai dengan penulisan tafsir Durrah al-Tanzīl wa 

Ghurrah al-Ta’wīl fī Bayān al-Āyāt al-Mutasyābihāt fī Kitāb Allāh al-

‘Azīz  karya al-Khaṭīb al-Iskāfī (w. 420 H). 
70Al-Iskāfī menjelaskan motivasinya menyusun Durrah al-

Tanzīl wa Ghurrah al-Ta’wīl, yaitu sebagai pembelaan terhadap Al-

Qur’an sekaligus membantah kekeliruan para pendengki Islam yang 

menuduh keberadaan ayat beredaksi mirip sebagai kecacatan Al-Qur’an. 

‘Ādil Nawaihaḍ, Mu‘jam al-Mufassirīn min Ṣadr al-Islām ḥattā al-‘Aṣr 

al-Ḥāḍir,  juz 2, (T.Tp.: Muassasah . Nawaihaḍ al-Tsaqāfiyah, 1998), 

558.  



   

70 

bertujuan mengungkap pandangan Al-Qur’an tentang suatu 

tema/permasalahan tertentu, sehingga tema yang dikaji menjadi 

titik sentral dimulainya penafsiran. Metode mauḍū‘ī mempunyai 

dua bentuk, pertama menyajikan pandangan Al-Qur’an sesuai 

tema yang terdapat di dalam suatu surah, dengan kata lain mufasir 

mengkaji suatu surah tertentu untuk membahas tema-tema yang 

ada di surah tersebut. Jenis pertama ini disebut mauḍū‘ī surah.71 

Jenis mauḍū‘ī kedua adalah menyajikan pandangan Al-Qur’an 

dengan diawali menentukan tema atau permasalahan tertentu 

untuk kemudian dicarikan ayat-ayat di seluruh surah Al-Qur’an 

yang berkaitan dengan tema tersebut, lalu menganalisa dan 

membahasnya. Jenis kedua disebut juga mauḍū‘ī tematik.72 

Untuk langkah-langkah metode mauḍū‘ī tematik secara 

umum dimulai dengan menentukan tema yang akan dikaji, 

mengumpulkan ayat yang berkaitan dengan tema yang ditentukan, 

menyusun ayat-ayat sesuai dengan masa turunnya, mengkaji ayat 

yang telah terkumpul dari sisi asbāb al-nuzūl, munāsbah antar 

                                                           
71Langkah penafsiran metode ini dimulai dengan menjelaskan 

gambaran umum surah, seperti asbāb al-nuzūl, makiyyah atau 

madaniyah, tujuan utama surah, penamaan surah dan lainnya. Setelah itu 

dilanjutkan dengan menjelaskan tema-tema yang terdapat di dalam surah 

sesuai dengan tujuan utama surah yang dikaji. Muṣṭafā Muslim, Mabāḥiṡ 

fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, (Damaskus: Dār al-Qalam, 2000), 41-42. 
72Shihab, Kaidah Tafsir, 385. Muḥammad Bāqir al-Ṣadr, 

Pedoman Tafsir Modern, 14. Al-Kūmī dan al-Qāsim, al-Tafsīr al-

Mauḍū‘ī, 13-14. al-Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 24. M. 

Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, jilid 1, 132. M. Quraish 

Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), xiii-xiv. 



 

  71 

ayat tersebut, menentukan tema besar dari masing-masing ayat 

sebagai judul dari tafsir yang akan ditulis (semacam judul daftar 

isi), mengkaji keseluruhan ayat guna mengungkap konsep Al-

Qur’an tentang tema yang dipilih. Dalam prosesnya dapat 

dilengkapi dengan hadis dan riwayat yang dibutuhkan dalam 

menjelaskan penafsiran.73 

Secara historis metode mauḍū‘ī dengan bentuknya yang 

sekarang (mauḍū‘ī tematik) baru dikenal pada abad 14 H, 

dikenalkan oleh para ulama Universitas Al-Azhar Kairo Mesir. 

Banyak ulama tafsir di Al-Azhar yang menilai al-Kūmī sebagai 

pencetus metode ini, saat itu al-Kūmī menjabat sebagai Ketua 

Jurusan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin. Mekipun demikian, 

secara embrio metode mauḍū‘ī sudah ada sejak masa Nabi 

Muhammad, ditandai dengan pola penafsiran Nabi yang 

menghubungkan antar ayat Al-Qur’an yang memiliki hubungan 

saling menjelaskan, kemudian terus mengalami perkembangan di 

tangan para ulama seperti al-Syāṭibī dengan memberikan pondasi 

pentingnya menafsirkan ayat-ayat secara utuh. Dilanjutkan  

Maḥūd Syaltūt dengan mengaplikasikan prinsip tersebut, dan 

diteruskan oleh al-Kūmī, dengan merumuskan secara detail 

langkah-langkah teknis metode ini. 74  

                                                           
73Muslim, Mabāḥiṡ fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 39. 
74Muslim, Mabāḥiṡ fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī, 17. Shihab, Kaidah 

Tafsir, 387-388. Miftah Khilmi Hidayatulloh, “Konsep dan Metode 

Tafsir Tematik: Studi Komparasi antara al-Kumi dan Mushthofa 



   

72 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa tiap metode 

penafsiran mempunyai karakteristik, tujuan dan objek kajian yang 

berbeda-beda, maka tidak dapat dikatakan suatu metode lebih 

unggul dari metode lainnya. Menurut Baidan tidak ada metode 

tafsir yang akan punah. Dalam konteks menafsirkan Al-Qur’an, 

para mufasir dapat memilih metode manapun yang sesuai dengan 

tujuan yang akan dicapainya.75 

 

c. Pendekatan dan Corak Penafsiran 

Al-Qur’an mengandung pokok ajaran yang beragam, 

mulai dari akidah, akhlak, petunjuk untuk mentadabburi ciptaan 

Allah, kisah umat terdahulu, janji dan ancaman serta hukum.76 Di 

sisi lain, cara yang ditempuh para mufasir untuk mengungkap 

makna Al-Qur’an juga terus berkembang, para mufasir telah 

memanfaatkan berbagai ilmu pengetahuan lainnya. Oleh karena 

itu, wajar jika kemudian muncul aneka ragam corak penafsiran.77 

                                                                                                                
Muslim,” Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 3, No. 2 

(2018): 140. 
75Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, 380-381. 
76Hukum yang dkandung Al-Qur’an terdiri dari hukum ibadah, 

hukum pernikahan, hukum keuangan, hukum pidana, hukum 

peperangan, dan dasar-dasar aturan kehidupan bermasyarakat Maḥmūd 

Syaltut, Fiqh Al-Qur’ān wa al-Sunnah, (Kairo: Maktabah al-Anjlu al-

Miṣriyah, 1934), 18-20. 
77Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 

107. 



 

  73 

Ilmu pengetahuan yang digunakan dalam penafsiran 

itulah yang disebut sebagai pendekatan.78 Dalam praktiknya 

proses memahami Al-Qur’an tidak hanya membutuhkan sumber 

dan metode penafsiran, tetapi juga sebuah pendekatan tertentu, 

sebagai alat analisis ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan penafsiran 

akan membentuk corak penafsiran,79di sinilah terlihat hubungan 

antara pendekatan dan corak tafsir.  

Jika pendekatan tafsir merupakan ilmu lain yang 

dijadikan alat analisis, maka pendekatan penafsiran akan terus 

berkembang sesuai perkembangan ilmu. Pada gilirannya juga 

akan menjadikan corak penafsiran tidak berhenti pada beberapa 

corak saja, tetapi akan terus bertambah seiring perkembangan 

ilmu pengetahuan yang dijadikan alat analisis seorang mufasir. 

Pendekatan tafsir berkaitan dengan proses mengungkap makna 

                                                           
78Pendekatan penafsiran  adalah cara pandang atau paradigma 

dalam suatu bidang ilmu yang digunakan dalam diterapkan dalam 

memahami ayat-ayat Al-Qur’an. Umi Kalsum Hasibuan dkk. “Tipologi 

Kajian Tafsir: Metode, Pendekatan dan Corak dalam Mitra Penafsiran 

al-Qur’an,” Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Vol. 2, 

No. 2 (2020): 238.  
79Corak juga bisa menunjukkan arah tujuan dari penafsiran 

seorang mufasir, yang mencerminkan pandangan mufasir tersebut. 

Pendekatan yang dipakai dapat mencerminkan bagaimana 

kecenderungan dan penguasaan mufasir terhadap suatu bidang 

pengetahuan dan bentuk penafsiran yang diperoleh tidak akan keluar dari 

kerangka berpikir yang digunakan dalam menafsirkan Al-Qur’an. Sasa 

Sunarsa, “Teori Tafsir: Kajian tentang Metode dan Corak Tafsir Al-

Qur’an,” al-Afkar: Journal for Islamic Studies, Vol. 3, No. 1 (2019): 

253. 



   

74 

Al-Qur’an, sedangkan corak tafsir adalah produk tafsir yang 

dihasilkan. 

Sampai dengan saat ini sudah banyak corak tafsir yang 

berhasil diinventarisasi, misalnya corak kebahasaan (lughawī),80 

sastra (adabī,81bayānī),82 etika/akhlak (akhlāqī),83 kemasyarakatan 

(ijtimā‘ī)84 sastra dan sosial kemasyarakatan (adabī ijtimā‘ī),85 

                                                           
80Penafsiran dengan menggunakan pendekatan kebahasaan, 

memfokuskan pada pembentukan kosakata dan kalimat, gramatikal, 

qirā’āt, pemaknaan kosakata di kalangan masyarakat Arab beserta 

perkembangan maknanya. Sayyid Muḥammad ‘Alī Iyāzī, al-Mufassirūn 

Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Ṭabā‘ah wa 

al-Nasyr li Wizārah al-ṡaqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī, 1386 H), 60 
81Penafsiran yang menggunakan pendekatan kebahasaan, 

dengan mengkaji aspek kosakata, gramatikal, termasuk juga ilmu sastra 

Arab/balāghah, mengungkap makna-makna berbagai macam qirā’āt 

dalam suatu ayat dan perbedaan makna dari berbagai kosakata yang 

sama dalam berbagai ayat. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 57.  
82Penafsiran dengan menggunakan pendekatan ilmu balāghah 

dengan mengkaji implementasinya dalam Al-Qur’an. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 62. 
83Penafsiran yang mengungkapkan maksud Al-Qur’an berkaitan 

dengan kebutuhan masyarakat. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 71 
84Pendekatan yang memusatkan perhatiannya pada menjelaskan 

maksud Al-Qur’an untuk membangkitkan hati dan menghilangkan 

penutup hati dari cahaya ketuhanan. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 73 
85Corak ini merupakan gabungan dari corak adabī dan ijtimā‘ī, 

sehingga bisa dipahami bahwa tafsir corak adabī ijtimā‘ī adalah 

penafsiran yang menyingkap sisi sastra Al-Qur’an, keindahan dan 

ketelitian bahasa Al-Qur’an guna mengungkapkan makna dan tujuan Al-

Qur’an, kemudian dikaitkan dengan aturan kehidupan bermasyarakat 

untuk memberikan solusi atas problem yang sedang dialami oleh suatu 



 

  75 

teologis (kalāmī/i‘tiqādī),86 hukum (fiqhī),87 sufistik (isyārī/ṣūfī),88 

filsafat (falsafī),89 pergerakan (ḥarakī),90 sains (‘ilmī),91 pedoman 

(hudā’ī),92 pendidikan (tarbawī), kesejarahan (tārikhī)93 dan corak 

                                                                                                                
masyarakat. Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 

177. Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 2, 401. 
86Penafsiran yang pada umumnya untuk mendukung ideologi 

mufasir, melalui penjelasan ayat yang berkaitan dengan tema-tema 

akidah maupun mazhab fikih. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 75. 
87Pendekatan penafsiran yang mengarah pada pengungkapan 

hukum-hukum syariat yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an. 

Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 116. 
88Penafsiran Al-Qur’an yang mengacu pada petunjuk batin 

melalui pembersihan diri dan tidak selalu berkaitan dengan makna 

lahiriah ayat. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 

82. 
89Penafsiran yang menungkapkan tujuan-tujuan dasar Al-

Qur’an yang berkaitan dengan fenomena alam semesta, penciptaan dan 

tema filsafat lainnya. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, 

juz 1, 88 
90Penafsiran yang berusaha mengungkap maksud Allah dalam 

rangka membuat perubahan situasi masyarakat yang menyimpang dan 

tidak sesuai dengan prinsip Islam. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 69 
91Penafsiran yang bertujuan untuk mengungkap berbagai ilmu 

pengetahuan di masa lampau dan ilmu pengetahuan modern yang 

terkandung dalam Al-Qur’an. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, 127. 
92Penafsiran yang mengungkap berbagai petunjuk dalam 

kehidupan sebagai sarana perubahan dan pembaharuan umat. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 66. 
93Penafsiran yang mengungkapkan aspek historis dan 

pembuktian empiris dari kisah-kisah umat terdahulu yang dijelaskan 

dalam Al-Qur’an. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 

1, 90. 



   

76 

feminis.94 Jika pada suatu kitab tafsir terdapat lebih dari satu 

corak, maka kriteria penilaian corak tafsir dari kitab tafsir tersebut 

mengacu pada corak yang paling mendominasi di antara corak-

corak yang terdapat dalam kitab tafsir tersebut.95  

Demikian penjelasan mengenai metodologi penafsiran 

yang mencakup empat aspek, yakni sumber penafsiran, metode 

penafsiran, pendekatan dan corak tafsir. Pembahasan sumber, 

metode dan pendekatan tafsir mengacu pada dimensi makna tafsir 

sebagai sebuah proses/aktivitas. Adapun pembahasan corak tafsir 

mengarah pada dimensi tafsir sebagai sebuah produk.  

 

3. Faktor Perbedaan Penafsiran Al-Qur’an 

Sebagai hasil karya mufasir, maka perbedaan penafsiran 

adalah suatu keniscayaan yang tidak bisa terhindarkan (sunnah 

Allāh). Mengingat setiap orang akan memandang dan menilai 

                                                           
94Penafsiran yang menyoroti kedudukan perempuan dalam 

Islam dengan semangat egaliter, menolak paham patriarki, 

menganjurkan keadilan dan kerjasama antar kedua jenis kelamin. 

Uswatun Hasanah Harahap dan Zulkarnaen, “Hermeneutika Fiminisme 

dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Metodologi Amina Wadud,” Alhamra 

Jurnal Studi Islam, Vol. 5, No. 1 (2024): 94. Corak feminis dikenal pada 

masa kontemporer dengan cirinya menggunakan analisis gender, 

membedakan antara kodrat dan gender, dengan menggunakan metode 

tematik. Eni Zulaiha, “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan 

Standar Validitasnya,” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial 

Budaya, Vol 2, No. 1 (2017): 81. 
95Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, 388 



 

  77 

sebuah masalah sesuai sudut pandang dan pemikirannya.96 

Perbedaan penafsiran dapat diklasifikasikan menjadi dua, yakni 

ikhtilāf tanawu‘ dan ikhtilāf taḍāḍ. 

Ikhtilāf tanawu‘ berarti perbedaan yang sifatnya variatif, 

artinya perbedaan yang ada masih dapat dikompromikan, 

perbedaan hanya redaksional dan memungkinkan untuk 

diterapkan secara bersamaan karena tidak saling menegasikan. 

Adapun ikhtilāf taḍāḍ berarti perbedaan penafsiran yang saling 

menafikan antara satu dengan lainnya, tidak mungkin diterapkan 

secara bersamaan dan tentunya perbedaan tersebut sangat 

substantif.97Term ikhtilāf al-tafsīr mencakup dua bentuk 

perbedaan di atas. Mengenai faktor yang menyebabkan perbedaan 

Al-Qur’an, dapat diklasifikan menjadi dua, yaitu faktor internal 

dan faktor eksternal, sebagaimana dijelaskan di bawah ini. 

 

a. Faktor Internal: Karakteristik Al-Qur’an 

Sejak diturunkan, Al-Qur’an memang membuka diri 

untuk dapat diterima dan dipahami secara berbeda oleh semua 

kalangan. Hal ini misalnya dapat dilihat dari adanya berbagai 

macam qirā’āt dalam suatu ayat tertentu. Tidak hanya itu, 

                                                           
96Musā‘id bin Sulaimān al-Ṭayyār, Fuṣūl fī Uṣūl al-Tafsīr, 

(Riyāḍ: Dār Ibnu al-Jauzī, 1999), 55. 
97Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,” 

Hermeneutika, Vol. 8, No. 1 (2014): 117-118. Al-Ṭayyār, Fuṣūl fī Uṣūl 

al-Tafsīr, 57. 



   

78 

keberadaan Al-Qur’an yang mewujud dalam bahasa Arab 

menjadikan Al-Qur’an memiliki sifat yang identik dengan 

kekhasan bahasa Arab, salah satunya Al-Qur’an mengandung 

kosakata yang memiliki makna lebih dari satu/isytirāk.  

Faktor internal yang mempengaruhi perbedaan penafsiran 

di antaranya karena adanya kosakata yang memiliki makna lebih 

dari satu (isytirāk), ragam qirā’āt dalam ayat-ayat tertentu, lafaz 

Al-Qur’an yang memuat perbedaan i’rāb, kemiripan bentukan 

kata (taṣrīf),98 ayat mutasyābih, ayat dengan karakter ‘ām dan 

khāṣ, muṭlaq dan muqayyad, mujmal dan mubayyan, ḥaqīqah dan 

majāz, gaya bahasa dan sastra Al-Qur’an seperti penyebutan isim 

ḍamīr yang memungkinkan kembali pada lafaz/marja‘ yang 

berbeda, membuang dan menampakkan huruf/kata (ḥadf wa 

taqdīr),99 mendahulukan dan mengakhirkan kalimat (taqdīm dan 

ta’khīr),100 adanya ayat-ayat dengan siyāq al-kalām (konteks 

pembicaraan) tertentu, sehingga dapat memberikan perbedaan 

                                                           
98Al-Ṭayyār, Fuṣūl fī Uṣūl al-Tafsīr, 64-67.  
99Fahd bin ‘Abd al-Raḥmān bin Sulaimān al-Rūmī, Buḥūṡ fī 

uṣūl al-Tafsīr wa Manāhijuhu, (Riyāḍ: Maktabah al-Taubah, t.t.), 44-51. 

Su‘ūd bin ‘Abdullāh al-Fanīsān, Ikhtilāf al-Mufassirīn Asbābahu wa 

Aṡāruhu, (Riyāḍ: Markaz Dirāsāt wa al-I‘lām, 1997), 93-125, 156. 

Maḥmūd Syaltūt, al-Islām ‘Aqīdah wa Syarī‘ah, (Kairo: Dār al-Syurūq, 

t.t.), 507-512.    
100Mahmoud Matani Khalaf Faihan dan Ahmed Khatal Mikhlif 

Al-Obaidi, “Aujuh Ikhtilāf al-Mufassirīn fī al-Tafsīr fī Asbāb al-Ikhtilāf 

wa Anwa‘uhu,” Journal Sustainable Studies,Vol. 4, No. 3 (2022): 1539. 



 

  79 

pemahaman terhadap konteks tersebut.101 Demikian beberapa 

karakteristik Al-Qur’an sebagai faktor internal perbedaan 

penafsiran. 

 

b. Faktor Eksternal: Mufasir 

Faktor eksternal mengacu pada mufasir, bahkan faktor 

eksternal mendominasi lahirnya perbedaan penafsiran. Sisi 

kepribadian mufasir menjadi bukti bahwa perbedaan penafsiran 

adalah suatu yang alami sekaligus menjadi ciri khas dari tiap 

mufasir. Faktor eksternal inilah yang menjadikan sebuah tafsir 

mencerminkan perspektif dan hasil yang berbeda.102 

Faktor ekstenal mencakup tiga aspek, yakni kepribadian 

mufasir, metodologi penafsiran dan ilmu pendukung yang 

digunakan mufasir. Di antara kepribadian mufasir adalah sisi 

keilmuan, kecenderungan mazhab dan teologi, motivasi, misi 

yang dicita-citakan, latar belakang pendidikan, organisasi, kondisi 

sosial, politik, adat istiadat, persepsi, situasi dan kondisi lain yang 

mengitari seorang mufasir.103 

                                                           
101‘Abd al-Ilāh al-Ḥaurī, “Asbāb Ikhtilāf al-Mufassirīn fī Tafsīr 

Āyāt al-Aḥkām” (Tesis, Cairo University, 2001), 107, 151. 
102Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,” 

126-127. 
103Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 

107. Astuti, “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an,” 126. 

Yusroh dkk., “Affecting Factors Differences Between The Quran 

Translations (Soedewo and Mahmud Yunus’ Versions),” Hikmatuna, 



   

80 

Pada aspek metodologi penafsiran, perbedaan penafsiran 

disebabkan antara lain karena perbedaan sumber penafsiran, 

seberapa banyak hadis Nabi Muhammad yang dijumpai, sebagian 

mufasir mengakses banyak hadis, sedangkan sebagian yang lain 

tidak,104 pemberian porsi pada akal, ada mufasir yang memberikan 

porsi yang besar dan sedikit untuk akal/pemikiran mereka, 

termasuk juga sejauh mana mufasir menggunakan rujukan riwayat 

sahabat, tabi’in dan sumber bahasa Arab.105 

Adapun aspek keilmuan pendukung yang dapat 

mempengaruhi perbedaan penafsiran antara lain, perbedaan dalam 

menentukan apakah suatu ayat sudah dinaskh atau masih tetap 

hukumnya/muḥkamah, perbedaan implementasi keilmuan kritik 

                                                                                                                
Vol. 4, No. 1 (2018): 128. Al-Ḥaurī, “Asbāb Ikhtilāf al-Mufassirīn, 36. 

Perbedaan-perbedaan kondisi tersebut yang memengaruhi cara pandang 

dan kesimpulan para mufasir mengenai ayat-ayat Al-Qur’an. M. Quraish 

Shihab, “Konsep Wanita Menurut Quran, Hadis, dan Sumber-sumber 

jaran Islam,” dalam Wanita Islam Indonesia dalam Kajian Tekstual dan 

Kontekstual: Kumpulan Makalah Seminar, ed. Johan Hendrik Meuleman 

dkk., (Jakarta: INIS, 1993), 17. 
104 Mengenai hadis Nabi ini, tidak hanya terkait perbedaan 

kemampuan menemukan hadis tersebut, tetapi juga kemampuan untuk 

memahami kandungannya. Muhammad Umar Farooq dan Muhammad 

Shah Faisal, “Asbab al-Ikhtilaf fi al-Tafseer  (A Theoretical and 

Analytical Study for Important Causes),” Journal Al-Wifaq, Vol. 2, No. 

2 (2019): 22. 
105Al-Rūmī, Buḥūṡ fī uṣūl al-Tafsīr, 53. Faihan dan Ahmed Al-

Obaidi, “Aujuh Ikhtilāf al-Mufassirīn…,” 1542. 



 

  81 

sanad dan matan hadis, perbedaan dalam menerapkan kaidah-

kaidah tarjīḥ dan kaidah-kaidah pokok dalam ilmu fiqih.106 

Dalam menyikapi perbedaan di antara para mufasir, maka 

secara umum perlu merujuk pada kaidah penafsiran. Peneliti tafsir 

dapat melakukan seleksi penafsiran mana yang dapat diterima. 

Jika perbedaan penafsiran bersifat tanawu‘, maka seorang peneliti 

perlu mencari titik temu di antara perbedaan penafsiran tersebut, 

dengan arti lain penafsiran-penafsiran yang berbeda tetap dapat 

dijadikan rujukan. Jika diketahui adanya perbedaan secara 

kualitas riwayat maka diharuskan mengutamakan riwayat yang 

ṣaḥīḥ dengan menerapkan kriteria kesahihan hadis. Jika 

ditemukan penafsiran yang keliru di antara penafsiran yang 

berbeda, maka penafsiran yang keliru harus ditolak. Dalam 

menyikapi perbedaan penafsiran perlu menjauhkan diri dari hawa 

nafsu, fanatik terhadap golongan tertentu dan tidak mengabaikan 

riwayat.107 

                                                           
106Eko Zulfikar dan Ahmad Zainal Abidin, “Ikhtilāf Al-

Mufassirīn : Understanding The Differences of Ulama in The 

Interpretation of The Quran,” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an 

dan Tafsir, Vol. 4, No. 2 (2019): 298, 300. Farooq dan Faisal, “Asbab al-

Ikhtilaf fi al-Tafseer  (A Theoretical and Analytical Study for Important 

Causes),” 23. Faihan dkk, “Aujuh Ikhtilāf al-Mufassirīn fī al-Tafsīr fī 

Asbāb al-Ikhtilāf wa Anwa‘uhu,” 1538. , Muḥammad Hassam Skaff, “al-

Ikhtilāf wa al-Khata’ fi al-Tafsīr (Dirāsah Taṭbiqiyah),” Journal of 

Alasmarya University, Vol. 32, No. 1 (2019): 36. Syaltūt, al-Islām 

‘Aqīdah wa Syarī‘ah, 519. 
107Skaff, “al-Ikhtilāf wa al-Khata’ fi al-Tafsīr (Dirāsah 

Taṭbiqiyah),” 13-14. Ibrahim Abdalla Abd Elsadek Elbana “Asbāb 



   

82 

Demikian pemaparan historisitas penafsiran Al-Qur’an, 

metodologi dan faktor terjadinya perbedaan penafsiran. Terlihat 

bagaimana perkembangan penafsiran Al-Qur’an yang tidak hanya 

terkait produk penafsirannya, tetapi juga proses kodifikasinya 

sampai dengan perkembangan metodologi penafsiran yang 

dirumuskan para ulama. Bahkan penjelasan di atas 

menggambarkan faktor yang melahirkan perbedaan penafsiran 

tersebut, yang pada akhirnya menjadikan ilmu, proses dan produk 

penafsiran A-Qur’an selalu dinamis.  

 

B. Relasi Suami-Istri dalam Berbagai Aspeknya   

Relasi berarti hubungan, interaksi, keterkaitan dan 

keadaan antar dua pihak dalam sebuah komunitas.108Jika dikaitkan 

dengan suami-istri maka mengandung pengertian hubungan, 

keterkaitan antara suami dan istri dalam sebuah rumah tangga. 

Pada bagian ini akan dijelaskan mengenai tipologi relasi suami-

istri, kesejarahan relasi sumi-istri masa pra Islam dan Islam serta 

                                                                                                                
Ikhtilāf al-Mufassirīn fī Kalām Rabb al-‘Ālamīn Dirāsah Taḥlīliyah,” Al 

Hijaz International Refereed Journal for Islamic & Arabic Studies, Issue 

13 (2015): 70-71. 
108World Book Dictionary, The World Book Dictionary, Vol 2; 

L-Z, (Chicago : World Book Ink, 2006), 1764. Eko Endarmoko, 

Tesaurus Bahasa Indonesia, (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 

2007), 518. Tim Penyusun Kamu Pusat Bahasa, Kamus Bahasa 

Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 

2008), 1286. 



 

  83 

gambaran umum ayat tentang  peran relasi suami-istri dalam Al-

Qur’an. 

 

1. Tipologi Relasi Suami-Istri Berdasarkan Pola 

Perkawinan  

Dalam KHI (Kompilasi Hukum Islam) disebutkan relasi 

suami-istri didasarkan pada musyawarah, suami-istri memikul 

kewajiban luhur untuk menegakkan rumah tangga sebagai sendi 

dasar susunan masyarakat. Hak dan kedudukan suami istri 

seimbang dengan hak dan kedudukan suami istri dalam rumah 

tangga dan pergaulan di masyarakat. Suami-istri berhak 

melakukan perbuatan hukum. Suami adalah kepala rumah tangga 

dan istri adalah ibu rumah tangga. Suami istri wajib saling 

mencintai, menghormati, setia dan memberi bantuan lahir batin.109 

Terdapat perbedaan peran antara suami-istri dalam KHI. 

Suami sebagai kepala rumah tangga dan istri sebagai ibu rumah 

tangga. Meskipun demikian, ada nilai yang menjadi landasan 

relasi tersebut, yakni kesamaan hak dan kedudukan antara suami-

istri dalam rumah tangga dan masyarakat, serta saling 

menghormati, setia, mencintai dan memberikan bantuan. Menurut 

Dawson Scanzoni dan John Scanzoni yang dikutip 

                                                           
109Wardah Nuroniyah, Konstruksi Ushul Fikih Kompilasi 

Hukum Islam: Menelusuri Basis Pembaruan Hukum Perkawinan Islam 

di Indonesia, (Tangerang Selatan: Cinta Buku Media, 2016), 116-117. 



   

84 

Triwarmiyati,110 terdapat empat pola relasi suami-istri, seperti 

yang akan dijelaskan berikut ini: 

a. Owner-Property 

Pola relasi owner-property memposisikan suami sebagai 

penguasa dan pemilik terhadap istri dan anggota keluarga lainnya. 

111 Istri diposisikan sebagai properti dan milik suami. Pembagian 

tugas pada pola ini adalah suami mencari nafkah, sedangkan istri 

menyediakan makanan untuk suami, anak-anak dan 

menyelesaikan tugas rumah tangga. Istri dinilai sebagai 

perpanjangan dari suami, bukan menjadi pribadi istri itu sendiri. 

Kekuasaan suami mutlak dikarenakan ketergantungan ekonomi 

istri kepada suami dan norma istri harus tunduk pada suami.112 

Posisi suami sebagai pemilik istri, menjadikan hasil 

pekerjaan istri dan hartanya menjadi milik suami. Istri bertugas 

memenuhi kebutuhan dan keinginan rumah tangga suami, istri 

harus patuh kepada suami dalam segala hal, istri melahirkan anak 

                                                           
110Teori relasi suami istri ini terdapat dalam buku Men, Women, 

And Change : A Sociology of Marriage and Family karya Letha Dawson 

Scanzoni, John Scanzoni tahun 1981. Pola relasi sumi-istri didasarkan 

pada unsur pembagian peran suami-istri dan pengambilan keputusan 

antara suami-istri. M. Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi 

Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” (Tesis, 

Universitas Indonesia, 2009), 21  
111Iftidah, “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa 

Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja,” Harmoni Jurnal 

Multikultural & Multireligius, Vol. 17, No. 2 (2018): 523. 
112Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif 

Gender,” Journal Equitable, Vol. 2, No 2 (2017): 97-98. 



 

  85 

dan akan membawa nama suami, istri harus mendidik anak agar 

membawa nama baik suami.113 

 

b. Head-Complement 

Bentuk relasi head-complement menempatkan suami 

sebagai kepala rumah tangga dengan memiliki kewenangan bagi 

istri dan anggota keluarga lainnya.114 Kewenangan suami dalam 

relasi ini terbatas, tidak mutlak seperti pola relasi owner-propert. 

Keluarga dilihat lebih dari aspek perasaannya, Pada pola relasi ini, 

istri diposisikan sebagai pelengkap suami. Suami dan istri dapat 

mengatur kehidupannya bersama-sama, karena suami dan istri 

dipandang tidak hanya sebagai pasangan tetapi sebagai teman dan 

orang yang dicintai.115 

Tugas suami tetap mencari nafkah dan istri mengurus 

rumah tangga. Suami ikut membantu istri jika dibutuhkan. Dalam 

hal ketaatan istri kepada suami, suami tidak dapat memaksakan 

kehendaknya secara mutlak. Istri dimungkinkan untuk 

menyampaikan pendapatnya, dan dimungkinkan suami dan istri 

                                                           
113Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran 

Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 25-26. 
114Iftidah, “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa 

Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja”, 523. 
115Pembagian peran suami dan istri diibaratkan sebuah tubuh 

yang masing-masing organnya mempunyai tugas memenuhi kebutuhan 

seluruh tubuh. Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi 

Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 26. 



   

86 

saling membantu dalam memenuhi kebutuhan keduanya, 

termasuk kemungkinan istri bekerja.116 

 

c. Senior-Junior Partner 

Bentuk relasi ketiga ini lebih terbuka, karena 

menempatkan suami dan istri sebagai mitra/partner meskipun 

suami tetap dianggap lebih senior daripada istri dari segi umur 

dan kewenangan suami relatif masih lebih tinggi dibandingkan 

istri.117Pada pola relasi senior-junior partner, istri terbuka untuk 

memberikan bantuan ekonomi keluarga, sehingga istri tidak lagi 

tergantung pada suami. Meskipun demikian, relasi ini tetap 

menganut prinsip bahwa suami lebih memiliki kekuasaan 

daripada istri, sehingga dalam hal karir ataupun kesempatan 

pengembangan diri, istri tetap mendahulukan karir dan 

kesempatan berkembang suami.118  

                                                           
116Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif 

Gender,” 98-99. 
117Iftidah “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa 

Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja, 523. Suami menjadi 

pencari nafkah utama, sedangkan istri sebagai pencari nafkah tambahan 

dan tetap menjalankan tugas rumah tangga. Triwarmiyati, “Tipologi 

Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran Letha Dawson Scanzoni dan John 

Scanzoni,” 27. 
118 Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif 

Gender,” 99. Istri dapat mengurus karir sendiri setelah kair suami 

mencapai keberhasilan. Sandy Diana Mardlatillah dan Nurus Sa’adah, 

“Pola Relasi Suami Istri sebagai Upaya Meningkatkan Kelanggengan 

Perkawinan,” Sociocouns: Journal of Islamic Guidance and Counseling, 

Vol. 2, No. 1 (2022): 63. 



 

  87 

d. Equal Partner  

Pola relasi terakhir yakni equal partner memposisikan 

suami dan istri setara dan seimbang dalam kemitraan/partner, 

tidak ada posisi yang lebih rendah dan lebih tinggi di antara suami 

dan istri.119Tugas suami dan tugas rumah tangga istri sama 

pentingnya. Keduanya bisa saling bertukar peran.120 Norma yang 

dianut relasi equal partner ini adalah suami dan istri memiliki 

kesempatan sama untuk mengembangkan diri.121Pada relasi ini 

suami istri tidak dapat memaksakan superioritasnya, sehingga 

keduanya akan selalu merasa aman dari ancaman pasangannya. 

Suami dan istri dapat saling mengisi dan mengambil peran 

pasangannya.122 

Empat tipologi relasi suami istri di atas dapat dipetakan 

kembali berdasarkan klasifikasi keluarga.123Relasi owner-

                                                           
119Iftidah “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa 

Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja, 523. 
120Tidak menjadi masalah jika istri menjadi pencari nafkah 

utama, dengan kata lain istri dapat mempunyai penghasilan yang lebih 

tinggi dari suami dan itu bukanlah masalah bagi suami dalam relasi ini. 

Sandy Diana Mardlatillah dan Nurus Sa’adah, “Pola Relasi Suami Istri 

sebagai Upaya Meningkatkan Kelanggengan Perkawinan,” 63. 
121Yupidus, “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif 

Gender,” 100. 
122Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran 

Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 28. 
123Definisi keluarga patriarkat, matriarkat dan egalitarian 

mengacu pada Nur Hasyim, Cinta, Perkawinan dan Keluarga, 

(Semarang: Lawwana, 2022), 12. Selain kategori keluarga patriarkat dan 

egalitarian, terdapat juga keluarga matriarkat, yakni keluarga yang 



   

88 

property, head-complement dan senior-junior partner masuk 

dalam kategori keluarga patriarkat, mengingat dalam tiga relasi 

tersebut kekuasaan dan otoritas keluarga berada pada laki-laki, 

dalam hal ini suami. Adapun relasi equal partner masuk dalam 

kategori keluarga egalitarian, karena menempatkan suami dan 

istri pada posisi yang setara.  

 Empat tipologi relasi suami istri di atas bukanlah sesuatu 

yang baku, dengan kata lain keempat relasi suami istri tersebut 

bersifat dinamis. Setiap pasangan yang menikah bisa jadi 

mengalami fase relasi tertentu dan pindah ke relasi lainnya. Hal 

ini tidak lain karena adanya keterpengaruhan dengan kondisi 

sosial, ekonomi dan perkembangan sejarah pada masa tertentu.124 

 

2. Kesejarahan Relasi Suami-Istri 

a. Masa Pra Islam 

Kondisi relasi suami istri pra Islam sangat dipengaruhi 

oleh pandangan dan budaya masyarakat Arab pra Islam. Bagi 

masyarakat Arab pra Islam perempuan tak beda dengan barang 

yang dapat diwariskan, dihadiahkan, dijadikan jaminan hutang, 

diperjualbelikan dan tidak dapat mewarisi. Harta benda yang 

                                                                                                                
menempatkan posisi perempuan, istri pda posisi yang dominan, sebagai 

kebalikan dari patriarkat. Namun kategori matriarkat tidak ditemukan 

dalam empat tipologi relasi yang disebutkan dalam pembahasan ini.  
124 Triwarmiyati, “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran 

Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” 29 



 

  89 

dimiliki seorang istri harus mendapatkan izin suami saat akan 

digunakan, dan suami bisa menggunakan harta benda istrinya.125 

 Budaya jahiliyah yang merendahkan perempuan seperti 

itulah yang menjadikan peran permpuan dalam relasi suami-istri 

sangat terbatas dan menyedihkan. Istri dipaksa melakukan tugas 

reproduksi, melahirkan dan mengasuh anak, mengurus rumah 

tangga dan menjadi penanggung jawab urusan domestik. 

Parahnya dengan tugas berat tersebut istri masih mendapatkan 

perlakuan yang menghinakan.126Hal tersebut dikarenakan pada 

masa jahiliyah tidak ada norma dan hukum yang ditetapkan 

mengenai perceraian dan pernikahan, termasuk juga dalam 

kaitannya warisan dan kekayaan perempuan.127 

Pada masa pra Islam, relasi laki-laki terhadap perempuan 

pada posisi superioritas dan inferior. Dalam pernikahan,  hal 

tersebut terlihat dari budaya poligami yang terjadi di pelbagai 

negara dilakukan para penguasa di Persia, Eropa Asia Barat, 

                                                           
125Lailatul Fithriyah Azzakiyah, Perempuan Menggugat Al-

Qur’an Menjawab Keadilan untuk Perempuan Berdasarkan Sirah 

Shahabiyah, (Malang: Yayasan Bait Al-Hikmah, 2021), 63-64.  
126Musdah  Mulia, Kemuliaan Perempuan dalam Islam, 

(Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014), 11. 
127Asghar Ali Engineer, Tafsir Perempuan Wacana 

Perjumpaan Al-Qur’an, Perempuan, dan Kebudayaan Kontemporer, 

terj. Akhmad Affandi dan Muh. Ihsan, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2022), 

50. 



   

90 

Yunani, Romawi dan Madinah.128Peran-peran strategis kala itu, 

seperti meraih prestasi, kepemimpinan, tugas membela keluarga 

dikuasai oleh laki-laki, sehingga kehidupan perempuan Arab tidak 

berdaya secara ekonomi dan sosial.129 Bahkan pada masa itu baik 

di kawasan Arab, Eropa dan Amerika, laki-laki memiliki 

kekuasaan mutlak dalam hukum dan ekonomi untuk memenuhi 

seluruh kepentingan keluarganya, baik itu istri, anak dan 

budaknya. Konsekuensinya laki-laki menjadi superioritas dalam 

rumah tangga dan ruang publik.130 

Sebenarnya tidak semua perempuan pada masa pra Islam 

berada di posisi inferior, perempuan yang tinggal di daerah 

padang pasir dan oasis menikmati kebebasan yang lebih besar 

dibandingkan perempuan yang tinggal di kota-kota, karena 

mereka ikut menghasilkan kebutuhan hidup, perempuan padang 

pasir juga berbaur bebas dengan laki-laki tanpa memakai 

cadar.131Masyarakat Arab masa jahiliyah merupakan gambaran 

persilangan antara sistem budaya partiarkat dan matriarkat. 

Budaya matriarkat yang lama-kelamaaan hilang dan digantikan 

                                                           
128Adrika Fithrotul Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki Tafsir 

Kontekstual Ayat-Ayat Gender, (Malang: Mazda Media, 2022), 6-7. 
129Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 9.  
130Zubair, “Sistem Perkawinan Masa Jahiliyah dan 

Kontribusinya dalam Hukum Islam,” Jurnal Ilmu-ilmu Syari’ah dan 

Hukum, Vo. 10, No. 1 (2008): 26-27. 
131Nawal El Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki, terj. 

Zulhilmiyasri, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023), 254. 



 

  91 

dengan sistem patriarkat, sebagai akibat kekerasan yang dilakukan 

laki-laki terhadap kehidupan ekonomi dan agama.132 

Masyarakat pra Islam pernah menganut sistem keluarga 

matriarkal, yakni hubungan keluaga yang dicatat dari pihak 

perempuan. Dalam sistem ini perempuan menyambut laki-laki ke 

dalam tempat tinggal perempuan, anak keturunan mereka menjadi 

milik istri dan dicatat dalam anggota suku istri, mereka juga 

punyak hak penuh atas suami sehingga bisa mengusir suami 

sesuai kehendaknya. Budaya ini yang dinilai mempengaruhi 

Khadijah berani melamar Nabi.133Ini menunjukkan bahwa 

superioritas perempuan pernah diakui keberadaannya pada masa 

Arab pra Islam, namun sebelum datangnya Islam budaya tersebut 

berubah, sehingga akhirnya budaya perkawinan patrilineal yang 

meniscayakan kekuasaan  dan kekerabatan ada di tangan laki-

laki/suami menguat kembali.134 

Perubahan budaya tersebut dikarenakan perubahan 

hubungan kesukuan masyarakat Arab dan ekonomi, termasuk 

adanya realitas faktual berupa peperangan yang mengakibatkan 

berkurangnya penduduk laki-laki dan bertambahnya perempuan 

                                                           
132El Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki, 254. 
133Aksin Wijaya, Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik 

atas Nalar Tafsir Gender, (Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2017), 

155-156. 
134Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 7. Wijaya, Menggugat 

Otentisitas Wahyu Tuhan, 155. El Saadawi, Perempuan dalam Budaya 

Patriarki, 260. 



   

92 

dan ditambah lagi kekuasaan mutlak para penguasa, bahkan 

perbudakan perempuan, yang merupakan fenomena di kalangan 

masyarakat Arab jahiliyah dan seluruh belahan bumi lainnya. Ini 

menunjukkan faktor fisik mewarnai munculnya superioritas laki-

laki atas perempuan,135termasuk juga faktor kekuasaan. 

 

b. Masa Islam 

Terkait relasi laki-laki dan perempuan termasuk di 

dalamnya suami dan istri, Islam hadir dengan mengubah tradisi 

dan budaya yang telah dianut masyarakat Arab pra Islam. Pada 

masa awal, dakwah Islam memberikan landasan relasi laki-laki 

dan perempuan berupa prinsip faimess (keadilan) dan equality 

(egalitarianisme).136 Landasan ini termuat dalam ajaran keadilan 

sosial-ekonomi bagi masyarakat sebagai  fokus dakwah Nabi 

Muhammad saat di Makkah di samping dakwah ketauhidan dan 

keimanan kepada hari kiamat.137 

Ajaran keadilan dan persamaan yang digaungkan Nabi 

menghadirkan perubahan tatanan sosial masyarakat Arab. Nabi 

                                                           
135Wijaya, Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan, 159. 

Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya Patriarki dalam Tinjauan 

Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” (Tesis Universitas PTIQ 

Jakarta, 2024): 130. 
136Aini, Al-Qur’an Menolak Patriarki, 20. 
137Mohammad Adnan, “Wajah Islam Priode Makkah-Madinah 

dan Khulafaurrasyidin,” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 5, No. 

1 (2019): 92. 



 

  93 

berusaha menghapuskan ketidakadilan, pelanggaran sosial dan 

menghapuskan kelas-kelas sosial.138 Ajaran inilah yang 

memungkinkan perempuan memperoleh hak-hak 

kemanusiaannya, sehingga mendapatkan kehormatan dan 

kemuliaan sebagaimana mestinya.139 Salah satunya terlihat dari 

banyaknya perempuan yang mendapatkan kebebasan beraktivitas. 

Disebutkan pada masa itu banyak perempuan dan juga keluarga 

dekat Nabi yang mengambil peran beragam.140 

Terkait pernikahan, Islam datang dengan menjelaskan 

tujuan adanya pernikahan, yaitu menjaga diri dari dosa dan 

memberikan ketenangan dan kestabilan diri.141Islam menanamkan 

nilai spiritual dalam pernikahan. Ini berbeda dengan masyarakat 

                                                           
138M. Yakub, “Komunikasi Dakwah Nabi Muhammad SAW 

Pada Periode Mekah,” Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan, Vol. 5, 

No. 1 (2021): 46. Beberapa fakta historis dari ajaran egaliter Nabi adalah 

masuknya perempuan dalam langkah-langkah stategis dakwah Nabi, 

dalam hal ini istri Nabi Khadījah binti Khuwailid, pembebasan Bilāl bin 

Rabāḥ oleh Abū Bakar, penolakan Nabi terhadap sikap feudal dan rasial 

terhadap Bilāl bin Rabāḥ. Abd. Rahman Amin, “Hukum Islam dan 

Transformasi Sosial Masyarakat Jahiliyah: Studi Historis tentang 

Karakter Egaliter Hukum Islam,” Jurnal Hukum Diktum, Vol 10, No. 1 

(2012): 6. 
139Edukasi nilai-nilai kemanusiaan mencakup penolakan 

diskriminasi, perlindungan hak-hak kaum tertindas, keadilan, kepedulian 

dan kesetaraan gender. Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya 

Patriarki dalam Tinjauan Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” 148. 
140Fathimah Utsman dan A. Hasan Asy’ari Ulama’i, Ratu-ratu 

Hadits, (Yogyakarta: Ittiqa Press, 2000), h. 30. 
141Muḥammad Ḥāmid al-Nāṣir dan Khaulah Durwais, al-

Mar’ah baina al-Jāhiliyah wa al-Islām Dirāsah Muqāranah ‘alā Ḍau’i 

al-Islām, (Makkah: Dār al-Risālah, 1413 H), 75 



   

94 

jahiliyah yang orientasi pernikahan hanya kebutuhan biologis 

berupa mencari keturunan, sehingga perhatian mereka terpusat 

pada perempuan gadis yang dapat memberikan keturunan.142  

Islam mengajarkan kesamaan hak dan martabat antara 

laki-laki dan perempuan di hadapan Allah, keduanya punya 

kesempatan yang sama untuk melakukan kebaikan. Kalaupun ada 

perbedaan peran, itu dalam rangka menciptakan keharmonisan 

dan keseimbangan dalam keluarga dan masyarakat.143 Di sinilah 

terlihat Al-Qur’an menghapuskan semua praktik kesewenang-

wenangan, bahkan menetapkan status yang pasti bagi perempuan 

meskipun belum sama persis dengan laki-laki, yang jika melihat 

konteks sosial, ini merupakan sesuatu yang revolusioner.144 

Beberapa ajaran Islam menyangkut hak-hak perempuan 

dalam pernikahan antara lain perempuan mempunyai hak 

menentukan pasangannya,145 hubungan rumah tangga antara 

suami istri harus didasari rasa saling mencintai, saling melindungi 

dan saling menghormati, memenuhi kebutuhan istri baik berupa 

                                                           
142Al-Nāṣir dan Durwais, al-Mar’ah baina al-Jāhiliyah wa al-

Islām, 49. 
143Yasir Arfat, “Women Before and After Islam with Special 

Reference to Arab,” International Journal of Trend in Scientific 

Research and Development (IJTSRD),  Vo. 8, No. 1 (2024): 577. 
144Engineer, Tafsir Perempuan, 51. 
145Ini merupakan penguatan yang diberikan Islam, mengingat 

pada masa pra Islam perempuan pernah ada di posisi mampu memilih 

pasangannya sendiri. El Saadawi, Perempuan dalam Budaya Patriarki, 

254. 



 

  95 

sandang, pangan, privasi lainnya, penghormatan, perlakuan baik 

dan mahar yang benar-benar diperuntukkan istri. Itu semua 

diajarkan Nabi melalui Al-Qur’an dan hadisnya.146 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa kondisi 

perempuan sejak masa Nabi terus mengalami perbaikan yang 

signifikan. Dalam konteks dewasa ini kebijakan Nabi Muhammad 

tersebut selaras dengan prinsip gender aquality. Namun pasca 

wafatnya Nabi dan semakin meluaskan wilayah Islam, ternyata 

dunia Islam mengalami enkulturasi dengan mengadopsi budaya 

androsentris. Ketika wilayah Islam meluas sampai wilayah bekas 

jajahan Persia147 di Timur, bekas jajahan Romawi148 dengan 

                                                           
146Yasir Arfat, “Women Before and After Islam with Special 

Reference to Arab,” 578. 
147Keadaan perempuan di kalangan bangsa Persia sangat 

menyedihkan.  Perempuan dijadikan gundik, simpanan, diperbolehkan 

menikahi perempuan mahram, perempuan yang sedang menstruasi harus 

diasingkan di tempat yang jauh dari kota dan tidak dapat dikunjungi,  

perempuan diperlakukan secara sewenang-wenang oleh laki-laki, bahkan 

laki-laki bisa memutuskan hukuman mati untuk perempuan. Muhammad 

bin ‘Abdullah al-Habdan, Melawan Kezaliman terhadap Wanita, terj. 

Yunus, (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2009), 34. 
148Perlakuan tidak adil bangsa Romawi kepada perempuan 

ditunjukkan dengan tidak dinisbahkannya anak perempuan kepada 

ayahnya, bayi perempuan yang tidak dikehendaki ayahnya kemudian 

dibuang dan ditelantarkan, seumur hidup anak perempuan harus tunduk 

kepada ayahnya. Bangsa Romawi menilai perempuan bukan makhluk 

yang bernyawa, sehingga mereka bisa sesuka hati menyiksa perempuan 

dengan pelbagai macam siksaan. Al-Habdan, Melawan Kezaliman 

terhadap Wanita, 32-33.  



   

96 

pengaruh budaya Yunani149 di Barat dan Afrika di Mesir dan sisa 

kebudayaan Mesir kunonya di bagian selatan.150  

Pusat peradaban pada wilayah-wilayah tersebut 

memperlakukan perempuan sebagai the second sex. Para ulama 

yang berasal dari daerah tersebut sulit melepaskan diri dari 

kebudayaan tersebut, sehingga hasil penafsiran sumber ajaran 

Islam dan produk fiqih bernuansakan budaya patriarki. Komunitas 

Islam yang semakin jauh dari pusat Islam akan semakin kuat 

mengalami enkulturasi.151 

Sampai saat ini masih ditemukan perilaku yang 

mendeskriditkan perempuan, karena disebabkan pemahaman teks 

relasi laki-laki dan perempuan masih bersifat tekstual, sumber 

pengetahuan agama yang bias gender dan tidak mengacu 

pemahaman teks keagamaan yang holistik, serta pemahaman 

agama yang dogmatis bukan kritis-rasional.152 

Kehadiran Islam mampu membebaskan perempuan dari 

ketidakadilan dan penindasan masyarakat Arab pra Islam. 

Meskipun demikian, tampaknya cita-cita Islam membebaskan 

                                                           
149Di kalangan bangsa Yunani perempuan diasumsikan sebagai 

makhluk kotor yang lahir dari perbuatan setan, mereka diperjualbelikan 

di pasar, para perempuan tidak memiliki hak waris dan tidak bisa 

mengelola hartanya. Al-Habdan, Melawan Kezaliman terhadap Wanita, 

32. 
150M. Syamsul Huda dkk, Feminisme dalam Peradaban Islam, 

(Surabaya: Pena Cendekia, 2019), 54. 
151Huda dkk, Feminisme dalam Peradaban Islam, 54-55. 
152Mulia, Kemuliaan Perempuan dalam Islam, 20-21. 



 

  97 

perempuan dari ketertindasan dan menempatkannya pada posisi 

terhormat belum sepenuhnya terwujud. Hal ini dikarenakan 

keberhasilan Nabi Muhammad dalam meletakkan pondasi dan 

prinsip keadilan bagi perempuan, tidak sepenuhnya berhasil 

diteruskan oleh generasi Islam berikutnya karena adanya 

enkulturasi dengan budaya di wilayah kekuasaan baru Islam. 

Pengaruh budaya luar tersebut yang menyebabkan lahirnya 

pemahaman keagamaan bias gender yang pada gilirannya 

melahirkan sikap diskriminasi dan ketidakadilan terhadap 

perempuan. 

 

C. Bentuk Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an terdapat tiga ayat yang 

mendeskripsikan bentuk relasi suami-istri. Pertama, Q.S. al-Nisā’ 

ayat 34 yang menyebutkan suami sebagai qawwām. Kedua, Q.S. 

al-Baqarah ayat 223 yang menyebut  istri sebagai ḥarṡun. Ketiga, 

Q.S. al-Baqarah ayat 187 yang menyebut suami-istri sebagai 

libās. Tiga ayat inilah yang akan ditelusuri dinamika 

penafsirannya pada bab selanjutnya. Sebelum itu pada bagian ini 

akan dijelaskan gambaran umum tiga bentuk relasi tersebut, baik 

dari sisi ayatnya maupun pandangan para ulama.  

 



   

98 

1. Suami Sebagai Qawwām153 

Ayat al-rijālu qawwāmūna ‘alā al-nisā’ termasuk 

kategori ayat madaniyah.154Sūrah al-Nisā’ ayat 34 tidak hanya 

mengandung tema bentuk relasi suami sebagai qawwām, tetapi 

juga mengandung dua tema lain, yakni karakter perempuan 

salihah dan tuntunan Al-Qur’an dalam menanggulangi 

pembangkangan (nusyūz) istri. Diriwayatkan suatu ketika seorang 

laki-laki anṣār datang kepada Nabi bersama istrinya. Sang istri 

mengadu kepada Nabi tentang penamparan yang dilakukan 

suaminya. Lalu Nabi mengatakan perempuan tersebut dapat 

                                                           
الحَِاتُ  153 لَ اللَّهُ بَ عْضَهُمْ عَلَى بَ عْضٍ وَ بماَ أنَْ فَقُوا مِنْ أمَْوَالهِِمْ فاَلصَّ الرِّجَالُ قَ وَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ  بماَ فَضَّ

تِ تَََافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظوُهُ  نْ نَّ وَاهْجُرُوهُنَّ في الْمَضَاجِعِ وَاضْربِوُهُنَّ فَِِ قاَنتَِاتٌ حَافِظاَتٌ للِْغَيْبِ بماَ حَفِظَ اللَّهُ وَاللاَّ
غُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيراً ) (34النساء: أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَ ب ْ  
Artinya: “Para lelaki (suami) adalah pemimpin dan penanggung 

jawab atas wanita-wanita (istri), oleh karena Allah telah melebihkan 

sebagian mereka (laki-laki) dari sebagian lain (wanita), dan karena 

mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta mereka. Maka 

wanita yang saleh ialah yang taat, memelihara diri ketika (suami) tidak 

di tempat, oleh karena Allah telah memelihara mereka. Wanita-wanita 

yang kamu khawatirkan pembangkangan mereka, maka nasihatilah 

mereka dan tinggalkanlah mereka di tempat-tempat pembaringan (dan 

jika itu belum membuatnya jera) maka pukullah mereka (dengan cara 

yang tidak menyakitkan), lalu jika mereka telah menaati kamu, maka 

janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka. 

Sesungguhnya Allah adalah Maha Tinggi lagi maha besar.” M. Quraish 

Shihab, Al-Qur’an dan Maknanya, Tangerang Selatan, Lentera Hati, 

2013), 84. 
154Sūrah al-Nisā’ turun setelah sūrah al-Baqarah yang artinya 

jauh setelah hijrah, yakni setelah peperangan aḥzāb artinya pada akhir-

akhir tahun 4 atau awal tahun 5 H. Muḥammad Ṭāhir bin ‘Āsyūr, Tafsīr 

al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 4, (Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 

1984), 211. 



 

  99 

membalas suaminya (qiṣāṣ), kemudian turunlah sūrah al-Nisā’ 

ayat 34  ini, sehingga perempuan tersebut pulang tanpa 

melakukan qiṣāṣ kepada suaminya.155  

Kata qawwām secara bahasa berarti kelompok atau kaum 

dan berdiri atau cita-cita yang kuat.156 Kelompok laki-laki dan 

perempuan, adakalnya juga kata qawwām digunakan secara 

khusus menunjuk kelompok laki-laki. Selain dua makna tersebut, 

jika berkaitan dengan laki-laki dan perempuan, maka kata 

qawwām dimaknai secara kiasan sebagai penanggung dan 

pengelola urusan. Misalnya ketika dikatakan qāma al-rajulu al-

mar’ata, maka berarti laki-laki menanggung dan mengelola 

urusan perempuan.157 

Menurut al-Iṣfahānī, kata qawwām dalam Al-Qur’an ada 

yang bermakna mengurus seseorang dengan paksaan (bi taskhīr) 

dan dengan pemberian pilihan (bi ikhtiyār). Pengurusan yang 

dimaksud dalam ayat al-rijālu qawwāmūna ‘alā al-nisā’ adalah 

bentuk pengurusan yang disertai pemberian pilihan.158 

                                                           
155Jalāl al-Dīn Abū ‘Abd al-Raḥmān al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl 

fī Asbāb al-Nuzūl, (Beirut: Muassasah al-Kutub al-Ṡaqāfiyah, 2002), 76. 
156Abī al-Ḥusain Aḥmad bin Fāris bin Zakariyā, Mu‘jam 

Maqāyis al-Lughah, Juz 5, (Beirut: Dār al-Jil, 1991), 43. 
157Sayyid Muḥammad Murtaḍā al-Zabidī, Tāj al-‘Arūs min 

Jawāhir al-Qāmūs, juz 33, (Kuwait: al-Turāṡ al-‘Arabī, 2000), 305, 308. 
158Abī al-Qāsim al-Ḥusain bin Muḥammad al-Rāghib al-

Iṣfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb Al-Qur’ān, (Beirut: Dār al-Ma‘rifah t.t.), 

416. 



   

100 

Jika mengacu pada munāsabah ayat, maka ayat al-rijālu 

qawwāmūna ‘alā al-nisā’ (Q.S. al-Nisā’: 34) merupakan 

kelanjutan dari ayat-ayat sebelumnya (ayat 32 dan 33) yang 

berkenaan dengan kelebihan masing-masing kelompok, baik dari 

kalangan laki-laki, perempuan dan anggota keluarga lainnya yang 

semuanya memiliki bagian dari harta waris. Oleh karena itu, ayat 

34 ini menjadi penjelasan salah satu kelebihan laki-laki yang 

diberi tanggung jawab mengurus, mendidik dan mengajarkan 

istri.159 

Keutamaan yang dimiliki suami didasarkan pada tugas 

yang diembannya, bukan entitas gendernya (laki-laki). Tingkatan 

atau derajat suami dalam ayat ini bukan menunjukkan kemuliaan 

suami, tetapi menunjukkan kewajiban yang melekat dalam diri 

seorang suami.160Oleh karena itu, perlu dipertanyakan jika ada 

pihak yang menjadikan ayat ini sebagai penolakan hak 

kepemimpinan perempuan dan hak peranan publik perempuan, 

legitimasi menempatkan perempuan di bawah dominasi laki-laki 

                                                           
159Burhān al-Dīn Abī al-Ḥusain Ibrāhīm bin ‘Umar al-Biqā‘ī, 

Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar, Juz 5, (Kairo: Dār al-

Kutub al-Islāmī, t.t.), 269. 
160Fatḥiyah ‘Abd al-Fatāḥ Ḥasan al-Nādī, “al-Mar’ah baina al-

Adyān wa al-A‘rāf al-Mujtama‘iyah Dirāsah Fiqhiyah Muqāranah,” 

Majalah al-Dirāyah, Vol. 15, No. 8 (2015): 476. 



 

  101 

dan membenarkan dominasi suami atas istri dalam kehidupan 

rumah tangga.161 

 Ayat al-rijālu qawwāmūna ‘alā al-nisā’ diturunkan pada 

kondisi sosial adanya kewajiban mencari nafkah dan memenuhi 

kebutuhan keluarga sebagai kewajiban eksklusif laki-laki, 

sehingga menjadikan laki-laki dinilai lebih superioritas daripada 

perempuan. Oleh karena itu, ketika kondisi sosial berubah dan 

perempuan mulai mencari nafkah dan memenuhi kebutuhan 

keluarga yang tentunya tidak dilarang agama, dan kebijaksanaan 

Allah yang tidak sewenang-wenang, maka perempuan dapat 

memiliki superioritas tertentu daripada laki-laki.162 

Al-Qur’an tidak melarang perempuan menafkahi dirinya, 

tetapi Al-Qur’an tidak mengharapkan perempuan mencari nafkah. 

Selain itu, penjelasan laki-laki sebagai pencari nafkah dalam ayat 

ini adalah penjelasan normatif bukan deskriptif, karena pasti 

ditemukan laki-laki yang tidak dapat menafkahi perempuan.163 

Sifat qawwām dalam ayat ini menunjuk pada peran suami dalam 

mengurus istri, dengan tujuan kemaslahatan dan kebaikan dalam 

bermasyarakat. Pengurusan tersebut tidak dilandaskan pada sikap 

otoriter, tidak untuk menghalangi istri dari haknya, melainkan 

                                                           
161Masdar F. Mas’udi, Islam & Hak-Hak Reproduksi 

Perempuan, (Bandung: Mizan, 2000), 67. 
162Engineer, Tafsir Perempuan, 53. 
163Asma Barlas, Cara Qur’an Membebaskan Perempuan, terj. 

R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2005), 323. 



   

102 

disertai pemberian kebebasan bagi istri sesuai prinsip persamaan 

laki-laki dan perempuan dalam Islam.164 Oleh karena itu, keliru 

jika ayat ini dijadikan pembenaran atas bentuk kekerasan dan 

perilaku sewenang-wenang suami kepada istri. 

 

2. Istri Sebagai Ḥarṡun165  

Bentuk relasi istri sebagai ḥarṡun disebutkan dalam sūrah 

al-Baqarah ayat 223. Dalam ayat ini terdapat tiga pembahasan, 

yakni peran istri sebagai ḥarṡun, perintah takwa dan keniscayaan 

perjumpaan dengan Allah kelak di akhirat. Terdapat dua riwayat 

berkenaan turunnya ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum. Riwayat 

pertama dari Jābir bahwa orang yahudi mengatakan siapa yang 

mendatangi istrinya dari arah belakang, maka anak yang 

dilahirkan akan memiliki mata juling, lalu turunlah ayat ini.166 

                                                           
164Sa‘īd ‘Āsyūr, Naẓm al-Ḥukum wa al-Idārah fī ‘Aṣr al-

Ayūbiyūn wa al-Mamālik al-Mar’ah fī al-Ḥaḍārah al-‘Arabiyah, 

(Beirut: al-Muassasah al-Arabiyah li al-Dirāsāt wa al-Nasyr, 1987), 306.  

رِ 165 مُوا لِأنَْ فُسِكُمْ وَات َّ قُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أنََّكُمْ مُلَاقُوهُ وَ بَشِّ نِسَاؤكُُمْ حَرْثٌ لَكُمْ  فأَْتُوا حَرْثَكُمْ أَنََّّ شِئْتُمْ وَقَدِّ
(223البقرة: الْمُؤْمِنِيَن )  
Artinya: “Istri-istri kamu adalah tanah tempat kamu bercocok-

tanam, maka datangilah tanah tempat bercocok-tanam kamu kapan dan 

bagaimana saja kamu kehendaki. Dan kedepankanlah (hubungan suami-

istri itu) untuk (kebaikan) diri kamu, serta bertakwalah kepada Allah, 

dan ketahuilah bahwa kamu akan menemuinya. Dan sampaikanlah kabar 

gembira (kepada) orang-orang mukmin.” Shihab, Al-Qur’an dan 

Maknanya,35. 

166Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl, 44. Riwayat ini juga terdapat 

diriwayatkan al-Bukhārī, Muslim, Abū Dāwud dan al-Tirmiżī dalam 

kitab hadis mereka. 



 

  103 

Riwayat kedua bersumber dari Ibnu ‘Abbās, bahwa kaum 

Quraisy Makkah mempunyai kebiasaan mendatangi istri mereka 

dari arah belakang. Ketika mereka hijrah, tinggal di Madinah lalu 

menikah dengan perempuan Madinah, mereka melakukan hal 

tersebut, namun istri mereka dari Madinah menolak diperlakukan 

seperti itu, karena hal tersebut tidak dikenal di Madinah. Kabar 

tersebut akhirnya sampai kepada Rasulullah, lalu turunlah ayat 

ini.167 

Kedua riwayat sabab nuzūl di atas menunjukkan ayat ini 

turun berkaitan dengan hubungan seksual suami-istri. Ayat ini 

masih membicarakan tema yang sama dengan ayat sebelumnya 

(sūrah al-Baqarah ayat 222), yakni hukum-hukum yang berkaitan 

dengan mendatangi perempuan. Pada ayat 222 dijelaskan larangan 

berhubungan dengan istri yang sedang menstruasi dan pada ayat 

223 ini dijelaskan salah satu hikmah dari berhubungan suami istri 

berupa menjaga kelangsungan populasi manusia.168 

Mengenai menstruasi dan hubungan suami-istri banyak 

informasi dari kalangan yahudi yang bertentangan dengan ajaran 

Islam, seperti menganggap perempuan yang sedang menstruasi 

sebagai najis, orang yang menyentuh pakaian dan perhiasan 

perempuan menstruasi berarti terkena najis, sehingga harus 

                                                           
167Abī al-Ḥusain ‘Alī bin Aḥma al-Wāḥidī al-Naisābūrī, Asbāb 

al-Nuzūl, (Beirut: ‘Ālam al-Kutub, t.t.), 52. 
168Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, juz 2, 

(Kairo: Maktabah wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa 

Awlāduhu, t.t.), 158 



   

104 

mencucinya,169 termasuk pemahaman mendatangi istri dari arah 

belakang akan melahirkan anak yang juling. Informasi inilah yang 

coba dikoreksi Al-Qur’an  

Secara bahasa kata ḥarṡun berarti mengumpulkan dan 

bekerja. Rajulun ḥāriṡun berarti lelaki pekerja. Ada juga yang 

memaknainya berhubungan suami-istri yang berlebihan (al-jimā‘ 

al-kaṡīr).170 Kata ḥarṡun juga digunakan sebagai perumpamaan 

tempat mengandung anak. Makna inilah yang dimaksud dalam 

ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum.171 

Secara spesifik kata ḥarṡun berarti menanam benih. Jika 

dikatakan al-mar’ah ḥarṡ al-rajul maka artinya anak sang lelaki 

itu berasal dari perempuan, seakan-akan laki-laki bekerja 

menanam benih. Oleh karena itu, ayat  nisā’ukum ḥarṡun lakum 

bukanlah makna kiasan, tetapi memang pada diri istri, para suami 

menanam benih anak-anaknya. Seorang suami dapat mendatangi 

istrinya bagaimanapun dia kehendaki, baik dari arah depan 

maupun belakang.172 

Dalam konteks penafsiran Al-Qur’an, al-Marāghī 

menjadikan kata ḥarṡun sebagai identitas istri (nisā’), sehingga 

                                                           
169Al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, juz 2, 155-156. 
170Al-Zabidī, Tāj al-‘Arūs, juz 5, 215.   
171Ibnu Fāris, Mu‘jam Maqāyis al-Lughah, Juz 2, 49. Al-

Iṣfahānī, al-Mufradāt, 112. 
172Abī al-Faḍl Jamāl al-Dīn Muḥamad bin Mukram Ibnu 

Manẓūr al-Ifriqī al-Miṣrī, Lisān al-‘Arab, juz 2, (Beirut: Dār al-Ṣādir, 

t.t.), 134-135. 



 

  105 

ketika al-Marāghī menafsirkan wa yuhlika al-ḥarṡa wa al-nasl 

pada surah al-Baqarah ayat 205.173Ia menjelaskan perbuatan 

perusakan di bumi termasuk merusak istri dan anak yang dimiliki 

orang lain, sehingga orang yang membuat kerusakan berusaha 

menghancurkan rumah taangga orang lain.174 

Makna kebahasaan ḥarṡun mengarah pada peran istri 

mengandung dan melahirkan anak suaminya. Sebagian pihak 

masih menyangka bahwa penyebutan perempuan dalam Al-

Qur’an sebagai ḥarṡun menjadi alasan eksploitasi, pelecehan dan 

penghinaan pada perempuan. Padahal itu adalah dugaan yang 

keliru. Justru sebaliknya visualisasi perempuan sebagai ḥarṡun 

merupakan cara Al-Qur’an menjelaskan peran penting perempuan 

dalam menjaga populasi manusia. Ungkapan kiasan tersebut 

sangat santun dan beretika dalam mengungkapkan sesuatu yang 

tabu diucapkan.175 

Nisā’ukum ḥarṡun lakum yang bermakna peran istri 

mengandung anak dari suaminya, menegaskan hak kemanusiaan 

perempuan dan menjunjung tinggi derajat perempuan, karena 

dengan adanya makna tersebut memberi arti tidak dibenarkan 

perilaku seksual yang tidak sesuai tuntunan agama. Perempuan 

                                                           
بُّ الْفَسادَ )البقرة: 205(173  وَإِذا تَ وَلىَّ سَعى في الْأَرْضِ ليُِ فْسِدَ فِيها وَيُ هْلِكَ الحَْرْثَ وَالنَّسْلَ  وَ اللَّهُ لا يحُِ

174Al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, juz 2, 111. 
175Kerwanto, “Visualisasi Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an: 

Kajian Tafsir Kesalingan (Qira’ah Mubādalah),” Prosiding Konferensi 

Nasional Gender dan Gerakan Sosial, Vol. 1, No. 1 (2022): 658. 



   

106 

tidak untuk dieksploitasi melalui hubungan seksual, melainkan 

harus diperlakukan sesuai fitrah kemanusiaan dengan landasan 

ketakwaan kepada Allah. Dengan demikian ayat ini bukanlah ayat 

untuk melegitimasi perempuan sebagai barang yang bebas 

diperlakukan secara sewenang-wenang.176 

 

3. Suami-Istri Sebagai Libās177 

Bentuk relasi suami-istri yang ketiga adalah keberadaan 

suami dan istri sebagai libās bagi pasangannya. Penjelasan bentuk 

relasi ini terdapat dalam sūrah al-Baqarah ayat 187. Mengenai 

sebab turunnya ayat ini, Mu‘āż bin Jabal menuturkan bahwa pada 

                                                           
176Muhammad Ramadhan, “Kontekstualisasi atas QS. Al-

Baqarah/2: 223 Terkait Marital Rape (Studi Analisis Hermeneutika 

Ma’na Cum Maghza,” Ulul Albab: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, Vol. 2, 

No. 1 (2022): 342-343. 

يَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لبَِاسٌ لَكُمْ وَأنَْ تُ مْ لبَِاسٌ لَهنَُّ  عَلِمَ اللَّهُ أنََّكُمْ كُنْتُ مْ 177 لَةَ الصِّ أحُِلَّ لَكُمْ ليَ ْ
َ لَكُمُ بَ اللَّهُ لَكُمْ وكَُلُوا وَاشْربَوُا حَََّّ يَ تَب َ رُوهُنَّ وَابْ تَ غُوا مَا كَتَ تََْتَانوُنَ أنَْ فُسَكُمْ فَ تَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ باَشِ  ينَّ

يَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلَا  دِ تلِْكَ اجِ  تُ بَاشِرُوهُنَّ وَأنَْ تُمْ عَاكِفُونَ في الْمَسَ الْخيَْطُ الْأبَْ يَضُ مِنَ الْخيَْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثَُُّ أتُِّوا الصِّ
قُونَ ) ُ اللَّهُ آياَتهِِ للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَ ت َّ (187البقرة: حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَ قْرَبوُهَا كَذَلِكَ يُ بَ ينِّ  
Artinya: “Dihalalkan bagi kamu pada malam hari (bulan) puasa 

bercampur dengan istri-istri kamu; mereka itu adalah pakaian bagi kamu 

dan kamu (pun) adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwa 

kamu tidak dapat menahan (nafsu) kamu, karena itu Dia menerima 

taubat kamu dan memberi maaf kepada kamu. Maka sekarang campuriah 

mereka dan carilah apa yang telah ditetapkan Allah untuk kamu, dan 

makan minumlah hingga jelas benar bagi kamu benang putih dari 

benang hitam (yaitu) fajar. Kemudian sempurnakanlah puasa (itu) 

sampai (datang) malam, tetapi janganlah kamu campuri mereka 

sedangkan kamu beri‘tikaf dalam masjid. Itulah hukum-hukum Allah, 

maka janganlah kamu mendekatinya. Demikianlah Allah menjelaskan 

ayat-ayatnya kepada manusia supaya mereka bertakwa.” Shihab, Al-

Qur’an dan Maknanya, 29. 



 

  107 

malam bulan Ramadhan para sahabat makan, minum dan 

mendatangi istri mereka sebelum tidur. Ketika mereka sudah 

tidur, mereka tidak melakukannya. Kemudian salah seorang 

pemuda anṣār yang bernama Qais bin Ṣarmah yang setelah 

melaksanakan shalat isya ia tidur, tanpa makan dan minum, 

sampai datang waktu pagi. Pada waktu pagi Qais merasakan letih 

yang  sangat dan akhirnya di tengah siang Qais pingsan, kemudian 

peristiwa ini disampaikan kepada Nabi, lalu turun ayat ini yang 

menjelaskan diperbolehkan berhubungan suami-istri, makan, 

minum di malam hari bulan Ramadhan sampai datang waktu 

subuh. Para sahabat sangat gembira dengan hal ini.178  

Sūrah al-Baqarah ayat 187 ini mengandung tema utama 

tuntunan puasa Ramadhan, mulai dari keringanan Allah bagi umat 

muslim di malam hari bulan Ramadhan (berhubungan suami-istri, 

makan dan minum), waktu memulai dan mengakhiri puasa, serta 

etika dalam beriktikaf. Penjelasan suami-istri sebagai libās 

menjadi salah satu alasan keringanan melakukan hubungan suami-

istri di malam hari pada bulan Ramadhan. Meskipun demikian, 

kalimat suami-istri sebagai libās bisa dipahami secara terpisah 

sebagai suatu bentuk relasi antara suami istri. 

Kata libās berasal dari labisa yang mempunyai makna 

dasar memakai pakaian, ada juga makna lainnya seperti 

bercampur, menjadi samar dan ketidakjelasan. Perempuan dan 

                                                           
178Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl, 32-33. 



   

108 

laki-laki juga adakalanya disebut sebagai libās sebagai makna 

kiasan, setiap suami dan istri adalah pakaian bagi 

pasangannya.179Kata libās juga berarti sesuatu yang dijadikan 

penutup, pakaian disebut sebagai libās karena ia dapat menutupi 

sesuatu yang tidak untuk dilihat orang lain. Dari sini ayat hunna 

libāsun lakum wa antum libāsun lahunna berarti suami dan istri 

dapat menjadi penghalang pasangannya dari perbuatan buruk.180 

Hunna libāsun lakum wa antum libāsun lahunna juga 

mengandung makna suami-istri selalu merasa tenteram dan tenang 

kepada pasangannya.181 Bentuk libās menunjukkan bahwa 

pernikahan menjadikan peleburan seorang suami-istri secara total, 

lahir dan batin, serta kerjasama yang benar-benar menyatu antara 

suami-istri dalam memikul tanggung jawab rumah tangga.182 

Ayat hunna libāsun lakum wa antum libāsun lahunna 

tidak mengundang polemik dan anggapan negatif dari pada 

pemikir modern seperti dua ayat sebelumnya (al-rijālu 

qawwāmūna ‘alā al-nisā’ dan nisā’ukum ḥarṡun lakum), karena 

                                                           
179Ibnu Fāris, Mu‘jam Maqāyis al-Lughah, Juz 3, 230. Al-

Zabidī, Tāj al-‘Arūs, juz 16, 467.  
180Al-Iṣfahānī, al-Mufradāt, 447.  
181Sofaryansida, “Tanawu‘ Ma‘ānī al-Libās fī Al-Qur’ān 

(Dirāsah al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī),” Esensia Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 

Vol. 18, No. 2 (2017): 180. 
182Widya Sari, “Meninjau Hak dan Kewajiban Suami Isteri 

Berdasarkan UU No. 1 Tahun 1974 dalam Perspektif Feminisme dan 

Hukum Islam,” Jurnal Syakhsia Jurnal Hukum Perdata Islam, Vol. 11, 

No. 1 (2014): 88. 



 

  109 

ayat ini secara eksplisit telah menunjukkan kesetaraan dan 

kesalingan antara suami-istri dalam kehidupan rumah tangga dan 

sosial.183 Oleh karena itu, para feminis pun tidak ada yang 

mengkritisi ayat ini, sebaliknya para feminis menjadikan ayat ini 

sebagai spirit menafsirkan ayat-ayat lain yang berkenaan dengan 

relasi suami-istri.  

Demikian penjelasan mengenai penafsiran Al-Qur’an dan 

relasi suami istri. Dalam aspek historisitas Al-Qur’an terlihat 

dinamika dan persinggungan proses kodifikasi kitab tafsir dengan 

keilmuan Islam lainnya. Penjelasan mengenai metodologi tafsir, 

pendekatan dan corak tafsir menggambarkan bahwa proses 

penafsiran Al-Qur’an memiliki karakteristik yang khas dan 

membutuhkan perangkat ilmu lain. Bahkan metodologi dan 

pendekatan penafsiran merupakan salah satu faktor yang 

melahirkan perbedaan penafsiran di samping jati diri Al-Qur’an 

yang memang terbuka untuk ditafsirkan secara beragam.  

Perbedaan tipologi relasi suami-istri dalam konteks sosial 

didasarkan pada pembagian peran dan pengambilan keputusan 

dalam rumah tangga. Tipologi tersebut sifatnya dinamis sesuai 

kondisi sebuah rumah tangga dan konteks sosial. Sejak masa pra 

                                                           
183Tantangan ketidaksetaraan antara laki-laki dan perempuan 

(suami-istri) justru muncul dari produk ijtihad fiqih yang 

mengindikasikan adanya ketidaksetaraan antara laki-laki dan perempuan, 

misalnya dalam hal warisan, pernikahan dan perceraian yang terkesan 

memposisikan perempuan sebagai objek. Mas’udi, Islam & Hak-Hak 

Reproduksi Perempuan, 53. 



   

110 

Islam sampai dengan sekarang relasi suami-istri mengalami 

pasang surut. Pada masa pra Islam perempuan dan istri pernah ada 

di posisi yang berdaya, tetapi kemudian ditundukkan oleh faktor 

kekuasaan dan sosial budaya. Kemudian Islam datang dengan 

spirit pembebasan dan kesetaraan yang diarusutamakan Nabi, 

namun dalam perjalan berikutnya perempuan terkondisikan di 

situasi yang tidak menguntungkan karena adanya persinggungan 

dengan kebudayaan lain. Sampai saat ini usaha untuk membangun 

relasi suami-istri secara adil masih terus dilakukan. 

Bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an berupa peran 

suami dan istri terhadap pasangannya. Suami sebagai penanggung 

jawab urusan istri, peran istri sebagai ibu yang mengandung anak 

suami, serta peran suami-istri sebagai pelindung dan penenteram 

pasangannya. Bentuk relasi tersebut dibangun atas dasar kasih 

sayang dan penghargaan hak-hak kemanusiaan dari suami-istri, 

sehingga keliru jika bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an 

dianggap sebagai legitimasi perbuatan sewenang-wenang dan 

kekerasan kepada pasangan dalam sebuah rumah tangga. 

 

 

 

 



 

  111 

BAB III 

DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-ISTRI 

ABAD IV-XIV H 

 

Bab ini berisi penjelasan bentuk perubahan penafsiran 

ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, tipologi dan signifikansi 

perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri abad 4-14 H, baik 

dalam memahami ayat relasi suami-istri dan sejarah 

perkembangan penafsiran Al-Qur’an. Bab ini disajikan dalam tiga 

sub bab, yakni perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri, 

tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri dan 

signifikansi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri.   

  

A. Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri 

Sebagaimana dijelaskan pada bab sebelumnya ada tiga 

bentuk relasi suami-istri dalam Al-Qur’an. Pertama, suami 

sebagai qawwām yang terdapat dalam sūrah al-Nisā’ ayat 34, 

Kedua, istri sebagai ḥarṡun yang disebutkan dalam sūrah al-

Baqarah ayat 223. Ketiga, suami-istri sebagai libās yang 

disebutkan dalam sūrah al-Baqarah ayat 187. Berikut ini akan 

dijelaskan perubahan penafsiran dari ketiga ayat bentuk relasi 

suami istri tersebut.  

 

 

 

 



   

112 

1. Penafsiran Ayat al-Rijālu Qawwāmūna ‘alā al-Nisā’ 

Kata qawwām dalam ayat al-Rijālu qawwāmūna ‘alā  al-

nisā’ ditafsirkan al-Ṭabarī (w.310 H/923 M)1 dan al-Māwardī 

(w.450 H/1058 M)2 sebagai ahl qiyām fī ta’dīb wa al-akhd 

‘alāihinna fī mā yajibu, yakni orang yang pantas untuk mengurus 

istri, dalam mendidik dan mengambil tanggung jawab istri, baik 

yang berkaitan dengan Allah dan diri suami.3 Penafsiran al-Ṭabarī 

dan al-Māwardī menunjukkan posisi suami sebagai penanggung 

jawab istrinya. Al-Baghawī (w.516 H/1122 M)4 memberikan 

                                                           
1Nama lengkapnya Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr bin Yazīd 

bin Kaṡīr bin Ghālib  al-Ṭabarī. Lahir  di kota Amol ibu Kota 

Thabaristan, provinsi Mazandaran Iran pada tahun 224 H/839 M. Wafat 

di Baghdad Irak pada tahun 310 H/923 M. Al-Ṭabarī hidup dalam 

keluarga yang sangat kental dengan ilmu dan agama, menuntut ilmu di 

tempat asalnya Thabaristan, kemudian Irak, Suriah, Palestina, Lebanon, 

Yordania dan Mesir. Al-Ṭabarī dikenal sebagai mufasir, ahli sejarah dan 

ahli fikih. Al-Ṭabarī juga mendirikan mazhab fikih Jarīriyah. Sayyid 

Muḥammad ‘Alī Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 

2, (Teheran: Muassasah al-Ṭabā‘ah wa al-Nasyr li Wizārah al-ṡaqāfah 

wa al-Irsyād al-Islāmī, 1386 H), 216. 
2Nama lengkapnya Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad bin 

Ḥabīb al-Māwardī  al-Baṣrī al-Syāfi‘ī. Lahir di Basrah Irak tahun 364 

H/975 M. Wafat di Baghdad tahun 450 H/1058 M. Al-Māwardī 

menuntut ilmu di tanah kelahirannya Basrah dan beberapa kota lainnya 

kemudian tinggal di Baghdad sampai akhir hayatnya. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1241-1242. 
3Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an 

Ta’wīl Āy Al-Qur’ān, juz 6, (Kairo: Dār Hajar, 2001), 687. Abū al-Ḥasan 

‘Alī bin  Muḥammad bin Ḥabīb al-Māwardī al-Baṣrī, Al-Nukat wa al-

‘Uyūn, juz 1, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.), 480. 
4Abū Muḥammad al-Ḥusain bin Mas‘ūd bin  Muḥammad bin 

al-Farā’ al-Baghawī al-Syāfi‘ī. Dikenal sebagai mufasir, ahli hadis dan 

seorang yang zuhud dan wara‘. Al-Baghawī dilahirkan tahun 438 



 

  113 

penafsiran berupa penguasaan laki-laki/suami untuk mendidik, 

mengatur dan memberikan kemaslahatan bagi perempuan/istri 

(musallaṭūn bi al-maṣāliḥ wa tadbīr wa ta’dīb).5  

Penafsiran al-Baghawī menunjukkan pada abad 6 H sudah 

mulai ada perubahan penafsiran kata qawwāmūna, dari yang 

awalnya menekankan pada peran sebagai orang yang bertanggung 

jawab (ahl qiyām wa al-akhd), berubah menjadi orang yang 

menguasai atau memiliki otoritas (musallaṭūn) terhadap 

perempuan/istri, yang tidak hanya berkaitan dengan mendidik dan 

mengambil tanggung jawab istri, tetapi berkaitan juga dengan 

mengatur istri dan memberikan kemaslahatan. 

Al-Zamakhsyarī (w.538 H/1144 M)6 yang juga semasa 

dengan al-Baghawī di abad 6 H, menafsirkan kata qawwāmūna 

                                                                                                                
H/1046 M di daerah Bagh/Baghshur Persia, antara kota Herat dan Marw 

ar-Rud, Khurasan Iran.  Wafat di  Marw ar-Rud Iran. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1093. 
5Abū Muḥammad al-Ḥusain bin Mas‘ūd al-Baghawī, Ma‘ālim 

al-Tanzīl, juz 2, (Riyāḍ: Dār al-Ṭaybah, 1989), 207. 
6Nama lengkapnya Jār Allāh Abū al-Qāsim Maḥmūd bin ‘Umar 

bin  Muḥmmad bin Aḥmad al-Zamakhsarī. Seorang ulama ahli sastra, 

tafsir, hadis, mantiq, ushul fikih dan beraliran teologi mu’tailah. Al-

Zamakhsarī lahir di desa Zamakhsyar kota Khawarizm (negara Turkistan 

Rusia) tahun 467 H/1045 M. Wafat di Jurjaniyah Khawarizm tahun 538 

H/1144 M. Beberapa kota yang dikunjungi dalam rihlah ilmiahnya 

adalah Naisabur (Iran), Bukhara (Uzbekistan), Khurasan (Iran, Persia 

kuno), Asfihan (Iran), Hamedan (Iran) dan Mesir. Pada tahun 502 H, al-

Zamakhsarī menetap di Makkah bersebalahan dengan Baitullah, karena 

inilah al-Zamakhsarī dijuluki Jār Allāh. Ketika sudah sangat tua, al-

Zamakhsarī pulang ke desa kelahirannya. Iyāzī, al-Mufassirūn 

Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 2, 958-959. 



   

114 

sebagai orang yang melarang dan memerintahkan istri, seperti 

seorang penguasa atas rakyat (āmirīn wa al-nāhīn kamā yaqūmu 

al-wulāh ‘alā al-ra‘iyah).7 Penafsiran al-Zamakhsyarī senada 

dengan al-Baghawī yang menekankan kekuasaan suami atas istri, 

bahkan al-Zamakhsyarī menekankan pada perintah dan larangan 

suami yang mengikat seperti pemimpin terhadap rakyat. Hal 

senada juga dijelaskan Ibnu ‘Aṭiyah (w.542 H/1147 M)8 yang 

menafsirkan ayat ini sebagai petunjuk bahwa suami mengurus 

istri dan menjaganya dengan sungguh-sungguh, serta berkuasa 

penuh sesuai kehendak suami, inilah batasan dari kata qawwām 

suami atas istrinya (istibdād bi al-naẓri wa ḥifẓi bi al-ijtihād wa 

anna li al-rijāl ‘alaihinna istīlā’an wa mulkan).9 Penafsiran Ibnu 

‘Aṭiyah mempunyai sisi positif dalam hal menekankan penjagaan 

yang serius terhadap istri, tetapi penafsiran Ibnu ‘Aṭiyah juga 

                                                           
7Jār Allāh Abū al-Qāsim Maḥmūd bin ‘Umar al-Zamakhsarī, 

al-Kasyāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanẓil wa ‘Uyūn al-Aqāwīl fī 

Wujūh al-Ta’wīl, Juz 2, (Riyāḍ: Maktabah al-Obekan, 1998), 67. 
8Nama lengkapnya al-Qāḍī Abū Muḥammad bin ‘Abd al-Ḥaq 

bin Ghālib bin Abd al-Raḥmān  bin Ghālib Ibnu ‘Aṭiyah al-Muḥāribī al-

Mālikī al-Andalusī. Lahir pada tahun 481 H/1088 M di awal masa 

dinasti Murobitun di Granada Spanyol. Wafat di Maroko pada tahun 542 

H/1147 M. Ibnu ‘Aṭiyah seorang ahli fikih, hadis, tafsir dan sastra. 

Menjadi hakim di kota Almeria dan sempat mengikuti perang. 

Kemungkinan tafsir Ibnu ‘Aṭiyah selesai ditulis sebelum berakhirnya 

dinasti Murabitun di Andalus. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 3, 1043-1044.  
9Al-Qāḍī Abū Muḥammad bin ‘Abd al-Ḥaq bin Ghālib bin 

‘Aṭiyah al-Andalusī, al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz, juz 

2, (Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2001), 47.  



 

  115 

mengandung sisi negatif karena terkesan mengizinkan perilaku 

sewenang-wenang suami terhadap istrinya. 

Al-Rāzī (w.606 H/1210 M)10 menafsirkan kata qawwām 

sebagai bentuk organisasi (kaifiyah al-naẓm). Pengurusan dan 

perhatian suami atas istrinya merupakan tugas, bukan 

menunjukkan suami lebih utama dari istrinya (la faḍla battah), 

karena dalam hal lain suami dan istri saling bekerjasama, 

mengingat tiap pasangan memiliki keunggulan yang seimbang 

dengan pasangannya.11    

Penafsiran al-Rāzī menunjukkan relasi yang egaliter 

antara suami-istri, berbeda dengan penafsiran Ibnu ‘Aṭiyah, al-

Zamakhsyarī dan al-Baghawī yang menunjukkan sisi otoritas 

suami atas istri. Ini menunjukkan ada perubahan penafsiran yang 

signifikan pada abad 7 H. Mekipun demikian, di abad 7 H ini 

masih ditemukan penafsiran yang senada dengan Ibnu ‘Aṭiyah  

                                                           
10Nama lengkapnya Muḥammad bin Umar bin al-Ḥusain bin 

‘Alī al-Qurasyī al-Tamīmī al-Kubrā al-Ṭabaristānī dikenal dengan Fakhr 

al-Dīn al-Rāzī dan Khaṭīb al-Rayy. Dilahirkan di Rayy Iran tahun 543 

H/1149 M. Al-Rāzī dikenal sebagai ulama yang unggul dalam ilmu 

teologi Islam dan pendakwah. Al-Rāzī menuntut ilmu ke berbagai 

daerah, seperti Khawarizm, Bukhara, Samarqand, Khujand, lalu kembali 

ke Rayy. Al-Rāzī wafat di Haerat Afganistan tahun 606 H/1210 M.. 

Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 3, 1108.  
11Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghaib, juz 10, (Beirut: Dār 

Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1420 H), 90. 



   

116 

dan al-Zamakhsyarī, yaitu penafsiran yang dikemukakan oleh al-

Qurṭubī (w.671 H/1273 M)12 dan al-Baiḍāwī (w.685 H/1286 M).13 

Penafsiran al-Baiḍāwī sama dengan al-Zamakhsyarī yang 

menjelaskan relasi suami atas istri dengan ungkapan yaqūmu al-

wulāh ‘ala ra‘iyah yakni relasi penguasa dan rakyatnya.14 

Sedangkan al-Qurṭubī sama dengan Ibnu ‘Aṭiyah, yang 

menekankan menjaga istri disertai penguasaan total sesuai 

kehendak suami, bahkan menurut al-Qurṭubī suami bisa mengatur 

perempuan dan melarangnya keluar dari rumah (istibdād bi al-

naẓri wa ḥifẓi bi al-ijtihād wa tadbīr al-imsāk fī baitihā wa man‘i 

‘an burūz). 

Meskipun demikian, al-Qurṭubī menjelaskan penguasaan 

total suami tersebut jika suami mampu memberikan nafkah 

                                                           
12Nama lengkapnya Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Aḥmad bin 

Abī Bakar bin Farāḥ al-Anṣārī al-Khajrajī al-Qurṭubī. Lahir di Andalusia 

Spanyol tahun 580 H/1184 M. Wafat di Kairo Mesir tahun 671 H/1273 

M. Al-Qurṭubī tumbuh di masa dinasti al-Muwahidun. Setelah dewasa ia 

pergi ke Mesir. Al-Qurṭubī dikenal sebagai ulama yang luas 

pengetahuannya dalam bidang fikih, tafsir, naḥwu, balaghāh dan ilmu 

qirā’āt. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 2, 730-

731. 
13Nama lengkapnya Abū Sa‘īd Abu al-Khair ‘Abdullāh bin 

Uma bin Muḥammad ‘Alī al-Baiḍāwī al-Syīrāzī. Lahir di daerah Syiraz 

Iran tahun 613 H/1214 M. Wafat tahun 685 H/1286 M di Tabriz Iran. 

Al-Baiḍāwī dikenal sebagai ulama yang menguasai tafsir, ushul fikih, 

ushuluddin dan fikih mazhab Syafi’i. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum 

wa Manhajuhum, juz 1, 226. 
14Abu al-Khair ‘Abdullāh bin Umar bin Muḥammad ‘Alī al-

Baiḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, juz 2, (Beirut: Dār Iḥyā’ 

al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.), 27. 



 

  117 

kepada istri. Jika suami tidak memberikan nafkah maka suami 

tidak berhak menguasai istri, dan istri dapat mengacukan 

perceraian.15Penafsiran yang senada dengan al-Baiḍāwī dan al-

Zamakhsyarī juga masih ditemukan di abad 8 H, terlihat dari 

penafsiran al-Nasafī (W.710 H/1310 M)16 yang mengatakan posisi 

suami sebagai orang yang berhak memerintah dan melarang istri 

seperti penguasa atas rakyat.17 

Pada abad 8 H juga ditemukan penafsiran yang belum 

dijelaskan para mufasir sebelumnya, yakni penafsiran Abū 

Ḥayyān (w.745 H/1344 M).18Menurut Abū Ḥayyān kata al-rijāl 

berarti rujūlah, yakni kemampuan menjaga, melindungi dan 

                                                           
15Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Bakar al-

Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin lima 

Taḍammanahu min al-Sunnah wa Āy al-Furqān, juz 6, (Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 2006), 278. 
16Nama lengkapnya al-Imām Ḥāfiẓ Abū al-Barakāt ‘Abdullah 

bin Aḥmad bin Maḥmūd al-Nasafī al-Ḥanafī al-Asy‘arī. Al-Nasafī 

dilahirkan pada tahun 630 H/1232 M di kota Izeh provinsi Khuzestan 

Iran. Di tanah kelahirannya tersebut juga ia wafat pada tahun 710 

H/1310 M. Al-Nasafī dikenal sebagai ulama yang ahli dalam bidang 

tafsir, fikih, ushul fikih dan ushuluddin. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum 

wa Manhajuhum, juz 3, 1065. 
17Abū al-Barakāt ‘Abdullah bin Aḥmad bin Maḥmūd al-Nasafī, 

Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl, juz 1, (Beirut: Dār al-Kalam 

al-Ṭayyib, 1998), 354. 
18Nama lengkapnya Aṡīr al-Dīn Abū Ḥayyān Muḥammad bin 

Yūsuf  bin ‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyān al-Andalusī. Dikenal sebagai 

ulama ahli tafsir, bahasa, sastra, sejarah dan hadis. Perjalanan ilmiah 

Abū Ḥayyān dimulai di Andalusia, Afrika, Iskandariyah, Mesir dan 

Hijaz. Abū Ḥayyān dilahirkan pada tahun 654 H/1256 M di 

Gharnat/Granada Spanyol. Wafat di Kairo Mesir tahun 745 H/1344 M. 

Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 269.  



   

118 

kekuatan dalam menjalankan pekerjaan dengan baik, bukan jenis 

kelamin (laki-laki). Laki-laki disebut rijāl jika memiliki sifat 

tersebut. Adapun kata qawwām berarti mengurus dan menjaga 

sesuatu (yaqūmu bi al-amr wa yahfaẓuhu).19 

Penafsiran Abū Ḥayyān menunjukkan relasi suami-istri 

yang terbuka, karena tanggung jawab pengurusan dan penjagaan 

tidak hanya ada pada laki-laki (suami), tetapi pada kecakapan dan 

kemampuan yang dimiliki seseorang. Dengan demikian terbuka 

bagi perempuan (istri) memainkan peran qawwām bagi suaminya. 

Di sisi lain, Ibnu Kaṡīr (w.774 H/1372M)20 menafsirkan kata 

qawwām sebagai ra’īs, kabīr, ḥakim wa mu’addib wa al-rajul 

khairun yakni pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri 

melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih 

baik daripada perempuan (al-rajul afḍal min al-nisā’/ al-rajul 

khairun min al-mar’ah).21 Penafsiran Ibnu Kaṡīr merupakan 

penafsiran pertama yang menegaskan suami sebagai pemimpin 

                                                           
19Muḥammad bin Yūsuf bin ‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyan al-

Andalusiī, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 3, (Beirut: Dār al-Kutub al-

Ilmiyah, 1993), 248-249. 
20Nama lengkapnya ‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl bin 

‘Umar bin  Kaṡīr al-Qurasyī Busra Syām al-Dimasyqī. Seorang ulama 

fikih, ahli hadis, sejarawan dan mufasir bermazhab Syafi’i. Ibnu Kaṡīr 

banyak belajar dan terpengaruh oleh pemikiran gurunya Ibnu Taimiyah. 

Ibnu Kaṡīr dilahirkan di kota Busra Damaskus Suriah tahun 701 H/1301 

M, dan wafat juga di Suriah tahun 774 H/1372M. Iyāzī, al-Mufassirūn 

Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz  2, 531. 
21‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl bin  Kaṡīr al-Dimasyqī, 

Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 4, (Kairo: Mu’assasah Qurṭubah, 2000), 

20. 



 

  119 

dalam relasi suami-istri, dan juga menegaskan kelebihan laki-laki 

dibandingkan perempuan.   

Di masa berikutnya, al-Suyūṭī (w.911 H/1505 M)22 dalam 

Tafsīr al-Jalālain,23 menafsirkan kata qawwām sebagai 

musallaṭūn yuaddibūn wa ya’khudūna ‘ala aidīhinna, yakni orang 

yang diberikan kekuasaan untuk mendidik dan mengambil 

tanggung jawab istri.24 Penafsiran ini serupa dengan al-Baghawī, 

namun al-Suyūṭī tidak menyebutkan kehendak mutlak suami atas 

istrinya. Al-Biqā‘ī (885 H/1480 M)25 memiliki penafsiran yang 

                                                           
22Nama lengkapnya Jalāl al-Dīn Abū al-Faḍal ‘Abd al-Raḥmān 

bin Abī Bakar bin Muḥammad  al-Suyūṭī (849-911 H/1445-1505 M). 

Lahir dan wafat di Kairo Mesir. Al-Suyūṭī dikenal sebagai ulama yang 

sangat banyak memiliki karya tulis, sehingga al-Suyūṭī dikenal sebagai 

ulama yang mendalam ilmunya dalam berbagai bidang, misalnya tafsir, 

hadis, ushul fikih, bahasa, dan masih banyak lainnya. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz  2, 791. 
23Tafsīr al-Jalālain ditulis oleh dua ulama besar, yakni Jalāl al-

Dīn al-Maḥalī (791-864 H/1388-1460 M) dan Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Al-

Maḥalī adalah guru dari al-Suyūṭī. Pada mulanya al-Maḥalī  menulis 

Tafsīr al-Jalālain dari sūrah al-Kahfi sampai dengan al-Nās, lalu sūrah 

al-Fātiḥah. Kemudian dilanjutkan oleh al-Suyūṭī dari surah al-Baqarah 

sampai surah al-Isrā’. Muḥammad Muḥammad Tāmir, Muqadimah 

dalam Tafsīr al-Jalālain oleh Jalāl al-Dīn al-Maḥalī dan Jalāl al-Dīn al-

Suyūṭī, (Kairo: Maktabah al-Īmān, t.t.), 3.  
24Jalāl al-Dīn al-Maḥalī dan Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tafsīr al-

Jalālain, juz 1, (Kairo: Maktabah al-Īmān, t.t.), 105. 
25Nama lengkapnya Abū al-Ḥasan Ibrāhīm bin ‘Umar  bin  

Ḥasan al-Rubāṭ bin ‘Alī bin Abī Bakar al-Biqā‘ī. Seorang ulama tafsir, 

sejarawan, ahli hadis dan sastra. Pembahasan tentang hubungan makna 

antar ayat (munāsabah) adalah kekuatan tafsir al-Biqā‘ī. Ia dilahirkan di 

Beqaa Suriah pada tahun 809 H/1406 M dan wafat pada tahun 885 

H/1480 M di Damaskus Suriah. Al-Biqā‘ī tinggal di Damaskus 

melakukan rihlah ilmiah ke Baitul Maqdis, Kairo dan kembali ke 



   

120 

sama dengan al-Zamakhsyarī dalam hal menyamakan pengusaan 

suami atas istri seperti penguasa atas rakyatnya, hanya saja al-

Biqā‘ī menambahkan aspek pengajaran bagi istri, di samping 

pendidikan, perintah dan larangan (qiyām al-wulāh fi ta’dīb wa 

al-ta‘līm wa kulli amr wa nahy).26  

Abū Su‘ūd (w.982 H/1574 M)27 dan al-Alūsī (w.1270 

H/1854 M)28 sama-sama menafsirkan kata qawwām sebagai 

qiyām al-wulāh ‘alā al-ra‘iyah bi al-amr wa al-nahy yaitu suami 

yang mempunyai posisi seperti penguasa yang dapat memerintah 

dan melarang istrinya.29 Ini artinya penafsiran Abū Su‘ūd dan al-

                                                                                                                
Damaskus. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz  3, 

1230. 
26Burhān al-Dīn Abī al-Ḥusain Ibrāhīm bin ‘Umar al-Biqā‘ī, 

Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar, Juz 5, (Kairo: Dār al-

Kutub al-Islāmī, t.t.), 269. 
27Nama lengkapnya Abū Su‘ūd Muḥammad bin Muḥammad 

bin Muṣṭafā al-‘Imādī al-Ḥanafī. Dilahirkan di Konstantinopel/Istambul 

Turki tahun 898 H/1493 M. Abū Su‘ūd dikenal sebagai ulama yang 

sangat cinta ilmu. Dikisahkan bahwa Abū Su‘ūd pernah mendampingi 

Sultan Sulaimān al-Qanūnī dalam peperangan sambil belajar. Abū Su‘ūd 

menguasai bahasa Arab, Persia dan Turki dan mendalami secara serius 

kitab Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl karya al-Baiḍāwī dan Al-

Kasyāf  karya al-Zamakhsyarī. Abū Su‘ūd  wafat di Istambul Turki 

tahun 982 H/1574 M. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, 

juz 1, 184.  
28Nama lengkapnya Abū al-Faḍl Syihāb al-Dīn al-Sayyid 

Maḥmūd al-Alūsī al-Baghdādī (1217-1270 H/1802-1854 M). Al-Alūsī 

lahir dan wafat di Karkh Baghdad Irak. Ia mendalami perbedaan 

mazhab, aliran-aliran teologi, dan bermazhab Hanafiyah. Iyāzī, al-

Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 2, 818. 
29Abū Su‘ūd bin  Muḥammad al-‘Imādī al-Ḥanafī, Irsyād al-

‘Aql al-Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm, juz 1, (Riyāḍ: Maktabah al- 



 

  121 

Alūsī sama dengan penafsiran al-Zamakhsyarī. Dengan demikian, 

terlihat penafsiran dari abad 6 H masih ditemukan di abad 8 H.   

Al-Syaukānī (w.1250 H/1834 M)30 juga memiliki 

penafsiran senada dengan Abū Su‘ūd dan al-Alūsī. Menurut al-

Syaukānī, suami adalah penguasa dan hakim yang mencegah 

rakyatnya, tidak hanya otoritas itu, menurut al-Syaukānī kata 

qawwām bermakna penanggungan suami atas kebutuhan istri, 

baik nafkah, pakaian dan rumah (al-ḥukkām wa al-umarā’ bi al-

żibb ‘alā al-ra‘iyah, yaqūmūna bimā yaḥtajna ilaihi, min al-

nafaqah wa al-kiswah wa al-maskan).31 Al-Syaukānī 

mengarahkan penafsirannya pada sisi otoritas suami dan tanggung 

jawab suami terhadap istrinya. Inilah yang membedakannya 

dengan Abū Su‘ūd dan al-Alūsī yang hanya mengarahkan 

penafsirannya pada otoritas suami dalam memerintah dan 

melarang istrinya.   

                                                                                                                
Riyāḍ al-Ḥadīṡah, t.t.), 691.  Abū al-Faḍl Syihāb al-Dīn al-Sayyid 

Maḥmūd al-Alūsī al-Baghdādī, Rūḥ Ma‘ānī fī Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm 

wa al-Sab‘ al-Maṡānī, juz 5, (Beirut: Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.), 23. 
30Nama lengkapnya Muḥammad ‘Alī bin  Muḥammad bin 

‘Abdillāh  al-Syaukānī. Seorang mujtahid, hakim dan ulama kelompok 

syi’ah Zayidiyah. Al-Syaukānī lahir dan wafat di Sana’a Yaman. Iyāzī, 

al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 2, 913.  
31Muḥammad ‘Alī bin  Muḥammad al-Syaukānī, Fatḥ al-Qadīr 

al-Jāmi‘ baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah min ‘Ilm al-Tafsīr, 

(Beirut: Dar Al-Marefah, 2007), 295. 



   

122 

Perbedaan penafsiran kata qawwām juga ditemukan di 

masa modern. Rasyīd Riḍā (w.1354 H/1935 M)32 menafsirkan 

kata qawwām sebagai al-qiyām ‘alā al-nisā bi al-ḥiyāmah wa al-

ri‘yah wa al-wilāyah wa al-kifāyah, yaitu peran suami dalam 

menjaga, melindungi, mengasihi dan memberikan kemaslahatan 

untuk istri.33 Ibnu ‘Āsyūr (w.1393 H/1973 M)34 menafsirkan 

secara lebih spesifik berupa qiyām al-ḥifẓi wa al-difā‘ wa qiyām 

al-iktisāb wa al-intāj al-mālī, yakni peran penjagaan dan 

pembelaan suami atas istri serta bekerja dan menghasilkan harta. 

Ini semua terkandung dalam kata qawwām sebagai perumpamaan 

guna menyebutkan keseriusan suami atas urusan istrinya. Itu 

merupakan tugas suami, karena Ibnu ‘Āsyūr memahami kata al-

rijāl sebagai jenis kelamin laki-laki.35  

                                                           
32Nama lengkapnya Muḥammad Rasyīd bin ‘Alī Riḍā bin  

Muḥammad al-Baghdadī. Termasuk pendiri Majalah al-Manar, seorang 

pembaharu Islam, ulama dalam bidang tafsir, hadis, sastra dan sejarah. 

Riḍā dilahirkan di Qalamoun  kota tepi laut Mediterania Tripoli Libya 

tahun 1282 H/1865 M. Wafat tahun 1354 H/1935 M di Mesir dalam 

perjalanan dari Suez ke Kairo. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 3, 1129-1130. 
33Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 5, (Kairo: al-

Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990), 67. 
34Nama lengkapnya Muḥammad al-Ṭāhir bin ‘Āsyūr (1296-

1393 H/1878-1973 M). Mufasir asal Tunisia yang menjadi mufti mazhab 

Maliki di Mesir, sastrawan, pendakwah dan aktifis agama di Tunisia dan 

Mesir. Ibnu ‘Āsyūr juga tergabung dalam organisasi keilmuan di 

Tunisia, Mesir dan Suriah. Ibnu ‘Āsyūr dilahirkan dan wafat di Tunisia. 

Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 359. 
35Muḥammad Ṭāhir bin ‘Āsyūr, Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, 

juz 5, (Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 1984), 38. 



 

  123 

 Al-Syinqiṭī (w.1393 H/1973 M)36 menafsirakn qawwām 

sebagai bentuk keunggulan laki-laki dan kelemahan perempuan. 

Oleh sebab itu, yang kuat menjadi pemberi nafkah (al-munfiq 

mālahu), dan yang diberi nafkah adalah sosok yang memiliki 

kekurangan, sehingga menuntut adanya ketundukan kepada 

pemberi nafkah (al-munfiq mālahu mutaraqib li al-naqṣ dā’iman, 

jabr li naqṣah). Lebih lanjut al-Syinqiṭī mengatakan ayat ini 

sebagai bukti kekurangan perempuan dibandingkan laki-laki dari 

segi penciptaan dan sifatnya (żukūrah syaraf wa kamāl wa unṡā 

naqṣ ṭabī‘ī khalqī).37  

Penjelasan al-Syinqiṭī menunjukkan di masa modern juga 

ditemukan penafsiran yang mendiskriminasikan perempuan 

dengan menjadikan pemberian nafkah oleh suami kepada istri 

sebagai dalih kelemahan istri atau perempuan. Padahal jika 

merujuk Ibnu ‘Āsyūr dan Rasyīd Riḍā, pemberian nafkah 

merupakan bentuk perlindungan dan perhatian suami kepada istri 

bukan seperti anggapan al-Syinqiṭī sebgai bentuk kelemahan 

perempuan dan menuntut ketundukan perempuan. Perubahan 

                                                           
36Nama lengkapnya Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-

Mukhtār al-Jaknī al-Syinqiṭī. Lahir di Syinqit  Mauritania Afrika tahun 

1321 H/1907 M. Al-Syinqiṭī tinggal di Saudi Arabia dan wafat di 

Makkah tahun 1393 H/1973 M. Al-Syinqiṭī. Mengikuti mazhab Maliki 

dan condong pada pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muḥammad bin ‘Abd 

al-Wahhāb. Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 

203. 
37Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār al-Jaknī al-

Syinqiṭī, Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ Al-Qur’ān bi Al-Qur’ān, juz 1, 

(Makkah: Dār ‘Ālam al-Fawā’id, t.t.), 186, 363.  



   

124 

penafsiran kata qawwām di masa modern pun ada yang 

memberikan pengaruh positif dan negatif dalam kaitannya 

membangun relasi suami-istri secara seimbang. Berikut ini 

penulis sajikan tabel bentuk perubahan penafsiran suami sebagai 

qawwām dan distingsi makna dari masing-masing perubahan 

penafsiran tersebut:  

Tabel 3.1  

Perubahan Penafsiran Ayat 

al-Rijālu Qawwāmūna ‘alā al-Nisā’  

 

ABAD MUFASIR PENAFSIRAN DISTINGSI MAKNA 

4 H Al-Ṭabarī 

(w. 310 H/923 M) 

Mendidik dan bertanggung 

jawab atas istri  

 

Peran suami 

5 H Al-Māwardī 

(w. 450 H/1058 M)  

Mendidik dan bertanggung 

jawab atas istri 

Peran suami 

6 H Al-Baghawī  

(w. 516 H/1122 M) 

Menguasai istri, mendidik, 

mengatur dan 

memberikan 

kemaslahatan  

 

Peran dan otoritas 

suami 

Al-Zamakhsyarī 

(w. 538 H/1144 

M) 

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

Otoritas Suami 

Ibnu ‘Aṭiyah (w. 

542 H/1147 M) 

Mengurus, menjaga 

sungguh-sungguh dan 

berkuasa penuh atas 

istri 

Peran dan otoritas 

suami 

7 H Al-Rāzī  

(w. 606 H/1210 M) 

Bentuk organisasi. 

Mengurus, 

memperhatikan dan 

menjaga istri menjadi 

Relasi suami-istri 

egaliter 



 

  125 

tugas suami bukan 

keunggulan suami atas 

istri 

Al-Qurṭubī  

(w. 671 H/1273 M) 

Menjaga menguasai istri 

secara total sesuai 

kehendak suami, suami 

bisa mengatur 

perempuan dan 

melarangnya keluar 

dari rumah 

Otoritas suami 

Al-Baiḍāwī  

(w. 685 H/1286 M)  

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

Otoritas suami 

8 H Al-Nasafī  

(w. 710 H/1310 M) 

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

Otoritas suami  

Abū Ḥayyān  

(w. 745 H/1344 M) 

Al-rijāl berarti rujūlah, 

kemampuan menjaga, 

melindungi dan 

kekuatan dalam 

menjalankan pekerjaan 

dengan baik, bukan 

jenis kelamin (laki-

laki). Adapun kata 

qawwām berarti 

mengurus dan menjaga 

sesuatu 

Relasi suami-istri yang 

terbuka 

Ibnu Kaṡīr  

(w. 774 H/1372 M)  

Pemimpin, penguasa, 

hakim dan pendidik 

saat istri melakukan 

penyimpangan dan 

laki-laki lebih utama 

dan lebih baik daripada 

perempuan 

Otoritas dan 

superioritas suami 

9 H Al-Biqā‘ī  Memerintah dan melarang Otoritas suami 



   

126 

(w. 885 H/1480 M)  istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

10 H Al-Suyūṭī   

(w. 911 H/-1505 

M) 

Mendidik dan mengambil 

tanggung jawab istri 

Peran suami 

Abū Su‘ūd  

(w. 982 H/1574 M) 

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

Otoritas suami 

13 H Al-Syaukānī  

(w. 1250 H/1834 

M) 

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

penanggungan suami atas 

kebutuhan istri, baik 

nafkah, pakaian dan 

rumah 

Peran dan otoritas 

suami 

Al-Alūsī  

(w. 1270 H/1854 

M)  

Memerintah dan melarang 

istri, seperti penguasa 

dan rakyat 

otoritas suami 

14 H Rasyīd Riḍā   

(1354 H/1935 M)  

Menjaga, melindungi, 

mengasihi dan 

memberikan 

kemaslahatan untuk 

istri. 

Peran suami 

Ibnu ‘Asyūr  

(w. 1393 H/1973 

M)  

Menjaga, membela  istri 

serta bekerja dan 

menghasilkan harta 

Peran suami 

Al-Syinqiṭī  

(w. 1393 H/1973 

M)  

Keunggulan laki-laki dan 

kelemahan  perempuan  

segi penciptaan dan 

sifatnya, sehingga yang 

kuat menjadi pemberi 

nafkah dan yang diberi 

nafkah adalah sosok 

yang memiliki 

kekurangan dan harus 

Otoritas dan 

superioritas suami 



 

  127 

tunduk kepada pemberi 

nafkah.  

 

Berdasarkan tabel 3.1 terlihat ada enam bentuk perubahan 

penafsiran ayat yang menyebut suami sebagai qawwām pada 

rentang abad 4-14 H. Pertama adalah peran suami, dengan rincian 

mendidik, mengambil tanggung jawab istri, melindungi, memberi 

nafkah, kemaslahatan dan bekerja. Perubahan kedua, peran suami 

tersebut disertai penguasaan atau otoritas suami atas istrinya. 

Ketiga, penafsiran berubah hanya pada menunjuk otoritas suami 

atas istri secara mengikat berupa perintah dan melarang istri.  

Perubahan penafsiran keempat berupa bentuk relasi 

suami-istri yang egaliter, karena qawwām merupakan tanggung 

jawab suami atas istrinya, bukan keunggulan suami di atas 

istrinya. Kelima, berubah menjadi bentuk relasi suami-istri yang 

terbuka, dalam arti istri dapat menjadi qawwām bagi suaminya, 

karena kata rijāl ditafsirkan sebagai kemampuan melindungi dan 

bekerja dengan baik, bukan pada jenis kelamin (laki-laki). 

Perubahan keenam mengarah pada otoritas disertai superioritas 

suami atas istrinya, karena kata qawwām berarti kedudukan suami 

sebagai hakim dan pemimpin istri dengan disertai penegasan 

keunggulan laki-laki dibandingkan perempuan. 

Enam perubahan penafsiran atas kata qawwām 

menunjukkan adanya empat perbedaan konsep relasi suami-istri 

yang dipahami para mufasir abad IV-XIV H. Pertama, pola relasi 



   

128 

suami-istri yang menempatkan suami sebagai orang yang 

berkuasa, sedangkan istri adalah orang yang berada dalam 

kekuasaan suami. Ini pemahaman mayoritas mufasir.  

Pola pertama ini terlihat dari penafsiran mayoritas mufasir 

yang mengarah pada bentuk peran suami yang disertai dengan 

otoritas, otoritas suami dan superioritas suami atas istri. Jika 

dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang dirumuskan Dawson 

Scanzoni dan John Scanzoni, maka pemahaman mayoritas 

mufasir tersebut masuk dalam pola relasi suami-istri owner-

property yang berarti suami sebagai pemilik istri, sedangkan istri 

merupakan properti suami, istri tidak memiliki daya apapun. 

Pola relasi suami-istri kedua adalah relasi suami-istri yang 

menempatkan suami sebagai penanggungjawab istri, sebagaimana 

terlihat dari penafsiran sebagian mufasir yang menekankan peran 

suami. Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang 

dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka 

pemahaman ini termasuk pola relasi suami-istri head-complement 

(istri pelengkap suami) 

Hal ini dikarenakan penafsiran yang menunjuk pada peran 

suami atas istri tidak menekankan kedudukan suami sebagai 

penguasa mutlak seperti pemahaman pertama, melainkan 

menekankan aspek tugas dan fungsi suami, sehingga sudah 

mengakomodir peran istri, tetapi tugas utama masih berada pada 

suami, tidak pada istri. Di sinilah terlihat keberadaan suami masih 

dominan, meskipun sudah mengakomodir keberadaan istri. 



 

  129 

Pola ketiga yang dipahami dari perubahan penafsiran kata 

qawwām adalah pola relasi suami-istri sebagai mitra yang setara, 

tetapi tetap memposisikan suami sebagai orang yang bertanggung 

jawab atas istrinya. Pola ini terlihat dari penafsiran al-Rāzī yang 

menekankan relasi suami-istri sebagai bentuk organisasi yang 

meniscayakan tidak adanya perbedaan kedudukan antara suami-

istri, karena keduanya saling melengkapi dan memiliki peran. 

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang 

dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka pola 

relasi suami-istri yang dipahami dari penafsiran al-Rāzī lebih 

mengarah pada pola relasi senior-junior partner, karena meskipun 

relasi suami-istri sudah lebih terbuka dan menempatkan suami-

istri sebagai mitra, tetapi suami masih dinilai lebih senior dari sisi 

umur dan tanggung jawab yang lebih tinggi. Sebagaimana dalam 

sebuah organisasi tanggung jawab seorang ketua lebih besar dari 

para pengurus dan anggotanya. 

Adapun pola keempat yang dapat dipahami dari 

perubahan penafsiran kata qawwām adalah pola relasi suami-istri 

yang terbuka/egaliter. Ini terlihat dari penafsiran Abū Ḥayyan 

yang memahami tugas qawwām tidak hanya bagi suami, tetapi 

juga bagi istri yang mampu memberikan perlindungan dan bekerja 

dengan baik. 

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang 

dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka pola 

relasi suami-istri yang dipahami dari penafsiran Abū Ḥayyan 



   

130 

termasuk pola relasi suami-istri equal partner karena adanya 

kesamaan dalam menempatkan suami dan istri setara, seimbang 

dan tidak ada posisi yang lebih rendah dan lebih tinggi.  

 

2. Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum 

Kata ḥarṡun dalam ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum 

ditafsirkan oleh al-Ṭabarī dan al-Māwardī sebagai tempat 

penyemaian anak (muzdara‘ awlādikum).38 Al-Baghawī 

menafsirkan kata ḥarṡun sebagai tempat tumbuhnya anak 

(manbatun li al-walad). Al-Baghawī menambahkan penyebutan 

perempuan sebagai ḥarṡun menjadi dalil taḥrīm al-idbār, yakni 

larangan mendatangi perempuan selain di alat reproduksi.39   

Perbedaan penafsiran al-Baghawī dibandingkan al-Ṭabarī 

dan al-Māwardī terletak pada konsekuensi hukum yang 

diungkapkan al-Baghawī terkait penyebutan perempuan sebagai 

ḥarṡun, yang hal tersebut tidak dijelaskan al-Ṭabarī dan al-

Māwardī. Ini menunjukkan pada abad 6 H mulai ada pergeseran 

penafsiran yang mengarah pada konsekuensi hukum dalam 

kaitannya hubungan suami-istri. Berbeda dari abad 4 dan 5 yang 

hanya berkaitan dengan perumpamaan perempuan sebagai tempat 

lahirnya anak, seperti penafsiran al-Ṭabarī dan al-Māwardī. 

                                                           
38Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 3, 745. Al-Māwardī, Al-Nukat 

wa al-‘Uyūn, juz 1, 284. 
39Al-Baghawī, Ma‘ālim al-Tanzīl, juz 1, 260. 



 

  131 

Pada abad 6 H juga mulai ada penjelasan bahwa 

kedudukan perempuan sebagai ḥarṡun merupakan bentuk tasybīh 

(perumpamaan), sebagaimana dijelaskan al-Zamakhsyarī bahwa 

perempuan atau istri diserupakan sebagai ḥarṡun merupakan 

tasybīh karena rahim perempuan menerima benih berupa sperma 

(tasybīh lima yulqā fī arḥāmihinna min al-nuṭfi bi al-bużūr).40 

Ibnu ‘Aṭiyah menafsirkan ḥarṡun sebagai perumpamaan istri 

dengan bumi yang menjadi tempat persemaian anak (muzara‘ al-

żuriyah), sehingga dilarang mendatangi perempuan bukan pada 

alat reproduksi (al-ibāḥah lam taqa‘ illā fī al-farji 

khāṣah).41Penafsiran Ibnu ‘Aṭiyah tampaknya menggabungkan 

penafsiran al-Baghawī  dan al-Zamakhsyarī. 

Pada abad 7 H, al-Qurṭubī42 menafsirkan kata ḥarṡun 

sama dengan Ibnu ‘Aṭiyah, yakni perumpamaan istri dengan 

ladang sehingga memberikan konsekuensi hukum mendatangi 

perempuan hanya diperbolehkan pada alat reproduksi. Di abad 7 

H masih ditemukan penafsiran kata ḥarṡun sebagai istri seperti 

ladang yang menerima benih, tanpa ada konsekuensi hukum. Hal 

ini terlihat dari penjelasan al-Rāzī43 dan al-Baiḍāwī44  

                                                           
40Al-Zamakhsarī, al-Kasyāf, Juz 1, 434. 
41Ibnu ‘Aṭiyah, al-Muḥarar al-Wajīz, juz 1, 299. 
42Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān, juz 4, 7. 
43Al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghaib, juz 6, 75. 
44Al-Baiḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, juz 1, 139. 



   

132 

Pada abad 8 H ditemukan perubahan penafsiran kata 

ḥarṡun, dimulai oleh al-Nasafī,45 lalu Abū Ḥayyān,46  keduanya 

menjelaskan bentuk perumpamaan istri dengan ladang, 

mengandung tujuan utama berupa mencari keturunan (ṭalab al-

nasl la li al-farṡ), sehingga hubungan seksual tidak hanya untuk 

menyalurkan hawa nafsu saja, tetapi didasari dengan tujuan utama 

(al-gharḍ al-aṣīl) berupa mencari keturunan. Selain itu, Abū 

Ḥayyān juga menjelaskan kata ḥarṡun diumpamakan hubungan 

suami istri, rahim diserupakan bumi/tanah dan anak diserupakan 

dengan tanaman.   

Penafsiran al-Nasafī dan Abū Ḥayyān memberikan 

pemahaman tentang motivasi hubungan suami istri, bahwa 

hubungan suami-istri bukan semata-mata karena hawa nafsu, 

bukan juga diarahkan pada eksploitasi seksual terhadap salah satu 

pasangan, melainkan harus didasari niat baik, salah satunya 

mencari keturunan. Penafsiran Abū Ḥayyān merupakan perubahan 

penafsiran ketiga, dari yang sebelumnya bermakna istri sebagai 

ladang dan konsekuensi hukum berhubungan suami-istri harus 

pada alat reproduksi. 

Namun pasca Abū Ḥayyān, para mufasir seperti Ibnu 

Kaṡīr,47 al-Suyūṭī,48 al-Syaukānī49 dan al-Alūsī50 kembali 

                                                           
45Al-Nasafī, Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl, juz 1, 

185-186. 
46Abu Ḥayyan, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 2, 180. 
47Ibnu Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 2, 305. 



 

  133 

menafsirkan kata ḥarṡun sebagai perumpamaan istri dengan 

ladang (maḥal zar‘ikum) dan kewajiban mendatangi istri pada alat 

reproduksinya (lam taqa‘ illa fī al-farji khāṣah). Berbeda dengan 

para mufasir tersebut, al-Biqā‘ī memiliki penafsiran sama dengan 

Abū Ḥayyān, yakni perumpamaan istri dengan ladang 

menunjukkan bahwa tujuan utama hubungan suami-istri adalah 

untuk memperoleh keturunan.51Abū Su‘ūd,52 mufasir abad 10 H 

kembali menafsirkan kata ḥarṡun sebatas perumpamaan istri 

dengan ladang sebagaimana penafsiran yang muncul di abad 4 H 

oleh al-Ṭabarī. 

Pada abad 14 H, tiga bentuk perubahan penafsiran kata 

ḥarṡun kembali muncul. Misalnya Rasyīd Riḍā memahami kata 

ḥarṡun sebagai kiasan untuk menjelaskan salah satu fitrah dari 

hubungan suami-istri adalah mencari keturunan.53Penafsiran ini 

senada dengan Abū Ḥayyān dan al-Biqā‘ī. Ibnu ‘Āsyūr justru 

kembali memahami kata ḥarṡun sebagai perumpamaan 

perempuan seperti ladang sebagai peran mengandung anak, tanpa 

menjelaskan konsekuensi hukum apapun.54 Sedangkan al-Syinqiṭī 

mengarahkan penafsirannya pada konsekuensi hukum hubungan 

                                                                                                                
48Al-Maḥalī dan al-Suyūṭī, Tafsīr al-Jalālain, juz 1, 52. 
49Al-Syaukānī, Fatḥ al-Qadīr, 145-146. 
50Al-Alūsī al-Baghdādī, Rūḥ Ma‘ānī, juz 2, 124. 
51Al-Biqā‘ī, Naẓm al-Durar, 3, 279-280. 
52Abū Su‘ūd, Irsyād al-‘Aql al-Salīm, juz 1, 347. 
53Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, 361-362.  
54Ibnu ‘Āsyūr, al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 2, 371. 



   

134 

suami-istri pada alat reproduksi.55Keberadaan tiga penafsiran 

tersebut dalam rentang abad 4-14 H dapat dilihat juga pada tabel 

berikut ini: 

Tabel 3.2  

Perubahan Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum 

 

ABAD MUFASIR PENAFSIRAN DISTINGSI MAKNA 

4 H Al-Ṭabarī 

(w. 310 H/923 M) 

Istri sebagai tempat 

penyemaian anak 

Istri mengandung anak 

5 H Al-Māwardī 

(w. 450 H/1058 

M)  

Istri sebagai tempat 

penyemaian anak 

Istri mengandung anak 

6 H Al-Baghawī (w. 

516 H/1122 

M) 

Istri tempat tumbuh anak. 

Terlarang mendatangi 

istri di selain alat 

reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri  

Al-Zamakhsyarī 

(w. 538 

H/1144 M) 

seperti ladang, rahim 

menerima benih 

sperma 

Istri mengandung anak 

Ibnu ‘Aṭiyah (w. 

542 H/1147 

M) 

Istri tempat tumbuh anak. 

Terlarang mendatangi 

istri di selain alat 

reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

7 H Al-Rāzī (w. 606 

H/1210 M) 

Istri seperti ladang yang 

menerima benih 

sperma di dalam rahim 

Istri mengandung anak 

Al-Qurṭubī (w. 

671 H/1273 

M) 

Perumpamaan istri 

dengan ladang, 

sehingga dilarang 

mendatangi 

perempuan bukan 

pada alat reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

                                                           
55Al-Syinqiṭī, Aḍwā’ al-Bayān, juz 1, 173. 



 

  135 

Al-Baiḍāwī (w. 

685 H/1286 

M)  

Istri seperti ladang yang 

menerima benih 

sperma di dalam rahim 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

8 H Al-Nasafī (w. 710 

H/1310 M) 

Istri seperti ladang, 

menunjukkan tujuan 

utama hubungan 

seksual mencari 

keturunan, tidak hanya 

untuk menyalurkan 

keinginan hawa nafsu 

Motivasi hubungan 

seksual suami-istri  

Abū Ḥayyān (w. 

745 H/1344 

M) 

Istri seperti ladang, 

menunjukkan tujuan 

utama hubungan 

seksual mencari 

keturunan, tidak hanya 

untuk menyalurkan 

keinginan hawa nafsu 

Motivasi hubungan 

seksual suami-istri  

Ibnu Kaṡīr (w. 

774 H/1372 

M)  

Perumpamaan istri 

dengan ladang, 

sehingga dilarang 

mendatangi 

perempuan bukan 

pada alat reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

9 H Al-Biqā‘ī (w. 885 

H/1480 M)  

Perumpamaan istri 

dengan ladang, 

menunjukkan tujuan 

utama hubungan 

seksual  mencari 

keturunan, tidak hanya 

menyalurkan 

kebutuhan seksual saja 

Motivasi hubungan 

seksual suami-istri  

10 H Al-Suyūṭī  (w. 

911 H/-1505 

M) 

Perumpamaan istri 

dengan ladang, 

sehingga wajib 

mendatangi istri pada 

alat reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

Abū Su‘ūd (w. 

982 H/1574 

M) 

Istri seperti ladang yang 

menerima benih 

sperma di dalam rahim 

Istri mengandung anak 



   

136 

13 H Al-Syaukānī (w. 

1250 H/1834 

M) 

Perumpamaan istri 

dengan ladang, 

sehingga wajib 

mendatangi istri pada 

alat reproduksi 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

Al-Alūsī (w. 1270 

H/1854 M)  

Istri seperti ladang yang 

menerima benih 

sperma di dalam rahim 

Istri mengandung anak 

14 H Rasyīd Riḍā  

(1354 H/1935 

M)  

Perumpamaan istri 

dengan ladang untuk 

menunjukkan fungsi 

pernikahan sebagai 

salah satu menjaga 

kehidupan atau 

keturunan 

Motivasi hubungan 

seksual suami-istri  

Ibnu ‘Asyūr (w. 

1393 H/1973 

M)  

Perumpamaan istri 

dengan ladang 

menunjukkan peran 

istri mengandung 

keturunan. 

Istri mengandung anak   

Al-Syinqiṭī (w. 

1393 H/1973 

M)  

Perumpamaan istri 

dengan ladang dan 

larangan berhubungan 

suami-istri tidak pada 

alat reproduksi. 

Etika hubungan seksual 

suami-istri 

 

Tabel 3.2 menunjukkan penafsiran para mufasir terhadap 

kata ḥarṡun pada abad 4-14 H sebenarnya memiliki kesamaan 

yakni perumpamaan istri sebagai ladang. Perbedaannya terletak 

pada muatan hukum dari makna ladang tersebut, dalam hal ini ada 

tiga distingsi maknanya. Pertama, mufasir hanya memaknai kata 

ḥarṡun sebagai istri yang menjadi tempat mengandung anak atau 

menerima sperma. Kedua, berubah menjadi konsekuensi hukum 

berhubungan suami-istri hanya diperbolehkan pada alat 



 

  137 

reproduksi. Perubahan ketiga menjadi motivasi berhubungan 

suami-istri sebagai cara memperoleh keturunan, bukan semata-

mata karena nafsu.  

Tiga perubahan penafsiran kata ḥarṡun dalam rentang 

abad IV-XIV H di atas menunjukkan adanya pembagian                                        

peran dan kesamaan peran antara suami dan istri dalam konteks 

relasi suami-istri, bukan dalam hal kedudukan suami dan istri. 

Pembagian peran terlihat dari makna kata ḥarṡun sebagai istri 

yang mengandung anak. Ini artinya istri mempunyai peran 

bertanggung jawab mengandung anak. Lalu di mana peran 

suami?. 

Peran suami terdapat pada sūrah al-Baqarah ayat 23356 

yang menjelaskan kewajiban suami memberikan makanan dan 

pakaian (fasilitas/kebutuhan) istri dan anaknya, bahkan saat istri 

mempunyai menjalankan tanggung jawabnya memberikan ASI 

bagi anak mereka, maka suami pun mempunyai tanggung jawab 

memberikan fasilitas pendukung terhadap keberhasilan pemberian 

ASI tersebut. Dengan demikian, terlihat penafsiran kata ḥarṡun 

menginformasikan adanya pembagian peran antara suami-istri 

                                                           
وَالْوَالِدَاتُ يُ رْضِعْنَ أوَْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أرَاَدَ أَنْ يتُِمَّ الرَّضَ اعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رزِْقُ هُنَّ 56

لِكَ فَِِنْ  مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَ وكَِسْوَتُ هُنَّ باِلْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَ فْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا 
هُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَ  مْتُمْ عُوا أوَْلَادكَُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّ إِنْ أرََدْتُُْ أَنْ تَسْتَ رْضِ أرَاَدَا فِصَالًا عَنْ تَ راَضٍ مِن ْ

( 233ة: البقر مَا آتَ يْتُمْ باِلْمَعْرُوفِ وَات َّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بماَ تَ عْمَلُونَ بَصِيٌر )  
 



   

138 

dalam rumah tangga terkait hal-hal yang keduanya tidak bisa 

saling bertukar peran.  

Peran istri berupa mengandung anak dan memberikan 

ASI tidak bisa digantikan oleh suami. Begitu juga peran suami 

memberikan kebutuhan istri dan anaknya juga tidak mungkin 

dibebankan pada istri yang sedang menjalani peran 

keperempuanannya, karena akan terjadi ketidakadilan bagi istri, 

karena adanya peran ganda yang harus ditanggung istri. 

Oleh karena itu, jika dikaitkan dengan pola relasi suami-

istri yang dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka 

penafsiran kata ḥarṡun yang mengarah pada pembagian peran bisa 

dikatakan sebagai perwujudan dari pola relasi suami-istri equal 

partner, karena ketika suami-istri menjalankan peran yang tidak 

bisa ditukar secara baik dan adil, itu sesuai dengan spirit relasi 

equal partner.   

Adapun kesamaan peran suami-dan istri dalam konteks 

relasi suami-istri yang tersirat dari penafsiran kata ḥarṡun terlihat 

dari penjelasan para mufasir yang mengarah pada etika dan 

motivasi hubungan seksual suami-istri, yang berarti masing-

masing dari suami dan istri harus mematuhi etika hubungan 

seksual tersebut dan memahami motivasi hubungan seksual.  

Jika dikaitkan dengan pola relasi suami-istri yang 

dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni, maka 

penafsiran kata ḥarṡun yang mengarah pada etika dan motivasi 



 

  139 

hubungan seksual suami-istri mengisyaratkan adanya pola relasi 

suami-istri equal partner karena penafsiran tersebut menunjukkan 

bahwa masing-masing dari suami-istri punya tanggung jawab dan 

peran yang sama dalam hal etika dan motivasi hubungan seksual. 

Tidak dibenarkan jika salah satu dari suami-istri tidak 

mematuhi etika atau memiliki motivasi yang salah dalam 

melakukan hubungan seksual. Ini menunjukkan penafsiran kata 

ḥarṡun juga secara tidak langsung melindungi tiap pasangan 

khususnya istri/perempuan dari tindakan eksploitasi seksual. 

Oleh karena itu, tidak tepat jika ayat nisā’ukum ḥarṡun 

lakum dijadikan dalil pembenaran perilaku sewenang-wenang 

suami kepada istrinya dalam urusan hubungan seksual. 

Dikarenakan spirit makna ayat tersebut tidak membenarkan 

perilaku sewenang-wenang dan menyimpang dalam hubungan 

seksual suami-istri. 

3. Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum Wa 

Antum Libāsun Lahunna 

Bentuk relasi suami-istri yang ketiga diungkapkan Al-

Qur’an dengan redaksi libās. Suami dan istri adalah libās bagi 

pasangannya. Menurut al-Ṭabarī kata libās dalam ayat relasi 

suami-istri mempunyai dua makna. Makna pertama adalah suami 

dan istri merupakan pakaian yang menutupi pasangannya. Ketika 

suami-istri tidur dan menanggalkan pakaiannya (li 

takharrudihimā ‘inda al-nawm wa ijtimā‘uhumā fi ṡawbin wāḥid), 

maka masing-masing dari suami dan istri menjadi penutup 



   

140 

pasangannya (inḍimām jasad kulli wāḥid minhumā li ṣāḥibihi). 

Makna kedua adalah suami-istri menjadi penenteram pasangannya 

(sakanun lah).57 

Penafsiran al-Ṭabarī mengandung pengertian kata libās 

menunjuk pada sesuatu yang bersifat fisik dan psikis. Bersifat 

fisik karena kata libās dikaitkan dengan peran suami-istri 

menutupi badan mereka ketika berada di pakaian/penutup yang 

sama. Adapun bersifat psikis karena mengarah pada aspek batin 

berupa ketenteraman yang dirasakan suami-istri kepada masing-

masing pasangannya.  

Al-Māwardī juga menafsirkan kata libās dalam dua arti 

yakni masing-masing dari suami-istri akan membuka dirinya dan 

keduanya menjadi penutup pasangannya seperti baju. Adapun 

makna kedua adalah ketenteraman.58 Penafsiran al-Māwardī sama 

dengan al-Ṭabarī. Dengan demikian tampak penafsiran libās 

secara fisik dan psikis sudah ada sejak abad 4 H sampai 5 H.  

Penafsiran kata libās dalam arti fisik dan psikis masih 

ditemukan di abad 6 H. Misalnya al-Baghawī yang mengutip 

penafsiran serupa dengan al-Ṭabarī. Di samping itu, al-Baghawī 

menambahkan tidak ada ketenteraman yang melebihi 

                                                           
57Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, juz 3, 231-232. 
58Al-Māwardī, Al-Nukat wa al-‘Uyūn, juz 1, 244. 



 

  141 

kententeraman antara suami dan istri (la yaskunu syai’ li syai’ ka 

sukūni aḥadi al-zawjaini ila al-ākhar).59 

Al-Zamakhsyarī yang semasa dengan al-Baghawī juga 

menafsirkan kata libās dalam arti fisik dan juga psikis. Arti fisik 

maksudnya badan suami dan istri saling menutupi dan meliputi 

badan pasangannya  saat keduanya berpelukan. Adapun makna 

psikis berupa ikatan dan interaksi antara suami-istri sehingga 

suami sulit menahan diri dan menjauhi istrinya (al-mukhālaṭah wa 

al-mulābasah qalla ṣabrukum ‘anhunna wa ṣa‘uba ‘alaikum 

ijtinābuhunna). Oleh karena itu, ayat ini menjadi dalil halalnya 

berhubungan suami-istri di malam hari bulan Ramadhan.60  

Ibnu ‘Aṭiyah menjelaskan relasi suami-istri dengan 

ungkapan libās adalah kiasan untuk menunjukkan ketergantungan 

dan kedekatan keduanya (imtizājuhumā wa talāzumuhumā), 

sehingga melekat layaknya baju.61 Berdasarkan penjelasan di atas, 

para mufasir abad 6 H lebih condong memaknai kata libās pada 

makna psikis.  

Al-Rāzī menjelaskan makna libās dalam lima bentuk, 

yakni libās berarti badan suami-istri yang melekat saat berpelukan 

(al-rajul wa al-ma’ah ya‘taniqāni yaḍimmu kulu wāḥid minhumā 

ḥattā yaṣīru kulu wāḥid minhumā ka al-ṡawbi), suami-istri 

                                                           
59Al-Baghawī, Ma‘ālim al-Tanzīl, juz 1, 207. 
60Al-Zamakhsarī, al-Kasyāf, juz 1, 388. 
61Ibnu ‘Aṭiyah, al-Muḥarar al-Wajīz, juz 1, 257. 



   

142 

menjadi penutup pasangannya dari hal-hal yang tidak dihalalkan 

(liyastura ‘ammā lā yaḥillu), suami sebagai libās karena suami 

mengkhususkan dirinya hanya untuk pasangannya dan 

melekatnya badan suami-istri seperti melekatnya pakaian 

(yaḥuṣṣuhā binafsihi kamā yaḥuṣṣu libāsahu binafsihī li an 

yulāqiya kullu badanihī kulla badanihā kamā ya‘maluhu fi al-

libās), menutupi masing-masing pasangan dari keburukan yang 

terjadi di rumah (satruhu bihā ‘an jamī‘i al-mafāsid al-latī taqa‘u 

fī al-bait) dan menutupi masing-masing pasangan dari sesuatu 

yang terlarang untuk dilakukan (al-sātir li al-ākhar fī żālika al-

maḥẓūr).62 Kelima makna ini menunjukkan makna bernuansa fisik 

dari kata libās, tetapi didominasi makna psikis. 

Al-Qurṭubī memiliki penafsiran yang sama dengan al-

Ṭabarī dan al-Māwardī dalam hal makna fisik kata libās, yakni 

badan suami-istri sebagai penutup pasangannya (inḍimām jasad). 

Adapun makna psikis yang diungkapkan al-Qurṭubī berupa 

ketergantungan dan hubungan di antara suami dan istri 

(imtizājihimā wa talāzumihimā).63 Adapun al-Baiḍāwī dan al-

Nasafī memiliki penafsiran yang sama dengan al-Zamakhsyarī 

dalam memaknai libās secara fisik dan psikis, makna fisik yang 

                                                           
62Al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghaib, juz 5, 114. 
63Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān, juz 3, 190. 



 

  143 

dimaksud adalah badan suami dan istri menutupi dan meliputi 

badan pasangannya saat berpelukan.64 

Adapun makna psikis berupa eratnya hubungan dan 

ikatan antara suami-istri, sehingga suami sulit untuk menahan dan 

menjauhi istri (ṣu‘ūbatu ijtinābihinna li kaṡrati al-mukhālaṭah wa 

syiddati al-mulābasah). Al-Baiḍāwī dan al-Nasafī juga 

memahami ayat ini sebagai dalil diperbolehkannya hubungan 

suami-istri di malam hari bulan Ramadhan (sabab al-iḥlāl).65 

Selain itu, al-Nasafī menambahkan penjelasan libās berarti satr 

‘an al-ḥarām, yaitu penutup dari sesuatu yang haram.66 

Ibnu Kaṡīr menafsirkan kata libās sebagai interaksi dan 

kebersamaan sehari-hari suami-istri sampai dengan tidur 

(yukhāliṭu al-ākhara wa yumāsuhu wa yuḍāji‘uhu), sehingga 

wajar ada keringanan berhubungan suami-istri di malam hari 

bulan Ramadhan.67 Secara redaksional penjelasan Ibnu Kaṡīr 

berbeda dengan mufasir sebelumnya, tetapi maknanya sama 

menjelaskan makna fisik kata libās. Abū Ḥayyān dan al-Suyūṭī 

menafsirkan kata libās sebagai kiasan seseorang yang sedang 

berpelukan dan keduanya meliputi lainnya (ya‘taniqāni wa 

yasytamilu kullun minhumā). Ini menjadi petunjuk bahwa suami 

                                                           
64Al-Baiḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, juz 1, 126. 

Al-Nasafī, Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl, juz 1, 161. 
65Al-Baiḍāwī, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, juz 1, 126. 
66Al-Nasafī, Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl, juz 1, 

161. 
67Ibnu Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 2, 194. 



   

144 

dan istri saling membutuhkan satu dengan lainnya (iḥtiyāj kullin 

minhumā).68 Penafsiran ini serupa dengan para mufasir 

sebelumnya seperti al-Zamakhsyarī, al-Baiḍāwī dan al-Nasafī.  

Penafsiran kata libās secara psikis dalam arti hubungan 

erat dan interaksi antar suami-istri, sehingga Allah memberikan 

kebolehan keduanya berhubungan di malam hari bulan Ramadhan 

sebagaimana awalnya disampaikan al-Zamakhsyarī di abad 6 H, 

ternyata terus ada sampai abad 10 H sebagaimana ditemukan 

dalam penafsiran al-Biqā‘ī. 69 

Abū Su‘ūd juga menafsirkan kata libās dalam arti fisik 

dan psikis, yakni sulitnya suami menahan diri dari istri karena 

eratnya hubungan dan interaksi keduanya (su‘ūbatu al-ṣabri li 

syiddati al-mukhālaṭah wa al-mulābasah). Makna lainnya adalah 

saling merangkul dan meliputi di waktu malam (i‘tināqihimā wa 

isytimāli kullin minhumā ‘alā al-ākhar bi al-lail) dan makna 

yamna‘uhu min al-fujūr, yang menjelaskan peran istri sebagai 

libās dalam arti mencegah suami dari keburukan.70  

Al-Syaukānī sebagai mufasir abad 13 H menafsirkan kata 

libās dalam arti fisik, yaitu imtizāji kulli wāḥid minhumā bi al-

ākhar ‘inda al-jimā‘ yang artinya suami dan istri melekat dan 

meliputi pasangannya dalam saat hubungan seksual seperti 

                                                           
68Abu Ḥayyan, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 2, 55-56. Al-Maḥalī 

dan al-Suyūṭī, Tafsīr al-Jalālain, juz 1, 44.  
69Al-Biqā‘ī, Naẓm al-Durar, 3, 78-79. 
70Abū Su‘ūd, Irsyād al-‘Aql al-Salīm, juz 1, 317. 



 

  145 

melekatnya baju.71 Adapun al-Alūsī memiliki penafsiran yang 

sama dengan Abū Su‘ūd, yakni saling merangkul dan meliputi di 

waktu malam (i‘tināqihimā wa isytimāli kullin minhumā ‘alā al-

ākhar bi al-lail) dan yamna‘uhu min al-fujūr, yaitu mencegah 

suami dari keburukan.72  

Pada masa modern, para mufasir mengarahkan penafsiran 

kata libās pada makna psikis saja. Misalnya Rasyīd Riḍā 

mengikuti pendapat al-Zamakhsyarī sebagaimana pilihan gurunya 

yakni Muḥamad ‘Abduh yang menafsirkan sebagai ikatan dan 

interaksi antara suami-istri sehingga bagi suami sulit menjauhi 

istrinya (mulābasah wa mukhālaṭah fa inna ijtinābahunna ‘usrun 

‘alaikum).73 Selanjutnya Ibnu ‘Āsyūr menafsirkan kata libās 

sebagai bentuk kiasan yang digunakan Al-Qur’an dalam arti 

suami-isri saling menaungi dan tidak dapat dipisahkan (mujāmi‘ 

al-iḥāṭah wa al-mulāzamah).74 Adapun al-Syinqiṭī menafsirkan 

bahwa suami-istri saling membutuhkan satu dengan lainnya (li 

ḥājati kullin minhumā).75 Berikut ini tabel yang menjelaskan 

perubahan penafsiran para mufasir atas kata libās beserta distingsi 

maknanya. 

                                                           
71Al-Syaukānī, Fatḥ al-Qadīr, 120. 
72Al-Alūsī al-Baghdādī, Rūḥ Ma‘ānī, juz 2, 95. 
73Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, 176. 
74Ibnu ‘Āsyūr, al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 2, 183. Ibnu ‘Āsyūr, 

al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 14, 306. 
75Al-Syinqiṭī, Aḍwā’ al-Bayān, juz 8, 107. 



   

146 

Tabel 3.3 

Perubahan Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum 

Wa Antum Libāsun Lahunna  

 

ABAD MUFASIR PENAFSIRAN 
DISTINGSI 

MAKNA 

4 H Al-Ṭabarī 

(w. 310 H/923 M) 

 

 

 

 

Suami istri menutupi 

pasangannya, ketika 

tidur dan 

menanggalkan 

pakaiannya. 

Suami-istri menjadi 

penenteram 

pasangannya 

Fisik dan 

psikis 

5 H Al-Māwardī (w. 450 

H/1058 M)  

Suami-istri menjadi 

penutup pasangan saat 

terbuka dan  menjadi 

penenteram 

pasangannya 

Fisik dan 

psikis 

6 H Al-Baghawī (w. 516 

H/1122 M) 

Suami istri menutupi 

pasangannya, ketika 

tidur dan 

menanggalkan 

pakaiannya. 

Suami-istri menjadi 

penenteram 

pasangannya, tidak 

ada ketenteraman  

yang melebihi 

kententeraman antara 

suami istri 

Fisik dan 

psikis 

Al-Zamakhsyarī (w. 

538 H/1144 M) 

Badan suami dan istri Fisik dan 

psikis 



 

  147 

menjadi penutup dan 

meliputi badan 

pasangannya saat 

berpelukan. 

Ikatan dan interaksi 

suami-istri sehingga 

suami sulit menahan 

diri dan menjauhi 

istrinya 

Ibnu ‘Aṭiyah (w. 542 

H/1147 M) 

Ketergantungan dan 

kedekatan suami istri 

sehingga melekat 

layaknya baju 

Psikis 

7 H Al-Rāzī (w. 606 

H/1210 M) 

Badan suami-istri yang 

melekat saat 

berpelukan, menjadi 

penutup pasangannya 

dari hal yang tidak 

dihalalkan, suami 

sebagai libās karena 

suami mengkhususkan 

dirinya hanya untuk 

pasangannya dan 

melekatnya badan 

suami-istri seperti 

melekatnya pakaian, 

menutupi masing-

masing pasangan dari 

keburukan yang 

terjadi di rumah dan 

menutupi masing-

masing pasangan dari 

Fisik dan 

psikis 



   

148 

sesuatu yang terlarang 

untuk dilakukan 

Al-Qurṭubī (w. 671 

H/1273 M) 

Badan suami-istri sebagai 

penutup pasangannya.  

Ketergantungan dan 

hubungan di antara 

suami dan istri 

Fisik dan 

psikis 

Al-Baiḍāwī (w. 685 

H/1286 M)  

Badan suami dan istri 

menjadi penutup dan 

meliputi badan 

pasangannya saat 

berpelukan. 

Eratnya hubungan dan 

ikatan antara suami-

istri sehingga sulit 

untuk menahan dan 

menjauhi istri  

Fisik dan 

Psikis 

8 H Al-Nasafī (w. 710 

H/1310 M) 

Badan suami dan istri 

menjadi penutup dan 

meliputi badan 

pasangannya saat 

berpelukan. 

Eratnya hubungan dan 

ikatan antara suami-

istri sehingga sulit 

untuk menahan dan 

menjauhi istri 

Fisik dan 

Psikis 

Abū Ḥayyān (w. 745 

H/1344 M) 

Kiasan seseorang yang 

sedang berpelukan dan 

keduanya meliputi 

lainnya. Suami dan 

istri saling 

Psikis 



 

  149 

membutuhkan satu 

dengan lainnya 

Ibnu Kaṡīr (w. 774 

H/1372 M)  

Interaksi dan 

kebersamaan sehari-

hari suami-istri sampai 

dengan tidur 

Fisik 

9 H Al-Biqā‘ī (w. 885 

H/1480 M)  

Ikatan dan interaksi 

suami-istri sehingga 

suami sulit menahan 

diri dan menjauhi 

istrinya 

Psikis 

10 H Al-Suyūṭī  (w. 911 H/-

1505 M) 

Kiasan seseorang yang 

sedang berpelukan dan 

keduanya meliputi 

lainnya. Suami dan 

istri saling 

membutuhkan satu 

dengan lainnya 

Psikis 

Abū Su‘ūd (w. 982 

H/1574 M) 

Saling merangkul dan 

meliputi di waktu 

malam. Sulitnya 

suami menahan diri 

dari istri karena 

eratnya hubungan dan 

pergaulan di antara 

keduanya. 

Fisik dan 

psikis 

13 H Al-Syaukānī (w. 1250 

H/1834 M) 

Suami dan istri selalu 

melekat dan meliputi 

pasangannya dalam 

jimā‘ 

Fisik 

Al-Alūsī (w. 1270 

H/1854 M)  

Saling merangkul dan 

meliputi di waktu 

Fisik dan 

psikis 



   

150 

malam dan  mencegah 

suami dari keburukan 

14 H Rasyīd Riḍā  (1354 

H/1935 M)  

Ikatan dan interaksi 

antara suami-istri 

sehingga bagi suami 

sulit menjauhi istrinya 

Psikis 

Ibnu ‘Asyūr (w. 1393 

H/1973 M)  

Suami-istri saling 

menaungi dan tidak 

dapat dipisahkan 

Psikis 

Al-Syinqiṭī (w. 1393 

H/1973 M)  

Suami-istri saling 

membutuhkan satu 

dengan lainnya 

Psikis 

 

Berdasarkan tabel 3.3, terlihat perubahan penafsiran kata 

libās mengarah pada tiga distingsi makna. Pertama, kata libās 

ditafsirkan dalam arti fisik dan psikis, arti fisik seperti berpelukan 

dan badan suami-istri saling menutupi pasangannya. Adapun arti 

psikis, meliputi ketenangan pada pasangannya, saling 

membutuhkan, sulit untuk menjauhi istri dan menutupi pasangan 

dari keburukan. Kedua, penafsiran libās berubah lebih terbatas 

pada makna fisik saja. Terakhir  penafsiran para mufasir berubah 

menjadi makna psikis saja.  

Dalam konteks relasi suami-istri, tiga perubahan 

penafsiran kata libās mengarah pada bentuk relasi suami-istri 

yang setara, karena adanya interaksi kesalingan antara suami-istri. 

Oleh karena itu, penafsiran kata libās menunjukkan adanya pola 



 

  151 

relasi suami-istri yang egaliter, yang dalam istilah Dawson 

Scanzoni dan John Scanzoni disebut dengan equal partner. 

Di sisi lain, makna psikis kata libās berupa sifat suami 

yang tidak dapat menahan diri dan tidak mampu menjauhi istri 

menunjukkan adanya kecenderungan perasaan suami kepada istri. 

Makna psikis ini pertama kali diungkapkan oleh al-Zamakhsyarī 

dengan redaksi qalla ṣabrukum ‘anhunna wa ṣa‘uba ‘alaikum 

ijtinābuhunna, yang kemudian diikuti oleh lima mufasir dari 

berbagai abad berikutnya yakni al-Baiḍāwī, al-Nasafī, al-Biqā‘ī, 

Abū Su‘ūd dan Rasyīd Riḍā yang tergolong mufasir modern. 

Penafsiran kata libās dalam arti suami tidak mampu 

menahan diri atau menjauhi istri tampaknya mengarah pada 

hubungan seksual. Hal ini terlihat dari penjelasan keenam mufasir 

tersebut yang menuturkan sūrah al-Baqarah ayat 187 menjadi dalil 

diperbolehkannya berhubungan suami-istri di malam hari bulan 

Ramadhan. Ini menunjukkan penafsiran tersebut menjelaskan 

ketertarikan suami terhadap istrinya melibatkan komponen 

seksual. 

Dalam kajian psikologi, ketertarikan  (attraction) dapat 

terwujud dalam bentuk komponen seksual maupun kepribadian. 

Ini sejalan dengan konsep romantic relationship yang 

digambarkan dengan beberapa ketertarikan, termasuk di dalamnya 



   

152 

ketertarikan komponen seksual.76 Romantic relationship 

didefinisikan dengan interkasi suka rela yang ditandai dengan 

ekspresi kasih sayang dan harapan akan perilaku seksual.77 

Meskipun demikian, ketertarikan seksual pada hubungan 

romantis tidak selalu mengarah pada perilaku seksual, mengingat 

adanya peran kepribadian, religiusitas dan nilai-nilai budaya. Ini 

berdampak pada ekspresi hubungan romantis yang tidak hanya 

berorientasi pada perilaku seksual, tetapi juga berupa membagi 

waktu antara tanggungjawab menjadi seorang suami, istri dan 

orang tua sebagai salah satu usaha yang dilakukan dalam menjaga 

komitmen,78 karena romantic relationship atau intimate 

relationship menjadikan seseorang perlu untuk selalu berusaha 

saling melengkapi, memberikan perhatian dan kasih sayang pada 

pasangannya.79  

Makna psikis kata libās yang mengarah pada pola 

romantic relationship menunjukkan bahwa pola relasi suami-istri 

sebagai libās tidak hanya berbicara mengenai relasi pembagian 

                                                           
76Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan 

Suami Istri (Studi Fenomenologi terhadap Pasangan Suami Istri dengan 

Status Mahasiswa di kabupaten Krawang), Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan, Vol. 8, No . 10 (2022):131. 
77Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan 

Suami Istri, 127 
78Mevi Yulinda, dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan 

Suami Istri, 131. 
79Putri Sutantri dkk. “Romantic Relationship Suami Istri Beda 

Usia” (Studi Kass di Desa Skasari Kecamatan Kaduhejo Kabupaten 

Pandeglang),” LUGAS Jurnal Komunikasi, Vol. 7 No. 1 (2023): 102.  



 

  153 

tugas atau peran sebagaimana pola relasi suami-istri rumusan 

Dawson Scanzoni dan John Scanzoni. Melainkan juga 

mengungkap pola relasi suami-istri dalam bentuk hubungan 

emosional berupa romantic relationship. Relasi romantic 

relationship menjadi landasan relasi suami-istri dalam 

mewujudkan relasi equal partner. Oleh karena itu pola relasi 

suami-istri dalam kata libās adalah pola relasi romantic 

relationship-equal partner  

Penjelasan di atas juga menunjukkan bahwa relasi 

emosional suami dan istri berupa romantic relationship tidak 

hanya berbicara tentang relasi suami-istri yang mengarah pada 

perilaku seksual, tetapi mencakup juga aspek komitmen suami 

dan istri untuk menjaga ikatan pernikahan dengan mewujudkan 

upaya saling melengkapi, mengasihi dan menjalankan tugas-tugas 

sebagai suami, istri dan orang tua. Dengan demikian, tidak tepat 

jika hubungan emosional tersebut hanya dibatasi pada perilaku 

seksual dan mengabaikan bentuk emosional lainnya berupa saling 

menyayangi, menghargai dan memberikan sakīnah pada 

pasangannya.  

Demikian penjelasan mengenai perubahan penafsiran 

ayat-ayat relasi suami-istri yang terdiri dari suami sebagai 

qawwām bagi istrinya, istri sebagai ḥarṡun bagi suaminya dan 

suami-istri sebagai libās bagi pasangannya. Penjelasan di atas 

menggambarkan dinamika perubahan penafsiran yang berbeda-

beda pada tiap ayatnya. Ayat tentang qawwām sangat dinamis dan 



   

154 

perubahan penafsirannya sangat kompleks. Adapun ayat tentang 

ḥarṡun dan libās relatif lebih sederhana, tetapi perubahan 

penafsiran yang ditemukan pada ayat ḥarṡun dan libās 

menunjukkan adanya perubahan makna yang signifikan. Berikut 

ini akan dijelaskan tiplogi perubahan penafsran pada ketiga ayat 

tersebut. 

Perubahan penafsiran para mufasir atas kata qawwām, 

ḥarṡun dan libās dalam rentang abad IV-XIV H menunjukkan 

adanya berbagai pola relasi suami-istri yang dikenalkan para 

mufasir, mulai dari owner-property, head-complement, senior-

junior partner dan equal partner. Ini artinya empat pola relasi 

suami-istri yan dirumuskan Dawson Scanzoni dan John Scanzoni 

juga terkonfirmasi oleh para mufasir. 

Dari keempat pola tersebut, tampak bahwa pola relasi 

suami-istri equal partner yang paling dominan, karena ditemukan 

di tiap penafiran kata qawwām, ḥarṡun dan libās. Bahkan dalam 

penafsiran kata libās ditemukan pola relasi romantic relationship-

equal partner, yakni relasi suami-istri yang berpusat pada 

hubungan emosional suami-istri yang terekspresikan dalam 

bentuk menjalankan peran secara seimbang. Ini menunjukkan 

bahwa relasi equal partner dibangun di atas pola relasi romantic 

relationship yang baik di antara suami dan istri. Adapun tiga pola 

relasi suami-istri owner-property, head-complement, senior-junior 

partner hanya ditemukan pada penafsiran kata qawwām.  

 



 

  155 

B. Tipologi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-Istri 

Pembahasan sebelumnya telah menggambarkan bentuk 

perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri dalam rentang abad 4-

14 H. Perubahan penafsiran masing-masing ayat relasi suami-istri 

memiliki dinamikanya sendiri. Perubahan penafsiran ayat al-rijālu 

qawwāmūna ‘ala al-nisā’ sangat dinamis, terlihat dari banyaknya 

bentuk perubahan penafsiran ayat tersebut. Telah dijelaskan 

bahwa terdapat enam bentuk perubahan dalam penafsiran ayat al-

rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’. Berbeda dengan perubahan 

penafsiran ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum dan hunna libāsun lakum 

wa antum libāsun lahunna yang dinamikanya tidak terlalu 

variatif, terlihat dari bentuk perubahannya hanya teridri dari tiga 

penafsiran.  

Perubahan makna suatu kata adalah sebuah keniscayaan. 

Hal ini dikarenakan makna kata berkaitan erat dengan bahasa 

yang sangat melekat dengan manusia yang selalu berkaitan 

dengan gerak dan kegiatan manusia. Dengan demikian, kehidupan 

manusia yang terus berubah menjadikan bahasa tersebut ikut 

mengalami perubahan dan tidak statis, dengan arti lain bahasa 

selalu dinamis,80sehingga makna bahasa juga akan dinamis. 

Al-Qur’an sebagai firman Allah nyatanya lahir dalam 

bentuk teks berbahasa Arab yang juga merupakan salah satu 

                                                           
80Abdul Chaer, Linguistik Umum, (Jakarta: Rineka Cipta, 

2014), 53. 



   

156 

bahasa yang digunakan manusia sejak dulu hingga saat ini.81 

Dengan demikian, penafsiran teks/ayat Al-Qur’an juga dapat 

mengalami perubahan sesuai perkembangan gerak kehidupan 

suatu masyarakat.  

Dalam konteks kajian makna kata, ada tipologi bentuk 

perubahan makna. Menurut Chaer, tipologi perubahan makna 

tersebut ada lima, yakni perubahan makna yang sifatnya meluas 

(generalisasi), menyempit (spesialisasi), perubahan total, eufemia 

(penghalusan makna) dan disfemia (pengasaran makna).82 

Perluasan makna artinya ada penambahan makna kata, 

yang awalnya hanya memiliki satu makna saja, kemudian menjadi 

memiliki beberapa makna, atau kata tersebut memiliki makna 

yang lebih banyak dari makna yang dimiliki sebelumnya. 

Sebaliknya, bentuk perubahan makna menyempit berarti makna 

suatu kata berkurang, yang awalnya suatu kata memiliki cakupan 

maka luas kemudian berubah menjadi memiliki makna terbatas. 

Adapun perubahan makna total atau penggantian makna adalah 

suatu kata yang memiliki makna baru yang berbeda dari makna 

                                                           
81Muḥammad Rawwās Qal‘ahjī, Lughah Al-Qurān Lughah al-

‘Arab al-Mukhtārah, (Kairo: Dār al-Nafā’is, t.t.), 8. Amer Khaled 

Tawfiq, “’Alāqah al-Lughah al-‘Arabiyah  fī Al-Qur’ān al-Karīm 

(Dirāsah Taḥlīliyah),” Majalah al-‘Ulūm al-Tarbawiyah wa al-

Insāniyah, Vol. 18 No. 18 (2022): 1.  
82Abdul Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia, 

(Jakarta: Rineka Cipta, 1990), 145. Endang Wijayanti dkk., “Pergeseran 

Makna Kosakata Bahasa Indonesia pada Pengguna Twiter,” Prosiding 

Seminar Nasional Bahasa, Seni, Sastra dan Pengajarannya di era Digital, 

Vol. 1 (2022): 122. 



 

  157 

sebelumnya, meskipun antara makna baru dan lama tetap 

mempunyai keterkaitan.83  

Tipologi perubahan makna eufemia (penghalusan makna) 

dan disfemia (pengasaran makna) berkaitan dengan konsep yang 

dipahami dari perubahan makna meluas, menyempit dan 

perubahan total. Jika perubahan makna melahirkan bentuk makna 

yang lebih halus, lebih sopan dari pada makna sebelumnya, maka 

perubahan makna tersebut diartikan sebagai perubahan eufemia. 

Sebaliknya jika makna baru dari perubahan makna lebih kasar 

atau lebih buruk dari makna awalnya, maka perubahan tersebut 

merupakan disfemia.84 

Eufemia dapat juga disebut ameliorasi karena makna yang 

baru menjadi lebih terhormat, lebih tinggi dan menganung nilai 

yang lebih baik dari makna sebelumnya. Sedangkan disfemia 

masuk kategori peyorasi/penurunan, dikarenakan perubahan 

makna menjadikan suatu maka mengandung makna yang kurang 

baik, kurang bermutu dan kurang menyenangkan daripada makna 

sebelumnya.85 

                                                           
83Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia, 145-147. 

Taufiqurrochman, Leksikologi Bahasa Arab, (Malang: UIN Maliki 

Press, 2018), 83-85. 
84Chaer, Pengantar Semantik Bahasa Indonesia, 148-149. 
85Rahma Salbiah dan Mardjoko Idris, “Jenis-Jenis Makna dan 

Perubahannya,” An-Nahdah Al-‘Arabiyah: Jurnal Bahasa dan Sastra 

Arab, Vol.  2, No. 1 (2022): 54-55. 



   

158 

Lima tipologi perubahan makna tersebut dapat dibedakan 

kembali menjadi dua bentuk perubahan makna. Pertama 

perubahan makna yang berkaitan dengan cakupan makna. Kedua, 

perubahan makna yang berkaitan dengan konsep makna yang 

terkandung dari perubahan makna. Bentuk pertama mencakup 

perluasan, penyempitan dan perubahan total. Sedangkan bentuk 

kedua terdiri dari eufemia dan disfemia. Tipologi perubahan 

makna tersebut berlaku juga dalam perubahan penafsiran ayat-

ayat relasi suami-istri, sebagaimana akan dijelaskan pada 

pembahasan berikut ini. 

 

1. Perubahan Total-Disfemia  

Perubahan total merupakan aspek perubahan makna suatu 

kata yang menunjukkan makna baru dan berbeda dari makna 

sebelumnya, meskipun tetap ada keterkaitan antara makna baru 

dan makna sebelumnya. Adapun disfemia merupakan aspek nilai 

makna baru yang lebih rendah dari makna sebelumnya. Perubahan 

penafsiran ayat relasi suami-istri yang masuk dalam tipologi 

perubahan total-disfemia adalah bentuk relasi suami sebagai 

qawwām yang terdapat dalam sūrah al-Nisā’ ayat 34. Ayat ini 

berisi penjelasan bentuk relasi suami sebagai qawwām. 

Pada mulanya penafsiran kata qawwām di abad 4-5 H 

diartikan sebagai pengurusan suami atas istrinya dalam hal 

mendidik dan menanggung kewajiban istri. Makna kata qawwām 

masih bersifat terbatas (spesialisasi) karena hanya menunjuk 



 

  159 

tanggung jawab dan pengurusan, dan mengandung nilai makna 

yang baik, karena memusatkan pada bentuk tanggung jawab 

suami atas istrinya.  

Pada abad 6-7 H, penafsiran kata qawwām berubah total 

menjadi penguasaan atau otoritas suami atas istri dalam berbagai 

aspek kehidupan. Di sini terlihat adanya perubahan makna total 

dan disfemia, karena penafsiran berbeda total dengan penafsiran 

sebelumnya dan secara nilai makna menurun/lebih buruk, karena 

mengarah pada bentuk superioritas suami dalam bentuk 

penguasaan dan kehendak penuh suami atas istri.      

Pada abad 7-8 H penafsiran berubah pada relasi suami-

istri yang egaliter dan terbuka karena mengenalkan penafsiran 

qawwām sebagai kemampuan, bukan pada gender dan 

menekankan qawwāmnya laki-laki merupakan bentuk organisasi 

yang pada praktiknya suami-istri bisa ikut berperan aktif, tanpa 

adanya perbedaan.  Pada abad ini terjadi perubahan makna secara 

total dan eufemia, mengingat penafsiran ini belum disebutkan di 

abad sebelumnya dan mengandung makna yang lebih baik dari 

makna sebelumnya. 

Meskipun demikian, di abad 8 H juga muncul penafsiran 

dengan perubahan total dan disfemia, yakni memahami kata 

qawwām sebagai hakim, pemimpin dan keniscayaan keutamaan 

suami/laki-laki dibanding istri/perempuan. Penafsiran ini juga 

baru muncul di akhir-akhir abad 8 H dan mengandung makna 



   

160 

yang cenderung lebih rendah dari makna sebelumnya yang sudah 

mengenalkan relasi suami-istri yang terbuka.    

Di abad 9, 10 dan 13 H kembali muncul penafsiran yang 

menekankan aspek pengurusan suami atas istrinya sebagai bentuk 

tanggung jawab. Selain itu, di abad 9, 10 dan 13 H muncul 

kembali penafsiran yang menenekankan otoritas mutlak suami 

atas istri. Artinya terjadi pengulangan penafsiran dengan karakter 

makna spesialisasi dan disfemia, karena mengarah pada makna 

yang terbatas dan mengandung makna yang menurun dari makna 

sebelumnya. 

Pada abad 14 H muncul penafsiran yang menekankan 

kata qawwām sebagai pemberi nafkah, kemaslahatan dan 

perlindungan suami atas istri. Makna ini masih berkaitan dengan 

makna tanggung jawab dan pengurusan seperti dijelaskan pada 

abad 4 H. Di sini terjadi perubahan makna total dan eufemia, 

karena penafsrian tersebut belum dijelaskan mufasir sebelumnya 

dan lebih menekankan tanggung jawab tidak pada otoritas suami, 

sehingga mengandung nilai makna yang lebih baik. 

Namun pada masa berikutnya (masih di abad 14 H) 

muncul penafsiran qawwām sebagai pemberi nafkah, kemuliaan 

suami, kelemahan dan kekurangan istri, sehingga menuntut 

adanya ketundukan istri terhadap suami sebagai pemberi nafkah. 

Dengan demikian, muncul penafsiran yang disfemia, karena nilai 

makna yang dikandung lebih buruk dari sebelumnya.   



 

  161 

Perubahan penafsiran ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-

nisā menggambarkan pergeseran makna spesialisasi menjadi 

makna generalisasi kemudian beralih pada perubahan total. Selain 

itu, perubahan makna tersebut menunjukkan pertarungan antara 

makna eufemia dan disfemia. Perubahan penafsiran ayat al-rijālu 

qawwāmūna ‘ala al-nisā yang awalnya diartikan pengurusan 

suami atas istri berubah menjadi pemberian nafkah suami kepada 

istri disertai penetapan kemuliaan suami atas istrinya dan 

keharusan istri tunduk pada suami karena adanya nafkah dari 

suami. Perubahan ini merupakan tipologi perubahan total. 

Perubahan makna tersebut mengandung nilai makna 

disfemia karena perubahan nilai yang dikandung pada makna baru 

lebih rendah dari sebelumnya. Awalnya nilai makna lama 

menunjukkan tanggung jawab suami atas istri, tetapi berubah 

menjadi nilai penegasan kemuliaan laki-laki dibandingkan istri 

serta adanya kekusaan mutlak suami atas istrinya.  

 

2. Generalisasi-Eufemia 

Tipologi perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri yang 

kedua adalah adanya perubahan makna yang menjadi lebih luas 

dibandingkan makna sebelumnya, yang dinamakan generalisasi 

atau perluasan makna. Perluasan makna tersebut juga 

mengantarkan pada perubahan nilai yang dikandung kata tersebut 

berupa nilai yang lebih baik dan lebih terhormat dibandingkan 

nilai yang dikandung makna sebelumnya, yang disebut eufemia. 



   

162 

Perubahan penafsiran ayat suami-istri yang termasuk 

tipologi generalisasi-eufemia adalah ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum 

yang terdapat dalam sūrah al-Baqarah ayat 223. Ayat ini 

mendeskripsikan bentuk relasi istri sebagai ḥarṡun. Di abad 4 H 

penafsiran kata ḥarṡun hanya berfokus pada peran istri sebagai 

tempat penyemaian/tumbuhnya anak sebagaimana ladang sebagai 

tempat penyemaian benih. Penafsiran ini terus ada di tiap abad 

hingga abad 14 H. 

Meskipun demikian, pada abad 6 H mulai ada perubahan 

penafsiran kata ḥarṡun, yang tidak hanya menjelaskan istri 

diserupakan ladang dalam kaitannya tempat menanam benih 

(anak), tetapi ada penambahan makna berupa konsekuensi hukum 

hubungan seksual harus pada alat reproduksi. Penafsiran ini terus 

ditemukan di abad-abad berikutnya, yakni  abad 7, 8, 9, 13 dan 14 

H. 

Di samping penafsiran yang menyebutkan konsekuensi 

hukum hubungan seksual harus pada alat reproduksi. Ternyata di 

abad 8, 9  dan 14 H ditemukan perubahan penafsiran terhadap 

kata ḥarṡun,yakni perumpamaan istri dengan ladang sebagai 

motivasi dalam hubungan seksual, bahwa hubungan seksual tidak 

semata-mata untuk memenuhi kebutuhan hawa nafsu, melainkan 

harus dengan motivasi tujuan utama berupa mencari keturunan.  

Dengan demikian, terlihat adanya perubahan penafsiran 

kata ḥarṡun, dari yang awalnya hanya perumpamaan istri dengan 

ladang, kemudian berubah menjadi konsekuensi hukum hubungan 



 

  163 

seksual harus pada alat reproduksi, lalu berubah menjadi motivasi 

hubungan seksual sebagai cara memperoleh keturunan dan 

berubah kembali pada makna sebelumnya yakni konsekuensi 

hukum hubungan seksual harus pada alat reproduksi. 

Perubahan makna tersebut menggambarkan adanya 

perluasan makna atau generalisasi, dari yang awalnya tidak 

menyebut konsekuensi hukum, menjadi menyebut konsekuensi 

hukum  dan juga motivasi dalam hubungan seksual. Selain itu, 

perubahan makna yang ada menjadikan lahirnya nilai makna baru 

yang lebih tinggi, lebih baik dan terhormat dalam memposisikan 

istri dan etika dalam hubungan seksual. Oleh karena itu, 

perubahan penafsiran kata ḥarṡun  mengandung nilai makna 

eufemia.  

 

 

3. Spesialisasi-Eufemia  

Tipologi spesialisasi berarti penyempitan makna pada 

suatu kata, makna baru lebih sedikit atau sempit daripada makna 

sebelumnya. Adapun eufemia menunjukkan nilai makna yang 

lebih tinggi atau lebih baik dari nilai makna sebelumnya. 

Perubahan penafsiran ayat relasi suami-istri yang menjelaskan 

suami-istri sebagai libās (al-Baqarah ayat 187) termasuk tipologi 

spesialisasi-eufemia.  

Pada mulanya di abad 4 H ayat hunna libāsun lakum wa 

antum libāsun lahunna ditafsirkan dalam arti fisik dan psikis. 



   

164 

Makna fisik berupa badan suami-istri yang saling menutupi saat 

mereka bersama dan makna psikis berupa ketenteraman. Dua 

makna ini terus ada di abad 5, 6 sampai 7 H. Pada abad 6 dan 10 

H perubahan penafsiran kata libās terjadi berupa pembatasan 

makna psikis berupa ikatan, kedekatan dan sulitnya terpisahkan 

antara suami dan istri. Perubahan ini menunjukkan adanya 

spesialisasi makna dari yang awalnya mencakup makna fisik dan 

psisik, tetapi berubah menjadi makna psikis saja. 

Di abad 8 dan 13 H spesialisasi makna berubah tidak pada 

makna psikis, tetapi menjadi makna fisik berupa badan suami-istri 

yang saling menutupi saat berpelukan dan kebersamaan fisik 

mereka dalam kehidupan sehari-hari sampai dengan tidur. Pada 

abad 9, 10 dan 14 H spesialisasi makna libās berubah lagi menjadi 

makna psikis sebagaimana sebelumnya. Oleh karena itu, 

perubahan penafsiran kata libās disebut sebagai perubahan 

spesialisasi.  

Adapun nilai yang terkandung dari perubahan penafsiran 

kata libās, ada peningkatan yang lebih baik, karena makna psikis 

lebih halus dan sopan dibandingkan ketika dimaknai seara fisik 

yang sangat erat kaitannya dengan aktivitas fisik suami-istri. 

Dengan demikian, nilai pada perubahan penafsiran kata libās 

masuk tipologi eufemia. 

Demikian penjelasan tipologi perubahan penafsiran tiga 

ayat relasi suami-istri. Berdasarkan bentuk perubahan maknanya 

ada yang termasuk dalam perubahan total (kata qawwām), 



 

  165 

generalisasi (kata ḥarṡun) dan spesialisasi (kata libās). Adapun 

dari sisi perubahan nilai yang dikandung, dua penafsiran masuk 

tipologi Eufemia (kata ḥarṡun dan libās) dan satu penafsiran 

masuk disfemia (kata qawwām). 

 

C. Signifikansi Perubahan Penafsiran Ayat Relasi Suami-

Istri 

Perubahan penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri, 

sebagaimana dijelaskan pada pembahasan sebelumnya 

menunjukkan adanya perkembangan dan dinamika di antara para 

mufasir. Perubahan penafsiran tersebut memberikan signifikansi 

positif dalam kaitannya mencari landasan normatif dalam 

membangun pola relasi yang setara antara suami dan istri, serta 

menjadi fakta menarik dalam melihat penafsiran progresif yang 

ditemukan dalam lembaran kitab tafsir. Kedua hal tersebut akan 

dijelaskan berikut ini. 

1. Landasan Membangun Gender Equality dalam 

Keluarga 

Relasi gender dalam konteks keluarga berarti hubungan 

antara laki-laki dan perempuan dalam hal pembagian peran yang 

dijalankan masing-masing anggota dalam struktur keluarga.86 

Adapun istilah gender equality berarti kesetaraan gender sehingga 

                                                           
86Herien Puspitawati, Gender dan Keluarga: Konsep dan 

Realita di Indonesia Edisi Revisi, (Bogor: IPB Press, 2019), 36. 



   

166 

memberikan kesempatan bagi perempuan maupun laki-laki untuk 

memperoleh hak-hak kemanusiaan yang setara dan seimbang.87  

Kesetaraan gender dalam keluarga mencakup empat hal, 

yakni akses, partisipasi, kontrol dan manfaat. Akses berkaitan 

dengan kapasitas anggota keluarga untuk menggunakan sumber 

daya yang dimiliki secara aktif dan produktif. Salah satu 

contohnya memberikan kesempatan yang sama bagi suami dan 

istri untuk melakukan kegiatan sehari-hari sesuai minat dan 

kemampuannya. Partisipasi berkaitan dengan siapa melakukan 

apa. Suami dan istri ikut serta dalam proses pengambilan 

keputusan secara demokratis terkait penggunaan sumber daya 

keluaga. Kontrol berarti suami dan istri memiliki kendali yang 

sama  dalam menggunakan sumber daya keluarga. Misalnya 

suami dan istri bisa memiliki properti atas nama pribadi dan 

keluarga, tetapi tetap dikelola secara kolektif. Adapun aspek 

manfaat dalam kesetaraan gender pada keluarga bermakna semua 

aktivitas keluarga harus mempunyai manfaat yang sama bagi 

seluruh anggota keluarga.88 

Pola relasi gender antara suami-istri secara adil dan setara 

merupakan keharusan, dalam rangka mewujudkan keluarga yang 

                                                           
87Puspitawati, Gender dan Keluarga, 70. 
88Herien Puspitawati dkk., Bunga Rampai Keiraan Gender 

dalam Keluarga, (Bogor: IPB Press, 2019), 62. 



 

  167 

harmonis dan sejahtera.89 Adil gender berarti suatu kondisi yang 

adil untuk perempuan dan laki-laki melalui budaya dan kebijakan 

sehingga menghilangkan hambatan bagi perempuan dan laki-laki 

untuk berperan.90Adil gender juga diartikan sebagai sebuah proses 

memberikan keadilan bagi aki-laki dan perempuan sehingga laki-

laki dan perempuan mendapatkan posisi, peran atau kedudukan 

secara adil.91 

Namun sampai saat ini masih ditemukan relasi yang 

timpang, belum seimbang, baik dalam keluarga maupun 

masyarakat tertentu.92 Ketimpangan atau ketidakadilan gender 

(gender inequlities) adalah struktur atau sistem yang menjadikan 

laki-laki dan perempuan mengalami ketidakadilan, sehingga laki-

laki dan perempuan menjadi korban sistem tersebut. 

Ketidakadilan gender dapat berupa marginalisasi (proses 

peminggiran atau proses pemiskinan), subordinasi (anggapan 

tidak penting dalam pengambilan keputusan), stereotipe 

                                                           
89Abdul Aziz, “Relasi Gender dalam Membentuk Keluarga 

Harmoni (Upaya Membentuk Keluarga Bahagia) ,” Jurnal Harkat: 

Media Komunikasi Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 12, No. 2 

(2017): 35. 
90Puspitawati, Gender dan Keluarga, 70. 
91Siti Azizah dkk., Buku Saku Kontekstualisasi Gender Islam 

dan Budaya, (Makasar: Alauddin University Press, 2016), 17. 
92Puspitawati, Gender dan Keluarga, 36. 



   

168 

(pelabelan negatif), kekerasan (violence) dan beban kerja yang 

lebih banyak (double burden).93 

Oleh karena itu, mewujudkan kesetaraan relasi gender 

dalam keluarga merupakan tugas penting yang harus selalu 

dilakukan oleh seluruh pihak. Strategi malawan ketidakadilan 

gender dapat dilakukan dengan merekonstruksi paradigma, 

pengarusutamaan gender dan penguatan kapasitas perempuan.94 

Rekonstruksi paradigma berarti merubah cara padang masyarakat 

terkait konteks perempuan dan relasi kekuasaan. Pengarusutaman 

gender merupakan kebijakan pemerintah, sebagaiamana dulu 

pernah dilakukan presiden Indonesia Abdurrahman Wahid (Gus 

Dur) dalam instruksi presiden nomor 9 tahun 2009. Adapun 

penguataan kapasitas perempuan ditempuh melalui pemberdayaan 

perempuan sehingga menolong yang lemah dan menjadikan 

perempuan mampu belajar, menggunakan kehaliannya sehingga 

dapat bersaing secara selektif.95 

Menelusuri kembali penafsiran para mufasir terkait ayat-

ayat relasi suami-istri merupakan salah satu cara yang bisa 

dilakukan dalam mengikis ketidakadilan gender dalam keluarga, 

                                                           
93Mansour Fakih, Analisis Gender & Transformasi Sosial, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), 12-13. Fadhila Yonata, Manifestasi 

Gender dalam Buku Ajar, (Yogyakarta: Sulur Putaka, 2020), 15. 
94Luthfi Rahma Halizah dan Ergina Faralita, “Budaya Patriarki 

dan Kesetaraan Gender,” WASAKA HUKUM: Jurnal Informasi & 

Gagasan Hukum, Vol. 11, No. 1 (2023): 25. 
95Luthfi Rahma Halizah dan Ergina Faralita, “Budaya Patriarki 

dan Kesetaraan Gender,” 26. 



 

  169 

karena termasuk bagian dari upaya merekonstruksi paradigma 

relasi suami-istri dengan mengacu khazanah pemikiran Islam 

berupa penafsiran Al-Qur’an. Penafsiran mufasir terhadap ayat-

ayat relasi suami-istri dapat dijadikan pijakan dan motivasi untuk 

mewujudkan relasi suami-istri yang setara dan seimbang. 

Telah diketahui bahwa penafsiran para mufasir atas ayat-

ayat relasi suami-istri di abad 4-14 H tidaklah tunggal dan statis. 

Justru sebaliknya sangat beragam dan dinamis. Pada dinamika 

perubahan tersebut ditemukan penafsiran yang dapat mendukung 

terwujudnya kesetaraan gender dalam keluarga, tetapi juga 

ditemukan penafsiran yang berpotensi dijadikan alat untuk 

melegitimasi ketidakadilan gender dalam keluarga.   

Seperti yang telah disebutkan pada pembahasan 

sebelumnya, penafsiran kata qawwām mengalami perubahan 

hingga enam penafsiran yang berbeda. Dimulai dengan peran 

suami tanpa penyebutan otoritasnya, peran suami yang disertai 

otoritas, otoritas suami secara mutlak, relasi suami-istri yang 

egaliter, relasi suami-istri yang terbuka dan terakhir otoritas 

sekaligus superioritas suami. 

Penafsiran kata ḥarṡun dan libās juga melahirkan variasi 

penafsiran berupa tiga bentuk perubahan yang signifikan. 

Penafsiran kata ḥarṡun mengalami perubahan dari yang awalnya 

dipahami hanya berupa kedudukan istri sebagai tempat 

melahirkan anak, berubah menjadi konsekuensi hukum berupa 

hubungan suami-istri harus diarahkan pada alat reproduksi dan 



   

170 

motivasi hubungan suami istri sebagai usaha memperoleh 

keturunan, bukan semata-mata memenuhi hawa nafsu. Perubahan 

yang membawa makna lebih terhormat dan melindungi istri. 

Adapun perubahan penafsiran kata libās berupa pergeseran dari 

yang awalnya dimaknai secara fisik dan psikis, kemudian 

menyempit menjadi makna fisik dan psikis saja.  

Variasi penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab 

tafsir abad 4-14 H merupakan kekayaan intelektual para ulama 

yang diwariskan pada generasi saat ini. Hal ini memungkinkan 

masyarakat kontemporer saat ini melakukan pemilihan penafsiran 

yang relevan dalam konteks membangun gender equality dalam 

relasi suami-istri di dalam keluarga. 

Penafsiran ayat relasi suami-istri yang telah disebutkan 

ada yang dapat dijadikan landasan mewujudkan gender equality 

karena secara substansi selaras dengan konsep gender equality. Di 

sisi lain, terdapat penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri yang 

justru bertentangan dengan gender equality karena secara 

substansi mencerminkan gender inequlities (ketidakadilan 

gender). Oleh karena itu, diperlukan pemilihan tafsir yang sesuai 

dengan prinsip gender equality dan tidak membatasi pada tafsir 

tertentu yang ternyata mengarah pada gender inequlities.  

Penafsiran ayat relasi suami-istri yang dapat memicu 

terjadinya ketidakadilan gender ada empat. Tiga penafsiran kata 

qawwām dan satu penafsiran kata ḥarṡun. Pertama, penafsiran 

kata qawwām sebagai peran suami atas istri yang disertai otoritas 



 

  171 

mutlak suami atas istrinya.96 Kedua, bentuk superioritas dan 

keunggulan laki-laki daripada istri.97 Ketiga, penafsiran kata 

qawwām dalam arti suami memiliki otoritas penuh atas istrinya 

sehingga memiliki penguasaan penuh terhadap istri, memberikan 

perintah dan larangan yang mengikat seperti penguasa, hakim dan 

pemimpin.98 Keempat, penafsiran kata ḥarṡun yang terbatas pada 

perempuan berperan sebagai tempat mengandung anak.99  

Penafsiran di atas berpotensi disalahpahami sebagai 

peneguhan otoritas dan superioritas suami atas istri yang dapat 

menyebabkan munculnya ketidakadilan gender dalam bentuk 

marginalisasi, subordinasi stereotipe, kekerasan dan beban kerja 

yang lebih banyak. Pada akhirnya tidak sejalan dengan upaya 

mewujudkan kesetaraan gender dalam keluarga.  

Oleh karena itu, membatasi diri pada kitab tafsir tertentu 

saja dengan mengabaikan bentuk perubahan penafsiran dalam 

berbagai masa merupakan sesuatu yang tidak sejalan dengan 

prinsip mewujudkan keadilan, maka diperlukan merujuk pada 

                                                           
96Penafsiran al-Baghawī (w.516 H) dan Ibnu ‘Aṭiyah (w.542 H) 
97Penafsiran Ibnu Kaṡīr (w.774 H) dan al-Syinqiṭī (w.1393 H). 
98Bandingkan antara penafsiran al-Baghawī (w.526 H), al-

Zamakhsyarī (w. 538 H), Ibnu ‘Aṭiyah (w.542 H), al-Qurṭubī (w.671 H), 

al-Baiḍāwī (w.685 H), al-Nasafī (710 H), Ibnu Kaṡīr (w.774 H), al-

Suyūṭī (w.911 H), al-Biqā‘ī (w.885 H), Abū Su‘ūd (w.982 H), al-

Syaukānī (w.1250 H) dan al-Alūsī (w.1270 H). 
99Bandingkan penafsiran al-Ṭabarī (w.310 H), al-Māwardī 

(w.450 H), al-Zamakhsyarī (w.538 H), al-Rāzī (w.606 H), al-Baiḍāwī 

(w. 685 H), al-Nasafī (w.710 H), Abū Su‘ūd (w.982 H) dan Ibnu ‘Āsyūr 

(w.1393 H). 



   

172 

penafsrian ayat relasi suami-istri yang mendukung terwjudnya 

gender equality. 

Di sisi lain terdapat tiga penafsiran kata qawwām yang 

sejalan dengan prinsip kesetaraan dan keadilan gender. Pertama, 

penafsiran kata qawwām yang mengarah pada peran, tanggung 

jawab dan pengurusan suami atas istrinya,100 termasuk juga 

melindungi dan memberikan maslahah kepada istrinya.101 Kedua, 

penafsiran kata qawwām sebagai tidak menunjuk gender (laki-

laki) tetapi pada kemampuan dan kapasitas dalam bekerja dan 

memberikan perlindungan.102 

Ketiga, penafsiran kata qawwām sebagai bentuk 

organisasi, memberikan perlindungan dan pemenuhan suami atas 

kebutuhan istri bukan sebagai derajat kemuliaan suami tetapi 

sebagai bentuk tanggung jawab dan tugas suami, mengingat setiap 

pasangan mempunyai kelebihan dan peran aktif dalam relasi 

suami-istri.103 Penafsiran tersebut mencerminkan kesetaraan relasi 

suami-istri dalam keluarga. Tidak ada kesan dominasi-subordinat, 

dan superioritas-inferioritas, yang pada akhirnya dapat 

mewujudkan keadilan gender dalam keluarga berupa akses, 

partisipasi, kontrol dan manfaat.  

                                                           
100Penafsiran al-Ṭabarī (w.310 H) dan al-Māwardī (w.450 H). 
101Penafsiran Rasyīd Riḍā (w.1354 H) dan Ibnu ‘Āsyūr (w.1393 

H) 
102Penafsiran Abū Ḥayyān (w.745 H) 
103Penafsiran al-Rāzī (w.606 H) 



 

  173 

Pada penafsiran kata ḥarṡun terdapat dua penafsiran yang 

sejalan dengan prinsip keadilan gender, yaitu penafsiran yang 

menekankan aspek konsekeunsi hukum hubungan suami-istri 

harus pada alat reproduksi104 dan motivasi hubungan suami-istri 

untuk tujuan utama mencari keturunan bukan untuk memenuhi 

syahwat saja,105dapat menjadikan suami menghargai istri dan 

tidak melakukan eksploitasi seksual. Secara tidak langsung juga 

dapat mewujudkan keadilan gender bagi istri dalam aspek akses, 

partisipasi kontrol dan manfaat.  

Adapun penafsiran suami dan istri sebagai libās, baik 

yang mengarahkan pada makna fisik maupun psikis, substansinya 

sesuai dengan cita-cita kesetaraan relasi suami-istri karena 

menunjukkan adanya interaksi kesetaraan dan kesalingan, baik 

secara fisik selalu bersama-sama maupun secara psikis berupa 

saling menutupi dari keburukan, ikatan dan saling membutuhkan, 

dapat menguatkan ikatan batin antara suami-istri, karena makna 

psikis tersebut berorientasi pada perlindungan dan penghargaan 

terhadap ikatan pernikahan, sehingga keadilan gender berupa 

akses, partisipasi, kontrol dan manfaat dapat dimiliki setiap 

pasangan suami-istri. Bahkan penafsiran kata libās yang 

menunjukkan adanya relasi romantic relationship antara suami 

                                                           
104Bandingkan antara penafsiran al-Baghawī (w.516 H), Ibnu 

‘Aṭiyah (w.542 H), al-Qurṭubī (w.671 H), Ibnu Kaṡīr (w.774 H), al-

Suyūṭī (w.911 H), al-Syaukānī (w.1250 H) dan al-Syinqiṭī (w.1393 H). 
105Bandingkan penafsiran Abū Ḥayyān (w.745 H), al-Biqā‘ī 

(w.885 H) dan Rasyīd Riḍā  (w.1354 H). 



   

174 

dan istri menjadi landasan penting dalam rangka mewujudkan 

relasi suami-istri yang equal dalam menjalankan berbagai peran 

dalam keluarga. 

Berdasarkan penjelasan di atas diketahui bahwa dari dua 

belas bentuk penafsiran ayat relasi suami-istri yang terdapat 

dalam sembilan belas kitab tafsir pada abad 4-14 H yang penulis 

teliti, ditemukan delapan penafsiran yang sejalan dengan prinsip 

keadilan dan kesetaraan gender, yakni kata qawwām sebagai 

peran suami, relasi suami-istri egaliter, relasi suami-istri terbuka, 

ḥarṡun sebagai etika hubungan seksual suami-istri, motivasi 

hubungan seksual suami-istri, dan libās sebagai makna fisik dan 

psikis, makna fisik saja, makna psikis saja. 

Adapun penafsiran ayat relasi suami-istri yang dapat 

berpotensi disalahpahami dan dijadikan legitimiasi perlakuan 

tidak adil gender berjumlah empat penafsiran, yaitu qawwām 

sebagai peran suami disertai otoritas, otoritas suami, otoritas 

suami disertai superioritas, ḥarṡun sebagai peran istri 

mengandung anak. Ini menunjukkan jumlah bentuk penafsiran 

ayat relasi suami-istri yang sejalan dengan prinsip kesetaraan dan 

keadilan gender lebih banyak dibandingkan penafsiran ayat relasi 

suami-istri yang dapat berpotensi disalahpahami dan dijadikan 

legitimiasi perlakuan tidak adil dalam relasi suami-istri.  

Di sinilah terlihat signifikansi perubahan penafsiran para 

mufasir abad 4-14 H atas ayat relasi suami-istri berupa peletakan 

landasan normatif-teologis bagi terwujudnya gender equality 



 

  175 

dalam relasi suami-istri yang bersumber pada khazanah keilmuan 

Islam khususnya bidang tafsir Al-Qur’an.  

  

2. Melacak Eksistensi Tafsir Klasik Progresif  

Secara periodik kesejarahan kitab tafsir, abad 4-14 H 

masuk dalam masa klasik (III-VIII H), pertengahan (IX-XII H) 

dan modern (XIII-XIV H).106 Masa klasik merupakan masa awal 

pembukuan tafsir dan ditandai dengan lahirnya kitab-kitab tafsir 

yang didominasi sumber penafsiran riwayat (bi al-ma’ṡūr). 

Meskipun demikian, sudah ada kitab tafsir yang menggunakan 

sumber pemikiran/ijtihad (bi al-ra’yi). 

Masa pertengahan merupakan kelanjutan dari masa klasik 

yang relatif sama ditandai kitab tafsir bi al-ma’ṡūr dan bi al-ra’yi. 

Adapun masa modern ditandai dengan pembaharuan pemikiran 

tafsir, sumber ra’yu mendominasi kitab-kitab tafsir yang ada di 

masa modern ini. Meskipun demikian, kitab tafsir yang 

menggunakan sumber riwayat juga masih ditemukan. Masa 

modern sering dijadikan perbandingan dengan masa klasik.  

Penafsiran masa klasik identik dengan ciri khas dominasi 

politik, mazhab, ideologi dan keilmuan tertentu, sehingga Al-

                                                           
106Isa HA Salam dan Rifqi Muhammad Fathi, “Pemetaan 

Kajian Tafsir Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: Analisis 

Sitiran Pengarang yang Disitir Disertasi Mahasiswa tahun 2005-2010,” 

(Laporan Penelitian Kolektif, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), 

16.  



   

176 

Qur’an sering dijadikan alat legitimasi kecenderungan tersebut.107 

Penafsiran klasik lebih bersifat pengulangan dan pemaparan 

kembali pendapat mufasir sebelumnya (repetitif) sehingga jauh 

dari tujuan diturunkannya Al-Qur’an sebagai petunjuk bagi 

manusia.108Sebaliknya masa modern identik dengan penafsiran 

kontekstual109dan menyentuh penafsiran berupa pemikiran praktis 

dan solutif sebagai jawaban dari masalah yang dihadapi 

masyarakat modern.110  

Penjelasan di atas memberi kesan tafsir masa klasik statis 

dan tidak semenarik masa modern, bahkan masa pertengahan 

terkesan terabaikan, mengingat tidak ada karakteristik tertentu 

yang mendominasinya. Padahal masa klasik merupakan masa 

penting dalam kesejarahan tafsir karena di masa klasik tersebut 

lahir banyak kitab tafsir yang sampai saat ini dikaji dan menjadi 

rujukan dalam kajian-kajian bidang tafsir. Penilaian yang 

mengecilkan peran tafsir masa klasik disebabkan tafsir masa 

klasik tidak dikaji secara objektif sesuai konteksnya, tetapi 

dihadapkan pada konteks modernitas sehingga tafsir masa klasik 

                                                           
107Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an Studi 

Aliran-aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-

Kontemporer, (Yogyakarta: Penerbit Adab Press, 2012), 99.  
108Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 159-160. 
109Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 165. 
110Hanna Salsabila, “Spesifikasi Tafsir dari Masa Sahabat 

hingga Masa Modern,” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin, Vol. 3, No. 2 

(2023): 243. 



 

  177 

hanya dilakukan sebagai data pendukung saja, bukan sebagai 

pusat perhatian.111 

Salah satu contohnya, ketika mengkaji penafsiran klasik 

terkait ayat-ayat relasi suami-istri, tetapi dibandingkan dengan 

kondisi modern saat ini, akan banyak penilaian negatif. Antara 

lain kesimpulan bahwa tafsir klasik menjadi sebab munculnya 

penafsiran yang bias gender.112 Anshori menilai Jāmi‘ al-Bayān 

karya al-Ṭabarī sering dijadikan dasar untuk menolak kesetaraan 

gender dan dijadikan referensi melegalkan pola hidup patriarki 

karena dalam kitabnya tersebut al-Ṭabarī hanya mengumpulkan 

hadis dan riwayat tanpa menyeleksi validitasnya.113  

Penilaian senada diungkapkan Nurani bahwa pandangan 

diskriminatif pada tafsir klasik menempatkan perempuan pada 

makhluk nomor dua.114 Ini sebagai bukti bahwa kerja tafsir 

                                                           
111Alif Jabal Kurdi, “Tafsir dan Ta’wil pada Karya-karya Tafsir 

Abad Pertengahan (4-10 H): Konsepsi, Implikasi Metodologis dan 

Trajektori,” (Tesis Universitas PTIQ Jakarta, 2024): 32. 
112Bias gender berarti ketidakadilan dalam pembagian peran 

antara laki-aki dan perempuan, sehingga salah satu gender memperoleh 

sesuatu yang lebih, bisa berupa posisi maupun keadaan. Nur Laili 

Nabilah Nazahah Najiyah, “Melacak Bias Gender dalam Penafsiran 

Kementerian Agama RI pada Al-Qur’an Surah An-Nisa dan Al-

Baqarah,”Jurnal Harkat: Media Komunikasi Islam tentang Gender dan 

Anak, Vol. 18, No. 2 (2022): 95. 
113Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-

Mishbah,” (Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2006, 1-2.  
114Tampaknya pendapat ini tidak didasarkan pengamatan 

komprehensif terhadap kitab-kitab tafsir klasik, karena sebenarnya ada 



   

178 

menghasilkan bias gender yang menundukkan perempuan sebagai 

makhluk lemah, marjinal dan subordinat.115  

Amina Wadud justru mengaitkan sebab penafsiran bias 

gender dengan kebanyakan tafsir ditulis oleh laki-laki, sehingga 

mempengaruhi pembentukan interpretasi yang diberikan terhadap 

ayat khusus dan prinsip umum Al-Qur’an.116 Afandi menilai 

bahwa tafsir klasik yang didominasi metode taḥlīlī menjadikan 

mufasir lebih kuat dalam mengacu makna tekstual dan 

mengabaikan ayat lain yang dapat melengkapi penjelasan ayat 

yang sedang ditafsirkan dengan kata lain menjadikan makna 

parsial.117 Inilah yang menyebabkan munculnya bias gender 

dalam tafsir klasik. 

Penilaian para tokoh di atas tidak sepenuhnya tepat dan 

tidak dapat digeneralisir pada keseluruhan kitab tafsir klasik. Hal 

                                                                                                                
kitab-kitab tafsir klasik yang ketika membahas kedudukan perempuan 

dan laki-laki memberikan penafsiran yang setara dan tidak 

memposisikan perempuan sebagai makhluk kedua. Salah satunya tafsir 

al-Baḥr al-Muḥīṭ karya Abū Ḥayyān. Lihat Agus Imam Kharomen, 

“Bias Awal Penciptaan Perempuan Dalam Tafsir Alquran (Perspektif 

Pendekatan Tekstual dan Kontekstual),” Al-Quds Jurnal Studi Al-Qur’an 

dan Hadis, Vol. 2, No. 2 (2018): 196. 
115Shinta Nurani, “Implikasi Tafsir Klasik terhadap Subordinasi 

Gender: Perempuan Sebagai Makhluk Kedua,” Muwazah, Vol. 7, No. 2 

(2015), 133. 
116Amina Wadud Muhsin, Wanita di dalam Al-Qur’an, terj. 

Yaziar Radianti, (Bandung: Pustaka, 1994), 126. 
117Agus Afandi, “Bentuk-Bentuk Perilaku Bias Gender,”, 

Lentera: Journal of Gender and Children Studies, Vol. 1, No. 1 (2019): 

11-12. 



 

  179 

ini dapat dilihat pada penafsiran para mufasir klasik atas ayat-ayat 

relasi suami-istri yang progresif dan relevan dengan spirit gender 

equality seperti yang akan dijelaskan di bawah ini. 

Menurut Abdullah Saeed ada sepuluh ciri pemikiran 

progresif (the progressive ijtihadists) adalah pemikir muslim 

kontemporer yang menguasai khazanah Islam klasik dan berupaya 

menafsirkan ulang pemahaman agama dengan menggunakan 

metodologi ilmu modern guna menjawab kebutuhan masyakarat 

muslim kontemporer.118Menurut Saeed, pemikiran progresif 

memiliki ciri khas terbuka dalam melakukan penafsiran ulang 

atau menerapkan kembali prinsip hukum dan nilai-nilai Islam, 

meyakini kesetaraan gender sesuai dengan Islam, universalitas 

agama-agama yang harus diindungi secara konstitusi, kesetaraan 

manusia dan haknya, keindahan, seni, arsitektur, puisi, atau musik 

merupakan bagian dari tradisi Islam, mendukung kekebasan 

berpendapat beragama dan berserikat, menunjukkan kasih sayang 

terhadap semua makhluk hidup, perlunya menghargai hak orang 

lain, moderat dan anti kekerasan dalam menyelesaikan masalah, 

mengedepankan kemudahan, diskusi terkait peran agama dalam 

ruang publik.119 

                                                           
118Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, (New 

York: Routledge, 2006), 150. Anik Faridah, “Trend Pemikiran Islam 

Progresif (Telaah atas Pemikiran Abdullah Saeed),” Al-Mabsut Jurnal 

Studi Islam dan Sosial, Vol. 7, No. 2 (2013): 4. 
119Report on A Conference Organised By The Institute of 

Defence and Strategic Studies (IDSS) 7th-8th March 2006 Marina 



   

180 

Dinamika dan penafsiran progresif dengan ciri khas yang 

dijelaskan Abdullah Saeed, dapat dilihat misalnya pada penfsiran 

al-Ṭabarī yang mempelopori penafsiran qawwām dengan 

menunjuk tanggung jawab dan pengurusan suami atas kewajiban 

istrinya, bukan kedudukan suami yang melebihi istrinya.120 

Penafsiran qawwām dengan menekankan pada otoritas suami baru 

muncul dua abad setelah al-Ṭabarī, yakni di abad 6 H 

diungkapkan oleh al-Zamakhsyarī. Kemudian di abad 8 H 

penafsiran superioritas suami semakin menguat dengan tafsir yang 

diungkapkan Ibnu Kaṡīr, dan kembali mengemuka di abad 14 oleh 

al-Syinqiṭī dengan menegaskan subordinasi perempuan. Ini 

menggambarkan bahwa penafsiran klasik tidak sepenuhnya statis 

dan bertentangan dengan konsep bias gender. Bahkan penafsiran 

bias gender juga ditemukan di masa modern (abad 14 H). 

Al-Rāzī sebagai mufasir abad 7 H juga mengenalkan 

penafsiran kata qawwām yang belum ada sebelumnya. Menurut 

al-Rāzī, qawwām sebagai organisasi, tidak sama sekali 

mengandung makna keutamaan suami di atas istrinya, karena 

                                                                                                                
Mandarin Singapore, Progressive Islam and The State in Contemporary 

Muslim Societies, (Nanyang Avenue, Singapore: Institute of Defence 

and Strategic Studies, Nanyang Technological University, 2006), 5. 

Aminudin, “Pemikiran Abdulah Saeed tentang Muslim Progresif 

Sebagai Jalan Alternatif Tantangan Era Modern,” Rusydiah Jurnal 

Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 1 (2021): 57.  
120Bahkan dalam menafsirkan kata libās, al-Ṭabarī sudah 

mengenalkan dua aspek makna, yakni makna fisik dan psikis. 

Sebagaimana telah dijelaskan pada pembahasan sebelumnya. 



 

  181 

meskipun suami memberikan nafkah pada istrinya, tetapi dalam 

kenyataan relasi suami-istri keduanya saling melengkapi. 

Penafsiran al-Rāzī mengandung prinsip kesetaraan relasi berupa 

saling menghargai dan bekerjasama dan bisa dikatakan progresif 

mengingat penafsirannya sesuai dengan prinsip kesetaraan gender. 

Jika al-Rāzī masih memahami qawwām sebagai peran 

laki-laki/suami, maka Abū Ḥayyān, mufasir abad 8 H memahami 

qawwām dalam arti peran relasi suami-istri yang terbuka, suami 

ataupun istri dapat berperan menjadi qawwām. Hal ini 

dikarenakan Abū Ḥayyān menafsirkan kata al-rijāl bukan sebagai 

laki-laki, tetapi kemampuan memberikan perindungan dan 

kemampuan bekerja secara baik. Penafsiran Abū Ḥayyān ini 

menjadikan relasi suami-istri terbuka hingga memungkinkan istri 

berperan menjadi qawwām.  

Penafsiran Abū Ḥayyān bisa dikatakan paling progresif, 

karena menafsirkan kata al-rijāl bukan sebagai laki-laki, sehingga 

ini menjadi kunci kemungkinan pertukaran peran anatar suami 

dan istri dalam relasi keluarga, yang artinya menjadi solusi riil 

dalam membangun kesetaraan gender dalam keluarga. Penafsiran 

Abū Ḥayyān ini tidak ditemukan pada kitab tafsir setelahnya 

sampai dengan abad 14 H. Hal ini dikarenakan para mufasir 

dalam rentang abad 4-14 H memusatkan perhatian mereka pada 

kata qawwām. Di abad 14 H Ibnu ‘Āsyūr mengulas makna al-

rijāl, tetapi penafsiran Ibnu ‘Āsyūr berbeda dengan Abū Ḥayyān, 



   

182 

karena menurut Ibnu ‘Āsyūr kata al-rijāl tersebut menunjukkan 

laki-laki (min afrād ḥaqīqah al-rajul).  

Penafsiran progresif Abū Ḥayyān juga terlihat dalam 

menafsirkan kata ḥarṡun. Menurut Abū Ḥayyān yang juga 

diungkapkan al-Nasafī, perumpamaan istri dengan ḥarṡun 

(ladang) menjadi motivasi hubungan suami-istri tidak hanya 

dilandasi motivasi kebutuhan syahwat, tetapi harus didasari tujuan 

utama sebagai usaha memperoleh keturunan. 

Mufasir yang memiliki penafsiran senada dengan Abū 

Ḥayyān dan al-Nasafī ditemukan pada abad 9 H, yakni al-Biqā‘ī 

dan abad 14 H yaitu Rasyīd Riḍā. Adapun penafsiran para mufasir 

lainnya berkutat pada peran istri sebagai tempat menerima benih 

anak dan konsekuensi hukum berhubungan suami-istri pada alat 

reproduksi. Penafsiran Abū Ḥayyān bisa dikatakan sangat 

progresif karena dapat membawa perubahan paradigma agar tidak 

menganggap istri sebagai pemuas nafsu, tetapi mitra terhormat 

karena yang menjadi sumber lahirnya anak. 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa dalam perubahan 

penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri, ditemukan penafsiran 

progresif yang mengarah pada kemajuan dan perbaikan121 makna 

berupa nilai-nilai kesetaraan gender. Penafsiran yang paling 

progresif berasal dari Abū Ḥayyān lalu disusul oleh al-Rāzī, 

                                                           
121Tim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, 

(Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, t.t.), 387. 



 

  183 

kemudian al-Ṭabarī dan al-Māwardī. Penafsiran progresif tersebut 

adakalanya ditemukan pada masa klasik saja, atau juga ditemukan 

kembali di masa modern. Ini menunjukkan bahwa progresifitas 

penafsiran di masa modern tidak bisa dilepaskan dari penafsiran 

progresif di masa klasik. 

Dengan demikian, tidak tepat jika tafsir masa klasik 

diidentikkan dengan masa repetisi penafsiran dan stagnan. Tidak 

tepat juga penilaian umum bahwa munculnya bias gender berasal 

dari para mufasir klasik yang menggunakan metode tafsir taḥīlī 

dan didominasi oleh mufasir laki-laki. Di sinilah terlihat 

signifikansi keberadaan perubahan penafsiran ayat-ayat relasi 

suami-istri dalam rangka melacak keberadaan penafsiran progresif 

gender dalam kitab tafsir. 

Demikian pemaparan penulis mengenai perubahan 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H beserta 

tipologi perubahan makna dan signifikansi perubahan penafsiran 

tersebut. Perubahan penafsiran ayat bentuk relasi suami sebagai 

qawwām lebih dinamis dan variatif dibandingkan penafsiran ayat 

bentuk relasi istri sebagai ḥarṡun dan bentuk relasi suami-istri 

sebagai libās bagi pasangannya. Hal ini dilihat dari bentuk 

perubahan penafsirannya. Penafsiran kata qawwām mengalami 

perubahan enam kali yang menunjukkan adanya empat pola relasi 

owner-property, head-complement, senior-junior partner dan 

equal partner. Adapun penafsiran kata ḥarṡun dan libās 

mengalami perubahan tiga kali. Penafsiran ḥarṡun menunjukkan 



   

184 

pola relasi suami-istri equal partner. Sedangkan penafsiran kata 

libās mengandung pola relasi emosional suami-istri berupa 

romantic relationship yang terekspresikan dalam bentuk equal 

partner.  

Dari sisi tipologi perubahan makna, kata qawwām 

mengalami perubahan makna secara keseluruhan (perubahan 

total) dari peran suami bertanggung jawab dan memenuhi 

kewajiban istri berubah menjadi penegasan perbedaan kemuliaan 

laki-laki dan istri serta adanya kekusaan mutlak suami atas 

istrinya. Perubahan makna kata ḥarṡun mengalami perkembangan 

(generalisasi), dari yang awalnya istri sebagai ladang tidak 

menyebut konsekuensi hukum, menjadi menyebut konsekuensi 

hukum dan juga motivasi dalam hubungan seksual. Adapun 

perubahan penafsiran kata libās mengalami penyempitan makna 

(generalisasi) dari yang awalnya mengandung makna fisik dan 

psikis, berubah menjadi makna psikis saja.  

Adapun dari sisi tipologi nilai yang dikandung makna 

baru, maka nilai makna kata ḥarṡun dan libās lebih baik 

dibandingkan niai makna kata qawwām. Dikarenakan nilai dari 

penafsiran kata ḥarṡun dan libās mengalami peningkatan menjadi 

lebih halus, dan terhormat (eufemia), sedangkan nilai makna 

penafsiran kata qawwām mengalami penurunan dan menjadi lebih 

rendah (disfemia). 

Penjelasan mengenai perubahan penafsiran ayat relasi 

suami-istri pada kitab tafsir abad 4-14 H juga menunjukkan 



 

  185 

signifikansi yang positif untuk menemukan landasan teologis 

membangun kesetaraan gender dalam keluarga, yang dalam hal 

ini ditunjukkan dengan jumlah penafsiran ayat relasi suami-istri 

yang sejalan dengan prinsip keadilan dan kesetaraan gender lebih 

banyak dua kali lipat (delapan penafsiran) dibandingkan 

penafsiran yang mengarah pada ketidakadilan gender (empat 

penafsiran). 

Tidak kalah penting juga perubahan penafsiran ayat relasi 

suami-istri pada kitab tafsir abad 4-14 H mengungkap eksistensi 

tafsir progresif dalam kitab tafsir klasik. Abū Ḥayyān merupakan 

mufasir klasik yang paling progresif dalam menjelaskan ayat 

relasi suami-istri disusul oleh al-Rāzī, kemudian al-Ṭabarī dan al-

Māwardī. Ini menunjukkan bahwa progresifitas penafsiran tidak 

hanya ditemukan pada tafsir modern, tetapi juga dapat ditemukan 

dalam tafsir klasik. 



   

186 

BAB IV 

FAKTOR TERJADINYA DINAMIKA PENAFSIRAN 

AYAT RELASI SUAMI-ISTRI ABAD IV-XIV H 

Bab ini akan menjelaskan faktor-faktor yang 

mempengaruhi terjadinya dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H. Faktor yang akan dijelaskan 

di sini terdiri dari faktor internal dan eksternal. Faktor internal 

berupa karakteristik Al-Qur’an itu sendiri, dan faktor eksternal 

dari sisi mufasir. Bab ini akan disajikan dalam dua sub bab. Sub 

bab pertama berupa faktor internal Al-Qur’an, yang terdiri dari 

adanya kosa kata yang dapat dimaknai secara hakikat dan majaz, 

pokok pembahasan yang dikandung ayat, serta susunan ayat Al-

Qur’an dalam mushaf. Sub bab kedua berupa faktor eksternal 

yang berasal dari mufasir, yakni sumber penafsiran yang 

digunakan, sikap mufasir terhadap suatu riwayat, kecenderungan 

pemikiran mufasir dan konteks sosio-historis mufasir. 

Sebelum menjelaskan lebih lanjut faktor internal dan 

eksternal yang melatarbelakangi terjadinya dinamika penafsiran 

ayat relasi sami-istri dalam kitab tafsir abad 4-14 H. Penulis akan 

menjelaskan pengertian faktor internal dan eksternal yang penulis 

maksudkan dalam penelitian ini. 

Dalam kajian ilmu tafsir, istilah faktor internal dalam 

perbedaan penafsiran pada umumnya dipahami sebagai faktor 

yang berasal dari diri mufasir, seperti kepribadian mufasir, 

sumber penafsiran, pendekatan dan metode penafsiran yang 



 

  187 

digunakan mufasir. Adapun faktor eksternal adalah faktor yang 

berasal dari luar mufasir, seperti perjalanan intelektual dan 

konteks sosio-historis mufasir yang berupa situasi politik, 

ekonomi dan lain sebagainya. 

Dalam penelitian ini, penulis memilih untuk memakai  

istilah faktor internal dalam arti faktor yang berasal dari Al-

Qur’an itu sendiri, dalam hal ini adalah teks Al-Qur’an yang 

tertulis dalam mushaf. Adapun faktor eksternal yang penulis 

gunakan menunjuk faktor yang berasal dari diri mufasir, baik itu 

kepribadian, metodologi penafsiran dan konteks sosio-hsitoris.  

Pilihan penulis ini didasarkan pada tiga alasan. Pertama, 

sejak diturunkan, Al-Qur’an telah mengakomodir beberapa 

perbedaan dialek masyarakat Arab. Ini terlihat dari adanya 

beberapa ayat Al-Qur’an yang diturunkan dalam berbagai qirā’āt. 

Penulis memahami hal tersebut sebagai bukti teks Al-Qur’an telah 

terbuka untuk diterima secara beragam oleh berbagai kalangan. 

Alasan kedua adalah teks Al-Qur’an dalam bentuk bahasa 

Arab dapat memicu pembaca untuk memahami kata-kata tertentu 

secara berbeda, mengingat dalam kajian kebahasaan juga dikenal 

adanya kata-kata tertentu yang memiliki makna lebih dari satu. 

Alasan ketiga adalah dalam literatur ilmu tafsir yang penulis 

jadikan rujukan untuk menjelaskan faktor perbedaan penafsiran, 

antara lain Fuṣūl fī Uṣūl al-Tafsīr karya al-Ṭayyār dan Buḥūṡ fī 

uṣūl al-Tafsīr wa Manāhijuhu karya al-Rūmī disebutkan beberapa 



   

188 

faktor perbedaan yang berasal dari teks Al-Qur’an, bukan pada 

diri mufasirnya. 

Misalnya al-Ṭayyār menyebutkan penyebab perbedaan 

penafsiran adalah terdapat naṣ Al-Qur’an yang mengandung 

berbagai kemungkinan makna. Al-Rūmī juga menyebutkan di 

antara penyebab perbedaan penafsiran adalah adanya kalimat 

yang mengandung makna majaz dan hakikat, ‘ām dan khāṣ, 

muṭlaq dan muqayyad serta adanya ayat yang mengandung lebih 

dari satu qirā’āt. Penulis melihat faktor-faktor tersebut berasal 

dari Al-Qur’an itu sendiri. Oleh karena itu, dalam penelitian ini 

penulis menggunakan istilah faktor internal dalam arti faktor yang 

berasal dari teks Al-Qur’an dan faktor eksternal dalam arti faktor 

yang berasal dari mufasir. 

 

A. Faktor Internal 

Terdapat tiga faktor internal Al-Qur’an yang 

mempengaruhi lahirnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri, yakni adanya makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan 

yang terdapat dalam suatu ayat dan sistematika urutan ayat dalam 

mushaf. Sebagaimana akan ditunjukkan pada penjelasan berikut 

ini. 

1. Makna Hakikat dan Majaz 

Faktor internal yang menyebabkan perbedaan penafsiran 

ayat relasi suami-istri di antara para mufasir abad 4-14 H adalah 



 

  189 

keberadaan makna hakikat dan makna majaz dalam Al-Qur’an.1 

Makna hakikat berarti makna apa adanya dari suatu kata, artinya 

kata tersebut mengandung makna asli (makna denotatif), 

sebagaimana diketahui masyarakat pada umumnya. Sedangkan 

makna majaz berarti peralihan makna asli suatu kata kepada 

makna lain disertai indikator yang menunjukkan adanya peralihan 

makna tersebut (makna kiasan).2  

Para ulama sepakat terkait keberadaan makna hakikat 

yang terdapat dalam Al-Qur’an. Adapun terkait makna majaz, 

terdapat perbedaan pendapat di kalangan ulama. Mayoritas 

menyepakati keberadaan makna majaz dalam Al-Qur’an, 

sedangkan sebagian lainnya menolak. Di antara ulama yang 

menolak keberadaan majaz dalam Al-Qur’an adalah Ibnu al-Qāṣ 

yang termasuk ulama Syafi’iyah, Ibnu Khuwaiz Mundāż yang 

termasuk ulama Malikiyah, Dāwūd al-Ẓāhirī dan Abū Muslim al-

Aṣbahānī.3 

                                                           
1Ahmad Atabik, “Pengaruh Mazhab Mufassir Terhadap 

Perbedaan Penafsiran” Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol. 

2, No. 2 (2017): 67. Fahd bin ‘Abd al-Raḥmān bin Sulaimān al-Rūmī, 

Buḥūṡ fī uṣūl al-Tafsīr wa Manāhijuhu, (Riyāḍ: Maktabah al-Taubah, 

t.t.), 50. 
2Al-Rūmī, Buḥūṡ fī uṣūl al-Tafsīr wa Manāhijuhu, 50.  
3Badr al-Dīn Muḥammad bin ‘Abdullāh al-Zarkasyī, al-Burhān 

fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 2, (Kairo: Maktabah Dār al-Turāṡ, t.t.), 254-255.  

Sayyid Muḥammad bin ‘Alwī al-Mālikī al-Ḥasanī, al-Qawā’id al-

Asasiyyah fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, (Jeddah: Maktbah al-Malik Fahd al-

Waṭaniyah, 1419 H), 102. 



   

190 

Para ulama yang menolak majaz beranggapan 

penggunaan kata dengan makna majaz disebabkan makna hakikat 

tidak mampu menampung makna yang dikehendaki penutur, 

sehinggga penutur meminjam kata tersebut dengan arti lain/majaz. 

Ketidakmampuan ini tentunya tidak mungkin dimiliki Allah. 

Alasan lainnya adalah makna majaz dekat dengan kebohongan, 

dan Al-Qur’an disucikan dari hal tersebut.4  

Alasan tersebut ditolak oleh para pendukung adanya 

majaz dalam Al-Qur’an bahwa yang diungkapkan di atas keliru. 

Jika tidak ada majaz dalam Al-Qur’an maka tidak ada keindahan 

gaya bahasa dalam Al-Qur’an, seperti penguatan ungkapan 

dengan pengulangan kalimat (taukīd), pembuangan huruf, 

pengulangan kisah dan lainnya. Ketiadaan majaz dalam Al-

Qur’an akan meniadakan sebagian keindahan Al-Qur’an.5Selain 

itu, para sastrawan menyepakati makna majaz lebih bernilai 

sastrawi daripada makna hakikat.6 

Ada pendapat yang dapat menengahi perdebatan di atas, 

yakni pendapat al-‘Ak. Menurut al-‘Ak majaz merupakan cabang 

dari hakikat, karena hakikat mengandung makna pertama dari 

suatu kata dan majaz merupakan penggunaan kata tersebut dengan 

makna yang kedua/makna berikutnya. Ini menunjukkan ada 

                                                           
4Al-Zarkasyī, al-Burhān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 2, 255.  
5Al-Zarkasyī, al-Burhān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 2, 255. 
6Al-Mālikī, al-Qawā’id al-Asasiyyah fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 102. 



 

  191 

hubungan antara makna majaz dan makna hakikat, karena makna  

majaz tidak dapat dipahami tanpa melewati makna hakikat.7  

Jika hubungan antara makna majaz dan makna hakikat 

kuat, maka disebut majāz al-ẓāhir al-wāḍiḥ (kiasan yang jelas). 

Jika hubungan antar makna majaz dan makna hakikat lemah, 

maka disebut majāz ta‘qīd (majaz yang samar/sulit dimengerti). 

Majaz terakhir ini masuk kategori kalimat yang tidak fasih dan 

tidak termuat dalam Al-Qur’an dan hadis.8 Dengan demikian, 

kriteria majaz yang terdapat dalam Al-Qur’an adalah yang 

memiliki kualitas kefasihan tinggi.  

Terdapat dua bentuk majaz dalam Al-Qur’an, yakni al-

majāz fī al-tarkīb disebut al-majāz al-‘aqlī dan al-majāz fī al-

mufrad yang disebut al-majāz al-lughawī. Al-majāz fī al-tarkīb 

artinya majaz dalam bentuk kalimat. Adapun al-majāz fī al-

mufrad berarti majaz yang terkandung dalam kosakata.9 

Al-majāz fī al-mufrad atau majaz dalam bentuk kosakata 

adalah majaz yang menjadi salah satu faktor terjadinya dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Dalam hal ini 

terdapat pada kata libās. Seperti yang telah dijelaskan pada bab 

sebelumnya, kata libās dalam sūrah al-Baqarah ayat 187 

                                                           
7‘Abd al-Raḥmān Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 

(Beirut: Dār al-Nafā’is, 1986), 281-282. 
8Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 282. 
9Al-Mālikī, al-Qawā’id al-Asasiyyah fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, 103. 

Al-Zarkasyī, al-Burhān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, juz 2, 256-257. 



   

192 

menjelaskan bentuk relasi suami dan istri sebagai pakaian/penutup 

bagi pasangannya. 

Telah dijelaskan bahwa dari sembilan belas mufasir yang 

dikaji dalam penelitian ini, penafsiran mereka atas kata libās 

dapat dikelompokkan menjadi tiga. Pertama, libās dimaknai 

sebagai fisik (badan suami-istri menjadi penutup pasangannnya) 

dan psikis (ikatan/hubungan, kedekatan, saling membutuhkan). 

Kedua, makna fisik saja dan terakhir makna psikis saja.  

Hal tersebut tidak lain disebabkan karena kata libās dapat 

dimaknai secara hakikat dan majaz. Bagi para mufasir yang 

memahami libās secara hakikat dalam arti pakaian/penutup badan, 

maka mereka mengarahkan penafsiran libās dalam ayat sūrah al-

Baqarah ayat 187 sebagai badan suami dan istri yang saling 

menutupi ketika keduanya tidur, berpelukan dan berhubungan 

seksual. Hal ini disebabkan adanya kata libās dalam Al-Qur’an 

yang memang berarti pakain/penutup tubuh. 

Terdapat empat ayat yang menyebutkan kata libās dalam 

arti hakikat (pakaian/penutup tubuh). 10 Dua ayat menceritakan 

pakaian yang digunakan Nabi Adam dan istrinya untuk menutup 

tubuh mereka yakni sūrah al-Baqarah ayat 2611dan 27.12 

                                                           
10Muḥammad Fu’ad ‘Abd al-Bāqī, al-Mu‘jam al-Mufahras li 

Alfāẓ Al-Qur’ān al-Karīm, (Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyah, 1364 H), 

645. 

رٌ ذَلِكَ مِنْ آياَتِ اللَّ هِ 11 قْوَى ذَلِكَ خَي ْ ياَ بَنِِ آدَمَ قَدْ أنَْ زَلْنَا عَلَيْكُمْ لبَِاسًا يُ وَاريِ سَوْآتِكُمْ وَريِشًا وَلبَِاسُ الت َّ
رُونَ ) (26البقرة: لَعَلَّهُمْ يذََّكَّ  



 

  193 

Sedangkan dua ayat lainnya menjelaskan pakaian penghuni surga 

yang terbuat dari sutera yang terdapat pada sūrah al-Ḥajj ayat 2313 

dan Fāṭir ayat 33.14 

Kata libās yang mengandung makna majaz disebutkan 

dalam lima ayat Al-Qur’an,15yaitu, libās al-taqwā (pakaian 

ketakwaan) pada sūrah al-Baqarah ayat 26,16 libās al-jū‘ wa al-

khauf (pakaian kelaparan dan ketakutan) dalam sūrah al-Naḥl ayat 

112,17 libās sebagai sifat dari malam (al-lail libāsā) dalam sūrah 

al-Furqān ayat 4718 dan sūrah al-Nabā’ ayat 10.19 Terakhir, kata 

libās yang menunjukkan relasi suami-istri yang menjadi 

pembahasan penelitian ini terdapat di sūrah al-Baqarah ayat 187.20 

                                                                                                                
هُمَا لبَِاسَهُمَا لِيُريَِ هُمَا سَوْآتهِِمَا 12 يْطاَنُ كَمَا أَخْرجََ أبََ وَيْكُمْ مِنَ الْْنََّةِ ي َ نْزعُِ عَن ْ ياَ بَنِِ آدَمَ لَا يَ فْتِنَ نَّكُمُ الشَّ

يَاطِيَن أوَْليَِاءَ للَِّ  (27ذِينَ لَا يُ ؤْمِنُونَ )إنَِّهُ يَ رَاكُمْ هُوَ وَقبَِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَ رَوْنَ هُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّ  

الِحاَتِ جَنَّاتٍ تَجْريِ مِنْ تَحْتِ هَا الْأنَْ هَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِ رَ 13 إِنَّ اللَّهَ يدُْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّ
 مِنْ ذَهَبٍ وَلُؤْلُؤًا وَلبَِاسُهُمْ  فِيهَا حَريِرٌ )الحج: 23( 

 جَنَّاتُ عَدْنٍ يدَْخُلُونَ هَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُؤْلُؤًا وَلبَِ اسُهُمْ فِيهَا حَريِرٌ )فاطر: 33(14

15Al-Bāqī, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ Al-Qur’ān, 645. 

رٌ ذَلِكَ مِنْ آياَتِ اللَّ هِ 16 قْوَى ذَلِكَ خَي ْ ياَ بَنِِ آدَمَ قَدْ أنَْ زَلْنَا عَلَيْكُمْ لبَِاسًا يُ وَاريِ سَوْآتِكُمْ وَريِشًا وَلبَِاسُ الت َّ
رُونَ ) (26البقرة: لَعَلَّهُمْ يذََّكَّ  

وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَ رْيةًَ كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يأَْتيِهَا رِزْقُ هَا رَغَدًا مِنْ  كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بأِنَْ عُمِ اللَّهِ فَ أَذَاقَ هَا 17
 اللَّهُ لبَِاسَ الُْْوعِ وَالخَْوْفِ  بماَ كَانوُا يَصْنَ عُونَ )النحل: 112(

هَارَ نُشُ وراً )الفرقان: 47( 18 وْمَ سُبَاتاً وَجَعَلَ الن َّ  وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِ بَاسًا وَالن َّ

 وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لبَِاسًا )النباء: 10(19

يَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لبَِاسٌ لَكُمْ وَأنَْ تُمْ  لبَِاسٌ لَهنَُّ  عَلِمَ اللَّهُ أنََّكُمْ كُ نْتُمْ  تََْتَانوُنَ 20 لَةَ الصِّ أحُِلَّ لَكُمْ ليَ ْ
َ لَكُمُ اأنَْ فُسَكُمْ فَ تَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فاَلْآنَ باَشِرُوهُنَّ وَابْ تَ غُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَ  لْخيَْطُ كُمْ وكَُلُوا وَاشْرَبوُا حَََّّ يَ تَبَ ينَّ



   

194 

Kelima ayat di atas mengandung indikator pengalihan 

makna libās kepada arti majaz, bukan hakikat. Indikator tersebut 

berupa kata lain yang kaitkan dengan kata libās. Penjelasan di atas 

menunjukkan dalam Al-Qur’an ditemukan kata libās dengan 

makna hakikat dan majaz, sehingga wajar jika dalam menafsirkan 

kata libās yang menunjuk relasi suami-istri para mufasir berbeda 

pendapat. 

Para mufasir yang memaknai libās secara fisik adalah al-

Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī, al-Zamakhsyarī, al-Rāzī, al-

Qurṭubī, al-Baiḍāwī, al-Nasafī, Ibnu Kaṡīr, Abū Su‘ūd, al-

Syaukānī dan al-Alūsī. Adapun para mufasir yang memahami 

secara psikis, adalah al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī, al-

Zamakhsyarī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Rāzī, al-Qurṭubī, al-Baiḍāwī, al-

Nasafī, Abū Ḥayyān, al-Biqā‘ī, al-Suyūṭī, Abū Su‘ūd, al-Alūsī, 

Rasyīd Riḍā, Ibnu ‘Asyūr dan al-Syinqiṭī. 

Mufasir yang memaknai fisik memposisikan tubuh suami 

dan istri sebagai pakaian/penutup badan pasangannya. Sedangkan 

mufasir yang memahami secara psikis mengarahkan kata libās 

dalam arti kedekatan dan ikatan batin, serta saling membutuhkan. 

Ini melahirkan dinamika penafsiran di antara para mufasir 

terhadap kata libās yang menunjuk peran relasi suami-istri. 

                                                                                                                
يَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلَا تُ بَاشِ  الْأبَْ يَضُ مِنَ الْخيَْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثَُُّ أتُِّوا دُودُ رُوهُنَّ وَأنَْ تُمْ عَاكِفُونَ في الْمَسَاجِدِ تلِْكَ حُ الصِّ

قُونَ ) ُ اللَّهُ آياَتهِِ للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَ ت َّ (187ة: البقر اللَّهِ فَلَا تَ قْربَوُهَا كَذَلِكَ يُ بَ ينِّ  



 

  195 

Para mufasir yang memahami kata libās dalam arti psikis 

seperti Abū Ḥayyān,21 Rasyīd Riḍā,22 al-Syinqiṭī23 dan Ibnu 

‘Āsyūr24 secara eksplisit mengatakan kata libās yang menunjuk 

peran suami-istri merupakan majaz seperti halnya kata libās al-

taqwā dan libās al-jū‘ wa al-khauf yang juga menunjukkan makna 

majaz. 

 

2. Pokok Pembahasan Ayat 

Maksud pokok pembahasan ayat dalam tulisan ini adalah 

gagasan atau ide yang terkandung dalam suatu ayat. Jika suatu 

ayat diteliti berdasarkan variasi gagasan yang terdapat di 

dalamnya, maka akan ditemukan ayat-ayat yang hanya berisi satu 

gagasan dan ada ayat berisi lebih dari satu gagasan. Salah satu 

contoh ayat yang berisi satu gagasan misalnya sūrah al-Baqarah 

                                                           
21Muḥammad bin Yūsuf bin ‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyan al-

Andalusiī, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 3, (Beirut: Dār al-Kutub al-

Ilmiyah, 1993), 55-56.  
22Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, (Kairo: al-

Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990), 176. 
23Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār al-Jaknī al-

Syinqiṭī, Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ Al-Qur’ān bi Al-Qur’ān, juz 8, 

(Makkah: Dār ‘Ālam al-Fawā’id, t.t.), 107. 
24Muḥammad Ṭāhir bin ‘Āsyūr, Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, 

juz 2, (Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 1984), 176. 



   

196 

ayat 221.25 Ayat ini berisi gagasan tentang larangan menikahi 

perempuan dan laki-laki musyrik beserta alasannya.  

Adapun ayat yang berisi lebih dari satu gagasan 

contohnya ayat 3 dari sūrah al-Mā’idah,26 yang mengandung dua 

gagasan. Pertama penjelasan makanan-makanan yang diharamkan 

Allah. Kedua, penjelasan Islam sebagai agama yang sempurna 

dan diridhai Allah.  Ayat yang mengandung pokok pembahasan 

lebih dari satu juga dapat dilihat pada sūrah al-Baqarah ayat 

185,27yang memuat empat gagasan, yakni penjelasan waktu 

turunnya Al-Qur’an, beberapa fungsi Al-Qur’an, salah satu syarat 

berpuasa dan faktor-faktor yang memperbolehkan (rukhṣah) tidak 

berpuasa beserta kewajiban mengganti puasa tersebut. 

Keberadaan pokok pembahasan dalam satu ayat dapat 

mempengaruhi perbedaan penafsiran di antara para mufasir, 

karena para mufasir mengaitkan antar pokok bahasan yang ada 

pada ayat yang sedang ditafsirkan. Hal ini terlihat pada dinamika 

                                                           
رٌ مِنْ مُشْركَِةٍ وَلَ وْ أعَْجَبَتْكُمْ وَلَا تُ نْكِحُوا الْمُشْركِِ يَن 25 وَلَا تَ نْكِحُوا الْمُشْركَِاتِ حَََّّ يُ ؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَي ْ

رٌ مِنْ مُشْركٍِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُ  ِِذْنهِِ ارِ وَاللَّهُ يدَْعُو إِلَى الْْنََّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِ ولئَِكَ يدَْعُونَ إِلَى النَّ حَََّّ يُ ؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَي ْ
رُونَ ) ُ آياَتهِِ للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَ تَذَكَّ (221البقرة: وَيُ بَ ينِّ  

يَ ةُ وَالنَّطِيحَةُ 26 مُ وَلحَْمُ الْخنِْزيِرِ وَمَا أهُِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِ هِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَ رَدِّ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّ
يْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَ قْسِمُوا باِلْأَزْلَامِ  بُعُ إِلاَّ مَا ذكََّ ا مِنْ  ذَلِكُمْ فِسْقٌ الْيَ وْمَ يئَِسَ الَّذِينَ كَفَرُو وَمَا أَكَلَ السَّ

وْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأتَِْمَْتُ عَلَيْكُمْ نعِْمَ دِينِ  سْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْ كُمْ فَلَا تََْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْي َ طرَُّ تِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الِْْ
ثٍُْ فَِِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ) رَ مُتَجَانِفٍ لِِْ (3المائدة: في مََْمَصَةٍ غَي ْ  

هْ رَ 27 نَاتٍ مِنَ الْهدَُى وَالْفُرْقاَنِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّ شَهْرُ  رَمَضَانَ الَّذِي أنُْزلَِ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى للِنَّاسِ وَبَ ي ِّ
ةٌ مِنْ أيََّامٍ أُخَرَ يرُيِدُ اللَّهُ بِكُمُ الْ  ةَ  يرُيِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلتُِكْمِلُوا ايُسْرَ وَلَا فَ لْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَريِضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّ لْعِدَّ

رُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) (185البقرة: وَلتُِكَب ِّ  



 

  197 

penafsiran kata qawwām sebagai peran suami dan kata libās 

sebagai peran suami-istri dalam relasi rumah tangga.   

Bentuk relasi suami sebagai qawwām terdapat dalam 

sūrah al-Nisā’ ayat 34.28 Dalam ayat ini terdapat tiga pokok 

pembahasan, yakni peran suami dalam relasi suami-istri sebagai 

qawwām, sifat-sifat istri sailhah dan cara mengatasi nusyūz istri. 

Rasyīd Riḍā memahami qawwām sebagai tugas suami menjaga, 

melindungi, mengasihi dan memberikan kemaslahatan untuk istri, 

termasuk tugas berjihad dan tugas-tugas lainnya. 

Penafsiran Rasyīd Riḍā di atas dikarenakan sūrah al-Nisā’ 

ayat 34 juga memuat tugas istri berupa sesuatu yang menjadi 

fitrah dan sistem kehidupan yang sejalan dengan kehormatan 

perempuan yang telah diberikan Allah, sebagaimana tercantum 

pada pokok bahasan kedua ayat ini berupa sifat perempuan 

salihah berupa taat kepada Allah (qānitāt) dan menjaga diri saat 

suami sedang berada di sampingnya (ḥāfiẓāt li al-ghaib).29 

Ibnu ‘Āsyūr serupa seperti Rasyīd Riḍā dalam hal 

mengaitkan penjelasan kata qawwām dengan sifat perempuan 

salihah yang merupakan pokok pembahasan kedua dalam sūrah 

al-Nisā’ ayat 34, sehingga Ibnu ‘Āsyūr menafsirkan kata qawwām 

                                                           
الحَِاتُ  28 لَ اللَّهُ بَ عْضَهُمْ عَلَى بَ عْضٍ وَبمَِ ا أنَْ فَقُوا مِنْ أمَْوَالهِِمْ فاَلصَّ الرِّجَالُ قَ وَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بماَ فَضَّ

تِ تَََافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظوُهُ  نْ نَّ وَاهْجُرُوهُنَّ في الْمَضَاجِعِ وَاضْربِوُهُنَّ فَِِ قاَنتَِاتٌ حَافِظاَتٌ للِْغَيْبِ بماَ حَفِظَ اللَّهُ وَاللاَّ
غُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّ  (34النساء: ا كَبِيراً )أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَ ب ْ  

29Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 5, 67. 



   

198 

sebagai tugas suami dalam memberikan kemaslahatan bagi istri, 

dan ayat yang menjelaskan sifat perempuan salihah adalah 

merupakan tugas istri, sehingga suami dan istri dalam rumah 

tangga memiliki tanggung jawab dan hak yang sama.30  

Sebagaimana telah disebutkan pada bab sebelumnya 

bahwa penafsiran Ibnu Kaṡīr atas kata qawwām berbeda dengan 

Rasyīd Riḍā dan Ibnu ‘Āsyūr. Ibnu Kaṡīr menafsirkan qawwām 

sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri 

melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih 

baik daripada perempuan, tetapi Rasyīd Riḍā dan Ibnu ‘Āsyūr 

menafsirkan qawwām sebagai peran suami bertanggung jawab, 

melindungi dan dalam memberikan kemaslahan bagi istri.  

Perbedaan tersebut disebabkan Rasyīd Riḍā dan Ibnu 

‘Āsyūr mengaitkan kata qawwām  dengan pokok bahasan sifat 

istri salihah, sehingga melahirkan penafsiran yang seimbang 

tentang adanya tanggung jawab dan hak yang sama antara suami-

istri. Adapun Ibnu Kaṡīr mengaitkan kata qawwām dengan pokok 

pembahasan ayat yang ketiga berupa cara mengatasi istri yang 

nusyūz, sehingga penafsiran Ibnu Kaṡīr atas kata qawwām 

mengarah pada kedudukan suami sebagai penguasa, hakim dan 

pendidik saat istri menyimpang. Penafsiran Ibnu Kaṡīr ini 

melahirkan kedudukan superioritas suami atas istrinya sebagai 

penentu nasib istri. 

                                                           
30Ibnu ‘Āsyūr, al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, juz 5, 37. 



 

  199 

Penafsiran Ibnu Kaṡīr di atas juga berbeda dengan 

penafsiran al-Ṭabarī dan al-Māwardī yang memahami kata 

qawwām sebagai peran suami mendidik, mengurus dan 

mengambil tanggung jawab istri terhadap Allah dan diri suami. 

Penafsiran al-Ṭabarī dan al-Māwardī ini tidak menempatkan 

suami pada posisi superioritas seperti Ibnu Kaṡīr, karena al-Ṭabarī 

dan al-Māwardī tidak mengaitkan penafsiran kata qawwām 

dengan pokok bahasan nusyūz istri, tetapi mengaitkan dengan 

pokok pembahasan sifat perempuan salihah yang salah satunya 

taat kepada Allah (qānitāt) yang di dalamnya memuat adanya 

kewajiban istri terhadap Allah yang juga merupakan tanggung 

jawab suami. 

Dinamika penafsiran yang disebabkan pokok bahasan 

lebih dari satu dalam suatu ayat juga terlihat pada penafsiran kata 

libās dalam sūrah al-Baqarah ayat 187.31 Pada ayat tersebut 

terdapat lima pokok pembahasan, yaitu dihalalkannya hubungan 

suami-istri pada malam bulan Ramadhan, peran suami-istri 

menjadi libās bagi pasangannya,  batas waktu sahur, waktu 

berpuasa dan i‘tikaf. 

Seperti yang telah dijelaskan dinamika penafsiran kata 

libās terlihat dari adanya mufasir yang memahami kata libās 

                                                           
يَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لبَِاسٌ لَكُمْ وَأنَْ تُمْ  لبَِاسٌ لَهنَُّ عَلِمَ اللَّهُ أنََّكُمْ كُ نْتُمْ  تََْتَانوُنَ 31 لَةَ الصِّ أحُِلَّ لَكُمْ ليَ ْ

َ لَكُمُ اأنَْ فُسَكُمْ فَ تَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فاَلْآنَ باَشِرُوهُنَّ وَابْ تَ غُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَ  لْخيَْطُ كُمْ وكَُلُوا وَاشْرَبوُا حَََّّ يَ تَبَ ينَّ
يَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلَا تُ بَاشِ  الْأبَْ يَضُ مِنَ الْخيَْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثَُُّ أتُِّوا دُودُ رُوهُنَّ وَأنَْ تُمْ عَاكِفُونَ في الْمَسَاجِدِ تلِْكَ حُ الصِّ

قُونَ ) ُ اللَّهُ آياَتهِِ للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَ ت َّ (187ة: البقر اللَّهِ فَلَا تَ قْربَوُهَا كَذَلِكَ يُ بَ ينِّ  



   

200 

secara hakikat dan majaz. Al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī 

yang memaknai secara hakikat mengarahkan penafsirannya pada 

arti fisik berupa badan suami dan istri menjadi penutup 

pasangannya saat tidur/menanggalkan pakaiannya, al-Syaukānī 

menafsirkan libās secara fisik dalam arti badan melekat dan 

meliputi pasangannya ketika berhubungan suami istri. Penafsiran 

tersebut dikarenakan al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī dan al-

Syaukānī mengaitkan kata libās dengan pokok pembahasan ayat 

di bagian awal berupa kebolehan berhubungan suami-istri di 

malam bulan Ramadhan (uḥilla lakum lailah al-ṣiyām al-rafaṡu).  

 

3. Susunan Ayat dalam Mushaf 

Faktor internal ketiga yang mempengaruhi dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri adalah susunan ayat dalam Al-

Qur’an. Para ulama menyepakati (ijmā‘) bahwa urutan ayat 

maupun surat dalam Al-Qur’an merupakan petunjuk langsung dari 

Nabi Muhammad (tauqīfī). Bahkan urutan tersebut merupakan 

bagian dari kemukjizatan Al-Qur’an.32 Susunan ayat Al-Qur’an 

menjadi salah satu pertimbangan mufasir dalam mengungkap 

makna Al-Qur’an. Dalam konteks pembahasan ayat relasi suami-

                                                           
32Ḥamdī Muḥammad Ḍaif Ḥusain, “Tartīb al-Āyāt wa al-Suwar 

baina al-Tawqīf wa a-Tawfīq’Arḍ wa Munaqāsyah,” Majalah Kuliyah 

al-Dirāsāt al-Islāmiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banāt, Vol. 38, No. 1 

(2022): 753. 



 

  201 

istri, pengaruh susunan ayat terlihat pada penafsiran kata ḥarṡun 

yang ada pada sūrah al-Baqarah ayat 223.  

Telah diketahui pada bab sebelumnya para mufasir 

memiliki kesamaan dalam memposisikan  kata ḥarṡun sebagai 

perumpamaan istri menjadi tempat mengandung anak. Tetapi para 

mufasir tersebut berbeda dalam menjelaskan konsekuensi makna 

ḥarṡun tersebut.  Para mufasir seperti al-Baghawī, Ibnu ‘Aṭiyah, 

al-Qurṭubī, Ibnu Kaṡīr, al-Suyūṭī, al-Syaukānī dan al-Syinqiṭī 

menjelaskan kata ḥarṡun sebagai petunjuk berhubungan seksual 

harus pada alat reproduksi.  

Al-Baghawī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Qurṭubī, Ibnu Kaṡīr, al-

Suyūṭī, al-Syaukānī dan al-Syinqiṭī tidak mengaitkan kata ḥarṡun 

yang ada pada sūrah al-Baqarah ayat 223 dengan ayat sebelum 

(al-Baqarah ayat 222) dan sesudahnya (al-Baqarah ayat 224). 

Berbeda dengan al-Nasafī, Abū Ḥayyān, al-Biqā‘ī dan Rasyīd 

Riḍā yang mengaitkan kata ḥarṡun dengan ayat sebelumnya (al-

Baqarah ayat 222).33  

Perintah Allah pada sūrah al-Baqarah ayat 222 berupa 

kalimat min ḥaiṡu amarakumullāh (seperti yang diperintahkan 

Allah) menunjukkan perintah mendatangi istri untuk mencari 

                                                           
وَيَسْألَُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أذًَى فاَعْتَزلُِوا النِّسَاءَ في الْمَحِيضِ وَ لَا ت َ قْربَوُهُنَّ حَََّّ يَطْهُرْنَ فَِِ ذَا 33

بُّ الْمُ  وَّابِيَن وَيحُِ بُّ الت َّ رْنَ فَأْتوُهُنَّ مِنْ حَيْثُ أمََركَُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يحُِ ريِنَ )تَطَهَّ (222البقرة: تَطَهِّ  



   

202 

keturunan, bukan sekedar hubungan seksual. 34  Oleh karena itu, 

kata ḥarṡun pada sūrah al-Baqarah ayat 223 juga menjadi 

petunjuk hubungan seksual tidak hanya memenuhi kebutuhan 

syahwat, tetapi mempunyai tujuan utama usaha mencara 

keturunan. Demikian penafsiran al-Nasafī, Abū Ḥayyān, al-Biqā‘ī 

dan Rasyīd Riḍā atas kata ḥarṡun dengan mempertimbangan 

informasi yang dikandung ayat sebelumnya. 

 

B. Faktor Eksternal 

Telah dijelaskan sebelumnya tiga faktor internal berupa 

makna hakikat dan majaz dalam Al-Qur’an, pokok pembahasan 

yang dikandung ayat dan susunan ayat Al-Qur’an telah 

mempengaruhi munculnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-

istri dalam kitab tafsir rentang abad 4-14 H. Selain faktor internal 

tersebut ada empat faktor eksternal yang juga mempengaruhi 

munculnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, seperti 

yang akan dijelaskan di bawah ini.  

 

 

 

                                                           
34Abū al-Barakāt ‘Abdullah bin Aḥmad bin Maḥmūd al-Nasafī, 

Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl, juz 1, (Beirut: Dār al-Kalam 

al-Ṭayyib, 1998), 186. Abu Ḥayyan, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 2, 180. 

Burhān al-Dīn Abī al-Ḥusain Ibrāhīm bin ‘Umar al-Biqā‘ī, Naẓm al-

Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar, Juz 3, (Kairo: Dār al-Kutub al-

Islāmī, t.t.), 280. Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, 362.   



 

  203 

1. Sumber Penafsiran 

Pada bab II telah dijelaskan ada tiga sumber penafsiran 

Al-Qur’an yaitu riwayat/al-ma’ṡūr, pemikiran/ra’yu dan intuisi 

atau isyārī. Sumber tafsir riwayat mempengaruhi dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad 4-14 H. Sumber 

riwayat dengan makna luas mencakup Al-Qur’an, hadis, pendapat 

sahabat, pendapat tabi’in dan riwayat dari sumber bahasa Arab.35 

Dalam menafsirkan ayat-ayat relasi suami-istri para 

mufasir merujuk riwayat dari sahabat, tabi’in dan juga sumber 

bahasa Arab. Perbedaan sumber riwayat inilah yang menjadikan 

penafsiran mufasir berbeda-beda, sehingga melahirkan dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri. Pengaruh sumber riwayat ini 

dapat dilihat pada penafsiran kata qawwām (peran suami dalam 

relasi suami-istri), kata ḥarṡun (peran istri dalam relasi suami-

istri) dan juga libās (peran suami dan istri dalam relasi suami-

istri). 

Telah disebutkan pada bab III bahwa al-Ṭabarī, al-

Māwardī dan al-Suyūṭī menafsirkan kata qawwām sebagai 

pengurusan istri oleh suami berupa mendidik istri dan mengambil 

tanggung jawab istri. Penafsiran ini disebabkan al-Ṭabarī merujuk 

riwayat seorang tabi’in yang juga seorang mufasir bernama al-

                                                           
35Al-‘Ak, Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu, 113. 



   

204 

Suddī (w. 128 H),36 seperti yang terlihat dalam penjelasan al-

Ṭabarī bahwa al-Suddī berkata ya’khudūna ‘alā aidīhinna wa 

yu’addibūhunna,37yang artinya para lelaki/suami mengambil 

kewajiban perempuan/istri dan mendidiknya (perempuan/istri). 

Al-Māwardī dan al-Suyūṭī juga merujuk riwayat al-Suddī, 

karena adanya kesamaan redaksi antara penafsiran al-Māwardī 

dan al-Suyūṭī dengan riwayat al-Suddī. Kalaupun tidak merujuk 

al-Suddī, setidaknya penafsiran al-Māwardī dan al-Suyūṭī 

merujuk dan serupa dengan al-Ṭabarī. 

Di sisi lain, ada Ibnu Kaṡīr yang menafsirkan kata 

qawwām sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat 

istri melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih 

baik daripada perempuan. Ibnu Kaṡīr berargumen dengan 

mengutip hadis Nabi Muhammad38 lan yufliḥa qawmun wallaw 

                                                           
36Nama lengkapnya Ismā‘īl bin ‘Abd al-Raḥmān bin Abī 

Karīmah Abū Muḥammad al-Ḥijāzī al-Kūfī al-A‘war al-Suddī al-Imām 

al-Mufassir. Beberapa gurunya dari kalangan sahabat adalah Anas bin 

Mālik dan Ibnu ‘Abbās. Syams al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad ‘Uṡmān 

al-Żahabī, Siyar A‘lām al-Nubalā’, juz 5, (Beirūt: Muassasah al-Risālah, 

1982) 264. 
حدثنا محمد بن الحسين قال، حدثنا أحمد بن المفضل قال، حدثنا أسباط، عن السدي: الرجال 37

 قوامون على النساء، قال: يأخذون على أيديهن ويؤُدّبونهن
Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an 

Ta’wīl Āy Al-Qur’ān, juz 6, (Kairo: Dār Hajar, 2001), 688. 
38‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl bin  Kaṡīr al-Dimasyqī, 

Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 4, (Kairo: Mu’assasah Qurṭubah, 2000), 

20. 



 

  205 

amrahum imra’atan,39 yang secara redaksi berarti suatu kaum 

tidak akan beruntung jika menjadikan seorang perempuan sebagai 

pemimpin. 

Jika mengacu redaksi riwayat hadis yang dijadikan 

sumber Ibnu Kaṡīr tersebut, dapat dipahami mengapa penafsiran 

Ibnu Kaṡīr atas kata qawwām sangat menunjukkan otoritas dan 

supertioritas laki-laki. Hal ini dikarenakan secara tekstual hadis 

tersebut menunjukkan perempuan tidak akan mampu menjadi 

seorang pemimpin. Pada bab III telah dijelaskan penafsiran kata 

qawwām sebagai kedudukan suami menjadi pemimpin dan hakim 

bagi istri yang mengisyaratkan adanya otoritas dan superioritas 

suami hanya diungkapkan oleh Ibnu Kaṡīr. Hal ini wajar karena 

dari sembilan belas mufasir yang dikaji dalam penelitian ini, 

hanya Ibnu Kaṡīr yang menjadikan riwayat hadis lan yufliḥa 

qawmun wallaw amrahum imra’atan sebagai dasar penafsiran 

kata qawwām. 

Penjelasan di atas menunjukkan perbedaan penggunaan 

sumber riwayat telah melahirkan perbedaan penafsiran atas kata 

qawwām. Al-Ṭabarī, al-Māwardī dan al-Suyūṭī yang mengutip 

                                                           
ثَ نَا عَوْفٌ، عَنِ الَحسَنِ، عَنْ أَبِ بَكْرَ ةَ، قاَلَ: لَقَدْ نَ فَعَنِِ اللَّهُ بِكَلِمَةٍ  39 ثَ نَا عُثْمَانُ بْنُ الهيَْثَمِ، حَدَّ حَدَّ

عْتُ هَا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الُله عَ  الَ: قَ بأَِصْحَابِ الَْمَلِ فَأقَُاتِلَ مَعَهُمْ، قَ لَيْهِ وَسَلَّمَ أيََّامَ الَْمَلِ، بَ عْدَ مَا كِدْتُ أَنْ أَلحَْ سََِ
ا بَ لَغَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى الُله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ أهَْلَ فاَرِسَ، قَدْ مَلَّكُوا عَلَيْهِمْ  بنِْتَ كِسْرَى، قَالَ: لَنْ  يُ فْلِحَ قَ وْمٌ وَلَّوْا أَ مْرَهُمُ  لَمَّ

 امْرَأةًَ  )رواه البخاري(
Abi ‘Abdillāh Muḥammad bin Isma‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, (Riyāḍ: Bait al-Afkār al-Dauliyah, 1998) 838. 



   

206 

riwayat al-Suddī melahirkan penafsiran kata qawwām sebagai 

peran suami dalam mendidik dan bertanggung jawab atas istrinya, 

sedangkan Ibnu Kaṡīr yang mengacu hadis Nabi yang secara 

redaksi terkesan membatasi kecakapan kepemimpinan hanya ada 

pada laki-laki, menyebabkan penafsiran Ibnu Kaṡīr atas kata 

qawwām mengarah pada otoritas dan superioritas suami/laki-laki 

atas istri/perempuan. 

Pengaruh perbedaan sumber penafsiran juga terlihat 

ketika para mufasir mengungkapkan makna kata ḥarṡun. Seperti 

diketahui terdapat tiga bentuk penafsiran kata ḥarṡun, yakni kata 

ḥarṡun sebagai perumpamaan istri sebagai tempat mengandung 

anak, kata ḥarṡun sebagai petunjuk hubungan seksual harus pada 

alat reproduksi dan terkahir kata ḥarṡun menunjukkan tujuan 

utama hubungan seksual sebagai usaha mencari keturunan.   

Para mufasir yang terdiri dari al-Nasafī, Abū Ḥayyān, al-

Biqā‘ī dan Rasyīd Riḍā menafsirkan kata ḥarṡun sebagai motivasi 

hubungan seksual untuk mencari keturunan dengan mengacu 

sumber ayat lain, yakni sūrah al-Baqarah ayat 222, sebagaimana 

disebutkan pada penjelasan di atas tentang pengaruh urutan ayat 

dalam mushaf. Ini artinya al-Nasafī, Abū Ḥayyān, al-Biqā‘ī dan 

Rasyīd Riḍā menggunakan sumber penafsiran berupa ayat Al-

Qur’an. 

Adapun para mufasir seperti al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-

Zamakhsyarī, Abū Su‘ūd, al-Alūsī dan Ibnu ‘Asyūr hanya 

menafsirkan kata ḥarṡun sebagai perumpamaan istri sebagai 



 

  207 

tempat mengandung anak. Mereka mendasarkan penafsirannya 

pada riwayat yang bersumber dari Ibnu ‘Abbās dan al-Suddī. 

Diriwayatkan oleh ‘Ikrimah bahwa ketika menafsiran kata ḥarṡun 

pada kalimat fa’tū ḥarṡakum Ibnu ‘Abbās mengatakan manbat al-

walad. Adapun ketika menafsirkan ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum 

al-Suddī mengatakan amma al-ḥarṡ mazra‘ah yuḥraṡu fīhā. Hal 

ini diketahui dari kutipan al-Ṭabarī dalam tafsirnya Jāmi‘ al-

Bayān.40 

Para mufasir seperti al-Baghawī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-

Qurṭubī, Ibnu Kaṡīr, al-Suyūṭī, al-Syaukānī dan al-Syinqiṭī yang 

menafsirkan kata ḥarṡun menjadi petunjuk berhubungan seksual 

harus pada alat reproduksi, mendasarkan penafsirannya pada 

riwayat asbāb al-nuzūl ayat tersebut yang terdiri dari dua riwayat. 

Riwayat pertama dari Jābir bahwa orang yahudi mengatakan siapa 

yang mendatangi istrinya dari arah belakang, maka anak yang 

dilahirkan akan memiliki mata juling, lalu turunlah sūrah al-

Baqarah ayat 223 yang di dalamnya disebutkan istri sebagai 

ḥarṡun.41  

                                                           
40Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 3, 745. 

منبت حدثنا محمد بن عبيد المحاربِ قال حدثنا ابن المبارك، عن يونس، عن عكرمة، عن ابن عباس:" فأتوا حرثكم"، قال: 
حدثنِ موسى قال، حدثنا عمرو قال، حدثنا أسباط، عن السدي:" نساؤكم حرث لكم"، أما"الحرث"، فهي  الولد.

 .مَزْرَعة يحرث فيها
 
41Jalāl al-Dīn Abū ‘Abd al-Raḥmān al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl 

fī Asbāb al-Nuzūl, (Beirut: Muassasah al-Kutub al-Ṡaqāfiyah, 2002), 44. 



   

208 

Riwayat kedua bersumber dari Ibnu ‘Abbās, bahwa kaum 

Quraisy Makkah mempunyai kebiasaan mendatangi istri mereka 

dari arah belakang. Ketika mereka hijrah, tinggal di Madinah lalu 

menikah dengan perempuan Madinah, mereka melakukan hal 

tersebut, namun istri mereka dari Madinah menolak diperlakukan 

seperti itu, karena hal tersebut tidak dikenal di Madinah. Kabar 

tersebut akhirnya sampai kepada Rasulullah, lalu turunlah ayat 

ini.42 

Penyebutan riwayat-riwayat tersebut terdapat dalam kitab 

tafsir al-Baghawī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Qurṭubī, al-Suyūṭī, al-

Syaukānī dan al-Syinqiṭī. Meskipun Ibnu Kaṡīr memiliki 

penafsiran yang sama dengan dengan para mufasir tersebut, yakni 

konsekeunsi hubungan seksual harus pada alat reproduksi, tetapi 

Ibnu Kaṡīr mendasarkan penafsirannya tidak pada dua asbāb al-

nuzūl di atas, melainkan pada hadis Nabi yang menyebut 

hubungan seksual harus fī ṣimām wāḥid (tempat yang satu).43Ini 

                                                                                                                
Riwayat ini juga terdapat diriwayatkan al-Bukhārī, Muslim, Abū Dāwud 

dan al-Tirmiżī dalam kitab hadis mereka. 
42Abī al-Ḥusain ‘Alī bin Aḥma al-Wāḥidī al-Naisābūrī, Asbāb 

al-Nuzūl, (Beirut: ‘Ālam al-Kutub, t.t.), 52.  
43‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl bin  Kaṡīr al-Dimasyqī, 

Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 2, (Kairo: Mu’assasah Qurṭubah, 2000), 

305. Salah satu riwayat tersebut ditemukan dalam Musnad Aḥmad bin 

Ḥanbal yang diriwayatkan oleh Ummu Salamah dengan redaksi berikut 

ini: 

ثَ نَا سُفْيَانُ، عَنْ عَبْدِ الِله بْنِ عُثْمَانَ بْنِ خُثَ يْمٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ  ثَ نَا وكَِيعٌ، حَدَّ الِله بْنِ سَابِطٍ، عَنْ حَفْصَةَ بنِْتِ  حَدَّ
ا قَدِمَ الْمُهَاجِرُونَ الْمَدِينَةَ عَلَى الْأنَْصَارِ تَ زَوَّجُوا مِنْ نِسَائِهِمْ، وكََ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، انَ الْمُهَاجِرُونَ عَنْ أمُِّ سَلَمَةَ، قاَلَتْ: لَمَّ



 

  209 

menunjukkan para mufasir yang memiliki penafsiran sama juga 

mendasarkan penafsirannya pada sumber riwayat yang berbeda. 

Pengaruh perbedaan sumber riwayat juga terlihat pada 

penafsiran kata libās. Seperti yang telah diketahui para mufasir 

ada yang menafsirkan kata libās dalam arti fisik dan psikis. Arti 

fisik berarti badan suami-istri yang saling menutupi badan 

pasangannya, sedangkan arti psikis lebih mengarah pada makna 

ketenangan, kekuatan ikatan/hubungan dan ketergantungan suami 

pada istri, serta penjagaan dari keburukan atau hal terlarang.  

Perbedaan tersebut dikarenakan para mufasir mengacu 

pada sumber riwayat yang berbeda. Para mufasir yang memaknai 

kata libās secara fisik mengacu pada riwayat syair al-Nābighah al-

Ja‘dī (w. 50 H)44 yaitu iżā mā al-ḍajī‘u ṡanā jīdahā taṡannat 

‘alaihi fakānat ‘alaihi libāsan, artinya seseorang yang berbaring 

                                                                                                                
، فأََراَدَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاجِريِنَ امْرَأتََهُ عَلَى ذَلِكَ  ، فَأبََتْ عَلَيْهِ حَََّّ تَسْأَلَ النَّبيَّ صَلَّى الُله يُجَبُّونَ، وكََانَتِ الْأنَْصَارُ لَا تُجَبيِّ

حَرْثٌ لَكُمْ فأَْتُوا حَرْثَكُمْ أَنََّّ شِئْتُمْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قاَلَتْ: فَأتََ تْهُ، فَاسْتَحْيَتْ أَنْ تَسْألََهُ، فَسَألَتَْهُ أمُُّ سَلَمَةَ، فَ نَ زَلَتْ: نِسَاؤكُُمْ 
 )روه احمد( في صِمَامٍ وَاحِدٍ وَقاَلَ: " لَا، إِلاَّ 

Abū ‘Abdillāh Aḥmad bin Muḥamad bin Ḥanbal bin Hilāl bin 

Asad al-Syaibānī, Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal, juz 44, (Beirūt: 

Muassasah al-Risālah, 2001), 296. 
44Seorang penyair dari kalangan sahabat yang memiliki umur 

panjang, Konon umurnya melebihi seratus tahun, Ia menjumpai 

pemerintahan khulafā’ rāsyidun dan juga Mu‘awiyah. Nama aslinya 

Qais bin ‘Abdullāh  bin ‘Udas bin Rabī‘ah bin Ju‘dah. Al-Nābighah 

adalah gelarnya, disebut al-Nābighah karena dikisahkan selama tiga 

puluh tahun tidak mengeluarkan syair, tiba-tiba bangkit dan 

mengeluarkan syair. Khair al-Dīn al-Ziriklī, al-A‘lām Qāmus Tarājim, 

juz 5, (Beirut: Dār al-‘Ilmi li al-Malāyīn, 2002), 207. Al-Żahabī, Siyar 

A‘lām al-Nubalā’, juz, 3, 177-178. 



   

210 

dan saling berpelukan dengan pasangannya maka pasangannya 

menjadi penutupnya.45 

Melalui riwayat ini para mufasir mengarahkan kata libās 

pada makna fisik karena syair tersebut menggambarkan keadaan 

orang yang berbaring sambil berpelukan maka badan mereka 

menjadi libās/penutup. Penggunaan sya’ir ini sebagai sumber 

penafsiran kata libās dalam arti fisik dapat dilihat antara lain pada 

penafsiran al-Ṭabarī, al-Zamakhsyarī, al-Qurṭubī dan al-

Baiḍāwī.46 

Selain syair al-Nābighah al-Ja‘dī, mufasir yang 

menafsirkan  kata libās dalam arti fisik juga merujuk riwayat al-

Rabī‘ (w. 139 H)47 yang mengatakan istri sebagai tempat tidur 

                                                           
 Selain قال النابغة الْعدي: اذا ما الضجيع ثنى جيدها #  تثنت عليه فكانت عليه لباسا 45

dikutip para mufasir, syair ini juga dapat dilihat pada Wāḍiḥ al-Ṣamad, 

Dīwān al-Nābighah al-Ja‘dī, (Beirūt: Dar Sader, 1998), 100. 
46Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 3, 231. Jār Allāh Abū al-Qāsim 

Maḥmūd bin ‘Umar al-Zamakhsarī, al-Kasyāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ 

al-Tanẓil wa ‘Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl, Juz 1, (Riyāḍ: 

Maktabah al-Obekan, 1998), 388. Al-Qāḍī Abū Muḥammad bin ‘Abd al-

Ḥaq bin Ghālib bin ‘Aṭiyah al-Andalusī, al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr 

al-Kitāb al-‘Azīz, juz 1, (Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2001),  256. 

Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Bakar al-Qurṭubī, Al-

Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin lima Taḍammanahu min al-

Sunnah wa Āy al-Furqān, juz 3, (Beirut: Muassasah al-Risālah, 2006), 

190. Abu al-Khair ‘Abdullāh bin Umar bin Muḥammad ‘Alī al-Baiḍāwī, 

Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl, juz 1, (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ 

al-‘Arabī, t.t.), 126. 
47Nama lengkapnya al-Rabī‘ bin Anas Ibnu Ziyād al-Bakrī al-

Khurāsānī al-Marwazī al-Baṣrī. Riwayatnya banyak terdapat dalam 

kitab-kitab hadis al-sunan al-arba‘ah. Sempat dipenjara pada masa 



 

  211 

suami (hunna firāsyun lakum) dan suami sebagai selimut istri (wa 

antum liḥāfun lahunna) dan riwayat Ibnu Zaid (w. 182 H)48 yang 

mengatakan masing-masing dari suami-istri menutupi 

pasangannya dari pandangan orang saat melakukan hubungan 

seksual (anna kulla wāḥidin minhumā yasturu ṣāḥibahu ‘inda al-

jimā‘). Pengutipan riwayat ini dapat dilihat dalam penafsiran al-

Rāzī dan al-Baghawī.49 

Penjelasan di atas menunjukkan para mufasir yang 

memahami kata libās dalam arti fisik menggunakan sumber 

riwayat berupa ucapan sahabat, tabiin dan syair Arab. Di sisi lain, 

sebagian mufasir yang memahami libās dalam arti psikis, 

menggunakan riwayat berupa ayat Al-Qur’an, hadis dan juga 

ucapan sahabat lainnya. Misalnya ketika al-Ṭabarī dan al-

Baghawī menafsirkan libās sebagai ketenteraman bagi 

pasangannya. 

                                                                                                                
pemerintahan dinasti Abbasiyah oleh Abū Muslim selama sembilan 

tahun dan wafat di dalam penjara. Diceritakan Ibnu al-Mubārak pernah 

menemui al-Rabī‘ untuk mendengar hadis darinya. Al-Żahabī, Siyar 

A‘lām al-Nubalā’, juz, 6, 169.  
48Nama lengkapnya ‘Abd al-Raḥmān bin Zaid bin Aslam al-

‘Adawī. Ia dikenal sebagai mufasir, ahli hadis, salah satu ulama yang 

paing banyak dirujuk oleh al-Ṭabarī. ‘Ādil Nawaihiḍ, Mu‘jam al-

Mufassirīn min Ṣadr al-Islām ḥattā al-‘Aṣr al-Ḥaḍir, juz 1, (Beirūt: 

Muassasah Nawaihiḍ li al-Ta’līf wa al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1983), 

265. 
49Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghaib, juz 5, (Beirut: Dār 

Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1420 H), 114. Abū Muḥammad al-Ḥusain bin 

Mas‘ūd al-Baghawī, Ma‘ālim al-Tanzīl, juz 1, (Riyāḍ: Dār al-Ṭaybah, 

1989), 207. 



   

212 

Al-Ṭabarī dan al-Baghawī mendasarkan penafsiran di atas 

pada sūrah al-A‘raf ayat 189,50 tepatnya pada kalimat wa ja‘ala 

minhā zaujahā liyaskuna ilaihā. Sūrah al-A‘raf ayat 189 ini 

menjelaskan tujuan adanya pasangan sebagai penenteram hati. Ini 

menunjukkan al-Ṭabarī dan al-Baghawī menafsirkan kata libās 

dengan kata liyaskuna (sukūn ilaihi) pada ayat tersebut.51Apa 

yang dilakukan al-Ṭabarī dan al-Baghawī menunjukkan adanya 

penggunaan sumber tafsir berupa ayat Al-Qur’an, dalam konteks 

metodologi penafsiran ini disebut menafsirkan ayat Al-Qur’an 

dengan ayat Al-Qur’an lainnya. 

Penafsiran kata libās sebagai ketenteraman (sukūn) tidak 

hanya bersumber dari Al-Qur’an (sūrah al-A‘raf ayat 189), tetapi 

juga bersumber dari hadis riwayat Ibnu ‘Abbās dengan redaksi 

hunna sakanun lakum wa antum sakanun lahunna, seperti yang 

tercantum dalam penafsiran al-Ṭabarī.52 Menurut al-Alūsī 

                                                           
اها حَملََتْ حَمْلًا خَفِيفاً 50 ا تَ غَشَّ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَ فْسٍ واحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْها زَوْجَها ليَِسْكُنَ إِليَْها فَ لَ مَّ

ا أثَْ قَلَتْ دَعَوَا اللَّهَ رَب َّهُما لئَِنْ آتَ يْتَنا صالِحاً لنََكُونَنَّ مِنَ الفَمَرَّتْ بهِِ  اكِريِنَ )فَ لَمَّ (189الاعراف: شَّ  

51Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 3, 232. 
حدثنِ أحمد بن إسحاق الأهوازي قال، حدثنا أبو أحمد قال، حدثنا إبراهيم، عن يزيد، عن عمرو 52

 بن دينار، عن ابن عباس قوله:"هن لباسٌ لكم وأنتم لباسٌ لهن"، قال: هن سكنٌ لكم وأنتم سكنٌ لهن
Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 3, 233.  Riwayat  ini juga dapat 

ditemukan dalam al-Mustadrak al-Ḥākim. Abī ‘Abdillāh al-Ḥakim al-

Naisābūrī, al-Mustadrak ‘alā al-Ṣaḥīḥain, juz 2, (Kairo: Dār al-

Ḥarāmain, 1997), 330. 



 

  213 

penafsiran Ibnu ‘Abbās tersebut merupakan jawaban atas 

pertanyaan Nāfi‘ bin al-Arzaq.53 

Sumber informasi kata libās sebagai sakan 

(ketenteraman) adalah Ibnu ‘Abbās yang kemudian dikutip oleh 

para tabi’in dan para ulama berikutnya, sehingga ketika membaca 

kitab-kitab tafsir, penyandaran penafsiran libās sebagai sakan 

tidak hanya pada nama Ibnu ‘Abbās, melainkan juga ditemukan 

nama Mujāhid, al-Ḥasan, Qatādah, al-Suddī, Muqātil bin Ḥayan 

dan Sa‘īd bin Jubair. Para tokoh inilah yang dikutip oleh al-

Ṭabarī, al-Māwardī, Abū Ḥayyān, Ibnu Kaṡīr dan al-Syaukānī 

dalam menafsirkan kata libās sebagai sakan.54 

Penafsiran kata libās dalam arti psikis tidak hanya berupa 

ketenteraman, tetapi juga sebagai penutup atau penghalang dari 

perbuatan haram dan keburukan yang diungkapkan oleh al-

                                                                                                                

، ثنا إِسْحَاقُ بْنُ الحَْ  افِعِيُّ دُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الشَّ رنَاَ أبَوُ بَكْرٍ محَُمَّ  ا سُفْيَانُ، عَنْ سَنِ، ثنا أبَوُ حُذَيْ فَةَ، ثنأَخْب َ
هُمَا، }هُنَّ لبَِاسٌ لَ  [ 187كُمْ وَأنَْ تُمْ لبَِاسٌ لَهنَُّ  االبقرة: إبِْ راَهِيمَ بْنِ مَيْسَرةََ، عَنْ طاَوُسٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ

، ولَََْ خُيَرِّجَاهُ حِيحٌ عَلَى شَرْطِ اهَذَا حَدِيثٌ صَ  )رواه الحاكم( قاَلَ: هُنَّ سَكَنٌ لَكُمْ، وَأنَْ تُمْ سَكَنٌ لَهنَُّ  لْبُخَاريِِّ  

53Abū al-Faḍl Syihāb al-Dīn al-Sayyid Maḥmūd al-Alūsī al-

Baghdādī, Rūḥ Ma‘ānī fī Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm wa al-Sab‘ al-

Maṡānī, juz 2, (Beirut: Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.), 65. 
54Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān, 3, 231-233. Abū al-Ḥasan ‘Alī bin  

Muḥammad bin Ḥabīb al-Māwardī al-Baṣrī, Al-Nukat wa al-‘Uyūn, juz 

1, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.), 244. Muḥammad bin Yūsuf bin 

‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyan al-Andalusiī, Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ, juz 2, 

(Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 1993), 55-56. Ibnu  Kaṡīr, Tafsīr Al-

Qur’ān al-‘Aẓīm, juz 2, 195. Muḥammad ‘Alī bin  Muḥammad al-

Syaukānī, Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi‘ baina Fannay al-Riwāyah wa al-

Dirāyah min ‘Ilm al-Tafsīr, (Beirut: Dar Al-Marefah, 2007), 121.  



   

214 

Baghawī, al-Rāzī dan al-Alūsī dengan mendasarkan pada hadis 

Nabi Muhammad man tazawwaja faqad ḥaraza ṡuluṡay dīnihi.55 

Hadis ini menunjukkan makna seseorang yang menikah dia telah 

menjaga dua pertiga agamanya.56  

Berdasarkan hadis di atas, tampaknya al-Baghawī, al-Rāzī 

dan al-Alūsī mengaitkan kata libās dengan kalimat ḥaraza ṡuluṡay 

dīnihi yang artinya melindungi agama, dari sini kemudian 

terbangunlah makna kata libās sebagai penghalang bagi suami-

istri  dari suatu yang terlarang, karena hadis Nabi tersebut 

berbicara tentang dampak positif pernikahan yaitu terjaganya 

agama. 

Penjelasan di atas menunjukkan dinamika penafsiran kata 

libās, juga terjadi dalam penafsiran kata libās dalam arti psikis 

yang disebabkan perbedaan sumber penafsiran. Jika penafsiran 

atas kata libās sebagai ketenteramam didasarkan pada ayat Al-

                                                           
-Dalam catatan taḥqīq kitab Ma‘ālim al (من تزوج فقد حرز ثاثي دينه)55

Tanzīl karya al-Baghawī disebutkan hadis tersebut tidak berasal dari 

Rasul. Adapun hadis yang marfū‘ dari Rasul diriwayatkan dari saabat 

Anas adalah dengan redaksi  اقيدينه، فليتق الله في النصف البمن تزوج فقد أحرز نصف  yang 

artinya siapa yang telah menikah maka dia telah menjaga setengah 

agamanya, maka bertakwala kepada Allah pada setengah bagian yang 

lain.  Berdasarkan penelusuran penulis, hadis terebut ada dalam kitab al-

Mu‘jam al-Awsaṭ dengan redaksi  اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:  عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِكٍ قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى
يماَنِ، فَ لْيَتَّقِ اللَّهَ في النِّصْفِ الْبَاقِي اه الطبراني()رو  مَنْ تَ زَوَّجَ فَ قَدِ اسْتَكْمَلَ نِصْفَ الِْْ  
Sulaimān bin Aḥmad al-Ṭabrānī, al-Mu‘jam al-Awsaṭ, juz 7, 

(Kairo: Dār al-Ḥaramain, t.t.), 332. 
56Al-Baghawī, Ma‘ālim al-Tanzīl, juz 1, 207. Al-Rāzī, Mafātīḥ 

al-Ghaib, juz 5, 114. Al-Alūsī, Rūḥ Ma‘ānī, juz 2, 95. 



 

  215 

Qur’an dan riwayat Ibnu ‘Abbās, maka penafsiran kata libās 

sebagai penghalang dari suatu yang haram dan keburukan 

didasarkan pada hadis Nabi Muhammad. 

Sumber penafsiran yang mempengaruhi dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri tidak hanya riwayat, tetapi juga 

sumber pemikiran/ra’yu. Hal ini terlihat dari penjelasan al-Rāzī 

yang menafsirkan kata qawwām sebagai sistem organisasi yang 

menunjuk pada tanggung jawab suami, bukan superioritas suami, 

karena dalam hubungan suami-istri masing-masing dari keduanya 

memiliki kelebihan dan saling bekerjasama. 

Tidak ditemukan riwayat yang mengarah pada penafsiran 

al-Rāzī di atas. Oleh sebab itu, tampaknya penafsiran al-Rāzī 

tersebut dibangun berdasarkan logika atau pemikirannya. Seperti 

yang diketahui al-Rāzī dikenal sebagai mufasir dan teolog 

(mutakalim) pada masanya, sehingga penafsirannya banyak 

mengacu pada logika atau pemikiran. Al-Rāzī menguasai banyak 

ilmu, menulis kitab keislaman dalam berbagai bidang, sehingga ia 

menjadi rujukan dalam bidang tafsir, ilmu logika, bahasa, filsafat 

dan sastra, banyak orang dari berbagai daerah datang untuk 

berguru kepada al-Rāzī.57 

                                                           
57Al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 1, 206. 

Muḥammad Hādī Ma‘rifah, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī Ṡaubihi al-

Qasyīb, juz 2, (Masyhad: al-Jāmi‘ah al-Raḍawiyah li al-‘Ulūm al-

Isāmiyah, 1426 H), 872. 



   

216 

Kepakaran al-Rāzī dalam berbagai ilmu menjadikannya 

mampu menafsirkan kata qawwām sebagai bentuk organisasi dan 

bukan menunjukkan kedudukan laki-laki yang melebihi 

perempuan. Penafsiran al-Rāzī ini tidak didasarkan pada riwayat 

dan tampaknya merupakan hasil pemikirannya dari melihat 

realitas relasi suami-istri dalam keluarga yang membutuhkan 

tanggung jawab dan kepedulian saling membantu untuk mencapai 

tujuan bersama dari suami dan istri. 

 

2. Sikap terhadap Riwayat 

Adanya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri juga 

dipengaruhi sikap para mufasir terhadap riwayat yang dijadikan 

rujukan mereka. Ini artinya meskipun mufasir merujuk riwayat 

yang sama, para mufasir tersebut tidak selalu menghasilkan 

penafsiran yang sama, karena dalam praktiknya para mufasir 

memiliki sikap yang berbeda dalam memposisikan riwayat 

tersebut. Salah satu contohnya ketika para mufasir menafsirkan 

kata libās.    

Pada penjelasan sebelumnya sudah disebutkan bahwa 

syair al-Nābighah al-Ja‘dī  (iżā mā al-ḍajī‘u ṡanā jīdahā taṡannat 

‘alaihi fakānat ‘alaihi libāsan) dijadikan rujukan oleh al-Ṭabarī, 

al-Zamakhsyarī, al-Qurṭubī dan al-Baiḍāwī, sehingga mereka 

memaknai kata libās secara fisik berupa badan suami dan istri 

saling menutupi saat tidur, berpelukan. Hal ini dikarenakan secara 

tekstual syair al-Ja‘dī  menggambarkan keadaan orang yang 



 

  217 

berbaring sambil berpelukan dengan pasangannya, sehingga 

badan keduanya saling menutupi.   

Penjelasan di atas menunjukkan para mufasir seperti al-

Ṭabarī, al-Zamakhsyarī, al-Qurṭubī dan al-Baiḍāwī memahami 

syair al-Ja‘dī  secara tekstual sehingga mereka mereka memahami 

kata libās dalam arti fisik juga. Di sisi lain ada Ibnu ‘Aṭiyah yang 

memiliki sikap berbeda dengan al-Ṭabarī, al-Zamakhsyarī, al-

Qurṭubī dan al-Baiḍāwī, karena Ibnu ‘Aṭiyah memaknai sya’ir al-

Ja‘dī secara metaforis,58 sehingga menjadikan Ibnu ‘Aṭiyah 

menafsirkan kata libās dalam relasi suami-istri juga dalam arti 

psikis berupa ketergantungan dan hubungan di antara suami dan 

istri, bukan badan suami dan istri yang saling menutupi seperti 

bunyi tekstual syair tersebut. 

Selain Ibnu ‘Aṭiyah, ada juga mufasir lain yang 

memahami syair al-Ja‘dī secara metaforis yaitu al-Qurṭubī. Dalam 

menafsirkan kata libās sebagai bentuk relasi suami-istri al-Qurṭubī 

mempunyai dua penafsiran, seperti yang telah disebutkan pada 

bab III, yaitu libās dalam arti fisik dan psikis. Perbedaan 

penafsiran al-Qurṭubī ini disebabkan sikapnya yang berbeda 

dalam memahami sumber rujukan syair al-Ja‘dī.  

Di satu sisi al-Qurṭubī  memahami syair al-Ja‘dī secara 

tekstual, di sisi yang lain al-Qurṭubī juga memahami syair al-Ja‘dī 

                                                           
58Al-Qāḍī Abū Muḥammad bin ‘Abd al-Ḥaq bin Ghālib bin 

‘Aṭiyah al-Andalusī, al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz, juz 

1, (Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2001), 257. 



   

218 

secara metaforis, sehingga wajar ketika al-Qurṭubī memahami 

kata libās dalam arti fisik berupa badan suami-istri sebagai 

penutup pasangannya, dan makna psikis berupa ketergantungan 

dan hubungan di antara suami dan istri. 

 

3. Kecenderungan Pemikiran 

Kecenderungan pemikiran, baik berupa spesialisasi 

keilmuan mufasir atau keterpengaruhan mufasir oleh pemikiran 

tokoh lain juga mempengaruhi lahirnya dinamika penafsiran ayat 

relasi suami-istri. Dalam hal ini terlihat pada dua penafsiran, yaitu 

penafsiran kata qawwām pada sūrah al-Nisā ayat 34 yang 

menunjukkan peran suami sebagai pelindung bagi istrinya dan 

penafsiran kata libās pada sūrah al-Baqarah ayat 187 yang 

menunjukkan suami dan istri sebagai pakaian bagi pasangannya.  

Telah disebutkan pada bab III bahwa penafsiran kata 

qawwām sangat dinamis. Penafsiran sembilan belas mufasir yang 

dikaji dalam penelitian ini dapat dibedakan menjadi enam bentuk 

perubahan penafsiran. Di antara enam perbedaan penafsiran 

tersebut ada dua penafsiran yang sangat berbeda, yaitu penafsiran 

Abū Ḥayyān dan al-Syinqiṭī. Sebagai mufasir abad 8 H, Abū 

Ḥayyān menafsirkan kata al-rijāl bukan sebagai jenis gender 

(laki-laki), tetapi pada suatu nilai yang menunjuk kemampuan dan 

kapasitas memberikan perlindungan, pembelaan dan kemampuan 

bekerja secara baik. Penafsiran ini tidak pernah diungkapkan 



 

  219 

mufasir sebelum, dan semasa dengan Abū Ḥayyān, bahkan 

sampai pada abad 14 H. 

 Adapun penafsiran al-Syinqiṭī, yang menafsirkan kata 

qawwām sebagai keunggulan laki-laki dibandingkan perempuan 

baik dari segi penciptaan maupun sifatnya, serta ketundukan 

seorang istri secara mutlak kepada suami yang menafkahi, karena 

pemberian nafkah menunjukkan kelemahan orang yang menerima 

nafkah. Penafsiran al-Syinqiṭī ini mengandung makna superioritas 

dan otoritas suami secara sekaligus. Sebagai mufasir modern 

(abad 14 H), tentunya penafsiran al-Syinqiṭī sangat kontras 

dengan penafsiran mufasir modern pada umumnya. Sebut saja 

misalnya mufasir yang dikaji dalam penelitian ini yakni Rasyī 

Riḍā dan Ibnu ‘Āsyūr.   

Lahirnya penafsiran Abū Ḥayyān dan al-Syinqiṭī di atas 

disebabkan adanya perbedaan kecenderungan pemikiran di antara 

keduanya. Abū Ḥayyān dikenal sebagai seorang mufasir sekaligus 

ahli dalam bidang ilmu bahasa Arab, sedangkan al-Syinqiṭī dalam 

sejarahnya banyak terpengaruh dengan pemikiran Muḥammad bin 

‘Abd al-Wahāb yang pemikirannya sangat tekstualis.  

Abū Ḥayyān dikenal sebagai mufasir yang ahli bahasa 

Arab. Iyāzī59 dan al-Ziriklī60 mengatakan Abū Ḥayyān sebagai 

                                                           
59Sayyid Muḥammad ‘Alī Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Ṭabā‘ah wa al-Nasyr li 

Wizārah al-ṡaqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī, 1386 H), 269. 
60Al-Ziriklī, al-A‘lām, juz 7, 152. 



   

220 

ulama yang sangat menguasai tafsir, hadis, bahasa, sastra dan 

sejarah. Al-Ziriklī menuliskan nama Abū Ḥayyān dengan gelar al-

naḥwī (Abū Ḥayyān al-Naḥwī). Menurut al-Żahabī kepakaran 

Abū Ḥayyān dalam ilmu naḥwu dan ṣaraf tidak diragukan lagi. 

Abū Ḥayyān mengabdikan hidupnya untuk ilmu tersebut sehingga 

pada masanya tidak ada yang paling menguasai ilmu bahasa 

kecuali Abū Ḥayyān. Ilmu kebahasaan inilah yang banyak 

berperan dalam penjelasan tafsir dan hadis yang dberikan oleh 

Abū Ḥayyān.61 

Oleh karena itu, sangat wajar ketika menafsirkan ayat al-

rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisa, Abū Ḥayyān memberikan 

perhatian pada makna kata rijāl dengan mengungkap makna lain 

dari kata rijāl. Penafsiran Abū Ḥayyān terhadap kata rijāl juga 

menunjukkan bahwa dirinya merupakan mufasir yang sangat 

memahami sejarah makna suatu kata dalam riwayat-riwayat 

terdahulu termasuk hadis. 

Terdapat salah satu hadis yang membahas tentang al-

rajulah, yakni perempuan yang menyerupai sifat laki-laki, seperti 

yang diriwayatkan Abū Dāwūd la‘ana Rasulullah SAW al-rajulah 

min al-nisā’.62 Ketika menjelaskan hadis ini al-Qārī dalam Mirqāh 

                                                           
61Muḥammad Ḥusain al-Żahabī, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 

1, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1976), 225. 

دُ بْنُ سُلَيْمَانَ لُوَيْنٌ، وَبَ عْضُهُ قِراَءَةً عَلَيْهِ، عَنْ سُفْيَانَ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنِ ابْنِ أَبِ مُلَيْكَ ةَ، 62 ثَ نَا محَُمَّ حَدَّ
عْلَ، فَ قَالَتْ: لَعَنَ رَسُ ولُ اللَّهِ صَلَّى الُله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّجُلَ ةَ  مِنَ  هَا: إِنَّ امْرَأةًَ تَ لْبَسُ الن َّ قاَلَ: قِيلَ لِعَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ

)رواه ابو داود( النِّسَاءِ   



 

  221 

al-Mafātīḥ menjelaskan maksud rajulah dalam hadis tersebut 

adalah sifat yang menyerupai laki-laki. Al-Qārī juga mengutip 

riwayat yang menyebut‘Ā’isyah rajulah al-ra’yi, yang berarti 

‘Ā’isyah memiliki pemikiran seperti laki-laki dan penyerupaaan 

dengan ilmu dan pemikiran laki-laki bukan sesuatu yang buruk.63 

Riwayat ini menunjukkan bahwa pada masa lalu kata rajul sudah 

dikenal tidak hanya menyebut jenis gender (laki-laki), tetapi juga 

sebagai sifat yang tidak hanya khusus bagi laki-laki tetapi juga 

digunakan untuk mensifati perempuan. 

Al-Syinqiṭī adalah mufasir kelahiran Syinqit  Mauritania 

Afrika yang tinggal di Saudi Arabia dan wafat di Makkah. 

Disebutkan bahwa al-Syinqiṭī memiliki kecondongan pada 

pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb.64 

Ini menunjukkan adanya keterpengaruhan keilmun al-Syinqiṭī 

dengan Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb, dan juga dimungkinkan 

penafsiran al-Syinqiṭī atas kata qawwām terpengaruh dengan 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb. 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb adalah pendiri teologi 

wahabi. Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb menekuni ilmu 

kalam/teologi Islam dan fikih di Makkah dan Madinah yang juga 

                                                                                                                

Abū Dāwūd Sulaimān bin al-Asy‘aṡ al-Sijistānī al-Azdī, Sunan 

Abī Dāwūd, juz 4, (Beirūt: Dār Ibnu Ḥazm, 1997), 229. 
63‘Alī bin Sulṭān Muḥammad al-Qārī, Mirqāh al-Mafātīḥ Syarḥ 

Misykāh al-Maṣābīḥ, juz 7, (Beirut: Dār al-Fikr, 2002), 2836. 
64Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 203. 



   

222 

sangat terinsipisasi oleh Ibnu Taimiyah seorang pemikir muslim 

yang memiliki cara pandang keberagamaan dan sangat kaku/rigid 

dan puritan. Oleh karena itu, doktrin wahabi yang didirikan oleh  

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb juga mengikuti corak rigid 

seperti itu.65 

Pandangan Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb dan para 

ulama wahabi lainnya mengenai isu-isu perempuan dapat dilihat 

dalam kitab al-Durar al-Saniyah fī al-Ajwibah al-Najdiyah yang 

berjumlah 16 jilid. Dalam kitab tersebut dijelaskan isu penting 

seputar relasi laki-laki dan perempuan, domestifikasi dan hak 

publik perempuan. Salah satunya disebutkan penafsiran ayat laki-

laki tidak setara dengan perempuan, laki-laki memiliki kedudukan 

yang lebih unggul dari perempuan dalam segi apapun.66 

Di antara penjelasan yang diungkapkan secara spesifik 

adalah nasihat ulama wahabi Muḥammad bin Ibrāhīm (w. 1389 

H) kepada para raja tentang persoalan perbedaan laki-laki dan 

perempuan. Dalam nasihat tersebut dijelaskan penafsiran ayat al-

rijālu qawwāmūna ‘alā al-nisā’ yang menyatakan laki-laki 

diciptakan dengan kesempurnaan fisik dan karakter. Oleh karena 

                                                           
65Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The 

Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of 

Saudi Women,” CMES Center of Middle Eastern Studies, Vol 16, No. 1 

(2023): 55. 
66Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The 

Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of 

Saudi Women,” 55.  



 

  223 

itu, laki-laki lebih utama dari perempuan, laki-laki harus 

memberikan nafkah kepada istri. Pemberian nafkah tersebut 

menunjukkan kelemahan istri dan keharusan istri tunduk pada 

pemberi nafkah yakni suami/laki-laki.67 

Pada bab sebelumnya telah dijelaskan al-Syinqiṭī 

menafsirkan kata qawwām sebagai bukti keutamaan laki-laki 

dibandingkan istri dari segi penciptaan dan sifatnya, sebagai orang 

yang lebih mulia maka laki-laki memberi nafkah kepada istri, 

yang lemah menerima nafkah dan dituntut untuk patuh dan tunduk 

kepada pemberi nafkah. Jika dibandingkan dengan penafsiran 

ulama wahabi Muḥammad bin Ibrāhīm di atas, diketahui 

penafsiran al-Syinqiṭī atas kata qawwām yang mengarah pada 

penjelasan superioritas dan disertai otoritas suami atas istrinya 

sangat identik dengan pendapat ulama wahabi Muḥammad bin 

Ibrāhīm. 

Dengan demikian kecenderungan pemikiran al-Syinqiṭī 

kepada ideologi ulama wahabi mempengaruhi penafsiran al-

Syinqiṭī. Keterpengaruhan al-Syinqiṭī dengan ideologi wahabi 

dapat diketahui dari dari dua aspek. Pertama dari sejarah hidup 

                                                           
67‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Qāsim al-Āṣimī al-

Qaḥṭānī al-Najdī, al-Durar al-Saniyah fī al-Ajwibah al-Najdiyah 

Majmū‘ah Rasā’il wa Masā’il ‘Ulamā’ Najd al-A‘lām min Aṣr al-Syaikh 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb ilā Aṣrinā Hāżā, (T.tp: T.p, 1999), 55.  



   

224 

Muḥammad bin Ibrāhīm (1311-1389 H)68 dan al-Syinqiṭī (1321-

1393 H) yang satu zaman di Saudi Arabia, sehingga 

memungkinkan untuk bertemu dan secara usia lebih senior 

Muḥammad bin Ibrāhīm sehingga sangat wajar jika al-Syinqiṭī 

mengutip pendapat Muḥammad bin Ibrāhīm. 

Kedua adalah penulisan kitab al-Durar al-Saniyah fī al-

Ajwibah al-Najdiyah yang mengumpulkan fatwa-fatwa ulama 

wahabi selesai disusun lebih dulu (1351 H)69 dibandingkan 

penulisan tafsir Aḍwā’ al-Bayān oleh al-Syinqiṭī, karena al-

Syinqiṭī mulai menulis Aḍwā’ al-Bayān ketika ia tinggal di 

Riyadhh atas permintaan salah satu murdinya di sela-sela 

pengajiannya. Tercatat al-Syinqiṭī mulai mengajar di beberapa 

kampus di Riyadhh tahun 1371 H/1951 M. Selain itu, kitab Aḍwā’ 

al-Bayān juga pertama kali dicetak tahun 1386 H.70 

Terkait penafsiran kata libās telah dijelaskan pada bab 

sebelumnya terdapat penafsiran yang mengarah pada makna 

psikis. Mayoritas sembilan belas mufasir mengarahkan penafsiran 

psikis pada ikatan antara suami-istri, saling membutuhkan, 

menutupi dari keburukan, yang menunjukkan hubungan timbal 

                                                           
68‘Abd al-Muḥsin bin Muḥammad al-Qāsim, Tarjama Samāḥah 

al-Syaikh Muḥammad bin Ibrāhīm, (Riyāḍ: Fahrasah Maktabah al-Malik 

Fahd al-Waṭaniyah Aṡnā’ li al-Nasyr, 2023), 9 dan 53. 
69Ini didasarkan pada informasi penanggalan kata pengantar 

kitab al-Durar al-Saniyah fī al-Ajwibah al-Najdiyah.  
70Izza Rahman, “Aḍwā’ al-Bayān Karya al-Shanqiṭī Sebagai 

Kitab Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān,” Journal of Qur’ān and Ḥadīth 

Studies, Vol. 2, No 2(2013): 249-250. 



 

  225 

balik dan kesalingan antar suami dan istri. Tetapi di sisi lain 

ditemukan penafsiran yang menarik, yaitu penafsiran al-

Zamakhsyarī dengan redaksi qalla ṣabrukum ‘anhunna wa ṣa‘uba 

‘alaikum ijtinābuhunna, yang menjelaskan kecenderungan 

seorang suami pada istrinya. Pada pembahasan sebelumnya 

disebut sebagai relasi emosional romantic relationship antar 

suami-istri.71  

Di satu sisi penafsiran di atas sangat menarik, karena 

mengandung makna yang penting dalam relasi suami-istri. Tetapi 

di sisi lain sangat sulit ditelusuri argumentasinya, terlebih jika 

dikaitkan dengan kepribadian al-Zamakhsayrī yang ‘azb (tidak 

menikah). Bisa jadi muncul pertanyaan bagaimana mungkin al-

Zamakhsayrī bisa mengungkapkan makna seperti itu, bahkan 

belum diungkapkan para mufasir pendahulunya.  

Penulis melihat penafsiran tersebut dilatarbelakangi 

kecenderungan al-Zamakhsyari menggunakan logika dan 

pengamatan empiris terhadap realitas yang dijumpainya. Ini sama 

dengan ketika al-Zamakhsayrī memutuskan untuk memilih 

jalur‘azb karena al-Zamakhsyarī berpikir tidak ada jaminan orang 

tua yang salih akan melahirkan anak yang salih juga. Realitas 

yang diamatinya menunjukkan banyak orang tua yang semasa 

                                                           
71Penafsiran al-Zamakhsyarī ini diikuti oleh lima mufasir dari 

berbagai abad berikutnya yakni al-Baiḍāwī, al-Nasafī, al-Biqā‘ī, Abū 

Su‘ūd dan Rasyīd Riḍā yang tergolong mufasir modern dengan redaksi 

yang hampir sama. Rujuk kembali penjelasan perubahan kata libās pada 

bab III. 



   

226 

hidupnya berjuang untuk anaknya, tetapi anaknya justru tumbuh 

menjadi pribadi yang merugikan bahkan tidak bisa mengikuti 

jejak kesalihan orang tuanya.72 

Oleh karena itu, bisa jadi realitas yang diamati al-

Zamakhsyarī adalah rasa kecenderungan yang amat besar dari 

seorang laki-laki terhadap istrinya, yang kemudian dikuatkan 

dengan logika al-Zamakhsyarī tentang hikmah turunnya ayat libās 

(al-Baqarah: 178) sebagai dalil diperbolehkannya hubungan 

seksual di malam hari bulan Ramadhan. Demikian penjelasan 

mengenai faktor eksternal kecenderungan pemikiran. 

 

4. Konteks Sosio-Historis 

Kondisi sosial dan historis mufasir juga mempengaruhi 

proses penafsiran Al-Qur’an, sehingga konteks historis dan sosial 

yang berbeda menjadikan penafsiran yang dihasilkan juga 

berbeda. Di sinilah terlihat konteks sosio-historis seorang mufasir 

mempengaruhi dinamika penafsiran Al-Qur’an, termasuk dalam 

hal ini adalah penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri dalam rentang 

abad 4-14 H.  

Harun Nasution dan Noruzzaman Shidqy seperti dikutip 

oleh Syamruddin membagi periodesasi sejarah peradaban Islam 

dalam tiga periode, yaitu periode klasik tahun 650-1250 M (abad 

                                                           
72Kamāl Jabarī ‘Abharī, al-Zamakhsayrī Sīratuhu Āṡaruhu wa 

Mażhabuhu al-Naḥwī, (Oman: Dār al-Jinān, 2014), 34. 



 

  227 

7-8 M/1-7 H), pertengahan tahun 1250-1800 M (abad 8-18 M/7-

12 H) dan modern tahun 1800-sekarang (abad 19 M-sekarang/13 

H-sekarang). Periode klasik dimulai dari tahun 650-1250 M (abad 

7-13 M/1-7 H).73 

Masa klasik ini dibagi menjadi dua fase. Fase pertama 

tahun 650-1000 M (abad 7-10 M/1-4 H) yang merupakan fase 

ekspansi, integrasi dan pusat kemajuan. Pada masa ini wilayah 

Islam meluas sampai ke Spanyol dan India bagian timur. Pada 

fase pertama periode klasik ini pengetahuan agama dan umum, 

kebudayaan dan peradaban Islam berkembang dan mencapai masa 

keemasannya. Pada masa ini juga lahir para ulama besar dalam 

berbagai bidang keilmuan, mulai dari hadis, tafsir, fiqih, teologi, 

tasawuf, filsafat dan bidang ilmu pengetahuan lainnya. Fase kedua 

dari periode klasik adalah tahun 1000-1250 M (abad 10-13 M/4-7 

H). Fase kedua ini disebut masa disintegrasi, karena pada masa ini 

keutuhan umat Islam dalam bidang politik mulai pecah, 

kekuasaan khalifah menurun dan akhirnya Baghdad dapat direbut 

dan dikuasai Hulagu Khan tahun 1258 M (abad 13 M).74 

Masa keemasan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

peradaban Islam sebagaimana disebutkan pada fase pertama di 

periode klasik terjadi pada masa pemerintahan dinasti Abbasiyah 

periode awal sampai tahun 1000 M (abad 10 M/4 H), walaupun 

                                                           
73Syamruddin Nasution, Sejarah Peradaban Islam, (Depok: PT 

RajaGrafindo Persada, 2018), 4. 
74Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 4-5. 



   

228 

setelah sistem pemerintahan dinasti Abbasiyah dengan ibu kota 

Baghdad mengalami kemunduran dan disintegrasi, namun tidak 

berarti hasil peradaban Islam hilang seluruhnya, karena terdapat 

kemajuan peradaban Islam di Andalusia dan beberapa dinasti di 

abad pertengahan.75 

Periode pertengahan dimulai tahun 1250-1800 M (abad 

13-18 M/7-12 H). Abad ini ditandai dengan dimulainya 

penurunan pemikiran Islam setelah pada abad sebelumnya 

mengalami kemajuan yang sangat hebat.76 Periode pertengahan 

juga dibagi menjadi dua fase. Fase pertama tahun 1250-1500 

(abad 13-15 M/7-10 H). Pada fase pertama periode pertengahan 

disintegrasi dan desentralisasi semakin meningkat, berbagai 

doktrin yang dikembangkan pada masa sebelumnya tidak lagi 

efektif karena dihadapkan pada situasi yang berubah,77 perbedaan 

sunni dan syi’ah bertambah jelas, termasuk juga perbedaan antara 

Persia dan Arab yang semakin jelas. 

Dunia Islam terbagi menjadi dua, Bagian Arab dan bagian 

Persia. Bagian Arab terdiri dari Arabia, Irak, Suria, Palestina, 

Mesir dan Afrika utara berpusat di Mesir. Adapun bagian Persia 

terdiri dari Balkan, Asia kecil, Persia dan Asia Tengah dengan 

                                                           
75Rusydi Sulaiman, Pengantar Metodologi Studi Sejarah 

Peradaban Islam, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2014), 116. 
76Ibrahim Nasbi, “Kemunduran Ilmu Pengetahuan dan Filsafat 

dalam Dunia Islam,” Jurnal Shaut Al-‘Arabiyah, Vol. 4, No. 2 (2016): 8. 
77Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam, 

(Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015), 40. 



 

  229 

pusat di Iran. Kebudayaan Persia mendesak kebudayaan Arab, 

pendapat pintu ijtihad telah ditutup semakin meluas, dan perhatian 

pada ilmu pengetahuan menurun drastis.78 

Adapun fase kedua dari periode pertengahan ini terbagi 

menjadi dua, yaitu masa kejayaan tiga kerajaan besar tahun 1500-

1700 M (abad 15-17 M/8-11 H) dan masa kemunduran tiga 

kerajaan besar tersebut tahun 1700-1800 M (abad 17-18 M/12-13 

H). Tiga kerajaan besar yang dimaksud adalah kerjaan Turki 

Usmani di Turki, kerajaan Safawi di Persia dan kerajaan Mugal di 

India. Kejayaan Islam pada tiga kerajaan tersebut terlihat dari 

bentuk arsitektur.79 

Masa kemunduran ditandai dengan kehancuran kerajaan 

Safawi oleh serangan bangsa Afgan, kerajaan Mughal dikalahkan 

oleh raja-raja India dan Turki Usmani dikalahkan oleh Eropa. 

Umat Islam semakin mundur dan statis sedangkan Eropa semakin 

maju dan kaya, bahkan Mesir sebagai salah satu pusat peradaban 

Islam yang terpenting berhasil dikuasai oleh Barat di tahun 1748 

M.80 

Periode ketiga adalah periode modern dimulai tahun 1800 

M-sekarang (abad 18 M-sekarang/13 H-sekarang). Periode 

modern merupakan kebangkitan umat Islam. Jatuhnya Mesir ke 

                                                           
78Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 4-5. 
79Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 5. 
80Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 5-6. 



   

230 

Barat menyadarkan dunia Islam akan kelemahan Islam dan 

adanya kesadaran umat Islam bahwa Barat memiliki peradaban 

baru yang lebih  tinggi dan mengancam umat Islam.81 

Oleh karena itu, pada periode modern muncul pemikiran 

dan ide yang menganalisis sebab kelemahan dan kemunduran 

umat Islam dan pencarian solusi masalah tersebut. Modernisme 

Barat mendorong munculnya gagasan pembaharuan dalam Islam 

agar dapat bangkit kembali. Sejak saat itu, perkembangan 

peradaban Islam terus berkembang  ke berbagai negara muslim.82 

Berdasarkan periodesasi sejarah peradaban Islam, 

diketahui sembilan belas mufasir yang dikaji pada penelitian ini, 

ada yang masuk pada masa klasik peradaban Islam yang 

merupakan masa keemasan dan kemajuan ilmu pengetahuan 

dinasti Abbasiyah, yakni al-Ṭabarī dan al-Māwardī sebagai 

mufasir abad 4 dan 5 H. Adapun mayoritas mufasir masuk dalam 

masa pertengahan peradaban Islam yang ditandai dengan 

disintegrasi dan kehancuran dinasti Abbasiyah, kemunduran ilmu 

pengetahuan dan kejayaan serta kemunduran tiga kerjaan Islam 

terakhir. 

Para mufasir yang masuk dalam abad pertengahan 

peradaban Islam tersebut adalah mufasir yang hidup pada abad 6-

12 H yakni al-Baghawī, al-Zamakhsyarī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Rāzī, 

                                                           
81Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 6. 
82Nasution, Sejarah Peradaban Islam, 6. Sulaiman, Pengantar 

Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam, 117. 



 

  231 

al-Baiḍāwī, al-Qurṭubī, Abū Ḥayyān, al-Nasafī, Ibnu Kaṡīr, al-

Biqā‘ī, al-Suyūṭī, Abū Su‘ūd. Sisanya para mufasir abad 13-14 H 

masuk dalam masa peradaban Islam modern, mereka adalah al-

Alūsī, al-Syaukānī, Rasyīd Riḍā, Ibnu ‘Asyūr dan al-Syinqiṭī. 

Masa modern ini dikenal sebagai masa pencarian kembali 

kejayaan Islam dengan dihadapkan pada dominasi Barat. 

Dinasti Abbasiyah berdiri antara tahun 132-656 H/750-

1258 M (abad 2-7 H/8-13 M) dengan masa pemerintahan sekitar 

lima lima abad dengan pusat pemerintahan di kota Baghdad Irak 

dibedakan menjadi dua periode. Periode awal dinasti Abbasiyah 

tahun 132-247 H/749-861 M (abad 2-3 H/8-13 M) merupakan 

masa keemasan dinasti ini. Adapun periode kedua tahun 247-656 

H/861-1258 M (abad 3-7 H/9-13 M) merupakan masa disintegrasi 

dan kemunduran hingga lenyapnya kekuasaan dinasti 

Abbasiyah.83 Sebelum berdirinya pemerintahan Abbasiyah ada 

tiga kota yang menjadi poros perjuangan dan pusat kegiatan 

mendrikan dinasti Abbasiyah, yakni kota Humainah, Kufah dan 

Khurasan.84 

Ketika peralihan kekuasaan dari dinasti Umayyah kepada 

dinasti Abbasiyah, wilayah geografis kekuasaan Islam 

membentang dari timur dan barat, mencakup Mesir, Sudan, Syam, 

                                                           
83Ahmad al-‘Usairy, Sejarah Islam, terj. Samson Rahman, 

(Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008), 218. 
84Sintia Aprianty, “Refleksi Awal Terbentuknya Dinasti 

Abbasiyah,” Tanjak: Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, Vol. 2, No. 2 

(2022): 175. 



   

232 

Jazirah Arab, Irak, Persia dan Cina. Oleh karena itu, kondisi ini 

membuka interaksi intensif antara suatu daerah dengan daerah 

lainnya yang memungkinkan terjadinya asimilasi budaya  dan 

peradaban di daerah-daerah tersebut.85 

Pada masa dinasti Abbasiyah awal peradaban Islam 

mengalami kemajuan yang sangat pesat, kekayaan negara 

melimpah, kesejahteraan rakyat sangat tinggi, banyak lahir para 

tokoh ilmuwan dari berbagai bidang ilmu, kodifikasi dan 

sistematisasi ilmu-ilmu keislaman, sehingga masa dinasti Banī 

Abbasiyah sehingga dikenal sebagai masa keemasan Islam (the 

gold age of Islam/’aṣr al-quwwah wa al-izdihār).86  

Para petinggi dinasti Abbasiyah membangun 

pemerintahan dengan kebijakan tidak mengunggulkan bangsa 

Arab sebagai golongan kelas atas. Semua masyarakat memiliki 

kesempatan yang sama dalam mencapai kelas tertentu. Bahkan 

seorang budak perempuan bisa saja menjadi istri khalifah atau 

wazir. Oleh karena itu, tatanan sosial masa pemerintahan 

Abbasiyah bersifat dinamis dengan asas kemampuan, tidak 

                                                           
85A. Najli Aminullah, “Dinasti Abbasiyah, Politik, Peradaban 

dan Intelektual,” Geneologi PAI Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 

3, No. 2 (2016): 19. 
86Siti Syaidariyah Hasibuan, “Perkembangan Islam Zaman 

Keemasan Bani Abbasiyah (650 M-1250 M),” Edu-Religia: Jurnal 

Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan, Vol. 5, No. 4 (2021): 373. 



 

  233 

ditentukan oleh kekuasaan. Siapa saja yang memiliki kemampuan 

dapat memperoleh status sosial yang tinggi.87 

Al-Ṭabarī tercatat lahir di Thabaristan Iran,88 yang pada 

masa itu merupakan wilayah kekuasaan Abbasiyah. Selain itu, al-

Ṭabarī menuntut ilmu di berbagai wilayah kekuasaan Abbasiyah, 

yakni Thabaristan, Syam dan Irak, hingga ke Baghdad lalu 

menetap dan menyebarkan ilmu di Baghdad hingga wafat juga di 

Baghdad yang kala itu menjadi pusat pemerintahan Abbasiyah.89 

Al-Ṭabarī hidup di masa kejayaan dinasti Abbasiyah dan masa 

keemasan ilmu pengetahuan. Disebutkan bahwa al-Ṭabarī hidup 

pada masa sebelas khalifah dinasti Abbasiyah hingga akhir 

kekuataan dinasti Abbasiyah dan terbentuknya dinasti-dinasti 

kecil yang memisahkan diri dari pemerintahan Abbasiyah.90 

                                                           
87Isna Zakiya Nurul Muftaza dan Muhammad Ilham Aziz, 

“Kelas Sosial dalam Masyarakat Isam Periode Klasik (dari Masa 

Khulafaur Rasyidin hingga Abbasiyah),” Jurnal Sejarah Islam, Vol. 2, 

No. 1 (2023): 90-91. 
88Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 2, 216. 
89Muḥammad Hādī Ma‘rifah, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī 

Ṡaubihi al-Qasyīb, juz 2, (Masyhad: al-Jāmi‘ah al-Raḍawiyah li al-

‘Ulūm al-Isāmiyah, 1426 H), 738. 
90Muḥammad al-Zuḥailī, al-Imām al-Ṭabarī Syaikh al-

Mufassirīn wa Umdah al-Muarrikhīn wa Muqaddam al-Fuqahā’ al-

Muḥaddiṡīn Ṣāḥib al-Mażhab al-Jarīrī, (Damaskus: Dār al-Qalam, 

1999), 15-16. ‘Alī bin ‘Abd al-‘Azīz bin ‘Alī al-Syibl, Imām al-

Mufassirīn wa al-Muḥaddiṡīn wa al- Muarrikhīn Abū Ja‘far Muḥammad 

bin Jarrīr al-Ṭabarī Sīratuhu wa ‘Aqīdatuhu wa Mualafātuhu, (Riyāḍ: 

Maktabah al-Rusyd 2004), 12-13. 



   

234 

Al-Māwardī dilahirkan di Bashrah pada masa keemasan 

dinasti Abbasiyah dengan masa keemasan dalam bidang ilmu 

pengetahuan. Ia menimba ilmu di tanah kelahirannya Bashrah lalu 

pergi ke Baghdad dan tinggal di sana. Al-Māwardī menetap di 

Baghdad dan mengajarkan tafsir, hadis dan menjadi hakim di 

berbagai kota.91 

Pada masa kejayaan dinasti Abbasiyah serta 

perkembangan ilmu pengetahuan, para perempuan mendapat hak 

dan kemerdekaannya secara utuh, mereka memiliki pekerjaan 

yang beragam, saat itu banyak pekerjaan yang digeluti oleh 

perempuan, mulai dari menjadi mata-mata, perawat, perias, 

menjahit, membuat roti, memasak, membekam dan lain 

sebagainya. Pekerjaan-pekerjaan tersebut tidak mungkin bisa 

dilakukan jika tidak ada kebebasan dan keamanan bagi 

perempuan pada masa itu. Pada akhir abad 2 H dan abad 3 H para 

perempuan mempunyai peran ekonomi yang sangat penting dalam 

keidupan masyarakat. Dalam kehidupan keluarga, perempuan dan 

laki-laki sama-sama menjadi penopang kebutuhan ekonomi 

keluarga.92 

Konteks sosio-historis di atas tentu mendukung al-Ṭabarī 

dan al-Māwardī dalam menafsirkan kata qawwām yang mengarah 

                                                           
91Ma‘rifah, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, juz 2, 763. 
92Siham Jami Jassim, “al-Ḥarf wa al-Mihan al-Latī Zāwalathā 

al-Mar’ah fī ‘al-‘Aṣr al-‘Abbāsī 132-565 H/750-1258 M” JTUH Journal 

of Tikrit University for Humanities, Vol. 29, N0, 4 (2019): 298 



 

  235 

pada peran suami dalam relasi suami-istri. Seperti dijelaskan pada 

bab sebelumnya al-Ṭabarī dan al-Māwardī memberikan 

penafsiran kata qawwām sebagai peran suami dalam pengurusan 

dan mengambil tanggung jawab istri. Penafsiran tersebut tidak 

mengandung otoritas dan superioritas suami. Hal ini dapat 

dimengerti karena al-Ṭabarī dan al-Māwardī hidup di masa 

keemasan dinasti Abbasiyah, yang notabene perempuan memiliki 

peran yang seimbang dalam mendukung perekonomian keluarga 

dan juga aktif dalam kegiatan keilmuan dan publik lainnya. 

Di sisi lain, para mufasir seperti al-Baghawī, al-

Zamakhsyarī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Baiḍāwī, al-Qurṭubī, al-Nasafī, 

Ibnu Kaṡīr, al-Biqā‘ī, al-Suyūṭī, Abū Su‘ūd,  al-Syaukānī dan al-

Alūsī mereka menafsirkan kata qawwām sebagai bentuk otoritas 

suami atas istrinya dan juga ada yang memahami otoritas 

sekaligus superioritas suami. Hal ini dipengaruhi perubahan 

konteks historis yang mereka jumpai, yaitu masa kemunduran dan 

disintegrasi dinasti Abbasiyah.  

Masa kemunduran dinasti Abbasiyah ditandai dengan 

praktik perseliran yang berlebihan, gaya hidup mewah dan 

berfoya-foya, merosotnya moralitas seksual, serta keberadaan 

perempuan yang disifati dengan licik dan khianat serta tempat 

perkara tercela dan tidak berguna. Bahkan perbedaan dan 



   

236 

pembatasan antara laki-laki dan perempuan dalam ruang publik 

secara ketat menjadi suatu kebiasaan yang terjadi saat itu.93 

Realitas di atas menggambarkan pada masa kemunduran 

ruang gerak perempuan menjadi terbatas dan melahirkan sebuah 

kriteria baru berupa penilaian buruk perempuan, serta tidak 

adanya peran publik perempuan yang berarti. Oleh sebab itu, para 

mufasir yang hidup pada masa ini seperti al-Baghawī, al-

Zamakhsyarī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Baiḍāwī, al-Qurṭubī, al-Nasafī, 

Ibnu Kaṡīr, al-Biqā‘ī, Abū Su‘ūd al-Syaukānī dan al-Alūsī 

memahami kenihilan perempuan dalam mengatur dan ikut serta 

mengambil keputusan, sehingga tafsir atas kata qawwām 

mengarah pada otoritas dan superioritas suami atas istrinya. 

Selain itu, ternyata sistem kekhalifahan pada dinasti-

dinasti Islam juga menginspirasi dan mempengaruhi pola relasi 

suami-istri dalam keluarga.  Pasca wafatnya Nabi Muhammad, 

sistem dan struktur kekuasaan berubah, dari yang awalnya 

demokratis menjadi monarki yang absolut. Perubahan inilah yang 

menjadikan sistem patriarki dan feodalisme hirarkis muncul 

kembali sebagai bukti peneguhan status quo kaum laki-laki yang 

pada masa Nabi telah dihapuskan. Pola monarki yang mengadopsi 

sistem Bizantium dan Persia semakin menjauhkan masyarakat 

                                                           
93Philip K. Hitti, History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman 

Yasin dan Dedi Slamet Riyadi, (Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 

2014), 415-416. 



 

  237 

muslim dari modernitas yang sudah diwujudkan Nabi dan para 

sahabat.94  

Sistem monarki menjadikan raja dinasti Islam mengambil 

alih sistem pelacuran dari kerajaan luar.95 Kondisi tersebut juga 

menyebabkan budaya harem dan cadar masuk menjadi budaya 

masyarakat Islam di abad pertengahan. Budaya harem dan cadar 

menjadikan perempuan tersingkir, tidak hanya secara fisik, tetapi 

juga peran mereka dalam urusan sosial dan politik. Posisi 

perempuan di masa Nabi yang menempati peran penting, dinamis, 

aktif dan ikut serta dalam pengambilan keputusan politik dan 

kemasyarakatan seperti menghadiri majlis/pertemuan umum,96 

ternyata berubah menjadi manusia yang termarginalkan dan 

mengikuti gaya hidup, nilai dan kemewahan para raja Bizantium 

dan Persia.97 

Pada kondisi tersebut pemikiran Islam berkembang pesat 

dengan adanya persentuan dengan filsafat-filsafat Yunani. Dalam 

upaya kontekstuaisasi Islam dengan budaya setempat, maka 

                                                           
94Siti Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam 

Islam,” dalam Sangkan Paran Gender, ed. Irwan Abdullah, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), 64. 
95Armahedi Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk 

Tiga Buku” dalam Wanita Islam Korban Patologi Sosial oleh Mazhar 

ul-Haq Khan (Bandung: Pustaka, 1978), xii 
96Mazhar ul-Haq Khan, Wanita Islam Korban Patologi Sosial, 

(Bandung: Pustaka, 1978), 36. 
97 Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,” 

64. 



   

238 

interpretasi teks Al-Qur’an dan hadis menjadi suatu keharusan. Di 

sinilah terlihat adanya pengaruh persepsi, keadaan latar belakang 

para penafsir terhadap produk interpretasi yang dihasilkan.98 

Secara politis, dominasi laki-laki atas perempan dalam 

masyarakat patriarki sepadan dengan dominasi  raja pada 

rakyatnya. Keduanya membutuhkan ketundukan yang 

menyeluruh.99 

Pandangan negatif terhadap perempuan menjadi 

pembenaran bagi struktur dominasi suami dalam keluarga. 

Struktur dominasi raja atas rakyat juga menjadi model bagi 

struktur dominasi suami atas istri dan anak-anaknya. Nasib 

perempuan ditentukan oleh kepribadian suami. Seperti nasib 

rakyat yang ditentukan kerpibadian raja. Jika raja berlaku 

sewenang-wenang akan menimbulkan tekanan jiwa pada 

rakyatnya yang berpotensi memunculkan kezaliman dalam 

keluarga.100 

Realitas dominasi raja atas rakyat yang menjadi model 

bagi struktur dominasi suami atas istri terlihat pada penafsiran 

para mufasir seperti al-Baghawī yang menafsirkan kata qawwām 

dengan menguasai istri, mendidik, mengatur dan memberikan 

                                                           
98Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,” 

64-65. 
99Ruhaini, “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,” 

65. 
100Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga 

Buku,” xiii 



 

  239 

kemaslahatan. Ibnu ‘Aṭiyah yang menafsirkan kata qawwām 

sebagai mengurus, menjaga sungguh-sungguh dan berkuasa penuh 

atas istri. Al-Qurṭubī yang menafsiran kata qawwām dengan 

menjaga, menguasai istri secara total sesuai kehendak suami, 

suami bisa mengatur perempuan dan melarangnya keluar dari 

rumah dan  juga Ibnu Kaṡīr yang memahami kata qawwām 

sebagai pemimpin, penguasa, hakim dan pendidik saat istri 

melakukan penyimpangan dan laki-laki lebih utama dan lebih 

baik daripada perempuan 

Bahkan secara eksplisit al-Zamakhsyarī, al-Baiḍāwī, al-

Nasafī, al-Biqā‘ī, Abū Su‘ūd, al-Syaukānī dan al-Alūsī 

menyebutkan kata qawwām sebagai kedudukan suami menjadi 

penguasa atas istrinya dalam melarang dan memerintahkan, 

seperti kedudukan penguasa atas rakyatnya (āmirīna wa nāhīna 

‘alaihinna kamā yaqūmu al-wulāh ‘ala al-ra‘āyā). Penafsiran 

para mufasir tersebut menjadi bukti yang jelas adanya pengaruh 

konteks sosio-historis terhadap penafsiran ayat relasi suami-istri. 

Penyandaran penafsiran kata qawwām dengan realitas sosial di 

atas juga terlihat dari al-Qurṭubī dan al-Biqā‘ī yang menjelaskan 

pada saat itu posisi pemimpin tertinggi, para penguasa, para 

hakim dan wali nikah dimiliki para laki-laki, posisi tersebut tidak 

ada yang diisi oleh perempuan.101  

                                                           
101Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān, juz 6, 278. Al-

Biqā‘ī, Naẓm al-Durar, 5, 269. 



   

240 

 Al-Rāzī dan Abū Ḥayyān berbeda dengan para mufasir 

seperti al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī, al-Zamakhsyarī, Ibnu 

‘Aṭiyah, al-Baiḍāwī, al-Qurṭubī, al-Nasafī, Ibnu Kaṡīr, al-Biqā‘ī, 

al- Suyūṭī, Abū Su‘ūd, al-Syaukānī dan al-Alūsī. Sebagaimana 

telah dijelaskan al-Rāzī memproduksi penafsiran egaliter terhadap 

ayat relasi suami-istri dalam keluarga, karena kata qawwām 

dipahami oleh al-Rāzī sebagai bentuk organisasi, dan menekankan 

tidak adanya superioritas suami atas istri, karena dalam rumah 

tangga suami-istri memiliki kelebihan masing-masing dan saling 

melengkapi. 

Penafsiran al-Rāzī tersebut tampaknya dipengaruhi 

keberadaan al-Razi di daerah Iran yang juga masuk dalam wilayah 

penting pemerintahan Abbāsiyah. Disebutkan bahwa al-Rāzī 

hidup di lingkungan yang cinta ilmu pengetahuan sehingga al-

Rāzī juga banyak menguasai ilmu pengetahuan dan kebajikan 

serta memiliki kekuatan dalam pemikiran.102 

Selain itu, rasionalitas penafsiran al-Razi dipengaruhi 

masih adanya kemajuan bidang ilmu pengetahuan pada masa itu, 

yang tidak hanya melahirkan ilmuwan dari kalangan laki-laki 

tetapi juga telah memunculkan tokoh-tokoh intelektual dari 

kalangan peremuan. Salah satunya Fatimah binti Muhammad al-

                                                           
102Aḥmad al-Amīr Muḥammad Jāhīn Ismā‘īl, “Tarjamah li 

A‘lām al-Mufassirīn bi al-Ra’yi fī Khurasān,” Majalah Kuliyah al-

Dirāsāt al-Islāmiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banāt Iskandariyah, Vol.32, 

No. 7 (2016): 127. 



 

  241 

Fihri yang berperan besar membangun kembali masjid Jami’ al-

Qarawiyin di Fez Maroko. Masjid ini kelak menjadi salah satu 

universitas penting dan tertua dalam Islam yang semua dananya 

merupakan wakaf Fatimah.103 

Sebagaimana dijelaskan meskipun kekuasaan dinasti 

Abbasiyah mulai melemah, tetapi tidak serta merta langsung 

berimbas pada menurunnya perkembangan ilmu pengetahuan 

dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan terus berkembang.104Masih 

berkembangnya ilmu pengetahuan, eksistensi dan kiprah tokoh 

perempuan di masa keemasan ilmu pengetahuan yang 

menunjukkan adanya kesamaan peran antara laki-laki dan 

perempuan tampaknya menjadi inspirasi penafsiran al-Rāzī atas 

kata qawwām. 

Selanjutnya adalah Abū Ḥayyān, meskipun ia hidup di 

masa kemunduran dinasti Abbasiyah dengan ibu kota 

Baghdadnya, ternyata Abū Ḥayyān menafsirkan kata qawwām 

sangat progresif berupa adanya relasi suami-istri yang terbuka. 

Hal ini dikarenakan Abū Ḥayyān memaknai kata al-rijāl tidak 

sebagai laki-laki, melainkan sebagai nilai berupa kemampuan 

membela dan melindungi serta kamampuan bekerja dengan baik. 

                                                           
103Syamsul Huda dkk., Feminisme dalam Peradaā Islam, 

(Surabaya: Pena Cendekia, 2019), 185. 
104Muhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, Anzar Aquil, 

“Kondisi Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya 

Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24, No. 1 

(2023): 77. 



   

242 

 Penafsiran Abū Ḥayyān tersebut berbeda dengan para 

mufasir seperti al-Ṭabarī, al-Māwardī, al-Baghawī, al-

Zamakhsyarī, Ibnu ‘Aṭiyah, al-Baiḍāwī, al-Qurṭubī, al-Nasafī, al-

Rāzī, Ibnu Kaṡīr, al-Biqā‘ī, al- Suyūṭī, Abū Su‘ūd, al-Syaukānī 

dan al-Alūsī. Bahkan penafsiran Abū Ḥayyān di atas tidak 

diungkapkan oleh mufasir modern seperti Rasyīd Riḍā, Ibnu 

‘Asyūr dan al-Syinqiṭī.  

Konteks sosio-historis Andalusia atau Spanyol telah 

mempengaruhi lahirnya penafsiran Abū Ḥayyān di atas. Seperti 

yang diketahui saat dinasti Abbasiyah mengalami keterpurukan, 

kemajuan peradaban dan ilmu pengetahun muncul di Spanyol 

yang merupakan dinasti Umayyah II. Di masa kejayaan Islam 

Spanyol juga telah melahirkan banyak intelektual tidak hanya dari 

kalangan laki-laki, tetapi juga perempuan. Salah satunya Umm al-

Hasan binti Abi Ja’far dan saudara perempuan al-Hafizh, 

keduanya merupakan ahli kedokteran Islam Spanyol.105 

Abū Ḥayyān adalah mufasir kelahiran Granada yang 

menjumpai masa keemasan dinasti Umayyah II di Andalusia atau 

Spanyol, melakukan perjalanan ilmiah ke Andalusia, Afrika, 

Iskandariyah, Mesir dan Hijaz.106 Hal ini menjadikan Abū Ḥayyān 

merasakan atmosfer perkembangan ilmu pengetahuan dan 

                                                           
105Syamsul Hadi, dkk., Feminisme dalam Peradaban Islam, 

153, 159. 
106Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 

269. 



 

  243 

menyaksikan keluasan tingkat intelektual para tokoh peremuan 

dan laki-laki.  

Meskipun ada persaingan antara Abbasiyah di Baghdad 

dan Umayyah di Andalusia, nyatanya hubungan barat (Andalusia) 

dan timur (Baghdad) tidak selalu dalam bentuk perang, tetapi 

banyak sarjana muslim yang mengadakan perjalanan dari ujung 

barat ke ujung timur dengan membawa buku dan gagasan-

gagasan.107Dengan kata lain, persaingan politik antara Baghdad 

dan Andalusia tidak berpengaruh kepada transmisi keilmuan dan 

peradaban antara Abbsiyah di Baghdad dan Umayyah di 

Andalusia. Banyak muslim Baghdad yang belajar ke Andalusia, 

dan juga banyak muslim Andalusi belajar ke Baghdad.108 

Tidak hanya itu, ternyata kondisi perempuan di Andalusia 

pada masa keemasan tersebut sangat ideal. Para perempuan 

Andalusia sangat menikmati kebebasan, kesetaraan dan 

kedudukan yang mulia, mereka ikut berperan dalam berbagai 

bidang, mulai dari keilmuan, peradaban dan sastra. Bahkan 

disebutkan perempuan Andalusia saat itu memiliki kedudukan 

yang sama dan juga melebihi laki-laki serta ikut berperan aktif 

dalam kepemimpinan dan urusan rumah tangga bersama 

                                                           
107Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Depok: PT 

RajaGrafindo Persada, 2017), 108 
108Maman A. Malik Sya’roni, “Peradaban Islam Masa Bani 

Umayyah II di Andalusia” dalam Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa 

Klasik Hingga Modern, ed. Siti Maryam dkk., (Yogyakarta: LESFI, 

2012), 91. 



   

244 

suaminya.109 Konteks sosio-historis inilah yang mempengaruhi 

Abū Ḥayyān sehingga memunculkan makna kata rijāl sebagai 

karakter berupa kemampuan bekerja dan memberikan 

perlindungan, bukan jenis gender (laki-laki). 

Sebagai mufasir modern abad 14 H, Rasyīd Riḍā dan Ibnu 

‘Asyūr menafsirkan kata qawwām sebagai peran suami dalam 

menjaga dan memberikan kemaslahatan istri. Penafsiran Rasyīd 

Riḍā dan Ibnu ‘Asyūr ini tidak mengandung makna otoritas 

maupun superioritas suami atas istri. Hal ini tampaknya 

dipengaruhi adanya motivasi mengembalikan nilai-nilai tanggung 

jawab suami atas istri sesuai dengan spirit Islam masa awal. 

Mengingat di masa modern ada upaya untuk mengembalikan 

kejayaan Islam. Selain itu, tampak sudah ada pengaruh persentuan 

ideologi Barat yang telah memimpin dunia. Salah satu ideologi 

yang ditawarkan Barat saat itu adalah konsep demokrasi dan 

emansipasi.110 

Al-Syinqiṭī, sebagai mufasir modern, memiliki penafsiran 

kata qawwām yang berbeda dengan Rasyīd Riḍā dan Ibnu ‘Asyūr. 

Penafsiran al-Syinqiṭī mengarah pada makna superioritas dan 

otoritas suami atas istri, seperti yang telah disebutkan pada 

pembahasan sebelumnya. Hal ini dipengaruhi konteks sosio-

                                                           
109Bahījah Muḥammad ‘Alī al-Sarūjī, “al-Taṭawur al-Tārikhī li 

Duwar al-Mar’ah fī al-‘Aṣr al-‘Abbāsī (750-954 M/132-334 H),” 

(Disertasi, Beirut Arab University, 2016), 19. 
110Mazhar, “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga 

Buku,” xiv. 



 

  245 

historis tempat tinggal Al-Syinqiṭī, yakni Saudi Arabia yang 

waktu itu pemerintahnya menganut ideologi wahabi. 

Al-Syinqiṭī mulai menetap dan mengajar di Riyadh pada 

tahun 1951 M atau abad 20 M. Pada saat itu Saudi Arabia sudah 

menganut paham wahabi sebagai ideologi resmi negara. Ideologi 

wahabi yang awal mulanya didirikan oleh Muḥammad bin ‘Abd 

al-Wahhāb sebagai gerakan keagamaan, kemudian 

bertransformasi menjadi gerakan politik karena menjalin 

hubungan dengan raja Muḥammad bin Sa‘ūd.111 Wahabi resmi 

menjadi ideologi Saudi Arabia bersamaan dengan pendirian 

negara Arab Saudi pada seperempat terakhir abad 18 M.112 

Demikian penjelasan faktor-faktor yang mempengaruhi 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad 

4-14 H. Penjelasan yang telah disebutkan menunjukkan faktor 

tersebut terdiri dari faktor internal berupa teks Al-Qur’an itu 

sendiri dan faktor eksternal berasal dari mufasir. Dalam dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri, faktor eksternal lebih dominan, 

karena terdiri dari empat faktor, yaitu sumber penafsiran, sikap 

terhadap riwayat, kecenderungan pemikiran mufasir dan konteks 

sosio-historis mufasir. Dari keempat faktor eksternal ini, konteks 

                                                           
111Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim Amrullah, “The 

Dynamics Of Gender Equality And New Directions For The Role Of 

Saudi Women,” 54. 
112Unggul Purnomo Aji, Kerwanto, “Teologi Wahabi: Sejarah, 

Pemikiran dan Perkembangannya,”EL-ADABI: Jurnal Studi Islam, Vol. 

2, No. 1 (2023): 49. 



   

246 

sosio-historis mufasir yang sangat berperan mempengaruhi 

penafsiran para mufasir. Adapun faktor internal terdiri dari tiga 

faktor, yaitu keberadaan makna hakikat dan majaz, pokok 

pembahasan ayat dan susunan ayat dalam mushaf. 

Penjelasan di atas menunjukkan dinamika ayat relasi 

suami-istri tidak hanya dipengaruhi oleh satu faktor saja, tetapi 

dipengaruhi berbagai faktor, baik internal maupun eksternal saja, 

ataupun percampuran faktor internal dan eksternal, seperti terlihat 

pada tabel berikut ini: 

  



 

  247 

Tabel 4.1 

Faktor Internal dan Ekternal Dinamika Penafsiran Ayat Relasi 

Suami-Istri 

Ayat Relasi Suami-Istri 

Faktor 

Internal 

dan Eksternal 

al-Rijālu Qawwāmūna 

‘alā al-nisā’ 

 

Nisā’ukum 

Ḥarṡun 

Lakum 

Hunna 

Libāsun 

Lakum Wa 

Antum 

Libāsun 

Lahunna 

Faktor Internal 

Makna Hakikat 

dan Majaz 
- - √ 

Pokok 

Pembahasan 

Ayat 
√ - √ 

Susunan Ayat 

dalam Mushaf 
- √ - 

Faktor Eksternal 

Sumber 

Penafsiran 
√ √ √ 

Sikap terhadap 

Riwayat 
- - √ 

Kecenderungan 

Pemikiran 
√ - √ 

Konteks Sosio-

Historis 
√ - - 

 

Tabel 4.1 menjelaskan bahwa dinamika penafsiran ayat 

al-rijālu qawwāmūna ‘alā al-nisā’ disebabkan empat faktor, yaitu 

satu faktor internal berupa pokok pembahasan ayat. Faktor 

lainnya berupa tiga faktor eksternal berupa sumber penafsiran, 

kecenderungan pemikiran mufasir dan konteks sosio-historis. 

Sedangkan dinamika penafsiran ayat nisā’ukum ḥarṡun lakum 

disebabkan dua faktor, satu faktor internal yakni susunan ayat 



   

248 

dalam mushaf dan satu faktor eksternal berupa sumber penafsiran. 

Adapun dinamika penafsiran ayat hunna libāsun lakum wa antum 

libāsun lahunna dipengaruhi oleh lima faktor. Dua faktor internal 

berupa makna hakikat dan majaz, pokok pembahasan ayat, 

kemudian tiga faktor eksternal yang terdiri dari sumber 

penafsiran, sikap mufasir terhadap riwayat dan kecenderungan 

pemikiran mufasir. 

Ada empat hal penting yang ditunjukkan dari penjelasan 

faktor dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri. Pertama, tidak 

ada faktor tunggal yang mempengaruhi produk penafsiran. 

Artinya banyak faktor yang mempengaruhi proses dan produk 

penafsiran, sehingga pembaca tafsir perlu cermat dalam 

mengidentifikasi faktor-faktor terebut, seperti yang terlihat pada 

tabel 4.1 tiap ayat relasi suami-istri dipengaruhi pelbagai faktor. 

Kedua, metodologi tafsir baik itu sumber, metode dan 

pendekatan tafsir, tidak selalu menjadi tolok ukur penilaian 

sebuah tafsir sejalan dengan prinsip keadilan gender ataukah 

mengandung potensi bias gender. Melainkan perlu menelusuri 

faktor konteks sosio-historis seorang mufasir, karena konteks 

sosio-historis merupakan faktor yang sangat berpengaruh dalam 

membentuk sebuah penafsiran. 

Sembilan belas mufasir yang dikaji pada penelitian ini 

hampir semuanya menggunakan metode tafsir taḥlīlī, tetapi 

nyatanya penafsiran yang dihasilkan berbeda-beda, terdapat 

penafsiran yang berpotensi bias gender dan di sisi lain ditemukan 



 

  249 

sebagian besar penafsirannya mengarah pada prinsip keadilan 

gender. Terkait sumber penafsiran, terlihat antara lain dari 

penafsiran al-Ṭabarī dan al-Māwardī atas kata qawwām yang 

meskipun menggunakan sumber riwayat tetap sejalan dengan 

prinsip keadilan gender yang mengarah pada bentuk peran suami 

atas istrinya, karena keduanya hidup di masa kejayaan dinasti 

Abbasiyah dan masa keemasan ilmu pengetahuan dengan konteks 

sosial perempuan berada pada posisi yang egaliter dengan laki-

laki. 

Berbeda dengan Ibnu Kaṡīr yang meskipun sama dengan 

al-Ṭabarī dan al-Māwardī menggunakan riwayat sebagai sumber 

penafsiran kata qawwām, tetapi hasil penafsirannya sangat 

berpotensi disalahpahami sebagai tafsir yang bias gender, karena 

mengarah pada otoritas dan superioritas suami atas istri. Hal ini 

disebabkan Ibnu Kaṡīr hidup dalam konteks masa kemunduran 

ilmu pengetahuan dan kondisi politik yang sangat kacau dengan 

adanya banyak konflik dan peperangan.  

Contoh yang berkaitan dengan pendekatan penafsiran 

terlihat dari perbedaan penafsiran kata qawwām menurut al-

Zamakhsarī dan Abu Ḥayyān. Meskipun keduanya sama-sama 

memiliki kecenderungan ilmu bahasa, tetapi penafsiran al-

Zamakhsyarī atas kata qawwām mengarah pada potensi bias 

gender, karena dipengaruhi struktur sosial yang dijumpainya 

berupa pola relasi kepemimpinan penguasa yang mutlak atas 

rakyatnya, lalu dijadikan model relasi suami-istri. 



   

250 

Sedangkan Abu Ḥayyān dipengaruhi struktur sosial masa 

kejayaan keilmuan pada masa dinasti Umayyah II. Saat itu 

perempuan mendapat kesempatan peran publik secara bebas, 

bahkan banyak perempuan menjadi tulang punggung ekonomi 

keluarga, sehingga terlihat Abu Ḥayyān juga memahami relasi 

suami-istri secara terbuka dengan melakukan reinterpretasi kata 

rijāl bukan sebagai laki-laki, tetapi kemampuan memberikan 

perlindungan dan bekerja dengan baik. 

Ketiga, penilaian sebuah tafsir termasuk adil gender atau 

berpotensi melahirkan bias gender tidak dapat ditentukan oleh 

periodesasi tafsir. Tidak ada jaminan penafsiran mufasir modern 

selalu sesuai dengan prinsip adil gender. Begitu juga tidak ada 

jaminan mufasir klasik selalu menghasilkan penafsiran yang 

mengarah pada tidak adil gender dalam konteks kontemporer. 

Al-Rāzī dan Abū Ḥayyān sebagai mufasir klasik nyatanya 

menghasilkan penafsiran yang adil gender dan sangat relevan 

dengan diskursus kontemporer, karena penafsiran keduanya 

mengarah pada relasi suami yang agaliter dan terbuka. 

Sebaliknya, al-Syaukānī dan al-Syinqiṭī sebagai mufasir modern 

justru menghasilkan penafsiran yang kontra produktif dengan 

semangat gender equality karena mengarah pada bentuk otoritas 

dan superioritas suami atas istrinya. 

Keempat, tiap mufasir tidak bisa dinilai secara tunggal 

sebagai mufasir yang adil gender atau bias gender, karena produk 

penafsiran dari seorang mufasir adakalanya berbeda-beda. 



 

  251 

Misalnya terlihat pada al-Zamakhsyarī, ketika menafsiran kata 

qawwām produk penafsirannya lebih mengarah pada pola relasi 

suami-istri owner-property, dan tidak sejalan dengan prinsip adil 

gender, tetapi penafsiran al-Zamakhsyarī atas kata libās mengarah 

pada relasi emosional suami-istri berupa romantic relationship 

yang sangat penting guna mewujudkan gender equality sehingga 

sangat sejalan dengan prinsip adil gender. 

 



   

252 

BAB V 

URGENSI DINAMIKA PENAFSIRAN AYAT RELASI SUAMI-

ISTRI ABAD IV-XIV H DALAM PENGEMBANGAN 

METODOLOGI TAFSIR AL-QUR’AN KONTEMPORER 

 

Bab ini akan menggambarkan kebermanfaatan dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri pada abad IV-XIV H. Penulis 

melihat dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri tidak hanya 

berfungsi sebagai preferensi untuk memahami kandungan ayat 

relasi suami-istri, tetapi juga dapat memberikan kontribusi positif 

dalam pengembangan metodologi penafsiran Al-Qur’an saat ini. 

Pada bab ini penulis berusaha menawarkan tiga alternatif 

pengembangan metodologi penafsiran Al-Qur’an berbasis 

dinamika penafsiran. Tiga alternatif yang dimaksud adalah 

dinamika penafsiran sebagai data historis, dinamika penafsiran 

sebagai komplemen tahapan penafsiran Al-Quran dan dinamika 

penafsiran sebagai gagasan tafsir historis-kritis. 

 

A. Dinamika Penafsiran sebagai Data Historis 

Secara bahasa kata dinamika berarti gerak, gelora dan 

semangat.1 Dinamika juga disebut sebagai ilmu yang mempelajari 

gerak suatu objek.2 Oleh karena itu, secara umum kata dinamika 

                                                           
1Tim Redaksi, Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, 

(Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional, t.t.), 134. 
2Suci Musvita Ayu dkk., Buku Ajar Dinamika Kelompok, 

(Yogyakarta: cv.Mine 2019), 2. 



 

  253 

digunakan untuk menjelaskan fenomena perubahan dan 

perkembangan dalam sebuah objek tertentu. 

Wildan Zulkarnain seperti yang dikutip Usamah 

menjelaskan kata dinamika mengandung makna tenaga, kekuatan, 

selalu bergerak, berkembang, menyesuaikan diri terhadap 

keadaan.  Kata dinamika juga mengandung makna interaksi, 

interdependensi/keterkaitan antar individu atau kelompok.3 

Penjelasan ini menunjukkan kata dinamika mengandung tiga hal. 

Pertama, perubahan atau perkembangan fenomena yang 

mengisyaratkan penyesuaian diri. Kedua, interaksi antar pihak 

karena adanya keterkaitan yang saling mempengaruhi. Ketiga, 

kecenderungan fenomena pada isu tertentu yang menunjukkan 

kekuatan. 

Dengan mengacu pengertian dinamika, maka penjelasan 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri sebagai sebuah data 

historis pada bab ini akan mencakup perubahan atau 

perkembangan penafsiran ayat relasi suami-istri, bentuk interkasi 

antar penafsiran dan kecenderungan penafsiran ayat relasi suami-

istri dalam rentang abad 4-14 H. 

Pada bab III telah dijelaskan bentuk perubahan penafsiran 

kata qawwām, ḥarṡun dan libās dalam rentang abad IV-XIV H. 

Perubahan tersebut menunjukkan adanya perbedaan penafsiran 

                                                           
3Usamah Hisyam, “Dinamika Komunikasi Dakwah Parmusi di 

Perbatasan NTT-Timor Leste,” Tesis Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2006, 69. 



   

254 

kata tersebut, yang dalam hal ini terlihat dari sebaran distingsi 

makna kata qawwām, ḥarṡun dan libās di tiap abadnya.  

Telah dijelaskan pada bab III bahwa perubahan penafsiran 

kata qawwām terdiri dari enam distingsi makna, mulai dari 

penafsiran yang menunjukkan peran suami, peran suami dengan 

disertai otoritas, penafsiran yang hanya menunjuk otoritas suami 

atas istrinya, relasi suami-istri yang egaliter, relasi suami-istri 

yang terbuka dan terakhir penafsiran yang mengarah pada otoritas 

suami yang disertai superioritas suami atas istri. Keenam distingsi 

makna tersebut tersebar dalam rentang abad 4-14 H. Berikut ini 

penulis sajikan sebaran enam distingsi makna kata qawwām 

dalam rentang abad 4-14 H.  

Gambar 4.1  

Sebaran Penafsiran Ayat al-Rijālu Qawwāmūna ‘alā 

al-nisā’ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.1 menjelaskan bahwa enam perubahan 

penafsiran ayat al-rijālu qawwāmūna ‘ala al-nisā’ pada rentang 

abad 4-14 H sangat dinamis, perubahan penafsiran ditemukan 



 

  255 

secara bergantian di tiap abadnya. Secara substansi penafsiran 

yang mengarah pada peran suami ditemukan di empat abad (4, 5, 

10, dan 14 H). Penafsiran yang mengarah pada otoritas suami 

tampak mendominasi, ditemukan di enam abad (6, 7, 8, 9, 10 dan 

13 H). Penafsiran yang mengarah pada otoritas disertai 

superioritas suami ditemukan di dua abad (8 dan 14). Adapun 

penafsiran yang mengenalkan pola relasi suami-istri secara 

egaliter ditemukan pada abad 7 H. Adapun penafsiran relasi 

suami-istri secara terbuka ditemukan di abad 8 H.  

Gambar 4.1 juga menunjukkan bahwa penafsiran yang 

paling sejalan dengan prinsip gender equality adalah penafsiran 

Abū Ḥayyān (relasi terbuka). Adapun penafsiran yang paling 

tidak sejalan dengan prinsip gender equality adalah penafsiran 

yang mengandung makna otoritas disertai superioritas suami atas 

istri seperti yang diungkapkan Ibnu Kaṡīr dan al-Syinqiṭī. Dengan 

demikian, diketahui tidak semua tafsir klasik berpotensi bias 

gender. Begitu juga sebaliknya tidak semua tafsir modern sejalan 

dengan prinsip adil gender. 

Dinamika penafsiran kata ḥarṡun di antara sembilan belas 

mufasir yang penulis teliti tidak sevariatif perubahan penafsiran 

kata qawwām,karena perubahan penafsiran kata ḥarṡun dalam 

rentang abad 4-14 H terdiri dari tiga bentuk distingsi makna, 

yakni penafsiran ḥarṡun sebagai kiasan peran istri mengandung 

anak, penafsiran kata ḥarṡun sebagai etika berhubungan suami-

istri pada alat reproduksi dan motivasi berhubungan suami-istri 



   

256 

untuk memperoleh keturunan. Berikut ini penulis sajikan 

gambaran sebaran tiga distingsi makna tersebut. 

Gambar 4.2 

Sebaran Penafsiran Ayat Nisā’ukum Ḥarṡun Lakum 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.2 menunjukkan penafsiran kata ḥarṡun sebagai 

peran istri yang diperumpamakan ladang atau tempat penyemaian 

anak tanpa penjelasan konsekuensi hukum muncul di enam abad 

(4, 5, 6, 10, 13 dan 14). Penafsiran istri seperti ladang dengan 

disertai konsekuensi hukum berhubungan suami-istri pada alat 

reproduksi juga muncul di enam abad, yakni abad 6, 7, 8, 10, 13 

dan 14. Adapun penafsiran kata ḥarṡun sebagai motivasi 

memperoleh keturuan muncul pertama kali di abad 8 H, lalu di 

abad 9 H dan 14 H. 

Berdasarkan gambar 4.2 diketahui dari sembilan belas 

penafsiran kata ḥarṡun semuanya sesuai dengan prinsip gender 

equality, karena menunjukkan pembagian peran. Tetapi ada satu 

penafsiran yang berpotensi disalahpahami dan berpotensi 

melahirkan pemahaman bias gender, yakni penafsiran yang 



 

  257 

menjeaskan peran istri mengandung anak. Adapun penafsiran 

yang terbaik di antara semuanya adalah penafsiran yang 

menunjukkan makna motivasi hubungan seksual suami-istri 

seperti yang diungkapkan oleh al-Nasafī, Abū Ḥayyān al-Biqā‘ī, 

Rasyīd Riḍā. Dalam tema ini, tafsir adil gender dengan nilai 

tertinggi diungkapkan mufasir klasik yang diungkapkan ulang 

oleh mufasir  pertengahan dan modern. 

Sama halnya dengan penafsiran kata ḥarṡun, perubahan 

penafsiran kata libās menghasilkan tiga distingsi makna, yakni 

libās dalam arti fisik dan psikis, libās terbatas pada makna fisik 

dan psikis. Berikut ini gambaran sebaran tiga distingsi makna kata 

libās pada rentang abad 4 sampai 14 H.  

Gambar 4.3  

Sebaran Penafsiran Ayat Hunna Libāsun Lakum 

Wa Antum Libāsun Lahunna 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.3 menunjukkan penafsiran kata libās pada 

makna fisik dan psikis sudah ada pada abad 4 sampai 8 H, tetapi 



   

258 

sejak abad 8 H muncul penafsiran kata libās dengan makna fisik 

saja. Meskipun demikian, sebenarnya penafsiran kata libās 

dengan makna psikis saja sudah muncul lebih awal daripada 

penafsiran yang berarti fisik, yakni sejak abad 6 H. Penafsiran 

kata libās dalam arti fisik dan psikis yang paling banyak 

ditemukan, yakni di tujuh abad  (abad 4, 5, 6, 7, 8, 10 dan 13 H). 

Adapun  makna psikis saja ditemukan di lima abad, yakni pada 

abad 6, 8, 9, 10 dan 14 H. Adapun makna fisik saja sangat sedkit, 

hanya ditemukan di dua abad, yakni abad 8 dan 13 H. 

Perubahan bentuk penafsiran kata libās semuanya sejalan 

dengan prinsip gender equality karena menunjukkan adanya 

hubungan kesalingan baik secara fisik maupun psikis. Namun 

demikian, terdapat penafsiran yang paling baik berupa makna 

psikis menunjukkan relasi emosional romantic relationship yang 

dijelaskan oleh al-Zamakhsyarī al-Baiḍāwī, al-Nasafī, al-Biqā‘ī, 

Abū Su‘ūd dan Rasyīd Riḍā.  

Sebaran distingsi makna ayat relasi suami-istri dalam 

rentang abad 4-14 H, yang ditunjukkan dari distingsi makna yang 

terkandung pada penafsiran kata qawwām, ḥarṡun dan libās, 

menunjukkan adanya dua belas bentuk variasi penafsiran ayat 

relasi suami-istri (qawwām sebagai peran suami, peran suami 

disertai otoritas, otoritas suami, relasi suami-istri egaliter, relasi 

suami-istri terbuka, otoritas suami disertai superioritas, ḥarṡun 

sebagai peran istri mengandung anak, etika hubungan seksual 

suami-istri, motivasi hubungan seksual suami-istri, dan libās 



 

  259 

sebagai makna fisik dan psikis, makna fisik saja, makna psikis 

saja). 

Dari dua belas bentuk penafsiran ayat relasi suami-istri, 

delapan bentuk penafsiran (qawwām sebagai peran suami, relasi 

suami-istri egaliter, relasi suami-istri terbuka, ḥarṡun sebagai 

etika hubungan seksual suami-istri, motivasi hubungan seksual 

suami-istri, dan libās sebagai makna fisik dan psikis, makna fisik 

saja, makna psikis saja) sejalan dengan prinsip keadilan gender, 

Adapun empat bentuk penafsiran (qawwām sebagai peran 

suami disertai otoritas, otoritas suami, otoritas suami disertai 

superioritas, ḥarṡun sebagai peran istri mengandung anak) 

berpotensi disalahpahami dan berpotensi dipahami secara bias 

gender. Penjelasan ini menunjukkan penafsiran ayat relasi suami-

istri tidaklah tunggal/monolistik. 

Temuan ini mengoreksi hasil riset Duderija yang 

menyimpulkan penafsiran ayat relasi suami-istri bersifat tunggal 

(bias gender), karena adanya pemahaman masyarakat yang 

bersifat patriarki, bahkan karena hal tersebut diasumsikan sampai 

saat ini penafsiran bias gender akan selalu ada dan sulit 

dihilangkan.4 Penafsiran sūrah al-Nisā’ ayat 34 yang dapat 

memicu munculnya bias gender perlu dikritisi, karena salah satu 

                                                           
4Adis Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of Q 

4:34 the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities,”dalam New 

Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and Interpretation, ed. Mun’im 

Sirry, (Atlanta: Lockwood Press, 2019), 191. 



   

260 

bagian penting dakwah Al-Qur’an adalah menyemai nilai-nilai 

kesetaraan dan kepedulian gender.5 

Perbedaan hasil temuan peneliti dan Duderija disebabkan 

perbedaan jumlah tafsir yang diteliti. Tafsir yang dikaji oleh 

Duderija lebih sedikit dibandingkan kitab tafsir yang diteliti 

penulis pada penelitian ini. Duderija meneliti enam kitab tafsir, 

yakni tanwīr al-miqbās, al-kasyāf, tafsīr al-Jalālain, tafsīr al-

Maudūdī dan tafsīr al-Ṭaba’ṭabā‘ī.6 Adapun penulis meneliti 

sembilan belas kitab tafsir. Oleh karena itu, banyak informasi 

yang tidak diungkapkan penelitian Duderija.  

Dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri juga 

menjadi data historis yang mengungkapkan bentuk penafsiran 

mayoritas mufasir dan minoritas mufasir dalam rentang abad 4-14 

H. Terkait penafsiran ayat relasi suami sebagai qawwām, 

penafsiran mayoritas mufasir adalah otoritas suami atas istri yang 

menuntut kepatuhan total seorang istri pada suami sebagaimana 

rakyat kepada penguasa. Adapun tafsir yang minoritas adalah 

relasi suami-istri yang egaliter dan terbuka. Sebagaimana terlihat 

pada gambar berikut ini 

 

                                                           
5Yuyun Affandi, dkk., “Da’wah Qur’aniyah Based on 

Environmental Conversation: Revitalizing Spiritual Capital 

Ecotheology, Environmentally Friendly, Gender Responsive,” Pertanika 

Journal Social Sciences and Humanaities, Vol. 31, No. 1 (2022): 160. 
6Duderija, “Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34 

the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities”, 186. 



 

  261 

Gambar 4.4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dominasi penafsiran qawwām sebagai otoritas suami atas 

istri yang ada pada kitab tafsir rentang abad 4 sampai 14 H, bisa 

jadi penyebab munculnya penilaian negatif dari para peneliti dan 

feminis modern bahwa penafsiran dalam kitab tafsir khususnya di 

masa klasik merpakan sumber munculnya tafsir bias gender pada 

saat ini. Meskipun demikian, perlu diketahui penafsiran yang 

masih relevan dengan konteks saat ini meskipun pada masa itu 

merupakan penafsiran minoritas, yakni penafsiran kata qawwām 

yang menunjukkan relasi suami-istri yang egaliter dan terbuka. 

Selanjutnya, mengenai penafsiran ayat relasi istri sebagai 

ḥarṡun. Penafsiran mayoritas mufasir atas kata ḥarṡun adalah 

penafsiran yang mengarah pada etika hubungan seksual suami-

istri pada alat reproduksi, sedangkan penafsiran yang minoritas 

adalah penafsiran yang menjelaskan ḥarṡun sebagai motivasi 

berhubungan seksual suami-istri sebagai salah satu usaha mencari 

keturunan. Ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini: 



   

262 

Gambar 4.5 

 

 

 

 

 

 

 

Penafsiran mayoritas mufasir atas kata ḥarṡun sebagai 

penjelasan etika hubungan seksual suami-istri menunjukkan pada 

masa itu para mufasir lebih mengarahkan penafsirannya pada  

wilayah etika hukum, yakni tidak dibenarkan hubungan seksual di 

selain alat reproduksi. Penjelasan ini juga menunjukkan bahwa 

tidak ada ayat Al-Qur’an yang mengarah pada pembenaran 

kekerasan dan eksploitasi seksual pada istri. Justru sebaliknya, 

penafsiran yang dominan mengarah pada aturan yang jelas dalam 

hubungan seksual, bahkan ditemukan juga penafsiran yang 

mengarah pada motivasi hubungan seksual suami-istri sebagai 

salah satu usaha mencari keturunan, bukan semata-mata 

memenuhi syahwat. 

Adapun penafsiran mayoritas sembilan belas mufasir atas 

ayat bentuk relasi suami-istri sebagai libās bagi pasangannya 

adalah mengarah pada makna fisik dan psikis, sedangkan 

penafsiran yang kecil berupa makna fisik. 



 

  263 

Gambar 4.6 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.6 menunjukkan mayoritas mufasir memahami 

kata libās dalam arti fisik dan psikis. Ini menjadi data historis 

yang penting sebagai bukti bahwa spirit Al-Quran dalam relasi 

suami-istri adalah mewujudkan hubungan suami-istri yang saling 

menjaga dan menguatkan. Bahkan penafsiran mufasir atas kata 

libās sebagai makna psikis juga memberikan peran penting, 

karena melahirkan evolusi tafsir kata libās menjadi lebih 

komprehensif dan inspiratif dalam rangka terwujudnya tujuan 

mulia pernikahan berupa sakīnah (ketenteraman bagi tiap 

pasangan).  

Penjelasan jumlah mufasir berdasarkan distingsi makna 

ayat relasi suami-istri di atas sebagaimana terlihat pada gambar  

4.4, 4.5 dan 4.6 menunjukkan ada interaksi di antara mufasir, 

kesamaan penafsiran ternyata dipengaruhi para mufasir 

terdahulunya. Terdapat tiga bentuk interaksi antar mufasir yang 

juga menjadi tanda dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri  



   

264 

Pertama, interaksi al-Māwardī dan al-Ṭabarī. Penafsiran 

al-Māwardī atas kata qawwām, ḥarṡun dan libās sangat identik 

dengan penafsiran al-Ṭabarī, baik dari substansi maupun redaksi, 

hanya sedikit perbedaan yang ada, yakni ketika menafsirkan kata 

libās dalam arti fisik. Al-Ṭabarī menyebutkan “badan suami dan 

istri menjadi penutup pasangannya saat tidur tanpa mengenakan 

pakaian”. Dari penjelasan tersebut al-Māwardī hanya menyebut 

badan  suami dan istri menjadi penutup pasangannya saat terbuka.  

Kedua, penafsiran mayoritas mufasir atas kata qawwām 

mengarah pada otoritas suami atas istri yang diungkapkan dengan 

redaksi suami melarang dan memerintah istri seperti penguasa 

atas rakyatnya. Penafsiran ini diungkapkan oleh al-Zamakhsyarī,  

al-Qurṭubī, al-Baiḍāwī, al-Nasafī,  al-Biqā‘ī,  Abū Su‘ūd, al-Alūsī.  

Ketujuh mufasir tersebut mengungkapkan penafsirannya dengan 

redaksi yang serupa yaitu āmirīn wa al-nāhīn kamā yaqūmu al-

wulāh ‘alā al-ra‘iyah. 

Penafsiran dengan redaksi āmirīn wa al-nāhīn kamā 

yaqūmu al-wulāh ‘alā al-ra‘iyah pertama kali diungkapkan al-

Zamakhsyarī di abad 6 H. Oleh karena itu, kemungkinan besar 

para mufasir di abad berikutnya merujuk pendapat al-

Zamakhsyarī. Selain karena adanya kesamaan redaksi, disebutkan 



 

  265 

juga bahwa di antara mufasir tersebut ada Abū Su‘ūd yang  sangat 

mendalami tafsir karya al-Zamakhsyarī dan al-Baiḍāwī.7  

Interaksi al-Zamakhsyarī dengan mufasir lainnya juga 

terlihat pada penafsiran kata libās yang mengarah pada relasi 

suami-istri secara emosional berupa romantic relationship. 

Penafsiran ini pertama kali diungkapkan al-Zamakhsyarī dengan 

redaksi qalla ṣabrukum ‘anhunna wa ṣa‘uba ‘alaikum 

ijtinābuhunna. Penafsiran ini kemudian dikutip oleh lima mufasir 

dari berbagai abad berikutnya yakni al-Baiḍāwī, al-Nasafī, al-

Biqā‘ī, Abū Su‘ūd dan Rasyīd Riḍā yang tergolong mufasir 

modern. 

Bahkan Rasyīd Riḍā menyebutkan dalam tafsir al-Manār 

penafsirannya tersebut mengikuti penafsiran gurunya 

(Muḥammad ‘Abduh) yang mengutip ṣāḥib al-Kasyāf (al-

Zamakhsyarī).8 Contoh selanjutnya adalah penafsiran kata ḥarṡun 

yang menunjukkan makna motivasi hubungan seksual suami-istri 

pertama kali diungkapkan al-Nasafī. Kemudian dikutip oleh Abū 

Ḥayyān, al-Biqā‘ī dan Rasyīd Riḍā. 

Bentuk interaksi para mufasir di atas menunjukkan 

adanya pengaruh atau kekuatan salah satu mufasir yang terbukti 

                                                           
7Sayyid Muḥammad ‘Alī Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum, juz 1, (Teheran: Muassasah al-Ṭabā‘ah wa al-Nasyr li 

Wizārah al-ṡaqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī, 1386 H), 184. 
8Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 2, (Kairo: al-

Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990), 176. 



   

266 

dijadikan rujukan dan mempengaruhi mufasir lainnya. Bentuk 

interaksi lainnya adalah penjelasan para mufasir yang secara 

substansi merespon penjelasan mufasir lainnya. Contohnya adalah 

penafsiran kata al-rijāl pada ayat al-rijālu qawwāmūna ‘alā  al-

nisā’ (QS. al-Nisā: 34) yang telah dijelaskan pada bab III bahwa 

Abū Ḥayyān memahami kata rijāl bukan sebagai laki-laki (jenis 

kelamin), tetapi sifat mampu melindungi dan bekerja dengan baik. 

Di antara delapan belas mufasir lainnya, ada Ibnu ‘Āsyūr yang 

membahas makna rijāl. Menurut Ibnu ‘Āsyūr, kata rijāl dalam 

surah al-Nisā’ ayat 34 berarti laki-laki (jenis kelamin).9 

Penafsiran Ibnu ‘Āsyūr bertentangan dengan Abū 

Ḥayyān. Penulis memahami penafsiran  Ibnu ‘Āsyūr tersebut 

secara tidak langsung merupakan respon terhadap Abū Ḥayyān. 

Mengingat keduanya juga sama-sama mufasir yang memberikan 

perhatian khusus kepada makna kebahasaan. Meskipun keduanya 

tidak hidup di masa yang sama, tetapi menunjukkan adanya 

interaksi antara keduanya. 

Data historis dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

tidak hanya menunjukkan adanya perubahan penafsiran dan 

interaksi antar mufasir, tetapi juga menunjukkan bagaimana 

situasi politik, sosial dan perkembangan keilmuan yang terjadi 

saat itu. Telah disebutkan pada bab sebelumnya al-Ṭabarī sebagai 

mufasir abad 4 H dari Thabaristan (Iran) dan al-Māwardī sebagai 

                                                           
9Muḥammad Ṭāhir bin ‘Āsyūr, Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, 

juz 5, (Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 1984), 38. 



 

  267 

mufasir abad 5 H dari Bashrah (Irak) hidup di masa kejayaan 

dinasti Abbasiyah dan masa keemasan ilmu pengetahuan, ditandai 

status perempuan yang mendapat hak dan kemerdekaannya secara 

utuh, hingga mendukung al-Ṭabarī dan al-Māwardī menafsirkan 

ayat relasi suami-istri secara proporsional berupa peran suami 

dalam relasi suami-istri.   

Kondisi sosial dan politik abad 6 hingga 13 H berbeda-

beda, sehingga menjadikan para mufasir tersebut memberikan 

penafsiran yang beragam dan mengalami perubahan,  seperti yang 

telah disebutkan pada bab IV.  Al-Baghawī yang hidup di 

Khurasan (Iran) menjadi saksi berlangsungnya masa kemunduran 

dinasti Abbasiyah10 yang ditandai peran perempuan yang mulai 

terbatas, citra negatif yang dialamatkan pada perempuan. Oleh 

karena itu, penafsiran al-Baghawī atas kata qawwām mulai 

mengarah pada otoritas suami atas istrinya, di samping tetap 

menyebutkan peran suami. 

Al-Zamakhsyarī hidup di wilayah Khawarizmi (Turkistan 

Rusia), selain menjumpai wilayah-wilayah kecil yang 

memisahkan diri, ia juga hidup di masa keemasan pemerintahan 

dinasti Saljuk yang dipimpin Abū al-Fatḥ Malisykah, dengan 

perdana menteri Niẓām al-Muluk. Al-Zamakhsyarī sangat 

berkeinginan mendapatkan jabatan dan pengakuan dari para 

penguasa, sehingga ia sering membuat syair yang berisi pujian-

                                                           
10‘Abd al-Ghanī Qāsim Ghālib al-Syarjai, al-Imām al-Syaukānī 

Ḥāyatuhu wa Fikruhu, (Beirūt: Muassasah al-Risālah, t.t.), 18. 



   

268 

pujian kepada para penguasa.11Perjumpaan al-Zamakhsyarī 

dengan kondisi sosial wilayah-wilayah dinasti Abbasiyah yang 

tengah mengalami kemunduran dan interaksi secara intens dengan 

para penguasa, menjadikan al-Zamakhsyarī sebagai mufasir yang 

secara tegas menyamakan relasi suami-istri dengan relasi 

penguasa dan rakyat. 

Ibnu ‘Aṭiyah hidup di Andalusia (Spanyol) pada masa 

pemerintahan dinasti Murabitun. Ibnu ‘Aṭiyah tidak hanya 

menjadi seorang ulama, hakim dan pengajar, tetapi juga ikut 

berjuang bersama dinasti Murabitun. Ibnu ‘Aṭiyah sering ikut 

berperang bersama pasukan dinasti Murabitun untuk menghalau 

musuh yang hendak mengusir umat muslim dari Andalusia.12Oleh 

karena itu, penafsiran Ibnu ‘Aṭiyah atas kata qawwām sangat 

menekankan penjagaan sungguh-sungguh dari suami atas istri 

                                                           
11Kamāl Jabarī ‘Abharī, al-Zamakhsayrī Sīratuhu Āṡaruhu wa 

Mażhabuhu al-Naḥwī, (Oman: Dār al-Jinān, 2014), 13, 28. Shaifullah 

Rusmin, “Penafsiran al-Zamakhsyari dalam Tafsir al-Kasysyaf (Tinjauan 

Kritis Pada Aspek Teologi, Fikih, Sosial Kemasyarakatan, Politik dan 

Aspek-Aspek Kehidupan Manusia),” (Disertasi, Universitas Islam 

Negeri Alauddin Makasar, 2018), 75-76, 86. 
12Awalnya Ibnu ‘Aṭiyah mendapat perlakuan yang tidak baik 

dari dinasti Murabitun, bahkan ayahnya pernah diasingkan dari 

Andalusia dan dikembalikan lagi di Granada, karena sikap tegas kritik 

Ibnu ‘Aṭiyah kepada para penguasa. Pada akhirnya ketika Andalusia 

diserang oleh pasukan Kristen, dan pemerintah Murabitun membela dan 

melindungi Andalusia dari serangan musuh, maka Ibnu ‘Aṭiyah bersama 

ayahnya ikut bergabung berjihad bersama pasukan Murabitun. Djamel 

Hadjira, “Ḥāyah al-Imām Ibnu ‘Aṭiyah wa Āṡāruhu al-Fikriyah,” Majalah 

al-‘Ulūm al-Islāmiyah, Vol. 3, No. 1 (2021): 95. 



 

  269 

disertai kekuasaan penuh atas istrinya. Ini tampaknya dipengaruh 

perjalanan hidupnya saat itu. 

Al-Rāzī yang hidup pada abad 7 H di Rayy (Iran) yang 

termasuk wilayah penting pemerintahan Abbāsiyah, meskipun 

saat itu kekuasaan dinasti Abbasiyah mulai melemah, tetapi tidak 

langsung berimbas pada menurunnya perkembangan ilmu 

pengetahuan dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan terus 

berkembang.13 Ilmu pengetahuan masih berkembang terbukti 

adanya eksistensi dan kiprah tokoh perempuan, menunjukkan 

adanya kesamaan peran antara laki-laki dan perempuan, sehingga 

yang menginspirasi al-Rāzī menafsirkan kata qawwām sebagai 

relasi suami-istri yang egaliter. 

Al-Qurṭubī hidup di Andalusia (Spanyol) abad 7 H pada 

masa dinasti al-Muwahidun yang memusatkan perhatian dan 

kekuasaan untuk menjaga Andalusia, karena pada masa itu umat 

muslim mengalami kelemahan dan menghadapi perlawanan, 

perpecahan dan perebutan kekuasaan. Bahkan sebagian umat 

muslim berkoalisi membantu musuh Islam, sehingga tidak dapat 

dihindari akhirnya umat muslim dikuasai Eropa.14 

                                                           
13Muhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, Anzar Aquil, 

“Kondisi Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya 

Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24, No. 1 

(2023): 77. 
14Masyhūr  Ḥasan Maḥmūd Salmān, al-Imām al-Qurṭūbī  

Syaikh A’immah al-Tafsīr, (Damaskus: Dār al-Qalam, 1993), 20-22. 



   

270 

Pada abad 7 H yang menjadi konteks masa hidup al-

Baiḍāwī di Syiraz (Iran) juga disebut sebagai masa terburuk 

dalam perpolitikan Islam klasik, kelemahan dari sisi internal dan 

eksternal dan banyaknya dinasti yang memisahkan diri dari 

pemerintahan Islam. Kemudian disusul dengan serangan bangsa 

Mongol ke Baghdad. Hulaghu menghancurkan Baghdad, 

membunuh para pemimpin, ulama dan umat muslim serta 

membakar ribuan kitab yang ditulis para ulama.15 

Konteks politik dan sosial yang dijumpai para mufasir 

abad 6 hingga 7 H tersebut menggambarkan sisi kemunduran dan 

kehancuran dinasti Abbasiyah. Meskipun demikian masih ada 

semangat memajukan ilmu pengetahuan, tetapi setelah datangnya 

dinasti Mamluk dari bangsa Turki, persaingan berubah ke arah 

kekuasaan. Oleh karena itu, sejak kekuasaan dinasti Mamluk 

sekitar abad 8 H umat muslim hidup dalam kejumudan, pertikaian 

dan kesusahan hingga abad 10 H.16  

Al-Nasafī adalah ulama kelahiran Izeh (Iran) yang 

sebagian besar hidupnya ada di abad 7 H dan menjumpai abad 8 

H. Saat itu, kondisi sosial politik yang dihadapi al-Nasafī sangat 

buruk, karena setelah pemerintahan dikuasai bangsa Mongol, 

terjadi banyak peperangan dan kekacauan, para penguasa 

                                                           
15Muḥammad al-Zuḥalī, al-Qāḍī al-Baiḍāwī al-Mufassir al-

Uṣūlī al-Mutakallim al-Faqīh al-Adīb Ṣāḥib al-Taṣānif al-Masyhūrah, 

(Damaskus: Dār al-Qalam, 1988), 18-19. 
16Al-Syarjai, al-Imām al-Syaukānī, 19. 



 

  271 

mengelola negara dengan mengikuti peraturan Mongol. Oleh 

karena itu, al-Nasafī sangat menjauhi dunia politik dan penguasa. 

Meskipun demikian, al-Nasafī dan para ulama lainnya diberikan 

kebebasan menulis karya, mengajarkan ilmu pengetahuan yang 

dimilikinya tanpa ada ketakutan.17 

Abū Ḥayyān barasal dari Granada yang menjumpai masa 

keemasan Umayyah II di Andalusia.18 Dengan kondisi perempuan 

di Andalusia sangat menikmati kebebasan, kesetaraan dan 

kedudukan yang mulia, mereka ikut berperan dalam berbagai 

bidang, mulai dari keilmuan, peradaban dan sastra, serta memiliki 

kedudukan yang sama dan juga melebihi laki-laki serta ikut 

berperan aktif dalam kepemimpinan dan urusan rumah tangga 

bersama suaminya.19  

Ibnu Kaṡīr hidup di Damaskus (Suriah) yang saat itu 

menyatu dengan Mesir di bawah kepemimpinan dinasti Mamluk. 

Secara politik pada masa ini dihadapkan pada berbagai pertikaian 

dan upaya perebutan kekuasaan, baik secara internal maupun 

eksternal. Meskipun demikian, di sisi lain terdapat kemajuan 

                                                           
17‘Abdullāh ‘Alī Abū al-Wafā Jād al-Rab, “al-Imām Abū al-

Barakāt al-Nasafī al-Mutawaffā sanah (710 H) wa Arā’uhu al-

Kalāmiyah (‘Arḍ wa Naqd),” (Disertasi Jāmi‘ah Al-Azhar Kairo, 2019), 

30. 
18Iyāzī, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, juz 1, 269. 
19Bahījah Muḥammad ‘Alī al-Sarūjī, “al-Taṭawur al-Tārikhī li 

Duwar al-Mar’ah fī al-‘Aṣr al-‘Abbāsī (750-954 M/132-334 H),” 

(Disertasi, Beirut Arab University, 2016), 19. 



   

272 

dalam bidang ilmu pengetahuan yang juga dipelajari oleh 

kalangan penguasa dinasti Mamluk.20 

Sebagai mufasir abad 9 H, al-Biqā‘ī yang berasal dari 

Beqaa (Suriah) hidup pada masa pemerintahan dinasti Mamluk 

Burji. Saat itu, terjadi banyak peperangan, perpecahan, baik dari 

dalam maupun luar pemerintahan karena perebutan kekuasaan. 

Bahkan diceritakan al-Biqā‘ī sempat dipenjara karena 

menyampaikan kebenaran dan koreksi atas perilaku para raja yang 

menyimpang dari ajaran agama.21 Kondisi sosial politik yang 

dialami al-Nasafī, Ibnu Kaṡīr dan al-Biqā‘ī tampaknya 

menjelaskan sebab di balik preferensi mereka dalam menafsirkan 

kata qawwām sebagai otoritas suami seperti penguasa, karena saat 

itu kondisi sosial politik sangat tidak mendukung peran 

perempuan.  

Al-Suyūṭī sebagai mufasir abad 10 H hidup di Mesir pada 

masa kepemimpinan dinasti Mamluk Burji. Banyak dari khalifah 

dinasti Mamluk yang memberikan perhatian dan mencintai ilmu, 

                                                           
20Muḥammad al-Zuḥalī, Ibnu Kaṡīr al-Dimasyqī al-Ḥāfiẓ al-

Mufassir al-Mu’arrikh al-Faqīh, (Damaskus: Dār al-Qalam, 1995), 16-

19. 
21Akram ‘Abd al-Wahhab al-Mauṣilī, al-Imām al-‘Allāmah 

Burhān al-Dīn al-Biqā‘ī wa Manhajuhu fī al-Tafsīr, (Oman: Dār al-Fatḥ, 

2014), 14-15, 17. 



 

  273 

sebagiannya terkenal dengan ketakwaan, sifat wara‘ dan 

kegigihan yang besar membela agama dan negara.22 

Penjelasan di atas menunjukkan pada abad 10 H para 

penguasa dinasti Mamluk juga memberikan perhatian mereka 

pada ilmu dan agama. Tampak dari penjelasan ini keadaan sosial 

relatif kondusif, sehingga penafsiran al-Suyūṭī atas ayat relasi 

suami sebagai qawwām tidak seperti para mufasir sebelumnya 

yang menekankan otoritas suami, tetapi al-Suyūṭī justru kembali 

menafsiran kata qawwām sebagai peran suami, sebagaimana al-

Ṭabarī dan al-Māwardī.  

Abū Su‘ūd hidup di abad 10 H, tetapi tidak menjumpai 

masa pemerintahan dinasti Mamluk, karena Abū Su‘ūd hidup 

pada masa dinasti Utsmaniyah sebagai ulama dan mufti kerajaan, 

pada masa pemerintahan Sultan Sulaimān al-Qānūnī. Pada masa 

itu kedudukan para ulama sangat terhormat, termasuk Abū Su‘ūd 

yang memiliki kedudukan penting sebagai mufti di Istanbul.23 Ini 

menunjukkan kedekatan Abū Su‘ūd dengan sultan yang berkuasa, 

sehingga wajar jika penafsirannya atas kata qawwām mengarah 

pada otoritas suami atas istri seperti otoritas penguasa atas rakyat. 

                                                           
22Iyād Khālid al-Ṭibbā‘, al-Imām al-Ḥafiẓ Jalāl al-Dīn al-

Suyūṭī Ma‘lamah al-‘Ulūm al-Islāmiyah, (Damaskus: Dār al-Qalam, 

1996), 14, 17. 
23Iṣām Muḥammad ‘Alī ‘Abd al-Ḥafīẓ ‘Adwān, “Syaikh al-

Islām Abū Su‘ūd Afandī,” Majalah Jāmi‘ah  al-Qudus al-Maftūḥaḥ li 

Abḥāṡ wa al-Dirāsāt, No. 22 (2011): 263-264. 



   

274 

Al-Alūsī adalah mufasir dari Baghdad (Irak) yang 

termasuk wilayah kekuasaan dinasti Utsmaniyah. Al-Alūsī 

menjumpai masa kemunduran dinasti Utsmaniyah, yang ditandai 

dengan adanya tindakan sewenang-wenang para khalifah, 

penyimpangan dari prinsip ajaran agama serta kesulitan ekonomi 

di masyarakat.24 

Banyak wilayah yang telah dikunjungi al-Alūsī, termasuk 

Mosul dan belajar di Istanbul. Di sanalah al-Alūsī bertemu dan 

dimuliakan oleh sultan ‘Abd al-Majīd I.25Masa kemunduran 

dinasti Utsmaniyah, interaksi al-Alūsī dengan sultan dan konteks 

sosial yang al-Alūsī temui di berbagai daerah yang dikunjungi 

dapat dijadikan alasan mengapa al-Alūsī lebih mengarahkan 

penafsiran kata qawwām dalam arti kekuasaan suami atas istri 

secara mutlak. 

Al-Syaukānī hidup di masa modern yang ditandai dengan 

semangat kebangkitan menghadirkan kembali nilai-nilai luhur 

Islam. Al-Syaukānī dikenal sebagai mujadid yang merespon 

kejumudan pemikiran, fanatisme mazhab yang merupakan 

warisan masa pertengahan. Al-Syaukānī semasa dengan 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb, dan mendahului para 

                                                           
24Ahmad al-Usairy, Sejarah Islam, terj. Samson Rahman, 

(Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008), 363. 
25Khair al-Dīn al-Ziriklī, al-A‘lām Qāmus Tarājim, juz 5, 

(Beirut: Dār al-‘Ilmi li al-Malāyīn, 2002), 29. Al-Durar al-Saniyah al-

Mausū‘ah al-Tārikhiyah https://dorar.net/history/event/4617 diakses 2 

Desember 2024. 

https://dorar.net/history/event/4617


 

  275 

pembaharu Islam modern, seperti al-Afghānī dan lainnya. Al-

Syaukānī adalah mujadid di Yaman, sedangkan Muḥammad bin 

‘Abd al-Wahhāb mujadid dari Saudari Arabia yang sama-sama 

menyerukan ijtihad, meninggalkan taklid dan menyeru kembali 

pada Al-Qur’an dan hadis. Al-Syaukānī banyak berinteraksi dan 

terpengaruh dengan konsep pembaharuan akidah Muḥammad bin 

‘Abd al-Wahhāb.26 

Rasyīd Riḍā hidup di abad 14 H dalam konteks sosial 

masyarakat muslim Mesir yang mengalami kemerosotan dan 

meninggalkan nilai-nilai agama. Pada saat yang sama Perancis 

sedang mencapai kejayaannya. Oleh karena itu, Riḍā gigih 

menjawab problem sosial dan keagamaan tersebut dengan 

melakukan pembaharuan pemahaman Islam.27  

Ibnu ‘Asyūr hidup dalam kondisi terjadinya kolonialisme, 

sehingga ia tidak hanya berperan sebagai ulama, tetapi juga 

sebagai pejuang nasionalisme di Tunisia sebagai anggota jihad 

bersama Muhammad Khaḍr Ḥusain. Keduanya pernah dijebloskan 

ke dalam penjara dan mendapatkan rintangan yang tidak kecil 

                                                           
26Al-Syarjai, al-Imām al-Syaukānī, 19-20. Meskipun demikian, 

al-Syaukānī mempunyai sikap yang berbeda dengan beberapa murid 

Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb, salah satunya Su‘ūd bin ‘Abd al-

‘Azīz. Misalnya dalam persoalan orang yang yang berziarah kubur 

dihukumi kafir oleh penduduk Najd, sedangkan al-Syaukānī 

menghukumi orang tersebut berdosa. Al-Syarjai, al-Imām al-Syaukānī, 

22-23. 
27Masnur Kasim, “Muhammad Rasyid Ridha (Antara 

Rasionalisme & Tradisionalisme),” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37, 

No. 2 (2012): 130. 



   

276 

demi negara dan agama.28Muhammad Khaḍr Ḥusain menjadi 

syaikh besar di Mesir, sedangkan Ibnu ‘Āsyūr menjadi syaikh 

besar di Tunisia, sebelum menjabat syaikh besar Ibnu ‘Āsyūr 

pernah menjabat sebagai hakim dan mufti.29 

Konteks sosial politik Rasyīd Riḍā dan Ibnu ‘Asyūr 

menggambarkan adanya problem hegemoni barat dan praktik 

keagamaan umat muslim yang tidak sejalan dengan ajaran Islam. 

Ini berbeda dengan kondisi sosial politik al-Syinqiṭī yang hidup di 

Riyadhh dengan kondisi sosial politik stabil di bawah kerajaan 

Arab Saudi dengan paham Wahabi sebagai ideologi kerajaannya, 

seperti yang telah disebutkan pada bab sebelumnya. 

Oleh karena itu, penafsiran Rasyīd Riḍā Ibnu ‘Asyūr 

mengarah pada implementasi relasi suami-istri yang equal, tidak 

terjebak pada makna otoritas dan superioritas suami. Berbeda 

dengan al-Syinqiṭī yang lebih mengarahkan penafsirannya sesuai 

paham keagamaan Wahabi yang ada di Suadi Arabia berupa 

otoritas dan superioritas suami atas istri.  

Demikian pasang surut sejarah politik, sosial dan ilmu 

pengetahuan dalam rentang abad 4 sampai 14 H yang ikut andil 

dalam membentuk terjadinya dinamika penafsiran ayat relasi 

                                                           
28Manī‘ ‘Abd al-Ḥalīm Maḥmūd, Kajian Komprehensif Metode 

Para Ahli Tafsīr, terj. Faisal Saleh, Syahdianor, (Jakarta, PT. Raja 

Grafindo Persada, 2006), 314. 

29Maḥmūd, Kajian Komprehensif Metode Para Ahli Tafsīr, 314. 



 

  277 

suami-istri dalam kitab tafsir. Dengan demikian, penjelasan 

bentuk dinamika yang mencakup perubahan, interaksi dan 

kekuatan, serta konteks historis yang melatarbelakanginya telah 

menunjukkan penafsiran ayat relasi suami-istri sama seperti 

perkembangan penafsiran dalam tema lain yang selalu bergerak 

dinamis dengan pemikiran Islam dan problem sosial budaya yang 

terjadi. Tidak hanya itu, sifat dinamis-dialektis menunjukkan 

sembilan belas mufasir yang diteliti tidak hanya membaca teks 

kitab suci Al-Qur’an, tetapi juga merangkaikannya dengan 

pengamatan atas realitas sosial-politik yang tengah terjadi 

mengitari kehidupan para mufasir tersebut.30 

Hakikatnya dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

yang merupakan bagian dari hasil pemikiran ulama tafsir beserta 

faktor historis yang mengitari para mufasirnya merupakan bagian 

dari sejarah (historis) yang tidak bisa diabaikan. Oleh karena itu, 

penting untuk memperlakukan dinamika penafsiran sebagai 

sejarah pemikiran. 

Ada tiga hal yang perlu dilakukan ketika mengkaji 

peristiwa sejarah ataupun pemikiran, yaitu mengetahui sejarah 

atau pemikiran itu sendiri, mengungkap sebab kemunculan 

peristiwa atau pemikiran tersebut (historical background) dan 

                                                           
30Islah Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan 

Dinamika,” Jurnal Nun, Vol 1. No. 1 (2015): 28, 23. 



   

278 

menjelaskan relevansi peristiwa sejarah atau pemikiran terhadap 

kehidupan saat ini.31  

Penelitian penulis ini termasuk kajian sejarah pemikiran, 

dalam hal ini sejarah penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri. Oleh 

karena itu, setelah pada bab tiga dijelaskan bentuk realitas sejarah 

penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri, kemudian pada bab empat 

penulis mengungkap faktor atau sebab munculnya dinamika 

penafisiran ayat relasi suami-istri, maka bab lima ini merupakan 

ikhtiar mengungkapkan relevansi atau kontekstualisasi sejarah 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam konteks saat ini. 

Pada penelitian ini penulis mengarahkan kontekstualisasi 

dinamika penafsiran tersebut pada pengembangan metodologi 

tafsir Al-Qur’an kontemporer. Dengan demikian, akan terlihat 

urgensi sejarah dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam 

konteks saat ini pada bidang pengembangan medotologi 

penafsiran Al-Qur’an.   

Sejarah memberikan manfaat yang sangat besar, karena 

dengan mempelajari sejarah kita dapat mengetahui keadaan umat-

umat terdahulu, termasuk akhlak mereka, para nabi, sejarah para 

raja dengan model kepemimpinannnya sehingga kita dapat 

mengikuti mereka dalam urusan dunia dan agama, bahkan sejarah 

                                                           
31Khoiruddin Nasution, “Belajar dari Sejarah Pemikiran Islam” 

dalam Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam dari Masa Klasik, 

Tengah, Hingga Modern oleh Muh. Alif Kurniawan dkk., (T.Tp.: 

Qaulun Pustaka, 2014),  



 

  279 

juga memberikan banyak sumber pengetahuan yang bermacam-

macam, dengan pandangan yang jernih dan jujur, kita dapat 

memperoleh kebenaran, dengan menekuni sejarah kita dapat 

terhindar dari kesalahan dan kekeliruan.32 

Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri ataupun 

dinamika penafsiran ayat lainnya yang merupakan bagian dari 

sejarah, tentu memiliki manfaat sejarah seperti disebutkan di atas. 

Melalui dinamika penafsiran kita dapat mengetahui bagaimana 

para mufasir memproduksi penafsirannya. Tidak hanya itu, 

dengan mengetahui dinamika penafsiran kita dapat memperoleh 

beragam tafsir tentang suatu ayat. Berbekal pemikiran yang jernih 

dan ketekunan, kita dapat mengambil penafsiran yang masih 

relevan dengan kondisi saat ini di mana kita hidup.  

Dalam konteks metode penafsiran Al-Qur’an 

kontemporer, dinamika penafsiran dapat difungsikan sebagai 

landasan implementasi spirit Al-Qur’ān ṣāliḥun li kulli zaman wa 

makān dalam proses menafsirkan Al-Qur’an. Spirit ini menuntut 

seorang mufasir bisa mengungkapkan suatu makna yang belum 

dipahami atau belum diungkapkan mufasir sebelumnya.33 Di 

sinilah, dinamika penafsiran dapat difungsikan sebagai sumber 

kekayaan informasi terkait penafsiran yang telah diungkapkan 

                                                           
32‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Khaldūn, Muqaddimah 

Ibnu Khaldūn, (Beirūt: Maktabah Lebanon, 1992), 8. 
33Jamāl al-Banā, al-Aṣlānī al-‘Aẓīmataini al-Kitāb wa al-

Sunnah Ru’yah Jadīdah, (Kairo: Maṭba‘ah al-Ḥisān, 1982), 11. 



   

280 

para mufasir terdahulu, dalam rangka menghasilkan penafsiran 

yang baru dan relevan dengan kondisi saat ini.  

Dinamika penafsiran juga dapat menjadi pelengkap asbāb 

al-nuzūl ayat yang sedang dikaji, meskipun kualitas keduanya 

tidak bisa disamakan. Asbāb al-nuzūl merupakan pengetahuan 

yang bersumber pada riwayat bukan ijtihad, berfungsi 

menjelaskan kandungan ayat sesuai dengan kondisi saat 

diturunkan. Dengan memperhatikan asbāb al-nuzūl dapat 

diketahui aspek historis dan latar belakang pewahyuan, serta 

memungkinkan mufasir melihat hakikat dan pesan dari suatu 

ayat.34 

Adapun dinamika penafsiran merupakan hasil ijtihad 

mufasir dalam mengungkapkan makna ayat Al-Qur’an. 

Pengetahuan terhadap dinamika penafsiran ayat yang sedang 

dikaji, menjadikan seorang penafsir mampu mengkomparasikan 

penafsiran para mufasir terdahulu guna mengungkapkan 

penafsiran yang lebih relevan dengan konteks kontemporer.  

Pada praktiknya, seorang penafsir kontemporer perlu 

memahami asbāb al-nuzūl ayat yang ditafsirkan guna mengetahui 

                                                           
34Amal binti Mabrūk bin Mubārak al-Ṣā‘idī, “Aṡar Asbāb al-

Nuzūl wa Ahammiaytuhu fī Fahmi al-Naṣ al-Qur’ānī Anmūżajan Sūrah 

Ali Imrān (Dirāsah Waṣfiyah Taṭbīqiyah),” Majalah Jāmi‘ah al-Qur’ān 

wa al-‘Ulūm, No 60 (2022): 547-548. Adis Duderija, Metode 

Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis Antara Liberal dan Salafi, terj. Abdul 

Aziz, (Tangerang Selatan:Yayasan Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021), 

141. 



 

  281 

situasi dan tujuan ayat tersebut saat pertama kali diturunkan, lalu 

dilanjutkan dengan meninjau dinamika penafsiran para mufasir 

terkait ayat yang dikaji untuk melihat sejauh mana konteks sosio-

historis telah berubah, sehingga membantu penafsir kontemporer 

memproduksi penafsiran yang lebih relevan dengan kondisinya. 

Difungsikannya dinamika penafsiran sebagai data historis 

yang melengkapi asbāb al-nuzūl sangat diperlukan, mengingat 

proses dan produk tafsir Al-Qur’an merupakan bagian dari 

fenomena kebudayaan. Sebagai sebuah fenomena kebudayaan, 

maka penafsiran Al-Quran memiliki fungsi berbeda-beda di tiap 

generasi. Dalam realitas sejarah, tafsir Al-Qur’an dan Al-Qur’an 

itu sendiri pernah dijadikan sebagai legitimasi dan pembenaran 

bagi ideologi dan peperangan, pemelihara harapan, serta 

pengukuhan atas identitas kolektif dalam kehidupan masyarakat 

tertentu.35  

Tafsir Al-Qur’an sebagai fenomena kebudayaan yang 

mengandung motif dan dipengaruhi banyak hal juga terlihat 

dalam penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri. Contohnya mufasir 

yang memahami kata qawwām sebagai otoritas suami atas istri 

seperti otoritas penguasa atas rakyatnya. Penafsiran ini terinspirasi 

oleh model kepemimpinan dinasti pada saat itu yang menuntut 

kepatuhan rakyat secara utuh kepada penguasa. Penafsiran ini 

                                                           
35Imam Muhsin, “Perubahan Budaya dalam Tafsir Al-Qur’an 

(Telaah terhadap Penafsiran Muhammad Abduh dalam Tafsir al-

Manar),” THAQAFIYYAT, Vol. 16, No. 2 (2015): 122. 



   

282 

bertujuan menduplikasi sistem kepemimpinan dinasti pada sistem 

relasi suami-istri. Dengan demikian penafsiran ini mengharapkan 

kepatuhan istri secara utuh pada suaminya.  

Ditemukan juga penafsiran kata qawwām sebagai 

pemimpin dan mengukuhkan keutamaan laki-laki atas perempuan. 

Penafsiran ini terbentuk oleh kondisi dominasi laki-laki dalam 

struktur masyarakat, yang pada saat itu perempuan dicitrakan 

negatif dan terpinggirkan. Penafsiran ini tentu dalam rangka 

meneguhkan kepemimpinan laki-laki atas istri. Bahkan untuk 

mendukung penafsiran ini Ibnu Kaṡīr menjadikan hadis yang 

menjelaskan ketidakberuntungan kepemimpinan perempuan 

sebagai argumentasi penafsiran tersebut. 

Di sisi lain ditemukan juga penafsiran kata qawwām yang 

tidak mengandung unsur mengunggulkan laki-laki di atas 

perempuan, bahkan menekankan relasi yang egaliter dan terbuka, 

karena adanya struktur sosial yang adil dalam memberikan peran 

sosial bagi perempuan dan laki-laki. Penafsiran ini mengandung 

tujuan mewujudkan sistem kepemimpinan keluarga secara ideal 

dan berimbang sebagaimana sturktur sosial yang menghormati 

peran dan sumbangsih perempuan dan laki-laki. 

Contoh lainnya adalah terkait penafsiran kata ḥarṡun yang 

oleh sebagian mufasir dipahami sebagai perintah hubungan 

seksual pada alat reproduksi karena dipengaruhi riwayat asbāb al-

nuzūl. Penafsiran ini bertujuan untuk menjadikan tafsir sebagai 

pemelihara etika hubungan seksual dalam perspektif agama. 



 

  283 

Berbeda dengan sebagian mufasir lain yang memahami ḥarṡun 

sebagai tujuan hubungan seksual sebagai usaha memperoleh 

keturunan, karena dipengaruhi pembahasan pada ayat 

sebelumnya. Penafsiran terakhir ini juga mepunyai motif yang 

berbeda dengan penafsiran sebelumnya, yakni untuk meletakkan 

dasar hubungan seksual berupa usaha mencari keturunan, bukan 

semata memenuhi hawa nafsu.  

Contoh di atas menunjukkan bahwa tafsir kata qawwām 

dan ḥarṡun dibentuk oleh kondisi yang berbeda-beda, baik berupa 

konteks sosio-historis maupun sumber penafsiran. Bahkan 

penjelasan di atas menunjukkan bahwa tiap penafsiran kata 

qawwām dan ḥarṡun memiliki motif dan tujuan yang berbeda-

beda. Penjelasan ini mengajak umat Islam khususnya penafsir 

kontemporer agar tidak hanya memahami suatu ayat dengan 

penafsiran tunggal, karena bisa jadi suatu penafsiran tidak sesuai 

dengan konteks dan tujuan yang dikehendaki masyarakat 

kontemporer, dengan kata lain perlu memanfaatkan data historis 

berupa dinamika penafsiran guna menelusuri penafsiran masa lalu 

yang masih relevan dengan kondisi saat ini.  

Dengan demikian, dinamika penafsiran ayat yang lahir 

dari para mufasir terdahulu merupakan data historis yang penting 

dan hendaknya tidak diabaikan begitu saja, karena dinamika 

penafsiran memberikan kekayaan informasi tentang pemahaman 

ayat yang bersumber dari para mufasir yang tidak hanya menjadi 

bukti historis beragamnya sebuah tafsir atas suatu ayat, tetapi 



   

284 

dapat berfungsi sebagai landasan implementasi spirit Al-Qur’ān 

ṣāliḥun li kulli zaman wa makān serta pelengkap data asbāb al-

nuzūl dalam rangka mengetahui alternatif penafsiran serta 

perubahan konteks sosio-historis pasca turunnya ayat, baik di 

masa sahabat, tabi’in sampai masa para mufasir dari berbagai 

generasi. 

Penjelasan dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

beserta konteks sosio-historis yang meliputinya menjadi bukti 

sejarah perkembangan penafsiran Al-Qur’an juga memiliki tiga 

karakteristik yang sama dengan kajian pemikiran Islam lainnya, 

yakni adanya kenyataan keragaman, variasi, bahkan saling 

bertentangan antar satu dengan lainnya, adanya resiprokalitas 

antara kondisi sosial budaya yang berkembang pada masyarakat 

dengan pemikiran yang dihasilkan, serta adanya dialektika yang 

terus menerus antara satu pemikiran dengan pemikiran lainnya 

(tidak monolistik sekaligus tidak berhenti).36 

 

B. Komplemen Tahapan Penafsiran Al-Qur’an 

Telah dijelaskan pada bab II, bahwa kata tafsir juga 

mengandung makna kegiatan atau aktivitas, yakni perbuatan 

mengungkapkan makna Al-Qur’an. Sebagai sebuah aktivitas, 

tentu tafsir memiliki langkah-langkah dan tahapan teknis 

tersendiri. Dalam literatur ilmu tafsir, para ulama pada umumnya 

                                                           
36Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam, 

(Semarang: CV. Karya Abadi Jaya, 2015), 184. 



 

  285 

menjelaskan langkah-langkah tersebut dalam penjelasan hirarki 

riwayat yang digunakan sebagai sumber penafsiran Al-Qur’an.  

Salah satu contohnya Ibnu Taimiyah yang mengatakan 

cara terbaik dalam menafsirkan Al-Quran adalah berupa 

penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Quran, penafsiran Al-Qur’an 

dengan sunnah, dan penafsiran Al-Qur’an dengan perkataan 

sahabat. Jika tidak ditemukan informasi penjelasan ayat yang 

sedang ditafsirkan pada tiga riwayat tersebut, barulah merujuk 

perkataan tabi’in.37 

Berdasarkan penjelasan Ibnu Taimiyah ini diketahui 

bahwa ada empat langkah dalam mengungkap makna Al-Qur’an, 

yakni merujuk pada penjelasan Al-Qur’an itu sendiri, hadis Nabi, 

pendapat sahabat lalu pendapat tabi’in. Empat langkah ini 

ditempuh secara berurutan. Meskipun demikian, tampaknya 

penjelasan Ibnu Taimiyah hanya menggambarkan penafsiran Al-

Quran dari sisi penafsiran riwayat (bi al-ma’ṡūr).  

Khālid al-Sabt menjelaskan langkah-langkah penafsiran 

Al-Qur’an yang berbeda dengan Ibnu Taimiyah. Menurut al-Sabt, 

jalan yang dapat mengantarkan seseorang pada makna Al-Qur’an 

ada enam, yakni menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, 

sunnah, perkataan sahabat, perkataan tabi’in, penafsiran Al-

                                                           
37Ibnu Taimiyah Taqī al-Dīn Aḥmad bin Abd al-Ḥalīm, 

Muqaddimah fī Uṣūl al-Tafsīr, (Beirūt: Dār Maktabah al-Ḥāyah, 1980), 

44. 



   

286 

Qur’an dengan bahasa Arab dan pemikiran (ra’yu).38Penjelasan 

al-Sabt menunjukkan keberlanjutan langkah-langkah penafsiran 

menurut Ibnu Taimiyah, yang tidak hanya terbatas pada empat 

riwayat, tetapi juga mencakup sumber bahasa Arab dan pemikiran 

mufasir. 

Dahulu para sahabat merujuk sumber bahasa Arab berupa 

perkataan masyarakat Arab beserta aspek penggunaannya, 

kosakata bahasa Arab beserta makna yang dikenal dalam syair-

syair masyarakat Arab. Adapun pada aspek ijtihad atau pemikiran, 

maka para sahabat berusaha mengungkap kandungan dan rahasia 

bahasa, mengetahui kebiasaan orang Arab, sehingga dapat 

mengetahui hubungan ayat dan kebiasaan orang Arab. Para 

sahabat juga berusaha mengungkap keadaan kaum yahudi dan 

nashrani di jazirah Arab saat turunnya Al-Qur’an, serta 

mengetahui sebab-sebab turunnya ayat.39 

Al-Ṭayyār menjelaskan tahapan menafsirakn Al-Qur’an 

sama dengan Khālid al-Sabt, yakni menyebutkan enam sumber 

penafsiran tersebut secara berurutan, yakni sumber Al-Qur’an, 

hadis, perkataan sahabat, perkataan tabi’in, bahasa Arab dan 

                                                           
38Khālid al-Sabt, Qawā’id al-Tafsīr, juz 1, (Beirut: Dār Ibnu 

‘Affān, t.t.), 105. 
39Muḥammad Ḥusain al-Żahabī,‘Ilm al-Tafsīr, (Kairo: Dār al-

Ma‘ārif, t.t.), 23. 



 

  287 

ijtihad.40 Ini menunjukkan terdapat enam tahapan yang harus 

dilalui oleh seseorang yang melakukan aktivitas penafsiran, yakni 

menelusuri makna Al-Qur’an dengan merujuk Al-Qur’an, hadis, 

perkataan sahabat, perkataan tabi’in, sumber bahasa Arab dan 

ijtihad. Enam tahapan ini telah merepresentasikan penafsiran 

riwayat dan pemikiran, namun tampaknya belum mengakomodir 

keberadaan tafsir isyārī. 

Penjelasan para ulama tersebut juga menunjukkan bahwa 

langkah-langkah penafsiran dalam literatur ilmu tafsir pada 

umumnya mengacu pada penggunaan sumber penafsiran.41 

Dengan kata lain, para ulama terdahulu tidak memberikan 

penjelasan secara eksplisit mengenai tahapan-tahapan yang dapat 

ditempuh dalam proses menafsirkan Al-Qur’an.  

Penyebutan enam sumber penafsiran tersebut secara 

berututan dan konsisten menunjukkan adanya kesepahaman di 

antara para ulama bahwa keenam sumber tersebut merupakan 

langkah-langkah penafsiran yang harus diterapkan secara 

berurutan. Hal ini diinspirasi oleh perkembangan sumber 

penafsiran yang digunakan berbagai generasi sejak masa Nabi 

sampai tabi’in, sebagaimana yang terlihat dalam penjelasan para 

ulama mengenai sumber penafsiran pada masa Nabi, sahabat 

                                                           
40Musā‘id bin Sulaimān al-Ṭayyār, Fuṣūl fī Uṣūl al-Tafsīr, 

(Riyāḍ: Dār Ibnu al-Jauzī, 1999), 22. 
41Pada umumnya para ulama tersebut menjelaskan hal tersebut 

dengan istilah ṭarīqah, ṭuruq, dan manāhij. Dalam istilah saat ini bisa 

disebut sebagai sumber-sumber atau maṣādir tafsir. 



   

288 

hingga tabi’in. Sebagai mufasir awal, Nabi Muhammad 

menggunakan ayat Al-Qur’an sebagai sumber penafsirannya. 

Selain itu Nabi juga menggunakan ijtihadnya yang selalu 

dibimbing wahyu, yang di kemudian hari disebut sebagai hadis. 

Penjelasan di atas menunjukkan Nabi mengacu dua 

sumber penafsiran. Para sahabat menggunakan empat sumber 

tafsir, yakni Al-Qur’an, hadis Nabi dan ijtihad sahabat. Adapun 

pada masa tabi’in, terdapat lima sumber penafsiran yang 

digunakan para tabiin, yakni Al-Qur’an, hadis Nabi, pendapat 

sahabat, riwayat israiliyat dan ijtihad.42 

Dengan demikian, jelas perkembangan penggunaan 

sumber penafsiran sejak masa Nabi sampai dengan tabi’in 

dipahami oleh para ulama sebagai langkah-langkah yang harus 

ditempuh seorang penafsir. Di sisi lain, ada hal menarik berupa 

sikap para ulama yang tidak memasukkan riwayat/kisah israiliyat 

sebagai sumber penafsiran, meskipun di masa tabiin riwayat 

israiliyat dijadikan salah satu rujukan. Hal ini merupakan hasil 

ijtihad penting yang dihasilkan para ulama, mengingat validitas 

dan keabsahan sumber dan isi riwayat israiliyat yang tidak dapat 

dipastikan kebenarannya secara keseluruhan. 

Penjelasan sumber penafsiran yang kemudian dijadikan 

sebagai tahapan penafsiran oleh para ulama, ternyata tidak 

                                                           
42Faizah Ali Syibromalisi, Tafsir bi al-Ma’tsur, (Jakarta: PT. 

Siwibakti Darma, 2010), 67, 75 



 

  289 

mengakomodir eksistensi kitab-kitab tafsir. Hal ini tampaknya 

disebabkan adanya perbedaan nilai keḥujjahan pendapat para 

mufasir dengan riwayat hadis, sahabat dan juga tabi’in. Seperti 

yang telah dijelaskan pada bab II, bahwa riwayat sahabat dan 

tabi’in diakui sebagai sumber penafsiran yang otoritatif dan dapat 

dijadikan dalil dalam menafsirkan Al-Qur’an, meskipun ada 

ulama yang tidak menjadikan riwayat tabi’in sebagai dalil secara 

mutlak. Sedangkan produk penafsiran yang dihasilkan para 

mufasir tentu berupa ijthad yang tidak ada kewajiban terikat pada 

penafsiran para mufasir. 

Para pemikir Al-Quran kontemporer yang mengenalkan 

teori penafsiran Al-Qur’an juga tidak memasukkan unsur produk 

penafsiran yang ada dalam kitab-kitab tafsir sebagai bagian dari 

langkah-langkah penafsirannya. Sebut saja misalnya Fazlur 

Rahman yang mengenalkan teori double movement. Melalui teori 

ini Rahman mencoba menemukan makna kontekstual dari suatu 

ayat yang ditafsirkan, sebagai upaya mencari titik temu antara 

teks Al-Quran yang statis dengan kondisi sosio-histori manusia 

yang terus berkembang.  

Teori double movement yang dikenalkan Fazlur Rahman 

menuntut dua langkah dalam proses menafsirkan ayat. Gerakan 

pertama memfokuskan pada mengungkap kondisi historis saat 

ayat diturunkan, tidak hanya terkait sabab al-nuzūl ayat, tetapi 

juga kondisi sosial dan kebudayaan jazirah Arab dan sekitarnya. 

Pada gerakan pertama seorang penafsir harus memahami tujuan 



   

290 

utama dari ayat beserta konteks yang ada pasa masa itu. Setelah 

itu, penafsir melanjutkan pada gerakan kedua berupa memahami 

kondisi historis di masa kontemporer. Pada tahap kedua ini 

seorang penafsir melakukan kajian apakah ada kesamaan atau 

perbedaan antara kondisi saat ini dengan masa diturunkannya 

ayat. Ini dilakukan guna merumuskan bagaimana kontekstualisasi 

ayat yang dikaji.43 

Selanjutnya adalah Abdullah Saeed yang mengenalkan 

teori tafsir kontekstual. Dalam teori ini Abdullah Saeed 

meniscayakan empat langkah penafsiran.44 Pertama adalah 

memahami gambaran umum ayat dan dunia teksnya. Kedua, 

memahami tekstualitas ayat, baik berupa gramatikal, qira’at dan 

hubungan antar ayat yang berkaitan, jenis ayat dan tanpa 

dikaitkan dengan kondisi masyarakat saat diturunkannya ayat 

maupun lainnya. 

Langkah ketiga berupa memahami teks pada saat pertama 

kali diturunkan, untuk mengetahui maksud tujuan suatu ayat, 

menjelaskan hubungan ayat dengan masyarakat dan kondisi yang 

ada pada saat itu. Langkah terakhir berupa mengkaji teks pada 

                                                           
43Fazlur Rahman, Islam & Modernity Transformation of an 

Intellectual Tradition, (Chicago: The University of Chicago Press, 

1984), 5-7. 
44Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an Towards a 

contemporary approach, (New York: Routledge, 2006), 150-152.  Hatib 

Rachmawan, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode 

Menafsirkan Al-Qur’an Abdullah Saeed,” Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 

Afkaruna, Vol. 9, No. 2 (2013): 158-159. 



 

  291 

kondisi saat ini. Pada tahapan terakhir ini penafsir 

mengungkapkan hubungan dan keterkaitan ayat dengan kondisi 

saat ini, mencari pesan moral yang relevan dengan kondisi saat 

ini, dan melakukan kontekstualisasi. 

Pemikir tafsir kontemporer Indonesia juga banyak yang 

mencoba mengenalkan teori penafsiran Al-Qur’an, misalnya 

Abdul Mustaqim dengan teori tafsir maqashidi dan Sahiron 

Samsuddin dengan teori ma’nā-cum-maghzānya.  Teori tafsir 

maqashidi Abdul Mustaqim sebagai salah satu respon atas upaya 

menghadirkan solusi sesuai tuntutan zaman sekaligus menjadi 

kritik atas stagnasi produk tafsir yang tidak sejalan dengan 

tuntutan kemaslahatan maqashid zaman.45 

Berdasarkan sepuluh prinsip metodologis tafsir maqashidi 

Mustaqim. Ada lima aspek yang bisa masuk sebagai langkah-

langkah penafsirannya,46yakni mengumpulkan ayat-ayat yang 

setema untuk menemukan maqashid, mempertimbangkan konteks 

ayat, baik internal maupun eksternal, mikro maupun makro, 

konteks masa lampau maupun saat ini.   

Langkah berikutnya mempertimbangkan aspek dan fitur 

linguistik bahasa Arab melalui berbagai pendekatan keilmuan 

bahasa Arab klasik maupun linguistik modern termasuk 

                                                           
45Abdul Mustaqim, Argumen Keniscayaan tafsir Maqashidi 

Sebagai Basis Moderasi Islam, Pidato Pengukuhan Guru Besar Bidang 

Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16 Desember 2019, 51. 
46Mustaqim, Argumen Keniscayaan tafsir Maqashidi, 40. 



   

292 

hermeneutika, membedakan antara makna wasīlah dan ghāyah, 

uṣūlī dan far‘i dan al-ṡawābit dan al-mutaghāyirāt, 

menginterkoneksikan hasil penafsiran dengan teori ilmu sosial-

humaniora dan sains. 

Teori ma’na-cum-maghza Sahiron merupakan 

penyederhanaan sekaligus pengembangan dari teori para tokoh 

sebelumnya seperti Fazlur Rahman, Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, 

Abdullah Saeed dan Muḥammad al-Ṭālibī. Teori ini menghasilkan 

penafsiran yang mengandung signifikansi makna dan historis 

secara dinamis. Dalam praktiknya teori  ma’na-cum-maghza ini 

dibagi menjadi dua tahap. Tahapan pertama mencari makna dan 

signifikansi historis melalui lima langkah, yakni analisis 

kebahasaan sebuah teks, intratekstualitas, intertekstualitas, 

analisis konteks historis turunnya ayat dan rekonstruksi pesan 

utama historis ayat. Adapun tahapan kedua upaya membentuk 

signifikansi dinamis suatu ayat, terdiri dari empat langkah, yakni 

menenukan kategori ayat, reaktualisasi dan kontekstualisasi 

signifikansi ayat, menangkap makna simbolik ayat dan 

memperkuat konstruksi signifikansi dinamis ayat dengan ilmu 

bantu lainnya.47 

                                                           
47Sahiron Syamsuddin, Pendekatan Ma’nā-Cum-Maghzā: 

Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran, Pidato Pengukuhan Guru 

Besar dalam Bidang Ilmu Tafsir UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022, 

40-41.  



 

  293 

Fazlur Rahman, Abdullah Saeed, Sahiron Syamsuddin 

dan juga Abdul Mustaqim punya persamaan dalam hal 

menghadirkan makna baru yang relevan dengan kondisi 

masyarakat kontemporer. Rahman, Saeed, Sahiron dan Mustaqim 

juga berusaha mengungkap historisitas dari suatu ayat yang 

ditafsirkan, namun  historisitas yang dimaksud berfokus pada 

masa turunnya Al-Quran dan kondisi kontemporer, tidak 

mengikutsertakan penafsiran dalam kitab-kitab tafsir sebagai 

bagian dari historisitas yang diungkapkan.  

Hal tersebut tampaknya dikarenakan penafsiran para 

mufasir dinilai sebagai produk tafsir semata, padahal jika melihat 

kembali adanya dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-istri 

akan diketahui bahwa kitab tafsir tidak hanya mengandung 

informasi makna suatu ayat Al-Qur’an, tetapi juga mengandung 

informasi perbedaan asbab al-nuzūl, perubahan pemahaman suatu 

ayat dari para mufasir berbagai generasi, yang itu semua dapat 

memberikan pertimbangan untuk mengetahui sejarah 

pembentukan makna ayat dari masa ke masa.  

Selain itu, metode penafsiran Rahman, Saeed, Sahiron 

dan Mustaqim tidak diperuntukkan bagi semua ayat, melainkan 

ayat-ayat yang berkaitan dengan isu-isu kontemporer yang secara 

substansi memiliki kesamaan dengan isu yang terdapat dalam Al-

Qur’an. Di sisi lain ada Ḥātim bin ‘Ārif al-Aunī yang 

merumuskan langkah-langkah penafsiran Al-Qur’an bagi 

seseorang yang ingin mampu menafsirkan Al-Quran. Dalam kitab 



   

294 

yang berjudul takwīn malakah al-tafsīr, Ḥātim mengatakan ada 

enam langkah agar seseorang memiliki kemampuan menafsirkan 

Al-Quran, sehingga ia terbebas dari taqlīd dan dapat 

menghasilkan pemahaman ayat dengan benar disertai argumen.48  

Enam langkah menurut al-Aunī dimulai dengan 

menguasai ilmu-ilmu yang dibutuhkan dalam menafsirkan Al-

Qur’an, memilih ayat yang akan ditafsirkan, memahami ayat 

murni dengan kemampuan yang dimiliki, mencari petunjuk 

makna kebahasaan, menafsirkan Al-Qur’an dengan sumber 

riwayat, yakni berupa Al-Qur’an, hadis, perkataan salaf (sahabat 

dan tabi’in) dan terakhir merujuk penafsiran para mufasir.49 

Al-Aunī memasukkan penafsiran yang ada pada kitab-

kitab tafsir sebagai bagian dari langkah-langkah penafsiran Al-

Qur’an, yakni pada langkah keempat dan keenam. Menurut al-

Aunī, langkah keempat dalam proses penafsiran Al-Quran adalah 

mengungkap petunjuk kebahasaan, dalam hal ini ada tujuh 

tahapan, yakni menentukan kosakata yang perlu ditelusuri makna 

kebahasaannya, berusaha mengungkap makna asli kosakata, 

menentukan makna yang sesuai dengan kosakata yang sedang 

dibahas, menelaah keseluruhan ayat yang menyebutkan kosakata 

tersebut untuk mengetahui kesesuaian makna pada ayat yang 

                                                           
48Syarīf Ḥātim bin ‘Ārif al-Aunī, Takwīn Malakah al-Tafsīr 

Khuṭuwāt ‘Ilmiah li Takwīn Żihniyah al-Mufassir, (Beirūt: Markaz, 

Namā’ li al-Buḥūṡ wa al-Dirāsāt, 2013), 8 
49Al-Aunī, Takwīn Malakah al-Tafsīr, 5. 



 

  295 

dikaji, dilanjutkan merujuk kamus kebahasaan untuk mengungkap 

kosakata gharīb, kosakata yang tergolong al-wujūh wa al-naẓā’ir, 

lalu menafsirkan ayat secara lengkap dengan mengacu makna 

bahasa dan terakhir merujuk kitab-kitab tafsir kebahasaan untuk 

menguatkan hasil penafsiran.50 

Penjelasan di atas menunjukkan kitab tafsir bercorak 

kebahasaan menjadi salah satu instrumen penting pada tahapan 

mencari makna bahasa dari kosakata yang sedang ditafsirkan. 

Dengan demikian kitab, tafsir tidak hanya dipandang sebagai 

sumber informasi makna ayat Al-Qur’an, tetapi lebih spesifik 

sebagai rujukan dalam aspek kebahasaan dari kosakata-kosakata 

Al-Qur’an.  

Jika mengacu dinamika penafsiran ayat-ayat relasi suami-

istri (penafsiran kata qawwām, ḥarṡun dan libās) dalam rentang 

abad 4-14 H, maka diketahui dinamika penafsiran para mufasir 

terhadap makna kosakata tertentu akan dapat memperkaya hasil 

ijtihad seorang penafsir, bahkan tidak menutup kemungkinan 

informasi kitab tafsir dapat menjadi koreksi atas pemaknaan 

kebahasaan yang berkembang tanpa argumen yang kuat. Ini 

menunjukkan penelusuran kitab tafsir kebahasaan merupakan 

bagian penting dalam langkah penafsiran keempat al-Aunī, karena 

membantu mengungkap makna kebahasaan dengan yang 

bersumber dari pendapat para mufasir.  

                                                           
50Al-Aunī, Takwīn Malakah al-Tafsīr, 124. 



   

296 

Selain pada langkah keempat, al-Aunī juga menggunakan 

kitab tafsir sebagai bagian penting dalam langkah penafsiran 

keenam, karena di langkah keenam seorang penafsir perlu 

merujuk berbagai kitab tafsir. Seseorang yang akan menafsirkan 

Al-Quran dapat memilih beberapa kitab tafsir yang memiliki 

keistimewaan, seperti memiliki penjelasan detail, komprehensif 

dan penjelasan terbaik atas ayat yang sedang dikaji. Pada langkah 

keenam ini juga penafsir penafsir Al-Qur’an perlu mengenal 

biografi para mufasir, pemikiran dan kedudukan kitab tafsirnya, 

guna menjadi acuan menyeleksi kitab tafsir.51 

Penggunaan kitab tafsir sebagai bagian dari langkah 

penafsiran yang ditawarkan al-Aunī menunjukkan 

kebermanfaatan dan fungsi kitab tafsir dalam proses penafsiran 

yang dilakukan penafsir kontemporer, sehingga kitab tafsir tidak 

seharusnya dipandang negatif, ketinggalan zaman dan menjadi 

hambatan mengungkap makna Al-Qur’an, seperti yang dikatakan 

Arkoun dan dikutip Millah bahwa kitab-kitab tafsir bagaikan 

endapan kerak bumi yang menutupi Al-Qur’an. Arkoun menilai 

sejarah tafsir adalah sejarah penggunaan Al-Qur’an sebagai 

dalih.52Arkoun juga menegaskan bahwa kitab-kitab tafsir klasik 

                                                           
51Al-Aunī, Takwīn Malakah al-Tafsīr, 118. 
52Ahmad Sihabul Millah, Semiotika Al-Qur’an Mohammad 

Arkoun, (Sleman: Lintang Books, 2022), 155. 



 

  297 

tidak mengetahui karakter analisis modern dan pembacaan 

kontemporer.53 

Betul bahwa tafsir klasik tidak mengetahui karakeristik 

analisis modern dan pembacaan kontemporer, karena karateristik 

tafsir masa klasik berbeda dengan karakteristik tafsir masa 

modern atau kontemporer. Bahkan banyak isu-isu modern 

(contohnya kesetaraan gender) yang belum dikenal pada masa 

tafsir klasik, sehingga isu tersebut tidak menjadi bagian dari 

pembahasan para mufasir. Oleh karena itu, tidak tepat jika menilai 

kualitas tafsir klasik dengan tolok ukur tafsir modern maupun 

kontemporer.  

Sejarah kitab tafsir juga menunjukkan bahwa tidak semua 

mufasir klasik menggunakan Al-Qur’an sebagai dalih pembenaran 

sikap mereka seperti perkataan Arkoun. Justru sebaliknya, 

terdapat dinamika penafsiran di masa klasik yang mempunyai 

signifikansi sampai pada saat ini, dibuktikan dengan adanya 

produk penafsiran klasik yang masih relevan dengan isu 

kontemporer, padahal isu tersebut tidak dikenal di antara mufasir 

klasik. 

Contohnya penafsiran Abū Ḥayyān atas kata al-rijāl 

sebagai kemampuan memberikan perlindungan dan bekerja 

dengan baik, bukan jenis kelamin (laki-laki). Penafsiran Abū 

                                                           
53Muhammad Arkoun, al-Fikr al-Islāmī Naqd wa Ijtihad, terj. 

Hāsyim Ṣāliḥ, (Beirūt: Dār al-Sāqī, 2012), 99. 



   

298 

Ḥayyān ini sangat sesuai dengan konteks kontemporer yang 

memiliki spirit keadilan dan kesetaraan dalam relasi suami-istri. 

Ini menunjukkan pentingnya menelusuri penafsiran para mufasir 

dari berbagai generasi untuk melihat dinamika penafsiran yang 

terjadi sebagai sarana memperkaya sumber penafsiran Al-Qur’an. 

Kembali lagi pada pembahasan langkah-langkah 

penafsiran yang dikenalkan oleh al-Aunī. Menurut al-Aunī, kitab 

tafsir yang dijadikan sebagai langkah terakhir diposisikan sebagai 

tolok ukur sebuah tafsir yang didapatkan penafsir. Hal ini karena 

sebagai seorang yang masih belajar menafsirkan Al-Qur’an 

penting untuk tidak berbeda dengan para mufasir. Penafsiran yang 

benar adalah yang sesuai dengan penafsiran para mufasir, 

demikian penjelasan al-Aunī.54 

Penulis menilai meskipun langkah-langkah penafsiran 

yang dirumuskan al-Aunī diperuntukkan bagi penafsir pemula, 

bukan berarti penafsir pemula tidak boleh memiliki penafsiran 

yang berbeda dengan para mufasir, sehingga  tidak tepat jika 

menjadikan penafsiran dalam kitab tafsir sebagai tolok ukur 

diterimanya sebuah tafsir yang dihasilkan penafsir pemula, karena 

hal tersebut dapat sesuai dengan semangat ijtihad dan dapat 

berujung pada taqlīd. 

Hakikatnya tujuan utama langkah-langkah penafsiran 

adalah menuntun seorang penafsir melakukan ijtihad berupa 

                                                           
54Al-Aunī, Takwīn Malakah al-Tafsīr, 119. 



 

  299 

menghasilkan penafsiran secara benar dan menghasilkan 

pemahaman ayat yang relevan dengan kebutuhan zamannya. Jika 

hasil penafsiran harus mengikuti penafsiran yang telah ada dalam 

kitab tafsir, maka sulit mewujudkan penafsiran baru yang terbebas 

dari repetisi dan taqlīd, sehingga pembaharuan dalam tafsir pun 

sulit diwujudkan.  

Oleh karena itu, pemanfaatan dinamika penafsiran 

sebagai bagian dari tahapan penafsiran Al-Qur’an, perlu disertai 

tujuan yang tepat, yakni bukan sebagai tolok ukur penilaian 

produk tafsir yang dihasilkan, melainkan sebagai rujukan yang 

dibutuhkan dalam proses penafsiran. Dinamika penafsiran yang 

tidak hanya dapat memperkaya penafsiran suatu ayat, tetapi juga 

memperkaya data sejarah, bentuk perubahan penafsiran di antara 

para mufasir, serta informasi lain yang dibutuhkan dalam proses 

mengungkapkan makna Al-Qur’an di masa kontemporer. Hal ini 

didasarkan pada fungsi penting sejarah (termasuk sejarah 

dinamika penafsiran) sebagai suatu alat analisis.55 

Pelibatan kitab tafsir dalam proses menafsirkan Al-

Qur’an tentu tidak hanya pada usaha mengungkap makna 

kebahasaan saja, tetapi pada tiap tahapan, yakni ketika merujuk 

riwayat, menelusuri sumber kebahasaan dan penggunaan 

pemikiran penafsir, karena seperti yang telah terlihat pada bab 

sebelumnya, kitab tafsir memuat berbagai informasi, tidak hanya 

                                                           
55Nasihun Amin, Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam, 6. 



   

300 

berupa hasil ijtihad dari mufasir, tetapi juga riwayat yang 

berkaitan dengan ayat yang sedang ditafsirkan, baik asbāb nuzūl, 

hadis Nabi, riwayat sahabat dan tabi’in. Semua informasi tersebut 

dapat menjadi pertimbangan dalam merumuskan suatu tafsir yang 

relevan dengan kondisi saat ini.  

Penting bagi seorang penafsir kontemporer untuk 

menjadikan dinamika penafsiran yang terkandung dalam kitab-

kitab tafsir sebagai bagian yang menyatu dalam tahapan dan 

langkah-langkah pada proses menafsirkan Al-Qur’an. Mengingat 

kitab-kitab tafsir tersebut dapat berfungsi sebagai data pendukung, 

pembanding dan dapat memperkaya analisis. Penafsir 

kontemporer juga tetap bisa memperkaya proses penafsiran 

dengan menggunakan metode dan pendekatan modern-

kontemporer dari berbagai disiplin ilmu lain.  

Dengan demikian, diharapkan penafsir mampu 

menghasilkan produk penafsiran yang relevan dengan kondisi saat 

ini, karena telah melewati proses perbandingan kondisi sejarah 

pemikiran dan konteks yang terekam dalam kitab tafsir. Selain itu, 

penafsiran yang dihasilkan juga memiliki landasan yang kuat baik 

dari sisi sejarah periwayatan maupun pemikiran tafsir (turāṡ). 

Esposito seperti yang dikutip Musahadi mengatakan 

kebutuhan mendesak pemikir kontemporer saat ini untuk 

menghasilkan hukum Islam komprehensif dan berkembang secara 

konsisten adalah merumuskan suatu metodologi yang sistematis 



 

  301 

dan memiliki akar Islami yang kukuh.56 Penulis memahami dalam 

konteks pengembangan tafsir kontemporer seperti yang dimaksud 

Esposito dapat diusahakan melalui penguasaan produk penafsiran 

Al-Qur’an yang telah dituliskan para mufasir dari berbagai 

generasi dalam kitab-kitab yang tidak hanya sebagai rujukan, 

tetapi juga sebagai alat analisis. 

 

C. Gagasan Tafsir Historis-Kritis  

Bagian ini menggambarkan dinamika penafsiran ayat 

relasi suami-istri abad 4-14 H sebagai inspirasi konstruksi tafsir 

historis-kritis. Penulis akan terlebih dahulu menjelaskan maksud 

frase tafsir historis-kritis. Makna tafsir yang dimaksud di sini 

menunjuk pada dua makna, yakni aktivitas mengungkap makna 

Al-Qur’an dan produk makna ayat Al-Qur’an. Frase historis-kritis 

penulis temukan dalam tradisi katolik yang berkaitan dengan 

metode mengkaji makna teks-teks kuno termasuk Al-Kitab. 

Dalam tradisi katolik frase historis-kritis merupakan sebuah 

metode analisis teks yang disebut metode historis-kritis. 57 

Prinsip dasar metode historis berusaha menerangkan 

proses sejarah yang memunculkan teks Bibel dalam jangka waktu 

lama dan kompleks.  Metode kritis adalah kerja ilmiah untuk 

                                                           
56Musahadi HAM, Continuity and Change Reformasi Hukum 

Islam: Belajar pada Pemikiran Muhammad Iqbal dan Fazlur Rahman, 

(Semarang: Walisongo Press, 2009), 3. 
57https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html,dia

kses 22 Oktober 2024. 

https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html


   

302 

mencapai hasil seobjektif mungkin melalui kritik tekstual dan 

redaksi, guna menghasilkan makna teks-teks Alkitab bagi 

masyarakat modern. Sebagai sebuah metode analitis, metode 

historis-kritis berusaha mempelajari Alkitab sebagaimana teks 

kuno pada umumnya, yakni memahami teks yang ada sebagai 

ungkapan wacana manusiawi, sehingga memungkinkan penafsir 

memperoleh pemahaman yang lebih baik berkaitan dengan 

maksud pewahyuan ilahi.58 

Dalam tradisi hermeneutika Alkitab, metode historis-

kritis termasuk kategori hermeneutika masa kini yang muncul di 

era reformasi sampai saat ini. Metode historis-kritis berkomitmen 

pada pencerahan sehingga memiliki prinsip kritik, analogi dan 

korelasi. Maksud prinsip kritik adalah penilaian terhadap masa 

lalu tidak dapat dengan mudah diklasifikasikan sebagai benar atau 

salah, tetapi masa lalu harus dilihat sebagai bentuk probabilitas 

yang lebih besar atau lebih kecil dan harus terbuka untuk 

direvisi.59 

Di sisi lain prinsip analogi mengharuskan pembaca saat 

ini untuk melanjutkan asumsi bahwa peristiwa yang terjadi di 

masa lalu adalah sejalan dengan pengalaman saat ini. Prinsip 

analogi mengacu pada homogenitas dari semua peristiwa sejarah. 

                                                           
58https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html,dia

kses 22 Oktober 2024. 
59Yohanes Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: 

Prinsip Penafsiran Alkitab dari Masa ke Masa,” Mitra Sriwijaya: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol. 1, No. 1 (2020): 50. 

https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html


 

  303 

Adapun prinsip korelasi melihat hubungan masa lalu dan masa 

kini sehingga mengharuskan pembaca saat ini memandang 

peristiwa sejarah berkorelasi dengan peristiwa lainnya dalam 

bagian/seri yang sama.60 

Prinsip korelasi mengajarkan bahwa ada kesinambungan 

integral dalam sejarah, sehingga segala sesuatu yang terjadi harus 

dianggap tetap ada (imanen) dalam hubungan sebab akibat yang 

sangat kompleks. Sekalipun ada peristiwa yang berbeda-beda, 

namun peristiwa-peristiwa tersebut memiliki urutan yang sama 

dan dapat dijelaskan sebagai sesuatu yang tetap ada dalam 

sejarah.61 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa metode historis-

kritis mengajak pembaca untuk tidak terburu-buru meninggalkan 

sejarah, tetapi bersikap kritis dalam rangka menghadirkan makna 

baru sesuai dengan kebutuhan modern. Penjelasan di atas juga 

menunjukkan bahwa peristiwa masa lalu dan saat ini memiliki 

keterkaitan, sehingga perlu mengungkap hubungan antar peristiwa 

yang terjadi.  

Penulis mengadopsi istilah historis-kritis sebagai sifat dari 

kata tafsir. Definisi frase tafsir histori-kritis yang dimaksud 

penulis dalam tulisan ini ada dua. Pertama, aktivitas penafsiran 

dengan memanfaatkan data sejarah penafsiran para mufasir 

                                                           
60Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: 50. 
61Verdianto, “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: 51. 



   

304 

terdahulu dan menyikapinya secara objektif sesuai dengan spirit 

menghadirkan penafsiran yang relevan dengan kondisi saat ini. 

Adapun makna kedua dari tafsir histori-kritis adalah produk 

penafsiran yang dihasilkan dari aktivitas tafsir historis-kritis. 

Pada bagian ini akan penulis jelaskan paradigma, prinsip 

dan metode tafsir histori-kritis. Berdasarkan kajian penulis atas 

kitab-kitab tafsir yang dijadikan referensi dalam mengungkap 

dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri, penulis melihat bahwa 

eksistensi penafsiran para mufasir yang terdapat di dalam kitab 

tafsir mereka tidak bisa diabaikan begitu saja, karena banyak hal 

menarik yang dapat menginspirasi para pengkaji Al-Qur’an dalam 

rangka menghasilkan penafsiran yang sesuai dengan kondisi saat 

ini. 

Sebenarnya tafsir historis-kritis mempunyai tujuan yang 

sama dengan penafsiran kontekstual yang digagas para pemikir 

Al-Qur’an kontemporer seperti Fazlur Rahman, Abdullah Saeed, 

Abdul Mustaqim dan Sahiron Syasumsuddin, yakni sebagai upaya 

menghadirkan makna Al-Qur’an yang relevan dan solutif bagi 

problematika yang dihadapi masyarakat kontemporer. Hanya saja 

penulis mencoba memanfaatkan kitab tafsir sebagai salah satu 

pertimbangan dalam merumuskan sebuah penafsiran suatu ayat.  

Ada empat paradigma yang harus dipahami dalam 

mengimpelementasikan tafsir historis-kritis. Pertama, Al-Qur’an 



 

  305 

merupakan kitab hidayah (hudan li al-nās).62 Oleh karena itu, 

aktivitas penafsiran harus mampu mengungkap petunjuk Al-

Qur’an secara riil sehingga mampu memberikan dampak positif 

bagi kehidupan masyarakat saat ini, baik berupa solusi atas 

problem yang dihadapi maupun mengantarkan manusia mencapai 

kebahagiaan di dunia dan di akhirat, termasuk kebahagiaan dalam 

urusan agama. Ini merupakan tujuan utama aktivitas penafsiran.63 

Paradigma ini juga menuntut penafsir Al-Qur’an untuk bisa 

mengkontekstualisasikan makna Al-Qur’an yang berkaitan 

dengan kisah atau tokoh masa lalu yang sudah ditemukan pada 

saat ini.  

Kedua, ijtihad para mufasir terdahulu perlu dipahami 

sebagai data historis berupa sejarah pemikiran yang tidak dapat 

diabaikan begitu saja. Artinya data penafsiran difungsikan sebagai 

pertimbangan dalam proses menafsirkan Al-Qur’an. Meskipun 

demikian, bukan berarti penafsiran para mufasir tersebut menjadi 

penentu arah penafsiran, karena sebagai sebuah ijtihad tentu 

penafsiran para mufasir tersebut terbuka untuk dikritisi.   

Oleh karena itu, seorang penafsir perlu memahami 

dinamika penafsiran di antara para mufasir terhadap ayat yang 

                                                           
هْرَ  62 شَهْرُ رَمَضانَ الَّذِي أنُْزلَِ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدىً للِنَّ اسِ وَبَ يِّناتٍ مِنَ الْهدُى وَ الْفُرْقانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّ

ةٌ مِنْ أيََّامٍ أُخَرَ يرُيِدُ اللَّهُ بِكُمُ الْ  ةَ يُسْرَ وَلا يرُيِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلتُِكْمِلُوا الْ فَ لْيَصُمْهُ وَمَنْ كانَ مَريِضاً أَوْ عَلى سَفَرٍ فَعِدَّ عِدَّ
رُوا اللَّهَ عَلى ما هَداكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ )وَلتُِكَ  (185البقرة: ب ِّ  

63Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Manār, juz 1, (Kairo: al-

Hai’ah al-Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990), 17. 



   

306 

sedang dibahas, beserta faktor dan konteks yang melatarbelakangi 

munculnya penafsiran mufasir tersebut, guna melihat sejauh mana 

relevansi penafsiran para mufasir dengan tujuan penafsiran yang 

dilakukan penafsir kontemporer. 

Ketiga, tafsir merupakan suatu aktivitas mengungkap 

makna Al-Qur’an yang tidak akan berhenti. Seperti yang 

diketahui kemunculan teks Al-Qur’an telah melahirkan wacana 

pemikiran yang tak akan berhenti, sehingga membentuk suatu 

peradaban besar.64 Oleh karena itu, seorang penafsir kontemporer 

dituntut untuk terus memproduksi tafsir baru yang sesuai dengan 

tuntutan masa. Di sinilah penekanan pentingnya perhatian pada 

aspek historis masa lalu dan masa sekarang ketika seorang 

penafsir hidup. 

Paradigma ini mengacu pada teori hermeneutika 

dekonstruksi Derrida yang mencoba membongkar pandangan 

tentang pusat, pondasi, prinsip, dan dominasi. Strategi pembalikan 

ini hanya bersifat sementara dan tidak permanen. Sehingga bisa 

dilanjutkan tanpa batas. Penunggalan dibongkar dengan 

memunculkan kembali dimensi metaforis dan figuratif dari bahasa 

dan membiarkan bahasa pada karakternya semula, yaitu bersifat 

                                                           
64MK. Ridwan, “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisistem 

Penafsiran dalam Wacana Qur’anic Studies,” Jurnal Theologia, Vol. 28, 

No. 1(2017): 56. 



 

  307 

polisemi, ambigu, dan serba paradok. Dengan demikian tidak 

dapat mengklaim sebagai kebenaran.65 

Selain itu, paradigma ini mengacu pada karakteristik 

pemikiran Islam yang tidak monolistik dan tidak berhenti, seperti 

yang telah disebutkan sebelumnya. Gerakan tafsir yang tidak 

terputus akan memungkinkan bertemunya horizon masa lalu 

dengan horizon masa kini yang akan melahirkan dialog intensif 

antar teks, penafsiran dan audiens, yang pada akhirnya dapat 

memunculkan produk penafsiran yang lebih bermakna, fungsional 

bagi kehidupan masyarakat dan solutif bagi problem yang tengah 

dihadapi setiap masyarakat pada masanya.66 

Tidak saja mengandaikan tiadanya makna asli dari sebuah 

teks, tetapi juga ketidakmungkinan keutuhan makna sebuah teks. 

Dalam hal ini juga kegiatan interpretasi tidak lagi memiliki 

pondasi dan menunda setiap upaya konstruksi makna yang 

koheren. Sebuah teks dapat diinterpretasi sampai tak terhingga.67 

Dengan demikian, aktivitas tafsir bagaikan roda yang 

akan terus berputar silih berganti sesuai dengan kebutuhan tiap 

                                                           
65Heri Santoso “Metode Dekonstruksi Jacques Derrida: Kritik 

atas Metafisika dan Epistemologi Modern” dalam Listiyono Santoso, 

Abd. Qodir Shaleh (ed.), Epistemologi Kiri, (Yogyakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2010), 253. 
66Musahadi HAM, Evolusi Konsep Sunnah (Implikasinya pada 

Perkembangan Hukum Islam), (Semarang: CV. Aneka Ilmu, 2000), 167. 
67F. Budi Hardiman, Seni Memahami: Hermeneutik dari 

Schleiermacher sampai Derrida, (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 283-

284. 



   

308 

zamannya. Tidak hanya itu, paradigma tafsir historis-kritis 

mengasumsikan adanya kemungkinan suatu tafsir di masa klasik 

dapat dipakai kembali di masa kontemporer jika ternyata memiliki 

relevansi dan signifikansi dalam mewujudkan tujuan utama Al-

Qur’an bagi kehidupan manusia. Sebaliknya penafsiran 

kontemporer bisa saja kehilangan momentumnya jika tidak 

memberikan signifikansi dalam menghadirkan tujuan utama Al-

Qur’an bagi manusia sebagaimana disebutkan pada paradigma 

pertama.  

Keempat, kemaslahatan sebagai landasan nalar kritis. 

Tafsir historis-kritis tidak hanya memfungsikan data historis 

berupa penafsiran para mufasir dan informasi lain di dalam kitab 

tafsir, tetapi juga berkomitmen menghasilkan penafsiran secara 

objektif melalui ijtihad untuk menemukan penafsiran baru yang 

relevan dan solutif bagi kehidupan kontemporer. Oleh karena itu, 

nalar kritis seorang penafsir sangat dibutuhkan, dalam rangka 

memastikan ijtihad mengungkap makna Al-Qur’an dapat berjalan 

dengan baik, maka diperlukan landasan sebagai acuan dan 

orientasi berpikir seorang mufasir.  

Landasan nalar kritis tersebut adalah kemaslahatan 

(maṣlaḥah). Hal ini dikarenakan kemaslahatan adalah tujuan 

utama syariat agama. Menurut al-Ghazālī kemaslahatan adalah 

mendatangkan kemanfaatan untuk manusia dan menjauhkan 

bahaya dari manusia. Itu merupakan tujuan syariat agama bagi 

manusia. Tujuan syariat atau maqāṣid al-syarī‘ah terdiri dari lima 



 

  309 

bagian, yakni menjaga agama, nyawa, akal, keturunan dan harta. 

Semua bentuk penjagaan terhadap lima hal tersebut merupakan 

maṣlaḥah, dan setiap hal yang menjadikan hilangnya lima hal 

tersebut merupakan kerusakan (mafsadah), dengan menolak 

mafsadah berarti telah mewujudkan kemasahatan.68 

Perhatian terhadap kemaslahatan juga bagian dari 

tanggung jawab etis yang tidak bisa dipisahkan dari aktivitas 

penggunaan ilmu yang meliputi perhatian pada kodrat/jatidiri 

manusia, martabat manusia, keseimbangan ekosistem, 

kepentingan umum, universal dan kepentingan generasi akan 

datang.69 Ini semua merupakan bagian maṣlaḥah yang menjadi 

pertimbangan penting nalar kritis dalam implementasi tafsir 

historis-kritis. 

Demikian penjelasan mengenai empat paradigma tafsir 

historis-kritis, yakni Al-Quran sebagai kitab petunjuk, ijtihad 

mufasir terdahulu sebagai data historis yang dapat menjadi 

pertimbangan, aktivitas tafsir sebagai gerakan yang tak kenal 

henti dan maṣlaḥah sebagai landasan nalar kritis. Keempat hal ini 

perlu menjadi kesadaran dan cara pandang penafsir agar berhasil 

menerapkan tafsir historis-kritis. Selain memahami empat 

paradigma tersebut, seorang penafsir juga perlu memahami 

                                                           
68Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Ghazālī, al-

Mustaṣfā, (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993), 174. 
69Mokh. Sya’roni, “Etika Keilmuan: Sebuah Kajian Filsafat 

Ilmu,” Jurnal Teologia, Vol. No. 1 (2014): 265. 

https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346


   

310 

prinsip-prinsip tafsir historis-kritis Maksud dari prinsip di sini 

adalah pedoman mendasar dalam menghasilkan tafsir historis-

kritis. 

Ada empat prinsip yang menurut penulis perlu menjadi 

pedoman dalam menerapkan tafsir historis-kritis. Pertama adalah 

membekali diri dengan ilmu yang dibutuhkan dalam menafsirkan 

Al-Qur’an. Ilmu yang dibutuhkan tersebut dapat diklasifikasikan 

menjadi tiga, yakni ilmu-ilmu yang disebutkan para ulama sebagai 

syarat mufasir, ilmu biografi dan sejarah sosio-historis para 

mufasir dan pendekatan ilmu-ilmu modern yang dibutuhkan. 

Mengenai ilmu yang disebutkan para ulama sebagai 

syarat seorang mufasir terdiri dari lima belas ilmu, yaitu ilmu 

bahasa, naḥwu, ṣaraf, isytiqāq, ilmu balāghah, ilmu qirā’āt, ilmu 

uṣūl al-dīn, uṣūl fiqih, hadis-hadis yang menjelaskan penafsiran 

ayat, nāsikh wa mansūkh, asbāb al-nuzūl, ilmu tentang kisah-

kisah, ilmu mauhibah dan pengetahuan tentang ilmu-ilmu 

modern.70  

Pengetahuan kedua yang harus dikuasai adalah ilmu 

biografi. Melalui ilmu biografi, penafsir dapat memahami 

pemikiran mufasir beserta latar belakang dan kondisi sosio-

historisnya. Hal ini untuk memastikan keberhasilan penafsir 

dalam menggunakan kitab tafsir sebagai pertimbangan penafsiran 

                                                           
70Nūr al-Dīn ‘Itr,’Ulūm Al-Quran al-Karīm, (Damaskus: 

Maṭba‘ah al-Ṣabāḥ, 1993), 87-88. 



 

  311 

dan pondasi dalam melakukan kontekstualisasi makna suatu ayat 

yang sedang dikaji. 

Adapun pengetahuan ketiga yang berkaitan dengan 

pendekatan modern untuk memahami teks, terdiri dari 

hermeneutika, semantik, semiotika dan pendekatan lainnya yang 

relevan, baik dari pendekatan sosial, humaniora dan sains. 

Pengetahuan terhadap pendekatan-pendekatan modern tersebut 

merupakan alternatif untuk mengungkap makna Al-Qur’an, jika 

dibutuhkan maka penafsir pun harus menguasai ilmu tersebut. 

Prinsip kedua adalah mengamalkan adab seorang mufasir, 

baik yang berkaitan dengan kepribadian maupun etika dalam 

menggunakan sumber penafsiran berupa ijtihad/bi al-ra’yi, 

mengingat tafsir historis-kritis sangat erat dengan nuansa 

pemikiran penafsirnya. Adab yang berkaitan dengan kepribadian 

terdiri dari mempunyai i’tikad lurus dan benar serta menaati 

ketentuan agama, ikhas, mengacu pada riwayat yang diterima dan 

menjauhi bid’ah.71 

Adapun adab terkait dengan penggunaan sumber 

pemikiran/bi al-ra’yi adalah menjauhi lima sikap, yakni memaksa 

menafsirkan tanpa memenuhi syarat-syaratnya, memaksakan 

penafsiran pada ayat-ayat yang hanya diketahui Allah, 

menafsirkan dengan mengacu hawa nafsu dan keuntungan 

                                                           
71Mannā‘ al-Qaṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān, (Kairo: 

Maktabah Wahbah, t.t.), 321-322. 



   

312 

pribadi, menjadikan penafsiran untuk mendukung mazhab yang 

keliru, meyakini tafsirnya sebagai satu-satunya yang 

benar/menganggap penafsiran lain keliru.72 

Prinsip ketiga adalah menjaga tradisi lama yang masih 

relevan, dan mengadopsi hal baru yang lebih baik dan 

menciptakan sesuatu yang lebih baik dan lebih bermanfaat (al-

muḥāfaẓah ‘alā al-qadīm al-ṣāliḥ, wa akhżu bi al-jadīd al-aṣlaḥ, 

wa al-ījād bi al-aṣlaḥ al-anfa‘). Prinsip ini penulis kutip dari salah 

satu prinsip ma’nā-cum-maghzā Sahiron. Artinya dalam proses 

menafsirkan Al-Qur’an seorang penafsir melestarikan penafsiran 

para mufasir terdahulu yang masih relevan dengan kondisi saat 

ini. Jika penafsiran para mufasir terdahulu tidak relevan lagi, 

penafsir mengambil produk baru yang lebih baik, dan dilanjutkan 

dengan menghasilkan penafsiran yang lebih baik dan lebih 

memberikan manfaat guna mencapai kemaslahatan bagi manusia 

dan alam.73  

Prinsip ini menuntun penafsir melakukan dua hal, yakni 

memanfaatkan warisan kitab tafsir secara bijak dan tidak takut 

berijtihad menghasilkan penafsiran baru demi kemaslahatan 

makhluk. Dua hal tersebut merupakan kekhasan dari tafsir 

historis-kritis. Kata historis mengandung pesan al-muḥāfaẓah ‘alā 

                                                           
72Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an, 

(Bandung: Pustaka Setia, 2004), 97-98. 
73Sahiron, Pendekatan Ma’nā-Cum-Maghzā, 24. 



 

  313 

al-qadīm al-ṣāliḥ, sedangkan kata kritis mengarah pada wa akhżu 

bi al-jadīd al-aṣlaḥ, wa al-ījād bi al-aṣlaḥ al-anfa‘.  

Prinsip keempat adalah keterbukaan, prinsip ini penulis 

adopsi dari salah satu prinsip metode tafsir maqashidi Abdul 

Mustaqim. Maksud dari prinsip terbuka ini adalah seorang 

penafsir mampu menerima kritik, tidak mengklaim temuannya 

sebagai satu-satunya yang benar.74 Tidak berhenti di situ, prinsip 

keterbukaan mengajak seorang penafsir yang menerapkan tafsir 

historis-kritis harus mampu menghasilkan penafsiran baru dan 

tidak merasa puas dengan penafsiran yang telah dijelaskan para 

mufasir terdahulu, atau tidak segan-segan merevisi penafsirannya 

sendiri jika ternyata di masa tertentu sudah tidak relevan lagi. 

Prinsip ini sejalan dengan paradigma tafsir historis-kritis yang 

menjelaskan tafsir sebagai aktivitas yang berputar terus menerus 

untuk menghadirkan makna baru yang sesuai dengan tuntutan 

zaman. 

Setelah menjelaskan paradigma dan prinsip tafsir historis-

kritis, berikut ini penulis jelaskan langkah-langkah metode 

penafsirannya. Ada lima langkah metodis dalam implementasi 

tafsir historis-kritis, yaitu mengenali identitas ayat yang dikaji, 

menelusuri kesejarahan ayat pada masa turunnya Al-Qur’an, 

mengkaji dinamika makna ayat yang sedang diteliti dalam kitab 

tafsir terdahulu beserta konteks yang membentuk makna tersebut, 

                                                           
74Mustaqim, Argumen Keniscayaan tafsir Maqashidi, 41. 



   

314 

menganalisa kondisi sosio-historis pada masa kontemporer dan 

terakhir merumuskan penafsiran yang relevan dengan saat ini. 

Pada langkah pertama, penafsir perlu mengenali identitas 

ayat yang dikaji, mulai dari tema yang dikandung ayat, status 

makkiyah dan madaniyyahnya, karakeristik ayat seperti status 

nāsikh dan mansūkh, muḥkam dan mutasyābih, ‘ām dan khāṣ, 

kategori ayat  perintah, larangan, kisah dan lainnya, munāsabah, 

dan mengetahui ayat-ayat lain yang berkaitan dengan ayat yang 

dikaji, termasuk juga mengetahui makna kosakata kunci, dan 

makna global dari ayat yang dikaji. 

Setelah itu, dilanjutkan langkah kedua berupa menelusuri 

kesejarahan ayat pada masa turunnya Al-Qur’an. Pada tahapan ini 

penafsir memahami aspek kesejarahan ayat, baik itu asbāb nuzūl, 

maupun konteks historis yang mengitari masyarakat pada masa 

itu. Ini bertujuan untuk mengungkap keterkaitan kandungan ayat 

dengan situasi yang ada pada masa turunnya ayat tersebut. Pada 

tahapan ini penafsir merumuskan makna ayat dengan konteks 

historis turunnya ayat serta kondisi sosio-historis saat ayat 

tersebut diturunkan. 

Selanjutnya penafsir menempuh langkah ketiga, yaitu 

mengungkap dinamika makna ayat pada masa lalu beserta konteks 

yang membentuk makna tersebut. Hal ini ditempuh melalui kajian 

kitab-kitab tafsir yang menjelaskan ayat yang sedang dibahas. 

Pada langkah ketiga ini penafsir membandingkan penafsiran para 



 

  315 

mufasir atas ayat yang dikaji. Hal ini dilakukan untuk melihat 

sejauh mana dinamika yang ada di kalangan mufasir. 

Selain itu, penafsir juga berusaha mendeteksi apakah ada 

perubahan makna ayat saat diturunkan dengan pemahaman para 

mufasir. Tahapan ini penting untuk melihat sejauh mana 

signifikansi informasi yang terkandung kitab tafsir membantu 

proses merumuskan penafsiran baru yang sesuai dengan tuntutan 

masa sekarang.  

Langkah keempat adalah menganalisa kondisi sosio-

historis pada masa kontemporer. Hal ini dalam rangka mengetahui 

kesesuaian dan perbedaan konteks historis masa kontemporer 

dengan konteks historis saat turunnya ayat. Pada tahapan ini 

penafsir menyajikan hasil identifikasi kondisi sosio-historis yang 

ada pada masa kontemporer.   

Langkah kelima merupakan langkah terkahir, yakni 

merumuskan penafsiran yang relevan dengan masa kontemporer. 

Pada tahapan ini penafsir merumuskan penafsiran yang sesuai 

dengan kondisi saat ini. Penafsiran yang dirumuskan bisa 

mengacu pada penafsiran para mufasir terdahulu, selama masih 

ada kesamaan konteks historis, dan penafsiran tersebut masih 

relevan. 

Jika tidak dapat menggunakan penafsiran para mufasir 

terdahulu, maka penafsir harus menghasilkan tafsir baru yang 

sesuai dengan kondisi saat ini. Pada tahapan ini seorang penafsir 



   

316 

dapat menggunakan pendekatan kontemporer guna menghasilkan 

makna yang sesuai dengan tujuan tafsir historis-kritis, yaitu 

menghadirkan petunjuk Al-Quran guna menjawab solusi dan 

mewujudkan kemasalahatan masyarakat saat ini. Dengan 

demikian tahapan implementasi tafsir historis-kritis telah selesai.   

Berdasarkan pemaparan yang telah disampaikan pada bab 

V ini, diketahui ada tiga urgensi dinamika tafsir ayat relasi suami-

istri abad 4 sampai 14 H terhadap pengembangan metodologi 

penafsiran kontemporer. Pertama, dinamika penafsiran sebagai 

data historis yang menggambarkan ragam penafsiran, beserta 

konteks historis para mufasirnya. Kedua, dinamika penafsiran 

berfungsi sebagai komplemen langkah-langkah penafsiran untuk 

menghasilkan penafsiran yang sesuai dengan konteks masyarakat 

kontemporer. Ketiga, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

menjadi inspirasi lahirnya tafsir historis-kritis, mencakup 

paradigma, prinsip dan langkah-langkah metode tafsir historis-

kritis.  

 

 

 

 

 

 

 



 

  317 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan 

terhadap penafsiran ayat relasi suami-istri dalam kitab tafsir abad 

4 sampai 14 H, dapat disimpulkan bahwa:  

Pertama, dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri 

mencakup tiga aspek, yaitu perubahan penafsiran, interaksi antar 

mufasir dan kecenderungan penafsiran para mufasir. Pada ayat 

relasi suami sebagai qawwām bagi istri (Q.S. al-Nisā’: 34) 

terdapat enam bentuk perubahan penafsiran, yaitu peran suami, 

peran  dan otoritas suami, otoritas suami, relasi suami-istri 

egaliter, relasi suami-istri terbuka, serta otoritas dan superioritas 

suami atas istri. Perubahan ini termasuk kategori perubahan total 

dengan nilai makna disfemia yang menggambarkan empat pola 

relasi suami-istri, yaitu owner-property, head-complement, 

senior-junior partner dan equal partner. 

Pada ayat relasi istri sebagai ḥarṡun bagi suami (Q.S. al-

Baqarah: 223) terdapat tiga bentuk perubahan penafsiran berupa 

peran istri mengandung anak, etika hubungan seksual suami-istri 

dan motivasi hubungan seksual suami-istri. Perubahan ini 

termasuk  kategori generalisasi dengan nilai makna eufemia yang 

menunjukkan adanya pola relasi suami-istri equal partner. 



   

318 

Adapun pada ayat relasi suami-istri sebagai libās bagi 

pasangannya (Q.S. al-Baqarah: 187) terdapat tiga perubahan 

penafsiran berupa makna fisik dan psikis, makna fisik dan makna 

psikis saja. Perubahan penafsiran ini adalah bentuk perubahan 

spesialisasi dengan nilai makna eufemia yang menunjukkan 

adanya pola relasi suami-istri equal partner dan romantic 

relationship. 

Interaksi antar mufasir terlihat dari adanya mufasir yang 

menjadi rujukan para mufasir lainnya, yaitu al-Ṭabarī, al-

Zamakhsyarī dan al-Nasafī, serta adanya penafsiran para mufasir 

yang saling merespon, yaitu Ibnu ‘Āsyūr merespon Abū Ḥayyān 

terkait makna al-rijāl. Adapun kecenderungan penafsiran dapat 

dilihat pada penafsiran kata qawwām yang paling sesuai dengan 

prinsip gender equality berupa relasi suami-istri terbuka 

diungkapkan Abū Ḥayyān (abad 8 H). Penafsiran kata qawwām 

yang paling tidak sesuai dengan prinsip gender equality adalah 

penafsiran yang mengandung makna otoritas disertai superioritas 

suami atas istri seperti yang diungkapkan Ibnu Kaṡīr (abad 8 H) 

dan al-Syinqiṭī (abad 14 H).  

Penafsiran kata ḥarṡun yang paling sesuai dengan prinsip 

gender equality adalah motivasi hubungan seksual suami-istri 

seperti yang dipelopori al-Nasafī (abad 8 H). Penafsiran kata libās 

yang paling tinggi adalah makna relasi romantic relationship yang 

dipelopori al-Zamakhsyarī (abad 6 H). 



 

  319 

Kedua, Dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri dalam 

kitab tafsir abad 4-14 H dipengaruhi faktor internal (Al-Qur’an) 

dan eksternal (mufasir). Dinamika penafsiran ayat relasi suami 

sebagai qawwām bagi istri dipengaruhi pokok pembahasan ayat, 

sumber penafsiran, kecenderungan pemikiran dan konteks sosio-

historis. Dinamika penafsiran ayat relasi istri sebagai ḥarṡun 

dipengaruhi susunan ayat dalam mushaf dan sumber penafsiran. 

Sedangkan dinamika penafsiran ayat relasi suami-istri sebagai 

libās bagi pasangannya dipengaruhi oleh makna hakikat dan 

majaz, pokok pembahasan ayat, sumber penafsiran, sikap 

terhadap riwayat dan kecenderungan pemikiran. 

Terakhir, ada tiga urgensi dinamika penafsiran ayat relasi 

suami-istri dalam pengembangan metodologi tafsir kontemporer. 

Pertama, dinamika penafsiran sebagai sebuah data historis yang 

menunjukkan adanya keragaman tafsir dan faktor yang 

mempengaruhi penafsiran. Kedua, dinamika penafsiran ayat dapat 

dijadikan komplemen pada langkah-langkah penafsiran sebagai 

pertimbangan menghasilkan penafsiran yang relevan dengan 

kondisi saat ini. Ketiga, dinamika penafsiran menjadi basis 

kontruksi tafsir historis-kritis yang mencakup paradigma, prinsip 

dan tahapan metode penafsiran. 

 

B. Saran 

Penelitian ini merupakan studi pemikiran para mufasir 

dengan berfokus pada upaya memahami dinamika penafsiran di 



   

320 

antara mufasir beserta faktor yang melatarbelakangi adanya 

dinamika penafsiran serta urgensinya dalam pengembangan 

metode penafsiran di era kontemporer. Penelitian seperti ini masih 

jarang dilakukan. hal ini tampaknya disebabkan adanya asumsi 

penafsiran yang ada dalam kitab-kitab tafsir, khususnya tafsir 

masa klasik bersifat repetitif, penuh dengan nuansa ideologis dan 

pembenaran pendapat mufasirnya. 

Hasil penelitian penulis menunjukkan penafsiran ayat 

relasi suami-istri pada abad 4-14 H sangat dinamis. Ini 

mengoreksi temuan sebagian peneliti yang menilai penafsiran 

relasi suami-istri tunggal dan bernuansa patriarki. Penelitian ini 

juga menunjukkan adanya banyak faktor yang membentuk 

dinamika penafsiran. Dinamika penafsiran yang ditemukan juga 

menjadi gagasan konstruksi tafsir historis-kritis sebagai sebuah 

alternatif penafsiran kontekstual.  

Oleh karena itu, ada dua hal yang perlu menjadi 

rekomendasi dari hasil penelitian ini. Pertama, diperlukan banyak 

penelitian tafsir yang mengungkap dinamika penafsiran dalam 

kitab-kitab tafsir, dalam rangka memahami sejarah pemikiran 

tafsir, yang akan memberikan dampak positif berupa landasan 

historis dan pertimbangan dalam kontekstualisasi penafsiran Al-

Qur’an, mengingat suatu pembaharuan termasuk kontekstualisasi 

penafsiran harus didasari dengan pengetahuan tradisi turats 

sebagai pijakannya.  



 

  321 

Rekomendasi kedua bagi para peneliti berikutnya adalah 

melakukan uji coba atas kontruksi tafsir historis-kritis sesuai 

dengan paradigma, prinsip dan langkah-langkah metodisnya, 

karena pada penelitian ini, penulis belum mengaplikasikannya. 

Hal ini dikarenakan penelitian ini tidak memfokuskan pada 

aplikasi tafsir historis-kritis, melainkan mengkonstruksi tafsir 

historis-kritis tersebut sebagai bukti dari urgensi dinamika 

penafsiran ayat relasi suami-istri yang menjadi kajian utama 

penelitian ini. 

 

 

 

 

 



   

322 

 

KEPUSTAKAAN 

Sumber Jurnal Ilmiah 

Adnan, Mohammad. “Wajah Islam Priode Makkah-Madinah dan 

Khulafaurrasyidin.” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 

5, No. 1 (2019): 85-102. 

Affandi, Yuyun dkk. “Da’wah Qur’aniyah Based on Environmental 

Conversation: Revitalizing Spiritual Capital Ecotheology, 

Environmentally Friendly, Gender Responsive,” Pertanika 

Journal Social Sciences and Humanaities, Vol. 31, No. 1 

(2022): 159-170. 

Afandi, Agus. “Bentuk-Bentuk Perilaku Bias Gender.”, Lentera: 

Journal of Gender and Children Studies, Vol. 1, No. 1 

(2019): 1-17. 

Afriati, Intan. “Relasi Suami Isteri dalam Al-Qur’an Ditinjau dari 

Dimensi Pendidikan (Metode Tafsir Mawdhu’i).” Gender 

Equality: Internasional Journal of Child and Gender Studies, 

Vol. 5 No 2 (2019): 83-94. 

Aji, Unggul Purnomo dan Kerwanto. “Teologi Wahabi: Sejarah, 

Pemikiran dan Perkembangannya.”EL-ADABI: Jurnal Studi 

Islam, Vol. 2, No. 1 (2023): 45-61. 

Akmaliyah dan Khomisah. “Gender Perspektif Interpretasi Teks dan 

Kontekstual.” Marwah: Jurnal Perempuan, Agama, dan 

Jender, Vol. 19 No. 1 (2020): 50-64. 

Amin, Abd. Rahman. “Hukum Islam dan Transformasi Sosial 

Masyarakat Jahiliyah: Studi Historis tentang Karakter 

Egaliter Hukum Islam.” Jurnal Hukum Diktum, Vol 10, No. 

1 (2012): 1-10. 

Aminudin. “Pemikiran Abdulah Saeed tentang Muslim Progresif 

Sebagai Jalan Alternatif Tantangan Era Modern.” Rusydiah 

Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 1 (2021): 50-63.  



 

  323 

Aminullah, A. Najli. “Dinasti Abbasiyah, Politik, Peradaban dan 

Intelektual.” Geneologi PAI Jurnal Pendidikan Agama Islam. 

Vol. 3, No. 2 (2016): 17-30. 

Amrullah, Akhmad Saikuddin dan Abdul Karim. “The Dynamics Of 

Gender Equality And New Directions For The Role Of Saudi 

Women.” CMES Center of Middle Eastern Studies. Vol 16, 

No. 1 (2023): 51-59.  

Aprianty, Sintia. “Refleksi Awal Terbentuknya Dinasti Abbasiyah.” 

Tanjak: Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam. Vol. 2, No. 2 

(2022): 171-180. 

Arfat, Yasir. “Women Before and After Islam with Special Reference 

to Arab.” International Journal of Trend in Scientific 

Research and Development (IJTSRD),  Vo. 8, No. 1 (2024): 

577-579. 

Astuti. “Diskursus tentang Pluralitas Penafsiran Al-Qur’an.” 

Hermeneutika, Vol. 8, No. 1 (2014): 113-132. 

Atabik, Ahmad. “Pengaruh Mazhab Mufassir Terhadap Perbedaan 

Penafsiran” Journal of Islamic Studies and Humanities. Vol. 

2, No. 2 (2017): 55-77. 

Aziz, Abdul. “Relasi Gender dalam Membentuk Keluarga Harmoni 

(Upaya Membentuk Keluarga Bahagia).” Jurnal Harkat: 

Media Komunikasi Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 12, 

No. 2 (2017): 27-37. 

Baek, Seoung-Uk, Jin-Ha Yoon dan Jong-Uk Won, “Associations 

between wives’ and husbands’ attitudes towards women’s 

economic participation and depressive symptoms, poor 

subjective health, and unemployment status in married 

women: A Korean longitudinal study (2014–2020)”, SSM 

Population Health, 20 Oktober (2022):  1-8. 

Basyar, Fahmi. “Relasi Suami Istri dalam Keluarga Menurut Hukum 

Islam dan Undang-Undang Nomor I Tahun 1974.” Jurnal 

Ekonomi dan Hukum Islam. Vol. 4 No 2, (2020): 138-150. 

Dardiri, Muhammad Amiruddin, Waluyo, Anzar Aquil. “Kondisi 

Sosial Politik Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya 



   

324 

 

Terhadap Pendidikan Islam.” Jurnal Asy-Syukriyah, Vol. 24, 

No. 1 (2023): 69-82. 

Faihan, Mahmoud Matani Khalaf dan Ahmed Khatal Mikhlif Al-

Obaidi, “Aujuh Ikhtilāf al-Mufassirīn fī al-Tafsīr fī Asbāb al-

Ikhtilāf wa Anwa‘uhu.” Journal Sustainable Studies,Vol. 4, 

No. 3 (2022): 1525-1555. 

Faridah, Anik. “Trend Pemikiran Islam Progresif (Telaah atas 

Pemikiran Abdullah Saeed).” Al-Mabsut Jurnal Studi Islam 

dan Sosial, Vol. 7, No. 2 (2013): 1-12. 

Farooq, Muhammad Umar, dan Muhammad Shah Faisal. “Asbab al-

Ikhtilaf fi al-Tafseer (A Theoretical and Analytical Study for 

Important Causes).” Journal Al-Wifaq, Vol. 2, No. 2 (2019): 

19-31. 

Gusmian, Islah. “Tafsir Al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan 

Dinamika.” Jurnal Nun, Vol 1. No. 1 (2015): 1-32. 

Hadjira, Djamel. “Ḥāyah al-Imām Ibnu ‘Aṭiyah wa Āṡāruhu al-

Fikriyah.” Majalah al-‘Ulūm al-Islāmiyah, Vol. 3, No. 1 

(2021): 72-98. 

Halizah, Luthfi Rahma dan Ergina Faralita. “Budaya Patriarki dan 

Kesetaraan Gender.” WASAKA HUKUM: Jurnal Informasi 

& Gagasan Hukum, Vol. 11, No. 1 (2023): 19-32. 

Ḥamdūn, Omar Khalīl al-Hāsyimī. dan Ammar Yusuf. “Ṭuruq Al-

Qur’ān al-Karīm fī Mu‘ālajah Masyākil al-Zaujiyah,” 

Proceeding th4 International Legal Issues Conference-ILIC, 

Iraq 30 April 2019: 817-827. 

Harahap, Uswatun Hasanah dan Zulkarnaen. “Hermeneutika 

Fiminisme dalam Tafsir Al-Qur’an: Kajian Metodologi 

Amina Wadud.” Alhamra Jurnal Studi Islam, Vol. 5, No. 1 

(2024): 85-96. 

Hasanudin, Agus Salim dan Eni Zulaiha. “Hakikat Tafsir Menurut 

Para Mufasir.” Jurnal Iman dan Spiritual.Vol. 2, No. 2 

(2022): 203-210. 



 

  325 

Hasibuan, Siti Syaidariyah. “Perkembangan Islam Zaman Keemasan 

Bani Abbasiyah (650 M-1250 M).” Edu-Religia: Jurnal 

Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan. Vol. 5, No. 4 

(2021): 353-374. 

Hasibuan, Umi Kalsum dkk. “Tipologi Kajian Tafsir: Metode, 

Pendekatan dan Corak dalam Mitra Penafsiran al-Qur’an.” 

Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Vol. 2, 

No. 2 (2020): 224-228. 

Hidayatulloh, Miftah Khilmi. “Konsep dan Metode Tafsir Tematik: 

Studi Komparasi antara al-Kumi dan Mushthofa Muslim.” 

Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 3, No. 2 

(2018): 130-142. 

Ḥusain, Ḥamdī Muḥammad Ḍaif. “Tartīb al-Āyāt wa al-Suwar baina 

al-Tawqīf wa a-Tawfīq’Arḍ wa Munaqāsyah” Majalah 

Kuliyah al-Dirāsāt al-Islāmiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banāt. 

Vol. 38, No. 1 (2022): 698-780. 

Ibrahim Abdalla Abd Elsadek Elbana “Asbāb Ikhtilāf al-Mufassirīn 

fī Kalām Rabb al-‘Ālamīn Dirāsah Taḥlīliyah,” Al Hijaz 

International Refereed Journal for Islamic & Arabic Studies, 

Issue 13 (2015): 46-76. 

Iftidah. “Pengaruh Pemahaman Keagamaan Masyarakat Desa 

Dempet terhadap Pola Relasi Suami Istri Bekerja,” Harmoni 

Jurnal Multikultural & Multireligius, Vol. 17, No. 2 (2018): 

519-531. 

Ismā‘īl, Aḥmad al-Amīr Muḥammad Jāhīn. “Tarjamah li A‘lām al-

Mufassirīn bi al-Ra’yi fī Khurasān.” Majalah Kuliyah al-

Dirāsāt al-Islāmiyah wa al-‘Arabiyah li al-Banāt 

Iskandariyah, Vol.32, No. 7 (2016): 13-180.  

Jaelani, Gani A. “Seberapa Panjang Longue Duree? Catatan tentang 

Longue Duree dalam Praktik Penulisan Sejarah”. 

METAHUMANIORA, Vol. 9 No. 3 (2019): 313-327. 

Jassim, Siham Jami, “al-Ḥarf wa al-Mihan al-Latī Zāwalathā al-

Mar’ah fī ‘al-‘Aṣr al-‘Abbāsī 132-565 H/750-1258 M” JTUH 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/article/view/12934/5830


   

326 

 

Journal of Tikrit University for Humanities, Vol. 29, N0, 4 

(2019): 292-314. 

Kabakova, Maira, Mira Maulsharif. “Transformation of Social Roles 

and Marital Relations in Modern Kazakhstan: Social-

Psychological Analysis”. Procedia Social and Behavioral 

Sciences, 82 (2013): 638-641. 

Kasim, Masnur. “Muhammad Rasyid Ridha (Antara Rasionalisme & 

Tradisionalisme).” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37, No. 2 

(2012): 128-133. 

Kerwanto. “Visualisasi Relasi Suami-Istri dalam Al-Qur’an: Kajian 

Tafsir Kesalingan (Qira’ah Mubādalah).” Prosiding 

Konferensi Nasional Gender dan Gerakan Sosial, Vol. 1, 

No. 1 (2022): 653-663. 

Kharomen, Agus Imam. “Bias Awal Penciptaan Perempuan Dalam 

Tafsir Alquran (Perspektif Pendekatan Tekstual dan 

Kontekstual.” Al-Quds Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 

Vol. 2, No. 2 (2018): 187-204. 

Khoiruzzadi, Muhammad. “Konsep Kembali Kepada Al-Qur’an dan 

Hadis,” Istighna, Vol. 4 No. 2 (2021): 132-145. 

Lubis, Armaini dkk.“Family Communication Between Husband Wife 

In Keeping Harmony For Anticipation Infidelity”, Journal of 

La and Society Management. Vol. 6, No. 1 (2019): 149-155. 

Mardlatillah, Sandy Diana, dan Nurus Sa’adah. “Pola Relasi Suami 

Istri sebagai Upaya Meningkatkan Kelanggengan 

Perkawinan.” Sociocouns: Journal of Islamic Guidance and 

Counseling, Vol. 2, No. 1 (2022): 59-68. 

Mas’udah, Siti. “Power Relations of Husbands and Wives 

Experiencing Domestic Violence in Dual-Career Families in 

Indonesia”, Millenial Asia, Vol. 14, No. 1 (2021): 1-23. 

Meteab, Aseel. dan Saeed Salman. “Alfāẓ al-‘Alāqah al-Zaujiyah fī 

Al-Qur’ān al-Karīm” Lark Journal of Philosopy, Linguistik, 

and Social Sciences, Vol. 6, No. 16 (2014): 1-29.  



 

  327 

Mufid, Fathul. “Radikalisme Islam dalam Perspektif Epistemologi.” 

ADDIN, Vol. 10 No. 1 (2016): 61-82. 

Muftaza, Isna Zakiya Nurul dan Muhammad Ilham Aziz, “Kelas 

Sosial dalam Masyarakat Isam Periode Klasik (dari Masa 

Khulafaur Rasyidin hingga Abbasiyah),” Jurnal Sejarah 

Islam, Vol. 2, No. 1 (2023): 81-92. 

Muhsin, Imam. “Perubahan Budaya dalam Tafsir Al-Qur’an (Telaah 

terhadap Penafsiran Muhammad Abduh dalam Tafsir al-

Manar).” THAQAFIYYAT, Vol. 16, No. 2 (2015): 121-144. 

Al-Nādī, Fatḥiyah ‘Abd al-Fatāḥ Ḥasan. “al-Mar’ah baina al-Adyān 

wa al-A‘rāf al-Mujtama‘iyah Dirāsah Fiqhiyah Muqāranah,” 

Majalah al-Dirāyah, Vol. 15, No. 8 (2015): 369-566. 

Najiyah, Nur Laili Nabilah Nazahah. “Melacak Bias Gender dalam 

Penafsiran Kementerian Agama RI pada Al-Qur’an Surah 

An-Nisa dan Al-Baqarah,”Jurnal Harkat: Media Komunikasi 

Islam tentang Gender dan Anak, Vol. 18, No. 2 (2022): 94-

107. 

Nasbi, Ibrahim “Kemunduran Ilmu Pengetahuan dan Filsafat dalam 

Dunia Islam” Jurnal Shaut Al-‘Arabiyah. Vol. 4, No. 2 

(2016): 1-11. 

Nurani, Shinta. “Implikasi Tafsir Klasik terhadap Subordinasi 

Gender: Perempuan Sebagai Makhluk Kedua,” Muwazah, 

Vol. 7, No. 2 (2015), 131-145. 

Nurani, Sifa Mulya. “Relasi Hak dan Kewajiban Suami Istri dalam 

Perspektif Hukum Islam (Studi Analisis Relevansi Hak dan 

Kewajiban Sumai Istri Berdasarkan Tafsir Ahkam dan Hadits 

Ahkam).” Al-Syakhsiyyah Journal of Law and Family 

Studies. Vol. 3 No. 1, (2021): 98-116. 

Rachmawan, Hatib. “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode 

Menafsirkan Al-Qur’an Abdullah Saeed.” Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman Afkaruna, Vol. 9, No. 2 (2013): 148-161. 

Rahman, Izza. “Aḍwā’ al-Bayān Karya al-Shanqiṭī Sebagai Kitab 

Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān.” Journal of Qur’ān and 

Ḥadīth Studies. Vol. 2, No 2(2013): 247-265. 



   

328 

 

Ramadhan, Muhammad. “Kontekstualisasi atas QS. Al-Baqarah/2: 

223 Terkait Marital Rape (Studi Analisis Hermeneutika 

Ma’na Cum Maghza.” Ulul Albab: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin, Vol. 2, No. 1 (2022): 338-344.  

Ridwan, MK. “Tradisi Kritik Tafsir: Diskursus Kritisistem 

Penafsiran dalam Wacana Qur’anic Studies.” Jurnal 

Theologia, Vol. 28, No. 1(2017): 55-74 

Al-Ṣā‘idī, Amal binti Mabrūk bin Mubārak. “Aṡar Asbāb al-Nuzūl 

wa Ahammiaytuhu fī Fahmi al-Naṣ al-Qur’ānī Anmūżajan 

Sūrah Ali Imrān (Dirāsah Waṣfiyah Taṭbīqiyah).” Majalah 

Jāmi‘ah al-Qur’ān wa al-‘Ulūm, No 60 (2022): 527-548. 

Salbiah, Rahma dan Mardjoko Idris. “Jenis-Jenis Makna dan 

Perubahannya” An-Nahdah Al-‘Arabiyah: Jurnal Bahasa 

dan Sastra Arab, Vol.  2, No. 1 (2022): 54-66. 

Salsabila, Hanna. “Spesifikasi Tafsir dari Masa Sahabat hingga Masa 

Modern.” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin, Vol. 3, No. 2 

(2023): 236-248. 

Sari, Widya. “Meninjau Hak dan Kewajiban Suami Isteri 

Berdasarkan UU No. 1 Tahun 1974 dalam Perspektif 

Feminisme dan Hukum Islam.” Jurnal Syakhsia Jurnal 

Hukum Perdata Islam, Vol. 11, No. 1 (2014): 84-116. 

Skaff, Muḥammad Hassam. “al-Ikhtilāf wa al-Khata’ fi al-Tafsīr 

(Dirāsah Taṭbiqiyah).” Journal of Alasmarya University, 

Vol. 32, No. 1 (2019): 1-49.  

Sofaryansida, “Tanawu‘ Ma‘ānī al-Libās fī Al-Qur’ān (Dirāsah al-

Tafsīr al-Mauḍū‘ī).” Esensia Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 

Vol. 18, No. 2 (2017): 173-188. 

Somad, Abdus. “Otoritas Laki-Laki Dan Perempuan: Studi 

Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. an-Nisa 

4: 34”. Jurnal Alif Lam: Journal of Islamic Studies and 

Humanities. Vol. 3 No. 1 (2022), 1-21. 



 

  329 

Sunarsa, Sasa. “Teori Tafsir: Kajian tentang Metode dan Corak 

Tafsir Al-Qur’an.” al-Afkar: Journal for Islamic Studies, 

Vol. 3, No. 1 (2019): 247-259. 

Sutantri, Putri dkk. “Romantic Relationship Suami Istri Beda Usia” 

(Studi Kass di Desa Skasari Kecamatan Kaduhejo Kabupaten 

Pandeglang).” LUGAS Jurnal Komunikasi, Vol. 7 No. 1 

(2023): 98-103. 

Sya’roni, Mokh. “Etika Keilmuan: Sebuah Kajian Filsafat Ilmu.” 

Jurnal Teologia, Vol. No. 1 (2014): 245-270. 

Tawfiq, Amer Khaled. “’Alāqah al-Lughah al-‘Arabiyah  fī Al-

Qur’ān al-Karīm (Dirāsah Taḥlīliyah).” Majalah al-‘Ulūm 

al-Tarbawiyah wa al-Insāniyah, Vol. 18 No. 18 (2022): 1-9.  

Verdianto, Yohanes. “Hermeneutika Al-Kitab dalam Sejarah: Prinsip 

Penafsiran Alkitab dari Masa ke Masa.” Mitra Sriwijaya: 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol. 1, No. 1 (2020): 

45-57. 

Wahyudi. “Epistemologi Tafsir Sufi al-Ghazali dan Pergeserannya.” 

Jurnal Theologia, Vol. 29, No. 1 (2018): 85-108. 

Wijayanti, Endang dkk. “Pergeseran Makna Kosakata Bahasa 

Indonesia pada Pengguna Twiter.” Prosiding Seminar 

Nasional Bahasa, Seni, Sastra dan Pengajarannya di era 

Digital, Vol. 1 (2022): 121-132. 

Yakub, M. “Komunikasi Dakwah Nabi Muhammad SAW Pada 

Periode Mekah.” Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan, 

Vol. 5, No. 1 (2021): 30-52.   

Yemata, Getaneh Atikilt dkk. “Husband participation in birth 

preparedness and complication readiness and its predictors 

among men whose wife was admitted for an obstetric referral 

at South Gondar zone: A multicenter cross-sectional study”. 

Heliyon 9 (2023): 1-10. 

Yulinda, Mevi dkk. “Makna Romantic Relationship Pasangan Suami 

Istri (Studi Fenomenologi terhadap Pasangan Suami Istri 

dengan Status Mahasiswa di kabupaten Krawang). Jurnal 

Ilmiah Wahana Pendidikan, Vol. 8, No . 10 (2022):125-135. 

https://journal.walisongo.ac.id/index.php/teologia/article/view/346


   

330 

 

Yupidus. “Pola Relasi dalam Keluarga Modern Perspektif Gender.” 

Journal Equitable, Vol. 2, No 2 (2017): 88-105. 

Yusroh dkk. “Affecting Factors Differences Between The Quran 

Translations (Soedewo and Mahmud Yunus’ Versions).” 

Hikmatuna, Vol. 4, No. 1 (2018): 125-144. 

Zubair. “Sistem Perkawinan Masa Jahiliyah dan Kontribusinya 

dalam Hukum Islam.” Jurnal Ilmu-ilmu Syari’ah dan 

Hukum, Vo. 10, No. 1 (2008): 14-33. 

Zulaiha, Eni. “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan 

Standar Validitasnya.” Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan 

Sosial Budaya, Vol 2, No. 1 (2017): 81-94. 

Zulfikar, Eko, dan Ahmad Zainal Abidin. “Ikhtilāf Al-Mufassirīn: 

Understanding The Differences of Ulama in The 

Interpretation of The Quran.” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu 

Alqur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 2 (2019): 285-306. 

Zulkifli. “Pengembangan Ushul Fiqh (Perspektif Dalil-Dalil 

Normatif Al-Qur’an).” Jurnal Hukum Islam. Vol. XIV No. 1 

(2014): 21-33. 

Sumber Buku 

Affani, Syukron. Tafsir Al-Qur’an dalam Sejarah Perkembangannya. 

Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2018. 

Aini, Adrika Fithrotul. Al-Qur’an Menolak Patriarki Tafsir 

Kontekstual Ayat-Ayat Gender. Malang: Mazda Media, 2022. 

Al-‘Ak, Khālid ‘Abd al-Raḥmān. Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā’iduhu. 

Beirut: Dār al-Nafā’is, 1986.  

Al-Alūsī, Abū al-Faḍl Syihāb al-Dīn al-Sayyid Maḥmūd al-

Baghdādī. Rūḥ Ma‘ānī fī Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm wa al-

Sab‘ al-Maṡānī. Beirut: Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, t.t.  

Al-Amidī, ‘Ali bin Muḥammad. al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām. Riyāḍ: 

al-Mamlakah al-‘Arabiyah al-Su‘ūdiyah, 2003. 



 

  331 

Amin, Nasihun. Sejarah Perkembangan Pemikiran Islam. Semarang: 

CV. Karya Abadi Jaya, 2015. 

Al-Andalusī, al-Qāḍī Abū Muḥammad bin ‘Abd al-Ḥaq bin Ghālib 

bin ‘Aṭiyah. al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz. 

Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2001. 

Al-Andalusiī, Muḥammad bin Yūsuf bin ‘Alī bin Yūsuf bin Ḥayyan. 

Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ. Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 

1993. 

Arkoun, Muhammad. al-Fikr al-Islāmī Naqd wa Ijtihad, terj. Hāsyim 

Ṣāliḥ. Beirūt: Dār al-Sāqī, 2012. 

‘Āsyūr, Muḥammad Ṭāhir bin. Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. 

Tunisia: al-Dār al-Tūnisiyah li al-Nasyr, 1984. 

‘Āsyūr, Sa‘īd. Naẓm al-Ḥukum wa al-Idārah fī ‘Aṣr al-Ayūbiyūn wa 

al-Mamālik al-Mar’ah fī al-Ḥaḍārah al-‘Arabiyah. Beirut: 

al-Muassasah al-Arabiyah li al-Dirāsāt wa al-Nasyr, 1987. 

Al-Aunī, Syarīf Ḥātim bin ‘Ārif. Takwīn Malakah al-Tafsīr 

Khuṭuwāt ‘Ilmiah li Takwīn Żihniyah al-Mufassir. Beirūt: 

Markaz, Namā’ li al-Buḥūṡ wa al-Dirāsāt, 2013. 

Ayu Suci Musvita dkk. Buku Ajar Dinamika Kelompok. Yogyakarta: 

cv.Mine 2019. 

Al-Azdī, Abū Dāwūd Sulaimān bin al-Asy‘aṡ al-Sijistānī. Sunan Abī 

Dāwūd. Beirūt: Dār Ibnu Ḥazm, 1997. 

Azizah, Siti dkk. Buku Saku Kontekstualisasi Gender Islam dan 

Budaya. Makasar: Alauddin University Press, 2016. 

Azzakiyah, Lailatul Fithriyah. Perempuan Menggugat Al-Qur’an 

Menjawab Keadilan untuk Perempuan Berdasarkan Sirah 

Shahabiyah. Malang: Yayasan Bait Al-Hikmah, 2021. 

Al-Baghawī, Abū Muḥammad al-Ḥusain bin Mas‘ūd. Ma‘ālim al-

Tanzīl. Riyāḍ: Dār al-Ṭaybah, 1989. 

Al-Baghdadī, Abū Ya‘la Muḥammad bin al-Ḥusain al-Farrā’. al-

‘Uddah fī  Uṣūl Fiqhi. Riyāḍ: al-Mamlakah al-‘Arabiyah al-

Su‘ūdiyah, 1990. 



   

332 

 

Baidan, Nashruddin. Perkembangan Tafsir al-Qur’an di Indonesia. 

Solo: PT. Tiga Serangkai, 2003.  

______. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005. 

Al-Baiḍāwī, Abu al-Khair ‘Abdullāh bin Umar bin Muḥammad ‘Alī. 

Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl. Beirut: Dār Iḥyā’ al-

Turāṡ al-‘Arabī, t.t. 

Al-Banā, Jamāl. al-Aṣlānī al-‘Aẓīmataini al-Kitāb wa al-Sunnah 

Ru’yah Jadīdah. Kairo: Maṭba‘ah al-Ḥisān, 1982. 

Al-Bāqī, Muḥammad Fu’ad ‘Abd. al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ 

Al-Qur’ān al-Karīm. Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyah, 1364 

H. 

Barlas, Asma. Cara Qur’an Membebaskan Perempuan, terj. R. 

Cecep Lukman Yasin. Jakarta: Serambi, 2005. 

Al-Biqā‘ī, Burhān al-Dīn Abī al-Ḥusain Ibrāhīm bin ‘Umar. Naẓm al-

Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar. Kairo: Dār al-Kutub 

al-Islāmī, t.t. 

Al-Bukhārī, Abi ‘Abdillāh Muḥammad bin Isma‘īl. Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī. Riyāḍ: Bait al-Afkār al-Dauliyah, 1998. 

Chaer, Abdul. Linguistik Umum. Jakarta: Rineka Cipta, 2014. 

______. Pengantar Semantik Bahasa Indonesia. Jakarta: Rineka 

Cipta, 1990. 

Al-Dimasyqī,‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl bin  Kaṡīr. Tafsīr Al-

Qur’ān al-‘Aẓīm. Kairo: Mu’assasah Qurṭubah, 2000. 

Duderija, Adis. “Understanding Patriarchal Interpretations of Q 4:34 

the Light of Stanley Fish’s “Interpretive Communities,” 

dalam New Trend in Qur’anic Studies Text, Context, and 

Interpretation, ed. Mun’im Sirry. Atlanta: Lockwood Press, 

2019. 

______. Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis Antara Liberal 

dan Salafi, terj. Abdul Aziz. Tangerang Selatan:Yayasan 

Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2021. 



 

  333 

Dzuhayatin, Siti Ruhaini dkk. Rekonstruksi Metodologis Wacana 

Kesetaraan Gender dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002. 

El Saadawi, Nawal. Perempuan dalam Budaya Patriarki, terj. 

Zulhilmiyasri. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023. 

Endarmoko, Eko. Tesaurus Bahasa Indonesia. Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama, 2007. 

Engineer, Asghar Ali. Tafsir Perempuan Wacana Perjumpaan Al-

Qur’an, Perempuan, dan Kebudayaan Kontemporer, terj. 

Akhmad Affandi dan Muh. Ihsan. Yogyakarta: IRCiSoD, 

2022. 

Faiz, Fahruddin. dan Ali Usman. Hermeneutika Al-Qur’an Teori, 

Kritik dan Implementasinya. Yogyakarta: Dialektika, 2019. 

Fakih, Mansour. Analisis Gender & Transformasi Sosial. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 

Al-Fanīsān, Su‘ūd bin ‘Abdullāh. Ikhtilāf al-Mufassirīn Asbābahu wa 

Aṡāruhu. Riyāḍ: Markaz Dirāsāt wa al-I‘lām, 1997. 

Al-Farmāwī, ‘Abd al-Ḥayy. al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī: 

Dirāsah Manhajiyah wa Mauḍū’iyah. Kairo: al-Ḥaḍarah al-

‘Arabiyyah, 1977. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad. al-Mustaṣfā. 

Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993. 

Al-Habdan, Muhammad bin ‘Abdullah. Melawan Kezaliman 

terhadap Wanita, terj. Yunus. Jakarta: Pustaka Imam Asy-

Syafi’i, 2009. 

HAM, Musahadi. Evolusi Konsep Sunnah (Implikasinya pada 

Perkembangan Hukum Islam). Semarang: CV. Aneka Ilmu, 

2000. 

______, Musahadi. Continuity and Change Reformasi Hukum Islam: 

Belajar pada Pemikiran Muhammad Iqbal dan Fazlur 

Rahman. Semarang: Walisongo Press, 2009. 



   

334 

 

Al-Ḥanafī, Abū Su‘ūd bin  Muḥammad al-‘Imādī. Irsyād al-‘Aql al-

Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm. Riyāḍ: Maktabah al- 

Riyāḍ al-Ḥadīṡah, t.t. 

Hardiman, F. Budi. Seni Memahami Hermeneutik dari 

Schleiermacher sampai Derrida. Sleman: PT. Kanisius, 

2015. 

Al-Ḥasanī, Sayyid Muḥammad bin ‘Alwī al-Mālikī. al-Qawā’id al-

Asasiyyah fī ‘Ulūm Al-Qur’ān. Jeddah: Maktbah al-Malik 

Fahd al-Waṭaniyah, 1419 H.  

Hasyim, Nur. Cinta, Perkawinan dan Keluarga. Semarang: 

Lawwana, 2022.  

Herlina, Nina. Metode Sejarah. Bandung: Satya Historika, 2020. 

Hitti, Philip K. History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin 

dan Dedi Slamet Riyadhi. Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 

2014. 

Huda, M. Syamsul dkk. Feminisme dalam Peradaban Islam. 

Surabaya: Pena Cendekia, 2019. 

Ibrahim, Andi dkk. Metodologi Penelitian. Gowa: Gunadarma Ilmu, 

2018. 

Ichwan, Moh. Nor. Belajar al-Qur’an. Semarang: RaSAIL, 2005. 

Al-Iṣfahānī, Abī al-Qāsim al-Ḥusain bin Muḥammad al-Rāghib. al-

Mufradāt fī Gharīb Al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Ma‘rifah t.t. 

‘Itr, Nūr al-Dīn.‘Ulūm Al-Qur’ān al-Karīm. Damaskus: al-Ṣabāḥ, 

1993. 

Iyāzī, Sayyid Muḥammad ‘Alī. al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa 

Manhajuhum. Teheran: Muassasah al-Ṭabā‘ah wa al-Nasyr li 

Wizārah al-ṡaqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī, 1386 H.  

Al-Jābirī, Muḥammad Ābid. Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī. Beirut 

Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-‘Arabiyyah, 2009. 

Khaeruman, Badri. Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur’an. 

Bandung: Pustaka Setia, 2004. 



 

  335 

Khaldūn, ‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad bin. Muqaddimah Ibnu 

Khaldūn. Beirūt: Maktabah Lebanon, 1992. 

Khan, Mazhar ul-Haq. Wanita Islam Korban Patologi Sosial. 

Bandung: Pustaka, 1978. 

Al-Kūmī, Aḥmad Sayyid, dan Muḥammad Aḥmad Yūsuf al-Qāsim. 

al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī. T.tp.: T.pn, 1982. 

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya, 2003. 

Ma‘rifah, Muḥammad Hādī. al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī Ṡaubihi al-

Qasyīb. Masyhad: al-Jāmi‘ah al-Raḍawiyah li al-‘Ulūm al-

Isāmiyah, 1426 H. 

Al-Maḥalī Jalāl al-Dīn dan Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Tafsīr al-Jalālain. 

Kairo: Maktabah al-Īmān, t.t. 

Maḥmūd, Manī‘ ‘Abd al-Ḥalīm. Kajian Komprehensif Metode Para 

Ahli Tafsīr, terj. Faisal Saleh, Syahdianor. Jakarta, PT. Raja 

Grafindo Persada, 2006. 

Al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāghī. Kairo: Maktabah 

wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduhu, t.t. 

Mas’udi, Masdar F. Islam & Hak-Hak Reproduksi Perempuan. 

Bandung: Mizan, 2000.  

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‘Alī bin  Muḥammad bin Ḥabīb al-Baṣrī. 

Al-Nukat wa al-‘Uyūn. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t. 

Mazhar, Armahedi. “Wanita dan Islam Satu Pengantar untuk Tiga 

Buku” dalam Wanita Islam Korban Patologi Sosial oleh 

Mazhar ul-Haq Khan. Bandung: Pustaka, 1978. 

Millah, Ahmad Sihabul. Semiotika Al-Qur’an Mohammad Arkoun. 

Sleman: Lintang Books, 2022. 

Al-Miṣrī, Abī al-Faḍl Jamāl al-Dīn Muḥamad bin Mukram Ibnu 

Manẓūr al-Ifriqī. Lisān al-‘Arab.Beirut: Dār al-Ṣādir, t.t. 

Mulia, Musdah. Kemuliaan Perempuan dalam Islam. Jakarta: PT. 

Elex Media Komputindo, 2014. 



   

336 

 

Muslim, Muṣṭafā. Mabāḥiṡ fī al-Tafsīr al-Mauḍū‘ī. Damaskus: Dār 

al-Qalam, 2000. 

Mustaqim, Abdul. Dinamika Sejara Tafsir Al-Qur’an Studi Airan-

aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-

Kontemporer. Yogyakarta: Pondok Pesantren LSQ Ar-

Rahmah bekerjasama dengan Penerbit Adab Press, 2012. 

Al-Naisābūrī, Abī ‘Abdillāh al-Ḥakim. al-Mustadrak ‘alā al-

Ṣaḥīḥain. Kairo: Dār al-Ḥarāmain, 1997. 

Al-Naisābūrī, Abī al-Ḥusain ‘Alī bin Aḥma al-Wāḥidī. Asbāb al-

Nuzūl. Beirut: ‘Ālam al-Kutub, t.t. 

Al-Naisābūrī, Abi al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥajjāj al-Qusyairī. Ṣaḥīḥ 

Muslim. Riyāḍ: Bait al-Afkār al-Dauliyah, 1998. 

Al-Najdī, ‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Qāsim al-Āṣimī al-

Qaḥṭānī. al-Durar al-Saniyah fī al-Ajwibah al-Najdiyah 

Majmū‘ah Rasā’il wa Masā’il ‘Ulamā’ Najd al-A‘lām min 

Aṣr al-Syaikh Muḥammad bin ‘Abd al-Wahhāb ilā Aṣrinā 

Hāżā. T.tp: T.p, 1999.  

Al-Nasafī, Abū al-Barakāt ‘Abdullah bin Aḥmad bin Maḥmūd. 

Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-Ta’wīl. Beirut: Dār al-

Kalam al-Ṭayyib, 1998. 

Al-Nāṣir, Muḥammad Ḥāmid, dan Khaulah Durwais, al-Mar’ah 

baina al-Jāhiliyah wa al-Islām Dirāsah Muqāranah ‘alā 

Ḍau’i al-Islām. Makkah: Dār al-Risālah, 1413 H.  

Nasution, Khoiruddin. “Belajar dari Sejarah Pemikiran Islam” dalam 

Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam dari Masa Klasik, 

Tengah, Hingga Modern oleh Muh. Alif Kurniawan dkk. 

T.Tp.: Qaulun Pustaka, 2014. 

Nasution, Syamruddin. Sejarah Peradaban Islam. Depok: PT 

RajaGrafindo Persada, 2018. 

Nawaihiḍ, ‘Ādil. Mu‘jam al-Mufassirīn min Ṣadr al-Islām ḥattā al-

‘Aṣr al-Ḥaḍir. Beirūt: Muassasah Nawaihiḍ li al-Ta’līf wa al-

Tarjamah wa al-Nasyr, 1983. 



 

  337 

Nurdin, Ismail. dan Sri Hartati. Metodologi Penelitian Sosial. 

Surabaya: Media Sahabat, 2019. 

Nuroniyah, Wardah. Konstruksi Ushul Fikih Kompilasi Hukum 

Islam: Menelusuri Basis Pembaruan Hukum Perkawinan 

Islam di Indonesia. Tangerang Selatan: Cinta Buku Media, 

2016. 

Padiatra, Aditia Muara. Ilmu Sejarah Metode dan Praktik. Gresik: 

JSI Press, 2020. 

Puspitawati, Herien dkk. Bunga Rampai Keiraan Gender dalam 

Keluarga. Bogor: IPB Press, 2019. 

______. Gender dan Keluarga: Konsep dan Realita di Indonesia 

Edisi Revisi. Bogor: IPB Press, 2019. 

Qal‘ahjī, Muḥammad Rawwās. Lughah Al-Qurān Lughah al-‘Arab 

al-Mukhtārah. Kairo: Dār al-Nafā’is, t.t. 

Al-Qārī, ‘Alī bin Sulṭān Muḥammad. Mirqāh al-Mafātīḥ Syarḥ 

Misykāh al-Maṣābīḥ. Beirut: Dār al-Fikr, 2002. 

Al-Qāsim, ‘Abd al-Muḥsin bin Muḥammad. Tarjama Samāḥah al-

Syaikh Muḥammad bin Ibrāhīm. Riyāḍ: Fahrasah Maktabah 

al-Malik Fahd al-Waṭaniyah Aṡnā’ li al-Nasyr, 2023. 

Al-Qaṭān, Mannā‘. Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān. Kairo: Maktabah 

Wahbah, t.t. 

Al-Qurṭubī, Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Bakar. 

Al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin lima 

Taḍammanahu min al-Sunnah wa Āy al-Furqān. Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 2006. 

Rahman, Fazlur Islam & Modernity Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: The University of Chicago Press, 1984. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghaib. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ 

al-‘Arabī, 1420 H. 

Riḍā, Muḥammad Rasyīd. Tafsīr al-Manār. Kairo: al-Hai’ah al-

Miṣriyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, 1990. 



   

338 

 

Ruhaini, Siti. “Mempertanyakan Posisi Perempuan dalam Islam,” 

dalam Sangkan Paran Gender, ed. Irwan Abdullah. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997. 

Al-Rūmī, Fahd bin ‘Abd al-Raḥmān bin Sulaimān. Buḥūṡ fī uṣūl al-

Tafsīr wa Manāhijuhu. Riyāḍ: Maktabah al-Taubah, t.t. 

Rupke, Jorg. “History.” Dalam The Routledge handbook of research 

methods in the study of religion, ed. Michael Stausberg and 

Steven Engler, 285-309. New York, Routleedge, 2011. 

Al-Sabt, Khālid. Qawā’id al-Tafsīr. Beirut: Dār Ibnu ‘Affān, t.t. 

Al-Ṣadr, Muḥammad Bāqir. Pedoman Tafsir Modern. terj.  

Hidayaturakhman. Jakarta: Risalah Masa, 1995. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an Towards a contemporary 

approach. New York: Routledge, 2006.  

______. Islamic Thought: An Introduction. New York: Routledge, 

2006. 

 Al-Ṣalābī, ‘Alī Muḥammad Muḥammad. Sīrah Amīr al-Mu’minīn 

‘Umar bin al-Khaṭṭāb Syakhṣiyatuhu wa ‘Aṣruhu. Kairo: 

Mu’assasah Iqra’, 2005. 

Al-Ṣamad, Wāḍiḥ. Dīwān al-Nābighah al-Ja‘dī. Beirūt: Dar Sader, 

1998. 

Santoso, Heri. “Metode Dekonstruksi Jacques Derrida: Kritik atas 

Metafisika dan Epistemologi Modern” dalam Listiyono 

Santoso, Abd. Qodir Shaleh (ed.), Epistemologi Kiri. 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2010. 

Al-Sarakhsī, Abū Bakar Aḥmad bin Abī Sahal. Uṣūl al-Sarakhsī. 

Beirūt: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 1993. 

Setiawan, Nugraha. Diklat metodologi Penelitian Sosial. Bogor: 

Departemen Pendidikan Nasional Inspektorat Jenderal, 2005. 

Shihab,  M. Quraish. “Konsep Wanita Menurut Quran, Hadis, dan 

Sumber-sumber jaran Islam,” dalam Wanita Islam Indonesia 

dalam Kajian Tekstual dan Kontekstual: Kumpulan Makalah 



 

  339 

Seminar, ed. Johan Hendrik Meuleman dkk. Jakarta: INIS, 

1993. 

______. Quraish. Al-Qur’an dan Maknanya. Tangerang Selatan, 

Lentera Hati, 2013. 

______. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013. 

______. Wawasan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013. 

______. Kaidah Tafsir. Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2013. 

Sudarto. Metodologi Penelitian Filsafat. Jakarta: Rajawali, 1996. 

Sulaiman, Rusydi. Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban 

Islam. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2014. 

Supena, Ilyas. Bersahabat dengan Makna Melalui Hermeneutika. 

Yogyakarta: Idea Press, 2018. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn Abū ‘Abd al-Raḥmān. Lubāb al-Nuqūl fī 

Asbāb al-Nuzūl. Beirut: Muassasah al-Kutub al-Ṡaqāfiyah, 

2002. 

______. al-Itqān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān. Kairo: al-Hai’ah al-Miṣriyah 

al-‘Āmah, 1974. 

Sya’roni, Maman A. Malik. “Peradaban Islam Masa Bani Umayyah 

II di Andalusia” dalam Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa 

Klasik Hingga Modern, ed. Siti Maryam dkk. Yogyakarta: 

LESFI, 2012. 

Al-Syaibānī, Abū ‘Abdillāh Aḥmad bin Muḥamad bin Ḥanbal bin 

Hilāl bin Asad. Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal. Beirūt: 

Muassasah al-Risālah, 2001. 

Syaltūt, Maḥmūd. al-Islām ‘Aqīdah wa Syarī‘ah. Kairo: Dār al-

Syurūq, t.t.  

Syaltut, Maḥmūd. Fiqh Al-Qur’ān wa al-Sunnah. Kairo: Maktabah 

al-Anjlu al-Miṣriyah, 1934. 

Al-Syaukānī, Muḥammad ‘Alī bin  Muḥammad. Fatḥ al-Qadīr al-

Jāmi‘ baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah min ‘Ilm l-

Tafsīr. Beirut: Dar Al-Marefah, 2007. 



   

340 

 

Al-Syibl, ‘Alī bin ‘Abd al-‘Azīz bin ‘Alī. Imām al-Mufassirīn wa al-

Muḥaddiṡīn wa al- Muarrikhīn Abū Ja‘far Muḥammad bin 

Jarrīr al-Ṭabarī Sīratuhu wa ‘Aqīdatuhu wa Mualafātuhu. 

Riyāḍ: Maktabah al-Rusyd 2004. 

Syibromalisi, Faizah Ali. Tafsir bi al-Ma’tsur. Jakarta: PT. Siwibakti 

Darma, 2010. 

Al-Syinqiṭī, Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār al-

Jaknī. Aḍwā’ al-Bayān fī Īḍāḥ Al-Qur’ān bi Al-Qur’ān. 

Makkah: Dār ‘Ālam al-Fawā’id, t.t.  

Al-Ṭabarī, Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an 

Ta’wīl Āy Al-Qur’ān. Kairo: Dār Hajar, 2001. 

Al-Ṭabrānī, Sulaimān bin Aḥmad. al-Mu‘jam al-Awsaṭ. Kairo: Dār 

al-Ḥaramain, t.t. 

Taimiyah, Taqī al-Dīn Aḥmad bin. Muqadimah fī Uṣūl al-Tafsīr. 

Beirut: Dā Maktabah al-Ḥayāh, 1980. 

Tāmir, Muḥammad Muḥammad. Muqadimah dalam Tafsīr al-

Jalālain oleh Jalāl al-Dīn al-Maḥalī dan Jalāl al-Dīn al-

Suyūṭī. Kairo: Maktabah al-Īmān, t.t. 

Taufiqurrochman. Leksikologi Bahasa Arab. Malang: UIN Maliki 

Press, 2018. 

Al-Ṭayyār, Musā‘id bin Sulaimān. Fuṣūl fī Uṣūl al-Tafsīr. Riyāḍ: 

Dār Ibnu al-Jauzī, 1999. 

Tim Penyusun Kamu Pusat Bahasa. Kamus Bahasa Indonesia. 

Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 

2008. 

Tim Redaksi. Tesaurus Bahasa Indonesia Pusat Bahasa. Jakarta: 

Departemen Pendidikan Nasional, t.t. 

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-

Qur’an. Jakarta: Dian Rakyat, 2010. 

Al-Usairy, Ahmad. Sejarah Islam, terj. Samson Rahman. Jakarta: 

Akbar Media Eka Sarana, 2008. 



 

  341 

Utsman, Fathimah dan A. Hasan Asy’ari Ulama’i. Ratu-ratu Hadits. 

Yogyakarta: Ittiqa Press, 2000. 

Wadud, Amina. Wanita di dalam Al-Qur’an, terj. Yaziar Radianti. 

Bandung: Pustaka, 1994. 

Wasino dan Endah Sri Hartatik, Metode Penelitian Sejarah Dari 

Riset Hingga Penulisan. Yogyakarta: Magnum Pustaka 

Utama, 2018. 

Wijaya, Aksin. Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik atas 

Nalar Tafsir Gender. Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 

2017. 

World Book Dictionary. The World Book Dictionary. Chicago : 

World Book Ink, 2006. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam. Depok: PT RajaGrafindo 

Persada, 2017. 

Yonata, Fadhila. Manifestasi Gender dalam Buku Ajar. Yogyakarta: 

Sulur Putaka, 2020. 

Al-Zabidī, Sayyid Muḥammad Murtaḍā. Tāj al-‘Arūs min Jawāhir 

al-Qāmūs. Kuwait: al-Turāṡ al-‘Arabī, 2000. 

Al-Żahabī, Muḥammad Ḥusain. al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1976. 

______.‘Ilm al-Tafsīr. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, t.t.  

Al-Żahabī, Syams al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad ‘Uṡmān. Siyar 

A‘lām al-Nubalā.’ Beirūt: Muassasah al-Risālah, 1982. 

Zahrah, Muḥammad Abū. al-Mu‘jizah al-Kubrā Al-Qur’ān. Beirut: 

Dār al-Fikr al-‘Arabī, t.t. 

Zakariyā, Abī al-Ḥusain Aḥmad bin Fāris bin. Mu‘jam Maqāyis al-

Lughah. Beirut: Dār al-Jil, 1991. 

Al-Zamakhsarī, Jār Allāh Abū al-Qāsim Maḥmūd bin ‘Umar. al-

Kasyāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanẓil wa ‘Uyūn al-

Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl. Riyāḍ: Maktabah al-Obekan, 

1998. 



   

342 

 

Al-Zarkasyī, Badr al-Dīn Muḥammad bin ‘Abdullāh. al-Burhān fī 

‘Ulūm Al-Qur’ān. Kairo: Maktabah Dār al-Turāṡ, t.t. 

Al-Zarqānī, Muḥammad ‘Abd al-‘Aẓīm. Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm 

Al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1995. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia, 2014. 

Al-Ziriklī, Khair al-Dīn. al-A‘lām Qāmus Tarājim. Beirut: Dār al-

‘Ilmi li al-Malāyīn, 2002. 

Al-Zuḥailī, Muḥammad. al-Imām al-Ṭabarī Syaikh al-Mufassirīn wa 

Umdah al-Muarrikhīn wa Muqaddam al-Fuqahā’ al-

Muḥaddiṡīn Ṣāḥib al-Mażhab al-Jarīrī. Damaskus: Dār al-

Qalam, 1999. 

Disertasi, Tesis dan Sumber Lain 

Anshori, “Penafsiran Ayat-ayat Jender dalam Tafsir Al-Mishbah,” 

Disertasi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2006. 

Al-Durar al-Saniyah al-Mausū‘ah al-Tārīkhiyah 

https://dorar.net/history/event/4617 diakses 2 Desember 

2024. 

Al-Ḥaurī, ‘Abd al-Ilāh. “Asbāb Ikhtilāf al-Mufassirīn fī Tafsīr Āyāt 

al-Aḥkām,” Tesis, Cairo University, 2001. 

Hisyam, Usamah. “Dinamika Komunikasi Dakwah Parmusi di 

Perbatasan NTT-Timor Leste,” Tesis Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2006. 

https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html,diakses 22 

Oktober 2024. 

Ilyas, Hamim. “Tafsir Hunna Hartsul Lakum: Benarkah Istri adalah 

Ladang Suami? (Bagian 1).” Diakses 9 November 2023. 

https://suaraaisyiyah.id  

Kurdi, Alif Jabal. “Tafsir dan Ta’wil pada Karya-karya Tafsir Abad 

Pertengahan (4-10 H): Konsepsi, Implikasi Metodologis dan 

Trajektori.” Tesis Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 

https://dorar.net/history/event/4617
https://www.imankatolik.or.id/metode_historis_kritis.html


 

  343 

Mustaqim, Abdul. Argumen Keniscayaan tafsir Maqashidi Sebagai 

Basis Moderasi Islam. Pidato Pengukuhan Guru Besar 

Bidang Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16 

Desember 2019. 

Al-Rab,  ‘Abdullāh ‘Alī Abū al-Wafā Jād. “al-Imām Abū al-Barakāt 

al-Nasafī al-Mutawaffā sanah (710 H) wa Arā’uhu al-

Kalāmiyah (‘Arḍ wa Naqd)”, Disertasi Jāmi‘ah Al-Azhar 

Kairo, 2019. 

Report on A Conference Organised By The Institute of Defence and 

Strategic Studies (IDSS) 7th-8th March 2006 Marina 

Mandarin Singapore, Progressive Islam and The State in 

Contemporary Muslim Societies. Nanyang Avenue, 

Singapore: Institute of Defence and Strategic Studies, 

Nanyang Technological University, 2006. 

Salam, Isa HA dan Rifqi Muhammad Fathi. “Pemetaan Kajian Tafsir 

Al-Qur’an pada Program Pascasarjana UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: 

Analisis Sitiran Pengarang yang Disitir Disertasi Mahasiswa 

tahun 2005-2010.” Laporan Penelitian Kolektif, UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2011. 

Al-Sarūjī, Bahījah Muḥammad ‘Alī. “al-Taṭawur al-Tārikhī li DUwar 

al-Mar’ah fī al-‘Aṣr al-‘Abbāsī (750-954 M/132-334 H).” 

Disertasi, Beirut Arab University, 2016. 

Syahwan, Alī ‘Abd al-Karīm Yusuf. “al-‘Alāqah al-Zaujiyah fī Al-

Qur’ān al-Karīm.” Tesis University of Jordan, 2006. 

Syamsuddin, Sahiron. Pendekatan Ma’nā-Cum-Maghzā: Paradigma, 

Prinsip dan Metode Penafsiran. Pidato Pengukuhan Guru 

Besar dalam Bidang Ilmu Tafsir UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2022. 

Syamsuri, “Dialektika Al-Qur’an dan Budaya Patriarki dalam 

Tinjauan Historis Humanistis Muhammad Thalbi,” Tesis 

Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 

Triwarmiyati, M. “Tipologi Relasi Suami Istri: Studi Pemikiran 

Letha Dawson Scanzoni dan John Scanzoni,” Tesis, 

Universitas Indonesia, 2009. 

 



   

344 

 

 



 

  345 

 
 

 



   

346 

 

RIWAYAT HIDUP 

Nama  : Agus Imam Kharomen 

TTL : Kota Cirebon 27 Juni 1989 

Alamat Rumah : Kavling Assalam, RT 04 RW 01 Kel./Kec. Mijen 

Kota Semarang 

WhatsApp : 081324708721 

Email : agusimamkharomen@walisongo.ac.id. 

Ayah : H. Suja’i Amin 

Ibu : Hj. Afifah 

Ayah Mertua : Marbi 

Ibu Mertua  Samah 

Istri : Umi Hidayati, M.Ag. 

Anak : 1. Awalia Rahma (alm) 

2. Aleya Nisa’ul Hameeda 

3. Nabil Ahmad Yassar 

4. Zida Izzatul Hafiyya 

Riwayat Pekerjaan  

1. Redaksi Penerbit Tafsir Al-Qur’an Perkata KALIM (2013-2015) 

2. Dosen Institut Agama Islam Bunga Bangsa Cirebon (2016-2019) 

3. Dosen UIN Walisongo Semarang (2019-sekarang) 

4. Pengurus LPBKI MUI Pusat (2020-sekarang) 

Riwayat Pendidikan  

1. MI Salafiyah Kota Cirebon (1997-2002) 

2 MTs Futuhiyyah I Mranggen Demak (2003-2005) 

3. MAK Futuhiyyah I Mranggen Demak (2006-2008) 

4. S1 IAIN Walisongo Semarang (2009-2012) 

5. S2 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (2013-2015) 

mailto:agusimamkharomen@walisongo.ac.id


 

  347 

6. Pondok Pesantren Futuhiyyah Mranggen Demak (2002-2013) 

7. Short Course Pendidikan Kader Mufassir PSQ Jakarta (2014-2015) 

Judul Buku  

1. Metode Alternatif dalam Menafsirkan Ayat-ayat beredaksi Mirip 

(Rekonstruksi atas Metode Penafsiran Nashruddin Baidan (2015)  

2. Penafsiran Ibnu ‘Āsyūr terhadap Ayat-ayat Antropomorfisme dalam 

Kitab al-Tahrīr wa al-Tanwīr (2017) 

3. Konstruksi Tafsir Sufistik Ibnu ‘Athaillah al-Sakandari (2022) 

Judul Artikel Ilmiah 

1. Bias Penciptaan Perempuan Dalam Tafsir Al-Qur’an : Perspektif 

Tekstualis Dan Kontekstualis (2018)  

2. Kedudukan Anak dan Relasinya dengan Orang Tua Perspektif Al-

Qur’an Perspektif Tafsir Tematik (2019) 

3. Kajian Kisah al-Qur’an dalam Pemikiran Muhammad Ahmad 

Khalafullah (2019) 

4. Metode Pembelajaran Tafsir di Sekolah Berbasis ‘Ulum Al-Qur’an 

(2020) 

5. Rekonstruksi Metode Penafsiran Ayat Mutasyâbih Lafzhî (Ayat 

Beredaksi Mirip) Berbasis Teori Munâsabah Al-Âyât (2023) 

6. Construction of Ibn 'Aṭāillāh al-Sakandarī's Tafsir: Tracing Sufistic 

Epistemology in Qur’anic Interpretation (2023) 

 7. Rekonstruksi Pendekatan Munāsabah Ayat dalam Metode Penafsiran 

Al-Qur’an (2024) 

 


