
i 

HALAMAN JUDUL 

Otoritas Keagamaan dalam Komunitas Dakwah 

Milenial di Kota Semarang 

 

 DISERTASI 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat 

guna Memperoleh Gelar Doktor 

dalam Studi Islam 

 

 

 

oleh: 

BAKHITA AIDA 

NIM:  2100029042 

 

PROGRAM DOKTOR STUDI ISLAM 
PASCASARJANA 

UIN WALISONGO SEMARANG 

2025 



ii 

PERNYATAAN KEASLIAN 

  



iii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI 

Yang bertandatangan di bawah ini:  

Nama lengkap  : Bakhita Aida 

NIM   : 2100029042 

Judul Penelitian : Otoritas Keagamaan dalam Komunitas 

Dakwah Milenial  di Kota Semarang 

Program Studi  : Studi Islam  

Konsentrasi       : Ilmu Dakwah 

menyatakan bahwa disertasi yang berjudul:   

OTORITAS KEAGAMAAN DALAM KOMUNITAS DAKWAH 

MILENIAL DI KOTA SEMARANG 

Secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya sendiri, kecuali 

bagian tertentu yang dirujuk sumbernya. 

 

 

 

 

 

 

NOTA PEMBIMBING 

Semarang,  Januari 2025 

Pembuat Pernyataan, 

              

  Bakhita Aida 

  NIM: 2100029042 



iv 

NOTA DINAS    Semarang, Januari 2025 

Kepada  

Yth. Direktur Pascasarjana 

UIN Walisongo  

di Semarang 

Assalamualaikum Warrohmatullahi Wabarakatuh.  

Dengan ini diberitaukan bahwa saya telah melakukan bimbingan, arahan dan 

koreksi terhadap disertasi yang ditulis oleh: 

Nama  : Bakhita Aida 

NIM  : 2100029042 

Konsentrasu : Ilmu Dakwah 

Program Studi : Studi Islam 

Judul  : Otoritas Keagamaan dalam Komunitas Dakwah 

Milenial di Kota Semarang 

Kami memandang bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Pascasarjana UIN Walisongo untuk diujikan dalam Sidang Ujian Disertasi 

(Terbuka). 

Wassalamualaikum Warrohmatullahi Wabarakatuh.  

Ko-Promotor,      Promotor, 

 

 

Dr. H. Muhammad Sulthon, M.Ag  Prof. Dr. H. Ilyas Supena, M.Ag 

NIP: 196208271992031001  NIP: 197204102001121003 

  



v 

ABSTRAK 

 

Judul : Otoritas Keagamaan dalam Komunitas Dakwah Milenial 

di Kota Semarang 

Penulis : Bakhita Aida 

NIM : 2100029042 

 

 Hadirnya budaya digital membuat otoritas keagamaan 

berkontestasi pada komunitas dakwah. Penelitian bertujuan untuk 

menganalisis kemunculan otoritas keagamaan baru di dai milenial di 

Kota Semarang. Secara terperinci membahas tentang: Bentuk otoritas 

keagamaan; Terbentuknya otoritas baru untuk membangun komunitas 

mad’u; Kecenderungan mad’u mengikuti otoritas; Penyebab 

terbentuknya otoritas. Permasalahan ini dijawab menggunakan 

fenomenologi dan digali dengan menggunakan wawancara, observasi 

dan dokumentasi. Data diperoleh melalui wawancara berupa: Profil 

komunitas, profil dai, kecenderungan dai membentuk komunitas 

mad’u, kecenderungan mad’u mengikuti otoritas. Subjek yang 

diwawancarai meliputi dai, pengurus komunitas dan mad’u pada tiap 

komunitas. Objek penelitian meliputi komunitas Dawwam Sahabat 

Hijrah, Santrendelik, UKKI Unnes dan Insani Undip. Observasi 

digunakan untuk memperoleh data sumber rujukan dakwah, metode 

berdakwah, data identitas mad’u, jumlah peserta kajian dakwah 

komunitas dan materi dakwah. Dokumentasi digunakan untuk 

mendapatkan data berupa jadwal kajian dan video ceramah di media 

digital. Data yang diperoleh akan di cross check, kemudian dilakukan 

kategorisasi serta interpretasi data. Terakhir, dilakukan visualisasi data 

dalam bentuk deskripsi jawaban.  

Keempat komunitas memiliki perbedaan jenis otoritas. 

Otoritas keagamaan cendekiwan dari kaderisasi dan perguruan tinggi 

(Dawwam Sahabat Hijrah), otoritas cendekiawan dari perguruan tinggi 

dan otoritas tradisional (UKKI Unnes), otoritas cendekiawan dari 



vi 

kaderisasi (Insani Undip), dan otoritas cendekiawan dari perguruan 

tinggi (Santrendelik). Terbentuknya komunitas mad’u, dai melakukan 

upaya menciptakan konten dakwah, membentuk komunitas dakwah, 

memiliki sertifikasi trainer dai kampus, memberikan strategi dakwah 

urban, dan model dakwah rasional. Kecenderungan dai membentuk 

otoritas baru dipicu oleh tantangan dakwah digital, urgensi literasi 

dakwah digital, munculnya wacana baru dakwah digital, adanya 

hiperealitas dalam dakwah digital, otoritas keagamaan baru sebagai 

bentuk tanggung jawab moral bagi para dai, adanya permasalahan 

dakwah perkotaan. Kecenderungan mad’u mengikuti otoritas dai 

dikarenakan dai dengan citra dakwah humanis, memiliki kualifikasi 

pendidikan Islam, mampu menciptakan tema kekinian dan lembaga 

dakwah kampus sebagai pemegang otoritas keagamaan. Kesimpulan: 

Dai milenial dengan karakteristik digital native, justru tidak ditemukan 

otoritas keagamaan digital. Mayoritas mad’u cenderung menyukai dai 

yang memiliki otoritas keagamaan cendekiawan. Hal ini dikarenakan 

sikap kritis masyarakat perkotaan yang berada pada level geopolitik. 

Komunitas Dawwam, Santrendelik dan UKKI Unnes sepakat bahwa 

otoritas baru tidak berkontestasi dengan otoritas tradisional. Insani 

Undip sebagai pemegang otoritas cendekiawan dari kaderisasi yang 

menentang keberadaan otoritas tradisional. Teori Otoritas Max Weber 

perlu direvisi dengan menambahkan otoritas substansif rasional dan 

digital. 

Kata Kunci : Otoritas Keagamaan Baru, Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan, Dakwah Digital 

 

 

 

 

 

 



vii 

ABSTRACT 

Title  : Religious Authority in Millennial Da’wah Community 

in Semarang 

Author  : Bakhita Aida 

Student Number: 2100029042 

 

 The presence of digital culture makes religious authorities contest in 

the da’wah community. This study aimed to analyze the existence of new 

religious authorities in the millennial da’wah in Semarang. In detail, it 

discusses: forms of religious authority; formation of new authority to build 

the mad’u community; the tendency of mad’u to follow authority; reasons 

for the authority formation. These problems are answered using 

phenomenology and explored through interviews, observations, and 

documentation. The data obtained through interviews are: community 

profile, da’i profile, da’i’s tendency to form mad’u community, mad’u 

tendency to follow authority. The subjects interviewed are da’i, the 

community’s administrators, and mad’u in each community. The research 

objects are Dawwam Sahabat Hijrah, Santrendelik, UKKI Unnes, and Insani 

Undip. Observation is used to obtain data on sources of da’wah references, 

da’wah method, mad’u identity, number of participants in the community, 

and da’wah materials. Documentation is used to obtain data on study 

schedules and video lectures on digital media. The data obtained will be 

cross-checked, then categorized and interpreted. Finally, the data is 

visualized in the form of descriptions of answers. 

Four communities have different types of authority: the religious 

authority of scholars from cadre formation and university (Dawwam Sahabat 

Hijrah), the authority of scholars from university and traditional authority 

(UKKI Unnes), the authority of scholars from cadre formation (Insani 

Undip), and the authority of scholars from university (Santrendelik). In the 

formation of a mad’u community, the da’i makes efforts to create da'wah 

content, forms a da'wah community, obtains a campus da'wah trainer 

certification, and provides an urban da'wah strategy and rational da'wah 

model. The tendency of da’i to form new authorities is triggered by the 

challenges of digital da’wah, the urgency of digital da’wah literacy, the 



viii 

emergence of new discourses on digital da’wah, the existence of hyperreality 

in digital da’wah, new religious authorities as a form of moral responsibility 

for da’i, and the problems of urban da’wah. The tendency of mad’u to follow 

the authority of the da’i is because they have a humanist da’wah image, have 

Islamic educational qualifications, are able to create contemporary themes, 

and the campus da’wah institution is the holder of religious authority. 

Conclusion: millennial da’is with digital native characteristics, in fact, do not 

have digital religious authority. The majority of mad’u tend to prefer da’i 

who has scholarly religious authority. This is due to the critical attitude of 

urban society at the geopolitical level. The Dawwam, Santrendelik, and 

UKKI Unnes communities agreed that the new authority does not contest 

with the traditional authority. Insani Undip, as the holder of the authority of 

scholars from the cadre formation, opposes the existence of traditional 

authority. 

Keywords: New Religious Authority, Scholarly Religious Authority, Digital 

Da’wah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

 

 

 

 الملخص 

 

 الدينية في مجتمع الدعوة الألفية في مدينة سيمارانج  ات: السلط العنوان

 دةئ: بخيتة عا  الكاتب 

   ٢١٠٠٠٢٩٠٤٢ رقم التسجيل :

 

 

التبشيري.   الدعوات  إن وجود الثقافة الرقمية يجعل السلطات الدينية تنافس المجتمع

يهدف البحث إلى تحليل ظهور سلطات دينية جديدة بين الدعاة الألفية في مدينة سيمارانج.  

و؛ ميل المدعو عويناقش بالتفصيل: أشكال السلطة الدينية؛ إنشاء هيئة جديدة لبناء مجتمع المد

السلطة تشكيل  أسباب  السلطة؛  الظواهر    .لاتباع  علم  باستخدام  المشكلة  هذه  على  الرد  يتم 

واستكشافها باستخدام المقابلات والملاحظة والتوثيق. البيانات التي سيتم الحصول عليها من 

خلال المقابلات ستكون في شكل: ملف تعريف المجتمع، ملف تعريف الداعية، ميل الداعية  

ع السلطة. وكان من بين الأشخاص الذين إلى تكوين مجتمعات المدعو، ميل المدعو إلى اتبا

تشمل أهداف البحث   .تمت مقابلتهم الدعاة ومديرو المجتمع المحلي والالمدعو في كل مجتمع

ة في الاسلامي  ةالديني  اتالنشاط  اتوحد  ك، وي مجتمعات دوام الصحابة الهجرة، وسانترنديل

تم استخدام إنساني أونديب( جامعة ديبونيجارا ) ، وأوكي أونيس(  جامعة سورابايا الحكومية ) 

الملاحظات للحصول على بيانات حول المصادر المرجعية للدعوة، وطرق الوعظ، وبيانات  

يتم  الدعوة.  ومواد  المجتمعية  الدعوة  دراسات  في  المشاركين  وعدد  المدعو،  هويات  عن 

على  فيديو  دراسية ومحاضرات  في شكل جداول  البيانات  على  للحصول  التوثيق  استخدام 

الرقمية. البيانات    الوسائط  تصنيف  سيتم  ثم  عليها،  الحصول  تم  التي  البيانات  فحص  سيتم 

المجتمعات الأربعة   .وتفسيرها. وأخيرا، تم تنفيذ تصور البيانات في شكل وصف الإجابات

)دوام  والجامعات  الكادر  تكوين  لعلماء  الدينية  المرجعية  السلطة.  من  مختلفة  أنواع  لديها 

التقليدية والمرجعيات  الجامعات  من  العلماء  ومرجعية  الهجرة(،  أونيس()  صحابة  ،  أوكي 

 ( الجامعات  من  العلماء  وهيئة  أونديب(،  )إنساني  الكادر  تكوين  من  العلماء  ومرجعية 

الدعوة،   .سانترينديليك( محتوى  لإنشاء  جهوداً  الدعوة  وبذلت  المدعو،  مجتمع  تشكيل  تم 

وقدمت  الجامعي،  الحرم  في  واعظ  مدرب  شهادة  على  وحصلت  دعوة،  مجتمع  وشكلت 

استراتيجيات الدعوة الحضرية، ونموذج الدعوة العقلاني. إن ميل الدعاة إلى تشكيل سلطات  



x 

الرقمية،  الوعظية  الأمية  لمحو  الملحة  والحاجة  الرقمية،  الدعوة  تحديات  عن  ينجم  جديدة 

الرقمية،   الدعوة  في  المفرط  الواقع  ووجود  الرقمية،  الدعوة  حول  جديد  خطاب  وظهور 

الدعوة   ومشكلة  للدعاة،  الأخلاقية  المسؤولية  أشكال  من  كشكل  الجديدة  الدينية  السلطات 

مدعو إلى اتباع سلطة الداعية إلى أن الداعية يتمتع بصورة دعوية الحضرية. يرجع ميل ال

أن  كما  معاصرة،  خلق موضوعات  على  وقادر  إسلامية،  تعليمية  مؤهلات  ولديه  إنسانية، 

 .مؤسسة الوعظ بالحرم الجامعي هي صاحبة السلطة الدينية

دينية   يتمتع بخصائص رقمية أصلية، لا توجد سلطة  الذي  الألفية  لجيل  بالنسبة  الاستنتاج: 

رقمية. تميل غالبية الالمدعو إلى تفضيل الدعاة الذين يتمتعون بسلطة دينية علمية. ويرجع 

)دوام   ذلك إلى الموقف النقدي للمجتمع الحضري على المستوى الجيوسياسي. تتفق مجتمعات

الهجرة( الجديدة لا تتنافس مع  أوكي أونيس()و    و) سانترينديليك( صحابة  السلطة  على أن 

السلطة التقليدية. تفكيك الموارد البشرية كأصحاب سلطة فكرية من الكوادر المناهضة لوجود 

 .السلطة التقليدية

المرجعية الدينية العلمية،   اتالسلط  ،  المرجعية الدينية الجديدة  اتالسلط  ية:رئيسالكلمات ال
 الدعوة الرقمية 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

 

 

 

 

 

PERSEMBAHAN 

 

Terimakasih tak terhingga untuk:  

1. Suami tercinta, Mas Nafis  

2. Anak-anaku terkasih, Kak Nazhan, Mbak Nasya, Dek Nauriya 

3. Orang tua kami yang kami nantikan do’anya 

4. Promotor Prof. Dr. H. Ilyas Supena, M.Ag  

serta Ko-promotor Dr. H. Muhammad Sulthon, M.Ag.  

5. Seluruh dosen S-3 dan staff Pascasarjana UIN Walisongo 

Semarang  

6. Keluarga S-3 UIN Walisongo angkatan 2021. 

 

 

  



xii 

MOTTO 

 

دَ الْْمَْرُ إلَِى  فإَِذاَ ضُي عَِتْ   فاَنْتظَِرْ السَّاعَةَ قاَلَ كَيْفَ إضَِاعَتهَُا قاَلَ إذِاَ وُس ِ الْْمََانَةُ 

السَّاعَةَ  فاَنْتظَِرْ  أهَْلِهِ   غَيْرِ 
 

“Apabila amanah sudah hilang, maka tunggulah terjadinya kiamat”. 

Orang itu (Arab Badui) bertanya, “Bagaimana hilangnya amanat 

itu?” Nabi Shallahu Alahi Wasalla menjawab, “Apabila suatu urusan 

diserahkan bukan kepada ahlinya, maka tunggulah terjadinya 

kiamat.” 

 (HR. Al-Bukhari). 

 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ  ِ صَلَّى اللََّّ عَنْ أنَسَِ بْنِ مَالِكٍ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََّّ

وَاللُّؤْلؤَُ  الْجَوْهَرَ  الْخَنَازِيرِ  كَمُقلَ ِدِ  أهَْلِهِ  غَيْرِ  عِنْدَ  الْعِلْمِ  وَوَاضِعُ  مُسْلِمٍ  كُل ِ  عَلَى 

 وَالذَّهَبَ 

 

 

“Dari Anas bin Malik dia berkata; Rasulullah Shallahu Alahi 

Wasallam bersabda: ‘Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap 

muslim. Dan orang yang meletakkan ilmu bukan pada pada ahlinya, 

seperti seorang yang mengalungkan mutiara, intan dan emas ke leher 

babi.’” 

(HR. Sunan Ibnu Majah No. 220). 

 

  



xiii 

No. Arab Latin 

 t ط 16

 ẓ ظ 17

 ‘ ع 18

 g غ 19

 f ف  20

 q ق 21

 k ك 21

 l ل  22

 m م 23

 n ن 24

 w و  25

 h ه  26

 ’ ء 27

 y ي 28

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN  

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 

 

1.  Konsonan 

 

2. Vokal Pendek 

 kataba  كَتَبََ -
 suila  سُئِلََ -

3. Vokal Panjang 

 qāla  قاَلََ -
 qīla  قِيْلََ -

 yaqūlu  يَ قُوْلَُ -
4. Diftong 

 kaifa  كَيْفََ -
 haula حَوْلََ -
Kata sandang [al-] pada bacaan 
syamsiyyah atau qamariyyah ditulis 
[al-] secara konsisten supaya selaras 
dengan teks Arabnya 

No. Arab Latin 

 tidak dilambangkan ا 1

 b ب 2

 t ت 3

 ṡ ث 4

 j ج 5

 ḥ ح 6

 kh خ 7

 d د  8

 ż ذ  9

 r ر 10

 z ز 11

 s س  12

 sy ش  13

 ṣ ص  14

 ḍ ض  15



xiv 
 

KATA PENGANTAR 

 

Assalamu’alaikum Warrohmatullahi Wabarakatuh,  

Puji syukur alḥamdulillāh atas limpahan dan 

sayang serta kuasa-Nya, disertasi berjudul “Otoritas 

Keagamaan dalam Komunitas Dakwah Milenial di 

Kota Semarang” dapat tersaji untuk para Pembaca yang 

budiman.  Shalawat dan salam senantiasa diagungkan 

untuk baginda Rasulullah Muhammad Shallahu Alaihi 

Wassalam yang telah menunjukkan kehidupan yang 

terang benderang karena ilmu. Cercah cahaya ilmu 

tersebut di antaranya terbias dalam karya tulis ini, 

semoga.  

Materi yang dipersembahkan dalam disertasi ini 

merupakan hasil pemikiran, campur tangan, peran, dan 

bantuan banyak pihak.  Bersama ini, rasa terima kasih 

yang setinggi-tingginya disampaikan kepada:  

1. Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag selaku Rektor UIN 

Walisongo Semarang.  



xv 
 

2. Prof. Dr.H. Muhyar Fanani, M.Ag selaku 

Direktur Pascasarjana UIN Walisongo Semarang.  

3. Prof. Dr. H. Rahardjo, M.Ed., St selaku Kaprodi 

S-3 UIN Walisongo beserta para jajarannya.  

4. Promotor Disertasi, Prof. Dr. H. Ilyas Supena, 

M.Ag  

dan Ko-promotor, Dr. H. Muhammad Sulthon, 

M.Ag. atas arahan, pemikiran, waktu, restu, serta 

doa tak henti-hentinya yang diberikan.  

5. Seluruh dosen S-3 UIN Walisongo Semarang, 

atas ilmu manfaat yang diberikan. Segenap 

karyawan yang telah membantu menyelesaikan 

segala administrasi. 

6. Suami, anak-anak dan orang tua tercinta yang 

selalu mencurahkan semua doa dan dukungan 

untuk kesuksesan dan kesehatan penulis dalam 

menyelesaikan kegiatan sehari-hari dan sampai 

dalam menyelesaikan pendidikan pada gelar 

doktor.  



xvi 
 

7. Teman-teman seperjuangan S-3 angkatan 2021 

atas kebersamaan dan semua hal yang tidak bisa 

disebutkan. Ditinjau dari banyak aspek, baik 

penulisan, substansi isi, materi penyusunan, 

pengetikan, dan aspek lainnya, tentu karya tulis ini 

masih banyak kekurangan dan kelemahan. Untuk 

itu, segala bentuk koreksi kritik, saran, dan 

masukan yang membangun untuk penyempurnaan 

disertasi ini, sangat diharapkan. Harapannya, hasil 

penelitian ini dapat memberikan manfaat untuk 

pengembangan ilmu dakwah. Semoga disertasi ini 

menyumbang wacana keilmuan khususnya untuk 

otoritas keagamaan dalam komunitas dakwah. 

Selamat membaca, berfikir, dan (diharapkan) bertindak.  

Waalaikumussalam Warrohmatullahi Wabarakatuh. 

Semarang, November 2024 

 

Bakhita Aida 

 NIM: 2100029042 



xvii 
 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN JUDUL .............................................................. i 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................... ii 

NOTA PEMBIMBING .........................................................iii 

ABSTRAK ............................................................................. v 

KATA PENGANTAR ......................................................... xiv 

DAFTAR ISI....................................................................... xvii 

DAFTAR TABEL ............................................................. xxiv 

DAFTAR GAMBAR .......................................................... xxv 

BAB I .................................................................................. 1 

PENDAHULUAN .............................................................. 1 

A. Latar Belakang ............................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................... 13 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................. 14 

D. Kajian Pustaka .......................................................... 15 

1. Pemegang Otoritas Keagamaan dalam Media 

Digital ........................................................................... 15 

2. Pemegang Otoritas Keagamaan oleh Ulama ......... 26 

3. Pemegang Otoritas Keagamaan oleh Cendekiawan 

Modern .......................................................................... 31 

4. Otoritas Keagamaan dalam Komunitas Dakwah .. 33 

5. Otoritas Keagamaan pada Dai ............................... 45 



xviii 
 

E.  Metode Penelitian ..................................................... 47 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian ........................... 47 

2. Teknik Pengambilan Sampel ................................ 51 

3. Teknik Pengumpulan Data .................................... 55 

a. Metode Observasi ............................................. 56 

b. Metode Wawancara ........................................... 57 

c. Metode Dokumentasi ........................................ 58 

4. Analisis Data ......................................................... 58 

5. Pengujian Keabsahan Data.................................... 60 

a. Triangulasi......................................................... 61 

b. Member Check .................................................. 63 

H. Sistematika Penulisan .................................................. 64 

BAB II .................................................................................. 67 

DASAR KONSEPTUAL OTORITAS KEAGAMAAN 

DALAM KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL ............ 67 

A. Jenis Otoritas Keagamaan ......................................... 67 

B. Sifat Otoritas Keagamaan ......................................... 74 

C. Sumber Otoritas Keagamaan .................................... 76 

D. Dai Milenial .............................................................. 80 

E. Karakteristik Dai Milenial ............................................ 90 

F. Kriteria Otoritas Keagamaan pada Dai Milenial .......... 93 

1. Dai yang Memiliki Pemahaman Agama ............. 100 

2. Dai yang Memiliki Kemampuan sebagai Mediator

 103 



xix 
 

3. Dai Memiliki Pendekatan Dakwah Transformatif

 105 

4. Dai Memiliki Kematangan Emosional dan 

Sosiologis .................................................................... 107 

5. Dai memiliki Sanad Keilmuan dari Segi 

Tradisionalitas Intelektual, Literasi Akurat dan 

Kreatifitas .................................................................... 109 

G. Otoritas Keagamaan pada Era Digital ........................ 114 

H. Konsep Komunitas dan Dakwah ................................ 123 

1. Unsur-unsur Komunitas .......................................... 127 

2. Jenis Komunitas ...................................................... 128 

3. Pengertian Dakwah ................................................. 131 

4. Unsur-unsur Dakwah .............................................. 132 

5. Komunitas Dakwah ................................................. 140 

BAB III ............................................................................... 145 

KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL DI KOTA 

SEMARANG ..................................................................... 145 

A. Profil Komunitas Dawwam Sahabat Hijrah ............ 145 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas ....................... 145 

2. Profil Dai ............................................................. 148 

a. Alfian Yusuf : Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Kaderisasi .................................. 148 

b. Miftahul Huda: Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Perguruan Tinggi ....................... 157 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah ............................. 162 



xx 
 

B. Profil Komunitas Santrendelik ................................ 173 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas ....................... 173 

2. Profil Dai ................................................................. 176 

a. Fakhrudin Aziz: Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Perguruan Tinggi ....................... 176 

b. Ahmad Tajuddin Arafat: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Perguruan Tinggi ... 182 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah ................................. 199 

a. Metode Kisah .................................................. 206 

b. Dakwah Konseling .......................................... 207 

c. Penguasaaan Mad’u dari Berbagai Kalangan . 211 

d. Karya Ilmiah sebagai Materi Dakwah bagi Dai 

Cendekiawan ........................................................... 213 

C. Profil Komunitas UKKI Unnes ............................... 220 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas ........................... 220 

2. Profil Dai ............................................................. 225 

a. Muhammad Sokheh: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Perguruan Tinggi ... 225 

b. Rizal Fadli Nurhadi: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Tradisional ........................................... 235 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah ............................. 243 

D. Profil Komunitas Insani Undip ............................... 252 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas ....................... 252 

2. Profil Dai ............................................................. 258 



xxi 
 

a. Luthfie Maula: Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Kaderisasi .................................. 258 

b. Ahmi Rifqi Hudaya: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Kaderisasi .............. 267 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah ............................. 274 

BAB IV ............................................................................... 285 

KEMUNCULAN OTORITAS KEAGAMAAN 

KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL DI KOTA 

SEMARANG ..................................................................... 285 

A. Keberagaman Otoritas Keagamaan dalam Komunitas 

Dakwah Milenial di Kota Semarang ............................... 285 

B. Terbentuknya Komunitas Mad’u dengan Otoritas 

Keagamaan Baru ............................................................. 319 

1. Dai Menampilkan Konten Dakwah Menarik ...... 319 

2. Dai Membentuk Majelis Taklim Secara Mandiri 337 

3. Dai Memiliki Sertifikasi Sebagai Trainer Dai 

Kampus ....................................................................... 342 

4. Dai Memberikan Strategi Dakwah untuk Pemuda 

Urban........................................................................... 345 

5. Dai Memberikan Pemahaman Rasional Melalui 

Otoritas Keagamaan Baru ........................................... 356 

C. Kecenderungan Mad’u Mengikuti Otoritas Keagamaan 

Baru 364 

1. Dai Menampilkan Dakwah Humanis bagi Anak 

Muda ........................................................................... 364 

2. Dai Memiliki Kualifikasi Pendidikan Islam ....... 371 



xxii 
 

3. Dai Membawakan Tema Kekinian yang 

Mengubungkan Agama dengan Berbagai Perspektif 

Keilmuan ..................................................................... 376 

4. Lembaga Dakwah Kampus Sebagai Wadah 

Menambah Ilmu Agama.............................................. 378 

D. Penyebab Dai Milenial Membentuk Otoritas Keagamaan 

Baru 382 

1. Dai Menjawab Tantangan Dakwah Digital ......... 382 

2. Upaya Meningkatkan Literasi Dakwah Digital... 387 

3. Dai Menciptakan Wacana Baru dalam Dakwah Digital

 .................................................................................... 390 

4. Dai Menentang Hiperrealitas Dakwah Digital ........ 399 

5. Otoritas Keagamaan Baru sebagai Bentuk Tanggung 

Jawab Moral ................................................................ 402 

6. Upaya Mengatasi Permasalahan Dakwah pada Pemuda 

Urban........................................................................... 404 

a. Krisis Otoritas pada Dai .................................. 404 

b. Komunitas Dakwah yang Tidak Sesuai dengan 

Gairah Keagamaan .................................................. 407 

BAB V ................................................................................ 413 

PENUTUP .......................................................................... 413 

A. Kesimpulan ............................................................. 413 

B. Implikasi Hasil Penelitian ....................................... 424 

C. Saran ....................................................................... 427 

D. Kata Penutup ........................................................... 429 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................. i 



xxiii 
 

LAMPIRAN I : PANDUAN WAWANCARA .............. xxxiii 

RIWAYAT HIDUP ........................................................ xxxvii 

 

  



xxiv 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 4. 1 Jenis, Sumber dan Sifat Otoritas Keagamaan dalam 

Komunitas Dakwah Milenial .............................................. 286 

 

  



xxv 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1. 1 Analisis Data Spiral Creswell .................. 59 

Gambar 3. 1 Konten Iklan Nonton Bareng Film Sejarah 

Islam 163 

Gambar 3. 2 Miftah sebagai Dai Konten Kreator ....... 164 

Gambar 3. 3 Alfian sebagai Dai Konten Kreator ........ 168 

Gambar 3. 4 Konten Youtube Komunitas Dawwam 

Sahabat Hijrah ............................................................. 168 

Gambar 3. 5 Lokasi Kajian Santrendelik .................... 173 

Gambar 3. 6 Flyers Kajian Santrendelik di Instagram 201 

Gambar 3. 7 Kontribusi Tajuddin Arafatddin sebagai Dai 

Cendekiawan di Media Digital ................................... 204 

Gambar 3. 8 Dai Milenial Membentuk Komunitas 

Dakwah Baru .............................................................. 218 

Gambar 3. 9 Lokasi Kajian "Pemimpin yang Ideal di Era 

Kontemporer Berakar pada Politik di Zaman Nabi" di 

Masjid FIPP Unnes ..................................................... 228 

Gambar 3. 10 Rizal Mengisi Kajian di Unnes ............ 236 

Gambar 3. 11 Konten Rizal sebagai Dai Konten Kreator

..................................................................................... 241 

Gambar 3. 12 Konten Fatwa Online ........................... 244 

Gambar 3. 13 Dai Milenial Kampus dalam Kajian 

Dakwah ....................................................................... 250 

Gambar 3. 14 Alur Kaderisasi .................................... 256 

Gambar 3. 15 Luthfie dalam Kajian "Become Precious 

Moslem in Society 5.0" di Masjid Kampus Undip ..... 264 

Gambar 3. 16 Dai Milenial Kampus Berdakwah di 

Kawasan Kampus........................................................ 277 



xxvi 
 

Gambar 3. 17 Personal Branding Dai Kampus ........... 278 

Gambar 4. 1 Dialog dalam Kajian Santrendelik 366 

Gambar 4. 2 Hiperrealitas Dakwah pada Konten 

Youtube ....................................................................... 401 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Otoritas keagamaan dimiliki oleh orang yang disebut alim 

atau ulama, tidak hanya menguasai bidang ilmu keislaman seperti 

Al-Qur’an, Hadis, uṣūl al-fiqh, tasawuf, fikih. Ilmu pengetahuan 

lain seperti ilmu yang digunakan sebagai  alat bantu interpretasi 

makna Al-Qur’an dan Hadis seperti ilmu bahasa, mantiq, sejarah, 

dan sebagainya. 1 Ulama atau kiai merupakan aset berharga dalam 

pengembangan dakwah. 2 Ulama memiliki peran sebagai acuan 

ilmu keislaman,  serta memilki misi membimbing umat Islam agar 

sesuai dengan syari’at Islam serta memahami konteks sosial-politik 

di masyarakat maupun negara. 3 Otoritas keagamaan ini terbentuk 

oleh kapasitas dan kompetensi ulama yang kompleks dan 

dibutuhkan oleh masyarakat. 

Otoritas keagamaan tidak hanya dimiliki oleh ulama, 

namun juga dimiliki oleh cendekiawan modern, sehingga otoritas 

keagamaan menjadi sebuah kontestasi pada keilmuan Islam karena 

 
1 Moh Romzi, “Ulama Dalam Perspektif Nahdlatul Ulama,” Religio: 

Studi Agama-Agama 2, no. 1 (March 2012): 55. 

 2 Awaluddin Pimay dan Agus Riyadi, “Abdurrahman Wahid Structural 

Dakwah Activities,” Ilmu Dakwah 15, no. 2 (2021).  
3 Mokhamad Choirul Hudha, “Al-Qur’an Dalam Pusaran Politik Di 

Indonesia: Perebutan Makna Atas Lafaz Auliya Dan Ulama,” Al-Mabsut: Jurnal 

Studi Islam Dan Sosial 14, no. 1 (2020). 



2 
 

memiliki cara pandang yang berbeda terhadap penafsiran Al-

Qur’an, Hadis dan pendapat ulama. Fenomena munculnya otoritas 

baru yang dimiliki oleh cendekiawan muslim modern berasal dari 

perguruan tinggi atau disebut dengan istilah “New religious 

intellectuals” atau NRI.  NRI merupakan pemegang otoritas 

keagamaan bukan dari madrasah tetapi dari perguruan tinggi dan 

universitas negara barat, seringkali tanpa landasan formal dalam 

ilmu keislaman dalam menintrepetasi makna  Al-Qur’an dan 

Hadis.4 

Kebangkitan Islam memiliki efek tersebarnya otoritas 

keagamaan di berbagai lokasi, media, dan bentuk asosiasi baru 

yang beragam. Secara konvensional, otoritas keagamaan 

keindonesiaan telah menjadi wilayah orang-orang yang secara 

formal dilatih terutama dalam fikih. Seorang ulama tradisional 

perlu belajar bertahun tahun mendapat pelajaran dan meraih status 

yang membuatnya dikenal luas sebagai seorang ahli fikih atau 

mufti. Isu otoritas ini penting bagi bentuk bentuk fatwa yang 

diakses secara instan melalui media digital atau fatwa online 

maupun yang lebih tradisional dan merupakan topik diskusi yang 

umum ada di kalangan Muslim. Kebanyakan cendekiawan muslim 

modern dalam teori hukum Islam ingin membatasi praktik fatwa 

 
4 Muhammad Qasim Zaman, “The Ulama and Contestations on 

Religious Authority,” Islam and Modernity: Key Issues and Debates, 2009, 206–

36. 



3 
 

hanya kepada mereka yang telah mempelajari Al-Qur’an, Hadis 

dan fikih. Mereka menjelaskan bahwa bagian besar dari kekuatan 

persuasif fatwa adalah karena otoritas yang dimiliki para ulama 

semacam ini. 5 

Beragamnya bentuk otoritas keagamaan dipengaruhi oleh 

hadirnya budaya digital. Budaya digital menjadi faktor penyebab 

terjadinya pergeseran pola masyarakat dalam mencari referensi 

keislaman; dari sumber referensi konvensional seperti media cetak 

ke sumber referensi yang tersambung internet atau online. Generasi 

milenial memiliki preferensi mendapatkan sumber-sumber 

pengetahuan keislaman melalui media digital. 6 Fenomena 

beralihnya penggunaan media cetak menjadi media digital, 

merupakan ciri khas generasi milenial memilki pandangan bebas 

dan selalu terhubung dengan internet telah mengubah desain 

dakwah di Indonesia. Generasi milenial telah mamanfaatkan 

teknologi untuk memperoleh informasi dan pengetahuan Islam.7 

Mereka secara perlahan-lahan meninggalkan dakwah konvensional 

baik dari segi topik maupun metode sebagai tercermin dari semakin 

 
5 Greg Fealy dan Sally White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa 

Online (Jakarta: Komunitas Bambu, 2012), 167. 
6 Noorhaidi Hasan, Literatur Keislaman Generasi Milenial : Transmisi, 

Aprosiasi, Dan Kontestasi (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Press, 

2018). 
7 Muhammad Rijal Fadli and Siti Irene Astuti Dwiningrum, 

“Pesantren’s Digital Literacy: An Effort to Realize the Advancement of 

Pesantren Education,” Ulul Albab 22, no. 2 (2021): 338–59. 



4 
 

populernya gaya dakwah yang dipraktikkan oleh para pengkhotbah 

yang seperti Hannan Attaki dengan demikian, otoritas keagamaan 

baru muncul dari media digital. 

Media digital memberikan kontribusi positif bagi dakwah 

meski bisa juga membawa akibat negatif seperti munculnya 

dakwah dengan pemaknaan artifisial yaitu dakwah yang dangkal, 

sehingga output dakwah tidak maksimal atau belum tuntasnya 

dakwah, dan maraknya ujaran kebencian atas nama dakwah. 

Konsumen muslim dakwah digital juga dibujuk untuk 

meninggalkan referensi utama ajaran Islam untuk pengajaran instan 

seperti yang tersedia dari internet.8 

Media digital sebagai media dakwah memiliki dampak 

positif yaitu memudahkan untuk berinteraksi dengan teks sumber 

dakwah secara mandiri dan memahami secara bebas dan menyebar 

secara luas.9 Selain memiliki dampak positif, media digital sebagai 

media dakwah juga memiliki dampak negatif seperti terjadinya 

distorsi fakta tentang agama. Sebagian dari narasi dakwah di 

 
8 Mohammad Hidayaturrahman dan D.I Ansusa Putra, “The Role of 

Technology dan Social Media in Spreading the Qur’an dan Hadiths by Mubalig,” 

DINIKA : Academic Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2019): 45. 
9 Hidayaturrahman dan Putra. 



5 
 

internet, menanamkan pesan dakwah yang bertentangan dengan 

Islam dan mencitrakan Islam yang ekstrimis atau radikal.10 

Dampak negatif dari pemanfaatan media digital sebagai 

media dakwah adalah terjadinya kasus hujatan dari masyarakat 

terhadap dai. Seperti dakwah yang dilakukan oleh Oki Setiana 

Dewi pada tahun 2022 terkait pernyataan bahwa istri wajib 

menutup aib suami walaupun telah melakukan kekerasan dalam 

rumah tangga. 11 Oki memiliki pengikut sosial media yang 

sejumlah 19,2 Juta pengikut Instagram. Khalid Basalamah dengan 

pernyataan mengharamkan wayang 12 , memiliki akun Instagram 

resmi “khalidbasalamahofficial” dengan jumlah 2,9 juta pengikut. 

Hanan Attaki dengan pernyataan bahwa wanita salihah memiliki 

berat badan tidak lebih dari 55 kilogram.13 Akun Instagram 

“hanan_attaki” memiliki 9,2 juta pengikut.  Berkembangnya 

organisasi masyarakat yang bertentangan dengan ideologi negara 

dan agama juga perlu dikhawatirkan, seperti munculnya Hibut 

 
10 Muhammad Maga Sule, “Muslim Scholars dan the World of Social 

Media: Opportunities dan Challenges,” Islamic Communication Journal 5, no. 2 

(2020): 223. 
11 Tim Detik, “Kontroversi Mengemuka Buntut Ceramah KDRT Dari 

Oki Setiana Dewi,” Detik.com, 2022, https://news.detik.com/berita/d-

5927463/kontroversi-mengemuka-buntut-ceramah-kdrt-dari-oki-setiana-dewi. 
12 Rahmatia Miralena, “Permintaan Maaf Khalid Basalamah, Bantah 

Mengharamkan Wayang,” Detik.com, 2022, https://news.detik.com/berita/d-

5942698/permintaan-maaf-khalid-basalamah-bantah-mengharamkan-wayang. 
13 Niken Purnamasari, “Klarifikasi Ustaz Hanan Soal Berat Wanita 

Salihah Tak Lebih 55 Kg,” 2018, https://news.detik.com/berita/d-

4126455/klarifikasi-ustaz-hanan-soal-berat-wanita-salihah-tak-lebih-55-kg. 



6 
 

Tahrir Indonesia dan Khilafatul Muslimin sebagai organisasi yang 

membawa paham khilafah.14 Bahkan, Badan Intelijen Negara 

memaparkan sebanyak 85 persen, generasi milenial rentan terpapar 

radikalisme. 15 Radikalisme muncul karena adanya kedangkalan 

dalam pemahaman peran agama. Setidaknya ada tiga peran agama 

yang rentan, yaitu agama sebagai faktor ideologis, kedua, agama 

sebagai faktor identitas, dan ketiga, agama sebagai legitimasi etis 

hubungan sosial. 16 

Berdasarkan kasus hujatan terhadap dai yang telah terjadi, 

seharusnya dai menggunakan adab yang baik seperti penggunaan 

bahasa yang tidak diskriminatif. Dalam materi dakwah, rujukan 

referensi perlu diperhatikan, tidak berbicara tentang perpecahan, 

menjelekkan kelompok lain, faktual, menyentuh logika, human 

interest dan edukatif. Pelaku dakwah memperhatikan kaidah 

dakwah “Tilamidzu al-iman la tilamidu al-kitab” (muridnya guru 

bukan muridnya buku).17 

 
14 Kautsar Widya Prabowo, “MUI: Ideologi Khilafatul Muslimin Mirip 

HTI,” Medcom, 2022, https://www.medcom.id/nasional/peristiwa/nN9X9r8K-

mui-ideologi-khilafatul-muslimin-mirip-hti. 
15 CNN, “BIN: 85 Persen Milenial Rentan Terpapar Radikalisme,” 

CNN, 2021, https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210615195226-12-

654763/bin-85-persen-milenial-rentan-terpapar-radikalisme. 
16 Nasihun Amin, “Menyemai Nasionalisme Dari Spirit Agama: Upaya 

Meredam Radikalisme Beragama,” Theologia 23, no. 1 (2017). 
17 Hajir Tajiri, Etika Dan Estetika Dakwah (Bdanung: Simbiosa 

Rekatama Media, 2015). 



7 
 

Ulama dan pemerintah melalui kementerian agama dan 

organisasi masyarakat merupakan pemegang utama otoritas 

keagamaan. Selama ini, otoritas keagamaan hanya dimiliki oleh 

para ulama. 18 Ulama sebagai pemegang otoritas keagamaan 

melakukan transmisi keilmuan dengan cara yang dakwah 

tradisional seperti sistem bandongan, sorogan dan pengajian 

namun, perkembangan teknologi yang mengakibatkan munculnya 

otoritas baru cenderung menampilkan suasana yang religius 

populer sehingga menarik minat pemuda Muslim.19 Pergeseran 

otoritas keagamaan ditandai dengan jumlah pengguna internet yang 

meningkat. Data Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia 

(APJII) tahun 2022-2023, sebanyak 215,63 juta orang atau 78,19% 

dari total populasi Indonesia (275,77 juta jiwa).20 Berdasarkan 

Nielsen Consumer & Media View Q3 2022 (Indonesia), TV dan 

internet merupakan dua jenis media dengan jangkauan tertinggi 

dimana TV masih mendominasi dengan 81,1% dan internet telah 

mengalami pertumbuhan yang signifikan mencapai 76,7%. Hingga 

 
18 Heidi Campbell and Paul Emerson Teusner, “Religious Authority in 

the Age of the Internet,” Virtual Lives, 2011, 59–68; Mutohharun Jinan, “New 

Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan Islam Di Indonesia,” Jurnal Lektur 

Keagamaan 10, no. 1 (2012): 181–208. 
19 Dony Arung Triantoro, “Dakwah Dan Kesalehan: Studi Tentang 

Gerakan Teras Dakwah Di Kalangan Remaja Yogyakarta,” Jurnal Masyarakat 

Dan Budaya 20, no. 2 (2018). 

 20 Anonim, “APJII: Pengguna Internet Indonesia 215,63 Juta Pada 

2022-2023,” accessed April 3, 2023, https://dataindonesia.id/digital/detail/apjii-

pengguna-internet-indonesia-21563-juta-pada-20222023. 



8 
 

kuartal III-2022, pengguna TV masih didominasi oleh usia 40-49 

tahun (18%) dan 50+ (23%), sedangkan digital masih didominasi 

oleh usia 10-19 (22%) dan 20-29 (26%) tahun. Dengan 

pertumbuhan internet yang tinggi, mengakses video online dan 

menonton streaming TV juga telah tumbuh secara signifikan dalam 

tiga tahun terakhir di semua kelompok umur.21  

Pergerseran otoritas keagamaan lama ke baru juga ditandai 

dengan menjamurnya Islamic Book Fair (IBF). IBF di Tangerang 

pada tahun 2023, disambut dengan antusias oleh kurang lebih 5000 

pengunjung dengan 48 penerbit. Dengan banyaknya buku 

keislaman dan penerbit yang mencetak buku Islam, dalam waktu 

sama menunjukkan minat kaum muslim juga meningkat. IBF ini 

sudah cukup bertahan dengan diselenggarakan dari sejak tahun 

2001 hingga 2023. 22 Dari buku-buku itulah kaum muslim 

memperoleh pijakan baru dalam beragama. Gejala tersebut 

memperlihatkan pergeseran otoritas tradisional yang sebelumnya di 

tangan ulama, kini ke sumber-sumber impersonal. 23 Semakin 

banyaknya situs keislaman yang dikelola lembaga keagamaan 

maupun perseorangan yang menawarkan pentingnya implementasi 

 
 21 Anonim, “Nielsen Meluncurkan Rating Konten Streaming Yang 

Memungkinkan Pengukuran Lintas Media Di Indonesia | Nielsen,” accessed 

April 3, 2023, https://www.nielsen.com/id/news-center/2022/nielsen-launches-

streaming-content-ratings-enabling-cross-media-measurement-in-indonesia/. 

 22 Anonim, “Islamic Book Fair,” 2023, https://islamicbook-fair.com/#. 

 23 Jinan, “New Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan Islam Di 

Indonesia,” 2012. 



9 
 

Islam. Pada platform youtube, atau konten islam pada kanal 

@Islampopuler berada posisi top 100 dengan 10 Juta subscribers 

dan seratus juta viewers.24 Kanal youtube Ustaz Abdul Somad 

(UAS) mendapatkan 3,48 Juta dengan viewrs 500.000 hingga 1 

Juta. Kanal Adi Hidayat dengan 3,72 Juta subscriber. Bahkan kiai 

tradisional seperti Anwar Zahid, sekarang memiliki kanal youtube 

dengan 1,27 Juta subscriber. Dari kalangan dai muda, ada kanal 

Hanan Attaki dengan 2,49 subscriber. Bahkan dari kalangan 

komunitas seperti Pijar Studio yang sering meneyebarkan konten 

Islami, mampu mendapatkan 3 Juta viewers di platform youtube.  

Pada sasaran anak-anak, kanal youtube menawarkan konten Islam 

populer yang drepresentasikan melalui Nussa dan Rara dengan 3,97 

subscriber. Pada platform Instagram tokoh pegiat dakwah seperti, 

AA Gym mendapatkan 7,3 Juta pengikut, Oki Setiana Dewi, 19,8 

Juta pengikut. 25 Ditambah lagi, banyaknya portal, situs berita 

Islami yang berafiliasi dengan organisasi tertentu dengan bebas 

dapat diakses. Seperti VOA-Islam, Arrahmah.com, Muslim.or.id, 

dan NU Online. Semarang juga memiliki akun-akun dakwah di 

platform digital seperti Dakwah Islam dengan 589.000 pengikut. 

 
 24 Anonim, “Top 100 YouTube Channels in Indonesia (2023) - Sorted 

by Subscribers,” accessed April 3, 2023, 

https://www.speakrj.com/audit/top/youtube/id. 

 25 Anonim, “Top Instagram Influencers in Indonesia in 2023 | 

StarNgage,” accessed April 3, 2023, 

https://starngage.com/app/id/influencer/ranking. 



10 
 

Gary R Bunt mengemukakan bahwa mahasiswa pengguna 

aktif internet (54%) mendahulukan mencari jawaban di internet, 

dengan membuka web Islam atau lembaga-lembaga keislaman. 

Kelompok yang memiliki kdekatan dengan dunia naya terdorong 

untuk menyelesaikan masalah secara cepat. Selanjutnya 14% 

bertanya kepada guru, kiai, ustaz atau dosen secara langsung, dan 

32% mencari jawaban dengan membaca buku atau media cetak. 26 

Pergeseran otoritas keagamaan di Kota Semarang, ditandai 

dengan munculnya ustaz “baru” di komunitas Kota Semarang. 

Otoritas keagamaan yang dimiliki oleh media digital, 

mengakibatkan terjadinya fragmentasi otoritas keagamaan di 

kalangan pemuda Muslim dengan disertai menjamurnya pengajian 

di kota besar. 27 Seperti Yuk Ngaji Semarang, Gerakan Jilbab 

Semarang, Tim Hijrah Akbar dan komunitas hijabers Semarang.  

Komunitas dakwah juga beberapa menampilkan selebritis 

sebagai dai untuk menarik minat anggota. Hal ini terjadi di Kota 

Semarang, Insani Undip yang menampilkan influencer Saihul 

Basyir dengan 41.700 pengikut di Intagram, Hutri dengan 21.500 

pengikut dan Oemar Mita dengan 1,2 Juta pengikut serta 

Komunitas Hijabers yang menampilkan Oki Setiana Dewi, dan 

 
 26 GR Bunt, Islam in the Digital Age: E-Jihad, Online Fatwas dan 

Cyber Islamic Environmentsress (London: Pluto Press, 2003). 

 27 Triantoro, “Dakwah Dan Kesalehan: Studi Tentang Gerakan Teras 

Dakwah Di Kalangan Remaja Yogyakarta.” 



11 
 

Peggy Melati Sukma. Dai selebritis terkadang tidak memiliki 

kualifikasi pendidikan Islam yang baik seperti memiliki 

penguasaan bahasa Arab dan hukum Islam. Dua pengetahuan 

tradisional ini danggap sebagai landasan kesarjanaan dan otoritas 

Islam. 28 

Banyaknya jumlah pengguna internet dan pengikut pegiat 

dakwah menandai terjadinya pergeseran otoritas lama ke baru, 

menimbulkan persaingan antara berbagai wacana dan gaya sosial 

yang beragam dalam dakwah. Salah satunya muncul komunitas 

dakwah. Munculnya komunitas dakwah, diiringi kebutuhan dan 

kebiasaan baru membaca dan berdiskusi tentang Islam, yang 

dipenuhi oleh sejumlah organisasi melalui kegiatan yang berada 

dalam domain dakwah. Keberagaman ini sesuai dengan perbedaan 

sikap komunitas dakwah terhadap tradisi, modernitas, dan 

reformasi, karakter Islam yang menyeluruh atau terbuka sebagai 

sistem sosial dan hukum, penerimaan cara hidup, pemikiran lokal, 

dan asing serta menuju berbagai pusat otoritas keagamaan muslim. 

Komunitas dakwah tidak hanya melengkapi satu sama lain dengan 

menangani audiens yang berbeda; komunitas dakwah seringkali 

membela berbagai jenis otoritas agama dan kategori orang yang 

dianggap atau yang menganggap diri mereka berhak memegang 

 
 28 Fealy dan White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online, 35. 



12 
 

otoritas dalam masalah agama. 29 Setiap komunitas harus 

memahami pluralistis dan keragaman. Materi dakwah sekarang ini 

harus berkembang dari penyampaian ceramah melalui mimbar, 

menyampaikan materi tentang ibadah mahdah menjadi 

permasalahan realitas sosial kemanusiaan, sehingga terwujud 

situasi sosial yang selaras di anatara budaya dan agama, 

menanamkan pesan dakwah seperti saling menghormati dan 

toleransi.30  

Komunitas dakwah dengan mengangkat realitas sosial 

kemanusiaan dimiliki oleh beberapa komunitas dakwah di 

Semarang.  

Berkembangnya berbagai komunitas dakwah di 

masyarakat, lembaga keagamaan merupakan pemegang otoritas 

keagamaan secara resmi namun juga secara bebas otoritas 

keagamaan dimiliki oleh individu-individu yang memiliki 

kemampuan intelektual yang memadahi, serta mendapatkan respon 

positif  dari  para pengikutnya masing-masing serta mampu 

 
29 Johan Meuleman, “Dakwah, Competition for Authority, and 

Development,” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde 167 (2011): 236–

69. 
30 Abdul Karim et al., “Pemetaan Untuk Strategi Dakwah Di Kota 

Semarang Menggunakan Pendekatan Data Mining (Mapping for Da’wah 

Strategy in Semarang City Using Data Mining,” Risalah 32, no. 1 (2021): 40–

55.  



13 
 

menjawab persoalan masyarakat. 31 Persoalan dalam masyarakat 

yang dimaksud adalah menjawab dinamika kondisi ekonomi, 

sosial, dan politik umat Islam yang menjadi latar belakang 

komunitas sosial Islam berkembang. 32 Penampung komunitas 

sosial umat Islam saat ini adalah aktifitas keagamaan seperti 

pengajian. Majelis ini hadir dalam setiap komunitas muslim. 33 

Pada penelitian ini mengkaji bagaimana otoritas keagamaan yang 

lahir pada dai milenial di komunitas dakwah Kota Semarang, baik 

berupa bentuk otoritas keagamaan dan pengaruhnya terhadap 

mad’u, latar belakang dai yang mempengaruhi lahirnya otoritas 

keagamaan baru dan faktor pendorong mad’u mematuhi dai 

milenial.  

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana jenis, sifat dan sumber otoritas keagamaan 

yang dimiliki oleh dai milenial ? 

2. Bagaimana dai milenial  menggunakan otoritas 

keagamaan  untuk membangun komunitas mad’u?  

 
31 Ahmad Khotim Muzakka, “Otoritas Keagamaan Dan Fatwa Personal 

Di Indonesia,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 13, no. 1 

(2018): 63–88. 
32 Syarifuddin Jurdi, “Gerakan Sosial Islam: Kemunculan, Eskalasi, 

Pembentukan Blok Politik Dan Tipologi Artikulasi Gerakan,” Politik Profetik 1, 

no. 1 (2013). 
33 Firman Nugraha, Gerakan Sosial Ekonomi Keagamaan Muslim 

Perdesaan (Jakarta: Litbang Diklat Press, 2021). 



14 
 

3. Mengapa mad’u memiliki kecenderungan mengikuti 

otoritas keagamaan  dari dai milenial  pada komunitas 

dakwah?  

4. Mengapa dai milenial  bisa menghadirkan otoritas 

keagamaan ?  

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Penelitian ini ditujukan untuk menganalisis fenomena 

otoritas keagamaan komunitas dakwah milenial  di Kota Semarang.  

Tujuan khusus penelitian:   

1. Memaparkan jenis otoritas keagamaan yang 

digunakan oleh milenial.  

2. Mendapatkan pola eksploratif otoritas keagamaan 

yang digunakan pada masing-masing komunitas. 

3. Mengetahui penyebab dan faktor pendorong mad’u 

mengikuti otoritas keagamaan baru pada komunitas 

dakwah perkotaan. 

4. Mengetahui penyebab dan proses dai milenial 

mampu melahirkan otoritas keagamaan baru. 

Dilihat dalam aspek teoritis diharapkan penelitian memberi 

kegunaan. Pertama; menambah substansi keilmuan dan penelitian 

dalam bidang ilmu dakwah dan studi islam tentang otoritas 

keagamaan komunitas dakwah milenial di Kota Semarang. Kedua; 

menambah pemikiran tentang ilmu dakwah dan berguna bagi 



15 
 

civitas akademika perguruan tinggi dan komunitas dakwah yang 

memerlukannya. Outuput penelitian ini secara praktis berguna 

untuk : Pertama; sebagai salah satu acuan dakwah dan otoritas 

keagamaan pada komunitas dakwah yang dapat diterapkan oleh 

komunitas atau lembaga dakwah di masyarakat. Kedua; 

memberikan arahan bagi para dai dan pengurus harian komunitas 

dakwah dalam menerapkan pola dakwah yang tepat, menampilkan 

komunitas dakwah yang sesuai syariat Islam dan kaidah dakwah 

serta sebagai evaluasi para dai dalam merencanakan kegiatan 

dakwah.  

D. Kajian Pustaka 

Berdasarkan beberapa penelitian terakhir, terdapat 

penelitian yang serupa terkait otoritas keagamaan dan dakwah. 

Penelitian terakhir memiliki ketidaksamaan tema dan fokus kajian 

dengan penelitian ini. Untuk memeberikan gambaran perbedaan 

antara penelitian ini dan terdahulu, maka dijelasakan beberapa 

penelitian terakhir sebagai berikut. 

1. Pemegang Otoritas Keagamaan dalam Media Digital 

Otoritas keagamaan yang dimiliki oleh media digital, 

digunakan untuk menyebarkan pesan dakwah, namun juga disertai 

menjamurnya pengajian di kota-kota Indonesia. Hal ini 

mengakibatkan terjadinya fragmentasi otoritas keagamaan di 

kalangan pemuda Muslim, salah satunya di Yogyakarta pada 



16 
 

komunitas Teras Dakwah. Pemuda Yogyakarta lebih berminat pada 

pengajian yang dikemas dengan budaya populer dan media sosial 

untuk mendapatkan ilmu secara cepat. Pendakwah memiliki gaya 

selebritis, mengemas pesan dakwah yang religius, humoris dan 

gaul. 34 Penelitian ini lebih berfokus pada strategi komunitas 

milenial dalam mengemas dakwah populer dengan budaya 

selebritis, sedangkan penelitian yang dilakukan berfokus pada 

kapasitas dai milenial yang mampu melahirkan otoritas keagamaan 

baru dikalangan komunitas.  

Perkembangan populise agama di Indonesia adalah salah 

satu wujud dari penyebaran pesan dakwah ruang produktif melalui 

media digital. Dakwah yang dilakukan oleh tokoh atau lembaga 

keagamaan secara konvensional ditantang oleh populisme agama 

di media sosial. Penelitian Fakhruroji dengan pendekatan studi 

kasus berfokus pada bagaimana informasi Islam diproduksi dan 

beredar di internet, bagaimana aktor dan struktur agama 

dinegosisasikan dalam konteks online dan offline, bagaimana 

mengintegrasikan ruang online dan offline dan bagaimana konteks 

online dan offline ini dinegosiasikan oleh tokoh agama.  Platform 

 
34 Eko Saputra and Dony Arung Triantoro, “Urban Muslim Youth, 

Pengajian Communities and Social Media: Fragmentation of Religious 

Authorithy in Infonesia,” Al-Qalam 27, no. 2 (2021); Z Zulkifli, “The Ulama in 

Indonesia: Between Religious Authority and Symbolic Power,” Jurnal Ilmu 

Keislaman-Miqot 1 (2013). 



17 
 

yang digunakan adalah situs Cyberdakwah.com, Tafaqquh 

Channel, akun Instagram @gustaqi, dan platform digital  

smartphone AA Gym. Cyberdakwah.com yang bekerjasama 

dengan ulama pesantren untuk menjawab pertanyaan tentang Islam, 

video ceramah Islam UAS di Saluran Tafaqquh, akun Instagram 

@gustaqi, dan aplikasi “Aa Gym” menggambarkan upaya 

negosiasi yang dilakukan oleh tokoh dan lembaga keagamaan 

dalam konteks budaya digital. Praktik pembelajaran Islam di 

internet hendaknya tidak dipahami hanya sebagai bentuk 

populisme agama yang menantang otoritas agama tetapi juga 

sebagai peluang untuk memperluas otoritas agama dalam konteks 

digital. Beberapa contoh yang disajikan dalam artikel ini telah 

menunjukkan caranya otoritas agama tradisional bernegosiasi 

dengan konteks internet untuk membangun hubungan kontekstual 

dalam masyarakat Islam kontemporer. 35 Perbedaan dengan 

penelitian ini adalah berfokus pada fenomena lapangan yang terjadi 

pada aktivitas dakwah di komunitas, menelusuri lebih dalam latar 

belakang dai terkait keahlian sebagai pendakwah sehingga nantinya 

 
35 Dindin Solahudin and M Fakhruroji, “Internet and Islamic Learning 

Practices in Indonesia: Social Media, Religious Populism, and Religious 

Authority,” Religions 11, no. 1 (2020); Nur Afni Muhammad, “Populisme Dan 

Dinamika Otoritas Keagamaan Dalam Islam Di Media Sosial,” Jurnal Peurawi: 

Media Kajian Komunikasi Islam 4, no. 2 (2021). 



18 
 

membuktikkan apakah telah terjadi pergeseran otoritas keagamaan 

atau terjadi perluasaan fenomena cara berdakwah.  

Otoritas keagamaan baru yang diproduksi oleh media digital, 

menghasilkan munculnya komunitas hijrah “Terang Jakarta” dan 

“Shift Bandung” yang turut memiliki tugas dakwah. Pola di 

‘Terang Jakarta’ memiliki kecenderungan menggunakan tokoh 

selebritis untuk menarik pemuda agar tergabung dalam proses 

kaderisasi. Komunitas ini tidak memiliki dai yang tidak berasal dari 

lembaga agama yang berotoritas atau tidak memiliki latar belakang 

pendidikan khusus di bidang keagamaan. Dainya justru lahir dari 

komunitas subkultur anak muda yang terkenal di bidang kesenian, 

olahraga dan keagamaan serta budaya populer menjadi strategi 

dakwah Komunitas Shift Bandung. Kedua komunitas ini bersifat 

inklusif dan memiliki tujuan dakwah yang sama dengan NU dan 

Muhammadiyah namun dikemas dengan lebih populer. Gerakan 

dakwah “Shift” Bandung memilki perbedaan latar belakang budaya 

dan kelas sosial pada komunitas di kalangan anak muda sehingga 

mengakibatkan aspirasi mereka berbeda. Upaya akomodasi 

terhadap aspirasi yang berbeda tersebut melahirkan gerakan 

dakwah jalanan yang semakin beragam. Pada akhirnya otoritas 

keagamaan yang seharusnya dimiliki oleh figur maupun gerakan 

terpusat pada satu ustaz dan satu gerakan tetapi menyebar kepada 

banyak ustaz dan juga gerakan sekaligus hanya memiliki 



19 
 

segmentasi audiensi terbatas. 36 Sama dengan sebelumnya, 

penelitian Fakhruroji berfokus pada strategi dakwah populer 

komunitas hijrah di Bandung dan Jakarta, berbeda dengan 

penelitian ini yang mengarah pada otoritas keagamaan yang 

dimiliki dai milenial di Semarang.  

Selanjutnya, penelitian Saputra dengan studi etnografi dan 

mengambil studi kasus pada lembaga sosial keagamaan Gerakan 

Teras Dakwah, Yogyakarta, bahwa pergeseran gerakan dakwah 

anak muda yang hibrid, mencair, menyebar ke berbagai identitas 

anak muda yang beragam, seperti ideologi keagamaan, pendidikan, 

sosial budaya, hobi, kesenangan dan pergaulan merupakan respon 

terhadap wacana agama pasar, bagaimana gerakan dakwah 

mengapresiasi keislaman anak muda sesuai dengan keinginan pasar 

budaya anak muda, yang gaul dan modern. 37 Penelitian Triantoro 

juga menunjukkan bahwa otoritas keagamaan lama yang masih 

dipegang oleh Teras Dakwah dipertahankan melalui upaya 

menciptakan ruang kesalehan populer dan hijrah bagi masyarakat 

kemudian Teras Dakwah melakukan gerakan sosiokultural dan 

 
36 Muhammad Ibtisan Han, “Anak Muda, Dakwah Jalanan Dan 

Fragmentasi Otoritas Keagamaan: Studi Atas Gerakan Dakwah Pemuda Hijrah 

Dan Pemuda Hidayah,” UIN Sunan Kalijaga (UIN Sunan Kalijaga, 2018). 
37 Eko Saputra, “Teras Dakwah, Agama Dan Pasar: Lanskap Dan 

Pergeseran Gerakan Dakwah Di Indonesia,” Idarotuna 3, no. 1 (2020). 



20 
 

tidak berkontestasi secara politis.38 Otoritas keagamaan tradisional 

seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah perlu 

bersinergi program dengan kelompok hijrah, terutama dalam 

kegiatan dakwah dan moderasi keagamaan. Penelitian menilai 

bahwa kelompok Islam Progresif merupakan gerakan alternatif 

yang mampu memberikan advokasi kepada semua kelompok di 

Indonesia 39. Perbedaan dengan penelitian ini, penelitian akan 

menelusuri lebih dalam penyebab otoritas keagamaan bisa dimiliki 

oleh dai milenial dan membuktikkan apakah terjadi pergeseran atau 

perluasan dakwah.  

Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama/NU memiliki sikap yang 

berbeda dalam menanggapi datangnya teknologi baru. Dengan 

menggunakan desk research dan mengumpulkan  informasi  dari  

media  sosial,  khususnya  Instagram  dan  Youtube.  Penelitian 

Akmaliah mengkaji peran  ormas  Islam  moderat  dalam  platform  

digital  yang  cepat  sebagai  ruang  publik  baru. Muhammadiyah 

lebih menerima otoritas keagamaan dari media baru dengan tenang, 

NU lebih reaktif dalam menanggapi kehadiran teknologi baru yang 

diiikuti fenomena otoritas keagamaan yang baru. Muhammadiyah 

lebih memilih cara konvensional bagi pemuda Muslim untuk 

 
38 Dony Arung Triantoro, “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul Somad Dan 

Dinamika Perubahan Otoritas Keagamaan,” Penamas 33 (2020). 
39 Didid Haryadi, “Otoritas Keagamaan Baru: Habituasi Dan Arena 

Dakwah Era Digital,” Islamic Insights 02, no. 2 (2020): 69–82. 



21 
 

memahami dan memelajari Islam dengan cara tatap muka namun, 

untuk menghadapi tantangan era digital, Muhammadiyah membuat 

platform digital seperti TVMU, Tarjih di playstore, MUvon, 

EduMU dan messangerMu dan 64 website yang berafiliasi dengan 

Muhammadiyah. Dalam narasi platform digital Muhammdiyah 

cenderung menghindari konflik dibandingkan harus berkontestasi 

dengan otoritas Islam baru saat ini yang dipengaruhi oleh gerakan 

hijrah dan salafi.  NU menjawab tantang era digital dengan 

memperkuat platform NU Online dengan menantang otoritas 

agama baru dari aliran salafi dan gerakan hijrah. 40 Penelitian yang 

dilakukan, menelisik apakah dai milenial di komunitas dakwah 

memiliki afiliasi dengan organiasi masyarakat (latar belakang dai) 

sehingga mempengaruhi sumber dakwah yang disampaikan.  

Media digital menjadi ruang untuk menyebarkan wacana 

keagamaan yang digaungkan oleh para dai. Seperti wacana hijrah, 

serta menampilkan dai media sosial menjadi trend tersendiri 

terhadap sebagian kaum milenial, seperti di Banten. Hal ini 

dipaparkan dalam penelitian Afifi dengan pendekatan etnografi, 

teori otoritas dari Max Weber, teori habitus dari Piere Bordieu dan 

teori Post Islamisme Asef Bayat. Hasil dari penelitiannya 

 
40 Wahyudi Akmaliah, “The Demise of Moderate Islam: New Media, 

Contestation, and Reclaiming Religious Authorities,” Indonesian 

Journal of Islam and Muslim Societies 10, no. 1 (2020): 1–24. 



22 
 

memaparkan bahwa dampak dari perkembangan media digital 

adalah latar belakang sosio historis kaum milenial di Banten yang 

berangkat dari sosial-keagamaan kontemporer masyarakat urban 

dan berkembanganya Islam transnasional. Otoritas keagamaan baru 

yang lahir dari munculnya dai media sosial tidak menggeser 

peranan otoritas keagamaan tradisional yang sudah mapan dalam 

masyarakat. Kedua, media baru mempengaruhi preferensi otoritas 

keagamaan generasi milenial, berkembangnya masyarakat 

perkotaan yang lebih terbuka dan majemuk. Ketiga, wacana 

keagamaan kaum milenial bersifat dinamis, dipengaruhi oleh 

hadirnya new media sebagai sarana memproduksi dan sekaligus 

mendistribusikan wacana keagamaan tersebut. Media digital 

menjadi wadah untuk memperdebatkan wacana mengenai hijrah, 

identitas muslim milenial, dan tradisi lokal. Kondisi ini 

menandakan terjadinya pergeseran otoritas keagamaan di tengah 

masyarakat. 41 Perbedaan dalam peneltian ini, peneliti 

membuktikkan apakah telah terjadi pergeseran otoritas keagamaan 

yang terjadi pada komunitas Dakwah di Kota Semarang, serta 

menggunakan teori otoritas keagamaan. 

 
41 E Afifi, “Dinamika Otoritas Dan Diskursus Keagamaan Kaum 

Milenial: Studi Terhadap Remaja Masjid Di Banten” (UIN Sunan Gunung Djati, 

2021). 



23 
 

Otoritas keagamaan yang dibawa oleh media baru tidak hanya 

menggeser namun dapat berkontestasi dengan otoritas keagamaan 

baru di bidang fatwa keagamaan dan wacana keislaman di 

Nusantara. Menurut penelitian Zamhari dengan pendekatan 

fenomenologis pada platform Cariustaz.id dengan mayoritas 

anggota salafi dan jamaah tabligh, menunjukkan bahwa fatwa  dan 

dakwah Islam di media digital dapat digunakan sebagai 

kontranarasi bagi otoritas keagamaan tradisional dalam 

menghadapi berkembangnya gerakan dakwah yang memiliki 

otoritas keagamaan baru dan gerakan dakwah Salafi dan radikal di 

media baru 42. Otoritas keagamaan yang beragam pada media 

digital, diperlukan dakwah siber humanis yang mengajak kebaikan 

dan mencegah kemungkaran, serta memberikan gambaran 

terjadinya akibat perselisihan dan benturan ideologi komunitas 

keagamaan. 43 Apabila, penelitian Zamhari berfokus pada 

kontestasi otoritas keagamaan pada media baru di bidang fatwa, 

maka penelitian ini menjelaskan tipologi beberapa otoritas 

keagamaan yang dimiliki oleh dai milenial di Kota Semarang yang 

dapat dilihat secara langsung atau bukan melalui media digital.  

 
42 Arif Zamhari, Muhamad Ibtissam Han, dan Zulkifli, “Traditional 

Religious Authorities in New Media: A Study of the Cariustadz.Id Platform as 

an Alternative Cyber Fatwa dan Dakwah Media among the Middle-Class Urban 

Muslims,” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 21, no. 1 (2021).  
43 Minan Jauhari, “Gerakan Dakwah Siber Di Tengah Benturan Ideologi 

Komunitas Keagamaan,” Al-Ulum 21, no. 1 (2021). 



24 
 

Kontestasi otoritas keagamaan pada era media baru, 

ditunjukkan oleh fakta kenyataan bahwa setiap orang memilki hak 

dan peluang yang sama dalam mengeluarkan fatwa. Perubahan era 

media baru juga menimbulkan kekhawatiran bahwa seseorang 

dengan kemampuan ilmiah tidak lagi mentransmisikan fatwa. 

Mereka dikenal sebagai “ustaz baru”, sebuah istilah yang mengacu 

pada karakter yang tiba-tiba menjadi ustaz tanpa melalui 

serangkaian perenungan intelektual lama dan pendidikan. Ini 

berpotensi terjadinya kerancuan dalam agama, sehingga 

menimbulkan kegaduhan dan gesekan di masyarakat. 44 

Sama halnya dengan temuan Afandi, fenomena hadirnya “ustaz 

baru”, menantang para ulama atau kiai yang dulunya menjadi satu-

satunya otoritas keagamaan dengan memadukan kemurnian agama 

dalam kepentingan politik. Hal ini memberikan pengaruh negatif 

bagi otoritas keagamaan itu sendiri. Kehendak ilahi yang substantif 

dipaksa untuk tunduk pada kehendak individu atau kelompok 

tertentu. Islam yang sebelumnya inklusif dan moderat melebur 

menjadi tindakan eksklusif dan diskriminatif. Jarak antara tujuan 

agama dengan rahmatan lil 'alamin dan kepentingan politik 

individu telah terkikis (hiper-realitas) oleh karena itu, masyarakat 

belum mempercayai otoritas tradisional dan otoritas legal 

 
44 M Akhfas et al., “The New Ustad in Religious Authority : Challenge 

and Dynamic of Fatwa in the New Media Era,” in ICISS (Jakarta: EAI, 2021). 



25 
 

rasional45. Melihat hadirnya fenomena ustaz baru, maka peneliti 

memberikan fokus pada penelitian ini terhadap bagaimana jenis 

otoritas keagamaan yang dimiliki oleh para dai milenial pada 

komunitas dakwah di Kota Semarang.  

Penelitian Zulkifli menegaskan bahwa otoritas keagamaan yang 

dipegang oleh ulama telah tepecah-pecah sejak lama dan media 

baru telah membuat otoritas tersebut semakin plural. Dalam 

konteks ini otoritas keagamaan merupakan arena yang kompetitif 

di mana kelompok tradisionalis, reformis, radikalis, dan pendatang 

baru berkompetisi untuk mencapai pengakuan. Studi ini juga 

menegaskan bahwa otoritas keagamaan dan pengakuan berjalan 

hanya dengan adanya kekuatan simbolik. 46 

 Balai Litbang Kota Semarang juga sepakat bahwa media 

digital menggerus otoritas pendakwah agama, karena banyak 

pelaku media digital yang seperti merasa wajib melakukan dakwah 

walaupun tidak memiliki kapasitas pengetahuan agama. Salah 

satunya konten agama yang dibagikan melalui platform WhatsApp 

group (WAG). Kajian ini menggunakan metode jajak pendapat 

yang dilakukan terhadap responden dengan kriteria memiliki latar 

 
45 Effendi Chairi, “Ketiadaan Otoritas Terpusat Dalam Fenomena 

Kontemporer Di Indonesia,” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 2, no. 

2 (2019). 
46 Z Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Authority 

dan Symbolic Power.” 



26 
 

belakang keagamaan yaitu pegawai Kementerian Agama dan 

mahasiwa atau alumni perguruan tinggi agama Islam (PTAI) di 

Kota Semarang dan sekitarnya. Responden juga menilai pembagi 

materi ini di WAG mereka lebih dari setengahnya (51,2%) tidak 

sesuai kompetensinya dalam bidang agama. Pembagian konten 

agama di WAG lebih banyak tidak mencantumkan penulis 

(pembuat) yaitu sebanyak 63,3%, dan tidak mencantumkan 

referensi atau rujukan yaitu 60,2%. Temuan ini menunjukkan 

adanya fenomena misplace dakwah di grup WhatsApp, di mana hal 

tersebut menunjukkan penyimpangan dalam prinsip berdakwah. 47 

Penelitian yang dilakukan berfokus pada lapangan dengan 

wawancara, observasi dan dokumentasi untuk mengetahui secara 

mendalam untuk membuktikkan apakah terjadi pergeseran otoritas 

keagamaan di Kota Semarang.  

2. Pemegang Otoritas Keagamaan oleh Ulama  

 Otoritas keagamaan yang lahir dari media baru, tidak 

menggeser otoritas tradisional. Penelitian haryadi dengan 

pendekatan teori reproduksi budaya Pierre Bourdieu, menemukan 

bahwa otoritas tradisional yang dipegang oleh kiai terus bertahan 

di era digital, karena pesantren memiliki peran sebagai ruang 

 
 47 Siska Nur Apriyani et al., “Misplace Otoritas Berbagi Konten 

Keagamaan Pada Grup WhatsApp,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, 

Dan Tradisi) 8, no. 2 (2022): 203. 



27 
 

transmisi nilai-nilai kultural termasuk pengakuan terhadap posisi 

tinggi kiai. 48  

 Temuan Harnadi, sejalan dengan hasil penelitian Whyte 

terhadap ulama di Australia, tentang respon penggunaan platform 

dakwah digital di kalangan Muslim di Australia. Para ulama tidak 

menolak umat Islam menggunakan platform digital selama mereka 

memiliki keterampilan untuk memeriksa konten dan memverifikasi 

kredensial dai, mempertahankan kewibaaan tokoh seperti ulama. 

Untuk masalah yang lebih kompleks, umat Islam didorong untuk 

berkonsultasi dengan imam setempat atau ulama tepercaya dari 

masyarakat umat  Islam  menghargai manfaat  dari  mengakses  

pengetahuan,  mengkomunikasikan  ide-ide  dan  memfasilitasi  

pluralisme  agama melalui  platform  digital. 49 

 Hal ini dikuatkan dengan penelitian Rachamadani dengan 

metode etnografi dan netnografi, bahwa media sosial sebagai media 

dakwah tidak menggser pengaruh otoritas keagamaan tradisional, 

tetapi justru semakin memperkuatnya.  Otoritas keagamaan 

tradisional tetap dipegang oleh ulama atau dai di media digital 

maupun konvensional. Perpaduan antara kultur tradisional dan 

peran media baru, Gus Mus tampil sebagai figur karismatik, 

 
48 Dodik Harnadi, Hotman Siahaan, dan Masdar Hilmy, “Pesantren dan 

the Preservation of Traditional Religious Authority in the Digital Age,” 

Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik 34, no. 3 (2021). 
49 (Whyte, 2022) 



28 
 

memiliki otoritas Islam tradisional yang khas. Gus Mus sebagai 

ulama tradisional yang juga berdakwah melalui media digital 

membuktikkan bahwa dai di media digital tetap berasal dari latar 

belakang pendidikan Islam formal ataupun pesantren yang 

menguasai kitab kuning atau klasik. 50 Perbedaan dengan penelitian 

ini, bahwa penelitian yang dilakukan tidak menggunakan analisis 

konten digital, melainkan mendapatkan sumber penelitian secara 

langsung atau observasi untuk melihat bentuk otoritas keagaman 

yang digunakan.  

 Otoritas keagamaan ulama juga dimiliki oleh perempuan 

seperti nyai atau ustazah. Otoritas keagamaan nyai di Pesantren 

Kauman Jekulo Kudus, oleh Muhtador menggambarkan bahwa 

otoritas fatwa yang dikeluarkan nyai atau ustazah hanya mengikat 

bagi keluarga sendiri dan tidak berpengaruh pada masyarakat. 

Fatwa keagamaan perempuan (nyai) hanya mengikat santri putri 

dan kaum ibu-ibu di masyarakat sekitarnya. Secara umum otoritas 

keagamaan masih dikendalikan oleh kaum laki-laki. Fatwa 

keagamaan dari laki-laki (kiai, ustaz) lebih dipercayai oleh 

masyarakat daripada fatwa yang dihasilkan dari perempuan (nyai, 

ustazah) atau dalam kata lain perempuan tidak mempunyai peran 

 
50 Arnis Rachmadhani, “Otoritas Keagamaan Di Era Media Baru,” 

Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 5, no. 2 (2021). 



29 
 

signifikan dalam lingkungan pesantren maupun masyarakat 

umum.51  

 Berbeda dengan Madura, otoritas ulama perempuan 

Madura merupakan otoritas yang dibangun dari kapasitas nyai yang 

memiliki pemahaman dan pengalaman keagamaan lebih 

dibandingkan yang lainnya (nyai dan perempuan umumnya). Hal 

tersebut dapat disandarkan dalam tradisi Islam, bahwa seorang 

imam (pemimpin) harus mempunyai otoritas dalam 

masyarakatnya, otoritas yang dibangun dengan pengetahuan 

mengenai Al-Qur’an dan sumber agama lain. Otoritas yang 

dinisbatkan kepada ulama perempuan Madura adalah karena 

kapasitsnya yang menyangkut karakter dan keilmuannya sehingga 

masyarakat mempercayainya untuk mengarahkan keyakinan dan 

perilakunya. Studi tersebut menemukan bahwa tidak setiap orang 

memiliki peluang atau kesempatan untuk menjadi pemegang 

otoritas di Madura jika tidak memiliki geneologi ulama, 

dikarenakan masyarakat Madura teguh memegang prinsip 

genealogis karena penguasaan keilmuan agama saja tidak cukup, 

jika bukan keturunan ulama. 52  

 
51 Moh Muhtador, “Otoritas Kegamaan Perempuan (Studi Atas Fatwa-

Fatwa Perempuan Di Pesantren Kauman Jekulo Kudus),” Kafa`ah: Journal of 

Gender Studies 10, no. 1 (2020). 

 52 Jannah Hasanatul, Ulama Perempuan Madura: Otoritas Dan Relasi 

Gender, ed. Yusrianto Elga (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), 316. 



30 
 

 Di beberapa pesantren, otoritas keagamaan dipegang oleh 

ulama dengan prinsip seperti geneologi atau menguasai kitab 

kuning, sehingga penelitian ini  menunjukkan otoritas keagamaan 

yang dimiliki dai milenial berwujud dan berasal dari mana sehingga 

dapat dipatuhi oleh mad’u pada komunitas dakwah di Kota 

Semarang.  

 Berbeda dengan Madura, Aceh mengalami fragmentasi dan 

kontestasi otoritas keagamaan dari ulama tradisional kepada ustaz 

salaf. Penelitian yang dikemukakan oleh Fadhli dengan 

menggunakan penelitian  lapangan  yang dikolaborasikan dengan 

netnografi (online) “ulama lokal” (abu, waled, teungku) dan “ustaz 

salafi”. Kajian ini menunjukan bahwa tidak semua aktor 

keagamaan yang terlahir  melalui  media  baru  dikatakan  sebagai 

lumpen-inteligentsia yaitu agamawan  yang  tidak  memiliki  

keilmuan  agama  yang  kokoh. Ini  dapat ditunjukkan melalui hasil 

kajian penulis atas kemunculan ustaz salafi yang berdakwah  

melalui  media  baru.  Kehadiran  ustaz  salafi  menggeser  ulama 

lokal  hingga  memberikan  tantangan  bagi  otoritas  keagamaan  

ulama  lokal. Konsekuensi  dari  determinisme teknologi  

melahirkan  demokratisasi  pengetahuan  agama  yang  

menyebabkan terjadinya fragmentasi dan kontestasi otoritas 

keagamaan. Munculnya ustaz salafi  dan  delokalisasi  pesan-pesan  

keagamaannya  melalui  media online juga berdampak terhadap 



31 
 

pesan-pesan keagamaan terdelokalisasi ke batas-batas wilayah, 

daerah dan keagamaan yang lebih luas.53 Pada penelitian yang 

dilakukan, menunjukkan apakah sudah teradi keberagaman otoritas 

keagamaan di komunitas Kota Semarang beserta penyebabnya.  

3. Pemegang Otoritas Keagamaan oleh Cendekiawan Modern 

Otoritas keagamaan baru yang berkembang di lingkungan 

perguruan tinggi muncul pada gerakan tarbiyah kampus, dimana 

anggota perempuan dari hierarki rendah berusaha membentuk 

otoritas keagamaan baru melalui liqo’ (pelatihan keagamaan 

mingguan). Perempuan memiliki kesempatan membentuk otoritas 

keagamaan baru dengan menjadi mentor liqo’. Satu-satunya 

otoritas keagamaan yang dimiliki anggota perempuan ini berasal 

dari struktur gerakan tarbiyah dan PKS (otoritas birokrasi) melalui 

menjadi mentor di liqo’. Meskipun wanita di liqo’ tidak memiliki  

kredensial  pendidikan  tradisional,  karena  mereka  sebagian  besar  

lulusan  dari  latar  belakang  pendidikan  non-Islam,  mereka  masih  

aktif  mempertahankan  otoritas agama  melalui  posisi  mereka  

sebagai  mentor  pelatihan  liqo’. Praktik  ini  menunjukkan  bahwa  

liqo’  gerakan  tarbiyah  di  Indonesia  telah  menggeser  otoritas  

 
53 Eko Saputra and Fadhli, “Shifting and Contestation of Religious 

Authorities in Aceh: From Abu, Tengku, Waled to Ustadz,” Lektur Keagamaan 

18, no. a (2020). 



32 
 

keagamaan  sebagaimana  dipahami  secara  tradisional  dalam  

sejarah  Islam.54  

Otoritas keagamaan tidak hanya dipegang oleh ulama 

tradisional, namun juga dihasilkan oleh cendekiawan muslim 

modern dan media digital sehingga, menciptakan bentuk otoritas 

keagamaan yang beragam, khususnya pada komunitas dakwah 

sebagai gerakan sosial. Gerakan dakwah memiliki penafsiran 

terhadap teks kitab suci dan pendapat ulama yang berbeda. 

Ditambah, gerakan dakwah di Kota Semarang terbentuk dari 

masyarakat yang pluralistk dan heterogen. Masyarakat modern 

memiliki sifat transparan dan plural sebagai efek modernisasi. 

Pandangan keagamaan yang toleran terhadap perbedaan budaya 

dan agama, pluralistik, kesadaran positif harus dimiliki masyarakat 

modern. 55 

 Otoritas keagamaan personal yang dimiliki oleh para 

intelektual, memiliki pandangan religius yang berbeda satu dengan 

yang lainnya. Contohnya adalah Nadirsyah Hosen dan Firanda, 

Nadirsyah Hosen lulus dari universitas Barat, sementara Firanda 

adalah lulusan Arab Saudi. Dengan  menggunakan pendekatan 

 
54 Ai Fatimah Nur Fuad, “Female Religious Authority among Tarbiyah 

Communities in Contemporary Indonesia,” Archipel. Études Interdisciplinaires 

Sur Le, 2021, 187–207.  
55 Karim et al., “Pemetaan Untuk Strategi Dakwah Di Kota Semarang 

Menggunakan Pendekatan Data Mining (Mapping for Da’wah Strategy in 

Semarang City Using Data Mining.” 



33 
 

analisis isi, terlihat  bagaimana genealogi pengetahuan antara 

Nadirsyah Hosen sebagai  akademisi yang memiliki konsen dalam 

bidang kajian ke-Islam-an yang  mengakomodisi kebudayaan 

sebagai bagian dalam melaksanakan tuntuan  agama.  Hossen tidak 

menolak akulturasi  kebudayaan  secara  tegas.   Sementara itu,  

Firanda  Andirja  lebih  terlihat  sangat  eksklusif   dalam   menerima 

kebudayaan lain dan merasa terancam dengan keberadaannya.  

Kedua sikap ini akan berimbas pada sikap, pandangan politik, dan 

sosial masyarakat, serta pandangan kenegaraan dalam konteks yang 

lebih luas.56  

 Pada penelitian diatas berfokus perbedaan pandangan 

antara pemegang otoritas keagamaan, sedangkan peneliti berfokus 

pada tipologi jenis otoritas keagamaan dai dan pengaruhnya 

terhadap komunitas mad’u itu sendiri.  

4. Otoritas Keagamaan dalam Komunitas Dakwah 

Otoritas menurut Max Weber, membahas kemungkinan 

suatu perintah dari sumber tertentu akan dipatuhi oleh sekelompok 

orang tertentu.  Untuk mempertahankan otoritas, Weber 

menekankan sangat penting otoritas diyakini sah (mendapatkan  

hak  untuk  memerintah)  dan  perlu ada  hubungan  langsung  antara  

perintah  dan  kepatuhan. Otoritas  akan  bergantung  pada  empat  

faktor  utama dalam teori organisasi:  jenis  legitimasi,  jenis  

 
56 Muzakka, “Otoritas Keagamaan Dan Fatwa Personal Di Indonesia.” 



34 
 

kepatuhan,  komposisi  staf  administrasi,  dan  cara  menjalankan  

wewenang.  Berdasarkan keempat  faktor  ini,  terdapat tiga  jenis  

otoritas  yang  sah: (1)  legal  rasional;  (2)  karismatik;  dan  (3)  

tradisional. 

Otoritas legal rasional berpijak pada keyakinan akan sistem 

hukum yang berlaku dan hak mereka yang diangkat ke otoritas di 

bawah aturan tersebut untuk mengeluarkan perintah (otoritas 

hukum). 57 Kepatuhan tidak ditujukan kepada pribadi seseorang, 

melainkan kepada lembaga yang bersifat impersonal. Satu contoh 

model tatanan sosial yang bersifat rasional (legal) adalah organisasi 

birokrasi yang mencerminkan adanya hierarki dan peraturan yang 

tegas yang mengendalikan pemangku otoritas di semua tingkatan. 

Orang-orang yang diseleksi untuk menduduki pos tertentu harus 

memenuhi kriteria kompetensi yang dibutuhkan. 58 

Otoritas karismatik berpijak pada pengabdian pada 

kesucian, kepahlawanan, atau karakter teladan yang luar biasa dari 

seorang individu, dan pola atau tatanan normatif yang diungkapkan 

atau ditetapkan olehnya (karismatik otoritas).  Otoritas karismatik 

didefinisikan  sebagai  kualitas  tertentu  dari seorang  individu  di  

 
57 Max Weber, Economy dan Society: An Outline of Interpretive 

Sociology, Volume 2, ed. Guenther Roth dan Claus Wittich, vol. 2 (Berkeley: 

The Regents of The University of California, 1978). 
58 D Damanhuri, “Kiai, Kitab Dan Hukum Islam (Relasi Kuasa Teks 

Dan Otoritas Keagamaan Di Sumenep, Madura),” 2019, 20. 



35 
 

mana  ia  dianggap  luar  biasa  dan diperlakukan  sebagai  anugrah  

dengan  kekuatan  atau kualitas  manusia  luar  biasa .59 Otoritas 

karismatik adalah otoritas yang didasarkan pada kemampuan unik 

yang dimiliki oleh seseorang yang berasal dari luar dirinya, seperti 

anugerah Tuhan. Otoritas ini menuntut kepercayaan bagi 

pengikutnya, tanpa adanya kepercayaan maka otoritas ini tidak 

berfungsi dengan baik. Kepercayaan masyarakat biasanya akan 

tetap bertahan apabila fungsi dan manfaatnya masih dapat 

dirasakan dengan baik. Dasar wewenang karismatik bukan merujuk 

pada aturan atau hukum yang ditetapkan tapi pada diri individu 

yang bersangkutan. Semakin individu dapat menunjukkan 

kemampuan karismatiknya, maka pengikutnya akan semakin 

menikmatinya. Karisma ini akan memudar apabila individu 

melakukan tindakan-tindakan kesalahan baik terkait dengan aspek 

etika atau lainnya, sehingga dapat merugikan dirinya sendiri dan 

masyarakat. Kemampuan unik yang dimiliki oleh pemegang 

otoritas karismatis adalah kemampuan yang sifatnya irasional dan 

didapatkan dari lingkungan sosial. 60  

Otoritas ketiga yaitu otoritas tradisional berpijak pada 

keyakinan terhadap tradisi kuno yang mapan dan legitimasi yang 

 
59 Weber, Economy dan Society: An Outline of Interpretive Sociology, 

Volume 2. 

 60 Damanhuri, “Kiai, Kitab Dan Hukum Islam (Relasi Kuasa Teks Dan 

Otoritas Keagamaan Di Sumenep, Madura),” 19. 



36 
 

menjalankan otoritas di bawahnya (otoritas tradisional).61 Dalam 

hal otoritas tradisional, kepatuhan harus diberikan kepada putra 

kepala yang menempati posisi otoritas yang disetujui secara 

tradisional dan yang (dalam lingkupnya) terikat oleh tradisi. 

Otoritas tradisional berada dalam realitas sosial yang bersandar 

pada kebiasaan-kebiasaan lama di mana status dan hak pemimpin 

ditentukan adat kebiasaan. Otoritas tradisional membutuhkan 

kesetiaan pribadi antara “tuan” dan“ hamba”. 62 Otoritas 

keagamaan tradisional dalam Islam, dipegang oleh aktor 

keagamaan yang menguasai teks agama, mempunyai kemampuan 

ilmu agama yang baik dan mendapatkan legalitas pengakuan yang 

kuat di tengah masyarakat. 63 NU adalah otoritas keagamaan 

tradisional. Kaum Muslim tradisionalis meyakini dan mengikuti 

doktrin, norma, dan tradisi NU yang berlandaskan kuat pada ulama 

abad pertengahan. Ajaran tersebut dirumuskan dengan istilah 

ahlussunnah wal jama’ah (Aswaja) dimana para ulama berusaha 

mempertahankan doktrin dan praktik keagamaan dan dengan 

demikian menciptakan otoritas keagamaan mereka. Otoritas 

 
61 Ruth V. Aguilera dan Abhijeet K. Vadera, “The Dark Side of 

Authority: Antecedents, Mechanisms, dan Outcomes of Organizational 

Corruption,” Journal of Business Ethics 77, no. 4 (2008): 431–49. 
62 Weber, Economy dan Society: An Outline of Interpretive Sociology, 

Volume 2, 2:216. 
63 Zaman, “The Ulama and Contestations on Religious Authority”; 

Saputra and Fadhli, “Shifting and Contestation of Religious Authorities in Aceh: 

From Abu, Tengku, Waled to Ustadz.” 



37 
 

keagamaan tradisional ini memiliki landasan yang kuat dalam 

lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, surau, dan dayah. 

Dengan semakin intensifnya hubungan dengan Timur Tengah, 

banyak santri mengejar pendidikan Islam mereka di Timur Tengah, 

khususnya Makkah dan Madinah, karena itu dianggap sebagai cara 

terbaik untuk mencapai kualifikasi tinggi dalam studi Islam dan 

kemudian kembali ke tanah air untuk membentuk institusi dakwah 

dan pendidikan yang masih memegang teguh otoritas keagamaan 

tradisional. Para ulama tradisional ini disebut dengan kiai. 64 

Kaum Muslim reformis atau modernis juga memiliki 

otoritas keagamaannya sendiri, Seperti Muhammadiyah yang 

mengedepankan pendekatan-pendekatan baru terhadap Islam 

sebagai jawaban atas tuntutan modernitas, khususnya seruan untuk 

kembali kepada sumber utama Islam, Al-Qur’an dan sunah, serta 

dibukanya kembali pintu ijtihad (tafsir independen Islam dan 

doktrin berdasarkan pengetahuan yang cukup dari quran dan 

sunah). Ulama reformis mendesak umat Islam untuk tidak semata-

mata mendasarkan agamanya penafsiran atas pendapat ulama tanpa 

mengkajinya lebih jauh melalui Al-Qur’an dan Hadis. 65 Terdapat 

empat faktor yang menyebabkan seseorang disebut ulama, yaitu: 1) 

 
64 Z Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Authority 

dan Symbolic Power.” 

 65 Z Zulkifli. 



38 
 

ilmunya, 2) ketakwaannya, 3) keturunannya, dan 4) jumlah 

muridnya. Gelar ulama atau kiai tidak tercapai dari proses 

akademik yang didapat dari sertifikat, tapi dia datang dari 

pengakuan dari masyarakat atau tidak ada sekolah yang bisa 

memproduksinya secara langsung. Ulama adalah tetap tinggal di 

Pesantren.  Kedekatan pribadi dengan muridnya menjadikan kiai 

menjadi pribadi yang karismatik. Bisa dipahami karena ulama 

menggunakan komunikasi lisan dalam dakwah agama.66 

Otoritas keagamaan juga dipegang oleh orang dengan 

kualifikasi akademis tinggi, seperti dosen, atau guru besar. Mereka 

termasuk dalam otoritas keagamaan cendekiawan muslim. 

Penceramah yang berasal dari guru besar, tidak hanya mendapatkan 

pendidikan pesantren tapi juga memperoleh gelar kesarjanaan 

tinggi dari lembaga yang dijadikan tempat mempelajari ilmu sosial, 

sejarah, perbandingan agama, dan studi Islam. Seperti Nurcholis 

Madjid, Quraish Shihab, Nasarudin Umar, Jalaludin Rakhmat, dan 

Komaruddin Hidayat. 67 

Pertumbuhan  literasi  dan  munculnya  pasar  massal  global  

untuk  teks-teks  agama  telah  memperluas  akses  masyarakat 

kepada teks  cetak  dan  situs  web  keagamaan. Salah satu  

 
 66 Muhammad Zaenal Abidin, “Ulama in Indonesian Urban Society: A 

View of Their Role dan Position in the Change of Age,” Theologia 28, no. 2 

(2017): 235–54.  

 67 Fealy dan White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online, 46. 



39 
 

akibatnya  adalah  meluasnya  penafsiran  dan  penafsir  Islam. Para 

penafsir  baru  ini  adalah  produk,  bukan  dari  sekolah-sekolah  

tradisional,  tetapi  dari  fakultas-fakultas  di  dalam  institusi 

pendidikan  tinggi  sekuler. 68 Selain otoritas keagamaan yang 

dipengan oleh cendekiawan muslim, otoritas keagaamaan juga 

berasal dari media digital, bahwa setiap orang bisa mempelajari 

ilmu agama melalui internet (seperti situs web, blog, dan media 

sosial), walaupun belum pernah mengenyam pendidikan formal di 

madrasah atau pesantren. Mereka belajar Islam tanpa dimentori 

oleh ulama atau kiai. 69 

Berbeda dengan Weber, Gaborieau menggunakan tipologi dua 

dimensi keagamaan Islam, esoterik dan eksoterik. Dalam 

kehidupan esoterik Islam, orang yang lazim diberi otoritas adalah 

para guru sufi, mursyid, dan imam. Dalam kehidupan eksoterik 

Islam, orang yang memperoleh pengesahan sebagai pemilik 

otoritas adalah para fukaha, mufti, hakim dan ulama yang 

mendiami daerah tertentu.  Mereka menjadi panutan bagi kaum 

muslim dalam menjalankan syariah dan ibadah sehari-hari serta 

menjawab persoalan-persoalan sosial-budaya yang dihadapi kaum 

muslim, melalui fatwa-fatwa atau pendapat-pendapatnya. Otoritas 

 
 68 Bryan S. Turner, “Religious Authority dan the New Media,” Theory, 

Culture & Society 24, no. 2 (2007): 117–34. 

 69 Mutohharun Jinan, “New Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan 

Islam Di Indonesia,” Lektur Keagamaan 10, no. 1 (2012). 



40 
 

yang ketiga adalah ada di tangan para khalifah atau sultan atau raja. 

Selain sebagai pemimpin dan penguasa, mereka juga sebagai 

penentu kebijakan dalam  hal  keagamaan.70   

Otoritas dipahami sebagai kekuatan yang bersifat memaksa 

atau koersif dan atau sebuah kekuatan dan kekuasaan yang bisa 

mengarahkan pada pembentukan keyakinan sehingga 

menghasilkan perilaku dengan melalui pendekatan persuasif. 

Otoritas persuasif melibatkan penggunaan pengaruh dan kekuasaan 

normatif atas seseorang. Kekuasaan normatif yang dimaksud 

adalah kemampuan memengaruhi keyakinan dan tindakan orang 

lain dengan cara meyakinkan mereka bahwa ketundukannya 

terhadap arahan tertentu adalah untuk kepentingan mereka dan 

selaras dengan rasa tanggung jawab mereka.  

Otoritas persuasif memiliki kekuatan untuk memengaruhi 

orang lain agar mempercayai, untuk melakukan tindakan atau tidak 

tentang hal tertentu, upaya tersebut bisa melalui bujukan dengan 

meyakinkan bahwa hal tersebut merupakan sesuatu yang memang 

sudah semestinya. Otoritas persuasif berusaha memberi pengaruh 

pada orang lain agar mempercayai untuk melakukan tindakan 

sesuai dengan arahan tertentu sejalan dengan rasa tanggung jawab 

pribadi mereka. Ketaatan pada pemegang otoritas, karena mereka 

dipandang memiliki pengetahuan, kebijaksanaan, atau pemahaman 

 
 70 Jinan. 



41 
 

yang lebih baik dari para pengikutnya yang bersifat sukarela dan 

disertai kesadaran individual. Berbeda dengan otoritas persuasif, 

otoritas koersif adalah kemampuan untuk mengarahkan perilaku 

orang lain dengan cara membujuk, mengambil keuntungan, 

mengancam atau menghukum, sehingga orang yang berakal sehat 

akan berkesimpulan bahwa untuk tujuan praktis mereka tidak 

punya pilihan lain kecuali harus menurutinya.  

Friedman membedakan otoritas pada, being in authority 

(memangku otoritas) dan being an authority (pemegang otoritas). 

Being in authority adalah menduduki jabatan resmi atau struktural 

yang memberinya kekuasaan untuk mengeluarkan perintah dan 

arahan. Seseorang yang memangku otoritas dipatuhi orang lain 

dengan cara menunjukkan simbol-simbol otoritas yang memberi 

pesan kepada orang lain bahwa mereka berhak mengeluarkan 

perintah atau arahan. Dalam kasus ini tidak dikenal adanya 

“ketundukan atas keputusan pribadi”, karena seseorang bisa saja 

berbeda pendapat dengan orang yang memangku otoritas, namun ia 

tidak memiliki pilihan lain kecuali menaatinya. Kesadaran 

pribadinya tidak terpengaruh oleh ketundukannya kepada mereka 

yang memangku otoritas. Alasannya, bahwa kesadaran individu 

dipandang tidak relevan karena adanya pengakuan bahwa mereka 

memangku otoritas harus ditaati. Being an Authority, seseorang 

meninggalkan pendapat pribadinya karena tunduk pada pemegang 



42 
 

otoritas yang dipandang memiliki pengetahuan, kebijaksanaan, 

atau pemahaman yang lebih baik. Lebih lanjut menurut Friedman, 

pengetahuan khusus semacam itulah yang menjadi alasan 

ketundukan orang awam terhadap ucapan-ucapan pemegang 

otoritas, meskipun ia tidak memahami dasar argumentasi dari 

ucapan-ucapan tersebut.71 Pemegang otoritas dimaknai apabila 

terdapat orang lain yang tunduk pada pemegang otoritas karena 

memiliki pengetahuan, kebijaksanaan dan pemahaman yang lebih 

baik. Pemegang otoritas melibatkan unsur kepercayaan, dan setiap 

perilaku yang dapat memelihara kepercayaan tersebut, termasuk 

memberikan argumentasi persuasif sehingga dapat melanggengkan 

dan meningkatkan otoritas. 72 

Teori otoritas Friedman menyiratkan bahwa otoritas tidak 

hanya tradisional, legal dan karismatik yang digagas oleh Max 

Weber namun melainkan juga ditambah otoritas yang dimiliki oleh 

seseorang dengan pengetahuan yang mumpuni. 

Kontekstualisasinya dalam komunitas dakwah milenial, bahwa dai 

milenial yang dipatuhi dan dipercaya oleh anggota komunitas 

memiliki jenis otoritas kegamaannya masing-masing dengan 

 
 71 Friedman, On the Concept of Authority in Political Philosophy, 

Authority, ed. Joseph Raz (Oxford: BasilBlackwell, 1990). 

 72 Hasanatul, Ulama Perempuan Madura: Otoritas Dan Relasi Gender. 



43 
 

panduan kombinasi jenis otoritas dari Max Weber, Friedman, Jinan 

dan Greg Fealy.  

Otoritas keagamaan dapat dikaji dengan menggunakan 

indikator terlaksananya kegiatan keagamaan dilakukan dalam suatu 

kelompok, terdapat aktor keagamaan professional dalam suatu 

kelompok, meneliti latar belakang pemegang otoritas keagamaan. 

73 Tokoh, ulama atau organisasi perlu menyadari akan diseminasi 

sumber pengetahuan yang memungkinkan interpretasi baru 

terhadap pesan keagamaan, terdapat perbedaan dalam fatwa 

keagamaan. 74 

Dai merupakan individu memiliki kesempatan sebagai 

pemegang otoritas karena manusia pada hakikatnya adalah 

keterwakilan Tuhan. Otoritas dalam Islam dilihat sebagai fenomena 

sosiologis. Artinya, persoalan otoritas agama merupakan 

konstruksi sosial. Persoalan otoritas dalam Islam merupakan 

bentuk hubungan saling memengaruhi antara konstruksi keyakinan 

keagamaan dengan realitas sosial. Sementara otoritas keislaman di 

Indonesia tidak berlaku tunggal karena menyebar dalam berbagai 

 
 73 Mark Chaves, “Secularization as Declining Religious Authority,” 

Social Forces 72, no. 3 (March 1, 1994): 768..  

 74 Jinan, “New Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan Islam Di 

Indonesia,” 2012. 



44 
 

lapisan, mulai dari lembaga agama, lembaga negara, hingga 

menyebar dalam tokoh lokal. 75  

Beragamnya otoritas keagamaan merupakan salah satu 

dampak dari munculnya media digital. Media digital memberikan 

akses ke sumber-sumber alternatif informasi keagamaan, tetapi 

juga memberdayakan masyarakat untuk menyumbangkan 

informasi, pendapat, dan pengalaman untuk pengayaan wacana dan 

dialog publik. Kaum muslim diharuskan memliki keterampilan 

dalam melek teknologi, sehingga mampu melihat bagaimana media 

digital telah menciptakan lingkungan sosial baru, menciptakan 

otoritas baru dan melegitimasi tindakan dalam komunitas 

keagamaan.  Media digital memiliki pengaruh dalam dinamika 

kepekaan keagamaan yang tidak selalu melibatkan simbol-simbol 

konvensional seperti masjid, madrasah, pesantren. Ruang 

keberagaman semakin luas yang ditandai naiknya minat dan gairah 

keagamaan di kalangan kaum muslim sebagai dampak dari semakin 

banyaknya sumber otoritas keagamaan baru di luar sumber otoritas 

tradisional. Media digital mampu mengubah cara individu dalam 

memahami komunitas keagamaan, karena itu, bagaimana 

agamawan mendapatkan dan mempertahankan identitas agamanya, 

fatwa pemimpin agama semakin rentan terhadap pengawasan oleh 

 
 75 Hasanatul, Ulama Perempuan Madura: Otoritas Dan Relasi Gender, 

60. 



45 
 

suara kritik alternatif secara online, serta budaya media digital 

banyak yang bertentangan dengan struktur keagamaan secara 

tradisional, terutama yang ingin menilai dan memperbaiki 

pengetahuan teologis, sehingga dapat menciptakan ruang bagi 

orang untuk memeriksa kembali doktrin, simbol, dan praktik tradisi 

keagamaan. 76  

 Berdasarkan uraian diatas, otoritas keagamaan  dalam 

komunitas dakwah didefinisikan sebagai kekuatan untuk 

memengaruhi mad’u agar mempercayai pesan dakwah yang 

disampaikan, karena memiliki pengetahuan keislaman yang lebih 

baik. Dalam komunitas dakwah terdapat kegiataan keagamaan 

yang dibimbing aktor keagamaan profesional, yang dilihat dengan 

meneliti latar belakang pendidikan aktor tersebut. Pemegang 

otoritas keagamaan dalam komunitas dakwah perlu dilihat sumber 

pengetahuan yang memungkinkan interpretasi baru terhadap pesan 

keagamaan, sehingga menimbulkan perbedaan dalam fatwa 

keagamaan.  

5. Otoritas Keagamaan pada Dai 

Dakwah merupakan proses komunikasi untuk 

mentransformasikan nilai-nilai Islam kepada khalayak dengan 

memiliki unsur dakwah didalamnya yaitu dai, mad’u, pesan 

 
 76 Jinan, “New Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan Islam Di 

Indonesia,” 2012, 182. 



46 
 

dakwah, metode dan media dakwah. Generasi milenial mengalami 

pergeseran otoritas keagamaan, dimana ada kecenderungan 

meinggalkan metode konvensional dan lebih banyak mengakses 

literatur keislaman secara virtual melalui internet. Ditambah lagi, 

komunitas keagamaan memiliki perspektif yang berbeda dalam 

menafisirkan sumber otoritas keagamaan, sehingga melahirkan 

bentuk otoritas keagamaan yang bervariasi. Pada penelitian ini, 

otoritas keagamaan  dibagai menjadi lima tipe. Pertama, otoritas 

keagamaan yang dipegang oleh seseorang yang memiliki latar 

belakang pendidikan pesantren. Kedua, otoritas keagamaan 

dipegang oleh cendekiawan yaitu reformis yang terdiri dari latar 

belakang Perguruan Tinggi Islam, dan atau Universitas Sekuler. 

Ketiga, otoritas keagamaan yang dipegang oleh keturunan ulama 

seperti gus, ning, habib atau putra ulama karismatik lainnya. 

Keempat, otoritas keagamaan berdasarkan pengangkatan atau 

legalitas seperti bagian dari MUI, hakim atau fukaha yang diangkat 

oleh penguasa. Kelima, otoritas keagamaan dari media digital, yaitu 

pemegang otoritas mendapatkan sumber informasi keislaman dari 

situs online, media sosial, blog, tanpa memiliki latar belakang 

pendidikan sekolah madrasah atau pesantren.  

Keberagaman otoritas keagamaan dapat dilihat dan 

dibuktikan, diperlukan teori otoritas keagamaan yang berfokus 

pada dai milenial tentang jenis otoritas keagamaan yang dimiliki 



47 
 

oleh dai (menggunakan jenis otoritas keagamaan), bagaimana dai 

milenial menggunakan otoritas keagamaan baru untuk membangun 

komunitas mad’u, faktor pendorong mad’u memiliki ketertarikan 

untuk mengikuti otoritas keagamaan yang dilahirkan oleh dai pada 

tiap komunitas dakwah di Kota Semarang, serta mengapa dai 

milenial mampu melahirkan otoritas keagamaan.  

E.  Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

      Kualitatif lapangan merupakan jenis penelitian ini dengan 

menggunakan informan, dokumentasi dan observasi berkaitan 

dengan subjek yang diteliti sebagai sumber data yang diperoleh. 

Informan diteliti dan diamati secara langsung oleh peneliti dan 

berpartisipasi di lingkungan subjek penelitian. 77 Penelitian dengan 

pendekatan fenomenologi, sehingga memahami fenomena otoritas 

keagamaan yang terjadi pada komunitas dakwah milenial di Kota 

Semarang serta fokus pada pada  perilaku  manusia  dan  memberi 

kesimpulan atas proses penyebab lahirnya otoritas keagamaan baru 

pada dai milenial. Untuk menggali hasil penelitian di komunitas 

dakwah, penelitian ini menggunakan pendekatan sosiologis. 

Pendekatan sosiologis mengkaji interaksi antara masyarakat dan 

agama, dalam hal ini agama dan masyarakat sebagai objek yang 

 
77 RG Burgess, “Field Research: A Sourcebook dan Field Manual,” 

2003. 



48 
 

bersinggungan. Masyarakat sosiologis adalah masyarakat yang 

memiliki karakteristik, sifat interaksi, saling membutuhkan, 

ketergantungan, dan menciptakan budaya. Relasi satu sama lain, 

ketergantungan, saling menyesuaikan diri, dan struktur sosial 

tertanam kuat dalam memberikan keragaman identitas. Pendekatan 

sosiologis tidak mengkaji kebenaran doktrin agama tetapi melihat 

bagaimana umat Islam memahami Islam. Tentang bagaimana Islam 

dibahas dalam ranah sosiologis, praktik sehari-hari, identitas 

muslim hibrid, dan negosiasi dengan budaya populer dan 

modernisasi. Lalu bagaimana Islam diamalkan oleh pemeluknya.78 

Pendekatan sosiologis dalam studi Islam untuk menjelaskan praktik 

keseharian seorang muslim dan diskursus otoritas selalu berubah.79  

 Penelitian ini digali dengan pendekatan fenomenologi yang 

diartikan sebagai studi tentang bagaimana orang mengalami dan 

menggambarkan sesuatu, karena sesuatu itu dialami. Fenomenologi 

mempunyai empat karakteristik yaitu: deskriptif, reduksi, esensi, 

dan intensionalitas. Deskripsi fenomena menggambarkan sesuatu 

yang muncul seperti emosi, pikiran dan tindakan manusia. Reduksi, 

merupakan proses mengeliminasi prasangka tentang fenomena 

untuk memastikan bahwa prasangka-prasangka tidak mencemari 

 
78 Saputra and Triantoro, “Urban Muslim Youth, Pengajian 

Communities and Social Media: Fragmentation of Religious Authorithy in 

Infonesia.” 
79 Zainal Fikri, “Pendekatan Filsafat Tentang Dakwah,” Al Hadharah 1, 

no. 1 (2002). 



49 
 

deskripsi hasil pengamatan dan memastikan bahwa wujud 

deskripsi. Ketiga, esensi adalah makna inti dari pengalaman 

individu dalam fenomena tertentu sebagaimana adanya. Keempat, 

intensionalitas yaitu korelasi antara noema dan noesis yang 

mengarahkan interpretasi terhadap pengalaman dan diperoleh 

kesadaran murni dari subjek yang diteliti. Noema adalah 

pernyataan objektif dari perilaju atau pengalaman sebagai realitas, 

sedangkan noesis adalah refleksi subjektif (kesadaran) dari 

pernyataan yang objektif tersebut. 80 

Terdapat prosedur penting dalam melaksanakan studi 

fenomenologis, sebagai hasil adaptasi dari pemikiran sebagai 

berikut: 

1. Menetapkan lingkup fenomena yang diteliti: Peneliti 

berusaha memahami perspektif filosofis di balik pendekatan yang 

digunakan, terutama konsep mengenai kajian bagaimana orang 

mengalami sebuah fenomena. Peneliti menetapkan fenomena yang 

hendak dikaji melalui para informan. 

2. Menyusun daftar pertanyaan: Peneliti menuliskan 

pertanyaan penelitian yang mengungkap makna pengalaman bagi 

para individu, serta menanyakan kepada mereka untuk 

menguraikan pengalaman penting setiap harinya. 

 
 80 Abdul Hadi, Penelitian Kualitatif, Studi Fenomenologi, Case Study, 

Grounded Theory, Etnografi, Biografi (Purwokerto: Pena Persada, n.d.), 23. 



50 
 

3. Pengumpulan data: Peneliti mengumpulkan data dari 

individu yang mengalami fenomena yang diteliti. Data diperoleh 

melalui wawancara yang cukup lama dan mendalam. Teknik 

pengumpulan data lain yang dapat digunakan: observasi (langsung 

dan partisipan), penelusuran dokumen. 

4. Tahap Cluster of Meaning: Selanjutnya peneliti 

mengklasifikasikan pernyataan- pernyataan tadi ke dalam tema-

tema atau unit- unit makna, serta menyisihkan penyataan yang 

tumpang tindih atau berulang-ulang. 

Pada tahap ini, dilakukan: (a) Textural description 

(deskripsi tekstural): Peneliti menuliskan apa yang dialami, yakni 

deskripsi tentang apa yang dialami individu; (b) Structural 

description (deskripsi struktural): Penulis menuliskan bagaimana 

fenomena itu dialami oleh para individu. Peneliti juga mencari 

segala makna yang mungkin berdasarkan refleksi si peneliti sendiri, 

berupa opini, penilaian, perasaan, harapan subjek penelitian tentang 

fenomena yang dialaminya. 

5. Tahap deskripsi esensi: peneliti mengonstruksi 

(membangun) deskripsi menyeluruh mengenai makna dan esensi 

pengalaman para subjek. 

6. Peneliti melaporkan hasil penelitiannya. Laporan ini 

memberikan pemahaman yang lebih baik kepada pembaca tentang 

bagaimana seseorang mengalami sesuatu fenomena. Laporan 

penelitian menunjukkan adanya kesatuan makna tunggal dari 



51 
 

pengalaman, di mana seluruh pengalaman itu memiliki “struktur” 

yang penting.81 

 Sumber data primer dari penelitian ini adalah berdasarkan 

hasil wawancara mendalam kepada dai milenial terkait otoritas 

keagamaan dan mad’u terkait faktor pendorong mereka mematuhi 

otoritas keagamaan yang dimiliki oleh dai, hasil catatan observasi 

terkait aktivitas komunitas dakwah dan narasi kajian secara 

langsung serta dokumentasi, penelusuran narasi dakwah digital 

pada platform media sosial masing-masing komunitas. Sumber data 

sekunder dari penelitian ini diperoleh dari literatur jurnal, buku, 

disertasi dan penelitian lainnya tentang otoritas keagamaan pada 

komunitas dakwah.  

2. Teknik Pengambilan Sampel 

 Penentuan subjek penelitian menggunakan dengan cara 

pengambilan sampel yang berdasarkan pada snowball sampling  

yang menggunakan jaringan subjek penelitian dan rujukan. Para 

peneliti biasanya mulai dengan sejumlah kecil kontak awal, yang 

sesuai dengan kriteria penelitian dan diundang untuk menjadi 

partisipan dalam penelitian. Peserta yang setuju kemudian 

diminta untuk merekomendasikan kontak lain yang sesuai dengan 

kriteria penelitian dan yang berpotensi juga peserta yang bersedia, 

 
 81 Arief Nuryana, Pawito Pawito, dan Prahastiwi Utari, “Pengantar 

Metode Penelitian Kepada Suatu Pengertian Yang Mendalam Mengenai Konsep 

Fenomenologi,” Ensains Journal 2, no. 1 (2019): 19. 



52 
 

yang kemudian pada gilirannya merekomendasikan peserta 

potensial lainnya, dan seterusnya. 82 Sampling pada penelitian 

adalah dai yang mengisi kajian dalam komunitas dakwah dengan 

rentang kelahiran sesuai usia era milenial yaitu tahun1981-1997. 

Lokasi penelitian bertempat di Dawwam Community 

(Banyumanik, Semarang); Santrendelik (Gunung Pati, 

Semarang); Insani Universitas Diponegoro (Tembalang, 

Semarang); UKKI Universitas Negeri Semarang (Gunung Pati, 

Semarang). Komunitas Dawwam Sahabat Hijrah dipilih karena 

memiliki program inovasi dakwah seperti pemutaran film dengan 

tema sejarah para Imam Mazhab, kegiatan sharing antar anggota 

komunitas, kegiatan standup komedi, menampilkan kajian 

dengan konsep kontemporer dengan mayoritas anggota generasi 

milenial. Komunitas ini beranggotakan pemuda dengan berbagai 

golongan seperti mantan preman, mantan pegawai bank yang 

mengklaim dirinya untuk “hijrah” melalui komunitas ini. 

Komunitas yang berdiri tahun 2020 ini, memiliki program hapus 

Tatto gratis, sharing dengan anggota “Hijrah”, “Nonton Bareng 

Film Para Imam Mazhab” dan kajian rutin setiap Jumat. Dai pada 

komunitas ini adalah beberapa ustaz dari berbagai latar belakang. 

Tema dakwah yang mengangkat realitas sosial kemanusiaan 

 
 82 Timothy P. Johnson, “Snowball Sampling: Introduction,” Wiley 

StatsRef: Statistics Reference Online, September 29, 2014. 



53 
 

seperti “Pria Qowwam Bagi Wanita”, dan “Menjadi Pasangan 

Ideologis”. Komunitas hijrah dipandang sebagai fenomena yang 

menarik atau disebut sebagai gelombang hijrah. Fenomena hijrah 

mengakibatkan otoritas keagamaan baru, serta perubahan 

masyarakat perkotaan yang semakin religius Ini dilihat dari sikap 

pengambilan keputusan masyarakat perkotaan dalam membeli 

dan menonsumsi produk, termasuk mengonsumsi pesan-pesan 

keagamaan berdasarkan fungsi, emosional dan kebutuhan 

kesalehan mereka. Hal ini menyebabkan aktor keagamaan atau 

dai menampilkan agama dalam bentuk kemasan sesuai dengan 

selera masyarakat perkotaan, seperti hadirnya kajian melalui 

media digital atau live streaming. 83 Dawwam community memliki 

anggota mantan preman, mantan pegawai bank yang mengklaim 

riba adalah haram sehingga diharuskan “berhijrah” melalui 

Dawwam community sebagai media dakwahnya dan program 

hapus tato secara gratis. Komunitas ini mengangkat isu seperti 

kajian sirah para imam mazhab, “Iblis Siapa Dia”, Kajian 

keluarga sakinah, dan stand up dakwah.   

Objek kedua, Santrendelik dengan mayoritas anggota 

adalah mahasiswa dengan menghadirkan tokoh akademisi sebagai 

dai dengan mengangkat tema kontemporer seperti Urip Koyo 

 
83 Saputra and Fadhli, “Shifting and Contestation of Religious 

Authorities in Aceh: From Abu, Tengku, Waled to Ustadz.” 



54 
 

Wayang, Urip sing murup, Resik-resik masalah ngibadah, 

Kurangin insecure banyakin syukur dengan dai seperti Arif 

Jatmiko, Lc, Dr. Fahmudin Azizi, Lc, Moh. Amin, Dr. 

Zainurrosyid, MA. Santrendelik Kampung Tobat yang mengusung 

konsep pesantren kontemporer dengan tema inti “Tobat” dengan 

anggota usia 17-40 tahun. Dai pada komunitas ini adalah akademisi 

dan mad’u nya adalah mahasiswa dan masyarakat umum. 

Komunitas ini memiliki kegiatan “Nobat”, sebuah kajian rutin 

setiap Kamis malam. Tema dakwah yang mengangkat realitas 

sosial seperti “Menjilat Riba”, “Meretas Kemunafikan” dan “BBM 

Boleh Turun, Gengsi Harus Naik”. Santrendelik memiliki konsep 

dakwah dengan menerapkan pembelajaran pesantren namun 

bergaya kontemporer. Hal ini merupakan fenomena unik, dimana 

saat ini justru pesantren tradisional yang dipercaya sebagai 

pemegang otoritas keagamaan.  

Ketiga, komunitas dakwah milenial berasal dari lembaga 

dakwah kampus perguruan tinggi negeri di Semarang. Lembaga 

dakwah kampus dipilih karena mahasiswa merupakan agen 

perubahan masyarakat yang membentuk NRI, yaitu bentuk otoritas 

keagamaan baru yang dibentuk di tinggi. Komunitas dakwah 

kampus pada perguruan tinggi negeri di Kota Semarang, yaitu 

Insani Undip, dan UKKI Unnes. Lembaga dakwah perguruan tinggi 

dipilih karena memunculkan paham NRI. Sebagian besar 

cendekiawan muslim modern memiliki  dasar  yang  sama  dalam  



55 
 

berbagai  cabang  ilmu  pengetahuan  Islam,  pada  umumnya  

mereka  tidak  dianggap  sebagai  ulama. 84 Kegiatan kampus 

tentang aktivitas keislaman seperti mentoring, kajian, halaqah, 

daurah, liqa’, mabit merupakan tanggung jawab dari lembaga. 85 

Lembaga dakwah perguruan tinggi, sering mengangkat tema 

realitas sosial seperti “Role Model Pemuda Peradaban”, “Mental 

Health dengan Bersyukur”, “Membangkitkan Ekonomi Islam yang 

Maslahat”.  

Dakwah kampus perguruan tinggi negeri perlu dilihat dan 

diteliti karena kampus negeri memiliki kerentanan terpapar paham 

radikalisme. Selain itu, perguruan tinggi dipercaya sebagai 

pemegamg otoritas keilmuan berbagai bidang, termasuk bidang 

dakwah.  

3. Teknik Pengumpulan Data 

Subjek penelitian ini adalah dai milenial pada komunitas 

dakwah “Dawwam, Santrendelik, Insani Undip, UKKI Unnes”. 

Data primer didapatkan langsung dari objek yang diteliti yaitu dai 

yang mengisi kajian dengan rentang kelahiran sesuai usia era 

milenial yaitu tahun 1981- 1997 berupa data hasil wawancara 

langsung. Objek penelitian ini adalah otoritas keagamaan yang 

 
84 C Kersten, Cosmopolitans and Heretics: New Muslim Intellectuals 

and the Study of Islam (New York: Columbia University Press, 2011). 
85 Hasan, Literatur Keislaman Generasi Milenial : Transmisi, 

Aprosiasi, Dan Kontestasi. 



56 
 

dimiliki oleh dai milenial pada tiap komunitas dan faktor latar 

belakang serta pendukunya.  

a. Metode Observasi 

Observasi digunakan untuk mencari data untuk menjawab 

masalah penelitian. Observasi difokuskan pada kegiatan dakwah 

yang sedang berlangsung pada setiap komunitas, seperti tabligh 

akbar. Metode observasi digunakan peneliti untuk memperoleh 

data berupa sumber rujukan dakwah dari dai, metode atau cara 

berdakwah dai, data identitas mad’u, jumlah peserta kajian dakwah 

komunitas dan materi dakwah dari subjek penelitian. Adapun tahap 

observasi dalam penelitian kualitatif sebagai berikut.86 

1. Pengamatan deskriptif dengan ekspolorasi secara 

keseluruhan untuk mendapatkan gambaran umum 

2. Pengamatan terfokus yaitu dengan melakukan 

pengamatan secara rinci pada objek penelitian. 

3. Pengamatan terseleksi yaitu peneliti merujuk pada data 

yang diperlukan sesuai masalah penelitian dan 

mengelompokkan secara tematik sebelum ke tahap 

analisis. 

 
86 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif (Solo: Cakra Books, 

2014). 



57 
 

b. Metode Wawancara 

 Wawancara yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

wawancara mendalam. Wawancara dilakukan dengan tujuan 

mendapatkan keterangan sesuai masalah penelitian dan sebagai 

cara yang efektif untuk melakukan tanya jawab secara langsung 

dengan atau tanpa menggunakan pedoman wawancara. 

Wawancara yang dilakukan dalam penelitian ini adalah 

wawancara semi terstruktur, artinya peneliti menyiapkan 

instrumen penelitian berupa pertanyaan-pertanyaan tertulis sesuai 

dengan permasalahan dalam penelitian, kemudian dikembangkan 

pada saat proses wawancara berlangsung. Apabila diperoleh 

informasi baru terkait dengan permasalahan penelitian, peneliti 

mengajukan pertanyaan berikutnya agar data yang diperoleh 

terarah pada fokus penelitian. 87 Data yang diperoleh melalui data 

wawancara ini berupa: sejarah terbentuknya komunitas dakwah, 

profil, latar belakang sosial dan pendidikan dai, faktor penyebab 

dai membentuk komunitas mad’u, faktor penyebab mad’u 

mengikuti otoritas. Subjek yang diwawancarai meliputi: dai, 

pengurus komunitas dan mad’u pada tiap komunitas.  

 
87 Burhan Bungin, Analisa Data Penelitian Kualitatif, Pemaknaan 

Filosofis Dan Metodologis Ke Arah Penguasaan Model Aplikasi (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2003), 116. 



58 
 

c. Metode Dokumentasi 

 Dokumentasi merupakan teknik pengumpulan data tentang 

peristiwa yang sudah berlalu. Teknik ini digunakan untuk 

mengumpulkan data yang sudah tersedia dalam bentuk dokumen. 

Dalam penelitian ini, dokumen yang dianalisis adalah dokumen 

yang relevan dengan fokus penelitian ini, yaitu jadwal kajian dan 

video ceramah di platform media digital tiap komunitas.  

Dokumen ini bersifat transparan dan boleh diakses semua pihak, 

namun tetap diperlukan izin dari komunitas atau individu yang 

memiliki bahan tersebut dengan tujuan sebagai bukti penelitian 

dalam mencari data dan untuk keperluan analisis. 

4. Analisis Data 

 Penelitian fenomenologi sebagai filsafat memberikan 

pedoman teoretis kepada peneliti untuk memahami fenomena pada 

tataran realitas subjektif.  Kerangka filosofis atau teori realitas 

subjektif ini  memainkan  peran  kunci  dalam  memahami  aktor  

atau  subjek  mengenai  peristiwa  atau  fenomena  tertentu  yang  

berkaitan  dengannya. Peneliti  dapat  mengadopsi  wawancara,  

observasi  dan  diskusi  sebagai  strategi  pengumpulan  data  dalam  

metode  inkuiri  fenomenologis;  oleh  karena  itu,  fenomenologi  

memiliki  sikap  filosofis  dan  metodologis.  metode  penelitian  

fenomenologi  klasik  dengan  kerangka   penelitian  deskriptif  

menitikberatkan  pada  'mencari  realitas  bukan  mengejar  



59 
 

kebenaran berupa  manifestasi  fenomena  sebagaimana  adanya  

dalam  wujud kehidupan  yang  tersusun  dari  pengalaman-

pengalaman  hidup  yang  saling  berhubungan secara  subjektif . 88 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif, perolehan 

data melalui wawancara, observasi dan dokumentasi. Data yang 

telah dikumpulkan melalui proses pengelolaan dan mengatur data. 

Pada tahap awal proses analisis, peneliti mengorganisasikan data 

dengan penamaan file sesuai dengan data formular, tanggal 

pengumpulan. Peneliti mendeskripsikan sepenuhnya 

fenomena/pengalaman yang dialami subjek penelitian. 

 

Gambar 1. 1 Analisis Data Spiral Creswell 

 Langkah kedua, membaca memo dan gagasan yang 

muncul. Peneliti memahami keseluruhan basis data, memahami 

transkrip wawancara dengan  mendalam dengan memberikan 

catatan kecil guna membantu memahami transkrip wawancara.  

 
88 Sadruddin Bahadur Qutoshi, “Phenomenology: A Philosophy dan 

Method of Inquiry,” Journal of Education dan Educational 5, no. 1 (2018). 



60 
 

 Langkah ketiga, mendeskripsikan dan mengklasifikasikan 

kode ke dalam tema. Peneliti membangun deskripsi terperinci, 

membentuk kode atau kategori, mengembangkan tema, dan 

memberikan intrepretasi dalam pandangan mereka atau pandangan 

perpektif dalam literatur. Deskripsi terperinci adalah peneliti 

menggambarkan apa yang mereka lihat (konteks latar orang, tempat 

atau peristiwa). Proses pengkodean  melibatkan pemahaman teks 

yang dikumpulkan dari wawancara, observasi dan dokumen ke 

dalam kategori yang lebih kecil. 

 Langkah keempat, peneliti merefleksikan pemikirannya, 

mengembangkan dan menilai interpretasi. Peneliti menafsirkan 

data, menggambarkan proses intrepretatif, pengembangan kode, 

pembentukan tema dari kode dan kemudian pengorganisasian tema 

menjadi unit abstraksi yang lebih besar dalam memahami data. 

 Langkah kelima, memvisualisakan data. Peneliti 

merepresentasikan data yang ditemukan berupa teks, tabel, atau 

gambar. 89 

5. Pengujian Keabsahan Data 

 Pengujian keabsahan data dalam penelitian, terkadang 

menekankan pada uji validitas dan realibilitas. Temuan atau data 

dapat dinyatakan valid apabila tidak ada perbedaan antara apa 

 
89 JW Creswell dan CN Poth, “Qualitative Inquiry dan Research Design: 

Choosing among Five Approaches,” 2016,  



61 
 

yang terjadi denga napa yang dilaporkan tentang objek penelitian. 

90 Keabsahan data diperoleh untuk membuktikan orisinalitias atau 

kebenaran hasil penelitian, mengungkapkan dan memperjelas 

data dengan fakta-fakta aktual di lapangan. Pada penelitian 

kualitatif, keabsahan data berjalan selaras dengan proses 

penelitian ketika sedang dilakukan. Penelitian ini dalam uji 

kredibilitas data atau kepercayaan data hasil penelitian dilakukan 

dengan menggunakan triangulasi dan melakukan member check. 

91 

a. Triangulasi 

      Triangulasi mengacu  pada  penggunaan beberapa  

metode  atau  sumber  data dalam  penelitian  kualitatif  untuk  

mengembangkan  pemahaman  yang  komprehensif  tentang  

fenomena. Triangulasi  juga  dipandang  sebagai  strategi  

penelitian  kualitatif  untuk  menguji  validitas  melalui  

konvergensi  informasi  dari  berbagai  sumber. Terdapat 

empat jenis  triangulasi:  (a)  triangulasi  metode,  (b)  

triangulasi  peneliti,  (c)  triangulasi  teori,  dan  (d)  

triangulasi  sumber  data.  Triangulasi yang digunakan dalam 

penelitian ini meliputi: triangulasi sumber dan triangulasi 

metode. 

 
90 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, 

Kualitatif Dan R&D (Bdanung: Alfabeta, 2015), 267. 
91 Sugiyono, 267. 



62 
 

1. Triangulasi sumber 

Peneliti mengumpulkan informasi yang diperoleh 

dari berbagai sumber data dalam satu penelitian. 

Peneliti menggabungkan data dari wawancara, 

observasi dan analisis video dakwah di media 

digital. Dengan menggabungkan sumber data yang 

berbeda, peneliti dapat memastikan bahwa 

interpretasi mereka komprehensif dan tidak 

bergantung pada satu sumber data saja. Setelah data 

digabungkan, peneliti mengklasifikasikan secara 

tematik, menguraikan sehingga menjawab 

pertanyaan penelitian berupa jenis, sumber dan sifat 

otoritas keagamaan dai setiap komunitas serta 

terbentuknya komunitas mad’u dengan otoritas 

keagamaan baru.  

 

2. Triangulasi metode 

Triangulasi metode dilakukan untuk menguji 

keabsahan data dengan cara mengecek data dengan 

teknik yang berbeda. Teknik pengumpulan data 

terdiri dari observasi, wawancara dan dokumentasi. 

Triangulasi metode dilakukan dengan cara 

membandingkan hasil wawancara dengan hasil 

observasi; dan membandingkan hasil wawancara 



63 
 

dengan dokumentasi. Setelah dibandingkan, 

kemudian dilakukan klasifikasikan secara tematik 

dan iinterpretasikan sehingga dapat diketahui alasan 

terbentuknya otoritas keagamaan baru dan alasan 

mad’u mengikuti otoritas keagamaan baru dari dai. 

92 

b. Member Check 

  Member check atau pemeriksaan  anggota,  juga  

dikenal  sebagai  validasi  anggota  dapat  digambarkan  

sebagai  fase  penelitian  di  mana  “laporan  sementara  

dibawa  kembali  ke  lokasi  dan  diperiksa  oleh  orang-orang  

yang  memberikan  informasi.  Selama proses ini, orang yang 

memberikan  informasi dapat  menentukan  apakah  peneliti  

telah  melaporkan  cerita  mereka  secara  akurat.   Dalam 

proses  ini,  peserta  diberikan  bagian  yang  relevan  dari  

laporan  penelitian  dan  diundang  untuk  mengomentari  

keakuratan  laporan  tersebut.  Fokusnya  adalah  pada  isi  

pengalaman,  dan  pemikiran  peserta  (misalnya, apa  yang  

terjadi,  bagaimana  itu terjadi,  apa  yang  dia  pikirkan. 

Peserta  juga  dapat  diminta  untuk mengomentari  analisis  

tersebut.   

 
92 Nancy Carter, “The Use of Triangulation in Qualitative Research,” 

Qualitative Research ONF 41, no. 5 (2014): 545–47. 



64 
 

Member check sebagai  cara  optimal  untuk  menilai  

validitas  studi  kualitatif  karena  langkah  pertama  dari  

banyak  proyek  kualitatif  adalah  memahami  pandangan 

dunia  partisipan  secara  akurat.  Member  check  dapat  

digunakan  ketika  tujuan  penelitian  adalah  untuk  mencari  

kebenaran,  dan  juga  ketika  tujuan  penelitian  adalah  untuk  

menghasilkan  perubahan.  Mereka  membedakan  antara  

berbagai  jenis  pemeriksaan  anggota  (teknis,  berkelanjutan,  

dan  refleksif), dan  mereka  berpendapat  bahwa  jenis  

tertentu  harus  sesuai  untuk  pertanyaan  penelitian. 93   

Semua data yang didapatkkan, peneliti 

mendeskripsikannya ke dalam tulisan, peneliti diskusikan 

untuk mendapatkan masukan dari pemberi data sebenarnya 

sesuai dengan kehendak pelaku yang menjadi informan di 

Dawwam, Santrendelik, Insani Universitas Diponegoro 

(Undip) dan UKKI Universitas Negeri Semarang (Unnes). 

H. Sistematika Penulisan 

Untuk menyajikan data secara lengkap dan komprehensif 

mengenai kajian dakwah dan otoritas keagamaan baru yang 

dilahirkan oleh dai milenial di Kota Semarang, maka dilakukan 

 
93 Lori E. Koelsch, “Reconceptualizing the Member Check Interview,” 

International Journal of Qualitative Methods 12, no. 1 (February 1, 2013): 168–

79. 



65 
 

penyusunan hasil penelitian ini mengikuti sistematika sebagai 

berikut : 

Bagian pertama adalah bab pendahuluan yang terdiri atas latar 

belakang penelitian, rumusan masalah, tujuan penelitian dan 

manfaat penelitian, kajian pustaka, kajian teori, metodologi 

penelitian dan sistematika penulisan.  

Bab kedua, berisi tentang dasar konseptual otoritas keagamaan 

dalam komunitas dakwah milenial . Oleh sebab itu dalam bab ini 

dipaparkan beberapa sub bab. Pertama, tentang dasar konseptual 

otoritas keagamaan dalam komunitas dakwah yang meliputi: Jenis, 

sifat, sumber otoritas keagamaan. Kedua, meliputi pengertian dan 

karakteristik dai milenial. Ketiga, kriteria otoritas keagamaan pada 

dai milenial, dan konsep komunitas. 

Bab ketiga, dalam bab ini dipaparkan data hasil penelitian 

komunitas dakwah milenial yang meliputi sejarah terbentuknya, 

profil dai dan aktivitas komunitas dakwah dari Dawwam 

community, Santrendelik, Insani Universitas Diponegoro (Undip) 

dan UKKI Universitas Negeri Semarang (Unnes)  

Bab keempat, analisis hasil penelitian. Dalam bab ini terbagi 

menjadi dua  sub bab. Sub bab pertama membahas tentang analisis 

hasil penelitian yang meliputi: keberagaman otoritas keagamaan 

dalam komunitas dakwah di Kota Semarang, sub bab ini menjawab 

rumusan masalah pertama. Kedua, bagaimana dai membentuk 

komunitas mad’u dengan otoritasnya, sub bab ini menjawab 



66 
 

rumusan masalah kedua. Ketiga, kecenderungan mad’u mengikuti 

otoritas yang menjawab rumusan masalah ketiga dan keempat, 

kecenderungan dai dalam melahirkan otoritas baru, menjawab 

rumusan masalah keempat.  

Bab kelima terdiri kesimpulan, implikasi hasil penelitian, saran 

dan kata penutup. Kesimpulan memuat sebuah jawaban terhadap 

rumusan masalah dari semua temuan dalam penelitian, dan 

mengklarifikasi kebenaran serta kritik yang dirasa perlu untuk 

bentuk otoritas keagamaan oleh dai milenial di Semarang. 

Kesimpulan ini diharapkan dapat memberi pemahaman dan 

pemaknaan kepada pembaca untuk memahami bentuk otoritas 

keagamaan oleh dai milenial  di  Kota Semarang. 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

BAB II 

DASAR KONSEPTUAL OTORITAS KEAGAMAAN 

DALAM KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL 

 

A. Jenis Otoritas Keagamaan  

 Otoritas keagamaan menggambarkan kemampuan atau 

kesempatan untuk membuat peraturan dan keputusan seseorang 

untuk diikuti, dipatuhi, tanpa menggunakan kekuasaan yang 

memaksa. Otoritas keagamaan bertujuan untuk mempengaruhi 

pandangan dan perilaku orang lain. Dalam agama monoteistik 

otoritas keagamaan didasarkan pada kitab suci, serta melibatkan 

kemampuan, kesempatan, kekuasaan, atau hak untuk 

berkomunikasi. Otoritas keagamaan berasal dari individu, 

kelompok, atau institusi. 94 Dalam Islam, Al-Qur’an mewakili 

sebuah contoh otoritas kitab suci, karena umat Islam percaya bahwa 

Al-Qur’an adalah firman Tuhan yang sebenarnya, yang 

memberikan bimbingan Ilahi bagi umat manusia. Nabi dan wali 

menandakan otoritas manusia yang karismatik, karena memiliki 

keintiman unik dengan Tuhan, seperti halnya konsep Syiah tentang 

iman, yang dipahami sebagai keturunan Nabi Muhammad dan 

 
94 Gudrun Krämer and Sabine Schmidtke, “Introduction: Religious 

Authority and Religious Authorities in Muslim Societies. A Critical Overview,” 

Speaking for Islam, 2014, 1–14. 



68 
 

pemimpin spiritual umat Islam yang sah. Para ulama dan ahli 

hukum atau fukaha memperoleh otoritasnya melalui pendidikan 

dalam berbagai ilmu keislaman, seperti Al-Qur’an, tafsir Al-

Qur’an, Hadis, fikih. Kepemimpinan politik, yang diwakili oleh 

sosok khalifah, menunjukkan bentuk otoritas lain. Dari pemaparan 

diatas, menggambarkan bahwa bentuk otoritas keagamaan berasal 

dari berbagai sumber, pengalaman, dan bidang keahlian yang 

menjadi ciri tradisi Islam. 95  

  Friedman membagi jenis otoritas menjadi dua yaitu being 

in authority atau memangku otoritas dan being an authority atau 

memegang otoritas. Memangku otoritas artinya menduduki jabatan 

resmi atau struktural yang memberinya kekuasaan untuk 

mengeluarkan perintah dan arahan. Seseorang yang memangku 

otoritas dipatuhi orang lain dengan cara menunjukkan simbol-

simbol otoritas yang memberi pesan kepada orang lain bahwa 

mereka berhak mengeluarkan perintah atau arahan. Dalam kasus 

ini, individu boleh tidak sependapat dengan sebuah perintah, tapi 

mereka tetap harus menaati orang yang memangku otoritas.  

 Berbeda dengan pemegang otoritas, yang tidak terjadi 

perbedaan pendapat karena tunduk, percaya kepada pemegang 

 
95 Sajida Jalalzai, “Muslim Chaplaincy and Female Religious Authority 

in North America,” in The Routledge Handbook of Islam and Gender (New 

York: Routledge, 2021). 



69 
 

otoritas yang dipandang memiliki pengetahuan tertentu. Dengan 

kata lain, ketundukan pada orang yang memangku otoritas, 

melibatkan ketundukan kepada jabatan, legalitas seseorang. Tapi 

orang yang memegang otoritas, melibatkan ketundukan pada 

seseorang yang dipandang memiliki keahlian khusus. Kekuasaan 

yang berasal dari penguasaan ilmu pengetahuan berbeda dengan 

jenis kekuasaan yang diperoleh dari kedudukan jabatan politis 

tertentu. Individu yang mengakui seseorang sebagai penguasa 

berati mengakui superioritas intrinsik, memberikan kesetiaan yang 

tidak diragukan lagi dan menyakini bahwa apa yang dikatakan 

penguasa adalah benar. 96 Contohnya kekuasaan yang dimiliki oleh 

presiden, dan atau ketua umum dalam suatu organisasi. 

 Pemegang kekuasaan yang didasarkan pada ilmu 

pengetahuan persandar pada tradisi.97 Masyarakat mempercayai 

bahwa keturunan tokoh tertentu memiliki kemampuan yang 

mumpuni dengan kualifikasi pendidikan tradisional Islam seperti 

pesantren, surau, dan dayah. 98 Seperti Habib Lutfi Bin Yahya, KH. 

Bahaudin Nur Salim. Hal ini dikategorikan sebagai pemegang 

otoritas tradisional atau disebut sebagai ulama. Ulama berarti orang 

 
96 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan,” Walisongo 20, no. 1 

(2012): 31. 
97 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” 
98 Z Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Authority 

and Symbolic Power.” 



70 
 

yang mempunyai latar belakang pendidikan agama formal, 

khususnya mempelajari kitab-kitab Islam melalui lembaga 

pendidikan seperti pesantren dan perguruan tinggi Islam. 99 

 Semakin berkembangnya ilmu keislaman, individu mulai 

mengejar pendidikan Islam melalui perguruan tinggi di dalam 

negeri, timur tengah maupun barat untuk mencapai kualifikasi 

tinggi dalam studi Islam. 100 Individu yang memeliki kualifikasi 

pendidikan dalam Studi Islam termasuk kategori intelektual agama. 

Seperti, KH. Dr. Nasarudin Umar, Dr. Abdul Somad, atau yang 

disebut dengan intelektual agama. Para intelektual agama 

memberikan kepemimpinan dalam wacana agama, budaya dan 

intelektual muslim. Otoritas tradisional yang dipegang oleh ulama, 

tidak bisa lagi mengklaim sebagai satu-satunya penjaga dan 

penafsir Islam. Otoritas mereka ditentang oleh kelompok reformis, 

yang memandang tradisionalisme agama sebagai penghambat 

kemajuan umat Islam. Berkembangnya dan meningkatnya 

religiusitas masyarakat Indonesia menyebabkan meluasnya 

pendidikan Islam, termasuk pada jenjang yang lebih tinggi. Dalam 

lingkungan sosial budaya inilah muncul intelektual keagamaan 

 
99 Ahmad Muttaqin, “Women’s Identity in the Digital Islam Age: Social 

Media, New Religious Authority, and Gender Bias,” Qudus International 

Journal of Islamic Studies 8, no. 2 (2020). 
100 Z Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Authority 

and Symbolic Power.” 



71 
 

yang terpisah dari hierarki ulama tradisional yang masih menjadi 

kelompok elit dominan dalam masyarakat Indonesia. 101 

 Para intelektual agama memiliki peranan penting dalam 

membuka wacana Islam di Indonesia, serta memperkenalkan ide-

ide kritis dan wawasan dari Barat dan dunia Islam. Para intelektual 

agama diantaranya seperti Ali Syariati, Fazlur Rahman, Hassan 

Hanafi, Mohammed Arkoun, Jaber al-Jaberi, Abdullahi an-Naim, 

Asghar Ali Engineer, Fatima Mernissi, Amina Wadud, Khaled 

Abou El-Fadl, Farid Esack, Bassam Tibi, Adonis, Muhammad al-

Ashmawy, Muhammad Sharur, Tariq Ramadan, Nasr Hamid Abu 

Zaid, dan lain sebagainya. 102 

 Intelektual agama bukan merupakan ulama. Mereka adalah 

akademisi dan orang orang yang mempelajari ilmu modern dan 

beragama, mampu menjelaskan permasalahan masyarakat dan 

mencari solusinya. Beberapa ulama dapat dikatakan sebagai 

intelektual agama, asalkan memiliki wawasan luas, kritis, akrab 

dengan berbagai sumber, mengenal gagasan modern, serta pemikir 

yang inovatif dan kreatif. Terdapat beberapa yang dikenal sebagai 

ulama namun memiliki banyak kesamaan pandangan kritis yang 

 
101 Azhar Ibrahim, “‘Being Authoritative But No Authority?’ Muslim 

Religious Intellectuals in Shaping Indonesian Islam Discourse,” in The New 

Santri: Challenging To Tradisional Religious Authorithy in Indonesia, ed. Saat 

Norshahril and Ahmad Najib Burhani (Singapore: ISEAS, 2020). 
102 Ibrahim. 



72 
 

disebarkan oleh para intelektual agama seperti Quraish Shihab, 

Said Aqil, KH Hussein, Gus Mus dan Nasruddin Umar. 103 

 Ilmu pengetahuan sekarang juga diperoleh dari media 

digital. Banyaknya situs keislaman seperti muslim.or.id, 

bincangsyariah.com, islami.co, rumaysho.com sebagai situs 

dengan penelusuran tertinggi di Indonesia 104, membuktikkan 

bahwa pemegang otoritas keagamaan di Indonesia juga dimiliki 

oleh platform digital. Media digital memperluas jenis otoritas 

keagamaan dengan munculnya social media influencers. Media 

digital dan munculnya influencer di media sosial telah 

memberdayakan individu dan komunitas untuk menegosiasikan 

kembali gagasan lama tentang agama dan otoritas. Generasi baru 

influencer media sosial berasal dari pendidikan barat dan 

berspesialisasi dalam mata pelajaran non-agama seperti studi 

komunikasi, administrasi bisnis, ilmu komputer, dan manajemen 

atau disiplin ilmu umum lainnya. Mereka fasih berbahasa asing, 

memiliki pandangan dunia kosmopolitan, memiliki kemampuan 

komunikasi yang baik, dan paham dalam produksi media 

digital. Praktik keagamaan mereka berfokus pada penceritaan 

dibandingkan teks-teks dogmatis, pada hubungan antarmanusia, 

 
103 Ibrahim. 
104 Anonim, “100 Situs Islam Indonesia, NU Online Peringkat Pertama 

- IBTimes.ID,” accessed August 29, 2023, https://ibtimes.id/100-situs-islam-

indonesia-nu-online-peringkat-pertama/. 



73 
 

kehidupan sipil. Influencer media sosial menggunakan media sosial 

untuk personal branding, influencer media sosial juga 

menggunakan media sosial untuk menyebarkan pesan agama dan 

moral. 105  

Para influencer media sosial berfokus pada penyampaian 

cerita yang menghibur daripada ceramah berdasarkan teks 

dogmatis dengan memanfaatkan sumber daya multimodal berupa 

video, suara, gambar, ucapan, dan teks serta kekuatan persuasif. 

Dengan seperti itulah, influencer membangun kredibilitas dan 

otoritas mereka. Seperti menceritakan pengalaman pribadi, 

memproduksi konten digital. Melalui media digital, muncul 

televangelisme populer sebagai pemegang wacana otoritas 

keagamaan baru. Media mempengaruhi para televangelism Islam 

melahirkan “kultur selebriti”, seperti Ustaz Abdul Somad, Hanan 

Attaki dan Adi Hidayat. Para televangelism Muslim 

mengedepankan pendekatan cerita (storytelling), pelatihan 

(training), motivator (motivation). 106 

 
105 Bouziane Zaid et al., “Digital Islam and Muslim Millennials: How 

Social Media Influencers Reimagine Religious Authority and Islamic Practices,” 

Religions 13, no. 4 (2022). 
106 Najib Kailani and Sunarwoto, Televangelisme Islam Dalam Lanskap 

Otoritas Keagamaan Baru." Ulama Dan Negara Bangsa: Membaca Masa 

Depan Islam Politik Di Indonesia (Yogyakarta: PusPIDeP, 2019), 188. 



74 
 

 Baik ketiga jenis otoritas keagamaan ini harus memiliki 

indikator didalamnya berupa memiliki aktor keagamaan 

profesional dan memiliki latar belakang pendidikan keagamaan. 107 

Munculnya berbagai jenis otoritas keagamaan, sehingga 

menghasilkan tokoh-tokoh kesalehan publik baru, dan menciptakan 

ruang-ruang publik baru dimana ajaran Islam dibentuk dan 

diperebutkan. Tingkat pendidikan yang lebih tinggi dan munculnya 

media komunikasi baru juga berkontribusi pada munculnya ruang 

publik, dimana banyak orang mempunyai pendapat mengenai isu 

politik dan agama. Hal ini menghasilkan tantangan terhadap 

otoritanisme, otoritas agama yang terfragmentasi. 108 

B. Sifat Otoritas Keagamaan  

 Sifat otoritas keagamaan dibagi menjadi dua yaitu otoritas 

persuasif dan koersif. Otoritas persuasif melibatkan pengaruh dan 

kekuasaan normatif atas seseorang. Otoritas persuasif 

memengaruhi orang lain untuk percaya, bertindak, atau tidak 

bertindak sesuatu hal, dengan cara membujuk mereka bahwa hal 

tersebut adalah sesuatu yang sudah seharusnya. Otoritas persuasif 

adalah otoritas yang memiliki kemampuan untuk mengarahkan 

 
107 Chaves, “Secularization as Declining Religious Authority.” 
108 Yanwar Pribadi, “Pop and ‘True’ Islam in Urban Pengajian: The 

Making of Religious Authorithy,” in The New Santri: Challenging To 

Tradisional Religious Authorithy in Indonesia, ed. Norshahril Saat and Ahmad 

Najib Burhani (Singapore: ISEAS, 2020). 



75 
 

tindakan dan keyakinan pihak lain atas dasar kepercayaan. Otoritas 

ini bisanya melekat pada seorang ahli dalam bidang tertentu yang 

ada di level society (aktor non-negara).  

 Otoritas koersif merupakan kemampuan untuk 

mengarahkan perilaku orang lain dengan cara membujuk, 

mengambil keuntungan, mengancam, atau menghukum, sehingga 

orang yang berakal sehat akan berkesimpulan bahwa untuk tujuan 

praktis mereka tidak punya pilihan lain kecuali harus menurutinya. 

Otoritas koersif memiliki kemampuan untuk memaksa orang lain 

di mana ketidaktaatan bisa dikenai sanksi atau hukuman. Otoritas 

ini melekat pada aparatus negara. Sedang otoritas koersif yang 

melekat pada aparatus negara berfungsi untuk memaksa siapa saja 

yang memegang otoritas persuasif untuk bertindak di ruang publik 

sesuai dengan rule of the game. Pelanggaran atas rule of the game 

yang berkonsekuensi pada pelanggaran hak orang atau kelompok 

lain mengakibatkan si pelaku terkenai sanksi yang diberikan oleh 

aparatus negara. Aktor-aktor non-negara tidak boleh mengambil 

kewenangan koersif ini karena mereka hanya memiliki 

kewenangan persuasif dalam proses relasi dan kontestasi di ruang 

publik. 109 Dalam praktiknya, otoritas persuasif dimiliki oleh 

individu yang memiliki pengetahuan dan kualifikasi pendidikan 

 
109 Ahmad Zainul Hamdi and Muktafi, Wacana Dan Praktik Pluralisme 

Keagamaan Di Indonesia (Jakarta: Daulat Press, 2017), 221. 



76 
 

yang sesuai dibutuhkan oleh masyarakat seperti lembaga 

pendidikan atau pesantren, organisasi masyarakat (Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah), sedangkan otoritas koersif dimiliki 

individu yang memiliki jabatan struktural atau legalitas seperti 

presiden, ketua DPR, ketua MUI, atau lembaga negara lainnya.  

C. Sumber Otoritas Keagamaan 

 Pertama, otoritas keagamaan yang bersumber dari media 

konvensional. Media konvensional merupakan perantara 

menyampaikan pesan secara langsung atau tatap muka antara 

komunikator dan komunikan. Kontekstualisasinya dalam dakwah, 

yaiti dengan cara ceramah di atas mimbar untuk menyampaikan 

pesan - pesan kebaikan dan intisari pelajaran Islam. Skalanya bisa 

dijumpai dalam ukuran yang kecil, misalnya di pengajian rumah, 

dan ukuran besar, seperti pengajian diselenggarakan di masjid, 

lapangan olahraga, ataupun ruangan berkapasitas besar. 110 Media 

konvensional ini dilakukan oleh seorang mufti. Menurut hukum, 

seseorang harus memenuhi syarat untuk dapat berfungsi sesbagai 

mufti. Meskipun kualifikasi yang harus memenuhi untuk dapat 

diakui sebagai seorang mufti berbeda-beda, secara umum dapat 

dikatakan  bahwa seorang mufti harus menguasai kitab-kitab suci 

dan preseden hukum dengan baik, serta memiliki reputasi yang 

 
110 Didid Haryadi, “Otoritas Keagamaan Baru: Habituasi Dan Arena 

Dakwah Era Digital,” Islamic Insights 02, no. 2 (2020): 69–82. 



77 
 

sempurna sebagai seorang mufti dan memiliki integritas moral 

yang tinggi. Sumber otoritas mungkin juga terletak pada badan 

kolektif yang terdiri dari orang yang memenuhi syarat dan 

dihormati. 111 

 Kedua, otoritas keagamaan yang bersumber dari media 

cetak. Saat ini setiap orang bisa belajar Islam  dari  buku-buku  yang 

tersedia   diberbagai   tempat  karena  generasi   muslim   sekarang   

tampak cukup menguasai  ilmu  keislaman  meskipun  tidak  pernah  

mengenyam   pendidikan   formal   di   sekolah   Islam   atau   

pesantren.   Mereka  belajar  Islam  tanpa  dimentori  oleh  ulama  

atau  kiai.  Artinya  generasi muslim sekarang mempelajari Islam 

dari sumber-sumber baru yang berbeda dengan sumber 

pengetahuan tradisional sebelumnya. Tidak  diragukan  percetakan  

buku  merupakan  salah  satu  media  penting  dalam  penyiaran  

Islam.  Buku dan tradisi membaca sangat besar peranannya dalam 

membangkitkan  dan  membentuk  perilaku  umat  Islam.  Disadari 

atau tidak, dengan semakin banyaknya buku-buku Islam  

berdampak  pada  berkurangnya  otoritas  tradisional  dalam  Islam  

yang  selama  ini  hanya  di  tangan  ulama.  Mempelajari ilmu-ilmu 

tentang Islam tidak harus mengundang kiai atau datang kepada 

 
111 Nico J.G. Kaptein, “The Voice of the ‘Ulamǎ’: Fatwas and Religious 

Authority in Indonesia,” Archives de Sciences Sociales Des Religions 125, no. 1 

(2004). 



78 
 

ulama tetapi cukup  membaca  buku-buku  yang  tersedia  di  pasar,  

baik  buku  cetak   maupun   buku   elektronik. 112    

 Ketiga, otoritas keagamaan yang bersumber dari media 

digital. Media ini digunakan untuk mengkomunikasi ide maupun 

informasi dari banyak orang ke banyak orang lainnya (many to 

many). Berdasarkan terminologi ini, karakteristik media digital, 

yakni dapat memberi akses ke konten di mana dan kapan pun, 

merupakan media interaktif, hypertextual, virtual, simulatif dan 

memberi kesempatan setiap orang untuk berpartisipasi kreatif dan 

kolektif di dalamnya. Secara umum, semua media digital memiliki 

karakteristik yang sama, yang berhubungan dengan distribusi, 

produksi, dan konsumsi.  113 

Berdasarkan pemaparan tentang teori otoritas keagamaan 

diatas, berawal dari Max Weber membagi otoritas menjadi 3: 

tradisional, legal rasional dan karismatik. Otoritas legal rasional 

berpijak pada sistem struktural dan legailtas hukum, posisi dan 

jabatan individu.114 Otoritas karismatik berdasar pada kemampuan 

 
112 Mutohharun Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi 

Otoritas Keagamaan Di Indonesia,” Jurnal Komunikasi Islam Vol. 3, no. 2 

(2013): 321–48. 
113 Jinan, “New Media Dan Pergeseran Otoritas Keagamaan Islam Di 

Indonesia,” 2012. 
114 Max Weber, Economy dan Society: An Outline of Interpretive 

Sociology, Volume 2, ed. Guenther Roth dan Claus Wittich, vol. 2 (Berkeley: 

The Regents of The University of California, 1978). 



79 
 

unik yang dimiliki seseorang yang sifatnya irasional dan 

didapatkan dari lingkungan sosial. 115 Contohnya adalah keturunan 

kiai, ulama, keturunan tokoh masyarakat, seseorang yang dianggap 

sebagai orang sakti di daerahnya, dukun. Berbeda otoritas 

tradisional, otoritas ini dimiliki seseorang berkeahlian khusus yang 

berasal dari latar pendidikan non formal keagamaan seperti 

pesantren. 116  

Otoritas keagamaan keempat, Fakhuroji menambahkan adanya 

otoritas keagamaan cendekiawan. Otoritas ini dihasilkan dari 

semakin berkembangnya ilmu keislaman, sehingga individu mulai 

mengejar pendidikan Islam melalui perguruan tinggi di dalam 

negeri, timur tengah maupun barat untuk mencapai kualifikasi 

tinggi dalam studi Islam atau disebut sebagai cendekiawan, 

akademisi atau intelektual agama.117  

Otoritas keagamaan kelima, yaitu otoritas agama tradisional 

yang bernegosiasi dengan konteks internet untuk membangun 

hubungan kontekstual dalam masyarakat Islam kontemporer, 

 
 115 Damanhuri, “Kiai, Kitab Dan Hukum Islam (Relasi Kuasa Teks Dan 

Otoritas Keagamaan Di Sumenep, Madura),” 19. 
116 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan”; Z Zulkifli, “The Ulama 

in Indonesia: Between Religious Authority and Symbolic Power.” 
117 Z Zulkifli, “The Ulama in Indonesia: Between Religious Authority 

and Symbolic Power”; Ibrahim, “‘Being Authoritative But No Authority?’ 

Muslim Religious Intellectuals in Shaping Indonesian Islam Discourse.” 



80 
 

sehingga disebut sebagai otoritas keagamaan digital. 118Contohnya 

aplikasi AA Gym dan akun instagram Gus Taqi. Hadirnya otoritas 

keagamaan digital mengakibatkan setiap orang memilki hak dan 

peluang yang sama dalam mengeluarkan fatwa, sehingga 

menimbulkan kekhawatiran bahwa seseorang dengan kemampuan 

ilmiah tidak lagi mentransmisikan fatwa.119 

D. Dai Milenial 

 Dai dalam sudut pandang Ilmu Komunikasi, dai adalah 

komunikator atau orang yang menyampaikan pesan komunikasi 

kepada orang lain, baik secara tulisan, lisan maupun perbuatan 

dengan muatan pesan keislaman, baik dilakukan secara individu 

maupun kelompok.  

 Dari segi keahlian, dai atau pendakwah merupakan setiap 

muslim mukalaf (sudah dewasa) yang sudah dikenai kewajiban 

berdakwah menurut ajaran Rasulullah dan atau seorang muslim 

yang memiliki keahlian khusus di bidang agama Islam, yang 

disebut sebagai ulama. 120 

 
118 Solahudin and Fakhruroji, “Internet and Islamic Learning Practices 

in Indonesia: Social Media, Religious Populism, and Religious Authority”; 

Muhammad, “Populisme Dan Dinamika Otoritas Keagamaan Dalam Islam Di 

Media Sosial.” 
119 Akhfas et al., “The New Ustad in Religious Authority : Challenge 

and Dynamic of Fatwa in the New Media Era.” 
120 Moh Ali Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi (Jakarta: Kencana, 2004). 



81 
 

 Ali Abdul Halim Mahmud bependapat bahwa pendakwah 

memiliki persyaratan yang cakap di bidang keagamaan, akhlak, 

komitmen pada etika Islam, keilmuan bidang dakwah, mampu 

melaksanakan dakwah gerakan, mampu melakasanakan setiap 

perbuatan yang dituntut oleh dakwah individual, memiliki 

kesabaran dalam melakukan aktivitas dan menghadapi mitra 

dakwah dan patuh terhadap perintah Al-Qur’an dan Hadis. 121 

 Hal ini juga dikuatkan oleh ‘Abd al-Karim Zaydan, 

pendakwah harus memiliki pemahaman Islam yang mendalam, 

iman yang kuat. Mustafa Assiba’i menambahkan bahwa 

pendakwah sebaiknya berasal dari garis keturunan yang terhormat, 

memilki rasa empati, kecerdasaaan dan kepekaan, mandiri secara 

finansial, memiliki latar belakang sosial dan pengalaman yang baik, 

serta alim dalam beribadah. 122 

 Dai dikategorikan menjadi tiga jenis: Pertama, pendakwah 

mujtahid adalah dai yang memberikan pemahaman kepada mitra 

dakwah tentang kajian Al-Qur’an dan Hadis, sehingga pendakwah 

ini memiliki kemampuan ilmu keislaman. Kedua, pendakwah 

muttabi’ yaitu pendakwah yang menyampaikan produk pemikiran 

dari pendakwah mujtahid. Ketiga, pendakwah muqallid adalah 

orang yang memahami ajaran Islam secara dangkal tanpa 

 
121 Moh Ali Aziz, Ilmu Dakwah (Jakarta: Kencana, 2004). 
122 Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi, 190. 



82 
 

mengetahui dasar hukum, namun kemudian disampaikan kepada 

mitra dakwah. Dari ketiga tingkatan diatas, pendakwah mujtahid 

memenuhi syarat sebagai pendakwah karena memiliki kapasaitas 

dan intelektual. 123 Kategori muttabi’ dan muqallid dalam 

melakukan aktivitas dakwah harus didampingi ulama yang cakap 

sehingga, setiap muslim diperkenankan untuk melakukan dakwah.  

 Kredibilitas pendakwah perlu dijaga melalui lembaga 

dakwah. Kewibaaan lembaga tergantung pada manajerial lembaga 

yang baik. Dalam dakwah kolektif, masing-masing pendakwah 

saling menlengkapi satu sama lain. Kultus individu dapat 

dihindarkan. Perbedaan pendapat dapat diminimalisir, karena diikat 

oleh norma yang sama. 124 

 Dai harus memperhatikan keluarganya menjadi panutan 

keluarga muslim lainnya, mampu membina masyarakat, 

mempersatukan umat, menggunakan manhaj rabbani (bersumber 

dari Allah), fitri (sesuai fitrah manusia), positif, seimbang, dan 

lurus di jalan Allah. 125 

 Faktor yang mempengaruhi proses dakwah seorang dai 

adalah kredibilitas, ketundukan atau kekuasaan. Kekuasaan, yaitu 

kemampuan yang menimbulkan ketundukan, karena dengan 

 
123 Aziz, 191. 
124 Aziz, 199. 
125 Taufiq Yusuf Al- Wa’iy, Fiqih Dakwah Ilallah (Jakarta: Al-

I’tishom, 2011), 84. 



83 
 

kekuasaan menyebabkan seorang dai dapat “memaksakan” pesan 

kepada orang lain. Salah satu di antara kekuasaan adalah keahlian 

yang berasal dari pengetahuan, pengalaman, keterampilan, dan 

kemampuan yang dimiliki oleh dai. Maksud keahlian adalah bahwa 

dai memiliki pengetahuan yang luas tentang apa yang 

disampaikannya dan memiliki pengetahuan serta keterampilan 

tentang bagaimana menyampaikannya.126 

 Generasi milenial dalam mengakses pengetahuan agama 

lebih memilih atau memilih membuka mesin pencari di Google, 

Instagram, Facebook, dan Youtube. Peran para ustaz, kiai, habaib, 

dan ulama peran telah digantikan oleh media digital untuk 

menemukan masalah agama. Dalam hal ini, media digital adalah 

dipandang sebagai wasilah atau sarana dakwah.127 

 Pada tahun 2023, Generasi Z yang lahir antara tahun 1997 

hingga 2012 mendominasi dengan jumlah sekitar 74,93 juta jiwa, 

atau 27,94% populasi. Generasi ini masih berada dalam usia muda 

hingga remaja awal. Dominasi ini memberikan harapan akan 

potensi kemajuan dan perubahan di masa depan. 

 
126 AS Enjang, “Dakwah Smart: Proses Dakwah Sesuai Dengan Aspek 

Psikologis Mad’u,” Ilmu Dakwah 4, no. 12 (2008): 272. 
127 Agoes Moh. Moefad, Syaifuddin Syaifuddin, and Iklima Sholichati, 

“Digitizing Religion: Millenial Generation Da’wah Patterns on Social Media,” 

Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 15, no. 2 (2021): 387–

406.  



84 
 

Milenial sebagai kelompok yang lahir antara tahun 1981 

hingga 1996, menyusul dengan jumlah sekitar 69,38 juta jiwa. 

Milenial menjadi penduduk dominan urutan kedua dengan 

presentase 25,87% 

Generasi X yang memiliki kelahiran pada tahun 1965 

hingga 1980, mengikuti dengan jumlah sekitar 58,65 juta jiwa. 

Dalam kelompok usia yang lebih tua, Baby Boomer yang lahir 

antara tahun 1946 hingga 1964 memiliki jumlah sekitar 31,01 juta 

jiwa. 

Post Generasi Z dan Pre-Boomer, masing-masing dengan 

jumlah sekitar 29,17 juta jiwa dan 5,03 juta jiwa.128  

Generasi milenial memiliki tiga karakter, yaitu creative, 

confidence, dan connected. Mereka adalah generasi yang memiliki 

ide dan gagasan kreatif, memiliki rasa percaya diri yang tinggi, dan 

terhubung satu sama lain. Terdapat sembilan perilaku utama 

generasi milenial Indonesia, yaitu kecanduan internet, loyalitas 

rendah, cashless, kerja cerdas dan cepat, multitasking, suka jalan-

jalan, cuek dengan politik, suka berbagi, dan yang terakhir 

kepemilikan terhadap barang rendah.  

 
128 Good Stat, “Sensus BPS: Saat Ini Indonesia Didominasi Oleh Gen 

Z,” 2023, https://data.goodstats.id/statistic/sensus-bps-saat-ini-indonesia-

didominasi-oleh-gen-z-n9kqv. 



85 
 

Generasi milenial memiliki dua model segmen, 

pertama, creativity level, yaitu indikator seberapa kuat generasi 

milenial memiliki ide dan gagasan yang out of the box serta berani 

mengkomunikasikan gagasan tersebut. Kedua, connectivity level, 

indikator yang menunjukkan seberapa kuat ketergantungan 

generasi milenial dengan internet dan sosial media. Selain dari sisi 

online, indikator ini juga mengukur tingkat intensi seorang milenial  

dalam bersosialisasi dengan lingkungan sekitarnya.129 

Dari dua indikator tersebut, ditemukan bahwa generasi 

milenial Indonesia bisa dibagi menjadi 5 segmen, yaitu:130 

1. Anti-Millennial 

Mereka kurang gaul dan tingkat konsumsi internetnya 

sangat rendah. Dalam bertindak mereka cenderung suka 

ketenangan. 

2. Nerd-Millennial 

Mereka adalah milenial yang hidup dalam dunia sendiri. 

Mereka kreatif tapi kurang gaul, mereka adalah orang yang 

independen, dan cenderung seenaknya. Konsumsi internet 

mereka juga relatif rendah. 

 
129 Hasanuddin Ali et al., “Indonesia Gen Z And Millenial Report 2020: 

The Battle Of Our Generation,” Alvara Strategi Indonesia, 2020. 
130 Hasanuddin Ali, “Lima Tipologi Generasi Milenial,” 2017, 

https://hasanuddinali.com/2017/08/30/lima-tipologi-generasi-milenial/. 



86 
 

3. Alay-Millennial 

Mereka adalah generasi yang mudah berbagai informasi di 

media sosial dan menngunakan aktif media sosial. 

4. True-Millennial  

Mereka adalah milenial trendsetter, gadget-nya komplit, 

tidak pernah bisa lepas dari koneksi internet, bahkan 

cenderung sudah kecanduan internet. Mereka juga milenial 

yang inovatif dan sangat percaya diri dan paling siap dalam 

melakukan perubahan. Mereka inilah milenial sejati. 

5. Mass- Millennial  

Mereka secara umum adalah follower yang baik, konsumsi 

internetnya menengah dan aktif di internet 

berdasarkan personal interest. 

Pada masa pandemi, tahun 2020, dakwah mulai merambah 

ke ranah digital. Hal ini dibuktikkan dengan jumlah influencer dan 

konten kreator di Indonesia mengalami peningkatan. Konten 

kreator yang terverifikasi di perusahaan media sosial sekitar 2.552 

hingga 7.730 akun per bulan, beberapa diantaranyta bergerak di 

bidang dakwah. Mayoritas konten kreator merupakan generasi 

milenial dan generasi Z. Pada era digital, dakwah menampilkan dai 

yang berasal dari generasi muda. Penelitian Fahrudin menampilkan 

bahwa dai muda yang paling disukai adalah dilihat dari aspek 



87 
 

komunikasi, isi dakwah dan kepribadian seperti Hanan Attaki. 

Latar belakang organisasi masyarakat pada dai tidak menjadi 

pertimbangan mad’u milenial. Tema yang disukai oleh mayoritas 

generasi milenial antara lain isu kekinian, tema kehidupan, 

motivasi hidup, pernikahan dan perjodohan, permasalahan 

milenial, akhirat, pemuda hijrah, penguatan iman, tematik Al-

Qur’an, dan lain-lain. Generasi milenial lebih mementingkan 

personal branding seorang dai. Personal branding para dai 

diorbitkan melalui media digital, untuk menginternalisasikan nilai 

keagamaan bagi generasi milenial. 131 Dai juga harus memiliki 

kompetensi dalam kualifikasi keilmuan, perilaku dan keahliannya 

untuk menunjang tugas menyebarkan ajaran Islam. 132 

Dai milenial memiliki preferensi mencari sumber informasi 

keagamaan  melalui platform media digital. Peran ulama tradisional 

baik dari madrasah atau pondok pesantren sebagai rujukan 

keagamaan telah bergeser dengan adanya media digital. Dalam hal 

ini, media digital adalah dipandang sebagai sarana dakwah. 133 

Dakwah milenial dipandang sebagai fenomena yang terlihat dari 

 
131 Fahrudin Fahrudin and Mohammad Rindu Fajar Islamy, “Da’i 

(Muslim Preachers) Idols, Fatwas, and Political Constellations: Empirical Study 

of Millennial Generation Perspective,” Jurnal Dakwah Risalah 33, no. 2 (2022): 

132.  
132 Muhammad Choirin, “The Perception of Indonesian Millenial on 

Da’i: Knowledge , Presentation , and Performance,” Afakaruna 19, no. 1 (2023). 
133 Moefad, Syaifuddin, and Sholichati, “Digitizing Religion: Millenial 

Generation Da’wah Patterns on Social Media.” 



88 
 

aktivitas sehari-hari, kebiasaan, ketergantungan generasi muda baik 

milenail atau generasi Z terhadap internet, karakter individu, 

egoisme, narsisme, eksistensi, kerentanan mental dan lain 

sebagainya. Ketergantungan masyarakat terhadap kecanggihan 

teknologi, informasi, dan transformasi dipandang sebagai media 

atau alat untuk memperlancar aktivitasnya. Generasi millenial 

sangat terbuka dengan teknologi dan sesuatu yang baru yang 

memadukan digital, modern seperti kepemilikan smartphone 

dengan segala fitur terkini yang ditawarkan, baik itu facebook, 

youtube, twiter, instagram, whatsapp, dan lain sebagainya 

merupakan media yang paling banyak digunakan oleh masyarakat. 

Pendekatan keagamaan atau dakwah kepada generasi milenial juga 

harus dilakukan melalui penggunaan media komunikasi karena 

sebagian besar penggunanya adalah kaum milenial. Dakwah 

melalui pemanfaatan media komunikasi dan teknologi akan lebih 

mudah mencapai sasaran.  

Para dai milenial memanfaatkan kesempatan untuk 

menyampaikan pesan dakwahnya melalui media digital.  

Keterbukaan dalam media digital ini mendorong percepatan proses 

lahirnya dai dengan pemikiran dakwah progresif dan kontemporer. 

Dai di media digital atau dai baru dapat berasal dari latar belakang 

pesantren atau pendidikan umum, dan tidak harus seorang kiai atau 

ulama. Dai baru memiliki akses yang jauh dan luas dalam 



89 
 

penggalian informasi dan sumber pemikiran keagamaan. Hadirnya 

dai baru memberikan harapan adanya perubahan baru dan kritik 

timbal balik yang konstruktif bagi masyarakat sehingga menjadi 

mereka menjadi jenis baru dari otoritas keagamaan. 134 

 Dai terdiri dari berbagai klasifikasi usia dan generasi untuk 

memudahkan dilihat secara aspek psikologis, sosiologis dan 

problematikanya.  Generasi pertama disebut dengan builders 

(1925-1945). Kedua adalah baby boomers (1946-1964). Ketiga 

adalah generation X (1965-1979). Keempat yaitu millennials 

(1980-1994). Kelima adalah generation Z (1995-2009) dan 

keenam adalah generation alpha (2010-2024). 135 

 Berbeda dengan kategorisasi dari Pew Research Center, 

bahwa milenial adalah individu yang lahir antara tahun 1981 dan 

1997. Dua generasi yang mendahului milenial adalah Generasi X, 

yang menggambarkan individu yang lahir antara tahun 1965 dan 

1980, dan baby boomer, yang merupakan individu yang lahir 

antara tahun 1946 dan 1964. Kelompok yang lebih tua adalah 

silent generation, yang menggambarkan individu yang lahir 

antara tahun 1928 dan 1945 dan greatest generation, yang 

 
134 Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Otoritas 

Keagamaan Di Indonesia.” 
135 Mark McCrindle, Generation Alpha (Australia: Hachette Australia, 

2023). 



90 
 

menggambarkan individu yang lahir antara tahun 1915 dan 

1928.136 

 Milenial atau disebut dengan digital native merupakan 

orang-orang yang terhubung secara online dengan teknologi 

digital. Pada era milenial, berkembang perusahaan sosial media. 

Dai milenial menjadi salah satu jenis baru otoritas keagamaan 

Islam, yang menyuarakan atas nama Islam progresif sesuai 

dengan pemahamannya. 137   

 

E. Karakteristik Dai Milenial 

Milenial memiliki karakteristik seperti percaya diri, berani 

mengemukakan pendapat, dan tidak sungkan berdebat di depan 

publik, kreatif, mampu mengkomunikasikan ide dan gagasan, 

connected atau pribadi yang mampu bersosialisasi dalam 

komunitas. Generasi milenial sulit untuk menyesuaikan diri 

dengan metode tradisional dalam penyampaian ilmu pengetahuan 

Islam dan sedang mencari cara baru untuk menyesuaikan hukum 

Islam dengan kehidupan sehari-hari. 138 Milenial menggunakan 

 
136 Christopher J Kurz, Geng Li, and Daniel J Vine, Are Millennials 

Different?, Handbook of US Consumer Economics (Washington DC: Finance 

and Economics Discussion Series Divisions of Research & Statistics and 

Monetary Affairs Federal Reserve Board, 2019), 196. 
137 Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi Otoritas 

Keagamaan Di Indonesia.” 
138 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online. 



91 
 

situs online dalam proses pencarian informasi.  Mereka sedikit 

mengevaluasi kualitas atau validitas informasi yang dikumpulkan.  

Penelitian menunjukkan bahwa  perilaku  pencarian  informasi  

generasi  milenial  dapat  dikatakan  bermasalah  karena  

kurangnya  pertimbangan  yang  matang  dalam  mencerna  

informasi.  Dengan kata lain,  generasi  milenial  dapat  dengan  

mudah  mencerna  informasi  tanpa melakukan  verifikasi  dengan  

baik. Berkembangnya  literatur  Islam  online  baik  dalam  bentuk  

buku  elektronik  (e-book)  maupun  berbagai  ilmu  agama  

lainnya  yang  tersedia  secara online,  baik  melalui  website  yang  

dicari  melalui  mesin  pencari  Google  maupun  yang  disebarkan  

melalui  media  sosial  telah  memungkinkan akses yang  tidak  

terbatas  terhadap  berbagai  sumber  ilmu. Islam oleh generasi  

milenial.  Alhasil, perkembangan  ide-ide  Islam  juga  menyebar 

secara  online.  Literatur  Islamisme  disebarkan  secara  online  

oleh  sekelompok  aktivis  Islamisme,  baik  untuk  menyampaikan  

pendapat   terhadap  suatu  isu  maupun  sebagai  wahana  

mobilisasi  massa.139 

 Otoritas dai milenial bergantung pada popularitas dan 

memerlukan kapitalisme bahasa melalui media sosial. Berbeda 

dengan otoritas dai tradisional yang didapatkan dari kedalaman 

 
139 N Nurdin, “Impact of Internet Development on Muslim Interaction 

with Islam,” ICISS 1 (2022): 7–15. 



92 
 

ilmu agama, perilaku, dam akhlak yang bisa dijadikan panutan 

dalam kehidupan sehari hari. Para dai milenial dapat berinteraksi 

langsung dalam media sosial dengan pengikutnya, sehingga hal 

ini membuat dakwah menjadi milik siapa saja, tidak hanya 

dimiliki seseorang yang memiliki pengetahuan agama. 

Berdasarkan konten dakwah yang dihasilkan oleh dai milenial, isu 

yang diangkat tidak hanya berkaitan dengan agama, namun juga 

ranah sekuler. Dakwah disekularisasikan sehingga tidak menjadi 

sakral. Ketidaksaralan ini, maka dakwah menimbulkan 

kemarahan bagi yang tidak menyukainya. Dakwah tidak 

menimbulkan ketenangan seperti yang diharapkan oleh Al-

Qur’an dan Hadis. Dakwah dapat dihubungkan dengan 

permasalahan politik, ekonomi, dan lain-lain. Bahkan dakwah 

dimanipulasi untuk kepentingan yang tidak diketahui sehingga 

menghasilkan hoax atau berita bohong. Maraknya media sosial, 

menyebabkan semua bisa menjadi dai. Hal inilah yang disebut 

demokratisasi dai dalam dakwah Indonesia. Dengan latar 

belakang pendidikan manapun, memiliki kemampuan komunikasi 

yang baik dan aktif dalam media sosial. 140 

 
140 I Rosidi, “A Contest of Being More Religious: The Muslim 

Millennial Preachers in the Contemporary Indonesia,” in International 

Conference on Islam and Muslim Societies (ICONIS), ed. Roko Patria Jati 

(Salatiga: Pascasarjana IAIN Salatiga, 2018), 48–59. 



93 
 

 Berdasarkan pemaparan diatas bahwa dai milenial adalah 

seseorang yang menyerukan ajaran Islam dengan rentang usia lahir 

antara tahun 1981 dan 1997. Memiliki karakteristik digital native, 

yaitu orang-orang yang terhubung dan atau dekat secara online 

dengan teknologi digital.   

F. Kriteria Otoritas Keagamaan pada Dai Milenial 

Milenial adalah generasi yang berhubungan erat dengan 

globalisasi dan perkembangan teknologi. Mereka memiliki 

karakteristik pemikir kritis, terbuka dan cepat dalam menerima 

informasi. Generasi milenial lebih menyukai isu tema dakwah 

kekinian seperti tema kehidupan, motivasi hidup, pernikahan dan 

perjodohan, hijrah, penguatan iman dan tematik Al-Qur’an. 

Milenial juga berkaitan erat dengan kepopuleran dalam sosial 

media, sehingga dalam memilih dai mereka cenderung mengikuti 

dai yang memiliki konsep personal branding dibalut dengan gaya 

komunikasi yang baik di media sosial. 141 

“Dai milenial yang mungkin salah satu yang mendukung itu 

karena perkembangan dunia digital sih dan wajar menurut 

saya pemuda itu seharusnya kritis ya, bisa bersuara.” 

Hal ini dikuatkan dengan pendapat Luthfie sebagai pengisi kajian 

di Insani Undip, bahwa dai milenial adalah orang yang 

 
141 Fahrudin and Islamy, “Da’i (Muslim Preachers) Idols, Fatwas, and 

Political Constellations: Empirical Study of Millennial Generation Perspective.” 



94 
 

menyampaikan pesan keagamaan disertai tanggap dengan dunia 

digital dan berpikir kritis. Sepakat dengan Luthfie, Muhammad 

Sokheh sebagai dai dari kalangan cendekiawan muslim 

memaparkan bahwa da’ i milenial adalah seseorang yang berusia 

40 tahun kebawah namun memiliki komitmen menyampaikan 

pesan keagamaan. 

“Dai itu istilahnya seseorang yang punya komitmen, jelas 

rekam jejaknya, aktivitasnya jelas dalam rangka menyeru 

dalam rangka kebaikan, menyeru manusia, menyeru 

mahasiswa, menyeru mahasiswa dengan berbagai wasilah 

menuju Allah, intinya kan kesana semua menuju kepada 

Allah. Kalau kategori milenial berarti kategori berdasarkan 

usia, usia dari Dai itu sendiri, jadi usia-usia yang menyentuh 

usia-usia milinial di generasi Z ya, Z dan seterusnya itu 

generasi yang 40 kebawah kurang lebihnya, itu pertama, 

atau bisa juga Dai yang mengambil segmen sasaran 

dakwahnya itu kalangan milinial ya, jadi kalangan milineal 

kalangan generasi Z, kalangan remaja pemuda yang saat ini 

sudah terinternalisasi dengan dunia digital dan seterusnya, 

mungkin seperti itu kalau gambaran saya tentang dai 

milenial.” 

Muhammad Sokheh juga menambahkan bahwa dai milenial juga 

harus mampu merangkul segmentasi mad’u di kalangan usia 

milenial dan kalangan generasi Z. Penguasan dai terhadap 

segemnetasi mad’u milenial juga ditegaskan oleh Miftahul Huda.  

“Dai yang memang menyesuaikan dengan masa yang 

terjadi saat ini, kalau memang disebut milenial itu berarti 



95 
 

kan penamaan memang dai yang concern menangani 

generasi-generasi yang saat ini disebut milenial.” 

Ahmi Rifqi Hudaya sebagai dai muda dari kampus juga sepakat 

bahwa dai milenial lebih ditekankan pada usia-nya, karena 

berkaitan dengan materi kekinian yang akan disampaikan.  

“Milenial itu lebih ke usia nya kayak range usia yang lebih 

pas milenial itu sedangkan kalau dai berarti orang yang dia 

itu speak up untuk menyampaikan yang dia ketahui.” 

Sama halnya dengan informan diatas, Alfian Yusuf juga 

menyebutkan bahwa dai milenial adalah seseorang yang berdakwah 

dengan range usia diantara 1981 hingga batasan usia generasi Z 

serta mampu berbaur dengan generasi muda.  

“Dai yang lahir pada tahun 1981 sampai dengan Gen Z 

asalkan mereka memiliki keinginan untuk mendakwahkan 

islam, menyebarkan islam, dan muatan yang mereka 

sampaikan itu benar saya pikir mereka juga bisa masuk ke 

kategori itu. Yang dimaksud milenial itu bisa jadi 

konotasinya adalah dai muda, dai gaul gitu kan, dai yang 

bisa berbaur dengan anak – anak muda.” 

Fakhruddin Aziz sebagai dai dari cendekiawan muda muslim 

menambahkan bahwa dai milenial harus memiliki kemampuan 

merespon permasalahan sesuai zamannya dengan disertai 

pengetahuan agama yang komprehensif dan proporsional. Bagi 

Fakhruddin Aziz, dai milenial bukanlah perihal usia seorang dai 

melainkan mau menangkap realitas sosiologis saat ini.  



96 
 

“Dai yang mampu merespon realitas di era milenial ini, 

artinya bisa jadi dia ini stok lama tetapi dia mampu 

menangkap bahwa ‘oh realitas sosiologis itu begini’ maka 

agama harus relevan dengan segala ruang dan waktu 

menjadi basis motivasi seorang dai untuk bagaimana 

presepsi agama yang bersesuaian dengan konteksnya. Itu 

kalau saya maknai begitu, sehingga kalau pertanyaannya 

bagaimana ya itu tadi dai milenial dengan pengertian yang 

saya tawarkan tadi harus memiliki fungsi dan posisi penting 

agar masyarakat bisa mendapatkan edukasi keagamaan 

yang proposional.” 

Berbeda dengan Fakhruddin Aziz, Tajuddin Arafat sebagai dai dari 

kalangan cendekiawan sekaligus pendakwah dari Santrendelik 

menegaskan bahwa dai milenial tidak hanya pendakwah yang 

menggunakan platform media digital untuk berdakwah, melainkan 

harus memiliki branding image yang khas. 

“Dai milenial harus memiliki branding image bagus, tidak 

menjadikan agama sebagai komersialisasi” 

Tajuddin Arafat mengkhawatirkan hadirnya dai milenial 

mengancam kehadiran agama yang dikomersialisasi sehingga 

sebagai mad’u atau audiens diharapkan memiliki kemampuan 

literasi yang baik.  

Komerisalisasi dakwah merupakan hubungan antara 

perdagangan Islam dan eskpresi Islam yang mempengaruhi gama, 

moralitas, otoritas, nilai dan ideologi. Komersialisasi dakwah 

sendiri sudah terjadi di berbagai media, diantaranya terjadi pada 



97 
 

industri televisi yang memproduksi sinteron Islam. Produser 

sinteron melakukan konsultsi kepada ulama selebritis tentang 

kesesuaian jalan cerita sinetron dengan Al-Qur’an dan Hadis, 

sehingga tanpa sadar para dai selebritis ini mengkomerisalkan 

dakwah dengan membebani biaya untuk khotbah mereka. 142 Selain 

sinteron, jasa para dai selebritis juga membangun bisnis dengan 

memanfaatkan branding-nya sebagai pendakwah. Dai selebritis 

juga tampil menceritakan pengalaman pertobatan spritual mereka 

sebagai daya tarik dai. Cerita seperti ini kemudian beredar luas dan 

menjadi dasar bagi para penceramah untuk dipercaya sebagai 

pemegang otoritas keagamaan walaupun tidak memiliki kualifikasi 

pendidikan keagamaan. Di Indonesia, bentuk otoritas keagamaan 

menemukan tempatnya di pasar industri self-help Islam yang 

sedang berkembang. Watson mengamati, gejala yang berati dalam 

pembelian buku adalah popularitas buku self help yang 

menawarkan nasihat untuk masalah kekeluargaan dan 

perkembangan karir profesional.143 Dalam ranah media digital, 

sudah dicontohkan seperti program “Menata Hati” milik 

pendakwah muda Hilman Fauzi dengan menampilkan audiens yang 

berkonsultasi permasalahannya dan program “Sharing Time” yang 

 
142 Inaya Rakhmani, “The Commercialization of Da’wah: 

Understanding Indonesian Sinetron and Their Portrayal of Islam,” International 

Communication Gazette 76, no. 4–5 (2014): 340–59. 
143 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online. 



98 
 

digagas oleh Hanan Attaki. Semakin tinggi minat audiens yang 

kebanyakan adalah wanita, maka semakin dianggap pendakwah 

muda pemilik program ini sebagai pemegang otoritas keagamaan.  

Berdasarkan pemaparan informan diatas, dapat ditarik 

kesimpulan bahwa dai milenial adalah seseorang dengan rentang 

kelahiran tahun 1981 hingga 1997 yang menyebarkan pesan 

keagamaan sesuai dengan perkembangan teknologi digital, berpikir 

kritis dan dapat merangkul mad’u milenial dan generasi Z yang 

juga tanggap teknologi digital.  

Dai yang tanggap akan perkembangan zaman semakin 

dibutuhkan karean pada era digital saat ini, dakwah mengalami 

kompleksitas terkait permasalahan kehidupan manusia. Sebagai 

sebuah agama, Islam memberikan solusi terhadap permasalahan 

yang dihadapi umatnya. Salah satu solusi permasalahan umat Islam 

adalah bergantung pada peran para dai. Ini tentang sejauh mana 

wawasan dai dalam melihat realitas sosial. Hasilnya, dai mampu 

memahami peta dakwah terkait permasalahan, budaya, dan karakter 

yang beragam. Dalam permasalahan yang begitu kompleks, 

seorang dai harus mampu berperan konstruktif dalam masyarakat 

dengan mempertimbangkan sifat sosio-historis suatu masyarakat. 

Untuk itu, dai harus dipersiapkan dengan baik. Penelitian terkait 

profesionalisme dai yang dilakukan Risdiana mengkaji proses 

pengembangan peran dai agar dapat tampil maksimal dengan lima 



99 
 

kriteria. Kelima kriteria tersebut adalah sebagai komunikator, 

konselor, pemecah masalah, manajer, dan wirausaha. Seorang 

pendakwah yang profesional setidaknya harus memenuhi lima 

kriteria, yaitu: 1) Pendakwah sebagai komunikator harus memiliki 

kemampuan retorika, pengetahuan dasar psikologi individu dan 

sosial, serta kemampuan memanfaatkan media untuk kegiatan 

dakwah. 2) Dai sebagai penyuluh harus mampu membina dan 

mendampingi masyarakat, mengislamkan, membina organisasi 

sosial keagamaan, dan generasi muda. 3) Dai sebagai problem 

solver harus mampu memperkaya data berbagai macam 

permasalahan dakwah, memahami setting sosial, membaur, dan 

berkolaborasi dengan organisasi sosial keagamaan. 4) Dai sebagai 

pengelola harus mampu memimpin diri, menjadi motivator umat, 

mengelola dan menyelenggarakan kegiatan dakwah, dan 5) Dai 

sebagai wirausaha pantang menyerah, dan siap bekerja keras. 144  

Untuk menggali lebih dalam tentang kriteria dai yang 

memiliki otoritas dalam berdakwah, ditemukan beberapa kriteria 

yang dipaparkan oleh dai di komunitas dakwah Kota Semarang: 

 
144 Toni Hartono, Masduki Masduki, and Pipir Romadi, “The Da’i 

(Muslim Preachers) and Social Change Challenges: A Study of Da’i 

Professionalism In Dumai, Riau,” Afkaruna 16, no. 1 (2020): 58–82. 



100 
 

1. Dai yang Memiliki Pemahaman Agama 

Alfian Yusuf selaku dai dari komunitas Dawwam Sahabat Hijrah 

menjelaskan bahwa dai yang memiliki otoritas dalam berdakwah, 

harus memiliki pemahaman agama yang baik. Pemahaman agama 

meliputi akidah yang lurus, mampu membaca dan menafsirkan Al-

Qur’an dengan benar dengan sumber para ulama ahli kitab tafsir.   

“Kriteria, ya jelas yang pertama pondasi awal adalah 

memiliki akidah yang lurus. Kedua, bisa membaca Al-

Qur’an dengan tahsin yang benar. Kemudian yang ketiga 

ketika dia menjelaskan tentang ayat dia harus bersumber 

pada tafsir yang itu menjadi referensi kaum muslimin. 

Tafsir – tafsir yang mu’tabar-lah kayak Ibnu Katsir, 

kemudian tafsir Jalalain dan lainnya lah yang itu menjadi 

referensi kaum muslimin dan memang sudah terpercaya. 

Kemudian selanjutnya juga ketika berpendapat itu merujuk 

pada pemahaman ulama – ulama terpercaya.”  

Dakwah diharapkan mampu mengubah mad’u meliputi 

pengetahuan, pemahaman, sikap, dan perbuatan mengenai akidah, 

ibadah, muamalah, dan akhlak. Dai sebagai agen perubahan 

memberikan landasan filosofis bagi eksistensi diri dalam dimensi 

individu, keluarga, dan sosial budaya. Ditambah lagi, semakin 

meningkatnya penggunaan media baru, para dai baru harusnya 

mempunyai implikasi positif terhadap peningkatan pemahaman di 

kalangan umat Islam. Untuk mewujudkan hal tersebut, perlu 

adanya dukungan terhadap langkah-langkah dakwah yang 

memotivasi dan mengembangkan mad’u (objek dakwah) pada 



101 
 

tingkat yang lebih mapan khususnya dari segi keilmuan agama. 145 

Hal ini juga selaras disampaikan oleh Miftahudin yang juga dai dari 

komunitas Dawwam Sahabat Hijrah.  

“Seorang dai memiliki standar ilmu terkait dengan 

pemahaman pendalaman terkait dengan ilmu-ilmu agama, 

mengingat ilmu agamanya tidak hanya sekedar dia 

memahami perkara wajib dan sunah, cuman dia juga di 

tuntut untuk memahami apa ya menyesuaikan dengan 

keadaan yang ada.” 

Perkembangan teknologi informasi mengakibatkan masyarakat 

mengalami fenomena modernisme. Masyarakat modern memiliki 

pemahaman agama yang sekuler, bahkan dakwah pada masyarakat 

modern dihadapkan pada tantangan sekelompok misionaris yang 

mendoktrin kelompok marjinal melalui bantuan keungan dan 

pendidikan. Kondisi ini yang menuntut dai untuk beradaptasi dan 

inovatif terhadap perubahan sosial. 146 Hal senada juga 

diungkapkan oleh Luthfie sebagai dai dari Insani Undip bahwa dai 

harus memiliki ilmu ketauhidan yang baik.  

“Menurut saya minimal banget ya orang – orang itu pernah 

mendapatkan pembekalan, minimal banget dia paham 

tentang dasar – dasar keislaman sih salah satunya Tauhid.” 

 
145 Hartono, Masduki, and Romadi. 
146 Awaludin Pimay and Fania Mutiara Savitri, “Dinamika Dakwah 

Islam Di Era Modern,” Jurnal Ilmu Dakwah 41, no. 1 (2021): 43–55. 



102 
 

Dai yang memiliki nilai tauhid, menjadikan dai untuk melakukan 

gerakan dakwah secara profesional. Sikap tauhid akan berpengaruh 

positif terhadap pembentukan nilai pribadi yang positif. 

Muhammad Sokheh sebagai dai cendekiawan pula menambahkan 

bahwa dai tidak hanya menguasai ilmu akidah dan kitab suci, 

melainkan juga memahami hukum, sejarah dan budaya Islam.  

“Pertama secara keilmuan, itu memiliki kapasitas ilmu, 

dalam hal ini ilmu-ilmu dasar dalam hal dakwah dan juga 

kalau dalam ke-Islaman ilmu-ilmu dalam tahap lanjut, 

bagaimana tentang Al-Qur’an, kapasitas dia dalam 

membaca Al-Qur’an, kemampuan dia belum sampai ke 

mufasir ya tapi dia memahami bagaimana asbabun nuzul-

nya, termasuk juga Hadis-nya. Kemudian termasuk juga 

ilmu-ilmu lain dalam hal fikih, konteks sejarah, budaya 

Islam.” 

Pada era teknologi modern ini, ilmu mengalami perkembangan, 

sehingga bersifat multidisipliner dan komplementer. Ilmu agama 

yang dijadikan dai sebagai sumber utama, dapat diperkuat dengan 

keilmuan umum lainnya yang dikontekstualisasikan dengan ilmu 

keislaman. 147 

 Berdasarkan pernyataan informan diatas, bahwasanya 

pendakwah seharusnya menguasai: Pertama, disiplin ilmu yang 

menjadi sumber pelaksanaan dakwah yaitu Al-Qur’an dan Hadis. 

 
147 Abdul Basit, “Dakwah Cerdas Di Era Modern” 03, no. 01 (2013): 

2088–6314. 



103 
 

Kedua, pesan yang akan disampaikan. Ketiga, pengetahuan tentang 

karakteristik mad’u. Keempat, pengetahuan tentang metode 

dakwah. Kelima, pengetahuan penggunaan media dan teknologi. 

Keenam, penilaian dan mampu merencanakan, memimpin, guna 

kelancaran proses dakwah. Pendakwah dengan pemahaman agama 

yang baik memiliki kapasitas pengetahuan agama yang memadai, 

baik tentang tafsir, Hadis, tauhid, fikih dan akhlak dan tasawuf. 

Pendakwah juga diharapkan memiliki kompetensi intelektual 

dalam bidang ilmu yang berkaitan dengan ilmu dakwah seperti 

psikologi dakwah, metode dakwah, sejarah dakwah dan 

sebagainya. 148 

2. Dai yang Memiliki Kemampuan sebagai Mediator 

Dai memiliki peran sebagai mediator bagi perubahan sosial melalui 

aktivitas pemberdayaan umat, seperti advokasi terhadap 

pelanggaran hak rakyat oleh negara. 149 Hal ini juga disampaikan 

oleh Miftahul Huda bahwa dai diharuskan memiliki kemampuan 

problem solving di masyarakat.  

“Kedua, dai punya cara untuk menyelesaikan dan 

mendamaikan permasalahan umat.” 

 
148 Kamaluddin, “Kompetensi Da’i Profesional,” Hikmah 2, no. 01 (2015): 104–

24. 
149 Yusuf MY, “Da’i Dan Perubahan Sosial Masyarakat,” Jurnal Al-

Ijtimaiyyah 1, no. 1 (2015): 51–63. 



104 
 

Dai harus memiliki kompetensi yang memadai untuk mencapai 

tujuan dakwah. Kompetensi yang dimaksud adalah kompetensi 

substantif yang meliputi pengetahuan, pemahaman, penghayatan, 

dan pengamalan ajaran agama sehingga dapat menjadi contoh nyata 

bagi umatnya pengikut. Dai juga harus mempunyai kompetensi 

metodologis yang berkaitan dengan kondisi dakwah dengan aspek 

metodologis, seperti mampu mengidentifikasi dakwah 

permasalahan yang dihadapi, mampu mencari dan memperoleh 

informasi tentang objek dakwah dan kondisi lingkungan hidup, dan 

mampu merencanakan langkah-langkah kegiatan dakwah yang 

sesuai dengan kondisi masalah yang dihadapi. 150 

 Dai sebagai mediator memiliki beberapa indikator yaitu 

pertama, indikator utama meliputi netralitas, objektivitas, 

komunikasi efektif, empati dan profesionalisme. Kedua, indikator 

keterampilan yaitu analisis konflik, pengembangan strategi, 

manajemen emosi, komunikasi non verbal dan fleksibilitas. Ketiga, 

indikator pribadi yaitu dai yang memiliki integritas dan kejujuran, 

sabar dan tekun, kemandirian dan kebebasan dari prasangka, 

kesabaran dan ketenangan, kemampuan mengelola stres. Keempat, 

indikator evaluasi dimana dai memiliki efektifitas peneyelesaian 

 
150 Fasha Umh Rizky and Alan Surya, “Become a Professional Da’i in 

the Era of Digital Revolution,” At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam Dan Mu’amalah 

9 (2021): 8–18. 



105 
 

konflik, kepuasaan pihak yang terlibat, waktu penyelesaian konflik, 

kualitas komunikasi, kemampuan mengembangkan hubungan 

positif. Kelima, indikator etika dimana dai memiliki sifat menjaga 

kerahasiaan, keterbukaan, kesetaraan, keadilan, dan menghormati 

hak dan kepentingan pihak-pihak. 151 

3. Dai Memiliki Pendekatan Dakwah Transformatif 

Pendekatan dakwah diperlukan untuk menentukan efektifitas 

pelaksanaan dakwah. Seorang dai tidak hanya menguasai materi, 

namun juga memiliki kemampuan dalam metode penyajian 

dakwah. Dai harus mampu memahami kenyataan lapangan. Suatu 

pesan dakwah dapat dipahami tergantung pada keadaan si 

penerima pesan. Tingkat pendidikan, tingkat pengetahuan agama 

yang dimiliki pendengar dan tingkat ketaaatan beragama, adat 

istiadat di suatu daerah adalah beberapa hal yang harus dipelajari 

sebelum kegiatan dakwah dilakukan. 152 

“Kapasitas yang berkaitan dengan dakwah, dalam hal ini 

adalah metode pendekatannya. Karena sasarannya orang-

orang yang punya konteks masing-masing, punya latar 

belakang berbeda. Selain itu juga dibutuhkan skill 

komunikasi, dan pengetahuan adat istiadat masyarakat. Dai 

juga harus memahami kondisi psikologis segmen-segmen 

dakwahnya, maka mengenai psikologi, pengetahuan 

 
151 Anizar Rahayu, Psikologi Konseling: Teori Dan Praktik (Bogor: 

Mitra Wacana Media, 2022). 
152 Djamaludin Ancok and Fuat Nashori Suroso, Psikologi Islami 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994), 46. 



106 
 

mengenai psikologi ya, kemudian kepribadian, mengenai 

tren, terus kondisi-kondisi kekinian, dakwah-dakwah 

kontomporer, isu terkini.” 

Terdapat beberapa pendekatan dalam dakwah diantaranya 

adalah dakwah struktural, dakwah kultural, dakwah lintas agama, 

dakwah kontemporer, dan dakwah transformatif. Muhammad 

Sokheh menjelaskan bahwa dai harus memahami latar belakang 

mad’u, mampu menyajikan materi dengan baik dan mengangkat isu 

kontemporer. Hal ini termasuk pendekatan dakwah transformatif. 

Pendekatan dakwah transformatif memasukkan pesan keagamaan 

dalam kehidupan nyata masyarakat dengan cara melakukan 

pendampingan langsung untuk mengatasi masalah seperti isu 

korupsi, lingkungan hidup, ketimpangan gender, dan konflik antar 

agama.  

Dakwah transformatif harus memenuhi lima indikator. 

Pertama, dari aspek materi dakwah, terjadi perubahan dari materi 

ubudiyah ke materi sosial. Kedua, dari aspek metodologis terjadi 

perubahan, dari model monolog ke dialog. Ketiga, menggunakan 

institusi yang bisa diajak bersama dalam aksi. Keempat, ada wujud 

perhatian kepada kelompok mustaz’afin. Kelima, para dai 

melakukan advokasi dan pengorganisasian masyarakat terhadap 



107 
 

suatu kasus yang terjadi di daerahnya agar nasib para petani, 

nelayan, buruh, dan kaum tertindas lainnya didampingi.153 

4. Dai Memiliki Kematangan Emosional dan Sosiologis  

Kegiatan dakwah dapat berlangsung lancar dan berhasil baik 

maka diperlukan pengetahuan tentang psikologi dakwah. Kegiatan 

dakwah pada dasarnya adalah kegiatan penyampaian informasi dari 

seseorang kepada orang lainnya, maka perlu dikaji faktor apa saja 

yang merupakan penghambat dan pelancar kegiatan transformasi 

informasi. Hal ini dipaparkan oleh Aziz sebaagai dai cendekiawan 

dari Santrendelik.  

“Kunci yang pertama adalah kematangan emosional, dan 

kematangan sosiologis ‘bil ḥikmati’. Kedua adalah  wal-

mau‘iẓatil-ḥasanati. Dia memiliki hasanah yang 

komprehensif. Maka syarat yang kedua bagi saya seorang 

Dai itu dia harus punya kekayaan literasi, punya kekuatan 

hasanah. Ketiga adalah wa jādil-hum billatῑ hiya aḥsan, dia 

harus punya kemampuan retorika yang baik.” 

Dai yang berotoritas memiliki kebijaksanaan metodologis, 

kematangan psikologis dan penguasaaan antropologis sosiologis. 

Dai harus memiliki khazanah keilmuan yang komprehensif, literasi  

media, kematangan emosional, dan memiliki retorika yang baik. 

 
153 Mudzhira Nur Amrullah, “Dakwah Dalam Al-Qur’an: Sebuah 

Pijakan Pengembangan Metode Dakwah Kontemporer,” Studia Quranika 5, no. 

2 (2021): 159. 



108 
 

Dengan bekal tersebut, dai dapat melahirkan otoritas keagamaan 

baru saat ini.  

Pokok pandangan psikologi mengenai dakwah Islam, yaitu: 

Pertama, dakwah harus dilakukan dengan hikmah, dengan kata-

kata yang baik serta argumentasi yang baik. Kedua, harus bersabar 

dan optimis dalam berdakwah, serta memiliki sikap mental positif. 

Perilaku dakwah tidak semata hanya penyampaian dakwah dalam 

wujud perkataan, tetapi juga dalam wujud perbuatan (dakwah bil 

hal). Ciri lain yang penting adalah keahlian. Keahlian adalah 

pengetahuan yang luas tentang apa yang didakwahkan. Semakin 

paham dai tentang masalah keagamaan, maka mad’u semakin 

percaya dengan apa yang dai sampaikan. Perpaduan antara 

keulamaan dan keintelektualan diperlukan untuk menghadapi 

perubahan sosial akibat modernisasi dan industrilisasi. Perpaduan 

ini penting agar dai mendapatkan kepercayaan masyarakat. Hal 

yang perlu diperhatikan dai adalah penampilan dan popularitas 

dalam hal positif. Keduanya dapat  menarik perhatian mad’u. 154 

Dai untuk mencapai keberhasilan dalam berdakwah harus 

memiliki kematangan emosional dalam beragama. Dai seperti ini 

dicirikan dengan memiliki kemampuan untuk melakukan 

diferensiasi atau penjabaran dan pembedaan ajaran agama, mampu 

 
154 Ancok and Suroso, Psikologi Islami, 44. 



109 
 

menerima agama dan kepercayaan yang dianutnya secara kritis dan 

menempatkan rasio sebagai salah satu bagian dari kehidupan 

beragamanya. Kedua, memiliki perilaku hidup yang dapat 

dikendalikan oleh agama. Ketiga, dai yang konsisten dan 

bertanggung jawab dalam mengerjakan perintah agama. 155 Pada 

aspek kematangan sosiologis, terdapat beberapa indikator, 

diantaranya dai memiliki keterampilan dan kesadaran sosial, 

kemampuan komunikasi interpersonal, kesesuaian perilaku, 

mampu memecahkan masalah sosial, memiliki tanggung jawab 

sosial, dan keterampilan akademis. Kematangan sosial membantu 

Manusia untuk menjalani cara hidup yang sesuai secara sosial dan 

membantu mereka untuk membimbing diri mereka sendiri tentang 

apa yang harus dilakukan dan apa yang tidak boleh dilakukan. 156 

5. Dai memiliki Sanad Keilmuan dari Segi Tradisionalitas 

Intelektual, Literasi Akurat dan Kreatifitas 

Aspek terakhir tentang kriteria otoritas keagamaan adalah dai 

yang memiliki sanad keilmuan yang jelas. Salah satu lembaga 

dengan pemegang tradisi kesanadan secara utuh adalah pesantren. 

Pesantren membentuk masyarakat melek huruf dan melek budaya. 

pesantren pada awal berdirinya memantapkan dirinya sebagai 

 
155 Ahmad Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi Untuk 

Memahami Perilaku Beragama (Jakarta: Kencana, 2019). 
156 Archana Kumari Anand and Jaya Bharti, “Social Maturity: Key of 

Well-Being,” GIS Science Journal 8, no. 3 (2021): 862–67. 



110 
 

perkumpulan literate, yaitu perkumpulan yang mempunyai 

keterampilan mengakses informasi (ilmu) dari literatur Islam 

(buku-buku masa lalu yang berbahasa asing, yaitu Arab) untuk 

dijadikan kemudian melakukan seleksi, analisis kritis, menemukan 

dan melahirkan konsep-konsep baru serta menjelaskan informasi 

yang dipelajari dalam bentuk karya ilmiah yang sistematis seperti 

buku, artikel, majalah, dan lain-lain. Ringkasnya, para intelektual 

pesantren selama ini mempunyai budaya mempelajari ilmu 

pengetahuan dari sumber yang otoritatif, dan untuk selanjutnya 

para intelektual pesantren memproduksi khazanah tersebut ke 

dalam konsep-konsep baru dan mencatatnya dalam buku tersendiri. 

Hal ini bisa dibuktikan dengan mengingat nama-nama beberapa 

intelektual ternama yang lahir di pesantren, seperti Syekh Nawawi 

al-Bantani, Syekh Mahfudz Termas, dan Syekh Khalil Madura, 

KH. Hasyim Asy'ari Jombang, KH. Raden Asnawi Kudus dan 

masih banyak lagi ulama dan ulama lainnya. Selain mendidik 

peserta didik dan membimbing masyarakat umum, mereka juga 

menulis buku-buku ilmiah sesuai spesifikasi bidangnya masing-

masing. 

“Pertama guru yang bisa membuka kita, futūh. Kalau dari aspek 

itu, tradisional atau membuat sanad keilmuan menjadi mutlak 

dalam proses transfer pengetahuan. Dalam Al-Qur’an itukan 

“Allah tidak akan mengutus Rosul kecuali dengan lisan 

kaumnya”.  Tradisionalitas, intelektual dengan tradisi syarat 

ilmu itu bagi saya mutlak. Kedua itu, literasi yang akurat. Ora 



111 
 

asal, penyakit orang dai adalah asal celemoh. Kutubunsiha 

kalau saya terjemahkan itu adalah dai itu harus memiliki 

referensi yang akurat yang otoritatif. Ketiga ini, krearifitas dai, 

akhlulrojah, rojah itu yang kreatif yang selalu ya itu tadi 

dakwah yang kita bisa mengamas punya para kiai, kita bisa 

mengemas referensi yang kita gunakan dengan bahasa mereka.” 

Penyusunan sanad dari segi tradisionalitas intelektualitas 

terkait keilmuan diketahui dari ijazah riwayah, dirayah, ataupun 

ijazah tadris wa nasyr (ijazah guna membimbing). Hal ini bertujuan 

untuk menjaga tradisi amalan para ulama dengan memaparkan latar 

belakang keilmuan dari mereka. Oleh karena itu, sanad keilmuan 

pada pengajar atau dai bersifat krusial, sehingga seorang dai 

dikatakan memiliki wujud keabsahan dan penguatan otoritas untuk 

intelektual dai. Selain penguatan otoritas untuk intelektual, sanad 

memiliki fungsi sebagai suatu ijazah atau legitimasi bagi murid 

guna memaparkan ilmu yang telah diperolehnya dari seorang 

pengajar.157 Salah satu contoh dai milenial yang memiliki sanad 

keilmuan tradisionalis intelektualis adalah Sheila Hasina, Ahmad 

Kafabih, Imaz Fatimatuzzahro, Lora Ismael Kholili, Rifqil Suyuthi, 

Habib Ja’far. Mereka adalah dai muda yang memiliki lebih dari 

100.000 pengikut di platform Instagram dan gemar menyebarkan 

pesan-pesan keagamaan melalui platform mereka. Bahkan Imaz 

salah satunya dinobatkan sebagai santri milenial inspiratif 2024.  

 
157 Ririn Inayatul Mahfudloh, “Peran Sanad Keilmuan Dalam 

Pengembangan Pondok Pesantren,” Qomaruna 1, no. 1 (2023): 23–30. 



112 
 

Salah satu unsur yang menjamin keberhasilan dakwah 

adalah kemampuan dan kecerdasan dai itu sendiri, dan sangat 

disayangkan umat Islam tidak melihat pentingnya kemampuan dan 

keterampilan dalam dakwah. Para pendakwah harus membekali diri 

dengan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dikenal 

dengan istilah literasi teknologi dai. Menurut Didin, seorang 

pendakwah di era globalisasi ini harus mampu menggunakan 

berbagai cara dalam memanfaatkan teknologi asalkan tidak 

menyimpang dari substansi keislaman. Kemampuan ini berkaitan 

dengan keterampilan literasi dasar, seperti belajar komunikasi, 

menganalisis, dan memecahkan masalah. Melalui kompetensi dasar 

tersebut, seorang dai harus: pertama, mengkomunikasikan dialog 

antara pengirim dan penerima informasi, seperti berdiskusi dan 

berbagi. Kedua, menganalisis dan menyaring informasi yang 

diperoleh dari hasil kegiatan diskusi atau sharing. Ketiga, 

menyelesaikan masalah, berdiskusi dan berbagi secara langsung 

untuk mendapatkan informasi yang benar untuk menyelesaikan 

suatu topik masalah.158 

Literasi media memiliki beberapa indikator diantaranya 

seseorang yang mampu memahami konten media meliputi 

 
158 Cecep Castrawijaya, “Da’i Technology Literacy in Perspective of 

the Qur’an,” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 17, no. 1 

(2023): 19–38. 



113 
 

memahami sistem representasi, jenis dan makna yang diproduksi 

media, mampu memahami dan menerapkan keterampilan dan 

teknik produksi media, mampu memahami hubungan antara 

teknologi dan teks media, mampu memahami hubungan antara 

sterotip dan hierarki kekuasaan, usia, jenis kelamin, ras, pekerjaan, 

kelas, orientasi seksual dalam konten media, mampu 

membandingkan hubungan antara konten media dan situasi, 

karakter dan peristiwa dalam kehidupan nyata dan realitas sosial; 

mampu untuk menafsirkan makna dan ideologi yang tersirat dalam 

representasi media; mampu untuk merefleksikan makna khalayak: 

mampu untuk merefleksikan perilaku media individu; mampu 

untuk mengenali negosiasi makna antara individu dan teks; mampu 

untuk mengenali konsep "khalayak" dalam makna komersial teks; 

mampu untuk mempelajari konsep utama industri periklanan: 

share/rating dan makna sosial dan budaya periklanan; mampu 

untuk menganalisis organisasi media; dan mampu untuk 

memahami pengaruh dan akses media. 159 

Tajuddin Arafat menambahkan bahwa dai yang memiliki 

otoritas keagamaan, selayaknya menjauhkan diri dari sikap 

komersialisasi agama. Greg Fealy mencontohkan adanya dai sukses 

 
159 Ping Hung Chen, “Enhancing Competency Indicators of Media 

Literacy in the Digital Era,” Contemporary Social Sciences 32, no. 2 (2023). 



114 
 

yang memiliki perusahaan suvenirnya sendiri yang sering 

digabungkan dengan barang eceran dan layanan operasi lainnya.  

“Dai milenial itu harus memiliki branding image bagus, 

tidak menjadikan agama sebagai komersialisasi” 

Nilai pasar para dai ini berada pada otoritas dan daya tarik 

keagamaan. Mereka dapat meminta bayaran jutaan rupiah setiap 

kali ceramah. Mereka juga bisa memperoleh pemasukan dengan 

mengatur acara pengasingan (retreat) spiritual, program 

pendidikan, dan program ziarah. Mereka juga dapat menyokong 

produk seperti pakaian, makanan, dan buku. Oleh sebab itu, 

berceramah bisa menjadi komersialisasi  dan seorang penceramah 

sukses membutuhkan manajemen yang profesional. 160 

G. Otoritas Keagamaan pada Era Digital  

Otoritas keagamaan menanamkan gagasan hierarki, ikatan, 

dan kesetiaan dalam strukturnya. Otoritas keagamaan sebagai 

hubungan berbasis kepercayaan yang diberikan kepada para 

profesional institusional atau pemimpin yang ditunjuk sendiri oleh 

pengikut mereka atau bertumpu pada sistem pengetahuan yang 

mampu mendefinisikan kaitannya dengan agama namun, saat ini 

nilai-nilai keaslian pada otoritas keagamaan terlihat lebih cair dan 

mudah berubah. Para pemimpin agama harus mencari peluang 

 
160 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online. 



115 
 

untuk memaparkan pandangan mereka di media. Situasi inilah 

bagian dari krisis dimana akal, pengetahuan, teknologi, dan 

rasionalitas birokrasi mengesampingkan pertimbangan agama, 

spiritual, dan sakral sehingga terjadi polarisasi yang menunjukkan 

merosotnya otoritas agama. Salah satunya cara untuk 

mempertahankan otoritas keagamaan yang sudah ada berdasarkan 

nilai keaslian, spritual dan sakral adalah melalui inovasi.  

 Individu yang memiliki kendali atas teknologi komunikasi 

atas pesan, memberikan kekuatan pada kelompok masyarakat 

karena secara implisit menyampaikan pengakuan atas legitimasi. 

Media adalah sarana untuk beradaptasi dengan teknologi unntuk 

membangun dan memperkuat otoritas namun, beberapa pemimpin 

agama konservatif, secara implisit lebih menyukai kepemimpinan 

karismatik dan menganggap media digital sebagai hal yang tidak 

berguna dan tidak terkendali. Mereka mengkhawatirkan dan 

meragukan materi teologis yang dibawa ke ranah publik. Ditambah 

lagi, media digital berusaha menggantikan tokoh agama dengan 

selebritis sebagai otoritas. Berbeda dengan elit tradisional yang 

otoritasnya terletak pada pendidikan khusus atau kedekatannya 

dengan otoritas agama atau karisma agama. Selebritis yang menjadi 

otoritas agama menggunakan tingkat kepopuleranya, retorika 



116 
 

dalam berbicara di depan publik. 161 Otoritas agama sebelum 

munculnya media digital, dipegang oleh NU, Muhammdiyah dan 

MUI, dimana ketiganya berusaha beradaptasi dengan dakwah di 

media digital.   

Media digital sekarang banyak dimanfaatkan oleh otoritas 

agama baru untuk menarik khalayak Islam. Otoritas agama baru 

yang menggunakan media digital terdiri dari Masyarakat individu 

dan kolektif. Sebagian besar berasal dari kebangkitan Islam, 

sebagaian berasak dari Islam tradisionalisme dan modernis seperti 

NU dan Muhammdiyah. Dari kelompok kebangkitan Islam 

misalnya Hanan Attaki dari Gerakan Shift, Felix Siuaw dari Yuk 

Ngaji, gerakan salafi dan gerakan hijrah. 162 

 Hijrah adalah salah satu doktrin agama Islam yang 

dipopulerkan oleh ustaz di media sosial. Abdul Karim Abrullah 

mengartikan hijrah sebagai pergerakan dari menyembah berhala 

menajdi tunduk kepada Allah. Mustafa Dieb al-Bugha mengartikan 

hijrah sebagai meninggalkan daerah atau wilayah kafir. Secara 

umum makna hijrah sering dikaitkan dengan perpindahan Nabi 

 
161 Miriam Diez Bosch and Alba Sabate Gauxachs, “Authority, Religion 

and Media,” in The Handbook of Religion and Communication, ed. Yoel Cohen 

and Paul A Soukup (Oxford: John Wiley & Sons, Ltd, 2023), 460. 
162 Wahyudi Akmaliah, “Reclaming Moderate Islam In Nahdalatul 

Ulama Challenging the Dominant Religious Authority in Digital Platform,” 

Journal of Indonesian Islam 16, no. 1 (2022): 223–48. 



117 
 

Muhammad dan para pengikutnya dari Makkah ke Madinah untuk 

menyelamatkan diri dari ancaman Kafir Quraisy.  

 Hijrah menurut wacana Islam kontemporer merupakan gaya 

hidup populer generasi muda muslim yang ditandai dengan 

mengubah cara berpakaian menjadi lebih menutupi, menggunakan 

produk kecantikan yang bermerk Islami, mengenakan celana 

Panjang tanpa menutupi  mata kaki dan memelihara janggut bagi 

laki-laki, serta bergaul dengan Masyarakat yang baik dalam kondisi 

hijrah, serta aktif mengkampayekan pesan Islam di media sosial. 

Narasi yang diwacanakan oleh gerakan hijrah adalah pengalaman 

pribadi, motivasi Islam, resensi buku dalam bentuk audio visual 

yang menarik. Dalam hal ini, generasi muda Islam tidak 

membutuhkan tiga bentuk otoritas keagamaan seperti karisma, 

legalitas dan tradisional. Generasi muda muslim lebih menyakini 

narasi hijrah sebagai landasan pengakuan kewibawaan agajma 

ustaz, tanpa mempermasalhkan latar belakang pendidikan 

pesantren atau pendidikan agama. Bebrapa topik keislaman yang 

digaungkan oleh gerakan hijrah adalah doktrin fundamental Islam 

seperti mengenal Tuhan, menjadi muslim yang kafah, pentingnya 

berhijrah, dan menjalin ukhuwah antar umat Islam. Hijrah sendiri 

merupakan salah satu contoh Islam berdialog dengan 

perkembangan modernitas di era kontemporer namun, literasi 

keagamaan yang cenderung instan perlu diantisipasi.  



118 
 

 Pertama, hijrah akan menjadi tren gaya hidup yang dibuat 

dan dimanaftakan untuk komodifikasi gama. Kedua, pemahaman 

keagamaan yang diperoleh secara parsial melalui akun media sosial 

cenderung kaku dan bersifat tekstual sehingga berpotensi 

menghilangkan deratil pesan keagamaan. Ketiga, setiap ustaz 

media sosial mempunyai framing materi ceramahnya yang 

mungkin bertentangan dengan ideologi negara. 163 

 Setiap orang memang mempunyai kesempatan dan peluang 

sebagai pemegang otoritas karena manusia pada hakikatnya adalah 

keterwakilan Tuhan. Dalam hal ini keterwakilan dibagi menjadi 

keterwakil umum dan keterwakil khusus. Wakil umum 

menundukkan keinginnanya dan menyerahkan sebagaian 

keputusannya kepada wakil khusus karena dipandang layak 

memiliki otoritas. Dalam beragama, mereka biasa disebut sebagai 

wakil khusus Tuhan karena memiliki kompetensi dan pemahaman 

khsusu terhadap Tuhan. Para pemegang otoritas sebagai wakil 

khusus Tuhan mendapat pelimpahan wewenang dari Tuhan dalam 

melakukan proses komunikasi dengan orang lain untuk 

mengajarkan dan memberikan pemahaman. Maka, pemegang 

otoritas harus memiliki beberapa prasyarat standar, untuk 

 
163 Nafik Muthohirin, “Da’wa in Social Media: The Views of Ustad 

Hanan Attaki and Felix Siauw to The Hijrah Phenomenon,” Afkaruna: 

Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 17, no. 2 (2021). 



119 
 

menyempurnakan status mereka sebagai wakil khusus Tuhan. 

Prasyarat standar tersebut antara lain adalah pertama, jujur 

(honesty) dalam memahami perintah Tuhan. Kedua, kesungguhan 

(diligence) dalam berijtihad, yaitu mengerahkan segenap 

kemampuan rasionalnya dalam memahami perintah Tuhan. Ketiga, 

kemenyeluruhan (comprehensiveness), yaitu melakukan 

penyelidikan secara menyeluruh untuk memahami kehendak 

Tuhan. Keempat, rasionalitas, yaitu melakukan upaya pehaman dan 

penafsiran terhadap perintah Tuhan secara rasional. Kelima, 

pengendalian diri (self- restraint), yaitu upaya yang dilakukan 

dalam memahami dilandaskan pada sikap batin dengan dasar 

rendah hati dan pengendalian diri, tidak bersikap emosional dalam 

menjelaskan kehendak Tuhan. 

 Menurut Khaled, pemegang otoritas yang sesungguhnya 

dalam Islam adalah Tuhan, Al-Qur’an dan Nabi. Kemudian setelah 

wafatnya Nabi Muhammad, pemegang otoritas berlanjut pada 

Khulafaur Rasyidin, hingga muncullah berbagai aliran (mazhab) 

yang diteruskan dan disebarkan oleh para ulama yang memiliki 

kompetensi sampai saat ini. Otoritas ulama ditentukan oleh 

cerminan moral, integritas kepribadiannya dan sikap 

independennya. Ulama memliki peran penting dalam memecahkan 

masalah keagamaan, sosial kemasyrakatan, dan pelopor perubahan 

sosial dalam rangka menciptakan perbaikan dalam bidang 



120 
 

keagamaan, sosial, ekonomi dan politik.164 Otoritas keagamaan 

yang dipegang oleh ulama perlu ditegaskan dan ditekankan untuk 

menghindari penafsiran otoritarianisme yang memungkinkan 

rusaknya otoritas teks keagamaan. 165 

 Agama bergantung pada otoritas keagamaan tradisional, 

namun agama harus tetap memiliki kekuatan dinamis untuk 

beradaptasi dengan perubahan zaman dengan mempertahankan 

potensi kreatifnya dalam Masyarakat modern kontemporer. 

Platform digital memberikan ruang bagi para dai, ulama tradisional 

untuk aktif berdakwah. Para influencer media sosial memberikan 

gagasan dalam berdakwah dengan cara yang menghibur, artistik 

untuk menjankau generasi milenial muslim. Pada era digital, untuk 

medapatkan kredibilitas di kalangan generasi milenial muslim, dan 

mendapatkan perhatiannya, tidak cukup dengam hanya memiliki 

gelar pendidikan agama dari perguruan tinggi agama yang sudah 

mapan, mampu berbahasa arab, dan menghafalkan Al-Qur’an dan 

Hadis untuk mengesankan generasi milenial muslim.  

 Para influencer membangun kredibilitas dan otoritas 

mereka dengan menceritakan kisah pribadi mereka dengan dikemas 

dalam konten digital yang menarik. Sekarang ini telah terhadi 

 
164 Khaled M. Abou Al Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter Ke Fikih 

Otoritatif (Jakarta: Serambi, 2004). 
165 Hasanatul, Ulama Perempuan Madura: Otoritas Dan Relasi Gender, 

62. 



121 
 

peralihan dari rezim ortodoksi menuju rezim ortoraksi. Masyarakat 

bergerak dari agama yang terikat pada doktrin dan keyakinan 

(ortodoksi) ke rezim dimana agama terikat pada praktik dan 

pengalaman (ortopraksi). Ortopraksi bertujuan untuk mensakralkan 

individu dan menunjukkan ekspresi pribadi daripada mensakralkan 

tradisi atau institusi keagamaan.  

 Hal ini mengakibatkan pergeseran antara otoritas 

keagamaan lama yang berjuang untuk mempertahankan kekuasaan 

agama sambil menyerahkan kendali besar atas bidang sosial dan 

budaya kepada para influencer media sosial. 166 Otoritas keagamaan 

mengalami fragmentasi mulai abad ke-20 yang ditandai dengan 

perbedaan intrepretasi dalam beragama. Ada beberapa penyebab, 

terjadinya fragmentasi otoritas keagamaan dalam Islam. 

 Pertama, otoritas keagamaan dilaksanakan dalam konteks 

yang didominasi oleh negara barat. Banyak negara muslim yang 

terjerat dengan kapitalisme global yang berupaya mencari 

komoditas dan pasar, serta sikap asertif negara-negara maju, dan 

negara muslim mengalami intimidasi oleh negara barat. 

Contohnya, kudeta Mussadegh di Iran tahun 1953 oleh Inggris dan 

Amerika Serikat; Invasi Inggris ke Mesir pada tahun 1956; Invasi 

 
166 Zaid et al., “Digital Islam and Muslim Millennials: How Social 

Media Influencers Reimagine Religious Authority and Islamic Practices.” 



122 
 

Rusia ke Afghanistan pada tahun 1979. Penguasa yang tunduk pada 

barat berisiko kehilangan otoritas. 

 Kedua, pertumbuhan pendidikan massal adalah penyebab 

terjadinya fragmentasi sifat otoritas keagamaan. Pertumbuhan 

pendidikan dan literasi mendorong tumbuhnya perkembangan 

media cetak secara masal. Dalam bidang keagamaan, muncul 

buklet keagamaan yang ditulis oleh ulama dan atau orang awam. 

Seriring tumbuhnya media cetak, muncul penafsir otoritas baru dari 

luar ulama. Seperti kalangan guru, akademisi. 

 Ketiga, pertumbuhan media baru dan media digital adalah 

faktor terjadinya fragmentasi otoritas keagamaan. Media digital 

memainkan peran dalam demokratisasi pengetahuan. Media digital 

membantu memproyeksikan otoritas keagamaan pada ulama 

namun, hal ini dikhawatirkan akan mendorong otoritas semakin 

jauh dari jangkauan para ulama. Penyebarannya menimbulkan 

perbedaan pendapat. 

 Keempat, perkembangan transnasional adalah faktor yang 

melemahkan otoritas. Para ulama pendatang atau imigran 

cenderung menggunakan cara penyebaran agama yang sama 

dengan ulama didaerahnya serta memiliki sedikit pemahaman 

tentang lingkungan dimana mereka datang sehingga mereka para 

ulama pendatang ini tidak mampu memberikan nasihat yang 



123 
 

informatif dan otoritatif kepada generasi Muslim selanjutnya 

khususnya generasi yang berpendidikan tinggi.  

 Otoritas keagamaan tradisional yang terfragmentasi juga 

menciptakan peluang, membuka ruang bagi munculnya interpretasi 

baru yang pada saatnya nanti akan memiliki otoritas. Seperti 

munculnya tokoh modernisme Islam, Fazlur Rahman, Nurcholish 

Madjid, Khaled Abou el Fadl dan Amina Wadud. Pada sisi lain, hal 

ini merupakan krisis otoritas karena terjadi pertumbuhan penafsiran 

yang liar atau diluar batas pemahaman. 167 

H. Konsep Komunitas dan Dakwah 

Komunitas berasal dari bahasa latin communitas yang 

berasal dari kata dasar communis yang artinya masyarakat, publik 

atau banyak orang. Komunitas merupakan suatu kelompok yang 

didalamnya setiap anggota disatukan oleh visi, misi dan tujuan 

yang sama. Dalam perspektif komunikasi, komunikasi masuk 

dalam konteks komunikasi organisasi Dimana individu yang 

bersama sama melalui suatu hirarki pangkat dan pembagian kerja 

berusaha mencapai tujuan tertentu.  

Komunitas merupakan sekumpulan individu dalam suatu 

tempat tertentu dan memiliki kepentingan yang sama unntuk 

 
167 Francis Robinson, “Crisis of Authority: Crisis of Islam?,” Journal of 

the Royal Asiatic Society 19, no. 3 (2009): 339–54. 



124 
 

membentuk suatu identitas. Komunitas memiliki ciri-ciri adanya 

dorongan dan motif yang sama, adanya reaksi dan kecakapan, 

adanya pembentukan dan penegasan struktur dan adanya penegasan 

normas sebagai pedoman bersama. Maka, dakwah komunitas 

adalah dorongan, motif, rekasi, pedoman, kepentingan dan tujuan 

yang sama untuk membentuk jaringan dalam menyebarkan nilai 

keislaman, upaya amar maruf nahi munkar dengan dilandasi 

persaudaraan iman. 168 

Komunitas adalah kelompok sosial dari beberapa 

organisme yang bebagi lingkungan, umumnya memiliki 

keterkaitan yang sama. Komunitas memiliki kekuatan pengikat 

diantaranya memudahkan dalam berkoordinasi antar individu, 

antar individu dapat saling memberi semangat dan motivasi, 

mampu meningkatkan kesejahteraan dalam jangka waktu yang 

panjang dan berkelanjutkan, mampu meningkatkan dan 

memperbaiki kehidupan masyarakat dan kelompok baik di bidang 

ekonomi maupun sosial, penggunaan sumber daya alam dan potensi 

yang ada lebih efektif dan efisien serta proses pembangunan lebih 

demokratis dan aspiratif karena melibatkan banyak orang. 

Umumnya, komunitas terdiri dari beberapa orang yang memiliki 

 
168 Ridwan Rustandi, “Dakwah Komunitas Di Pedesaan Dalam 

Perspektif Psikologi Komunikasi,” Irsyad : Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, 

Konseling, Dan Psikoterapi Islam 8, no. 3 (2020): 305–26. 



125 
 

ketertarikan dan habitat yang sama, memiliki maksud, 

kepercayaan, sumber daya, preferensi, kebutuhan, risiko dan 

sejumlah kondisi lain yang serupa.  

Keberadaan komunitas biasanya didasari oleh beberapa hal 

yaitu lokalitas dan sentiment community. Unsur unsur dalam 

sentiment community sebagai berikut: 169 

1. Seperasaan, unsur seperasaan muncul akibat adanya tindakan 

anggota dalam komunitas yang mengidentifikasikan dirinya 

dengan kelompok dikarenakan adanya kesamaan kepentingan. 

2. Sepenanggungan diartikan sebagai kesadaran akan peranan 

dan tanggung jawab anggota komunitas dalam kelompoknya. 

3. Saling memerlukan, unsur saling memerlukan diartikan 

sebagai perasaan ketergantungan terhadap komunitas baik 

yang sifatnya fisik maupun psikis.  

Terdapat sembilan konsep komunitas, yakni:170 

1. Setiap anggota komunitas berinteraksi berdasar hubungan 

pribadi dan hubungan kelompok. 

2. Komunitas memiliki kewenangan dan kemampuan mengelola 

kepentingannya secara bertanggung jawab. 

 
169 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2006). 
170 Romi Mesra, Pengantar Sosiologi Umum (Yogyakarta: Deepublish, 

2023). 



126 
 

3. Memiliki visiabilitas yaitu kemampuan memecahkan masalah 

sendiri. 

4. Pemerataan distribusi kekuasaan. 

5. Setiap anggota memiliki kesempatan yang sama untuk 

berpartisipasi demi kepentingan bersama. 

6. Komunitas memebri makna pada anggota.  

7. Adanya hetereogenitas dan beda pendapat. 

8. Pelayanan masyarakat ditempatkan sedekat dan secepat 

kepada yang berkepentingan.  

9. Adanya konflik dan managing conflict.  

Kemudian untuk melengkapi sebuah komunitas yang baik perlu 

ditambahkan kompetensi sebagai berikut: 

1. Kemampuan mengidentifikasi masalah dan kebutuhan 

komunitas. 

2. Menentukan tujuan yang hendak dicapai dan skala prioritas. 

3. Kemampuan menemukan dan menyepakati cara dan alat 

mencapai tujuan. 

4. Kemampuan bekerja sama secara rasional dalam mencapai 

tujuan.  

Dalam perspektif sosiologi, komunitas diartikan sebagai warga 

setempat yang dapat dibedakan dari masyarakat lebih luas (society) 

melalui kepentingan bersama (a community of interest) atau tingkat 



127 
 

interaksi yang tinggi. Para anggota komunitas mempunyai 

kebutuhan bersama (common needs). Jika tidak ada kebutuhan 

bersama, itu bukan suatu komunitas.171 Komunitas merupakan 

masyarakat yang bertempat tinggal di dalam wilayah geografi 

dengan batas-batas tertentu dan memiliki ikatan sosial dan 

psikologi satu dengan yang lain dan dengan tempat dimana mereka 

tinggal.172 

1. Unsur-unsur Komunitas 

Komunitas diartikan sebagai paguyuban atau gemeinschaft, 

paguyuban dimaknai sebagai suatu bentuk kehidupan bersama di 

mana anggotanya diikat oleh hubungan batin yang murni, alamiah, 

dan kekal, biasanya dijumpai dalam keluarga, kelompok 

kekerabatan, rukun tetangga, rukun warga dan lain sebagainya. Ciri 

ciri gemeinschaft menurut Tonnies adalah terdapat hubungan yang 

intim, privat dan eksklusif.  

Tipe gemeinschaft ada tiga, yaitu:173 

1. Gemeinschaft by blood, hubungannya didasarkan pada ikatan 

darah atau keturunan.  

 
171 Fredian Tonny Nasdian, Pengembangan Masyarakat (Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia, 2014). 
172 Rhonda Philip and Robert H. Pittman, An Introduction to Community 

Development (New York: Taylor & Francis E-Library, 2008). 
173 Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar. 



128 
 

2. Gemeinschaft of place, hubungannya didasarkan pada 

kedekatan tempat tinggal atau kesamaan lokasi. 

3. Gemeinschft of mind, hubungannya didasarkan pada kesamaan 

ideologi meskipun tidak memiliki ikatan darah maupun tempat 

tinggal yang berdekatan.  

Keberadaan communal code (berbagai aturan dalam kelompok) 

mengakibatkan komunitas terbagi menjadi dua, yaitu:174 

1. Primary group, hubungan antaranggota komunitas lebih intim 

dalam jumlah anggota terbatas dan berlangsung dalam jangka 

waktu relatif lama. Contoh: keluarga, pasangan suami istri, 

pertemanan, guru-murid, dan lain-lain. 

2. Secondary group, hubungan antar anggota tidak intim dalam 

jumlah anggota yang banyak dan dalam jangka waktu relatif 

singkat. Contoh: perkumpulan profesi, atasan-bawahan, 

perkumpulan minat/hobi.  

2. Jenis Komunitas 

1. Komunitas Pedesaan 

Philip Ruop mengemukakan bahwa secara sosiologis, desa 

meruapkan daerang tab sama dilihat dan segi geografis dan 

admisinstratif, memiliki nilai yang sama, memiliki kegiatan 

yang sama terutama dalam sistem mata pencaharian.  

 
174 Mansyur Cholil, Sosiologi Masyarakat Desa Dan Kota (Surabaya: 

Usaha Nasional, 1987). 



129 
 

2. Komunitas Perkotaan 

Max Weber mendefinisikan komunitas perkotaan sebagai 

suatu tempat yang masyarakatnya dapat memenuhi sebagian 

besar kebutuhan ekonominya di pasar lokal. Wright 

berpendapat bahwa komunitas perkotaan adalah pemukiman 

yang relatif besar, padat, dan permanen, serta dihuni oleh orang 

yang heterogeny kedudukan sosialnya. Akibatnya hubungan 

sosial menjadi longgar, acuh tak acuh dan tidak bersifat 

pribadi.  

3. Komunitas Religius 

Komunitas religius adalah suatu bentuk kehidupan bersama 

yang didasarkan atas motif keagamaan. Setiap aspek 

kehidupan dilandasi nilai-nilai yang bersumber dari ajaran 

agama. Berikut karakteristik yang terdapat pada komunitas 

religius. 

a. Sikap dan perilaku yang diwujudkan dalam tindakan dan 

interaksi sosial senantiasa memperhatikan norma yang sesuai 

dengan agama yang dianutnya. 

b. Simbol yang digunakan dalam pakaian, tempat ibadah serta 

benda lain diwarnai ajaran agamanya. 

c. Menciptakan keseimbangan antara kepentingan dunia dan 

kepentingan akhirat. 

d. Bertempat tinggal di lingkungan tempat ibadah atau tempat 

menuntut ilmu keagamaan.  



130 
 

4. Komunitas Ekonomi 

Komunitas ekonomi adalah suatu bentuk hidup bersama yang 

Sebagian besar kegiatan penduduknya berorientasi di bidang 

ekonomi. Setiap aspek kehidupan dilandasi dengan hal yang 

memiliki nilai ekonomi. Komunitas ekonomi pada umumnya 

berada di Kawasan perindustrian, perdagangan dan jasa.   

Komunitas dianggap sebagai realitas yang dibayangkan, 

interkasi sisual dan sebagai sebuah proses. Komunitas menyajikan 

sesuatu sebagai hal yang bersifat statis. Komunitas berfungsi 

sebagai sumber simbolik, tempat penyimpanan dan rujukan bagi 

beragam identitas. Komunitas terdiri dari sekelompok orang 

terikat, bertempat tinggal di satu lokasi, dan homogen secara 

budaya.175  

Komunitas dalam masyarakat beraneka ragam, misalnya: 

komunitas adat (seperti suku badui, suku sasak dan dayak), 

komunitas lokal (komunitas lokal di sekitar pabrik, kantor desa), 

komunitas berdasarkan minat (komunitas pencinta sepeda, pencinta 

hewan, pemerhati kelestarian hutan). Sifat ketergantungan antar 

anggota dalam komunitas menimbulkan perasaan saling 

melindungi dan menjaga eksistensi komunitas.  

 
175 Vered Amit, Realizing Community (London: Routledge, 2002). 



131 
 

3. Pengertian Dakwah 

Ditinjau dari segi bahasa, dakwah berasal dari bahasa Arab 

“al-da'wat” الدعوة. Dakwah mempunyai tiga huruf asal, yaitu dal, 

‘ain, dan alif.176 Dari ketiga huruf asal ini, terbentuk beberapa kata 

dan ragam makna. Makna tersebut adalah memanggil, 

mengundang, minta tolong, meminta, memohon, menamakan, 

menyuruh datang, mendorong, menyebabkan, mendatangkan, 

mendoakan, menangisi, dan meratapi. Kata dakwah dalam Al-

Qur’an dan berbagai bentuk katanya ditemukan sebanyak 198 kali 

menurut hitungan Muhammad Sulthon 177. 299 kali versi 

Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi’, atau 212 kali menurut Asep 

Muhiddin. 178 Menurut Syaikh Muhammad Ar-Radi, dakwah 

adalah aturan-aturan yang sempurna bagi sikap dan perilaku 

manusia serta menetapkan hak-hak dan kewajiban-kewajiban. 

Menurut Muhamad Al Khidhir Husain, dakwah adalah memotivasi 

manusia untuk berbuat baik dan mendapatkan petunjuk, ber-amar 

makruf dan nahi munkar agar mereka meraih kebahagiaan di dunia 

dan akhirat. Syaikh Adam Abdullah al-Awari menyatakan bahwa 

dakwah adalah kegiatan yang mengarahkan pandangan manusia 

dan rasionalitas mereka pada sebuah keyakinan ataupun sebuah 

 
176 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia 

(Surabaya: Pustaka Progresif, 2002). 
177 Muhammad Sulthon, Desain Ilmu Dakwah (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2003). 
178 Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi, 4. 



132 
 

kepentingan yang bermanfaat bagi mereka. Dakwah merupakan 

anjuran atau seruan untuk menyelamatkan manusia dari kesesatan. 

Dakwah secara etimologi berasal dari bahasa arab yang berati 

seruan, ajakan, atau panggilan. M. Natsir mengartikan dakwah 

sebagai amar makruf nahi munkar. Cik Hasan Bisri 

mengungkapkan bahwa dakwah memiliki unsur dakwah sebagai 

objek material ilmu dakwah, diantaranya yaitu pendakwah (dai), 

mitra dakwah (mad’u), metode dakwah, pesan dakwah, dan media 

dakwah. 179 Ditambah, efek dakwah (atsar) sebagai salah satu 

unsur dakwah. 180 Konsep dakwah merupakan cerminan dari unsur 

dakwah, sehingga gagasan dan pelaksanaan dakwah tidak terleps 

dari suatu kesatuan unsur tersebut yang harus berjalan secara 

simultan untuk mendapatkan hasil yang maksimal. Dakwah yang 

berati mengajak, dapat pula ditemukan dalam berbagai istilah 

seperti propaganda, penerangan, penyiaran, pendidikan dan 

pengajaran. 

4. Unsur-unsur Dakwah 

 Cik Hasan Bisri mengungkapkan bahwa dakwah memiliki 

unsur dakwah sebagai objek material ilmu dakwah, diantaranya 

yaitu pendakwah (dai), mitra dakwah (mad’u), metode dakwah, 

 
179 Aziz, 50. 
180 Syamsuddin AB, Sosiologi Dakwah (Makassar: Alauddin Press, 

2013); Encep Dulwahab, “Dakwah Di Era Konvergensi Media,” Ilmu Dakwah 

5, no. 16 (2010). 



133 
 

pesan dakwah, dan media dakwah. 181 Ditambah, efek dakwah 

(atsar) sebagai salah satu unsur dakwah. 182 

1. Dai 

Dai atau juru dakwah merupakan orang yang melaksanakan dan 

menyampaikan pesan dakwah. Kata isim fa’il (subjek) ini berasal 

dari kata da’a-yad’u. Huruf ha yang terdapat di akhir kata untuk 

menunjukkan pengertian al-mubalagah (hiperbola).183  

2. Mad’u 

 Mad’u atau sasaran dakwah adalah manusia yang 

mengalami dinamika perubahan sosial kultural, sehingga dai 

harus memperhatikan dan memahami objek dakwah. 184 Realitas 

dakwah yang muncul dari interaksi antara unsur dai dan mad’u 

adalah kemungkinan penerimaan atau penolakan mad’u terhadap 

pesan dakwah, dampak praktek dakwah terhadap kedua unsur 

tersebut baik secara psikologis, sosiologis, problematika 

perencanaan penyajian pesan dakwah yang didasarkan atas fakta 

empiris yang ada pada dai dan mad’u, penengenalan, pemahaman 

dan empati dai terhadap realitas empiris yang ada pada mad’u, 

 
181 Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi, 50. 
182 AB, Sosiologi Dakwah; Dulwahab, “Dakwah Di Era Konvergensi 

Media.” 
183 Muhammad Abu Al Fath Bayanuni, Pengantar Studi Ilmu Dakwah 

(Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2021). 
184 Ilyas Supena, Filsafat Ilmu Dakwah (Yogyakarta: Ombak, 2013), 94. 



134 
 

demikian juga sebaliknya. 185 Adanya kemungkinan penerimaan 

dan penolakan mad’u kepada dai, mengharuskan dai untuk 

terampil dalam mengemas pesan dakwah, sebagai usaha untuk 

mempertahankan ajaran Al-Qur’an dan Hadis, serta 

mempertimbangkan kondisi mad’u. Kondisi mad’u yang 

mengalami keterbatasan, mengakibatkan pesan dakwah tidak 

tersampaikan secara optimal. Hal ini sesuai dengan pandangan 

humanistik bahwa kebutuhan yang lebih tinggi tidak dapat dicapai 

sebelum kebutuhan yang lebih rendah tercapai. Kebutuhan 

aktualisasi diri (termasuk hdiup bermakna dan beragama) 

merupakan kebutuhan peringkat atas dalam pandangan 

humanistik, sehingga kebutuhan dasar seperti sandang, pangan 

dan papan harus terpenuhi terlebih dahulu. 186 

3. Metode dakwah 

 Metode dakwah merupakan aturan dan rencana dakwah 

yang didesain untuk disampaikan. Terdapat tiga metode dakwah 

yaitu ‘athifi (emosional), aqli (rasio), dan hissi (inderawi). 

Metode dakwah dibagi menjadi empat sudut pandang yaitu 

melalui sumber dakwah, materi dakwah, karakter dakwah dan 

pilar dakwah. Berdasarkan metode dakwah sudut pandang sumber 

dakwah diklasisfikasikan menjadi: Pertama, metode ketuhanan 

 
185 Sulthon, Desain Ilmu Dakwah, 102. 
186 Enjang, “Dakwah Smart: Proses Dakwah Sesuai Dengan Aspek 

Psikologis Mad’u.” 



135 
 

(rabbaniyah), yaitu metode yang ditetapkan oleh Allah dalam 

berdakwah sesuai tuntunan Al-Qur’an dan Hadis. Kedua, metode 

kemanusiaan (basyariyah), yaitu metode yang dibuat para dai dan 

ulama dengan ijtihad mereka dari berbagai aspek dakwah, yaitu 

dengan merepresentasikan metode rabbani serta bepegang teguh 

padanya, dan disesuaikan dengan perkembangan zaman dan 

kondisi objek sasaran dakwah.  

 Berdasarkan materi dakwah dari sudut pandang materi 

dakwah, yaitu materi dakwah menjangkau seluruh aspek 

kehidupan manusia seperti metode yang berkaitan dengan materi 

muamalah, ibadah, sosial, ekonomi, kemiliteran, politik, 

kesehatan, olahraga, dan lain sebagainya.  

 Metode dakwah berdasarkan sudut pandang karakter 

dakwah dibagi menjadi metode khusus, metode umum, metode 

individu, dan kelompok, metode teoritis, metode terapan atau 

praktek dan lain sebagainya.  

 Metode dakwah selanjutnya berdasarkan sudut pandang 

pilar dakwah. Metode ini disesuaikan dengan tiga pilar sifat dasar 

manusia yaitu hati, akal dan indera. Metode dakwah yang 

berfokus pada hati dinamakan metode ‘athifi, jika difokuskan 

pada akal dinamakan metode aqli, dan jika difokuskan pada 

indera manusia makan dinamakan metode hissi.187 

 
187 Bayanuni, Pengantar Studi Ilmu Dakwah. 



136 
 

 Metode ‘athifi merupakan aturan dakwah yang 

memfokuskan pada aspek hati dan menggerakkan perasaan dan 

batin dan atau kumpulan beberapa gaya penyampaian dakwah 

yang menfokuskan pada hati serta menggerakkan perasaan dan 

batin. Gaya dalam metode ‘athifi berupa mauiḍah ḥasanah, 

khutbah atau ceramah, majelis dzikir. Kedua, metode ‘athifi 

ditampakkan dengan sikap santun dan kasih sayang terhadap 

orang yang diserukan dakwah, serta memenuhi segala kebutuhan 

dalam dakwah baik secara materi maupun non materi, 

mendahulukan dalam memberikan bantuan dan pertolongan.  

 Metode ‘aqli merupakan aturan dakwah yang 

memfokuskan pada aspek akal pikiran, dan mengajak untuk 

senantiasa berpikir, merenungkan dan mengambil pelajaran dari 

segala hal atau kumpulan metode dakwah yang memfokuskan 

pada aspek akal pikiran, dan mengajak untuk senantiasa berpikir, 

merenungkan, dan mengambil pelajaran dari segala hal. Metode 

ini diterapkan melalui cara debat, diskusi, percakapan.  

 Metode hissi (inderawi) atau tajribi (eksperimen) yaitu 

aturan dakwah yang memfokuskan pada aspek inderawi dan 

berpedoman pada pengamatan dan eskperimen atau kumpulan 

beberapa metode dakwah yang memfokuskan pada inderawi dan 

berpedoman pada pengamatan dan eskperimen. Metode ini 

disebut dengan metode ilmiah, karena berpedoman pada ilmu 

eksperimen. Metode ini disampaikan dengan cara praktik, dimana 



137 
 

mad’u menyaksikan langsung praktik tata cara pelaksanaan 

ibadah yang diperintahkan agama. 188 

4. Pesan Dakwah 

Pesan dakwah mengandung dua aspek yaitu isi pesan dan 

lambang. Isi pesan adalah pikiran sedangkan lambangnya adalah 

kata-kata atau bahasa. Isi pesan utama dakwah berasal dari teks 

keagamaan, Al-Qur’an dan Hadis. Pesan dakwah merupakan isi 

ceramah yang akan disampaikan oleh dai. Penyusunan pesan 

dakwah didasarkan pada kondisi objektif mad’u yang diperoleh 

melalui pengamatan, atau sumber tertulis. Terdapat 4 bentuk pesan 

dakwah dalam Al-Qur’an: 1. Al-Qur’an, 2. Hadis, 3. Ijma dan 

Qiyas, 4. Hasil Penelitian.189 Aziz mengemukakan ada Sembilan 

jenis pesan dakwah sebagai berikut: 1. Al-Qur’an, 2. Hadis, 3. 

Pendapat sahabat nabi, 4. Pendapat ulama, 5. Hasil penelitian, 6. 

Kisah dan pengalaman teladan, 7. Berita dan peristiwa, 8. Karya 

sastra, dan 9. Karya seni. 190 

5. Media Dakwah 

Media dakwah atau disebut sebagai wasa’il ad-da’wah 

merupakan sesuatu yang dipergunakan juru dakwah dalam 

 
188 Bayanuni, 216. 
189 Iftitah Jafar and Mudzhira Nur Amrullah, “Bentuk-Bentuk Pesan 

Dakwah Dalam Kajian Al-Qur’an,” Jurnal Komunikasi Islam 8, no. 1 (2018): 

41–66. 
190 Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi. 



138 
 

menerapkan metode dakwah, baik berupa perkara spiritual maupun 

material. 191 Komunikasi bermedia dapat dibedakan menjadi dua, 

yaitu komunikasi dengan menggunakan media massa dan 

komunikasi yang menggunakan media individual. Media massa 

diantaranya adalah pers, radio, film, televisi, dan internet.  

Menurut Hamzah Ya’qub, media dakwah terdiri menjadi 

lima: Lisan, tulisan, gambar, audio visual dan akhlak. Sedangkan 

dari segi penyampaiannya, dibagi menjadi tiga yaitu spoken words, 

printed writing, dan audio visual.192 Media dakwah saat ini 

berkembang melalui media digital dan melahirkan konten kreator 

dakwah. Konten kreator dakwah adalah dai yang memanfaatkan 

media sosial untuk berdakwah.  

 

6.   Efek Dakwah 

Efek dakwah atau atsar dipengaruhi oleh pesan yang 

disampaikan sehingga menimbulkan efek berbagai macam mad’u. 

Dalam dakwah, efek dakwah harus diupayakan, dengan mengatur 

dan menentukan bagaimana aktivitas dakwah berlangsung secara 

 
191 Bayanuni, Pengantar Studi Ilmu Dakwah. 
192 Muhammad Qadaruddin Abdullah, Pengantar Ilmu Dakwah 

(Pasuruan: Qiara Media, 2019). 



139 
 

efisien dan dapat diterima oleh masyarakat. 193 Keberhasilan efek 

dakwah juga diperlukan analisis strategi dakwah, evaluasi dan 

koreksi terhadap efek dakwah secara komprehensif. Evaluasi 

tersebut dilakukan oleh beberapa dai, para tokoh masyarakat dah 

para ahli. Para dai harus memiliki jiwa inklusif untuk pembaruan 

dan perubahan di samping bekerja dengan menggunakan ilmu. Jika 

proses evaluasi ini telah menghasilkan beberapa konklusi dan 

Keputusan, maka akan diikuti tindakan korektif. Hal yang harus 

dievaluasi dari pelaksanaan dakwah adalah seluruh komponen 

dakwah yang dikaitkan dengan tujuan dakwah yang ingin dicapai. 

Dalam mencapai tujuan dakwah, maka kegiatan dakwah selalu 

diarahkan untuk memengaruhi tiga aspek perubahan diri objeknya, 

yakni perubahan pada aspek pengetahuannya, aspek sikapnya, dan 

aspek perilakunya.  

 Jalaluddin Rahmat menyatakan bahwa efek kogniftif terjadi 

apabila terdapat perubagan tentang apa yang diketahui, dipahami 

dan dipersepsi khalayak. Efek ini berkaitan dengan transmisi 

pengetahuan, keterampilan, kepercayaan, atau informasi. Efek 

afektif terjadi apabila terdapat sesuatu yang dirasakan, disenangi, 

atau dibenci khalayak, yang meliputi segala berhubungan dengan 

emosi, sikap, serta nilai. Efek behavioral merujuk pada perilaku 

 
193 Muhamad Irhamdi, “Keberagaman Mad’u Sebagai Objek Kajian 

Manajemen Dakwah: Analisa Dalam Menentukan Metode, Strategi, Dan Efek 

Dakwah,” Jurnal MD 5, no. 1 (2019): 55–71. 



140 
 

nyata yang dapat diamati, meliputi pola tindakan, kegiatan, atau 

kebiasaan berperilaku. 194 

5. Komunitas Dakwah 

 

 Dakwah saat ini bukan hanya mampu beretorika diatas 

mimbar, tapi juga mampu mencakup semua aktivitas yang dapat 

mengubah situasi buruk ke situasi yang lebih baik, mengubah 

keadaan yang lebih sejahtera dan cerdas, salah satunya melalui 

komunitas dakwah. Komunitas dakwah, merupakan pelaksanaan 

kegiatan dakwah yang berdasarkan ajaran agama Islam yang 

mampu membentuk kehidupan masyarakat yang madani. Dari cara 

pandang ekonomi, komunitas dakwah memiliki keuntungan 

dengan membawa kelompok besar bersentuhan dengan 

pemahaman agama melalui agensi, menampilkan pesan-pesan yang 

seragama dan bisa merangsang kegiatan positif dalam masyarakat.  

 Selain kelebihan, komunitas dakwah memiliki kekurangan 

yaitu pertama, hasil dari  komunitas dakwah tidak dapat atau tidak 

mudah diamati, dikontrol atau dievaluasi/dinilai. Kedua, isi dakwah 

dapat menimbulkan efek negatif di dalam masyarakat apabila 

mubalig kurang cocok dengan kondisi dan keinginan masyarakat. 

Ketiga, materi komunitas dakwah pada umumnya bersifat abstrak, 

padahal mad’u umumnya tidak sama dalam tingkat kecerdasannya, 

 
194 Aminudin, “Konsep Dasar Dakwah,” Al-Munzir 9, no. 1 (2016): 97. 



141 
 

tidak sama tingkat sosialnya, sehingga berakibat dalam intensitas 

dakwah memiliki perbedaan beserta pengaruhnya. Keempat, 

kebutuhan mad’u yang berbeda sehingga materi dakwah rentan 

kurang diterima oleh mad’u. 195 

 Hadirnya komunitas dakwah, menandai kebangkitan Islam 

yang memiliki efek tersebarnya otoritas keagamaan di berbagai 

lokasi, media, dan bentuk-bentuk asosiasi baru yang beragama. 

Secara konvensional, otoritas keagamaan di Indonesia telah 

menjadi wilayah orang yang formal dilatih terutama fikih, namun 

sekarang berkembang tentang ajaran Islam tentang adab, psikologi, 

dan moral. Berbeda dari klaim otoritas yang diambil dari 

pengetahuan hukum Islam, pengetahuan tentang penerapan praktik 

prinsip Islam ini adalah aspek yang penting dalam otoritas 

keagamaan dan diterima kaum Muslim yang sedang mencari 

beragam cara untuk membawa ajaran islam ke dalam kehidupan 

mereka. 196 

Dalam bidang fikih, terdapat tiga organisasi yang 

memegang otoritas keagamaan di Indonesia adalah Nahdlatul 

Ulama dengan metode bahsul masail, Muhammadiyah dengan 

metrode tarjih dan Majelis Ulama Indonesia. 197 Berbeda dengan 

 
195 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa Online, 79. 
196 Fealy and White, 91. 
197 Niki Alma Febriana Fauzi, “Fatwa Di Indonesia: Perubahan Sosial, 

Perkembangan Dan Keberagamaan,” Jurnal Hukum Novelty 8, no. 1 (2017): 108; 

Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” 



142 
 

tiga organisasi tersebut, muncul asosiasi baru dalam beragama 

dalam bentuk komunitas seperti komunitas Teras Dakwah 198, Shift 

Pemuda Hijrah. Dalam konteks dakwah, komunitas merupakan 

bagian dari dakwah fi’ah dan hizbiyyah, dakwah pada kelompok 

kecil dan kelompok besar yang memiliki kesamaan berdasarkan 

peminatan terhadap sesuatu. Pemilihan komunitas dakwah merujuk 

pada tren perkembangan komunitas-komunitas dakwah yang 

dimotori oleh generasi muda di perkotaan. Perkembangan tren 

komunitas dakwah ini salah satunya disebabkan karena adanya 

pemaknaan dan propaganda gerakan hijrah yang banyak terjadi di 

beberapa kota besar di Indonesia.  

 Sebuah komunitas dakwah terbentuk karena adanya 

dorongan, motivasi, reaksi, pedoman, interest dan tujuan yang 

sama dalam membentuk jaringan, ikatan, habitat dan lingkungan 

dalam menyebarkan nilai-nilai keislaman. 

 Komunitas dakwah menurut Said Nursi memiliki beberapa 

aspek yaitu pertama, monotheistic worldview, yaitu penekanan 

pentingnya nilai keimanan (tauhid) dalam bangunan komunitas. 

Kedua, modern tradisional integration, komunitas dakwah 

merupakan hasil sintesa antara nilai modern dan nilai tradisional 

dalam membangun  peradaban komunitas yang maju. Ketiga, 

 
198 Triantoro, “Dakwah Dan Kesalehan: Studi Tentang Gerakan Teras 

Dakwah Di Kalangan Remaja Yogyakarta”; Saputra, “Teras Dakwah, Agama 

Dan Pasar: Lanskap Dan Pergeseran Gerakan Dakwah Di Indonesia.” 



143 
 

primacy of community, yaitu pentingnya sebuah komunitas sebagai 

penyeimbang dan penyemaian benih nilai-nilai agama. Keempat, 

self reliance, yaitu sebuah komunitas akan bangkit dari 

keterpurukan manakala memiliki kepercayaan diri yang kuat, jauh 

dari keputusasaan. Kelima, participant democracy, yaitu 

demokrasi yang bertumpu pada partisipasi masyarakat tanpa 

adanya tekanan dan dilakukan dengan penuh kesadaran akan 

menjadikan bangunan komunitas semakin kokoh. Keenam, non 

violence yaitu dengan ketiadaaan suasana kekerasan, tentulah 

sebuah komunitas akan berjalan dengan nyaman. Ketujuh, 

brotherhood, jalinan kasih sayang (ukhuwah) merupakan salah satu 

pondasi sebuah komunitas yang unggul. Kedelapan, social 

responsibility yaitu, tanpa adanya tanggung jawab sosial, tentulah 

komunitas tidak akan maju karena masing-masing individu hanya 

berpikir dirinya sendiri. 199 

 Seiring dengan perkembangan kehidupan modern dan 

postmodern yang menciptakan realitas baru seperti halnya dunia 

sosial media, maka konsep komunitas semakin menunjukkan relasi 

kehidupan antar manusia yang bersifat komunitas terbayang atau 

komunitas maya yang memiliki relasi sosial tertentu yang spesifik. 

Komunitas terakhir itu disebut juga sebagai komunitas virtual. Baik 

 
199 Edi Amin, “Konsep Komunitas Dalam Pemikiran Dan Dakwah Said 

Nursi,” Jurnal Komunikasi Islam, Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel 

Surabaya 5, no. 1 (2015): 28–49. 



144 
 

komunitas yang bersifat konvensional (terkait lokasi) maupun 

nonkonvensional (tak terikat lokasi) merupakan arena atau ranah 

dakwah yang memerlukan pencerahan. Komunitas atau jamaah 

baik dalam makna eksklusif menyangkut komunitas umat islam 

maupun dalam makna inklusif mencakup kelompok masyarakat 

luas. Kedua komunitas (jemaah) tersebut merupakan sasaran 

dakwah yang memiliki tatanan sendiri yang memerlukan proses 

yang spesifik dalam menghadapinya.  

 Dalam istilah khusus, keagamaan komunitas dapat 

dipandang sama dengan istilah jemaah. Jwmaah adalah 

sekelompok orang atau keluarga dalam satu lingkungan tempat 

tinggal atau Kawasan sosial tertentu yang merupakan satu ikatan 

yang pembentukannya diusahakan oleh seorang atau beberapa 

orang anggota dalam lingkungan itu. Jemaah sebagai kesatuan 

komunitas sangatlah penting kedudukannya karena keberadaan 

suatu umat atau masyarakat terletak pada jemaah.  

 Dari pemaparan diatas, komunitas dakwah adalah 

sekelompok individu yang memiliki rencana strategis dalam 

menyebarkan pesan-pesan keagamaan dan terdiri dari da’i, mad’u, 

media, materi dakwah baik dilakukan secara virtual maupun offline 

atau tatap muka. 

 



145 

 

BAB III 

KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL DI KOTA 

SEMARANG 

 

A. Profil Komunitas Dawwam Sahabat Hijrah 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas 

Dawwam Sahabat Hijrah adalah salah satu komunitas 

hijrah yang masih eksis di Semarang yang berlokasi di 

Srondol Kulon, Banyumanik Semarang. Dawwam juga 

berkolaborasi dengan komunitas Hijabers Semarang 

dalam kesempatan agenda dakwahnya seperti kajian 

kasmaran, dan program nonton bareng. Dawwam Sahabat 

Hijrah terbentuk pada tahun 2020. Komunitas ini 

berangkat dari perkumpulan komunitas muslim yang 

memiliki keresahan akan sesama sahabat yang sedang 

mengalami proses perubahan ternyata tidak mudah. 

Perubahan seseorang dibutuhkan lingkungan yang kuat 

dan pergaulan, mentor yang mampu mengajak serta 

mengingatkan pada jalan agama. Dawaam Sahabat Hijrah 

memiliki visi dan misi. Visinya adalah menghadirkan 

kesempurnaaan dan indahnya Islam kepada siapapun 

yang tertarik untuk berubah menjadi lebih baik dari 



146 

 

sebelumnya, dengan proses pembelajaran, pembimbingan 

dan pendampingan, untuk mendapatkan Ridho dan 

Jannah-Nya. Misi komunitas ini diantaranya; 1. 

Menemani, mendampingi dan membimbing kaum 

muslimin/muslimat yang ingin hijrah (berubah) menjadi 

lebih baik kualitas (pemahaman, keimanan dan amalnya 

dari sebelumnya); 2. Pembinaan yang komprehensif yang 

bukan hanya menyasar pada objek dakwah (peserta 

kajian), tetapi berikhtiar untuk juga membina pasangan, 

anak dan orang tua mereka, agar kelak  mereka kembali 

disatukan di Jannah-Nya; 3. Menghadirkan layanan 

program-program keislaman yang unik yan belum banyak 

dikerjakan oleh komunitas/lembaga keislaman lainnya. 

Pada tahun 2022, Dawwam memutuskan untuk 

resmi berbadan hukum berupa yayasan Sahabat Baik 

Indonesia dengan kepengurusan sebagai berikut:  

Pembina: 

1. Ustaz. M. Miftahul Huda 

2. Ustaz M. Khusnul 

Ketua: Alfian Yusuf 



147 

 

Sekretaris: Alfa Narendra  

Bendahara: Adkha Widiastanto 

Bagian syiar dan dokumentasi: Kristiyanto 

Bagian hapus tato: Wahyu Eko Winarso 

Bagian humas: Jabarullah Romadhoni 

Bagian kreativitas dan kepemudaaan : Raditya 

Soma Arjana 

Bagian umum: Jhoni Prayitno.  

Komunitas Dawwam memiliki sistem rekrutmen dengan 

cara: Pertama, mengajak teman yang sudah dikenal 

sebelumnya. Kedua, melakukan kegiatan rekrutmen dari 

peserta program Dawwam, contohnya ada paserta hapus 

tato yang kemudian berminat menjadi pengurus 

Dawwam, atau alumni dari program Semarang Mengaji. 

Ketiga, adanya kegiatan open recruitmen secara terbuka 

di media sosial.  



148 

 

2. Profil Dai 

a. Alfian Yusuf : Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Kaderisasi 

 

Alfian Yusuf adalah seorang pria kelahiran 

Semarang, 14 Maret 1983. Dia merupakan pendiri dari 

komunitas Dawwam yang beralamat Jl. WR. Supratman 

RT 01/ RW 04 Semarang Barat. Alfian menempuh 

pendidikan diawali di SD Muhammadiyah 12 Semarang 

dan TPQ Al Iman Semarang Barat. Setelah itu, Alfian 

melanjutkan studi lanjut di SMP Negeri 1 Semarang dan 

dilanjutkan pada SMA Negeri 6 Semarang. Pada masa 

sekolah lanjut ini, Alfian aktif mengikuti organisasi 

kerohanian dan sering mempimpin kegiatan keagamaan di 

sekolahnya. Selesai menyelesaikan studi di SMAN 6 

Semarang, Alfian menempuh studi S-1 di Fakultas 

Ekonomi Universitas Negeri Semarang. Ketika di 

kampus, Alfian justru aktif dalam forum organisasi 

keagamaan, seperti Pemuda Muhammdiyah Ranting 

Gisikdrono, Forum Lingkar Studi Islam Ulin Nuha 

Unnes, dan Majelis Pemberdayaan Masyarakat Pimpinan 

Daerah Muhammadiyah. Setelah berhasil mendapatkan 



149 

 

gelar sarjana ekonomi, Alfian berupaya memperdalam 

ilmu dakwahnya di Madrasah I’dadud Du’at Al Husna 

Semarang. Berkat bekal menimba ilmu di madrasah ini, 

Alfian percaya diri membentuk komunitas Dawwam, 

yang mulanya berawal hanya angkringan biasa. 

Kemudian dia menambahkan kegiatan dakwah 

didalamnya.  

Alfian Yusuf mendapatkan otoritas keagamaan 

dari organisasi keislaman yang dahulu ia ikuti seperti 

pemuda Muhammadiyah, Forum Lingkar Studi Islam 

Ulin Nuha Universitas Negeri Semarang dan Majelis 

Pemberdayaan Masyarakat Pimpinan Daerah 

Muhammdiyah.  

“…dari sejak kecil memang punya ketertarikan 

dalam dunia keislaman, tapi kemudian setelah itu 

banyak aktif di organisasi – organisasi keislaman 

sih. Saya engga pernah aktif di organisasi umum, 

tapi saya mesti aktifnya di organisasi keislaman. 

Dan kemudian terakhir mengikuti Madrasah 

I’dadud Du’at Al Husna di Genuk Semarang. 

Kemudian menjadi apa ya istilahnya, pondasi. 

Salah satu pondasi dasar untuk kemudian bisa 

menyampaikan materi agama. Jadi memang ada 

istilahnya kita belajar mempersiapkan menjadi 

seorang dai disana…”  



150 

 

 Alfian Yusuf tidak memiliki kualifikasi 

pendidikan secara agama, namun prinsip 

غُوا  آيةًَ  وَلَو   عنَ ِّي بلَ ِّ  (balligū ‘annῑ walau āyah) yaitu 

sampaikanlah walaupun hanya satu ayat menjadi sebuah 

dasar kewajiban bagi Alfian ketika melihat kemungkaran. 

Alfian Yusuf dalam memberikan kajian mengangkat tema 

sesuai dengan kapasitasnya. Berawal semakin banyak 

masyarakat yang berkonsultasi tentang permasalahan 

keluarga, hingga dia membentuk kajian kasmaran secara 

online di platform Youtube.  

Alfian Yusuf mengaku kurang memiliki otoritas 

keagamaan dalam berdakwah karena memiliki 

pendidikan non keislaman, namun memiliki pengalaman 

organisasi keislaman yang menumbuhkan kemampuan 

public speaking dalam berdakwah.  

“…Sewaktu SMP saya gabung di Pemuda 

Muhammadiyah yang mana didalamnya juga ada 

acara kajian – kajian pagi kaya gitu, saya belajar 

berorganisasi. Kemudian belajar menyampaikan 

pendapat, kemudian membaca Hadis didepan 

orang banyak, kemudian mengisi tausiah di sholat 

tarawih gitu kan. Bahkan sampai kemudian SMA 

sudah berani khutbah Jumat. Terus ya kuliah, 



151 

 

kemudian pada saat kuliah saya membina Rohis di 

SMA saya dulu. Sehingga adek – adek Rohis itu 

setiap satu pekan sekali kajian yang ngisi saya, 

itulah yang kemudian akhirnya membentuk. 

Kemudian saya juga ya banyak menimba ilmu dari 

para ustaz – ustaz di lokal semarang, ngaji disini. 

Kemudian belajar tentang public speaking.” 

 Dari pemaparan diatas, Alfian Yusuf termasuk 

pemegang otoritas yang dihasilkan melalui pendidikan 

kaderisasi dakwah. Dalam mengembangkan materi 

dakwah khususnya pada komunitas Dawwam, Alfian 

merujuk figur ustaz Oemar Mita di platform digital. 

Alfian Yusuf mengaku berlangganan dengan program 

“Syameela”, salah satu penyedia layanan dakwah Oemar 

Mita.  

“Syameela series ke - 8 itu untuk mengikuti kajian 

Syameela series itu bayar loh, Rp. 200.000 kalau 

engga salah. Rp. 200.000 itu dapat 9 sesi atau 10 

sesi gitu. Qodarullah besok Desember itu 

Syameela series ke – 8 adalah tentang keluarga, 

‘me and my half dien’ saya dan separuh agama ku. 

Jadi temanya bagus, kemudian selama ini saya 

mengikuti kajian beliau itu ‘kok kaya sesuatu baru 

terus’ gitu. Tapi yang sudah disampaikan itu kaya 

sesuatu yang baru terus itu, saya merasa sangat 

haus sekali dengan ilmunya dari beliau.”  



152 

 

Syameela series merupakan komunitas dakwah 

virtual pada platform Instagram yang menyediakan 

berbagai pesan dakwah oleh Oemar Mita. Pengemasan 

dakwah secara virtual oleh Oemar Mita inilah yang 

mendasari Alfian Yusuf untuk mengadaptasi cara 

dakwahnya kedalam komunitas Dawwam Sahabat Hijrah 

secara virtual. Terutama ketika terjadi pandemi covid-19. 

Covid-19 telah memaksa berbagai kelompok Muslim 

untuk mengadopsi platform digital dalam aktivitas 

keagamaan mereka, termasuk aktivitas dakwah atau yang 

disebut dengan digitalisasi dakwah.  

Digitalisasi dakwah dipahami sebagai fenomena 

digital religion. Platform dakwah digital menyajikan 

pesan Islam melalui internet. Keberadaan digitalisasi 

dakwah dalam kehidupan sehari-hari, khususnya sebagai 

bagian dari kehidupan beragama, menggambarkan 

perpaduan dua elemen berbeda yaitu teknologi media dan 

agama.  

Walaupun Alfian termasuk dai baru di media 

digital, Alfian menegaskan bahwa dalam mencari sumber 



153 

 

keilmuan harus mengutamakan metode talaqqi atau 

bertemu langsung dengan guru tersebut.  

“Kalau menurut saya tetap harus kembali ke 

talaqqi, ya murid dan guru itu harus bertemu, dan 

keberkahan ilmu itu berasal dari situ. Jadi 

kecanggihan teknologi itu hanya sebatas tadi, 

tersampaikan dari orang yang jauh, yang tidak bisa 

menjangkau karena luar kota itu bisa 

tersampaikan.” 

Platform Dawwam Sahabat Hijrah bukanlah 

sebuah arus utama, namun sebuah alternatif kegiatan 

keagamaan bagi kelas menengah muslim perkotaan 

khususnya di Kota Semarang. Platform digital yang 

digunakan oleh Dawwam merupakan media baru yang 

digunakan otoritas agama tradisional untuk bersaing 

dengan otoritas agama baru dalam fatwa agama dan 

wacana Islam di Indonesia.  

Dakwah digital mulai muncul ketika Indonesia 

mengalami pandemi covid-19. Covid-19 menyebabkan 

adanya persyaratan jarak sosial sehingga menghasilkan 

penggunaan kegiatan agama tertentu. Media digital tidak 

bersifat interkoporeal secara spasial tetapi secara 

fungsional, dimana mereka menciptakan jaringan dan 



154 

 

publik baru. Mediasi ruang digital dan agama ini 

berpotensi membuka ruang bagi audiens yang lebih 

muda.200 Alfian, dai milenial dari komunita Dawwam 

Sahabat Hijrah Semarang memaparkan faktor yang 

mendorong melakukan kegiatan dakwah di media digital 

adalah pandemi covid-19.  

“Jadi sebetulnya merambah ke dunia digital itu 

salah satu alasan utamanya adalah dulu ketika 

pandemi, itu jadi alasan utama karna pada saat itu 

kan kajian banyak dibatasi baik itu jumlahnya atau 

bahkan sama sekali engga boleh dalam kondisi 

darurat. Kemudian itu menghajatkan kita untuk 

mengikhtiarnya dengan cara online. Kedua, 

supaya syiarnya bisa tersampaikan seluas – 

luasnya dan kemudian juga bisa disimpan, bisa 

dinikmati dilain waktu sekiranya ingin 

mengulangi kembali juga masih bisa. Kemudian 

juga memang ada dampak yang kurang positifnya 

kemudian orang – orang, jamaah itu merasa 

nggampangke ‘ah engga usah datanglah, di rumah 

aja nonton pakai youtube, di rumah aja pakai 

zoom.”  

 
200 Carola E Lorea et al., “Religion and the COVID-19 

Pandemic : Mediating Presence and Distance Religion and the 

COVID-19 Pandemic : Mediating Presence,” 2022.  



155 

 

Dakwah di media digital memudahkan dalam 

publikasi dan mendapatkan jangkuan yang lebih luas. 

Disisi lain, dakwah digital mengakibatkan berkurangnya 

minat masyarakat untuk menghadiri kegiatan dakwah 

secara langsung, padahal hal ini dapat mengurangi 

terjadinya misinterpretasi terhadap pesan dakwah.  

Selain tuntutan dakwah pada pandemi, tanggung 

jawab moral dan sosial serta anjuran Hadis Rasulullah 

tentang keutamaan menyampaikan ilmu pengetahuan 

kepada masyarakat menjadi alasan Alfian, dai dari 

komunitas Dawwam Sahabat Hijrah untuk giat 

berdakwah.  

“Saya bersandar pada Hadis Rasulullah yang 

‘Siapa pun yang menyampaikan kebenaran, atau 

memberikan contoh kebenaran pada orang lain 

dan kemudian orang itu mengikuti. Maka orang 

yang memberikan contoh atau mengajari tadi 

mendapatkan mendapatkan pahala yang sama.” 

Dai milenial dalam menghadapi tantangan 

dakwah digital harus memiliki kemampuan literasi 

dakwah digital serta memposisikan media digital sebagai 

alat mentransfer ilmu pengetahuan. Adanya dakwah 



156 

 

digital, merupakan bentuk dari perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi yang telah mengubah cara 

manusia dalam beraktivitas dibandingkan pengalaman 

hidup sebelumnya sehingga diperlukan inovasi dalam 

berdakwah yang harus memiliki keterampilan berpikir 

kritis, kreatif, keterampilan komunikasi dan kolaborasi 

sebagai kompetensi yang harus dimiliki dai dan mad’u.201  

“Kita menyebutnya dengan mencari validasi. Jadi 

ketika tertarik atau menyukai satu komunitas 

dakwah ataupun tausiah sebaiknya di validasi ke 

orang yang lebih paham. Supaya tidak keliru, jadi 

minta pendapat ke orang lain yang lebih paham, 

orang yang kita percaya bahwa dia memiliki 

pemahaman yang benar. Lalu, lihat dari cara 

mereka mengambil referensi, mereka itu 

mengambil referensi dari siapa atau darimana, 

penyampaian mereka itu berdasarkan apa, 

berdasarkan siapa.” 

Alfian menjelaskan bahwa salah satu kemampuan 

selektif media digital adalah dengan mencari validasi dari 

pakar ahli dakwah terkait materi dakwah.  Literasi digital 

 
201 Ilyas Supena, Agus Darmuki, and Ahmad Hariyadi, “The 

Influence of 4C (Constructive, Critical, Creativity, Collaborative) 

Learning Model on Students’ Learning Outcomes,” International 

Journal of Instruction 14, no. 3 (2021): 873–92. 



157 

 

dianggap penting karena kebutuhan akan pengajaran 

agama pada masyarakat modern akan lebih banyak 

dilakukan secara virtual, dimana interaksi tersebut 

mereduksi hubungan interpersonal keagamaan sehingga 

akan mengubah pola dan model pendidikan agama, yang 

mulanya menggunakan tradisi muwajjahah (tatap  muka) 

dan pembelajaran, tradisi istinbat (mencari referensi) 

melalui kitab turath yang dapat digantikan dengan 

aktivitas googling.  

b. Miftahul Huda: Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Perguruan Tinggi 

 

Miftahul Huda merupakan pendakwah ahli sejarah 

Islam kelahiran Klaten, 21 Mei 1990. Huda adalah dai 

muda yang sekarang berdomisili di Jl. Dewi Sartika Barat 

No. 37 RT 01/02 Semarang. Huda mengawali pendidikan 

dasar di sekolah Muhammadiyah, tepatnya di SD 

Muhammadiyah Klaten, dilanjutkan di MTs Al Mukmin 

Ngruki dan KMI Al Mukmin Ngruki. Huda dari 

pendidikan dasar sudah menunjukkan ketertarikannya 

pada ilmu keislaman. Hal ini yang mendorong dia untuk 



158 

 

menlajutkan studi di Ma’had Aly Annur Sukoharjo. 

Miftahul Huda menambah keilmuan dan pengalaman, 

dengan terjun kedalam beberapa kepengurusan 

diantaranya pemuda muhammdiyah Klaten, pengurus 

pondok pesantren As-Salam dan pendiri Rumah Quran 

An-Nahl. Dia menuturkan bahwa otoritas keagamaan 

yang didapatkan berasal pendidikan pondok pesantren 

dan Ma’had Aly serta organisasi kepemudaan 

Muhammadiyah. Dengan modal dan motivasi tersebut, 

Miftahul Huda bergabung dengan Dawwam Sahabat 

Hijrah sebagai ustaz dan berdakwah melalui media 

digital. Salah satunya memanfaatkan zoom dengan 

mengangkat tema sejarah para sahabat nabi.  

“Nah saya kebagian yang Sirah, awalnya saya 

memang dulu secara kalau kuliah dulu Ushuluddin 

ya tentang akidah. Ketika sudah ada komunitas 

dakwah namanya Ini terbangun ya inisiasi terkait 

dengan Sirah itu disitu...” 

Miftahul Huda merupakan pemegang otoritas 

keagamaan cendekiawan dari perguruan tinggi. Huda 

sebelum melakukan kajian sejarah sahabat nabi, dia 

merujuk pada buku induk, seperti buku karangan Syekh 

Abdurrahman Ali Haji dan memanfaatkan media digital 



159 

 

aplikasi digital Maktabah Syamilah, Media digital bagi 

Miftahul Huda selain dimanfaatkan sebagai media 

penyiaran dakwahnya juga sebagai salah satu sumber 

dakwahnya. Melalui dakwah pada media digital, ilmu 

agama dapat memiliki narasi yang menarik, dan media 

digital sebagai alat untuk mengendalikan opini yang 

beredar di Masyarakat.  

“Satu karena punya referensi kitab tafsir, dirumah 

juga ada beberapa ini ya kitab ya seperti Bulughul 

Marom. Kedua saya diskusi dengan ustaz yang 

ada disini, jadi bukan hanya sekedar kemudian 

saya baca buku karena kan dulu perkataan para 

ulama kalau seseorang belajar islam dengan buku 

kan gurunya setan. Ketiga, dari youtube saya 

belajar disitu, atau kemudian saya mencari 

referensi dari situs internet juga.” 

Para dai di Dawwam Sahabat Hijrah sepakat 

bahwasanya sumber rujukan dakwah utama berasal dari 

para guru, kiai dan ulama. Kedua, diambil dari buku induk 

dan ketiga dari media digital. Banyaknya arus informasi 

dalam media digital, maka konten dakwah berperan untuk 

menyaingi banyaknya arus informasi melalui komunitas 

dakwah di media digital, sehingga terjadi masyarakat 

informasi regional islami yang terintegratif. Masyarakat 



160 

 

informasi islami akan memiliki peluang untuk 

membentuk jaringan telemedia global yang islami. 202 

Berdasarkan latar belakang pendidikan, Miftahul 

Huda termasuk pemegang otoritas keagamaan 

cendekiawan dari perguruan tinggi, Ma’had Aly. Program 

dari lembaga kepesantrenan dan Ma’had Aly menjadi 

cikal bakal komunikasi dakwah berkembang pada 

Miftahul Huda, selain itu motivasi dari kakeknya sebagai 

dai di daerahnya, yang mengajarkan fikih.  

“Oke, berangkat dari kebiasaan ya, yang saya lihat 

ketika saya masih kecil itu yang memotivasi saya dan 

mendorong saya kayanya saya cocok untuk jadi dai, 

dan berangkat dari kebiasaan kakek saya yang 

memang dulu sudah biasa menjadi dai kampung, jadi 

ikut keliling.” 

Kakeknya sendiri merupakan pemegang otoritas 

keagamaan tradisional di daerahnya. Berkat dukungan 

dari keluarga, Miftahul Huda memperdalam ilmu agama 

 
202 Enjang Muhaemin, “Dakwah Digital Akademisi 

Dakwah,” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 11 

(2017): 341–56. 



161 

 

melalui lembaga pendidikan Islam, pesantren dan Ma’had 

Aly setara dengan perguruan tinggi.  

“Iya, jadi keliling kampung dari masjid ke masjid, 

rumah ke rumah yang memang mengajarkan 

waktu itu yang saya ingat adalah Fikih Fikih 

Sunnah, itu masih dasarnya. Jadi fase itu saya lihat 

kemudian kakek seperti itu aktivitasnya ketika 

beliau berdakwah. Lalu saya di pondokan, selesai 

6 tahun ya mondok lagi.” 

Sebelum menempuh pendidikan di Ma’had Aly, Miftahul 

Huda memperdalam ilmu agama di pesantren selama 6 

tahun dari setingkat SMP hingga SMA.  

“Saya mondok dulu di Solo, di Ngeruki, 6 tahun 

di al-Mukmin Ngeruki, kemudian 6 tahun lagi di 

ya bukan 6 tahun, 3 tahun lagi kemudian kuliah ya 

kemudian ada KKN ya, dulu saya sama ya di 

Cirebon paling lama, kemudian gak lama lagi di 

Lampung.” 

Pendidikan kepesantrenan menjadi salah satu sumber 

rujukan Miftahul Huda dalam berdakwah. Preferensi dia 

dalam mengambil rujukan dakwah di pesantren, membuat 

dia berkomitmen untuk mengambil bidang ilmu sejarah 

Islam di Ma’had Aly.  



162 

 

Miftahul Huda ikut andil dalam dakwah digital di 

komunitasnya. Menurut Miftahul Huda, dai bisa ikut serta 

dalam memvalidasi informasi yang didapatkan dari media 

digital. 

“Media digital menjadi media penyampai ilmu. 

Kita bisa memvalidasi dari semua entah itu yang 

dari situs-situs resmi yang ada, itu kan juga 

muatan-muatan ilmunya bisa kita konfirmasi 

kevalidan apakah ini betul ataukah tidak, jadi bisa 

dua-duanya, bisa sebagai sumber penyampai, juga 

bisa menjadi sumber rujukan juga hanya sebagai 

penguat.” 

Miftahul Huda memposisikan media digital dalam 

dakwah sebagai alat transmisi keilmuan dan harus teliti 

dalam mengambil sumber keilmuan dari media digital 

sebagai bahan rujukan. 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah 

Dawwam Sahabat Hijrah melalui platform digital 

Youtube “Dawwam Official” memiliki 1.600 subscriber 

dan 205 konten video dakwah. Sejak tahun 2020, setiap 

rabu mengadakan ulasan film Sahabat Nabi melalui 

platform Zoom.  



163 

 

“Kaya nobar, nonton film. Nonton film itu udah jalan 

hampir 3 tahun kalau engga salah film Umar Bin 

Khatab 33 episode, film Nabi Yusuf 30 episode kalau 

engga salah. Itukan seminggu sekali 60 episode sudah 

setahun, padahal kalau ramadhan libur, nanti syawal 

ya 2 pekan itu libur artinya udah setahun lebih itu. 

Kemudian filmnya Imam Ahmad Bin Hanbal 33 

episode, ini lagi jalan film Thariq Bin Ziyad penakluk 

Spanyol Andalusia itu juga kalau engga salah 33/32 

episode gitu.” 

 

Gambar 3. 1 Konten Iklan Nonton Bareng Film Sejarah Islam 

Miftahul Huda menjadi narasumber program kajian 

dakwah tentang ulasan film sahabat nabi setiap rabu 

malam melalui platform Zoom dan Youtube. Program ini 

sudah berjalan sejak tahun 2021.  

 



164 

 

 

Gambar 3. 2 Miftkhul Huda sebagai Dai Konten Kreator 

Selain berdakwah melalui platform zoom, 

Dawwam Sahabat Hijrah juga aktif menjadi kreator 

dakwah di platform youtube dengan mengangkat tema 

“Kasmaran” yang diisi oleh Alfian Yusuf. Materi 

kasmaran secara masif tiap kamis mengadakan live 

streaming dengan durasi kurang lebih 30-50 menit.  

“Kedua, Kasmaran karena saya melihat ya di 

Semarang itu kurang pengajian tentang Keluarga 

Sakinah kurang. Padahal saya mengamati kalau 

sekarang ini keluarga – keluarga kaum muslimat 

itu banyak yang bermasalah. Baik itu mereka 

orang – orang yang aktif ngaji apalagi yang tidak 

ngaji, itu banyak sekali masalah. Kita mendapati 

ada banyak sekali permasalahan yang kadang kala 

mereka curhat dan konsultasi ke saya. Sehingga 



165 

 

terus saya berfikir kalau kegiatan ini harus kita 

adakan”.  

Bersama tim produksi Dawwam Sahabat Hijrah di 

Youtube, dakwah digital ini dikemas menggunakan audio 

visual yang menarik. Tema dan bahasa yang mudah 

dipahami khususnya generasi muda. Tema tentang rumah 

tangga ini diangkat, untuk memenuhi permintaan 

beberapa anggota komunitas yang sering berkonsultasi 

tentang permasalahan rumah tangga. Materi dakwah yang 

disampaikan menggunakan beberapa kitab.  

“Saya satu karena punya referensi kitab tafsir, 

dirumah juga ada beberapa ini ya kitab Hadis ya 

kaya Bulughul Marom. Kedua saya diskusi 

dengan ustaz yang ada disini, jadi bukan hanya 

sekedar kemudian saya baca buku karena kan dulu 

perkataan para ulama kalau seseorang belajar 

islam dengan buku kan gurunya setan.” 

Walaupun Alfian Yusuf aktif dalam berdakwah 

digital, dalam dakwahnya tidak mengesampingkan dalam 

pemilihan sumber materi dakwah. Kitab Bulughul 

Marom, Tafsir Ibnu Katsir adalah salah satu kitab yang 

dijadikan rujukan, ditambah diskusi dengan guru dalam 

komunitas tersebut adalah cara Alfian Yusuf untuk 



166 

 

menjaga marwah dalam berdakwah. Melalui caranya, 

media digital digunakan sebagai media alternatif untuk 

menyampaikan tafsir Al-Qur’an dan Hadis.  

“Kriteria, pertama memiliki akidah yang lurus. 

Kedua bisa membaca Al-Qur’an dengan tahsin 

yang benar. Ketiga ketika dia menjelaskan tentang 

ayat dia harus bersumber pada tafsir yang itu 

menjadi referensi kaum muslimin. Tafsir – tafsir 

yang mu’tabar-lah kayak Ibnu Katsir, kemudian 

tafsir Jalalain dan lainnya. Kemudian, ketika 

berpendapat itu merujuk pada pemahaman ulama 

terpercaya. “ 

 

Menurut Alfian Yusuf, dai yang memiliki otoritas 

memiliki beberapa kriteria. Pertama, memiliki akidah 

yang lurus.kedua, menguasai ilmu tafsir. Ketiga, merujuk 

pada ulama terpecaya. Alfian Yusuf melahirkan otoritas 

keagamaan baru dengan memanfaatkan sumber kitab 

tafsir secara mandiri dan belum pernah mempelajarinya 

secara langsung kepada ulama tafsir.  

Cara masyarakat memahami tafsir Al-Qur’an dan 

Hadis melalui media digital atau bukan langsung dari 

ulama merupakan model pemahaman agama dengan 

potong kompas. Penyampaian materi terjemahan kitab 

tafsir Al-Qur’an dan Hadis justru membuka kontestasi 



167 

 

atas kitab suci. Hal tersebut karena tidak adanya sekat dan 

batas antara orang yang menguasai ilmu agama dan tidak, 

Antara orang yang memahami tafsir kitab suci beserta 

seluk beluknya dengan orang yang hanya bisa mengerti 

kitab suci dari terjemahan yang didapat melalui media 

digital atau cetak secara mandiri. 203 

Alfian Yusuf dan Miftahul Huda melalui 

komunitas dakwah Dawwam Sahabat Hijrah berhasil 

menegosiasikan agama dan otoritas pada ruang offline dan 

ruang online. Alfian Yusuf dan Miftahul Huda berdakwah 

melalui media zoom dan youtube serta hasil dari 

dakwahnya dipublikasikan melalui platform Instagram. 

Pada kesempatan program dakwah virtual “Kasmaran”. 

Terhitung lima orang hadir secara offline namun dalam 

ruang virtual, penonton kajian “Kasmaran” mencapai 19 

viewers.  

 
203 Rizqa Ahmadi, “Kontestasi Atas Otoritas Teks Suci Islam 

Di Era Disrupsi: Bagaimana Kelas Menengah Muslim Indonesia 

Memperlakukan Hadis Melalui Media Baru,” Jurnal Studi Agama 

Dan Masyarakat 15, no. 1 (2019): 22–35. 



168 

 

 

Gambar 3. 3 Alfian sebagai Dai Konten Kreator 

 Alfian Yusuf selaku dai milenial di komunitas 

dakwahnya menganggap penting untuk berdakwah di 

media digital sehingga komunitas ini bergerak secara 

masif di platform Youtube-nya.  

 

Gambar 3. 4 Konten Youtube Komunitas Dawwam Sahabat Hijrah 



169 

 

Program atau aktivitas harian yang diadakan 

adalah mengembangkan unit bisnis angkringan di 

basecamp dakwah, dan melakukan proses editing dan 

upload materi kajian dakwah online. Kegiatan mingguan 

berupa pertama, nonton bareng (Nobar) film Islami setiap 

hari Rabu, jam 18.00-20.00 WIB oleh Ustaz M. Miftahul 

Huda. Kedua, kajian kasmaran (Kajian Sakinah 

Mawaddah wa Rahmah Semarang), oleh Ustaz 

Muhammad Khusnul dan Alfian Yusuf. Program bulanan 

berupa hapus tato di berbagai lokasi diantanya: 

1. Masjid Jami’ Jatisari Mijen Semarang (setiap 

jumat terakhir pukul 08.00-11.30 WIB). 

2. Masjid Khoirul Huda, Candisari Semarang 

(setiap Selasa pertama jam 18.00-21.00 WIB)  

3. Arsa Coffee House, Banyumanik Semarang 

(setiap Jumat kedua jam, 18.00-21.00 WIB) 

4. Kab. Pati setiap Sabtu keempat jam 10.00-

15.00 WIB 

5. Kab. Kudus setiap Ahad keempat jam 10.00-

15.00 WIB 



170 

 

6. Kab. Jepara setiap Ahad kedua jam 10.00-

15.00 WIB  

Serta program tahunan komunitas ini adalah 

tabligh akbar dengan mengundang asatidz 

nasional.  

Pendakwah dari komunitas ini diantaranya:  

1. Ust. Muhammad Miftahul Huda: Sirah 

2. Ust. Muhammad Khusnul: Fikih 

3. Ust. Abu Iqbal: Alam Ghaib & Rukiat Syariat 

4. Ust. Alfian Yusuf : Kasmaran (Kajian Sakinah 

Mawadah wa Rahmah Semarang) 

Seluruh kajian komunitas Dawwam terintegrasi dengan 

ruang virtual seperti live streaming youtube dan 

Instagram. Jumlah anggota komunitas ini sekitar 50 orang 

dengan berbagai latar belakang umum. Mereka 

merupakan pria atau wanita sekitar usia 17 – 40 tahun. 

Dawwam sendiri, tidak pernah membeda bedakan 

masyarakat yang ingin bergabung dalam komunitasnya. 

Mulanya, Dawwam adalah tempat angkringan untuk anak 



171 

 

muda. Alfian merasa, akan lebih baik apabila anak muda 

yang telah berkumpul ditambahi dengan ilmu agama 

Islam yang baik. Hal itu yang mendasari terbentuknya 

komunitas hijrah di tempat angkringan milik Alfian.  

Adapun jumlah jemaah pengajian Dawwam sebagai 

berikut: 

1. Nonton Film Islami: ± 40 org 

2. Kasmaran Weekend: ± 20 org 

3. Kasmaran Satnight ± 70 org 

4. Hapus Tato Masjid Jami' Jatisari Mijen Semarang ± 15 

org 

5. Hapus Tato Masjid Khoirul Huda, Candisari Semarang 

± 15 org 

Program tahunan Tabligh Akbar mendapatkan peserta 

kajian sebagai berikut:  

1. Angelina Sondakh di Masjid Ukhuwah Islamiyah 

Banyumanik: ± 500 org 

2. Angelina Sondakh di Masjid Al Mawaddah Tlogosari: 

± 300 org 



172 

 

3. Angelina Sondakh di Masjid Jami'Jatisari Mijen: ± 300 

org 

4. Angelina Sondakh di Masjid Nurul Qomariyah 

Pedurungan: ± 300 org 

5. Ustaz Rifki Ja'far di Masjid At Taqwa Unimus: ± 250 

org 

6. Ustaz Rifki Ja'far di Masjid Jami'Jatisari Mijen: ± 300 

org 

Komunitas dawwam yang mulanya bergerak hanya 

pada kajian offline, mulai tahun 2020 mencoba merambah 

di media digital. Kanal youtube dengan 

@Dawwamofficial8456 saat ini mendapatkan 296.000 

subscriber dengan jumlah 225 konten video. Kanal ini 

rutin membuat konten minimal seminggu sekali 

khususnya live streaming kajiuan tiap rabu malam. Selain 

youtube, komunitas Dawwam, memiliki akun Instagram 

@dawwamsemarang dengan jumlah 2.425 pengikut dan 

1.021 konten. Pada akun Instagram, Dawwam 

memanfaatkannya sebagai media publikasi kegiatan 

dakwah. 



173 

 

B. Profil Komunitas Santrendelik 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas 

Santrendelik adalah pesantren kontemporer di 

bawah yayasan Santrendelik yang memberi warna baru 

dalam pengajaran agama Islam pada anak muda. 

Komunitas ini didirikan Ikhwan Syaefulloh dan Agung 

Kurniawan diresmikan Dahlan Iskan pada 2 November 

2013. Santrendelik memliki konsep kajian layaknya 

angkringan. Santrendelik yang berlokasi di Jalan 

Kalialang Lama IX Nomor 44, Kelurahan Sukerejo, 

Gunung Pati, Semarang mem-branding kajian dengan 

“Nongkrong Tobat”.  

 

Gambar 3. 5 Lokasi Kajian Santrendelik 

 Ikhwan menghadirkan komunitas Santrendelik 

bersama Agung untuk menghadirkan kembali aktitas 



174 

 

mengaji seperti pada masa kecil. Hal ini dikarenakan 

Ikhwan merasa semakin bertambah usia justru semakin 

sibuk dengan masalah duniawi, sehingga melupakan 

urusan ukhrawi. Berawal dari diskusi di tempat kerja, 

Ikhwan dan Agung berniat untuk membentuk komunitas 

yang diharapkan dapat mengisi kebutuhan ukhrawi 

khususnya anak muda. Dengan slogan “Tobat”, Ikhwan 

berharap anak muda mendedikasikan hidup untuk terus 

memperbaiki diri tanpa unsur paksaan. Santrendelik tidak 

hanya mengangkat kajian agama, namun juga science, 

cara bergaul dan diskusi umum.  

 Hal unik yang dimiliki dari Santrendelik adalah 

pertama, komunitas yang letaknya jauh dari keramaian 

masyarakat dan fasilitas umum. Hal ini tidak 

mempengaruhi jumlah peserta yang hadir dalam kajian. 

Kedua, komunitas yang memberikan dakwah ringan tanpa 

menghilangkan identitas diri dan fokus dalam 

memberikan lingkungan yang positif. Ketiga, komunitas 

yang membuka pertanyaan secara terbuka, bebas dan unik 

dari mad’u kepada dai. Keempat, komunitas yang 

memperhatikan kepentingan anak muda dengan 



175 

 

mendekatkan diri komunitas denngan sosial media. 

Ikhwan ini membuat branding baru tentang santri yang 

dianggap kuno, namun sekarang terdapat santri yang 

modern dan dekat dengan media sosial. Kelima, 

komunitas ini menciptakan suasana nyaman untuk anak 

muda dengan fasilitas makanan dan minuman gratis, serta 

menghadirkan pendakwah yang juga dekat dengan anak 

muda. Keenam, Santrendelik memiliki volunteer 

sekaligus donatur yang  harus siap secara finansial untuk 

ikut berdakwah dalam setiap kegiatan. Hal ini 

dikarenakan Santrendelik tidak memiliki kepentingan 

bisnis atau mencari profit. Ketujuh, komunitas 

Santrendelik berkomitmen untuk menghadirkan 

pendakwah yang memiliki kualifikasi pendidikan Islam, 

khususnya dari akademisi. Hal ini dikarenakan, mad’u 

yang menerima adalah anak muda sehingga penyampaian 

materi harus logis, menghilangkan dogma kuno yang 

tidak berdasar pada Al-Qur’an dan Hadis.  

Santrendelik memiliki misi yaitu “menularkan dan 

menyebarkan sebanyak mungkin virus tobat. Dengan 

virus tobat orang orang akan mulai mendapatkan gejala 



176 

 

mulai dari suka berbagai, hormat kepada orang tua, rajin 

beribadah, berakhlak baik dan baik terhadap sesama. Visi 

Santrendelik yaitu mendirikan sebuah prasasti yang berisi 

sejarah yang akan selalu hidup bermartabat bagi sebanyak 

mungkin orang sampai hari kiamat. Tobat adalah pondasi 

dasar dari setiap perubahan yang lebih baik.” 204  

2. Profil Dai  

a. Fakhrudin Aziz: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Perguruan Tinggi 

 

Salah satu dai yang aktif mengisi kajian di 

Santrendelik adalah Fakhrudin Aziz. Aziz merupakan 

akademisi dari Fakultas Syari’ah UIN Walisongo 

Semarang yang lahir di Semarang, 11 September 1981. 

Aziz menyelesaikan studi S-1 di Universitas Al Azhar, 

dilanjutkan S-2 dan S-3 di UIN Walisongo Semarang. 

Eksistensi nya dalam kegiatan dakwah dan organisasai, 

dibuktikkan Fakhuddin Aziz dengan terpilihnya sebagai 

Ketua Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama Jawa Tengah 

periode 2023-2028. Aziz juga membentuk majelis taklim 

 
204 Santrendelik, “Tentang Kami ‘Santrendelik,’” 2024, 

https://santrendelik.org/tentang-kami/. 



177 

 

atau pengajian bandongan dengan nama Zawiyah Al 

Azhar di komplek perumahannya dengan dihadiri para 

tetangga sekitar, masyarakat umum dan beberapa 

mahasiswanya.   

Berdasarkan latar belakang pendidikan formal 

keislaman khususnya dari Universitas Al-Azhar, 

menjadikan Fakhuddin  Aziz berkiprah sebagai dai.  

“Bapak saya bukan kiai, melainkan guru ngaji dan 

guru kimia. Tetapi energi positif yang diberikan 

oleh bapak saya luar biasa, memberikan satu kesan 

bahwa cari ilmu itu adalah segalanya itu bagi saya 

suatu modal. Kemudian yang kedua pesantren. 

Setelah itu, saya ditempa pendidikan bernama Al 

– Azhar, Mesir. Suatu lembaga yang sangat 

optimal mecurahkan kasih sayang, para ulamanya 

itu. Mengajari kita tentang islam yang rahmatan 

lil ‘alamῑn, mengajari kita tentang pentingnya 

memiliki pengetahuan yang luas.” 

Bagi  Fakhuddin Aziz, lingkungan keluarga yang 

mendukung sebagai dai dan pendidikan di Al-Azhar 

sebagai modal menjadi seorang pendakwah. Berdasarkan 

latar belakang pendidikan, Fakhuddin Aziz adalah 

pemegang otoritas keagamaan cendekiawan dengan 

memiliki kualifikasi pendidikan Islam formal yang aktif 



178 

 

dalam komunitas Santrendelik. Mayoritas dai di 

komunitas ini, sesuai dengan visi misi founder adalah 

akademisi dari universitas Islam.  

Pada era teknologi, Fakhuddin Aziz sebagai 

pemegang otoritas keagamaan cendekiawan tidak 

menyangkal adanya dai yang menggunakan media digital 

sebagai sumber atau media dakwah. Bagi Fakhruddin 

Aziz, dai dari latar belakang pendidikan apapun sudah 

semestinya memiliki penggambaran diri yang menarik di 

sosial media, agar dakwahnya dipercaya dan diterima di 

semua lapisan masyarakat dan usia.  

“Sekarang mencari dai yang dia punya personal 

branding itu kan mendatangkan masyarakat lebih 

gampang, mbak. Kedua, dai yang sudah memiliki 

personal branding memang memiliki virus 

positif, dalam pengertian bahwa mereka punya 

kemampuan untuk bisa membawa audiens untuk 

digiring kedalam satu semangat keberagamaan 

yang baik.” 

Dai yang memiliki personal branding di media 

digital menjadi poin penting yang menarik semangat 

generasi muda dengan memberikan tema dan pandangan 

sesuai zaman dan usianya namun, tak dapat dipungkiri dai 



179 

 

yang mengandalkan personal branding memiliki sisi lain 

yaitu tidak memiliki pemahaman agama yang mengakar 

dan komprehensif.  

“Agama itu hanya dipahami dengan materi yang 

bersifat parsial, tidak dalam, tidak mengakar. 

Makanya menurut saya sisi plus-nya ada syiar 

positif. Tetapi, mereka kemudian tidak diikuti oleh 

semangat untuk mencapit kematangan hasanah 

bahwa agama ini harus dipahami satu prinsip yang 

dimiliki oleh kiai pesantren. Tapi mereka kan 

engga kenal dengan model – model kaya gitu kan. 

Makanya sudah saatnya memasifkan dan 

mempublikasikan dakwah kultural dengan 

kematangan hasanah, supaya masyarakat ini 

cerdas.” 

 Dakwah seharusnya tidak hanya memiliki 

semangat syiar namun harus diikuti dengan kematangan 

hasanah yang didapatkan hanya kepada kiai pemilik 

pesantren. Begitu pula, dakwah konvensional yang 

dipegang oleh para kiai pondok pesantren sudah 

seharusnya untuk dimasifkan dan dipublikasikan kembali 

sesuai dengan segmentasi dakwah oleh generasi muda di 

media digital, sehingga para kiai juga memiliki personal 

branding. Hal ini menyiratkan bahwasanya media digital 

bersifat komplementer.  



180 

 

“Digital ini menurut saya sifatnya hanya 

komplementer saja dan saya termasuk ke yang 

punya doktrin bahwa mencari referensi di dunia 

maya atau di berbagai macam platform digital itu 

bagi saya itu hanya buat pelengkap saja. Tapi bagi 

saya dengan ekosistem, kultur pesantren dan 

lembaga itu saya kira menjadi penting.” 

Media digital bukan sebagai sumber utama dalam 

berdakwah. Kalaupun menjadi sumber rujukan, media 

digital harus dikemas dengan dakwah yang menarik dan 

sumber yang tervalidasi. Dakwah dalam media apapun 

harus memiliki dai yang memiliki otoritas dengan 

menerapkan surah An-Nahl: 125.  

َسَبِيْلَِرَبِ كََبِِلِْْكْمَةَِوَالْمَوْعِظةََِالَْْسَنَةَِوَجَادِلْْمَُْبِِلَّتَِِْهِيَََ َاِنََّرَبَّكََهُوََاعَْلَمَُبِنَََْادُعَُْاِلٰى اَحْسَنُُۗ
َبِِلْمُهْتَدِيْنَََاعَْلَمََُوَهُوَََٖ  ضَلََّعَنَْسَبِيْلِه

Ud‘u ilā sabῑli rabbika bil-ḥikmati wal-mau‘iẓatil-

ḥasanati wa jādil-hum billatῑ hiya aḥsan, inna rabbaka huwa 

a‘lamu biman dlalla ‘an sabῑlihῑ wa huwa a‘lamu bil-

muhtadῑn. 

“Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah 

dan pengajaran yang baik serta debatlah mereka dengan cara 

yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang paling 

tahu siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang 

paling tahu siapa yang mendapat petunjuk.” 

Fakhruddin Aziz aktif berdakwah di komunitas 

Santrendelik sebagai tanggung jawab moral sebagai 



181 

 

akademisi dan membantuk komunitas baru Zawiyah Al-

Azhar di daerah tempat tinggalnya aktif dalam dakwah 

media digital dengan sumber dakwah Al-Qur’an, Hadis 

dan kitab kuning.   

Dengan memiliki kemampuan literasi dakwah 

digital, otoritas keagamaan digital diharapkan mampu 

menjadi penguat dan pelengkap dari otoritas kegamaaan 

atau tradisional yang dipegang oleh ulama dan pondok 

pesantren. Hal ini selaras dengan pendapat Aziz sebagai 

dai di Santrendelik.  

“Digital menurut saya sifatnya hanya 

komplementer saja dan saya termasuk ke yang 

punya doktrin bahwa mencari referensi di 

platform digital itu bagi saya itu hanya pelengkap. 

Tapi bagi saya dengan ekosistem, kultur pesantren 

dan lembaga itu saya kira menjadi penting.” 

Hubungan antara otoritas keagamaan dan media 

digital memiliki dua hubungan yang berbeda yaitu 

hubungan disjungsi dan pemisahan. Serta hubungan 

kontinuitas dan saling melengkapi. Hubungan disjungsi 

memposisikan media digital.  sebagai faktor perusak dan 

menganggu otoritas keagamaan tradisional. Hubungan ini 



182 

 

menekankan pemimpin keagamaan tradisional yang 

menurun untuk mendefinisikan dan menentukan makna 

dan simbol agama. Hubungan kontinuitas mengacu 

hubungan otoritas keagamaan dan internet yang saling 

melengkapi. Bagi komunitas dakwah, para pemimpin 

organisasi mulai membingkai media digital sebagai 

bagian dari misi dan strategi komunitas, apabila 

memposisikan media digital sebagai pelengkap. 205 

b. Ahmad Tajuddin Arafat: Pemegang 

Otoritas Keagamaan Cendekiawan dari 

Perguruan Tinggi 

Dai kedua dari santrendelik adalah Tajuddin 

Arafat. Tajuddin Arafat merupakan akademisi dari 

Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang yang lahir di Kudus, 7 Juli 1986. Tajuddin 

Arafat menyelesaikan studi di program S-3 Studi Hadis di 

UIN Walisongo. Selain itu, Tajuddin Arafat aktif di 

berbagai organisasi seperti dewan pembina rumah mualaf, 

kontributor aktif kanal youtube NU Online, 

 
205 Busyro, “Hubungan Agama Dan Internet: Perusak 

Sekaligus Pelengkap Otoritas Agama,” Khazanah Multidisiplin 3, no. 

22 (2022). 



183 

 

walisongodotco dan MAJT TV, Anggota komisi fatwa 

MUI Kota Semarang. Tak hanya itu, Tajuddin Arafat juga 

aktif dalam menulis artikel ilmiah diantaranya al-Kunuz 

al-Makhfiyah fi Siyari Sadatir Ruwat ash-Shufiyah 3 jilid, 

Hudan Nabi ala Ma Ja’a bihi A’raby (Kumpulan 40 

Hadis), al-Arba'in fil l'tisa' bi Sayyidil Mursalin 

(Kumpulan 40 Hadis). Pendakwah milenial selain 

Fakhruddin Aziz di Santrendelik, juga ada Ahmad 

Tajuddin Arafat. Sebelum berkuliah S-1 hingga S-3, dia 

menempuh pendidikan pesantren di Ma’had Ulumisy 

Syari’iyyah Yanbu’ul Qur’an (MUSYQ) Kudus dari 

tahun 1999 hingga 2005. Dari latar belakang pendidikan 

Tajuddin Arafat, bisa dilihat bahwa Tajuddin Arafat 

memiliki rekam jejak tradisi intelektual tradisional dan 

dilanjutkan dengan pendidikan di perguruan tinggi islam. 

Hal ini menunjukkan Tajuddin Arafat memiliki prespektif 

tradisionalis maupun reformis. Ilmu dasar keislaman yang 

dikuasainya adalah naḥwu, shorof, balagah, tasawuf, 

Hadis, fikih, uṣūl al-fiqh, manṭiq, dan sirah. Ilmu 

keislaman tersebut diperolehnya saat belajar di MUSYQ 

Kudus. Ilmu keislaman tersebut diperoleh Tajuddin 



184 

 

Arafat dari kitab kuning standar yang dijadikan kurikulum 

pesantren tradisional di Jawa.   

Tajuddin Arafat mulai berminat bergabung 

menjadi pendakwah di Santrendelik, ketika dalam 

komunitas tersebut telah terjadi pergeseseran ideologi dari 

kanan (hijrah atau salafi) menjadi lebih moderat.   

“Awal dulu sekali itu santrendelik sangat kanan, 

tema-tema hijrah. Akhir-akhir saya amati, dosen 

ushuluddin Semarang, masuk. Akhirnya saya 

masuk, dan ada pergeseran. Saya ikuti polanya 

karna dia model nongkrong, tidak formal. 

Orangnya variatif, materinya cenderung pada 

penguatan semangat orang untuk beragama. 

Ternyata banyak mahasiswa atau pekerja 

Semarang yang pingin gairah keagamaannya naik. 

Kedua, banyak mualaf tetapi tidak punya media 

untuk mengembangkan keislamannya. Ketiga, 

paling banyak yang mencari jati diri, mencari 

tuhan. Nah, orang ini munculnya paska forum. 

Orang-orang yang podo stress urusan gak tau 

solat, piye caranya biar tau gusti Allah.” 

Tajuddin Arafat berminat ikut dalam komunitas 

Santrendelik karena komunitas tersebut memiliki konsep 

yang unik. Kajiannya dikemas secara santai dan informal 

serta menerima berbagai kalangan untuk ikut dalam 



185 

 

kajian tanpa dibatasi aturan berpakaian tertentu, termasuk 

mualaf yang sedang mencari identitas diri keislamannya 

serta adanya forum kosultasi secara terbuka.  Hal ini yang 

menarik Tajuddin Arafat untuk bergabung menjadi dai di 

Santrendelik Semarang, khususnya ketika mengetahui 

teman sejawat di Fakultas Ushuluddin ikut serta menjadi 

dai dalam komunitas tersebut. 

 Dilihat dari latar belakang pendidikan dan alasan 

bergabung di Santrendelik, Tajuddin Arafat merupakan 

pemegang otoritas keagamaan cendekiawan. Hal ini 

dikuatkan dengan Tajuddin Arafat yang merupakan 

lulusan S-1 Tafsir Hadis, S-2 Studi Islam dan S-3 Hadis-

Tasawuf UIN Walisongo Semarang. Menurut Tajuddin 

Arafat, kapasitas intelektual merupakan aspek penting 

bagi dai.  

“Otoritas keagamaannya adalah penguasaan 

keagamaan. Aspek intelektual dai-nya itu adalah 

hal yang paling penting.” 

 Aspek tradisi intelektual penting untuk 

diperhatikan bagi seorang dai. Terdapat beberapa saran 

pedoman bagi generasi intelektual muslim mendatang. 



186 

 

Pertama, umat Islam yang ingin menjadi intelektual harus 

mempunyai iman yang utuh kepada Tuhan dan memilki 

pemahaman yang mendalam tentang Tuhan, seperti yang 

dijelaskan dalam Al-Qur’an. Kedua, intelektual muslim 

harus memiliki sifat mencintai jalan kebenaran dan 

berfungsi sebagai mediator antara umat. Ketiga, 

Intelektual muslim harus melakukan pendekatan terhadap 

pencarian pengetahuan dengan kecerdasan, logika, dan 

kesadaran yang berfungsi harmonis. Keempat, intelektual 

muslim memiliki daya imajinasi yang canggih dalam 

menghadapi permasalahan dunia Islam. Kecanggihan 

mengacu pada kebutuhan untuk mengenal secara 

mendalam bentuk pengetahuan klasik, modern, dan 

postmodern. Kelima, kaum intelektual harus berupaya 

mengembangkan pendekatan yang bertumpu pada: 

mempertahankan prinsip dasar pemikiran Islam dan 

mendorong evolusi tradisi-tradisi yang mulai usang agar 

berhasil beradaptasi. Keenam, intelektual muslim 

berupaya memperbaiki kondiis kehidupan umat islam 

dengan mengembangkan ide inovatif, mempublikasikan, 

mempopulerkan dan melembagakan agar ide inovatif 

tersebut dapat terlaksana secara sistematis. Ketujuh, 



187 

 

intelektual muslim harus memiliki upaya mengurangi 

perpecahan sektarian dan antaragama. Kedelapan, 

intelektual muslim harus menghormati dan mendorong 

pemikiran independen dan menganut cita-cita kebebasan 

individu. Kesembilan, intelektual muslim memiliki sikap 

terbuka terhadap pemikiran pluralistik, membuka dialog 

dan kritik serta bersedia mengadopsi ide yang diajukan 

kelompok lain. Kesepuluh, intelektual muslim hendaknya 

mengapresiasi kualitas estetis, makna budaya, dan makna 

subjektif dalam seni. Kesebelas, intelektual muslim harus 

terlibat dan menerjemahkan karya klasik tentang teologi, 

filsafat, dan tasawuf yang menjadi dasar tradisi intelektual 

peradaban Islam serta secara terbuka menafsirkan dan 

mengkritik karya ini untuk mengembangkan metode yang 

efektif dalam menghasilkan pengetahuan. Keduabelas, 

intelektual muslim diharuskan mempraktikkan disiplin 

ilmu yang dipelajari. Ketigabelas, intelektual muslim 

berusaha untuk menyelaraskan dan mencapai 

keseimbangan antara ilmu apokaliptik dan ilmu rasional 

ketika mereka menggunakan ayat Al-Qur’an yang 

membahas dimensi legislatif dan kosmologis dalam 

hukum Islam. Terakhir, intelektual muslim harus 



188 

 

menggunakan alat globalisasi untuk terlibat secara efektif 

dan mendidik umat. 206 

Selain aspek intelektual, seorang dai harus 

memiliki aspek tradisional, yaitu dai memiliki sanad 

keilmuan yang jelas dalam proses transmisi pengetahuan 

dan memiliki sumber referensi yang otoritatif.  

 itu kalau engga otoritatif itu engga (Futūh) فتوح “

mungkin. Kalau dari aspek itu, tradisional atau 

membuat sanad keilmuan menjadi mutlak dalam 

proses transfer pengetahuan. Maka saikun fatah 

itu menjadi hal penting.” 

Menurut Tajuddin Arafat, dai harus memiliki 

sanad keilmuan yang jelas. Tradisi belajar mengajar di 

kalangan umat Islam mengutamakan sanad ilmu menjadi 

salah satu unsur pokok. Disiplin ilmu apa pun, sanad ilmu 

akan bermuara kepada Nabi Muhammad. Sanad 

merupakan mata rantai transmisi yang berkesinambungan 

kepada Nabi Muhammad. Ilmu Hadis diarahkan 

kepadanya, demikian pula dengan ilmu tafsir, tasawuf, 

 
206 Ali Unsal, “A New Approach to Islamic Intellectual,” in 

Pathways to Contemporary Islam: New Trends in Critical 

Engagement, ed. Mohamed Nawab and Mohamed Osman 

(Amsterdam: Amsterdam University Press, 2020), 77–90. 



189 

 

dan sebagainya. Sanad dalam latar belakang keilmuan 

umum berarti pembacaan ilmu agama seseorang yang 

dilanjutkan oleh para ulama secara turun-temurun hingga 

Nabi Muhammad. Berdasarkan kepentingan sanad 

keilmuan ini, para ulama menghimpun sanad ilmu mereka 

dan merangkum ilmu-ilmu agama dari sudut riwayah dan 

dirayah, dari sudut manqul dan ma‘qul (yang dapat 

dipahami pengertiannya) dalam kitab-kitab mereka. 

Tradisi sanad keilmuan dan kebolehan ulama 

untuk mengajarkan, baik secara umum maupun khusus, 

dirayah dan riwayah, tadris wa nasyr, bertujuan untuk 

menjaga tradisi dan praktik ulama terdahulu serta 

menjelaskan latar belakang keilmuan mereka. Tradisi 

tersebut merupakan praktik mu’tabar ulama yang tidak 

terbantahkan untuk pemeliharaan yang konsisten dari 

masa ke masa. Ukuran kelayakan ilmiah belajar dan 

mengajar ilmu agama murni yang seimbang 

sesungguhnya tidak seperti yang dilakukan oleh para 

akademisi modern, yang merujuk dan mengukur tradisi 

Barat. Ukuran kelayakan ilmiah yang sebenarnya terletak 

pada latar belakang keilmuan seseorang yang 



190 

 

mengajarkan ilmu teologi, baik sanad ilmu, izin 

mengajarkan tadris, dan lain sebagainya yang dijadikan 

rujukan. 207 

 Terkait dengan sumber keilmuan, Tajuddin Arafat 

dalam berdakwah menggunakan sumber Hadis nabi yang 

memiliki narasi berupa kisah, beberapa kitab kuning.  

“Saya kalau dari porsi itu masih banyak yang 

kitab. Kedua meskipun saya ambil konten-konten 

yang dari media audio visual di youtube atau 

apapun itu, atau literatur dalam google, paling 

banyak itu saya ambil dari kitab.” 

Maraknya konten dakwah digital, membuat Tajuddin 

Arafat untuk lebih selektif memilah sumber referensi 

dakwah. Tajuddin Arafat menempatkan kitab-kitab 

kuning baik dari ilmu kalam, ilmu hikmah. Alasan 

Tajuddin Arafat menggunakan Hadis perpola kisah, 

karena untuk menarik minat audiens di Santrendelik 

dengan berbagai latar belakang. Audiens Santrendelik 

dikenal memiliki latar belakang yang beragam, tidak 

 
207 Zainul Milal Bizawie, “Sanad And Ulama Network Of 

The Quranic Studies In Nusantara,” International Journal of 

Religious Literature and Heritage 4, no. 1 (2015). 



191 

 

semua audiens berasal dari kalangan mahasiswa dan 

santri. Tajuddin Arafat memilih dalil Hadis yang dengan 

mudah diterima oleh audiens atau mad’u di Santrendelik. 

Hadis berpola kisah ini, Tajuddin Arafat sampaikan 

secara persuasif.  

“Mereka itu hanya pengen ditemenin, beda 

dengan jamaah yang diluar Ndelik yang saya tau. 

Kalau yang lainkan, majelis kemudian menerima 

pengetahuan, ngaji selesai. Ndelik itu mereka 

datang untuk mencari teman, mereka datang untuk 

mencari jawaban akan apa yang mereka rasakan. 

Ndelik itu ada feedback-nya.” 

 Hadirnya berbagai komunitas dakwah baik offline 

maupun khususnya dakwah digital, membuat dakwah 

menghadapi berbagai tantangan. Terutama permasalahan 

otoritas keagamaan. Seperti munculnya ustaz baru salafi 

jihad, salafi wahabi atau gerakan radikal lainnya yang 

berkontestasi secara ideologi dengan Nahdlatul Ulama di 

platform youtube.208  Untuk mengatasinya diperlukan 

cara bijak, salah satunya adalah pendekatan soft power. 

Cara yang diyakini dapat men-netralisasi masuknya aliran 

 
208 Din Wahid, “Challenging Religious Authority: The 

Emergence of Salafi Ustadhs in Indonesia,” Journal of Indonesian 

Islam 6, no. 2 (2012): 1978–6301. 



192 

 

yang berkontestasi dengan ideologi bangsa dan agama 

Islam adalah dakwah komunikatif yang mengedepankan 

pendekatan persuasif dan dialogis. Komunikasi dapat 

dianggap efektif bilamana respons penerima pesan 

mendekati apa yang dikehendaki oleh sumber pesan.  

 Dalam dakwah persuasif untuk mengubah sikap 

dan perilaku mad’u, harus memperhatikan kredibiliitas 

sumber pesan. Kredibilitas ini mempengaruhi tingkat 

penerimaan mad’u terhadap pemahaman Islam yang 

inklusif.  Kredibilitas dai didapatkan melalui faktor 

keteladanan, memiliki integritas dan berbagai 

kelengkapan pengetahuan yang dibutuhkan, 

memperhatikan isi pesan yang disampaikan. 209 Dakwah 

komunikatif yang bersifat persuasif merupakan dakwah 

yang memahami cara berpikir dan merasa yang dimiliki 

oleh mad’u sehingga dakwah tersebut dapat 

menyesuaikan diri dengan kondisi objektif mad’u tanpa 

meninggalkan aspek substansial keagamaan.  

 
209 Usman Jasad, Dakwah Persuasif & Dialogis (Ponorogo: 

Wade Publishing, 2019). 



193 

 

 Tajuddin Arafat berupaya memperhatikan 

kebutuhan mad’u dalam Santrendelik. Isi pesan yang 

disampaikan tidak bersifat formal karena, mad’u dalam 

komunitas tersebut kebanyakan terdiri dari orang-orang 

yang sedang menjadi pengalaman keagamaan atau 

identitas diri.  

“ Ndelik itu mampu menjawab apa yang mereka 

serahkan tanpa harus terikat dengan formalitas 

majelis. Di ndelik, wong pakai celana pendek aja 

itu dateng bahkan yang non muslim pun dateng itu 

ke Ndelik. Banyak itu mahasiswa, atau dia anak 

muda, pekerja di Semarang namun tidak punya 

media untuk mengembangkan pengalaman 

keagamaannya.” 

Kemasan dakwah komunitas Santrendelik yang santai, 

mendorong dai untuk melakukan dakwah secara persuasif 

tanpa membatasi siapa yang hadir dalam kajian. Tajuddin 

Arafat menilai, dengan kemasan santai, dakwah 

Santrendelik dapat dengan mudah diterima semua lapisan 

masyarakat baik muslim dan non muslim.  

“Saya tidak merasa kalau tidak bisa menjawab itu 

merasa bodoh. Banyak yang beranggapan kalau 

dai harus sempurna. Saya bisa merasakan 

keterbukaan itu. Saya engga bisa, nanti saya coba 



194 

 

cari dulu literaturnya, kemungkinan jawabannya 

akan seperti ini nanti akan saya coba cari kembali 

referensinya. Saya masih seperti itu, engga jaim.” 

Tajuddin Arafat memiliki sifat otoritas keagamaan 

yang persuasif didorong kultur di Santrendelik yang 

menganggap tidak semua pendakwah sempurna dan 

mampu menjawab semua permasalahan. Komunikasi 

yang dijalin antara dai dan mad’u berjalan secara terbuka 

tanpa mengesampingkan sumber referensi dalam 

menyampaikan pesan dakwah.  

Tajuddin Arafat sebagai pendakwah di 

Santrendelik sekaligus dosen UIN Walisongo juga 

mengalami keresahan yang sama. 

“Saya mengamalkan atau men-tabligh apa yang 

saya tau, kaji, terima dari guru. Saya merasa siap 

memberikan tanggung jawab itu, karna saya 

punya jalur intelektual yang bisa saya pertanggung 

jawabkan. Minimal aspek akademis saya itu, itu 

menjadi jaminan otoritas saya, minimal itu. 

meskipun itu bisa diverifikasi.” 

Seseorang yang memiliki kualifikasi dan legalitas 

pendidikan tinggi khususnya ilmu keislaman maka 



195 

 

memiliki rasa tanggung jawab dan kewajiban untuk 

memberikan kontribusi kepada masyarakat sekitarnya. 

Sebagai akademisi, Tajuddin Arafat merasa memiliki 

tanggung jawab besar untuk menyampaikan dakwah 

dengan mempertahankan otoritas intelektualnya.  

“Di desa, kiai siapa itu jelas dirunut, dia itu 

muridnya siapa-siapa itu ketemu. Orang dateng-

dateng engga ada syarat ilmu kemudian langsung 

isi kajian di kampung pasti dicurigai. Kalau di 

kota itu engga, casing-nya dibuat seperti 

pendakwah, sorbanan, pecian, meyakinkan, 

berdalil orang engga akan bertanya kamu dari 

mana, itu kelemahan dakwah di kota. 

Permasalahan yang paling utama dari tantangan 

dakwah di kota adalah memastikan bahwa orang 

yang menyampaikan itu punya otoritas 

pengetahuan keagamaan yang bisa dipertanggung 

jawabkan. Ucapan orang gila di jalan itu bisa saja 

baik. Kadang orang-orang di pasar itu juga 

omongannya apik pertanyaannya sekarang adalah 

bisa dipertanggung jawabkan atau ora?. Kedua, 

tidak berkah, kenapa? Kebaikannya hanya di 

mulut saja.”  

Bagi Tajuddin Arafat, masyarakat pedesaan masih 

mempertahankan otoritas keagamaan tradisional. Mereka 

mempertanyankan legalitas, kualifikasi pendidikan 



196 

 

pendakwah. Berbeda dengan masyarakat perkotaan tidak 

mempermasalahkan kualifikasi pendidikan pendakwah. 

Masyarakat perkotaan sebagai objek dakwah fokus pada 

isi materi yang sesuai dengan keinginannya. Perilaku 

keagamaan masyarakat perkotaan yang mengalami 

perubahan dramatis ini, diakibatkan dari globalisasi dan 

modernisasi.  

Menurut Tajuddin Arafat jika dilihat dalam 

perspektif ilmu Hadis, dalam berdakwah justru 

mengutamakan terlebih dahulu siapa dan latar belakang 

pembicara daripada isi pesannya. Dengan melihat siapa 

yang berbicara, maka akan didapatkan keberkahan pada 

ilmu yang didapatnya. Prinsip ini bergeser dengan 

hadirnya dakwah digital. Menurut Tajuddin Arafat, 

bahwa hadirnya dakwah digital walaupun dengan konten 

positif, namun tetap mengaburkan otoritas keagamaan 

dan ideologi kepentingan dibalik pemilik saluran dakwah 

digital. 

“Dampak positif media digital adalah representasi 

atau wajah baru dari lisannya Rasul atau tabligh. 

Tinggal kita yang kemudian memberikan konten yang 

positif. Aspek negatifnya itu ya aspek shortcut-nya, 



197 

 

aspek instan, spontanitasnya itu. kalau kita tidak 

bermain cantik, crispy, maka masyarakat akan bosan 

dan enggan untuk meneruskan belajar agama. Sisi 

negatifnya adalah otoritas keagamaan jadi sangat 

absurd engga jelas. Standart siapa yang kompeten 

untuk mengisi itu tidak jelas karna apa. Ini adalah 

ruang tanpa batas yang tidak ada sekat-sekat. 

Otoritasnya tergantung siapa pengelolanya, 

kepentingannya. Maka, media digital itu adalah bukan 

apa yang disampaikan tapi siapa yang ada dibalik 

adminnya itu.” 

Masyarakat perkotaan yang cenderung mengakses 

sumber keagamaan melalui media digital, Tajuddin 

Arafat mengkhawatirkan adanaya dakwah digital yang 

terbentuk dengan berbagai ideologi kepentingan. 

Berkembangnya dakwah digital memunculkan ideologi 

yang menentang otoritas keagamaan seperti hadirnya 

ustaz salafi-wahabi, dan paham radikalisme. Penting bagi 

audiens dari dakwah digital untuk tidak hanya fokus pada 

konten positifnya, namun juga menganalisis afiliasi, 

ideologi dan kepentingan dari saluran dakwah digital.  

Munculnya berbagai komunitas dakwah 

membuktikkan bahwa gairah kegamaaan anak muda 

semakin tinggi. Gairah keagamaan yang tinggi 

dikhawatirkan menggeser paham keagamaan mereka dari 



198 

 

paham Islam yang inklusif menjadi eksklusif, dari paham 

moderat menjadi ekstrem dan fanatisme buta.  

“Di kota itu kecenderungan orang secara emosi ingin 

memperbaiki pengalaman keagamaan tetapi dia tidak 

bisa terfasilitasi kepada siapa dia belajar. Maka 

banyak orang yang mau belajar agama dengan baik 

jatuh kepada platform tertentu bukan menjadi baik 

tetapi menjadi tekstual, salafi dan seterusnya. Saya 

punya pengalaman santri mualaf saya ada satu. Orang 

mualaf itukan pengen menata imannya ya, diterima 

oleh orang seperti itu, dia dijadikan komoditas. 

Diporoti janji nanti mau umrah, hilang semua 

hartanya. Nah terus apa jadi catatannya, oh ternyata 

islam podo wae, nakal-nakal. Itukan merusak teman 

kita, jadikan kita harus main cantik juga untuk 

menggaet mereka. Kalau di kota-kota itu sudah ada 

kesadaran seperti itu. NU sudah menyadari hal seperti 

itu. Beberapa temen-temen kita yang punya ruang 

dakwah yang lebih fleksibel daripada kita di kampus 

itu sudah memerankan, seakan-akan dia itu mohon 

maaf ya, orang-orang kanan padahal dalemnya NU. 

Dia masuk ke ruang-ruang itu tanpa membawa nama 

ke organisasi tertentu. Kalau di kota kalau organisasi 

mau Muhamadiyah, NU mau apa ya dia engga mau, 

maunya yang islam. Itu logika orang kota, kabeh 

islam. Kalau saya pakai nama NU mungkin orang itu 

akan sungkan.” 

Menurut Tajuddin Arafat, masyarakat perkotaan 

cenderung bersikap netral dan enggan terafiliasi dengan 



199 

 

organiasi masyarakat keagamaan apapun. Mengetahui ini, 

lebih baik apabila para aktivis dakwah membuat ruang 

dakwah yang terbuka dan fleksibel dari afiliasi apapun 

sehingga diperlukan strategi dakwah khusus bagi 

masyarakat perkotaan dari dakwah tekstual menjadi 

dakwah kontekstual. Dakwah kontekstual menyentuh 

realitas masyarakat, menjawab kebutuhan masyarakat 

seperti kebutuhan komunitas mualaf, program sedekah 

jumat, pelatihan wirausaha Islam dan upaya pendidikan. 

Dakwah kontekstual memposisikan diri untuk 

melengkapi dakwah tekstual dengan berupaya menyentuh 

kesadaran individu bahwa Islam tidak hanya mengajak 

kepada bagaimana mencapai kesalehan individu 

melainkan bagaimana kesalehan tersebut dapat 

terimplementasi secara nyata menjadi kesalehan sosial. 210  

3. Aktivitas Komunitas Dakwah 

 

Santrendelik menghadirkan dai selebritis seperti 

Yusuf Mansur, Gus Miftah, Cak nun, Kiai kanjeng dan 

 
210 Amri Syarif Hidayat, “Membangun Dimensi Baru 

Dakwah Islam: Dari Dakwah Tekstual Menuju Dakwah 

Kontekstual,” Jurnal Risalah 24, no. 2 (2013): 1–15. 



200 

 

dai lainnya melalui pengajian offline dan live streaming. 

Kegiatan ini diisi dengan pembacaan surah Al-Kahfi, dan 

Akustik sebelum dai hadir untuk memberikan materi. 

Santrendelik misalnya, menggunakan wacana kekinian 

sebagai bentuk adaptasi ke budaya baru. Wacana kekinian 

yang ditampilkan menggunakan diksi khas anak muda 

seperti Mantra untuk Tuan Mama Muda, Gwenchana Ya 

Rasul, Full Speed Cuan, dan Hidup Hanya Berchandyaa. 

Melalui program dakwah populer, santrendelik berhasil 

menyebarkan gagasan tentang muslim yang saleh dan 

modern. Otoritas santrendelik semakin menguat karena 

program dakwah yang ditampilkan dikemas dengan 

sentuhan budaya populer, serta memperhatikan 

profesionalias bidang keahlian otoritas yang mengisi 

kajian keagamaan.  Pengajian dalam bentuk baru yang 

dilakukan oleh Santrendelik tidak hanya membahas 

tentang wacana keislaman, namun juga diskusi tentang 

budaya, sosial dan politik anak muda. Strategi wacana 

menjadi penting karena media digital menjadi penentu 

abtara pembiasaan berama, pendidikan, kesejahteraan 

identitas nasionalis dan kesenjangan sosial. 



201 

 

Salah satu isu yang diangkat oleh Santrendelik 

tentang kemerdekaan Palestina, sehingga muncul tema 

kajian Jalur Gaza = Jalur Surga dan diskusi tentang 

kepahlawanan dan historis dari Ratu Kalinyamat dengan 

menhadirkan akademisi ahli sejarah dan anggota DPR RI, 

yang mengusulkan Ratu Kalinyamat sebagai pahlawan.  

 

Gambar 3. 6 Flyers Kajian Santrendelik di Instagram 

Sumber: https://www.instagram.com/santrendelik/ 

Konten dakwah yang diangkat oleh santrendelik 

adalah contoh dari penggunaan konten lokal dalam 

konteks global dan transnasional. Mobilisasi subjektivitas 

baru, reproduksi keprihatinan sudah lama terbentuk 

melalui media sosial. 



202 

 

Santrendelik mencatat memiliki 16 pengurus serta 8 

dai. Santrendelik rutin menyelenggarakan kajian setiap 

hari kamis malam tanpa dipungut biaya dan disediakan 

kudapan secara gratis.211 Kebanyakan pendakwah dari 

Santrendelik adalah akademisi UIN Walisongo 

Semarang. Dalam pengajian secara offline diikuti 

mayoritas mahasiswa se-Kota Semarang dengan jumlah 

pengunjung kurang lebih 100 orang. Ditambah pengajian 

secara online dengan rata rata 78.656 viewers. 

Santrendelik mempunyai kanal youtube @santrendelik 

dengan 298.000 subscriber dan 348 konten video serta 

200 hingga 400 viewers. Dalam kanal ini, menghadirkan 

live streaming setiap kamis malam secara rutin. Selain 

youtube, Santrendelik memiliki akun Instagram dengan 

33.100 pengikut dan 1.392 konten per Juli 2024. Akun ini 

dimanfaatkan sebagai media publikasi kegiatan, cuplikan 

materi dakwah selama beberapa menit.  

 
211 Artika Sari, “Berkenalan Dengan Santrendelik, Pesantren 

Kontemporer Yang Digandrungi Anak Muda,” 2019, 

https://inibaru.id/hits/berkenalan-dengan-santrendelik-pesantren-

kontemporer-untuk-anak-muda. 



203 

 

Dai Santrendelik menanggapi adanya fenomena 

dakwah digital. Dakwah digital terjadi fenomena 

hiperealitas, misinterpretasi, dan munculnya ustaz baru 

yang berkontestasi dengan otoritas keagamaan 

tradisional. Kontestasi antara dakwah digital dengan 

otoritas keagamaan tradisional, membuat Tajuddin Arafat 

memposisikan media digital sebagai media saluran dalam 

berdakwah. Hal yang perlu diperhatikan bagi dai dan 

mad’u adalah konten dakwah digital yang harus 

memperhatikan ideologi dan orientasi media dakwah 

digital tersebut.  

“Dakwah digital itu hanyalah wasilahnya, 

problematiknya itukan soal kontennya. Ya kembali 

itu tadi kepada orientasi mereka itu apa. Berbagi 

pengalaman keagamaan atau cari followers atau cari 

bisyaroh/kapital.” 

Pemikiran Tajuddin Arafat termasuk pemikiran 

optimistik-suportif. Kategori ini memiliki pandangan 

yang positif terhadap pentingnya internet sebagai media 

dakwah. Dalam kadar dan batas kemampuan, kelompok 

ini juga berupaya memanfaatkan media digital sebagai 

media dakwah. Kelompok ini belum memposisikan 

dirinya sebagai pengelola atau admin. Hal ini disebabkan 



204 

 

oleh keterbatasan wawasan dan penguasaan fitur media 

digital. Bentuk partisipasi kelompok ini pada umumnya 

lebih mengarah pada bentuk dukungan terhadap aktivitas 

dakwah yang dilakukan oleh pihak lain, diantaranya 

dengan memberikan respon positif berupa masukan dan 

saran. 212  Tajuddin Arafat berkontribusi memberikan 

konten dakwah positif di berbagai platform youtube yang 

terafiliasi dengan Nahdlatul Ulama. 

“Ya ke NU online itu, kemudian walisongodotco itu 

tentang islam-islam khas Nusantara, khas wali 

songo.” 

 

Gambar 3. 7 Kontribusi Tajuddin Arafat sebagai Dai Cendekiawan di Media 
Digital 

Tajuddin Arafat merupakan dai cendekiawan yang secara 

keilmuan memiliki legalitas pengakuan kuat baik dari 

lembaga pendidikan dan masyarakat sebagai pemegang 

 
212 Muhaemin, “Dakwah Digital Akademisi Dakwah.” 



205 

 

otoritas keagamaan cendekiawan tanpa 

mengesampingkan tradisi intelektual tradisional dari 

pesantren. Adanya kontribusi Tajuddin Arafat pada kanal 

youtube NU Online dan Walisongodotco menunjukkan 

bahwa otoritas keagamaan cendekiawan mampu 

bernegosiasi denngan ruang virtual dan tidak selamanya 

mereduksi kekuatan dari otoritas keagamaan tradisional. 

Negosiasi antara media digital, otoritas keagamaan 

cendekiawan muslim mampu menjadikan otoritas 

keagamaan tradisional tetap bertahan di media digital. 

Media digital sebagai wadah baru dalam mengkonstruksi 

otoritas, memperkuat posisi dan kendali otoritas 

keagamaan. Ruang terbuka di media digital dan semua 

otoritas saling berkontestasi mendapatkan pengakuan 

masyarakat, sehingga dalam berdakwah digital harus 

dikaitkan dengan konten tentang kajian kritis intelektual 

tokoh.  

Ruang terbuka di media digital mempengaruhi 

dinamika dakwah khususnya terhadap umat muslim 

perkotaan di Indonesia. Permasalahan problematis dalam 

aktivitas dakwah yang terjadi di Indonesia meliputi 



206 

 

masalah dengan akidah, moralitas, intoleransi, sifat 

hedonisme, individualistik, dan masalah pergeseseran 

otoritas agama di media digital. Permasalahan 

problematis dakwah untuk menghadapinya maka 

diperlukan strategi dakwah untuk menghadapi 

masyarakat yang kian kritis dan selektif di masyarakat 

muslim perkotaan. 213 Tajuddin Arafat dalam aktivitas 

dakwah dalam komunitas ini memiliki beberapa strategi 

diantaranya: 

a. Metode Kisah  

Metode kisah merupakan cara dakwah kreatif 

Nabi Muhammad yang dapat menarik perhatian 

emosional objek dakwah. Kisah yang disampaikan berisi 

hikmah dan inspirasi yang memerlukan refleksi dan 

mengindahkan nasehat dan peringatan.  

“Strategi saya itu karna aspek yang dia minta 

itu lebih kepada aspek pengalaman 

keagamaan. Maka saya itu sering pakai cerita, 

kisah-kisah bagaimana sih semangatnya orang 

yang punya dosa tidak pesimis dihadapan 

Tuhan. Ini ada cerita seperti ini loh, oh 

 
213 Rini Setiawati et al., “Da’wah Among Urban Muslims in 

Indonesia,” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam 27, no. 2 (2022): 

219. 



207 

 

ternyata saya punya temen yang punya 

masalah yang sama kaya saya. Saya tuh 

sukanya pakai itu. Media saya itu pakainya 

media kisah. Kisah-kisah sufi, kisah kata-

kata.” 

Pengajaran, dakwah dan komunikasi yang kreatif 

bersumber dari seumber utama ilmu pengetahuan dalam 

Islam yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Dapat dipahami bahwa 

Al-Qur’an dan Hadis memberikan keseluruhan rincian 

penalaran pedagogis. Al-Qur’an dan Hadis adalah sumber 

utama yang secara jelas menekankan bagaimana 

pengajaran dan komunikasi kreatif dapat dicapai melalui 

pemahaman mendalam terhadap ayat-ayat nya dan Hadis 

sahih Nabi Muhammad. 214 

b. Dakwah Konseling 

 

Tajuddin Arafat dalam berdakwah pada 

komunitas Santrendelik dengan objek dakwah yang 

berbagai latar belakang, berusaha untuk meningkatkan 

kesadaran beragama. Metode dakwah yang cocok untuk 

 
214 I F Sulaiman et al., “Creative Teaching: An Islamic 

Perspective,” International Journal of Academic Research 12, no. 1 

(2021). 



208 

 

meningkatkan kesadaran keberagamaan menurut 

Tajuddin Arafat adalah dengan dakwah konseling.  

“ Bahkan sampai sekarang ada beberapa jamaah 

masih komunikasi dengan saya, malah 

konsultasinya lucu-lucu. “Tadz temen saya ada 

yang kesurupan” jadi orang itu punya asosiasi 

aneh-aneh dengan dainya. “Saya tuh sering mimpi 

buruk seperti ini” nanti saya jelaskan via WA, 

kalau perlu diperjelas lagi nanti saya telfon. Ya 

kita kasih jasa-jasa seperti itu, ya itu diterima 

positif. Jadi ada ruang curhat itu tengah malah 

setelah kajian. Saya sangat menikmati, saya itu 

tidak merasa jaim. Jadi ada feedback dari mereka. 

Orang-orang seperti itu, itu dianggap sebagai 

terapi.” 

Tajuddin Arafat mengaku sering dihubungi oleh 

anggota komunitas, untuk berkonsultasi terkait 

permasalahannya. Tajuddin Arafat merasa tidak 

terganggu, karena ini bagian dari salah satu strateginya 

untuk merangkul anggota komunitas. Konseling islami 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam upaya 

meningkatkan kesadaran beragama. Konseling islami 

dapat menjadi pendekatan yang efisien untuk membangun 

nilai spiritual. Artinya implementasi konseling Islam 



209 

 

sebagai pendekatan dakwah sangat tepat diberikan kepada 

mad’u di Santrendelik.  

Selain menjadi dai sekaligus konselor Islam, 

Tajuddin Arafat dalam berdakwah besikap lebih terbuka, 

jujur dan transparan dalam menyampaikan pesan dakwah.  

“Bahwa ndelik itu mampu menjawab apa yang 

mereka resahkan tetapi tanpa harus terikat dengan 

formalitas yang disebut dengan majelis. Di Ndelik 

wong pakai celana pendek aja itu dateng bahkan 

yang non muslim pun dateng itu.” 

Tajuddin Arafat mencitrakan dirinya sebagai 

pendakwah muda yang tidak terikat dalam formalitas 

majelis dakwah dengan ditunjukkan berpakaian non 

formal.  

Dalam kegiatan dakwah, Tajuddin Arafat 

mengangkat dakwah secara inklusif dan terbuka. Dakwah 

seperti ini berupaya menyebarkan ajaran Islam tanpa 

harus menimbulkan konflik baru bagi masyarakat karena 

dalam masyarakat plural seperti di Kota Semarang, 

keberadaan adalah realitas yang harus diterima, di mana 

persepsi terhadap nilai kebenaran juga berbeda. Masing-



210 

 

masing akan merasa persepsinya yang paling benar, 

terutama klaim terhadap nilai kebenaran agamanya. 

Klaim seperti ini justru memantik ketegangan dalam 

masyarakat. Klaim kebenaran dalam beragama, yang 

Tajuddin Arafat hindari untuk menciptakan komunikasi 

dakwah pada komunitas Santrendelik yang dapat diterima 

semua kalangan objek dakwah. 215 

“Saya beberapa begini “saya ndak tau, jangan saya 

ke saya” sudah wes tok. Tidak merasa kalau tidak 

bisa menjawab itu merasa bodoh, itu engga. Saya 

bisa merasakan keterbukaan itu. “Saya engga 

bisa”, nanti saya coba cari dulu literaturnya, 

kemungkinan jawabannya akan seperti ini nanti 

akan saya coba cari kembali referensinya.” 

Kejujuran dalam memberikan pesan dakwah adalah aspek 

yang dijunjung oleh Tajuddin Arafat. Objek dakwah pada 

komunitas Santrendelik yang berkarakteristik kritis, 

membuat Tajuddin Arafat bersikap kehati-hatian dalam 

menyampaikan literatur pesan dakwah.  

 
215 Joko Haryanto, “Perkembangan Dakwah Sufistik 

Persepektif Tasawuf Kontemporer,” Jurnal ADDIN 8, no. 2 (2014): 

269–72. 



211 

 

c. Penguasaaan Mad’u dari Berbagai Kalangan 

 

Dakwah yang efektif adalah terciptanya komunikasi 

yang baik antara dai dan mad’u, disertai pemahaman 

sosiologis, dan psikologis masing-masing dai dan mad’u 

agar tidak terjadi misinterpretasi. Seperti halnya 

Santrendelik yang memiliki karakteristik mad’u yang 

berpikir kritis.  

“Jamaahnya orang Ndelik itu ma’iyah. itu yang 

didiskuisikan apa sih. Bukan formalnya bukan 

cara wudhu, cara solat itu engga, piye aku bisa 

khusuk ke Gusti Allah kayak ngono. Tema-tema 

yang unik, ini aku cina tetapi bagaimana aku bisa 

menjadi hamba-Nya Gusti Allah. Mainnya kalau 

kita engga bisa, kita akan gagal ke spektrum 

mereka. Banyak pertanyaan yang konyol-konyol, 

itu kalau engga siap menghadapi orang yang 

modelnya tidak bisa ditebak arahnya kemana 

mesti mikir dua kali.” 

Ma’iyah adalah komunitas yang berisi individu yang 

fleksibel dan artikulatif yang membawa dan 

menerjemahkan ide tasawuf ke dalam kehidupan sehari-

hari. Dalam ma’iyah, kandungan nilai tasawuf sangat 

terlihat dari perilaku jamaah dan materi yang 



212 

 

disampaikan, walauapun konsep ma’iyah mirip dengan 

tarekat namun yang membedakan adalah tidak adanya 

mursyid. Ma’iyah merupakan wadah atau forum untuk 

memahami konsep tasawuf agar lebih dekat dan lebih 

dipahami baik. 216 Sebuah ciri khusus dari kebangkitan 

Islam di Indonesia adalah mencuatnya kegemaran 

terhadap tradisi mistik dan ibadah Islam dan bentuk 

tasawuf (sufisme) 217. 

Strategi dakwah dibutuhkan untuk menghadapi 

berbagai latar belakang mad’u. Masyarakat pedesaan 

membutuhkan strategi dakwah yang bertujuan untuk 

membimbing, mengarahkan dan mendampingi dalam 

mempelajari ajaran Islam dengan berlandaskan Al-Qur’an 

dan Hadis.  

“Orang kota itu beragama tidak boleh haram halal 

dalam kajian, ada rincian, ada proses. Saya intens 

mengisi kajian seminggu dua kali di Rutan 

Gedung Pane. Itu ya gitu orang-orang. Ada yang 

 
216 A Yunus and Muhammad Luthfi, “Sufism Practices at 

Ma’iyahan Emha Ainun Nadjib,” 2019. 
217 Julia Day Howell, Modulations of Active Piety: 

Professors and Televangelists as Promoters of Indonesian’Sufisme’, 

ed. Greg Fealy and Sally White, Researchdirect.Westernsydney.Edu 

… (Singapore: ISEAS, 2008). 



213 

 

bertato dan bertanya ingin sholat, dia bertanya 

apakah sah solatnya. Maka yang disentuh yang 

seperti itu jangan yang formalnya dulu. Kalau 

kemudian dia punya inisiatif menghapus tatonya 

untuk menuju sahnya sholat itu pilihan, silahkan. 

Pertimbangannya karena audiens, kalau saya 

sesuai dengan mazhab syafi’i, mereka akan lari.” 

Menurut Tajuddin Arafat, masyarakat pedesaan yang 

bersifat homogen masih memegang kuat otoritas 

keagamaan tradisional dan kesanadan ilmu pendakwah. 

Berbeda dengan masyarakat perkotaan yang bersifat 

heterogen dan plural, lebih tanggap dengan teknologi, dan 

proses yang instan, sehingga lebih meminati dakwah 

digital sebagai pemegang otoritas keagamaan. 

d. Karya Ilmiah sebagai Materi Dakwah bagi Dai 

Cendekiawan 

Intelektual dibagi menjadi tiga yaitu intelektual 

produktif, intelektual reproduktif, dan intelektual 

konsumen. Setiap intelektual produktif menghasilkan 

karyanya di bawah pengaruh keyakinan, bentuk, 

penggunaan, dan etos prosedur dan produksi yang telah 

diterimanya dan sebagian reproduksinya. Karya 

intelektual dihasilkan peran-peran yang dalam 



214 

 

konstitusinya memuat kewajiban untuk menghasilkan 

karya.  

Adanya kewajiban sebagai intelektual dan pendakwah 

Santrendelik yaitu Tajuddin Arafat selaku akademisi, dia 

menghasilkan karya ilmiah berupa kitab literasi berbahasa 

arab yang kemudian dia rujuk kembali menjadi pesan-

pesan dakwah yang disampaikan di kegiatan dakwah 

apapun, khususnya Santrendelik. Kitab hasil  karya 

pribadi Tajuddin Arafat yang dijadikan rujukan dalam 

berdakwah adalah kitab Hudan Nabi ala Ma Ja’a bihi 

A’raby (Kumpulan 40 Hadis), al-Arba'in fil l'tisa' bi 

Sayyidil Mursalin (Kumpulan 40 Hadis) dan Badzrus 

Salam min Kalami Khairil Anam (Kumpulan 40 Hadis).  

Selain aktivitas dakwah Tajuddin Arafat, Fakhruddin 

Aziz berupaya menghadirkan otoritas keagamaan 

cendekiawan dengan kualifikasi pendidikan Islam, 

khususnya Universitas Al-Azhar, tidak menghilangkan 

otoritas keagamaan tradisional, justru semakin 

menguatkan bahwa para dai yang berlatar tradisional 

mampu berjalan beriringan dengan modernitas. Otoritas 



215 

 

keagamaan baru juga memiliki kemampuan agama yang 

kuat dan secara bersama dapat diterima oleh masyarakat 

perkotaan.  

 Fakhrudin Aziz, dai dari komunitas Santrendelik. 

Dalam dakwahnya berfokus pada komunitas, bukan pada 

dakwah digital. Fakhrudin Aziz sendiri membentuk 

majelis taklim Zawiyah Al-Azhar di komplek perumahan 

Kota Semarang, setiap selasa malam.  

“Saya harus memastikan dulu bahwa ilmu yang 

saya ambil harus bersumber dari mereka yang 

memiliki otoritas kan begitu. Otoritas ini dalam 

pengertian satu yang memiliki kedalaman 

pengetahuan keagamaan yang utuh.  Misalkan 

bagi saya, saya orang yang dibesarkan didalam 

ekosistem pesantren, saya berguru dengan kiai, 

saya di didik dengan kekuatan literasi kitab dan 

saat saya di Al – Azhar kami dihadirkan banyak 

sekali khazanah keilmuan. Sehingga bagi saya 

pemahaman keislaman itu role model-nya seperti 

ini. ” 

Majelis taklim merupakan lembaga keagamaan 

yang sangat terkenal dan khas untuk menyebarkan agama 

Islam di Indonesia dan merupakan lembaga pendidikan 

agama nonformal baik bagi laki-laki maupun perempuan. 



216 

 

Majelis taklim merupakan salah satu kelompok agama 

terbesar di tanah air dan perkembangannya menjadi salah 

satu indikator kehidupan beragama dan berkembangnya 

dakwah Islam di Indonesia. Majelis taklim merupakan 

salah satu unsur yang menggerakan dunia dakwah melalui 

siaran keagamaan yang menyasar seluruh segmen umat 

Islam. Perkembangan majelis taklim cukup pesat dan 

turut mewarnai keberagaman Islam di Indonesia, baik di 

pedesaan maupun perkotaan. 

Otoritas keagamaan yang dilahirkan Fakhrudin 

Aziz melalui komunitasnya sendiri dibentuk dari literasi 

kitab dan pengajaran ulama di Univerisitas Al-Azhar. 

Tapi, tidak semua alumni Timur Tengah memiliki corak 

dakwah salafi, seperti halnya Fakhrudin Aziz. Dalam 

berdakwah, Fakhrudin Aziz cenderung terafiliasi dengan 

Nahdlatul Ulama. Hal ini bisa dilihat dari figur dakwah 

yang Fakhrudin Aziz jadikan rujukan. Fakhrudin Aziz 

juga merujuk pada ulama sebagai bentuk kepatuhan santri 

kepada kiai. Hal ini yang menyebabkan luasnya peran dan 

otoritas seorang kiai, yaitu terdapat relasi intelektual yang 



217 

 

diikat denga rasa emosional seorang guru pada 

muridnya.218  

“Ingat pesannya mbah Maimoen ‘ketika awakmu 

dadi kiai, ketika awakmu dadi “dai” maka tetaplah 

bekerja karena rizkimu harus diupayakan dari 

pekerjakaan mu sehingga kamu akan mengurangi 

rasa tamakmu ketika kamu ngaji dan itu yang 

betul – betul mendarah daging didalam diri saya.” 

Fakhrudin Aziz berpendapat bahwa dakwah tidak pantas 

untuk dikomersialisasikan. Dengan menggunakan sumber 

rujukan kitab kuning seperti Tuhfatul Madiyah, 

Fakhrudin Aziz menempatkan komunitasnya untuk tidak 

terafiliasi dengan organisasi masyarakat tertentu dengan 

mengusung konsep wasathiyah dan tidak melakukan 

komersialisasi dakwah. 

“Karena kajian keagamaan yang saya dapatkan 

dari Al – Azhar itu memegang prinsip 

‘wasathiyah’ moderasi beragama, bahwa islam itu 

adalah agama wahyu yang berdialektika dengan 

relitas sosiologis tetapi wahyu itu segala – galanya 

 
218 Muhtador, “Otoritas Kegamaan Perempuan (Studi Atas 

Fatwa-Fatwa Perempuan Di Pesantren Kauman Jekulo Kudus).” 



218 

 

diatas kita. Kalau akal sudah mendominasi bagi 

saya harus di kritisi.” 

 Model dakwah moderasi beragama sudah banyak 

ditemui dalam kalangan masyarakat, diantaranya model 

moderasi beragama berbasis pesantren salaf di Pondok 

Pesantren Al-Anwar, Rembang. Pola diseminasi pesan 

tentang moderasi beragama pada kanal youtube Ngaji 

Ahlussunnah Gus Baha, Ulil Abshar Abdalla dan Al 

Bahjah TV Buya Yahya. 219 

 

Gambar 3. 8 Dai Milenial Membentuk Komunitas Dakwah Baru 

Dakwah moderasi beragama adalah model yang 

ideal dan seharusnya dilakukan oleh setiap dai. Moderasi 

beragama menunjukkan sikap seimbang antara 

 
219 Dudy Imanuddin Effendi, Dede Lukman, and Ridwan 

Rustandi, Dakwah Digital Berbasis Moderasi Beragama (Bandung: 

Yayasan Lidzikri, 2022). 



219 

 

pengalaman beragama pribadi (eksklusif) dan 

penghormatan terhadap praktik beragama orang lain 

(inklusif). Upaya-upaya ini dilakukan dan dikembangkan 

untuk memperluas tren positif dan memelihara perdaban 

manusia demi terciptanya perdamaian di antara manusia. 

Moderasi beragama diibaratkan sebagai sebuah jembatan 

yang menghubungkan realitas masyarakat Indonesia yang 

plural dan multikultural. 220 Menjadi dai di era digital, 

menuntut Fakhrudin Aziz untuk mempublikasikan 

dakwah komunitasnya pada platorm digital yang baru 

ditekuni selama setahun terakhir atau tahun 2022.  

” Dengan model reels yang hanya 1,5 menitan, 

lalu kemudian dengan model youtube, kemudian 

di instagram. Banyak sebenarnya sisi positif dari 

media digital itu yang memang secara langsung 

dalam satu tahun ini sudah saya jadikan sebagai 

alat media itu dan dulu ketika Zawiyah Al – Azhar 

itu saya rintis hanya untuk komplek perumahan 

saya di BSB itu ternyata Alhamdulillah bisa 

diterima oleh masyarakat justru dari kebetulan. 

Coba lihat saya itu kan tidak pernah, bukan tipe 

orang yang kemudian dimana saya punya 

pengajian lalu flyernya saya jadikan status itu 

 
220 Nasution, Moderasi Beragama Di Era Disrupsi Digital 

(Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2020). 



220 

 

engga, engga saya banget lah. Jadi saya ingin 

sealamiah mungkin tapi ketika banyak masukan – 

masukan supaya ini lebih masif dan bisa 

dimanfaatkan orang barulah satu tahun ini saya 

merambah melalui channel youtube.” 

Bagi Fakhrudin Aziz, media digital harus 

dimanfaatkan sebaik mungkin khususnya dalam 

berdakwah.  Media digital bukanlah media arus utama 

yang digunakan Fakhrudin Aziz untuk berdakwah. 

Fakhrudin Aziz lebih cenderung menyukai model otoritas 

keagamaan tradisional dengan berguru dan belajar secara 

langsung tanpa ada publikasi undangan untuk menghadiri 

majelis tersebut. Tanpa adanya publikasi media digital, 

Fakhrudin Aziz bersama komunitas dakwahnya mampu 

mendatangkan 100 jemaah dari komplek perumahan di 

Kota Semarang.  

C. Profil Komunitas UKKI Unnes 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas 

Unit Kegiatan Kerohanian islam (UKKI) 

Univeristas Negeri Semarang merupakan lembaga 

dakwah kampus tingkat universitas yang berstatus unit 

kegiatan mahasiswa (UKM). UKKI Unnes lahir pada 



221 

 

tanggal 7 Februari 1988. UKKI Unnes berlandaskan Al-

Qur’an dan sunah dan merupakan organisasi yang 

berasaskan Islam. UKKI Unnes sebagai wadah aktivitas 

dakwah yang berada di lingkungan kampus Universitas 

Negeri Semarang yang bertujuan untuk mengupayakan 

terwujudnya kampus yang religius, ilmiah dan edukatif. 

Lembaga ini merupakan tempat bagi aktivis dakwah 

untuk membangun kembali identitas islam dengan 

meneguhkan unsur persatuan, persaudaraan dan kekuatan 

islam untuk mewujudkan ummatan wahidah. Dengan 

harapan memperkuat fikrah dan syariat islam serta 

mewujudkan islam yang rahmatan lil ‘alamain. 221 

Susunan pengurus UKKI adalah pengurus harian, 

departemen kaderisasi, pembinaan dan kajian, pelayanan 

umat, media, ekonomi kreatif, dan keputrian.222 Pada 

tahun 2020, Komunitas ini menggagas program Kajian 

Ahad Pagi yang diselenggarakan secara bergilir di tiap 

 
221 Asep Iwan Setiawan, “Efektivitas Dakwah Fi’ah: Studi 

Model Dakwah Pada Lembaga Dakwah Kampus.,” Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies 5, no. 8 (2011): 541-574. 
222 Dhoni Zustiyantoro, “UKKI Berharap Unnes Jadi 

Kampus Madani,” 2014, https://v8.unnes.ac.id/berita/ukki-berharap-

unnes-jadi-kampus-madani.html. 



222 

 

fakultas. UKKI Unnes sendiri bertekad menjadikan 

Unnes sebagai kampus madani.  

Pada kepengurusan UKKI Unnes tahun 2024 dengan 

tagline “Cahaya Peradaban Siap Bersinar”, UKKI 

mengangkat visi yaitu, menjadikan UKKI Unnes sebagai 

wadah aktualisasi diri aktivis dakwah kampus melalui 

syiar Islam yang adaptif, inovatif, dan inklusif sesuai 

kebutuhan guna mewujudkan lingkungan kampus yang 

bernafaskan nilai-nilai Islam. Adapun misinya yaitu 

pertama, mewujdukan ukhuwah antar fungsionaris yang 

erat melalui berbagai kegiatan internal yang 

menyenangkan dan bernafaskan Islam. Kedua, mencetak 

kader dakwah yang adaptif, inovatif, dan terampil melalui 

sistem kaderisasi dan pembinaan yang sesuai dengan 

kondisi zaman. Ketiga, responsif terhadap berbagai isu 

skala kampus, nasional hingga internasional, khususnya 

isu-isu keislaman. Keempat, memasifkan syiar Islam baik 

di lingkungan kampus hingga nasional melalui kegiatan 

yang menarik, sesuai dengan kebutuhan dan kondisi objek 

dakwah. Kelima, penguatan finansial melalui fundraising 



223 

 

yang kreatif dan inovatif. Adapun susunan kepengurusan 

sebagai berikut: 

Ketua: Nurharianto Jayadi 

Wakil Ketua: Hafidz Jembar Ginayuh 

Bendahara: Qanita Najla Nazhifa dan Amanda 

Elma Triana 

Koordinator Akhwat Pengurus Harian: Farah Aida 

Fitrotur Rahmah 

Sekretaris: Dewi Shinta Putri Rachmadany dan 

Intan Ayu Destiani 

Biro PHBI: Adiansyah, Prista Aulia, Syifa 

Imaninur, Nurul Hikmah, Shafa Marvel, Muhammad 

Ridwan 

Biro MIO: Zainal Abidin, Zahroh Nur Azizah, 

Herlinda Oktavianingrum, Aulia Nurul dan Ghaida 

Raisya. 

Biro Data dan Analisis: Alif Najmi Raihan, 

Maliqa Aulia, Dinda Melati, Inayah Nafisah, 

Marsabila Antikasari,  



224 

 

Biro Training: Muhammad Arifudin, Estri 

Banjaransari, Nurul Khofifah, Annisa Nur Arifah. 

Biro Komunikasi Informasi: Muhammad Afi 

Adani, Widasawara Agustin, Najwa Putri, Anis 

Choerun Nisa, Anita Fitriani, Distia. 

Biro Ekonomi Kreatif: Zaid Habibullah, 

Khairunnisa, Aisah Permata, Eva Septianingsih, 

Ammara Syifa, Purwanti, Luthviatul Fitriya.  

Biro Pelayanan Umat: Syamsul Azhar, Dina 

Buana, Inayah Nurila,Taqiya Arruhma, Umi Priyatin, 

Azqia Noviatun Nisa. 

Biro Strategis: Amadela Andra, Siti Nurhalimah, 

Irsyad Wiguna. 

Biro Kemuslimahan: Sri Agustianingsih, Yeni 

Febiola, Fadilah Nur Maulida 

Biro Syiar: Senja Aprecia, Tsania Nur Fadhilah.  

Biro Pembinaan: Bayu Aji, Mahima Umaela 

Biro Kaderisasi: Muhammad Misbahul Muttaqin, 

Aida Zahra 



225 

 

Biro Mentoring: Bertha Djunmiar, Afaf Nur.  

Pada kepengurusan UKKI Unnes 2024 tercatat 102 

orang pengurus UKKI. UKKI Unnes memiliki akun 

Instagram @ukki_unnes dengan 2.243 pengikut dan 86 

konten per Juli 2024. Pada akun ini tidak terlihat 

kegaiatan dakwah, hanya sebatas sebagai media publikasi 

press realese organisasi diantaranya rapat kerja, kegiatan 

tahsin dan mentoring, aksi kemanusiaan Palestina, serta 

kegiatan media partner. Terdapat beberapa biro atau 

departemen yang memiliki kanal digital di Instagram 

diantaranya: @kemuslimahan_unnes, @gradikaunnes, 

@kastrat.uq, @uqstoreeee, @sm_ukki, @mentoring.nes. 

2. Profil Dai 

a. Muhammad Sokheh: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Perguruan Tinggi 

Muhammad Sokheh adalah salah satu dosen 

sejarah di Unnes yang memiliki semangat untuk 

berdakwah, khususnya dalam kajian ahad pagi di UKKI 

Unnes. Dakwahnya terjadi secara mengalir pada 

pengalaman organisasi dan termotivasi dari kakeknya 

yang seorang dai di kampung. Untuk mengembangkan 

kemampuannya dalam berdakwah, Muhammad Sokheh 



226 

 

mengikuti kursus bahasa arab, Al-Qur’an, kitab kuning, 

pelatihan dai, dan mengisi kajian dakwah sesuai dengan 

kapasitasnya di bidang sirah atau sejarah.  Pendidikan dan 

organisasi adalah dua hal yang membentuk Sokheh 

menjadi dai di kalangan komunitas mahasiswa. 

Kualifikasi pendidikan S-3 Sejarah Peradaban Islam di 

Universitas Teknologi Malaysia dan berbagai organisasi 

seperti Ikatan Dai Indonesia adalah modal Sokheh dalam 

berdakwah. Melihat hal tersebut, Sokheh mendapatkan 

otoritas keagamaan dari jurusan keislaman pada 

perguruan tinggi umum.  

Muhammad Sokheh merupakan pria kelahiran 

Magelang, 9 Maret 1980. Sokheh mengawali 

pendidikannya di SD Rambeanak 1 Mungkid. Setelah 

menyelesaikan sekolah dasar, masih dalam daerah yang 

sama, Muhammad Sokheh melanjutkan pendidikan di 

SMP 1 Mungkid dan SMA 1 Muntilan, Magelang. Selama 

bersekolah, Sokheh menunjukkan ketertarikan pada ilmu 

Sejarah. Hal ini yang mendorong Muhammad Sokheh 

untuk melanjutkan studi S-1 Ilmu Sejarah Unnes, S-2 

Ilmu Sejarah Universitas Gadjah Mada namun, pada 



227 

 

tingkat S-3, Muhammad Sokheh berupaya untuk lebih 

memperdalam ilmu Sejarah khususnya dalam perspektif 

Ilmu keislaman dengan menempuh studi S-3 Sejarah 

peradaban Islam di UTM Malaysia. Sokheh tidak hanya 

giat dalam bersekolah, namun juga aktif dalam organisasi. 

Hal ini dibuktikan dengan tercatatnya Sokheh sebagai 

pengurus Persatuan Pelajar Masyarakat Sejarah Indonesia 

di Malaysia, Pusat kajian Politik Lokal dan Kebijakan 

Publik, Lembaga Peduli Remaja Mitra Cendekia Muda. 

Sokheh juga tergabung dalam Ikatan Dai Indonesia 

bidang Sejarah.  

Berdasarkan latar belakang pendidikan, Muhammad 

Sokheh merupakan pemegang otoritas keagamaan 

cendekiawan dari perguruan tinggi umum.  

 

 



228 

 

 

Gambar 3. 9 Lokasi Kajian "Pemimpin yang Ideal di Era Kontemporer 
Berakar pada Politik di Zaman Nabi" di Masjid FIPP Unnes 

Selain jenis otoritas keagamaan Muhammad Sokheh 

berasal dari jurusan keagamaan dari perguruan tinggi 

umum, Muhammad Sokheh mengungkapkan bahwa 

sumber otoritas keagamaan tetap didapatkan dari para 

guru dan kiai di kampung halamannya, didukung dengan 

literasi ketika perkuliahan dan dilengkapi dengan media 

digital.  

Media digital bagi semua pihak tidak bisa dihindari 

untuk diambil manfaat dalam mengambil sumber rujukan 

dakwah namun, dalam mengambil rujukan dakwah 

melalui media digital harus memperhatikan, pertama; 

konsistensi kebenarannya. Konten media digital harus 

dilihat sebagai informasi, bukan pengetahuan sehingga, 

apa yang disampaikan oleh media digital harus 



229 

 

terkonfirmasi kebenarannya. Hal ini menjadi tantangan 

bagi ulama sebagai pemegang otoritas keagamaan yang 

utama untuk mampu bersanding, beradaptasi dan 

berintegrasi dengan media digital. Ulama mampu untuk 

memverifikasi dan memvalidasi kebenaran informasi 

tentang agama di media digital sehingga konten media 

digital dapat dipertanggungjawabkan.  

Tingkat literasi media dan pemahaman agama 

generasi muda Indonesia pada tahun 2020, tergolong 

masih rendah. Hal ini dapat menjadi celah disminasi 

informasi yang bertendensi kepada perilaku intoleran. Hal 

ini merujuk pada status literasi digital Indonesia yang 

masih berada pada poin 3,7. Kebutuhan generasi muda 

terhadap ajaran agama tidak berbanding lurus dengan pola 

pikir dan sikap kritis, sehingga cenderung mudah 

menerima informasi keagamaan apapun. Pada akhirnya, 

filter informasi ini tidak berjalan dan menimbulkan 

perilaku destruktif baik pada tingkat individu, antar-

individu, maupun pada tingkat komunitas. 223 

 
223 Dudy Imanuddin Effendi, Lukman, and Rustandi, 

Dakwah Digital Berbasis Moderasi Beragama. 



230 

 

Muhammad Sokheh menciptakan otoritas keagamaan 

cendekiawan. Hal ini Sokheh memiliki rasa simpati 

terhadap dakwah kampus yang seharusnya kajian 

dakwahnya diisi oleh narasumber yang kompeten.  

“Salah satu keprihatinan saya ya masih ada 

dakwah-dakwah kampus yang seharusnya di isi 

dosen atau ustaz yang lebih kompeten akhirnya 

mahasiswi sendiri, bab tema-nya ya meneladani 

Rasulullah, itu ternyata mahasiswa sendiri, jadi itu 

apakah itu pantas.” 

Bagi Sokheh, mahasiswa belum saatnya dan 

belum kompeten untuk mengisi kajian dakwah sehingga 

Sokheh menekankan perlu dorongan dari pihak akademisi 

atau ahli agama untuk terjun langsung kedalam dakwah 

kampus. Adanya dorongan ini maka diperlukan 

pengembangan kemampuan dai agar terus berkembang 

harus didukung oleh pemimpin dalam komunitas dakwah 

diantaranya yaitu pertama, pemimpin dakwah memiliki 

perencanaan dan pelatihan dakwah, kedua; menghadiri 

program pelatihan dakwah, ketiga; menyediakan sumber 

daya dan bantuan logistik serta prasarana lainnya, dan 



231 

 

keempat, adalah membuat kebijakan untuk mengenali dan 

menghargai individu yang ingin berkembang. 224 

Alasan lain Muhammad Sokheh melahirkan otoritas 

keagamana baru adalah adanya hiperrealitas dakwah. 

“...Kita hidup di era hiperrealitas. Realitas bisa 

dibuat lebih, kita hidup di era masa kebenaran 

yang benar jadi kelihatan salah, yang salah karena 

di kemas menjadi branding yang bagus jadi 

kelihatan benar. Jadi diperlukan personal 

branding yang memiliki substansi yang kuat.”  

Hiperrealitas ditunjukkan melalui media yang membesar-

besarkan kenyataan, sehingga menjadi kenyataan dan 

menjadi tidak jelas. Bahasa dalam konten media, 

menunjukkan bahwa telah terjadi peristiwa luar biasa.225  

Fenomena digitalisasi agama mungkin 

memunculkan fleksibilitas beragama. Para santri sedikit 

banyak merasakan hal ini. Salah satunya terjadi pada 

 
224 Setiawan, “Efektivitas Dakwah Fi’ah: Studi Model 

Dakwah Pada Lembaga Dakwah Kampus.” 
225 Ratna Istriyani, “Media: Causes and Strategies To 

Overcome Islamophobia (Psychological and Sociological Study),” 

QIJIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 4, no. 2 

(2016): 201. 



232 

 

semakin mudahnya akses terhadap buku-buku klasik dari 

berbagai disiplin ilmu yang sebelumnya cukup sulit 

diakses karena terbatasnya perbendaharaan buku-buku 

klasik versi cetak. Begitu pula para santri dapat dengan 

mudah mendapatkan wawasan keilmuan dari para ustaz 

yang ilmunya dapat diakses dari media internet. 

Fenomena tersebut belum cukup untuk mampu 

menggeser kewibawaan kiai itu sendiri. Pasalnya, ruang 

pesantren sebagai lahan yang menjadi landasan habitus 

santri telah menginternalisasikan secara mendalam 

budaya menghargai kiainya, bukan orang lain. 

Terbatasnya ruang digital yang mereka akses membuat 

keintiman mereka dengan otoritas agama produk digital 

menjadi relatif jauh karena itu, kewibawaan kiai tidak 

tergantikan.226 Hal ini diungkapkan oleh Sokheh bahwa:  

“Sekarang generasi-generasi dibawah saya kalau 

baca buku macam-macam ke perpus ke mana itu 

mereka gak mau, maunya yang udah dari sini, 

kalau kita gak ngikutin kaya gini ya mereka 

bodoh-bodoh, karena nanti sisi lain, konten lain 

nanti masuk kesini, gimana ini nanti mungkin 

 
226 Harnadi, Siahaan, and Hilmy, “Pesantren and the 

Preservation of Traditional Religious Authority in the Digital Age.” 



233 

 

tugasnya para ulama yang punya kapasitas pada 

sisi-sisi validasi memverifikasi itu, itu mampu 

bersanding dan beradaptasi berintegrasi dengan 

ini, jadi nanti tetap ke-sahihan dari pada sources 

atau sumber-sumber itu walau sudah convert 

disini tetap bisa di pertanggung jawabkan.”  

Pendampingan ulama diperlukan dalam mengawasi 

lahirnya otoritas keagamaan digital, namun juga 

diperlukan peran pemerintah dan lembaga yang memiliki 

kapasitas untuk mengendalikan aliran informasi di media 

digital khususnya bidang dakwah. Dalam upaya ini, 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui fatwanya 

memainkan tugas penting. Akademisi dan praktisi 

dakwah juga berperan dalam mensosialisasikan kepada 

masyarakat pentingnya etika dalam bermedia digital. 227 

Pada tahun 2019 Setara Institute menyebut 

terdapat 10 kampus yang terpapar paham radikalisme. 

Paham ini masuk melalui kelompok Islam eksklusif 

melalui organisasi seperti lembaga dakwah kampus. 

Diantaranya adalah Univeristas Indonesia, Institut 

 
227 Muhammad Minanur Rahman, “Fatwa MUI , Kontrol 

Sosial Dan Hatespeech Di Ruang Digital,” n.d., 113–24. 



234 

 

Teknologi Bandung, Universitas Gadjah Mada, 

Univeristas Negeri Yogyakarta, UIN Jakarta dan 

Bandung, Institut Pertanian Bandung, Universitas 

Brawijaya, Universitas Sam Ratulangi dan Universitas 

Airlanggga. Kelompok keagamaan ekslusif ini 

menjadikan masjid dan musala sebagai basis kaderisasi. 

228  

“Salah satu keprihatinan saya ya masih ada 

dakwah-dakwah kampus yang seharusnya di isi 

dosen atau ustaz yang lebih kompeten akhirnya 

mahasiswi sendiri, padahal mereka belum 

menguasai materi dengan baik.” 

Hal ini yang mendorong pendakwah dari kalangan 

akademisi, Muhammad Sokheh untuk giat melakukan 

dakwah kampus menggunakan otoritas keagamaan yang 

dipegang. Agar dakwah kampus diisi oleh pendakwah 

yang mumpuni. 

 

 
228 Alfian Abdi Putra, “Setara Institute Sebut 10 Kampus 

Terpapar Paham Radikalisme,” Tirto.id, 2019, https://tirto.id/setara-

institute-sebut-10-kampus-terpapar-paham-radikalisme-d9nh. 



235 

 

b. Rizal Fadli Nurhadi: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Tradisional 

 

Kajian Ahad Pagi Unnes, juga menghadirkan 

Rizal Fadli Nurhadi sebagai dai. Dia merupakan 

pendakwah muda yang diundang untuk mengisi kegiatan 

Islamic literacy trainning di Masjid Ulil Albab Unnes. 

Rizal Fadli Nurhadi merupakan pendakwah muda 

kelahiran Bandung, 1 September 1992 yang berlatar 

pendidikan sekolah menengah pertama hingga sekolah 

menengah atas di East Preston Islamic College Australia, 

setingkat pondok pesantren. Rizal Fadli Nurhadi tidak 

menempuh pendidikan perguruan tinggi. Rizal Fadli 

Nurhadi merasa di Australia sudah belajar secara 

mendalam ilmu keislaman. Dia juga mengikuti 

pendidikan islam non formal di Australia, Islamic Online 

University. Pada lembaga pendidikan ini, dia mempelajari 

kitab Fathul Bari karya Ibnu Hajar Asqalani, seorang 

ulama mazhab Syafi’i, sebanyak 15 jilid kitab. Hal ini 

yang memotivasi dia untuk berdakwah khususnya 

membahas masalah fikih kepada anak muda.  

 



236 

 

 

Gambar 3. 10 Rizal Mengisi Kajian di Unnes 

Pendakwah yang memegang otoritas keagamaan 

tradisional adalah Rizal Fadli Nurhadi dari UKKI Unnes. 

Menurutnya, pendakwah yang memiliki kriteria 

pemegang otoritas keagamaan   haruslah individu yang 

memiliki pemahaman tentang Al-Qur’an dan Hadis, 

berpegang pada ulama yang bersanad kepada Rasulullah. 

Rizal Fadli Nurhadi berpegang teguh pada ajaran kitab 

kuning. Kitab kuning menjadi trade mark bagi keilmuan 

Islam tradisional yang mendapatkan posisi sebagai 

pelengkap dari keberadaan ulama. Kitab kuning 

merupakan himpunan kodifikasi tata nilai yang dianut, 

maka ulama adalah penonifikasi yang utuh dari sistem tata 

nilai tersebut. Seseorang dianggap sebagai ulama atau 

kiai, apabila telah mamahami dan mendalami secara 



237 

 

komprehensif ajaran kitab kuning tersebut. Untuk 

memenuhi prasayarat ini, maka seorang ulama atau kiai 

harus memiliki sanad keilmuan yang mutawatir dengan 

generasi sebelumnya. 229 Kitab kuning menjadi salah satu 

identitas keulamaan dalam tradisi Islam tradisional, 

sehingga dianggap otoritatif.  

Untuk menjadi seorang dai dibutuhkan seseorang 

yang memiliki pemahaman terhadap Al-Qur’an dan 

Hadis, ikut menyandarkan pendapatnya dengan para 

ulama terdahulu seperti Ibnu Hajar, Imam Nawawi, Imam 

Syafi’i, Abu Hanifah, Imam Ahmad dan ulama lainnya.  

“Pemahaman terhadap quran dan Hadis harus 

sesuai dengan pamahaman para ulama yang lurus, 

ulama yang lurus tuh jelas sih sahabat Nabi 

Muhammad pertama. Kemudian Tabiin dan juga 

ulama – ulama yang memang sudah diakui sebagai 

ulama yang lurus. Dan itu banyak nama – 

namanya, Ibnu Hajar, Imam Nawawi, Imam 

Syafi’i, Abu Hanifa, Imam Ahmad, ulama- ulama 

yang dikenal di dunia islam.” 

 
229 Damanhuri, “Kitab Kuning: Warisan Keilmuan Ulama 

Dan Kontekstualisasi Hukum Islam Nusantara,” ’Anil Islam: Jurnal 

Kebudayaan Dan Ilmu Keislaman 10, no. 2 (2017): 237. 



238 

 

Dai harus memiliki kemampuan public speaking 

yang baik, memahami fikih dakwah. Rizal Fadli Nurhadi 

sendiri untuk mendapatkan kemampuan dalam 

berdakwah sehingga dipercaya oleh masyarakat, 

diperoleh dari lembaga pendidikan Islam di Australia 

dengan bimbingan guru seperti Syekh Bilal As’ad di 

Melbourne. Otoritas keagamaan seorang dai tidak bisa 

diukur dan dilihat dari kualifikasi pendidikan Islam 

seseorang karena kualifikasi pendidikan tidak 

memperlihatkan seberapa dalam seseorang memahami 

keilmuan, apalagi kualifikasi pendidikan dapat 

dimanipulasi. Otoritas keagamaan juga tidak memandang 

berdakwah atau mengambil sumber dakwah melalui 

media digital atau bukan. Terpenting, sumber dakwah 

yang diambil memiliki kredibilitas dan individu memiliki 

memiliki kemampuan literasi media dengan baik, serta 

membandingkan dengan apa yang dikutip dalam Al-

Qur’an, Hadis atau kitab para ulama. Seorang dai harus 

memiliki sikap jujur dalam menyampaikan ilmu agama 

sesuai kapasitasnya.  

“Saya belajar dulu waktu di Australia di pesantren 

ya namanya East Preston Islamic College, pertama 



239 

 

itu belajar di Australia dengan Syech Bilal As’ad 

itu dari Melbourne dan ada Abu Hamzah, ada 

beberapa ulama lain. Tetapi saya engga ada 

pendidikan formal dalam hal islamnya. Saya 

engga bisa menggeneralisasi, yang saya melihat 

sebagian orang – orang yang punya gelar sudah 

level S-1, dari segi keilmuan ternyata mereka 

masih lebih sedikit dari saya”. 

 Berdasarkan latar belakang pendidikan, Rizal 

Fadli Nurhadi termasuk pemegang otoritas keagamaan 

tradisional, karena berasal dari pesantren di Australia dan 

memegang sumber dakwah kitab kuning tradisional. Dia 

beranggapan tidak semua pendakwah dengan kualifikasi 

pendidikan ilmu keislaman mampu menjawab 

permasalahan sosial dan agama di masyarakat.  

 Sebagai seorang dai milenial, harusnya dituntut 

untuk mengikuti perkembangan dakwah digital. Rizal 

Fadli Nurhadi sendiri, melakukan konsistensi dalam 

berdakwah di media digital. Ruang lingkup dakwahnya 

seperti dasar ilmu tauhid dan akidah dan fikih. Media 

digital dipilih untuk berdakwah karena dapat menjangkau 

masyarakat luas dan tetap memperhatikan sumber pesan 

dakwah.  



240 

 

“Saya berusaha untuk rutin setiap hari postingan 

untuk dakwah, karena postingan saya sudah 

terstruktur mba yaitu saya akan fokus 

mengajarkan umat dengan ilmu tentang rukun 

iman, ilmu tentang rukun islam, dan ilmu tentang 

halal haram yang ada disekitar kita. Contoh 

misalnya lagi viral makanan nato, nah saya bahas 

tentang hukum nato kaya gitu. Tentang masalah 

sholat banyak orang yang wudhunya salah, mandi 

junubnya salah maka saya bikin konten tentang 

itu.”  

 Motivasi Rizal dalam berdakwah dikarenakan 

munculnya kelompok pembenci Islam atau Islamphobia 

dan kelompok intoleran terhadap perbedaan pendapat 

fatwa atau ulama. Kelompok seperti itu, harus di rangkul 

bukan dijadikan sebagai musuh.  

 



241 

 

 

Gambar 3. 11 Konten Rizal sebagai Dai Konten Kreator 

 Rizal Fadli Nurhadi aktif dan masif membuat 

konten dakwah di platform Instagram dengan 78.400 

followers dan 281 konten dakwah. Dengan latar belakang 

pendidikan Islam kepesantrenan di Australia, Rizal Fadli 

Nurhadi tertarik dakwah digital karena keprihatinannya 

terhadap munculnya kelompok intoleran terhadap Islam 

dan berniat untuk meluruskan paham agama yang sesuai 

dengan Al-Qur’an dan Hadis.  

Dakwah digital sendiri memang memiliki 

kelebihan dan kelemahan. Adapun kelebihannya antara 

lain: Pertama, media digital merupakan media yang 



242 

 

terbuka dan demokratis, artinya setiap orang bisa 

mengakses informasi secara bebas, termasuk mengenai 

Islam. Kedua, sifatnya interkoneksi menjadikan internet 

sebagai media yang bebas jejaring komunitas dan dapat 

digunakan sebagai media komunikasi antar umat tanpa 

tersekat oleh golongan, bangsa, ras, geografis, dan lain-

lain. Ketiga, dakwah digital memberikan visualisasi 

menarik. Keempat, segala bentuk informasi yang 

disampaikan pada media digital dapat diarsipkan atau 

disimpan. Kelima, dakwah digital dapat dilakukan 

melalui sistem jejaring, multi arah dengan memasuki 

komunitas virtual yang ada.  

 Sementara kelemahannya yakni: Pertama, 

identitas pengelolas situs dakwah Islam terkadang masih 

diragukan terkait kredibilitas dan kapasitas pemahaman 

tentang Islam. Kedua, jika tidak ada proses penjagaan 

secara substansial mengenai ajaran Islam, dikhawatirkan 

terjadi pembauran dan kekaburan makna ajaran Islam. 

Ketiga, tidak semua pengguna media digital memiliki 

sikap kritis, budaya literasi dan budaya autentik tentang 

ajaran Islam. Keempat, media digital yang terbuka, 



243 

 

terkadang lebih mengedepankan imajinasi populer. 

Termasuk dalam wacana Islam, para pengelola terkadang 

menguatamakan tampilan dibanding pesan dakwahnya. 230 

Rizal Fadli Nurhadi sebagai pendakwah dari 

UKKI Unnes berpendapat bahwa seseorang yang 

memiliki ilmu, berkewajiban untuk melakukan transmisi 

keilmuan kepada orang lain agar lebih bermanfaat.  

“Lebih kepada merasa lebih ada amanah ilmu 

yang harus disampaikan, ketika saya sudah tau 

ilmu yang saya pegang ini benar, saya yakin sudah 

ada penjelasan ulamanya lalu saya melihat ada 

orang – orang yang salah. Itu dorongan saya untuk 

menyampaikan.” 

Tanggung jawab juga dibebankan kepada generasi 

milenial khususnya yang berperan sebagai agen 

perubahan. 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah 

Rizal Fadli Nurhadi yang berlatar pendidikan 

Islam di Australia, merambah dakwah digital untuk 

memperkuat otoritas keagamaan tradisional yang dia 

 
230 Dudy Imanuddin Effendi, Lukman, and Rustandi, 

Dakwah Digital Berbasis Moderasi Beragama. 



244 

 

pegang. Dia fokus pada materi fikih di  platform media 

sosialnya dan membuka konsultasi fikih secara sukarela. 

Materi yang disampaikan oleh Rizal, sama dengan fatwa 

online.  

Dia menentang kekhawatiran yang ditimbulkan 

dari fatwa online, dengan menyertakan sumber rujukan 

dalam setiap fatwa online-nya. 

 

Gambar 3. 12 Konten Fatwa Online 

Rizal Fadli Nurhadi memiliki upaya menyebarkan 

wacana keagamaan dengan menegosiasikan antara ruang 

offline dan online untuk kajian ilmu. Dia membuka untuk 



245 

 

umum kajian di rumahnya dan menghubungkannya 

dengan plaftom digital yaitu zoom dan youtube 

“@paradistriver”. Rizal juga membuka kajian online, 

namun peminat peserta kajian online lebih banyak 

daripada kajian offline, yaitu sebanyak 80 peserta 

dibanding kajian offline, sebanyak 7 peserta.  

Dia memang aktif dalam membuat konten dakwah 

digital, namun sebelumnya dia dikenal sebagai 

pendakwah berawal dari kajian offline di berbagai daerah.  

“Saya hanya akan ceramah hanya di batasi dengan 

ilmu yang saya sudah master kepada tentang 

akidah, tentang fikih memang saya sudah master. 

Guru saya salah satu ustaz terkenal dia bilang 

kamu nih Rizal ladang dakwahnya lebih besar dari 

saya, kamu bisa dakwah di anak-anak muda, bisa 

isi tabligh Akbar di depan ribuan orang, saya isi 

TGS di depan 4.000 orang, di UPI di depan 3.000 

orang Tabligh Akbar.” 

Mobilitas masyarakat yang semakin tinggi, 

menyadarkan akan pentingnya kesadaran literasi digital 

dan pemanfaatan sumber daya koneksi pemimpin agama 

dan komunitas offline. Media digital digunakan tidak 

hanya untuk mengumpulkan informasi tentang agama 



246 

 

atau melakukan praktik keagamaan, namun juga sebagai 

ranah untuk berpartisipasi aktif, melibatkan, dan 

mengintegrasikan komunitas keagamaan dan 

pembentukan identitas dalam masyarakat, baik dalam 

konteks online maupun offline. Ketika kehidupan sehari 

hari dalam masyarakat kontemporer semakin hidup dalam 

koneksi online-offline, maka akan terus ada kebutuhan 

untuk pemahaman yang lebih baik tentang bagaimana 

agama berdampak dan dipengaruhi oleh transformasi 

ini.231  

Bagi Rizal Fadli Nurhadi, pembelajaran ilmu 

agama ada aspek yang perlu dijaga yaitu konsep belajar 

talaqqi. Pembelajaran agama yang dengan melanjutkan 

metode belajar mengajar Islam telah dipraktikkan 

sebelum mengikuti tradisi nilai-nilai agama yang 

mendalam. Transmisi pengetahuan disusun secara cermat 

berdasarkan kitab muktabar, yang diturunkan dari 

generasi ke generasi. 

 
231 Heidi A Campbell and Mia Lövheim, “Rethinking the 

Online–Offline Connection in the Study of Religion Online,” 

Information, Communication & Society 14, no. 8 (2011): 1083–1096. 



247 

 

Platform dakwah digital yang digunakan oleh 

Rizal merupakan contoh nyata negosiasi antara agama 

dan internet. Platform digital yang dimiliki Rizal 

menunjukkan kewibawaanya dengan mengaitkan 

keberadaaanya dengan konteks offline melalui kajian di 

rumah secara langsung sehingga, agama dalam konteks 

offline tidak perlu mengkhawatirkan keberadaaan kajian 

online, selama kajian online tersebut 

mengkontekstualisasikan otoritas offline dalam konteks 

digital. Melalui kontekstualiasasi ini, agama dalam 

konteks luring atau offline tetap dapat mempertahankan 

posisinya sebagai sumber utama ilmu agama.232  

Praktik pembelajaran agama melalui media digital 

dikhawatirkan menimbulkan risiko kesalahpahaman, 

paham radikal sehingga berpotensi menjadi sumber utama 

untuk mengakses pengetahuan agama dan menghilangkan 

otoritas tradisional. Praktik pembelajaran Islam di 

Internet.  Pembelajaran Islam diartikan sebagai  praktik  

 
232 Solahudin and Fakhruroji, “Internet and Islamic Learning 

Practices in Indonesia: Social Media, Religious Populism, and 

Religious Authority.” 



248 

 

mengakses  ilmu  pengetahuan  Islam,  yang  secara  

teoritis  dibingkai  sebagai  dakwah. Dengan kata lain, 

praktik pembelajaran Islam dilakukan dalam konteks 

yang lebih informal dibandingkan konsep pendidikan 

Islam yang dipahami dalam kerangka formal.  Secara 

tradisional, praktik pembelajaran Islam biasanya 

dilakukan melalui interaksi tatap muka dalam pengajian 

dan bertempat di masjid, madrasah, atau tempat tertentu 

lainnya dan dikontekstualisasikan sebagai keterlibatan 

keagamaan. Inilah sebabnya mengapa otoritas menjadi 

penting dalam praktik pembelajaran Islam, karena wacana 

keagamaan selalu dikaitkan dengan  konsep  otoritas.233 

Hal ini yang mendorong Muhammad Sokheh sebagai 

dai dari kalangan cendekiawan yang sering mengisi kajian 

dakwah di Unnes tanpa menghilangkan otoritas 

keagamaan tradisional, namun justru memperkuatnya.  

“Perkembangan sekarang kan generasinya ingin 

cepat, mudah, jelas, jadi kalau kita ngaji dan di 

tampilkan dengan rumit ya orang tambah rumit, wong 

pengennya itu setelah ngaji itu tambah fresh, tambah 

 
233 Solahudin and Fakhruroji. 



249 

 

seger, tambah paham, tambah mudah, tapi itu tidak 

boleh mengesampingkan hal-hal yang tadi otoritatif 

pada sisi keilmuan, maka perlu diambil sumber 

rujukan dari Quran, Hadis dan kitab kuning. Hanya 

saja karena saya tumbuh berkembang di kampus maka 

saya harus mampu membiasakan itu dalam Bahasa 

akademik, dan fokus saya disitu di akademik, maka 

pengemasan islam secara akademik, common sense 

masuk di logika, tapi tidak berhenti di logika 

pemahaman, tapi harus mampu menjadi transformasi, 

jadi Islam itu harus mampu mengungkit ke perilaku ke 

arah kebaikan.” 

Menurut Muhammad Sokheh, dakwah masa kini 

harus mengandung subtansi ilmiah dan akademik, mampu 

dipahami secara logika dan menjadi transformasi ke arah 

yang lebih baik. Ciri khas akademisi Muhammad Sokheh 

mempengaruhi tema dakwah yang diangkat. Tema inilah 

yang kemudian diangkat oleh Sokheh sebagai dai dari 

kalangan cendekiawan yang kemudian disampaikan 

kepada mad’u dalam komunitas dakwah di Unnes (UKKI) 

atau pun diterapkan kepada praktik pembelajaran di 

kampusnya. Contohnya, Sokheh mengangkat tema pada 

kajian dakwahnya “Pemimpin yang Ideal di Era 

Kontemporer Berakar pada Politik Di Zaman Nabi” di 

kalangan mahasiswa.  



250 

 

 

Gambar 3. 13 Dai Milenial Kampus dalam Kajian Dakwah 

Disamping memberikan pemahaman keagamaan yang 

kontemporer, progresif dan rasional kepada mad’u dan 

mahasiswanya, Muhammad Sokheh menekankan metode 

memperoleh pemahaman keagamaan tanpa 

menghilangkan otoritas keagamaan tradisional. Metode 

ini dia tekankan dan sampaikan dalam tiap kajian dakwah 

kampus dan kampus ketika praktik pembelajaran tentang 

ilmu keilslaman.  

“Harus di bedakan antara pengetahuan dan ilmu, kalau 

pengetahuan itu basisnya informasi, kalau ilmu itu 

adalah basisnya research, pengolahan, pengkajian, 

maka dalam konteks digital tadi itu, saya masih 

memposisikan itu sebagai informasi, sebagai 



251 

 

pengetahuan, belum sampai kepada ilmu, lah untuk ke 

ilmu itu perlu pengkajian, dari situ knowledge tools 

kita main, misalnya kutipan Hadis, kutipan ayat betul 

gak ini, kita cocokan langsung dengan yang di Al-

Qur’an, betul ndak, pemaknaannya betul gak dan 

seterusnya gitu, kemudian nanti konteksnya seperti 

apa, kita juga harus teliti dan harus kaji, sampai 

kemudian kepada pesan-pesan kuncinya gitu, maka 

disitulah nanti tools pengetahuan dakwah sudah 

bermain disitu. ” 

 Cara menggunakan otoritas keagamaan cendekiawan 

adalah dengan melakukan pengkajian terhadap setiap 

informasi yang kemudian mencocokkan kembali pada 

sumber primer, sehingga menghasilkan pengetahuan 

dakwah. Hal ini memunculkan wcana Islam kritis. Para 

cendekiawan berfungsi sebagai agen edukatif dan 

diskursif. Dengan memahami proses pengkajian dalam 

mengambil pengetahuan dakwah, Muhammad Sokheh 

mengharapkan praktik pembelajaran dan komunitas 

dakwah di kampus menerapkan hal yang sama dalam 

mengambil pengetahuan dakwah. Muhammad Sokheh 

menekankan untuk memposisikan media digital sebagai 

sarana penyampaian dan tetap mencari pendampingan, 



252 

 

validasi dan verifikasi dari ulama tentang sumber sumber 

informasi keagamaan di media digital. 

D. Profil Komunitas Insani Undip 

1. Sejarah Terbentuknya Komunitas 

Insani adalah lembaga dakwah universitas di Undip 

Semarang yang berdiri pada 26 Desember 2007. Mulanya, 

lembaga ini bernama Rohis Undip yang didirikan pada 25 

Desember 1995. Dalam berbagai kesempatan Insani 

menyelenggarakan Tabligh Akbar yang inisiasi oleh 

lembaga dakwah fakultas dengan dai yang beragam. 

Secara kelembagaan, dakwah intrakampus tingkat 

universitas dapat dikatakan berdiri pada awal era 80-an. 

Pada masa itu, terdapat sebuah lembaga amalan Islam 

(LAI) Undip. Pada tahun 1986, lembaga ini menghadiri 

sarasehan lembaga dakwah kampus, sebuah pertemuan 

pertama yang menjadi cikal bakal agenda Forum 

Silaturrahmi Lembaga Dakwah Kampus Nasional 

(FSLDKN), sampai saat ini pelaksanaannya sudah yang 

ke XVI.  

 Beberapa waktu kemudian LAI Undip berganti 

nama menjadi badan amalan islam (BAI) Undip. Pada 



253 

 

tahun 1994, BAI Undip mengubah nama lagi menjadi 

UKM Rohis Undip (1994-2006) karena adanya perubahan 

struktur BAI menjadi sebuah unit kegiatan mahasiswa di 

bawah pengawasan pembantu rektor departemen 

kemahasiswaan Undip. Pada tanggal 25 Desemner 2007 

organisasi ini ditetapkan bernama Unit Kegiatan 

Mahasiswa Indah Persaudaraan Islam (UKM Insani) 

Undip.  Saat ini ada 11 LDF dan 21 LDJ di Undip, yang 

terdiri: Rohis Fakultas Teknik (Izzati), Sie Kerohanian 

Islam Psikologi (SKRIPSI), Bersama Mewujdukan 

Masyarakat Islam (Madani) FSM, Keluarga Mahasiswa 

Islam (GAMAIS) FKM, Rohis Al-Bahrain, FPIK, 

Keluarga Muslim An-Nahl FPP, Forum Komunikasi 

Mahasiswa Islam (FKMI) D3 teknik, Rohis Fakultas 

Ekonomika dan Bisnis (Mizan), Keluarga Humaniora 

Islam Madani (KHARISMA) FIB, Forum Komuniaksi 

Mahasiswa Muslim (FKMM) FISIP, Koordinator 

Kegiatan Islam (KKI) FH.  

Lembaga dakwah tingkat jurusan dari beberapa 

fakultas terdiri dari atas: Rohis Jurusan Teknik Sipil (Al-

Ikhwah), Forum Komunikasi Islam Arsitektur (FKIA), 



254 

 

Rohis Jurusan Teknik Kimia (Al-Fikri), Rohis Jurusan 

Teknik PWK (Al-Madinah), Keluarga Studi Islam Mesin 

(KSIM), Rohis Jurusan Teknik Elektro (Al-Muhandis), 

Naval Engineering Moslem Institute As Safinah 

Perkapalan, Industrial Islamic Community (IIC) Teknik 

Industri, Rohis Nurul Ardli, Hayatun Nufus Geologi, 

Athlas Geodesi, Al-Muharrik, KSIKAMU Kimia, 

KASIFA Fisika, FOSTIBI Biologi, KESIMA 

Matematika, Nuanasa Statistika, DIGIT Informatika, 

KARISMA, Fosimmik Keperawatan, RohisKU 

Kedokteran.  

Seluruh lembaga dakwah kampus menggunakan 

pendekatan struktural dalam dakwah. Sejak tahun berdiri 

1994, UKM Insani telah mengalami pergantian 

kepengurusan sebanyak 19 kali. Kepengurusan pertama 

diketuai oleh Dodi Aprianto (MIPA 1992). Visi dakwah 

kampus UKM Insani Undip adalah terwujudnya 

Universitas Diponegoro sebagai kampus religius yang 

menghasilkan sumber daya manusia berintelektual, 

profesional, dan ber-akhlakul karimah hingga mampu 

mengamalkan dan melestarikan nilai Islam. Misinya 



255 

 

yaitu;1. Memakmurkan masjid kampus dan menjadikan 

kampus sebagai pusat keislaman; 2. Terbentuknya 

muslimah center yang memiliki peran strategis dalam 

dakwah kemuslimahan; 3. Menjadikan media LDK 

sebagai leader opinion; 4. LDK memiliki basis dana 

mandiri; 5. Legislasi mentoring di Undip.  

 LDK Insani Undip terdiri dari pengurus harian 

meliputi ketua umum, ketua 1 dan 2, biro rumah tangga 

(Sekretaris dan Bendahara), Ketua dan Sekretaris Badan 

Khusus BPMAIU, Ketua dan Sekretaris Departemen 

HRD, Departemen Syiar, Departemen Insani Media 

Center, Departemen Insani Enterpreneurship Unit, dan 

Departemen kemuslimahan. Salah satu tugas dari Insani 

adalah mengembangkan progranm kaderisasi. Kaderisasi 

menentukan strategi dalwah yang aakan diterapkan di 

LDK Insani Undip serta menjaga keberlangsungan 

dakwah kampus. Kaderisasi diharapkan mampu menjaga 

kesinambungan LDK Insani Undip, membentuk kader 

yang memiliki kemampuan menyebarkan pemikiran 

Islam dalam kampus, membentuk kader yang ber-



256 

 

syaksiyah (kepribadian) Islamiah, meningkatkan kualitas 

LDK Insani Undip.  

 

Gambar 3. 14 Alur Kaderisasi 

Kaderisasi dibagi menjadi tiga golongan yaitu, kader 

muda, madya dan inti. Mereka akan mengikuti training 

rohis dan mentoring/liqo’ masing masing tiga kali 

kegiatan. Para kader akan dibekali aspek keilmuan berupa 

salimul akidah (akidah), sahihul ibadah (tentang 

peribadatan), matinul khuluq (akhlak yang tegas), qadirun 

‘alal kasbi (kemampuan berpenghasilan), mustaqqul fikri 

(pikiran yang intelek), qawiyyul jism (fisik yang kuat), 



257 

 

mujahidun li nafsihi (bersungguh-sungguh pada dirinya), 

munazhzham fi syu’nihi (teratur dalam urusan urusannya), 

haritsun ‘ala waqtihi (efisien dalam menggunakan 

waktu), nafi’un li ghairihi (bermanfaat bagi orang lain). 

Pada kegiatan mentoring, kader akan dibekali ilmu 

organisasi, kepemimpinan dan fiqh dakwah.  

 Training rohis merupakan peminaan awal para 

kader untuk kemudian akan direkrut menjadi pengurus 

LDK Insani Undip. Kegiatan yang dilakukan berupa 

kajian, training, diskusi dan mabit selama dua hari. 

Setelah melewati training rohis, para kader akan 

melaksanakan madrasah rohis dan pelatihan manajerial 

dakwah kampus. Setelah melewati rangkaian kegiatan 

kaderisasi, kader akan mendapatkan sertifikasi yang diuji 

oleh departemen HRD Insani Undip.   

 

 



258 

 

2. Profil Dai 

a. Luthfie Maula: Pemegang Otoritas Keagamaan 

Cendekiawan dari Kaderisasi 

Insani Undip berupaya menghadikan pendakwah 

muda di berbagai kesempatan acara seperti tabligh akbar. 

Salah satu diantaranya adalah Luthfie Maula dan Ahmi 

Rifqi Hudaya. Lutfie Maula, adalah seorang aktivis 

dakwah kelahiran Bandung, 7 Desember 1992 yang 

merupakan lulusan dari S-1 Meterologi Institut Teknologi 

Bandung. Sebelumnya dia belum pernah mendalami ilmu 

agama. Barulah ketika di perguruan tinggi, karena faktor 

lingkungan, Lutfie Maula mulai tertarik untuk mengikuti 

organiasi kerohanian di kampus ITB. Hal ini ditunjukkan 

dengan aktifnya Lutfie Maula di beberapa kepengurusan 

diantaranya, bidang mahasiswa dan kaderisasi Masjid 

Salman ITB, pengurus asrama Salman ITB, Kabinet BEM 

KM ITB, Gamais ITB (Lembaga Dakwah Kampus), dan 

Unit Angklung ITB. Dengan kata lain, Luthfie Maula 

merupakan pendakwah yang lahir dari kaderisasi dakwah 

kampus. Luthfie berkesempatan menjadi dai dalam 

tabligh akbar yang diselenggarakan oleh Fakultas Sains 

dan Matematika Undip. Dia mendapatkan bekal menjadi 



259 

 

dai ketika tergabung dalam takmir Masjid Salman ITB. 

Pada komunitas tersebut, dia mendapatkan pengajaran 

Tauhid dan merasa perlu untuk mengamalkan kembali 

ilmu yang didapatkan dari komunitas tersebut, bernama 

Mujtahid Dakwah. Dalam komunitas ini, para anggota 

mahasiswa dibimbing oleh dosen dan guru besar yang 

merupakan alumni dari Mujtahid Dakwah Masjid Salman 

ITB.  

 Menurutnya, dai harus memiliki pemikiran kritis, 

bukan sekadar menyampaikan pesan dakwah secara 

tekstual. Seseorang bisa menjadi dai, tidak harus memiliki 

kualifikasi pendidikan agama.  

“…Jadi kalau saran saya sih syaratnya ya orang 

yang kritis, sebenarnya salah satunya dia tercelup 

dalam pendidikan kampus ya tapi bukan sekedar 

harus jurusan keagamaan nih, harus yang jurusan 

Lc.,MA. Harusnya engga, bahkan saya dapat 

banyak gurunya bukan jurusan Lc.,MA  yang 

ngajar di Salman. Bukan ngajar ya, yang ngisi 

materi, melatih Mujtahid Dakwah engga ada yang 

lulusan Lc.,MA tapi dia dosen teknik fisika, 

sampai profesor tapi beliau mendapatkan 

keilmuan agamaan yang kuat dengan pengalaman 

basic keilmuannya melihat dunianya, kritisnya, 

dibekali juga dengan ilmu agama itu malah 



260 

 

menjadi kuat banget untuk membahas solusi itu 

sih.” 

Dai dengan kualifikasi pendidikan agama, 

menurut Luthfie Maula kurang dalam menjawab solusi 

umat Islam. Seharusnya, dakwah tidak hanya mengutip 

kitab kuning. Tapi dai perlu mengkritisi narasi kitab 

kuning didalamnya.  

Lutfie Maula termasuk pemegang otoritas 

keagamaan cendekiawan dari kaderisasi. Melalui program 

kaderisasi, pertama dai dapat memiliki kompentensi yang 

baik yang didapatkan dari keahlian, keilmuan, 

pengetahuan maupun pengalaman yang luas. Kedua, dai 

harus memiliki karakter moral yang baik dan ketiga, dai 

memiliki tujuan yang baik. Sumber dakwah yang 

disampaikan berasal dari wahyu Allah dan Rasul-Nya 

serta memiliki kualifikasi penguasaan pengetahuan 

agama (tafaqquh fiddin) menjadi salah satu prasayarat 

bagi dai. Dai harus memahami keberadaan, kondisi, dan 

bahasa yang digunakan oleh masyarakat (tafaqquh finnas) 

dan dai mampu memahami perkembangan zaman 



261 

 

(tafaqquh fiddunya al-mutathawwir). 234 Lembaga 

Dakwah Pengurus Besar Nadhlatul Ulama menambahkan 

bahwa seorang pendakwah harus memiliki kualifikasi 

dalam melaksanakan tugas dan misinya, yakni kualifikasi 

kalbu, sosial, lisan, keilmuan, fisik, dan ekonomi. 235 

Pendakwah memang harus mampu menggali ajaran Islam 

dari sumbernya, mengamalkan ilmunya. Bukan hanya 

menguasai kitab kuning saja, melainkan mampun 

menggali dan memaparkan “Risalah Islamiyah” dalam 

menghadapi dan menjawab tantangan zaman. 236  

Luthfie Maula dalam menjawab tantangan zaman, 

tidak menggunakan cara dakwah yang merujuk pada kitab 

kuning. Dia menganggap kitab kuning adalah tradisi 

terdahulu yang perlu dikritisi. Anggapan ini, menyiratkan 

bahwa otoritas yang dipegang Luthfie Maula 

 
234 Umdatul Hasanah, “Kualifikasi Da’i: Komparasi 

Konseptual Retorika Dakwah Dan Retorika Aristoteles,” Jurnal 

Komunikasi Islam 10, no. 2 (2020): 256–75.  
235 Muhammad Faizin, “LD PBNU Jelaskan Kualifikasi Dan 

Etika Dai Seharusnya,” NU Online, 2019, https://nu.or.id/nasional/ld-

pbnu-jelaskan-kualifikasi-dan-etika-dai-seharusnya-khCtx. 
236 Syamsul Hidayat, “Metode Pengambilan Sumber Dan 

Rujukan Materi Dakwah,” Suhuf 19, no. 2 (2007): 114–26. 



262 

 

berkontestasi dengan otoritas keagamaan tradisional yang 

dibawa oleh para kiai pesantren.  

“Kalau saya sih suka ayat ini ya ‘apakah kamu 

akan mengikuti nenek moyang mu? padahal nenek 

moyang mu tidak tahu sama sekali’ ya dalam 

artian kita jangan sampai sekedar ustaz yang 

menjalankan budaya yang sebelumnya, hal – hal 

yang biasa yang akhirnya mengacu pada kitab 

kuning. Apa – apa harus kitab kuning, mengutip 

terus dan seterusnya sih. Ya kita perlu untuk kritis 

sih.” 

Untuk mendapatkan sumber rujukan dakwah, 

Lutfie Maula memiliki cara yang unik yaitu kontemplasi 

atau merenung dan berpikir dengan penuh perhatian, 

mengkaitkan materi dengan pengalaman pribadi dan 

ditambah referensi media digital. Banyaknya referensi 

dakwah di media digital, mengharuskan setiap orang 

memiliki kemampuan literasi media yang baik.  

Dalam mengambil sumber dakwah, pendakwah 

seharusnya memperhatikan langkah seperti, pertama; 

mencari sumber dakwah dengan penggalian bahan 

dakwah dan materi dakwah yang telah disusun oleh 

mubalig atau ulama sebelumnya. Contohnya, khotbah 



263 

 

jumat dan hari raya, artikel, audio maupun audiovisual, 

buletin atau media cetak tentang dakwah.   

Ketika dai menggunakan cara pengambilan 

sumber dakwah seperti ini, diperlukan sikap kritis yang 

ditunjukkan dengan menelusuri sumber dan dalil yang 

digunakan penulis sebelumnya, menganalisis ulang 

sumber bahan dakwah tersebut, dan membandingkan 

dengan tulisan atau pendapat lain yang mengangkat 

masalah yang sama.  

Cara kedua dalam pengambilan sumber dakwah 

adalah melalui buku dakwah tematik atau kitab para 

ulama. Seperti Kitab Tafsir (Jalalain, Al-Manar, Al-

Misbah) dan sebagainya. Kitab Hadis seperti Arbain 

Nawawi, Riyadush Shalihin, Shahih Bukhori, Shahih 

Muslim, dan sebagainya. Kitab Aqidah seperti Aqidatul 

Awam, Aqidah Wasitiyah, Fathul Bari Syarh Bukhari, 

Syarh al-Nawawi ala Muslim. Kitab Fikih, seperti Fathul 

Muin. Kitab Akhlak seperti Ta’lim Mutaallim dan atau 



264 

 

tema kontemporer seperti kajian ekonomi islam, budaya 

islam, dan kajian ghazwul fikr. 237 

Berdasarkan bagaimana cara mengambil sumber 

dakwah, Luthfie Maula mengakui bahwa keterbatasan 

keilmuannya, membuat dia hanya sanggup 

menyampaikan dakwah tentang amal sholeh namun, 

selayaknya dai memiliki bekal ilmu tauhid dan berhak 

menyampaikannya dan terpenting memiliki sikap kritis 

serta tidak harus berasal dari individu yang memiliki 

kualifikasi pendidikan atau pondok pesantren seperti kiai.  

 

Gambar 3. 15 Luthfie dalam Kajian "Become Precious Moslem in Society 
5.0" di Masjid Kampus Undip 

 
237 Hidayat. 



265 

 

Luthfie Maula memulai menjadi dai ketika 

dipercaya oleh rekannya mengisi materi kajian yang 

tergabung dalam Mujtahid Dakwah ITB.  

“Saya ini dibentuk memang dari banyak hal sih 

salah satunya memang dari pelatihan Mujtahid 

Dakwah. Nah waktu saya di Mujtahid Dakwah 

saya mendapati bahwa islam sesungguhnya itu 

saya baru dapatin di latihan Mujtahid Dakwah ya. 

kalau kumpul di taklim Masjid satu arah, 

menghafal ayat aja tapi tidak sampai di 

implementasikan” 

Lutfie Maula beranggapan bahwa Islam yang baik 

adalah Islam yang tidak normatif atau tekstual malainkan 

nilai Islam harus langsung diimplementasikan kepada 

masyarakat.  Berdasarkan pemaparan diatas, Lutfie Maula 

termasuk pemegang otoritas keagamaan cendekiawan. 

Dia dipercaya Insani karena memiliki latar pendidikan dai 

dari Mujtahid dakwah Masjid Salman ITB. Mujtahid 

Dakwah yang dijadikannya sebagai dasar pijakan menjadi 

dai. Dalam perkembangannya, Mujtahid Dakwah digagas 

oleh Dr. Ir. Imaduddin Abdurrahim pada tahun 1970-an. 

Program utamanya adalah pemurnian ajaran Islam dari 

pengaruh pemikiran Barat. Dalam kontkes ini, Mujtahid 



266 

 

Dakwah diadakan untuk meng-counter isu sekularisasi 

yang dihembuskan oleh Nurcholis Madjid.238 

Lutfie Maula sendiri tidak aktif berdakwah dalam 

di media digital. Secara praktis, otoritas keagamaan baru 

yang dipegangnya menentang otoritas keagamaan 

tradisional yang dipegang oleh ulama karena Lutfie 

Maula tidak sependapat dengan otoritas keagamaan yang 

normatif dan tekstual dimana kebanyakan dibawa oleh 

para ulama.  

Rasa tanggung jawab sosial dalam berdakwah 

juga dirasakan oleh Luthfie Maula sebagai pendakwah 

yang lahir dari gerakan tarbiyah kampus.  

“Awalnya karena bagi saya pribadi ini ya untuk 

timbal balik. Jadi saya pernah mendapatkan 

sebuah ilmu yang menurut saya ini menarik sekali 

dan ini perlu didapatkan dan dirasakan oleh orang 

– orang. Jadi ini menjadi titik berat bagi saya 

merasa ‘hal ini harus tersiarkan oleh lain nih, 

orang lain juga harus memahami ini nih.” 

 
238 Herianda Dwi Putra Siregar, “Gelombang Ideologi Islam 

Transnasional Dalam Sekolah Islam Terpadu,” Jurnal Ilmu Sosial 

Indonesia (JISI) 2, no. 1 (2021): 27–39. 



267 

 

Kebanyakan dari dai milenial pada penelitian ini, motivasi 

dalam berdakwah karena merasa memiliki pengetahuan 

yang harus disampaikan kepada masyarakat.  

b. Ahmi Rifqi Hudaya: Pemegang Otoritas 

Keagamaan Cendekiawan dari Kaderisasi 

 

Ahmi Rifqi Hudaya merupakan pendakwah di 

berbagai acara kajian fakultas di Undip, dia juga 

pendakwah yang lahir dari gerakan tarbiyah kampus dan 

dekat dengan media digital. Wanita kelahiran Ngawi, 11 

April 1996 ini merupakan lulusan MAN 2 Surakarta dan 

sudah menyelesaikan studinya di S-1 Gizi Undip. Dia 

sering dipercaya sebagai pengisi kajian dakwah karena 

dia mendapatkan sertifikasi sebagai trainer dari “Training 

for Trainer Insani” dan “Insani Leadership Training”. 

Legalitas Ahmi sebagai Wakil Ketua LDK Avicenna 

Fakultas Kedokteran Undip, menjadi alasan panitia acara 

dan peserta kajian untuk mengikuti kajian Ahmi Rifqi 

Hudaya. 

Ahmi Rifqi Hudaya mendapatkan bekal ilmu 

dakwah dari training for trainee yang diselenggarakan 



268 

 

oleh Insani Undip. Aktivitas tersebut melatih kader 

dakwah yang dipersiapkan untuk berdakwah di lingkup 

mahasiswa fakultas. Sebagai kader dai milenial, Ahmi 

Rifqi Hudaya mendapatkan sumber dakwah dari platform 

dakwah digital dan buku motivasi serta tidak menerima 

kajian diluar kapasitas Ahmi.  

“…Selama ini kalau saya ngisi itu iya memang 

beberapa dari buku yang saya baca terus juga 

masih mengutip dari ustaz-ustaz yang ada di 

platform-platform kayak gitu dan itu saya kemas 

dengan penyampaian saya sendiri, juga saya tanya 

sama teman-teman di forum trainer insani jadi itu 

tuh orang-orang mahasiswa juga yang dia itu 

melewati namanya pengkaderan training for 

trainer jadi kayak emang untuk pembicara-

pembicara di training nya rohis Undip gitu mbak”. 

Training for Trainee Insani Undip merupakan 

pelatihan untuk calon kader dakwah yang memiliki 

kurikulum seperti mikro teaching, dan materi dakwah 

konsep diri muslim. Walaupun Ahmi Rifqi Hudaya 

mendapatkan otoritas dalam berdakwah melalui 

organisasi Insani dan media digital, dia sepakat bahwa 

seorang dai lebih baik belajar kepada para ulama secara 

langsung dan mempelajari kitab para ulama. Media digital 



269 

 

menurut Ahmi Rifqi Hudaya dapat dijadikan sumber 

dakwah karena memiliki jangkauan yang lebih luas. 

Banyaknya arus informasi digital mengharuskan individu 

mampu menyaring dan selektif terhadap informasi yang 

didapatkan. Ahmi Rifqi Hudaya dalam berdakwah juga 

memanfaatkan media digital dengan menyebarkan narasi 

dakwah di platform digital. Ahmi setelah mendapatkan 

bimbingan dari Insani Undip, bersama teman temannya 

melakukan pembinaan kepada sesama mahasiswa melalui 

mentoring dai di asramanya. Sebagai wujud implementasi 

dari pelatihan dai atau trainer yang dia dapatkan.  

“Kalau saya ngisi itu iya memang beberapa dari 

buku yang saya baca terus juga masih mengutip 

dari ustaz-ustaz yang ada di platform-platform 

kayak gitu dan itu saya kemas dengan 

penyampaian saya sendiri. Juga saya tanya sama 

teman-teman juga kan di sana itu ada forum 

trainer insani jadi itu tuh orang-orang mahasiswa 

juga yang dia itu melewati namanya pengkaderan 

itu training of trainer jadi kayak emang untuk 

pembicara-pembicara di training nya rohis undip 

gitu mbak. Jadi kayak disitu tuh alumni nya itu tuh 

nanti dimasukan kedalam database pembicara 

training rohis di undip jadi ketika kemudian nanti 

itu panitia mau ngadain reunian rohis yang buat 

maba kan namanya ada trainer lagi satu itu tuh 



270 

 

buat maba, nah itu nanti referensinya bicaranya itu 

dari database insani.” 

Ahmi Rifqi Hudaya dalam berdakwah mengambil 

rujukan dari platform digital dan buku secara mandiri. Dia 

menciptakan otoritas keagamaan cendekiawan setelah 

melewati pelatihan training of trainer. Alumni dari 

pelatihan dai kampus ini akan dijadikan pendakwah pada 

setiap kesempatan kajian di organisasi kerohanian Undip.  

Berdasarkan latar belakang pendidikan, Ahmi 

merupakan pemegang otoritas keagamaan cendekiawan 

melalui pendidikan kaderisasi dakwah dari gerakan 

tarbiyah kampus Undip. Setiap kajian Insani menargetkan 

mahasiswa atau anak muda sebagai mad’u. Dai yang 

mengisi kajian di Insani Undip, Ahmi termasuk 

didalamnya merupakan alumni organiasi kerohanian 

Islam yang memiliki sertifikasi sebagai pendakwah 

melalui proses “Training For Trainer”. Mereka dikatakan 

sebagai cendekiawan karena berasal dari lulusan 

perguruan tinggi umum. Cendekiawan jenis ini 



271 

 

mengembangkan kapasitas intelektualnya melalui 

organiasi.239 Khususnya, gerakan tarbiyah kampus.  

Berdasarkan pemaparan diatas, dai dari Insani 

Undip yaitu Luthfie Maula dan Ahmi Rifqi Hudaya, 

keduanya menciptakan otoritas keagamaan cendekiawan 

dari kaderisasi dakwah atau melalui pendidikan dakwah 

gerakan tarbiyah kampus. Gerakan tarbiyah ini tumbuh 

subur pada kampus ternama seperti ITB dengan Masjid 

Salman, UGM dengan Masjid Salahuddin, UI dengan 

Masjid Arif Rahman Hakim, IPB dengan Masjid al-

hurriyah, ITS dengan Masjid Manarul Ilmi dan lainnya. 

Para pemimpin gerakan ini menjadikan masjid-masjid 

univeristas sebagai arena bagi misi merea dalam merekrut 

mahasiswa untuk dilatih dan bahkan diindoktrinasi 

melalui perkumpulan Islam dan diskusi dengan suatu 

bentuk pemahaman dan praktik Islam yang kaku. Gerakan 

tarbiyah kampus ini muncuk karena adanya dominasi 

gerakan serta pemikiran di kampus yang bersifat sekuler 

atau non-islam dan gerakan ini muncul sebagai respon 

 
239 Khoirun Niam, “Nahdlatul Ulama and the Production of 

Muslim Intellectuals in the Beginning of 21st Century Indonesia,” 

Journal of Indonesian Islam 11, no. 2 (2017): 351–88. 



272 

 

terhadap kondisi pemahaman keagamaan yang semakin 

menuju sekularisasi pemikiran.  

Kedua pendakwah Insani memiliki otoritas 

keagamaan baru yang bertentangan dengan otoritas 

keagamaan tradisional. Keduanya tidak terlihat 

memberdayakan otoritas keagamaan tradisional yang 

dipegang oleh ulama. Mereka belajar melalui buku secara 

mandiri, pelatihan dai kampus dan merujuk pada platform 

digital. 

Ahmi Rifqi Hudaya sebagai pemegang otoritas 

kaderisasi berupaya membawa wacana yang berbeda. 

Dalam wacana kontestasi, pendapat seorang tokoh akan 

dijadikan acuan atas tindakan dan pilihan wacana yang 

disuarakan. Wacana ini kemudian mempengaruhi pola 

literasi pengikutnya, baik literasi konvensional (buku 

cetak) maupun literasi digital.240 Penjelasan ini sesuai 

dengan penuturannya sebagai dai milenial dari Insani 

Undip, bahwa dengan menyebarkan narasi dakwah yang 

 
240 Fadli and Dwiningrum, “Pesantren’s Digital Literacy: An 

Effort to Realize the Advancement of Pesantren Education.” 



273 

 

baru maka akan dapat melawan wacana lain yang negatif 

bagi perkembangan dakwah Islam.  

“...Algoritma yang ada kita bisa sajikan itu juga 

hal-hal yang baik juga biar engga terus kemudian 

si media-media ini diwarnai dengan hal-hal yang 

baik jadi kalau misalnya kita engga terjun sama 

sekali yaitu malah akan menjadi hal berbahaya 

juga karenakan orang-orang yang lebih mudah 

untuk dijangkau itu dari media.”  

Wacana yang tidak baik untuk perkembangan dakwah 

Islam terjadi karena adanya pergeseran makna dakwah. 

Dengan mengasah literasi digital, dapat dijadikan media 

penting untuk meng-counter narasi, memberikan warna 

baru dalam penyebaran wacana Islam.  

Pengkaderan dai juga berlangsung di lembaga 

dakwah kampus melalui program mentoring. Program 

mentoring inilah yang menjadikan Ahmi Rifqi Hudaya 

sebagai dai dari Insani Undip untuk aktif berdakwah dan 

mengkader dai dari kalangan mahasiswa selanjutnya.  

“Kalau saya dulu pertama kali ngisi itu di grand 

opening mentoring untuk mahasiswa baru. Disitu 

tentang mentoring agama islam di Undip. Jadi 



274 

 

saya merasa kalau menyampaikan soal mentoring 

itu saya ngerasa sudah cukup mampu. Karena, 

saya sudah melewati program mentoring juga 

waktu jadi mahasiswa baru.”  

Pentingnya kaderisasi dai di kampus, membuat Ahmi 

Rifqi Hudaya sebagai alumni program mentoring diminta 

lembaga dakwah kampus untuk berdakwah khususnya 

kepada mahasiswa baru. Kaderisasi dai penting untuk 

menunjang keberhasilan dakwah. Keberhasilan dakwah 

ditentukan oleh bagaimana dakwah tersebut dilaksanakan 

atau tata cara dakwah, pengemasan materi, sikap dan cara 

berdakwah, penggunaan media dan pelatihan dakwah. 

Kaderisasi dai diharapkan membentuk kader dai yang 

profesional. 241 

3. Aktivitas Komunitas Dakwah 

Dakwah kampus adalah sarana mahasiswa untuk 

belajar dan bertindak sebagai dai. Mahasiswa sebagai dai 

harus mempunyai kriteria profesionalitas dalam 

penyampaian dakwah, memiliki pemikiran yang kuat, 

 
241 Hartono, Masduki, and Romadi, “The Da’i (Muslim 

Preachers) and Social Change Challenges: A Study of Da’i 

Professionalism In Dumai, Riau.” 



275 

 

memiliki pemahaman tentang ilmu keislaman dan ilmu 

umum secara komprehensif, memiliki penguasaan materi, 

metode, strategi, media, psikologi mad’u, dan mengerti 

lapangan dakwah, bersikap lembut dan bertika serta 

memiliki kemampuan mentrasnformasikan nilai Al-

Qur’an kedalam realitas sosial kehidupan modern. Dalam 

dakwah, posisi mahasiswa dipandang sebagai agent of 

change untuk kepentingan Islam dan diharapkan menjadi 

penerus para ulama. 242 

Hal ini yang dilakukan Ahmi, sebagai kader dai di 

Insani Undip. Dengan menggunakan otoritas keagamaan 

cendekiawan dari gerakan tarbiyah kampus, Ahmi 

memperoleh sumber keilmuan di platorm digital secara 

mandiri dan pelatihan kader kampus. Keduanya yang 

membuat Ahmi dipercaya dan mendapatkan otoritas 

menjadi trainer dai kampus. Kaderisasi dai bertujuan 

untuk menggali dan mengembangkan kompetensi dakwah 

pada anggota bercirikan intelektualitas (substantif) dan 

 
242 Rizal Mahri, “Dakwah Kampus Berbasis Riset,” Jurnal 

Dakwah: Media Komunikasi Dan Dakwah, XIV, no. 1 (2013): 51–

77. 



276 

 

profesional, memiliki komitmen kokoh terhadap Islam, 

serta mengoptimalkan peran kampus dalam mencapai 

kebangkitan Islam. Upaya pengoptimalan ini dilakukan 

dengan bimbingan dakwah, materi fikih dakwah, praktik 

khitabah. 243 

Ahmi sadar bahwa dirinya memiliki kapasitas 

keilmuan terbatas dalam menyampaikan dakwah, 

sehingga dia memilah tema dakwah yang sanggup untuk 

disampaikan. Ahmi sendiri berfokus pada kalangan 

mahasiswa sebagai mad’u nya namun, dalam forum 

dakwah apabila seorang kader dai menyampaikan pesan 

dakwah seharusnya menghadirkan ahli atau guru sebagai 

pelengkap. Hal ini dapat menambah khazanah keilmuan 

bagi kader dai dan mad’u. Dengan menerapkan ini 

diharapkan otoritas keagamaan baru mampu memperkuat 

otoritas keagamaan tradisional.  

 
243 Hasyim Hasanah, “Model Kompetensi Kader Da’i 

Kampus Di Perguruan Tinggi Negeri Kota Semarang” (Universitas 

Islam Negeri Walisongo, 2019). 



277 

 

 

Gambar 3. 16 Dai Milenial Kampus Berdakwah di Kawasan Kampus 

Untuk mendapatkan kepercayaan mad’u, apabila 

Ahmi memiliki kompetensi dalam berdakwah, dibuktikan 

dengan rekomendasi kader dai dari training for trainer, 

beberapa kejuaraan lomba pidato yang Ahmi miliki dan 

self branding di media sosialnya.  

“Kalau soal ngomong di depan umum kayak gitu tuh 

memang saya basic-nya sudah sering kayak lomba-

lomba yang harusnya ngomongnya pidato kayak gitu 

lomba cerita kayak gitu.” 

Generasi muda lebih mementingkan personal 

branding seorang dai. Personal branding para dai 

diorbitkan melalui media digital, untuk 



278 

 

menginternalisasikan nilai keagamaan bagi generasi 

milenial. 244 Personal branding mengacu pada promosi 

diri dan konstruksi citra publik seseorang, sering kali 

dicapai dengan menonjolkan keterampilan dan 

pengalaman tertentu. Fenomena ini sangat relevan dalam 

kondisi saat ini, di mana kemampuan untuk menampilkan 

diri secara efektif kepada khalayak luas semakin penting 

untuk kesuksesan pribadi dan profesional.245 

 

Gambar 3. 17 Personal Branding Dai Kampus 

 
244 Fahrudin and Islamy, “Da’i (Muslim Preachers) Idols, 

Fatwas, and Political Constellations: Empirical Study of Millennial 

Generation Perspective.” 
245 Siti Mutmainah and Sayidah Afyatul Masruroh, “Online 

Da’wah on Social Media: Personal Branding of a Female Celebrity 

Preacher on Instagram,” Lentera VI, no. I (2022).  



279 

 

Ahmi memanfaatkan media sosial untuk 

mengoptimalkan aktivitas dakwahnya. Dia menggunakan 

akun ini untuk mempublikasikan acara keagamaannya, 

membagikan idenya. Ahmi juga memanfaatkan media 

sosial untuk mempromosikan amal Islam untuk Palestina 

dengan menampilkan aksi bela Palestina, Laziz jateng 

bahkan menampilkan praktik keagamaan baru dengan 

tasmi’ online di platform Instagram. Media sosial dalam 

hal ini menjadi aspek penting dalam branding Ahmi. 

Ahmi bisa menyampaikan informasi tentang dirinya (self-

branding). Berbeda dengan otoritas keagamaan 

tradisional  atau cendekiawan sebelumnya, self-branding 

di media sosial menentukan apakah seorang pendakwah 

terkenal dan berpengaruh di masyarakat saat ini oleh 

karena itu, para dai berupaya membuat konten dan materi 

media sosial semenarik mungkin agar dapart menjangkau 

khalayak.  

”Kalau utama menurut saya engga ya karena 

mungkin pasti dari ulama ya masih dari guru yang 

benar-benar ulama lah begitu, kalau sebagai media 

ini lebih ke penyebarannya.  Tetapi media bisa 

dijadikan sebagai cara kita untuk menyebarkan 

hal-hal baik. Algoritma yang baik bisa sajikan 



280 

 

daripada engga terjun sama sekali, malah jadi 

berbahaya. Yang muncul hal- hal buruk dari 

media.”   

Ahmi memberdayakan organisasi kerohanian 

kampus yang berfokus pada kegiatan keagamaan, dakwah 

dan kemanusian di Fakultas Kedokteran Undip yang 

ditampilkan melalui self-branding. Dalam konteks ini, 

kesalehan tercermin dalam kebaikan moral, perilaku, dan 

pengalaman sehari-hari. Meski Ahmi tidak memiliki 

pengetahuan otoritatif tentang Islam, Ahmi memiliki self-

branding dan validasi dari pelatihan kader dai kampus 

untuk melahirkan otoritas keagamaan baru, membangun 

kepercayaan dan dukungan mahasiswa di kampusnya 

dalam berdakwah. 246  

Selain Ahmi yang memegang otoritas keagamaan 

cendekiawan dari gerakan tarbiyah kampus, ada dai lain 

yang mengisi kajian di Insani Undip yaitu Luthfie. Dia 

mengaku mendapatkan otoritasnya dari gerakan tarbiyah 

Masjid Salman ITB. Dalam berdakwah, Luthfie 

 
246 Kirana Nur Lyansari, “Celebrification and Branding New 

Female Religious Authority in Indonesia,” Dialog 45, no. 1 (2022): 

99–110. 



281 

 

melakukan storytelling atau menceritakan kembali 

pengalaman sendiri yang sesuai dengan tema kajian dan 

berharap mad’u mendapatkan hikmah dari cerita 

pengalaman Lutfie.  

“Bagi saya pribadi saya termasuk orang yang 

masih belajar. Masih belajar dan saya melihat saya 

masih punya banyak kelemahan di titik tertentu 

tapi ada yang jadi fokusnya saya gitu. Kalau 

ngomongin Siroh Nabawiyah bukan ranahnya 

saya, ngomongin masalah bedah ayat atau ya lain 

sebagainya Hadis itu bukan ranahnya saya. Saya 

lebih fokus ke arah amal sholeh.” 

Dalam dakwahnya, Lutfie tidak menampilkan ayat 

Al-Qur’an, Hadis atau kutipan perkataan ulama. Luthfie 

sendiri lebih menyukai materi dakwah yang tidak 

normatif serta bersumber rujukan dari pendakwah yang 

tidak hanya lulusan pendidikan agama melainkan materi 

dakwah harus mengajak mad’u untuk berfikir kritis, 

mendorong kebebasan berpendapat serta mendapatkan 

pandangan keilmuan dari pendakwah dengan kualifikasi 

non pendidikan agama.  

“...yang ngisi materi, melatih Mujtahid Dakwah 

engga ada yang lulusan Lc.,MA tapi dia dosen 

teknik fisika, sampai profesor tapi beliau 



282 

 

mendapatkan keilmuan agamaan yang kuat 

dengan pengalaman basic keilmuannya melihat 

dunianya, kritisnya, dibekali juga dengan ilmu 

agama itu malah menjadi kuat banget.” 

Lutfie, pemuda yang bekerja di salah satu 

perusahaan teknologi informasi ini mengaku 

mendapatkan kepercayaan diri untuk mengisi kajian 

setelah menempuh pelatihan Mujtahid Dakwah selama 3 

hari 2 malam di Masjid Salman ITB. Baik Ahmi dan 

Lutfie, mereka aktif dalam kegiatan kaderisasi kampus 

yang menjadi cikal bakal menajdi dai. Lembaga dakwah 

kampus khususnya Insani adalah salah satu LDK yang 

merupakan organisasi kemahasiswaan tingkat Universitas 

di Undip, yang melakukan proses kaderisasi dai setiap 

tahun. Kaderisasi dai bertujuan menyiapkan calon-calon 

dai yang aktif tidak hanya di kampus, melainkan juga di 

masyarakat. Terdapat dua model kaderisasi yaitu 

kaderisasi dai dan kaderisasi muslimah. Kaderisasi 

bertujuan untuk menggali dan mengembangkan 

kompetensi dakwah para anggota bercirikan 

intelektualitas (substantif) dan profesional, memiliki 

komitmen kokoh terhadap Islam, serta mengoptimalkan 

peran kampus dalam mencapai kebangkitan Islam. Tugas 



283 

 

utama yang harus diemban para kader dai ini adalah 

menjadi barisan pendukung dan penggerak dakwah yang 

terlatih untuk menjalankan kegiatan dakwah kampus yang 

regeneratif.  

Insani melalui dua model kaderisasi ini berupaya 

untuk mengasah pengetahuan dan pemahaman para 

kadernya di bidang wawasan pengetahuan keislaman. 

Upaya peningkatan kompetensi ini dilakukan secara 

periodik dalam program mingguan, bulanan dan program 

semesteran. Salah satu program yang memiliki orientasi 

kuat dalam peningkatan kompetensi kader dai di Insani 

adalah melalui bimbingan dakwah dengan materi fikih 

dakwah dan wawasan keislaman di masing-masing 

fakultas yang dilaksanakan seminggu sekali, praktik 

khitabah di tingkat universitas setiap bulan sekali, dan 

praktik ceramah keagamaan di masjid kampus secara 

bergilir setiap dua bulan sekali. Kegiatan peningkatan 

kompetensi ini sangat diminati oleh para kadernya, karena 

secara umum anggota Insani adalah mereka yang benar-

benar memiliki minat, dan komitmen besar untuk menjadi 

dai kampus. 



284 

 

Sasaran dakwah kampus Insani ada tiga yaitu para 

anggota, mahasiswa, remaja masjid di sekitar undip, dan 

masyarakat. Bentuk dakwah yang dilakukan melalui 

dakwah bil lisan, bil qalam, dan dakwah bil hal. Dakwah 

bil lisan dilakukan dalam bentuk ceramah keagamaan, 

diskusi, pengajian keliling, dan bedah buku. Dakwah bil 

qalam dilakukan melalui fasilitas media sosial dan media 

cetak. Dakwah bil hal dilakukan dalam bentuk bakti 

sosial, donor darah, penggalangan dana kemanusiaan dan 

korban bencana, serta keteladanan.247 Insani Undip 

memiliki akun Instagram aktif dengan 8.729 followers, 

2.934 postingan. Akun ini berisi kegiatan seluruh 

departemen organisasi, agenda acara rutin, konten 

dakwah Islam, dan pengenalan profil organisasi. 

 

 

 

 

 
247 Hasanah, “Model Kompetensi Kader Da’i Kampus Di 

Perguruan Tinggi Negeri Kota Semarang.” 



285 

 

BAB IV 

KEMUNCULAN OTORITAS KEAGAMAAN 

KOMUNITAS DAKWAH MILENIAL DI KOTA 

SEMARANG 

 

A. Keberagaman Otoritas Keagamaan dalam Komunitas 

Dakwah Milenial di Kota Semarang 

Berdasarkan hasil penelitian tentang otoritas 

keagamaan pada 4 komunitas dakwah, keempatnya tidak 

ditemukan otoritas keagamaan legal rasional dan 

karismatik. Seperti dikemukakan Weber, otoritas 

karismatik sulit dipertahankan seiring berjalannya waktu 

karena otoritas tersebut bertumpu pada kemampuan 

mempertahankan kepercayaan terhadap kekuatan 

individu yang luar biasa. 248 Otoritas legal rasional tidak 

ditemukan karena cenderung bersifat koersif, sedangkan 

mad’u dari kalangan anak muda perkotaaan 

membutuhkan pendekatan persuasif.  

 
248 Stig Hjarvard, “Mediatization and the Changing 

Authority of Religion,” Media, Culture and Society 38, no. 1 (2016): 

8–17. 



286 

 

Tabel 4. 1 Jenis, Sumber dan Sifat Otoritas Keagamaan 

dalam Komunitas Dakwah Milenial 

No Komunitas Jenis Sumber Sifat 

1. Dawwam Alfian: 

Pemegang 

Otoritas 

Cendekiawan 

Kaderisasi 

Huda: 

Pemegang 

Otoritas 

Perguruan 

Tinggi 

1. Aplikasi 

Syameela, 

Kitab 

Terjemah 

2. Kitab 

Induk 

Persuasif 

2. Santrendelik Otoritas 

Cendekiawan 

Perguruan 

Tinggi 

Kitab 

Kuning, 

pendidikan 

formal 

Persuasif 

3. UKKI Sokheh: 

Otoritas 

Cendekiawan 

Perguruan 

Tinggi 

Rizal: 

Otoritas 

Tradisional 

1.Pendidikan 

formal 

2. Kitab dan 

Pendidikan 

non formal 

Persuasif 

4. Insani Otoritas 

Cendekiawan 

Kaderisasi 

Media 

digital, 

pendidikan 

kaderisasi 

Persuasif 

 



287 

 

Para dai milenial melahirkan otoritas keagamaan 

yang beragam didasari adanya perubahan cara berdakwah 

ketika pandemi sehingga mengharuskan live streaming, 

sebagai keprihatinan pergaulan mahasiswa dan tanggung 

jawab moral sebagai akademisi. Dai muda merupakan 

salah satu varian baru otoritas keagamaan Islam, 

khususnya di Kota Semarang. 249 Mereka hadir dari 

organisasi Islam, pelatihan dai, pondok pesantren dan 

akademisi dengan kualifikasi ilmu keislaman atau ilmu 

umum.  Dengan hadirnya varian baru otoritas keagamaan 

ini, diharapkan para tokoh agama, ulama atau organisasi 

ulama menyadari akan diseminasi sumber pengetahuan 

yang memungkinkan interpretasi baru terhadap pesan 

keagamaan. 250 

Dari pemaparan diatas, empat komunitas dakwah 

di Kota Semarang memiliki jenis dan sumber otoritas 

keagamaan yang berbeda. Keempatnya memiliki sifatnya 

sama yaitu dengan persuasif. Dengan sukarela anggota 

komunitas masuk dan tergabung dalam kajian-kajian 

 
249 Jinan, “Intervensi New Media Dan Impersonalisasi 

Otoritas Keagamaan Di Indonesia.” 
250 Jinan. 



288 

 

komunitas tersebut. Perbedaan jenis dan sumber otoritas 

keagamaan tiap komunitas dipengaruhi oleh visi, misi dan 

tujuan yang dibentuk oleh pendiri komunitas itu sendiri. 

Komunitas Dawwam Sahabat Hijrah berusaha untuk 

tanggap dalam dakwah digital ketika berhadapan dengan 

pandemi covid-19, sehingga secara cepat merekrut dai 

dengan berbagai latar belakang pendidikan untuk segera 

tanggap dengan dakwah digital.  

Berbeda dengan Santrendelik dan UKKI Unnes 

yang menghargai akademisi atau cendekiawan muslim 

untuk mengisi kajian di komunitasnya. Pada UKKI 

Unnes, disimpulkan bahwa kedua dai-nya memiliki jenis 

otoritas keagamaan yang berbeda. Muhammad Sokheh 

memegang otoritas keagamaan cendekiwan dari 

perguruan tinggi dan Rizal Fadli Nurhadi memegang 

otoritas keagamaan tradisional.  Keduanya dipercaya oleh 

organisasi kerohanian Islam Unnes untuk menjadi dai 

karena memiliki latar belakang pendidikan keislaman 

baik formal dan non formal. Pada Santrendelik, kedua dai 

memiliki latar belakang pendidikan Islam dari perguruan 

tinggi. 



289 

 

Pertama, otoritas keagamaan tradisional yang 

dimiliki oleh salah satu dai dari UKKI Unnes. Rizal Fadli 

Nurhadi sebagai pemegang otoritas tradisional berusaha 

mengembangkan kewenangannya melalui fatwa online.  

Sebagian besar otoritas keagamaan tradisional Indonesia 

telah meyadari bahwa Internet adalah bentuk media baru 

yang tidak hanya dapat mengekspresikan sudut pandang 

keagamaan mereka tetapi juga menjangkau khalayak yang 

lebih luas. Seiring dengan otoritas keagamaan baru, 

mereka mulai menggunakan Internet sebagai media baru 

untuk menyampaikan pesan Islam moderat dan 

mengeluarkan fatwa keagamaan yang lebih inklusif. 

Baru-baru ini, situs web Indonesia mulai menyediakan 

fatwa siber atau fatwa daring yang didukung dan dirawat 

oleh beberapa tokoh berlatar belakang otoritas keagamaan 

tradisional atau tim ahli dengan latar belakang santri. 

Selain itu, selain forum khusus yang diadakan untuk 

mengeluarkan fatwa mereka, organisasi Muslim 

terkemuka Indonesia seperti Muhammadiyah dan 

Nahdlatul Ulama mulai menggunakan Internet untuk 

menyediakan fatwa siber dan mengeluarkan fatwa mereka 

berdasarkan pertanyaan pemohon fatwa.  



290 

 

Jelaslah di sini bahwa alih-alih menghilang karena 

diperkenalkannya media baru dan munculnya otoritas 

keagamaan baru, posisi otoritas keagamaan tradisional 

menjadi kuat dengan menggunakan media baru sebagai 

sarana mereka untuk membentuk Islam dan menantang 

pemahaman eksklusif tentang Islam di Indonesia. Dengan 

kata lain, dengan otoritas mereka, otoritas keagamaan 

tradisional memulai adaptasi kreatif dengan 

memanfaatkan teknologi sebagai instrumen untuk 

memproduksi, mereproduksi, dan menyebarluaskan 

wacana keagamaan mereka ke masyarakat yang lebih 

luas. 251 

Kedua, otoritas keagamaan cendekiawan dari 

perguruan tinggi yang dimiliki oleh Santrendelik. 

Intelektual muslim adalah mereka yang sering 

mengemukakan gagasan sistematis dalam menangapi 

berbagai permasalahan sosial dan kemasyarakatan, 

sekaligus berkomitmen pada nilai Islam dalam kehidupan 

 
251 Zamhari, Han, and Zulkifli, “Traditional Religious 

Authorities in New Media: A Study of the Cariustadz.Id Platform as 

an Alternative Cyber Fatwa and Da’wah Media among the Middle-

Class Urban Muslims.” 



291 

 

berbangsa dan bermasyarakat. Cendekiawan harus 

memiliki prinsip komitmen pada Islam dan pengabdian 

seutuhnya. Jenis otoritas ini harusnya dipertahankan 

ditengah krisis intelektualitas. Bahkan, NU dan 

Muhamadiyah dalam perkembangannya berupaya untuk 

melahirkan kader intelektual muda. Intelektual muda saat 

ini banyak mengemukakan kajian kritis di kalangan santri 

sebagai alternatif metodologi hafalan dalam mempelajari 

kitab kuning. Metodologi yang selama ini tidak pernah 

dipertanyakan dalam tradisi pesantren. Tentu saja, para 

pemegang otoritas ini tidak ingin menggusur tradisi 

pesantren, tetapi berupaya memperkenalkan penafsiran 

yang baru, kreatif, dan radikal. Intelektual muda ini 

menujukkan kefasihannya dalam mengartikulasikan 

idiom modern, sering merumuskan gagasan-gagasannya 

dalam bentuk karya tulis akademis dengan lancar, dan 

berargumen secara sistematis. 252 

Kaum intelektual muslim merupakan segmen 

kaum muslim terdidik yang memiliki akses khusus 

 
252 Niam, “Nahdlatul Ulama and the Production of Muslim 

Intellectuals in the Beginning of 21st Century Indonesia.” 



292 

 

terhadap nilai budaya, dan oleh karena itu, dapat 

menduduki posisi kepemimpinan. Intelektual muslim 

merupakan tulang punggung intelektual gerakan dakwah 

modern yang telah memengaruhi gaya hidup dan pola 

kepercayaan sejumlah besar umat Islam di Indonesia. 

Sejumlah besar dari kelompok ini terkait dengan lembaga 

pendidikan, usaha penerbitan, dan pusat penyebaran 

dakwah. Sebagian terkait dengan pesantren tradisional, 

universitas Islam, madrasah. Kaum intelektual 

masyarakat muslim berkonsentrasi pada masalah identitas 

Muslim dan kebijakan nasional yang memengaruhi 

Muslim Indonesia. Sebagian besar berasal dari keluarga 

dengan identifikasi Islam yang kuat, dan pelatihan awal 

dalam nilai-nilai Islam merupakan bagian dari latar 

belakang mereka. Mereka biasanya merupakan produk 

dari sistem sekolah nasional dengan penekanan pada 

"pendidikan modern" dan memiliki gelar sarjana di 

bidang tersebut.253 

 
253 Khoirun Niam, “The Discourse of Muslim Intellectuals 

and ‘Ulama’ in Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 4, no. 2 

(2010): 288–316. 



293 

 

Cendekiawan muslim dari kualifikasi pendidikan 

Islam memiliki peran sebagai pihak yang fasih dalam 

kajian Islam dan pemahaman modernitas serta cara kerja 

internalnya.  

Cendekiawan Muslim haruslah orang yang 

memahami perbedaan mendasar antara Islam tradisionalis 

dan modernitas, sehingga mampu menjembatani 

kesenjangan diantara keduanya. Mereka muncul di ruang 

terbatas antara gagasan modern dan pemikiran 

tradisionalis. Kehadiran cendekiawan muslim dianggap 

penting untuk mendapatkan jawaban kritis dan solusi 

masa kini. Mereka bukan produk sistem pendidikan 

tradisional yang sempit dan kaku. Mereka tidak terikat 

oleh norma tradisional dan kaidah aktivitas diskursif 

keagamaan. Berbeda dengan dengan ulama tradisional 

yang belum melampaui teks yang dibacanya, 

cendekiawan muslim mampu membaca teks lebih dalam 

dengan cara kritis dan imajinatif. Keberadaan 

cendekiawan muslim tidak mengancam pemikiran ulama 

tradisional melainkan cendekiawan muslim mampu 

melakukan pembacaan kritis terhadap kumpulan teks dan 



294 

 

doktrin Islam sehingga dapat melepaskan diri dari dogma 

masa lalu yang mungkin relevan pada tahap tertentu 

dalam sejarah islam, namun sekarang sudah tidak relevan 

lagi. Hal ini tidak berati bahwa pembacaan dan penafsiran 

pada masa lalu tidak penting dan tidak relevan. 

Relevansinya terletak pada masa lalu, namun tidak saat 

ini. 254 

 Cendekiawan Muslim memiliki pemikiran Islam 

progresif. Islam progresif membuka ruang intelektual 

untuk pembacaan kritis tentang bagaimana interkasi 

budaya, kekuasaan, dan sejarah telah menciptakan 

bentuk-bentuk pengetahuan hegemonik dalam Islam. 

Gagasan Islam progresif menjadi ruang eksprimen 

dimana pertanyaan mendasar tentang keimanan dan 

normativitas dapat dikaji berdasarkan budaya populer 

lokal, kompleksitas kehidupan diaspora, dan gaya hidup 

alternatif.  

 
254 Farish A Noor, “The Responsibilities of the Muslim 

Intellectual in the 21st Century (An Interview with Abdolkarim 

Soroush),” New Voices of Islam (Leiden, 2002). 



295 

 

 Kelompok cendekiawan dianggap bertanggung 

jawab mengembangkan wacana Islam Indonesia yang 

kontribusinya terletak pada empat bidang, yaitu: a. tema 

kewacanaan di luar pernyataan konvensional, teologis, 

hukum, dan afirmasi keimanan; b. memperkenalkan 

perspektif ilmu sosial yang kritis kedalam wacana Islam, 

wacana keagamaan, serta; c. penggambaran keilmuan 

dunia Islam yang modernis dan reformis, yang kemudian 

memunculkan minat terhadap; d. penerjemahan karya 

karya tersebut diatas. Semua ini membawa Islam 

Indonesua ke tingkat yang lebih tinggi, seiring dengan 

berkembangnya kelas menengah di perkotaan, termasuk 

santrinisasi kelas menengah.  

 Ide atau tema yang diangkat oleh pada intelektual 

keagamaan antara lain demokrasi dan keadilan sosial, 

pluralisme dari masyarakat sipil, reformasi hukum dan 

metodologi interpretatif, sejarah dan budaya, reformasi 



296 

 

pendidikan dan hak asasi manusia, dan akomodasi 

terhadap tradisi dan modernitas. 255 

 Para cendekiawan muslim ini telah berkontribusi 

terhadap perkembangan Islam Indonesia, menulis buku 

dan artikel dengan berbagai tema yang mempengaruhi 

kehidupan umat Islam Indonesia, termasuk menanggapi 

isu-isu yang berkaitan dengan Islam. Meski, mereka tidak 

diakui sebagai ulama, namun fungsi mereka sebagai agen 

edukatif dan diskursif patut diperhitungkan. Karya 

mereka memiliki kedalaman kritis dan penelitian yang 

tepat, merupakan sebuah bidang diskursif, sehingga 

banyak dari kelompok tradisionalis dan yang bangkit 

kembali tidak minat dan kemampuan untuk berkomitmen. 

Di tengah kebangkitan dakwah dan berkembangnya 

kelompok agama kanan, suara mereka tidak hanya 

diremehkan tetapi juga menjadi sasaran kritik. 

Cendekiawan muslim ini mendapatkan tantangan dari 

kaum tradisionalis, bahwa cendekiawan muslim termasuk 

bagian dari Islam Liberal, karena dianggap kurang 

 
255 Ibrahim, “‘Being Authoritative But No Authority?’ 

Muslim Religious Intellectuals in Shaping Indonesian Islam 

Discourse.” 



297 

 

berkomitmen terhadap ortodoksi atau menyimpang dari 

penafisran arus utama.  Cendekiawan muslim seperti ini 

tetap memiliki otoritas, namun tidak mampu menguasai 

otoritas sepenuhnya. 256 

 Saat ini, cendekiawan muslim berdasarkan gaya 

dan isinya, hanya dapat menjangkau khalayak terbatas 

atau mereka sudah banyak berafiliasi dengan khalayak 

reformis dan progresif serta cendekiawan muslim dengan 

mudah dianggap sebagai sumber Islam yang otoritatif, 

karena keyakinan dan afiliasi mereka terhadap lembaga 

agama arus utama, seperti NU dan Muhammadiyah.  

 Perihal komunitas cendekiawan muslim di 

lingkungan NU, ada lembaga yang mewadahi komunitas 

tersebut. Perekrutan komunitas cendekiawan muslim NU 

terdapat kendala teknis. Elit organisasi NU direkrut 

dengan menggunakan marga patron dan ikatan 

kekeluargaan. Rekrutmen tersebut juga ditentukan oleh 

ada atau tidaknya seseorang memiliki pesantren. Seperti 

telah dijelaskan diatas, pendidikan bukan satu-satunya 

 
256 Ibrahim. 



298 

 

aspek penentu seseorang bisa menjadi ulama atau elit NU, 

namun yang terpenting adalah kedudukannya di 

pesantren. Untuk menampun mereka yang tidak 

mempunyai pesantren, tetapi didik secara formal di 

lembaga pendidikan modern, didirikanlah Ikatan Sarjana 

NU (ISNU). 257Fenomena inilah yang terjadi pada 

Fakhrudin Aziz sebagai dai dari kalangan cendekiawan 

muslim, merangkap sebagai Ketua ISNU Jawa Tengah 

dan Muhammad Sokheh sebagai dai di UKKI Unnes yang 

terafiliasi dengan Ikatan Dai Indonesia, sebagai salah satu 

lenbaga arus utama.  

Mayoritas objek dakwah Santrendelik adalah elit 

intelektual. Elit intelektual adalah cendekiawan yang 

telah mengetahui masalah keagamaan walaupun belum 

mendalam seperti guru, dosen, pengacara, wirasawasta 

serta karyawan kantor. Dai memerlukan pendekatan 

khusus dalam menghadapi kaum elit intelektual dalam 

pelaksanaan dakwah dan penyajian materi dakwah yang 

relevan dengan permasalahan mereka, khususnya 

 
257 Niam, “Nahdlatul Ulama and the Production of Muslim 

Intellectuals in the Beginning of 21st Century Indonesia.” 



299 

 

permasalahan sosiologis, sosio-kultural, umur, profesi, 

ekonomi. Istilah intelektual digunakan untuk menyebut 

orang terpelajar dan terbiasa berfikir kritis, objektif, 

analitis, dan sistematis. Oleh sebab itu, dai dari komunitas 

Santrendelik khususnya membutuhkan metode dakwah 

khusus bagi mereka. 258 

Tahapan dalam pembinaan komunitas intelektual 

melalui dakwah dibagi menjadi tiga, yaitu penyadaran 

pikiran, penumbuhan keyakinan, dan pembangunan 

infrastruktur peraturan atau organisasi. Tahapan pertama 

dilakuakan agar seseorang dapat menerima atau menolak 

keyakinan itu setelah menggunakan akalnya. Fase 

pemikiran ini didasarkan perenungan dan pemahaman. 

Kemdian dilanjurkan tahap pengamalan ajaran Islam 

berdasarkan ilmu dan kesadaran serta keyakinan yang 

kuat. Komunitas seperti ini membutuhkan dai yang 

kompeten dan kredibel dalam dakwah. Kompetensi dai 

dikategorikan dalam dua hal yaitu kompetensi substantif 

berupa kondisi dai dalam dimensi idealnya. Kedua, 

 
258 Bukhori, “Desain Dakwah Untuk Pembinaan Keagamaan 

Komunitas Elit Intelektual,” Ulumuna 12, no. 2 (2008): 351–70. 



300 

 

kompetensi metodologis, berupa kondisi dai yang 

berkaitan dengan aspek metodologi atau keterampilan 

profesionalnya.  

 Pendekatan dakwah yang baik diterapkan kepada 

para elit intelektual adalah pendekatan hikmah, sehingga 

objek dakwah merasa tidak terbebani terhadap perintah 

agama, karena belum siap mental untuk menerima. 

Kedua, pendekatan kritis dan rasional. Dakwah terhadap 

golongan ini harus dikemukakan analisa dan dalil yang 

dapat diterima akal, alasan logis, perbandingan, fakta, 

data dan analisisnya. Ketiga, pendekatan sistemik dan 

holistik, dimana dakwah tidak hanya pada sisi akidah dan 

ibadah saja, melainkan harus dilakukan dalam tataran 

sosial kemasyarakatan. Keempat, pendekatan kisah 

seperti yang dilakukan Tajuddin Arafat, yaitu dengan 

menceritakan pengalaman orang lain atau diri sendiri, 

serta kisah dan riwayat umat terdahulu. Kelima, 

pendekatan aktual, faktual dan kontekstual, dimana dai 

mampu memberi respon dan solusi bagi pemasalahan 

yang kekinian di tengah masyarakat. Keenam, 



301 

 

komunikasi persuasif dan empati. 259 Otoritas keagamaan 

yang dilahirkan oleh dai cendekiawan memiliki ciri khas 

melakukan kegiatan dakwah pada ruang dan dialog 

terbuka, memiliki pendekatan metodologis, dan persuasif. 

Ketiga, otoritas keagamaan cendekiawan dari 

kaderisasi. Kaderisasi memberikan kesempatan kepada 

mahasiswa untuk berkiprah menjadi dai muda. 

Keberhasilan dakwah kampus ditentukan dari tingkat 

kompetensi para kadernya, dan kompetensi yang tinggi 

menentukan keberhasilan gerakan dakwah. Meskipun 

kompetensi menjadi faktor penentu keberhasilan dakwah 

kampus, namun tidak semua kader kampus memiliki 

kompetensi yang tinggi. Rendahnya kompetensi kader 

kampus terlihat dari minimnya pemhaman terhadap 

wawasan keislaman, sikap pantang menyerah, dan 

minimnya keterampilan dalam menyampaikan materi 

dakwah. Hal ini dibuktikan dalam laporan Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) Pusat yang menyebutkan bahwa 

permasalahan yang ada meliputi kompetensi dai seperti 

ketidakmampuan dai dalam memahami pesan dakwah, 

 
259 Bukhori. 



302 

 

mempengaruhi mad’u, menyelenggarakan dakwah, 

mengenali sasaran dakwah, dan memanfaatkan sarana 

prasarana dakwah. Putra dan Ihsanudin menyatakan 

bahwa tingginya kebutuhan dan permintaan masyarakat 

terhadap dai tidak sebanding dengan ketersediaan dai 

yang memiliki kompetensi tinggi. Pada tahun 2018 

Kementerian Agama Republik Indonesia baru merilis 200 

nama dai yang memiliki kualifikasi atau kompetensi 

personal tinggi yang dapat memenuhi tuntutan keagamaan 

masyarakat. Maraknya program pengkaderan telah 

menjadi komitmen masyarakat dan lembaga akademis 

untuk mendapatkan calon dai yang berkualitas dan 

memiliki kompetensi yang tinggi. Pengembangan 

kompetensi kader dai kampus dipandang sebagai upaya 

untuk melatih dan menyiapkan mental, pemikiran, 

kemampuan dai agar siap memasuki dunia yang lebih 

menantang bidang dakwah yaitu masyarakat. 260 

 
260 Hasyim Hasanah, Ibnu Hadjar, and Baidi Bukhori, 

“Development of Da’i Competency Model in Campus Using 

Psychological and Management Approach,” Ilmu Dakwah: Academic 

Journal for Homiletic Studies 12, no. 2 (2018): 229–46. 



303 

 

Lembaga dakwah kampus diupaya membimbing 

kader dai dengan beberapa kompetensi dai. Tingkat 

kompetensi dapat diidentifikasi dari lima aspek 

kompetensi, yaitu kompetensi substantif, metodologis, 

sosial, spiritual, dan profesional. Pertama, kompetensi 

substantif berkaitan dengan kemampuan memahami 

materi dakwah dan memiliki intelektual tinggi yang 

meliputi enam bidang ilmu, yaitu wawasan keislaman, 

sejarah, sastra dan bahasa, sosial, sains dan teknologi, 

serta perkembangan dunia kontemporer. Kedua, 

kompetensi metodologis ditandai dengan kemampuan 

mengidentifikasi dan menangani problematika dakwah, 

kemampuan mencari dan memperoleh informasi, 

kemampuan merencanakan, menerapkan teknik dan 

metode dakwah yang tepat, dan kemampuan 

merealisasikan dakwah. Ketiga, kompetensi sosial 

merupakan keterampilan yang berkaitan dengan nilai-

nilai dan kaidah masyarakat. Isi kompetensi sosial 

meliputi ketakwaan pribadi dan sosial. Keempat, 

kompetensi spiritual merupakan kemampuan 

menghadirkan jiwa ketuhanan dan ketaatan. Seseorang 

yang memiliki kompetensi spiritual memiliki kemampuan 



304 

 

menerima, menanggapi, menghargai, menghayati, dan 

mengamalkan nilai-nilai sebagai bagian dari karakter 

individu berupa keimanan dan ketakwaan. Kelima, 

kompetensi profesional merupakan kemampuan yang 

didasarkan pada standar dan etika dakwah. Isi kompetensi 

profesional meliputi memahami dasar dan pondasi profesi 

da’i, memiliki keahlian khusus di bidangnya serta berjiwa 

inovatif dan kreatif. 261 

Lembaga dakwah kampus harus direformasi untuk 

menghadapi tantangan modernisasai. Ada lima ciri dan 

hakikat globalisasi untuk mempertimbangakan tentang 

pelaksanaan dakwah. Pertama, secara intensif dan proses 

transfer nilai secara masif. Kedua, transfer teknologi 

secara masif dengan segala konsekuensinya. Ketiga, 

mobilitas yang tinggi dan cepat serta aktivitas manusia. 

Keempat, kecenderungan perkembangan global 

kontemporer budaya: gaya hidup hedonistik serta 

pengingkaran terhadap nilai agama. Kelima, krisis tokoh 

besar bangsa diragukan keikhlasannya. Lembaga dakwah 

kampus harus sesuai dengan tuntunan globalisasi dan 

 
261 Hasanah, Hadjar, and Bukhori. 



305 

 

tidak hanya bergantung pada kegiatan pendampingan, 

tetapi juga mempertimbangkan kebutuhan dan tuntutan 

mahasiswa. Lembaga dakwah mahasiswa muslim 

Indonesia harus diarahkan kepada dakwah yang berciri 

khas Islam Indonesia. Pelaksanaannya dapat dilakukan 

dengan cara menanamkan nilai-nilai intelektual, moral, 

spiritual, sosial, dan budaya. 262 

Salah satu dai dari Insani Undip yang merupakan 

pemegang otoritas keagamaan dari kaderisasi dan tidak 

memiliki kualifikasi pendidikan agama, karena berasal 

dari S-1 Metorologi ITB. Hal ini sama saja disebut dengan 

sebagai Intektual Muslim Modernis Klasik. 

Kaum intelektual seperti ini muncul dari 

lingkungan modernis yang berbeda dengan kaum muslim 

di dunia pesantren, yang menganggap diri mereka sebagai 

penjaga pembelajaran Islam tradisional dan menyerukan 

Aswaja. Kelompok ini disebut oleh Fazlur Rahman adalah 

umat Islam modernis klasik. Kelompok ini merupakan 

 
262 Abdul Basit, “The Ideological Fragmentation of 

Indonesian Muslim Students and Da’wa Movements in the 

Postreformed Era,” Indonesian Journal of Islam and Muslim 

Societies 6, no. 2 (2016): 185–208. 



306 

 

hasil dari pembinaan sekolah yang didirikan oleh 

organisasi modernis atau merupakan produk dari sistem 

pendidikan sekuler yang dikendalikan negara dan bersifat 

otodidak dalam pengetahuan agama. 263 Kelompok 

intelektual muslim modernis klasik salah satu contohnya 

adalahnya sarjana hukum seperti Muhammad Hasbi Ash 

Shiddieqy (1904-1975), yang mencoba 

mengkonseptualisasikan fikih Indonesia, kemudian 

Hamka (1908-1981), Mohammad Natsir (1908-1993), 

yaitu seorang sastrawan otodidak yang pernah menjadi 

ketua partai Islam utama di Indonesia, Masyumi.  

Hal ini penting diperhatikan karena ternyata 

kaderisasi kampus di perguruan tinggi umum, ditemukan 

sebagian dari mereka memiliki literatur keagamaan di 

lingkungan aktivis dakwah dan kajian Islam yang masih 

didominasi oleh penulis-penulis yang berafiliasi dengan 

ideologi Ikhwanul Muslimin dan ideologi khilafah. 

Meskipun bacaan bacaan keagamaan kental dengan 

nuansa ideologisnya, para pembaca tidak kemudian 

 
263 Carool Kersten, “Indonesia’s New Muslim Intellectuals,” 

Religion Compass 3, no. 6 (2009): 971–85. 



307 

 

adalah seorang pembaca ideologis, karena sesungguhnya 

yang lebih mempengaruhi dalam transmisi literatur adalah 

jejaring sosial di lingkungan organisasi, hingga yang 

terjadi hanyalah rutinisasi aktivitas tanpa pengkayaan 

wacana.264 Sehingga diperlukan pengembangan 

kompetensi bagi kader dai kampus melalui 

pengembangan konsep diri, kesadaran beragama, dan 

motivasi berdakwah.265  

Cendekiawan jenis ini mempunyai hubungan 

otodidak dengan pengetahuan. Pengetahuan diperoleh 

secara terfragmentasi (membaca buku dan secara 

langsung). Semuanya dibahas tanpa perantara metode 

atau guru khusus ilmu agama. Mereka menciptakan 

metode yang berbeda-beda yang bersifat imajiner. 

Mereka membahas suatu keilmuan yang sebelumnya 

belum terlalu mengenal keilmuan tersebut. Roy, 

 
264 Agus Iswanto, “Ideologi Dalam Literatur Keagamaan 

Pada Aktivis Dakwah Kampus Dan Kajian Islam Di ITB Bandung,” 

Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 3, no. 1 

(2017): 13–26. 
265 Hasanah, Hadjar, and Bukhori, “Development of Da’i 

Competency Model in Campus Using Psychological and 

Management Approach.” 



308 

 

menyebut kategori ini sebagai Islamist New Intellectuals. 

266  

 Munculnya Islamist New Intelectualls, karena 

lembaga dakwah kampus dianggap sebagai lembaga 

dakwah yang paling mempunyai otoritas untuk 

mengembangkan dakwah di kampus, kemudian ketika 

mahasiswa baru memasuki universitas, merasa kecewa 

dengan dua organisasi arus utama (NU dan 

Muhammadiyah), karena kelompok afiliasi universitas 

mereka cenderung merekrut kader baru dari dalam 

jaringan organisasi mereka sendiri, serta mahasiswa baru 

merasa tidak puas dengan NU dan Muhamadiyah karena 

melihat kedua kelompok tersebut sebagai bagian dari 

kelompok yang berkuasa. Hal ini yang menjadi alasan 

kuat mahasiswa baru memilih komunitas dakwah kampus 

untuk mengungkapkan kekecewaan mereka terhadap 

ruang publik. Komunitas dakwah kampus memperoleh 

popularitas ketika lebih mendalam tentang Islam dengan 

menghadiri acara dakwah serta memanfaatkan posisi 

 
266 Olivier Roy, The Failure of Political Islam (Cambridge: 

Harvard University Press, 1994). 



309 

 

dominan tersebut untuk mengubah pola pikir generasi 

muda muslim Indonesia demi mendukung interpretasi 

Islam yang lebih eksklusif sehingga dari komunitas inilah 

melahirkan cendekiawan muslim. Perbedaan mendasar 

antara cendekiawan muslim dari gerakan tarbiyah kampus 

dengan cendekiawan yang memiliki kualifikasi 

pendidikan Islam adalah bahwa cendekiawan dari gerakan 

tarbiyah kampus tidak selalu berasal dari pembelajaran 

Islam di sekolah Islam (pesantren atau madrasah), namun 

berasal dari kalangan pengajian yang lebih kecil, kursus 

singkat, dan atau belajar mandiri. Seiring waktu, mereka 

menciptakan otoritas keagamaan baru dan mendapatkan 

pengakuan populer sebagai otoritas Islam melalui 

kemampuan mereka menjelasakn interpretasi Islam 

menggunakan video youtube pendek yang berdurasi 

hanya beberapa menit. 267 

 Gerakan Islam kampus dari lembaga dakwah 

kampus dipengaruhi gerakan Islam di Timur Tengah, 

 
267 Alexander R. Arifianto, “Rising Islamism and the 

Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi Indonesia,” TRaNS: 

Trans-Regional and -National Studies of Southeast Asia 8, no. 1 

(2020): 37–50. 



310 

 

khususnya Ikhwanul Muslimin di Mesir. Hal ini 

berpengaruh secara signifikan pada pemikiran keagamaan 

dan ideologi. Lembaga dakwah kampus memiliki ideologi 

bahwa Islam adalah agama yang mengatur seluruh aspek 

kehidupan. Sejak awal orde baru, Islam ala Timur 

Tengah, disebut salafisme. Bedanya, apabila salafi puris 

tidak mau terlibat di ranah politik, justru lembaga dakwah 

kampus menganggap ranah politik sebagai bagian metode 

perjuangan Islam namun tidak mempunyai afiliasi dengan 

partai Islam. 268 

 Munculnya gerakan salafisme menantang 

keberadaan otoritas keagamaan. Kaum Salafi menantang 

para pemimpin agama tradisional dan reformis: Kiai, 

ulama, dan mubalig. Munculnya gerakan Salafi 

menimbulkan berbagai macam respon dari masyarakat 

muslim. Respon yang muncul beragam, mulai dari verbal 

hingga fisik; dari intelektual hingga kekerasan. Persatuan 

Islam bersama Muhammadiyah menghadapi tantangan 

 
268 Azyumardi Azra, Ahmad Najib Burhani, and Jajat 

Burhanudin, “Gerakan Islam Kampus: Sejarah Dan Dinamika 

Mahasiswa Muslim,” in Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia Jilids 

3, vol. 3 (Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai Budaya, 2015). 



311 

 

berat dari kaum Salafi. Di berbagai kota, Salafi telah 

menarik minat sejumlah aktivis Muhammadiyah dan 

Persis, bahkan mengubah mereka menjadi Salafi. 269 

Lembaga dakwah kampus yang mampu merangkul anak 

muda dari kalangan mahasiswa, membuat pemegang 

otoritas keagamaan tradisional kehilangan sasaran 

dakwah dari kalangan milenial.  

Pemegang otoritas cendekiawan dari kaderisasi, 

mayoritas mendapatkan sumber pesan keagamaan, salah 

satunya melalui media digital. Pelatihan yang instan dan 

proses belajar keilmuan islam secara mandiri melalui 

platform digital justru mendukung pernyataan yang 

menjelaskan bahwa media digital merupakan sebuah 

produk modernitas yang berbahaya bagi agama dan 

penerimaannya oleh komunitas agama akan 

mengakibatkan agama kehilangan otoritas tradisionalnya. 

Semakin religius seseorang, maka semakin cenderung ia 

tidak menggunakan internet karena teknologi ini 

dibangun diatas etos pandangan dunia sekuler, yang dapat 

 
269 Wahid, “Challenging Religious Authority: The 

Emergence of Salafi Ustadhs in Indonesia.”  



312 

 

menghalangi orang orang religius untuk menggunakan 

dan memanfaaatkan media digital. Bahkan media digital 

dapat melemahkan otoritas keagamaan tradisional dengan 

kemampuannya menyediakan informasi alternatif dan 

menciptakan pemimpin baru yang kritis dan menantang 

legitimasi pemimpin agama tradisional dalam pengajaran 

keagamaan dan pengalaman keagamaan secara online 

menyebabkan tercabutnya agama dari tempatnya yang 

riil, penganutnya yang riil, perasaan bersama dan harmoni 

kultural yang riil, dan kesadaran kolektif. 270 

Keragaman otoritas berkaitan dengan 

karakteristik masyarakat perkotaan bahwa terbukanya 

kran informasi melalui media sosial menimbulkan gejolak 

pemikiran diantara masyarakat. Selain itu, masyarakat 

perkotaan yang lebih akomodatif terhadap modernitas 

yang tidak hanya membahas tentang isu ibadah, namun ke 

ranah lebih luas seperti ekonomi, politik, hingga 

pendidikan, sehingga masyarakat perkotaan dapat 

 
270 Asep Muhamad Iqbal, “Agama Dan Adopsi Media Baru: 

Penggunaan Internet Oleh Gerakan Salafisme Di Indonesia,” Jurnal 

Komunikasi Indonesia 2, no. 2 (2013): 77–87. 



313 

 

melahirkan komunitas dakwah populer, terutama dalam 

ranah dakwah digital.  

Berdasarkan temuan para dai milenial pada 

komunitas dakwah di Kota Semarang, menjelaskan 

bahwa otoritas dalam berdakwah bukan hanya 

kewenangan ulama atau tokoh agama. Setiap muslim bisa 

melakukan dakwah dengan berbagai cara, seperti 

pendakwah yang memfokuskan dakwahnya untuk 

menyelamatkan generasi muslim, seperti yang dilakukan 

oleh Fakhrudin Aziz dengan membentuk komunitas baru 

di daerahnya “Zawiyah Al Azhar”, dakwah 

pemberdayaan masyarakat seperti yang dilakukan Ahmi, 

seorang mahasiswa Universitas Diponegoro yang menjadi 

kader dai muda dan membentuk pembinaan dai di 

asramanya, maupun pendakwah yang aktif dalam menulis 

atau berkiprah dalam media cetak dan atau media digital 

seperti Rizal Fadli Nurhadi.  

Hal ini menimbulkan tantangan bagi otoritas 

keagamaan sendiri. Perubahan sosial merupakan 

penyebab adanya tantangan terhadap otoritas keagamaan. 

Pertama, penyebaran pendidikan dan literasi dengan 



314 

 

komunikasi massa telah menghasilkan sistematisasi 

pemikiran Islam melalui media cetak keagamaan, buku 

nasehat keislaman. Kedua, tumbuhnya literasi dan pasar 

global telah memperluas akses masyarakat terhadap teks-

teks dan situs keagamaan. Salah satu akibatnya adalah 

meluasnya penafsiran dan penafsir Islam, dan persaingan 

di antara mereka mengenai siapa yang mempunyai 

wewenang untuk membela Islam. Penerjemah baru ini 

adalah bukan berasal dari perguruan tinggi keislaman atau 

pondok pesantren tetapi fakultas dalam institusi 

pendidikan tinggi sekuler. Kaum intelektual muslim baru 

lebih banyak berasal dari fakultas umum. Ketiga, 

persaingan antara ulama tradisional, intelektual baru, dan 

negara. Pengendalian ideologi agama kini juga dilakukan 

dalam berbagai bahasa. Meskipun bahasa Arab masih 

mempertahankan otoritas ortodoksnya, umat Islam tetap 

mempertahankan otoritas ortodoksnya. Indonesia adalah 

negara Muslim terbesar dalam hal populasi, namun dalam 



315 

 

pendidikan Islam mengadaptasi pendidikan negara Timur 

Tengah. 271 

Keberhasilan dakwah tidak hanya diupayakan 

oleh para dai dan masyarakat melainkan diperlukan 

dakwah struktural. Dakwah agama tidak menyebabkan 

agama berkembang secara cepat dan meluas. Walaupun 

pada sisi lain dakwah agama membawa kedamaian dan 

kestabilan. Sebaliknya, dakwah politik dapat menyebakan 

agama berkembang secara cepat dan meluas dalam waktu 

yang cepat. 272 Melalui dakwah strurktural, pemerintah 

seharusnya turut andil dalam mengawasi pelatihan kader 

dai dengan memasukkan pembimbing yang seimbang, 

baik dari kalangan akademisi dakwah, dan para ulama 

atau kiai. 

Selain itu, faktor lain penting dalam keberhasilan 

dakwah seorang dai adalah kemampuan berbicara atau 

disebut sebagai public speaking. Kemampuan ini 

bertujuan untuk memberikan informasi, mengajak kepada 

 
271 Bryan S. Turner and Mohamed Kamaludeen Nasir, 

“Religious Authority and New Media,” in The Sociology of Islam 

(New York: Routledge, 2016). 
272 Aziz, Ilmu Dakwah Edisi Revisi, 4. 



316 

 

hal yang baik, mempengaruhi bahkan menghibur audiens. 

Dai sebagai pengembang masyarakat Islam tidak dapat 

berhenti pada penceramah saja. Dai menunjuk pada 

pelaku (subjek) dan penggerak atau aktifis kegiatan 

dakwah yaitu orang yang berusaha mewujudkan Islam 

dalam semua segi kehidupan baik pada tataran individu, 

keluarga, masyarakat, umat dan bangsa. Dai tidak hanya 

berhenti atau identik sebagai penceramah sehingga visi 

dai tidak hanya sebagai penceramah. Sayyid Quthub 

menetapkan visi dai sebagai pengembang atau 

pembangun masyarakat Islam. Hal ini sesuai 

pandangannya bahwa dakwah pada hakihatnya adalah 

usaha orang beriman untuk mewujudkan sistem Islam (al-

manhaj al-Islami) dan masyarakat Islam (al-mujtama’ al-

Islami) serta pemerintah dan negara Islam (al-daulah al-

Islamiyah).  

Sebagai pembangun dan pengembang masyarakat 

Islam, dai harus memerankan enam tugas atau misi yaitu 

sebagai tutor (muhaddits), edukator (mudarris), orator 

(khatib), mentor (muhadhir), pembuka dialog (munaqisy 

wa muhawwir), budayawan (adib) dan penulis (katib). 



317 

 

Sementara al-Huli menetapkan enam misi dai sebagai 

pengembang masyarakat Islam, yaitu menjadi ideologi 

(mu’min bi fikrah), dokter sosial (thabib ijtima’i) 

pengamat dan pemerhati masalah agama dan sosial (naqid 

bashir), pelindung masyarakat, pemimpin agama dan 

pemimpin politik. 273 

Dai juga harus menjadi individu yang dinamis dan 

berkomitmen untuk mengembangkan keterampilannya 

dan mengembangkan bakatnya. Beberapa penambah ilmu 

yang bermanfaat dalam bidang dakwah, yaitu dai harus 

memiliki keterampilan dalam manajemen dan 

administrasi, berbicara di depan umum, teknologi 

informasi, jurnalisme dan pembiayaan. Untuk 

memanfaatkan sarana dakwah di atas secara efisien dan 

berhasil, dakwah perlu terorganisir.274 Kemampuan public 

speaking dan mengelola komunitas dakwah teroganisir 

merupakan dua hal yang dikembangkan oleh Alfian 

sebagai seorang dai. Dai sebagai komunikator harus 

 
273 Ahmad Faqih, Sosiologi Dakwah Perkotaan: Perspektif 

Teoritik Dan Studi Kasus (Semarang: Fatawa Publishing, 2020), 45. 
274 Ibrahim Abu Khalid, “Da’wah Getting It Right,” Nida’ul-

Islam, no. 26 (1999). 



318 

 

memiliki tiga hal agar berhasil: 1) kredibilitas atau 

kepercayaan diri yang tinggi; 2) daya tarik, seperti 

kemiripan bahasa atau geografis, bahan diskusi yang 

disukai, populer, pengolahan, atau kemasan; 3) kekuatan, 

mempunyai pengaruh yang luar biasa dan luas. 275 

Keterampilan komunikasi berkembang secara 

bertahap melalui pelatihan komunikasi, seminar, 

konseling dan pelatihan profesional, serta pelatihan untuk 

memperoleh keterampilan sosial tersebut. Dai harus 

memiliki kemampuan komunikasi. Keterampilan 

memberikan informasi yang benar dan menjadi pendengar 

yang baik. Jadi, dengan keterampilan komunikasi, dai bisa 

hadir secara maksimal dihadapan mad’u. 276 Keterampilan 

komunikasi menghasilkan pesan-pesan yang didasari 

kehati-hatian dalam menyampaikan materi keagamaan. 277 

 
275 Muqsi, “Hubungan Dakwah Dan Komunikasi,” Media 

Kajian Komunikasi Islam 1, no. 1 (2018): 1–9. 
276 Arianto, “Analysis Of Da ’i Communication Skills 

Towards The Muslim Converted Karomba Community,” Al Balagh 

5, no. 1 (2020): 35–66. 
277 Arianto. 



319 

 

B. Terbentuknya Komunitas Mad’u dengan Otoritas 

Keagamaan Baru 

Pada pembahasan sebelumnya, ditemukan jenis 

otoritas keagaaan yang beragam diantaranya adalah 

otoritas keagamaan cendekiawan dari perguruan tinggi 

dari kualifikasi pendidikan Islam, otoritas keagamaan 

cendekiawan dari kaderisasi serta otoritas keagamaan 

tradisional. Ketiga jenis otoritas keagamaan ini digunakan 

untuk membangun komunitas mad’u.  

1. Dai Menampilkan Konten Dakwah Menarik 

Dai milenial di komunitas dakwah kota Semarang 

berupaya memanfaatkan media digital sebagai sarana  

komunikasi  dakwah  dengan  berbagai  pilihan  konten  

video  dakwah.278 Komunitas yang gencar memanfaatkan 

media digital untuk memperkuat otoritasnya adalah 

Dawwam Sahabat Hijrah. 

Aktivitas komunitas dakwah secara online 

memanfaatkan sumber daya multimodal berupa video, 

 
278 Rizki Briandana et al., “Da’wah Communication and 

Social Media: The Interpretation of Millennials in Southeast Asia,” 

International Journal of Economics and Business Administration 

VIII, no. 1 (2020): 216–26. 



320 

 

suara, gambar dan teks persuasif. Faktor ini yang 

digunakan dai di media digital untuk membangun 

kredibilitas dan otoritas mereka. Dakwah digital yang 

dilakukan dai milenial pada komunitas Dawwam, tidak 

hanya mewakili fenomena agama digital, namun dalam 

konteks yang lebih luas merupakan bentuk agama yang 

dimediasi yang menunjukkan fenomena keterlibatan 

keagamaan yang dimediasi dalam hal. Dakwah digital 

Dawwam telah memperluas interaksi dan komunikasi 

keagamaan dalam lanskap media yang lebih luas yang 

memungkinkan pengguna untuk tetap terlibat dengan 

pesan-pesan keagamaan. Dakwah digital Dawwam 

menggambarkan bahwa media telah menjadi situs baru 

bagi penemuan makna keagamaan akibat penyebaran 

otoritas keagamaan. Dakwah digital Dawwam merupakan 

penggabungan mode interaksi dan komunikasi 

keagamaan yang selama ini ada menjadi sesuatu yang 

lebih konvergensi. 279 

 
279 Moch Fakhruroji, “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic 

Apps and Religious Engagement in Contemporary Indonesia,” 

Contemporary Islam 13, no. 2 (2019): 201–15. 



321 

 

Dai yang memperoleh popularitasnya dari platform 

media digital, dengan kreatifitas dan inovasi, dai tersebut 

dikenal sebagai micro-celebities atau influencer. 280 

Fenomena micro-celebrity dapat menjadi alternatif bagi 

pengajaran agama untuk masyarakat. 281 Media digital 

menyediakan dua fungsi utama yaitu pembuatan konten 

atau konten kreator dan konten pencarian. Dalam 

pembuatan konten, pengguna membuat dan berbagai 

konten video mereka sendiri dengan individual atau 

kelompok tertentu. 282 

Media digital telah memberikan peluang bagi 

pengguna media untuk memproduksi, mengonsumsi, 

berbagai konten keagamaan, sehingga hal ini 

menyinggung otoritas keagamaan tradisional, karena 

 
280 Wahyudi Akmaliah, “The Rise Cool Ustadz: Preaching, 

Subculture, and the Pemuda Hijrah Movemnet,” in The New Santri: 

Challenging To Tradisional Religious Authorithy in Indonesia 

(Singapore: ISEAS, 2020); Siti Mazidah Mohamad, “Micro-

Celebrity Practices in Muslim-Majority States in Southeast Asia,” 

Popular Communication 19, no. 3 (2021): 235–49.  
281 Akmaliah, “The Rise Cool Ustadz: Preaching, 

Subculture, and the Pemuda Hijrah Movemnet.” 
282 Janarthanan Balakrishnan and Mark D. Griffiths, “Social 

Media Addiction: What Is the Role of Content in YouTube?,” Journal 

of Behavioral Addictions 6, no. 3 (2017): 364–77. 



322 

 

memiliki cara yang berbeda dalam mengkomunikasikan 

agama.283 Hal ini menimbulkan kekhawatiran bahwa 

seseorang yang bukan dari ranah ilmu agama, mulai 

mentransmisikan pesan dakwah atau dikenal sebagai 

pelaku dakwah tanpa melalui pendidikan agama, sehingga 

menimbulkan masalah di masyarakat.284 Secara 

tradisional, gagasan dan makna keagamaan Islam 

disampaikan oleh otoritas yang sudah mapan dalam 

bentuk ritual dan konteks formal. Otoritas keagamaan di 

media digital, menampilkan bentuk pengajaran agama 

yang dipadukan dengan budaya populer, hiburan dan 

merepresentasikan dakwah dengan identitas anak muda 

atau kegiatan dakwah yang mengapresiasi keislaman anak 

muda sesuai dengan keinginan pasar budaya anak muda 

yang modern.285  

 
283 Zaid et al., “Digital Islam and Muslim Millennials: How 

Social Media Influencers Reimagine Religious Authority and Islamic 

Practices.” 
284 Akhfas et al., “The New Ustad in Religious Authority : 

Challenge and Dynamic of Fatwa in the New Media Era.” 
285 Saputra and Triantoro, “Urban Muslim Youth, Pengajian 

Communities and Social Media: Fragmentation of Religious 

Authorithy in Infonesia”; Zaid et al., “Digital Islam and Muslim 

Millennials: How Social Media Influencers Reimagine Religious 

Authority and Islamic Practices.” 



323 

 

Dakwah digital memiliki tantangan tentang keahlian, 

dikhawatirkan sumber dakwah yang ditampilkan dalam 

media digital kurang kredibel dan tidak berasal dari ahli 

agama. Kementerian Komunikasi dan Informatika 

atau Kominfo menemukan 9.546 hoaks telah tersebar di 

berbagai platform media sosial di Internet. Data itu 

terangkum dalam kurun tiga tahun mulai Agustus 2018 

hingga awal 2022. 286 Salah satu ancaman digital yang 

mempengaruhi dimensi manusia religiusitas adalah 

fenomena penyebaran manipulatif dan provokatif 

informasi (hoax, ujaran kebencian). Penyebaran informasi 

ini banjir timeline media digital yang digunakan oleh 

publik.  

Data dari APJII menyatakan bahwa penyebaran 

informasi hoaks dan ujaran kebencian di seluruh tahun 

2019-2020 didominasi oleh berita seputar politik, 

kesehatan, dan agama. Agama adalah isu sensitif yang 

sering digunakan oleh kelompok tertentu untuk berkreasi 

 
 286 Anonim, “Hingga Awal 2022, Kominfo Temukan 9.546 

Hoaks Di Internet,” accessed April 3, 2023, 

https://bisnis.tempo.co/read/1558213/hingga-awal-2022-kominfo-

temukan-9-546-hoaks-di-internet. 

https://www.tempo.co/tag/kominfo


324 

 

gesekan dalam masyarakat. Ini bahkan lebih 

mengkhawatirkan ketika menggunakan platform media 

digital sebagai saluran untuk menyebarkan informasi 

yang bertujuan untuk merusak harmoni sosial.287 

Secara sosiologis penerapan teknologi 

komunikasi dan informasi dalam kehidupan mempunyai 

peranan yang sangat penting dalam mengubah variasi 

interaksi. Komunitas dakwah kini tak hanya mereka yang 

ada secara kasat mata, tapi juga mereka yang bersama-

sama dalam ruang abstrak bernama dunia maya. Media 

telah membawa individu ke dalam ruang yang 

memungkinkan satu sama lain untuk berinteraksi. Internet 

misalnya, kini telah membentuk ruang virtual interaktif 

yang kemudian dikenal dengan nama cyberspace. 288  

Dakwah melalui internet merupakan inovasi 

terbaru dalam syiar Islam, dan tentunya akan 

memudahkan para dai dalam melebarkan sayap 

 
 287 Siti Prihatiningtyas dan Siti Sholihati, “Dakwah Patterns 

in Developing Religious Harmony in Semarang City,” Ilmu Dakwah 

15, no. 2 (2021). 
288 Wasisto Raharjo Jati, “Cyberspace, Internet, Dan Ruang 

Publik Baru: Aktivisme Online Politik Kelas Menengah Indonesia,” 

Jurnal Pemikiran Sosiologi 3, no. 1 (2016): 25. 



325 

 

dakwahnya. Pemanfaatan media internet sebagai media 

dakwah merupakan sebuah peluang sekaligus tantangan 

untuk mengembangkan dan memperluas wawasan 

dakwah Islam. Peluang yang dimaksud adalah bagaimana 

masyarakat yang peduli terhadap kemampuan dakwah 

dan memanfaatkan media internet sebagai sarana dan 

media dakwah untuk menunjang proses dakwah Islam 

sedangkan mewujudkannya dimulai dari tenaga, pikiran 

dan sumber daya manusia yang memahami dakwah dan 

internet. Umat Islam harus mampu menguasai dan 

memanfaatkan perkembangan teknologi informasi secara 

maksimal. Dalam hal dakwah, kekuatan internet sangat 

potensial untuk dimanfaatkan. 289 Syekh Sulthan al-Umari 

dalam makalahnya Istikhdam al-Internet fi ad-Dakwa, 

bahwa ada beberapa hal penting yang perlu diperhatikan 

ketika berdakwah di dunia maya. 

Pertama, yang paling mendasar adalah 

meluruskan niat. Dakwah di internet akan lancar jika 

dilandasi niat baik, sebaliknya tidak dimaksudkan untuk 

 
289 Nur Ahmad, “Tantangan Dakwah Di Era Teknologi Dan 

Informasi,” Addin 8, no. 2 (2014): 319–44. 



326 

 

mengeruk materi atau larut dalam perdebatan mazhab, 

misalnya. Kedua, merumuskan visi dan misi dakwah di 

dunia maya. Dalam konteks ini penting untuk dipahami 

bahwa hakikat dakwah adalah memberi manfaat bagi 

orang lain. Dakwah itu mengarah ke alam yang baik dan 

positif. Riwayat yang diriwayatkan dari Abu Hurairah 

mengatakan, barangsiapa mengajak petunjuk kebaikan 

maka ia mendapat pahala yang sama dari yang 

bersangkutan. Ketiga, menunjukkan kepada dunia 

keagungan nilai-nilai luhur Islam. Keempat, memilih 

pengawas atau pengontrol konten berkualitas yang 

berkompeten secara syariat penting dan mempunyai 

wawasan yang luas. Ini akan membantu menghindari 

kontroversi dan kontradiksi konten. Kelima, konten selalu 

disesuaikan dengan kebutuhan masa kini dan tren 

masyarakat saat ini.  Terakhir, ketika membuat situs 

dakwah tertentu, maka harus dilengkapi dengan superior 

aplikasi, seperti forum, live chatting (obrolan), dan 

fasilitas surat elektronik (e-mail).290  

 
290 Ahmad Zaini, “Dakwah Melalui Internet,” At-Tabsyir 1, 

no. 1 (2013): 103–4. 



327 

 

Perkembangan media digital menjadi hal rawan 

dan perdebatan wacana keagamaan. Sebagai contoh, 

Muslim di Indonesia memanfaatkan media baru untuk 

mengakses dan menjadikan Hadis sebagai rujukan 

bergaya hidup. Lahirnya tema-tema seperti halal food, 

jilbab syar’i, wisata halal, ojek syar’i, pengobatan ala 

nabi, dan lain sebagainya adalah beberapaa contoh di 

antaranya. Sayangnya keberadaan media baru ini secara 

tidak langsung telah menggeser otoritas ulama sebagai 

rujukan dalam memahami teks suci, temasuk Hadis. 

Pergeseran ini melahirkan fabrikasi dan distorsi 

pemahaman. Kontestasi atas otoritas Hadis masih berkisar 

pada dua kubu mainstream: tekstualis fundamentalis di 

satu sisi dan kontekstualis-moderat di sisi lain. Di luar dari 

kedua kubu tersebut, kelompok Ingkar Sunah juga ikut 

mewarnai kontestasi atas otoritas Hadis di media baru 

oleh Muslim kelas menengah. Meskipun suaranya tidak 

semasif dua kelompok sebelumnya.  

Pada era digital, implikasi yang ditimbulkan 

adalah problem pemahaman agama, pergeseran otoritas 

keagamaan, dan perubahan pola perilaku masyarkat. 



328 

 

Pertama, dalam hal pemahaman keagamaan, masyarakat 

milenial tidak lagi seperti masyrakat tradisional yang 

memiliki kerterbatasan akses terhadap informasi. Dakwah 

digital menjadikan siapa saja bisa melakukan kegiatan 

dakwah. Hal ini dikhawatirkan terjadi pemahaman agama 

tanpa kontrol. Bias pemahaman terjadi dimana tanpa 

adanya proses verifikasi dan dialog sebagaimana yang 

terjadi pada situasi muslim tradisional.  

Kedua, ketika masyarakat menghadapi reduksi 

pemahaman agama tanpa kendali, pada saat itu media 

menjadikan otoritas keagamaan bergeser dari personal 

kepada impersonal. Artinya, keberadaan para pemegang 

otoritas, yakni orang yang dianggal mumpuni dalam 

urusan agama (seperti kiai, ustaz) tidak selalu menjadi 

rujukan sebagaimana muslim tradisional.291 

Dai milenial di Kota Semarang selain 

menampilkan konten dakwah digital, juga menciptakan 

fatwa online untuk memperkuat terbentuknya komunitas 

 
291 Ahmadi, “Kontestasi Atas Otoritas Teks Suci Islam Di 

Era Disrupsi: Bagaimana Kelas Menengah Muslim Indonesia 

Memperlakukan Hadis Melalui Media Baru.” 



329 

 

mad’u. Seorang sarjana tradisional perlu belajar bertahun-

tahun hingga mendapat pelajaran dan meraih status yang 

membuatnya dikenal luas sebagai mufti, apalagi meraih 

status agung seorang mujtahid. Isu otoritas ini penting 

bagi bentuk-bentuk fatwa online maupun yang lebih 

tradisional dan merupakan topik diskusi yang umum ada 

di kalangan Muslim. Kebanyakan sarjana dalam teori 

hukum Islam ingin membatasi praktik membuat fatwa 

hanya kepada mereka yang telah secara khusus 

mempelajari Al-Qur’an, Hadis, dan fikih. Mereka 

menjelaskan bahwa bagian besar dari kekuatan persuasif 

fatwa adalah karena otoritas yang dimiliki para ulama 

semacam ini. Para pengamat lain menekankan bahwa 

penafsiran atas teks tidak dibatasi hanya kepada ulama 

hukum Islam tradisional. Dari cara pandang mereka, 

pemberi fatwa online adalah alternatif yang sah terhadap 

otoritas Islam tradisional.  

Kebanyakan situs internet yang menawarkan 

fatwa online menyukai format tanya-jawab, yakni 

bimbingan disediakan oleh imam tertentu atau kadang-

kadang oleh sebuah tim sarjana agama. Internet memberi 



330 

 

pada masyarakt di wilayah perkotaan alat ekstra untuk 

dengan cepat mengakses informasi yang mereka 

butuhkan. Sifat dari internet adalah menyembunyikan 

identitas dan memberi peluang bagi penanya untuk 

mengajukan pertanyaan pribadi atau kontroversial tampa 

takut akan ketahuan. Fatwa online ini berpeluang dipakai 

secara luas bagi para pengguna yang memiliki persoalan 

yang sama dengan penanya sebelumnya. 292 

Kebaikan atau kekurangan dari fatwa online 

adalah bahwa mereka membiarkan hampir semua orang 

untuk menampilkan diri sebagai orang yang berwenang 

dan membuat pendapat hukum. Cara ini barangkali 

demkoratis, tetapi dikhawatirkan membawa anarki 

informasi. Konsekuensi dari situasi dimana dan siapa saja 

dapat menghasilkan fatwa di Internet adalah rendahnya 

jaminan kualitas. Sebagian pemberi fatwa menyisihkan 

waktu untuk mengecek rujukan mereka, tetapi banyak 

yang tidak melakukannya. Kondisi ini membuat 

tercampurnya opini, berita, cerita bohong dan spekulasi 

 
292 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa 

Online. 



331 

 

yang datang melalui pengguna blog, forum terbuka dan 

thread komentar sehingga menjadi lebih susah lagi untuk 

membedakan tentang informasi yang dapat dipercaya dan 

yang tidak dipercaya.  

Dalam lembaga fatwa konvensional, kewenangan 

seorang mufti menjadi syarat mutlak bagi seseorang atau 

lembaga yang mengeluarkan fatwa. Kebanyakan ahli teori 

hukum membatasi praktik penerbitan fatwa hanya pada 

mereka yang mempunyai spesialisasi dalam kajian Al-

Qur’an dan hadits serta hukum Islam klasik (fikih). 

Seorang mufti harus mempunyai kualifikasi keilmuan 

agama yang tinggi dan perilaku beretika. Berdasarkan 

latar pendidikan Rizal Fadli Nurhadi, jelas disini bahwa 

alih-alih menghilang karena diperkenalkannya media 

baru dan munculnya otoritas agama baru, posisi otoritas 

agama tradisional menjadi kuat dengan menggunakan 

media baru sebagai sarana untuk membentuk Islam dan 

menantang pemahaman eksklusif tentang Islam di 

Indonesia. Dengan kata lain, dengan kewenangannya, 

otoritas keagamaan tradisional melakukan adaptasi kreatif 

dengan memanfaatkan teknologi sebagai instrumen untuk 



332 

 

memproduksi, mereproduksi, dan menyebarkan wacana 

keagamaannya ke masyarakat yang lebih luas. 293 

Dakwah adalah panggilan dari Tuhan dan Nabi 

Muhammad untuk umat manusia agar percaya kepada 

ajaran Islam dan mewujudkan ajaran yang dipercainya itu 

dalam segala segi kehidupan.294 Dakwah memiliki dua 

media yaitu konvensional dan digital. Kelebihan dan 

Kelemahan dakwah konvensional dan digital, dilihat dari 

berbagai aspek yaitu metode, cakupan, mode interaksi, 

teknologi, dan keahlian. Dakwah konvensional memiliki 

kelebihan dengan meggunakan metode human touch. 

Pada dakwah digital, metode yang digunakan hi-tech 

touch. Media digital, saat ini terus bergerak dari hanya 

sebuah mode menjadi arus utama global dan menjadikan 

ruang agama lebih demokratis. Semua orang dapat 

berperan, baik memproduksi atau menyebarkan wacana 

agama dengan sangat mudah. Sebagai misal, dalam Islam, 

 
293 Zamhari, Han, and Zulkifli, “Traditional Religious 

Authorities in New Media: A Study of the Cariustadz.Id Platform as 

an Alternative Cyber Fatwa and Da’wah Media among the Middle-

Class Urban Muslims.” 

 294 Sulthon, Desain Ilmu Dakwah. 



333 

 

tidak hanya para ulama saja yang bertugas menyebar 

ajaran agama, tetapi siapapun umat dapat melakukannya. 

Umat tidak lagi berperan sebagai pendengar atau 

penerima pasif wacana agama, tetapi juga sebagai 

penyebar dan pelaku aktif. 295 Dalam kata lain, dakwah 

digital memiliki cakupan tidak terbatas dengan mode 

interaksi dapat diakses secara berulang dengan biaya yang 

terjangkau dengan memanfaatkan layanan teknologi. 296  

 Kelemahan dari dakwah digital adalah 

ketidaktepatan pendakwah/penyebar wacana keagamaan 

dan ketidaktepatan sasaran penerima wacana agama. Hal 

ini sangat mungkin terjadi sebagai dampak dari 

keterbukaan informasi ini. Selalu ada efek negatif bahkan 

dalam konteks wacana agama yang seharusnya positif. 

Pendakwah atau komunikator (dalam teori komunikasi) 

seharusnya adalah orang yang memiliki kompetensi 

dakwah. Selanjutnya sasaran juga perlu dipertimbangkan 

 
 295 Apriyani et al., “Misplace Otoritas Berbagi Konten 

Keagamaan Pada Grup WhatsApp.” 

 296 Fahul Wahid, E-Dakwah, Dakwah Melalui Internet 

(Yogyakarta: Gava Media, 2004). 



334 

 

jangan sampai tidak tepat atau salah sasaran. 297 

Kelemahan dari dakwah konvensional adalah memiliki 

cakupan terbatas, berada pada satu tempat dan satu waktu 

serta membutuhkan anggaran biaya. 298 

Peluang dakwah konvensional, dakwah yang 

dilakukan secara tatap muka oleh dai atau ualama sebagai 

agen perubahan, dapat dimanfatkan untuk 

mengembangkan dakwah kearah profeional seperti 

dakwah konsultatif, dakwah inovatif, delegatif, dan 

dakwah yang mampu berpartispasi dalam pembangunan 

kemasyarakatan.299 Dakwah digital memiliki urgensi 

sehingga sangat potensial dan perlu dilakukan, antara lain: 

a) Mampu menembus batas ruang dan waktu secara instan 

dengan biaya yang relatif terjangkau dan energi; 

b)Pengguna jasa internet meningkat drastis setiap 

tahunnya, hal ini berarti juga mempengaruhi jumlah orang 

 
 297 Apriyani et al., “Misplace Otoritas Berbagi Konten 

Keagamaan Pada Grup WhatsApp.” 

 298 Wahid, E-Dakwah, Dakwah Melalui Internet. 

 299 Muhiddinur Kamal, “Pemberdayaan Da’i Lokal Dari 

Dakwah Konvensional Menuju Dakwah Profesional Di Kabupaten 

Pasaman, Sumatera Barat,” Media Komunikasi Dan Dakwah 16, no. 

2 (2015). 



335 

 

yang menyerap misi dakwah; c) Para ahli dan ulama yang 

berada dibalik media dakwah melalui internet dapat lebih 

berkonsentrasi pada menyikapi setiap wacana dan 

peristiwa yang menuntut status hukum menurut Islam; d) 

Dakwah melalui internet telah menjadi salah satu pilihan 

masyarakat. Melalui berbagai situs, masyarakat bebas 

memilih materi dakwah yang disukainya, sehingga 

pemaksaan kehendak bisa dihindari.untuk memberikan 

informasi dan tema dakwah yang variatif serta    

pengetahuan  dari narasumber atau dai yang memiliki 

kehalian, di bidangnya sehingga masyarakat dapat 

mendapatkan pengetahuan baru, dakwah digital menjadi 

pelengkap keberadaan dakwah konvensional. Seperti 

aktivitas dakwah yang dengan cepat dan mudah untuk 

diakses, sehingga dibutuhkan program dakwah digital 

yang menarik.  300   

Tantangan dakwah konvensional, semakin 

banyaknya orang yang menggunakan internet untuk 

mengakses sumber informasi, salah satunya adalah 

 
 300 Awaluddin Pimay dan Uswatun Niswah, “The Urgency 

of E-Da’wa in The Digital Age,” Lentera V, no. 2 (2021). 



336 

 

konten agama sehingga dikhawatirkan dakwah 

konvensional semakin menurun peminatnya dan dai 

diharapkan mampu menguasi teknologi untuk 

menyebarkan dakwah secara luas. Dai harus mampu 

menggunakan berbagai media di internet seperti website, 

blog komunitas, media sosial, dan platform elektronik 

berbasis internet lainnya untuk kepentingan dakwah 

Islam. Dakwah untuk menyampaikan ajaran dan nilai-

nilai Islam harus mampu beradaptasi dengan berbagai 

media elektronik berbasis internet agar Islam terus 

berkembang di era digital. Kegiatan dakwah yang 

bertujuan untuk menyampaikan nilai dan ajaran Islam 

harus mengikuti kemajuan zaman. Dakwah diharapkan 

terus berkembang pesat dan mampu menyasar mad’u 

(sasaran dakwah) tanpa dibatasi ruang dan waktu. Mad’u 

atau sasaran dakwah adalah manusia yang mengalami 

dinamika perubahan sosial kultural, sehingga dai harus 

memperhatikan dan memahami objek dakwah.301  

Dakwah Islam harus memiliki pengemasan informasi 

 
 301 Supena, Filsafat Ilmu Dakwah. 



337 

 

Islam yang menarik dengan menggunakan media yang 

menarik tentunya akan lebih menarik bagi umat Islam. 302 

2. Dai Membentuk Majelis Taklim Secara Mandiri 

Berdasarkan hasil penelitian, dai milenial juga 

berupaya membentuk majelis taklim untuk memperkuat 

otoritas yang dimilikinya. Inisiator dari strategi ini adalah 

dai dari alumni Universitas Al Azhar Mesir, yaitu 

Fakhrudin Aziz dengan komunitasnya “Zawiyah Al 

Azhar”. Kehadiran para alumni Al Azhar menampik 

anggapan bahwa otoritas keagamaan baru tidak memiliki 

latar belakang keagamaan yang kuat dan tidak mampu 

menjangkau kitab klasik. Ulama akan menyesuaikan diri 

untuk mendapatkan legalitas dan eksistensi di ruang 

publik.303 

 Alumni perguruan di Timur Tengah menyebarkan 

corak pemahaman keislaman yang harfiah dan skripturalis 

 
 302 Pimay dan Niswah, “The Urgency of E-Da’wa in The 

Digital Age.” 
303 Imawati Rofiqoh, “Al-Azhar, Otoritas Keagamaan Baru 

Dan Keislaman Indonesia: Peran Alumni Al-Azhar Mesir Diruang 

Publik.” (UIN Sunan Kalijaga, 2019). 



338 

 

kepada masyarakat. Mereka mendakwahkan corak 

keislaman dengan mengadakan pengajian di masjid, 

kantor atau perumahan, mendirikan pesantren atau 

madrasah, membangun radio dan televisi dakwah, dan 

menerbitkan buku dan majalah. Gerakan transnasional itu, 

menurut Van Bruinessen, mengurangi otoritas keagamaan 

organisasi masyarakat Islam di Indonesia, seperti 

Nahdaltul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persatuan Islam 

(Persis), dan Majelis Ulama Indonesia (MUI). Sebagai 

contoh, para dai salafi tidak pernah merujuk kepada fatwa 

yang diberikan oleh organisasi masyarakat Islam tersebut 

diatas untuk masalah keagamaan di Indonesia. Sebagai 

gantinya, mereka meminta fatwa langsung kepada guru 

mereka di Timur Tengah. Hal ini menunjukkan bahwa 

para dai salafi tidak mempercayai wewenang keagamaan 

organisasi masyarakat Indonesia. 304 Namun, Fakhrudin 

Aziz sebagai seorang akademisi lulusan Timur Tengah, 

dalam gerakan dakwahnya terafiliasi dengan organisasi 

Nahdhatul Ulama. Hal ini menentang pendapat Martin 

Van Bruinessen, dai dengan latar belakang pendidikan 

 
304 Din Wahid, “Kembalinya Konservatisme Islam 

Indonesia,” Studia Islamika 21, no. 2 (2014): 375–90. 



339 

 

Islam dari Timur Tengah justru dapat memperkuat atau 

memperluas otoritas keagamaan tradisional, seperti yang 

ditunjukkan oleh Fakhrudin Aziz.305 

Melalui majelis taklim yang di inisisasi oleh 

Fakhrudin Aziz, berbagai elemen masyarakat dari 

berbagai lapisan masyarakat, baik masyarakat awam, 

menengah bahkan elit kelas menengah hingga profesional 

pun banyak mengikuti kajian keagamaan. Kebutuhan 

spiritual dan kehausan spiritual membuka “Pasar Iman” 

meminjam istilah Mona Abaza. Pertumbuhan lembaga-

lembaga tersebut adalah bagian dari kerangka pemenuhan 

kebutuhan pasar, kemudian juga melahirkan fenomena 

“sufi chic” atau sufi anggun yang merambah ke kalangan 

menengah yaitu mengalami perubahan, seperti yang juga 

terjadi di Mesir. 

Terbukanya ruang bagi masyarakat umum dalam 

kualifikasi keilmuan dan juga peran sosialnya, 

menimbulkan kepercayaan masyarakat, salah satunya 

 
305 Muhtador, “Otoritas Kegamaan Perempuan (Studi Atas 

Fatwa-Fatwa Perempuan Di Pesantren Kauman Jekulo Kudus).” 



340 

 

sebagai abdi agama. Untuk mendapatkan kepercayaan 

masyarakat, membutuhkan proses yang panjang dan 

bukan sekadar tindakan sederhana. Ketika tindakan yang 

sama dilakukan oleh orang yang berpengaruh, maka 

tindakan tersebut bukan lagi tindakan yang sederhana. 

Tindakan tersebut kemudian menarik banyak minat dan 

berpengaruh secara sosial, maka dilakukan secara masif 

dan melembaga di masyarakat, khususnya dilakukan oleh 

orang yang mempunyai otoritas. Mereka adalah penafisr 

suatu pemahaman terhadap situasi dan kondisi tertentu. 

Kepercayaan masyarakat terhadap tokoh agama 

dalam majelis taklim, tidak semata mata didasarkan pada 

kompentensi dan kemampuannya mengajarkan ilmu 

keislaman, namun juga karena sikap dan perilakunya. 

Para tokoh agama di kalangan akar rumput tidak terjebak 

dalam pandangan pragmatisme materialistis, yang 

mengharapkan upah atau bayaran dengan menetapkan 

tarif dakwahnya. Berbeda dengan tokoh agama yang 

masuk kategori populer, melahirkan tokoh agama, ustaz 

yang borjuis atau biasa melayani masyarakat menengah 

ke atas dan terlihat mahal karena biasanya diberikan 



341 

 

imbalan yang tinggi secara profesional sehingga menjadi 

habitus yang menentukan struktur kelas dan melahirkan 

kategorisasi para pendakwah yang terjerumus kedalam 

jebakan pasar.  

Pendakwah yang pada umumnya diasuh oleh 

jamaah dan orang yang beriman dan juga mengikuti 

fatwanya. Dengan mendapatkan kepercayaan masyarakat, 

pendakwah akhirnya mempunyai jaringan yang luas 

melalui jaringan mahasiswa dan jamaah yang tersebar. 

Keterampilan komunikasi yang dilakukan dai kemudian 

meningkatkan kepercayaan dan simpati masyarakat, 

sehingga mereka tertarik untuk mengikuti dan menjadi 

jamaahnya. Unsur inilah disebut sebagai modal sosial 

yang telah digerakkah oleh dai melalui media majelis 

taklim.  

Melalui kemahirannya dalam ilmu agama dan 

kemampuan mentransformasikan ilmu ke masyarakat, dai 

tidak hanya meraih kepercayaan masyarakat tetapi juga 

mampu mengarahkan dan mempengaruhi jemaahnya. Hal 

ini yang menyebabkan dai tersebut dianggap memiliki 



342 

 

otoritas keagamaan. Kekuatan otoritas keagamaannya 

terlihat dari rasa hormat, kesetiaan, ketaatan jemaah 

terhadap risalah yang disampaikannya, bahkan perhatian 

dan kepedulian jamaah terhadap dai sudah melekat. 306 

3. Dai Memiliki Sertifikasi Sebagai Trainer Dai 

Kampus 

 

Proses lain tentang bagaimana dai menggunakan 

otoritasnya dalam membentuk komunitas mad’u adalah 

dengan kepemilikian sertifikasi sebagai trainer dai 

kampus. Proses ini dimiliki oleh dai dari Insani Undip. 

Dai dengan kualifikasi pendidikan kaderisasi kampus 

termasuk fenomena lumpen intelengensia. Lumpen 

intelligentsia yakni tokoh agama yang tidak memiliki 

landasan kuat dalam pengatahuan agama. Fenomena ini 

ditandai dengan munculnya generasi yang mengaku 

sebagai aktivis Islam namun memiliki pendidikan agama 

Islam yang kurang mumpuni, karena mereka memperoleh 

pengetahuan Islam secara otodidak atau diberikan oleh 

 
306 Umdatul Hasanah, “Majelis Taklim and the Shifting of 

Religious Public Role in Urban Areas,” Ilmu Dakwah: Academic 

Journal for Homiletic Studies 13, no. 34 (2019): 80–90. 



343 

 

lembaga baru serta tidak memiliki kompetensi pemikiran 

yang independen. 307 Lumpen intelijensia merupakan 

lulusan profesi seperti insiyur, dokter, pengacara yang 

mengupayakan re-Islamisasi masyarakat dan terlibat 

dalam dakwah keagamaan. Mereka cenderung 

meremehkan otoritas keagamaan tradisional yang 

dipegang oleh ulama dan mengikuti pelatihan dakwah di 

lembaga yang terpisah dari madrasah dan universitas 

agama Islam. Para kader ini umumnya adalah kaum Islam 

militan dan neofundamentalis yang telah menyelesaikan 

studi SMA atau universitas. Mereka adalah sintesis antara 

militan Islam dan ulama tradisional. Para kader ini berasal 

dari sistem sekolah yang kebarat baratan, namun disisi 

lain, mereka bercita-cita menjadi “profesional agama” 

yang kemudian akan bertanggung jawab atas masjid di 

berbagai wilayah. 308 Dengan kata lain, mereka bukanlah 

teolog, tetapi pemikir sosial dan aktfiis politik.  

 
307 Noorhaidi Hasan, “The Salafi Madrasas of Indonesia,” in 

The Madrasa in Asia, ed. Farish A. Noor, YoginderAnd Sikand, and 

Martin van Bruinessen (Cambridge: Cambridge University Press, 

2008), 247–74. 
308 Roy, The Failure of Political Islam. 



344 

 

Kalangan cendekiawan memandang bahwa 

fundamentalisme mempunyai corak pemikiran yang 

mainstream, anti modernisme, anti nasionalisme, anti 

hermeneutik. Kalangan cendekiawan memberikan label 

bahwa fundamentalis modern merupakan gerakan neo 

fundamentalisme Islam karena gerakan dan konsep 

gerakannya dipandang sebagai ancaman bagi demokrasi, 

liberalisme, dan juga pluralisme. Kaum fundamentalis 

pada dekade modernitas lebih menekankan pentingnya 

membangkitkan kembali komunitas muslim melalui 

proses reinterpretasi atau formulasi warisan tradisi Islam 

dalam konteks dunia kontemporer. 309 Terdapat 

kecenderungan kuat di kalangan neo fundamentalis untuk 

menolak berpikir historis dan hermeneutis dalam 

memahami kitab suci. 310 

 
309 Kunawi Basyir, “Gerakan Fundamentalisme Islam Di 

Indonesia,” Al-Tahrir 14, no. 1 (2014): 23–45. 
310 Fahrurrozi Dahlan, “Fundamentalisme Agama: Antara 

Fenomena Dakwah Dan Kekerasan Atas Nama Agama,” Jurnal Ilmu 

Dakwah 6, no. 2 (2014): 331. 



345 

 

4. Dai Memberikan Strategi Dakwah untuk Pemuda 

Urban 

Selain usaha memiliki sertifikasi dari program 

kaderisasi, dai penting menciptakan strategi untuk 

meyelesaikan permasalahan pemuda urban dengan 

memanfaatkan otoritas yang dimilikinya. Dai milenial 

yang berupaya mengatasi masalah pemuda perkotaan 

adalah Tajuddin Arafat, dai dari Santrendelik. Pemuda 

urban memiliki tujuan mengikuti kegiatan dakwah adalah 

untuk mencari pengalaman keagamaan.  

Untuk mengatasi permasalahan pemuda urban, dai 

perlu menerapkan strategi. Pertama, metode kisah dalam 

berdakwah. Metode kisah merupakan salah satu jenis 

pesan dakwah yang dikemukakan oleh Ali Aziz. Dengan 

metode kisah maka akan menambah pengetahuan agama 

seseorang. Pengetahuan agama dapat menghubungkan 

seseorang dengan komunitas keagamaan, memberikan 

pembenaran intelektual atas keimanan dan kepercayaan, 

atau memeberikan ritual yang dapat menenangkan pikiran 

dan memungkinkan wawasan untuk campur tangan.  



346 

 

Pengetahuan agama menciptakan kerangka 

konseptual yang menghadirkan pengalaman keagamaan. 

Pengetahuan agama, teks, ritual, nilai-nilai dan 

kepercayaan memberikan kerangka koseptual untuk 

pengalaman keagamaan. Pengalaman keagamaan bersifat 

subjektif. Secara non-intelektual, pemahaman akan 

Tuhan, kesatuan Ilahi bahwa pengalaman seperti itu 

didasarkan pada pengetahuan agama. Kebenaran dari 

pengalaman seperti itu tidak akan pernah bisa dibuktikkan 

namun dapat didiskusikan. Untuk membentuk 

pengalaman keagamaan, dai diharuskan melakukan 

stimulasi kepada objek dakwah. Seperti, do’a bersama 

sehingga ada ruang diantara kata kata untuk refleksi. 

Dakwah yang membangkitkan pengalaman keagamaan 

tidak boleh hanya sekedar latihan intelektual, tidak boleh 

digunakan untuk moralisasi yang tertutup dan otoritatif, 

melainkan harus dihubungkan dengan makna dalam 

kehidupan objek dakwah. Dai harus mengisi ruang 

dakwah tidak hanya ketelitian intelektual saja tetapi juga 

dengan humor, semangat hidup, kreativitas, termasuk 

menggunakan metode cerita yang melibatkan imajinasi 

mad’u. Imajinasi membebaskan pikiran dari ikatan 



347 

 

kognisi. Dai hendaknya mengeluarkan ajakan pedagogis 

kepada mad’u untuk berimajinasi. Tujuannya untuk 

mempelajari bahan keagamaan dan mendapatkan 

pandangan sekilas tentang ruang pengetahuan yang belum 

diketahui.311 

 Strategi kedua adalah dai yang memposisikan 

sebagai konselor dari permasalahan mad’u. Konseling 

Islami sebagai pendekatan dakwah merupakan perpaduan 

antara konseling Islami dan dakwah yang dapat 

digunakan untuk meningkatkan kesadaran beragama. 

Konseling Islami merupakan suatu proses pelayanan yang 

diberikan kepada klien secara individu agar mereka sadar 

akan keberadaannya dan hidup selaras dengan ketentuan 

dan petunjuk Allah. Konseling Islami merupakan salah 

satu pendekatan dakwah yang paling tepat dengan 

berbagai kelebihannya, antara lain terjadinya dialog 

personal untuk menemukan permasalahan dalam diri 

klien dalam bentuk preventif, kuratif, dan pengembangan. 

Dalam proses konseling terjadi komunikasi terapeutik 

 
311 Deborah Court, “Religious Experience as an Aim of 

Religious Education,” British Journal of Religious Education 35, no. 

3 (2013): 251–63. 



348 

 

untuk menanamkan rasa percaya diri klien dalam 

mencapai tujuan konseling. 312  

Konseling Islam lebih menitikberatkan pada 

proses pemecahan masalah. Konseling Islam dalam 

dakwah berfokus pada mad’u yang bermasalah dengan 

harapan terdapat perubahan sikap dari mad’u. Proses 

perubahan sikap seseorang berlangsung melalui tiga 

proses dasar, yaitu attention (perhatian), comprehension 

(pemahaman), dan acceptance (penerimaan). Ketiga 

tahapan dari tinjuan psikologi komunikasi tersebut 

menjadi pijakan bagi konseling Islami. Oleh karen itu, 

konseling Islami membutuhkan ilmu bantu psikologi 

dakwah. Psikologi dakwah bertugas untuk mempelajari 

perilaku kejiwaan manusia yang terlibat dalam proses 

dakwah, sehingga dai mampu menguraikan bahasa 

dakwahnya secara efektif. Konseling Islami berperan 

untuk membantu mereka yang sedang bermasalah agar 

dapat kembali menemukan potensi dirinya dengan 

 
312 Silvianetri Silvianetri et al., “The Effectiveness of Islamic 

Counseling as a Dakwah Approach to Increase the Religious 

Awareness of Ex-Prostitute,” Jurnal Dakwah Risalah 33, no. 1 

(2022): 71–91. 



349 

 

keimnana diharapkan mereka dapat mengatasi kesulitan 

yang dihadapi.313 

 Strategi ketiga adalah dai yang mampu 

memahami psikologi mad’u. Konsep ini mengkaji tentang 

konsepsi manusia sebagai sasaran dakwah serta faktor 

yang mempengaruhi pemahaman, perasaan, sikap, motif 

dan perilaku keberagamaan mad’u. Pemuda urban sebagai 

mad’u memiliki karakteristik dalam pandangan 

humanistik termasuk dalam individu bebas memilih dan 

menentukan perilakunya namun tetap bertanggungjawab 

atas perilaku tersebut. Pandangan kelompok humanistik 

ini memandang penting kebutuhan metamotivasi. 

Metamotivasi ini kaitannya dengan aktualisasi 

keberagaman seseorang yang menggambarkan 

pengalaman keagamaan. Pada kondisi ini manusia 

merasakan adanya pengalaman keagamaan yang sangat 

mendalam. Pengalaman keagamaan mendalam ini 

memberikan wawasan yang jelas tentang diri dan dunia 

mereka. Mereka cenderung menjadi mistis, puitis, dan 

saleh, lebih tanggap terhadap keindangan dan 

 
313 Abdul Basit, Konseling Islami (Jakarta: Kencana, 2017). 



350 

 

kemungkinan lebih besar menjadi pembaru atau penemu. 

314 

Kondisi psikologis mad’u yang berada di 

pedesaan akan berbeda dengan mad’u yang tinggal 

dilingkungan perkotaan. Hal ini bisa didasarkan pada 

pandangan behavioralis yang memandang bahwa perilaku 

manusia sangat besar dipengaruhi oleh aspek stimulasi 

lingkungan. 315 Sesuai dengan pemikiran dakwah M. 

Natsir bahwa teknis penyampaian dakwah perlu 

diperhatikan. Kewajiban pada dai tidak sekadar 

memberikan fatwa atau memberi vonis tentang halal dan 

haramnya suatu hal. Kewajiban umat Islam adalah 

mengemukakan alternatif dalam menghadapi sesuatu 

yang sedang diperdebatkan, mengemukakan alternatif 

yang baik untuk menghadapi yang buruk. Dengan kata 

lain, menyampaikan dakwah Islam tidak harus 

menghukumi dengan label haram, kafir, munafik, dan 

sebagainya, tetapi dengan perkataan simpatik yang 

menawarkan atau menyejukkan hati masyarakat dengan 

 
314 Enjang, “Dakwah Smart: Proses Dakwah Sesuai Dengan 

Aspek Psikologis Mad’u.” 
315 Enjang. 



351 

 

memberi mereka pilihan yang lebih baik. Seringkali 

masyarakat merasa kecewa bukan karena materi dakwah 

yang disampaikan oleh para dai, melainkan ucapan atau 

ungkapan yang tidak etis, seperti menuding, 

memojokkan, dan memvonis perilaku masyarakat. 316 

“Karna itu komunitasnya, audiens-nya, 

jamaahnya itu yang lebih pada aspek dia pingin 

mendapatkan kesegaran beragama bukan ritual 

dalam beragama. Kalau kita bicara syariat islam 

itu dia malah mundur, dia malah lari.”  

Menurut Tajuddin Arafat, semangat bergabung pada 

komunitas dakwah yang dilakukan oleh masyarakat 

perkotaan karena mereka membutuhkan pengalaman 

keagamaan. Pengalaman keagamaan berhubungan 

dengan ekspresi dan motivasi keagamaan yang dapat 

diidentifikasi sebagai orientasi agama. Pargament 

memandang bahwa orientasi ini sebagai jalan untuk 

mencapai berbagai tujuan yang dicari individu dalam 

agama. Orientasi keagamaan seseorang dibedakan 

 
316 Thohir Luth, M. Natsir: Dakwah Dan Pemikirannya 

(Jakarta: Gema Insani Press, 1999). 



352 

 

menjadi dua yaitu ekstrinsik dan intrinsik.317 Orientasi 

ekstrinsik umumnya mengacu pada motivasi “utilitarian” 

dalam perilaku keagamaan. Agama memberikan 

keamanan, kenyamanan, status, atau dukungan sosial. 

Sebaliknya, orientasi keagamaan intrinsik tidak bersifat 

instrumental, namun menundukkan semua kebutuhan 

lainnya pada komitmen keagamaan yang menyeluruh.  

Dalam hal ini, agama adalah tujuan itu sendiri. 

Intinya, orientasi keagamaan ekstrinsik dan intrinsik 

tersebut membedakan antara agama tentang sarana, 

instrumen, atau alat dan sebuah agama yang tujuannya 

untuk dihayati, diinternalisasikan. Orang yang 

bermotivasi ekstrinsik menggunakan agama, sedangkan 

orang yang bermotivasi intrinsik termotivasi hidup oleh 

agama. Selain orientasi keagamaan ekstrinsik dan 

intrinsik, Batson menggambarkan orientasi keagamaan 

yang dikenal sebagai quest (pencarian).318 Mereka yang 

 
317 Kenneth I Pargament, The Psychology of Religion and 

Coping: Theory, Research, Practice (New York: Guilford Press, 

1997). 
318 CD Batson, Schoenrade P, and Ventis W.L, Religion and 

the Individual: A Social Psychological Perspective (New York: 

Oxford University Press, 1993). 



353 

 

memiliki orientasi ini memiliki sikap keragu-raguan, 

ingin mengetahui kebenaran akhir melalui pertanyaan. 

Mereka lebih terbuka dan penuh pertanyaan. Pada 

dasarnya, pencarian adalah orientasi keagamaan dimana 

pertanyaan lebih penting bagi pengalaman keagamaan 

daripada jawaban. Dalam orientasi ini, individu bersedia 

secara aktif menghadapi dan berjuang dengan isu sulit, 

terbuka dan fleksibel dalam belajar, dan ragu terhadap 

solusi sederhana terhadap masalah sulit.  

Dakwah Islam mengandung tiga unsur utama, yaitu 

amal perbuatan lisan, aktualisasi ajaran Islam dengan 

karya nyata, dan kepribadian terpuji sebagai sokogurunya. 

Pemahaman konsep dakwah ini digagas oleh M. Natsir 

dan ditegaskan serta dijalankan oleh Tajuddin Arafat. 

Konsep dakwah ini memliki implikasi terhadap 

perubahan masyarakat pada level sosiokultural maupun 

geopolitiknya. Adapun masyarakat pada level 

sosiokultural, hanya menghendaki perubahan seadanya 

dengan memotivasi mereka dengan konsep Islam bagi 

perubahan. Hal ini berbeda dengan masyarakat pada level 

geopolitik dengan tingkat ketajaman berpikir dan 



354 

 

kemapanan daya kritis yang kuat dan menghendaki 

perubahan yang lebih mendasar dan nyata dalam 

kehidupan. Dalam hal ini, ajaran Islam tidak dipahami 

sebagai bimbingan ritual saja, tetapi lebih dari itu 

dipahami sebagai dukungan sosial untuk kemajuan 

hidupanya. Dengan kata lain, objek dakwah pada 

komunitas Santrendelik berada level masyarakat 

geopolitik. Mereka membutuhkan kesagaran dan 

kesadaran keagamaan, bukan mencari ritual dalam 

beragama. 319 

Strategi keempat yaitu dai harus memanfaatkan 

poisis sebagai akademisi denagan mengusung konsep 

dakwah kampus berbasis riset (DKBR). Sttrategi ini 

merupakan penerapan dakwah di ruang perguruan tinggi 

dan meyeru kalangan akademisi ke jalan dakwah dengan 

riset. Riset disini berfungsi sebagai justifikasi, 

komplementasi, induktifikasi, dan verifikasi dari Al-

Qur’an dan Hadis. DKBR juga berfungsi sebagai sumber 

informasi dan materi dakwah. DKBR menekankan 

penemuan ilmia tentang keagamaan, realitas sosial 

 
319 Luth, M. Natsir: Dakwah Dan Pemikirannya. 



355 

 

keagamaan, realitas sosial kemasyarakatan maupun sains 

yang digunakan untuk menemukan dalil yang 

menyakinakan dalam memahami Al-Qur’an dan Hadis. 

Maka dalam perjalanan DKBR juga mencerminkan 

kerasionalan, termasuk materi dakwahnya. Hal ini sesuai 

dengan mad’u di komunitas Santrendelik yang merupakan 

pemuda perkotaan yang berkarakteristik rasionalitas. 320 

Kenyataannya, komunitas muslim perkotaan Indonesia 

mengalami transformasi dakwah  yang menampilkan 

berbagai kursus, debat, dikusi, dan publikasi dengan 

tingkat intelektual yang relatif tinggi. 321 

Salah satu wujud dari tanggung jawab riset, seorang 

intelektual menganggap suatu keharusan yang mengalir 

dari citra dirinya untuk menghasilkan karya ilmiah. 

Kewajiban peran memperkuat dan memberikan arahan 

pada kecenderungan memotivasi, mereka membantu 

membentuk kekuatan produksi. Peran tersebut tertanam 

dalam institusi dan komunitas intelektual yang menuntut 

seorang intelektual untuk memproduksi karya ilmiah. 

 
320 Mahri, “Dakwah Kampus Berbasis Riset.” 
321 Meuleman, “Dakwah, Competition for Authority, and 

Development.” 



356 

 

Intitusi intelektual mempengaruhi kecenderungan dan 

kekuasaan melalui pelaksanaan otoritas yang memberikan 

sanksi dan penghargaan atas kinerja intelektual. Dengan 

menghasilkan karya ilmiah, maka mereka dianggap 

sebagai pemegang otoritas intelektual. 322 

5. Dai Memberikan Pemahaman Rasional Melalui 

Otoritas Keagamaan Baru 

Hadirnya Otoritas Keagamaan cendekiawan 

merupakan fenomena sosiologis. Para cendekiawan baik 

yang memperoleh pendidikan agama dari dalam dan luar 

negeri, memberikan kepemimpinan dalam wacana agama. 

Para cendekiawan ini berupaya untuk membuktikan 

bahwa apa yang mereka anggap sebagai agama yang 

benar tidak relevan dengan perubahan dunia modern. 

Mereka mendorong penerapan konsep kritis ke dalam 

wacana Islam Indonesia, akrab dengan berbagai sumber, 

mengenal gagasan modern dan bersifat independen.  

 
322 Edward Shils, “Intellectuals , Tradition , and the 

Traditions of Intellectuals: Some Preliminary Considerations,” The 

MIT 101, no. 2 (1972): 21–34. 



357 

 

Keberadaan universitas membuka peluang bagi 

para cendekiawan agama untuk  menulis, berbicara dan 

mempublikasikan pemikiran mereka tentang isu kritis dan 

problematis di ranah publik. Para cendekiawan 

bertanggung jawab mengembangkan wacana Islam 

Indonesia yang kontribusinya terletak pada empat bidang, 

yaitu : tema kewacanaan di luar pernyataan konvensional, 

teologis, hukum, dan afirmasi keimanan, kedua: 

memperkenalkan perspektif ilmu sosial yang kritis ke 

dalam wacana Islam, wacana keagamaan, serta ketiga: 

penggambaran keilmuan dunia Islam yang modernis dan 

reformis, yang pada gilirannya memunculkan minat 

terhadap penerjemahan karya-karya tersebut. Ide atau 

tema yang diangkat oleh para cendekiawan keagamaan 

antara lain demokrasi dan keadilan sosial, pluralisme dan 

masyarakat sipil, reformasi hukum dan metodologi 

interpretatif, sejarah dan budaya, reformasi pendidikan 



358 

 

dan hak asasi manusia, dan akomodasi terhadap tradisi 

dan modernitas.323 

Berdasarkan analisis sub bab ini, bahwasanya mad’u 

dari dai milenial kebanyakan adalah generasi Z yang 

memiliki karakteristik konsumsi internet lebih tinggi dan  

menyukai situs berisi hiburan dan sosial media. Hal ini 

menjadi tantangan bagi dai milenial agar dakwah yang 

disampaikan dapat diterima oleh kalangan generasi Z. 

Maka dengan kapasitas keilmuan dai milenial, mereka 

menggunakan otoritasnya untuk membentuk komunitas 

dakwah. Otoritas keagamaan yang dipegang oleh dai 

milenial tidaklah kaku. Berkat majunya teknologi, 

ideologi Islam politik  mengalami mediasi. Ia menjadi 

wacana yang terbuka dan conected di hadapan beragam 

aktor dan otoritas keagamaan, juga audiens yang semakin 

cair. Mereka mengambil beberapa aspek darinya untuk 

dihibridasi dengan ideologi, muatan, gaya, genre, dan 

ekspresi lainnya. Kaum muda, khususnya generasi 

 
323 Ibrahim, “‘Being Authoritative But No Authority?’ 

Muslim Religious Intellectuals in Shaping Indonesian Islam 

Discourse.” 



359 

 

milenial akan mengaproriasi gagasan Islam politik dan 

mengkontekstualisasikannya dengan aspirasi dan gaya 

hidup kekinian mereka. 324 

 Kehadiran media digital tidak secara menerus 

menentang otoritas keagamaan tradisional, tetapi pada 

saat yang sama memberdayakan mereka untuk 

menyebarluaskan dakwah mereka melalui media 

konvensional. Salah satu dai milenial pada penelitian ini 

bernama Rizal sebagai pemegang otoritas keagamaan 

tradisional mampu beradaptasi dengan perkembangan 

teknologi modern, demikian juga kepada pemegang 

otoritas cendekiawan. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

tidak semua ulama baru termasuk dalam lumpen 

intelligentsia, tidak memiliki pengetahuan agama yang 

baik dan berasal dari pendidikan  non-agama. Pelaku 

keagamaan tradisional menggabungkan budaya busana 

Islam tradisional dengan gaya busana pemuda muslim 

dalam konteks tertentu.  

 
324 Nur Kholis et al., Islam Indonesia 2020 (Yogyakarta: UII 

Press, 2020). 



360 

 

Pemegang otoritas tradisional, cendekiawan dan 

kaderisasi menjadi populer karena masyarakat muslim di 

Semarang khususnya banyak menyaksikan dakwah 

mereka melalui platform media digital (Youtube dan 

Instagram), sehingga mudah dikatakan bahwa media 

membentuk popularitas mereka. Namun, perlu diketahui 

bahwa popularitas pendakwah milenial bukan hanya 

media digital, melainkan juga adanya kualifikasi 

pendidikan agama formal dan atau non formal seperti 

pesantren dan perguruan tinggi. Selain latar belakang 

pendidikan dan kiprah dakwah di media digital, 

popularitas para pemegang otoritas dakwah pada 

penelitian ini tidak lepas dari peran pemuda muslim. 

Kolaborasi konten dakwah Tajuddin Arafat, Alfian 

Yusuf, Rizal Fadli yang tersebar di Youtube dan 

Instagram diproduksi oleh tim pemuda dakwah dan 

kemudian relawan dakwah menyebarkan dakwahnya 

yang didominasi oleh pemuda muslim. Oleh karena itu, 

keberhasilan dai milenial di tengan perkembangan 

teknologi modern tidak lepas dari aktivitas dan mobilisasi 

pemuda di media digital. Hal tersebut menunjukkan 

bahwa dalam melakukan rebranding dakwahnya di era 



361 

 

kontemporer, dai milenial baik pemegang otoritas 

keagamaan tradisional, cendekiawan dan kaderisasi tidak 

bisa lepas dari peran media digital. Mereka mampu 

bertahan dan beradaptasi dengan perkembangan media 

baru berkat dukungan komunitas dakwah dan dukungan 

pemuda muslim dalam mengemas dan menyebarluaskan 

dakwahnya di media digital.  

Diantara dai dari empat komunitas memiliki 

perbedaan yang cukup signifikan dalam berceramah. Dai 

dari komunitas dawwam sahabat hijrah, santrendelik, dan 

insani undip  menggunakan cara dakwah otoritas 

keagamaan baru yang menekankan pada aspek bercerita, 

menampilkan kisah di masa nabi dan menghindari kajian 

hukum Islam. Melalui konsep bercerita, dakwah menjadi 

ciri khas otoritas keagamaan baru. Para pemegang otoritas 

keagamaan baru sengaja menghindari kajian hukum 

Islam. Mereka menyukai bercerita tentang pengalaman 

hijrah, rumah tangga, atau kisah di masa nabi. 325 

 
325 Yasril Yazid et al., “Reclaiming Traditional Religious 

Authority in the Contemporary Era,” Jurnal Dakwah Risalah 34, no. 

1 (2023): 01. 



362 

 

Promosi awal kesalehan Islam pada masa Orde Baru 

justru menyediakan pondasi ranah  baru Islamisasi, 

terutama ketika praktik dakwah bertemu dengan mode 

produksi kapitalis melalui industri media dan mengubah 

praktik dakwah menjadi budaya populer. Pada masa Orde 

Baru pula gairah semangat untuk menyemai identitas 

Islam justru muncul dari kalangan kelas menengah urban 

berpendidikan. Hal ini menjadi tantangan tersendiri bagi 

otoritas keagamaan yang telah mapan melembaga sejak 

masa kolonial, seperti Muhammadiyah dan Nahdhatul 

Ulama. Hasrat kelas menengah untuk menjadi Muslim 

yang lebih sempurna justru menyemai ranah baru dimana 

ajaran dan tafsir-tafsir Islam mulai dikomodifikasikan. 

Lebih jauh lagi, pelayanan dan simbol kesalehan personal 

menjadi daya tarik utama dalam mengembangkan industri 

budaya pop Islami yang selama hampir dua dekade pasca 

Orde Baru semakin mapan dan semakin meluas pasarnya.  

Hal ini tentu mengubah landskap sosial dan budaya 

masyarakat Indonesia, khususnya ketika simbol-simbol 

dan praktik-praktik Islam tertentu secara hegemonik 

menjadi ranah yang dikuasai pula oleh kehendak pasar 



363 

 

bebas di mana logika neoliberalisme membolehkan 

konsumerisme budaya dilakukan untuk kepentingan 

pencapaian keuntungan maksimal dan kepuasan identitas 

diri yang menjadi tujuan dari konsumsi itu sendiri. 

Budaya pop Islami yang terus berlanjut secara hegemonik 

di era pasca Suharto dalam kenyataannya juga dibentuk 

oleh berbagai ideologi gerakan dakwah global khususnya 

oleh ideologi Wahabi-Salafisme.  

Hal ini dimungkinkan melalui globalisasi di mana 

periode gerakan dakwah khususnya yang dimulai di masa 

Orde Baru telah mengekspansi kebutuhan menjadi 

Muslim yang sempurna dan memapankan ‘identitas 

Islami’ kelas menengah berpendidikan di lembaga-

lembaga sekuler seperti perguruan-perguruan tinggi 

nasional. Gerakan dakwah yang dimulai semenjak akhir 

tahun 1970-an di kampus-kampus sekuler telah 

mereproduksi suatu pola-pola pelembagaan dakwah yang 

menggantikan otoritas kelembagaan agama Islam yang 

sebelumnya telah mapan. Antusiasme memapankan 

identitas Islami ini justru difasilitasi oleh  generasi yang 

justru memperoleh pengetahuan mengenai Islam melalui 



364 

 

training dakwah di kampus-kampus sekuler. Dari sinilah 

Islamisme populer muncul dan hadir sebagai daya tarik 

gairah Muslim kelas menengah urban dan memperoleh 

kesempatan untuk semakin memperluas pemirsanya 

dalam reproduksi sosial dan ekonomi yang difasilitasi 

oleh logika ekonomi neoliberal kapitalisme.326 

C. Kecenderungan Mad’u Mengikuti Otoritas Keagamaan 

Baru 

Pada sub bab ini akan memaparkan alasan mad’u yang 

konsisten mengikuti ceramah dai pada komunitas 

tersebut. Terdapat empat mad’u yang menjadi informan 

dalam pembahasan ini. Ika dari Dawwam Sahabat Hijrah, 

Ayunda dari Santrendelik,  Aida dari UKKI Unnes, dan 

Hanifah dari Insani Undip. 

1. Dai Menampilkan Dakwah Humanis bagi Anak 

Muda 

Dakwah humanis adalah dakwah yang fokus pada 

konstruksi identitas diri yang manusiawi dengan   

kedamaian, kebijakan, kearifan dan keadilan. Dakwah 

 
326 Arie Setyaningrum Pamungkas, “Mediatisasi Dakwah, 

Moralitas Publik Dan Komodifikasi Islam Di Era Neoliberalisme,” 

Maarif 13, no. 1 (2018): 60. 



365 

 

humanis menekankan pentingnya kemanusiaan dengan 

memperhatikan segi psikologis, sosiologis, antropologis, 

kultural dan edukatif dalam berdakwah. 327 Dakwah 

humanis berusaha untuk merangkul semua kalangan, dan 

berbagai latar belakang.  

“Disitu jemaah ceweknya itu gak selalu pake 

gamis, tapi pake celana biasa, maksudnya kayak 

orang nongkrong aja. Ternyata pengajiannya tuh 

sesantai ini ya seseru ini ya keren nih. Nyaman 

kayak jadi obat bener-bener itu tempat jadi obat. 

Aku disitu bisa cerita sama ustaznya, bisa curhat 

sama ustaz-nya dan ustaz-nya tuh gak yang 

diceritain tuh gak pernah nge-judge” 

 

Ayunda, salah satu mad’u dari Santrendelik menuturkan 

bahwa dakwah yang nyaman untuk generasi muda adalah 

dai dan mad’u memiliki hubungan interpersonal yang 

baik dan efektif serta menerika keadaaan mad’u secara 

apa adanya. Keterampilan interpersonal perlu dimiliki 

oleh dai.  

 
327 Bukhari, “Dakwah Humanis Dengan Pendekatan 

Sosiologis-Antropologis,” Al Hikmah 4 (2012): 111–30. 



366 

 

 

Gambar 4. 1 Dialog dalam Kajian Santrendelik 

Keterampilan interpersonal menyangkut 

kepekaan sosial, membangun hubungan, bekerja sama 

dengan orang lain, mendengarkan, dan komunikasi. 

Sementara Burhrmenster mengidentifikasi ada lima 

domain interpersonal skill yaitu328 mampu menjalin 

hubungan dan interaksi, asertif terhadap hak pribadi dan 

ketidaksenangan dengan orang lain, penyikapan diri 

tentang informasi pribadi, memberikan dukungan secara 

emosional dan nasehat kepada orang lain, dan mampu 

menyelesaikan konflik antar pribadi. 329 

 
328 Reis H.T. Buhrmester, D., Furman W., Wittenberg M. T., 

“Five Domains of Interpesonal Competence in Peer Relationships,” 

Journal of Personality and Social Psychology 55, no. 6 (1998): 991–

1008. 
329 Halimatus Sakdiah, “Urgensi Interpersonal Skill Dalam 

Dakwah Persuasif,” Jurnal Ilmu Dakwah 35, no. 1 (2017): 1–14. 



367 

 

 Kemampuan interpersonal pada dai merupakan 

salah satu metode bimbingan Islam dalam bentuk dialog 

yang bersifat two way communication. Keakraban, 

kepuasaaan dan kepercayaan seseorang terhadap orang 

lain dipengaruhi oleh kualitas hubungannya dengan orang 

lain. Lebih dari itu, dai berperan sebagai orang yang 

memberi solusi atau bekal untuk melakukan terapi. 

Khususnya, dai memiliki rasa empati ketika memberikan 

respon terhadap mad’u. 330 

 

 Selain, komunikasi interpersonal, penguasaan  

retorika  dalam  berdakwah  merupakan  salah  satu  

munculnya  daya  tarik  bagi  seorang  dai.   

“Mengkaitkan antara ilmu ilmu agama dengan 

yang lagi trending atau lagi musim di zamannya 

begitu. Selain itu juga dalam pembawaannya itu, 

beliau itu humble dan intelek begitu dalam 

menyampaikan ilmu agama begitu” 

Aida, salah satu mad’u dari UKKI Unnes menjelaskan 

bahwa dai yang diikutinya menarik minat anak muda 

 
330 AS Enjang, “Komunikasi Dalam Bimbingan Islam,” 

Irsyad 1, no. 1 (2008). 



368 

 

khususnya mahasiswa karena memiliki kemampuan 

retorika yang baik dalam menyampaikan kajian.  

Berdakwah  dengan  melihat  keadaan  mad’u  

terlebih  dahulu akan  menimbulkan  simpati  bagi  mad’u  

untuk  mendengarkan  ceramah.  Seperti  ini  terlihat  pada  

para  dai  milenial  saat  ini  yang  mampu  menarik  

perhatian  penggemar  remaja.  Seorang  dai  harus  

meningkatkan  karismanya  melalui  peningkatan  

integritas  kepribadian  yang  baik,  memiliki  prinsip  yang  

kuat,  jujur  dalam  hidup,  dan  selalu  tegas  dalam  

berdakwah.331 

 Menurut perspektif psikologi agama, usia remaja 

akhir dan dewasa awal memiliki kerentanan yang tinggi 

terhadap perasaan ragu dan konflik batin terhadap agama 

yang dianutnya, sehingga remaja dan dewasa awal 

seringkali mengalami krisis seperempat kehidupan. 

Mereka lebih menyukai dan mendiskusikan tema tema 

yang dekat dengan kehidupan mereka. Para dai membahas 

materi dakwah yang relevan dengan permasalahan 

 
331 Maulidatus Syahrotin Naqqiyah and Ali Nurdin, “Da’i 

Credibility in The Post-Truth Era: A Study of Da’i in Surabaya,” Ilmu 

Dakwah 13, no. 2 (2019): 250–67.  



369 

 

kehidupan yang dihadapi oleh generasi muda dengan 

bahasa yang lebih diterima oleh anak muda. 332 

 Generasi muda menyukai dakwah dialogis dan 

dakwah yang hybrid. Dalam konteks komunitas Dawwam 

Sahabat Hijrah, dan Santrendelik, terjadi hibriditas 

agama. Kedua komunitas ini mengadopis unsur sosial 

budaya sebagai bagian dari hibriditas keagamaannya 

dimana kegiatan dakwah mencerminkan bagaimana 

individu mengekspresikan ide dan keyakinan dalam ruang 

bersama, sehingga berkontribusi terhadap tatanan sosial 

masyarakat. Hal ini dibuktikan dengan apresiasi mereka 

terhadap budaya populer, seperti pusat dakwah yang 

menyerupai angkringan atau kafe modern. Alasan kedua 

komunitas ini memilih jalur dakwah di tempat interaksi 

sosial (kafe dan angkringan), untuk memberikan kesan 

yang berbeda dengan umat beragama lain, serta sebagai 

salah satu bentuk hiburan di tengah kajian dakwah. 

Dengan menghadirkan tempat yang digemari anak muda 

muslim, proses dakwah yang dilakukan komunitas ini 

 
332 Muhammad Abdi Lubis, “Religious Hybridity : The 

Response Of Muslim Youth To Teras Dakwah Community,” Al 

Balagh 8, no. 1 (2023): 283–306. 



370 

 

terbukti menjadi pusat perhatian berbagai jamaah 

milenial.  

 

“ Di Dawwam itu ada nonton bareng film islam. 

Setelah itu ada pembahasan tentang yang ditonton 

tadi. Jadi bener-bener nambah ilmu sejarah, selain 

itu juga ada free makan minumnya menu 

angkringan” 

 

Ika, salah satu mad’u dari Dawwam Sahabat Hijrah 

menuturkan bahwa konsep angkringan gratis merupakan 

strategi dakwah komunitas yang menarik bagi anak muda, 

ditambah materi film tentang pahlawan Islam yang mudah 

dipahami bagi anak muda sekarang.  

 Dakwah yang disukai oleh anak muda adalah 

dakwah yang terintegrasi dengan media digital. Baik itu 

nonton bareng film via platform zoom, kajian rutin 

melalui streaming youtube, adanya dokumentasi yang 

dipublikasikan melalui platform media digital.  

 

“Dengan adanya smartphone ini juga sangat 

membantu dalam mengakses berbagai macam 

informasi. Nah, salah satunya itu kayak apa 

namanya mengakses ilmu agama.” (Wawancara 

dengan Aida, mad’u dari UKKI Unnes).  

  



371 

 

Empat mad’u yang peneliti wawancarai sepakat bahwa 

belajar agama Islam melalui media digital merupakan hal 

yang sewajarnya bahkan harus diikuti perkembangannya 

karena memiliki manfaat seperti mudahnya akses belajar 

Islam. Empat mad’u memiliki kecenderungan untuk 

mengakses ilmu agama melalui media sosial.  

  

2. Dai Memiliki Kualifikasi Pendidikan Islam 

Kecenderungan  masyarakat  dalam  penggunaan  

media  sosial  menjadi  kontributor  munculnya  post-truth  

selama  beberapa  tahun  terakhir.  Mulai  dari  munculnya  

para  elit  politik  di  berbagai  penjuru  dunia  dalam  

memanipulasi  paradigma  masyarakat  dengan 

menyebarkan  gosip  jahat  tentang  lawannya  dan  

menganggap  sedikit  bukti  hingga  muncul  masyarakat  

pembodohan.  Seiring  dengan  perkembangan  teknologi  

dan  perkembangan  tingkat  kemampuan  masyarakat  

dalam  menggunakan  media  sosial,   kegiatan  dakwah  

dapat  dilakukan  melalui  media  sosial.  Semua  elemen  

kehidupan  masyarakat  bergema  dengan  munculnya  

media  baru,  bahkan  media  sosial  sangat  mendominasi  

kehidupan  manusia.  Pengaruh  internet  dan  juga  



372 

 

platform  media  sosial  yang  sangat  beragam  

menyebabkan meluasnya  penyebaran  berita  bohong. 

 Keterbukaan internet memberikan implikasi 

positif dengan pertimbangan satu ajaran Islam dapat 

menyebarkan risalah Allah walaupun hanya satu ayat 

sederhana. Banyaknya website yang memuat artikel-

artikel Islami membuktikan bahwa Internet pro-Islam. 

Keterbukaan ini tanpa disadari telah menimbulkan krisis 

otoritas dan otentisitas agama. Dahulu makna ajaran 

agama adalah milik penafsiran otoritas orang tertentu, 

yang memiliki kualifikasi ilmu keislaman yang tinggi dan 

kesalehan sosial yang baik, sebagaimana disebutkan 

dalam teori dakwah yang membutuhkan kualifikasi ilmu 

keislaman yang tinggi dan perilaku yang baik untuk 

menjadi seorang dai yang sukses.333 

Keberhasilan dakwah selama ini bergantung pada 

dai oleh karena itu, agar dapat memberikan hasil yang 

maksimal maka dakwah dakwah hendaknya disampaikan 

 
333 Fazlul Rahman, “The Death of the Da’i: The 

Autonomization of Religious Messages within Cyberspace,” 

Ulumuna 22, no. 2 (2018): 255–76. 



373 

 

oleh para dai yang mempunyai kualifikasi tinggi dalam 

ilmu-ilmu keislaman dan spiritualitas yang baik. 334  

“Pak Aziz itu selain dia pinter. Pinter tapi nggak 

semua orang pinter berilmu itu bisa 

menyampaikan materi atau menyampaikan anda 

ingin mudah, maksudnya mudah itu kayak bisa 

sampai ke audiens gampang di mengerti oleh 

audiens, kalau Pak Aziz itu ceramahnya itu mudah 

di pahami, nggak judgement, terus asyik, lucu.”  

Pentingnya memilih dai dengan kualifikasi pendidikan 

tinggi, disepakati oleh Ayunda sebagai mad’u di 

Santrendelik. Dai dengan kualifikasi pendidikan tinggi 

juga harus mampu menyesuaikan materi dan bahasa 

sesuai dengan kebutuhan mad’u. Hal senada juga 

diungkapkan oleh Aida sebagai mad’u di UKKI Unnes.  

“Memilih pak sokheh untuk kajian itu karena 

memang rekomendasi dari ketua panitia untuk 

memilih beliau dam beliau itu merupakan salah 

satu dosen yang mumpuni di kajian dengan tema 

tersebut” 

Dai bagi mahasiswa seperti Aida, harus memiliki 

kualifikasi pendidikan Islam yang baik. Ditambah Aida 

 
334 Rahman. 



374 

 

adalah orang yang bepegang teguh pada otoritas 

keagamaan tradisional. Dia mengharapkan otoritas 

keagamaan cendekiawan dapat memperkuat otoritas 

keagamaan tradisional.  

“Kebetulan saya itu kan di pondok pesantren ya. 

Nah itu biasanya dari kajian kitab yang diampu 

sama ustaz. Jadi saya terbiasa belajar dari pondok. 

Di kampus pun, ustaz-nya harus sejalan dan 

sefaham dengan pondok.” 

Pentingnya memilih dai, dikarenakan dai memiliki  

tanggung  jawab  yang  besar  terhadap  apa  yang  

dikatakan  atau  diberitakan.  Selain  didasarkan  pada  isi  

atau  muatan  dakwah,  seorang  komunikator  atau  dai  

juga  memperhatikan  kredibilitasnya.  Semakin  

maraknya  dakwah  di  media  sosial,  dan  semakin  

canggihnya  tingkat  pengetahuan  masyarakat  tentang  

media  sosial,  maka  membuat  seorang  dai  perlu  

meningkatkan  kredibilitasnya  untuk  menarik  perhatian  

khalayak  dan  pesannya  dijadikan  acuan  bagi  khalayak. 

Masyarakat  atau  publik  memiliki  berbagai  macam  

harapan  terhadap  dai.  Hal inilah  yang  menuntut  

seorang  dai  untuk  meningkatkan  kredibilitas  dan  

memiliki  kemampuan  internal  baik  dalam  tataran  



375 

 

keilmuan,  kemampuan  komunikasi,  dan  juga  

penguasaan  diri.  

“Dai yang itu tidak mempunyai latar belakang 

pendidikan islam, nanti kan juga takutnya bisa 

menyebarkan berita hoax.” (Wawancara dengan 

Aida, Mad’u dari UKKI Unnes) 

Kemampuan  ilmu  merupakan  salah  satu  upaya  

dalam  meningkatkan  kredibilitas  seorang  dai.335 

Seorang dai harus kompeten dalam kualifikasi keilmuan, 

perilaku, dan keahliannya untuk menunjang tugas 

menyebarkan ajaran Islam. Tidak semua orang dapat 

berdakwah dengan baik jika tidak didukung oleh nilai-

nilai, profesionalisme, dan prinsip-prinsip struktural. Para 

dai harus mengedepankan aspek persiapan karena jika 

tampil tanpa persiapan akan turun tanpa penghargaan.336 

Thompson menyatakan bahwa tingkat pendidikan 

seseorang dapat mempengaruhi persepsinya dalam 

beberapa hal. Pengetahuan yang baik dapat membuat 

 
335 Syahrotin Naqqiyah and Nurdin, “Da’i Credibility in The 

Post-Truth Era: A Study of Da’i in Surabaya.” 
336 Choirin, “The Perception of Indonesian Millenial on 

Da’i: Knowledge , Presentation , and Performance.” 



376 

 

generasi milenial mempersepsikan para dai sebagai salah 

satu referensi dalam meningkatkan pemahaman tentang 

nilai spiritualitas keagamaan. 337 

3. Dai Membawakan Tema Kekinian yang 

Mengubungkan Agama dengan Berbagai 

Perspektif Keilmuan 

 

Perkembangan teknologi informasi, 

mengharuskan adanya penyesuaian terhadap tema 

kajian dakwah. Kajian dakwah saat ini lebih didekatkan 

dengan pendekatakan pengetahuan sistematis. 

Pemikiran ini muncul seperti tulisan Tata Sukayat yang 

mendekati dakwah dari sudut Mabadi ‘Asyarah 

(pendekatan ilmu mantiq). Tata menyebutkan bahwa 

ilmu dakwah dibangun atas sepuluh hal pokok: al-haddu 

(haikat), mawdu’ (objek kajian), thamrah (nilai guna), 

nisbah (relevansi ilmu dakwah dengan ilmu lain), fadl 

(keutamaan), wadi’ (peletak dasar), al-ism (nama ilmu), 

istimdad (dasar ilmu), hukm (hukum mempelajari), dan 

masa’il (problematika mengkaji ilmu dakwah). Dakwah 

 
337 Choirin. 



377 

 

yang dikaji dengan berbagai perspektif keilmuan, 

melibatkan pertemuan dengan melibatkan akademisi. 338 

“Karena setiap kajian itu kan temanya beda beda, 

tidak cuma yang kaya politik atau sosial ataupun 

katanya juga ada fikih dan lain sebagainya.” 

Aida, mad’u dari UKKI Unnes mengaku tertarik pada 

kajian dakwah yang mengkaitkan ilmu agama Islam 

dengan berbagai perspektif keilmuan. Hal inilah yang 

berusaha di bangun oleh UKKI Unnes dengan 

menghadirkan dai yang memiliki otoritas keagamaan 

cendekiawan.  

Komunitas dakwah mempunyai peran yang sangat 

penting saat ini karena bagi para pemuda yang ingin 

mencari ilmu agama. Ada beberapa faktor pendukung 

peran yang dilakukan komunitas dakwah dalam menarik 

minat pemuda untuk ikut kajian dakwah, diantaranya 

adalah; Pertama tema dakwah kekinian. Tema dakwah 

yang diangkat adalah isu yang sedang hangat 

dibicarakan di lingkungan anak muda. Kedua, bahasa 

 
338 Hajir Tajiri, “Pemikiran Dakwah Endang Saefudin 

Anshori,” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 10, 

no. 1 (2016): 59–78. 



378 

 

dakwah yang mudah dipahami anak muda. Penampilan 

dai disesuaikan dengan para jamaah yang membuat 

suasana menjadi cair. Ketiga, fasilitas dan hibran yang 

memadai. Kelima, kajian yang dihubungkan melalui 

media sosial. 339 

4. Lembaga Dakwah Kampus Sebagai Wadah 

Menambah Ilmu Agama 

Dakwah kampus merupakan implementasi 

dakwah di lingkungan perguruan tinggi. Dakwah 

kampus bertujuan untuk menyebarkan pesan keagamaan 

dengan memanfaatkan sarana formal/informal kampus. 

Hal ini dikarenakan, perguruan tinggi dipercaya 

masyarakat sebagai komunitas yang memiliki kapasitas 

keilmuan, intelektualitas dan profesionalitas lebih 

dibanding komunitas lainnya maka, berdakwah di 

kalangan akademisi berati mengajak komunitas yang 

memiliki daya gerak tinggi (dengan kapasitas idealitas, 

 
339 Istiqomah Bekthi Utami and Agus Ahmad Safei, “Peran 

Komunitas Islam Dalam Menyemangati Keagamaan Para Pemuda,” 

Tamkin: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 5, no. 2 (2023): 

167–88. 



379 

 

rasionalitas, intelektualitas dan profesionalitas) terhadap 

kondisi sosial. 340 

“Manfaatkan buat ikut kajian begitu. Selain itu 

juga organisasi dakwah kampus sebagai wadah 

untuk mensyiarkan agama Islam itu bagi 

mahasiswa mahasiswa yang lain itu khususnya 

pada yang mahasiswa muslimnya begitu.” 

Aida, salah satu mad’u dari UKKI Unnes menuturkan 

bahwa pentingnya untuk ikut serta dalam kajian dakwah 

dalam organisasi kerohanian kampus karena kampus 

sudah memfasilitasi wadah dan atau sarana dakwah 

dengan baik. Wadah atau sarana dakwah yang dimaksud 

Aida, sama halnya dengan laboratorium dakwah. 

Laboratorium mengisyaratkan bahwa laboratorium 

dengan ragam bentuknya tidak akan habis untuk 

dijadikan sebagai sumber belajar dan media dalam 

proses belajar-mengajar. 341 Laboratorium dakwah 

 
340 Muhammad Ridwan and Andi Edwin Rewira, “Dakwah 

Kampus : Transformasi Dakwah Tekstual Ke Dakwah Kontektual 

Rasional,” Karimiyah 1, no. 1 (2021): 53–62. 
341 Kurnia Muhajarah and Moh. Sulthon, “Pengembangan 

Laboratorium Virtual Sebagai Media Pembelajaran: Peluang Dan 

Tantangan,” Justek : Jurnal Sains Dan Teknologi 3, no. 2 (2020): 77. 



380 

 

diharapkan mampu mengembangkan model dakwah 

kreatif yang selaras dengan perkembangan zaman. 342 

“Karena dari kampus sudah memfasilitasi melalui 

organisasi kampus, jadi sebagai mahasiswa harus 

memanfaatkan dan berkontribusi dengan 

maksimal mungkin” 

Lembaga dakwah merupakan fasilitas kampus sehingga 

hal itu menjadi pertimbangan untuk mengikuti kajiannya, 

juga dituturkan oleh Hanifah sebagai mad’u dari Insani 

Undip. Selain, alasan lembaga dakwah merupakan 

fasilitas kampus. Hanifah menyukai dai muda yang 

memiliki kompetensi agama dan memiliki kiprah di 

kampus.  

“Memilih mba Ahmi karena beliau memiliki 

banyak pengalaman dan berkompeten dibidang 

agama, salah satunya beliau merupakan pemimpin 

dari rumah quran dan mantan ketua rohis di gizi 

dan FK.” 

Pembinaan keagamaan yang dilakukan oleh 

lembaga dakwah kampus kepada mahasiswa merupakan 

 
342 Agus Riyadi, “Desain Pengembangan Laboratorium 

Dakwah: Studi Kasus UIN Walisongo Semarang,” Jurnal 

Komunikasi Islam 9, no. 1 (2019): 129–53. 



381 

 

sarana untuk meningkatkan keimanan, ibadah, 

pendidikan, muamalah, akhlak, dan lain-lain. Hal ini 

tentunya dapat dicapai bila dilakukan dengan suara yang 

keras, bahasa yang baik, kata-kata yang fasih, tersusun 

dan lain-lain. Salah satu peranan lembaga dakwah kampus 

adalah menciptakan perilaku keagamaan yang sesuai 

degan ajaran islam. 343  

Hanifah mempercayai lembaga dakwah kampus sebagai 

sarana untuk meningkatkan keimanan, karena dia tidak 

mempunyai pandangan tentang pemegang otoritas 

keagamaan lain selain lembaga dakwah kampus.  

“Aku pastiin si cari berita yg lain buat semacam 

crosscheck gitu. Sama aku nanya ke ayahku yg 

jauh lebih paham. Karena takut bgt banyak Hadis 

palsu.” 

Selain menggunakan sarana lembaga dakwah kampus 

untuk mencari sumber ilmu keislaman, Hanifah tidak 

memiliki sarana lain untuk melakukan verifikasi 

kebenaran ilmu keislaman selain kepada orang tuanya. 

Hal ini menjelaskan bahwa semangat keagamaan Hanifah 

 
343 Setiawan, “Efektivitas Dakwah Fi’ah: Studi Model 

Dakwah Pada Lembaga Dakwah Kampus.” 



382 

 

tidak selaras dengan fasilitas dalam mencari sumber ilmu 

keislaman. 

Pada sub bab ini akan memaparkan alasan mad’u yang 

konsisten mengikuti ceramah dai pada komunitas 

tersebut. Terdapat empat mad’u yang menjadi informan 

dalam pembahasan ini. Ika dari Dawwam Sahabat Hijrah, 

Ayunda dari Santrendelik,  Aida dari UKKI Unnes, dan 

Hanifah dari Insani Undip. 

 

D. Penyebab Dai Milenial Membentuk Otoritas Keagamaan 

Baru  

 

Pada sub bab ini akan memaparkan alasan dai pada 

setiap komunitas membentuk otoritas keagamaan baru. 

1. Dai Menjawab Tantangan Dakwah Digital 

Kehadiran otoritas agama baru di Indonesia 

menunjukkan bahwa pengaruh teknologi media yang 

meluas telah menjadi bukti meningkatnya tantangan yang 

saling terkait dalam urusan otoritas agama, khususnya 

dalam konteks peristiwa global seperti pandemi Covid-

19. Pada era media baru, yang ditandai dengan pesatnya 



383 

 

perkembangan teknologi informasi dan memudarnya 

pengaruh otoritas tradisional, otoritas agama telah 

mengalami pergeseran besar ke arah saluran media 

impersonal seperti buku online, situs web, blog, dan 

platform serupa. Transisi ini menimbulkan kompleksitas 

pada lanskap perkembangan teknologi media. Dalam hal 

ini, kredibilitas informasi yang disebarluaskan 

memerlukan penyelidikan lebih lanjut, karena tindakan 

pencegahan ini sangat penting untuk memastikan 

konsumsi data yang kredibel.  

Dari perspektif alternatif, perkembangan 

teknologi media saat ini dapat dianggap sebagai peluang 

untuk memperkuat identitas otoritas agama. Prinsip 

bahwa kemajuan teknologi bukanlah ancaman melainkan 

prospek dakwah. Pendekatan ini pada akhirnya 

memperkuat identitas otoritas agama di Indonesia. Pada  

era sekarang, otoritas agama perlu melakukan 

transformasi dalam konteks perkembangan media. 344 

 
344 Abon Ronaldi, Abdul Rahim Saidek, and Wiji Lestari, 

“New Media as an Ideological Transmission Opportunity for 

Religious Authorities in Indonesia,” Indo Islamika 13, no. 2 (2023). 



384 

 

 Internet tidak hanya menjadi alat yang 

memfasilitasi bentuk-bentuk baru interaksi jaringan, 

namun juga sebuah lingkungan yang mengubah cara kita 

memandang dan berinteraksi satu sama lain. Hal ini 

mengubah pemahaman kita tentang otoritas dengan 

menciptakan posisi kekuasaan baru, meratakan hierarki 

tradisional, dan menyediakan platform baru yang 

memberikan suara kepada mereka yang tidak bersuara. 

Kemampuan Internet untuk menantang otoritas politik, 

sosial, dan bahkan agama tradisional telah menjadi asumsi 

yang diterima.  

Seiring dengan meningkatnya keberagaman dan 

luasnya pengguna Internet, semakin banyak orang yang 

diberi akses ke khalayak global untuk menyampaikan ide-

ide mereka, sehingga menciptakan sumber otoritas baru. 

Internet juga memicu perubahan pola sosialisasi di antara 

orang-orang yang koneksinya bersifat cair, mobile, dan 

melampaui ruang dan waktu. Tantangan utama yang 

ditimbulkan Internet terhadap struktur otoritas keagamaan 



385 

 

tradisional adalah demokratisasi pengetahuan secara 

online. 345 

Internet tidak hanya meningkatkan akses terhadap 

sumber-sumber informasi keagamaan alternatif, namun 

juga memberdayakan masyarakat untuk menyumbangkan 

informasi, opini, dan pengalaman dalam debat dan 

percakapan publik. Ini berarti umat Islam harus 

mengembangkan keterampilan baru dalam literasi 

teknologi. Mereka juga memerlukan keterampilan baru 

untuk melihat bagaimana Internet telah menciptakan 

lingkungan sosial baru yang memfasilitasi interaksi 

spiritual, membentuk otoritas baru, dan melegitimasi 

praktik-praktik di komunitas mereka.346 

Dakwah saat ini dihadapkan pada tantangan yang 

sangat besar. Belum melewati era disrupsi, dakwah 

dihadapkan dengan munculnya era society atau 5.0 yang 

harus dihadapi dan menjadi tantangan bagi dunia dakwah 

Islam. Era disrupsi 4.0 berdampak pada tingginya 

 
345 Campbell and Teusner, “Religious Authority in the Age 

of the Internet.” 
346 Campbell and Teusner. 



386 

 

aksesibilitas masyarakat terhadap pemanfaatan teknologi 

komunikasi dan infromasi. Di sisi lain, era society 5.0, 

masyarakat Indonesia dihadapkan pada kecanggihan 

infrastruktur digital dan juga akan bersentuhan langsung 

dengan sistem integrasi ruang virtual yang dibentuk dan 

dibuat serupa dengan ruang fisik. Hal ini tentunya 

menjadi tantangan bagi dai.  

Dai harus beradaptasi dengan perkembangan 

zaman yang bergulir secara pesat, agar lebih 

transformatif, responsif, adaptif, dan menjawab 

permasalahan dakwah yang semakin kompleks. 

Kekhawatiran Alfian tentang sikap instan dan mulai 

menurun jumlah anggota  komunitas yang datang secara 

langsung dalam kegiatan dakwah menunjukkan realitas 

dakwah Islam di era society 5.0 yang krusial dan 

dilematis. Realitas tersebut memerlukan penerapan 

strategi dakwah yang efektif dan efisien untuk bersaing 



387 

 

dan mempertahankan nilai-nilai Islam di tengah ancaman 

krisis dan waktu. 347 

Untuk mengatasi ancaman krisis pada dakwah 

digital, dibutuhkan beberapa langkah, yaitu pertama; 

meningkatkan kualitas dai secara substansi dan 

metodologis. Kedua; penguasaan teknologi informasi 

sebagai media terkini dalam dakwah. Ketiga; 

meningkatkan kemampuan literasi objek dakwah. 

Keempat; dai mampu berpikir kritis dan menjadi problem 

solving di masyarakat. Kelima; penanaman nilai universal 

melalui konsepsi moderasi beragama. Keenam; 

menyesuaikan kondisi umat Islam secara keseluruhan. 348 

2. Upaya Meningkatkan Literasi Dakwah Digital 

Literasi digital juga dibutuhkan untuk memberikan 

edukasi kepada pengguna aktif digital untuk lebih kreatif 

dalam menggunakan media digital. Literasi digital 

 
347 R Setiawati, D M Rolando, and N Sari, “The Values and 

Practices of Da’wah in The Era of Hybrid Knowledge Society 5.0,” 

Jurnal Fiqh Al–Watan 1, no. 1 (2022): 41–47. 
348 Setiawati, Rolando, and Sari. 



388 

 

mencakup empat kemampuan yaitu pertama, kemampuan 

mengakses alat digital. Kedua, kemampuan seleksi atau 

mengetahui cara memiluh situs dan sumber yang 

berkualitas. Ketiga, kemampuan kurasi atau tindakan 

membangun situs web berkualitas buatan pakar ahli 

dengan tautan yang relevan. Keempat, kemampuan 

penciptaan atau kapasitas untuk memilih alat digital untuk 

menciptakan solusi masalah. 349 

Dai milenial diharuskan memiliki keterampilan 

literasi digital dalam meningkatkan kemampuan 

mengakses dan menggunakan berbagai sumber iinformasi 

dan pengetahuan dalam bentuk digital seperti e-book, e-

paper, e-journal, dan mengoperasikan berbagai perangkat 

lunak komputer. Teks keagamaan yang dicetak dapat 

diubah ke dalam bentuk digital dengan perangkat lunak 

yang dapat membantu proses pembelajaran dan 

mempercepat pemahaman secara komprehensif.  

 
349 Fazlul Rahman, “Digital Media Literacy for the Better 

Santri: Reconsidering the Power of Internet for the Students of 

Traditional Pesantren,” SSRN Electronic Journal 1, no. 1 (2021): 

110–18. 



389 

 

Pendakwah di lapangan maupun pada media 

digital harus mampu menjawab permasalahan sosial, 

maka dibutuhkan literasi media untuk memilah 

pendakwah yang sesuai dengan keilmuan yang 

diharapkan masyarakat.  

Literasi media sekarang ini menjadi hal yang perlu 

diperhatikan untuk menangkal serangan informasi, 

khususnya yang dataing dari dunia Barat ke dunia Islam. 

Terdapat tiga strategi umum untuk menangkal hal 

tersebut. Strategi pertama, yaitu strategi isolatif. Dalam 

strategi ini, Islam dipandang sebagai alternatif dasar 

peradaban Islam dan sebagai konsekuensinya, masyarakat 

menolak semua yang ada di barat, kecuali sains dan 

teknologinya. Strategi ini digunakan oleh kaum 

fundamentalis. Salah satu konsekuensinya dari strategi ini 

adalah memutus kontak kultural dengan barat. Strategi 

kedua adalah strategi selektif. Dalam hal ini masyarakat 

turut membatasi program digital yang ditampilkan. Hal ini 

menimbulkan terjadinya pengekangan kebebasan dan 

mematikan daya kretivitas seseorang. Strategi ini 

dijalankan oleh kaum tradisionalis. Strategi ketiga, adalah 



390 

 

strategi alternatif.  Strategi ini, kita harus menguasai 

sarana penyiaran alternatif yang diisi dengan acara islami 

dan berani bersaing dengan program digital  yang 

ditawarkan oleh negara sekuler. Hal ini dilakukan oleh 

kaum modernis. 350 

Ketiga strategi ini memiliki sisi kelemahan dan 

kelebihan. Mahzar mengajukan sebuah strategi integratif. 

Strategi ini digunakan untuk menangkal serbuan 

informasi global, bukan dengan memutusnya, melainkan 

dengan jalan menyainginya melalui komunitas informasi 

lokal yang pada gilirannya terjaring menjadi masyarakat 

informasi regional islami yang integratif, dengan harapan 

merambah pada jaringan global. 351 

3. Dai Menciptakan Wacana Baru dalam Dakwah Digital  

Fundamentalisme agama dan ekslusivisme yang 

mendominasi media dan literasi digital, seperti banyaknya 

konten kreator dakwah di media sosial, adanaya narasi 

tentang Islam toleran, inklusif, moderasi beragama 

merupakan kontestasi wacana ruang digital dimana 

 
350 Muhaemin, “Dakwah Digital Akademisi Dakwah.” 
351 Muhaemin. 



391 

 

aktivitas personal dalam ruang digital tidak dilahirkan apa 

adanya, melainkan sebagai upaya kontestasi ruang 

dimana seseorang merespon, menarasikan, meng-counter 

wacana yang ada di dunia nyata dalam ruang yang 

berbeda. 

Pergerseran makna dakwah disebabkan oleh etika 

para dainya. Antara lain banyaknya dai yang 

menempatkan dirinya pada bidang yang bertolak 

belakang dengan inti maupun substansi amar makruf nahi 

munkar. Contohnya adalah seorang dai yang menjadi juru 

kampanye partai politik atau iklan komersil yang dengan 

kemahiran retorika mengolah ayat atau hadits untuk 

dijadikan bahan melegitimasi tindakan-tindakan tertentu 

yang tidak sejalan dengan etika Islam secara umum atau 

etika dakwah secara khusus. 352 Contohnya yang sudah 

terjadi adalah kasus Neno Warisman ketika berdoa pada 

kampanye ganti presiden dengan retorika yang sentimen 

dan Gus Miftah yang diduga terlibat pada money politic 

 
352 Nurhidayat Muh. Said, “Dakwah Dan Problematika Umat 

Islam,” Jurnal Dakwah Tabligh 14, no. 1 (2013): 1–23, Dakwah, 

Problematika Umat, Aqidah, Moral, Individualisme, Materialisme. 



392 

 

pada pemilu 2024. Himbauan dari Ketua Majelis Ulama 

Indonesia Bidang Dakwah dan Ukhuwah, Cholil Nafis 

menegaskan bahwa para dai diharapkan mengajak 

masyarakat mengesampingkan persaingan politik dalam 

masa pemilihan umum untuk menjaga kerukunan dalam 

berbangsa dan bernegara.  

Eksklusivisme juga terjadi pada pengajian 

perkotaan yang telah dipengaruhi oleh media digital. 

Contohnya Santrendelik Semarang. Dengan dihadiri oleh 

puluhan peserta serta materi dan permasalahan yang 

dibahas dalam pengajian tersebut menyentuh persoalan 

keagamaan global dan lokal. 353 

Munculnya pengajian di media digital, tidak 

hanya menggambarkan meluasnya pemberitaan media 

mengenai agama namun juga ditandai dengan semakin 

meluasnya pemberitaan media mengenai agama dan 

penyebaran otoritas keagamaan. Penyebaran otoritas 

keagamaan sebagai salah satu dampak dari popularitas 

 
353 Pribadi, “Pop and ‘True’ Islam in Urban Pengajian: The 

Making of Religious Authorithy.” 



393 

 

Islam itu sendiri. Sementara itu, otoritas keagamaan 

praktis seringkali diwakili oleh teks, tokoh, dan institusi 

sehingga kemunculan elemen tersebut di media akan 

memperluas otoritas tersebut. Misalnya, cermaah agama 

yang secara tradisional dilaksanakan di masjid atau 

tempat fisik lainnya berpotensi meluas akibat 

perkembangan teknologi informasi dan komunikasi 

sehingga berimplikasi pada munculnya bentuk baru 

praktik keagamaan.354 

Dakwah sekarang ini dikemas dengan budaya 

populer seperti komedi, acara musik, menghadirkan 

selebritis sebagai pendakwah, acara motivasi serta 

terhubung dengan platform media digital. Para dai bahkan 

menjadi trend dari model budaya populer, yaitu relasi 

antara patron (dai) dan klien (mad’u). Praktik keagamaan 

dikemas dalam perangkap artifisial, sebagai cara 

menciptakan daya tarik dan keterpesonaan massa. Praktik 

keagamaan dimuati citra tertentu yang bersifat profan 

 
354 Moch Fakhruroji, “Digitalizing Islamic Lectures: Islamic 

Apps and Religious Engagement in Contemporary Indonesia,” 

Contemporary Islam 13, no. 2 (2019): 201–15.  



394 

 

yang sama sekali terlepas dari konteks kesucian ibadah. 

355 

Kebanyakan dari bentuk dakwah terhubung 

dengan platform media digital, salah satunya youtube. 

Komunitas youtube dimanfaatkan sebagai upaya 

eksistensi diri dan ajang mencari popularitas. Penggunaan 

youtube berdampak pada perubahan dari budaya lama ke 

budaya baru, termasuk praktik keagamaan dakwah yang 

juga harus beradaptasi. Santrendelik misalnya, 

menggunakan wacana kekinian sebagai bentuk adaptasi 

ke budaya baru. Wacana kekinian yang ditampilkan 

menggunakan diksi khas anak muda seperti Mantra untuk 

Tuan Mama Muda, Gwenchana Ya Rasul, Full Speed 

Cuan, dan Hidup Hanya Berchandyaa. Pola pikir manusia 

terlihat dari diksi yang digunakan sehingga, terlihat 

bahwa pola pikir dakwah santrendelik, yaitu pikiran yang 

merepresentasikan anak muda. 356 Melalui program 

 
355 Farida Rachmawati, “Rethinking Uswah Hasanah: Etika 

Dakwah Dalam Bingkai Hiperrealitas,” Jurnal Ilmu Dakwah 35, no. 

2 (2017): 307.  
356 Ferdi Arifin, “Mubalig Youtube Dan Komodifikasi 

Konten Dakwah,” Al-Balagh : Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 4, 

no. 1 (2019): 91–120. 



395 

 

dakwah populer, santrendelik berhasil menyebarkan 

gagasan tentang muslim yang saleh dan modern. Otoritas 

santrendelik semakin menguat karena program dakwah 

yang ditampilkan dikemas dengan sentuhan budaya 

populer, serta memperhatikan profesionalitas bidang 

keahlian otoritas yang mengisi kajian keagamaan. 

Program dakwah yang dikemas dengan budaya populer 

adalah bentuk kontestasi terhadap praktik keagamaan 

otoritas keagamaan lama yang dimiliki oleh madrasah, 

dan atau pondok pesantren. 357 

“Awal-awal karena seolah mereka itu tidak berada 

dalam sebuah pengajian atau tempat belajar 

agama, tapi mereka berada di sebuah komunitas 

yang membuat mereka itu mempunyai teman 

baru” (Pendiri dari santrendelik).  

Pengajian dalam bentuk baru yang dilakukan oleh 

santrendelik tidak hanya membahas tentang wacana 

keislaman, namun juga diskusi tentang budaya, sosial dan 

politik anak muda. Strategi wacana menjadi penting 

karena media digital menjadi penentu abtara pembiasaan 

 
357 Dony Arung Triantoro, “Dakwah Dan Kesalehan: Studi 

Tentang Gerakan Teras Dakwah Di Kalangan Remaja Yogyakarta,” 

Jurnal Masyarakat Dan Budaya 20, no. 2 (2018).  



396 

 

berama, pendidikan, kesejahteraan identitas nasionalis 

dan kesenjangan sosial. 358  

Otoritas keagamaan sendiri didapatkan dengan 

cara konsep memberikan pengaruh dalam wujud aspirasi, 

atau kemampuan untuk membentuk kepercayaan dan 

praktik masyarakat dengan cara yang dapat dikenali. Para 

dai di Santrendelik menawarkan serangkaian nilai, yaitu 

gagasan tentang Islam yang autentik, dan kreatif. 

Tujuannya untuk mendapatkan simpati dan kepercayaan 

masyarakat dan untuk memberikan pengaruh pada 

keputusan yang mereka buat. 

Dai Santrendelik memainkan peran dalam 

menyoroti isu dan kekhawatiran tertentu yang mungkin 

diabaikan oleh media arus utama. Dai Santrendelik 

bertindak sebagai pemimpin moral yang memiliki 

wewenang untuk menyuarakan masalah-masalah 

mendesak. Mad’u berharap bahwa para dai mampu 

mengadvokasi perubahan sosial di masyarakat melalui 

 
358 M Mudhofi et al., “Public Opinion Analysis for Moderate 

Religious: Social Media Data Mining Approach,” Jurnal Ilmu 

Dakwah 43, no. 1 (2023): 1–27. 



397 

 

posisi mereka disertai dengan tanggung jawab dan dai dari 

Santrendelik sebagai entitas fungsional.359 Hal ini selaras 

dengan pernayataan bahwa manusia atau dai dapat 

memberikan pengaruh tertentu terhadap arah perubahan 

sosial. Dalam konteks dakwah, arah perubahan yang 

dituju adalah pembentukan khairu ummah. 360 Salah satu 

isu yang diangkat oleh Santrendelik tentang kemerdekaan 

Palestina, sehingga muncul tema kajian Jalur Gaza = Jalur 

Surga dan diskusi tentang kepahlawanan dan historis dari 

Ratu Kalinyamat dengan menhadirkan akademisi ahli 

sejarah dan anggota DPR RI, yang mengusulkan Ratu 

Kalinyamat sebagai pahlawan.  

Wacana dakwah yang diangkat oleh santrendelik 

adalah contoh dari penggunaan wacana lokal dalam 

konteks global dan transnasional. Mobilisasi subjektivitas 

baru, reproduksi keprihatinan sudah lama terbentuk 

melalui media sosial. Hal ini menunjukkan fungsi sosial 

dari dai. Kehadiran para dai ini menawarkan kaum muda 

 
359 Siti Mazidah Mohamad, “Micro-Celebrity Practices in 

Muslim-Majority States in Southeast Asia,” Popular Communication 

19, no. 3 (2021): 235–49.   

 360 Sulthon, Desain Ilmu Dakwah, 136. 



398 

 

sebuah jalan keluar untuk menyampaikan pemikiran 

mereka dan menormalkan perilaku dan praktik sosial 

baru. Wacana dakwah yang ini mencerminkan dan 

mewakili suara atas keprihatinan masyarakat luas. Dalam 

hal ini, dalam dakwah terjadi interaksi dua arah antara 

mad’u dan dai. Mad’u menggunakan dai sebagai entitas 

fungsional untuk membuat suara mereka didengar dan 

memahami diri mereka, serta identitas mereka melalui 

identifikasi diri. Sementara itu, dai mendapatkan kekuatan 

dari komunitas dakwah mereka. Peralihan kekuasaan 

kepada dai terlihat dari kemampuan para dai untuk 

menyuarakan suatu tujuan tanpa memerlukan dukungan 

institusional. 361 

Dai berperan sebagai kritik terhadap media berita arus 

utama sekaligus alternatif terhadapnya. Salah satu cara 

untuk menarik mad’u dari kalangan muda adalah dengan 

menolak norma media berita konvensional dengan 

membangun kredibilitas dan mendukung budaya 

partisipatif. Secara khusus, dai membangun kepercayaan 

 
361 Mohamad, “Micro-Celebrity Practices in Muslim-

Majority States in Southeast Asia.” 



399 

 

mad’u dengan menekankan keterhubungan, keaslian, dan 

akuntabilitas terhadap mad’u tersebut. 362 

Apabila dai milenial santrendelik mengangkat wacana 

dakwah populer untuk meng-counter isu kekhawatiran 

yang duberitakan pada media arus utama, berbeda dengan 

Dawwam Sahabat Hijrah yang cenderung mengangkat 

wacana pernikahan sakinah untuk meng-counter isu 

childfree 363 pada generasi Z dan isu perselingkuhan dan 

kekerasan dalam rumah tangga di media sosial yang 

diviralkan atau disebut dengan fenomena virality.  

4. Dai Menentang Hiperrealitas Dakwah Digital 

Hiperrealitas adalah ketidakmampuan orang untuk 

membedakan realitas dari simulasi atau konstruksi realitas 

virtual. Hal ini dikarenakan media kontemporer termasuk 

outlet berita, film, dan radio telah mengurangi 

kemampuan berpikir independen dan kritis melalui 

 
362 Rebecca Lewis, “‘This Is What the News Won’t Show 

You’: YouTube Creators and the Reactionary Politics of Micro-

Celebrity,” Television and New Media 21, no. 2 (2020): 4. 
363 Childfree adalah istilah yang diberikan kepada pasangan 

suami istri yang dengan sengaja memutuskan untuk tidak 

melakukannya untuk memiliki anak. 



400 

 

indoktrinasi yang terus menerus. Dakwah digital 

mempunyai tugas untuk memajukan dan mengajarkan 

keterampilan berpikir kritis di dunia hiperrealitas. 

Penekanan hiperrealitas adalah membangun profil 

“virtual” positif seseorang. Pesan Islam menekankan pada 

perbaikan batin dan spiritual untuk perubahan global. 

Motif-motif yang berlawanan ini menghadirkan tantangan 

besar bagi proyek dakwah digital. 364 Salah satu contoh 

dari dakwah hiperrealitas adalah kanal youtube “Herri 

Pras” dengan 1.2 Juta subscriber.  

 

 
364 Sadhriany Pertiwi Saleh et al., “Digital Da’wah 

Transformation: Cultural And Methodological Change Of Islamic 

Communication In The Current Digital Age,” International Journal 

of Multidisciplinary Research and Analysis 05, no. 08 (2022): 2033–

43. 



401 

 

Gambar 4. 2 Hiperrealitas Dakwah pada Konten Youtube 

Dakwah yang dibawakan Herri menggunakan judul 

bahasa hiperbola, sehingga menimbulkan kepanikan dan 

kontroversi dalam kolom komentarnya sebanyak 1756 

komentar namun, kenyataan atau informasi perlu 

demikian dikonfirmasi dan tidak seburuk yang 

diwacanakan. 365 Sebagai dai, mereka diharapkan menjadi 

uswah hasanah bagi mad’u nya, serta menerapkan dakwah 

sesuai dengan etika dakwah yang ada. 366 Hiperealitas 

dakwah digital menjadi alasan Sokheh untuk melahirkan 

dan memperkuat otoritas keagamaan cendekiawan atau 

melalui jalur kualifikasi akademisi, sehingga dalam 

berdakwah dibekali substansi dakwah yang jelas dan 

dapat dipertanggungjawabkan.  

Untuk mempertahankan substansi dakwah yang tepat, 

maka dibutuhkan peran ulama sebagai pemegang otoritas 

 
365 Istriyani, “Media: Causes and Strategies To Overcome 

Islamophobia (Psychological and Sociological Study).” 
366 Rachmawati, “Rethinking Uswah Hasanah: Etika 

Dakwah Dalam Bingkai Hiperrealitas.” 



402 

 

keagamaan tradisional. Posisi ulama sebagai pialang 

budaya, mediator, pemelihara umat. 367 

5. Otoritas Keagamaan Baru sebagai Bentuk 

Tanggung Jawab Moral 

 

Dakwah dan menyebarkan pesan kebaikan 

merupakan tanggung jawab seluruh umat Islam. Orang 

yang menyebarkan pesan kebaikan inilah disebut dengan 

dai. Peran dan tugas dai tidak terbatas pada penyampaian 

informasi atau pesan dakwah melalui tabligh terkait 

persoalan keagamaan semata, melainkan memiliki 

tanggung jawab besar lainnya yaitu tanggung jawab moral 

dan tanggung jawab sosial untuk melakukan kegiatan 

yang menyangkut pembelaan terhadap umat atau 

masyarakat binaannya dari berbagai ancaman, gangguan, 

hambatan dan bahkan tantangan yang merugikan akidah, 

ibadah, akhlak dan stabilitas nasionalisme. 368 

 
367 Damanhuri, “Kiai, Kitab Dan Hukum Islam (Relasi 

Kuasa Teks Dan Otoritas Keagamaan Di Sumenep, Madura).” 
368 Anton Widodo, Nur Fauziah Fatawi, and Andi Rahmad, 

“Eksistensi Dakwah Bil Hikmah Sebagai Akselerasi Pengembangan 



403 

 

Sebagai akademisi, ulama atau orang yang 

memiliki pengetahuan, tidak saja memiliki tanggung 

jawab ilmiah dalam pengertian kesahihan dan validitas 

serta kredibilitas ilmiahnya tetapi juga tanggung jawab 

moral dan sosial. Peran dan tanggungjawabnya telah 

disampaikan oleh Nabi melalui Hadis berikut:  

 ال علُمَُاءُ  وَرَثةَُ  ا لأنَ ب يَاء  

al-‘ulamāu’ waraṣatul an-biya’ 

Artinya, ulama adalah pewaris Nabi. Ulama adalah 

penyebar dan penginterpretasi ajaran, doktrin, dan hukum 

Islam, serta pemelihara kelanjutan sejarah spiritual 

masyarakat Islam. Sebagai tokoh cendekiawan muslim, 

baik ulama, akademisi memliki peran dalam pendidikan 

Islam. Mereka berperan sebagai sarana transmisi 

keilmuan, sarana pembentukan dan pengkaderan ulama, 

dan atau pendakwah selanjutnya. 369 

 
Sosial Keagamaan Di Kecamatan Sukadana Lampung Timur,” Al-

Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, 2020, 28. 
369 Ahmad Nur Ismail, “Ulama Dan Pendidikan Islam Klasik 

(Kajian Ulama, Status Sosial, Kekuasaan, Pendidikan, Dan Gerakan 



404 

 

6. Upaya Mengatasi Permasalahan Dakwah pada 

Pemuda Urban 

a. Krisis Otoritas pada Dai 

Hal yang dikhawatirkan oleh Tom Nichols, bahwa 

menurut teori Tocqueville, ketidakpercayaan kepada 

otoritas cendekiawan telah berakar dalam sifat demokrasi 

Amerika. Masyarakat menganggap posisi setara satu 

sama lain dan kembali kepada pemikiran mereka sendiri 

sebagai sumber kebenaran yang paling jelas dan dekat. 

Matinya kepakaran pada masa sekarang merupakan 

fenomena permusuhan terhadap pengetahuan. Pandangan 

pakar atau pengetahuan yang telah mapan tergantikan 

oleh desakan yang menyatakan bahwa setiap pendapat 

sama baiknya dengan yang lain.370 Bagi masyarakat 

pedesaan dan perkotaan terhadap perbedaan tentang 

bagaimana memandang urgensi kualifikasi pendidikan 

dai.  

Turner menunjukkan bahwa telah terjadi goncangan 

kemantapan identitas keagamaan yang terjadi tatkala 

 
Intelektual),” Jurnal Media Pendidikan Agama Islam Vol 1 No 2, no. 

Pendidikan Islam (2014): 87–98. 
370 Tom Nicols, The Death of Expertise (Oxford: Oxford 

University Press, 2017). 



405 

 

masyarakat mengalami transformasi sosial dan budaya. 

Kepastian moral dan asumsi yang nyaman telah 

mendasari kehidupan generasi lebih awal, yang seringkali 

berasal dari desa, terkikis oleh budaya modern perkotaan. 

Akibatnya, membawa kepada kehilangan arah dalam hal 

keagamaan. Hal ini terlihat diantara para anggota yang 

lebih baru di kelas menengah yang diterpa perubahan 

budaya secara lebih berat daripada bagian dari kelas yang 

telah lebih mapan.  

 Tanggapan umum atas terjadinya kegoncangan 

identitas adalah mencari sumber bimbingan moral yang 

baru dan bantuan melalui agama. Pencarian ini semakin 

banyak dilakukan dengan mengikuti garis pasar, karena 

pengguna agama mencari identitas baru dan makna yang 

bersifat pribadi di dunia jual-beli spiritual. Sementara 

generasi muslim yang lebih awal umumnya memperoleh 

pengetahuan keagamaan dari lembaga yang otoritatif. 

Saat ini, muslim sekarang secara bebas bisa memilih 

berbagai sumber yang telah tersedia di pasar. Roof 

menambahkan bahwa pencari agama tersebut lebih 

eklektik, mulai dari fundamentalisme hingga kepecayaan 



406 

 

metafisik. Pola terdahulu dari identifikasi keagamaan, 

dimana kebanyakan anggota dari lingkungan sosial atau 

budaya tertentu akan mengikuti jalur spiritual umum, 

sekarang khususnya terjadi pada masyarakat perkotaan, 

jalur spiritual umum ini digantikan oleh praktik yang 

terpencar-pencar, yakni orang yang beriman menjelajahi 

variasi keagamaan yang paling cocok dengan kebutuhan 

mereka. Bagi masyarakat perkotaan, pendakwah yang 

memiliki branding, positioning dan differentiation dapat 

diberikan legitimasi pada klaimnya atas otoritas 

keagamaan walaupun tanpa mandat konvensional dari 

pendidikan agama. 371 

Masyarakat perkotaan lebih menyukai tampilan dan 

isi dakwah yang menarik daripada melihat kualifikasi 

pendidikan pendakwah. Hal ini disebut sebagai “Islam 

Pasar” yang menekankan pada artikulasinya berupa 

konsumerisme yang dipengaruhi Islam dan pertaliannya 

dengan perkembangan ekonomi neo-liberal yang bersatu 

secara global. Islam pasar merupakan bentuk terjadinya 

 
371 Fealy and White, Ustadz Seleb : Bisnis Moral & Fatwa 

Online. 



407 

 

pergeseran corak kesalehan Islam yang mulanya berada di 

jalur spiritual umum. Pergeseran corak ini mengganti 

pergulatan keagamaan yang serius dengan gaya hidup 

kelas menengah. 372 Contoh yang ada di komunitas 

Santrendelik adalah bebas berpakaian, bebas beragama 

dan tidak diatur dalam tata bahasa apapaun ketika 

kegiatan dakwah berlangsung. Masyarakat perkotaan 

dalam mencermati pesan dakwah, cenderung melihat isi 

pesan tanpa mempertimbangkan otoritas pembicara. 

 

b. Komunitas Dakwah yang Tidak Sesuai dengan 

Gairah Keagamaan 

 

Orientasi keagamaan yang dimiliki oleh mad’u dari 

komunitas dakwah di Semarang, merupakan orientasi 

keagamaan yang dikenal sebagai quest (pencarian). 

Mereka sering melontarkan pertanyaan kritis dalam forum 

tanya jawab yang fleksibel karena rasa keingintahuan 

yang tinggi.  

 
372 Fealy and White. 



408 

 

Keberagaman orientasi keagamaan pada diri 

seseorang, selayaknya lembaga pendidikan khususnya 

perguruan tinggi memberikan peluang untuk memupuk 

pengembangan iman generasi muda. Pendidikan tinggi 

secara khusus memiliki tanggung jawab mengajarkan 

pemikiran kritis dan sistematis dan menginisiasi generasi 

muda. Pendidikan tinggi berfungi sebagai tempat utama 

refleksi dan penananaman pengetahuan dan pemahaman 

atas budaya yang lebih luas karena potensinya untuk 

berfungsi sebagai pihak pendampingan. Institusi 

pendidikan tinggi dapat memainkan peran kuat dalam 

proses pengembangan iman di kalangan generasi muda.373 

Objek dakwah Santrendelik yang memliki orientasi 

keagamaan sebagai quest (pencarian), maka 

membutuhkan pendampingan dari kaum cendekiawan 

dari pendidikan tinggi untuk mendampingi 

pengembangan keagamaan generasi muda.  

Pengalaman keagamaan seorang muslim bergantung 

pada tiga sumber utama. Pertama adalah Al-Qur’an dan 

 
373 Liesa Stamm, “The Dynamics of Spirituality and the 

Religious Experience,” Religion and Education 33, no. 2 (2006): 91–

113. 



409 

 

Hadis. Bagi umat Islam, Al-Qur’an dan Hadis 

menunjukkan secara eksplisit atau implisit cara untuk 

mencapai pengetahuan uang cukup dan keyakinan yang 

kuat tentang keberadaan Tuhan dan sifat-Nya. Sumber 

kedua adalah pemanfaatan kapasitas intelektual manusia 

untuk melihat tanda-tanda ketuhanan di alam, dunia, dari 

tingkat mikro bilogis hingga astro-fisik. Hal ini dikatakan 

semacam teologi natural, dan sering didukung dalam Al-

Qur’an. Sumber ketiga adalah penggunaan kapasitas 

pengalaman atau spiritual batin manusia untuk melihat 

tanda Tuhan di dalam diri dan menyadari secara langsung 

kehadiran Tuhan.  

ا تُبْصِرُوْنَ 
َ
فَل

َ
مْۗ  ا

ُ
نْفُسِك

َ
مُوْقِنِيْنََۙ وَفِيْْٓ ا

ْ
ل ِ
 
يٰتٌ ل

ٰ
رْضِ ا

َ
ا
ْ
 وَفِى ال

Wa fil-ardli āyātul lil-mūqinῑn. Wa fî anfusikum, a fa lā 

tubshirūn. 

“Di bumi terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi 

orang-orang yang yakin. (Begitu juga ada tanda-tanda 

kebesaran-Nya) pada dirimu sendiri. Maka, apakah 

kamu tidak memperhatikan?” 

Ayat 20-21 dari Surah Adz-Dzariyat ini 

mendorong para cendekiawan, ilmuwan, dan sufi 



410 

 

muslim untuk melihat lebih dalam lagi baik keajaiban 

alam, keajaiban yang terkandung dalam diri manusia, 

dan untuk menemukan cara baru untuk mencapai 

tujuan hidup.  

Objek dakwah di Santrendelik yang merupakan 

muslim awam, konsep pengalaman keagamaan dapat 

berati pengalaman akan sifat atau perbuatan Tuhan 

seperti pengalaman akan pertolongan Tuhan, 

kemurahan Tuhan, atau takdir Tuhan, dan sebagainya. 

Pengalaman keagamaan mereka harus semakin 

didorong oleh para cendekiawan dan teolog muslim 

karena memiliki pengalaman keagamaan pribadi tidak 

bertentangan dengan wahyu dan iman kepada Tuhan. 

Hal ini serupa dengan pertanyaan Nabi Ibrahim di Al-

Qur’an:  

ى  
ٰ
 بَل

َ
مْ تُؤْمِنْۗ قَال

َ
وَل
َ
 ا

َ
مَوْتىٰۗ قَال

ْ
يِ ال حْ

ُ
يْفَ ت

َ
يْ ك رِنِ

َ
 اِبْرٰهٖمُ رَب ِ ا

َ
وَاِذْ قَال

بِيْ ۗ 
ْ
يَطْمَىِٕنَّ قَل ِ

 
كِنْ ل

ٰ
 وَل

Wa iż qāla ibrāhīmu rabbi arinī kaifa tuḥyil-mautā, qāla a wa 

lam tu`min, qāla balā wa lākil liyaṭma`inna qalbī, qāla fakhuż 



411 

 

arba'atam minaṭ-ṭairi fa ṣur-hunna ilaika ṡummaj'al 'alā kulli 

jabalim min-hunna juz`an ṡummad’uhunna ya`tīnaka sa'yā, 

wa'lam annallāha 'azīzun ḥakīm. 

“(Ingatlah) ketika Ibrahim berkata, “Ya Tuhanku, 

perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau 

menghidupkan orang-orang mati.” Dia (Allah) 

berfirman, “Belum percayakah engkau?” Dia 

(Ibrahim) menjawab, “Aku percaya, tetapi agar hatiku 

tenang.”  

Pengalaman keagamaan harus digalakkan untuk 

memuasakan hati seorang mukmin. Faktanya, Islam 

menganjurkan penggunaan akal dan pengalaman, baik 

fikr maupun zikir. Pemikiran, fikr, diperlukan untuk 

menganalisis dunia manusia, untuk menganalisis segala 

sesuatu yang diciptakan dan dapat dipahami dengan 

kemampuan intelektual; dan fikr dan tafakur, berpikir, 

merenung, adalah kewajiban penting orang beriman 

kecuali dia mau merenung dan mencari tahu hakikat 

Tuhan, dan itu dilarang. Fikr, sebagai suatu aktivitas 

intelektual, hampir sama pentingnya dengan zikir, 

memikirkan tentang Tuhan, mengingat Tuhan secara terus 

menerus yang diharapkan dapat memoles hati manusia 

hingga menjadi seperti cermin bening. Surah Ar-Ra’d 

ayat 28 telah menekankan pentingnya zikir. 



412 

 

وْبُ ۗ 
ُ
قُل
ْ
ِ تَطْمَىِٕنُّ ال رِ اللّٰه

ْ
ا بِذِك

َ
ل
َ
ۗ  ا ِ رِ اللّٰه

ْ
وْبُهُمْ بِذِك

ُ
مَنُوْا وَتَطْمَىِٕنُّ قُل

ٰ
ذِينَْ ا

َّ
 ال

Alladzῑna āmanū wa tathma'innu qulūbuhum bidzikrillāh, 

alā bidzikrillāhi tathma'innul-qulūb. 

“(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati 

mereka menjadi tenteram dengan mengingat 

Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat 

Allah hati akan selalu tenteram.” 

Kedua cara berpikir ini, yaitu intelektual, fikr dan tafakur, 

serta zikir yang memabukkan cinta dan cinta kasih, selalu 

digunakan secara bersamaan 374 

 

 

 

 

 

 

 
374 Cafer S Yaran, “Muslim Religious Experiences,” 

Religious Experience Research Centre (RERC) Second Series 

Occasional Papers, 2004, 1–23. 



413 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

 

Secara teoritik, otoritas keagamaan ada lima yaitu 

tradisional, legal rasional, karismatik, cendekiawan dan 

digital. Berdasarkan temuan dari keempat komunitas 

diatas, tidak ditemukan otoritas keagamaan karismatik, 

legal rasional dan digital. Ternyata, dua komunitas 

dakwah non kampus memegang otoritas keagamaan 

cendekiawan dari perguruan tinggi dan kaderisasi. 

Otoritas keagamaan karismatik tidak ditemukan, karena 

sifat masyarakat perkotaan yang cenderung menyukai 

proses cepat dan instan dalam transmisi ilmu 

pengetahuan, serta sifat kritis dalam menghadapi isu-isu 

keagamaan, masyarakat perkotaan yang berada pada level 

geopolitik, sehingga mereka menghendaki pengalaman 

keagamaan dibanding ilmu ritual keagamaan (syariat), 

serta menyakini lembaga dakwah kampus sebagai 



414 

 

pemegang otoritas keagamaan dalam bidang dakwah 

dibanding komunitas dakwah lainnya.  

Dai milenial yang memiliki karakteristik digital 

native, justru tidak ditemukan diantara mereka yang 

memegang otoritas keagamaan digital. 6 dari 8 dai 

sepakat bahwa media digital bukanlah sumber utama 

dalam mencari sumber rujukan dakwah. Media digital 

diposisikan sebagai media penyampaian informasi. 2 

diantaranya yang berbeda adalah dai dari Insani Undip 

sekaligus sebagai pemegang otoritas keagamaan dari 

kaderisasi. Mereka mendapatkan sumber rujukan dakwah 

dari proses perenungan diri, pengalaman pendidikan 

kaderisasi dan organisasi dan merujuk video ceramah dai 

selebritis atau influencers di media digital. dai dengan 

otoritas keagamaan cendekiawan yang dilahirkan dari 

gerakan tarbiyah kampus, sehingga disebut sebagai 

cendekiawan muslim modernis klasik. Mereka 

mendapatkan kepercayaan diri untuk berdakwah setelah 

melewati proses kaderisasi dai kampus. Munculnya dai 

dari gerakan tarbiyah kampus menantang para pemimpin 

agama tradisional dan reformis: Kiai, ulama, mubalig. Hal 



415 

 

ini selaras dengan penelitian Qasim Zaman tentang 

munculnya “New Religious Intellectuals” atau NRI. 

Mereka adalah dai yang berasal dari universitas yang 

tidak memiliki landasan formal dibidang ilmu Islam, 

menafsirkan teks dasar dengan sengaja menentang ulama 

dan memaparkan segala persoalan keislaman bagi para 

pembaca dan pendengarnya sendiri. Kehadiran kaum 

intelektual muslim baru ini melibatkan wacana inovatif 

Islam yang justru mengancam otoritas keagamaan 

tradisional, khususnya dalam persoalan relevansi sosial 

agama dengan masalah modern kritis lainnya.  Kaum 

intelektual muslim baru ini muncul disebabkan adanya 

penyebaran pendidikan massal yang menghasilkan media 

pamflet keagamaan, buku agama, motivasi agama, 

meluasnya akses masyarakat terhadap media cetak dan 

situs web keagamaan, sehingga timbul dai baru. Dai baru 

ini adalah produk pendidikan tinggi sekuler. 375 

 Para dai berupaya membentuk komunitas madu 

dengan otoritas keagamaan baru yang dimilikinya. 

 
375 Turner, “Religious Authority and the New Media.” 



416 

 

Komunitas Dawwam berusaha tanggap akan dakwah 

digital ketika pandemi Covid-19 melalui konten dakwah 

menarik sesuai dengan kapasitas pendidikannya. Berbeda 

dengan dai-dai yang memegang otoritas cendekiawan dari 

perguruan tinggi, dengan kapasitas intelektual yang 

dimiliki, dai tersebut membentuk majelis taklim. 

Masyarakat memandang hormat tokoh agama yang 

memiliki kualifikasi pendidikan Islam, khususnya alumni 

Timur Tengah. Menentang pendapat Martin Van 

Bruinessen yang berpendapat alumni Timur Tengah 

merupakan gerakan transnasional yang menentang 

otoritas keagamaan dari organisasi masyarakat 

keagamaan seperti NU dan Muhammadiyah. Ternyata, 

dai dengan latar belakang pendidikan Islam dari Timur 

Tengah justru dapat memperkuat atau memperluas 

otoritas keagamaan tradisional karena pesan dakwah yang 

disampaikan sesuai dengan kultur masyarakat perkotaan. 

Otoritas keagamaan cendekiawan juga digunakan untuk 

memberikan strategi dakwah. Strategi ini dibutuhkan 

untuk menghadapi masyarakat perkotaan dengan level 

geopolitik, yaitu memiliki ketajaman berpikir dan kritis 

serta menghendaki perubahan yang lebih mendasar dan 



417 

 

nyata dalam kehidupan. Dalam hal ini, ajaran Islam tidak 

dipahami sebagai bimbingan ritual saja, tetapi lebih dari 

itu dipahami sebagai dukungan sosial untuk kemajuan 

hidupanya. Mereka membutuhkan kesagaran dan 

kesadaran keagamaan, bukan mencari ritual dalam 

beragama maka dalam berdakwah, dai cendekiawan 

dalam komunitas ini bersikap kehati-hatian dengan tidak 

sekadar memberikan fatwa atau memberi vonis tentang 

halal dan haramnya suatu hal. Dai berupaya 

mengemukakan alternatif dalam menghadapi sesuatu 

yang sedang diperdebatkan, mengemukakan alternatif 

yang baik.   

Sebagai dai cendekiawan, mereka memiliki 

tanggung jawab moral akademik untuk menjaga dakwah 

yang rahmatan lil ‘alamin, tidak tergerus oleh dakwah 

dengan berbagai kepentingan, ideologi yang berlawanan 

dan berupaya menghadirkan solusi alternatif kepada 

pemuda urban khususnya di Kota Semarang. Mereka 

menganggap pendakwah di wilayah urban, khususnya di 

Kota Semarang mengalami krisis otoritas keagamaan, 

karena keinginan objek dakwah yang menyukai branding, 



418 

 

positioning dan differensitation dai dibanding kompetensi 

dai. Munculnya dai yang tidak berkompeten, 

dikhawatirkan pemuda urban yang memiliki semangat 

keagamaan dan mencari kesegaran serta pengalaman 

keagamaan tidak mendapatkan tempat komunitas dakwah 

yang sesuai dengan kepentingan atau ideologi mereka.  

Ditengah kepercayaan masyarakat dan komunitas 

terhadap dai cendekiawan, UKKI Unnes memiliki dai 

dengan jenis otoritas keagamaan tradisional. Dai tersebut 

berupaya memanfaatkan media digital untuk memperluas 

otoritas keagamaan tradisional yang dimiliki sehingga 

muncul fatwa online yang secara sistematis menjadi 

konten di platform Instagram. Fatwa online yang 

dihadirkan guna menjaga pembelajaran ilmu dengan 

menjaga keutuhan sanad keilmuan dan dai dari UKKI ini 

tidak mengabaikan kredibilitas dari fatwa online yang dia 

berikan pada platform Instagramnya.  Dai dari UKKI ini 

menganggap penting konsep talaqqi, sehingga selain 

mengisi kajian di berbagai kampus, dia membuat kajian 

offline di rumah dan online di Youtube-nya. Platform 

dakwah digital yang digunakan merupakan contoh nyata 



419 

 

negosiasi antara agama dan internet. Platform digital yang 

dimiliki dai dari UKKI ini menunjukkan kewibawaanya 

dengan mengaitkan keberadaaanya dengan konteks 

offline melalui kajian di rumah secara langsung. Agama 

dalam konteks offline tidak perlu mengkhawatirkan 

keberadaaan kajian online, selama kajian online tersebut 

mengkontekstualisasikan otoritas offline dalam konteks 

digital sehingga, agama dalam konteks offline dapat 

mempertahankan posisinya sebagai sumber utama ilmu 

agama. Dai dari UKKI Unnes bepegang teguh pada latar 

belakang intelektualitas pendakwah dan ikut berkiprah di 

platform media digital untuk melawan tantangan 

hiperealitas dakwah. Penting bagi pemegang otoritas 

keagamaan tradisional untuk bersikap adaptif dan inovatif 

untuk menghadapi perkembangan teknologi, dimana 

Internet relevan dalam kehidupan masyarakat sekuler. 

Pada aspek teoritis. Diantara sumbangan Max 

Weber tentang otoritas, dibagi menjadi tiga yaitu 

tradisional, karismatik, dan legal. Namun, berdasarkan 

hasil penelitian yang empiris di era digital diperlukan tipe 

baru otoritas, yaitu otoritas substansif-rasional dan digital. 



420 

 

Otoritas substansif-rasional sebelumnya sudah digagas 

oleh Guzman sebagai bentuk rekonstruksi dari tepri 

otoritas Weber. Tipe Substansif rasional dicontohkan 

melalui fenomena dokter dapat menggunakan kredensial 

yang mendukung kapasitasnya atas dasar formal. Pasien 

menganggap nasihat dokter sebagai otoritatif, karena 

klaim kapasitas substansif rasional. Terdapat beberapa 

variasi paling penting yang menggambarkan kontribusi 

tipe otoritas substansif rasional diantaranya Charisma of 

reason, Philosopher king, “Secular” saint, Substantive-

rational preacher, Rational-religious healer, Educated 

charisma, Professional, scientist, craftsman, Technocrat, 

dan Authority endorsed by trusted recommendation. Dai 

dengan pemegang otoritas cendekiawan dari perguruan 

tinggi tergolong dalam “Professional dan Substantive-

rational preacher” dan pemegang otoritas cendekiawan 

dari kaderisasi tergolong dalam kasus “craftsman” atau 

"otoritas berpengalaman." Otoritas ini didasarkan pada 

klaim kapasitas instrumental rasional yang hanya 

didukung oleh pengalaman praktis yang tidak formal. 

Pengalaman ini biasanya didukung oleh pengakuan 



421 

 

nonformal dari klien dan guru-nya. Dalam kasus ini, 

dukungan tersebut berasal dari rasional-substantif.376 

Sejumlah besar peneliti agama juga percaya 

bahwa tipologi Weber perlu direvisi. Misalnya, Mark 

Chaves berpendapat bahwa Weber 

mengonseptualisasikan otoritas keagamaan dengan cara 

yang analog dengan otoritas politik, tetapi kedua sistem 

kelembagaan itu sangat berbeda sehingga tidak mungkin 

untuk memikirkannya dengan cara yang sama.377  Tipe 

baru lainnya yang perlu ditambahkan dalam tipologi 

otoritas adalah otoritas keagamaan digital. Banyak 

spekulasi yang muncul bahwa media digital dan busaya 

digital telah mengubah pemahaman dan pola otoritas yang 

diterima dalam konteks digital dan yang lebih luas. 

Fluiditas dan kefanaan lingkungan daring menunjukkan 

adanya tantangan terhadap peran dan struktur otoritas 

yang mapan. Beberapa ketegangan yang paling menonjol 

 
376 Sebastian G. Guzman, “Substantive-Rational Authority: 

The Missing Fourth Pure Type in Weber’s Typology of Legitimate 

Domination,” Journal of Classical Sociology 15, no. 1 (2015): 73–95. 
377 Chaves, “Secularization as Declining Religious 

Authority.” 



422 

 

antara otoritas tradisional dan bentuk otoritas yang 

didorong dalam budaya media baru dapat disimpulkan 

dengan cara ini: Struktur otoritas tradisional diawasi atau 

diatur oleh pemimpin atau kelompok tertentu. Peran 

tersebut sering diberikan kepada aktor yang telah disetujui 

oleh masyarakat yang lebih luas, dengan otoritas resmi ini 

berhasil menyelesaikan program pelatihan yang diakui 

atau sistem kredensial. Sanksi ini berasal dari hierarki 

yang ditetapkan secara struktural atau organisasi yang 

menganugerahkan anggota terpilih dengan posisi 

pengaruh melalui ritual inisiasi yang diakui, 

membuktikan individu tersebut telah mencapai tingkat 

keterampilan, keahlian kelembagaan, atau kekuasaan 

tertentu. Namun, otoritas dalam budaya digital terbentuk 

dengan cara yang sangat berbeda. Alih-alih berasal dari 

sumber dan protokol eksternal, otoritas dipupuk dan 

berasal dari dalam sistem media itu sendiri. 378 

Internet telah mengubah cara kita memandang 

otoritas; karena posisi kekuasaan baru diciptakan 

 
378 Heidi A. Campbell, Digital Creatives and the Rethinking 

of Religious Authority. (London: Routledge, 2020). 



423 

 

sehubungan dengan teknologi, struktur hierarkis 

diratakan, dan bahkan mereka yang memiliki sedikit 

ruang untuk bersuara dapat mengekspresikan pandangan 

mereka. Media menjadi tempat alternatif untuk 

menghayati pengalaman keagamaan di mana sumber-

sumber tradisional otoritas keagamaan telah digantikan 

sedikit demi sedikit dengan suara-suara yang tidak resmi 

dan marjinal, kadang-kadang bahkan di luar ranah 

keagamaan, seperti, misalnya, para pemimpin politik 

yang memobilisasi agama untuk mendukung tindakan 

publik dan politik mereka.  

Otoritas keagamaan tradisional mendapati dirinya 

berhadapan dengan Internet dan media digital. Anggota 

dan pemimpin agama yang berbeda secara kultural 

membentuk teknologi dan penggunaannya sesuai dengan 

norma, nilai, dan kebutuhan otoritas mereka sendiri. 

Dengan kata lain, dalam kasus dan konteks tertentu, 

jaringan digital tidak mengancam status otoritas 



424 

 

keagamaan tradisional, tetapi dimungkinkan untuk 

mentransfer otoritas offline ke antarmuka online.379 

B. Implikasi Hasil Penelitian  

Beragamnya komunitas dakwah baik yang 

bergerak dibidang digital maupun offline, di kampus 

maupun non kampus, memudahkan dan meningkatkan 

semangat keagamaan bagi masyarakat urban yang ingin 

mencari pengalaman keagamaan. Beragamnya komunitas 

dakwah mempengaruhi beragamnya otoritas keagamaan 

yang dimiliki dai di tiap komunitas dakwah maka 

diperlukan  beberapa  langkah  strategis  untuk  menyikapi 

beragamnya otoritas keagamaan. Pertama,  para  ulama  

dan  organisasi  keagamaan  harus  mewaspadai  

transformasi  sumber  ilmu  pengetahuan  yang  dengan  

cepat  menyebarkan  sumber  ilmu  pengetahuan, 

khususnya dai yang dianggap memiliki otoritas 

keagamaan dari media digital dan tidak memiliki 

kualifikasi pendidikan Islam. Pendakwah baru dari media 

 
379 Andok Monica, “The Impact of Online Media on 

Religious Authority,” Religions 15, no. 1103 (2024): 249–64. 



425 

 

digital atau ruang offline dengan tidak memiliki 

pendidikan Islam dikhawatirkan mengeluarkan  narasi 

dakwah yang  menghasut  dan  tidak  berdasar.  Kehadiran  

ulama  yang  demikian  tidak  seluruhnya salah. Hanya  

saja  terkadang,  kehadiran  mereka  di  dunia  dakwah  

hanya  didasari  oleh  semangat  penyampaian informasi  

(Nasr  al-Ilm)  tanpa  didasari  oleh  kemampuan  

keilmuan  yang  mendalam.380 

Kedua,  kajian  agama  akan  dihadapkan  pada  

saluran-saluran  impersonal  yang  seringkali  

meninggalkan  arus  utama.  Pasalnya,  media  digital  

dengan  akses  mudah  yang  bisa  diakses  kapan  saja  dan  

di  mana  saja  telah  memberikan  informasi  yang  

mengkhawatirkan.  Pesan  keagamaan  biasanya  

disampaikan  sebagian  sesuai  dengan  tujuan  dan  

kebutuhan  pemilik  konten.  Tak  jarang,  doktrin  agama  

yang  benar  dikisahkan  membangkitkan  sikap  

eksklusivisme,  intoleransi,  dan  radikalisme. Ketiga,  

tidak  dapat  dipungkiri  bahwa  permasalahan  yang  

 
380 Akhfas et al., “The New Ustad in Religious Authority : 

Challenge and Dynamic of Fatwa in the New Media Era.” 



426 

 

terjadi  di  era  media  digital  adalah  fatwa dan narasi 

dakwah  yang  semakin  kabur  tanpa  batasan  yang  jelas  

dan  semakin  meluas, yaitu munculnya feneomena 

hiperealitas dakwah.  

Otoritas keagamaan cendekiawan dengan 

kualifikasi pendidikan Islam mampu menjawab tantangan 

dakwah di media digital. Para dai mengkhawatirkan 

terjadinya pergeseran otoritas keagamaan tradisional ke 

media digital. Dimana, media digital mulai digunakan 

sebagai media arus utama untuk memperoleh ilmu agama. 

Para dai dan mad’u membiarkan terjadinya pergeseran 

otoritas keagamaan tradisional ke digital, maka akan 

terjadi ancaman yaitu hiperrealitas dakwah digital. 

Munculnya “Herri Pras”, pandangan Islamis radikal, 

paham neofundamentalis atau dikenal sebagai Islam 

militan,  maka selayaknya pada dai tradisional dan 

cendekiawan melakukan konsolidasi dalam upaya 

melawan narasi radikal, neofundamentalis dan 

hiperrealitas dakwah di media. Secara umum, media 

digital telah mendorong lahirnya populisme keagamaan 

melalui maraknya model dakwah yang variatif dan 



427 

 

populer. Pola tersebut telah menyebabkan munculnya 

gerakan sosial keagamaan yang menantang elit organisasi 

keagamaan di Indonesia. 381 

Gerakan dakwah yang dilakukan oleh masyarakat 

muslim perkotaan disebut sebagai gejala post 

fundamentalisme, sebagai respon kebudayaan terhadap 

gerakan fundamentalisme eksklusif. Tampilan busana 

mad’u komunitas Santrendelik menunjukkan adanya 

“perlawanan” terhadap kelompok fundamentalis yang 

menghendaki busana jilbab besar atau cadar. Berbeda 

dengan komunitas dakwah kampus yang justru 

berkembang budaya jilbab besar yang merupakan model 

nalar Islam moderat. Kergaman otoritas keagamaan di 

tengah masyarakat perkotaan merupakan pencarian 

spiritualitas ala kaum urban. 

C. Saran 

 

 
381 Muhibbin Achmad Zuhri, Teologi Islam Moderat Di 

Indonesia Kontemporer: Kontestasi Populisme Islam Dan Kontestasi 

Otoritas Kegamaan Di Media Sosial (Lamongan: Nawa Litera, 

2022). 



428 

 

Pertama, saran untuk komunitas dakwah non 

kampus adalah lebih selektif dalam memilih dai. Dai 

harus memiliki pemahaman agama dan legalitas 

pendidikan dari otoritas keagamaan tradisional khas 

pesantren maupun cendekiawan dari perguruan tinggi 

Islam. Berkembangnya ilmu pengetahuan dan teknologi 

membuat semua orang bisa menyampaikan pesan 

dakwah, namun kredibilitas pesan dakwah harus diilihat 

dari latar belakang penyampai dakwah dan sumbernya. 

Bagi komunitas dakwah kampus, perlu adanya bimbingan 

intensif terkait kaderiasi “Training for Trainer” yang alan 

menyampaikan pesan dakwah kepada mahasiswa lainnya. 

Kaderisasi yang hanya berlangsung hanya beberapa hari 

dengan kurikulum yang cenderung mengajarkan cara 

berdakwah, tanpa disertai pendampingan dari dai  yang 

berkompeten, justru bisa memecah atau menentang 

otoritas keagamaan tradisional dan cendekiawan.  

Kedua, saran untuk masyarakat perkotaan sebagai 

objek dakwah adalah perlu membekali diri dengan literasi 

dakwah dan ilmu pengetahuan yang baik, bersikap kritis 

dan tidak anti-kritik terhadap aktivitas dakwah.  



429 

 

D. Kata Penutup 

 

Penelitian ini tentunya masih jauh dari 

kesempurnaan. Terdapat banyak kekurangan diantaranya, 

masih banyak komunitas dakwah milenial di Kota 

Semarang yang perlu diperhatikan otoritas 

keagamaannya. Utamanya komunitas dakwah yang 

mempengaruhi identitas, ideologi dan kepentingan objek 

dakwah sehingga muncul sikap intoleransi. Komunitas 

dakwah ini tersebar di berbagai wilayah kota Semarang 

dan perguruan tinggi swasta yang peneliti belum 

menjangkau. Harapannya, penelitian ini dapat menjadi 

rujukan untuk penelitian selanjutnya tentang otoritas 

keagamaan dalam komunitas dakwah generasi milenial 

dan Z di Kota Semarang.  

 



i 

DAFTAR PUSTAKA 

 

AB, Syamsuddin. Sosiologi Dakwah. Makassar: 

Alauddin Press, 2013. 

Abdullah, Muhammad Qadaruddin. Pengantar Ilmu 

Dakwah. Pasuruan: Qiara Media, 2019. 

Abidin, Muhammad Zaenal. “Ulama in Indonesian 

Urban Society: A View of Their Role and Position 

in the Change of Age.” Theologia 28, no. 2 (2017): 

235–54. 

Afifi, E. “Dinamika Otoritas Dan Diskursus Keagamaan 

Kaum Milenial: Studi Terhadap Remaja Masjid Di 

Banten.” UIN Sunan Gunung Djati, 2021. 

Aguilera, Ruth V., and Abhijeet K. Vadera. “The Dark 

Side of Authority: Antecedents, Mechanisms, and 

Outcomes of Organizational Corruption.” Journal 

of Business Ethics 77, no. 4 (2008): 431–49. 

Ahmad, Nur. “Tantangan Dakwah Di Era Teknologi Dan 

Informasi.” Addin 8, no. 2 (2014): 319–44. 

Ahmadi, Rizqa. “Kontestasi Atas Otoritas Teks Suci 

Islam Di Era Disrupsi: Bagaimana Kelas Menengah 

Muslim Indonesia Memperlakukan Hadis Melalui 

Media Baru.” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 

15, no. 1 (2019): 22–35. 

Akhfas, M, Syifa Afandi, Arif Rofiuddin, Arif Zamhari, 

and Yusuf Rahman. “The New Ustaz in Religious 

Authority : Challenge and Dynamic of Fatwa in the 



ii 

New Media Era.” In ICISS. Jakarta: EAI, 2021. 

Akmaliah, Wahyudi. “Reclaming Moderate Islam In 

Nahdalatul Ulama Challenging the Dominant 

Religious Authority in Digital Platform.” Journal of 

Indonesian Islam 16, no. 1 (2022): 223–48. 

———. “The Demise of Moderate Islam: New Media, 

Contestation, and Reclaiming Religious 

Authorities.” Indonesian Journal of Islam and 

Muslim Societies 10, no. 1 (2020): 1–24. 

———. “The Rise Cool Ustazz: Preaching, Subculture, 

and the Pemuda Hijrah Movemnet.” In The New 

Santri: Challenging To Tradisional Religious 

Authorithy in Indonesia. Singapore: ISEAS, 2020. 

Al- Wa’iy, Taufiq Yusuf. Fiqih Dakwah Ilallah. Jakarta: 

Al-I’tishom, 2011. 

Ali, Hasanuddin. “Lima Tipologi Generasi Milenial,” 

2017. https://hasanuddinali.com/2017/08/30/lima-

tipologi-generasi-milenial/. 

Ali, Hasanuddin, William Lilik, H Frey, Purwandi, 

Harry Nugroho, Taufiqul Halim, Kharisma Firdaus, 

and Nurul Huda. “Indonesia Gen Z And Millenial 

Report 2020: The Battle Of Our Generation.” 

Alvara Strategi Indonesia, 2020. 

Amin, Nasihun. “Menyemai Nasionalisme Dari Spirit 

Agama: Upaya Meredam Radikalisme Beragama.” 

Theologia 23, no. 1 (2017). 

Aminudin. “Konsep Dasar Dakwah.” Al-Munzir 9, no. 1 

(2016): 97. 



iii 

Amit, Vered. Realizing Community. London: Routledge, 

2002. 

Amrullah, Mudzhira Nur. “Dakwah Dalam Al-Qur’an: 

Sebuah Pijakan Pengembangan Metode Dakwah 

Kontemporer.” Studia Quranika 5, no. 2 (2021): 

159. 

Anand, Archana Kumari, and Jaya Bharti. “Social 

Maturity: Key of Well-Being.” GIS Science Journal 

8, no. 3 (2021): 862–67. 

Ancok, Djamaludin, and Fuat Nashori Suroso. Psikologi 

Islami. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994. 

Anonim. “100 Situs Islam Indonesia, NU Online 

Peringkat Pertama - IBTimes.ID.” Accessed August 

29, 2023. https://ibtimes.id/100-situs-islam-

indonesia-nu-online-peringkat-pertama/. 

———. “APJII: Pengguna Internet Indonesia 215,63 

Juta Pada 2022-2023.” Accessed April 3, 2023. 

https://dataindonesia.id/digital/detail/apjii-

pengguna-internet-indonesia-21563-juta-pada-

20222023. 

———. “Hingga Awal 2022, Kominfo Temukan 9.546 

Hoaks Di Internet.” Accessed April 3, 2023. 

https://bisnis.tempo.co/read/1558213/hingga-awal-

2022-kominfo-temukan-9-546-hoaks-di-internet. 

———. “Islamic Book Fair,” 2023. https://islamicbook-

fair.com/#. 

———. “Nielsen Meluncurkan Rating Konten 

Streaming Yang Memungkinkan Pengukuran Lintas 



iv 

Media Di Indonesia | Nielsen.” Accessed April 3, 

2023. https://www.nielsen.com/id/news-

center/2022/nielsen-launches-streaming-content-

ratings-enabling-cross-media-measurement-in-

indonesia/. 

———. “Top 100 YouTube Channels in Indonesia 

(2023) - Sorted by Subscribers.” Accessed April 3, 

2023. 

https://www.speakrj.com/audit/top/youtube/id. 

———. “Top Instagram Influencers in Indonesia in 

2023 | StarNgage.” Accessed April 3, 2023. 

https://starngage.com/app/id/influencer/ranking. 

Apriyani, Siska Nur, Ryo Yudowirawan, Fathurozi 

Fathurozi, Moch Lukluil Maknun, and Umi 

Muzayanah. “Misplace Otoritas Berbagi Konten 

Keagamaan Pada Grup WhatsApp.” Jurnal SMART 

(Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 8, no. 2 

(2022): 205–18. 

Arianto. “Analysis Of Da ’i Communication Skills 

Towards The Muslim Converted Karomba 

Community.” Al Balagh 5, no. 1 (2020): 35–66. 

Arifianto, Alexander R. “Rising Islamism and the 

Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi 

Indonesia.” TRaNS: Trans-Regional and -National 

Studies of Southeast Asia 8, no. 1 (2020): 37–50. 

Arifin, Ferdi. “Mubalig Youtube Dan Komodifikasi 

Konten Dakwah.” Al-Balagh : Jurnal Dakwah Dan 

Komunikasi 4, no. 1 (2019): 91–120. 



v 

Arung Triantoro, Dony. “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul 

Somad Dan Dinamika Perubahan Otoritas 

Keagamaan.” Penamas 33 (2020). 

Aziz, Moh Ali. Ilmu Dakwah. Jakarta: Kencana, 2004. 

———. Ilmu Dakwah Edisi Revisi. Jakarta: Kencana, 

2004. 

Azra, Azyumardi, Ahmad Najib Burhani, and Jajat 

Burhanudin. “Gerakan Islam Kampus: Sejarah Dan 

Dinamika Mahasiswa Muslim.” In Sejarah 

Kebudayaan Islam Indonesia Jilids 3, Vol. 3. 

Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai Budaya, 2015. 

Balakrishnan, Janarthanan, and Mark D. Griffiths. 

“Social Media Addiction: What Is the Role of 

Content in YouTube?” Journal of Behavioral 

Addictions 6, no. 3 (2017): 364–77. 

Basit, Abdul. “Dakwah Cerdas Di Era Modern” 03, no. 

01 (2013): 2088–6314. 

———. Konseling Islami. Jakarta: Kencana, 2017. 

———. “The Ideological Fragmentation of Indonesian 

Muslim Students and Da’wa Movements in the 

Postreformed Era.” Indonesian Journal of Islam 

and Muslim Societies 6, no. 2 (2016): 185–208. 

Basyir, Kunawi. “Gerakan Fundamentalisme Islam Di 

Indonesia.” Al-Tahrir 14, no. 1 (2014): 23–45. 

Batson, CD, Schoenrade P, and Ventis W.L. Religion 

and the Individual: A Social Psychological 

Perspective. New York: Oxford University Press, 



vi 

1993. 

Bayanuni, Muhammad Abu Al Fath. Pengantar Studi 

Ilmu Dakwah. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2021. 

Bizawie, Zainul Milal. “Sanad And Ulama Network Of 

The Quranic Studies In Nusantara.” International 

Journal of Religious Literature and Heritage 4, no. 

1 (2015). 

Bosch, Miriam Diez, and Alba Sabate Gauxachs. 

“Authority, Religion and Media.” In The Handbook 

of Religion and Communication, edited by Yoel 

Cohen and Paul A Soukup. Oxford: John Wiley & 

Sons, Ltd, 2023. 

Briandana, Rizki, Caturida Meiwanto Doktoralina, 

Shahir Akram Hassan, and Wan Norhaniza Wan 

Hasan. “Da’wah Communication and Social Media: 

The Interpretation of Millennials in Southeast 

Asia.” International Journal of Economics and 

Business Administration VIII, no. 1 (2020): 216–26. 

Buhrmester, D., Furman W., Wittenberg M. T., Reis 

H.T. “Five Domains of Interpesonal Competence in 

Peer Relationships.” Journal of Personality and 

Social Psychology 55, no. 6 (1998): 991–1008. 

Bukhari. “Dakwah Humanis Dengan Pendekatan 

Sosiologis-Antropologis.” Al Hikmah 4 (2012): 

111–30. 

Bukhori. “Desain Dakwah Untuk Pembinaan 

Keagamaan Komunitas Elit Intelektual.” Ulumuna 

12, no. 2 (2008): 351–70. 



vii 

Bungin, Burhan. Analisa Data Penelitian Kualitatif, 

Pemaknaan Filosofis Dan Metodologis Ke Arah 

Penguasaan Model Aplikasi. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2003. 

Bunt, GR. Islam in the Digital Age: E-Jihad, Online 

Fatwas and Cyber Islamic Environmentsress. 

London: Pluto Press, 2003. 

Burgess, RG. Field Research: A Sourcebook and Field 

Manual. New York: Routledge, 2003. 

Busyro. “Hubungan Agama Dan Internet: Perusak 

Sekaligus Pelengkap Otoritas Agama.” Khazanah 

Multidisiplin 3, no. 22 (2022). 

Campbell, Heidi A. Digital Creatives and the Rethinking 

of Religious Authority. London: Routledge, 2020. 

Campbell, Heidi A, and Mia Lövheim. “Rethinking the 

Online–Offline Connection in the Study of Religion 

Online.” Information, Communication & Society 

14, no. 8 (2011): 1083–1096. 

Campbell, Heidi, and Paul Emerson Teusner. “Religious 

Authority in the Age of the Internet.” Virtual Lives, 

2011, 59–68. 

Carter, Nancy. “The Use of Triangulation in Qualitative 

Research.” Qualitative Research ONF 41, no. 5 

(2014): 545–47. 

Castrawijaya, Cecep. “Da’i Technology Literacy in 

Perspective of the Qur’an.” Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies 17, no. 1 

(2023): 19–38. 



viii 

Chairi, Effendi. “Ketiadaan Otoritas Terpusat Dalam 

Fenomena Kontemporer Di Indonesia.” SANGKéP: 

Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 2, no. 2 (2019). 

Chaves, Mark. “Secularization as Declining Religious 

Authority.” Social Forces 72, no. 3 (March 1, 

1994): 749–74. 

Chen, Ping Hung. “Enhancing Competency Indicators of 

Media Literacy in the Digital Era.” Contemporary 

Social Sciences 32, no. 2 (2023). 

Choirin, Muhammad. “The Perception of Indonesian 

Millenial on Da’i: Knowledge , Presentation , and 

Performance.” Afakaruna 19, no. 1 (2023). 

Cholil, Mansyur. Sosiologi Masyarakat Desa Dan Kota. 

Surabaya: Usaha Nasional, 1987. 

CNN. “BIN: 85 Persen Milenial Rentan Terpapar 

Radikalisme.” CNN, 2021. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/202106151

95226-12-654763/bin-85-persen-milenial-rentan-

terpapar-radikalisme. 

Court, Deborah. “Religious Experience as an Aim of 

Religious Education.” British Journal of Religious 

Education 35, no. 3 (2013): 251–63. 

Creswell, JW, and CN Poth. Qualitative Inquiry and 

Research Design: Choosing among Five 

Approaches. Washington DC: SAGE Publications 

Inc., 2016. 

Dahlan, Fahrurrozi. “Fundamentalisme Agama: Antara 

Fenomena Dakwah Dan Kekerasan Atas Nama 



ix 

Agama.” Jurnal Ilmu Dakwah 6, no. 2 (2014): 331. 

Damanhuri. “Kitab Kuning: Warisan Keilmuan Ulama 

Dan Kontekstualisasi Hukum Islam Nusantara.” 

’Anil Islam: Jurnal Kebudayaan Dan Ilmu 

Keislaman 10, no. 2 (2017): 237. 

Damanhuri, D. “Kiai, Kitab Dan Hukum Islam (Relasi 

Kuasa Teks Dan Otoritas Keagamaan Di Sumenep, 

Madura),” 2019. 

Detik, Tim. “Kontroversi Mengemuka Buntut Ceramah 

KDRT Dari Oki Setiana Dewi.” Detik.com, 2022. 

https://news.detik.com/berita/d-

5927463/kontroversi-mengemuka-buntut-ceramah-

kdrt-dari-oki-setiana-dewi. 

Dudy Imanuddin Effendi, Dede Lukman, and Ridwan 

Rustandi. Dakwah Digital Berbasis Moderasi 

Beragama. Bandung: Yayasan Lidzikri, 2022. 

Dulwahab, Encep. “Dakwah Di Era Konvergensi 

Media.” Ilmu Dakwah 5, no. 16 (2010). 

Edi Amin. “Konsep Komunitas Dalam Pemikiran Dan 

Dakwah Said Nursi.” Jurnal Komunikasi Islam, 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel 

Surabaya 5, no. 1 (2015): 28–49. 

Enjang, AS. “Dakwah Smart: Proses Dakwah Sesuai 

Dengan Aspek Psikologis Mad’u.” Ilmu Dakwah 4, 

no. 12 (2008). 

http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/idajhs/article/v

iew/395. 

———. “Komunikasi Dalam Bimbingan Islam.” Irsyad 



x 

1, no. 1 (2008). 

Fadl, Khaled M. Abou Al. Atas Nama Tuhan: Dari Fikih 

Otoriter Ke Fikih Otoritatif. Jakarta: Serambi, 

2004. 

Fadli, Muhammad Rijal, and Siti Irene Astuti 

Dwiningrum. “Pesantren’s Digital Literacy: An 

Effort to Realize the Advancement of Pesantren 

Education.” Ulul Albab 22, no. 2 (2021): 338–59. 

Fahrudin, Fahrudin, and Mohammad Rindu Fajar 

Islamy. “Da’i (Muslim Preachers) Idols, Fatwas, 

and Political Constellations: Empirical Study of 

Millennial Generation Perspective.” Jurnal Dakwah 

Risalah 33, no. 2 (2022): 132. 

Faizin, Muhammad. “LD PBNU Jelaskan Kualifikasi 

Dan Etika Dai Seharusnya.” NU Online, 2019. 

https://nu.or.id/nasional/ld-pbnu-jelaskan-

kualifikasi-dan-etika-dai-seharusnya-khCtx. 

Fakhruroji, Moch. “Digitalizing Islamic Lectures: 

Islamic Apps and Religious Engagement in 

Contemporary Indonesia.” Contemporary Islam 13, 

no. 2 (2019): 201–15. 

Faqih, Ahmad. Sosiologi Dakwah Perkotaan: Perspektif 

Teoritik Dan Studi Kasus. Semarang: Fatawa 

Publishing, 2020. 

Fauzi, Niki Alma Febriana. “Fatwa Di Indonesia: 

Perubahan Sosial, Perkembangan Dan 

Keberagamaan.” Jurnal Hukum Novelty 8, no. 1 

(2017): 108. 



xi 

Fealy, Greg, and Sally White. Ustazz Seleb : Bisnis 

Moral & Fatwa Online. Jakarta: Komunitas Bambu, 

2012. 

Fikri, Zainal. “Pendekatan Filsafat Tentang Dakwah.” Al 

Hadharah 1, no. 1 (2002). 

Friedman. On the Concept of Authority in Political 

Philosophy, Authority. Edited by Joseph Raz. 

Oxford: BasilBlackwell, 1990. 

Fuad, Ai Fatimah Nur. “Female Religious Authority 

among Tarbiyah Communities in Contemporary 

Indonesia.” Archipel. Études Interdisciplinaires Sur 

Le, 2021, 187–207. 

Guzman, Sebastian G. “Substantive-Rational Authority: 

The Missing Fourth Pure Type in Weber’s 

Typology of Legitimate Domination.” Journal of 

Classical Sociology 15, no. 1 (2015): 73–95. 

Hadi, Abdul. Penelitian Kualitatif, Studi Fenomenologi, 

Case Study, Grounded Theory, Etnografi, Biografi. 

Purwokerto: Pena Persada, n.d. 

Hamdi, Ahmad Zainul, and Muktafi. Wacana Dan 

Praktik Pluralisme Keagamaan Di Indonesia. 

Jakarta: Daulat Press, 2017. 

Han, Muhammad Ibtisan. “Anak Muda, Dakwah Jalanan 

Dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan: Studi Atas 

Gerakan Dakwah Pemuda Hijrah Dan Pemuda 

Hidayah.” UIN Sunan Kalijaga. UIN Sunan 

Kalijaga, 2018. 

Harnadi, Dodik, Hotman Siahaan, and Masdar Hilmy. 



xii 

“Pesantren and the Preservation of Traditional 

Religious Authority in the Digital Age.” 

Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik 34, no. 3 

(2021). 

Hartono, Toni, Masduki Masduki, and Pipir Romadi. 

“The Da’i (Muslim Preachers) and Social Change 

Challenges: A Study of Da’i Professionalism In 

Dumai, Riau.” Afkaruna 16, no. 1 (2020): 58–82. 

Haryadi, Didid. “Otoritas Keagamaan Baru: Habituasi 

Dan Arena Dakwah Era Digital.” Islamic Insights 

02, no. 2 (2020): 69–82. 

Haryanto, Joko. “Perkembangan Dakwah Sufistik 

Persepektif Tasawuf Kontemporer.” Jurnal ADDIN 

8, no. 2 (2014): 269–72. 

Hasan, Noorhaidi. Literatur Keislaman Generasi 

Milenial : Transmisi, Aprosiasi, Dan Kontestasi. 

Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Press, 2018. 

———. “The Salafi Madrasas of Indonesia.” In The 

Madrasa in Asia, edited by Farish A. Noor, 

YoginderAnd Sikand, and Martin van Bruinessen, 

247–74. Cambridge: Cambridge University Press, 

2008. 

Hasanah, Hasyim. “Model Kompetensi Kader Da’i 

Kampus Di Perguruan Tinggi Negeri Kota 

Semarang.” Universitas Islam Negeri Walisongo, 

2019. 

Hasanah, Hasyim, Ibnu Hadjar, and Baidi Bukhori. 



xiii 

“Development of Da’i Competency Model in 

Campus Using Psychological and Management 

Approach.” Ilmu Dakwah: Academic Journal for 

Homiletic Studies 12, no. 2 (2018): 229–46. 

Hasanah, Umdatul. “Kualifikasi Da’i: Komparasi 

Konseptual Retorika Dakwah Dan Retorika 

Aristoteles.” Jurnal Komunikasi Islam 10, no. 2 

(2020): 256–75. 

———. “Majelis Taklim and the Shifting of Religious 

Public Role in Urban Areas.” Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies 13, no. 34 

(2019): 80–90. 

Hasanatul, Jannah. Ulama Perempuan Madura: Otoritas 

Dan Relasi Gender. Edited by Yusrianto Elga. 

Yogyakarta: IRCiSoD, 2020. 

Hidayat, Amri Syarif. “Membangun Dimensi Baru 

Dakwah Islam: Dari Dakwah Tekstual Menuju 

Dakwah Kontekstual.” Jurnal Risalah 24, no. 2 

(2013): 1–15. 

Hidayat, Syamsul. “Metode Pengambilan Sumber Dan 

Rujukan Materi Dakwah.” Suhuf 19, no. 2 (2007): 

114–26. 

Hidayaturrahman, Mohammad, and D.I Ansusa Putra. 

“The Role of Technology and Social Media in 

Spreading the Qur’an and Hadiths by Mubalig.” 

Dinika: Academic Journal of Islamic Studies 4, no. 

1 (2019): 45. 

Hjarvard, Stig. “Mediatization and the Changing 



xiv 

Authority of Religion.” Media, Culture and Society 

38, no. 1 (2016): 8–17. 

Howell, Julia Day. Modulations of Active Piety: 

Professors and Televangelists as Promoters of 

Indonesian’Sufisme’. Edited by Greg Fealy and 

Sally White. Researchdirect.Westernsydney.Edu …. 

Singapore: ISEAS, 2008. 

Hudha, Mokhamad Choirul. “Al-Qur’an Dalam Pusaran 

Politik Di Indonesia: Perebutan Makna Atas Lafaz 

Auliya Dan Ulama.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam 

Dan Sosial 14, no. 1 (2020). 

Ibrahim, Azhar. “‘Being Authoritative But No 

Authority?’ Muslim Religious Intellectuals in 

Shaping Indonesian Islam Discourse.” In The New 

Santri: Challenging To Tradisional Religious 

Authorithy in Indonesia, edited by Saat Norshahril 

and Ahmad Najib Burhani. Singapore: ISEAS, 

2020. 

Irhamdi, Muhamad. “Keberagaman Mad’u Sebagai 

Objek Kajian Manajemen Dakwah: Analisa Dalam 

Menentukan Metode, Strategi, Dan Efek Dakwah.” 

Jurnal MD 5, no. 1 (2019): 55–71. 

Ismail, Ahmad Nur. “Ulama Dan Pendidikan Islam 

Klasik (Kajian Ulama, Status Sosial, Kekuasaan, 

Pendidikan, Dan Gerakan Intelektual).” Jurnal 

Media Pendidikan Agama Islam Vol 1 No 2, no. 

Pendidikan Islam (2014): 87–98. 

Istriyani, Ratna. “Media: Causes and Strategies To 

Overcome Islamophobia (Psychological and 



xv 

Sociological Study).” QIJIS (Qudus International 

Journal of Islamic Studies) 4, no. 2 (2016): 201. 

Iswanto, Agus. “Ideologi Dalam Literatur Keagamaan 

Pada Aktivis Dakwah Kampus Dan Kajian Islam Di 

ITB Bandung.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, 

Religi, Dan Tradisi) 3, no. 1 (2017): 13–26. 

Jafar, Iftitah, and Mudzhira Nur Amrullah. “Bentuk-

Bentuk Pesan Dakwah Dalam Kajian Al-Qur’an.” 

Jurnal Komunikasi Islam 8, no. 1 (2018): 41–66. 

Jalalzai, Sajida. “Muslim Chaplaincy and Female 

Religious Authority in North America.” In The 

Routledge Handbook of Islam and Gender. New 

York: Routledge, 2021. 

Jasad, Usman. Dakwah Persuasif & Dialogis. Ponorogo: 

Wade Publishing, 2019. 

Jati, Wasisto Raharjo. “Cyberspace, Internet, Dan Ruang 

Publik Baru: Aktivisme Online Politik Kelas 

Menengah Indonesia.” Jurnal Pemikiran Sosiologi 

3, no. 1 (2016): 25. 

Jauhari, Minan. “Gerakan Dakwah Siber Di Tengah 

Benturan Ideologi Komunitas Keagamaan.” Al-

Ulum 21, no. 1 (2021). 

Jinan, Mutohharun. “Intervensi New Media Dan 

Impersonalisasi Otoritas Keagamaan Di Indonesia.” 

Jurnal Komunikasi Islam Vol. 3, no. 2 (2013): 321–

48. 

———. “New Media Dan Pergeseran Otoritas 

Keagamaan Islam Di Indonesia.” Jurnal Lektur 



xvi 

Keagamaan 10, no. 1 (2012): 181–208. 

———. “New Media Dan Pergeseran Otoritas 

Keagamaan Islam Di Indonesia.” Lektur 

Keagamaan 10, no. 1 (2012). 

Johnson, Timothy P. “Snowball Sampling: 

Introduction.” Wiley StatsRef: Statistics Reference 

Online, September 29, 2014. 

Jurdi, Syarifuddin. “Gerakan Sosial Islam: Kemunculan, 

Eskalasi, Pembentukan Blok Politik Dan Tipologi 

Artikulasi Gerakan.” Politik Profetik 1, no. 1 

(2013). 

Kailani, Najib, and Sunarwoto. Televangelisme Islam 

Dalam Lanskap Otoritas Keagamaan Baru." Ulama 

Dan Negara Bangsa: Membaca Masa Depan Islam 

Politik Di Indonesia. Yogyakarta: PusPIDeP, 2019. 

Kamal, Muhiddinur. “Pemberdayaan Da’i Lokal Dari 

Dakwah Konvensional Menuju Dakwah Profesional 

Di Kabupaten Pasaman, Sumatera Barat.” Media 

Komunikasi Dan Dakwah 16, no. 2 (2015). 

Kamaluddin. “Kompetensi Da’i Profesional.” Hikmah 2, 

no. 01 (2015): 104–24. 

Kaptein, Nico J.G. “The Voice of the ‘Ulamǎ’: Fatwas 

and Religious Authority in Indonesia.” Archives de 

Sciences Sociales Des Religions 125, no. 1 (2004). 

Karim, Abdul, Alifa Nur Fitri, Mustofa Hilmi, Silvia 

Riskha Fabriar, and Farida Rahmawati. “Pemetaan 

Untuk Strategi Dakwah Di Kota Semarang 

Menggunakan Pendekatan Data Mining (Mapping 



xvii 

for Da’wah Strategy in Semarang City Using Data 

Mining.” Risalah 32, no. 1 (2021): 40–55. 

Kersten, C. Cosmopolitans and Heretics: New Muslim 

Intellectuals and the Study of Islam. New York: 

Columbia University Press, 2011. 

Kersten, Carool. “Indonesia’s New Muslim 

Intellectuals.” Religion Compass 3, no. 6 (2009): 

971–85. 

Khalid, Ibrahim Abu. “Da’wah Getting It Right.” 

Nida’ul-Islam, no. 26 (1999). 

Kholis, Nur, Azyumardi Azra, Noorhaidi Hasan, 

Yusdani, Zuly Qodir, Alimatul Qibtyah, Krismono, 

Supriyanto, Ahmad Sadzali, and Hadza Min Fadhli 

Robby. Islam Indonesia 2020. Yogyakarta: UII 

Press, 2020. 

Koelsch, Lori E. “Reconceptualizing the Member Check 

Interview.” International Journal of Qualitative 

Methods 12, no. 1 (February 1, 2013): 168–79. 

Krämer, Gudrun, and Sabine Schmidtke. “Introduction: 

Religious Authority and Religious Authorities in 

Muslim Societies. A Critical Overview.” Speaking 

for Islam, 2014, 1–14. 

Kurz, Christopher J, Geng Li, and Daniel J Vine. Are 

Millennials Different? Handbook of US Consumer 

Economics. Washington DC: Finance and 

Economics Discussion Series Divisions of Research 

& Statistics and Monetary Affairs Federal Reserve 

Board, 2019. 



xviii 

Lewis, Rebecca. “‘This Is What the News Won’t Show 

You’: YouTube Creators and the Reactionary 

Politics of Micro-Celebrity.” Television and New 

Media 21, no. 2 (2020): 201–17. 

Lorea, Carola E, Neena Mahadev, Natalie Lang, 

Ningning Chen, Carola E Lorea, Neena Mahadev, 

Natalie Lang, and Ningning Chen. “Religion and 

the COVID-19 Pandemic : Mediating Presence and 

Distance Religion and the COVID-19 Pandemic : 

Mediating Presence,” 2022. 

Lubis, Muhammad Abdi. “Religious Hybridity : The 

Response Of Muslim Youth To Teras Dakwah 

Community.” Al Balagh 8, no. 1 (2023): 283–306. 

Luth, Thohir. M. Natsir: Dakwah Dan Pemikirannya. 

Jakarta: Gema Insani Press, 1999. 

Lyansari, Kirana Nur. “Celebrification and Branding 

New Female Religious Authority in Indonesia.” 

Dialog 45, no. 1 (2022): 99–110. 

Mahfudloh, Ririn Inayatul. “Peran Sanad Keilmuan 

Dalam Pengembangan Pondok Pesantren.” 

Qomaruna 1, no. 1 (2023): 23–30. 

Mahri, Rizal. “Dakwah Kampus Berbasis Riset.” Jurnal 

Dakwah: Media Komunikasi Dan Dakwah, XIV, 

no. 1 (2013): 51–77. 

McCrindle, Mark. Generation Alpha. Australia: Hachette 

Australia, 2023. 

Mesra, Romi. Pengantar Sosiologi Umum. Yogyakarta: 

Deepublish, 2023. 



xix 

Meuleman, Johan. “Dakwah, Competition for Authority, 

and Development.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- 

En Volkenkunde 167 (2011): 236–69. 

Miralena, Rahmatia. “Permintaan Maaf Khalid 

Basalamah, Bantah Mengharamkan Wayang.” 

Detik.com, 2022. https://news.detik.com/berita/d-

5942698/permintaan-maaf-khalid-basalamah-

bantah-mengharamkan-wayang. 

Moefad, Agoes Moh., Syaifuddin Syaifuddin, and Iklima 

Sholichati. “Digitizing Religion: Millenial 

Generation Da’wah Patterns on Social Media.” Ilmu 

Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 

15, no. 2 (2021): 387–406. 

Mohamad, Siti Mazidah. “Micro-Celebrity Practices in 

Muslim-Majority States in Southeast Asia.” 

Popular Communication 19, no. 3 (2021): 235–49. 

Monica, Andok. “The Impact of Online Media on 

Religious Authority.” Religions 15, no. 1103 

(2024): 249–64. 

Mudhofi, M, Ilyas Supena, Safrodin, Abdul Karim, and 

Solahuddin. “Public Opinion Analysis for Moderate 

Religious: Social Media Data Mining Approach.” 

Jurnal Ilmu Dakwah 43, no. 1 (2023): 1–27. 

Muhaemin, Enjang. “Dakwah Digital Akademisi 

Dakwah.” Ilmu Dakwah: Academic Journal for 

Homiletic Studies 11 (2017): 341–56. 

Muhajarah, Kurnia, and Moh. Sulthon. “Pengembangan 

Laboratorium Virtual Sebagai Media Pembelajaran: 



xx 

Peluang Dan Tantangan.” Justek : Jurnal Sains Dan 

Teknologi 3, no. 2 (2020): 77. 

Muhamad Iqbal, Asep. “Agama Dan Adopsi Media 

Baru: Penggunaan Internet Oleh Gerakan Salafisme 

Di Indonesia.” Jurnal Komunikasi Indonesia 2, no. 

2 (2013): 77–87. 

Muhammad, Nur Afni. “Populisme Dan Dinamika 

Otoritas Keagamaan Dalam Islam Di Media 

Sosial.” Jurnal Peurawi: Media Kajian Komunikasi 

Islam 4, no. 2 (2021). 

Muhtador, Moh. “Otoritas Kegamaan Perempuan (Studi 

Atas Fatwa-Fatwa Perempuan Di Pesantren 

Kauman Jekulo Kudus).” Kafa`ah: Journal of 

Gender Studies 10, no. 1 (2020). 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir Kamus Arab-

Indonesia. Surabaya: Pustaka Progresif, 2002. 

Muqsi. “Hubungan Dakwah Dan Komunikasi.” Media 

Kajian Komunikasi Islam 1, no. 1 (2018): 1–9. 

Muthohirin, Nafik. “Da’wa in Social Media: The Views 

of Ustaz Hanan Attaki and Felix Siauw to The 

Hijrah Phenomenon.” Afkaruna: Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 17, no. 

2 (2021). 

Mutmainah, Siti, and Sayidah Afyatul Masruroh. 

“Online Da’wah on Social Media: Personal 

Branding of a Female Celebrity Preacher on 

Instagram.” Lentera VI, no. I (2022). 

Muttaqin, Ahmad. “Women’s Identity in the Digital 



xxi 

Islam Age: Social Media, New Religious Authority, 

and Gender Bias.” Qudus International Journal of 

Islamic Studies 8, no. 2 (2020). 

Muzakka, Ahmad Khotim. “Otoritas Keagamaan Dan 

Fatwa Personal Di Indonesia.” Epistemé: Jurnal 

Pengembangan Ilmu Keislaman 13, no. 1 (2018): 

63–88. 

MY, Yusuf. “Da’i Dan Perubahan Sosial Masyarakat.” 

Jurnal Al-Ijtimaiyyah 1, no. 1 (2015): 51–63. 

Nasdian, Fredian Tonny. Pengembangan Masyarakat. 

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2014. 

Nasution. Moderasi Beragama Di Era Disrupsi Digital. 

Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2020. 

Niam, Khoirun. “Nahdlatul Ulama and the Production of 

Muslim Intellectuals in the Beginning of 21st 

Century Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 

11, no. 2 (2017): 351–88. 

———. “The Discourse of Muslim Intellectuals and 

‘Ulama’ in Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 

4, no. 2 (2010): 288–316. 

Nicols, Tom. The Death of Expertise. Oxford: Oxford 

University Press, 2017. 

Noor, Farish A. “The Responsibilities of the Muslim 

Intellectual in the 21st Century (An Interview with 

Abdolkarim Soroush).” New Voices of Islam. 

Leiden, 2002. 

Nugraha, Firman. Gerakan Sosial Ekonomi Keagamaan 



xxii 

Muslim Perdesaan. Jakarta: Litbang Diklat Press, 

2021. 

Nugrahani, Farida. Metode Penelitian Kualitatif. Solo: 

Cakra Books, 2014. 

Nurdin, N. “Impact of Internet Development on Muslim 

Interaction with Islam.” ICISS 1 (2022): 7–15. 

Nuryana, Arief, Pawito Pawito, and Prahastiwi Utari. 

“Pengantar Metode Penelitian Kepada Suatu 

Pengertian Yang Mendalam Mengenai Konsep 

Fenomenologi.” Ensains Journal 2, no. 1 (2019): 

19. 

Pamungkas, Arie Setyaningrum. “Mediatisasi Dakwah, 

Moralitas Publik Dan Komodifikasi Islam Di Era 

Neoliberalisme.” Maarif 13, no. 1 (2018). 

Pargament, Kenneth I. The Psychology of Religion and 

Coping: Theory, Research, Practice. New York: 

Guilford Press, 1997. 

Philip, Rhonda, and Robert H. Pittman. An Introduction 

to Community Development. New York: Taylor & 

Francis E-Library, 2008. 

Pimay, Awaluddin, and Uswatun Niswah. “The Urgency 

of E-Da’wa in The Digital Age.” Lentera V, no. 2 

(2021). 

Pimay, Awaluddin, and Agus Riyadi. “Abdurrahman 

Wahid Structural Da’wah Activities.” Ilmu Dakwah 

15, no. 2 (2021). 

Pimay, Awaludin, and Fania Mutiara Savitri. “Dinamika 



xxiii 

Dakwah Islam Di Era Modern.” Jurnal Ilmu 

Dakwah 41, no. 1 (2021): 43–55. 

Prabowo, Kautsar Widya. “MUI: Ideologi Khilafatul 

Muslimin Mirip HTI.” Medcom, 2022. 

https://www.medcom.id/nasional/peristiwa/nN9X9r

8K-mui-ideologi-khilafatul-muslimin-mirip-hti. 

Pribadi, Yanwar. “Pop and ‘True’ Islam in Urban 

Pengajian: The Making of Religious Authorithy.” 

In The New Santri: Challenging To Tradisional 

Religious Authorithy in Indonesia, edited by 

Norshahril Saat and Ahmad Najib Burhani. 

Singapore: ISEAS, 2020. 

Prihatiningtyas, Siti, and Siti Sholihati. “Da’wah 

Patterns in Developing Religious Harmony in 

Semarang City.” Ilmu Dakwah 15, no. 2 (2021). 

Purnamasari, Niken. “Klarifikasi Ustaz Hanan Soal 

Berat Wanita Salihah Tak Lebih 55 Kg,” 2018. 

https://news.detik.com/berita/d-4126455/klarifikasi-

ustaz-hanan-soal-berat-wanita-salihah-tak-lebih-55-

kg. 

Putra, Alfian Abdi. “Setara Institute Sebut 10 Kampus 

Terpapar Paham Radikalisme.” Tirto.id, 2019. 

https://tirto.id/setara-institute-sebut-10-kampus-

terpapar-paham-radikalisme-d9nh. 

Qutoshi, Sadruddin Bahadur. “Phenomenology: A 

Philosophy and Method of Inquiry.” Journal of 

Education and Educational 5, no. 1 (2018). 

Rachmadhani, Arnis. “Otoritas Keagamaan Di Era 



xxiv 

Media Baru.” Panangkaran: Jurnal Penelitian 

Agama Dan Masyarakat 5, no. 2 (2021). 

Rachmawati, Farida. “Rethinking Uswah Hasanah: Etika 

Dakwah Dalam Bingkai Hiperrealitas.” Jurnal Ilmu 

Dakwah 35, no. 2 (2017): 307. 

Rahayu, Anizar. Psikologi Konseling: Teori Dan 

Praktik. Bogor: Mitra Wacana Media, 2022. 

Rahman, Fazlul. “Digital Media Literacy for the Better 

Santri: Reconsidering the Power of Internet for the 

Students of Traditional Pesantren.” SSRN 

Electronic Journal 1, no. 1 (2021): 110–18. 

———. “The Death of the Da’i: The Autonomization of 

Religious Messages within Cyberspace.” Ulumuna 

22, no. 2 (2018): 255–76. 

Rahman, Muhammad Minanur. “Fatwa MUI , Kontrol 

Sosial Dan Hatespeech Di Ruang Digital,” n.d., 

113–24. 

Rakhmani, Inaya. “The Commercialization of Da’wah: 

Understanding Indonesian Sinetron and Their 

Portrayal of Islam.” International Communication 

Gazette 76, no. 4–5 (2014): 340–59. 

Ridwan, Muhammad, and Andi Edwin Rewira. “Dakwah 

Kampus : Transformasi Dakwah Tekstual Ke 

Dakwah Kontektual Rasional.” Karimiyah 1, no. 1 

(2021): 53–62. 

Riyadi, Agus. “Desain Pengembangan Laboratorium 

Dakwah: Studi Kasus UIN Walisongo Semarang.” 

Jurnal Komunikasi Islam 9, no. 1 (2019): 129–53. 



xxv 

Rizky, Fasha Umh, and Alan Surya. “Become a 

Professional Da’i in the Era of Digital Revolution.” 

At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam Dan Mu’amalah 9 

(2021): 8–18. 

Robinson, Francis. “Crisis of Authority: Crisis of 

Islam?” Journal of the Royal Asiatic Society 19, no. 

3 (2009): 339–54. 

Rofiqoh, Imawati. “Al-Azhar, Otoritas Keagamaan Baru 

Dan Keislaman Indonesia: Peran Alumni Al-Azhar 

Mesir Diruang Publik.” UIN Sunan Kalijaga, 2019. 

Romzi, Moh. “Ulama Dalam Perspektif Nahdlatul 

Ulama.” Religio: Studi Agama-Agama 2, no. 1 

(March 2012). 

Ronaldi, Abon, Abdul Rahim Saidek, and Wiji Lestari. 

“New Media as an Ideological Transmission 

Opportunity for Religious Authorities in 

Indonesia.” Indo Islamika 13, no. 2 (2023). 

Rosidi, I. “A Contest of Being More Religious: The 

Muslim Millennial Preachers in the Contemporary 

Indonesia.” In International Conference on Islam 

and Muslim Societies (ICONIS), edited by Roko 

Patria Jati, 48–59. Salatiga: Pascasarjana IAIN 

Salatiga, 2018. 

Roy, Olivier. The Failure of Political Islam. Cambridge: 

Harvard University Press, 1994. 

Rumadi. “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” Walisongo 

20, no. 1 (2012): 25–54. 

Rustandi, Ridwan. “Dakwah Komunitas Di Pedesaan 



xxvi 

Dalam Perspektif Psikologi Komunikasi.” Irsyad : 

Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Konseling, Dan 

Psikoterapi Islam 8, no. 3 (2020): 305–26. 

Said, Nurhidayat Muh. “Dakwah Dan Problematika 

Umat Islam.” Jurnal Dakwah Tabligh 14, no. 1 

(2013): 1–23. Dakwah, Problematika Umat, 

Aqidah, Moral, Individualisme, Materialisme. 

Saifuddin, Ahmad. Psikologi Agama: Implementasi 

Psikologi Untuk Memahami Perilaku Beragama. 

Jakarta: Kencana, 2019. 

Sakdiah, Halimatus. “Urgensi Interpersonal Skill Dalam 

Dakwah Persuasif.” Jurnal Ilmu Dakwah 35, no. 1 

(2017): 1–14. 

Saleh, Sadhriany Pertiwi, Hafied Cangara, Safiyyah 

Sabreen, and Syamsuddin AB. “Digital Da’wah 

Transformation: Cultural And Methodological 

Change Of Islamic Communication In The Current 

Digital Age.” International Journal of 

Multidisciplinary Research and Analysis 05, no. 08 

(2022): 2033–43. 

Santrendelik. “Tentang Kami ‘Santrendelik,’” 2024. 

https://santrendelik.org/tentang-kami/. 

Saputra, Eko. “Teras Dakwah, Agama Dan Pasar: 

Lanskap Dan Pergeseran Gerakan Dakwah Di 

Indonesia.” Idarotuna 3, no. 1 (2020). 

Saputra, Eko, and Fadhli. “Shifting and Contestation of 

Religious Authorities in Aceh: From Abu, Tengku, 

Waled to Ustazz.” Lektur Keagamaan 18, no. a 



xxvii 

(2020). 

Saputra, Eko, and Dony Arung Triantoro. “Urban 

Muslim Youth, Pengajian Communities and Social 

Media: Fragmentation of Religious Authorithy in 

Infonesia.” Al-Qalam 27, no. 2 (2021). 

Sari, Artika. “Berkenalan Dengan Santrendelik, 

Pesantren Kontemporer Yang Digandrungi Anak 

Muda,” 2019. https://inibaru.id/hits/berkenalan-

dengan-santrendelik-pesantren-kontemporer-untuk-

anak-muda. 

Setiawan, Asep Iwan. “Efektivitas Dakwah Fi’ah: Studi 

Model Dakwah Pada Lembaga Dakwah Kampus.” 

Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic 

Studies 5, no. 8 (2011): 541-574. 

Setiawati, R, D M Rolando, and N Sari. “The Values and 

Practices of Da’wah in The Era of Hybrid 

Knowledge Society 5.0.” Jurnal Fiqh Al–Watan 1, 

no. 1 (2022): 41–47. 

Setiawati, Rini, Dede Mercy Rolando, Robby Aditya 

Putra, and Osman Koroglu. “Da’wah Among Urban 

Muslims in Indonesia.” Akademika : Jurnal 

Pemikiran Islam 27, no. 2 (2022): 219. 

Shils, Edward. “Intellectuals , Tradition , and the 

Traditions of Intellectuals: Some Preliminary 

Considerations.” The MIT 101, no. 2 (1972): 21–34. 

Silvianetri, Silvianetri, Irman Irman, Khairunnas Rajab, 

Zulamri Zulamri, Zubaidah Zubaidah, and Zulfikar 

Zulfikar. “The Effectiveness of Islamic Counseling 



xxviii 

as a Dakwah Approach to Increase the Religious 

Awareness of Ex-Prostitute.” Jurnal Dakwah 

Risalah 33, no. 1 (2022): 71–91. 

Siregar, Herianda Dwi Putra. “Gelombang Ideologi 

Islam Transnasional Dalam Sekolah Islam 

Terpadu.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia (JISI) 2, no. 

1 (2021): 27–39. 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2006. 

Solahudin, Dindin, and M Fakhruroji. “Internet and 

Islamic Learning Practices in Indonesia: Social 

Media, Religious Populism, and Religious 

Authority.” Religions 11, no. 1 (2020). 

Stamm, Liesa. “The Dynamics of Spirituality and the 

Religious Experience.” Religion and Education 33, 

no. 2 (2006): 91–113. 

Stat, Good. “Sensus BPS: Saat Ini Indonesia Didominasi 

Oleh Gen Z,” 2023. 

https://data.goodstats.id/statistic/sensus-bps-saat-

ini-indonesia-didominasi-oleh-gen-z-n9kqv. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan 

Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: 

Alfabeta, 2015. 

Sulaiman, I F, I Y Abubakar, A A Malek, and ... 

“Creative Teaching: An Islamic Perspective.” 

International Journal of Academic Research 12, no. 

1 (2021). 

Sule, Muhammad Maga. “Muslim Scholars and the 



xxix 

World of Social Media: Opportunities and 

Challenges.” Islamic Communication Journal 5, no. 

2 (2020): 223. 

Sulthon, Muhammad. Desain Ilmu Dakwah. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2003. 

Supena, Ilyas. Filsafat Ilmu Dakwah. Yogyakarta: 

Ombak, 2013. 

Supena, Ilyas, Agus Darmuki, and Ahmad Hariyadi. 

“The Influence of 4C (Constructive, Critical, 

Creativity, Collaborative) Learning Model on 

Students’ Learning Outcomes.” International 

Journal of Instruction 14, no. 3 (2021): 873–92. 

Syahrotin Naqqiyah, Maulidatus, and Ali Nurdin. “Da’i 

Credibility in The Post-Truth Era: A Study of Da’i 

in Surabaya.” Ilmu Dakwah 13, no. 2 (2019): 250–

67. 

Tajiri, Hajir. Etika Dan Estetika Dakwah. Bandung: 

Simbiosa Rekatama Media, 2015. 

———. “Pemikiran Dakwah Endang Saefudin Anshori.” 

Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic 

Studies 10, no. 1 (2016): 59–78. 

Triantoro, Dony Arung. “Dakwah Dan Kesalehan: Studi 

Tentang Gerakan Teras Dakwah Di Kalangan 

Remaja Yogyakarta.” Jurnal Masyarakat Dan 

Budaya 20, no. 2 (2018). 

Turner, Bryan S. “Religious Authority and the New 

Media.” Theory, Culture & Society 24, no. 2 

(2007): 117–34. 



xxx 

Turner, Bryan S., and Mohamed Kamaludeen Nasir. 

“Religious Authority and New Media.” In The 

Sociology of Islam. New York: Routledge, 2016. 

Unsal, Ali. “A New Approach to Islamic Intellectual.” In 

Pathways to Contemporary Islam: New Trends in 

Critical Engagement, edited by Mohamed Nawab 

and Mohamed Osman, 77–90. Amsterdam: 

Amsterdam University Press, 2020. 

Utami, Istiqomah Bekthi, and Agus Ahmad Safei. “Peran 

Komunitas Islam Dalam Menyemangati 

Keagamaan Para Pemuda.” Tamkin: Jurnal 

Pengembangan Masyarakat Islam 5, no. 2 (2023): 

167–88. 

Wahid, Din. “Challenging Religious Authority: The 

Emergence of Salafi Ustazhs in Indonesia.” Journal 

of Indonesian Islam 6, no. 2 (2012): 1978–6301. 

———. “Kembalinya Konservatisme Islam Indonesia.” 

Studia Islamika 21, no. 2 (2014): 375–90. 

Wahid, Fahul. E-Dakwah, Dakwah Melalui Internet. 

Yogyakarta: Gava Media, 2004. 

Weber, Max. Economy and Society: An Outline of 

Interpretive Sociology, Volume 2. Edited by 

Guenther Roth and Claus Wittich. Vol. 2. Berkeley: 

The Regents of The University of California, 1978. 

Whyte, Shaheen Amid. “Islamic Religious Authority in 

Cyberspace: A Qualitative Study of Muslim 

Religious Actors in Australia.” Religions 13, no. 1 

(2022). 



xxxi 

Widodo, Anton, Nur Fauziah Fatawi, and Andi Rahmad. 

“Eksistensi Dakwah Bil Hikmah Sebagai Akselerasi 

Pengembangan Sosial Keagamaan Di Kecamatan 

Sukadana Lampung Timur.” Al-Izzah: Jurnal Hasil-

Hasil Penelitian, 2020, 28. 

Yaran, Cafer S. “Muslim Religious Experiences.” 

Religious Experience Research Centre (RERC) 

Second Series Occasional Papers, 2004, 1–23. 

Yazid, Yasril, Ardiansyah Ardiansyah, Feruz 

Kholmuminov, and Rafdeadi Rafdeadi. 

“Reclaiming Traditional Religious Authority in the 

Contemporary Era.” Jurnal Dakwah Risalah 34, no. 

1 (2023): 01. 

Yunus, A, and Muhammad Luthfi. “Sufism Practices at 

Ma’iyahan Emha Ainun Nadjib,” 2019. 

Z Zulkifli. “The Ulama in Indonesia: Between Religious 

Authority and Symbolic Power.” Jurnal Ilmu 

Keislaman-Miqot 1 (2013). 

Zaid, Bouziane, Jana Fedtke, Donghee Don Shin, 

Abdelmalek El Kadaoussi, and Mohammed 

Ibahrine. “Digital Islam and Muslim Millennials: 

How Social Media Influencers Reimagine Religious 

Authority and Islamic Practices.” Religions 13, no. 

4 (2022). 

Zaini, Ahmad. “Dakwah Melalui Internet.” At-Tabsyir 1, 

no. 1 (2013): 103–4. 

Zaman, Muhammad Qasim. “The Ulama and 

Contestations on Religious Authority.” Islam and 



xxxii 

Modernity: Key Issues and Debates, 2009, 206–36. 

Zamhari, Arif, Muhamad Ibtissam Han, and Zulkifli. 

“Traditional Religious Authorities in New Media: A 

Study of the Cariustazz.Id Platform as an 

Alternative Cyber Fatwa and Da’wah Media among 

the Middle-Class Urban Muslims.” Ahkam: Jurnal 

Ilmu Syariah 21, no. 1 (2021). 

Zuhri, Muhibbin Achmad. Teologi Islam Moderat Di 

Indonesia Kontemporer: Kontestasi Populisme 

Islam Dan Kontestasi Otoritas Kegamaan Di Media 

Sosial. Lamongan: Nawa Litera, 2022. 

Zustiyantoro, Dhoni. “UKKI Berharap Unnes Jadi 

Kampus Madani,” 2014. 

https://v8.unnes.ac.id/berita/ukki-berharap-unnes-

jadi-kampus-madani.html. 

  



xxxiii 

LAMPIRAN I : PANDUAN WAWANCARA 

 

Nama : 

Tempat Tanggal Lahir: 

Riwayat Pendidikan: 

Pengalaman Organisasi: 

Pengalaman Pekerjaan: 

 

DAI 

1. Apa motivasi berdakwah? 

2. Bagaimana asal mula terbentuknya komunitas 

dakwah ini dan mengapa memilih untuk menjadi 

dai dalam komunitas ini? 

3. Bagaimana tantangan untuk berdakwah dalam 

komunitas ini? 

4. Siapa figur dakwah (Guru, Ulama, Kiai, Tokoh 

Agama)? Mengapa memilih figur tersebut? 

5. Bagaimana posisi penggunaan media digital atau 

medsos untuk dakwah? sebagai sarana media 

penyiaran atau sumber pesan dakwah? 

6. Bagaimana menggunakan media digital untuk 

menarik minat pemuda? Mengapa memilih media 

digital untuk berdakwah? 

7. Apa dampak positif dan negatif media digital 

untuk berdakwah? 

8. Tema apa saja yang diangkat dalam dakwah? dan 

mengapa memilih tema tersebut? 



xxxiv 

9. Bagaimana strategi untuk menyampaikan pesan 

dakwah dalam komunitas khususnya? Mengapa 

memilih strategi tersebut? 

10. Bagaimana anda dapat mempengaruhi atau 

menyakinkan dengan pesan dakwah yang anda 

sampaikan? 

11. Pernahkah anda memberikan unsur “memaksa” 

atau koersif dalam menyampaikan pesan dakwah? 

mengapa? 

12. Bagaimana anda sekarang bisa menjadi seorang 

dai? cara belajar dan dibentuk dari mana? serta 

latar pendidikan yang mengantarkan anda sebagai 

dai? 

13. Bagaimana latar belakang organisasi, dan adakah 

pengaruh terhadap posisi anda sebagai dai? 

Mengapa memilih organisasi tersebut? 

14. Apakah dalam komunitas pernah menemui 

perbedaan pendapat  penafsiran atau fatwa? 

Bagaimana menyikapinya? 

15. Untuk mencari referensi dakwah, dimana anda 

memperolehnya? Kenapa memilih sumber 

referensi tersebut? 

16. Bagaimana anda dapat memfilter mana saja yang 

dapat dijadikan sumber referensi dakwah? 

17. Bagaimana sisi postif dan negatif, asal sumber 

pesan yang diperoleh secara konvensional, 

impersonal atau digital? 

18. Dai seperti apa yang bisa dijadikan pedoman bagi 

mad’u di komunitasnya? Mengapa? 

19. Bagaimana kriteria dai yang memiliki otoritas 

keagamaan? 



xxxv 

20. Apakah anda termasuk dai yang memiliki 

otoritas? 

21. Apakah orang yang tidak memiliki latar belakang 

pendidikan Islam, dan belajar Islam secara 

otodidak layak disebut sebagai dai? mengapa? 

22. Di Kota Semarang, banyak komunitas dengan 

berbagai latar belakang dan identitas. Bagaimana 

cara masyarakat khususnya generasi muda untuk 

mampu memilah komunitas dakwah yang 

kapabilitas? 

 MAD’U 

1. Mengapa memilih tergabung dalam komunitas 

dakwah ini? 

2. Sejak kapan dan bagaimana asal mula tergabung 

dalam komunitas ini? 

3. Perubahan apa yang anda alami setelah tergabung 

dalam komunitas ini? 

4.  Bagaimana posisi penggunaan media digital atau 

medsos untuk dakwah? sebagai sarana media 

penyiaran atau sumber pesan dakwah? 

5. Untuk mencari referensi dakwah, dimana anda 

memperolehnya? Kenapa memilih sumber 

referensi tersebut? 

6. Bagaiman anda dapat memfilter sumber referensi 

dakwah di berbagai media? 

7. Menurut anda, apa dampak positif dan negatif 

media digital untuk berdakwah? 

8. Siapa dai yang ada sukai dalam komunitas ini? 

Mengapa? 

9. Kriteria dai seperti apa yang menurut anda di 

butuhkan masyarakat? 



xxxvi 

10. Bagaimana pendapat anda tentang dai yang sudah 

mengisi kajian pada hari ini? 

11. Lebih menarik mana antara dakwah dalam 

komunitas ini, atau mengakses dakwah di media 

digital? Mengapa? 

12. Pernahkan ada perbedaan pendapat antara anda 

dengan apa yang disampaikan oleh dai dalam 

komunitas ini? 

13. Tema apa yang menarik bagi anda dalam 

komunitas dakwah ini? Mengapa?  

14. Apakah orang yang tidak memiliki latar belakang 

pendidikan Islam, dan belajar Islam secara 

otodidak layak disebut sebagai dai? mengapa? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxxvii 

RIWAYAT HIDUP 

 

A. Identitas Diri 

1. Nama Lengkap  : Bakhita Aida 

2. Tempat & Tgl. Lahir : Kudus, 25 Januari 

1997 

3. Alamat Rumah  : PP. Al- Khoridah 

  Jl. K.H Turaichan 

Adjhuri 

Langgardalem 

Kudus 

HP    : 085664404618 

E-mail   : 

bakhitaaida97@gmail.com 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal: 

a. MTs NU Banat dari tahun 2009-2011 

b. MAN 2 Kudus dari tahun 2011-2014 

c. S-1 Ilmu Komunikasi Undip dari tahun 

2014-2018 

d. S-2 Komunikasi Penyiaran Islam UIN 

Walisongo dari tahun 2018-2020 

e. S-3 Studi Islam Konsentrasi Ilmu Dakwah 

dari tahun 2021-sekarang 

2. Pendidikan Non-Formal: 

a. Pondok Pesantren Kyai Galang Sewu 

Semarang dari tahun 2014-2018 

C. Karya Ilmiah 

a. Skripsi Pemakanaan Santri Tentang 

Wacana Poligami pada Film Surga Yang Tak 

Dirindukan 



xxxviii 

b. Tesis Strategi Komunikasi Interpersonal 

Pengajar dalam Mengatasi Kecemasan Santri 

Baru di Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur’anNuril Anwar Sunggingan Kudus 

c. Jurnal Ilmu Dakwah Volume 40 No 1 (20 

20) Strategi Dakwah pada Pengikut Tarekat 

Khalidiyah Wa Naqsabandiyah di Masjid 

Kwanaran Kudus. 

d.  Jurnal Ilmu Dakwah Vol. 44 No. 2 (2024) 

The latest religious practices of da’i influencer 

and content creator in digital da’wah 

 

 

Semarang, Januari 2025 

 

 

Bakhita Aida 

 NIM: 2100029042 

 

https://journal.walisongo.ac.id/index.php/dakwah/article/view/23378
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/dakwah/article/view/23378

