
 
 

PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PESANTREN:  

STUDI KASUS PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN 

LOIRENG, SAYUNG, DEMAK 

 

 

  

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

Oleh:  

ALMIRA BELVA DAVANY 

NIM: 2104036048 

  

 

FAKULTAS USHULUDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 

  



i 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

 

  



ii 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

  



iii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

  



iv 
 

HALAMAN PENGESAHAN

 

  



v 
 

MOTTO 

 

“Tidak penting apapun agama atau sukumu. Kalau kamu bisa melakukan sesuatu 

yang baik untuk semua orang, orang tidak akan pernah tanya apa agamamu.” 

-Gus Dur- 

  



vi 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Berasal dari Keputusan barsama pada pedoman transliterasi No. 158 Th. 

1987 dan No. 0543/U/1987. Transliter diartikan sebagai pengalihan huruf dari satu 

abjad ke abjad yang lain. Transliter Arab-Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf 

Arab dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya. 

1. Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif ا

tidak 

dilambangkan Tidak dilambangkan 

 ba’ B Be ب

 ta’ T Te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan tittik di atas) ث

 Jim J Je ج

 ح
ḥa’ ḥ ha (dengan tititk di bawah) 

 kha’ Kh ka dan ha خ

 د
Dal D De 

 Dzal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ض 
ḍat ḍ de (dengan tititk di bawah) 

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ظ
ẓa’ ẓ zet (dengan titik di bawah) 

 a’in ‘ koma terbalik diatas ع

 غ
Gain G Ge 



vii 
 

 fa’ F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 ن
Nun N En 

 Wawu W W و

 هـ
ha’ H Ha 

 Hamzah , Apostrof ء

 ي
ya’ Y Ye 

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti beberapa tanda atau 

harakat sebagai berikut: 

  َ  Fathah (a) َََتَبََك Ditulis Tabaaroka 

  َ  Kasrah (i) ََاِليَْك Ditulis Ilaika 

  َ  Dommah (u) ََدُنيْا Ditulis Dunya 

 

3. Vokal Panjang 

Vokal Panjang atau dapat disebut sebagai maddah di transliterasikan 

berupa tanda sebagai berikut: 

Fathah + alif ā   عَذَاب Ditulis ‘Adzābin 

Fathah + ya’ sukun ā  وَعَلَى Ditulis Wa’alā 

Kasroh + ya’ sukun ī  ِيْع  Ditulis Jamī’in جََِ

Dommah + wawu sukun ū قُـلَوبَـنَا Ditulis Qulūbuna 

 

 

 



viii 
 

4. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap dilambangkan dengan menggabungkan antara huruf dengan 

harokat, contohnya dilamangkan seperti berikut: 

Fathah + ya’ sukun (ai)  ْايَْـتـَهُم Ditulis Aitahum 

Fathah + wawu sukun (au)  ِيَـوْمَئِذ Ditulis Yauma-iziy 

 

5. Ta’ Marbutoh 

a. Jika ada ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harokat fathah, kasroh, 

dan dommah maka di tulis dengan huruf (t): 

 Ditulis Saa’atu سَّعَةُ 

 Ditulis Baghtatan بَـغْتَة  

 

b. Jika ada ta’ marbutoh diikuti dengan huruf qomariya maka ditulis 

dengan huruf (h): 

 Ditulis Qiyaamah قِيامََةِ 

 Ditulis Rohmah رَحْْةََ 

 

6. Kata Sandang 

a. Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf syamsiyah maka ditulis sesuai 

dengan huruf pertama syamsiyah: 

 Ditulis Ar-rohmaan الَرَّحَْْنْ 

 Ditulis Asy-syamsi الشَّمْسِ 

b. Jika ada harokat yang diikuti dengan huruf qomariyah maka ditulis 

dengan “al”: 

 Ditulis Al-qur’an الَْقُرْانَْ 

نْسَانْ   Ditulis Al-insan الَِْْ

 

 



ix 
 

7. Syaddah 

Tanda syaddah atau sering dikenal dengan tanda baca tasydid 

dilambangkan sebagai berikut: 

 Ditulis Kulla syaiin كُلَّ شَيْء  

 Ditulis Yattahiz بَـتَّخِذْ 

 

8. Hamzah 

Hamzah ditrasliterasi sebagai apostrof ketika berada di tengah kata 

maupun di akhir kata. Apabila hamzah terletak di awal kata maka 

dilambangkan dengan alif: 

 Ditulis Ya-tii يََْتِْ 

 Ditulis Liyuthfi-uu ليُِطْفِنُـوْا

 Ditulis Auliyaaa-a اوَْليَِآءُ 

 

9. Penulisan Kata dengan Rangkaian Kalimat 

 Ditulis Yaaa ayyuhalladziina aamanu يَََيُـهَاالَّذِيْنَ امََنُـوْ 

 Ditulis Wallahu bimaa ṭmaluuna ashiir وَاللهُ بِاَتَـعْمَلُوْنَ بَصِيْر 

 

10. Tajwid 

Transliterasi sangat berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga 

penting untuk dipahami bagi seorang yang menginginkan kefasihan dalam 

pembacaan al-Qur’an. Hal ini yang menjadikan tajwid sebagai pedoman 

transliterasi arab latin (versi Indonesia) diresmikan dengan disertakan 

pedoman tajwid. 

 

 

  



x 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Dengan menyebut nama Allah SWT yang Maha Pengasih dan Maha 

Penyayang. Puji syukur senantiasa penulis panjatkan kepada Allah SWT karena 

nikmat iman, nikmat sehat, hidayah dan karunia-Nya kepada penulis sehingga dapat 

menyelesaikan penyusunan skripsi ini. Shalawat serta salam selalu tercurahkan 

kepada junjungan kita baginda Rasulullah SAW, beserta keluarga, sahabat-sahabat 

serta umatnya.   

Skripsi berjudul “Peace Education dan Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak”. Penyusunan 

skripsi ini bertujuan untuk memenuhi salah satu persyaratan dalam menyelesaikan 

program Strata Satu (S1) jurusan Studi Agama- Agama, Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.  

Dalam kesempatan ini, penulis ingin menyampaikan terimakasih yang 

sebesar-besarnya kepada berbagai pihak yang telah memberikan dukungan serta 

bimbingannya, sehingga penyusun skripsi ini dapat diselesaikan. Ucapan 

terimakasih penulis sampaikan kepada:  

1. Prof. Dr. Nizar, M.Ag, selaku Rektor Universitas Islam Negeri Walisongo 

Semarang. 

2. Dr. H. Mokh Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora yang telah memberikan kesempatan untuk menempuh 

pendidikan di fakultas ini hingga selesai.  

3. Ulin Ni’am Masruri, M.A dan Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag, selaku 

kepala dan seketaris Jurusan Studi Agama-Agama yang telah memberikan 

izin penelitian kepada penulis serta mendukung kelancaran penyusunan 

skripsi ini.  

4. Luthfi Rahman, S.Th.I., M.A, selaku wali dosen yang senantiasa peduli dan 

memberikan arahan, motivasi, serta bimbingan akademik kepada penulis 

selama proses perkuliahan.  

5. Dr. Tafsir M. Ag, selaku dosen pembimbing yang telah meluangkan waktu, 

tenaga, dan pikiran dalam membimbing penulis menyelesaikan skripsi ini.  



xi 
 

6. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang, atas ilmu, kesabaran, dan dedikasinya dalam mendidik serta 

membimbing penulis hingga mencapai titik ini.  

7. Keluarga besar Pondok Pesantren Al-Ihya Ngaliyan Semarang, khususnya 

Abah Yai Prof. Dr. K.H Ahmad Musyafiq, M.Ag dan Ibu Nyai Dr. Hj. 

Nikmah Rochmawati Musyafiq, M.Si, yang senantiasa mendo’akan dan 

menjadi sumber inspirasi spiritual dan intelektual bagi penulis.  

8. Kedua orang tua tercinta, Bapak Muhamad Syafi’i (alm) dan Ibu Siti 

Sholikhah yang dengan penuh kasih dan sayang selalu memberikan do’a 

dan restunya serta memberikan dukungan moril maupun material selama 

pendidikan yang selalu menjadi kekuatan dan motivasi utama penulis dalam 

menyelesaikan studi di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang. Serta keempat kakak, adik dan keluarga besar yang 

telah memberikan dukungan kepada penulis.  

9. Para narasumber penelitian, khususnya Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin Loireng, Sayung, Demak, Bapak K.H. M. Abdul Qodir 

Lc. M.A, teman-teman Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin dan teman-

teman lintas agama yang telah bersedia meluangkan waktu, pikiran, dan 

informasi penting untuk mendukung kelengkapan data dalam penyusunan 

skripsi ini.   

10. Keluarga besar SAA angkatan 2021. Khususnya kelas B, terimakasih atas 

kebersamaan, dukungan, serta kerja sama selama masa perkuliahan yang 

penuh dengan kenangan.  

11. Teman-teman dan semua pihak yang telah terlibat serta membantu dalam 

penyusunan skripsi ini yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu. 

Penulis menyadari bahwa banyak pihak yang terlibat dalam penyusunan 

skripsi ini, namun penulis tidak dapat memberikan sesuatu yang berharga 

melainkan hanya do’a semoga Tuhan memberikan pahala atas segala amal baiknya. 

Aamiin. Penulis juga menyadari bahwa dalam penulisan ini terdapat banyak 

ketidaksempurnaan. Maka penulis menerima segala kritik dan saran yang 



xii 
 

membangun supaya skripsi ini bisa bermanfaat bagi penulis dan bagi para 

pembacanya.   

Semarang, 17 Juni 2025 

 

 

 

 

Almira Belva Davany 

  



xiii 
 

DAFTAR ISI 

 
DEKLARASI KEASLIAN ...................................................................................... i 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ............................................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................ iv 

MOTTO .................................................................................................................. v 

TRANSLITERASI ARAB LATIN ........................................................................ vi 

UCAPAN TERIMA KASIH ................................................................................... x 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xiii 

ABSTRAK ........................................................................................................... xvi 

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 5 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................................... 5 

D. Tinjauan Pustaka ......................................................................................... 6 

E. Metodelogi Penelitian ................................................................................. 9 

F. Sistematika Pembahasan ........................................................................... 12 

BAB II KONSEP PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS ....................... 14 

A. Konsep Peace Education ........................................................................... 14 

1. Definisi Peace Education dan Pandangan Para Ahli ............................. 14 

2. Kurikulum Peace Education .................................................................. 18 

3. Peace Education Perspektif Agama-Agama.......................................... 21 

B. Konsep Inklusivitas ................................................................................... 26 

1. Definisi Inklusivitas Dalam Beragama ................................................. 26 



xiv 
 

2. Inklusivitas Dalam Konteks Agama-Agama ......................................... 28 

3. Sikap-Sikap Inklusivitas ....................................................................... 37 

BAB III GAMBARAN UMUM PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS 

SHOLIHIN ............................................................................................................ 39 

A. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin ...................... 39 

B. Visi dan Misi Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin .............................. 41 

C. Struktur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin ............... 44 

D. Data Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin .................................. 46 

E. Kondisi Sosio-Kultural Masyarakat Desa Loireng ................................... 46 

E. Konsep Peace Education dan Inklusivitas Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin ............................................................................................................. 48 

BAB IV PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PADA PONDOK 

PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN LOIRENG, SAYUNG, DEMAK .... 57 

A. Implementasi Konsep Peace Education dan Inklusivitas di Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin ........................................................................... 57 

1. Peace Education dan Inklusivitas dalam pola pendidikan .................... 57 

2. Peace Education dan Inklusivitas dalam interaksi sosial ..................... 58 

3. Peace Education dan Inklusivitas dalam kegiatan lintas agama ........... 59 

B. Relevansi Peace Education dan Inklusivitas Pesantren Roudhotus Sholihin 

Bagi Sikap Beragama di Era Sekarang .............................................................. 61 

1. Menjadikan Pesantren Sebagai Laboratorium Inklusivitas Masyarakat 

Sekitar ............................................................................................................ 61 

2. Membentuk Karakter Santri Yang Inklusif dan Damai ........................ 63 

3. Menyesuaikan Pesantren Dengan Kebutuhan Zaman Yang Selaras 

Dengan Nilai-Nilai Perdamaian ..................................................................... 65 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................... 67 



xv 
 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 67 

B. Saran .......................................................................................................... 68 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 70 

LAMPIRAN .......................................................................................................... 75 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .............................................................................. 84 

 

 



xvi 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji implementasi peace education dan inklusivitas di Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin, Loireng, Sayung, Demak, sebagai respons terhadap 

meningkatnya isu intoleransi dan ekstremisme agama. Pesantren memiliki peran 

strategis dalam membentuk karakter santri yang toleran, terbuka, dan cinta damai 

melalui pendidikan berbasis nilai-nilai Islam yang moderat. Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengetahui bentuk penerapan peace education dan inklusivitas serta 

relevansinya terhadap sikap beragama di era kini. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus, pengumpulan data melalui 

observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta dianalisis secara induktif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai damai dan inklusif ditanamkan melalui 

kurikulum keagamaan, interaksi sosial, dan kegiatan lintas iman seperti kunjungan 

ke rumah ibadah dan dialog antaragama. Nilai-nilai tersebut berperan penting dalam 

membentuk karakter santri yang adaptif terhadap keragaman dan berperan sebagai 

agen perdamaian di masyarakat. Simpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menjadi model pendidikan Islam yang 

berhasil mengintegrasikan nilai-nilai perdamaian dan inklusivitas dalam praktik 

kehidupan sehari-hari.  

Kata kunci: peace education, inklusivitas, pesantren. 

  



1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah  

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman 

budaya, suku, dan agama. Keberagaman ini menjadi kekuatan sekaligus 

tantangan, terutama dalam menjaga kerukunan sosial dan memperkuat 

persatuan bangsa. Dalam konteks pendidikan, khususnya pendidikan 

agama, pondok pesantren memiliki peran strategis untuk menerapkan 

pendidikan perdamaian untuk membentuk karakter santri yang berwawasan 

inklusif serta menerima segala perbedaan. Pesantren tidak hanya berfungsi 

sebagai lembaga pengajaran ilmu agama, tetapi juga sebagai agen 

penanaman nilai-nilai perdamaian, sosialisasi keberagaman, dan toleransi. 

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam, dianggap memiliki 

kemampuan untuk membentuk karakter santri berdasarkan pada nilai-nilai 

moralitas. Meskipun beberapa pesantren juga terkena dampak pemberitaan 

dan kasus radikalisme, namun paling tidak, pesantren telah menunjukkan 

konsistensinya dalam menjaga persatuan bangsa dan memberikan 

kontribusi penting bagi Indonesia.  

Menurut pengertian dasarnya, pondok pesantren adalah tempat 

belajar bagi para santri. Istilah "pondok" mengacu pada rumah atau tempat 

tinggal sederhana yang terbuat dari bambu, sementara kata "funduk" berasal 

dari bahasa Arab yang berarti hotel atau asrama.1 Arifin (1993) menjelaskan 

bahwa pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang tumbuh 

dan diakui oleh masyarakat sekitar dengan sistem asrama (menginap). Di 

dalamnya, santri-santri menerima pendidikan agama melalui sistem 

pengajian atau madrasah yang sepenuhnya berada di bawah kepemimpinan 

seorang atau beberapa orang yang memiliki ciri khas kharismatik serta 

bersifat independen dalam segala hal (kiai).2 

 
1 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo, 2001), h. 

138. 
2  Iswati and M. Ihsan Dacholfany, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Lampung: CV. 

Laduny Alifatama, 2021), h. 115. 



2 
 

Menurut Soegarda Poerbakawatja (seperti yang dikutip Haidar Putra 

Daulay), pesantren berasal dari kata "santri" yang merujuk kepada individu 

yang mempelajari agama Islam. Oleh karena itu, pesantren diartikan sebagai 

tempat berkumpulnya orang-orang untuk mempelajari agama Islam.3 Jadi, 

pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional di Indonesia 

yang berfokus pada pendalaman ilmu agama Islam dan penerapannya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan perdamaian hari ini dikenal dengan peace education 

yang dicetuskan pertama kali oleh seorang akademisi asal Ceko, Comenius. 

Comenius secara universal menyebarkan gagasan bahwa pengetahuan 

adalah sarana utama menuju perdamaian. Dalam perkembangan 

selanjutnya, peace education dipahami sebagai proses pendidikan yang 

bertujuan memberdayakan masyarakat agar mampu menyelesaikan konflik 

dan permasalahan hidupnya dengan cara-cara kreatif dan bukan dengan 

kekerasan. 

Pendidikan damai memiliki peran penting dalam membentuk 

masyarakat yang lebih baik di masa depan, karena pendidikan ini tidak 

hanya bersifat informatif, melainkan juga transformatif secara intelektual 

dan moral. Harapannya, melalui pendidikan damai, peserta didik mampu 

mengembangkan keterampilan berpikir kritis, empati sosial, dan 

kemampuan dalam menyelesaikan perbedaan dengan cara damai.4 Nilai-

nilai utama yang ditanamkan dalam peace education antara lain adalah cinta 

kasih, belas kasih, keharmonisan, toleransi, kepedulian, keterhubungan 

sosial, spiritualitas, serta rasa terima kasih. 

Salah satu bentuk konkret dari internalisasi nilai-nilai damai dalam 

konteks Indonesia adalah melalui lembaga pendidikan pesantren. Sebagai 

pendidikan khas nusantara, pesantren memiliki peran yang sangat signifikan 

dalam menyemai nilai-nilai perdamaian, baik melalui pendekatan diskursif 

 
3  Haidar Putra Daulay, Historisitas Dan Eksistensi Pesantren, Sekolah, Madrasah 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 26–27. 
4  Darmiyati Zuchdi, Humanisasi Pendidikan: Menemukan Kembali Pendidikan Yang 

Manusiawi (Jakarta: Bumi Aksara, 2008), h. 169. 



3 
 

maupun praktik moral keseharian. Pesantren menjadi basis penting dalam 

penguatan nilai-nilai moderat, inklusif, dan toleran di tengah masyarakat 

yang plural. Hal ini sejalan dengan karakteristik historis pesantren sebagai 

institusi yang bersifat moderat dan akomodatif terhadap keberagaman. 

Sejak awal berdirinya, pesantren telah menjadikan prinsip tawasuth 

(moderat), tasamuh (toleran), dan tawazun (seimbang) sebagai dasar 

pembentukan karakter santri. Konsep-konsep ini bukan hanya menjadi 

slogan, melainkan dijadikan praktik nyata dalam kehidupan keseharian di 

lingkungan pesantren. Maka tidak mengherankan jika pesantren sangat 

cocok dijadikan ruang pengembangan pendidikan damai, karena di 

dalamnya terdapat keseimbangan antara ketaatan terhadap ajaran agama dan 

keterbukaan terhadap pemikiran keagamaan yang inklusif. 

Hal ini menunjukkan bahwa pesantren sangat cocok dijadikan 

sebagai ruang strategis dalam pengembangan pendidikan damai. Di 

dalamnya, peserta didik diajarkan untuk tetap memegang teguh ajaran 

agama, sekaligus diarahkan untuk memiliki pandangan keagamaan yang 

terbuka dan inklusif. 

Dalam konteks tersebut, nilai-nilai Islam yang inklusif menjadi 

sangat penting untuk disebarluaskan dan ditanamkan secara sistematis, 

khususnya melalui jalur pendidikan. Tujuannya adalah agar umat Islam, 

khususnya para santri, memiliki kesadaran bahwa nilai-nilai kebenaran dan 

kebaikan tidak hanya eksklusif dimiliki oleh Islam, tetapi juga diajarkan 

dalam agama-agama lain. 5 Dengan kesadaran ini, sikap keberagamaan yang 

eksklusif seharusnya diarahkan ke dalam diri sebagai bentuk komitmen 

personal, bukan ditampilkan secara tertutup terhadap pihak luar. 

Islam yang inklusif berarti Islam yang terbuka, bukan hanya dalam 

aspek dakwah dan hukum, tetapi juga dalam pemahaman teologis, praktik 

sosial, tradisi keagamaan, dan sistem Pendidikan. 6  Islam menegaskan 

 
5 Syamsul Ma’arif, Pesantren Inklusif: Berbasis Kearifan Lokal (Yogyakarta: Kaukaba 

Dipantara, 2015), h. 66. 
6 Mohammad Roqib, Membumikan Pluralisme (Purwokerto: Pesma An Najah Press, 2012), 

h. 65-67. 



4 
 

kesetaraan derajat antar manusia, serta menempatkan perbedaan suku dan 

bangsa sebagai rahmat untuk saling mengenal dan bekerja sama, bukan 

untuk dibenturkan secara etnosentris. Oleh karena itu, umat Islam dituntut 

untuk bersikap terbuka, inklusif, serta memiliki kemauan untuk belajar dari 

keberagaman yang ada di sekelilingnya.7 

Pesantren sebagai lembaga yang berbasis multikultural memiliki 

tanggung jawab untuk menumbuhkan sikap cinta damai dan keterbukaan 

tersebut. Pendidikan damai yang dikembangkan di pesantren harus 

diarahkan pada pembentukan karakter santri yang mampu menerima 

perbedaan, serta menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan keberagaman 

dalam kehidupan bermasyarakat. Kurikulum pendidikan Islam yang 

memuat nilai-nilai tersebut menjadi landasan penting dalam membentuk 

generasi yang religius sekaligus pluralis. 8 

Pengembangan pendidikan damai berbasis pesantren juga menjadi 

sangat relevan dalam konteks kebangsaan Indonesia yang majemuk. 

Sebagai negara dengan keragaman suku, agama, budaya, dan bahasa yang 

tinggi, Indonesia memiliki potensi besar untuk membangun kekuatan sosial 

melalui kolaborasi lintas identitas. Namun demikian, jika keragaman ini 

tidak dikelola dengan bijak melalui pendidikan, keragaman tersebut justru 

dapat menjadi sumber konflik dan perpecahan. Di sinilah pentingnya 

pendidikan damai berbasis kearifan lokal seperti yang diterapkan di 

pesantren, sebagai sarana untuk memperkuat persatuan dan kesatuan 

bangsa. 

Salah satu pesantren yang menunjukkan komitmen tinggi dalam 

mengembangkan pendidikan damai dan inklusif adalah Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin yang terletak di Jl. Kiai Noer RT. 02 RW. 01 Loireng 

Sayung Kab. Demak. Keunikan dari pondok pesantren ini adalah pengajaran 

 
7  Robby Kharisma and Abdul Wahid, “Inklusivisme Dan Multikulturalisme Dalam 

Lembaga Pendidikan Islam Modern: Studi Pondok Pesantren SPMAA Lamongan,” Jurnal 

Kewarganegaraan 6, no. 3 (2022), h. 4727–35. 
8  Muhamad Asror, “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya 

Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren,” Mindset: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam 1 (2022): h. 42–53.  



5 
 

nilai-nilai inklusif kepada para santri sejak mereka berada di jejang SMP. 

Hal yang istimewa di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin adalah 

pendidikan damai dan inklusif ini tidak hanya diajarkan berupa teori, tetapi 

juga diimplementasikan dalam praktik. Pada pondok pesantren tersebut, 

praktik nilai-nilai tersebut dilakukan dengan mengunjungi berbagai tempat 

ibadah lainnya dan mengikuti berbagai kegiatan lintas agama untuk 

memupuk keakraban dan kerukunan antar umat beragama. Hal ini 

menunjukkan bahwa pengembangan pendidikan damai dan inklusif bukan 

sekadar teori, tetapi bisa dipraktikkan secara nyata dan berkelanjutan.  

Dengan latar belakang tersebut, penting untuk mengkaji sejauh 

mana pendidikan damai dan inklusif ini dikembangkan dan 

diinternalisasikan di pondok pesantren tersebut. Penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan pengetahuan lebih lanjut bagaimana perkembangan 

pendidikan damai dan inklusif pada pondok pesantren di Indonesia, 

sehingga penulis tertarik mengambil judul: ”Peace Education dan 

Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Loireng, Sayung, Demak” 

B. Rumusan Masalah 

Penulis akan mengembangkan rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana konsep peace education dan inklusivitas saat ini 

diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin? 

2. Apa relevansi peace education dan inklusivitas Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui dan 

menganalisis bagaimana konsep peace education dan inklusivitas saat ini 

diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin. Penelitian ini 

juga menggali lebih dalam relevansi peace education dan inklusivitas 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang. 

1. Manfaat Teoritis untuk Akademik 



6 
 

Dari hasil penelitian yang berjudul "Peace Education dan 

Inklusivitas Pesantren: Studi Kasus Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin Loireng, Sayung, Demak" diharapkan dapat memberikan 

kontribusi ilmiah terhadap bidang Agama yang terkait dengan Jurusan 

Studi Agama-Agama. Penelitian ini diharapkan mampu 

menyumbangkan pengetahuan yang bernilai dalam konteks akademik. 

2. Manfaat Praktis 

Peneliti berharap penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang 

lebih baik untuk upaya menanamkan nilai inklusivitas dan toleransi 

terhadap masyarakat dan pembaca. 

D. Tinjauan Pustaka 

 Salah satu aspek penting yang harus diperhatikan oleh peneliti ketika 

melakukan kegiatan penelitian ilmiah adalah melakukan tinjauan pustaka 

dengan membaca penelitian-penelitian terdahulu. Tindakan ini umum 

dilakukan dan sering disebut sebagai prior research. Kegiatan ini penting 

dilakukan untuk menghindari duplikasi penelitian. Selain itu, tinjauan 

pustaka juga bermanfaat sebagai perbandingan untuk mengetahui 

kelemahan dan keunggulan penelitian sebelumnya guna memperoleh 

informasi yang relevan dari tema yang telah diteliti sebelumnya. Beberapa 

penelitian yang telah dilakukan meliputi:  

1. Penelitian yang disusun oleh Akmal R.G. Hsb, Syamsul Wathani, Yoyo 

Hanbali dan Muhammad Roni pada tahun 2021 dengan judul “Teologi 

Inklusif Kehidupan Pesantren”. Penelitian ini menyoroti bagaimana 

pondok pesantren di Indonesia menjadi wadah pembentukan karakter 

keagamaan yang inklusif melalui pendidikan berbasis tasawuf dan nilai-

nilai sosial-keagamaan. Pendidikan di pesantren tidak hanya 

mengintegrasikan aspek intelektual, spiritual, dan emosional, tetapi juga 

menanamkan sikap tasamuh (toleransi), sikap terbuka, dan penghargaan 

terhadap keberagaman sebagai bagian dari etika sosial santri. Sikap 

inklusif tersebut tidak hanya bersifat teoritis, tetapi diwujudkan dalam 

laku hidup sehari-hari para santri dan komunitas pesantren. Nilai-nilai 



7 
 

tersebut ditanamkan melalui kurikulum klasik dan praktik hidup 

bersama yang menekankan keberkahan ilmu, bukan semata penguasaan 

pengetahuan. Kajian ini menjadi penting karena menegaskan bahwa 

pesantren merupakan pusat pendidikan Islam yang berperan aktif dalam 

membentuk masyarakat madani yang toleran, inklusif, dan berakhlak 

mulia, serta menjadikan teologi Islam sebagai kekuatan sosial dalam 

kehidupan berbangsa dan beragama. 9  

2. Penelitian yang ditulis oleh Ulul Huda, Imam Suhardi, dan Noor Asyik 

pada tahun 2022 dengan judul “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap 

Keberagamaan Inklusif pada Santri di Pondok Pesantren Darul Falah 

Kedungwuluh Purwokerto”. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

pembentukan sikap toleran dan inklusif pada santri dapat diperkuat 

melalui pendekatan dialogis dan pengalaman langsung lintas iman. 

Melalui kegiatan Pluralism Camp, para santri dilibatkan dalam 

serangkaian aktivitas berbasis edutainment bersama peserta dari 

berbagai agama, termasuk diskusi pluralisme, refleksi kebhinekaan, 

serta pelatihan literasi digital. Penelitian ini menemukan bahwa kegiatan 

tersebut efektif dalam membentuk pola pikir terbuka, sikap saling 

menghargai, serta komitmen terhadap kerukunan antarumat beragama. 

Studi ini relevan sebagai rujukan dalam memahami strategi 

implementatif pendidikan toleransi di lingkungan pesantren, terutama 

melalui pengalaman sosial lintas agama secara langsung.10 

3. Penelitian yang ditulis oleh Muhammad Aslambik pada tahun 2022 

dengan judul “Nilai-Nilai Dasar Moderasi dan Toleransi Beragama 

dalam Praktik Pengajaran di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin 

Demak”. Penelitian ini menyoroti praktik pendidikan moderasi dan 

toleransi beragama di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin, Demak. 

 
9  Akmal R G Hsb et al., “Teologi Inklusif Kehidupan Pesantren,” Eduprof: Islamic 

Education Journal 3, no. 2 (2021): h. 130–49. 
10  Ulul Huda, Imam Suhardi, and Noor Asyik, “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap 

Keberagaman Inklusif Pada Santri Di Pondok Pesantren Darul Falah Kedungwuluh Purwokerto,” 

Solidaritas: Jurnal Pengabdian 2, no. 2 (2023): h. 151–68. 



8 
 

Pesantren ini dikenal tidak hanya menanamkan nilai-nilai toleransi 

secara teoritis, tetapi juga secara praktis melalui keterlibatan santri 

dalam kegiatan lintas agama, seperti kunjungan ke tempat ibadah agama 

lain dan penampilan musik rebana dalam perayaan Natal di Gereja 

Katolik Mater Dei Semarang. Penelitian ini menjelaskan bahwa 

pendidikan toleransi di pesantren ini tidak lepas dari keteladanan Nabi 

Muhammad SAW, yang ditampilkan melalui kisah-kisah sejarah Islam 

sebagai pijakan moral dalam membangun kehidupan sosial yang 

harmonis dan inklusif. Temuan ini menunjukkan bahwa pesantren dapat 

menjadi sarana dalam penguatan nilai-nilai kebinekaan dan kerukunan 

antarumat beragama di tengah masyarakat yang plural. 11 

4. Penelitian yang ditulis oleh Nicolas Eka Novian Wicaksono pada tahun 

2022 dengan judul “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus di 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak”. Penelitian ini 

menyoroti peran Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak, dalam 

membentuk semangat toleransi beragama di kalangan santri milenial 

sebagai respons terhadap tantangan globalisasi. Melalui metode 

kualitatif, studi ini mengungkap bahwa para santri tidak hanya 

memahami nilai-nilai kebangsaan dan toleransi secara teoritis, tetapi 

juga menerapkannya secara langsung melalui partisipasi aktif dalam 

kegiatan lintas agama, seperti pertunjukan musik rebana di gereja dan 

keterlibatan dalam forum dialog antariman. Hasil penelitian ini 

menunjukkan bahwa pesantren dapat menjadi wadah strategis dalam 

menanamkan nilai moderasi, nasionalisme, dan toleransi, melalui 

pendekatan berbasis pendidikan, keteladanan, dan pengalaman langsung 

yang membentuk pola pikir terbuka serta menjauhkan santri dari paham 

radikal dan intoleran. 12 

 
11 Muhammad Aslambik, “Nilai-Nilai Dasar Moderasi Dan Toleransi Beragama Dalam 

Praktik Pengajaran Di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin Demak,” The 1st International 

Conference on Cultures & Languanges (ICCL), 2019, h. 932–50. 
12 Nicolas Eka Novian Wicaksono, “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus Di 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak),” Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Dan 

Agama 3, no. 2 (2022): h. 13–27. 



9 
 

Berdasarkan uraian dalam tinjauan pustaka di atas, dapat 

disimpulkan bahwa studi mengenai praktik inklusivitas dan toleransi telah 

banyak dilakukan dengan pendekatan, konsep, serta karakteristik yang 

beragam. Meskipun demikian, penelitian ini tetap memiliki urgensi untuk 

dilakukan karena mengangkat topik yang relevan, khususnya terkait 

implementasi nilai-nilai peace education dan inklusivitas dalam lingkungan 

pondok pesantren. Dalam penelitian ini, teori peace education dan 

inklusivitas dari para ahli dijadikan sebagai dasar analisis, dengan metode 

kualitatif dan pendekatan studi kasus sebagai instrumen utamanya. Oleh 

karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian-kajian 

sebelumnya sekaligus memberikan kontribusi dalam memahami peran 

pesantren dalam mengembangkan pendidikan damai dan inklusif baik di 

dalam maupun di luar lingkungan pesantren. 

E. Metodelogi Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif studi kasus dengan 

jenis penelitian lapangan (field research). Pendekatan studi kasus adalah 

suatu model penelitian yang menitikberatkan pada eksplorasi "sistem 

terbatas" (bounded system), baik pada satu kasus khusus maupun pada 

sejumlah kasus secara rinci dengan melakukan penggalian data secara 

mendalam. Dalam konteks ini, berbagai sumber informasi yang kaya 

akan konteks digunakan untuk mendapatkan data.13 

2. Sumber Data 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi 

dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. Kedua jenis sumber ini 

akan menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

masalah penelitian. 

a. Data Primer 

 
13 Creswell Jhon, W, “Penelitian Kualitatif & Desain Riset,” Mycological Research 94, no. 

3 (2015): h. 522. 



10 
 

Data primer merupakan sumber utama yang peneliti peroleh 

melalui interaksi langsung, peneliti melakukan observasi dan 

wawancara secara langsung dengan kiai, para santri pondok 

pesantren Roudhotus Sholihin dan pihak yang memiliki relevansi 

dengan permasalahan yang diteliti.  

b. Data Sekunder  

Data sekunder merupakan informasi tambahan yang 

diperoleh peneliti secara tidak langsung melalui referensi pustaka, 

seperti buku, jurnal, artikel, dan sumber-sumber lainnya. Data 

sekunder ini relevan dengan obyek penelitian dan teori yang 

digunakan, memberikan dukungan serta konteks yang diperlukan 

dalam penelitian ini. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Peneliti mengumpulkan data dengan berbagai metode yang 

disesuaikan dengan situasi dan kondisi penelitian saat ini. Hal ini 

diperlukan karena peneliti membutuhkan informasi tertentu untuk 

memecahkan permasalahan yang dihadapi dalam penelitian ini. 

a. Observasi  

Salah satu metode yang digunakan adalah observasi, yang 

melibatkan pencatatan dan pengamatan terhadap gejala-gejala yang 

menjadi objek penelitian. Menurut Sutrisno Hadi, teknik observasi 

melibatkan pengamatan dan pencatatan secara sistematis terhadap 

fenomena yang diselidiki. 14  Observasi dapat dilakukan secara 

langsung maupun tidak langsung, dan dapat dibagi menjadi 

beberapa jenis, termasuk observasi partisipan dan non-partisipan, 

observasi sistematis dan non-sistematis, serta observasi 

eksperimental dan non-eksperimental.  

Penting untuk dicatat bahwa peneliti melakukan observasi 

terbuka atau tersembunyi, tergantung pada kebutuhan dan 

 
14 Masri Singarimbun and Sofran Effendi, Metode Penelitian Survey (Jakarta: LP3ES, 

1995), h. 46. 



11 
 

persetujuan narasumber data. Peneliti menginformasikan kepada 

sumber data secara langsung bahwa penelitian sedang dilakukan, 

namun pada saat tertentu, peneliti dapat menggunakan teknik 

tersembunyi untuk melindungi kerahasiaan data yang dibutuhkan.15 

b. Wawancara  

Dalam penelitian ini, metode wawancara digunakan sebagai 

alat pengumpulan data. Wawancara dilakukan melalui dialog 

langsung antara peneliti dan responden dengan menggunakan 

pendekatan tanya jawab serta tatap muka. Metode wawancara yang 

diterapkan bersifat tidak terstruktur, sehingga memungkinkan 

narasumber memberikan tanggapan dengan bebas tanpa adanya 

manipulasi dari pihak peneliti. 16  Peneliti akan melakukan 

wawancara dengan beberapa narasumber yang memiliki peran 

penting atau keterkaitan dengan penelitian ini. Tujuan wawancara 

ini adalah untuk mendapatkan pemahaman mendalam dan 

pandangan langsung dari narasumber mengenai aspek-aspek yang 

relevan dengan penelitian ini. 

4. Metode Analisis Data 

Analisis data yang diterapkan oleh peneliti menggunakan metode 

analisis kualitatif. Menurut Patton, analisis data adalah proses 

pengaturan data, pengorganisasian pola kategori, dan unit-unit dasar 

uraian, yang kemudian diinterpretasikan dan dipahami dengan cermat.17 

Dalam mencapai kesimpulan yang mendekati kebenaran, peneliti 

menerapkan metode induktif. Pendekatan ini bertujuan untuk 

mengembangkan teori atau pemahaman baru berdasarkan data yang 

dikumpulkan. Dari analisis tersebut, kesimpulan ditarik dari 

 
15  Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods), ed. Sutopo (Bandung: 

Alfabeta, 2018), h. 312. 
16 Juliana, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2014), h. 139. 
17 Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat, cet-1 (Yogyakarta: Paradigma, 

2005), h. 88. 



12 
 

pengamatan khusus atau data spesifik menuju kesimpulan umum yang 

lebih luas. 

F. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini terdiri dari lima bab, yang diharapkan dapat menyusun 

skripsi ini secara baik dan sesuai dengan ketentuan ilmiah yang berlaku, 

sehingga mempermudah pemahaman pembaca terhadap keseluruhan 

rencana penelitian ini. Berikut adalah sistematika penulisan yang dijelaskan 

secara garis besar.  

Bab Pertama berfungsi sebagai pendahuluan yang memberikan 

gambaran umum tentang skripsi ini. Bab ini akan mengarahkan pembaca 

pada bab-bab selanjutnya dan secara substansial menjelaskan pokok 

masalah yang akan diteliti beserta metodologi penelitian yang akan 

digunakan. Bab ini juga menjelaskan penggunaan metode analisis dan 

alasan penerapannya terhadap objek penelitian yang akan 

diimplementasikan pada bab-bab berikutnya, terutama bab ketiga dan 

keempat. Oleh karena itu, pendahuluan ini mencakup sub bab yang terdiri 

dari latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat 

penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teori, metode penelitian, dan 

sistematika pembahasan.  

Bab Kedua berisi informasi mengenai landasan teori terkait objek 

penelitian sebagaimana tercantum dalam judul skripsi. Landasan teori ini 

dijelaskan secara umum, dan akan diuraikan lebih rinci dalam bab 

berikutnya yang terkait dengan proses pengolahan dan analisis data. Bab ini 

memaparkan konsep peace education dan inklusivitas pada pondok 

pesantren serta seluruh komponen yang terkait.  

Bab Ketiga merupakan paparan lengkap mengenai data hasil 

penelitian terhadap objek tertentu yang menjadi fokus kajian pada bab 

berikutnya. Bab ini akan memberikan gambaran umum tentang Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin meliputi sejarah, visi dan misi, struktur 

kepengurusan, kondisi sosio kultur masyarakat sekitar pesantren serta 



13 
 

gambaran umum konsep peace education dan inklusivitas yang diajarkan 

disana. 

Bab Keempat adalah analisis yang dilakukan penulis terhadap data 

yang diperoleh dari bab-bab sebelumnya, terutama bab ketiga. Di dalam bab 

ini, penulis akan menjawab persoalan yang diajukan dalam bab pertama, 

seperti konsep peace education dan inklusivitas yang saat ini 

diimplementasikan di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, khususnya 

dalam konteks pendidikan, interaksi sosial, kegiatan keagamaan dan 

bagaimana pandangan dari umat beragama lain mengenai konsep tersebut. 

Serta relevansi peace education dan inklusivitas Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin bagi sikap beragama di era sekarang. 

Bab Kelima merupakan bab penutup dari proses penulisan hasil 

penelitian yang didasarkan pada bab-bab sebelumnya. Bab ini berisi 

kesimpulan, saran-saran, dan penutup. Melalui bab ini, diharapkan pembaca 

dapat memperoleh kesimpulan yang lengkap dan memahami pola peace 

education dan inklusivitas untuk menciptakan sikap cinta damai, inklusif 

dan menghormati keberagaman. 

 

  



14 
 

BAB II 

KONSEP PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS 

A. Konsep Peace Education 

1. Definisi Peace Education dan Pandangan Para Ahli 

Pendidikan damai atau peace education merupakan pendekatan 

pendidikan yang bertujuan untuk membentuk pribadi yang menjunjung 

tinggi nilai-nilai perdamaian dalam kehidupan sosial. Konsep ini 

mencerminkan upaya sistematis untuk mengintegrasikan nilai-nilai anti-

kekerasan, keadilan sosial, dan empati dalam proses pembelajaran, baik 

secara formal maupun nonformal.  

Secara terminologis, peace education terdiri dari dua kata, yakni 

"pendidikan" yang merujuk pada proses transformasi manusia melalui 

pengajaran dan pelatihan, serta "damai" yang berarti kondisi bebas dari 

konflik, kekerasan, dan dominasi. Dengan demikian, peace education 

dimaknai sebagai proses pendidikan yang diarahkan untuk mengembangkan 

kesadaran, sikap, dan keterampilan yang mendorong terciptanya hubungan 

sosial yang damai dan adil.1 

Menurut UNESCO, budaya damai mencakup seperangkat nilai, 

sikap, dan perilaku yang menolak kekerasan serta menjunjung tinggi hak 

asasi manusia, kebebasan, toleransi, dan solidaritas. Pendidikan perdamaian 

berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-

hari. UNESCO menyebut bahwa budaya damai harus melibatkan aliran 

informasi bebas, pemberdayaan perempuan, serta partisipasi penuh dari 

seluruh lapisan masyarakat.2 

UNICEF menambahkan bahwa pendidikan perdamaian bertujuan 

untuk membentuk perilaku damai melalui penguasaan pengetahuan, 

 
1 Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad, “Definisi Sejarah Dan Konsep 

Peace Education (Pendidikan Perdamaian),” International Seminar on Islamic Education & Peace 

Vol. 2 (2022), h. 361–62. 
2 Sriwahyuningsih R Saleh and Chaterina Puteri Doni, “Implementasi Peace Education 

Dalam Kurikulum (Studi Kasus Universitas Muhammadiyah Gorontalo),” Education Journal: 

Journal Educational Research and Development Vol. 1, no. 2 (2008), h. 198–208, 

https://jurnal.ikipjember.ac.id/index.php/ej/article/view/77. 



15 
 

pengembangan keterampilan sosial, dan penguatan sikap konstruktif. Proses 

ini bertujuan agar anak-anak, remaja, dan orang dewasa mampu 

menghindari kekerasan dan menyelesaikan konflik secara damai di berbagai 

konteks kehidupan.3 

Ahwan Fanani menjelaskan bahwa pendidikan damai adalah upaya 

sadar dalam membentuk karakter dan kesadaran sosial yang antikekerasan. 

Ia menekankan bahwa pendidikan damai tidak hanya berorientasi pada 

ketidakhadiran konflik (negative peace), tetapi juga pada pembentukan 

struktur sosial yang adil dan berkeadilan (positive peace).4 

Dalam pendidikan damai dikenal dua konsep utama mengenai 

perdamaian, yaitu perdamaian negatif dan positif. Perdamaian negatif 

adalah situasi tanpa konflik terbuka atau kekerasan fisik. Sedangkan 

perdamaian positif adalah kondisi yang adil secara sosial, di mana keadilan, 

kebebasan, dan kesetaraan menjadi fondasi utama dalam menjalin hubungan 

sosial yang harmonis.5  

Ian M. Harris menyatakan bahwa pendidikan damai harus 

mengajarkan nilai-nilai perdamaian Melalui pendidikan formal maupun 

non-formal dengan tujuan untuk menekan tindakan kekerasan, baik pada 

tingkat individu maupun kelompok. Ian Harris menitikberatkan pada 

Pendidikan damai (peace education) sebagai cara untuk membangun 

budaya damai di semua lapisan masyarakat. Menurutnya, pendidikan ini 

bertujuan untuk mengurangi kekerasan dan meningkatkan keadilan sosial 

dengan memperkenalkan cara-cara penyelesaian konflik yang damai dan 

konstruktif.6 

 
3  Muhammad Nikman Naser, Giyarsi, and Ahmad Siddiq Ridha, “Pendidikan Damai 

Dalam Mereduksi School Refusal Pada Siswa SMP,” Jurnal Multidisiplin Madani Vol. 2, no. 10 

(2022), h. 3733–3740. 
4 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 1-3. 
5 Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad, “Definisi Sejarah Dan Konsep 

Peace Education (Pendidikan Perdamaian),” International Seminar on Islamic Education & Peace 

Vol. 2 (2022), h. 361–62. 
6 Eka Hendry AR, “Pengarus Utamaan Pendidikan Damai (Peaceful Education) Dalam 

Pendidikan Agama Islam Solusi ALternatif Upaya Deradikalisasi Pandangan Agama),” At-Turats 

Vol. 9, no. 1 (2015), h. 4–13. 



16 
 

Harris merumuskan lima prinsip utama dalam pendidikan damai: 

pertama, pendidikan damai memperjelas akar kekerasan; kedua, pendidikan 

damai mengajarkan alternatif terhadap kekerasan; ketiga, pendidikan damai 

mengakomodasi berbagai bentuk perdamaian; keempat, memahami bahwa 

perdamaian adalah proses dinamis yang tergantung pada konteks; dan 

kelima, mengakui bahwa konflik dapat terjadi di mana saja (omnipresent).  

Ian M. Harris menekankan bahwa pendidikan damai berkaitan 

dengan peran pengajar dalam mengajarkan konsep perdamaian, termasuk 

memahami maknanya, alasan ketidakhadirannya, serta cara mencapainya. 

Pendidikan ini mencakup pengajaran tentang hambatan dalam mewujudkan 

perdamaian, pengembangan pendidikan non-kekerasan, dan upaya 

menumbuhkan sikap damai.7  

Magnus Haavelsrud, seorang profesor pendidikan dari Norwegia, 

menekankan bahwa proses pendidikan perdamaian harus mencerminkan 

nilai-nilai damai itu sendiri. Ia menolak sistem pendidikan yang otoriter dan 

hierarkis, dan sebaliknya menekankan pentingnya hubungan setara antara 

guru dan siswa. Haavelsrud memandang bahwa pengalaman belajar yang 

partisipatif dan dialogis merupakan bagian penting dari pendidikan 

perdamaian yang sejati.8  

Elizabeth Sumida Huaman menyoroti tantangan struktural dalam 

implementasi pendidikan damai. Elizabeth mengkritik minimnya dukungan 

dari institusi pendidikan dan ketidaksiapan sistem kurikulum nasional 

dalam mengintegrasikan pendidikan damai secara menyeluruh. 

Menurutnya, jika pendidikan damai tidak didukung oleh struktur 

pendidikan yang adil, maka sistem pendidikan justru berpotensi 

melanggengkan kekerasan struktural.9  

 
7 Ian M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1 

(2004), h. 5–20. 
8 Magnus Haavelsrud, “Conceptual Perspectives in Peace Education,” in Encyclopedia of 

Peace Education, (2008), h. 59-66. 
9 Elizabeth Sumida Huaman, “Transforming Education, Transforming Society: The Co-

Construction of Critical Peace Education and Indigenous Education,” Journal of Peace Education 

Vol. 8, no. 3 (2011), h. 243–258. 



17 
 

K.H. Abdurrahman Wahid, atau yang dikenal sebagai Gus Dur, juga 

memberikan kontribusi pemikiran penting mengenai toleransi sebagai 

landasan perdamaian. Ia menekankan bahwa perdamaian tidak cukup hanya 

diwujudkan melalui hidup berdampingan, tetapi juga harus melalui 

penerimaan tulus terhadap perbedaan. Menurutnya, pendidikan damai 

adalah jalan untuk membentuk masyarakat yang inklusif dan mampu 

menerima pluralitas dengan lapang dada.10 

Ahwan Fanani juga menekankan pentingnya integrasi pendidikan 

damai dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya sebagai muatan lokal atau 

materi tambahan. Menurutnya, pendidikan damai harus melekat dalam 

setiap aspek kurikulum dan pembelajaran agar nilai-nilai tersebut benar-

benar hidup dalam praktik pendidikan sehari-hari.11  

Dalam konteks multikulturalisme, pendidikan damai menjadi sarana 

penting untuk membangun dialog antarbudaya. Peserta didik diajak 

memahami keberagaman sebagai kekayaan bersama, bukan ancaman. Oleh 

karena itu, pendidikan damai harus dirancang sedemikian rupa agar mampu 

merespons tantangan sosial, politik, dan budaya yang dihadapi masyarakat 

modern.  

Peace education juga memerlukan metode pembelajaran yang 

inklusif dan partisipatif. Guru harus mampu menciptakan ruang belajar yang 

aman, terbuka, dan memberdayakan peserta didik untuk berpikir kritis dan 

bertindak bijaksana. Pendekatan ini menolak pola otoritarianisme dalam 

pengajaran dan menekankan kerja sama serta dialog sebagai bagian dari 

proses pendidikan.  

Selain itu, pendidikan damai harus mampu membongkar sistem 

sosial yang melanggengkan ketidakadilan, dominasi, dan diskriminasi. Hal 

ini berarti pendidikan damai tidak netral secara politik, melainkan berpihak 

kepada keadilan dan pembebasan dari segala bentuk penindasan.  

 
10 Ngainun Naim, “Abdurrahman Wahid:Universalisme Dan Toleransi,” Kalam Vol 10,  

No.2 (2016), h. 423–444. 
11 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 13-15. 



18 
 

Dalam konteks pendidikan Indonesia, integrasi nilai-nilai 

perdamaian juga perlu disesuaikan dengan budaya lokal. Menurut Fanani, 

pendidikan damai harus dirancang tidak sekadar meniru model luar negeri, 

tetapi harus bertumpu pada kekayaan budaya Indonesia yang penuh nilai-

nilai toleransi, gotong royong, dan kemanusiaan.12  

Penting pula untuk memahami bahwa pendidikan damai tidak dapat 

berdiri sendiri tanpa dukungan dari kebijakan pendidikan nasional. 

Diperlukan regulasi, pelatihan guru, serta evaluasi kurikulum yang 

mendukung integrasi nilai-nilai damai dalam sistem pendidikan secara 

menyeluruh.  

Ahwan Fanani menambahkan bahwa pendidikan damai di Indonesia 

harus berbasis pada nilai-nilai lokal, kearifan budaya, dan tradisi religius 

yang hidup dalam masyarakat. Ini penting untuk memastikan bahwa 

pendidikan damai tidak hanya menjadi produk akademik, tetapi juga 

memiliki relevansi sosial dan kultural yang kuat di tingkat lokal.13  

Pendidikan damai bukan hanya sebuah pendekatan, tetapi juga 

merupakan gerakan moral dan spiritual yang melibatkan seluruh elemen 

masyarakat. Pendidikan Damai harus menjadi kesadaran bersama untuk 

membentuk masyarakat yang adil, terbuka, dan berkeadaban. 

2. Kurikulum Peace Education 

Kurikulum merupakan elemen fundamental dalam sistem 

pendidikan formal. Ia menjadi pedoman sistematis yang mengarahkan 

proses pembelajaran menuju capaian yang diinginkan. Dalam konteks 

pendidikan damai, kurikulum berfungsi sebagai sarana untuk 

mentransformasikan nilai-nilai perdamaian ke dalam pengalaman belajar 

peserta didik. Ahwan Fanani menyatakan bahwa kurikulum adalah bentuk 

konkret dari bagaimana pendidikan seharusnya disusun agar mampu 

 
12 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 36–38. 
13 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 81. 



19 
 

menumbuhkan sikap, kesadaran, dan keterampilan damai dalam kehidupan 

peserta didik sehari-hari.14  

Menurut Fanani, pengembangan kurikulum pendidikan damai harus 

berpegang pada prinsip-prinsip dasar kurikulum, antara lain relevansi, 

fleksibilitas, kesinambungan, efisiensi, dan keterjangkauan. Prinsip 

relevansi mengharuskan kurikulum pendidikan damai sesuai dengan 

kebutuhan peserta didik dan tantangan zaman. Prinsip fleksibilitas menuntut 

kurikulum mampu menyesuaikan dengan perubahan sosial yang dinamis. 

Sementara itu, kesinambungan menuntut adanya kesinambungan antara satu 

jenjang pendidikan dengan jenjang lainnya.15 

Kurikulum pendidikan damai dapat terintegrasi ke dalam 

pendidikan karakter, yang pada hakikatnya merupakan upaya membentuk 

nilai, sikap, dan kebiasaan positif peserta didik. Pendidikan karakter 

membuka ruang untuk memasukkan nilai-nilai perdamaian seperti kerja 

sama, keadilan, empati, dan toleransi. Ahwan Fanani menegaskan bahwa 

pendidikan karakter merupakan kanal strategis untuk menyisipkan 

pendidikan damai ke dalam kurikulum formal di sekolah-sekolah.16 

Dalam praktiknya, metode pembelajaran dalam kurikulum 

pendidikan damai haruslah sejalan dengan prinsip non-kekerasan. Johan 

Galtung memperkenalkan istilah education with peace, yaitu pendidikan 

yang tidak hanya mengajarkan tentang perdamaian, tetapi juga 

menggunakan pendekatan damai dalam proses belajar-mengajarnya. Fanani 

merekomendasikan beberapa metode pembelajaran yang sesuai, seperti 

jigsaw, role playing, field trip, think pair share (TPS), contextual teaching 

and learning (CTL), serta storytelling. Metode-metode ini mendorong 

partisipasi aktif peserta didik dan menciptakan ruang dialog yang egaliter.17 

Aspek evaluasi juga memiliki peran penting dalam kurikulum 

pendidikan damai. Fanani menyarankan penggunaan evaluasi otentik atau 

 
14 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 5. 
15 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 6–7. 
16 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 17. 
17 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 71–74. 



20 
 

autentik (authentic assessment), yaitu penilaian yang tidak hanya menilai 

aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan psikomotorik. Evaluasi ini 

mencakup kemampuan menyelesaikan konflik, menunjukkan empati, serta 

berperilaku damai dalam kehidupan sehari-hari. UNESCO merangkum 

prinsip ini dalam empat pilar pendidikan: learning to know, learning to do, 

learning to live together, and learning to be.18 

Materi pembelajaran dalam pendidikan damai tidak harus berasal 

dari buku ajar formal. Guru dapat mengembangkan bahan ajar dari 

lingkungan sekitar, praktik sosial, artikel aktual, maupun nilai-nilai kearifan 

lokal. Fanani menyebutkan bahwa keberhasilan pendidikan damai sangat 

ditentukan oleh kemampuan guru memilih dan menyusun materi ajar yang 

kontekstual dan relevan dengan pengalaman hidup peserta didik.19 

Integrasi nilai-nilai damai dalam berbagai mata pelajaran juga 

merupakan pendekatan yang dianjurkan. Misalnya, dalam mata pelajaran 

Pendidikan Kewarganegaraan, peserta didik dapat diajak membahas isu-isu 

aktual tentang keberagaman, keadilan sosial, dan hak asasi manusia. Bahkan 

dalam mata pelajaran matematika atau sains sekalipun, nilai-nilai kerja 

sama dan integritas akademik tetap dapat ditanamkan. Kurikulum 

pendidikan damai menuntut kreativitas dan keberanian guru untuk 

merekonstruksi kegiatan belajar menjadi sarat makna sosial dan moral.20 

Di sisi lain, kapasitas guru menjadi faktor krusial dalam 

implementasi kurikulum pendidikan damai. Fanani mengingatkan bahwa 

guru bukan hanya pelaksana kurikulum, tetapi juga pengembang nilai. Oleh 

karena itu, pelatihan dan penguatan kapasitas pedagogis guru dalam 

pendidikan damai menjadi prasyarat utama untuk keberhasilan penerapan 

kurikulum ini di lapangan⁸.21 

Dengan demikian, kurikulum pendidikan damai tidak hanya 

menargetkan pencapaian akademik, melainkan juga menumbuhkan 

 
18 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 77–78. 
19 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 81. 
20 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 80–81. 
21 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), h. 8. 



21 
 

kepekaan sosial, kesadaran kemanusiaan, dan tanggung jawab peserta didik 

terhadap perdamaian dalam skala mikro maupun makro. Kurikulum yang 

dirancang dengan orientasi damai akan melahirkan generasi pembelajar 

yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijak, toleran, dan peduli terhadap 

sesama. 

3. Peace Education Perspektif Agama-Agama 

Pendidikan damai tidak hanya dibahas dalam ranah akademik dan 

kebijakan internasional, tetapi juga memiliki akar yang kuat dalam ajaran-

ajaran agama. Setiap agama besar dunia membawa nilai-nilai perdamaian, 

kasih sayang, keadilan, dan keharmonisan sosial yang dapat menjadi fondasi 

penting dalam pendidikan. Perspektif lintas agama ini memperkaya 

pendekatan pendidikan damai agar tidak sekadar teknokratis, tetapi juga 

menyentuh dimensi moral dan spiritual peserta didik. 

a. Islam 

Dalam Islam, konsep perdamaian sangat mendasar karena kata 

"Islam" sendiri berasal dari akar kata salima yang berarti damai, 

keselamatan, dan penyerahan diri kepada Tuhan. Ajaran Islam 

menekankan bahwa seorang Muslim idealnya adalah pembawa 

kedamaian, baik dalam hubungan dengan Tuhan, sesama manusia, 

maupun alam semesta. Nilai-nilai seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl 

(keadilan), salam (kedamaian), dan ukhuwah (persaudaraan) merupakan 

prinsip etis yang mendasari ajaran Islam sebagai agama damai. Namun, 

masih terdapat kesenjangan antara Islam yang ideal dengan kenyataan 

sosial di beberapa tempat yang menampilkan wajah Islam secara 

ekstrem atau penuh kekerasan. Karena itulah, pendidikan damai 

berbasis Islam menjadi sangat penting untuk menjembatani pemahaman 

dan praktik Islam yang lebih sesuai dengan nilai-nilai aslinya.22  

 
22 M. Abdul Fattah Santoso and Yayah Khisbiyah, “Islam-Based Peace Education: Values, 

Program, Reflection and Implication,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 1 

(2021), h. 185-207. 



22 
 

Salah satu bentuk konkrit dari upaya ini adalah Program 

Pendidikan Perdamaian Berbasis Islam (PPBI) yang dikembangkan oleh 

Pusat Studi Budaya dan Perubahan Sosial Universitas Muhammadiyah 

Surakarta. PPBI mengidentifikasi 15 nilai inti dari Islam yang berkaitan 

dengan pembangunan perdamaian, seperti toleransi, keadilan, kerja 

sama, penghormatan terhadap perbedaan, dan anti-kekerasan. Program 

ini dilaksanakan melalui kegiatan seperti seminar, pelatihan guru, 

lokakarya, penerbitan buku, dan implementasi di kelas baik secara 

intrakurikuler maupun kokurikuler. Dengan pendekatan partisipatoris 

dan transformatif, PPBI bertujuan membentuk budaya damai melalui 

pendidikan yang tidak hanya menyentuh aspek kognitif, tetapi juga 

sikap dan keterampilan siswa dalam mengelola konflik secara damai.23 

b. Kristen 

Dalam kekristenan, pendidikan damai memiliki landasan kuat 

dalam ajaran Yesus Kristus yang menekankan cinta kasih, 

pengampunan, dan rekonsiliasi. Dalam Matius 5:9 dikatakan, 

“Berbahagialah orang yang membawa damai, karena mereka akan 

disebut anak-anak Allah.” Pendidikan Kristen memandang perdamaian 

bukan hanya sebagai tujuan moral, tetapi juga sebagai panggilan iman. 

Di tengah keragaman budaya dan konflik sosial, nilai-nilai seperti 

toleransi, belas kasih, dan penghargaan terhadap keberagaman menjadi 

inti dari pendekatan pendidikan damai Kristen.24 

Di Jayapura, Papua, pendidikan Kristen diterapkan sebagai 

upaya membentuk karakter anak bangsa yang hidup dalam masyarakat 

multikultural dan multireligius. Lembaga-lembaga pendidikan Kristen 

mengembangkan kurikulum berbasis teologi damai yang mengajarkan 

peserta didik untuk mencintai sesama tanpa memandang latar belakang 

 
23 M. Abdul Fattah Santoso and Yayah Khisbiyah, “Islam-Based Peace Education: Values, 

Program, Reflection and Implication,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 1 

(2021), h. 186–190. 
24  Benyamin Dadi and Ratu Mofu, “Integration of Peace Theology in the Christian 

Education Curriculum: Challenges and Opportunities,” Teaching and Learning Journal of 

Mandalika (Teacher) Vol. 6, no. 1 (2025), h. 318–332. 



23 
 

etnis dan agama. Melalui penguatan nilai cinta kasih, kesetaraan, dan 

persahabatan lintas iman, pendidikan damai di lingkungan Kristen 

diharapkan dapat menghapus stereotip dan mengatasi konflik sosial. 

Meski demikian, tantangan seperti intoleransi, minimnya pelatihan 

guru, dan terbatasnya sumber daya pendidikan masih menjadi hambatan 

serius dalam implementasinya⁴.25 

c. Katolik 

Tradisi Katolik menempatkan perdamaian sebagai bagian dari 

misi Gereja dan pelayanan umat manusia. Ajaran sosial Katolik 

menggarisbawahi empat pilar perdamaian menurut Paus Yohanes XXIII 

dalam ensiklik Pacem in Terris (1963): kebenaran, keadilan, kasih, dan 

kebebasan. Dalam pidato Paus Fransiskus di Parlemen Eropa tahun 

2014, ia menegaskan bahwa “tidak cukup hanya tidak berperang; kita 

harus membangun budaya damai yang mencakup pendidikan, toleransi, 

dan penghormatan antarumat.” Hal ini sejalan dengan arah pendidikan 

Katolik yang mendorong pembentukan pribadi utuh: cerdas secara 

intelektual, tangguh secara spiritual, dan aktif secara sosial.26 

Di Indonesia, pendidikan Katolik berperan penting dalam 

menciptakan harmoni antarumat beragama. Sekolah-sekolah Katolik 

kerap menjadi tempat belajar bagi siswa lintas agama, dan dalam 

konteks tersebut, pendidikan damai diwujudkan melalui praktik-praktik 

dialog antaragama, pengembangan kurikulum etika, dan keterlibatan 

sosial. Studi yang dilakukan menunjukkan bahwa inspirasi Paus 

Fransiskus tentang semangat harmoni dan kerjasama antaragama telah 

 
25  Benyamin Dadi and Ratu Mofu, “Integration of Peace Theology in the Christian 

Education Curriculum: Challenges and Opportunities,” Teaching and Learning Journal of 

Mandalika (Teacher) Vol. 6, no. 1 (2025), h. 319. 
26 Wishal Ambrose and Yohana Sulastri Dinata, “Pope Francis ’ s Spirit of Harmony and 

Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia,” International Journal of Research 

Publication and Reviews Vol. 5, no. 10 (2024), h. 5104. 



24 
 

mendorong berbagai upaya konkrit di tingkat akar rumput, termasuk di 

kalangan umat Katolik Indonesia.27 

d. Hindu 

Dalam ajaran Hindu, perdamaian merupakan buah dari praktik 

nilai-nilai seperti ahimsa (non-kekerasan), dharma (kebenaran moral), 

dan sattva (kemurnian batin). Konsep ini tidak hanya bersifat personal, 

tetapi juga sosial, karena manusia harus hidup sejalan dengan hukum 

kosmis. Pendidikan damai dalam Hindu diterapkan melalui 

pengembangan nilai spiritual, penghargaan terhadap alam, serta praktik 

kesederhanaan dan pengendalian diri. Tujuan akhirnya adalah mencapai 

shanti (kedamaian batin) yang berkontribusi pada harmoni sosial dan 

kosmis⁷. 

Salah satu contoh konkret dalam konteks Indonesia adalah 

praktik menyama braya di Bali, yaitu tradisi hidup rukun antarumat 

Hindu dan Muslim. Penelitian menunjukkan bahwa menyama braya 

telah menjadi bentuk pendidikan damai yang berbasis lokal melalui 

ritual keagamaan bersama, kolaborasi dalam pendidikan, serta kegiatan 

sosial lintas agama. Praktik ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai 

Hindu diterjemahkan dalam kehidupan nyata untuk mencegah konflik 

dan membangun kohesi sosial yang kuat⁸. 

e. Buddha 

Dalam Buddhisme, perdamaian bukan hanya keadaan eksternal, 

tetapi kondisi batin yang dicapai melalui pengendalian diri, belas kasih 

(karuna), dan kesadaran penuh (mindfulness). Ajaran Buddha 

menekankan bahwa konflik berawal dari keinginan dan ketidaktahuan, 

sehingga pendidikan damai dalam Buddhisme diarahkan pada 

pengembangan kebijaksanaan dan pelepasan dari kemelekatan duniawi. 

Pendidikan damai dalam Buddhisme bertujuan menciptakan pribadi 

 
27 Wishal Ambrose and Yohana Sulastri Dinata, “Pope Francis ’ s Spirit of Harmony and 

Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia,” International Journal of Research 

Publication and Reviews Vol. 5, no. 10 (2024), h. 5105–5106. 



25 
 

yang bijak, tidak reaksioner, dan penuh empati terhadap makhluk 

hidup.28 

Pendidikan Buddhis memanfaatkan metode kontemplatif, 

meditasi, serta nilai-nilai moral seperti Pancasila Buddhis untuk 

mengembangkan karakter damai peserta didik. Penelitian menunjukkan 

bahwa nilai-nilai Buddhis seperti penghentian keinginan, pengampunan, 

dan pengendalian pikiran dapat diterapkan secara relevan dalam 

pendidikan formal. Dalam dunia modern yang penuh stres dan 

kekerasan, praktik mindfulness dan hidup berkesadaran dari Buddhisme 

menjadi sangat penting untuk membentuk siswa yang damai secara 

mental dan sosial.29 

f. Konghucu 

Dalam pandangan Konghucu, perdamaian sosial berasal dari 

keharmonisan hubungan antarmanusia yang dimulai dari diri sendiri dan 

keluarga. Nilai utama dalam pendidikan damai Konghucu adalah ren 

(kasih sayang), li (etika sopan santun), dan he (harmoni). Konsep 

harmoni dalam Konghucu tidak berarti menyeragamkan perbedaan, 

melainkan menekankan hidup berdampingan dalam saling 

menghormati. Pendidikan Konghucu bertujuan membentuk individu 

yang berbudi luhur, berperilaku sopan, dan menghormati struktur sosial 

yang stabil dan damai.30 

Studi menunjukkan bahwa prinsip-prinsip moralitas dalam 

Konghucu seperti kesalehan kepada orang tua (xiao), keteladanan 

pemimpin (de), dan pentingnya pendidikan karakter sangat 

berkontribusi dalam membentuk masyarakat yang damai. Pendidikan 

 
28  Moch Khafidz Fuad Raya et al., “Menyama Braya: Balinese Hindu-Muslim 

Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace Education,” Cogent Arts and Humanities Vol. 

10, no. 1 (2023), h. 1–17. 
29  Moch Khafidz Fuad Raya et al., “Menyama Braya: Balinese Hindu-Muslim 

Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace Education,” Cogent Arts and Humanities Vol. 

10, no. 1 (2023), h. 3568–3569. 
30 Junyi Chen, “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The Journal 

of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction,” The Journal of International 

Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025), h. 40–61. 



26 
 

Konghucu mengajarkan bahwa keteladanan moral pemimpin dan 

penghormatan terhadap norma sosial akan menciptakan ketertiban dan 

keseimbangan dalam masyarakat. Oleh karena itu, pendidikan damai 

dalam tradisi ini erat kaitannya dengan etika keluarga, tata krama, dan 

pembangunan karakter individu dalam harmoni sosial yang luas.31 

B. Konsep Inklusivitas 

1. Definisi Inklusivitas Dalam Beragama 

Secara umum, inklusivisme dapat dipahami sebagai suatu cara 

pandang yang terbuka dalam menerima keberagaman dan perbedaan 

yang dimiliki oleh orang lain. Paul F. Knitter menyatakan bahwa 

inklusivisme merupakan sikap umum terhadap penganut agama lain 

yang dihadapkan pada berbagai tantangan, seperti perbedaan budaya, 

kebenaran yang diyakini, bentuk ibadah, dan aspek keagamaan lainnya. 

Kesadaran akan perbedaan tersebut justru dapat dimaknai sebagai 

sebuah keindahan dalam kehidupan beragama.32 

Senada dengan hal tersebut, Sunardi mengartikan inklusivisme 

sebagai sikap keberagamaan yang mengakui adanya kebenaran dalam 

agama lain, meskipun tidak secara utuh atau sempurna seperti agama 

yang dianutnya sendiri.33 Pandangan ini sejalan dengan pemikiran John 

Hick yang dikutip dalam karya Whaling, bahwa agama-agama lain pun 

mengandung unsur kebenaran religius dan pada akhirnya akan 

memperoleh tempat sesuai dengan keyakinannya masing-masing.34 

Ngainun Naim dalam Aulia membagi dasar inklusivisme 

keagamaan ke dalam dua kategori. Pertama, traditional inclusivism, 

yaitu pandangan bahwa kebenaran hanya terdapat dalam agamanya 

 
31 Junyi Chen, “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The Journal 

of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction,” The Journal of International 

Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025), h. 41. 
32 Paul Francis Knitter, Satu Bumi Banyak Agama, Dialog Multi Agama Dan Tanggung 

Jawab Global (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), h. 39. 
33 Sunardi, Dialog: Cara Baru Beragama: Sumbangan Hans Kung Bagi Dialog Antar 

Agama, Seri DIAN (Yogyakarta: Dian, 1994), h. 69. 
34 Frank Whaling, Pendekatan Teologis, Dalam Peter Connolly, ed. Aneka Pendekatan 

Studi Agama terj. Imam Khoiri (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2002), h. 344. 



27 
 

sendiri, namun tetap memberikan ruang bagi agama lain untuk diakui 

sebagai benar. Kedua, relative inclusivism, yakni pandangan bahwa 

tidak ada kebenaran absolut; setiap agama dianggap sedang menuju 

pada kebenaran hakiki yang sama.35  

Secara teologis, Nurcholish Madjid atau yang dikenal dengan 

Cak Nur, memaknai inklusivisme beragama dalam Islam melalui dua 

dimensi. Pertama, melihat agama-agama lain sebagai bentuk implisit 

dari agama tertentu. Kedua, menunjukkan sikap terbuka dan toleran 

terhadap pemeluk agama non-Islam.36 Cak Nur juga memberikan tiga 

ilustrasi teologis untuk menjelaskan pemahamannya tentang 

inklusivisme. Pertama, agama diibaratkan seperti air yang substansinya 

sama, namun dapat hadir dalam berbagai bentuk seperti sungai, danau, 

hujan, embun atau sebagainya. Kedua, agama diumpamakan seperti 

cahaya yang memiliki substansi satu namun tampil dalam berbagai 

warna dan intensitas terang, di mana semua tetap berfungsi sebagai 

penerang menuju sumber cahaya, yakni Tuhan. Ketiga, agama 

dianalogikan seperti roda sepeda, di mana semakin dekat ke pusat 

(Tuhan), maka perbedaan antar agama akan semakin menyatu.37  

Pandangan teologis Cak Nur ini memberikan ruang bagi nilai-

nilai pluralisme dan kebhinekaan, yang merupakan kehendak Tuhan dan 

semestinya ditanamkan sejak dini pada generasi muda. Nilai-nilai ini 

sangat relevan untuk diterapkan dalam dunia pendidikan, khususnya 

dalam mata pelajaran Pendidikan Agama. Selaras dengan pemahaman 

tersebut, Ali Maksum mengidentifikasi sejumlah nilai dasar 

inklusivisme dalam Pendidikan Agama Islam, yaitu: nilai andragogi, 

 
35 Hilyatul Aulia, “Inklusivisme Menurut Masyarakat Muslim Dan Kristen Dusun Gendeng 

Kel. Baciro Kec. Gondokusuman Kota Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2018), h. 11–12. 
36 Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234. 
37  Nurcholis Madjid, Sekapur Sirih. Dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: 

Kompas, 2001), h. 38–39. 



28 
 

perdamaian, inklusif, kearifan, toleransi, humanisme, kebebasan, serta 

nilai moral, religius, dan berkarakter.38  

Pemikiran teologis inklusif yang dikemukakan oleh Cak Nur 

menekankan pentingnya persatuan dan penghargaan terhadap pesan-

pesan universal dari berbagai agama. Meskipun berbeda secara formal, 

semua agama pada dasarnya mengajarkan nilai-nilai yang sama, seperti 

toleransi, kebijaksanaan, tolong-menolong, dan kasih sayang. 

Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Alwi Shihab yang 

menyatakan bahwa inklusivisme dalam teologi mendorong setiap 

pemeluk agama untuk menjadikan keyakinannya sebagai urusan 

pribadi, sambil tetap menghargai keyakinan orang lain.39  

Dari perspektif ini, pendekatan teologi inklusif berfokus pada 

simbol-simbol keagamaan yang mungkin berbeda, namun tidak saling 

menyalahkan. Setiap penganut agama dibiarkan untuk meyakini 

kebenaran agamanya sendiri tanpa menganggap agama lain sebagai 

sesat atau kafir.  

Berdasarkan berbagai pendapat para ahli tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa inklusivisme beragama merupakan suatu 

pemahaman yang bersifat terbuka dan menghargai keberadaan serta 

kebenaran dalam agama lain. Pemahaman ini dapat menjadi dasar bagi 

terciptanya kehidupan sosial yang harmonis di tengah masyarakat yang 

plural dan multikultural. Dengan kata lain, sikap inklusivisme dalam 

beragama adalah cara pandang yang mengakui bahwa setiap agama 

mengandung nilai kebaikan dan kebenaran, serta mendorong terciptanya 

saling pengertian, penghargaan, dan toleransi antarumat beragama. 

2. Inklusivitas Dalam Konteks Agama-Agama 

a. Islam 

 
38 Ali Maksum, Pluralisme Dan Multikulturalisme; Paradigma Baru Pendidikan Agama 

Islam Di Indonesia (Malang: Aditya Media Publishing, 2011), h. 266. 
39  Ali Ahmad Yenuri, “Inklusivisme Konsep Etika Religius Pada Materi Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah Dasar,” Pendidikan Multikultural 5, no. 1 (2021), h. 57. 



29 
 

Dalam perspektif Islam, teologi inklusivisme tampak 

tercermin dari istilah "al-Islam" itu sendiri. Menurut Cak Nur 

(Nurcholish Madjid),40 istilah tersebut tidak selalu harus dimaknai 

sebagai agama formal yang terorganisasi, melainkan dapat 

ditafsirkan secara lebih luas sebagai setiap bentuk ajaran yang 

mengajarkan ketundukan dan kepasrahan kepada Tuhan, sesuai 

dengan makna etimologis kata "Islam". Sikap pasrah kepada Tuhan 

ini, menurut Cak Nur, merupakan inti dari ajaran agama-agama 

samawi seperti Yahudi, Kristen, dan Islam. Cak Nur merujuk pada 

Q.S. Al-‘Ankabūt (29): 46: 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

هُمْ وَقُـوْلُوْْٓا اٰمَنَّ    ا بِِلَّذِيْْٓ وَلَْ تَُُادِلُوْْٓا اهَْلَ الْكِتٰبِ اِلَّْ بِِلَّتِِْ هِيَ اَحْسَنُُۖ اِلَّْ الَّذِيْنَ ظلََمُوْا مِنـْ

نَا وَانُْزلَِ الِيَْكُمْ وَاِلٰٰنَُا وَاِلٰٰكُُمْ وَاحِدر وَّنََْنُ لهَ  مُسْلِمُوْنَ   ٗ  انُْزلَِ الِيَـْ

Artinya: “Janganlah kamu mendebat Ahlulkitab melainkan dengan 

cara yang lebih baik, kecuali terhadap orang-orang yang berbuat 

zalim di antara mereka. Katakanlah, “Kami beriman pada (kitab) 

yang diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepadamu. 

Tuhan kami dan Tuhanmu adalah satu. Hanya kepada-Nya kami 

berserah diri.” Q.S. Al-‘Ankabūt (29): 46. 

Cak Nur menafsirkan istilah al-muslimun dalam ayat 

tersebut secara generik, yakni sebagai orang-orang yang berserah 

diri kepada Tuhan. Dalam konteks ini, para penganut agama-agama 

samawi pada dasarnya dapat dikategorikan sebagai al-muslimun, 

selama mereka menunjukkan sikap kepasrahan yang tulus kepada 

Tuhan. Cak Nur juga menegaskan bahwa keanggotaan seseorang 

dalam agama Islam secara formal (sebagai institusi keagamaan) 

tidak serta-merta menjamin penerimaan di sisi Tuhan, apabila tidak 

disertai dengan sikap spiritual yang sungguh-sungguh dalam bentuk 

kepasrahan kepada-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Āli 

‘Imrān (3): 19:  

 
40 Nurcholis Madjid, Islam Agama Kemanusiaan (Jakarta: Paramadina, 2003), h. x–xviii. 



30 
 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

 بَـعْدِ مَا جَاۤءَهُمُ 
 اِنَّ الدِٰيْنَ عِنْدَ اللِّٰٰ الِْْسْلََمُۗ  وَمَا اخْتـَلَفَ الَّذِيْنَ اوُْتوُا الْكِتٰبَ اِلَّْ مِنْْۢ

َ سَريِْعُ الِْْسَابِ  نـَهُمْۗ وَمَنْ يَّكْفُرْ بِِٰيٰتِ اللِّٰٰ فاَِنَّ اللّٰٰ  بَـيـْ
 الْعِلْمُ بَـغْي اْۢ

Artinya: “Sesungguhnya agama (yang diridai) di sisi Allah ialah 

Islam. Orang-orang yang telah diberi kitab tidak berselisih, kecuali 

setelah datang pengetahuan kepada mereka karena kedengkian di 

antara mereka. Siapa yang kufur terhadap ayat-ayat Allah, 

sesungguhnya Allah sangat cepat perhitungan(-Nya).” Q.S. Āli 

‘Imrān (3): 19 

Menurutnya, sikap ini merupakan bentuk perjanjian 

primordial antara manusia dengan Tuhan yang berlaku universal dan 

abadi. Pandangan ini juga mendapat dukungan dari interpretasi 

Abdullah Yusuf Ali, 41  yang menyatakan bahwa Islam bukanlah 

agama yang terbatas pada suatu sekte atau kelompok etnis, 

melainkan merupakan ajaran yang mencerminkan kesatuan 

kebenaran. Oleh karena itu, dalam semangat kontinuitas 

keberagamaan, umat Islam diharapkan untuk mengimani semua 

nabi dan rasul tanpa membedakan satu dengan lainnya.  

Dasar teologis lain yang memperkuat prinsip inklusif ini 

terdapat dalam Q.S. Al-Baqarah (2): 62:  

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

ٕـِيَْْ مَنْ اٰمَنَ بِِللِّٰٰ وَالْيـَوْمِ الْْٰخِرِ   وَعَمِلَ اِنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنُـوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّصٰرٰى وَالصَّابـِ

 صَالِْ ا فَـلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِِّٰمْْۚ وَلَْ خَوْفر عَلَيْهِمْ وَلَْ هُمْ يََْزَنُـوْنَ 

Artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang 

Yahudi, orang-orang Nasrani, dan orang-orang Sabiin, siapa saja 

(di antara mereka) yang beriman kepada Allah dan hari Akhir serta 

melakukan kebajikan (pasti) mendapat pahala dari Tuhannya, tidak 

ada rasa takut yang menimpa mereka dan mereka pun tidak 

bersedih hati.” Q.S. Al-Baqarah (2): 62 

 
41 Abdullah Yusuf Ali, Qur’an Dan Tafsirnya (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993), h. 145. 



31 
 

Ayat ini menyatakan bahwa siapa pun, baik dari kalangan 

Muslim, Yahudi, Nasrani, maupun Shabi'in, selama mereka beriman 

kepada Allah, hari akhir, dan beramal saleh, maka mereka akan 

memperoleh ganjaran dari Tuhan, tanpa rasa takut atau kesedihan. 

Ayat ini menegaskan bahwa prinsip iman dan amal saleh menjadi 

tolok ukur utama dalam hubungan antara manusia dengan Tuhan, 

tanpa memandang latar belakang agama secara eksklusif.  

b. Kristen & Katolik  

Dalam seminar nasional yang disampaikan oleh Jura, 

dijelaskan secara menyeluruh mengenai nilai-nilai inklusivisme 

beragama yang terekam dalam sejarah Gereja. Salah satu poin 

penting adalah hasil Konsili Vatikan II (1962–1965) yang 

menghasilkan dokumen Nostra Aetate, yang memuat pernyataan 

sikap Gereja terhadap agama-agama dan kepercayaan di luar 

Kristen. Dokumen ini menyatakan bahwa Gereja Katolik tidak 

menolak segala hal yang benar dan suci yang terdapat dalam ajaran 

agama-agama lain, bahkan meyakini bahwa ajaran tersebut dapat 

memancarkan cahaya kebenaran.42  

Lebih jauh, Gereja Katolik dan Kristen secara eksplisit juga 

mengakui adanya kesamaan ajaran dengan Islam, seperti sama-sama 

menyembah Tuhan yang Esa, serta menghormati pandangan Islam 

yang memuliakan Yesus sebagai nabi. Pengakuan ini menjadi 

landasan untuk meredam konflik-konflik yang pernah terjadi di 

masa lampau dan mendorong kerja sama lintas iman demi 

menciptakan keadilan sosial, nilai-nilai moral, perdamaian, serta 

kebebasan. Selain itu, dokumen Nostra Aetate juga menekankan 

pentingnya hubungan baik dengan umat Yahudi. Dokumen ini 

disetujui oleh para uskup dengan suara 2.221 setuju berbanding 88 

 
42 Demsy Jura, “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman Agama Di 

Indonesia,” Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas Kemajemukan Berdasarkan 

Pancasila,” 2019, h. 238-239. 



32 
 

tidak setuju. Substansi yang ditegaskan dalam dokumen tersebut 

menyatakan bahwa semua manusia diciptakan menurut citra dan 

keserupaan dengan Allah, serta mengecam segala bentuk 

diskriminasi, termasuk yang dilandasi oleh perbedaan agama atau 

kepercayaan.43  

Dalam ajaran Kristen juga dikenal konsep inklusivisme 

beragama, salah satunya melalui gagasan “Kristen Anonim” yang 

diperkenalkan oleh Karl Rahner. Karl Rahner menjelaskan bahwa 

meskipun agama Kristen diyakini sebagai agama yang paling benar, 

namun agama-agama lain sebenarnya mengamalkan nilai-nilai 

kekristenan, hanya saja dengan nama dan cara yang berbeda. Oleh 

karena itu, kebenaran dalam agama-agama di luar Kristen tetap 

dapat dihargai dan diterima, tanpa mengurangi kebenaran yang 

diyakini dalam ajaran Kristen.44  Agama dan kepercayaan di luar 

Kristen juga dinilai telah menerima rahmat Allah dan secara implisit 

berorientasi kepada Kristus, sehingga umat dari agama-agama 

tersebut diyakini dapat memperoleh keselamatan melalui Kristus, 

meskipun mereka tidak menyadarinya secara langsung.45 

c. Hindu   

Nilai-nilai inklusivisme beragama juga ditemukan dalam 

ajaran Hindu. Prinsip inklusivisme ini secara eksplisit tercantum 

dalam kitab Bhagavad Gita IV.11, yang berbunyi:  

“Bagaimanapun (jalan) manusia mendekati-Ku, Aku 

terima, wahai Arjuna. Manusia mengikuti jalan-Ku 

pada segala jalan.” 

Makna dari sloka ini menunjukkan bahwa seluruh jalan atau 

cara pendekatan manusia kepada Tuhan diterima dan merupakan 

 
43 Demsy Jura, “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman Agama Di 

Indonesia,” Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas Kemajemukan Berdasarkan 

Pancasila,” 2019, h. 238-239. 
44  Ahmad Zamakhsari, “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme, 

Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme,” Tsaqofah 18, no. 1 (2020), h. 35. 
45  Ahmad Zamakhsari, “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme, 

Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme,” Tsaqofah 18, no. 1 (2020), h. 35. 



33 
 

bagian dari jalan menuju-Nya. Jalan tersebut dapat diwujudkan 

dalam bentuk berbagai aliran Yoga, yaitu Karma Yoga, Jñāna Yoga, 

Bhakti Yoga, dan Raja Yoga, maupun melalui berbagai agama yang 

ada di dunia.46 

Bhakti Yoga merupakan jalan spiritual yang menekankan 

kasih sayang dan pengabdian kepada Tuhan. Pengabdian ini 

diekspresikan melalui sembilan bentuk pengabdian (navadha 

bhakti), yaitu: (1) Śravaṇam (mempelajari keagungan Tuhan Yang 

Maha Esa), (2) Kīrtanam (melafalkan atau menyanyikan nama 

Tuhan), (3) Smaraṇam (mengingat atau bermeditasi atas nama 

Tuhan), (4) Pādasevanam (melayani Tuhan melalui sesama ciptaan-

Nya), (5) Arcanaṃ (mempersembahkan sesuatu kepada Tuhan), (6) 

Vandanam (bersujud kepada Tuhan), (7) Dāsya (membantu sesama 

sebagai wujud pengabdian kepada Tuhan), (8) Sākhyam (menolong 

di saat bahaya), dan (9) Ātmanivedanam (menyerahkan diri 

sepenuhnya kepada Tuhan Yang Maha Esa).47 

Selain itu, Karma Yoga menekankan pendekatan kepada 

Tuhan melalui tindakan dan kerja tanpa pamrih, sedangkan Jñāna 

Yoga berfokus pada pendekatan melalui pengembangan serta 

pengamalan ilmu pengetahuan. Adapun Rāja Yoga adalah bentuk 

pendekatan spiritual melalui praktik tapa dan semadi. Menurut 

Huston Smith, sebagaimana dikutip oleh Muliana, nilai-nilai Bhakti 

Yoga bahkan dapat ditemukan dalam ajaran agama Kristen, 

menunjukkan bahwa semangat pengabdian kepada Tuhan adalah 

nilai universal yang juga dianut oleh tradisi keagamaan lain.48  

Nilai-nilai inklusivisme dalam agama Hindu juga tercermin 

dalam kitab Purāṇa, salah satu bagian dari Smṛti yang memuat kisah 

 
46 I Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–90, no. 

2 (2021), h. 160-161. 
47 I Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–90, no. 

2 (2021), h. 162-164. 
48 I Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–90, no. 

2 (2021), h. 165. 



34 
 

dan ajaran keagamaan masa lampau. Meskipun setiap Purāṇa 

mengangkat satu dewa sebagai yang utama, kitab ini tetap 

mengajarkan pentingnya mengenali dan menghormati dewa-dewa 

lain, sebagai bagian dari ajaran keesaan yang inklusif.49 

Selanjutnya, semangat inklusif juga dapat ditemukan dalam 

kitab Sārasamuccaya, salah satu teks suci umat Hindu di Indonesia. 

Dalam salah satu slokanya disebutkan:  

“Sesungguhnya hanya satu saja tujuan agama; 

mestinya tidak sangsi lagi orang tentang yang disebut 

kebenaran, yang dapat membawa ke sorga atau 

moksa, semua menuju kepadanya, akan tetapi 

masing-masing berbeda-beda caranya, disebabkan 

oleh kebingungan, sehingga tidak benar dibenarkan; 

ada yang menyangka, bahwa di dalam gua yang 

besarlah tempatnya kebenaran itu.”  

Sloka tersebut menegaskan bahwa meskipun jalan 

keagamaan berbeda-beda, semuanya tetap menuju kepada satu 

tujuan yang sama, yaitu kebenaran dan keselamatan. Di samping itu, 

ajaran dalam Sārasamuccaya juga menekankan pentingnya sikap 

hidup yang harmonis di tengah masyarakat, yakni dengan 

berperilaku baik, membahagiakan diri sendiri, serta menyenangkan 

orang lain.50 

d. Buddha  

Agama Buddha menolak paham eksklusivisme yang 

menyatakan bahwa hanya ajaran Buddha yang benar sementara 

ajaran agama lain dianggap keliru. Pandangan semacam ini dinilai 

dapat memicu kekerasan atas nama agama, suatu hal yang 

bertentangan dengan prinsip cinta kasih yang diajarkan oleh Sang 

Buddha. Sebaliknya, agama Buddha mendukung pandangan 

inklusivisme beragama, dengan keyakinan bahwa Dhamma adalah 

 
49 I Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–90, no. 

2 (2021), h. 166. 
50 I Ketut Agus Muliana, “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–90, no. 

2 (2021), h. 167. 



35 
 

ajaran yang paling baik, namun tetap membuka diri terhadap 

keberadaan kebenaran dalam ajaran dan kepercayaan lain. Oleh 

karena itu, meskipun tiap agama memiliki perbedaan ajaran, 

seluruhnya diyakini membawa nilai-nilai kebaikan.51 

Sikap inklusif ini tercermin dalam khotbah pertama Buddha 

Gautama yang terdapat dalam Dhammacakkappavattana Sutta, 

yaitu ajaran tentang Hasta Ariya Magga atau Jalan Mulia Berunsur 

Delapan, beberapa diantaranya adalah; Kebijaksanaan terhadap 

pandangan dan pikiran yang benar, Moralitas atau kehidupan yang 

benar, dan Meditasi atau daya, upaya, perhatian, dan konsentrasi 

yang benar.³ Ajaran Hasta Ariya Magga ini menjadi pedoman hidup 

umat Buddha dalam menjalin kehidupan sosial yang harmonis 

dengan menjunjung nilai saling menghormati antarsesama, 

termasuk dalam keberagaman agama dan kepercayaan.52 

e. Konghucu 

Nilai-nilai inklusivisme beragama dalam ajaran Konghucu 

tercermin melalui penekanan terhadap kebajikan dalam kehidupan 

sosial. Menurut Tjhie Tjay Ing dalam H.M. Yasin, inti dari sistem 

ajaran Nabi Kong Hu Cu berlandaskan pada keyakinan kepada 

Tuhan Yang Maha Esa, yang diwujudkan dalam bentuk pengamalan 

kebajikan sehari-hari. Kebajikan ini terangkum dalam konsep Ngo 

Siang, yaitu lima kebajikan utama yang harus dimiliki, dihayati, dan 

diamalkan oleh setiap penganut agama Konghucu.53 

Kelima kebajikan tersebut antara lain: Pertama, Cinta kasih 

(Jien), yang merupakan inti pokok ajaran Konghucu. Ajaran ini 

menekankan pentingnya menanamkan dan mewujudkan rasa cinta 

kasih dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan keluarga, 

 
51  Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi, “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif 

Melalui Orientasi Sejak Dini,” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021), h. 30–35. 
52  Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi, “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif 

Melalui Orientasi Sejak Dini,” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021), h. 30-35. 
53 Taslim HM Yasin, “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu,” Abrahamic 

Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, no. 1 (2021), h. 41. 



36 
 

masyarakat, maupun dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Kedua, Adil dan bijaksana (Gie), yaitu kebajikan yang menuntut 

sikap adil dan kebijaksanaan sebagai kunci keharmonisan hidup 

bermasyarakat dan bernegara, terutama bagi para pemimpin. Ketiga, 

Susila dan sopan santun (Lye), yang merupakan nilai-nilai 

kesantunan yang penting dimiliki oleh setiap individu dan pemimpin 

sebagai bagian dari etika sosial. Keempat, Cerdas dan bijaksana 

(Che), yaitu kebijaksanaan yang berpadu dengan kecerdasan dalam 

memahami dan mengelola alam serta kehidupan sekitar. Kelima, 

Jujur dan ikhlas (Sien), yang menjadi dasar dalam menciptakan 

kehidupan sosial yang damai melalui sikap saling percaya, kerja 

sama, dan ketulusan dalam tindakan.54 

Berdasarkan kelima sifat luhur tersebut, dapat dipahami 

bahwa toleransi dalam perspektif Konghucu diwujudkan melalui 

perilaku hormat, kelapangan dada, kejujuran, kecekatan, kemurahan 

hati, dan keadilan. Interpretasinya adalah: orang yang bersikap 

hormat tidak akan dipermalukan, orang yang lapang dada akan 

memperoleh simpati, orang yang dapat dipercaya akan mendapatkan 

kepercayaan, orang yang cekatan akan berhasil dalam pekerjaannya, 

orang yang murah hati akan ditaati, dan orang yang adil akan 

dihormati oleh banyak orang.  

Dengan demikian, ajaran-ajaran dalam kitab suci agama 

Konghucu secara eksplisit menunjukkan bahwa sikap toleransi 

antarumat manusia sangat dijunjung tinggi dan menjadi dasar dalam 

membangun semangat persaudaraan. Hal ini menegaskan bahwa 

agama Konghucu memiliki landasan kuat dalam membentuk 

pemahaman dan praktik inklusivisme beragama. 

Inklusivitas dalam konteks agama-agama di Indonesia, yaitu 

Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu, dapat dipahami 

 
54 Taslim HM Yasin, “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu,” Abrahamic 

Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, no. 1 (2021), h. 41. 



37 
 

sebagai sikap dan pemahaman yang mengakui keberadaan dan 

kebenaran sebagian dari ajaran agama lain, serta mendorong hidup 

bersama secara harmonis dan saling menghormati di tengah 

keberagaman agama. 

3. Sikap-Sikap Inklusivitas 

Sikap inklusivitas secara umum mencerminkan kemampuan 

untuk membuka diri terhadap keberagaman dan perbedaan dalam 

kehidupan sosial. Individu atau kelompok yang bersikap inklusif 

ditandai dengan keterbukaan terhadap gagasan, budaya, agama, serta 

latar belakang yang berbeda, dan tidak terjebak pada penilaian sempit 

atau diskriminatif. Menurut Siti Musdah Mulia, inklusivisme adalah 

pandangan yang memandang agama-agama lain sebagai bagian dari 

sistem kepercayaan yang juga mengandung unsur kebenaran, sehingga 

perlu diperlakukan dengan rasa hormat dan saling pengertian.55 

Dalam praktik sosial, sikap inklusif diwujudkan melalui 

beberapa indikator, seperti saling menghormati antarumat beragama, 

tidak memaksakan keyakinan kepada orang lain, menjalin dialog yang 

setara, serta menjunjung tinggi persamaan hak dalam kehidupan 

bermasyarakat. Lebih lanjut, sikap inklusif juga menolak kekerasan, 

diskriminasi, dan prasangka, serta mendorong kerja sama dalam bingkai 

kemanusiaan. Menurut pandangan John Hick, inklusivitas tidak 

meniadakan keyakinan terhadap agama sendiri, tetapi tetap membuka 

ruang apresiasi terhadap nilai-nilai kebenaran dalam agama lain.56 

Sikap-sikap seperti menghargai perbedaan, menjalin 

persahabatan lintas identitas, bersikap adil terhadap kelompok 

minoritas, dan menjaga komunikasi yang empatik merupakan bentuk 

konkret dari sikap inklusif. Dalam konteks masyarakat majemuk, sikap 

 
55  Anjar Subiantoro and Damanhuri, “Sikap Inklusif,” Jurnal Multidisiplin Indonesia 

(JOUMI) 3, no. 1 (2025), h. 12-13. 
56  Anjar Subiantoro and Damanhuri, “Sikap Inklusif,” Jurnal Multidisiplin Indonesia 

(JOUMI) 3, no. 1 (2025), h. 12-13. 



38 
 

ini menjadi pondasi penting bagi terciptanya kerukunan, stabilitas 

sosial, dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Oleh karena itu, 

inklusivitas harus dikembangkan sejak dini dalam ruang pendidikan, 

institusi sosial, hingga kebijakan publik agar tercipta kehidupan yang 

harmonis di tengah keberagaman.  



39 
 

BAB III 

GAMBARAN UMUM PONDOK PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN 

A. Sejarah Berdirinya Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Secara etimologis, istilah “pesantren” berasal dari kata dasar 

santri, yang mendapat imbuhan pe-an menjadi pe-santri-an, yang 

berarti tempat tinggal atau asrama bagi santri, yaitu individu yang 

menekuni pembelajaran agama Islam. Oleh karena itu, pesantren dapat 

dimaknai sebagai tempat berkumpulnya para santri untuk mendalami 

ilmu-ilmu keislaman.1 Dalam istilah lain, masyarakat Jawa lebih sering 

menyebutnya dengan “pondok” atau “pondok pesantren”. Istilah 

“pondok” sendiri diduga berasal dari kata Arab funduq yang berarti 

penginapan atau asrama, atau merujuk pada bentuk fisik tempat tinggal 

santri yang dahulu berupa bangunan sederhana dari bambu. Di berbagai 

daerah, lembaga sejenis memiliki penyebutan yang berbeda, seperti 

surau di Sumatera Barat dan rangkang di Aceh.2 Dengan demikian, baik 

istilah “pondok” maupun “pesantren” sama-sama merujuk pada suatu 

tempat tinggal dan pembelajaran agama Islam bagi para santri.  

Secara terminologis, pondok pesantren merupakan institusi 

pendidikan Islam tradisional yang menekankan pembinaan keagamaan 

secara intensif dengan sistem asrama, di bawah bimbingan seorang kiai 

yang menjadi tokoh sentral dalam proses pendidikan maupun kehidupan 

spiritual pesantren. Beberapa ahli memberikan definisi yang lebih 

mendalam mengenai pesantren. Imam Zarkasyi menyatakan bahwa 

pesantren adalah lembaga pendidikan Islam dengan sistem asrama di 

mana kiai berperan sebagai sentral figur, dan masjid menjadi pusat 

aktivitas spiritual. 3  Djamaluddin menambahkan bahwa pesantren 

tumbuh dari masyarakat dan mendapat pengakuan dari lingkungannya, 

serta menerapkan sistem pengajian dan madrasah di bawah 

 
1 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan 

Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3S, 1983), h. 18. 
2 Yasmadi, Modernisasi Pesantren (Jakarta: Ciputat Press, 2002), h. 62. 
3 Amir Hamzah Wirosukarto, KH. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren Modern 

(Ponorogo: Gontor Press, 1996), h. 5. 



40 
 

kepemimpinan kiai.4 Abdurrahman Wahid memaknai pesantren sebagai 

tempat tinggal santri dalam lingkungan pendidikan keagamaan. 5 

Sementara itu, Abdul Mukti Ali menekankan tiga unsur penting dalam 

pesantren, yaitu keberadaan kiai, santri, dan masjid sebagai tempat 

belajar.6  

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang 

menyelenggarakan proses pembelajaran dalam sistem asrama, di mana 

kiai tidak hanya berperan sebagai pengajar tetapi juga sebagai pembina 

moral dan spiritual. Masjid menjadi pusat pembinaan keagamaan dan 

pendidikan karakter santri. Lebih dari sekadar tempat belajar, pesantren 

juga merupakan ruang sosialisasi nilai-nilai keislaman secara 

komprehensif dalam lingkungan yang terintegrasi.  

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merupakan salah satu 

contoh nyata dari bentuk lembaga pendidikan Islam tradisional tersebut. 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin didirikan pada tahun 1981 

dengan nama awal Pondok Pesantren Ishlahiyyah. Pesantren ini dirintis 

oleh KH. Noer Ahmad Shulhan, yang merupakan ayah dari pengasuh 

pondok saat ini, yaitu KH. M. Abdul Qodir, Lc., M.A. Sejak awal 

berdirinya, Pondok Pesantren Ishlahiyyah menerapkan sistem klasikal 

(salafiyah) yang mengajarkan kitab-kitab kuning klasik melalui metode 

pembelajaran tradisional, yaitu sistem bandongan dan kilatan kitab-

kitab kuning. Model pendidikan yang diterapkan saat itu 

menitikberatkan pada penguasaan literatur keislaman klasik tanpa 

menyelenggarakan pendidikan formal dalam bentuk sekolah dengan 

latar Belakang sebagian besar santri merupakan santri dewasa yang 

 
4  Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren (Yogyakarta: Bilndung 

Pustaka Utama, 2017), h. 27. 
5 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 

2001), h. 17. 
6 Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren, h.27. 



41 
 

sebelumnya sudah menempuh pendidikan atau mondok di beberapa 

pesantren lain.  

Perkembangan signifikan mulai terjadi pada tahun 2014, yakni 

ketika pondok pesantren ini memperoleh legalitas formal dalam bentuk 

badan hukum. Sejak saat itu, pesantren mulai membuka jenjang 

pendidikan formal, dimulai dengan pendirian Sekolah Menengah 

Pertama (SMP), yang kemudian disusul oleh pendirian Madrasah 

Aliyah (MA) pada tahun 2017. Meskipun demikian, pada tahap awal 

pelaksanaannya, proses ujian akhir dari kedua lembaga pendidikan 

tersebut masih menginduk pada lembaga lain yang telah lebih dahulu 

mendapatkan akreditasi.  

Secara administratif, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

terletak di Jalan Kiai Noer, RT 02 RW 01, Desa Loireng, Kecamatan 

Sayung, Kabupaten Demak, Provinsi Jawa Tengah. Sementara itu, 

secara geografis, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin berdiri di atas 

lahan seluas kurang lebih satu setengah hektar. Lokasinya berada di 

kawasan pedesaan dengan lingkungan sosial yang mayoritas, bahkan 

seluruh penduduknya, menganut agama Islam dengan corak 

keberagamaan tradisional. Kondisi ini menjadikan Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin memiliki peran strategis sebagai pusat pendidikan 

dan pembinaan keagamaan untuk masyarakat sekitarnya.  

B. Visi dan Misi Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Setiap lembaga pendidikan, baik formal maupun non-formal, 

tentu memiliki visi, misi, peran, tujuan, dan fungsi yang ingin dicapai 

sebagai dasar arah penyelenggaraan pendidikan. Demikian pula halnya 

dengan pondok pesantren yang secara khusus dibentuk untuk mencapai 

tujuan-tujuan tertentu dalam rangka pembinaan keagamaan dan moral 

generasi Muslim. Secara umum, tujuan utama pendirian pondok 

pesantren adalah membentuk kepribadian Islam yang kokoh, sehingga 

santri mampu menjadi pribadi yang religius dan berkontribusi dalam 

menyebarkan nilai-nilai ajaran Islam di tengah masyarakat melalui 



42 
 

penguasaan ilmu dan pengamalan ajaran agama. Selain itu, tujuan 

khusus pesantren adalah menyiapkan santri agar menjadi pribadi yang 

alim, yakni memiliki pemahaman yang mendalam terhadap ilmu-ilmu 

keislaman serta mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan 

sosial secara konstruktif.7 

Menurut Azyumardi Azra, pesantren memiliki tiga peran utama 

yang saling berkaitan, yaitu sebagai lembaga yang mentransmisikan dan 

mentransfer ilmu-ilmu keislaman, menjaga kelestarian tradisi Islam, 

serta mencetak generasi ulama sebagai pewaris ajaran keislaman. 8 

Sementara itu, menurut Ismail, seluruh pesantren memiliki kesamaan 

dalam menjalankan tiga fungsi utama yang dikenal dengan istilah Tri 

Darma Pesantren. Ketiga fungsi tersebut meliputi: pertama, 

memperkuat keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT; kedua, 

mengembangkan ilmu pengetahuan yang bermanfaat bagi kehidupan 

umat; dan ketiga, mewujudkan pengabdian terhadap agama, 

masyarakat, dan negara.9 

Lebih dari sekadar lembaga pendidikan, pesantren juga 

berfungsi sebagai lembaga sosial dan pusat penyiaran agama. Sebagai 

lembaga pendidikan, pesantren menyelenggarakan pendidikan non-

formal yang fokus pada pengajaran ilmu agama Islam, serta pendidikan 

formal dalam bentuk madrasah, sekolah umum, bahkan perguruan 

tinggi. Kurikulum pesantren biasanya didasarkan pada pemikiran para 

ulama klasik, terutama dalam bidang fikih, tafsir, hadits, tauhid, dan 

tasawuf yang berkembang antara abad ke-7 hingga ke-13 M. Sebagai 

lembaga sosial, pesantren memiliki karakter inklusif karena membuka 

diri bagi santri dari berbagai latar belakang sosial dan ekonomi tanpa 

adanya diskriminasi, menjadikannya sebagai ruang pendidikan yang 

 
7 Hadi Purnomo, Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren, h.27. 
8 Sulthon Mashud, Manajemen Pondok Pesantren (Yogyakarta: CV. Sejahtera, 2003), h. 

90. 
9 Ismail SM, Pengembangan Pesantren Tradisional: Sebuah Hipotesis Mengantisipasi 

Perubahan Sosial, Dalam Dinamika Pesantren Dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 

h. 174–75. 



43 
 

merangkul seluruh lapisan masyarakat. Sementara itu, sebagai pusat 

penyiaran agama, masjid di lingkungan pesantren bukan hanya 

berfungsi sebagai tempat ibadah santri, tetapi juga sebagai ruang 

keagamaan bagi masyarakat sekitar, tempat pelaksanaan majelis taklim, 

kajian keislaman, dan kegiatan dakwah lainnya. Kedekatan yang 

terbangun antara pesantren dan masyarakat menjadikan pesantren 

sebagai pusat rujukan moral dan pembinaan spiritual yang berpengaruh 

kuat di lingkungan sekitarnya.10 

Dalam konteks ini, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

memiliki visi dan misi yang dirancang untuk menjawab tantangan 

zaman dan kebutuhan masyarakat. Pesantren ini mengusung motto 

pendidikan “SICMA”, yang merupakan akronim dari Sholih, Inklusif, 

Cerdas, dan Mampu Memimpin. Nilai-nilai yang terkandung dalam 

motto ini menjadi fondasi utama dalam proses pendidikan dan 

pembentukan karakter santri. Visi pesantren diarahkan pada 

terbentuknya generasi santri yang berkarakter SICMA, yaitu generasi 

yang saleh secara spiritual, terbuka terhadap keberagaman, cerdas dalam 

berpikir dan bertindak, serta memiliki jiwa kepemimpinan. Untuk 

mewujudkan visi tersebut, pesantren menetapkan misi berupa upaya 

mencetak santri yang berkarakter SICMA melalui berbagai bentuk 

pendidikan yang diselenggarakan, baik dalam lingkungan pesantren 

maupun melalui lembaga pendidikan formal yang berada di bawah 

naungan pesantren. Seluruh kegiatan pembelajaran, baik yang bersifat 

kurikuler maupun ekstrakurikuler, dirancang secara terintegrasi dan 

berorientasi pada penguatan nilai-nilai yang terkandung dalam konsep 

SICMA tersebut.11 

Dengan demikian, Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin tidak 

hanya menjalankan fungsi pendidikan dalam kerangka tradisional 

 
10 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Suatu Kajian Tentang Unsur Dan 

Nilai Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), h. 59. 
11  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 



44 
 

pesantren, tetapi juga mengembangkan sistem pengajaran santri yang 

relevan dengan kebutuhan zaman, tanpa meninggalkan nilai-nilai dasar 

Islam yang menjadi dasar dari setiap aktivitas pendidikan yang 

dilaksanakannya. 

C. Struktur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Dalam struktur kepengurusan pondok pesantren, kiai memegang 

peranan sentral sebagai pemimpin utama yang mengarahkan seluruh 

aspek kehidupan pesantren, baik dalam bidang pendidikan, manajemen 

kelembagaan, maupun pembinaan spiritual. Di lingkungan Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin, keberadaan kiai bukan hanya sebagai 

simbol otoritas keagamaan, tetapi juga sebagai pendiri, perancang 

sistem pendidikan, pengambil kebijakan, dan penanggung jawab utama 

atas jalannya proses pendidikan serta pembentukan karakter santri.  

Secara kultural, istilah kiai dikenal luas di kalangan masyarakat 

Jawa sebagai gelar kehormatan bagi tokoh agama Islam yang memiliki 

kedalaman ilmu, akhlak terpuji, serta kharisma. Di wilayah lain di 

Indonesia, sebutan bagi tokoh serupa berbeda-beda, seperti ajengan di 

Sunda, tungku di Aceh, syekh di Tapanuli, buya di Minangkabau, dan 

tuan guru di Nusa Tenggara serta beberapa daerah Kalimantan. 12 Gelar 

kiai tidak disematkan secara formal, melainkan lahir dari pengakuan 

masyarakat atas peran, kontribusi, serta keteladanan seseorang dalam 

bidang keislaman. 

Dalam budaya pesantren, kiai tidak hanya menjalankan fungsi 

sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pemimpin spiritual, perancang 

kurikulum, pengelola pesantren, serta pembina masyarakat sekitar.13 

Dalam pandangan para santri, kiai dipandang sebagai waratsatul 

anbiya’ (pewaris para nabi), sehingga diyakini membawa keberkahan 

 
12 Ayung Darung Setiadi, Pendidikan Pesantren Dalam Ilmu Dan Aplikasi Pendidikan 

Bagian IV Pendidikan Lintas Bidang (Bandung: Imperial Bhakti Utama, 2007), h. 444. 
13 M. Ihsan Dacholfany, Pendidikan Karakter, Belajar Ala Pesantren Gontor (Tangerang: 

Wafi Media Tama, 2015), h. 49. 



45 
 

dalam setiap aktivitas keilmuan dan pengasuhan di lingkungan 

pesantren.  

Struktur kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

dipimpin oleh KH. M. Abdul Qodir, Lc., M.A. selaku pengasuh. Dalam 

melaksanakan tugasnya, beliau dibantu oleh sekretaris, bendahara, serta 

sejumlah divisi yang memiliki tugas dan fungsi masing-masing. 

Pembagian struktur ini bertujuan untuk menunjang efektivitas 

penyelenggaraan pendidikan dan pengelolaan kelembagaan secara 

menyeluruh.  

Struktur kepengurusan lengkap Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin adalah sebagai berikut: 

 

Struktur ini menunjukkan adanya pembagian kerja yang 

terorganisir dalam mendukung visi pesantren, yaitu membentuk 

generasi santri berkarakter Sholih, Inklusif, Cerdas, dan Mampu 

Memimpin (SICMA). Masing-masing divisi bertanggung jawab 

terhadap bidang tugasnya masing-masing, yang secara sinergis 

menopang kegiatan pembelajaran, pengembangan sarana, dakwah, serta 

ketertiban di lingkungan pesantren. 

Pengasuh

K.H. M. Abdul Qodir Lc., 
M.A.

Divisi Pendidikan 
Pesantren

Zam-Zam Ishomi Lc., M.E.

Divisi Pendidikan Formal

Ajeng Wahyu Anggita S, Pd. 

Divisi Aset dan Sarpras

Mujtaba Babi Syadzi Lc.

Divivsi Dakwah dan 
Humas

Abid Burhanudin

Zahra Ainu Widad

Divisi Keamanan dan 
Ketertiban

Miftahul Watsiq

Bendahara

M. Abu Dhom Dhom Lc.

Sekretaris

Nadia Rahmawati S.M

Strukur Kepengurusan Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin (Sumber: 

Hasil Wawancara dengan Pengasuh Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin. 

Bulan Juni 2025) 



46 
 

D. Data Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Santri merupakan elemen penting dalam kehidupan pesantren. 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin saat ini memiliki total 50 santri 

yang terbagi menjadi dua kelompok berdasarkan system tempat 

tinggalnya sebagai berikut: 

1. Santri mukim, yaitu santri yang berasal dari daerah yang jauh dan 

menetap di lingkungan pesantren. Menurut data terdapat 20 santri 

mukim di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin yang menetap 

dalam jangka waktu lama. Umumnya santri mukim akan turut 

bertanggung jawab dalam kegiatan sehari-hari pesantren, termasuk 

membantu mengajar santri yang lebih muda. 

2. Santri non-mukim, merupakan kelompok santri yang berasal dari 

daerah sekitar pesantren dan tidak menetap di dalamnya. Terdapat 

30 santri non-mukim di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin yang 

mengikuti kegiatan belajar dengan datang dan pulang setiap hari dari 

tempat tinggalnya masing-masing. Jumlah santri non-mukim 

biasanya lebih banyak di pesantren kecil, sedangkan pesantren besar 

didominasi oleh santri mukim.14 

Kedua kelompok tersebut mendapatkan akses pendidikan yang 

sama, baik dalam kegiatan keagamaan, kurikulum keislaman, maupun 

pembinaan karakter melalui pendekatan inklusif dan damai yang 

diterapkan oleh pengasuh pondok. 

E. Kondisi Sosio-Kultural Masyarakat Desa Loireng 

Masyarakat Desa Loireng secara umum merupakan masyarakat 

Islam tradisional yang mayoritas Nahdlatul Ulama (NU). Sebagian besar 

penduduknya bekerja di sektor informal, terutama sebagai buruh atau 

pekerja urban di kawasan industri yang tersebar di wilayah Kecamatan 

Sayung, wilayah sekitarnya, serta sebagian lagi di Kota Semarang. Dari 

segi kondisi sosial ekonomi, masyarakat Desa Loireng tergolong dalam 

 
14 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan 

Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia, h. 51. 



47 
 

kategori menengah ke bawah, baik dalam hal tingkat pendapatan 

maupun tingkat pendidikan formal.  

Kondisi sosial-ekonomi tersebut turut memengaruhi pola 

keberagamaan masyarakat yang berkembang di Desa Loireng. Secara 

umum, kedewasaan beragama masyarakat masih tergolong rendah. Hal 

ini ditunjukkan oleh kecenderungan masyarakat dalam membangun 

relasi sosial dengan pemeluk agama lain yang terbatas pada aspek 

profesionaldan urusan pekerjaan semata, misalnya dalam konteks 

pekerjaan di perusahaan yang dipimpin oleh non-Muslim. Interaksi 

yang terjadi lebih bersifat fungsional dan pragmatis, belum didasari oleh 

kesadaran yang utuh tentang pentingnya sikap saling menghargai dalam 

keragaman keyakinan. Dengan kata lain, kedewasaan beragama yang 

berbasis pada pemahaman, kesadaran, dan pengetahuan keagamaan 

yang inklusif masih belum berkembang secara optimal dalam kehidupan 

masyarakat Desa Loireng.  

Praktik pembelajaran toleran dan inklusif yang diterapkan cukup 

memberikan cultural shock (benturan budaya) bagi masyarakat 

disebabkan tidak dijumpai sebelumnya praktik pembelajaran, 

kunjungan, bahkan berkgiatan bersama umat agama yang berbeda di 

lingkungan Loireng, terlebih ingkungan pondok pesantren. Sehingga 

dalam prosesnya mendapatkan beagam respon dari masyarakat, baik 

yang mendukung ataupun sebaliknya. Hal tersebut disadari 

sepenenuhnya oleh pengasuh dan menyadari sebagai sebah proses 

pendewasaan yang penuh tantangan bahkan oleh para kiai di Kabupaten 

Demak sendiri dalam skala yang lebih luas. Hal tersebut mampu 

dipahami dikarenakan sebagian besar hampir tidak pernah terhubung 

dengan umat agama lain dan juga narasi yang sering diajarkan masih 

selalu mengganggap umat beragama lain salah dan melihat mereka 

sebagai ancaman. 



48 
 

E. Konsep Peace Education dan Inklusivitas Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin  

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merupakan lembaga 

pendidikan Islam yang secara konsisten mengembangkan pendekatan 

pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai perdamaian dan inklusivitas. 

Konsep peace education yang diterapkan tidak hanya mengajarkan 

santri untuk hidup secara damai dengan sesama Muslim, tetapi juga 

membentuk cara pandang yang terbuka terhadap keberagaman agama, 

budaya, dan latar belakang sosial. Dalam implementasinya, pesantren 

tidak berhenti pada pengajaran teks-teks keagamaan secara literal, 

melainkan mengarahkannya pada pembentukan karakter santri yang 

mampu memahami dan merespons realitas pluralistik secara bijak. 

Salah satu bentuk nyata dari pendekatan ini terlihat dari metode 

pengajaran di kelas. Dalam pengalaman belajar kitab Adabul ‘Alim wal 

Muta’allim, misalnya, para santri tidak hanya diajak memahami 

kandungan kitab secara tekstual, tetapi juga merefleksikannya dalam 

konteks kehidupan sosial. Seorang santri bernama Daffa menuturkan 

pengalamannya dengan mengatakan: 

“Di sini, kami para santri memang tidak hanya diajarkan 

untuk menghafal Al-Qur’an atau mempelajari kitab-kitab 

klasik seperti biasanya, tapi kami juga dibimbing untuk 

memahami kondisi sosial dan keberagaman yang ada di 

masyarakat. Misalnya, waktu belajar kitab-kitab klasik 

seperti Adabul ‘Alim wal Muta’allim, kami diajak untuk 

memahami bahwa ilmu itu bukan buat merasa paling benar, 

tapi justru untuk melayani umat dan menjaga keharmonisan 

hidup bersama. Jadi kami juga diajari supaya bisa rendah 

hati, terbuka, dan siap berdialog dengan siapa pun.”15  

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan 

di pesantren ini diarahkan untuk membentuk kesadaran sosial dan sikap 

empatik terhadap perbedaan. 

Dalam upaya memperkuat pendidikan perdamaian dan 

keterbukaan, pesantren juga menyelenggarakan program-program 

 
15 Wawancara dengan Daffa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 2 Juni 

2025) 



49 
 

strategis yang memungkinkan para santri berinteraksi langsung dengan 

umat beragama lain. Salah satunya adalah program study tour lintas 

agama, yang telah menjadi tradisi tahunan sebagai pengganti kegiatan 

wisata konvensional. Menjelaskan latar belakang program tersebut, 

pengasuh pesantren menyampaikan:  

“Kami tidak ingin agar toleransi dan sikap inklusif itu hanya 

bersifat teoritis. Maka dari itu, para santri kami libatkan 

langsung dalam kegiatan yang mendorong interaksi 

antarumat beragama. Salah satunya adalah program study 

tour lintas agama yang sudah rutin kami selenggarakan sejak 

sebelas tahun terakhir sebagai pengganti study tour 

konvensional. Dalam kegiatan ini, para santri kami ajak 

untuk berkunjung ke rumah ibadah agama lain dan berdialog 

secara langsung dengan pemuka agama serta umat yang 

berbeda keyakinan. Tujuannya bukan untuk membanding-

bandingkan keyakinan, tetapi agar para santri memiliki 

pemahaman yang lebih dalam serta penghargaan yang tulus 

terhadap mereka yang berbeda pandangan. Misalnya pada 

tahun 2014 lalu, kami mengunjungi Seminari Menengah 

Mertoyudan di Magelang, yaitu lembaga pendidikan calon 

rohaniwan Katolik. Di sana, para santri diajak berkeliling 

area seminari dan diperkenalkan satu per satu ruangan yang 

ada, sambil berdialog secara langsung. Ini menjadi 

pengalaman berharga yang membekas bagi para santri.”16 

Tidak hanya membuka ruang keluar bagi santri, pondok 

pesantren ini juga terbuka untuk menerima kunjungan dari pihak luar. 

Hal ini disampaikan oleh pengasuh pesantren dalam salah satu 

wawancara:  

“Kami di pesantren tidak hanya mengirim santri untuk 

mengenal keberagaman di luar, tetapi juga membuka pintu 

bagi siapa saja yang ingin mengenal Islam dan kehidupan 

pesantren dari dekat. Beberapa waktu lalu, kami menerima 

kunjungan dari 88 siswa Kristen dan Katolik dari SMP 

Negeri 2 Surakarta bersama para guru mereka. Mereka kami 

sambut hangat, dan kami ajak berkeliling melihat langsung 

kehidupan di pesantren. Kunjungan seperti itu bukan sekadar 

acara formal. Mereka kami kenalkan dengan tradisi rebana, 

suasana harian santri, dan nilai-nilai Islam yang ramah dan 

terbuka. Bahkan dari SMA Kolese Loyola Semarang juga 

 
16  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 



50 
 

pernah datang. Bagi kami, ini adalah bagian dari pendidikan 

toleransi yang sesungguhnya, bukan sekadar teori di kelas. 

Kami ingin para santri tumbuh menjadi pribadi yang tidak 

hanya saleh secara spiritual, tapi juga mampu hidup 

berdampingan secara damai dengan siapa pun, apapun latar 

belakang keyakinannya. Karena itulah kami selalu terbuka 

terhadap perjumpaan seperti ini.”17 

Tidak sedikit santri yang telah merasakan langsung manfaat dari 

kegiatan lintas agama. Salah satunya adalah Nadia, santri yang aktif 

dalam kegiatan Pondok Damai. Nadia mengatakan:  

“Saya pertama kali ikut Pondok Damai waktu masih kelas 10 

MA di pesantren, sekitar tahun 2020. Awalnya saya cukup 

ragu karena ini kegiatan lintas agama, dan saya belum pernah 

punya pengalaman bertemu langsung dengan teman-teman 

dari keyakinan lain. Tapi setelah mengikuti kegiatan itu, 

pandangan saya berubah total. Kami diajak berdialog, saling 

berbagi pengalaman keberagamaan, dan saya sadar bahwa 

banyak prasangka yang sebenarnya tidak berdasar. Justru 

dari perbedaan itu saya belajar banyak tentang pentingnya 

menghargai orang lain, meskipun tidak seiman. Yang paling 

berkesan buat saya adalah suasana kebersamaan selama 

kegiatan. Kami benar-benar bisa ngobrol dari hati ke hati, 

dan itu membuat saya merasa nyaman untuk terus terlibat. 

Setelah lulus, saya masih aktif ikut kegiatan komunitas Pelita 

karena saya percaya pentingnya menjaga jembatan dialog 

dan memperkuat toleransi.”18 

Pengalaman lain diceritakan oleh Azka, santri yang pernah 

mengikuti sejumlah kegiatan lintas iman. Azka berbagi kisahnya:  

“Saya pernah ikut perayaan Hari Ulang Tahun Kemerdekaan 

RI yang ke-74 di Gereja St. Theresia Bongsari, Semarang. 

Di sana, saya dan teman-teman santri ikut berbagai lomba 

bareng peserta dari latar belakang agama yang berbeda. 

Panitia membagi kelompok secara campuran, jadi kami 

harus kerja sama dengan teman-teman non-Muslim. Dari situ 

kami jadi saling kenal dan ngobrol lebih dekat. Bukan cuma 

sekadar lomba, tapi kami juga saling bertukar cerita. Setelah 

lomba, ada acara Ngopi singkatannya Ngobrol Perdamaian 

Indonesia. Itu semacam forum ngobrol santai antar pemuda 

lintas agama. Saya merasa nyaman bisa bicara terbuka soal 

 
17  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
18 Wawancara dengan Nadia (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 4 Juni 

2025) 



51 
 

pandangan keagamaan tanpa takut disalahpahami. Dan dari 

situ juga, saya mulai tertarik untuk ikut kegiatan-kegiatan 

lintas agama lainnya.”19 

Masih menurut Azka, pengalaman paling berkesan ia rasakan 

saat mengikuti kegiatan tahunan dari Keuskupan Agung Semarang:  

“Yang paling berkesan buat saya adalah saat ikut Srawung 

Orang Muda Lintas Iman dan Kepercayaan. Itu kegiatan 

tahunan dari Keuskupan Agung Semarang. Saya ikut lima 

rangkaian kegiatan waktu itu. Dimulai dari refleksi nilai-

nilai Pancasila tanggal 1 Juni 2022 di Gereja Santo Antonius 

Padua, Kendal, lalu lanjut ke Youth Camp di Rumah Retret 

Syalom, Bandungan. Di sana kami tinggal bareng dalam satu 

kamar selama tiga hari dua malam sama teman-teman beda 

agama. Suasananya cair dan penuh keakraban. Kami juga 

sempat berkunjung ke Pura Agung Giri Natha Semarang pas 

perayaan HUT RI ke-77, terus ke Sanggar Candi Busana, 

tempat komunitas Sapta Dharma, lalu ditutup dengan acara 

puncak di Vihara Buddhagaya Watugong, Semarang, 

tanggal 30 Oktober, bertepatan dengan Hari Sumpah 

Pemuda.”20 

Toleransi juga ditumbuhkan melalui partisipasi dalam acara 

keagamaan non-Muslim. Pengasuh pesantren menjelaskan satu 

peristiwa:  

“Pada tahun 2019, kami mendapatkan undangan dari Gereja 

Katolik Mater Dei, Semarang, untuk berpartisipasi dalam 

perayaan Natal. Waktu itu kami mengutus beberapa santri 

untuk tampil membawakan musik rebana, mengiringi lagu 

bertema toleransi berjudul Nandur Rukun yang dinyanyikan 

oleh anak-anak paduan suara dari gereja. Perlu 

digarisbawahi bahwa keikutsertaan santri dalam acara itu 

bukan untuk mengiringi misa atau bagian ibadah rohani 

Natal. Kami hanya tampil di bagian awal sebagai bentuk 

sambutan budaya, saat umat datang dan kebetulan Gubernur 

Jawa Tengah juga hadir. Lagu yang dibawakan pun bukan 

lagu keagamaan, melainkan lagu bertema toleransi.”21 

Kegiatan keagamaan internal juga dijadikan ruang perjumpaan 

lintas iman, seperti saat bulan Ramadhan. Menurut pengasuh pesantren:  

 
19 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 

2025) 
20 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 

2025) 
21  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 



52 
 

“Di pesantren ini, kami berupaya agar momen-momen 

keagamaan tidak hanya bermakna spiritual bagi internal 

santri, tetapi juga menjadi ruang perjumpaan lintas iman. 

Misalnya, dalam kegiatan buka puasa bersama, kami pernah 

bekerja sama dengan Rotary Club of Semarang Bimasena. 

Pesertanya datang dari berbagai latar belakang agama dan 

mereka berbuka puasa bersama para santri. Tujuan dari 

kegiatan ini bukan hanya menjamu tamu, tapi menciptakan 

ruang silaturahmi dan dialog yang hangat dan setara. Kami 

ingin para santri belajar langsung bahwa hidup 

berdampingan dalam keberagaman itu bukan ancaman, 

justru potensi besar untuk saling menguatkan nilai-nilai 

kemanusiaan.”22  

Pengasuh juga menambahkan:  

“Tahun 2024 kemarin, kami juga mengadakan buka puasa 

bersama dengan jemaat Gereja Katolik Santo Yusuf 

Gedangan. Mereka datang ke pesantren, ikut duduk bersama, 

makan bersama, ngobrol bersama. Suasananya sangat akrab 

dan penuh kehangatan. Lewat kegiatan semacam ini, para 

santri tidak hanya belajar toleransi dari buku, tetapi 

mengalami sendiri bagaimana nilai-nilai Islam yang terbuka 

dan ramah itu bisa diwujudkan dalam praktik sosial.”23 

Pengalaman menarik juga datang dari Frater Wahyu, seorang 

calon rohaniwan Katolik yang pernah tinggal di pesantren selama dua 

tahun. Frater Wahyu mengungkapkan kesannya:  

“Saya tinggal di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

selama dua tahun untuk mempelajari Islam secara langsung 

dari sumber dan lingkungannya. Selama tinggal di sana, saya 

merasakan sendiri betapa terbukanya pesantren ini terhadap 

kehadiran saya. Saya diterima dengan sangat ramah, penuh 

kasih sayang, dan tanpa prasangka sedikit pun. Bahkan, saya 

tidak merasa seperti tamu, tetapi lebih seperti bagian dari 

keluarga besar pesantren.”24  

Frater juga menambahkan, 

“Saya mengikuti kajian kitab Adabul ‘Alim wal Muta’allim 

dan kitab-kitab lainnya, membersamai setoran hafalan Al-

Qur’an dari para santri, dan ikut dalam kegiatan ziarah ke 

makam para wali bersama pengasuh. Yang saya rasakan, 

 
22  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
23  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
24 Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus pada 5 

Juni 2025) 



53 
 

relasi yang dibangun tidak kaku dan tidak terbatas pada 

perbedaan keyakinan, tetapi benar-benar dilandasi semangat 

persaudaraan dan saling menghormati.” Wawancara dengan 

Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus 

pada 5 Juni 2025)25  

Bahkan setelah masa tinggalnya selesai, “kami masih saling 

bersilaturahmi. Saya percaya, pengalaman lintas iman seperti ini sangat 

penting di masa sekarang untuk membangun pemahaman yang lebih adil 

dan manusiawi.” 

Pandangan eksternal juga diungkapkan oleh Mas Wawan, 

Koordinator Persaudaraan Lintas Agama (PELITA), yang menjalin 

persaudaraan erat dengan pesantren. Mas Wawan menyatakan:  

“Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin sangat terbuka 

kepada semua kalangan, baik lintas suku, agama, maupun 

kepercayaan. Para santri dikenalkan dengan agama dan 

kepercayaan lain agar menjadi pribadi yang moderat dan 

toleran. Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin sangat 

menjunjung tinggi nilai inklusivitas dan peace education. 

Hal ini dibuktikan dengan kegiatan-kegiatan bersama 

dengan komunitas lintas agama dan kepercayaan baik di 

dalam lingkungan pondok pesantren maupun di luar 

lingkungan pondok pesantren.”  

Mengenai frekuensi kunjungan, Mas Wawan menceritakan, 

“Saya sudah melakukan kunjungan lintas agama ke Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin sekitar lima puluh kali.” Mas Wawan menutup 

pernyataannya dengan menegaskan, “Tamu lintas agama dan 

kepercayaan yang berkunjung ke Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

disambut dengan penuh kehangatan. Tidak ada prasangka maupun 

kecurigaan.”26 

Seluruh pernyataan tersebut membuktikan bahwa nilai inklusif 

dan damai tidak hanya diajarkan dalam bentuk teori, tetapi juga 

dihidupkan melalui praktik nyata di lingkungan Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin. Melalui interaksi, dialog, kerja sama sosial, dan 

 
25 Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus pada 5 

Juni 2025) 
26 Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025) 



54 
 

partisipasi lintas iman, pesantren ini telah menjadi ruang yang subur 

untuk menumbuhkan semangat keberagaman dan perdamaian dalam 

bingkai keislaman yang terbuka dan humanis. 

Namun, implementasi konsep tersebut tidak lepas dari berbagai 

tantangan, termasuk kritik dan penolakan dari sebagian masyarakat. 

Penolakan tersebut sebagian besar disebabkan oleh kuatnya pengaruh 

narasi keagamaan yang eksklusif dan kecurigaan terhadap perbedaan. 

Media sosial menjadi salah satu saluran penyebaran opini negatif, yang 

diperkuat oleh tokoh agama tertentu dengan pemahaman yang sempit 

mengenai toleransi antarumat beragama.  

Kondisi tersebut memperlihatkan lemahnya perhatian lembaga 

pendidikan keagamaan terhadap pentingnya pembentukan sikap 

moderat dalam menghadapi keberagaman. Rendahnya pemahaman 

mengenai toleransi juga berkaitan erat dengan kurangnya pengalaman 

dalam berinteraksi langsung dengan kelompok agama lain. Pengalaman 

menjadi minoritas atau hidup berdampingan secara langsung dengan 

komunitas berbeda keyakinan dianggap sebagai salah satu kunci 

tumbuhnya empati dan kesadaran akan pentingnya saling menghormati.  

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin memaknai toleransi 

sebagai bentuk keterlibatan aktif dalam menjaga harmoni sosial-

keagamaan. Santri tidak hanya diajarkan untuk menghormati dan 

menerima perbedaan, tetapi juga dilatih untuk terlibat dalam kegiatan 

nyata yang mencerminkan prinsip saling menghargai. Toleransi tidak 

dipahami secara sepihak, melainkan ditekankan pada hubungan timbal 

balik yang adil dan proporsional.  

Konsep toleransi pasif dinilai tidak memadai dalam menghadapi 

tantangan kontemporer, khususnya ketika dihadapkan pada penyebaran 

narasi keagamaan eksklusif melalui berbagai media digital. Ceramah 

yang berisi ujaran kebencian dan klaim kebenaran seringkali dianggap 

sebagai wujud keteguhan iman, meskipun sejatinya bertentangan 



55 
 

dengan semangat kasih sayang dan kedamaian yang diajarkan dalam 

agama.  

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin merespon dinamika 

tersebut dengan memperkuat basis teologis ajaran inklusif dan toleran 

melalui pendekatan berbasis Al-Qur’an dan hadits yang relevan dan 

pemaknaan kembali fikih-fikih klasik dalam memahami hubungan 

sosial kemanusiaan serta perspektif hubungan islam dan non-Islam, 

terlebih konsep hubungan tersebut dalam literatur fikih klasik. Dalil-

dalil tentang pentingnya hidup berdampingan secara damai dijadikan 

landasan dalam setiap kegiatan lintas iman. Refleksi mendalam terhadap 

realitas sosial dijadikan sebagai bagian dari proses pendidikan, sehingga 

santri tidak hanya memahami teks agama secara literal, tetapi juga 

mampu memaknainya dalam konteks sosial yang pluralistik.  

Prinsip dasar dari pendekatan ini adalah pentingnya ruang 

perjumpaan antaragama sebagai media pembentukan pemahaman dan 

sikap keberagaman. Meskipun dihadapkan pada tantangan berupa 

penolakan dan resistensi sosial, pesantren tetap berkomitmen untuk 

menjadikan pendidikan inklusif sebagai bagian integral dari kurikulum 

pembentukan karakter.  

Tujuan jangka panjang dari pendekatan ini adalah terbentuknya 

generasi yang matang secara spiritual, terbuka secara intelektual, dan 

kuat secara moral. Harapan utama adalah terciptanya kader-kader yang 

mampu menjadi agen perdamaian dan juru damai di tengah masyarakat 

yang multikultural.  

Kegiatan dialog antaragama juga menjadi bagian dari program 

strategis dalam mengembangkan wawasan keberagaman. Misalnya, 

dalam peringatan Maulid Nabi, pesantren menghadirkan pembicara dari 

berbagai latar belakang agama seperti Syiah, Konghucu, dan Kristen. 

Forum tersebut dimanfaatkan sebagai ajang pembelajaran dan 

penanaman nilai keterbukaan dalam memahami keberagaman agama 

dan budaya.  



56 
 

Realitas sosial-politik di Indonesia menunjukkan bahwa 

kedewasaan dalam menyikapi perbedaan agama masih merupakan 

tantangan besar. Masih terdapat kecenderungan menutup diri terhadap 

dialog dan interaksi lintas iman, baik dalam ranah sosial maupun 

pendidikan. Oleh karena itu, peran tokoh agama yang berintegritas dan 

berpandangan luas sangat diperlukan untuk membangun paradigma 

keberagaman yang inklusif.  

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menempatkan ajaran 

Islam rahmatan lil ‘alamin sebagai prinsip utama dalam membentuk 

pola pikir dan perilaku santri. Pendidikan tidak hanya berfokus pada 

penguatan akidah, tetapi juga diarahkan pada pembentukan karakter 

inklusif dan damai. Santri dididik agar mampu hidup berdampingan 

secara damai dengan berbagai kelompok masyarakat, tanpa kehilangan 

jati diri keagamaan.27 

  

 
27  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 



57 
 

BAB IV 

PEACE EDUCATION DAN INKLUSIVITAS PADA PONDOK 

PESANTREN ROUDHOTUS SHOLIHIN LOIRENG, SAYUNG, DEMAK 

A. Implementasi Konsep Peace Education dan Inklusivitas di Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin 

1. Peace Education dan Inklusivitas dalam pola pendidikan 

Salah satu bentuk nyata dari implementasi nilai-nilai 

inklusivitas dan pendidikan perdamaian di Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin tampak dalam pendekatan pembelajaran yang 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan teori, tetapi juga pada 

pembentukan kesadaran sosial santri. Dalam pengajaran kitab 

Adabul ‘Alim wal Muta’allim misalnya, para santri tidak hanya 

diajak untuk memahami isi kitab secara literal, tetapi juga untuk 

menafsirkan ulang ajaran keilmuan dalam konteks tanggung jawab 

sosial. Hal ini disampaikan oleh Daffa, seorang santri, yang 

menjelaskan: 

“Misalnya, waktu belajar kitab Adabul ‘Alim wal 

Muta’allim, kami diajak untuk memahami bahwa ilmu itu 

bukan buat merasa paling benar, tapi justru untuk melayani 

umat dan menjaga keharmonisan hidup bersama. Jadi kami 

juga diajari supaya bisa rendah hati, terbuka, dan siap 

berdialog dengan siapa pun.”1  

Pernyataan ini mengungkapkan bagaimana nilai-nilai seperti 

kerendahan hati, keterbukaan, dan tanggung jawab terhadap 

masyarakat menjadi bagian integral dalam proses belajar. Model 

pendidikan seperti ini sejalan dengan gagasan Ian M. Harris bahwa 

peace education adalah bentuk pendidikan yang membekali peserta 

didik dengan kemampuan untuk memahami akar konflik, 

mengembangkan empati, dan mendorong tanggung jawab sosial.2 

Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya membentuk individu 

 
1 Wawancara dengan Daffa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 2 Juni 

2025) 
2 Ian M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1 

(2004), h. 5–20 



58 
 

religius, tetapi juga agen perdamaian yang mampu membangun 

keharmonisan sosial.  

Selain itu, keterlibatan Frater Wahyu, seorang calon 

rohaniwan Katolik, dalam kehidupan pesantren menunjukkan 

bahwa proses pendidikan di lembaga ini bersifat terbuka dan 

partisipatif. Frater menyatakan bahwa selama dua tahun tinggal di 

sana, frater tidak merasa sebagai tamu, melainkan bagian dari 

keluarga pesantren. Frater bahkan mengikuti kajian kitab, 

membersamai santri setoran hafalan Al-Qur’an, dan ikut serta dalam 

kegiatan ziarah. Pengalaman ini memperlihatkan bahwa relasi yang 

dibangun dalam proses pendidikan pesantren tidak dibatasi oleh 

identitas agama, melainkan dilandasi oleh nilai-nilai kemanusiaan 

dan kesetaraan. Hal ini senada dengan prinsip pendidikan damai 

yang menolak kekakuan hierarkis dan mendorong terjadinya 

hubungan yang partisipatif serta penuh penghormatan terhadap 

keberagaman.3 

2. Peace Education dan Inklusivitas dalam interaksi sosial 

Nilai-nilai perdamaian dan keterbukaan di Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin tidak berhenti dalam ruang kajian, tetapi juga 

diwujudkan dalam interaksi sosial yang konkret. Kunjungan dari 

siswa-siswi non-Muslim ke lingkungan pesantren dijadikan sebagai 

sarana edukatif dan reflektif, baik bagi tamu maupun santri. 

Pengasuh pesantren menjelaskan: 

“Beberapa waktu lalu, kami menerima kunjungan dari 88 

siswa Kristen dan Katolik dari SMP Negeri 2 Surakarta 

bersama para guru mereka... Mereka kami kenalkan dengan 

tradisi rebana, suasana harian santri, dan nilai-nilai Islam 

yang ramah dan terbuka... Kami ingin para santri tumbuh 

menjadi pribadi yang tidak hanya saleh secara spiritual, tapi 

 
3 Ian M. Harris, “Peace Education Theory,” Journal of Peace Education Vol. 1, no. 1 

(2004), h. 19. 



59 
 

juga mampu hidup berdampingan secara damai dengan siapa 

pun.”4 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa interaksi lintas 

agama bukan hanya dibiarkan, tetapi difasilitasi secara sadar sebagai 

bagian dari proses pendidikan. Ini menunjukkan bahwa pesantren 

tidak hanya menanamkan toleransi sebagai nilai pasif, tetapi juga 

aktif mengembangkan ruang dialog yang mengedepankan 

penerimaan dan pengakuan. Pandangan ini sejalan dengan gagasan 

Nurcholish Madjid yang menyatakan bahwa sikap keberagamaan 

yang sehat ditandai dengan kemampuan untuk menerima perbedaan 

sebagai realitas teologis yang harus dihadapi dengan kesadaran 

spiritual dan etika kemanusiaan. 5  Dalam kerangka tersebut, 

inklusivitas tidak sekadar bermakna tidak menolak, tetapi berarti 

memberi tempat bagi yang lain secara aktif dan sejajar. 

Pengalaman Frater Wahyu turut memperkuat hal ini. Frater 

menjelaskan bahwa selama tinggal di pesantren, frater diterima 

dengan sangat baik, bahkan merasa menjadi bagian dari komunitas. 

Relasi yang terjalin bukanlah relasi formal, tetapi relasi keseharian 

yang hangat dan natural. Ketika hubungan sosial dibangun 

berdasarkan penghormatan dan kesetaraan, maka pesantren secara 

tidak langsung telah menciptakan atmosfer sosial yang sejalan 

dengan prinsip peace education, yakni membentuk komunitas 

belajar yang mendukung perdamaian, keadilan, dan kohesi sosial.6 

3. Peace Education dan Inklusivitas dalam kegiatan lintas agama 

Praktik inklusivitas dan pendidikan perdamaian juga 

dihidupkan melalui keterlibatan langsung santri dalam kegiatan 

lintas agama. Pesantren secara rutin mengadakan study tour ke 

 
4  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
5  Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234. 
6 Ian M Harris, "Peace Education Theory." Journal Of Peace Education Vol. 1, No. 1 

(2004), h. 5-20. 



60 
 

rumah ibadah agama lain dan berdialog langsung dengan para 

pemuka agama. Tujuan kegiatan ini bukan untuk 

memperbandingkan keimanan, tetapi untuk menumbuhkan sikap 

saling menghargai. Pengasuh pesantren menyampaikan: “Dalam 

kegiatan ini, para santri kami ajak untuk berkunjung ke rumah 

ibadah agama lain dan berdialog secara langsung... agar para santri 

memiliki pemahaman yang lebih dalam serta penghargaan yang 

tulus terhadap mereka yang berbeda pandangan.”7 

Pengalaman langsung dalam ruang keagamaan yang berbeda 

merupakan bentuk pembelajaran berbasis pengalaman (experiential 

learning), yang dalam konteks pendidikan damai dapat menjadi 

pendekatan efektif dalam membentuk pemahaman lintas iman. 

Meskipun tidak menggunakan istilah tersebut secara eksplisit, 

Ahwan Fanani menekankan pentingnya pendekatan partisipatif dan 

kontekstual dalam pendidikan damai, di mana peserta didik terlibat 

secara aktif dalam kegiatan yang mencerminkan realitas sosial yang 

plural. 8  Melalui aktivitas semacam ini, para santri tidak hanya 

memperoleh pengetahuan kognitif, tetapi juga dilatih untuk 

mengembangkan sikap empatik serta keterampilan sosial dalam 

menjalin komunikasi dan kerja sama lintas agama. 

Hal senada diungkapkan oleh Azka, santri yang mengikuti 

kegiatan Srawung Orang Muda Lintas Iman dan Kepercayaan: 

“Kami tinggal bareng dalam satu kamar selama tiga hari dua malam 

sama teman-teman beda agama. Suasananya cair dan penuh 

keakraban.” 9  Kebersamaan yang terjadi dalam kegiatan ini 

menunjukkan adanya relasi yang tumbuh secara alami dan bersifat 

emosional. Ketika perjumpaan lintas iman tidak dibatasi oleh 

 
7  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
8 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), hlm. 74–

77. 
9 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 

2025) 



61 
 

stereotip, melainkan dihidupi dalam suasana egaliter, maka 

perbedaan tidak lagi menjadi batas, tetapi ruang pembelajaran.  

Pesantren dalam hal ini telah menjadikan momen 

perjumpaan sebagai ruang untuk memperkuat nilai-nilai 

kebersamaan dalam keberagaman. Inisiatif seperti tampilnya santri 

dalam acara budaya saat perayaan Natal, serta acara buka puasa 

bersama dengan jemaat gereja, memperlihatkan bahwa pesantren 

memahami pentingnya simbol dan pengalaman bersama dalam 

membangun jembatan sosial. Praktik-praktik ini bukan hanya 

memperkuat sikap inklusif santri, tetapi juga memperlihatkan 

kepada masyarakat luas bahwa Islam yang rahmatan lil ‘alamin 

dapat diwujudkan secara konkret dalam ruang sosial yang plural. 

B. Relevansi Peace Education dan Inklusivitas Pesantren Roudhotus 

Sholihin Bagi Sikap Beragama di Era Sekarang 

1. Menjadikan Pesantren Sebagai Laboratorium Inklusivitas 

Masyarakat Sekitar 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin tidak hanya menjadi 

ruang belajar bagi santri, tetapi juga menjadi laboratorium sosial 

bagi masyarakat luas untuk melihat dan mengalami praktik 

keberagaman yang ada. Salah satu praktik yang paling mencolok 

adalah keterbukaan pesantren dalam menerima kunjungan dari 

sekolah-sekolah non-Muslim. Dalam wawancara, pengasuh 

menyampaikan: 

“Kami menerima kunjungan dari 88 siswa Kristen dan 

Katolik dari SMP Negeri 2 Surakarta... Mereka kami sambut 

hangat, dan kami ajak berkeliling melihat langsung 

kehidupan di pesantren... Kami ingin para santri tumbuh 

menjadi pribadi yang tidak hanya saleh secara spiritual, tapi 

juga mampu hidup berdampingan secara damai dengan siapa 

pun.”10 

 
10  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 



62 
 

Kunjungan seperti ini menunjukkan bahwa pesantren 

memahami pentingnya menghadirkan ruang perjumpaan yang nyata 

antara umat beragama. Dengan memperkenalkan cara hidup santri 

yang terbuka dan membumi, pesantren membentuk citra Islam yang 

ramah dan tidak eksklusif. Ini bukan hanya tentang memperlihatkan 

wajah pesantren kepada tamu, tetapi tentang menyampaikan pesan 

bahwa hidup dalam keberagaman bisa menjadi pengalaman yang 

membangun.  

Dalam konteks teori peace education yang dikemukakan Ian 

M. Harris, ruang-ruang sosial seperti pesantren perlu menjadi tempat 

yang memungkinkan relasi yang sehat antara kelompok-kelompok 

yang berbeda keyakinan.11 Dengan menyambut tamu lintas agama 

dan memperkenalkan nilai-nilai Islam dalam suasana informal dan 

bersahabat, pesantren berkontribusi dalam mengikis sekat-sekat 

identitas yang selama ini menjadi sumber ketegangan sosial. 

Bukan hanya pihak luar yang mengalami manfaat, tetapi para 

santri juga belajar dari pengalaman menyambut tamu tersebut. 

Proses ini menjadi reflektif, yakni santri belajar bahwa bersikap 

inklusif tidak mengurangi keteguhan iman, tetapi justru memperluas 

pemahaman mereka tentang misi keagamaan dalam konteks 

kemanusiaan. Proses ini merupakan bentuk pembelajaran sosial 

yang kuat, sebagaimana ditekankan dalam pendekatan konstruktivis 

dalam pendidikan damai.  

Mas Wawan dari komunitas PELITA menguatkan hal ini 

melalui pengalamannya: “Tamu lintas agama dan kepercayaan yang 

berkunjung ke Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin disambut 

dengan penuh kehangatan. Tidak ada prasangka maupun 

kecurigaan.” 12  Pernyataan tersebut mengungkapkan bahwa 

 
11 Ian M Harris, "Peace Education Theory." Journal Of Peace Education Vol. 1, No. 1 

(2004), h. 5-20 
12 Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025) 



63 
 

inklusivitas di pesantren tidak hanya diakui oleh narasi internal, 

tetapi dirasakan secara langsung oleh pihak luar. Kehangatan, 

keterbukaan, dan penerimaan ini membangun kepercayaan dan 

memperkuat jaringan sosial antaragama.  

Dengan menjadikan pesantren sebagai tempat perjumpaan 

lintas iman yang aktif dan terbuka, Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin membuktikan bahwa lembaga keagamaan tradisional pun 

dapat menjadi motor penggerak inklusivitas sosial di tingkat akar 

rumput. Praktik ini memiliki relevansi besar dalam merespons 

tantangan sikap keberagamaan yang seringkali eksklusif di era 

sekarang. 

2. Membentuk Karakter Santri Yang Inklusif dan Damai 

Salah satu capaian penting dari pelaksanaan pendidikan 

damai di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin adalah terbentuknya 

karakter santri yang inklusif dan terbuka terhadap keberagaman. 

Proses ini dibangun secara perlahan melalui pembelajaran kitab, 

bimbingan pengasuh, serta keterlibatan santri dalam program-

program lintas agama. Nadia, seorang santri, membagikan 

pengalamannya: “Setelah mengikuti kegiatan itu (Pondok Damai), 

pandangan saya berubah total... Justru dari perbedaan itu saya 

belajar banyak tentang pentingnya menghargai orang lain, meskipun 

tidak seiman.”13  

Pernyataan ini memperlihatkan bahwa keterlibatan langsung 

dalam dialog lintas agama mampu menggugah kesadaran dan 

membentuk sikap santri terhadap umat beragama lain. Sikap terbuka 

dan respek seperti ini tidak bisa diajarkan hanya melalui ceramah 

atau teori. Diperlukan pengalaman konkret yang menyentuh aspek 

afektif dan relasional. 

 
13 Wawancara dengan Nadia (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 4 Juni 

2025) 



64 
 

Ahwan Fanani menekankan bahwa pendidikan perdamaian 

perlu dilaksanakan secara menyeluruh, tidak hanya berfokus pada 

aspek pengetahuan, tetapi juga menyentuh dimensi sikap dan 

keterampilan sosial peserta didik. 14  Dengan pendekatan holistik 

semacam ini, pendidikan damai dapat membentuk karakter yang 

utuh. Dalam konteks pembentukan karakter santri di pesantren, 

ketiga dimensi ini tampak terpenuhi: mereka memperoleh 

pengajaran nilai-nilai keagamaan (aspek kognitif), mengalami 

langsung interaksi lintas iman dan keberagaman (aspek afektif), 

serta terlibat aktif dalam kegiatan sosial yang mencerminkan sikap 

peduli dan kerja sama (aspek psikomotorik). 

Azka, santri lain, juga menceritakan keterlibatannya dalam 

berbagai kegiatan seperti HUT RI di gereja, forum Ngopi, dan 

Srawung Orang Muda Lintas Iman. “Saat ikut Youth Camp 

komunitas Srawung Orang Muda Lintas Iman, kami tinggal bareng 

dalam satu kamar selama tiga hari dua malam sama teman-teman 

beda agama. Suasananya cair dan penuh keakraban.” 15  Interaksi 

lintas batas keyakinan yang dilalui secara bersama-sama menjadi 

ruang pembelajaran karakter yang jauh lebih dalam dibandingkan 

ruang kelas. Karakter yang terbentuk melalui proses ini adalah 

karakter yang sadar akan kompleksitas masyarakat plural dan siap 

menjadi bagian dari solusi dalam membangun harmoni sosial. 

Pesantren dalam hal ini berperan sebagai fasilitator yang 

mendesain pengalaman-pengalaman pembelajaran tersebut. Ini 

sekaligus membantah anggapan bahwa lembaga tradisional tidak 

mampu menjawab tantangan zaman. Sebaliknya, dengan 

pendekatan yang kontekstual, pesantren justru mampu mengisi 

 
14 Ahwan Fanani, Peace Education (Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022), hlm. 13–

15, 36–38. 
15 Wawancara dengan Azka (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 

2025) 



65 
 

kekosongan pendidikan karakter yang inklusif dalam sistem 

pendidikan formal.  

Ketika santri dilatih untuk mampu hidup berdampingan, 

menyampaikan gagasan tanpa memaksakan, dan membuka ruang 

komunikasi lintas iman, mereka tumbuh menjadi individu yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 

sosial. Relevansi pendidikan seperti ini menjadi sangat penting 

dalam konteks meningkatnya intoleransi dan radikalisme di 

kalangan generasi muda saat ini. 

3. Menyesuaikan Pesantren Dengan Kebutuhan Zaman Yang Selaras 

Dengan Nilai-Nilai Perdamaian 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin menunjukkan 

kemampuannya dalam beradaptasi dengan tantangan zaman melalui 

strategi pendidikan yang selaras dengan nilai-nilai perdamaian. Di 

tengah derasnya arus eksklusivisme keagamaan, pesantren ini 

mengambil posisi sebagai ruang inklusif yang tetap teguh dalam 

prinsip akidah, namun terbuka dalam kehidupan sosial. Pengasuh 

menyampaikan: “Selama prinsip dan akidah tetap terjaga, kami 

terbuka untuk menjalin silaturahmi dengan siapa pun.”16 

Sikap ini menegaskan bahwa keterbukaan tidak harus 

diartikan sebagai kompromi teologis, tetapi sebagai ekspresi etika 

Islam yang menghargai martabat sesama manusia. Nurcholish 

Madjid menyatakan bahwa Islam yang sejati bukanlah Islam yang 

tertutup dan merasa paling benar sendiri, melainkan Islam yang 

merangkul dan mencerahkan kehidupan sosial.17 

Kegiatan lintas agama yang diikuti oleh santri, seperti 

tampil dalam perayaan Natal dengan membawakan lagu bertema 

toleransi, atau acara buka puasa bersama jemaat gereja, adalah 

 
16  Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 
17 Nurcholis Madjid, Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 234. 



66 
 

bentuk nyata dari keberanian sosial yang dibingkai secara bijak 

dalam batas-batas akidah. Praktik semacam ini menjadi sarana 

edukatif bagi masyarakat dan sekaligus representasi Islam yang 

ramah. 

Kehadiran pesantren dalam kegiatan lintas iman juga 

menjawab kebutuhan masyarakat akan tokoh agama yang solutif 

dan bukan konfrontatif. Dalam dunia yang sarat dengan ujaran 

kebencian berbasis agama, kehadiran institusi yang secara aktif 

menjalin hubungan lintas iman dengan damai menjadi sangat 

dibutuhkan. Pesantren menjadi narasi tandingan terhadap 

eksklusivisme keagamaan yang cenderung mengeras. 

Transformasi seperti ini juga menunjukkan bahwa pesantren 

mampu menjadi pionir dalam pendidikan Islam berbasis nilai 

universal. Ketika sebagian institusi sibuk membentengi diri dari 

pengaruh luar, Roudhotus Sholihin justru membuka pintu dengan 

hati-hati dan penuh hikmah. Ini menunjukkan kematangan spiritual 

sekaligus kecerdasan sosial yang kuat. 

Kemampuan untuk tetap adaptif dan relevan ini menjadikan 

pesantren tidak hanya sebagai pelindung nilai-nilai Islam, tetapi 

juga sebagai penjaga kohesi sosial bangsa. Dengan demikian, 

pesantren tidak hanya menjawab tantangan pendidikan internal, 

tetapi juga menjawab kebutuhan masyarakat luas akan institusi 

agama yang inklusif, damai, dan mampu menenangkan ketegangan 

sosial. 

Model pendidikan seperti ini sangat relevan untuk 

diadaptasi di era sekarang. Pesantren yang mampu 

menginternalisasi nilai-nilai perdamaian tidak hanya menanamkan 

iman kepada santri, tetapi juga membentuk mereka menjadi 

pemimpin masa depan yang visioner dan humanis. 

 



67 
 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dilakukan 

mengenai peace education dan inklusivitas pesantren, dengan studi kasus 

yang difokuskan pada Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin di Loireng, 

Sayung, Demak, maka kesimpulan yang dapat ditarik sebagai berikut: 

1. Konsep peace education dan inklusivitas di Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin diimplementasikan secara menyeluruh melalui 

pendekatan pembelajaran, interaksi sosial, dan kegiatan lintas agama. 

Pendidikan tidak hanya disampaikan dalam bentuk teori, tetapi juga 

dikontekstualisasikan dalam kehidupan nyata para santri. Nilai-nilai 

seperti keterbukaan, empati, kerendahan hati, dan penghormatan 

terhadap perbedaan ditanamkan dalam proses pembelajaran kitab, serta 

diperkuat melalui partisipasi aktif dalam forum lintas iman seperti study 

tour, srawung lintas iman, hingga kegiatan bersama umat agama lain. 

Strategi ini menjadikan pesantren sebagai laboratorium sosial, di mana 

pembentukan karakter santri diarahkan untuk menjadi agen perdamaian 

yang tidak hanya saleh secara spiritual, tetapi juga tangguh secara sosial 

dalam menghadapi pluralitas masyarakat. 

2. Relevansi peace education dan inklusivitas di Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin sangat penting dalam membentuk sikap beragama 

di era sekarang yang penuh tantangan seperti intoleransi dan 

ekstremisme. Pesantren ini membangun paradigma keagamaan yang 

ramah dan terbuka melalui praktik nyata yang mengedepankan dialog, 

kerja sama, serta penghormatan terhadap keberagaman. Hal ini tidak 

hanya membentuk santri yang inklusif dan toleran, tetapi juga 

memberikan contoh konkrit bagi masyarakat luas bahwa nilai-nilai 

Islam yang rahmatan lil ‘alamin dapat diimplementasikan dalam 

kehidupan lintas iman secara damai dan harmonis. Dengan pendekatan 

tersebut, pesantren berperan strategis dalam menyiapkan generasi muda 



68 
 

yang religius, pluralis, serta mampu berkontribusi dalam menjaga 

kohesi sosial bangsa di tengah arus globalisasi dan polarisasi 

keagamaan. 

B. Saran  

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, peneliti 

menyampaikan beberapa saran yang diharapkan dapat memberikan 

kontribusi positif bagi pengembangan Pendidikan damai dan nilai-nilai 

inklusivitas, baik di lingkungan pondok pesantren maupun dalam kajian 

akademik selanjutnya. Adapun saran tersebut ditujukan kepada: 

1. Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin 

Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin diharapkan terus 

mempertahankan dan mengembangkan nilai-nilai peace education dan 

inklusivitas dalam seluruh aspek pendidikannya. Penguatan kurikulum 

berbasis nilai-nilai toleransi dan keterbukaan terhadap keberagaman 

perlu dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan, baik dalam aspek 

pembelajaran formal, informal, maupun dalam pola interaksi santri. 

Selain itu, pesantren juga disarankan untuk memperluas kerja sama 

dengan lembaga-lembaga lintas agama agar dapat menjadi model 

pendidikan damai yang inklusif bagi pesantren-pesantren lainnya di 

Indonesia. 

2. Masyarakat 

Masyarakat luas, khususnya yang berada di sekitar lingkungan Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin, diharapkan dapat terus mendukung dan 

turut berpartisipasi aktif dalam menciptakan lingkungan sosial yang 

damai, inklusif, dan saling menghargai perbedaan. Pemahaman bahwa 

pesantren bukan hanya lembaga keagamaan, tetapi juga agen pembentuk 

karakter sosial yang terbuka, hendaknya dijadikan dasar untuk menjalin 

komunikasi dan kolaborasi lintas komunitas demi membangun 

kehidupan bermasyarakat yang harmonis dan toleran. 

3. Peneliti Selanjutnya 



69 
 

Peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas ruang lingkup kajian 

mengenai implementasi peace education dan inklusivitas tidak hanya 

pada satu pesantren, tetapi dalam perbandingan antar beberapa 

pesantren di daerah berbeda. Penelitian komparatif ini dapat 

memberikan perspektif yang lebih luas mengenai keberagaman model 

pendidikan inklusif di Indonesia. Selain itu, pendekatan kuantitatif atau 

metode campuran dapat digunakan untuk memperkuat validitas data dan 

mengukur secara lebih objektif dampak implementasi pendidikan damai 

terhadap sikap santri dan masyarakat. 

  



70 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah Yusuf Ali. Qur’an Dan Tafsirnya. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993. 

Abdurrahman Wahid. Menggerakkan Tradisi Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta: 

LKiS, 2001. 

Agus Muliana, I Ketut. “Inklusivisme Dalam Perspektif Agama Hindu” 978-623–

90, no. 2 (2021): 158–70. https://prosiding.iahntp.ac.id. 

Ahwan Fanani. Peace Education. Semarang: CV Rafi Sarana Perkasa, 2022. 

https://doi.org/10.4324/9780203837993.ch1. 

Ali Maksum. Pluralisme Dan Multikulturalisme; Paradigma Baru Pendidikan 

Agama Islam Di Indonesia. Malang: Aditya Media Publishing, 2011. 

Ambrose, Wishal, and Yohana Sulastri Dinata. “Pope Francis ’ s Spirit of Harmony 

and Peace and the Implementation in the Republic of Indonesia.” International 

Journal of Research Publication and Reviews 5, no. 10 (2024): 5102–7. 

Amir Hamzah Wirosukarto. KH. Imam Zarkasyi Dari Gontor Merintis Pesantren 

Modern. Ponorogo: Gontor Press, 1996. 

Anjar Subiantoro, and Damanhuri. “Sikap Inklusif.” Jurnal Multidisiplin Indonesia 

(JOUMI) 3, no. 1 (2025). 

Aslambik, Muhammad. “Nilai-Nilai Dasar Moderasi Dan Toleransi Beragama 

Dalam Praktik Pengajaran Di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin Demak.” 

The 1st International Conference on Cultures & Languanges (ICCL), 2019, 

932–50. 

Asror, Muhamad. “Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya 

Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren.” Mindset: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 1 (2022): 42–53. 

https://doi.org/10.58561/mindset.v1i1.26. 

Ayung Darung Setiadi. Pendidikan Pesantren Dalam Ilmu Dan Aplikasi 

Pendidikan Bagian IV Pendidikan Lintas Bidang. Bandung: Imperial Bhakti 

Utama, 2007. 

Chen, Junyi. “The Role of Confucian Principles in Regional Peacebuilding The 

Journal of International Buddhist Studies College ( JIBSC ) Introduction.” The 

Journal of International Buddhist Studies College (JIBSC) 11, no. 2 (2025): 

40–61. 

Dadi, Benyamin, and Ratu Mofu. “Integration of Peace Theology in the Christian 

Education Curriculum: Challenges and Opportunities.” Teaching and 

Learning Journal of Mandalika (Teacher) 6, no. 1 (2025): 318–32. 

Darmiyati Zuchdi. Humanisasi Pendidikan: Menemukan Kembali Pendidikan Yang 

Manusiawi. Jakarta: Bumi Aksara, 2008. 



71 
 

Daulay, Haidar Putra. Historisitas Dan Eksistensi Pesantren, Sekolah, Madrasah. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004. 

Eka Hendry AR. “Pengarus Utamaan Pendidikan Damai (Peaceful Education) 

Dalam Pendidikan Agama Islam Solusi ALternatif Upaya Deradikalisasi 

Pandangan Agama).” At-Turats 9, no. 1 (2015): 4–13. 

Elizabeth Sumida Huaman. “Transforming Education, Transforming Society: The 

Co-Construction of Critical Peace Education and Indigenous Education.” 

Journal of Peace Education 8, no. 3 (2011): 243–58. 

https://doi.org/10.1080/17400201.2011.621374. 

Frank Whaling. Pendekatan Teologis, Dalam Peter Connolly. Edited by Aneka 

Pendekatan Studi Agama terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 

2002. 

Hadi Purnomo. Manajemen Pendidikan Pondok Pesantren. Yogyakarta: Bilndung 

Pustaka Utama, 2017. 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo, 

2001. 

Hilyatul Aulia. “Inklusivisme Menurut Masyarakat Muslim Dan Kristen Dusun 

Gendeng Kel. Baciro Kec. Gondokusuman Kota Yogyakarta.” UIN Sunan 

Kalijaga, 2018. 

HM Yasin, Taslim. “Toleransi Beragama Perspektif Islam Dan Kong Hu Cu.” 

Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 1, no. 1 (2021): 41. 

https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9442. 

Hsb, Akmal R G, Syamsul Wathani, Yoyo Hanbali, and Muhammad Roni. “Teologi 

Inklusif Kehidupan Pesantren.” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2 

(2021): 130–49. https://iaibbc.e-

journal.id/xx/article/view/87%0Ahttps://iaibbc.e-

journal.id/xx/article/download/87/93. 

Huda, Ulul, Imam Suhardi, and Noor Asyik. “Pluralism Camp: Menguatkan Sikap 

Keberagaman Inklusif Pada Santri Di Pondok Pesantren Darul Falah 

Kedungwuluh Purwokerto.” Solidaritas: Jurnal Pengabdian 2, no. 2 (2023): 

151–68. https://doi.org/10.24090/sjp.v2i2.7075. 

Ian M. Harris. “Peace Education Theory.” Journal of Peace Education 1, no. 1 

(2004): 5–20. https://doi.org/10.1080/1740020032000178276. 

Ismail SM. Pengembangan Pesantren Tradisional: Sebuah Hipotesis 

Mengantisipasi Perubahan Sosial, Dalam Dinamika Pesantren Dan 

Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

Iswati, and M. Ihsan Dacholfany. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Lampung: CV. 

Laduny Alifatama, 2021. 

Jhon, W, Creswell. “Penelitian Kualitatif & Desain Riset.” Mycological Research 



72 
 

94, no. 3 (2015): 522. 

Juliana. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2014. 

Jura, Demsy. “Pendekatan Tipologi Tripolar Alan Race Dalam Keberagaman 

Agama Di Indonesia.” Prosiding “Revitalisasi Indonesia Melalui Identitas 

Kemajemukan Berdasarkan Pancasila,” 2019. 

Kaelan. Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat. Cet-1. Yogyakarta: 

Paradigma, 2005. 

M. Ihsan Dacholfany. Pendidikan Karakter, Belajar Ala Pesantren Gontor. 

Tangerang: Wafi Media Tama, 2015. 

Ma’arif, Syamsul. Pesantren Inklusif: Berbasis Kearifan Lokal. Yogyakarta: 

Kaukaba Dipantara, 2015. 

Magnus Haavelsrud. “Conceptual Perspectives in Peace Education.” In 

Encyclopedia of Peace Education, 23:59–66, 2008. 

https://doi.org/10.1108/09504120910945128. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren Suatu Kajian Tentang Unsur 

Dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS, 1994. 

Muhammad Nikman Naser, Giyarsi, and Ahmad Siddiq Ridha. “Pendidikan Damai 

Dalam Mereduksi School Refusal Pada Siswa SMP.” Jurnal Multidisiplin 

Madani 2, no. 10 (2022): 3733–40. 

https://doi.org/10.55927/mudima.v2i10.1523. 

Ngainun Naim. “Abdurrahman Wahid:Universalisme Dan Toleransi.” Kalam Vol 

10, no. No.2 (2016): 423–44. 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/KALAM/article/view/8/8. 

Nicolas Eka Novian Wicaksono. “Semangat Toleransi Santri Milenial (Studi Kasus 

Di Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin, Demak).” Prosiding Seminar 

Nasional Pendidikan Dan Agama 3, no. 2 (2022): 13–27. 

https://doi.org/10.55606/semnaspa.v3i2.135. 

Nurcholis Madjid. Doktrin Dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan Dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina, 

1992. 

———. Islam Agama Kemanusiaan. Jakarta: Paramadina, 2003. 

———. Sekapur Sirih. Dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur. Jakarta: Kompas, 

2001. 

Paul Francis Knitter. Satu Bumi Banyak Agama, Dialog Multi Agama Dan 

Tanggung Jawab Global. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012. 

Raya, Moch Khafidz Fuad, Vialinda Siswati, Akhmad Nurul Kawakip, Amin 

Tohari, Wawan Herry Setyawan, and M. Mukhibat. “Menyama Braya: 



73 
 

Balinese Hindu-Muslim Ethnoreligious Construction in the Creation of Peace 

Education.” Cogent Arts and Humanities 10, no. 1 (2023): 1–17. 

https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2237289. 

Robby Kharisma, and Abdul Wahid. “Inklusivisme Dan Multikulturalisme Dalam 

Lembaga Pendidikan Islam Modern: Studi Pondok Pesantren SPMAA 

Lamongan.” Jurnal Kewarganegaraan 6, no. 3 (2022): 4727–35. 

http://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3820%0Ahttp://journal.up

y.ac.id/index.php/pkn/article/view/3820/0. 

Roqib, Mohammad. Membumikan Pluralisme. Purwokerto: Pesma An Najah Press, 

2012. 

Rubiyati, Yuri Kuswoyo, and Rapiadi. “Menuju Masyarakat Buddha Yang Inklusif 

Melalui Orientasi Sejak Dini.” Jurnal Maitreyawira 2, no. 1 (2021): 30–35. 

https://doi.org/10.69607/jm.v2i1.35. 

Saifuddin, Romadlon Chotib, and Maulana Muhammad. “Definisi Sejarah Dan 

Konsep Peace Education (Pendidikan Perdamaian).” International Seminar on 

Islamic Education & Peace 2 (2022): 361–62. 

Santoso, M. Abdul Fattah, and Yayah Khisbiyah. “Islam-Based Peace Education: 

Values, Program, Reflection and Implication.” Indonesian Journal of Islam 

and Muslim Societies 11, no. 1 (2021): 185–207. 

https://doi.org/10.18326/IJIMS.V11I1.185-207. 

Singarimbun, Masri, and Sofran Effendi. Metode Penelitian Survey. Jakarta: 

LP3ES, 1995. 

Sriwahyuningsih R Saleh, and Chaterina Puteri Doni. “Implementasi Peace 

Education Dalam Kurikulum (Studi Kasus Universitas Muhammadiyah 

Gorontalo).” Education Journal: Journal Educational Research and 

Development 1, no. 2 (2008): 198–208. 

https://jurnal.ikipjember.ac.id/index.php/ej/article/view/77. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods). Edited by Sutopo. 

Bandung: Alfabeta, 2018. 

Sulthon Mashud. Manajemen Pondok Pesantren. Yogyakarta: CV. Sejahtera, 2003. 

Sunardi. Dialog: Cara Baru Beragama: Sumbangan Hans Kung Bagi Dialog Antar 

Agama. Seri DIAN. Yogyakarta: Dian, 1994. 

Wawancara dengan Azka Yulfa (Santri Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin pada 

3 Juni 2025) 

Wawancara dengan Daffa’ Farras Sajid (Santri Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin pada 2 Juni 2025) 

Wawancara dengan Frater Wahyu (Calon Romo Katolik dari Ordo Serikat Jesus 

pada 5 Juni 2025) 



74 
 

Wawancara dengan K.H. M. Abdul Qodir Lc., M.A. (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin pada 3 Juni 2025) 

Wawancara dengan Nadia Rahmawati (Santri Pondok Pesantren Roudhotus 

Sholihin pada 4 Juni 2025) 

Wawancara dengan Setyawan Budi (Koordinator Pelita pada 10 Juni 2025) 

Yasmadi. Modernisasi Pesantren. Jakarta: Ciputat Press, 2002. 

Yenuri, Ali Ahmad. “Inklusivisme Konsep Etika Religius Pada Materi Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah Dasar.” Pendidikan Multikultural 5, no. 1 (2021): 

57. https://doi.org/10.33474/multikultural.v5i1.10320. 

Zamakhsari, Ahmad. “Teologi Agama-Agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme, 

Inklusivisme Dan Kajian Pluralisme.” Tsaqofah 18, no. 1 (2020): 35. 

https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v18i1.3180. 

Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai 

Dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3S, 1983. 

  



75 
 

LAMPIRAN 

A. Surat Penunjukan dan Perizinan Penelitian

 

  



76 
 

B. Pedoman Wawancara 

1. Pertanyaan untuk Pengasuh Pondok Pesantren 

a. Apa makna inklusivitas menurut Anda sebagai pengasuh pondok 

pesantren? 

b. Bagaimana prinsip inklusivitas diwujudkan dalam kehidupan 

pesantren sehari-hari? 

c. Apakah inklusivitas yang diterapkan di pesantren ini berbasis pada 

teks-teks keagamaan? 

d. Apa peran Anda sebagai kiai dalam membentuk sikap toleransi para 

santri? 

e. Bagaimana pandangan Anda terhadap pentingnya pesantren menjadi 

ruang belajar bersama, bukan hanya untuk umat Islam, tetapi juga 

lintas iman? 

2. Pertanyaan untuk Santri 

a. Apa pandangan Anda tentang pentingnya sikap inklusif terhadap 

umat agama lain? 

b. Kegiatan apa yang pernah Anda ikuti yang berkaitan dengan 

interaksi lintas agama? 

c. Apa kesan yang Anda dapatkan setelah mengikuti kegiatan-kegiatan 

lintas agama? 

d. Bagaimana pesantren mendidik santri untuk menerima dan 

menghargai perbedaan? 

e. Apakah Anda merasa lingkungan pesantren mendukung 

pembentukan sikap terbuka dan damai dalam kehidupan sosial? 

f. Apa bentuk pelajaran atau pesan yang paling membekas bagi Anda 

selama mengikuti kegiatan lintas iman? 

3. Pertanyaan untuk Tokoh Lintas Agama  

a. Bagaimana kesan Anda terhadap keterlibatan santri Pondok 

Pesantren Roudhotus Sholihin dalam kegiatan lintas agama? 

b. Menurut Anda, bagaimana kontribusi pesantren ini dalam 

membangun kerukunan antarumat beragama di sekitarnya? 



77 
 

c. Apakah Anda melihat adanya semangat inklusif dan keterbukaan 

dari para santri maupun kiai? 

d. Apa bentuk kerja sama yang pernah dilakukan antara komunitas 

Anda dengan pihak pesantren? 

e. Sejauh mana pesantren ini menjadi contoh lembaga keagamaan yang 

mampu berdialog dan hidup berdampingan secara damai dengan 

komunitas agama lain? 

 

  



78 
 

C. Dokumentasi Kegiatan 

 

 

Gambar 2 Kunjungan Study Tour Lintas Agama Santri PonPes 

Roudhotus Sholihin ke Seminari Mertoyudan 

 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Gambar 1 Kunjungan Muhibbah dan Keberagaman SMPN 2 

Surakarta 

Sumber: Dokumen Pribadi 



79 
 

  

Gambar 4 Kegiatan Pondok Damai 2020 yang diselenggarakan 

oleh Pelita Semarang 

 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Gambar 3 Para Santri Ikut Berpartisipasi dalam Lomba Balap 

Karung dalam rangka HUT RI KE-74 di Gereja Bongsari 

Semarang 

 

Sumber: Dokumen Pribadi 



80 
 

  

Gambar 6 Para Santri Berpartisipasi Aktif dalam Kegiatan Youth 

Camp di Rumah Retret Syalom Bandungan pada tanggal 1-3 Juli 

2022 

 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Gambar 5 Pemberian Bansos Banjir oleh Bhante dari Vihara Tanah 

Putih untuk Santri dan Warga Terdampak Banjir di Desa Loireng 

Sumber: Dokumen Pribadi 



81 
 

 

 

 

  

Gambar 8 Kegiatan Bersih Pantai Tirang pada tanggal 21 Mei 

2023 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Gambar 7 Para Santri Mengiringi Lagu Nandur Rukun dan Lagu 

Bertema Toleransi Lain pada Perayaan Natal di Gereja Mater Dei 

Semarang 

Sumber: Dokumen Pribadi 



82 
 

  

Gambar 10 Kegiatan Buka Bersama Lintas Agama dengan Jemaat 

Gereja Gedangan 

Sumber: Dokumen Pribadi 

Gambar 9 Kegiatan Buka Bersama dengan Rotary Club of 

Semarang Bimasena 

Sumber: Dokumen Pribadi 



83 
 

 

D. Dokumentasi Wawancara Narasumber 

 

 

 

 

 

  

Gambar 11 Wawancara K.H. M. Abdul 

Qodir (Pengasuh Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin 3 Juni 2025) 

Gambar 12 Wawancara Nadia 

Rahmawati (Santri Pondok Pesantren 

Roudhotus Sholihin 4 Juni 2025) 



84 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

A. Data Pribadi  

Nama : Almira Belva Davany 

Tempat, Tanggal 

Lahir 

: Jepara, 26 Oktober 2002 

Alamat : Jl. Soekarno Hatta RT05, RW03 Tahunan, Jepara 

Agama : Islam 

Email : almirabelvadav@gmail.com  

Nama Ayah : M. Syafi’i  

Nama Ibu : Siti Sholikhah 

 

B. Riwayat Pendidikan Formal 

1. TK Permata Insani Jamil Jepara 

2. MI Masalikil Huda 01 Tahunan 

3. SMP PGRI 1 Demak 

4. MA Nahdlatusy Syubban Demak 

5. UIN Walisongo Semarang 

C. Riwayat Pendidikan Non Formal 

1. Madrasah Diniyah Hidayatush Shibyan Sayung Demak 

2. TPQ Asy-Asyafi’iyah Batealit Jepara 

3. Pondok Pesantren Roudhotus Sholihin Sayung Demak 

4. Pondok Pesantren Al-Ihya Ngaliyan Semarang 

D. Riwayat Organisasi 

1. Pengurus HMJ Studi Agama-Agama UIN Walisongo Semarang 

2. Pengurus Ushuluddin Language Community UIN Walisongo Semarang 

 

mailto:almirabelvadav@gmail.com

