
POTRET MODERASI BERAGAMA DAN SIMBOL KERUKUNAN 

MELALUI KANOPI PENGHUBUNG MASJID DAN GEREJA DI DESA 

WINONG PATI 

 

 

   

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana S1 

dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

 

 

 

Oleh: 

MAULIDA IZZATUN NISA 

NIM: 2104036056 

 

 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025



  

i 

 

DEKLARASI KEASLIAN



  

 

ii 

 

 

NOTA PEMBIMBING

 

 



  

 

iii 

 

 

HALAMAN PERSETUJUAN

 



  

 

iv 

 

 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI 



  

 

v 

 

 

MOTTO 

“Simbol kerukunan yang paling autentik adalah ketika kita mampu melihat 

kemanusiaan yang sama dalam setiap perbedaan.” 

YB Mangunwijaya  



  

 

vi 

 

 

KATA PENGANTAR 

 Puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Tuhan Yang Maha Esa atas 

segala rahmat dan karunia-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi yang 

berjudul “Potret Moderasi Beragama dan Simbol Kerukunan Melalui Kanopi 

Penghubung Masjid dan Gereja di Desa Winong Pati” dengan baik dan tepat waktu. 

Tidak lupa pula shalawat serta salam senantiasa tercurahkan bagi Nabi Muhammad 

SAW yang telah membawa manusia dari zaman kegelapan menuju zaman terang 

benderang. Skripsi ini disusun untuk memenuhi syarat guna memperoleh gelar 

Sarjana Agama (S.Ag) di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang. 

Penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari bantuan, bimbingan, dan 

dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis ingin menyampaikan 

ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag, selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang yang telah memberikan kesempatan bagi penulis 

untuk menuntut ilmu di kampus ini. 

2. Dr. H. Mokh. Sya'roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang yang telah 

memberikan persetujuan atas pembahasan skripsi ini. 

3. Ibu Dr. Sri Purwaningsih, M.Ag, selaku Wakil Dekan Bidang Akademik 

dan Kelembagaan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang. 

4. Bapak Ulin Ni'am Masruri, Lc., MA, selaku Ketua Jurusan Studi Agama-

Agama. Penulis mengucapkan terima kasih kepada Bapak Ulin atas segala 

saran dan dukungan yang memungkinkan penulis menyelesaikan skripsi ini 

dengan tepat waktu pada semester 8. 

5. Bapak Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag, selaku Sekretaris Jurusan Studi 

Agama-Agama sekaligus sebagai dosen wali dan dosen pembimbing, 

terimakasih karena telah menyediakan kemudahan dalam pelayanan dan 



  

 

vii 

 

 

informasi sehingga penulis dapat menyelesaikan perkuliahan dan 

memenuhi persyaratan skripsi dengan baik. Penulis berterima kasih karena 

telah meluangkan waktu, memberikan saran dan motivasi terbaik, terima 

kasih banyak atas kesabaran dalam proses pengerjaan skripsi ini sehingga 

penulis dapat menyelesaikannya dengan baik dan tepat waktu. 

6. Terima kasih kepada seluruh dosen pengampu Jurusan Studi Agama-Agama 

yang telah membagikan ilmunya, sehingga penulis dapat menyelesaikan 

tugas akhir hingga tahap ini. 

7. Terima kasih kepada Pdt. Didik Hartono, M. Th sudah menyambut dengan 

hangat dan mempersilahkan penulis untuk keluar masuk gereja dalam 

proses penelitian, serta penulis ucapkan terimakasih kepada Pnt. Agustina 

Handajani Putri, S.Pd, dan Bapak Ardhian Bayu Utomo dari pihak Gereja 

Kristen muria Indonesia (GKMI) Winong yang telah bersedia memberikan 

pengetahuan serta informasi dalam membantu proses penelitian ini. 

8. Terimakasih kepada Bapak Santrimo selaku Takmir Masjid Al Muqorrobin 

dan Bapak Sapta Rachmanuddin selaku dosen Sekolah Tinggi Agama 

Kristen Wiyata Wacana (STAKWW) Pati yang sudah meluangkan 

waktunya untuk memberikan penulis informasi. 

9. Terima kasih kepada para informan yang sudah meluangkan waktunya 

untuk memberikan saya informasi dan bersedia untuk di wawancara 

10. Orang tua saya tercinta, Bapak Sumadi dan Ibu Saudah yang telah 

memberikan doa, kasih sayang, dukungan serta nasihat. Penulis berharap 

bisa menjadi anak yang membanggakan. 

11. Kakak saya Muhammad Hasan Mustofa S. Hi, Umi Musyarofah, Ahmad 

Nur Kholis, Siti Khotimah, Maunatu Zulfa S. Si yang selalu membantu saya 

dalam masa perkuliahan, memberikan dukungan dan doa agar cepat 

menyelesaikan skripsi. 

12. Teman-teman seperjuangan kelas B dan seluruh Angkatan 2021 Program 

Studi Agama Agama, yang telah melewati masa perkuliahan dengan penuh 

kebersamaan. 



  

 

viii 

 

 

13. Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, yang telah 

membantu penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

14. Untuk diri saya sendiri, Maulida Izzatun Nisa. Terimakasih sudah mampu 

bertahan di titik ini dan terimakasih sudah berjuang untuk bertumbuh. 



  

 

ix 

 

 

DAFTAR ISI 

 

DEKLARASI KEASLIAN ...................................... Error! Bookmark not defined. 

NOTA PEMBIMBING ......................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................ Error! Bookmark not defined. 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI ................. Error! Bookmark not defined. 

MOTTO ................................................................................................................. v 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... vi 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... ix 

DAFTAR TABEL ................................................................................................ xi 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................... xii 

TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................................... xiii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xix 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 6 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................................... 6 

D. Tinjauan Pustaka ......................................................................................... 8 

E. Metode Penelitian...................................................................................... 11 

F. Sistematika Penulisan ............................................................................... 15 

KONSEP MODERASI BERAGAMA, SIMBOL DAN KERUKUNAN 

ANTARUMAT BERAGAMA ........................................................................... 16 

A. Konsep Moderasi Beragama ..................................................................... 16 

1. Pengertian Moderasi Beragama ............................................................ 16 

2. Indikator Moderasi Beragama ............................................................... 30 

3. Tujuan Moderasi Beragama .................................................................. 35 

B. Konsep Kerukunan Masyarakat ................................................................ 37 

1. Pengertian Kerukunan Masyarakat ....................................................... 37 

2. Indikator Kerukunan Masyarakat .......................................................... 38 

3. Faktor Yang Mempengaruhi Kerukunan .............................................. 41 



  

 

x 

 

 

C. Teori Simbol ............................................................................................. 41 

BAB III GAMBARAN UMUM DESA WINONG PATI DAN KONDISI 

SOSIAL KEAGAMAAN MASYARAKAT ...................................................... 50 

A. Gambaran Umum Desa Winong Kecamatan Pati ..................................... 50 

1. Letak Geografis dan Batas Wilayah ...................................................... 50 

2. Kondisi Demografis Penduduk ............................................................. 53 

3. Potensi Ekonomi dan Mata Pencaharian ............................................... 58 

B. Sejarah Berdirinya Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong ..... 59 

C. Sejarah Berdirinya Masjid Al Muqorrobin Winong Pati .......................... 66 

D. Sejarah Berdirinya Kanopi Penghubung ................................................... 70 

BAB IV POTRET MODERASI BERAGAMA DAN SIMBOL 

KERUKUNAN MELALUI KANOPI PENGHUBUNG MASJID DAN 

GEREJA DI WINONG PATI ............................................................................ 75 

A. Konsep Moderasi Beragama dalam Masyarakat Winong Pati .................. 76 

1. Pengaturan Waktu Ibadah ..................................................................... 80 

2. Pertukaran Simbol Keramahtamahan .................................................... 83 

3. Pemaknaan Arsitektur Bangunan .......................................................... 91 

B. Perwujudan Simbol Kerukunan Melalui Kanopi Penghubung Masjid dan 

Gereja di Winong Pati ....................................................................................... 99 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 117 

E. Kesimpulan ............................................................................................. 117 

F. Saran ........................................................................................................ 118 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 119 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ............................................................................... 127 

A. Lampiran Data Informan ......................................................................... 127 

G. Pedoman Wawancara .............................................................................. 136 

H. Dokumentasi ........................................................................................... 137 

I. Surat Izin Penelitian ................................................................................ 147 

J. Surat Balasan ........................................................................................... 150 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 153 

 

 



  

 

xi 

 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1. Data Penduduk Berdasarkan Jenis Kelamin .................................... 47 

Tabel 2. Data Penduduk Berdasarkan Agama................................................ 47 

Tabel 3. Data Penduduk Berdasarkan Status ................................................. 48 

Tabel 4. Data Penduduk Berdasarkan Usia .................................................... 48 

Tabel 5. Data Penduduk Berdasarkan Pendidikan ......................................... 49 

Tabel 6. Data Penduduk Berdasarkan Pekerjaan ........................................... 49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

xii 

 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 1. Peta Kabupaten Pati  ................................................................... 46 

Gambar 2. Struktur Pengurus Majelis GKMI Winong ................................. 60 

Gambar 3. Struktur Organisasi Takmir Masjid Al Muqorrobin ................... 64 

Gambar 4. Pelaksanaan Sholat Idul Fitri ....................................................... 73 

Gambar 5. Kegiatan Rutinan Selapanan Jamaah Masjid .............................. 75 

Gambar 6. Bingkisan Perayaan Hari Natal. .................................................. 76 

Gambar 7. Bakti Sosial Natal dalam Rangka Cek Mata Gratis .................... 80 

Gambar 8. Kanopi Penghubung Masjid dan Gereja...................................... 82 

Gambar 9. Sarasehan Bersama Kepala Desa dan Dosen Amerika ............... 91 

Gambar 10. Perayaan Hari Natal .................................................................. 93 

Gambar 11. Simbolisasi Penyalaan Lilin Natal ............................................ 94 

Gambar 12. Sarasehan dalam Rangka Kunjungan Pendeta Amerika ........... 97 

Gambar 13. Kunjungan Siswa SD Winong .................................................. 100 

Gambar 14. Kunjungan TK Harapan Bangsa Kristen .................................. 101 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

xiii 

 

 

TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih-hurufan dari abjad yang satu ke 

abjad yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf Arab 

dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya.  

A. Konsonan  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak أ

dilambangkan 

Tidak dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di ذ

atas) 

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س



  

 

xiv 

 

 

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di ص

bawah) 

 Ḍad ḍ de (dengan titik di ض

bawah) 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di ط

bawah) 

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي



  

 

xv 

 

 

B. Vocal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau 

harakat, transliterasinya sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan 

antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf 

sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يْ.َ..

  Fathah dan wau au a dan u وْ.َ..

C.  Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 



  

 

xvi 

 

 

 Fathah dan alif ا.َ..ى.َ..

atau ya 

ā a dan 

garis di 

atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis ى.ِ..

di atas 

 Dammah dan و.ُ..

wau 

ū u dan 

garis di 

atas 

 

D. Ta’ marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah “h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka 

ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

E. Syaddah 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, yaitu 

huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,ال

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 



  

 

xvii 

 

 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang 

langsung mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai 

dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang. 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

H. Penulisan kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri 

itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap 

huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan 

kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. 



  

 

xviii 

 

 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 



  

 

xix 

 

 

ABSTRAK 

Keberagaman agama merupakan bagian dari realitas sosial yang telah mengakar 

sejak lama. Kendati demikian, praktik intoleransi tetap menjadi tantangan persoalan 

yang muncul di berbagai daerah. Di dalam konteks tersebut, Desa Winong 

Kabupaten Pati menawarkan sebuah contoh praktik moderasi beragama melalui 

keberadaan kanopi yang menghubungkan antara masjid dan gereja. Fenomena unik 

ini menarik perhatian karena merepresentasikan harmoni sosial dalam ruang publik 

yang dibangun di atas nilai-nilai toleransi dan saling menghormati. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengungkap pemahaman konsep moderasi beragama dan potret 

moderasi beragama serta simbol kerukunan antarumat beragama melalui kanopi 

penghubung antara masjid dan gereja di Winong Pati. Metode penelitian yang 

digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan sosiologis. Teknik analisis data 

yang digunakan merujuk pada teori simbol Carl G. Jung, yang menyatakan bahwa 

simbol adalah sebuah istilah, nama atau bahkan gambar yang mungkin sudah biasa 

dipergunakan dalam kehidupan sehari-hari dan memiliki makna tambahan 

berdasarkan kesepakatan bersama. Data primer diperoleh melalui observasi serta 

wawancara mendalam dengan sejumlah informan, termasuk tokoh agama dan 

masyarakat setempat. Sedangkan data sekunder dikumpulkan dari telaah pustaka 

mengenai moderasi beragama, kerukunan sosial, serta konsep simbol menurut para 

ahli. Temuan penelitian mencakup dua hal utama. Pertama, masyarakat Winong di 

Kabupaten Pati memahami moderasi beragama sebagai sikap beragama yang 

seimbang dan toleran dalam kehidupan sosial. Masyarakat memaknainya sebagai 

kemampuan untuk berpegang pada ajaran masing-masing, sambil tetap menghargai 

keyakinan orang lain, yang tercermin dalam perilaku sehari-hari seperti fleksibilitas 

waktu ibadah serta sikap saling menghormati hak beribadah. Pemahaman ini 

menunjukkan penerapan nilai-nilai moderasi beragama seperti keseimbangan, 

keadilan, dan sikap tengah dalam kehidupan keagamaan mereka. Kedua, hasil 

penelitian menggambarkan potret moderasi beragama di Desa Winong dalam 

bentuk kerukunan antara umat Islam dan Kristen. Harmoni ini tampak dalam 

aktivitas sehari-hari, termasuk koordinasi dalam pelaksanaan kegiatan keagamaan, 

partisipasi bersama dalam kegiatan sosial, dan pemanfaatan fasilitas umum secara 

kolektif. Simbol paling nyata dari kerukunan ini adalah keberadaan kanopi yang 

menghubungkan antara masjid dan gereja yang dipahami sebagai simbol kerukunan 

dan persatuan dalam perbedaan, serta wujud nyata dari moderasi beragama yang 

telah mengakar dalam kehidupan masyarakat setempat. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Simbol, Kerukunan, Masjid, Gereja



  

 

1 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Indonesia merupakan negara yang memiliki keragaman suku, 

agama, ras, dan antargolongan yang begitu kompleks. Keberagaman ini 

menjadi modal sosial yang berharga sekaligus tantangan dalam membangun 

kehidupan berbangsa yang harmonis. Kerukunan umat beragama 

merupakan kondisi hubungan antarumat beragama yang dilandasi toleransi, 

saling pengertian, saling menghormati, menghargai kesetaraan dalam 

pengamalan ajaran agamanya dan kerjasama dalam kehidupan 

bermasyarakat, berbangsa dan bernegara.1 

Sebagai negara dengan keberagaman agama, Indonesia perlu 

memperkuat solidaritas antarumat beragama yang dapat diimplementasikan 

melalui praktik moderasi beragama. Pemahaman tentang moderasi 

beragama harus disesuaikan dengan konteks lokal, terutama dalam cara 

memandang pluralitas keagamaan, mengingat Indonesia memiliki berbagai 

dimensi keberagaman yang kompleks.2 Keragaman agama di Indonesia 

tercermin dalam kekayaan budaya yang dimiliki oleh setiap komunitas 

keagamaan. Implementasi praktik moderasi beragama menjadi kunci 

penting dalam membangun dan memelihara sikap saling menghargai 

perbedaan. Penghormatan terhadap keragaman ini harus menjadi landasan 

fundamental dalam pembangunan bangsa.3 

Moderasi beragama menjadi isu strategis yang perlu terus 

dikembangkan di tengah meningkatnya radikalisme dan intoleransi. 

 
1 Aswin Nasution danBudhi Rahman, “Membangun Kerukunan: Strategi danModel 

Pengembangan Toleransi Antarumat Beragama”, (Yogyakarta: LKiS, 2020), h. 25. 
2 Susanti Susanti, “Moderasi Beragama Dalam Masyarakat Multikultural,” TAJDID: Jurnal 

Pemikiran Keislaman DanKemanusiaan 6, no. 2 (30 Oktober 2022): h. 168–82, 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065  
3 Mhd Abror, “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi: Moderasi Beragama Dalam 

Bingkai Toleransi,” Rusydiah:  Jurnal  Pemikiran  Islam 1,   no.   2   (18   Desember   2020):  h. 

143–155, https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065


  

 

2 

 

 

Sebagaimana dijelaskan bahwa moderasi beragama merupakan cara 

pandang, sikap, dan perilaku selalu mengambil posisi di tengah-tengah, 

selalu bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam beragama. Implementasi 

moderasi beragama di tingkat akar rumput menjadi sangat penting untuk 

mencegah konflik dan membangun kerukunan antarumat beragama yang 

berkelanjutan.4 

Salah satu praktik intoleransi terdapat di Desa Winong, Kabupaten 

Pati, Jawa Tengah. Di desa ini ada sebuah masjid dan gereja yang 

dihubungkan dengan sebuah kanopi. Dalam praktik intoleransinya yakni 

saat pelaksanaan hari raya natal umat kristen yang bertepatan dengan waktu 

sholat maghrib umat muslim. Dari pendeta gereja meminta kepada takmir 

masjid untuk meniadakan adzan sholat maghrib dengan maksud 

menghormati perayaaan natal yang sedang diselenggarakan. Padahal pada 

dasarnya, mengumandangkan adzan adalah hal yang wajib dilakukan oleh 

umat muslim saat memasuki waktu sholat. Begitulah praktik intoleransi 

yang terjadi di Desa Winong Kabupaten Pati. Dengan begitu, maka 

terjadilah negosiasi antara keduanya untuk menemukan titik terang. 

Moderasi beragama merupakan cara pandang dan sikap yang 

mengutamakan keseimbangan dalam pengamalan ajaran agama, mencakup 

keseimbangan antara pemahaman teks keagamaan dengan konteks sosial 

yang berkembang di masyarakat. Hal ini tercermin dalam kehidupan 

masyarakat Desa Winong yang telah berhasil memadukan nilai-nilai 

keagamaan dengan kearifan lokal dalam membangun harmoni sosial. 

Praktik moderasi beragama di Desa Winong menunjukkan bagaimana 

masyarakat lokal mampu mengimplementasikan nilai-nilai Pancasila, 

khususnya sila pertama dan ketiga, dalam kehidupan sehari-hari serta 

menegaskan bahwa keberhasilan moderasi beragama di tingkat lokal sangat 

 
4 Fitri Husna danMuhammad Fathoni, “Moderasi Beragama: Konsep danImplementasi” 

(Jakarta: Gramedia, 2021). 



  

 

3 

 

 

bergantung pada kesadaran masyarakat dalam memahami dan menghayati 

nilai-nilai kerukunan.5 

Keunikan kanopi yang menghubungkan dua rumah ibadah berbeda 

agama ini menarik untuk dikaji lebih dalam. Simbol-simbol fisik dalam 

ruang publik memiliki makna sosial yang dalam dan dapat memperkuat 

persatuan dalam sosial masyarakat.6 Kanopi penghubung tersebut tidak 

hanya berfungsi secara fisik, tetapi juga memiliki makna simbolik yang 

mendalam bagi pengembangan moderasi beragama. Keberadaan kanopi 

penghubung antara masjid dan gereja di Desa Winong bukan sekadar 

struktur fisik semata, melainkan representasi dari nilai-nilai luhur yang 

dipegang teguh oleh masyarakat setempat. Simbol-simbol fisik dalam 

konteks kerukunan beragama ini memiliki makna mendalam sebagai 

pengikat sosial dan pemersatu masyarakat yang berbeda keyakina.7 

Pembangunan kanopi penghubung tersebut merupakan hasil dari 

proses dialog dan musyawarah panjang antara berbagai elemen masyarakat. 

Proses pembangunan kesepahaman antarumat beragama memerlukan 

keterlibatan aktif dari seluruh pemangku kepentingan, termasuk tokoh 

agama, masyarakat, dan pemerintah daerah.8 Keberhasilan masyarakat Desa 

Winong dalam membangun dan mempertahankan kerukunan tidak lepas 

dari peran aktif tokoh agama dan pemuka masyarakat. Tokoh agama 

memiliki peran strategis dalam menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam 

 
5  Sumper Mulia H, dkk. “Nilai-Nilai & Praktik Moderasi Beragama Berbasis Kearifan 

Lokal Di Sumatera Utara”, 2021: h. 54-56. 
6 Dedy Prasetyo, “Simbol danMakna Sosial dalam Ruang Publik”, (Bandung: Rosda Karya, 

2022).  
7 Mohammad Takdir, “Model-Model Kerukunan Umat Beragama Berbasis Local Wisdom 

(Potret Harmonisasi Kebhinnekaan di Nusa Tenggara Timur)”, dalam Jurnal Tapis, vol.  1, No. 1 

(2017): h 64-66.  
8 Pratiwi, R. “Simbol Kerukunan dalam Pembangunan Harmoni Sosial”, dalam Jurnal 

Sosiologi Nusantara, 6 No. 1 (2021). h. 82-95. 



  

 

4 

 

 

konteks sosial yang lebih luas, sehingga dapat dipahami dan diterima oleh 

seluruh lapisan masyarakat.9 

Implementasi moderasi beragama di Desa Winong juga 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai lokal dapat bersinergi dengan ajaran 

agama. Sebagaimana diungkapkan oleh salah satu tokoh agama bahwa 

kearifan lokal memiliki peran penting dalam memperkuat fondasi 

kerukunan antarumat beragama di Indonesia.10 Program-program sosial 

yang dilaksanakan di sekitar area kanopi penghubung tersebut menjadi 

medium interaksi positif antarumat beragama. Kegiatan-kegiatan seperti 

bakti sosial, gotong royong, dan perayaan hari besar nasional menjadi 

momentum penguatan ikatan sosial antarwarga. Hal ini menekankan 

pentingnya ruang-ruang interaksi sosial dalam membangun dan 

mempertahankan harmoni antarumat beragama. 

Kerukunan yang terbangun di Desa Winong tidak lepas dari adanya 

peran aktif tokoh agama dan masyarakat dalam mengembangkan nilai-nilai 

toleransi. Selain itu, tokoh agama memiliki peran strategis dalam 

membangun pemahaman moderat dan mencegah radikalisme di tingkat akar 

rumput. Para tokoh agama di Desa Winong telah berhasil menerjemahkan 

nilai-nilai universal agama ke dalam praktik kehidupan bermasyarakat yang 

inklusif.11 

Praktik moderasi beragama di Desa Winong juga didukung oleh 

kearifan lokal masyarakat Jawa yang menjunjung tinggi kerukunan dan 

keharmonisan. Nilai-nilai budaya lokal seperti gotong royong, tepa selira 

(tenggang rasa), dan rukun agawe santosa (kerukunan membawa 

kesejahteraan) menjadi modal sosial yang memperkuat toleransi antarumat 

 
9 Rahman, F. “Moderasi Beragama di Indonesia: Studi Konsep danImplementasi.” Jakarta: 

Bumi Aksara. 2020. 
10 Prasetyo, D. Simbol danMakna Sosial dalam Ruang Publik, Bandung: Rosda Karya. 2022. 
11 Rahmawati, I., & Sulistyo, “Peran Tokoh Agama dalam Membangun Moderasi Beragama” 

dalam Jurnal Studi Keislaman, 4 No. 2 (2019): h. 145-162. 



  

 

5 

 

 

beragama. Nilai-nilai ini telah mengakar kuat dan diwariskan dari generasi 

ke generasi.12 

Masalah utama penelitian ini adalah bagaimana moderasi beragama 

dapat dipahami, dihayati, dan dipraktikkan oleh masyarakat Desa Winong 

Kabupaten Pati. Selain itu, bagaimana bentuk simbol kerukunan melalui 

kanopi penghubung masjid dan gereja dapat menjadi model praktik 

moderasi beragama yang kontekstual. Penelitian ini menjadi penting 

dilakukan karena beberapa alasan mendasar.  

Pertama, fenomena kanopi penghubung di Desa Winong merupakan 

praktik moderasi beragama yang unik dan belum banyak ditemukan di 

tempat lain. Keunikan ini perlu dikaji secara mendalam untuk memahami 

faktor-faktor yang melatarbelakangi dan mendukung keberhasilan praktik 

tersebut. Kedua, studi kasus ini dapat memberikan kontribusi empiris yang 

berharga bagi teori simbol dan praktik moderasi beragama di Indonesia. 

Dengan mengkaji secara mendalam bagaimana masyarakat Desa Winong 

membangun dan mempertahankan kerukunan antarumat beragama, 

penelitian ini dapat menghasilkan model praktik yang dapat diadaptasi oleh 

komunitas lain. Ketiga, dokumentasi dan kajian akademis terhadap praktik 

baik ini akan memberikan pembelajaran berharga bagi kebijakan 

pengembangan moderasi beragama di tingkat nasional dan daerah. Hasil 

penelitian dapat menjadi rujukan dalam merancang program-program 

penguatan moderasi beragama yang lebih kontekstual dan efektif. Keempat, 

penelitian ini akan mengisi akademis literatur tentang praktik moderasi 

beragama di tingkat akar rumput, sekaligus memberikan perspektif baru 

tentang bagaimana simbol-simbol dapat menjadi media efektif dalam 

membangun dan memelihara kerukunan antarumat beragama. 

Berdasarkan latar belakang dan masalah tersebut, penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji secara mendalam tentang konsep moderasi 

 
12 Firmansyah, A., & Kusuma, R. “Kearifan Lokal danModerasi Beragama: Studi Etnografi di 

Masyarakat Jawa”, dalam Jurnal Studi Sosial danAgama, 7 No. 2 (2022): h. 225-240. 



  

 

6 

 

 

beragama di kalangan masyarakat Desa Winong, serta menganalisis symbol 

kerukunan melalui kanopi penghubung masjid dan gereja sebagai simbol 

kerukunan antarumat beragama. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoritis berupa pengembangan konsep moderasi 

beragama. Konsep tersebut akan didasarkan pada kearifan lokal dan praktik 

empiris masyarakat Indonesia. Secara praktis, penelitian ini diharapkan 

dapat menghasilkan model praktik moderasi beragama yang kontekstual. 

Model ini dapat diterima oleh komunitas lain dengan mempertimbangkan 

karakteristik dan kearifan lokal masing-masing daerah. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya akan memperkaya khazanah ilmu pengetahuan 

tentang moderasi beragama, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi 

upaya membangun Indonesia yang lebih toleran, rukun, dan damai dalam 

keberagaman.13 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana pemahaman konsep moderasi beragama bagi masyarakat 

Winong Kabupaten Pati? 

2. Bagaimana potret moderasi beragama dan simbol kerukunan melalui 

kanopi penghubung antara masjid dan gereja oleh masyarakat Winong 

Kabupaten Pati? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penulisan 

Tujuan dari penelitian ini adalah: 

a. Menganalisis pemahaman konsep moderasi beragama bagi 

masyarakat Winong Kabupaten Pati. 

b. Mendeskripsikan potret moderasi beragama dan simbol kerukunan 

melalui kanopi penghubung antara masjid dan gereja oleh 

masyarakat Winong Kabupaten Pati. 

 
13 Gunawan, S., & Pratiwi, R, “Pemetaan Penelitian Moderasi Beragama di Indonesia: Analisis 

Sistematis 2016-2021”, Jurnal Studi Islam danMasyarakat, 6 No. 2 (2021), h. 167-185. 



  

 

7 

 

 

2. Manfaat Penelitian 

a. Secara Teoritis 

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan dalam 

pengembangan kajian moderasi beragama di Indonesia, khususnya 

dalam konteks implementasi di tingkat masyarakat. Secara teoritis, 

penelitian ini memperkaya pemahaman tentang bagaimana moderasi 

beragama dapat berperan dalam memperkuat kerukunan antarumat 

beragama. Kajian ini juga memberikan perspektif baru dalam 

memahami bentuk simbol kerukunan keagamaan melalui 

pendekatan sosiologis. Pendekatan ini dapat memperkaya khazanah 

keilmuan dalam bidang sosiologi agama dan studi agama-agama. 

Lebih lanjut, penelitian ini mengembangkan kerangka 

konseptual tentang bagaimana nilai-nilai moderasi beragama dapat 

dimanifestasikan dalam bentuk simbol kerukunan yang 

menjembatani perbedaan. Hal ini memberikan sumbangsih penting 

dalam pengembangan teori tentang peran infrastruktur sosial dalam 

membangun kohesi masyarakat plural. Kajian ini juga memperkuat 

pemahaman teoretis tentang bagaimana kearifan lokal dapat 

diintegrasikan dengan nilai-nilai moderasi beragama untuk 

menciptakan model kerukunan yang berkelanjutan. 

b. Secara praktis 

Penelitian ini memberikan manfaat langsung bagi berbagai 

pemangku kepentingan dalam pengembangan moderasi beragama 

dan kerukunan umat beragama. Bagi masyarakat Desa Winong Pati 

khususnya, penelitian ini membantu mendokumentasikan dan 

menganalisis best practice yang telah mereka lakukan dalam 

membangun kerukunan melalui simbol kerukunan berupa kanopi 

penghubung. Dokumentasi dan analisis ini dapat menjadi cermin 

reflektif bagi masyarakat untuk terus mengembangkan dan 

mempertahankan nilai-nilai kerukunan yang telah terbangun. 



  

 

8 

 

 

Bagi pemerintah, khususnya Kementerian Agama dan 

pemerintah daerah, penelitian ini menyediakan model konkret 

implementasi kebijakan moderasi beragama di tingkat desa. Model 

ini dapat menjadi referensi dalam pengembangan program-program 

kerukunan umat beragama di daerah lain dengan konteks yang 

serupa. Hasil penelitian ini juga dapat menjadi masukan berharga 

dalam perumusan kebijakan dan program yang berkaitan dengan 

penguatan moderasi beragama dan kerukunan antarumat beragama. 

Bagi tokoh agama dan tokoh masyarakat, penelitian ini 

memberikan contoh nyata bagaimana peran kepemimpinan lokal 

dapat dioptimalkan dalam membangun dan memelihara kerukunan 

antarumat beragama. Model kepemimpinan dan strategi yang 

terungkap dalam penelitian ini dapat menjadi pembelajaran berharga 

bagi tokoh agama dan tokoh masyarakat di daerah lain dalam 

mengembangkan program-program serupa yang sesuai dengan 

konteks lokal mereka. 

Dalam konteks akademis, penelitian ini menyediakan data 

empiris yang kaya tentang kosep moderasi beragama di tingkat akar 

rumput. Data dan analisis yang dihasilkan dapat menjadi pondasi 

untuk penelitian-penelitian lanjutan dalam bidang studi agama, 

sosiologi agama, dan kajian kerukunan umat beragama. Temuan 

penelitian ini juga dapat menjadi referensi berharga bagi para 

peneliti yang tertarik mengkaji tema-tema serupa di lokasi atau 

konteks yang berbeda. 

D. Tinjauan Pustaka 

 Untuk memastikan tidak adanya kesamaaan dengan penelitian-

penelitian yang telah ada maka di bawah ini akan penulis paparkan beberapa 

kajian pustaka yang terkait dengan permasalahan dalam penelitian penulis. 

Kajian pustaka ini dapat berupa hasil penelitian yang telah dibuktikan 

ataupun hasil penelitian yang belum dibuktikan antara lain: 



  

 

9 

 

 

 Dari Abdur Rahman AS dan Muh Syarif HD dalam jurnal Moderasi 

Beragama Vol. 01, no. 1 tahun 2021 yang berjudul “Potret 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama di Gorontalo” memiliki cakupan 

yang lebih luas, mengkaji implementasi moderasi beragama di tingkat 

provinsi atau wilayah Gorontalo. Penelitian ini membahas berbagai aspek 

pengarusutamaan moderasi beragama, tidak terbatas pada satu simbol atau 

lokasi tertentu. Berbeda degan Skripsi "Potret Moderasi Beragama" ini 

memiliki fokus yang sangat spesifik pada studi kasus di Desa Winong, Pati, 

dimana terdapat simbol kerukunan berupa kanopi yang menghubungkan 

masjid dan gereja. Penelitian ini nantinya mengkaji bagaimana infrastruktur 

fisik tersebut berperan dalam membangun kerukunan antarumat beragama 

di tingkat lokal desa.14 

 Putri Wulandari, dkk dalam jurnal Studi Islam dan Sosial Vol. 18 No. 

1 (2024) dengan judul “Potret Kampung Moderasi Beragama Kelurahan 

Pakelan, Kota Kediri” menggambarkan moderasi beragama melalui 

berbagai aktivitas sosial dan dialog lintas agama yang melibatkan seluruh 

lapisan masyarakat. Praktik moderasi beragama di wilayah ini diwujudkan 

melalui kegiatan-kegiatan konkret seperti forum dialog antar agama, gotong 

royong, perayaan hari besar keagamaan bersama, dan bantuan sosial yang 

mencerminkan nilai-nilai kemanusiaan di atas perbedaan agama. Sementara 

itu, penelitian di Desa Winong Pati memiliki keunikan tersendiri dengan 

fokus pada simbol fisik berupa kanopi penghubung antara masjid dan gereja 

sebagai wujud kerukunan. Ini menunjukkan pendekatan yang lebih simbolik 

dan arsitektural dalam mengembangkan kerukunan beragama.15 

 
14 Abdur Rahman Adi Saputera & Muhammad Syarif H. Djauhari, “Potret Pengarusutamaan 

Moderasi Beragama Di Gorontalo”, Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama 1, No. 1 (2021): h. 41-

60. 
15 Putri Wulandari Dkk., “Potret Kampung Moderasi Beragama Kelurahan Pakelan, Kota 

Kediri”, dalam Jurnal Studi Islam danSosial 18, No. 1 (2024): h. 149-150, 

Https://Doi.Org/10.56997/Almabsut.V16i2.68  

https://doi.org/10.56997/almabsut.v16i2.68


  

 

10 

 

 

 Dalam Skripsi Windi Apsari (2023) yang berjudul “Pola Komunikasi 

Antar Tokoh Agama Islam Dan Kristen Dalam Membentuk Desa Moderasi 

Beragama Di Desa Karangasem Kecamatan Petarukan Kabupaten 

Pemalang”. Penelitian ini membahas tentang keberhasilan penerapan 

toleransi beragama dalam kehidupan bermasyarakat. Sebagai desa yang 

dihuni oleh pemeluk dua agama Islam dan Kristen, Karangasem 

menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan bukanlah penghalang untuk 

membangun kehidupan sosial yang harmonis. Keharmonisan ini tercermin 

dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari, mulai dari gotong royong 

hingga tolong-menolong antar warga tanpa memandang latar belakang 

agama. Bukti nyata kerukunan ini dapat dilihat dari beberapa simbol fisik 

dan sosial, seperti letak tempat ibadah yang berdampingan, berbagi 

makanan hingga pelaksanaan tradisi gunungan sedekah bumi.16 

 Ardhana Januar Mahardhani dalam jurnal Agama dan Perubahan 

Sosial Vol. 6, No. 2 tahun 2022 dengan judul “Koeksistensi Berbasis 

Moderasi Beragama: Konstruksi Keharmonisan Antar Umat Beragama I 

Desa Gelangkulon Ponorogo”. Penelitian ini membahas tentang praktik 

yang tercermin di dalam masyarakat dengan mengadakan acara keagaamaan 

ataupun kegiatan sosial untuk memperoleh ketentraman dan mempererat tali 

persaudaraan antar umat beragama. Masyarakat menghormati perbedaan 

dan memahami bahwa masyarakat di Indonesia adalah multikultural.17 

 Athoillah Islamy dalam Jurnal Sosial Keagamaan Vol. 3 No. 1 yang 

berjudul “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila” pada tahun 

2022 membahas tentang dimensi nilai-nilai moderasi beragama yang 

termuat dalam konstruksi Pancasila. Seperti halnya sila pertama berupa nilai 

 
16 Windi Apsari, Pola Komunikasi Anar Tokoh Agama Islam DanKristen Dalam Membentuk 

Desa Moderasi Beragama Di Desa Karangasem Kecamatan Petarukan Kabupaten Pemalang, (2023): 

h. 109-113. 
17Ardhana Januar Mahardhani, "Koeksistensi Berbasis Moderasi Beragama: Konstruksi 

Keharmonisan Antar Umat Beragama di Desa Gelangkulon Ponorogo”, dalam Asketik: Jurnal 

Agama danPerubahan Sosial 6, no. 2 (2022): h. 243-258, https://doi.org/10.30762/asketik.v6i2.457 

https://doi.org/10.30762/asketik.v6i2.457


  

 

11 

 

 

pembentukan paradigma dan sikap sosial keberagamaan  yang  

mengedepankan  pluralisme dalam  kehidupan antar umat beragama. 

Selanjutnya pada sila kegita berisi tentang nilai pembentukan paradigma 

dan sikap sosial keberagamaan yang menjunjung tinggi nasionalisme. 

Implikasi   teoritik   dari   temuan   penelitian   ini   menunjukan bahwa 

Pancasila memuat   nilai   universal   yang   dapat   dijadikan   sebagai   basis   

nilai   dalam moderasi beragama.18 

 Berdasarkan tinjauan pustaka diatas, maka penelitian ini berbeda 

dengan penelitian terdahulu yang telah dilakukan para peneliti sebelumnya. 

Penelitian ini memiliki keunikan utama yakni fokus terhadap simbol 

kerukunan pada masyarakat. Secara fisik, kanopi penghubung juga diartikan 

sebagai simbol manifestasi konkret moderasi beragama yang belum pernah 

dikaji sebelumnya. Teori simbol yang digunakan berbeda dari penelitian 

terdahulu yang lebih terfokus pada aktivitas sosial atau komunikasi.  

 Desa Winong dengan fenomena masjid dan gereja yang dihubungkan 

dengan kanopi merupakan kasus baru yang menggabungkan analisis 

pemahaman konsep moderasi beragama dengan kajian makna simbol 

kerukunan. Dengan adanya penelitian ini, maka penulis akan 

mengidentifikasi model praktik moderasi beragama melalui infrastruktur 

simbolik yang dapat menjadi rujukan bagi daerah lain. Selain itu, penelitian 

ini memperkaya khazanah keilmuan dengan perspektif baru tentang bentuk 

simbol dalam membangun kerukunan antarumat beragama. 

E. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan 

pendekatan sosiologis yang mempelajari ilmu tentang gejala-gejala 

sosial, institusi-institusi sosial dan pengaruhnya terhadap masyarakat. 

 
18 Athoillah Islamy, “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila”, Jurnal Sosial 

Keagamaan 3, No. 1 (2022): h. 27-28. 



  

 

12 

 

 

Sosiologi didefinisikan sebagai ilmu tentang perilaku sosial yang 

ditinjau dari kecendrungan individu dengan individu lain dengan 

memperhatikan simbol-simbol interaksi.19 Pendekatan sosiologis dipilih 

karena mampu menggali secara mendalam makna dan pemahaman 

tentang bagaimana moderasi beragama pada masyarakat dan simbol 

yang terwujud di antara adanya masjid dan gereja yang berhadapan. 

Pendekatan ini akan membantu peneliti dalam menyempurnakan 

penelitiannya, yakni Penelitian yang berhubungan dengan moderasi 

beragama, simbol dan kerukunan masyarakat. Penelitian ini berupaya 

memahami pengalaman hidup para informan dalam konteks kehidupan 

beragama yang moderat.  

2. Subjek Atau Sumber Data 

 Sumber data merupakan subjek data yang diperoleh dari orang, 

benda dan tempat yang diteliti sehingga perolehan yang didapat untuk 

menjawab rumusan masalah penelitian.20 Beberapa sumber data yang 

diperoleh dalam penelitian yaitu: 

a. Data primer merupakan sumber data utama yang diperoleh yang 

berisi mengenai informasi dan data.21 Sumber data primer dalam 

penelitian ini diperoleh dari hasil wawancara kepada narasumber 

yang mengetahui tentang konsep moderasi beragama oleh 

Takmir Masjid Al Muqorrobin, Pendeta Gereja Kristen Muria 

Indonesia, serta para tokoh agama islam dan kristen yang berada 

di lingkungan masjid dan gereja. 

b. Data sekunder merupakan sumber data pendukung. Sumber data 

sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari studi literatur, 

 
19 Ida Zahara Adibah. Pendekatan Sosiologis Dalam Studi Islam, dalam Jurnal Inspirasi Vol. 

1, No. 1. 2017. h. 5. 
20 Noviati, Ratih, Muh Misdar, and Helen Sabera Adib. "Pengaruh lingkungan belajar 

terhadap tingkat konsentrasi belajar siswa pada mata pelajaran akidah akhlak di MAN 2 

Palembang." dalam Jurnal PAI Raden Fatah 1.1 2019. h. 1-20. 
21 Fadilla, Annisa Rizky, and Putri Ayu Wulandari. "Literature review analisis data kualitatif: 

tahap pengumpulan data." Dalam Mitita Jurnal Penelitian 1.3. 2023. h. 34-46. 



  

 

13 

 

 

penelitian-penelitian terdahulu seperti buku, artikel, berita dan 

lain-lain untuk memahami fenomena moderasi beragama dan 

keberadaan kanopi penghubung masjid dan gereja di Winong. 

3. Metode dan Teknik Pengumpulan Data 

a. Wawancara 

 Wawancara adalah sesi tanya jawab dengan maksud dan 

tujuan tertentu untuk mendapatkan jawaban yang mendalam 

dimana wawancara akan dilakukan oleh dua pihak antara penanya 

dan narasumber dengan cara mengajukan beberapa pertanyaan 

tertentu. Dalam penelitian kualitatif, salah satu cara terpenting 

untuk mengumpulkan data adalah dengan metode wawancara. Pada 

penelitian kali ini wawancara dilakukan kepada beberapa informan 

yang meliputi pemerintah dan tokoh agama setempat termasuk 

kepala desa, pendeta dan ketua takmir masjid. Wawancara tersebut 

dilakukan untuk menggali informasi mendalam guna melengkapi 

kebutuhan penulisan dalam laporan penelitian. 

 Metode wawancara merupakan metode penelitian yang 

datanya dikumpulkan lewat wawancara dengan narasumber atau 

responden. Menurut Yunus dalam Sujarweni, wawancara dibagi 

menjadi 2 jenis yakni:22 

1. Wawancara mendalam, hal ini peneliti terlibat secara langsung 

secara mendalam dengan kehidupan subyek yang akan diteliti 

dan tanya jawab dilakukan tanpa memakai acuan yang 

disiapkan sebelumnya dan dilakukan berkali kali sehingga 

sifatnya mengalir. 

2. Wawancara terarah, dimana peneliti hanya berhak 

menanyakan pada subyek yang diteliti berupa pertanyaan-

 
22 Sugiyono, “Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif danR&D”, Alfabeta, Bandung, 

(2015): h. 85 



  

 

14 

 

 

pertanyaan dengan memakai pedoman yang sudah disiapkan 

sebelumnya. 

b. Observasi 

Sebagai penelitian agama, maka metode pengumpulan data 

lainnya yang baik dan tepat untuk digunakan adalah metode 

observasi. Observasi penelitian ini dilaksanakan secara terlibat dan 

mengamati potret moderasi beragama dan simbol kerukunan 

melalui kanopi penghubung masjid dan gereja di Winong Pati. 

c. Dokumentasi 

Metode dokumentasi dalam penelitian ini digunakan untuk 

melengkapi data yang diperoleh dari adanya hasil wawancara dan 

hasil observasi. Metode ini sudah lama digunakan dalam penelitian 

sebagai sumber data. Karena dalam banyak hal, dokumen dapat 

dimanfaatkan untuk menguji, menafsirkan, dan meramalkan. 

Semua dokumen berupa tulisan resmi maupun pribadi yang 

berhubungan dengan aspek-aspek penelitian dan dikumpulkan 

sebagai sumber data primer. Terkait dengan data atau dokumen 

tentang potret moderasi beragama dan simbol kerukunan melalui 

kanopi penghubung masjid dan gereja di Winong Pati, juga 

digunakan teori oleh penulis, kemudian data tersebut diolah dan 

disajikan dengan deskriptif melalui analisis komparatif. 

4. Metode Analisis Data 

 Dalam penelitian kualitatif, data bisa diperoleh dari berbagai 

sumber dengan cara pengumpulan data hingga mencapai titik maksimal 

yang sering disebut dengan istilah titik jenuh. Sugiyono menjelaskan 

ada 4 cara interaktif dalam analisis sata yakni pengumpulan data, 

reduksi data, display data dan simpulan data. 

 Pertama, pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan 

instrumen yang penting dalam penelitian untuk mengumpulkan data 

secara sistematis, membantu mencapai tujuan, serta membuktikan 



  

 

15 

 

 

hipotesis. Data yang dikumpulkan sesuai dengan variabel dalam 

hipotesis. 

 Kedua, reduksi data adalah bagian dari analisis data, di mana 

catatan yang banyak diringkas dan diseleksi untuk menemukan tema dan 

pola. Proses ini memudahkan peneliti dalam tahap pengumpulan data 

selanjutnya. Reduksi data juga membutuhkan kepekaan, kecerdasan, 

dan pemahaman yang mendalam, terutama ketika peneliti menemukan 

hal-hal yang tidak dikenal atau belum memiliki pola. 

 Ketiga, Hasil reduksi data ditampilkan dalam bentuk pola, 

kategori, atau tema untuk membantu peneliti memahami persoalan. 

Dalam penelitian kualitatif, data disajikan dalam bentuk uraian singkat, 

bagan, atau teks naratif. 

 Keempat, langkah berikutnya adalah penarikan kesimpulan, yang 

bersifat sementara dan dapat berubah seiring dengan ditemukannya 

bukti baru. Kesimpulan dalam penelitian kualitatif bisa menjawab 

rumusan masalah awal, tetapi juga dapat berkembang seiring penelitian 

berlangsung. 

F. Sistematika Penulisan  

 Penelitian ini akan ditulis dalam bentuk format skripsi. Skripsi 

ditulis dalam lima bab, setiap bab nya terdiri dari beberapa sub. Adapun 

gambaran sistematika penulisan yang akan penulis susun sebagai berikut: 

 Bab pertama menjelaskan tentang tentang latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, metode 

penelitian dan sistematika pembahasan. 

 Bab kedua memuat landasan teori yang melandasi rumusan masalah. 

Berisi uraian tentang konsep moderasi beragama, kerukunan dalam 

masyarakat, serta bentuk simbol kerukunan dalam masyarakat. 

 Bab ketiga memuat secara detail lokasi dan kondisi umum Desa 

Winong Pati, sejarah dan profil desa, kondisi keagamaan di desa Winong 



  

 

16 

 

 

Pati, serta sejarah berdirinya masing-masing tempat ibadah yakni masjid 

dan gereja. 

 Bab keempat berisi tentang hasil penelitian yang meliputi 

pembahasan yang disesuaikan dengan pendekatan sosiologis dan teori 

simbol. Pembahasannya meliputi konsep moderasi beragama bagi 

masyarakat Winong. Selain itu, juga membahas potret moderasi beragama 

dan simbol kerukunan melalui kanopi penghubung masjid dan gereja 

sebagai wujud kerukunan umat beragama di Desa Winong Pati.  

 Bab kelima berisi tentang kesimpulan dan saran. Kesimpulan 

diperoleh melalui hasil analisis data yang sudah dijelaskan pada bab 

sebelumnya. Saran berisi tentang yang berkaitan dengan bagaimana 

langkah-langkah yang perlu diambil oleh pihak terkait dengan hasil 

penelitian yang bersangkutan. Bagian akhir skripsi akan dilengkapi dengan 

daftar pustaka dan lampiran-lampiran.



  

 

16 

 

 

BAB II 

KONSEP MODERASI BERAGAMA, SIMBOL DAN KERUKUNAN 

ANTARUMAT BERAGAMA 

A. Konsep Moderasi Beragama 

1. Pengertian Moderasi Beragama 

Moderasi berasal dari bahasa Latin moderation, artinya moderat (tidak 

berlebihan dan tidak kekurangan). Moderasi dalam bahasa Inggris disebut 

moderation yang berarti rata-rata, inti, standar atau tidak berpihak. Kata 

tersebut diserap menjadi moderasi yang memiliki arti mengurangi 

kekerasan atau menghindari praktik keagamaan yang berlebihan. Menurut 

pemikiran Lukman Hakim Saifuddin, konsep moderasi beragama dapat 

dipahami sebagai pendekatan, perspektif, dan implementasi nilai 

keagamaan dalam konteks sosial yang senantiasa mengedepankan prinsip 

keseimbangan, mengutamakan sikap berkeadilan, dan menghindari 

ekstremitas dalam penerapan ajaran agama, sembari aktif berkontribusi 

dalam membangun atmosfer kemasyarakatan yang tenteram dan selaras.1 

Secara etimologi, moderasi diambil dari kata “moderator” yang 

artinya situasi dan kondisi yang tidak kurang maupun lebih. Istilah 

moderasi dapat digunakan untuk menyatakan posisi seimbang dan tidak 

terlalu condong ke kanan maupun kiri melainkan berada di tengah. 

Moderasi berkaitan dengan konsep beragama yang kerap diartikan dengan 

istilah wasathiyah.2 

 
1 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019), h. 15-17. 
2  Dzikri Dinikal Arsy dkk, “Konsep Moderasi Beragama Perspektif Ki Hajar Dewantara.”, 

dalam Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, No. 2 (2022): h. 115-135. 



  

 

17 

 

 

Moderasi berasal dari kata "moderat" yang bermakna mengambil jalan tengah 

tanpa condong ke sisi kanan atau kiri. Sikap ini merupakan karakteristik khas 

Islam yang tercermin dalam konsep wasathiyyah. Wasathiyyah memiliki makna 

yang sangat kaya, mencakup posisi di antara dua ujung ekstrem, pilihan terbaik, 

keadilan, kualitas unggul, dan posisi tengah antara yang baik dan buruk. Para 

ulama memberikan definisi komprehensif tentang wasathiyyah. Konsep ini 

mencakup tawassut (tengah), 'itidal (tegak lurus), tawazun (seimbang), dan 

iqtishad (tidak berlebihan). Makna yang lebih luas meliputi keadilan, istiqamah 

(konsistensi), menjadi yang terpilih atau terbaik, keamanan, kekuatan, dan 

persatuan. Seorang Muslim yang memiliki karakteristik wasathiyyah adalah 

mereka yang menolak kekerasan, tidak menunjukkan ekstremisme, 

memperhatikan keseimbangan antara aspek spiritual dan material, serta peduli 

terhadap dimensi individual dan sosial.3 

Wasathiyyah dalam Al-Qur'an memiliki makna yang luas, dengan 

keadilan sebagai aspek krusialnya. Keadilan menjadi syarat mutlak dalam 

berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam sistem hukum dan kesaksian. 

Masyarakat mengharapkan keadilan yang memperlakukan semua pihak 

secara seimbang tanpa keberpihakan. Hal ini mencerminkan esensi 

wasathiyyah yang menjauhi sikap bias dan mendukung keseimbangan hak. 

 
3 Dila Arni Putri, Khuzaifah, et. al. Islam dan Moderasi Beragama dalam Jurnal Pendidikan 

Islam Vol. 16, No. 2. 2024. h 4-5. 



  

 

18 

 

 

Al-Qur'an menekankan pentingnya keseimbangan melalui Surah Al-Baqarah 

ayat 143, di mana Allah menyatakan bahwa umat Islam adalah 'ummatan 

wasatan' atau umat yang seimbang. Penyebaran doktrin ini bertujuan 

mendorong umat untuk menjauhi sikap ekstrem dalam praktik beragama 

dan menjalani ajaran Islam dengan cara yang tidak berlebihan. Keadilan 

sebagai prinsip fundamental dalam Islam ditekankan melalui Surah An-Nisa 

ayat 135 yang memerintahkan umat untuk bersikap adil, bahkan terhadap 

diri sendiri dan keluarga. Moderasi beragama mencakup komitmen untuk 

memperjuangkan keadilan sosial dan menolak segala bentuk diskriminasi, 

sehingga menciptakan masyarakat yang harmonis dan berkeadilan bagi 

semua. Toleransi dan penghormatan terhadap perbedaan menjadi aspek 

penting dalam moderasi beragama Islam. Islam mendorong umatnya untuk 

bersikap toleran terhadap penganut agama lain, sebagaimana ditunjukkan 

dalam Surah Al-Kafirun ayat 6 bahwa tidak ada paksaan dalam beragama. 

Toleransi ini tercermin dalam sejarah panjang interaksi harmonis antara 

masyarakat Muslim dengan penganut agama lain di berbagai belahan dunia. 

Kata moderasi berarti konsep atau praktik yang mengarah pada upaya 

menjaga keseimbangan, kesederhanaan, keadilan dalam perilaku, 

Tindakan, dan pandangan. Sedangkan beragama adalah istilah yang 

mengacu pada kepercayaan, keyakinan, serta praktik spiritual yang diikuti 

oleh individu maupun kelompok masyarakat. Moderasi beragama adalah 

cara memandang dan sikap yang menempatkan diri di tengah, bersikap adil, 

dan menghindari sikap ekstrem dalam menjalankan ajaran agama. Lukman 

Hakim Saifuddin menegaskan bahwa moderasi beragama adalah proses 

berkelanjutan agar praktik keagamaan tidak berlebihan atau melampaui 

batas, sehingga dapat mencegah lahirnya perilaku ekstremisme. Dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang majemuk, pendekatan moderat ini 



  

 

19 

 

 

sangat penting agar masyarakat mampu menghadapi perbedaan dengan 

bijaksana, serta menumbuhkan toleransi dan keadilan sosial.4 

Menurut M. Quraish Shihab, moderasi beragama bukan berarti sikap 

netral atau tidak tegas, melainkan merupakan sikap aktif dan bijak dalam 

menghadapi perbedaan. Moderasi ini tidak hanya berlaku pada individu, 

tetapi juga pada kelompok, masyarakat, dan negara. Shihab menekankan 

bahwa untuk mewujudkan moderasi beragama perlu tiga syarat yang harus 

dipenuhi yakni memiliki pengetahuan, kemampuan mengendalikan emosi, 

dan sikap hati-hati dalam bertindak.5 Ali Muhammad Ash Shallabi 

menambahkan bahwa moderasi beragama mencerminkan hubungan antara 

nilai-nilai universal dan kemanusiaan, baik dalam aspek fisik maupun 

spiritual. Prinsip keadilan dan keseimbangan menjadi inti dari moderasi 

beragama, di mana keadilan berarti pemberitahuan tidak memihak dan 

keseimbangan berarti menyeimbangkan kebutuhan duniawi dan ukhrawi.6 

Moderasi beragama adalah konsep yang mengacu pada pendekatan 

seimbang dan moderat dalam mempraktikkan dan memahami agama yang 

melibatkan sikap tengah, toleransi, penghormatan pada perbedaan, serta 

penolakan ekstrimisme dan fanatisme dalam konteks agama. Ini merupakan 

prinsip penting dalam menjaga kerukunan dan kedamaian dalam kehidupan 

beragama di Indonesia yang majemuk.7 

Berdasarkan penjelasan diatas, pengertian moderasi beragama adalah 

konsep atau sikap yang menekankan pendekatan seimbang, moderat dan 

tengah dalam memahami ajaran agama. Dalam konteks agama, moderasi 

 
4 Lukman Hakim Saifuddin. Moderasi Beragama. (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2019). 

h. 17. 
5 Imron Falak. Konsep Moderasi Beragama Perspektif Muhammad Quraish Shihab. Tesis. 

Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto. 2022. h. 88. 
6 Ali Muhammad Ash-Shallabi, Wasathiyah Dalam Al-Qur’an Nilai-Nilai Moderasi  Islam  

dalam  Akidah,  Syariat,  dan Akhlak,  (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020), hlm. 41 
7 Taufiqul  Hadi, Syari’at  Islam  dan Semangat  Moderasi  Beragama  Di  Aceh,  In Urgensi  

Pembelajaran  Agama  dan Toleransi  Beragama,  ed.  dkk Adi Wijayanto (Tulungagung: Akademia 

Pustaka, 2024), h. 17–23. 



  

 

20 

 

 

diartikan sebagai wasathiyah atau Islam moderat, yaitu Islam jalan tengah 

dengan cinta damai, jauh dari hal kekerasan, mengutamakan toleransi, 

menerima berbagai pembaharuan untuk kemaslahatan tanpa melupakan 

warisan nilai-nilai leluhur baik yang diwariskan para ulama sebelumnya. 

Berikut beberapa prinsip-prinsip yang dianut dalam moderasi beragama: 

a. Wasathiyah 

Wasatiyah adalah pandangan yang mengambil jalan tengah dalam 

beragama, tidak berlebihan dan tidak pula mengurangi ajaran agama. 

Pendekatan ini memadukan antara teks ajaran agama dengan konteks 

kondisi masyarakat.8 Wasatiyah merupakan suatu pandangan atau 

perilaku yang berusaha mengambil tengah dari dua sikap yang 

berlawanan dan berlebihan, sehingga tidak ada posisi yang 

mendominasi dalam pikiran dan tindakan seseorang. Seperti yang 

dikatakan Khaled Abou el Fadl dalam "The Great Theft", moderasi 

adalah pemahaman yang mengambil jalan tengah, tidak ekstrem 

kanan dan tidak pula ekstrem kiri.9 

Umat Islam sebaiknya tidak hanya berpegang teguh pada Al-

Quran dan Hadits tanpa mempertimbangkan keadaan sekitar. Cara 

seperti ini bisa membuat pemahaman agama menjadi terlalu keras, 

kaku, dan ekstrim. Orang yang bersikap seperti ini biasanya merasa 

hanya dirinya yang benar dan menganggap pendapat orang lain selalu 

salah. Sebaliknya, umat Islam juga tidak boleh hanya melihat keadaan 

sekitar saja sampai melupakan ajaran Al-Quran dan Hadits. Hal ini 

berbahaya karena bisa membuat orang menafsirkan agama sesuka hati 

tanpa aturan yang jelas. Yang terbaik adalah menggabungkan 

keduanya. Tetap mengikuti ajaran Al-Quran dan Hadits, tapi juga 

 
8 Farida Musyrifah. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan Islam, dalam Jurnal 

Salam Institute Islamic Studie 1 No. 2. 2024. h. 36. 
9 Fatmawati Anwar dan Islamul Haq. Religious Moderation Campaign Through Social 

Media At Multicultural Communities, dalam jurnal KURIOSITAS Media Komunikasi Sosial dan 

Keagamaan 12 No. 2. 2019. h. 180. 



  

 

21 

 

 

mempertimbangkan situasi dan kondisi yang ada di sekitar. Dengan 

begitu, pemahaman agama akan lebih seimbang dan tidak terlalu keras 

atau terlalu bebas.10 

Berikut adalah dasar atas moderasi beragama yang sudah 

termaktub dalam Al Quran surah Al Baqarah ayat 143: 

سُوْلُ  عَليَْكُمْ  شَهِيْ داً   وَمَا جَعَلْنَا سَطًا ل ِتكَُوْنوُْا  شُهَداَۤءَ  عَلَى النَّاسِ  وَيكَُوْنَ  الرَّ ةً  وَّ  وَكَذٰلِكَ  جَعَلْنٰكُمْ  امَُّ

نْ  يَّنْقَلِبُ  عَلٰى عَقِبيَْهِ   وَاِنْ  كَانتَْ  لكََبِيْرَةً  الَِّّ  عَلَى سُوْلَ  مِمَّ  الْقِبْلَةَ  الَّتِيْ  كُنْتَ  عَليَْهَا   الَِّّ  لِنعَْلَمَ  مَنْ  يَّتَّبِعُ  الرَّ

حِيْم    الَّذِيْنَ  هَدىَ اٰللُّ   وَمَا كَانَ  اٰللُّ  لِيضُِيْعَ  ايِْمَانكَُمْ   اِنَّ  اٰللَّ  بِالنَّاسِ  لَرَءُوْف   رَّ

Artinya: ‘Demikian pula Kami telah menjadikan kamu 

(umat Islam) umat pertengahan 40) agar kamu menjadi saksi 

atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) 

menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan 

kiblat (Baitul Maqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, 

kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang 

mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. 

Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali 

bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak 

akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-

benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia. 

(QS. Al-Baqarah 2:143)” 

Kata umat pertengahan yang dimaksud dalam ayat diatas adalah 

mengambil sikap dan berpikiran adil, sehingga mempunyai perilaku 

seimbang dan baik. Adapaun makna yang terkandung didalam ayat 

tersebut adalah menjelaskan bahwa umat Islam itu Ummatan 

Wasathan, yakni umat yang memiliki kebenaran dan keadilan serta 

ajarannya sempurna, baik dalam akhlak dan amal perbuatannya. 

Sebagai umat yang sempurna, maka diperlukan dakwah ajaran 

agama Islam sesuai dengan esensi ajaran tersebut yaitu rahmatan lil 

alamin. Dalam kehidupan yang beragam, keseimbangan dan sikap 

moderat menjadi landasan penting untuk menciptakan keharmonisan 

sosial. Pemahaman ini diwujudkan dalam konsep yang 

 
10 Mustaqim Hasan. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, dalam 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 7 No. 02. 2021. h 115-116. 



  

 

22 

 

 

mengutamakan pendekatan bijaksana dalam menjalankan dan 

menghayati nilai-nilai keagamaan. Implementasi nilai-nilai spiritual 

yang seimbang menghadirkan suatu paradigma yang mengedepankan 

sikap tengah, saling memahami, dan menghargai keberagaman. 

Seorang muslim sudah sepantasnya taat kepada Allah SWT 

sebagai Tuhannya, dengan menjalankan ibadah seperti shalat, puasa, 

zakat, haji, serta ibadah-ibadah sunnah lainnya. Namun, perlu 

dipahami bahwa tidak dapat dibenarkan jika seseorang memutuskan 

aktivitas duniawi dan menjauhkan diri dari masyarakat. Keduanya 

urusan dunia dan urusan akhirat haruslah seimbang, tanpa ada yang 

mendominasi. 

b. Tasamuh 

Tasamuh berasal dari kata Arab "samhun" yang bermakna 

memudahkan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, toleransi 

didefinisikan sebagai sikap menghargai, membiarkan, atau 

membolehkan sesuatu yang berbeda atau berlawanan dengan 

pendirian sendiri.11 Dari pengertian tersebut, dapat dipahami bahwa 

toleransi merupakan sikap menghargai pendirian orang lain. Penting 

untuk dicatat bahwa menghargai di sini tidak berarti menyetujui, 

mengikuti, atau membenarkan pendapat atau keyakinan yang berbeda 

tersebut. 

Dalam konteks keagamaan, toleransi memiliki batasan yang jelas. 

Toleransi tidak berlaku dalam ranah keimanan dan ketuhanan. Praktik 

ibadah harus dilaksanakan sesuai dengan ritual dan tempat masing-

masing agama. Dalam pandangan moderasi, setiap agama dianggap 

benar menurut keyakinan para penganutnya masing-masing, dan tidak 

tepat untuk menganggap semua agama itu sama dan benar. Toleransi 

 
11 Cahyo Eko Waluyo, Rijaldi Habli Al-Arief, Sayyid Tazky Aziz Ramadhan Dan Abdul 

Ghofur. Moderasi Beragama Dalam Tinjauan Syari’at, dalam Jurnal Studi Multidisipliner 8 No. 12. 

2024. h. 833 



  

 

23 

 

 

hanya diterapkan dalam ranah sosial dan kemanusiaan untuk menjaga 

kerukunan dan persatuan. 

c. Tawazun 

Tawazun merupakan konsep keseimbangan yang mengajarkan 

untuk tidak melampaui batasan yang telah ditetapkan. Jika ditelaah 

lebih dalam, istilah tawazun berasal dari kata “mizan” yang bermakna 

timbangan. Namun dalam konteks moderasi, mizan tidak dimaknai 

sebagai alat fisik untuk menimbang, melainkan sebagai prinsip 

keadilan yang diterapkan pada seluruh aspek kehidupan, baik yang 

berkaitan dengan kehidupan duniawi maupun kehidupan akhirat yang 

kekal.12 

Islam mengajarkan keseimbangan, memadukan antara wahyu 

ilahi dengan penggunaan akal pikiran, serta memberikan porsi yang 

tepat bagi keduanya. Dalam menjalani kehidupan, Islam mengajarkan 

sikap seimbang antara berbagai aspek, seperti ruh dan akal, akal dan 

hati, hati nurani dan nafsu, serta aspek-aspek lainnya. Berdasarkan 

penjelasan tersebut, tawazun dalam konteks moderasi dapat dipahami 

sebagai perilaku adil dan seimbang, tidak berat sebelah, yang disertai 

dengan kejujuran sehingga tetap berada pada jalur yang telah 

ditentukan. Ketidakadilan merupakan tindakan yang merusak 

keseimbangan dan keteraturan alam semesta yang telah Allah 

tetapkan sebagai Sang Maha Kuasa. 

d. I’tidal 

I'tidal berasal dari kata Arab "adil" yang bermakna kesetaraan 

atau kesamaan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, adil 

didefinisikan sebagai sikap tidak berat sebelah dan tidak sewenang-

wenang. Konsep I'tidal merupakan pandangan yang menempatkan 

 
12 Sabilatus Syarifah dan Fahri Hidayat. Internalisasi Prinsip Moderasi Beragama Dalam 

Mewujudkan Generasi Z Islam Moderat, Dalam Jurnal Al Ashriyyah 10 No. 01. 2024. h. 66. 



  

 

24 

 

 

segala sesuatu pada posisi yang tepat, dengan pembagian sesuai 

porsinya, serta pelaksanaan hak dan pemenuhan kewajiban secara 

proporsional.13 

Sebagai penganut Islam, kita diperintahkan untuk berlaku adil 

kepada semua pihak dalam berbagai aspek kehidupan dan senantiasa 

berbuat ihsan (kebaikan) kepada siapapun. Keadilan merupakan nilai 

luhur dalam ajaran agama, dan kesejahteraan masyarakat tidak 

mungkin terwujud tanpa adanya keadilan. Dalam perspektif moderasi 

beragama, nilai I'tidal menjadi prinsip penting yang mengedepankan 

keseimbangan dan proporsi yang tepat dalam setiap tindakan. 

Keadilan merupakan fondasi dalam membangun kehidupan 

bermasyarakat yang harmonis, di mana setiap individu mendapatkan 

hak yang sesuai dan menunaikan kewajibannya secara bertanggung 

jawab. 

Penerapan I'tidal dalam kehidupan sehari-hari tercermin melalui 

sikap yang tidak diskriminatif, memberikan hak kepada yang berhak, 

serta tidak memihak secara tidak adil. Prinsip ini menjadi salah satu 

pilar moderasi beragama yang esensial untuk menciptakan kerukunan 

dan kedamaian dalam kehidupan berbangsa dan bernegara di tengah 

keberagaman yang ada 

e. Tahadhdur 

Tahadhdhur mengajarkan pentingnya menjunjung tinggi 

moralitas, kepribadian, budi luhur, identitas, dan integritas sebagai 

umat terbaik dalam kehidupan dan peradaban manusia.14 Berkeadaban 

memiliki banyak dimensi, salah satunya adalah ilmu pengetahuan, 

yang menjadi dasar terbentuknya sebuah peradaban. Semakin tinggi 

 
13 Mustaqim Hasan. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, dalam 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 7 No. 02. 2021. h 115-117. 

 
14 Sabilatus Syarifah dan Fahri Hidayat. Internalisasi Prinsip Moderasi Beragama Dalam 

Mewujudkan Generasi Z Islam Moderat, Dalam Jurnal Al Ashriyyah 10 No. 01. 2024. h. 66. 



  

 

25 

 

 

ilmu yang dimiliki seseorang, semakin luas cara pandangnya. 

Keluasan pandangan ini memungkinkan seseorang melihat dari 

berbagai sudut, sehingga dapat menjadi pribadi yang bijaksana. 

Kebijaksanaan atau hikmah tercermin dalam perilaku berupa adab 

atau moralitas yang tinggi dan mulia. 

Dalam konteks moderasi kehidupan berbangsa, berkeadaban 

menjadi penting untuk diamalkan karena semakin tinggi adab 

seseorang, semakin tinggi pula toleransi dan penghargaannya kepada 

orang lain. Orang yang beradab akan memandang suatu persoalan 

tidak hanya dari perspektif pribadinya, melainkan juga dari berbagai 

perspektif yang berbeda. 

f. Ishlah 

Ishlah berasal dari bahasa Arab yang berarti memperbaiki atau 

mendamaikan. Dalam konsep moderasi, ishlah menciptakan kondisi 

yang lebih baik untuk merespons perubahan dan kemajuan zaman 

berdasarkan kepentingan umum. Prinsip ini berpedoman pada 

memelihara nilai-nilai tradisi lama yang baik dan menerapkan nilai-

nilai tradisi baru yang lebih baik demi kemaslahatan bersama. 

Pemahaman ini akan membentuk masyarakat yang terus menyebarkan 

pesan perdamaian dan kemajuan, terbuka terhadap pembaharuan, dan 

menjunjung tinggi persatuan dalam kehidupan berbangsa.15 

g. Aulawiyah 

Awlawiyah berasal dari kata “al-awlawiyyah” yang merupakan 

bentuk jamak dari al-aulaa, yang bermakna penting atau prioritas. 

Konsep Awlawiyah dapat diartikan sebagai prinsip mengutamakan 

kepentingan yang lebih prioritas. Dari segi implementasi, Awlawiyah 

mengajarkan pentingnya memprioritaskan hal-hal yang benar-benar 

 
15 Farida Musyrifah. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan Islam, dalam Jurnal 

Salam Institute Islamic Studie 1 No. 2. (2024). h. 37. 



  

 

26 

 

 

utama dibandingkan dengan hal-hal yang kurang penting, dengan 

mempertimbangkan faktor waktu dan durasi pelaksanaannya. 

Dalam konteks moderasi kehidupan berbangsa, Awlawiyah 

mengajarkan untuk mengedepankan kepentingan umum yang 

membawa kemaslahatan bagi masyarakat. Secara lebih luas, 

Awlawiyah juga berarti memiliki wawasan komprehensif dalam 

menganalisis dan mengidentifikasi berbagai permasalahan, sehingga 

mampu menemukan akar persoalan yang sedang terjadi di masyarakat 

dan memberikan kontribusi pemikiran sebagai solusi atas 

permasalahan tersebut. 

h. Musawah 

Musawah mengandung arti persamaan derajat. Islam tidak 

membeda-bedakan manusia berdasarkan aspek personalnya. Semua 

manusia memiliki derajat yang sama, tanpa memandang jenis 

kelamin, ras, suku, tradisi, budaya, atau pangkat. Semua karakteristik 

tersebut telah ditentukan oleh Sang Pencipta, dan manusia tidak 

memiliki hak untuk mengubah ketetapan tersebut. Sebagaimana 

ditegaskan dalam Al-Quran Surah Al-Hujurat ayat 13, Allah 

menciptakan manusia dari laki-laki dan perempuan, serta menjadikan 

mereka berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar saling mengenal. 

Yang paling mulia di sisi Allah adalah yang paling bertakwa. Ayat ini 

menegaskan bahwa semua manusia memiliki kedudukan yang sama, 

dan perbedaan di sisi Allah hanya ditentukan oleh amal dan perbuatan 

yang dilakukan. 

Jika menelusuri sejarah Nusantara, para Wali Songo sebagai 

penyebar agama Islam sangat intens mengajarkan persamaan derajat. 

Tidak ada yang lebih tinggi atau mulia derajatnya di antara sesama 

manusia. Konsep "kawula" dan "gusti" diubah menjadi "Rakyat" yang 

berasal dari kata "Roiyat" yang berarti pemimpin yang memiliki tugas 

dan tanggung jawab yang sama, bekerja sama, saling bahu-membahu, 



  

 

27 

 

 

sehingga terbentuklah masyarakat yakni istilah yang masih digunakan 

hingga saat ini.16 

i. Tathawwur wa ibtikar 

Tathawwur wa Ibtikar mencerminkan sifat dinamis dan inovatif, 

yang bermakna bergerak maju dan pembaharuan. Prinsip ini 

mengajarkan pentingnya keterbukaan untuk berpartisipasi aktif dalam 

melakukan pembaharuan sesuai dengan perkembangan zaman demi 

kemajuan dan kemaslahatan umat.17 

Melihat ke belakang, salah satu faktor kemunduran umat Islam 

adalah kemunduran dalam berpikir. Sikap pasif dan statis menjadi 

permasalahan utama di kalangan umat Islam di masa lalu, yang 

dipengaruhi oleh doktrin aliran kalam Jabariyah. Doktrin ini 

dimanfaatkan oleh para penjajah untuk melemahkan umat Islam, 

sehingga muncul pandangan fatalistik bahwa segala yang terjadi pada 

umat Islam adalah takdir Tuhan dan manusia tidak berdaya untuk 

mengubah nasibnya. Pandangan ini menyebabkan tertutupnya 

kesempatan untuk mencari solusi dari berbagai permasalahan, 

sehingga umat Islam cenderung tidak berkembang, mengikuti tanpa 

berpikir kritis, dan sulit menerima perubahan atau pembaharuan 

Dari pelajaran sejarah ini, moderasi membuka peluang bagi kita 

sebagai bangsa untuk terus bergerak dinamis sesuai kapasitas masing-

masing dan berinovasi dalam melakukan pembaharuan. Bukan hanya 

berdiam dan menutup diri dari perubahan zaman atau terlena dengan 

apa yang telah dimiliki. 

j. Syura 

 
16 Mustaqim Hasan. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, dalam 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 7 No. 02. 2021. h 118. 
17 Mustaqim Hasan. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa, dalam 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 7 No. 02. 2021. h 120-121. 

 



  

 

28 

 

 

Istilah Syuro berakar dari kata "Syawara-Yusawiru" yang berarti 

memberikan penjelasan, menyatakan, atau mengambil sesuatu. 

Bentuk lain dari kata ini adalah "tasyawara" (perundingan, saling 

berdialog dan bertukar ide) dan "syawir" (mengajukan pendapat atau 

bertukar pikiran). Musyawarah merupakan metode untuk 

menyelesaikan masalah dengan cara duduk bersama, berdialog, dan 

berdiskusi untuk mencapai mufakat dengan prinsip kebaikan bersama 

di atas kepentingan lainnya. Dalam konteks moderasi, musyawarah 

berperan sebagai solusi untuk mengurangi dan menghilangkan 

prasangka serta perselisihan antar individu dan kelompok. 

Musyawarah memfasilitasi komunikasi, keterbukaan, kebebasan 

berpendapat, dan menjadi media silaturahmi, sehingga terjalin 

hubungan persaudaraan dan persatuan yang erat dalam berbagai 

dimensi ukhuwah (persaudaraan), islamiyah, wathaniyah, basyariyah, 

dan insaniyah.18 

Secara teoritis, moderasi beragama memang mudah dipahami tetapi 

kenyataannya di dalam kehidupan masyarakat sekeliling kita pun sulit 

untuk menemui penerapan dari moderasi beragama. Kemudian inilah 

yang menjadi suatu keresahan apakah masyarakat benar dapat memahami 

adanya perbedaan dan saling menghargai atas pendapat yang sejalan 

dengan pikiran mereka. Selain itu, apakah mereka mampu menyikapi rasa 

toleransi antar agama dan tidak mengedepankan ego maupun kepentingan 

pribadi di atas kepentingan bersama.Jika mampu, maka akan terlihat 

bentuk cinta damai ditengah situasi kondisi yang multikultural dalam 

berbangsa bernegara. Sehingga dapat dikatakan bahwa moderasi 

beragama berhasil diaplikasikan dengan sebaik mungkin di negara 

Indonesia.19 

 
18 Farida Musyrifah. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan Islam, dalam Jurnal 

Salam Institute Islamic Studie 1 No. 2. (2024). h. 37. 
19 Masykur dkk, Menanam Kembali Moderasi Beragama, 2021: h. 36 



  

 

29 

 

 

Moderasi secara terminologi diartikan sebagai pilihan dalam 

mengambil jalan tengah yang tidak kurang dan tidak berlebihan dalam 

berpikir, mengambil sikap maupun bertindak, sikap terpuji yang membuat 

seseorang tak mudah anarkis dalam bertindak dan ekstrinsik dan 

menghadapi permasalahan. Berikut ayat moderasi beragama yang sudah 

termaktub dalam Al Quran surah Al Baqarah ayat 238: 

ِ قٰنتِِيْنَ  لٰوةِ الْوُسْطٰى وَقوُْمُوْا لِِلّه لوَٰتِ وَالصَّ  حَافظُِوْا عَلَى الصَّ

Artinya: Peliharalah semua shalat(mu), dan (peliharalah) shalat 

wusthaa. Berdirilah untuk Allah (dalam shalatmu) dengan 

khusyu'”. (QS. Al-Baqarah: 238) 

Para Ahli tafsir seperti At-Thabari berkata bahwa makasudnya 

adalah Shalat Ashar, karena terletak di tengah-tengah shalat lain antara 

subuh dan zuhur serta maghrib dan isya. AL-Qurthubi berkata: “Al-

Wustha bentuk feminism dari kata wasath yang berarti terbaik dan paling 

adil.” Menurut Ibnul Jauziy, maksud ayat ini ada 3 makna. Pertama 

terkait dengan shalat yang terletak pada pertengahan, kedua paling 

tengah ukurannya dan ketiga karena paling afdhal kedudukannya. Jadi 

tidak ada kata makna lain dari kata wustha dalam ayat ini selain “paling 

tengah, paling adil dan paling baik.”20 

Adapun dasar hadits atas moderasi beragama sebagai berikut:  

 

  أحََبُّ الدِِّيْنِ إِلىَ اللهِ الْحَنيِْــــــفِيَّةُ السَّـــمْحَةُ 

Artinya: agama yang paling dicintai allah adalah agama yang 

lurus dan toleran.” (HR Bukhari) 

Pada prinsipnya, fitrah yang paling mendasar dari setiap manusia 

yang juga menjadi aspek yang melatari keagamaan adalah adanya 

 
20 Khairan Muhammad Arif. Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, As-

Sunnah Serta Pandangan Para Ulama dan Fuqaha. Universitas Islam As-Syafiíyah, Indonesia. h. 

25. 



  

 

30 

 

 

pandangan hidup yang hanif atau lurus. Kehanifan agama ini menjadi ciri 

semua ajaran yang telah dibawa para Rasul dahulu selain Muhammad. 

2. Indikator Moderasi Beragama 

Moderasi beragama pada hakikatnya merupakan upaya menjauhkan 

diri dari sikap berlebihan dalam mengekspresikan keyakinan maupun 

melakukan tindakan keagamaan. Konsep ini berupaya menghadirkan 

kehidupan yang berimbang, berkeadilan, dan saling menaruh hormat dalam 

mengungkapkan praktik keagamaan di tengah keberagaman keyakinan 

untuk mewujudkan kerukunan, kedamaian dan keselarasan. Individu yang 

menjalankan sikap moderat dalam tindakannya senantiasa melakukan 

evaluasi diri, menyampaikan pendapatnya dengan landasan pemikiran logis 

dan basis spiritualitas yang mendalam. Seorang moderat senantiasa 

membuka diri terhadap perkembangan sains dan teknologi, tanpa 

meninggalkan warisan tradisi teologi dan spiritualitas yang telah menjadi 

bagian dari dirinya.21 

Indikator moderasi beragama berfungsi membantu dalam 

mengidentifikasi dan menunjukkan cara pandang, sikap, dan aksi 

keagamaan yang tergolong moderat atau ekstrem. Indikator-indikator 

tersebut meliputi: 1) komitmen kebangsaan, 2) anti kekerasan, 3) toleransi 

dan 4) penerimaan terhadap tradisi. Keempat indikator ini digunakan untuk 

mengevaluasi dan mengukur tingkat moderasi beragama dan potensi 

kerentanan yang dipraktikkan dalam keseharian masyarakat.22 

Komitmen kebangsaan bertujuan mengetahui bagaimana pandangan 

dan penerapan keyakinan seseorang berdampak pada kesetiaannya kepada 

tanah air, terutama dalam menerima Pancasila sebagai dasar negara. 

Komitmen kebangsaan pada negara menjadi aspek krusial dalam menilai 

moderasi beragama karena dalam menjalankan tuntunan agama sejalan 

 
21 lbertus M. Patty, Moderasi Beragama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021), h. 42-22. 
22 Yanuarius Seran, Peranan Pemimpin Agama: Dalam Membangun Dialog Antarumat 

Beragama Di Keuskupan Atambua (Jakarta: Kanisius, 2023), h. 18. 



  

 

31 

 

 

dengan pemenuhan tanggung jawab sebagai warga negara untuk patuh pada 

bangsa. Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Ahmad Faozan bahwa 

komitmen kebangsaan pada negara berfungsi untuk mengevaluasi sikap, 

perilaku dan praktik beragama seseorang yang dapat membawa pengaruh 

pada kesetiaannya terhadap dasar negara, terutama penerimaan pancasila 

sebagai ideologi negara.23 

Pemahaman tentang agama dan kebangsaan perlu ditempatkan 

dalam keseimbangan yang serasi. Indikator moderasi beragama dapat 

diamati dari sejauh mana seseorang memahami agamanya yang juga 

terintegrasi dalam konteks kebangsaan. Segala bentuk interpretasi 

keagamaan bertujuan untuk melindungi individu atau kelompok dari 

perpecahan dan tindakan untuk membangun negara di luar sistem Negara 

Kesatuan Republik Indonesia. 

Komitmen kebangsaan pada negara merupakan hal esensial bagi 

bangsa Indonesia karena memiliki makna yang sangat fundamental dan 

mendalam. Tanpa adanya komitmen kebangsaan pada negara, Indonesia 

berpotensi terpecah-belah, meskipun Indonesia telah merdeka. Hal ini dapat 

diakibatkan oleh keberagaman pada masyarakat Indonesia dan dipengaruhi 

oleh wilayah Indonesia yang luas sehingga dapat memicu munculnya 

konflik dan perpecahan. Oleh karenanya, setiap warga negara berkewajiban 

untuk menjalankan komitmen kebangsaan pada negara dalam 

kehidupannya. Contoh nyata dari komitmen kebangsaan pada negara adalah 

memenuhi kewajiban pajak tepat waktu, memanfaatkan hak suara secara 

bijaksana dalam pemilihan dan menerapkan sikap serta perilaku untuk 

menjaga persatuan NKRI.24 

 
23 Ahmad Faozan, Wacana Intoleransi DanRadikalisme dalam Buku Teks Pendidikan 

Agama Islam (Banjarsari: A-Empat, 2022), h. 60. 
24 Endin AJ. Soefihara, Moderasi Beragama (Jakarta: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020), 

h. 79. 



  

 

32 

 

 

Anti kekerasan atau radikalisme dalam konteks moderasi beragama 

dimaknai sebagai pandangan yang berusaha membawa perubahan pada 

sistem sosial dan politik melalui kekerasan atau tindakan ekstrem atas nama 

agama, seperti kekerasan verbal, fisik dan mental. Inti dari kekerasan adalah 

perilaku dan tindakan seseorang atau sekelompok orang yang menggunakan 

cara-cara keras untuk mencapai tujuan yang diinginkan. Kelompok ini 

biasanya melakukan perubahan secara cepat yang seringkali bertentangan 

dengan sistem sosial yang berlaku. Untuk menghindari adanya sikap 

kekerasan dalam kehidupan beragama dapat dilakukan dengan memberikan 

kebebasan bagi setiap penganut agama untuk menjalankan agamanya dan 

berlaku adil. 

Kekerasan dapat muncul akibat perilaku ketidakadilan dan perasaan 

terancam yang dialami oleh individu atau kelompok tertentu, yang 

kemudian dapat menimbulkan kebencian kepada kelompok yang dianggap 

sebagai sumber ketidakadilan dan ancaman terhadap identitas mereka. 

Ketidakadilan memiliki beragam bentuk, seperti ketidakadilan sosial, 

ekonomi dan politik sehingga tindakan ini dapat memunculkan dukungan 

pada kekerasan bahkan terorisme.25 

Kekerasan selalu dikaitkan dengan terorisme karena kelompok 

tersebut bersedia melakukan apapun untuk mencapai tujuannya, termasuk 

mengancam pihak yang berbeda pandangan dalam mengejar tujuan yang 

sama. Oleh karena itu, penolakan terhadap kekerasan merupakan hal yang 

wajib dilakukan oleh setiap umat beragama untuk memelihara perdamaian 

dan sebagai upaya untuk menghindari keterancaman. 

Toleransi adalah kemampuan untuk menerima dan menghargai 

keragaman yang ada tanpa mengisolasi diri dari kaum minoritas dengan 

tujuan untuk menghadirkan perdamaian dalam keberagaman. Wujud dari 

penerapan toleransi yaitu keterbukaan, kemurahan hati, kerelaan dan 

 
25 Jamaluddin, “Implementasi Moderasi Beragama di Tengah Multikulturalitas Indonesia,” 

As-Salam: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no.1 (2022): h. 7. 



  

 

33 

 

 

kelembutan dalam menghadapi perbedaan yang ada. Toleransi selalu terkait 

dengan penghargaan, memberikan ruang kepada orang lain untuk 

mengungkapkan keyakinannya dan bersedia untuk bekerja sama dalam 

kegiatan-kegiatan tertentu.26 Pendapat yang selaras juga disampaikan  

bahwa toleransi adalah sikap receptive erhadap berbagai perbedaan, baik 

dari suku, agama, kulit, bahasa, budaya dan kebiasaan-kebiasaan yang 

dilakukan. Toleransi dipahami sebagai bentuk penerimaan terhadap agama 

orang lain dan memberi ruang kepada agama lain untuk mengamalkan 

ajaran agamanya.27 

Toleransi merupakan sebuah prinsip mendasar dalam menjaga 

keharmonisan dan kedamaian di antara masyarakat yang beragam. Dalam 

konteks agama, toleransi berarti menerima perbedaan keyakinan, praktik 

beribadah dan nilai-nilai antarumat beragama tanpa harus mengorbankan 

prinsip-prinsip kepercayaan dan kepatuhan kepada agama masing-masing. 

Namun kenyataannya, konflik yang berbasis agama kerap muncul 

diberbagai daerah yang merusak kesejahteraan dan perdamaian yang telah 

dibangun. Terkadang perbedaan kepercayaan menjadi sumber ketimpangan 

dan konflik, bahkan di negara-negara yang telah memiliki sejarah panjang 

dalam menjunjung tinggi toleransi antar agama. 

Toleransi antarumat beragama bukanlah sesuatu yang mudah. 

Terdapat berbagai faktor yang dapat mempengaruhi tingkat toleransi dalam 

masyarakat, seperti sejarah, budaya, politik dan ekonomi. Oleh karena itu 

dalam situasi seperti ini, pemahaman tentang toleransi dapat menjadi kunci 

untuk meredakan ketegangan dan mencegah adanya konflik yang lebih 

besar serta membangun perdamaian yang berkelanjutan. Toleransi sangat 

penting dalam hubungan antar agama karena mampu menciptakan 

 
26 Abiyyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama (Lombok Tengah: Pusat 

Pengembangan Pendidikan danpenelitian Indonesia. 2023. h. 57. 
27 Dwi Ananta Devi, Toleransi Beragama (Jakarta: CV. Nawab Tsani, 2009). h. 5. 



  

 

34 

 

 

lingkungan yang harmonis dan meningkatkan kerjasama antar individu dan 

kelompok agama yang berbeda.28 

Penerimaan terhadap tradisi merupakan kesediaan menerima dan 

menghormati setiap adat-istiadat dan budaya dalam praktik agama selama 

tidak bertentangan dengan ajaran agama untuk menciptakan kerukunan di 

antara umat beragama. Penerimaan terhadap tradisi dapat diwujudkan 

melalui sikap ramah dalam menerima tradisi dan budaya lokal agama lain, 

bersikap bijaksana terhadap ajaran agama yang ada serta menjaga setiap 

martabat manusia.29 

Penerimaan terhadap tradisi agama dan tradisi kebudayaan adalah 

dua hal yang saling berhubungan dan saling mempengaruhi, namun bisa 

dibedakan antara satu dengan yang lainnya. Ajaran agama dapat 

mempengaruhi tradisi lokal dan tradisi lokal juga bisa mempengaruhi sistem 

nilai dalam agama. Ajaran suatu agama melambangkan ketaatan seseorang 

kepada perintah Tuhannya sedangkan budaya melambangkan kebiasaan 

suatu masyarakat tertentu dalam mengekspresikan kehidupan 

masyarakatnya.30 

Penerimaan terhadap tradisi melibatkan penghargaan dan 

pengakuan terhadap keragaman cara beribadah dan kebiasaan-kebiasaan 

dari setiap agama serta menghormati keragaman dalam masyarakat tanpa 

melanggar prinsip dasar agama. Orang yang bersikap moderat terbuka 

terhadap tradisi lokal dalam praktik keagamaan mereka selama tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai agama. Pemahaman keagamaan yang 

fleksibel mencakup menerima praktik yang tidak hanya didasarkan pada 

norma agama, melainkan juga aspek kontekstual yang positif. Salah satu 

 
28 Dian Nafiatul Awaliyah, Toleransi danmoderasi untuk semua (Jawa Tengah: Hasfa, 

2024), h. 5. 
29 Ali Mutakin, Moderasi Dakwah Untuk Generasi Milenial melalui media digital (DKI 

Jakarta: Anggota IKAPI, 2023), h. 46. 
30 Abbiyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama (Lombok: Pusat Pengembangan 

pendidikan dan Penelitian Indonesia, 2023), h. 73. 



  

 

35 

 

 

contoh penerimaan terhadap tradisi dalam masyarakat yang menganut 

agama Kristen bisa terlihat dalam perayaan Natal dan Paskah, di mana nilai-

nilai keagamaan disatukan dengan tradisi lokal sedangkan dalam 

masyarakat yang menganut agama Islam, penerimaan tradisi tercermin 

dalam pelaksanaan ibadah seperti sholat, puasa, Ramadhan dan perayaan 

Idul Fitri. 

Dari uraian tentang indikator moderasi beragama, dapat disimpulkan 

bahwa indikator moderasi beragama ada empat yaitu komitmen kebangsaan 

pada negara, penolakan terhadap kekerasan, toleransi dan penerimaan 

terhadap tradisi. Komitmen kebangsaan pada negara penting untuk menilai 

kesetiaan seseorang pada dasar kebangsaan, penolakan terhadap kekerasan 

diperlukan untuk menjaga kedamaian dan keharmonisan di antara umat 

beragama, toleransi menunjukkan sikap terbuka dan lembut terhadap 

perbedaan sedangkan penerimaan terhadap tradisi menunjukkan kesediaan 

menerima kebiasaan dari agama lain yang mencerminkan kebudayaan 

setempat. Oleh karena itu indikator moderasi beragama penting untuk 

dilakukan oleh semua umat beragama untuk mencegah terjadinya 

perpecahan. 

3. Tujuan Moderasi Beragama 

Berbicara mengenai signifikansi moderasi beragama di Indonesia, 

salah satu aspek fundamentalnya adalah perannya sebagai instrumen 

budaya dalam memelihara semangat kebangsaan dan kerukunan. 

Indonesia, dengan karakteristik masyarakatnya yang sangat beragam, telah 

dianugerahi warisan berharga dari para pendiri bangsa berupa konsensus 

berbangsa dan bernegara yang terkristalisasi dalam Pancasila sebagai dasar 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dalam konteks ini, moderasi 

beragama berperan penting dalam mengharmoniskan nilai-nilai religius 

dengan kearifan lokal dan tradisi. Fungsinya sebagai pengikat kebersamaan 



  

 

36 

 

 

menjadi sangat krusial dalam menjembatani keragaman suku, budaya, 

etnis, bahasa, dan kepercayaan yang ada.31 

Lebih jauh lagi, moderasi beragama memiliki tujuan mulia untuk 

mengembalikan praktik keagamaan pada hakikat sejatinya, yaitu 

mewujudkan kedamaian, keselamatan, dan menjunjung tinggi martabat 

kemanusiaan. Pendekatan ini menjadi solusi dalam menghadapi 

kompleksitas permasalahan kehidupan dan keragaman interpretasi teks 

keagamaan yang berpotensi memicu konflik dan fanatisme berlebihan. 

Melalui penerapan prinsip moderasi beragama, diharapkan dapat 

meminimalisir potensi konflik bernuansa agama serta menjaga nilai-nilai 

kemanusiaan. Dengan demikian, moderasi beragama menjadi perspektif 

yang efektif dalam menangkal radikalisme dan ekstremisme yang dapat 

mengancam persatuan bangsa Indonesia. 

Penerapan prinsip moderasi dalam kehidupan beragama memberikan 

dampak signifikan terhadap terpeliharanya harmoni antarumat beragama di 

Indonesia. Implementasi nilai-nilai yang mengedepankan cara pandang 

moderat, penghargaan terhadap keberagaman, serta penolakan terhadap 

sikap intoleran dan ekstremisme memungkinkan terciptanya keselarasan di 

antara pemeluk berbagai agama dan kepercayaan. 

Dampak positif lain yang timbul dari penerapan moderasi beragama 

tercermin dalam terjaganya kesatuan dan persatuan bangsa Indonesia yang 

plural. Filosofi moderasi beragama menanamkan prinsip keadilan, 

keseimbangan, dan proporsionalitas dalam berinteraksi dengan setiap 

elemen masyarakat, tanpa memandang perbedaan latar belakang kesukuan, 

budaya, maupun keyakinan. Konsekuensinya, moderasi beragama berperan 

penting dalam memperkokoh ikatan kerukunan dan mengukuhkan 

 
31 Dinar Bela Ayu Naj’ma and Syamsul Bakri, “Pendidikan Moderasi Beragama dalam 

Penguatan  Wawasan  Kebangsaan,” Academica:  Journal  of  Multidisciplinary  Studies 5,  no.  2 

(2021): h. 422–434, https://doi.org/https://doi.org/10.22515/academica.v5i2.4919. 



  

 

37 

 

 

semangat Bhinneka Tunggal Ika yang menjadi fondasi kehidupan 

berbangsa di Indonesia. 

B. Konsep Kerukunan Masyarakat 

1. Pengertian Kerukunan Masyarakat 

Kata rukun secara etimologi berasal dari Bahasa Arab yaitu 

“ruknun” yang artinya tiang, dasar, dan sila. Ruknun dijamak menjadi kata 

“arkan” berarti bangunan sederhana yang terdiri dari banyak unsur. 

Sehingga, kata arkan bisa diartikan bahwa kerukunan adalah suatu kesatuan 

yang terdiri dari berbagai macam-macam unsur berbeda untuk saling 

menguatkan. Kesatuan itu tidak akan terwujud jika salah satu unsur tersebut 

ada yang tidak berfungsi.32 Aristoteles mengatakan dalam teorinya bahwa 

manusia merupakan zoom politicon, yakni makhluk sosial yang selalu 

berhubungan dengan manusia lain untuk bekerja sama, bergaul, serta 

berorganisasi guna mencukupi kebutuhan hidupnya.33 Teori tersebut 

menjelaskan bahwa kita adalah makhluk sosial yang tentu akan hidup secara 

berdampingan dengan berbagai manusia yang berbeda baik dari segi 

keyakinan, kebiasaan, pendapat dan sebagainya. Dengan kondisi yang 

demikian maka kerap kali terjadi adanya konflik Oleh karena itu, agar 

konflik tidak muncul maka sudah seharusnya kita menanamkan serta 

mengamalkan nilai tasamuh ketika hidup berdampingan dengan 

masyarakat. 

Rukun berarti damai dan satu hati. Sebuah kerukunan mencakup 

beberapa hal yakni perihal hidup rukun, rasa rukun, serta kesepakatan dalam 

hidup bersama. Akan selalu ada perbedaan yang ditemui dalam kehidupan 

sehari-hari. Namun dari adanya perbedaan tersebut, dapat dijadikan sebuah 

 
32 Muhammad Ibnu Sina. Konsep dan Praktik Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Masyarakat Panongan, Tangerang, Skripsi (2021). h. 17. 
33 Adet Tamula Anugrah, “Refleksi Pemikiran Aristoteles Sebagai Landasan Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”, Al-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam, (2021) Vol. 1, No. 

2, h. 61. 



  

 

38 

 

 

tolak ukur dalam membina masyarakar agar saling mengerti dan menerima 

berbagai perbedaan dengan hati ikhlas dan tulus.34 Dari adanya penjelasan 

tersebut, dapat disimpulkan bahwa kerukunan masyarakat merupakan 

adanya kesepakatan untuk hidup bersama secara berdampingan di lingkup 

masyarakat. Dengan menerapkan rasa menghargai perbedaan dan 

mengamalkan sikap saling mengerti dalam menerima banyaknya perbedaan 

dengan keihklasan dan ketulusan hati. 

2. Indikator Kerukunan Masyarakat 

Dalam penentuan indikator kerukunan unat beragama, Kementrian 

Agama menjelaskan bahwa ada tiga unsur yang dijadikan indikator utama 

dalam sebuah kerukunan masyarakat yaitu sebagai berikut.35 

a. Kebebasan 

Pandangan filosofis, John Stuar Mill tentang kebebasan individu 

menekankan bahwa setiap pribadi memiliki otonomi untuk 

mengekspresikan diri tanpa paksaan atau hambatan eksternal. Namun, 

ruang gerak ini memiliki batas-batas yang perlu diperhatikan, yakni 

penghormatan terhadap keleluasaan dan hak asasi sesama. Esensinya 

adalah bahwa tindakan pribadi sebaiknya tidak berdampak negatif pada 

kehidupan orang lain atau memicu perilaku destruktif dalam 

masyarakat.36 

Dalam menjalani kehidupan, setiap insan memiliki kewenangan 

untuk menentukan pilihan spiritual, mengutarakan pemikiran, serta 

mengambil langkah sesuai aspirasi pribadi. Meski demikian, 

 
34 Yonantan Alex Arifianto. “Peran Gembala Menanamkan Nilai Kerujukan Dalam 

Masyarakat Majemuk “,Jurnal Teologi danPendidikan Agama Kristen 3 No. 1. (2020). h. 4-5. 

35 Adlin Sila, “Kemenag: Indeks Kerukunan dari Tahun ke Tahun Kategori Tinggi”, 

Kementerian Agama Republik Indonesia, (2019), diakses pada November, 1, 2023. h. 2 

https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-indeks-kerukunan-dari-tahun-ke-tahun-kategori-tinggi-

3i3bb5  
36 Muhamad Faturrohman. “Analisis Makna Kebebasan J.S. Mill pada Manusia dalam 

Berhadapan dengan Protokol Kesehatan pada Masa Pandemi Covid-19”, Jurnal Riset Agama 

Volume 2, No 3. (2022). h. 804-805. 

https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-indeks-kerukunan-dari-tahun-ke-tahun-kategori-tinggi-3i3bb5
https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-indeks-kerukunan-dari-tahun-ke-tahun-kategori-tinggi-3i3bb5


  

 

39 

 

 

perwujudan kebebasan ini perlu diarahkan pada hal-hal yang 

konstruktif, taat pada ketentuan hukum, serta mempertimbangkan 

kesejahteraan komunitas sekitar. Dengan kata lain, kebebasan yang 

bertanggung jawab menjadi kunci terciptanya keseimbangan antara hak 

individu dan kepentingan kolektif. Kerangka pemikiran ini 

menekankan pentingnya keselarasan antara aktualisasi diri dan harmoni 

sosial. Setiap orang dapat mengekspresikan jati dirinya secara optimal 

selama tidak mengganggu atau merugikan pihak lain dalam prosesnya. 

Manusia menghadapi dua dimensi dalam kehidupan yaitu qadar dan 

ikhtiar. Inilah yang membedakan manusia dari makhluk lain yang tidak 

berakal, yang sepenuhnya terikat oleh takdir tanpa memiliki kebebasan 

untuk memilih. Berbeda dengan hewan yang tidak memiliki daya dan 

pilihan dalam hidupnya, manusia dihadapkan pada berbagai 

kemungkinan dan kebebasan moral untuk berkehendak serta memilih 

dari beragam alternatif yang tersedia. Al-Qur'an memberikan isyarat 

tentang kemampuan manusia untuk berbuat berdasarkan kesadarannya 

sendiri, menunjukkan bahwa Allah memberikan kebebasan kepada 

manusia untuk menentukan keputusan dalam bidang moral dan 

agama.37 

Namun, kebebasan yang diberikan kepada manusia tidaklah tanpa 

batas. Meskipun manusia bebas memilih dari berbagai alternatif yang 

tersedia, hal ini tidak berarti manusia dapat memutuskan segala sesuatu 

secara sembarangan. Terdapat sistem normatif yang harus ditaati dan 

dipertanggungjawabkan dalam setiap pilihan yang diambil. Kebebasan 

moral yang diberikan Allah kepada manusia sejatinya adalah amanah 

yang harus diisi secara bermakna dan bertanggung jawab. Dengan 

demikian, manusia tidak dapat mengambil keputusan atau tindakan 

 
37 Achmad Charris Zubair. Kebebasan Manusia Menurut Konsep Islam, dalam Jurnal 

Filsafat. h 5-6. 



  

 

40 

 

 

yang tidak dapat dipertanggungjawabkan, karena setiap pilihan yang 

diambil memiliki konsekuensi yang harus ditanggung. 

b. Kesetaraan 

Ketika berbicara tentang kesetaraan, hal ini tidak bisa selalu 

memberikan hal-hal yang identik. Tiap individu mempunyai akar 

budaya masing-masing dan kebutuhan yang bermacam-macam. Perlu 

adanya penyesuaian dalam pemberian hak guna mencapai kondisi 

kesetaraan yang mutlak. 

Untuk mengukur tingkat kesetaraan, ada beberapa indikator penting 

yang perlu diperhatikan. Pertama, tidak adanya praktik diskriminasi 

yang menciptakan kesenjangan antar kelompok. Kedua, terbukanya 

kesempatan yang sama bagi setiap orang untuk menjalankan aktivitas 

keagamaan sambil tetap menghormati hak pihak lain. Ketiga, 

tersedianya mekanisme perlindungan yang memadai terhadap segala 

bentuk pelanggaran yang ditujukan pada kelompok agama tertentu. 

Pandangan ini menekankan bahwa kesetaraan sejati dicapai melalui 

pengakuan dan penghargaan terhadap keunikan individu, bukan dengan 

memaksakan standar yang seragam bagi semua pihak. 

c. Kerja sama 

Abu Humaidi menjelaskan bahwa kerja sama adalah suatu usaha 

bersama dari dua orang atau lebih guna melaksanakan tugas agar 

mencapai tujuan yang diinginkan bersama. Selaku makhluk yang hidup 

bersosial, tentu kerja sama tidak bisa dipisahkan dalam hidup 

bermasyarakat. Kerja sama adalah bentuk tindakan gotong royong 

saling menebar manfaat untuk mencapai eksistensi kerja sama. 

Sikap ini menunjukkan bahwa adanya individu yang aktif atau 

terlibat dengan pihak lain berguna dalam memberikan empati maupun 

simpati dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya kehidupan sosial, 

ekonomi, keagamaan dan budaya. Jika kerja sama dapat berjalan 

dengan baik maka sesama manusia atau antar pemeluk agama akan 



  

 

41 

 

 

memperkuat tali silaturahmi, sehingga suasana akan lebih tentram, 

aman dan harmonis.38 

3. Faktor Yang Mempengaruhi Kerukunan 

Adapun faktor-faktor yang dapat mempengaruhi kerukunan masyarakat : 

a) Peran Tokoh Agama Setempat 

Guna menciptakan kerukunan di masyarakat tentu tidak terlepas 

dari adanya para tokoh agama yang berperan sebagai pelindung 

maupun perantara umat dalam hdiup bermasyarakat. Jika ada 

kelompok tertentu yang terlibat dalam permasalahan atau 

persengketaan, maka sudah seyogyanya tokoh agama dan 

masyarakat berupaya dalam menyelesaikan permaslahan tersebut. 

b) Peran Pemerintah Setempat 

Selain tokoh agama, pemerintah juga mempunyai peran 

tanggung jawab dalam menciptakan kerukunan masyarakat. 

Sejatinya ini adalah tugas bersama bagi seluruh masyarakat maupun 

pemerintah. Maka dari itu, peran pemerintah sangat dibutuhkan 

disini sebagai pelayan, perantara, dan juga penolong. 

c) Hubungan Kekeluargaan dan Kekerabatan di Masyarakat 

Salah satu faktor pendukung adanya kerukunan masyarakat 

yakni dengan adanya sikap kekeluargaan dan kekerabatan yang 

terjalin erat di kalangan warga masyarakat. Karena dengan adanya 

hubungan yang sedemikian rupa akan tercipta sikap saling 

menghormati, saling bergantung satu sama lain, dan saling 

membantu. Khususnya dalam usaha agar dapat meringankan beban 

masing-masing dari masyarakat. 

C. Teori Simbol  

 
38 Muhammad Ibnu Sina. Konsep dan Praktik Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Masyarakat Panongan, Tangerang, Skripsi (2021). h. 20. 



  

 

42 

 

 

Kata “simbol” atau “simbolon” dalam bahasa Yunani mengandung 

pengertian sebagai ciri atau tanda yang mampu mengkomunikasikan 

sesuatu kepada seseorang. Menurut Kamus Umum Bahasa Indonesia, 

simbol atau lambang didefinisikan sebagai kata, tanda, gambar, lukisan, dan 

sebagainya yang menjelaskan suatu hal dengan maksud tertentu. Simbol 

dapat terwujud dalam berbagai bentuk seperti gambar (icon), tanda, gejala 

(symptom), gerakan isyarat (gesture), dan indeks.39 Oleh karena itu, simbol 

bersifat figuratif (kiasan atau lambang) yang selalu merujuk pada hal-hal 

yang melampaui dirinya sendiri namun tetap berkaitan dengan kehidupan 

sehari-hari. 

Simbol, secara etimologis berasal dari kata Yunani "sym-bollein" yang 

telah diinterpretasikan beragam oleh para cendekiawan. Beberapa ahli 

memaknainya sebagai tindakan "melemparkan bersama" suatu objek atau 

perilaku yang dihubungkan dengan ide tertentu. Interpretasi lain 

menyebutkan bahwa simbol berfungsi menyatukan elemen-elemen berbeda 

dengan menjembatani pemikiran individu dengan fenomena alamiah, 

mengkoordinasikan dan mengintegrasikan berbagai citra yang diterima 

melalui indera.40 

Sementara Frederick William Dillistone seorang pendeta sekaligus 

akademisi, Profesor Teologi di Wycliffe College, Toronto dalam bidang 

Teologi Sistematika menafsirkan simbol sebagai aktivitas "pencocokan" 

atau penempatan dua bagian berbeda dalam bentuk gambaran atau bahasa. 

Perspektif tersebut menyiratkan bahwa simbol berperan mempertemukan 

objek-objek berbeda untuk mencapai kesepahaman melalui pengungkapan 

 
39 Herman S. Analisis Hukum Islam Terhadap Tradisi Mappammula Ase Dalam 

Pemenuhan Nafkah Keluarga Masyarakat Bugis Kabupaten Sidenreng Rappang. Tesis. Institut 

Agama Islam Negeri Parepare. 2024. h. 26-27. 
40 Jyoti Sahi “Tarian di Hutan Belantara”, dalam Bertheologia dengan Lambang-lambang 

dan Citra-citra Rakyat, diedit oleh Pdt. Yusak Tridarmanto, Drs. Basuki Djati Utomo, Pdt. Meno 

Subagyo (Salatiga: BITES-Persetia, 1992), h. 74. 



  

 

43 

 

 

kembali, penghubungan, dan penyatuan perbedaan.41 Carl G. Jung 

memperkaya pemahaman ini dengan mendefinisikan simbol sebagai istilah, 

nama, atau gambar yang meskipun familiar dalam kehidupan sehari-hari, 

namun mengandung makna yang lebih dari sekadar konvensi umum. Jung 

menekankan kemampuan simbol untuk mengungkap dimensi misterius 

dalam eksistensi manusia.42 

Jung mengembangkan pemahaman simbol yang lebih luas dan 

kompleks. Dalam psikologi analitis Jung, simbol tidak hanya dipahami 

sebagai tanda yang merujuk pada realitas tertentu berdasarkan konvensi, 

tetapi sebagai upaya rekonstruksi sesuatu yang utuh. Jung menekankan 

bahwa simbol memiliki karakter konstruktif dan terbuka, lebih dekat dengan 

konsep "Menjadi Historis" Hegel daripada sekedar determinasi masa lalu. 

Fungsi transenden simbol dalam pandangan Jung mampu mengatasi oposisi 

psikis melalui produksi simbol yang bertujuan untuk adaptasi dan integrasi. 

Carl Gustav Jung mendefinisikan simbol sebagai deskripsi terbaik yang 

mungkin dari fakta yang tidak diketahui, yang memiliki makna lebih dalam 

daripada yang tampak pada pandangan pertama. Simbol menemukan artinya 

dalam kompensasi dan integrasi psikis. Berbeda dengan konsepsi 

psikoanalitik yang melihat simbol sebagai pengalaman individual, Jung 

berpendapat bahwa sistem simbolik berasal dari kolektif, dan subjek 

seringkali tidak mampu memahami pengetahuannya karena keterbatasan 

pengalaman.  

Dalam konteks ini, simbol bukan merupakan alegori atau tanda 

sederhana, tetapi menyebutkan sesuatu yang melampaui dirinya sendiri ke 

arah makna transenden yang tidak dapat dibayangkan dan samar-samar 

dirasakan. Carl Jung menegaskan bahwa simbol masih hidup selama ia 

penuh makna penting, tetapi ketika ia melahirkan makna, yaitu ketika 

 
41 F.W. Dillistone, Daya Kekuatan Simbol, diterjemahkan oleh A. Widyamartaya 

(Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2002), h.  21. 
42 Carl G. Jung, Man and his Simbols, (New York: Anchor Press Doubleday, 1964), h. 20. 



  

 

44 

 

 

menemukan ekspresi yang menunjukkan hal yang diinginkan dengan cara 

yang lebih baik, maka simbol mati dan hanya memiliki nilai sejarah. 

Simbol memiliki peran penting dalam proses individuasi, yaitu proses 

perkembangan psikis menuju keutuhan kepribadian. Melalui mimpi dan 

fantasi tidak sadar, simbol berfungsi sebagai jembatan antara kesadaran dan 

ketidaksadaran. Proses simbolisasi dalam mimpi memungkinkan 

komunikasi yang baik antara kesadaran dan ketidaksadaran, di mana 

pembagian di antara keduanya merupakan patologi. Simbol-simbol 

universal seperti lingkaran, hewan, dan kristal muncul dalam berbagai 

budaya dan agama sebagai representasi dari aspek-aspek fundamental 

kehidupan manusia. 

Dalam komunikasi sehari-hari, kita sering mendengar kata simbol. 

Contohnya dapat dilihat pada perayaan ulang tahun sebuah organisasi, baik 

organisasi sosial maupun keagamaan, yang umumnya melakukan ritual 

simbolis seperti pemotongan kue. Dalam perayaan tradisi tersebut, kue yang 

dipotong biasanya mengandung makna "selamat", sementara lilin berbentuk 

angka melambangkan usia. Kue dan lilin ini merupakan representasi 

simbolis ucapan selamat atas pencapaian usia tertentu, baik untuk individu 

maupun organisasi. Fenomena ini menunjukkan bahwa simbol memiliki 

kemampuan untuk menyampaikan makna yang universal, memberikan 

kesan mendalam, dan menarik perhatian.43 

Karena simbol memiliki kekuatan untuk mengesankan, menarik, serta 

menyampaikan makna tertentu, banyak individu atau kelompok masyarakat 

menciptakan simbol dan memberikannya penafsiran khusus. Misalnya 

seseorang yang membuat tato pada bagian tubuhnya, memberikan makna 

spesifik sesuai dengan gambar atau desain tato yang dibuat. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia, bendera merah putih dimaknai sebagai lambang 

keberanian dan kesucian, sedangkan lambang padi diartikan sebagai simbol 

 
 43 Johana R. Tangirerung, Berteologi Melalui Simbol-Simbol, h. 7. 



  

 

45 

 

 

kemakmuran. Dengan demikian, ketika melihat bendera merah putih, yang 

muncul dalam pikiran kita adalah makna yang terkandung di dalamnya. 

Begitu pula ketika melihat lukisan atau lambang lainnya, kita cenderung 

berusaha menginterpretasikan makna dari elemen-elemen yang kita temui.44 

Simbol merupakan sarana penting dalam kehidupan manusia, 

khususnya dalam pola kehidupan berbudaya, karena simbol berfungsi 

sebagai representasi dari dunia yang diamati dalam kehidupan. Simbol harus 

mampu menyampaikan makna yang lebih dalam dari bentuk fisiknya, atau 

dengan kata lain, simbol harus dapat merepresentasikan secara tepat hal 

yang diwakilinya. Dengan kata lain, sebuah simbol dianggap benar apabila 

mampu merepresentasikan apa yang dilambangkannya berdasarkan 

interpretasi atau penafsiran terhadap simbol itu.  

Simbol merupakan bentuk komunikasi non-verbal yang dimanfaatkan 

oleh masyarakat untuk menyampaikan pesan. Menurut FW Dillistone, 

terdapat hubungan timbal balik antara simbol dan masyarakat dimana 

keduanya saling memiliki dan mempengaruhi. Simbol mengalami proses 

kelahiran, perkembangan, dan akhirnya menjadi bagian dari identitas sosial. 

Keberadaan dan keberlanjutan simbol sangat bergantung pada bagaimana 

masyarakat memutuskan untuk menggunakannya.45 

Menurut Clifford Geertz, terminologi simbol mengacu pada berbagai 

hal dan digunakan dalam beragam konteks. Istilah tersebut diterapkan pada 

segala sesuatu yang memiliki makna tertentu, misalnya awan gelap yang 

berfungsi sebagai simbol indikasi akan turunnya hujan, bendera merah yang 

melambangkan bahaya, atau bendera putih yang menandakan penyerahan 

diri. Pemahaman semacam ini masih terbatas pada sesuatu yang 

diungkapkan secara tidak langsung dan figuratif tentang apa yang tidak 

dapat dijelaskan secara langsung dan secara harfiah. Oleh karena itu, dalam 

 
 44 Agustianto A., “Makna Simbol Dalam Budaya Manusia,” Jurnal Ilmu Budaya Vol. 8 

(2011). 

 45 F.W. Dillistone, e-book: The Power of Simbols, h. 115. 



  

 

46 

 

 

puisi ditemukan simbol-simbol, namun dalam ilmu pengetahuan dan logika, 

penggunaan istilah simbol dianggap kurang tepat.46 

Jelas bahwa yang dimaksud Geertz sebagai simbol adalah segala 

sesuatu yang terlihat serta bersifat nyata, konkret, dan umum, yang dijumpai 

dalam kebudayaan manusia. Oleh karena itu, dalam upaya 

menginterpretasikan suatu kebudayaan, perlu dilakukan penafsiran terhadap 

sistem atau bentuk simbolnya, dan dengan cara ini dapat terungkap keaslian 

maknanya. Menurut Geertz, tidak ada kunci-kunci ajaib untuk membuka 

makna tersembunyi dari bentuk-bentuk simbol selain dengan cara 

memahami kebudayaan dan menyesuaikan gaya hidup serta pandangan 

hidup sebagaimana yang diungkapkan dalam simbol. Selain Geertz, banyak 

ahli antropologi lain yang memberikan kontribusi pemikiran tentang 

simbol-simbol, yang menegaskan bahwa simbol memiliki makna yang 

signifikan bagi manusia.47 

Manusia sebagai makhluk berbudaya tidak dapat dipisahkan dari 

simbol-simbol yang mewarnai kehidupannya. Kebudayaan manusia 

merupakan budaya yang sarat dengan simbolisme, yaitu suatu sistem 

pemikiran atau paham yang menekankan tindakan-tindakan berdasarkan 

pola-pola simbolik tertentu. Sepanjang sejarah peradaban, simbol telah 

menjadi bagian integral dari berbagai aspek kehidupan manusia, mulai dari 

tindakan dan tingkah laku, bahasa, ilmu pengetahuan, hingga kehidupan 

keagamaan.48 

Dalam hubungannya dengan sistem simbolik kebudayaan, manusia 

melakukan berbagai jenis tindakan yang dapat dikategorikan menjadi empat 

tipe utama: 

1. Tindakan Praktis merupakan bentuk tindakan yang bersifat biasa 

 
 46 Clifford Geertz, Kebudayaan dan Agama, h. 5. 

47 Faturochman. Model-Model Psikologi Kebhinnekatunggalikaan dan Penerapannya di 

Indonesia. Fakultas Psikologi UGM. 
48 Ning Ratna Sinta Dewi. Konsep Simbol Kebudayaan: Sejarah Manusia Beragama Dan 

Berbudaya, Dalam Jurnal Studi Agama Agama Vol 2. No. 1. 2022. h. 4. 



  

 

47 

 

 

dan tidak menimbulkan dampak khusus. Tindakan ini berkaitan 

dengan komunikasi dasar antar individu berupa pemberitahuan, 

penunjukkan, atau pengenalan, dan merupakan cikal bakal 

terbentuknya simbol dalam diri manusia. 

2. Tindakan Pragmatis berfungsi untuk mempererat hubungan 

interpersonal melalui komunikasi yang menggunakan simbol-

simbol tertentu. Dalam tindakan ini, manusia memberikan 

gambaran konkret terhadap simbol yang digunakan, meskipun 

sifatnya temporal dan terbatas waktu, seperti pertukaran cincin 

sebagai simbol komitmen atau hubungan baru. 

3. Tindakan Efektif menuntut kemampuan berkomunikasi secara 

menyeluruh dan efektif dengan batasan waktu tertentu, namun 

berlangsung tanpa syarat khusus. 

4. Tindakan Simbolis bersifat jangka panjang dan memberikan 

keuntungan melalui hubungan timbal balik yang terjalin. Tindakan 

ini sering dikaitkan dengan aspek-aspek alamiah dan memiliki 

dimensi historis yang kuat. 

Simbol menempati posisi sentral dalam kebudayaan dan tindakan 

manusia sebagai inti dari sistem budaya dan penanda tindakan manusia. 

Meskipun simbol dapat berupa benda, keadaan, atau konsep yang secara 

objektif terlepas dari tindakan manusia, namun dalam praktiknya, tindakan 

manusia selalu memerlukan simbol sebagai media komunikasi antar 

sesama. Dengan demikian, komunikasi manusia pada hakikatnya 

merupakan tindakan simbolis, dan tanpa kehadiran simbol, manusia tidak 

akan mampu melakukan tindakan komunikatif yang bermakna.49  

Dalam konteks keagamaan, simbol memiliki peranan yang sangat 

signifikan. Berbagai upacara keagamaan dan kisah-kisah spiritual dari 

berbagai tradisi keagamaan dipenuhi dengan elemen-elemen simbolik. 

 
49 Ning Ratna Sinta Dewi. Konsep Simbol Kebudayaan: Sejarah Manusia Beragama dan 

Berbudaya, Dalam Jurnal Studi Agama Agama Vol 2. No. 1. 2022. h. 5. 



  

 

48 

 

 

Praktik-praktik ibadah seperti cara berdoa dengan menengadahkan tangan 

ke atas atau mendongak ke langit mencerminkan simbolisasi hubungan 

manusia dengan yang transenden. Demikian pula dengan berbagai upacara 

adat dan tradisi yang merupakan warisan turun-temurun, semuanya 

mengandung nilai-nilai simbolik sebagai upaya manusia untuk 

mendekatkan diri kepada dimensi spiritual kehidupan. 

Simbol keagamaan dapat didefinisikan sebagai keseluruhan atribut, 

fenomena, dan penanda yang digunakan manusia untuk mengekspresikan 

keberadaan serta karakteristik khusus suatu agama, mencakup sistem nilai 

dan sistem kepercayaan yang terkandung di dalamnya. Dalam perspektif 

teori sosial, simbol-simbol keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai 

perwujudan atau kondensasi dari suasana hati, perasaan, dan nilai-nilai 

tertentu, tetapi juga dapat merujuk pada tempat-tempat spesifik, tokoh-

tokoh, atau peristiwa-peristiwa bersejarah yang memiliki makna religius. 

Dalam ajaran islam, terdapat pemahaman bahwa agama menggunakan 

dua bentuk tanda yang berbeda. Pertama, tanda-tanda yang wajib diterima 

secara ideologis sebagai sesuatu yang bersifat transenden dan tidak dapat 

diganggu gugat. Kedua, tanda-tanda yang telah diterima secara sosial, 

meskipun pada dasarnya tanda-tanda tersebut masih memiliki ruang 

interpretasi yang terbuka lebar. Keberagaman cara persepsi dan interpretasi 

terhadap simbol-simbol keagamaan yang bersifat permanen menjadi salah 

satu faktor penyebab munculnya berbagai aliran keagamaan dalam Islam, 

baik yang berbentuk organisasi masyarakat maupun jamaah-jamaah 

tertentu. 

Meskipun simbol-simbol keagamaan yang digunakan umat beragama 

dapat mengalami perubahan sesuai dengan cara penafsirannya, kegiatan 

simbolik keagamaan pada dasarnya tetap mempertahankan esensi yang 

sama. Dengan kata lain, cara-cara ritual yang dilakukan oleh umat beragama 

dapat bervariasi, meskipun mereka menganut agama yang sama dan 

menggunakan sumber rujukan yang sama. Hal ini menunjukkan bahwa 



  

 

49 

 

 

fleksibilitas dalam interpretasi simbol tidak menghilangkan kontinuitas dan 

konsistensi dalam praktik keagamaan secara keseluruhan. Berikut ini contoh 

ayat tentang simbol. 

 

ِ الۡمَشۡرِقُ وَالۡمَغۡرِبُ  ِ  ۚوَلِِلّه َ وَاسِعٌ عَلِيۡمٌ     فَايَۡنَمَا توَُلُّوۡا فثَمََّ وَجۡهُ اللّه   اِنَّ اللّه

Artinya: Dan milik Allah timur dan barat. Kemanapun kamu menghadap di 

sanalah wajah Allah. Sungguh, Allah Mahaluas, Maha Mengetahui. 

Dalam tafsir al-Munir Wahbah az-Zuhaili menerangkan: Ayat ini 

menggugurkan kepercayaan para pemeluk agama terdahulu bahwa ibadah 

hanya sah dikerjakan di kuil dan tempat yang dikhususkan untuk ibadah. 

Setelah turun perintah untuk menghadap ke Ka'bah, tujuan dari ayat ini 

masih tetap berlaku. Ia menetapkan perkara menyangkut akidah, yang ada 

hubungannya dengan iman yang mengisi hati orang beriman, yaitu: di mana 

pun orang mukmin berada, baik di timur maupun di barat, ada kiblat Allah 

yang kita diperintahkan untuk menghadap ke arahnya, yaitu Ka’bah. 

Hikmah dari menghadap ke kiblat, padahal yang dituju adalah Allah Yang 

tidak dibatasi tempat tertentu, adalah menyatukan arah orang-orang yang 

beribadah dan mempersatukan perasaan mereka dalam bingkai tujuan yang 

sama.50 

Alasan lainnya karena orang yang beribadah semestinya menghadap 

pada wajah Tuhan yang disembah, padahal cara ini mustahil bagi Allah 

sebab Dzat-Nya tidak dibatasi oleh sesuatu pun dari cipaanNya-maka Dia 

menetapkan sebuah tempat khusus supaya manusia menghadap ke arahnya 

dalam ibadah mereka kepada-Nya, dan Dia menjadikan menghadap ke 

tempat tersebut sama dengan menghadap ke wajah-Nya. Berdasarkan teori 

simbol, jelas bahwa dimana suatu tanda berfungsi mewakili sesuatu. Dalam 

ayat di atas simbol wajah itu mewakili makna keridhoan. Dimana saja 

seorang hamba mendirikan sholat situ Allah akan menurunkan keridhoanya.

 
50 Nofri Yadi, Rusydi AM dan Efendi. Makna Simbolik Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Tafsir alAzhar dan Tafsir al-Munir) dalam Jurnal Dinasti Research vol. 3 no. 1. 2020. 

h 215-216. 



  

 

50 

 

 

BAB III 

GAMBARAN UMUM DESA WINONG PATI DAN KONDISI SOSIAL 

KEAGAMAAN MASYARAKAT 

A. Gambaran Umum Desa Winong Kecamatan Pati  

1. Letak Geografis dan Batas Wilayah 

Kabupaten Pati merupakan bagian dari 35 kabupaten/kota di 

Provinsi Jawa Tengah yang memiliki lokasi bernilai strategis. Ditinjau 

dari aspek geografis, Kabupaten Pati menempati posisi astronomis pada 

1000,50'-1110,15' Bujur Timur dan 60,25'-70,00' Lintang Selatan. 

Wilayah ini memiliki total area 150.368 hektar, yang terdistribusi 

menjadi 59.299 hektar lahan sawah dan 60.34 hektar lahan non-sawah 

serta 30.755 hektar lahan bukan pertanian.1 

Secara administratif, Kabupaten Pati berbatasan dengan beberapa 

wilayah, yaitu: 

a. Di bagian utara berbatasan dengan Kabupaten Jepara dan Laut Jawa 

b. Di bagian barat berbatasan dengan Kabupaten Kudus dan Kabupaten 

Jepara 

c. Di bagian selatan berbatasan dengan Kabupaten Grobogan dan 

Kabupaten Blora 

d. Di bagian timur berbatasan dengan Kabupaten Rembang dan Laut 

Jawa.2 

Dalam struktur pemerintahan, Kabupaten Pati terbagi menjadi 21 

kecamatan yang mencakup 401 desa dan 5 kelurahan, berjarak 75 

kilometer dari ibu kota Provinsi Jawa Tengah dan dapat ditempuh 

melalui jalur darat dalam waktu sekitar 2 jam. Terhitung sejak tahun 

 
 1 BadanPusat Statistik, Kabupaten Pati Dalam Angka 2024. BadanPusat Statistic 

Kabupaten Pati. Pati (2024). h. 3. 
2 Badan Penanggulangan Daerah Kabupaten Pati, 

https://bpbd.patikab.go.id/halaman/detail/profil-daerah  

https://bpbd.patikab.go.id/halaman/detail/profil-daerah


  

 

51 

 

 

2006, Kabupaten Pati mencakup keseluruhan wilayah administratif 

yang meliputi 21 kecamatan dan 406 desa/kelurahan.3 

Gambar 1. Peta Kabupaten Pati Tahun 2024 

 

Sumber: Website BPKAD Pati 

 

Desa Winong terletak di bagian tenggara Kabupaten Pati, dengan 

sebagian wilayahnya berada di kawasan Pegunungan Kapur Utara. 

Secara historis, wilayah ini dulunya merupakan bagian dari Kawedanan 

Jakenan. Saat ini, pusat Kecamatan Winong dikenal sebagai salah satu 

kota terbesar di Kabupaten Pati setelah Pati Kota, Juwana, dan Tayu, 

serta memiliki reputasi sebagai salah satu pusat pendidikan di wilayah 

tersebut.4 

 
 3 Badan Pusat Statistik, Kabupaten Pati Dalam Angka 2024. BadanPusat Statistic 

Kabupaten Pati. Pati (2024). h. 13. 
4 https://www.patikab.go.id/v2/id/2009/11/19/winong/ 



  

 

52 

 

 

Desa Winong berbatasan dengan Desa Sidokerto di utara, 

Kelurahan Pati Lor di timur, Desa Puri dan Desa Ngarus di selatan, serta 

Desa Puri dan Desa Muktiharjo di barat. Secara administratif, Desa 

Winong terdiri dari 49 Rukun Tetangga (RT). Berdasarkan data 

pemutakhiran keluarga tahun 2016, jumlah penduduk Desa Winong 

tercatat sebanyak 5.775 jiwa, yang terdiri dari 2.869 laki-laki dan 2.906 

perempuan. Jumlah kepala keluarga mencapai 1.802 KK, dengan 

rincian tingkat kesejahteraan sebagai berikut: Pra Sejahtera 57 KK, 

Keluarga Sejahtera 189 KK, Keluarga Sejahtera II sebanyak 602 KK, 

Keluarga Sejahtera III sebanyak 749 KK, dan Keluarga Sejahtera II-I 

Plus sebanyak 205 KK. Mata pencaharian warga cukup beragam, 

namun sebagian besar bekerja sebagai karyawan swasta. Khusus di 

wilayah RW III, sebagian besar penduduknya berprofesi sebagai 

wiraswasta dan karyawan swasta.5 

Visi Desa Winong adalah “Mewujudkan Desa Winong Menjadi 

Desa Mandiri, Maju, Sejahtera, Produktif, Agamais.” Pernyataan Visi 

kemudian dijabarkan ke dalam misi agar dapat di 

operasionalkan/dikerjakan. Sebagaimana penyusunan Visi, misipun 

dalam penyusunannya menggunakan pendekatan partisipatif dan 

pertimbangan potensi dan kebutuhan Desa Winong, sebagaiman proses 

yang dilakukan maka misi Desa Winong meliputi: 

a. Meningkatkan kesejahteraan masyarakat yang berdaya saing. 

b. Memenuhi hak dan kebutuhan dasar seluruh warga. 

c. Melaksanakan pembangunan yang terarah, terencana, dan 

berkelanjutan. 

d. Meningkatkan aktivitas keagamaan, budaya, sosial 

kemasyarakatan, serta mendorong kegiatan ekstrakurikuler 

kepemudaan. 

 
5 https://kampungkb.bkkbn.go.id/kampung/11407/samawa  

https://kampungkb.bkkbn.go.id/kampung/11407/samawa


  

 

53 

 

 

e. Menyelenggarakan pemerintahan yang bersih, transparan, dan 

bertanggung jawab. 

f. Merancang portal berita desa untuk transparansi pembangunan 

kepada masyarakat. 

g. Membangun kemitraan antara pemerintah dan swasta. 

h. Memenuhi kebutuhan gizi ibu dan anak.6  

Dengan visi dan misi tersebut, Desa Winong berkomitmen untuk 

menjadi desa yang mandiri, maju, sejahtera, produktif, dan religius, serta 

mampu memenuhi kebutuhan warganya secara menyeluruh. 

Desa Winong memiliki sejarah yang tercermin dari namanya sendiri. 

Nama ini merupakan singkatan dari "Wi Sak Kenong Kenong". Di desa ini 

terdapat empat punden atau makam yang dianggap sebagai tetua keramat, 

yaitu makam Mbah Ncak, Mbah Nggudo, Mbah Tuan, dan Mbah Jum. 

Mereka diyakini sebagai pendiri desa atau dalam istilah lokalnya disebut 

sebagai babad desa. Berdasarkan pengamatan pada batu nisan yang ada, 

dapat diketahui bahwa makam-makam tersebut telah ada sejak era Kerajaan 

Mataram. Saat ini, hanya tiga makam yang masih dapat ditemukan, 

sementara satu makam telah hilang. Masyarakat setempat masih menjaga 

tradisi tahunan berupa bancaan untuk mendoakan para sesepuh.. Hingga 

kini, salah satu tradisi yang masih kuat dipertahankan adalah pertunjukan 

wayang.7  Selain itu, tradisi sedekah bumi juga rutin dilaksanakan pada 

bulan Dzulhijah yang bertempat di punden Desa Winong. 

2. Kondisi Demografis Penduduk 

Kajian demografis Desa Winong, Kecamatan Pati dilaksanakan 

berdasarkan data autentik yang dihimpun melalui portal resmi Direktorat 

Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil Kementerian Dalam Negeri. 

Berdasarkan data, penelaahan mencakup berbagai aspek demografis yang 

 
6 http://winong-pati.desa.id/visi-misi  
7 Wawancara Dengan Kepala Desa Bapak Wicaksono Bowo Leksono Pada Tanggal 9 Februrari 

2025, Pukul 11.00 WIB. 

http://winong-pati.desa.id/visi-misi


  

 

54 

 

 

meliputi komposisi gender, afiliasi keagamaan, mata pencaharian, serta 

jenjang pendidikan penduduk setempat.8 

Hasil pengolahan data tersebut menghadirkan potret komprehensif 

mengenai tatanan demografis dan sosial-ekonomi masyarakat Desa 

Winong. Penyajian data dalam bentuk tabulasi dan analisis terperinci 

memberikan landasan yang kokoh bagi pemahaman mendalam tentang 

karakteristik penduduk setempat. Penyajian data melalui visualisasi tidak 

sekadar menampilkan angka-angka statistik, melainkan juga mempermudah 

pemahaman tentang dinamika sosial dan ekonomi yang berkembang di Desa 

Winong. Rincian data terkait persebaran penduduk berdasarkan gender, 

keagamaan, tingkat pendidikan, dan profesi menyediakan fondasi yang kuat 

untuk melakukan kajian lebih mendalam. 

a. Pembagian Penduduk berdasarkan Jenis Kelamin 

Tabel 1. Data Pembagian Penduduk berdasarkan Jenis Kelamin 

Tahun 2024 

Jenis Kelamin Jumlah 

Laki-laki 3.997 

Perempuan 4.027 

Total 8.184 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 

(https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/)  

b. Pembagian Penduduk Berdasarkan Agama 

Tabel 2. Data Pembagian Penduduk Berdasarkan Agama Tahun 

2024 

Agama Jumlah 

Islam 7.324 

Kristen 599 

 
8 Visualisasi Data Kependudukan, Direktorat Jenderal Kependudukan danPencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 



  

 

55 

 

 

Katholik 243 

Hindu 6 

Budha 10 

Konghucu 0 

Kepercayaan Terhadap 

Tuhan YME  

2 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 

(https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/) 

c. Pembagian Penduduk Berdasarkan Status 

Tabel 3. Data Pembagian Penduduk Berdasarkan Status Tahun 

2024 

Status  Jumlah 

Belum Kawin 3.531 

Kawin 3.869   

Cerai Hidup 233 

Cerai Mati 551 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 

(https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/) 

d. Pembagian Penduduk Berdasarkan Usia 

Tabel 4. Data Pembagian Penduduk Berdasarkan Usia Tahun 2024 

Usia  Jumlah 

0-4 tahun 452 

5-9 tahun 551 

10-4 tahun 694 

15-9 tahun 659 

20-24 tahun 569 

25-29 tahun 571 

30-34 tahun 590 



  

 

56 

 

 

35-39 tahun 586 

40-44 tahun 649 

45-49 tahun 610  

50-54 tahun 517 

55-59 tahun 540 

60-64 tahun 489 

65-69 tahun 342 

70-74 tahun 185 

75 tahun keatas 180 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 

(https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/) 

e. Pembagian Penduduk Berdasarkan Pendidikan 

Tabel 5. Data Pembagian Penduduk Berdasarkan Pendidikan 

Tahun 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. 

(https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/) 

Pendidikan Jumlah 

Tidak/belum sekolah 1.136 

Belum tamat sd 950 

Tamat sd 737 

SLTP 837 

SLTA 2.403 

D1 D2 73 

D3 354 

S1 1.544 

S2 146 

S3 4 



  

 

57 

 

 

f. Pembagian Penduduk Berdasarkan Pekerjaan 

Tabel 6. Data Pembagian Penduduk Berdasarkan Pekerjaan Tahun 

2024 

Jenis Kelamin Jumlah 

Belum/Tidak Bekerja 1.241 

Nelayan 1 

Pelajar Dan Mahasiswa 1.839 

Pensiunan 341 

Perdagangan 28 

Mengurus Rumah Tangga 869 

Wiraswasta 1.034 

Guru 205 

Perawat 22 

Pengacara 3 

Sumber: Direktorat Jenderal Kependudukan dan Pencatatan Sipil. 

Kementrian Dalam Negeri. (https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/) 



  

 

58 

 

 

3. Potensi Ekonomi dan Mata Pencaharian 

Potensi ekonomi dapat dipahami sebagai segala kesempatan dan 

kemungkinan yang dapat dimanfaatkan melalui investasi, baik dalam 

bentuk modal berwujud maupun tidak berwujud. Ini mengacu pada 

kapasitas ekonomi suatu wilayah yang memiliki prospek pengembangan 

dan dapat memberikan manfaat berkelanjutan. Pengembangan potensi ini 

tidak hanya menguntungkan masyarakat setempat, tetapi juga dapat menjadi 

katalis bagi pertumbuhan ekonomi wilayah secara keseluruhan.9 

Potensi ekonomi merupakan suatu kerangka kemampuan yang 

memungkinkan untuk pengembangan lebih lanjut. Potensi ekonomi suatu 

wilayah mencerminkan kapasitas yang dapat dioptimalkan secara 

berkelanjutan, sehingga mampu meningkatkan taraf hidup masyarakat 

setempat dan mendorong perkembangan ekonomi kawasan tersebut secara 

menyeluruh. 

Dalam konteks ekonomi, potensi merujuk pada aspek-aspek yang dapat 

ditingkatkan atau dikembangkan nilainya. Di Indonesia, pemanfaatan 

potensi sumber daya alam bersifat dinamis dan menawarkan berbagai 

peluang pengembangan. Salah satu sektor yang menunjukkan potensi besar 

adalah bidang pertanian, yang menjadi contoh nyata bagaimana sumber 

daya alam dapat dioptimalkan untuk kepentingan ekonomi. Optimalisasi 

beragam potensi ekonomi ini membutuhkan perencanaan yang matang 

dengan mempertimbangkan aspek keberlanjutan dan dampak jangka 

panjang bagi masyarakat. Pengembangan yang tepat sasaran dapat 

menghasilkan efek berganda yang positif bagi pertumbuhan ekonomi secara 

keseluruhan.10 

 
9 Peni Alvera, Analisis Pengemangan Potensi Ekonomi Desa Melalui BadanUsaha Milik Desa 

(Bumdes) Untuk Meningkatkan Kesejahteraan Masyarakat Di Desa Sukajadi Kecamatan Bukti 

Batu. Skripsi (2022). h. 8. 
10 Tri Mayasari. Pengembangan Potensi Ekonomi Desa Melalui BadanUsaha Milik Desa 

(Bumdes) Untuk Meningkatkan Kesejahteraan Masyarakat Di Desa Adijaya Kecamatan 

Pekalongan Kabupaten Lampung Timur. Skripsi (2019). h. 12-14. 



  

 

59 

 

 

Berbeda dengan Desa Winong, yang terletak di perkotaan Kabupaten 

Pati Jawa Tengah, memiliki masyarakat yang heterogen dengan beragam 

mata pencaharian seperti PNS, karyawan swasta, wiraswastawan, dan 

pedagang. Lahan pertanian yang terbatas membuat profesi petani dan 

nelayan jarang ditemukan di desa ini. Sebagian besar penduduknya bekerja 

di BUMN. Kehidupan beragama di Winong berjalan harmonis tanpa pernah 

ada konflik. Toleransi antarumat beragama sangat baik, bahkan desa ini 

pernah menerima penghargaan dari Kementerian Agama melalui KUA Pati. 

Simbol kerukunan ini ditunjukkan melalui keberadaan masjid dan gereja 

yang berdampingan, yang juga diliput oleh media sosial. Sejak dulu, tidak 

pernah ada masalah terkait perbedaan agama di desa ini. 

B. Sejarah Berdirinya Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong 

Cikal bakal Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong bermula 

sekitar tahun 1949, ketika Bapak Tan Tjing Swan (Bapak Ibrahim) dari 

Tlogowungu membeli sebidang tanah di Pati. Lokasi tersebut berada tepat 

di depan lapangan Pragola Pati, yang kini menjadi Pasar Puri, tepatnya di 

pojok gang menuju ke Taman Makam Pahlawan. Di tempat ini Bapak Tan 

Tjing Swan tinggal dan bekerja sebagai tukang reparasi sepeda, sekaligus 

mengadakan persekutuan di rumahnya, khususnya di ruang tempat ia 

memperbaiki sepeda.11 

Pada akhir tahun 1950-an, persekutuan dipindahkan ke rumah Bapak 

Yap Ping Ho, menantu dari Bapak Tan Tjing Swan, yang terletak di sebelah 

selatan lapangan dan sekarang menjadi toko mas Bimo. Ketika Bapak Yap 

Ping Ho kemudian pindah ke rumah orang tuanya di sebelah utara lapangan 

Pragola, persekutuan juga turut dipindahkan ke rumah tersebut, bertempat 

di bagian gudangnya. Sejarah mencatat peristiwa penting pada tanggal 13 

April 1969, dimana untuk pertama kalinya beberapa anggota persekutuan di 

 
11 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati,Pada Tanggal 6 Mei 2025 



  

 

60 

 

 

Winong menyatakan iman mereka kepada Tuhan Yesus Kristus dan 

dibaptis. Mereka adalah Ibu Innarti, Ibu Nini Soekasih, Ibu Soedani, Bapak 

Seger Hadi Soejitman, Bapak Soegiar Toegiman, dan Bapak Kanan 

Soetrisno. Baptisan ini dilayani oleh Pendeta Lemuel Prayogianto dan 

berlangsung di GKMI Pati.12 

Pada tahun 1970, persekutuan baru juga didirikan di perusahaan milik 

Bapak Poo Ling (Wrekso Rahardjo) di desa Winong untuk para 

karyawannya. Namun ketika perusahaan ini ditutup pada tahun 1985, 

anggota persekutuan tersebut bergabung dengan persekutuan yang ada di 

rumah Bapak Yap Ping Ho. Antara tahun 1974 hingga 1975, saat Bapak 

Yap Ping Ho merenovasi rumahnya, persekutuan sementara waktu 

dipindahkan ke rumah Bapak Seger Hadi Soejitman. Setelah renovasi 

selesai, persekutuan kembali diadakan di rumah Bapak Yap Ping Ho sampai 

tahun 1991.13 

Perkembangan signifikan terjadi pada akhir tahun 1990, ketika 

keluarga Bapak Yap Ping Ho memberitahukan kepada pengurus gereja 

bahwa mereka akan menjual rumahnya yang selama ini digunakan untuk 

persekutuan. Mengetahui hal tersebut, keluarga Bapak Poo Ling bermurah 

hati menyumbangkan sebidang tanah di depan SMP BOPKRI 2 Pati (Jalan 

Kolonel Sunandar 20) untuk pembangunan gedung gereja. Bersamaan 

dengan itu, keluarga Bapak Yap Ping Ho memberikan persembahan 

persepuluhan dari hasil penjualan rumahnya untuk mendukung 

pembangunan gedung gereja tersebut.14 

Tahun 1991 menjadi tahun bersejarah dengan terbentuknya 

kepengurusan formal persekutuan yang diteguhkan oleh majelis GKMI Pati 

pada tanggal 17 Februari 1991. Kebaktian peneguhan dipimpin oleh 

 
12 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati,Pada Tanggal 6 Mei 2025. 
13 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati,Pada Tanggal 6 Mei 2025 
14 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati,Pada Tanggal 6 Mei 2025 



  

 

61 

 

 

Pendeta Victor Ehrhardt, dan dengan terbentuknya kepengurusan ini, 

persekutuan di Winong resmi menjadi GKMI Pati Cabang Winong. Pada 

tahun yang sama, Majelis GKMI Pati melalui Yayasan GKMI Pati bersama 

dengan pengurus GKMI Pati cabang Winong memulai pembangunan 

gedung gereja. Kebaktian peletakan batu pertama dilaksanakan pada tanggal 

30 Agustus 1991, dipimpin oleh Pendeta Victor Ehrhardt, M.Th. 

Selama proses pembangunan gedung gereja, beberapa keluarga 

memberikan dukungan besar, terutama keluarga Bapak Poo Ling, keluarga 

Bapak Kanan Soetrisno, dan keluarga Bapak Seger Hadi Soejitman. 

Sementara pembangunan berlangsung, persekutuan dipindahkan ke rumah 

Ibu Innarti. Meskipun gedung belum sepenuhnya selesai, perayaan Natal 

tahun 1991 sudah dilaksanakan di gedung gereja baru. Sejak saat itu, 

kebaktian yang sebelumnya diadakan di rumah jemaat mulai dilaksanakan 

di gedung gereja. 

Dalam perjalanan waktu yang panjang, Tuhan memakai banyak pihak 

untuk menumbuhkembangkan GKMI Pati cabang Winong. Beberapa 

pelayan yang tinggal langsung di tengah-tengah jemaat antara lain: Ibu Sri 

Lestari (1987-1988 sebagai tenaga week end), Bapak Joko Hasto Sanyoto 

(1988-1990), Ibu Yuni Kunjasari (1990 sebagai tenaga week end), Bapak 

Sugondo (1991-1993 sebagai tenaga week end), Bapak Hadi Suwanto (1991 

sebagai tenaga week end), Bapak Sugondo (1993-awal 2003 sebagai 

gembala jemaat), dan Bapak Didik Hartono (Januari 2004-sekarang).15 

Sebagai gereja cabang, GKMI Pati cabang Winong telah melewati 

berbagai situasi pelayanan. Salah satunya adalah pembangunan masjid di 

depan gereja pada tahun 2002, yang membawa dinamika tersendiri bagi 

kehidupan jemaat. Situasi semakin unik ketika sekitar tahun 2015 dibangun 

kanopi yang menghubungkan gedung gereja dengan masjid, sehingga kedua 

tempat ibadah tersebut terlihat menyatu. Akhirnya, berkat kasih dan 

 
15 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati, Pada Tanggal 6 Mei 2025. 



  

 

62 

 

 

anugerah Tuhan, pada tanggal 1 November 2019 GKMI Pati cabang 

Winong resmi didewasakan menjadi GKMI Winong.16 

 Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) yang terletak di Desa 

Winong, Kecamatan Pati Kota, Kabupaten Pati merupakan salah satu bukti 

nyata keharmonisan antarumat beragama di Indonesia. Gereja ini berlokasi 

di kompleks Perumahan Griya Kusuma Mukti yang berada di tepi Jalan 

Kolonel Sunandar. Keberadaan GKMI Winong memiliki nilai historis yang 

menarik, terutama karena letaknya yang berhadapan dengan Masjid Al 

Muqorrobin dan hanya dipisahkan oleh sebuah jalan. 

 Gereja ini memiliki sejarah panjang yang mencerminkan nilai-nilai 

kerukunan dan toleransi antarumat beragama di Kabupaten Pati. Berdiri 

sejak tahun 1991, GKMI Winong berlokasi di Jalan Kolonel Sunandar dan 

menjadi pionir tempat ibadah di kawasan tersebut. Keberadaan gereja ini 

menjadi saksi bisu perkembangan kehidupan beragama yang harmonis di 

Desa Winong, Pati. 

 GKMI Winong dibangun secara fisik gedung pada tahun 1991, tetapi 

sebelum itu gereja ini sudah berdiri sejak lama yang diawali dengan adanya 

perseketuan dari kelompok-kelompok kecil dengan cara melakukan 

pembinaan iman pada masyarakat Winong sekitar. Sebelum berdiri sendiri, 

GKMI Winong diampu oleh gereja induk yakni GKMI Pati yang menaungi 

GKMI Winong dimana lokasinya ada di depan tempat ibadah klenteng Pati. 

Sebelumnya tempat bersektu mereka dari rumah jemaat satu ke rumah 

jemaat yang lain, berpindah pindah dari satu rumah ke rumah yang lain atau 

sering disebut istilah safari.17 

 Dalam perkembangannya, GKMI Winong telah menunjukkan 

eksistensinya sebagai institusi keagamaan yang mengedepankan nilai-nilai 

toleransi dan kerukunan. Hal ini terlihat dari berbagai praktik kehidupan 

 
16 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono, Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati,Pada Tanggal 6 Mei 2025. 
17 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono (Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati, 02 Februari 2025. 



  

 

63 

 

 

sehari-hari yang mencerminkan harmonisasi antarumat beragama. Di bawah 

kepemimpinan Romo Pendeta Didik Hartono, GKMI Winong terus 

menjalin hubungan baik dengan masyarakat Muslim di sekitarnya, 

khususnya dengan Masjid Al Muqorrobin yang berdiri sejak tahun 2002. 

 Salah satu bentuk konkret kerukunan ini tercermin dalam penggunaan 

fasilitas bersama. GKMI Winong dan Masjid Al Muqorrobin saling berbagi 

area parkir ketika masing-masing memiliki kegiatan peribadatan. Hal yang 

lebih menarik lagi adalah pembangunan kanopi yang menghubungkan 

kedua tempat ibadah ini, yang telah berdiri sejak delapan tahun lalu. Kanopi 

ini bukan sekadar struktur fisik, melainkan simbol persaudaraan yang dalam 

istilah Jawa disebut "seduluran selawase" atau persaudaraan selamanya.18 

 Keunikan GKMI Winong dalam kehidupan antarumat beragama di 

sekitarnya telah menarik perhatian berbagai pihak, termasuk dari 

mancanegara. Pada tahun 2022, gereja ini mendapat kunjungan dari 

beberapa tokoh penting, di antaranya seorang pendeta dari Amerika pada 

bulan Juli dan seorang dosen dari perguruan tinggi ternama Amerika pada 

bulan Oktober. Kedatangan mereka disambut baik oleh pihak gereja 

maupun masjid. Bukan hanya mengamati secara langsung bagaimana 

kehidupan harmonis antarumat beragama yang terjadi di Winong Pati, tetapi 

mereka juga terlibat dalam diskusi dengan warga setempat, baik yang 

beragama Kristen maupun Islam. 

 Dalam pelaksanaan kegiatan keagamaan, GKMI Winong selalu 

mengedepankan komunikasi dan koordinasi dengan pihak Masjid Al 

Muqorrobin. Ketika ada kegiatan ibadah yang bersamaan, kedua pihak 

selalu bermusyawarah untuk mencari solusi terbaik. Misalnya, ketika 

pelaksanaan Shalat Idul Fitri bertepatan dengan kegiatan umat Kristiani, 

kedua pihak dapat mengatur waktu dan penggunaan fasilitas bersama 

dengan baik. 

 
18 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono (Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati, 02 Februari 2025. 



  

 

64 

 

 

 Model kerukunan yang ditunjukkan oleh GKMI Winong dan Masjid 

Al Muqorrobin ini menjadi contoh nyata bagaimana perbedaan agama tidak 

menjadi penghalang untuk membangun persaudaraan yang kuat. 

Keberadaan dua tempat ibadah yang berdampingan ini justru memperkuat 

ikatan sosial antarumat beragama di Desa Winong. Hal ini menjadi bukti 

bahwa nilai-nilai toleransi dan saling menghormati dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari, terlebih dalam menghadapi dinamika sosial politik.19 

Salah satu karakteristik unik yang menandai keberadaan GKMI 

Winong adalah struktur arsitekturalnya yang terhubung dengan Masjid Al 

Muqorrobin melalui sebuah kanopi. Kanopi penghubung ini, yang dibangun 

sekitar tahun 2015, tidak sekadar berfungsi sebagai pelindung dari panas 

atau hujan, tetapi telah bertransformasi menjadi simbol persatuan dan 

kerukunan antarumat beragama. Hal ini mengingatkan pada hubungan 

serupa antara Masjid al muqorrobin dan Gereja Kristen Muria di Winong, 

meski dalam skala yang berbeda. 

 Di bawah kepemimpinan Pendeta Didik Hartono, GKMI Winong 

telah menunjukkan komitmen yang kuat dalam membangun dan 

memelihara hubungan harmonis dengan komunitas Muslim. Selama lebih 

dari dua dekade, gereja ini telah membuktikan bahwa perbedaan keyakinan 

bukanlah penghalang untuk membangun persaudaraan. Filosofi "seduluran 

selawase" atau persaudaraan selamanya yang kerap didengungkan oleh 

Pendeta Didik menjadi fondasi kuat dalam membangun hubungan 

antarumat beragama.20 

 Praktik toleransi dan saling menghormati tercermin dalam berbagai 

aspek kehidupan sehari-hari. Komunikasi intensif antara pengurus gereja 

dan takmir masjid menjadi kunci utama dalam mengelola kegiatan 

 
19 Halimatusa’diah, “Peranan Modal Kultural Dan Struktural dalam Menciptakan Kerukunan 

Antarumat Beragama Di Bali”, dalam Jurnal Multikultural & Multireligius Vol. 17  No. 1. (2018). 

h. 43-50. 
20 Wawancara dengan Pendeta Didik Hartono (Pendeta Gereja Kristen Muria Indonesia, 

Winong, Kab. Pati pada 02 Februari 2025, pukul 17.00 WIB). 



  

 

65 

 

 

keagamaan yang terkadang berlangsung bersamaan. Fleksibilitas dalam 

penggunaan fasilitas bersama, seperti pemanfaatan jalan yang dikeramik 

untuk Salat Jumat hingga ke teras gereja, menunjukkan tingkat kepercayaan 

dan pengertian yang tinggi antara kedua komunitas. 

 Keunikan arsitektur dan harmonisasi sosial yang terjalin antara GKMI 

Winong dan Masjid Al Muqorrobin telah menjadi model kerukunan 

beragama yang inspiratif. Santrimo, selaku Ketua Takmir Masjid Al 

Muqorrobin, menegaskan bahwa keberadaan kanopi penghubung bukan 

sekadar struktur fisik, melainkan manifestasi dari semangat persatuan yang 

telah terbangun selama bertahun-tahun. 

 Sejarah GKMI Winong memberikan pelajaran berharga tentang 

bagaimana sebuah institusi keagamaan dapat menjadi pemicu dalam 

membangun harmoni sosial. Melalui berbagai praktik toleransi dan saling 

menghormati yang telah ditunjukkan selama lebih dari 30 tahun, GKMI 

Winong telah membuktikan bahwa kerukunan antarumat beragama bukan 

sekadar konsep abstrak, melainkan realitas yang dapat diwujudkan dalam 

kehidupan sehari-hari.21 

 Perkembangan GKMI Winong tidak hanya memberikan dampak 

positif bagi kehidupan beragama di Desa Winong, tetapi juga menjadi 

inspirasi bagi masyarakat luas tentang bagaimana membangun dan 

memelihara kerukunan dalam keberagaman. Keberadaan gereja ini, 

bersama dengan Masjid Al Muqorrobin, telah menjadi bukti nyata bahwa 

perbedaan agama dapat menjadi sumber kekuatan dalam membangun 

persatuan dan kesatuan bangsa. Keseluruhan aktivitas ini tentu 

dikoordinasikan dengan baik melalui struktur majelis gkmi yang sistematis, 

memastikan setiap program dapat terlaksana secara efektif dan memberikan 

manfaat maksimal bagi jemaat dan masyarakat sekitar. 22 

 
21 Wawancara dengan Ibu. Agustina Handajani Putri, Ketua Majelis GKMI Winong Pati. 

22 Februari 2025. 
22 Wawancara dengan Bapak Ardhian Bayu Utomo, Wakil Ketua Majelis GKMI Winong 

Pati. 22 Februari 2025. 



  

 

66 

 

 

Berikut ini struktur organisasi GKMI Winong Pati periode 2023-2025. 

Gambar 2. Bagan Pengurus GKMI Winong 

Sumber: Dokumen milik Pdt. Didik Hartono 

C. Sejarah Berdirinya Masjid Al Muqorrobin Winong Pati 

Dalam sejarahnya, Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong 

memang dibangun lebih dahulu dari masjid yakni pada tahun 1991. 

Beberapa tahun kemudian, barulah masjid dibangun tepatnya pada tahun 

2002. Lokasi pembangunan itu tidak disengaja bersebelahan bahkan 

berhadapan dengan gereja yang sudah berdiri sejak lama. Pendirian masjid 

ini memiliki sejarah panjang yang bermula dari adanya kebutuhan akan 

tempat ibadah bagi umat Islam di kompleks perumahan tersebut. Pada 

mulanya, lokasi ini telah memiliki tempat ibadah berupa gereja yang berdiri 

lebih dahulu. Melihat kebutuhan spiritual warga muslim setempat, 



  

 

67 

 

 

komunitas penduduk muslim kemudian mengajukan permohonan kepada 

pihak pengembang perumahan agar disediakan tempat ibadah untuk umat 

muslim.23 

Merespons permintaan tersebut, pengembang pada awalnya hanya 

menyediakan lahan seluas mushola kecil. Namun, seiring dengan 

bertambahnya jumlah jamaah dan kebutuhan akan ruang ibadah yang lebih 

memadai, masyarakat mengupayakan perluasan area masjid melalui 

pembelian tanah tambahan. Perluasan ini dimungkinkan berkat kontribusi 

finansial dari tokoh-tokoh masyarakat setempat yang secara sukarela 

menyumbangkan dana untuk pengembangan masjid. Perluasan masjid 

dimungkinkan setelah tanah yang dimiliki oleh Habib Mudhor dibeli dan 

dialokasikan untuk kepentingan tersebut.24 

Salah satu peristiwa penting dalam proses perluasan masjid adalah 

ketika tanah milik pengembang perumahan berhasil dibeli oleh pihak 

masjid, yang kemudian membuka jalan bagi pengembangan lebih lanjut 

hingga mencapai kondisi yang dapat di saksikan saat ini. Pembangunan 

kanopi masjid diinisiasi oleh pengurus masjid di bawah pengawasan 

profesional Ir. Wahyu Lasdarwanto, sementara jalan dengan pelapis 

keramik merupakan sumbangan dari Bapak H. Makmun Suyitno.25 

Keberhasilan pengembangan masjid ini mencerminkan semangat 

gotong royong dan kepedulian warga setempat. Dimulai dari fasilitas 

sederhana berukuran mushola kecil, masjid ini berkembang berkat 

kontribusi para tokoh masyarakat yang menyumbangkan dana maupuan 

tanah. Serta partisipasi warga dalam bentuk infaq untuk memastikan 

keberlanjutan jamaah dan kegiatan keagamaan di masjid tersebut. 

Awalnya bangunan masjid itu merupakan tanah milik sekolah kristen 

(SMP BOPKRI) yang kemudian dijual dan berkembang menjadi 

 
23 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin, Dosen Kampus STAKWW Winong Pati, 20 

Februari 2025. 

 24 Wawancara dengan Bapak Santrimo. Takmir Masjid Al Muqorrobin, 19 Februari 2025. 
25 Wawancara dengan Bapak Santrimo, Takmir Masjid Al Muqorrobin, 20 Februari 2025. 



  

 

68 

 

 

perumahan. Selanjutnya dibangunlah mushola kecil yang kini menjadi 

Masjid Al Muqorrobin. Dari jemaat gereja sempat ada sedikit perasaan 

kurang nyaman karena memang gereja yang lebih tua dan lebih dahulu 

didirikan tetapi justru kurang dikenal oleh masyarakat. Maka, gereja pun 

berinisiasi untuk ikut melakukan pembangunan agar bisa setara dengan 

besarnya masjid. Namun, dalam hal ini mereka tidak bermaksud 

berkompetisi, melainkan saling memahami keberadaan masing-masing.26 

Masjid telah menjadi pusat kegiatan keagamaan yang sakral bagi 

masyarakat setempat. Menyelenggarakan berbagai aktivitas dan 

melaksanakan kewajiban seperti shalat lima waktu dengan berjamaah. 

Shalat Jumat, Shalat Tarawih dan Witir juga dilakukan selama bulan 

Ramadhan. Hingga pelaksanaan shalat Idul Fitri dan Idul Adha yang 

senantiasa dihadiri oleh jamaah dari berbagai lapisan masyarakat. 

Kekhusyukan ibadah di masjid ini semakin diperkuat dengan adanya 

program-program seperti pengajian, selapanan, termasuk pengajian rutin 

mingguan yang diikuti oleh berbagai kelompok muslim. Kajian tafsir Al-

Quran yang mendalam, serta pembelajaran baca Al-Quran untuk anak-anak 

yang bertujuan mencetak generasi Qur'ani. Khataman Al-Quran 

dilaksanakan secara berkala untuk menghidupkan semangat dalam 

mempelajari dan mengamalkan kitab suci.27 

Momentum bulan Ramadhan selalu dinantikan dengan pembentukan 

panitia khusus Ramadhan yang bertugas mengkoordinasikan serangkaian 

kegiatan spiritual, mulai dari buka puasa bersama, penyediaan takjil untuk 

jamaah, tadarus Al-Quran yang berlangsung sepanjang malam, hingga 

i'tikaf pada sepuluh malam terakhir Ramadhan. Perayaan hari besar Islam 

pun tak luput dari perhatian pengurus masjid, dengan mengadakan 

peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW, memperingati peristiwa Isra 

 
26 Wawancara dengan Ibu. Agustina Handajani Putri, Ketua Majelis GKMI Winong Pati. 

22 Februari 2025. 
27 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin, Dosen Kampus STAKWW Winong Pati, 20 

Februari 2025. 



  

 

69 

 

 

Mi'raj, menyelenggarakan takbir keliling saat Idul Fitri, serta melaksanakan 

penyembelihan dan pendistribusian hewan kurban kepada yang berhak 

menerima saat Idul Adha.28 

Masjid juga berperan aktif dalam kegiatan sosial kemasyarakatan 

dengan menghimpun dan menyalurkan zakat, infaq, dan sedekah. 

Memberikan santunan kepada kaum dhuafa dan anak yatim, mengadakan 

bakti sosial kepada masyarakat sekitar, serta memfasilitasi ziarah ke 

makam Mbah Kuan, tokoh penting dalam sejarah babad desa Winong. 

Aspek pemberdayaan ekonomi juga menjadi perhatian dengan adanya 

pengelolaan dana wakaf produktif, pelatihan keterampilan untuk jamaah, 

serta upaya pengembangan koperasi masjid yang bertujuan meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat. 

Pemeliharaan dan pengembangan fisik masjid dilakukan melalui 

kegiatan gotong royong rutin untuk membersihkan dan merawat area 

masjid. Proyek renovasi dan perluasan yang dilaksanakan sesuai 

kebutuhan, serta pengadaan berbagai fasilitas penunjang aktivitas masjid. 

Perhatian khusus juga diberikan kepada pembinaan generasi muda melalui 

Forum pemuda masjid. Penyelenggaraan kegiatan olahraga dan kesenian 

islami, serta pelatihan kepemimpinan dan organisasi yang bertujuan 

mempersiapkan pemimpin masa depan. Keseluruhan aktivitas ini 

dikoordinasikan dengan baik melalui struktur organisasi masjid yang 

sistematis. Setiap program dipastikan dapat terlaksana secara efektif dan 

memberikan manfaat maksimal bagi jamaah dan masyarakat sekitar. Serta 

sekaligus memperkuat fungsi masjid sebagai sentral pembinaan umat dan 

pengembangan masyarakat.29 Berikut ini Struktur organisasi Masjid Al 

Muqorrobin periode 2020-2025. 

 
28 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin, Dosen Kampus STAKWW Winong Pati, 20 

Februari 2025. 
29 Wawancara dengan Ibu Astini, Ketua Jamaah Muslimat Masjid Al Muqorrobin, 20 

Februari 2025. 



  

 

70 

 

 

Gambar 3. Struktur Organisasi Masjid Al Muqorrobin 

Sumber: Dokumen milik Masjid Al Muqorrobin Winong, Pati 

D. Sejarah Berdirinya Kanopi Penghubung 

Kanopi merupakan struktur penutup berbentuk atap yang tidak 

memiliki dinding, umumnya berfungsi sebagai pelindung dari paparan sinar 

matahari dan hujan. Dalam konteks area parkir tempat ibadah, kanopi 

memiliki peran penting sebagai fasilitas penunjang yang memberikan 

kenyamanan bagi jemaah. Perkembangan dunia arsitektur modern telah 

mendorong diversifikasi bentuk dan model kanopi yang disesuaikan dengan 



  

 

71 

 

 

kebutuhan estetika dan fungsional bangunan. Namun, kanopi penghubung 

antara masjid dan gereja di Desa Winong memiliki makna yang jauh lebih 

mendalam dari sekadar fungsi arsitektur biasa, karena lahir dari semangat 

kebersamaan dan toleransi antarumat beragama yang telah mengakar dalam 

kehidupan masyarakat setempat.30 

Berdasarkan penelusuran sejarah, inisiatif pembangunan kanopi 

berasal dari pihak masjid pada tahun 2015 setelah pembangunan masjid selesai 

dilakukan. Momentum ini menjadi titik balik penting dalam sejarah 

kerukunan antarumat beragama di Desa Winong, karena menandai 

dimulainya era kerjasama antara dua umat beragama yang berbeda. Ide 

pembangunan kanopi tidak muncul secara spontan, melainkan didasari oleh 

kebutuhan akan perluasan ruang ibadah yang semakin mendesak seiring 

dengan pertumbuhan jumlah jemaah masjid.31 

Ide pembangunan kanopi kemudian dimusyawarahkan bersama 

dengan pihak gereja melalui serangkaian pertemuan yang melibatkan tokoh-

tokoh kunci dari kedua komunitas agama. Proses musyawarah ini 

mencerminkan tradisi demokratis dan inklusif yang telah menjadi ciri khas 

masyarakat Desa Winong dalam menyelesaikan berbagai persoalan 

bersama. Diskusi tidak hanya membahas aspek teknis pembangunan, tetapi 

juga filosofi dan makna simbolis dari kanopi penghubung tersebut. Setelah 

melalui pembahasan yang mendalam dan melibatkan berbagai 

pertimbangan, kedua belah pihak akhirnya mencapai kesepakatan secara 

mufakat untuk merealisasikan pembangunan kanopi penghubung yang akan 

menghubungkan kedua tempat ibadah.  

Pembangunan kanopi masjid diinisiasi oleh pengurus masjid di 

bawah pengawasan profesional Ir. Wahyu Lasdarwanto, yang memberikan 

jaminan kualitas teknis dan keamanan konstruksi. Keterlibatan seorang 

 
30 Afifuddin Arifin. Macam-Macam Kanopi. Fakultas Teknik. Universitas Negeri Malang. 

2015. h 2-4. 
31 Wawancara dengan Bapak Santrimo Selaku Takmir Masid Al Muqorrobin Winong Pati, 

20 Februari 2025. 



  

 

72 

 

 

profesional di bidang teknik sipil menunjukkan keseriusan dan komitmen 

untuk membangun fasilitas yang tidak hanya bermakna secara simbolis, 

tetapi juga memenuhi standar keamanan dan kualitas yang baik. Sementara 

itu, jalan dengan pelapis keramik merupakan sumbangan dari Bapak H. 

Makmun Suyitno, yang melengkapi fasilitas kanopi dengan akses yang 

layak dan estetis. Kontribusi individual ini mencerminkan kepedulian warga 

terhadap fasilitas bersama dan keinginan untuk memberikan yang terbaik 

bagi komunitas.32 

Aspek pembiayaan pembangunan kanopi menunjukkan keunikan 

tersendiri dalam sejarah kerjasama antarumat beragama di Indonesia. 

Meskipun pendanaan pembangunan kanopi dilaksanakan secara sepihak 

yakni dari pihak masjid saja, hal ini tidak mengurangi semangat 

kebersamaan dan partisipasi aktif dari kedua komunitas. Keputusan pihak 

masjid untuk membiayai pembangunan secara mandiri dapat dipahami 

sebagai bentuk inisiatif dan komitmen mereka terhadap terciptanya fasilitas 

bersama yang bermanfaat bagi semua pihak. Di sisi lain, gotong royong 

pembangunan dilakukan dari kedua belah pihak yakni jamaah masjid dan 

jemaat gereja, yang menunjukkan bahwa meskipun sumber dana berbeda, 

semangat kerja sama dan partisipasi tetap merata dari semua elemen 

masyarakat.33 

Implementasi kanopi penghubung masjid dan gereja memiliki 

tujuan sebagai solusi praktis dalam memfasilitasi kebutuhan ruang ibadah 

yang memadai ketika terjadi peningkatan signifikan jumlah jemaah pada 

hari-hari besar keagamaan. Pada momentum perayaan hari raya Islam 

seperti Idul Fitri, Idul Adha, atau shalat Jumat yang dihadiri jamaah dalam 

jumlah besar, kanopi berfungsi sebagai perluasan area ibadah yang 

 
32 Wawancara dengan Bapak Santrimo Selaku Takmir Masid Al Muqorrobin Winong Pati, 

20 Februari 2025. 
33 Wawancara dengan Bapak Santrimo Selaku Takmir Masid Al Muqorrobin Winong Pati, 

20 Februari 2025. 

 



  

 

73 

 

 

memungkinkan pelaksanaan shalat berjamaah di ruang terbuka dengan tetap 

terlindung dari segala kondisi cuaca. Demikian pula halnya dengan 

perayaan hari-hari besar Kristen Protestan seperti Natal, Paskah, atau 

kebaktian khusus lainnya yang memerlukan kapasitas ruang lebih besar dari 

biasanya, kanopi menyediakan alternatif ruang ibadah yang fleksibel dan 

nyaman bagi jemaat. Selain itu, kanopi juga difungsikan sebagai tempat 

parkir bagi jemaah masjid maupun gereja.34 

Lebih dari sekadar fungsi praktis, keberadaan kanopi penghubung 

ini merepresentasikan simbolisme mendalam tentang kebersamaan dan 

harmoni antarumat beragama, khususnya antara komunitas Islam dan 

Kristen Protestan, yang menunjukkan komitmen bersama dalam menjaga 

toleransi, saling menghormati, dan hidup berdampingan secara damai dalam 

bingkai kebhinekaan. Struktur fisik kanopi yang menghubungkan kedua 

tempat ibadah tersebut menjadi manifestasi konkret dari semangat moderasi 

beragama dan persatuan dalam keberagaman yang menjadi nilai 

fundamental dalam kehidupan bermasyarakat di Indonesia. 

Sejarah kanopi penghubung tidak berhenti pada tahun 

pembangunannya, tetapi terus berkembang seiring dengan dinamika 

kehidupan masyarakat Desa Winong. Dari waktu ke waktu, kanopi ini tidak 

hanya menjadi solusi praktis untuk kebutuhan ruang ibadah, tetapi juga 

berkembang menjadi simbol yang semakin menguat tentang kerukunan dan 

toleransi antarumat beragama. Berbagai peristiwa dan momen penting 

dalam kehidupan keagamaan kedua komunitas telah memperkaya makna 

historis kanopi ini, menjadikannya sebagai saksi bisu perjalanan panjang 

keharmonisan antarumat beragama di desa tersebut.35 

Kanopi penghubung yang dibangun tahun 2015 memang menjadi 

 
34 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Selaku Dosen STAKWW Pati, 20 Februari 

2025. 
35 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Selaku Dosen STAKWW Pati, 20 Februari 

2025. 

 



  

 

74 

 

 

contoh yang sangat berarti dalam toleransi antar umat beragama di 

Indonesia. Dalam situasi di mana sering terjadi konflik antar agama, 

keberadaan kanopi di Desa Winong membuktikan bahwa kerukunan bisa 

benar-benar terwujud, bukan hanya jadi kata-kata kosong. Yang menarik 

dari sejarah ini yaitu bagaimana ide dan inisiatifnya muncul langsung dari 

masyarakat desa sendiri. Biasanya program-program toleransi beragama 

datang dari pemerintah atau lembaga besar, tapi di sini justru warga desa lah 

yang punya ide dan mewujudkannya sendiri. Ini menunjukkan bahwa 

masyarakat kita sebenarnya punya kearifan dan kesadaran sendiri untuk 

hidup rukun, tanpa harus diperintah dari atas.36 

Kanopi penghubung ini seperti simbol nyata bahwa perbedaan 

agama tidak harus jadi penghalang. Justru dengan bekerja sama membangun 

sesuatu yang bermanfaat bersama, hubungan antar umat beragama bisa 

semakin erat. Pengalaman Desa Winong bisa jadi inspirasi untuk daerah lain 

bahwa toleransi itu bukan hal yang mustahil, asalkan ada kemauan baik dari 

semua pihak. Contoh seperti ini penting untuk terus dibagikan karena 

membuktikan bahwa di tengah berbagai isu intoleransi yang sering kita 

dengar, masih banyak tempat di Indonesia di mana masyarakat hidup rukun 

dan saling membantu, terlepas dari perbedaan keyakinan mereka.37 

 

 

 
36 Wawancara dengan Ibu Agustina Putri Handajani selaku Ketua Majelis GKMI Winong 

Pati, 21 februari 2025. 
37 Wawancara dengan Pdt. Didik Hartono selaku Pendeta GKMI Winong Pati, 21 Februari 

2025. 

 



  

 

75 

 

 

BAB IV 

POTRET MODERASI BERAGAMA DAN SIMBOL KERUKUNAN 

MELALUI KANOPI PENGHUBUNG MASJID DAN GEREJA DI 

WINONG PATI 

Salah satu temuan utama dalam penelitian ini adalah potret moderasi 

beragama dan simbol kerukunan melalui keberadaan Masjid Al Muqorrobin dan 

Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) di Winong yang dihubungkan oleh kanopi. 

Kanopi ini bukan sekadar elemen arsitektur, melainkan simbol yang kuat dari 

adanya kerukunan dan persaudaraan antarumat beragama. Seperti yang 

diungkapkan oleh seorang tokoh agama setempat, kanopi ini merupakan 

representasi fisik dari eratnya hubungan persaudaraan antara masjid dan gereja. 

Meskipun hanya berupa bangunan, keberadaannya mencerminkan kedalaman rasa 

kesatuan yang telah tertanam dalam hati masing-masing individu.1 Berdasarkan 

penelusuran sejarah, inisiatif pembangunan kanopi berasal dari pihak masjid setelah 

pembangunan selesai dilakukan. Ide ini kemudian dimusyawarahkan bersama 

dengan pihak gereja dan disepakati secara mufakat. Pembangunan kanopi 

dilaksanakan secara gotong royong dari kedua belah pihak.2 

Temuan ini sejalan dengan teori simbol yang dikemukakan oleh Frederick 

William Dillistone. Dalam pemikiran Dillistone, simbol berfungsi sebagai jembatan 

yang menghubungkan dua realitas berbeda, menciptakan kesatuan dari hal-hal yang 

terpisah.3 Selanjutnya pada teori simbol Carl G. Jung, yang menyatakan bahwa 

simbol adalah sebuah istilah, nama atau bahkan gambar yang mungkin sudah biasa 

dipergunakan dalam kehidupan sehari-hari dan memiliki makna tambahan 

berdasarkan kesepakatan bersama.4 Kanopi penghubung masjid dan gereja di 

 
1 Wawancara dengan Bapak Santrimo selaku Takmir Masjid Al Muqorrobin Winong, 20 

Februari 2025. 
2 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Selaku Dosen Kampus STAKWW Pati, 20 

Februari 2025. 
3 F.W. Dillistone, Daya Kekuatan Symbol, diterjemahkan oleh A. Widyamartaya 

(Yogyakarta : Penerbit Kanisius, 2002), h. 21. 
4 Carl G. Jung, Man and his Symbols, (New York: Anchor Press Doubleday, 1964), h. 20. 



  

 

76 

 

 

Winong mewujudkan konsep moderasi beragama secara nyata, di mana struktur 

fisik tersebut tidak hanya menyatukan dua bangunan ibadah secara arsitektural, 

tetapi juga menjembatani dua agama yang berbeda. Sebagaimana Dillistone 

menekankan bahwa simbol memiliki kekuatan untuk menghadirkan yang tak 

terlihat menjadi terlihat, kanopi tersebut menghadirkan wujud konkret dari nilai-

nilai kerukunan yang sebelumnya mungkin hanya bersifat abstrak. Dalam konteks 

kerukunan Indonesia, kanopi ini menjadi daya ikat (binding force) yang 

mempertemukan perbedaan dalam harmoni, sekaligus menegaskan bahwa 

keberagaman dapat menjadi sumber kekuatan ketika ditopang oleh struktur simbol 

yang bermakna mendalam bagi semua pihak yang terlibat. 

A. Konsep Moderasi Beragama dalam Masyarakat Winong Pati 

Konsep moderasi beragama dalam masyarakat merupakan kondisi 

dimana keseimbangan sikap dalam mengamalkan ajaran agama diwujudkan 

melalui pemahaman dan pengamalan yang tidak ekstrem. Hal ini ditandai 

dengan penerimaan terhadap keberagaman, penghargaan terhadap 

perbedaan, dan kemampuan untuk hidup berdampingan secara harmonis 

dengan kelompok yang berbeda keyakinan.5 

Menurut M. Quraish Shihab, moderasi beragama bukan hanya sikap 

netral tanpa ketegasan, tetapi merupakan sikap aktif dan bijaksana dalam 

menghadapi perbedaan.6 Hal ini terlihat jelas dalam kehidupan masyarakat 

Winong, di mana umat Muslim dan Kristen tetap memegang teguh ajaran 

agamanya namun juga bisa menyesuaikan diri dengan lingkungan 

masyarakat yang beragam. Keberadaan Masjid Al Muqorrobin dan Gereja 

Kristen Muria Indonesia (GKMI) yang saling berhadapan menjadi wujud 

nyata dari moderasi beragama yang sudah menjadi bagian dari tradisi 

setempat selama beberapa generasi. 

 
5 I Ketut Wardana & Ni Luh Gede Wariati. “Membangun Masyarakat Beragama Berlogika: 

Relevansi Konsep Lembaga Budi Hamka Dalam Moderasi Beragama di Indonesia”, dalam Jurnal 

Mahasiswa Filsafat Hindu 6 No. 1. 2024. h. 3. 
6 Imron Falak. Konsep Moderasi Beragama Perspektif Muhammad Quraish Shihab. Tesis. 

Universitas Islam Negeri Prof. Kh. Saifuddin Zuhri Purwokerto. 2022. h. 82. 



  

 

77 

 

 

M. Quraish Shihab menekankan dalam mewujudkan moderasi 

beragama, ada tiga syarat yang harus dipenuhi. Pertama, memiliki 

pengetahuan, yang mampu menjadi landasan untuk memahami berbagai 

perspektif dan situasi dengan baik. Kedua, kemampuan mengelola emosi 

secara tepat saat menghadapi berbagai stimulus atau tantangan yang sangat 

diperlukan. Ketiga, sikap hati-hati dalam mengambil langkah dan 

keputusan. Elemen ketiga ini bersama-sama membentuk dasar bagi 

seseorang untuk menjalani kehidupan sosial dan religius dengan pendekatan 

yang seimbang dan bijaksana.7 Di Desa Winong, kebutuhan akan 

pengetahuan terpenuhi melalui pemahaman bersama tentang sejarah 

panjang hidup berdampingan tanpa konflik. Pengendalian emosi terlihat 

dari kemampuan masyarakat untuk berbagi tempat dan fasilitas ibadah, 

seperti penggunaan halaman gereja untuk sholat Ied ketika jamaah terlalu 

banyak. Sementara itu, sikap hati-hati dalam bertindak tampak dari 

komunikasi yang selalu terjaga antara kedua kelompok agama, misalnya 

dengan memberi tahu pihak gereja saat akan dilaksanakan Sholat Jumat atau 

Idul Fitri. 

Dengan demikian, Desa Winong memberikan contoh nyata 

bagaimana ketiga syarat moderasi beragama menurut M. Quraish Shihab 

yakni pengetahuan, pengendalian emosi, dan kehati-hatian dalam bertindak 

dapat diterapkan dalam konteks masyarakat tertentu. Hubungan antarumat 

beragama yang rukun di Winong menjadi bukti bahwa moderasi beragama 

tidak mengorbankan nilai-nilai pokok agama, melainkan menerapkan nilai-

nilai tersebut secara bijaksana dan terbuka, yang pada akhirnya menciptakan 

persatuan sosial dan mencegah konflik berdasarkan identitas dalam 

masyarakat Indonesia yang beragam.8 

 
7 Imron Falak. Konsep Moderasi Beragama Perspektif Muhammad Quraish Shihab. Tesis. 

Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto (2022). h. 88. 
8 Nurhidayah. Konsep Moderasi Beragama: Studi Komparatif Pemikiran M. Quraish 

Shihab dan Lukman Hakim Saifuddin. Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora. Universitas 

Islam Negeri Salatiga (2023). h. 77. 



  

 

78 

 

 

Moderasi beragama yang ada di Desa Winong Pati telah 

menciptakan kondisi dimana umat beragama tetap berpegang teguh pada 

prinsip-prinsip agamanya, namun juga mampu beradaptasi dengan konteks 

sosial yang plural. Ini bukan berarti mengompromikan nilai-nilai 

fundamental agama, melainkan mengimplementasikannya dengan cara 

yang bijaksana, terbuka, dan mempertimbangkan kemaslahatan bersama.9 

Di tengah keberagaman masyarakat Indonesia, sikap moderasi yang 

seimbang menjadi sangat penting untuk mempertahankan kerukunan antar 

kelompok dan mencegah terjadinya perpecahan yang dipicu oleh perbedaan 

identitas keagamaan. Dengan kata lain, cara beragama yang tidak ekstrem 

membantu masyarakat kita yang terdiri dari berbagai latar belakang tetap 

bisa hidup berdampingan dengan damai dan harmonis. Ini menciptakan 

ruang bagi dialog antarumat beragama, kerja sama dalam kegiatan sosial, 

dan upaya bersama untuk mengatasi perlawanan kemanusiaan,10 

sebagaimana terlihat dalam potret moderasi beragama antara masyarakat 

Muslim dan Kristen di Winong. 

Keberadaan Masjid Jami' Al Muqorrobin dan Gereja Kristen Muria 

Indonesia (GKMI) Winong yang berhadapan merupakan hasil dari 

perkembangan historis masyarakat Winong yang beragam secara kultural 

dan religius. Pendirian kedua tempat ibadah ini dimulai sejak era 1930-an 

ketika komunitas Muslim dan Kristen mulai tumbuh signifikan di daerah 

tersebut. Melalui penelusuran dokumen arsip desa, ditemukan bahwa 

sejarah panjang hidup berdampingan antar umat beragama ini telah 

berlangsung selama beberapa generasi tanpa adanya konflik. Pendirian 

Masjid Al-Muqorrobin dan GKMI Winong yang berhadapan bukanlah 

kebetulan semata, melainkan hasil dari kesadaran masyarakat untuk 

 
9 M. Quraish Shihab, Islam Yang Saya Pahami: Keragaman Itu Rahmat (Tangerang: 

Lentera Hati, 2018), h. 115.  
10 Anatansyah Ayomi Anandari & Dwi Afriyanto. “Konsep Persaudaraan DanToleransi 

Dalam Membangun Moderasi Beragama Pada Masyarakat Multikultural Di Indonesia Perspektif 

Kh. Hasyim Asy’ari”, Jurnal Religi : Jurnal Studi Agama-Agama 18, No. 02 (2022). h. 83-84. 



  

 

79 

 

 

mempertahankan ruang sakral yang saling menghormati dan saling 

toleransi. 

Konsep moderasi dalam hubungan antarumat beragama terwujud 

dengan berbagai bentuk aktivitas sosial dan keagamaan. Hal ini terlihat dari 

pembangunan kanopi oleh pihak masjid yang dapat dimanfaatkan bersama, 

salah satunya untuk keperluan parkir saat ada kegiatan di masjid maupun 

gereja. Bahkan, pada momentum Sholat Idul Fitri ketika jamaah 

membludak, pelataran gereja dapat digunakan sebagai tempat sholat. 

Komunikasi antarumat selalu terjaga, seperti halnya lagi pemberitahuan 

kepada pihak gereja ketika pelaksanaan sholat jumat. Filosofi "seduluran 

selawase" (persaudaraan selamanya) yang dipraktikkan oleh Pendeta Didik 

Hartono menjadi landasan dalam moderasi beragama di desa Winong, 

Pati.11 

Kebersamaan juga terjalin melalui perayaan hari besar nasional, 

seperti HUT RI yang diisi dengan berbagai kegiatan seperti jalan santai dan 

perlombaan. Kehidupan sosial yang harmonis tercermin dari keterlibatan 

pendeta dalam kegiatan arisan sebagai bendahara RW. Masjid sendiri 

menjadi pusat berbagai kegiatan keagamaan, mulai dari kegiatan rutinan, 

khataman Al-Quran, selapanan, hingga pengajian yang diselenggarakan 

oleh berbagai kelompok seperti jamaah Al-Khoir dan Al-Muqorobin. 

Tradisi mengunjungi makam Mbah Kuan, yang dikenal sebagai pendiri desa 

Winong, merupakan bagian dari pergerakan dan perkembangan kehidupan 

bermasyarakat di daerah tersebut. Aktivitas ini mencerminkan bagaimana 

pola interaksi sosial dan budaya masyarakat setempat terus berlangsung dan 

berubah dari waktu ke waktu.12 

Berikut ini bentuk implementasi konsep moderasi beragama pada 

masyarakat Winong Pati.  

 
11 Wawancara dengan Pdt. Didik Hartono, Pendeta GKMI Winong Pati. 12 Februari 2025. 
12 Wawancara dengan Bapak Wicaksono Bowo Leksono, Kepala Desa Winong, 20 

Februari 2025. 



  

 

80 

 

 

1. Pengaturan Waktu Ibadah 

Keberadaan dua tempat ibadah yang berhadapan yakni Masjid Al 

Muqorrobin dan GKMI Winong, membuat masyarakat sadar akan indahnya 

toleransi. Kedua keagamaan ini kerap kali melaksanakan jadwal ibadah di 

waktu yang bersamaan sehingga perlu adanya pembagian waktu ibadah 

dengan tetap memperhatikan aturan dan aktivitas satu sama lain. Umat Islam 

memiliki kewajiban melaksanakan shalat lima waktu yang telah ditentukan 

secara pasti dan tidak dapat diubah. Sementara itu, meskipun umat kristiani 

juga memiliki jadwal ibadah sendiri, mereka memiliki ruang yang lebih 

leluasa untuk menyesuaikan waktu pelaksanaannya. Perbedaan karakteristik 

landasan ini menjadi penting dalam mewujudkan keharmonisan ibadah 

antar kedua agama. Hal ini sejalan dengan aspek syariat menurut M. Quraish 

Shihab tentang moderasi dalam beribadah.13 

Filosofi keterbukaan mereka tercermin dalam sikap saling 

menghormati. Misalnya, suatu hari pada tahun 2022 ketika umat muslim 

melaksanakan perayaan Idul Fitri yang diawali dengan sholat ied dan 

bertepatan dengan kegiatan ibadah kebaktian Minggu, maka umat Kristiani 

bersedia memundurkan jam ibadahnya. Karena menurut kepercayaan 

mereka, tiada waktu yang tidak berguna apalagi untuk menengadahkan 

tangan berdoa kepada Tuhannya. 

Seperti yang dikatakan Pdt. Didik Hartono Selaku Pendeta Gereja 

Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong. Menurutnya,  

“Berdoa bisa dilakukan kapan saja, kami tidak masalah sama sekali 

mau ibadah di jam berapapun, Tuhan itu selalu mendengar, karena 

Tuhan tidak pernah menutup mata dan telinga untuk menerima doa 

doa dari hambanya. Kami memang terbiasa melakukan ibadah 

mingguan pada pagi hari tetapi ketika bersamaan dengan perayaan 

hari idul fitri umat muslim seperti tahun 2022 dulu, kami siap untuk 

memundurkan jam ibadah kami setelah mereka selesai sholat.” 14 

 
13 M. Quraish Shihab, Islam Dan Kebangsaan Tauhid, Kebangsaan, Dan 

Kewarganegaraan (Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2020), h. 1. 
14 Wawancara dengan Pdt. Didik Hartono selaku Pendeta GKMI Winong, 23 Februari 2025. 



  

 

81 

 

 

Adapun menurut informan kedua Yaitu Pak Santrimo Selaku Ketua 

Takmir Masjid Al Muqorrobin. Beliau mengatakan bahwa: 

“Sebagai umat muslim sudah sepatutnya gembira ketika merayakan 

hari kemenangan yakni Idul Fitri yang diawali dengan sholat ied, 

dulu pernah jamaah masjid itu membludak hingga akhirnya oleh Pak 

Didik dibukakan gerbang gereja dan kami sholat disana, menurut 

saya bukan suatu masalah karena Pak Didik mempersilakan dengan 

baik, yang penting niat kami tetap sholat ied meskipun bertempat di 

halaman gereja”15 

Pernyataan Pdt. Didik Hartono dan Pak Santrimo mencerminkan 

sikap toleransi dalam pelaksanaan ibadah. Tuhan memberikan kemudahan 

secara moderat untuk manusia supaya tidak menambah-nambah ibadah 

murni serta membebankan diri dengan memilih yang berat, Pada dasarnya, 

jika tersedia pilihan yang lebih mudah, tidak perlu memilih yang sulit. Pesan 

utamanya adalah bahwa ibadah seharusnya tidak menjadi beban berlebihan 

bagi seseorang dan tidak boleh sampai mengganggu kesehatan.16 Mereka 

menekankan bahwa waktu dan tempat ibadah bukanlah sesuatu yang kaku 

dan mutlak, karena Tuhan selalu siap mendengar doa kapanpun dan 

dimanapun dipanjatkan. Meskipun biasa mengadakan ibadah mingguan di 

pagi hari, jemaat gereja bersedia menyesuaikan jadwal tersebut ketika 

bersamaan dengan perayaan penting umat muslim seperti hari raya Idul 

Fitri. 

Pada tahun 2022, mereka membuktikan komitmen tersebut dengan 

peristiwa yang menarik. Jemaat gereja bersedia memundurkan waktu ibadah 

sampai umat muslim selesai menunaikan sholat Ied pada saat bersamaan 

dengan ibadah hari minggu. Sikap ini menunjukkan pemahaman bahwa 

moderasi beragama merupakan hal yang penting untuk digaungkan, 

disuarakan dan dijaga karena agama memiliki peranan penting dalam 

 
15 Wawancara dengan Bapak Santrimo Selaku Ketua Takmir Masjid Al Muqorrobin 

Winong, 20 Februari 2025. 
16 Nurhidayah. Konsep Moderasi Beragama: Studi Komparatif Pemikiran M. Quraish 

Shihab dan Lukman Hakim Saifuddin. Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora. Universitas 

Islam Negeri Salatiga (2023). h. 49-50. 



  

 

82 

 

 

perwujudan peradaban dunia yang bermartabat. Selanjutnya, dibutuhkan 

kesadaran bersama bahwasannya diperlukan konsep moderasi beragama 

sebagai bentuk upaya kita untuk senantiasa menjaga keragaman pemahaman 

dan penafsiran terhadap agama, dengan konsep moderasi beragama ini maka 

tidak akan menimbulkan cara beragama yang ekstrem dan intoleran.17 

Toleransi yang ditunjukkan oleh Pdt. Didik dan jemaatnya menjadi contoh 

nyata bagaimana antarumat beragama dapat hidup berdampingan dengan 

saling menghormati. 

Demikian pula saat Idul Adha, jemaat gereja menyesuaikan jadwal 

untuk menghormati pelaksanaan ibadah umat muslim yakni sholat ied dan 

berkurban. Ini merupakan bentuk tindakan komunikatif yang berorientasi 

pada kesalingpahaman.18 Fleksibilitas yang sama juga ditunjukkan oleh 

umat muslim dalam berbagai kesempatan. Ketika GKMI mengadakan 

perayaan penting seperti hari Natal atau acara khusus lainnya, pengurus 

Masjid Al Muqorrobin seringkali mengatur penggunaan pengeras suara agar 

tidak mengganggu kekhusyukan ibadah jemaat gereja. Bahkan, dalam 

beberapa momen perayaan besar, kedua umat beragama ini saling 

berkunjung satu sama lain. Keduanya memberikan ucapan selamat sebagai 

bentuk toleransi dalam silaturahmi yang memperkuat ikatan sosial 

antarumat beragama. 

 
17 Darmayanti dan Maudin. Pentingnya Pemahaman Dan Implementasi Moderasi 

Beragama Dalam Kehidupan Generasi Milenial. Jurnal Syaytar Vol. 2 No. 1. (2021). h. 45-46. 
18 Wawancara dengan Ibu Agustina Handajani Putri selaku Ketua Majelis GKMI Winong, 

23 Februari 2025. 



  

 

83 

 

 

Gambar 4. Potret Sholat Idul Fitri Tahun 2022 di Teras GKMI  

Sumber: Dokumen milik Pdt. Didik Hartono 

 

Dapat disimpulkan bahwa konsep moderasi beragama yang 

ditunjukkan oleh warga muslim dan kristiani di Winong adalah 

merepresentasikan implementasi nilai-nilai kerukunan dalam konteks 

kehidupan beragama.19 Fleksibilitas dalam pengaturan jadwal ibadah, sikap 

saling menghormati, dan kolaborasi aktif dalam kegiatan sosial menjadi 

bukti nyata bahwa perbedaan keyakinan bukanlah penghalang untuk hidup 

berdampingan secara harmonis. Pernyataan Pendeta Didik Hartono 

merefleksikan filosofi toleransi yang mendalam, di mana kesediaan untuk 

menyesuaikan diri demi kenyamanan bersama dipandang sebagai 

manifestasi dari penghayatan nilai-nilai keagamaan itu sendiri. Model 

kerukunan di Winong ini dapat menjadi inspirasi bagi komunitas lain di 

Indonesia dalam mengembangkan pola hubungan antarumat beragama yang 

saling menghargai dan memperkaya satu sama lain. 

2. Pertukaran Simbol Keramahtamahan 

Jemaat Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) Winong secara 

konsisten menjalin kolaborasi yang erat dengan jamaah Masjid Al 

 
19 Abiyyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama (Lombok Tengah: Pusat 

Pengembangan Pendidikan danpenelitian Indonesia, 2023), h. 57. 



  

 

84 

 

 

Muqorrobin dan masyarakat sekitar, ini menunjukkan sikap inklusif dan 

tidak diskriminatif dalam bermasyarakat. Komitmen kebersamaan tersebut 

tercermin dalam berbagai praktik sosial yang memperlihatkan solidaritas 

antarumat beragama. Hal ini sesuai dengan teori Aristoteles yang 

mengatakan bahwa manusia merupakan zoom politicon, yakni makhluk 

sosial yang selalu berhubungan dengan manusia lain untuk bekerja sama, 

bergaul, serta berorganisasi guna mencukupi kebutuhan hidupnya20 

Pada hari-hari besar keagamaan, kedua antarumat beragama ini 

saling berbagi makanan, memberi ucapan selamat secara langsung hingga 

dibuatkan spanduk ucapan dan dipasang didepan tempat ibadah masing-

masing. Ketika perayaan Idul Fitri, jemaat gereja memberikan kue-kue khas 

lebaran kepada orang muslim sebagi bentuk rasa toleransi khususnya 

jamaah masjid dengan senang hati, sedangkan saat perayaan hari Natal, 

umat Muslim pun juga memberikan parsel yang berisi buah-buahan dan 

makanan halal kepada jemaat gereja sebagai bentuk rasa homrat dari umat 

muslim.21  Menurut Ibu Astini Jamaah Masjid Al Muqorrobin berpendapat 

bahwa: 

“Setiap ada perayaan hari besar kami selalu aktif berbagi, biasanya 

kalo di masjid ada acara rutinan selapanan kan ada berkatnya, kami 

dari masjid berbagi dengan pihak gereja dan diterima oleh Pak 

Didik selaku pendeta dan tinggal di gereja tersebut, selain itu kami 

juga seringkali mendapat bingkisan lebaran dari jemaat gereja saat 

idul fitri.”22 

Gambar 5. Kegiatan Rutinan Jamaah Ibu Ibu Masjid Al Muqorrobin  

 
20 Adet Tamula Anugrah, “Refleksi Pemikiran Aristoteles Sebagai Landasan Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”, Al-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam, (2021) Vol. 1, No. 

2, h. 61. 
21 Wawancara dengan Bapak Ardhian selaku Wakil Ketua GKMI Winong, 23 Februari 

2025. 
22 Wawancara dengan Ibu Astini Selaku Jamaah Masjid Al Muqorrobin Winong Pati, 21 

Februari 2025. 



  

 

85 

 

 

 

 

Sumber: Dokumen pribadi 

Praktik ini secara simbol meneguhkan pesan kepada para jemaat 

gereja dan jamaah masjid bahwa perbedaan keyakinan tidak menghalangi 

kerukunan. Sesuai dengan teori kerukunan Abu Humaidi, dijelaskan jika 

kerja sama dapat berjalan dengan baik maka sesama manusia atau antar 

pemeluk agama akan memperkuat tali silaturahmi, sehingga suasana 

akan lebih tentram, aman dan harmonis.23 Hal ini sesuai dengan teori 

Dillistone yang menyatakan bahwa dari semua simbol, simbol yang 

paling kuat adalah manusia yang hidup, karena manusia memiliki 

kemampuan mengembangkan diri dengan baik dalam keterkaitan dengan 

alam semesta dan diwujudkan dalam berbagai bidang seperti ilmu 

pengetahuan, kesenian yang turut mempengaruhi kemajuan dan 

perubahan sosial.24 

Selanjutnya pada momen Natal, GKMI aktif berbagi dengan 

masyarakat Muslim, khususnya kepada anak yatim piatu dan janda yang 

 
23 Muhammad Ibnu Sina. Konsep dan Praktik Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Masyarakat Panongan, Tangerang, Skripsi (2021). h. 20. 
24 Frederick William Dillistone, Daya Kekuatan Symbol, diterjemahkan oleh A. 

Widyamartaya (Yogyakarta : Penerbit Kanisius, 2002), h. 90-93. 



  

 

86 

 

 

terdata di Masjid Al Muqorrobin. Demikian pula, setiap Lebaran, mereka 

membagikan bingkisan sembako dan berkat kepada takmir masjid, 

petugas kebersihan, dan warga sekitar. Meskipun jumlah bantuan tidak 

seberapa, namun semangat berbagi dan menjalin kebersamaan selalu 

dijunjung tinggi sebagai wujud kasih dan kepedulian sosial.  

Adapun menurut informan Ibu Agustina Handajani Putri Selaku 

Ketua Majelis Gereja Kristen Muria Indonesia sebagai penyelenggara 

kegiatan berbagi tersebut, beliau mengatakan bahwa: 

“Berbagi harus ikhlas, tidak pandang bulu, suku, maupun agama. 

Sudah jelas di depan gereja kami adalah masjid, jadi sudah 

seharusnya kami berbagi kepada mereka apapun bentuknya. 

Biasanya saat hari natal kami selalu memberikan bingkisan pada 

umat muslim, khususnya kepada anak yatim piatu dan para janda. 

Itu merupakan bukti kasih kami kepada sesama manusia yang 

sesuai dengan apa yang diajarkan Tuhan Yesus kepada kami.”25 

 

Gambar 6. Bingkisan Hari Natal dari GKMI untuk Umat Muslim. 

Sumber: Dokumen milik Ust. Rachmanuddin 

 
25 Wawancara dengan Ibu Agustina Handajani Putri Selaku Ketua Majelis GKMI Winong, 

23 Februari 2025. 



  

 

87 

 

 

Pendapat yang dikemukakan oleh Pnt. Agustina selaras dengan 

teori kerukunan Aristoteles. Teori tersebut menjelaskan bahwa kita 

adalah makhluk sosial yang tentu akan hidup secara berdampingan 

dengan berbagai manusia yang berbeda baik dari segi keyakinan, 

kebiasaan, pendapat dan sebagainya. Dengan kondisi yang demikian 

maka kerap kali terjadi adanya konflik. Oleh karena itu, agar konflik 

tidak muncul maka sudah seharusnya kita menanamkan serta 

mengamalkan nilai tasamuh ketika hidup berdampingan dengan 

masyarakat.26 Hingga kini, GKMI Winong telah menjadi bagian integral 

dari masyarakat Winong yang multikultural. Mereka memahami dan 

menghayati bahwa masyarakat setempat bersifat inklusif, tidak 

membedakan latar belakang agama. Bukti konkret kerukunan antarumat 

terlihat dari kesediaan pihak gereja menyediakan halaman untuk 

pelaksanaan Sholat Idul Fitri, membuka pagar dan mempersilakan 

jamaah masjid untuk melaksanakan ibadah. 

Hubungan harmonis juga tampak dalam kerukunan anak-anak, 

seperti umat muslim yang kerap mengadakan buka puasa bersama umat 

kristiani di gereja maupun di lingkungan masjid. Mereka saling berbagi, 

bertukar pikiran, dan membangun relasi persahabatan. Apresiasi positif 

tidak hanya datang dari internal kedua agama, tetapi juga dari kehadiran 

pemerintah setempat yaitu kepala desa yang menyaksikan langsung 

model kerukunan antarumat beragama yang inspiratif ini. 

Umat Kristiani di wilayah tersebut telah menunjukkan komitmen 

yang kuat dalam kegiatan sosial lintas agama. Pada masa lalu, mereka 

pernah menyelenggarakan berbagai program kemanusiaan yang terbuka 

untuk seluruh warga tanpa membedakan latar belakang keyakinan, 

seperti layanan pengobatan gratis dan pembagian kacamata secara cuma-

 
26 Adet Tamula Anugrah, “Refleksi Pemikiran Aristoteles Sebagai Landasan Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam”, Al-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam, (2021) Vol. 1, No. 

2, h. 61. 



  

 

88 

 

 

cuma. Semangat toleransi beragama mereka wujudkan melalui berbagai 

kegiatan sosial. Tidak ada batasan atau diskriminasi, siapa pun dari 

berbagai agama dipersilakan untuk berpartisipasi. Bahkan selama masa 

pandemi, mereka menginisiasi program “Selasa Berbagi” dengan 

membagikan nasi bungkus dan paket sembako kepada warga yang 

membutuhkan.27 

Menurut Bapak Ardhian Bayu Utomo selaku Wakil Ketua GKMI 

Winong sekaligus penyelenggara kegiatan selasa berbagi. Beliau 

berpendapat bahwa: 

“Dulu saat pandemi kami pernah mengadakan salah satu program 

yakni Selasa Berbagi, dimana masyarakat dulu dilarang keluar 

untuk melakukan aktivitas, maka kami dari pihak gereja 

berinisiasi untuk bagi bagi nasi bungkus langsung kepada 

masyarakat Winong terkhusus yang membutuhkan, ini 

merupakan bentuk sikap toleransi antar umat beragama.”28 

Pengalaman yang dirasakan oleh kedua agama tersebut membuat 

umat muslim yakin untuk memegang teguh prinsip "Untukmu Agamamu 

Untukku Agamaku" yang mencerminkan sikap saling menghormati 

antarumat beragama. Sebagai umat Kristiani, mereka senantiasa 

menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan menghormati keyakinan orang 

lain. Filosofi mereka menekankan bahwa “Semakin Kukuh Iman 

Seseorang, Maka Kasih dan Kepedulian Sosialnya Akan Semakin 

Mendalam dan Nyata Dalam Tindakan.”29 

Umat Kristiani mengungkapkan meskipun tidak ada ajaran 

spesifik yang membahas konsep moderasi beragama seperti yang 

dirumuskan pemerintah, mereka menekankan pentingnya toleransi antar 

 
27 Wawancara dengan Ibu Agustina Handajani Putri selaku Ketua Majelis GKMI Winong, 

23 Februari 2025. 
28 Wawancara dengan Bapak Ardhian Bayu Utomo selaku Wakil Ketua GKMI Winong, 23 

Februari 2025. 
29 Wawancara dengan Wakil Ketua Majelis GKMI Winong, Bapak Ardhian Bayu Utomo. 

23 Februari 2025. 



  

 

89 

 

 

umat beragama. Mereka menolak sikap eksklusif yang merasa tidak 

membutuhkan atau tidak peduli terhadap pemeluk agama lain. Sebagai 

umat beragama, mereka meyakini pentingnya kepedulian terhadap 

sesama tanpa memandang perbedaan keyakinan. 

Mereka mengibaratkan keberagaman agama seperti perjalanan 

menuju tujuan yang sama dengan menggunakan kendaraan dan jalur 

berbeda. Menurut pandangan ini, Tuhan yang disembah pada hakikatnya 

adalah satu, namun cara untuk mendekatkan diri kepada-Nya berbeda-

beda sesuai dengan ajaran masing-masing agama. Mereka menekankan 

bahwa keimanan bersumber dari hati nurani seseorang, sehingga upaya 

memaksakan suatu keyakinan kepada orang lain tidak memiliki makna 

dan tidak ada pahala yang menyertainya. Bahkan, tidak ada jaminan 

bahwa orang yang memaksakan agamanya akan mendapatkan surga.30 

Dalam konteks toleransi, sebagian penganut agama kristen 

berpendapat bahwa tidak ada keharusan untuk mempelajari agama lain 

secara mendalam. Namun, sikap ingin tahu mulai menjadi penting, dalam 

artian agar tidak langsung menyalahkan atau menganggap buruk umat 

agama lain yang hidup di tengah agama mereka. Sikap tersebut 

mencerminkan kesediaan untuk menerima keberadaan pemeluk agama 

lain untuk menciptakan sikap saling menghargai, sebagaimana yang 

terjadi di masyarakat Desa Winong.  

Di sisi lain, sebagian penganut Kristen Protestan memiliki 

pandangan yang lebih progresif, yaitu perlunya mempelajari agama lain 

untuk mengembangkan sikap toleran. Nilai-nilai ini telah ditanamkan 

oleh generasi sebelumnya, sehingga mereka sudah terbiasa dan tidak 

merasa asing dengan inisiatif seperti program-program kerukunan umat 

beragama atau pembentukan kampung moderasi beragama yang 

 
30 Sirly Ma’rifah. Persepsi Masyarakat Tentang Moderasi Beragama Di Desa Pabuaran 

Kecamatan Gunung Sindur Kabupaten Bogor. Skripsi. Fakultas Dakwah DdanIlmu Komunikasi. 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah: 2024. h. 117-119. 



  

 

90 

 

 

dicanangkan oleh pemerintah. Praktik kerukunan antarumat beragama di 

Winong ditunjukkan melalui berbagai kegiatan sosial dan saling 

mendukung. Saat itu, umat kristiani tengah menggelar kegiatan 

pemeriksaan mata dan pembagian kacamata gratis dengan berkolaborasi 

bersama masjid serta mengajak warga untuk berpartisipasi. 

Seperti yang dipaparkan oleh Bapak Rachma selaku Pengasuh 

Ponpes Singo Gendheng Pati sekaligus aktivis tokoh lintas agama,  

“Jemaat gereja itu orangnya dermawan semua, kacamata yang 

saya pakai ini pemberian mereka saat ada program cek mata 

gratis, jadi memang sudah sepatutnya sebagai umat muslim kita 

harus melakukan timbal balik, ya bahasanya memanusiakan 

manusia.”31 

Gambar 7. Bakti Sosial Natal dalam Rangka Pemeriksaan Mata 

dan Pembagian Kacamata Gratis. 

 

Sumber: Dokumen Milik Pdt. Didik Hartono 

Menurut penjelasan Informan Pak Rachma bahwa setiap kita 

harus bisa memanusiakan manusia, Ketika ada orang yang baik maka 

sudah seharunya kita juga melakukan hal yang sama, inilah yang dimaksud 

salah satu contoh sikap moderat, tidak kaku dan bersifat adil. Seperti yang 

 
31 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Sapta Mardani selaku Dosen STAKWW Pati, 

20 Februari 2025. 



  

 

91 

 

 

dikatakan Khaled Abou el Fadl dalam "The Great Theft", "moderasi" 

adalah pemahaman yang mengambil jalan tengah, tidak ekstrem kanan dan 

tidak pula ekstrem kiri. Umat Islam tidak seharusnya hanya berpedoman 

pada teks sambil mengabaikan konteks, yang dapat menghasilkan 

pemahaman ekstrim, radikal, kaku, dan keras (fundamentalis). Sikap 

seperti ini cenderung egois, menganggap pemahaman yang berbeda 

sebagai keliru dan salah.32 

3. Pemaknaan Arsitektur Bangunan 

Kedua bangunan ibadah ini memiliki elemen arsitektur yang secara 

simbolik menghormati keberadaan satu sama lain. Masjid dan gereja 

didesain dengan mempertimbangkan ketinggian dan orientasi yang 

seimbang. Arsitektur kedua bangunan ibadah yang terletak di Winong 

Kabupaten Pati menggambarkan dialog visual yang harmonis. Kanopi 

penghubung antara masjid dan gereja menjadi simbol konkret persatuan. 

Awalnya dibangun karena untuk mengatasi keterbatasan ruang saat sholat 

Jumat, kini kanopi menjadi ruang bersama yang menghilangkan sekat-

sekat perbedaan. Filosofinya sederhana yakni menyatukan dan tidak 

membeda-bedakan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
32 Taufiqul  Hadi, Syari’at  Islam  dan Semangat  Moderasi  Beragama  Di  Aceh,  In Urgensi  

Pembelajaran  Agama  dan Toleransi  Beragama,  ed.  dkk Adi Wijayanto (Tulungagung: Akademia 

Pustaka, 2024), h. 17–23. 



  

 

92 

 

 

Gambar 8. Kanopi Penghubung masjid dan gereja 

 
Sumber: Dokumen milik Pdt. Didik Hartono 

 

Bapak Wicaksono selaku kepala desa Winong mengungkapkan hal 

yang serupa yakni: 

“Adanya kanopi tersebut menjadi sebuah simbol persatuan antara 

masjid dan gereja. Dulu kanopi itu dibangun untuk menampung 

jamaah sholat jumat karena saking banyaknya, hingga sekarang 

kanopi tersebut justru menjadi tempat Bersama tanpa melihat 

adanya perbedaan. Yang penting itu rukun tidak saling tidak 

mebeda-bedakan.”33 

 

Awalnya bangunan masjid itu merupakan tanah milik sekolah 

Kristen (SMP BOPKRI) yang kemudian dijual dan berkembang menjadi 

perumahan. Selanjutnya dibangunlah mushola kecil yang kini menjadi 

Masjid Al Muqorrobin. Dari jemaat gereja sempat ada sedikit perasaan 

kurang nyaman karena memang gereja yang lebih tua dan lebih dahulu 

didirikan tetapi justru kurang dikenal oleh masyarakat. Maka, gereja pun 

berinisiasi untuk ikut melakukan pembangunan agar bisa setara dengan 

 
33 Wawancara dengan Bapak Wicaksono Bowo Leksono Selaku Kepala Desa Winong, 20 

Februari 2025. 



  

 

93 

 

 

besarnya masjid. Namun, dalam hal ini mereka tidak bermaksud 

berkompetisi, melainkan saling memahami keberadaan masing-masing.34 

Keamanan dan kepercayaan antarumat begitu kuat. Meskipun 

pernah terjadi insiden pengeboman di gereja, komunitas tetap aman dan 

nyaman. Setiap Natal selalu ada penjagaan kepolisian, yang dianggap 

sebagai keuntungan dari hubungan baik dengan tetangga Muslim. Harapan 

mereka sederhana namun mendalam yakni tetap menjaga kesatuan, saling 

menghormati, dan menjalankan toleransi hingga generasi mendatang. 

Mereka umat kristiani percaya bahwa moderasi beragama adalah praktik 

kasih yang berkelanjutan, di mana setiap individu dapat menghargai 

perbedaan tanpa kehilangan identitas keagamaannya sendiri. 

Praktik moderasi beragama di Winong tidak hanya berhenti pada 

toleransi pasif, namun berkembang menjadi bentuk kerukunan aktif. 

Moderasi beragama diartikan sebagai sikap beragama yang seimbang 

antara pengamalan agama sendiri dan penghormatan terhadap praktik 

beragama orang lain. Di Winong, implementasi moderasi beragama juga 

terwujud dalam pendidikan seperti sekolah khusus anak-anak/TPQ bagi 

umat muslim dan sekolah minggu untuk umat kristen. Secara berkala, 

keduanya sering mengadakan kegiatan bersama untuk mengajarkan nilai-

nilai universal seperti kejujuran, kasih sayang, dan penghargaan terhadap 

perbedaan karena pendidikan multikulturalisme sejak dini merupakan 

kunci dalam membentuk generasi yang moderat.35 

Selanjutnya setiap tiga bulan sekali, jamaah masjid dan jemaat 

gereja mengadakan kerja bakti bersama untuk membersihkan lingkungan 

desa, termasuk area sekitar kedua tempat ibadah. Kegiatan ini menjadi 

 
34 Wawancara dengan Bapak Santrimo selaku Takmir Masjid Al Muqorrobin Winong, Pati, 

20 Februari 2025. 
35 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Sapta Mardani Selaku Dosen STAKWW Pati, 

21 Februari 2025. 



  

 

94 

 

 

simbol bahwa meskipun berbeda keyakinan, tanggung jawab terhadap 

lingkungan menjadi nilai bersama. 

Hal tersebut diperkuat dengan pendapat Ibu Suwarni selaku jamaah 

Masjid Al Muqorrobin sekaligus warga Winong. Beliau mengatakan: 

“Kami sering melakukan kerja bakti, biasanya setiap tiga bulan 

sekali ada bersih bersih di lingkungan masjid dan gereja yang 

dilakukan bersama, bapak pendeta. Pak Didik dan istrinya itu juga 

turut serta iku membantu.” 

Adapun forum dialog rutin atau yang disebut rapat antar tokoh 

lintas agama di Winong juga menjadi wadah untuk mendiskusikan isu-isu 

sosial dan merumuskan solusi bersama. Dialog antarumat beragama bukan 

sekadar percakapan tentang perbedaan teologis, melainkan upaya bersama 

untuk mewujudkan keadilan sosial. Dialog antarumat beragama dijalankan 

secara intens melalui forum umum dan diskusi personal. Pendeta Didik 

Hartono juga selalu aktif melakukan sharing untuk menggali informasi di 

masyarakat desa Winong yang plural ini.  

“Moderasi beragama itu di tengah tengah, tidak mebeda-bedakan, 

cukup saling menghormati dan toleransi, wong biasanya kalo ada 

kegiatan kami juga sering bareng bareng kok, kalo membersihkan 

area pemakaman itu pak pendeta nya juga ikut wong beliau itu juga 

pengurus rt, jadi kami rukun dan damai saja yang penting lakum 

dinukum wa liyadin, untukmu agamamu untukku agamaku.”36 

Menjadi moderat bukan berarti menjadi lemah dalam beragama. 

Menjadi moderat bukan berarti cenderung terbuka dan mengarah kepada 

kebebasan. Keliru jika ada anggapan bahwa seseorang yang bersikap 

moderat dalam beragama berarti tidak memiliki militansi, tidak serius, atau 

tidak sungguh-sungguh, dalam mengamalkan ajaran agamanya.37 

Masyarakat Winong khususnya umat muslim memiliki konstruksi 

pemahaman tersendiri tentang moderasi beragama yang terbentuk melalui 

 
36 Wawancara dengan Bu Titin Selaku Umat Muslim Sekaligus Jamaah Masjid Al 

Muqorrobin Winong, Pada Tanggal 21 Februari 2025, Pukul 16.00 WIB. 
37 Bunaya. Moderasi Beragama Masyarakat Di Desa Kasie-Kasubun. Skripsi. Fakultas 

Tarbiyah Institut Agama Islam Negeri (Iain) Curup, 2020, h 49. 



  

 

95 

 

 

pengalaman hidup berdampingan dalam keberagaman. Pemahaman ini tidak 

hanya bersifat teoritis, tetapi juga terwujud dalam praktik sehari-hari. 

Moderasi beragama dipahami sebagai sikap saling menghormati, toleransi, 

dan kerja sama antarumat beragama. Pemahaman ini dilandaskan pada 

prinsip saling membutuhkan dan pemahaman teologis “Lakum dinukum wa 

liyadin” yang artinya untukmu agamamu dan untukku agamaku. 

Dalam praktiknya, moderasi beragama di Winong diwujudkan 

dalam bentuk diskusi bersama antara tokoh agama Muslim dan Kristen, 

makan bersama saat buka puasa, serta saling mengunjungi saat perayaan 

hari besar keagamaan. Tindakan-tindakan ini menunjukkan adanya upaya 

untuk membangun dialog dan saling memahami antarumat beragam. 

Moderasi beragama perlu dipahami bahwa tidak hanya sebagai konsep 

normatif, tetapi juga sebagai praktik sosial yang hidup dan berkembang 

dalam konteks lokal. Manifestasi moderasi beragama di Indonesia sering 

kali terwujud dalam bentuk kebijaksanaan lokal yang mungkin tidak selalu 

terartikulasikan secara eksplisit dalam wacana akademik, namun 

terimplementasikan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Moderasi beragama dalam konteks ke-Islaman termuat dalam QS. 

Al baqarah ayat 143 sebagai berikut:  

سوُْلُ  عَليَْكُمْ  شَهِيْداً   وَمَا  سَطًا ل ِ تكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ  عَلَى النَّاسِ  وَيكَُوْنَ  الرَّ ةً  وَّ  وَكَذٰلِكَ  جَعَلْنٰكُمْ  امَُّ

نْ  يَّنْقَلِبُ  عَلٰى عَقِبيَْهِ   وَاِنْ  كَانتَْ  سُوْلَ  مِمَّ  جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ  الَّتِيْ  كُنْتَ  عَليَْهَا   الَِّّ  لِنعَْلَمَ  مَنْ  يَّتَّبِعُ  الرَّ

حِيْم     لكََبيِْرَةً  الَِّّ  عَلَى الَّذِيْنَ  هَدىَ اٰللُّ   وَمَا كَانَ  اٰللُّ  لِيضُِيْعَ  ايِْمَانَكُمْ   اِنَّ  اٰللَّ  بِالنَّاسِ  لَرَءُوْف   رَّ

Artinya: Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat 

Islam) umat pertengahan agar kamu menjadi saksi atas 

(perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi 

saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat 

(Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali 

agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti 

Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya 

(pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang yang 

telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-



  

 

96 

 

 

nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia. 

Ayat tersebut menafsirkan bahwa Allah menekankan pentingnya 

akidah yang benar dan digambarkan melalui penetapan Ka'bah sebagai 

kiblat. Ayat ini menunjukkan bahwa Ka'bah menjadi kiblat untuk 

membedakan umat Islam dari umat lain dan sebagai ujian bagi orang 

beriman. Akidah yang kuat menjadi dasar bagi setiap Muslim dalam 

memahami arah yang ditetapkan Allah dan beribadah dengan tulus. 

Keimanan tidak hanya pengakuan lisan, tapi juga harus diwujudkan dalam 

tindakan sesuai petunjuk-Nya.38 

Konsep akidah dalam Surah Al-Baqarah tidak hanya fokus pada 

hubungan pribadi dengan Tuhan, tapi juga menekankan pentingnya 

interaksi sosial. Setiap Muslim diharapkan menjadi penggerak perubahan 

positif di masyarakat. Ayat-ayat dalam Al-Baqarah mengajak umat 

mengembangkan nilai keadilan, kasih sayang, dan saling menghormati. 

Prinsip tentang zakat dan sedekah menunjukkan bahwa akidah yang benar 

mendorong kepedulian terhadap kesejahteraan orang lain, sehingga 

tercipta masyarakat yang harmonis. Akidah dalam Al-Baqarah ayat 143 

menekankan pentingnya identitas dan arah yang jelas bagi umat Islam 

melalui Ka'bah sebagai kiblat. Akidah yang benar harus terwujud dalam 

tindakan yang mencerminkan nilai keadilan, keseimbangan, dan tanggung 

jawab sosial. Sebagai "umat pertengahan," umat Islam diajak untuk 

menggabungkan keimanan dengan tindakan sosial yang positif, 

menciptakan komunitas yang harmonis dan penuh kasih sayang.39 

Ibadah dalam ayat 143 Surat Al-Baqarah menekankan pentingnya 

kesungguhan hati dan ketaatan dalam menjalankan perintah Tuhan. Pada 

ayat ini, Allah menetapkan Ka'bah sebagai arah shalat bagi Muslim, yang 

 
38 Zahid, I., Bakar, N. A., Kamaruddin, W. Z., Ali, W., & Jusoff, K. (2022). Pemetaan 

Domain Semantik Akidah: Penyelesaian Kekaburan Makna. Gjat, 12 (2), h. 1-20. 
39 Akmansyah, M. W. (2014). Metode Pendidikan Aqidah Dalam Tradisi Propetik Nabi 

Muhammad Saw. Jurnal Ijtimaiyya, 7(1). 2014. h. 149–168. 



  

 

97 

 

 

bukan hanya sekedar petunjuk arah fisik, tapi juga simbol dari keteguhan 

spiritual dan keyakinan. Pergantian kiblat ini menguji seberapa jauh 

Muslim siap mematuhi perintah Allah, memperlihatkan bahwa ibadah 

harus dilaksanakan dengan keikhlasan dan pemahaman penuh akan arti di 

balik setiap tindakan. Ibadah dalam konteks ini bukan cuma ritual biasa, 

tapi merupakan ungkapan iman yang menggambarkan hubungan dekat 

antara manusia dan Penciptanya.40 

Selain itu, ibadah yang mengarah ke Ka'bah juga membangun 

persatuan dan kebersamaan di antara umat Islam di seluruh dunia. Dengan 

satu arah kiblat, umat Islam bisa bersatu dalam beribadah, memperkuat 

hubungan sosial dan rasa persaudaraan. Konsep ini mengajarkan bahwa 

ibadah memiliki sisi sosial yang penting, di mana tiap individu 

memberikan sumbangsih kepada masyarakat yang lebih luas. Dengan 

demikian, ayat 143 Surat Al-Baqarah tidak hanya menjelaskan ibadah 

sebagai bentuk pengabdian pribadi, tapi juga sebagai wujud tanggung 

jawab sosial yang membangun komunitas yang kuat dan rukun dalam 

menjalankan ajaran Islam.41 Dalam ayat tersebut dapat disimpulkan bahwa 

peran moderasi beragama dalam Islam menunjukkan kedudukan yang 

tinggi dan berkaitan dengan moralitas. 

Selanjutnya dalam konteks kekristenan, moderasi beragama 

memiliki perhatian khusus sebagaimana representasi Yesus Kristus yang 

tertuang dalam Alkitab Matius 22:37-40 sebagai berikut: 

Matius 22:37-40 Alkitab Terjemahan Baru (TB) 

Jawab Yesus kepadanya: “Kasihilah Tuhan, Allahmu, dengan 

segenap hatimu dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal 

budimu. Itulah hukum yang terutama dan yang pertama. Dan hukum yang 

kedua, yang sama dengan itu, ialah: Kasihilah sesamamu manusia seperti 

 
40 Suarning Said. Wawasan Al-Qur’an tentang Ibadah. Sustainability (Switzerland), 11(1). 

2019. h. 1–14. 
41 Nurhasanah, M dkk. Konsep Humanism Berbasis Nilai Moderasi Beragama: Analisis 

Surat Al Baqarah Ayat 143. Jurnal Ilmu Keislaman Vol 9 (1). h. 149-155. 

https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB
https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB
https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB
https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB
https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB


  

 

98 

 

 

dirimu sendiri. Pada kedua hukum inilah tergantung seluruh hukum Taurat 

dan kitab para nabi.” 

Dalam Testaments of the Twelve Patriarchs, kita melihat perspektif 

yang unik tentang hubungan antara cinta kepada Tuhan dan cinta kepada 

manusia. Hubungan ini tidak sekadar pilihan dari dua aturan Taurat yang 

diambil secara acak, tetapi lebih kepada dua prinsip dasar perilaku menurut 

Alkitab. Meski begitu, hubungan ini tidak bisa dianggap sebagai inti utama 

dari Kitab Suci yang berfungsi sebagai "kanon dalam kanon" yang 

mengatur. Dalam berbagai tulisan Yahudi lainnya, konsep ini hanya 

menjadi titik awal untuk mengaitkan cinta kepada Tuhan dengan cinta 

kepada manusia.42 

Konsep cinta sendiri merupakan dasar penting dalam teologi 

Kristen. Menurut Matius 22:37-40, Yesus menetapkan dua hukum: 

mencintai Tuhan dengan seluruh hati, jiwa, dan pikiran, serta mencintai 

sesama seperti diri sendiri. Kedua hukum ini biasa disebut sebagai hukum 

cinta yang menjadi dasar dari seluruh Hukum Taurat dan ajaran para nabi. 

Jawaban Yesus ini muncul dari pertanyaan orang-orang Farisi yang 

sebenarnya ingin menguji pengetahuan Yesus dan mencari tahu apakah 

Dia memahami prioritas dalam hukum Taurat. Usaha mereka gagal karena 

Yesus dengan cerdas menggabungkan penekanan pada cinta kepada 

sesama dengan keyakinan-Nya bahwa cinta kepada Tuhan adalah hukum 

yang paling utama. 

Dapat diambil kesimpulan bahwa Hukum Allah yang dijelaskan 

dalam Matius 22:37-40 merupakan arah iman yang penting dan menjadi 

dasar dalam teologi Kristen dengan penerapan nyata dalam kehidupan. 

Ketika orang beriman menjalankan hukum Allah secara seimbang dan 

setara, mereka menunjukkan bentuk kasih yang unik, berbeda dari yang 

biasa ditemukan di dunia. Pada akhirnya, kasih Allah yang menyeluruh 

 
42 Paparang, Stenly Reinal. Jukstaposisi Hukum Allah: Mosaic Ajaran Yesus Dalam Matius 

22:37-40. Jurnal Teologi DanPendidikan Agama Kristen 1 (1). h. 18-20. 

https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB
https://www.bible.com/id/bible/306/MAT.22.37-40.TB


  

 

99 

 

 

menjadi pusat kehidupan orang percaya untuk mencapai kesempurnaan, 

mencintai Tuhan dan mencintai sesama manusia. Pandangan ini dapat 

memberikan kontribusi penting melalui penerapannya dalam hubungan 

keagamaan dengan penganut agama yang berbeda, serta dalam masyarakat 

yang beragam. 

B. Perwujudan Simbol Kerukunan Melalui Kanopi Penghubung Masjid 

dan Gereja di Winong Pati 

Bentuk simbol kerukunan antara umat Muslim dan Kristen di 

Winong tidak hanya terwujud dalam bentuk kanopi penghubung, tetapi juga 

melalui berbagai praktik sosial-keagamaan yang mencerminkan sikap 

moderasi beragama. Beberapa bentuk simbol kerukunan yang menonjol 

adalah adanya praktik keseharian antarumat beragama, tradisi saling 

menghadiri undangan perayaan kegiatan seperti sedekah bumi, perayaan 

hari besar antar umat beragama, kunjungan dari berbagai pihak luar, hingga 

kegiatan sarasehan bersama para tamu maupun pengunjung dari 

mancanegara. Meskipun demikian, kedua belah pihak antar umat muslim 

dan kristen tetap menjaga batasan akidah masing-masing. Partisipasi ini 

lebih bersifat sebagai bentuk penghormatan dan silaturahmi, bukan sebagai 

bentuk pencampuran ritual ibadah.43 Hal ini selaras dengan teori simbol 

yang dikemukakan oleh Carl G. Jung bahwa pemaknaan sebuah simbol 

adalah hal-hal yang berkaitan dengan kehidupan sehari-hari meliputi istilah, 

nama atau gambar. Simbol kerukunan ini menjadi wujud konkret relasi 

kedua umat untuk membangun kehidupan yang berkesinambungan di Desa 

Winong.44 

Menurut Bapak Wicaksono Bowo Leksono selaku Kepala Desa 

Winong yang pernah menghadiri kegiatan perayaan sarasehan bersama 

 
43 Abiyyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama (Lombok Tengah: Pusat 

Pengembangan Pendidikan danpenelitian Indonesia, 2023), h. 57. 
44 Carl G. Jung, Man and his Simbols. (New York: Anchor Press Doubleday, 1964), h. 20. 



  

 

100 

 

 

pengunjung dari mancanegara, juga memberikan pengalaman menarik. 

Beliau berpendapat: 

“Saya pernah diundang untuk menghadiri kegiatan sarasehan yang 

bertempat dihalaman Masjid Al Muqorrobin tepatnya dibawah 

kanopi penghubung masjid dan gereja, umat muslim maupun umat 

kristiani turut mengikuti dan meramaikan dengan tetap menjaga 

ketertiban, jadi acara berjalan dengan khidmat serta memberikan 

kesan baik terhadap masyarakat, disana kami berbincang bincang, 

makan bersama dan menyaksikan beberapa hiburan kecil seperti 

rebana yang biasanya dimainkan oleh remaja masjid, lalu saling 

perkenalan terlebih dengan para tamu dari luar, mereka sangat 

antusias sekali ketika mendatangi tempat kami, ini merupakan 

momentum yang sangat luar biasa.”45  

Kegiatan ini menjadi contoh nyata bagaimana umat Muslim dan 

Kristiani dapat berkumpul bersama dalam suasana saling menghormati serta 

menjaga ketertiban, sehingga acara berlangsung dengan khidmat dan 

meninggalkan kesan positif bagi masyarakat. Pengalaman ini membuktikan 

bahwa nilai-nilai sosial dapat menjadi jembatan penghubung yang 

mempersatukan berbagai kelompok masyarakat, sekaligus 

mendemonstrasikan bahwa keberagaman agama dan tradisi budaya dapat 

berjalan selaras dalam kehidupan sosial. Hal ini diperkuat dengan teori 

simbol Dilistone yang menyebutkan bahwa simbol mengandung tiga aspek 

pokok diantaranya adalah sebuah kata, barang, objek, tindakan, peristiwa, 

pola, atau pribadi yang konkret.46 

Misalnya lagi setiap bulan Ramadhan, pemuda lintas agama islam 

turut serta dalam acara buka puasa bersama di rumah tokoh agama Musli. 

Sebaliknya, umat Muslim juga pernah menghadiri perayaan Natal di Gereja. 

Bentuk kerukunan ini menunjukkan adanya kesadaran untuk membangun 

hubungan baik antarumat beragama tanpa mengorbankan keyakinan 

masing-masing. 

 
45 Wawancara dengan Bapak Wicaksono Bowo Leksono Selaku Kepala Desa Winong Pada 

Tanggal 20 Februari 2025 Pukul 09.00 Wib. 
46 Fauzi Fashri, Pierre Bourdieu. Menyingkap Kuasa Simbol. h. 117. 



  

 

101 

 

 

Gambar 9. Sarasehan Bersama Kepala Desa dan Ketua Rt Rw 

dalam rangka Kunjungan Dosen dari Amerika. 

 

Sumber: Dokumen milik Pdt. Didik Hartono 

Bentuk simbol lainnya adalah adanya praktik saling menghormati 

satu sama lain dalam pelaksanaan ibadah. Contohnya, Ketika Idul fitri atau 

Idul adha bertepatan dengan hari minggu, gereja menunda waktu ibadah 

mingguan hingga shalat Ied selesai. Sebaliknya, pada Masa Raya Paskah 

tahun lalu, pihak masjid meniadakan lantunan selawat tarhim menjelang 

azan magrib untuk menghormati ibadah gereja yang masih berlangsung. 

Selain itu jemaat gereja juga meminta pihak masjid untuk tidak 

mengumandangkan adzan dengan speaker terlebih dahulu, tetapi ditolak 

oleh pihak masjid karena adzan adalah panggilan wajib bagi umat muslim. 

Maka pihak masjid memberikan solusi yakni adzan akan tetap 

dikumandangkan melalui pengeras suara Masjid, namun pujian atau 

shalawatan yang biasanya disenandungkan setelah adzan tidak 

menggunakan pengeras suara. Hal tersebut disetujui oleh jemaat gereja, dan 

mereka tetap melanjutkan acara perayaan hari natal dengan khidmat. 

Selanjutnya pada saat hari Natal, umat muslim juga diundang jemaat gereja 



  

 

102 

 

 

untuk menghadiri perayaannya sebagai bentuk rasa saling menghormati dan 

toleransi anarumat beragama.  

Seperti yang dipaparkan oleh Pdt. Didik Hartono, beliau 

menyampaikan bahwa, 

“Ketika perayaan natal, kami dari jemaat gereja dan majelis GKMI 

winong turut mengundang umat muslim dan pemuda lintas agama 

untuk ikut serta hadir dalam perayaan kami Kami bersyukur 

ditengah tengah kesederhanaan, kami bisa merayakan Natal di gereja 

ini. Tapi sesungguhnya inilah momen umat Kristiani untuk 

membagikan suka cita itu kepada semua orang di sini.”47 

Perayaan Natal yang diselenggarakan GKMI Winong menghadirkan 

dimensi keberagaman melalui keterlibatan tokoh-tokoh lintas agama dalam 

prosesi penyalaan lilin. Kegiatan ini memiliki makna filosofis yang 

mendalam sebagai simbol berbagi kehidupan di tengah keberagaman. 

Makna penyalaan lilin tersebut merefleksikan semangat untuk menjadi 

berkat bagi sesama tanpa memandang perbedaan. Hal ini menunjukkan 

bahwa nilai-nilai kemanusiaan seperti berbagi dan berkorban merupakan 

pondasi penting dalam membangun kehidupan bermasyarakat yang 

harmonis. Sejalan dengan teori simbol Dilistone tentang definisi simbol, 

bahwa rupanya ada kesepakatan umum bahwa sebuah simbol tidak berusaha 

untuk mengungkapkan keserupaan yang persis atau untuk 

mendokumentasikan suatu keadaan yang setepatnya. Simbol merupakan 

alat yang kuat untuk memperluas penglihatan, merangsang daya imajinasi 

dan memperdalam pemahaman manusia.48 

Dimensi toleransi dalam perayaan ini juga dipertegas dengan 

penampilan sekelompok pemuda dari berbagai latar belakang agama yang 

menyanyikan lagu bertema toleransi. Kolaborasi antara pemuda beragama 

Kristen, Islam, Hindu, Buddha, dan Konghucu dalam satu panggung 

 
47 Wawancara dengan Pdt. Didik Hartono Selaku Pendeta GKMI Winong Pada Tanggal 23 

Februari 2025. 
48 Dillistone, Daya. h. 20. 



  

 

103 

 

 

merepresentasikan kerukunan generasi muda Indonesia yang memahami 

pentingnya persatuan dalam keberagaman. 

Gambar 10. Perayaan Hari Natal yang dihadiri oleh Tokoh Lintas Agama 

Beserta Koramil dan Polsek Pati 

 

Sumber: Dokumen Milik Ust. Rachmanuddin 

 

Kehadiran Pengasuh Pondok Pesantren Singo Gendeng Pati dalam 

perayaan tersebut semakin menegaskan bahwa nilai-nilai toleransi telah 

terimplementasi dengan baik di tingkat akar rumput. Beliau menyatakan 

bahwa kegiatan tersebut merupakan miniatur Indonesia yang mencerminkan 

kerukunan antarumat beragama. Letak geografis masjid yang berdampingan 

dengan gereja di lokasi perayaan menjadi bukti fisik harmonisasi antarumat 

beragama yang telah terbangun secara alamiah dalam kehidupan 

masyarakat. Fenomena ini diharapkan dapat menjadi contoh bagi seluruh 

elemen masyarakat Indonesia dan bahkan dunia dalam membangun 

kehidupan yang toleran dan harmonis. 



  

 

104 

 

 

Gambar 11. Simbolisasi Penyalaan Lilin Natal oleh Ustadz Rachma 

selaku Pengasuh Ponpes Singo Gendheng Pati 

Sumber: Dokumen milik Ust. Rachmanuddin 

 

Umat muslim dan kristen di Winong juga aktif berkolaborasi dalam 

berbagai kegiatan sosial kemasyarakatan, seperti kerja bakti, gotong royong, 

dan pengelolaan fasilitas umum. Salah satu contoh kolaborasi yang paling 

menonjol adalah dalam pengelolaan makam umum. Makam ini dikelola 

bersama tanpa memandang perbedaan agama. Siapa pun, tanpa memandang 

agama, dapat dimakamkan di sana asalkan dengan mengikuti aturan yang 

telah disepakati bersama. Kolaborasi dalam pengelolaan makam umum 

menunjukkan bahwa perbedaan agama tidak menjadi penghalang bagi 

masyarakat untuk bekerja sama demi kepentingan bersama. 

Keberadaan kanopi penghubung memiliki fungsi ganda, yaitu fungsi 

pragmatis dan simbolis. Secara pragmatis, kanopi ini memudahkan 

pelaksanaan berbagai kegiatan sosial kemasyarakatan tanpa memerlukan 

pemasangan tenda atau tratak tambahan. Hal ini tentu menghemat biaya dan 

tenaga. Namun, makna simbolis kanopi penghubung jauh lebih dalam. 

Kanopi ini menjadi representasi visual dari kerukunan, persahabatan, dan 

toleransi antarumat beragama. Keberadaannya mengingatkan masyarakat 



  

 

105 

 

 

akan pentingnya menjaga keharmonisan dan kebersamaan dalam kehidupan 

bermasyarakat.49 

Hal ini menyatakan bahwa simbol-simbol kerukunan dalam konteks 

hubungan antarumat beragama berfungsi sebagai jembatan pemahaman 

yang memfasilitasi terciptanya keharmonisan sosial. Representasi fisik dari 

nilai-nilai kerukunan memiliki peran penting dalam proses internalisasi 

sikap toleran dalam masyarakat plural. Kanopi penghubung di Winong 

menjadi salah satu contoh konkret bagaimana simbol dapat berkontribusi 

pada terciptanya kerukunan antarumat beragama. 

Meskipun hubungan harmonis antara komunitas muslim dan kristen 

di Winong telah terjalin dengan baik, beberapa tantangan tetap dihadapi 

dalam menjaga keinginan moderasi beragama. Salah satu tantangan utama 

adalah mencegah potensi konflik kecil agar tidak membesar. Selain itu, 

regenerasi kepemimpinan yang memiliki komitmen terhadap nilai-nilai 

kerukunan juga menjadi perhatian penting. Dengan demikian, prospek 

keinginan moderasi beragama di Winong cukup menjanjikan mengingat 

adanya kesadaran bersama tentang pentingnya menjaga keharmonisan 

sebagai akar Bhineka Tunggal Ika, Pancasila, NKRI akan jaya selalu. 

Kesadaran ini menjadi modal penting untuk terus memelihara kerukunan 

antarumat beragama di Winong. 

Tantangan dan harapan ini mengidentifikasi bahwa praktik moderasi 

beragama di Indonesia bergantung pada dua faktor kunci yakni pertama, 

tentang keberhasilan proses transmisi nilai-nilai toleransi antargenerasi. 

Kedua, penguatan institusi-institusi lokal yang menjadi wadah interaksi 

antarumat beragama. Kanopi juga merupakan salah satu bentuk simbol 

kerukunan pada masyarakat Winong Pati dalam memegang peran penting 

yang dapat dilihat dari dua perspektif. Dari perspektif sosial, kanopi 

mencerminkan naungan bersama yang melindungi keberagaman 

 
49 Wawancara dengan Bapak Rachmanuddin Selaku Dosen Sekolah Tinggi di Pati, Pada 

Tanggal 21 Februari 2025, Pukul 13.00 WIB di Masjid Al Muqorrobin. 



  

 

106 

 

 

masyarakat dalam kesatuan harmonis. Sementara dari perspektif teologis, 

kanopi merepresentasikan atap spiritual yang menaungi beragam keyakinan 

dalam bimbingan Sang Pencipta yang sama. Kedua peran ini menegaskan 

bahwa kerukunan bukanlah pemisah, melainkan penyatu yang memperkaya 

kehidupan bersama. 

Dilihat dari perspektif sosial, beberapa bentuk simbol kerukunan 

juga terdapat pada kanopi penghubung masjid dan gereja sebagai berikut: 

1. Tempat Pertemuan 

Sebagai kawasan transisi antara dua ruang sakral, kanopi menjadi 

zona perantara yang memungkinkan pertemuan informal antarumat. 

Konsep perantara ini menggambarkan kondisi di ambang batas yang 

memungkinkan terjadinya transformasi sosial. Di bawah kanopi ini, 

warga Muslim dan Kristen dapat berinteraksi tanpa dibatasi sekat-sekat 

identitas keagamaan yang kaku. 

Kanopi menciptakan ruang netral yang tidak dibatasi oleh aturan-

aturan formal tempat ibadah. Sifat terbukanya memungkinkan 

percakapan spontan dan pertukaran gagasan yang mungkin tidak terjadi 

dalam konteks formal. Dalam konteks masyarakat yang majemuk, area 

pertemuan semacam ini menjadi krusial untuk membangun pemahaman 

bersama dan mengatasi stereotip antarkelompok. Hal tersebut diperjelas 

oleh Romo Didik Hartono selaku Pendeta GKMI Winong: 

“Saya selalu kagum melihat bagaimana tempat sederhana ini 

menjadi begitu berarti bagi kita semua. Beda jika di dalam masjid 

atau gereja dengan aturannya, di bawah kanopi ini orang-orang dari 

berbagai keyakinan bisa duduk bersama dengan santai, dan berbagi 

cerita dengan bebas. Kemarin saya menyaksikan remaja muslim 

dan kristen berdiskusi dibawah kanopi ini sambil tertawa lepas 

bersamaan dengan adanya kunjungan tamu dari luar negara, itu 

sesuatu yang mungkin tak akan terjadi ketika ibadah. Maka dengan 

adanya tempat netral semacam ini sangat berharga untuk 

membangun sikap saling pengertian.”50 

 
50 Wawancara dengan Pdt. Didik Hartono Selaku Pendeta GKMI Winong, 23 Februari 

2025. 



  

 

107 

 

 

Pernyataan ini merefleksikan pemikiran Geertz tentang simbol 

yang berfungsi sebagai sarana bagi konsep-konsep yang lebih dalam. 

Kanopi sebagai benda fisik dan konkret menjadi representasi visual dari 

konsep kerukunan dan keterbukaan. Hal ini sesuai dengan pendapat 

Geertz bahwa dalam menginterpretasikan kebudayaan, dasar utamanya 

adalah menafsirkan simbol, karena simbol-simbol mengandung ciri-ciri 

yang dapat dirasakan, universal, nyata, dan konkret seperti kanopi 

penghubung yang menjadi tempat interaksi bebas antar umat 

beragama.51 

 

Gambar 12. Sarasehan dalam Rangka Kunjungan Pendeta dari Luar 

Negara Amerika Bersama Kades dan Ketua Rt Rw. 

 

Sumber: Dokumen Milik Pdt. Didik Hartono 

 

Sebagai tempat perantara, kanopi memiliki makna yang 

memungkinkan terjadinya negosiasi identitas. Warga dapat hadir di 

bawah kanopi bukan sebagai representasi identitas keagamaan tertentu, 

 
51 Clifford Geertz. Interpretasi Budaya: Esai Pilihan. New York: Buku Dasar, 1973, h. 89-

91. 



  

 

108 

 

 

melainkan sebagai anggota komunitas yang utuh. Proses ini 

memfasilitasi terbentuknya identitas bersama yang melampaui batas-

batas keagamaan. 

2. Tempat Penyelenggaraan Kegiatan 

 Kanopi berperan sebagai tempat diselenggarakannya berbagai 

kegiatan sosial seperti posyandu, penyuluhan kesehatan, dan pertemuan 

warga. Penggunaan pelataran tersebut untuk kegiatan sosial dalam 

memperkuat ikatan komunal dan mengurangi potensi segregasi sosial 

berbasis agama. Kegiatan-kegiatan sosial yang diselenggarakan di bawah 

kanopi memiliki dampak integratif yang signifikan. Ketika warga dari 

berbagai latar belakang keagamaan berpartisipasi dalam kegiatan yang 

berfokus pada kesejahteraan bersama, kesadaran akan kesadaran akan 

kepentingan kolektif yang melampaui sentimen kelompok. Melalui 

interaksi reguler dalam konteks kegiatan sosial, warga mengembangkan 

jaringan solidaritas yang menjadi modal sosial yang berharga bagi 

ketahanan komunitas. 

Menurut Ibu Astini selaku jamaah Masjid Al Muqorrobin, ia 

berpendapat: 

“Kami sebagai ibu ibu dan para petugas puskesmas melaksanakan 

kegiatan posyandu di halaman gereja, karena selain lokasinya 

yang strategis halaman gereja juga cukup luas. Dari bapak 

pendeta pun tidak ada masalah, justru beliau Bersama istrinya 

malah mempersilahkan.”52 

 

Penggunaan halaman gereja untuk kegiatan posyandu 

mencerminkan teori simbol dari Dillistone tentang hubungan timbal 

balik antara simbol dan masyarakat. Halaman gereja yang umumnya 

diidentikkan sebagai ruang eksklusif keagamaan bertransformasi 

menjadi simbol inklusivitas dan pelayanan sosial. Ini menunjukkan 

bagaimana simbol dapat berkembang dan menjadi bagian dari identitas 

 
52 Wawancara dengan Ibu Astini selaku Umat Muslim Sekaligus Jamaah Masjid Al 

Muqorrobin Winong, 21 Februari 2025. 



  

 

109 

 

 

sosial yang lebih luas, tidak terbatas pada fungsi konvensionalnya.53 

Keberadaan kanopi sebagai tempat kegiatan sosial juga menunjukkan 

bahwa ruang-ruang yang terkait dengan keagamaan tidak perlu 

eksklusif dan tertutup. Sebaliknya, ruang-ruang tersebut dapat menjadi 

pusat aktivitas kemasyarakatan yang inklusif dan memberi manfaat 

bagi seluruh warga. Dengan demikian, kanopi mengajarkan bahwa 

agama bukanlah faktor pemisah, melainkan dapat menjadi landasan 

bagi terwujudnya kesejahteraan bersama. 

3. Sarana pendidikan 

Bagi anak-anak dan generasi muda, keberadaan kanopi 

penghubung masjid dan gereja menjadi pembelajaran visual tentang 

kerukunan. Anak-anak yang tumbuh dalam lingkungan dengan simbol 

kerukunan antarumat beragama cenderung lebih terbuka, lebih sedikit 

memiliki prasangka buruk atau stereotip terhadap kelompok agama 

yang berbeda. Mereka terbiasa melihat interaksi positif antarumat 

beragama sehingga lebih mudah untuk menerima perbedaan dan 

menggap sebagai hal yang normal dan tidak menakutkan. 

Selain itu, adanya masjid dan gereja yang dihubungkan kanopi ini 

juga menjadi laboratorium sosial yang memungkinkan generasi muda 

menyaksikan dan terlibat dalam praktik kerukunan secara langsung. 

Melalui pengalaman saat diadakannya kunjungan dari beberapa sekolah 

untuk memperkenalkan tempat ibadah kepada anak anak, secara 

langsung mereka mempelajari bahwa perbedaan keyakinan tidak 

menghalangi kerja sama dan kepedulian terhadap sesama. 

Pembelajaran semacam ini jauh lebih efektif dibandingkan dengan 

pendidikan kerukunan yang hanya bersifat teoritis. 

 

 

 
53 Frederick William Dillistone. Kekuatan Simbol. Diterjemahkan oleh A. Widyamartaya. 

Yogyakarta: Kanisius. 2002. h. 102-107. 



  

 

110 

 

 

Gambar 13. Kunjungan Siswa SD Winong ke gereja 

 

Sumber: Dokumen Milik Pdt. Didik Hartono 

 

Ibu Agustina selaku Ketua Majelis GKMI Winong sekaligus 

pengajar di tingkat Sekolah Dasar yang lebih memahami karakter anak 

mengatakan sebagai berikut: 

“Anak-anak belajar dari apa yang mereka lihat sehari-hari. Ketika 

mereka tumbuh di lingkungan saat ini, adanya masjid dan gereja 

bersebelahan, mereka secara tidak langsung belajar bahwa 

perbedaan agama bukanlah halangan untuk hidup berdampingan 

dan bekerja sama. Kanopi ini menjadi contoh nyata atau 

pembelajaran visual yang menunjukkan bahwa orang-orang 

dengan keyakinan berbeda bisa saling menghormati dan berbagi 

ruang bersama.”54 

Pernyataan ini selaras dengan teori simbol Jung yang 

menekankan kemampuan simbol untuk memperluas pandangan dan 

memperdalam pemahaman manusia. Kanopi penghubung simbol 

menjadi pembelajaran visual yang efektif bagi generasi muda, 

membantu mereka menginternalisasi nilai-nilai toleransi dan kerukunan 

melalui pengalaman visual konkret sehari-hari, bukan hanya melalui 

 
54 Wawancara dengan Ibu Agustina Handajani Putri selaku Ketua Majelis GKMI Winong, 

23 februari 2025. 



  

 

111 

 

 

ajaran verbal. Hal ini juga mencerminkan pandangan Dillistone bahwa 

simbol menjadi instrumen ampuh untuk memperluas pandangan dan 

menstimulasi imajinasi tentang bagaimana kehidupan harmonis 

antarumat beragama dapat terwujud.55 

Gambar 14. Kunjungan Anak Anak TK Harapan Bangsa Kristen 

untuk Memperkenalkan Tempat Ibadah Masjid 

 

Sumber: Dokumen Milik Pdt. Didik Hartono 

 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi 

ditemukan bahwa pada masyarakat Desa Winong, Pati dapat menerima 

baik perihal pluralisme agama. Mereka mampu menerima keberadaan 

agama lain, menghargai perbedaan, dan menghormati masyarakat yang 

berbeda keyakinan karena beberapa faktor. 

Faktor pertama, adanya pemimpin yang proaktif dalam 

menanamkan dan menjaga nilai toleransi agar tetap lestari dalam 

masyarakat. Para pemimpin yang terdiri dari penggerak, tokoh agama, 

dan pemerintah desa melakukan dialog bersama dan memiliki tekad 

 
55 Frederick William Dillistone. Kekuatan Simbol. Diterjemahkan oleh A. Widyamartaya. 

Yogyakarta: Kanisius, 2002, h. 15-17. 



  

 

112 

 

 

kuat untuk mencapai tujuan hidup dalam toleransi. Pemimpin proaktif 

ini terus memberikan motivasi dan teladan kepada masyarakat melalui 

tausyah, khotbah, nasihat, dan pendekatan informal seperti 

perbincangan santai sambil minum kopi. Kehadiran yang menginspirasi 

ini diterima dengan baik oleh masyarakat. Pemimpin proaktif mampu 

membawa perubahan karena mereka memberikan inspirasi dalam 

praktik toleransi kepada sesama yang berbeda keyakinan. Sebagai 

pemimpin, mereka membangun hubungan yang kuat dan saling percaya 

dengan masyarakat, sehingga warga merasa terlibat dan termotivasi 

untuk memperjuangkan tujuan yang sama. Para pemimpin bekerja 

secara tim dan maju bersama masyarakat, menjalankan tugas masing-

masing di bidang kemasyarakatan maupun keagamaan. Kehadiran dan 

peran pemimpin menjadi faktor sangat penting dalam membantu 

masyarakat menerima pluralisme agama sehingga toleransi tetap 

terjaga.56 

Faktor kedua, masyarakat Desa Winong bersedia 

mendengarkan dan terbuka pada motivasi, nasihat, dan teladan 

pemimpinnya. Inti motivasi yang disampaikan tokoh masyarakat, tokoh 

agama, dan pemerintah desa adalah hidup dalam toleransi, saling 

menerima, dan menghargai kebebasan mutlak setiap orang untuk 

memilih dan menjalankan keyakinannya. Hal ini sesuai dengan 

Undang-Undang 1945 Pasal 29 ayat 2 yang menjamin kemerdekaan 

setiap orang memeluk agamanya dan beribadah menurut agama dan 

kepercayaannya. Memilih keyakinan dan menjalankannya merupakan 

hak asasi dasar manusia yang tidak dapat diintervensi karena 

menyangkut hubungan pribadi dengan Pencipta. Motivasi dari para 

pemimpin ini didengarkan, diterima, dan dilaksanakan oleh 

masyarakat. Mereka sangat menghargai pemimpin yang menunjukkan 

 
56 Ulfah Ulfah, Yuli Supriani, and Opan Arifudin, “Kepemimpinan Pendidikan Di Era 

Disrupsi,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 1 (2022): h. 153–161. 



  

 

113 

 

 

kejujuran dan ketulusan dalam berkomunikasi maupun bertindak, 

sehingga terbangunlah kepercayaan dan dukungan dari masyarakat.57 

Keberadaan fisik kanopi yang menghubungkan dua tempat ibadah 

yang berbeda juga menjadi metafora visual yang kuat tentang jembatan 

antaragama. Metafora ini tertanam dalam kesadaran kolektif 

masyarakat dan membentuk cara pandang yang lebih inklusif terhadap 

keberagaman. Proses internalisasi nilai-nilai keberagaman melalui 

simbol-simbol fisik seperti kanopi berlangsung secara alami dan 

berkelanjutan. Arsitektur kanopi memiliki beberapa peran teologis yang 

mendalam yakni sebagai berikut: 

1. Manifestasi Konsep Kalimatun Sawa 

Dalam perspektif Islam, bentuk arsitektur kanopi 

merepresentasikan konsep “kalimatun sawa” (titik temu) sebagaimana 

disebut dalam Al-Quran (QS. Ali Imran: 64). Kalimatun sawa 

merupakan landasan teologis untuk membangun dialog dan kerjasama 

antarumat beragama dalam nilai-nilai kemanusiaan universal. Konsep 

ini mengajarkan bahwa di tengah keyakinan keberagaman, terdapat 

nilai-nilai bersama yang dapat menjadi pijakan untuk membangun 

kehidupan yang harmonis.  

Meskipun berasal dari tradisi keagamaan yang berbeda, Islam dan 

Kristen sebenarnya memiliki inti pesan moral yang serupa dalam kitab 

suci masing-masing. Islam mengusung konsep Rahmatan lil ‘Alamin 

(rahmat bagi seluruh alam), sedangkan Kristen menekankan ajaran 

cinta kasih sebagai intisari ajarannya.58 

Di balik perbedaan teologis dan praktik ibadah, kedua agama ini 

mengusung nilai moral universal yang pada dasarnya sama-sama 

 
57 Teresia Noiman Derung , Hironimus Resi, Intansakti Pius X, “Toleransi dalam bingkai 

moderasi beragama: Sebuah studi kasus pada kampung moderasi di Malang Selatan”, dalam Jurnal 

Teologi danPendidikan Agama Kristen Vol 9, No. 1, 2023. h. 57-58. 
58 Mahfud danPatsun. “Memahami Konsep Islam Sebagai Agama Toleran”, dalam Jurnal 

Studi Keislaman, Vol 5 (230). 2019. h. 22. 



  

 

114 

 

 

mendorong manusia untuk menjadi individu yang saleh dalam sikap 

dan perilaku sehari-hari. Konsep Kalimatun Sawa' hadir sebagai 

kerangka dialog yang bertujuan menemukan titik temu antara kedua 

agama ini. Konsep ini membantu mengembalikan fungsi agama sebagai 

instrumen perdamaian dan penyebar kasih sayang, khususnya dalam 

hubungan antara umat Islam dan Kristen. Dengan mencari persamaan 

nilai daripada memperdebatkan perbedaan, Kalimatun Sawa' membuka 

jalan bagi pemahaman bersama yang lebih mendalam dan hubungan 

antariman yang lebih harmonis.59 Kanopi sebagai struktur fisik yang 

menghubungkan dua tempat ibadah menjadi simbol konkret dari prinsip 

teologis ini, menunjukkan bahwa perbedaan akidah tidak menghalangi 

umat Islam untuk menjalin hubungan baik dengan pemeluk agama lain 

dalam rangka mewujudkan kemaslahatan bersama.  

2. Perwujudan Teologi Kerukunan 

Bagi umat kristiani, adanya kanopi ini mencerminkan ajaran 

Yesus tentang kasih terhadap sesama. Teologi kerukunan dalam tradisi 

Kristen didasari pada pengakuan bahwa semua manusia adalah ciptaan 

Allah yang memiliki martabat yang sama. Ajaran Kristen tentang 

"mengasihi sesama manusia seperti diri sendiri" (Matius 22:39) 

mendapatkan perwujudan konkretnya dalam arsitektur kanopi yang 

mempertemukan umat dengan keyakinan yang berbeda. Kanopi 

menjadi pengingat visual bahwa kasih tidak terbatas pada sesama 

pemeluk Kristen saja, tetapi juga mencakup seluruh umat manusia 

tanpa memandang latar belakang keagamaan mereka.60 

Secara keseluruhan, masjid dan gereja berperan sebagai 

pendorong moderasi beragama dengan cara mendukung nilai-nilai 

 
59 Bimba Valid Fathony, “Memaknai Kalimatun Sawa’dalam Mencari Titik Temu Islam-

Kristen”, dalam Jurnal Ilmu al-Qur’an danStudi Islam 1 No. 2. 2023. h 20-23. 
60 Wawancara dengan Bapak Ardhian Bayu Utomo Selaku Wakil Ketua GKMI Winong, 

23 Februari 2025. 



  

 

115 

 

 

kebangsaan Pancasila, aktif berdialog antaragama, dan menjaga 

kerukunan internal maupun eksternal serta hubungan dengan 

pemerintah. Hal ini membantu menciptakan masyarakat yang 

harmonis, toleran, dan damai di tengah keberagaman Indonesia.61 

3. Perwujudan Praktis Spiritualitas 

Kanopi menjadi sarana nyata bagi penerapan spiritualitas 

transformatif, yaitu spiritualitas yang tidak hanya memusatkan 

perhatian pada hubungan dengan Tuhan tetapi juga hubungan dengan 

sesama manusia. Spiritualitas semacam ini menegaskan bahwa 

pengalaman keagamaan yang harus memberikan dampak pada 

perubahan sosial yang nyata, yang terwujud dalam bentuk keadilan, 

perdamaian, dan kesejahteraan bersama. 

Spiritualitas Kristiani merupakan cara khusus dalam mengikuti 

Yesus Kristus dengan meneladani pelayanan misiNya seperti 

mengasihi, mengampuni, berdoa dan memiliki keprihatinan pada 

masalah sosial.62 Dalam konteks ini, kanopi tidak sekadar menjadi 

simbol kerukunan, tetapi juga merupakan wadah tempat nilai-nilai 

spiritual dan diwujudkan dalam tindakan konkret yang melayani 

sesama. Berbagai kegiatan sosial yang diadakan di bawah kanopi 

menjadi bentuk ibadah yang menyatukan dimensi ketuhanan dan 

kemanusiaan dalam kehidupan beragama. Spiritualitas yang diterapkan 

di bawah kanopi penghubung ini juga menantang cara pandang 

keagamaan yang cenderung menganggap ritual formal sebagai satu-

satunya bentuk ibadah yang sah. Sebaliknya, spiritualitas ini 

 
61 Perobahan Nainggolan, “Gereja Di Tengah Kehidupan Moderasi Beragama (Matius 

22:37-40) Aktualisasi Peran Gereja di tengah Kehidupan Moderasi Beragama Mewujudkan 

Masyarakat yang Damai danBersatu”, Jurnal Teologi Anugerah 8 No. 2 (2019). h. 29-30. 
62 Henny Yuni Ceta Pebronia Tamba, Fx. Heryatno Wono Wulung. “Deskripsi 

PerwujudanHidup Persaudaraan Muda-Mudi Fransiskan (Mudifra) San Pio Mela Berdasarkan 

Spiritualitas Santo Fransiskus Dari Asisi”, dalam Jurnal Pendidikan Agama Katolik (Jpak), vol. 23 

(2). 2023. h. 322. 

  



  

 

116 

 

 

menegaskan bahwa melayani sesama manusia, tanpa memandang latar 

belakang keagamaan mereka, merupakan bentuk pengabdian kepada 

Tuhan yang sama pentingnya dengan ritual-ritual yang dilakukan di 

dalam tempat ibadah. 

Adanya kanopi yang menghubungkan dua tempat ibadah di 

Desa Winong, Kabupaten Pati, bukanlah sekadar bangunan fisik biasa. 

Keberadaannya menjadi bukti nyata bahwa perbedaan agama tidak 

harus membuat umat beragama saling berjarak. Kanopi ini 

mengajarkan kita bahwa nilai-nilai baik seperti saling menghormati, 

kasih sayang, dan kerukunan bisa menjadi dasar hidup bersama. 

Dengan demikian, masyarakat bisa belajar untuk lebih terbuka, saling 

membantu, dan bekerja sama meski berbeda keyakinan. Kanopi 

penghubung ini menjadi simbol bahwa hidup rukun dan damai di 

tengah keberagaman bukanlah hal yang mustahil, asalkan 

masyarakatnya mau saling memahami dan menghargai satu sama lain.



  

 

117 

 

 

BAB V  

PENUTUP 

E. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian, maka dapat disimpulkan sebagai 

berikut:   

1. Masyarakat Desa Winong di Kabupaten Pati memahami moderasi 

beragama sebagai sikap beragama yang seimbang dan toleran, bukan 

hanya dalam tataran konsep, melainkan juga dalam praktik kehidupan 

sehari-hari. Mereka menempatkan nilai-nilai keseimbangan, keadilan, 

dan sikap tengah sebagai prinsip utama dalam menjalankan ajaran 

agama masing-masing. Keseimbangan ini tercermin dari kemampuan 

mereka untuk tetap berpegang teguh pada keyakinan sendiri tanpa 

mengabaikan hak orang lain untuk beribadah menurut keyakinannya. 

Fleksibilitas waktu ibadah dan saling menghormati hak beribadah 

menjadi bukti nyata penghayatan nilai-nilai moderasi beragama di 

tengah masyarakat. Dengan demikian, moderasi beragama di Desa 

Winong bukan sekadar slogan, melainkan telah menjadi bagian dari 

budaya hidup bersama yang mengedepankan harmoni sosial. 

2. Potret moderasi beragama di Desa Winong telah menghasilkan 

kerukunan yang nyata antara umat Islam dan Kristen. Kerukunan ini 

tidak hanya tampak dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga dalam 

kerja sama dan partisipasi bersama dalam berbagai kegiatan sosial 

maupun keagamaan. Masyarakat secara kolektif memanfaatkan 

fasilitas umum, berkoordinasi dalam pelaksanaan kegiatan 

keagamaan, dan saling mendukung satu sama lain. Simbol kerukunan 

yang paling menonjol adalah keberadaan kanopi yang 

menghubungkan masjid dan gereja, yang menjadi penanda visual 

bahwa perbedaan keyakinan tidak menghalangi persatuan dan 

kebersamaan. Kanopi tersebut menjadi representasi nyata dari 

moderasi beragama yang telah mengakar kuat di tengah masyarakat 



  

 

118 

 

 

Desa Winong. Fenomena tersebut menunjukkan bahwa toleransi dan 

penghargaan terhadap perbedaan bukan hanya retorika, tetapi telah 

menjadi bagian dari identitas kolektif untuk mereka. 

F. Saran 

Penelitian yang dilakukan penulis belum dapat dikatakan sempurna 

dalam meneliti “Potret Moderasi Beragama dan Simbol Kerukunan Melalui 

Kanopi Penghubung Masjid dan Gereja di Desa Winong Pati”. Penelitian 

ini tentunya memiliki beberapa kekurangan dalam meninjau potret moderasi 

beragama melalui kanopi penghubung masjid dan gereja dalam 

mewujudkan simbol kerukunan pada masyarakat. Penelitian ini dilakukan 

dengan terjun langsung ke lapangan untuk mengumpulkan data yang 

kemudian dianalisis melalui teori simbol oleh Carl G. Jung. Beberapa hasil 

data menunjukkan kesesuaian antara teori dan hasil di lapangan. Namun, 

beberapa data dinilai belum lengkap, sehingga peneliti menyarankan agar 

dalam riset peneliti selanjutnya bisa dilakukan kajian yang lebih 

komprehensif dan mendalam terhadap adanya kanopi sebagai wujud simbol 

kerukunan yang terjalin antara umat muslim dan kristiani dengan prespektif 

moderasi beragama.  

Selain itu, makna simbol kerukunan dalam kanopi menjadi 

fenomena yang cukup menarik dan pastinya akan ada berbagai makna lain 

yang tercipta menurut dengan pandangan beberapa orang lainnya. Hal ini 

menjadi sebuah upaya untuk menemukan makna lain yang lebih menarik 

dari adanya kanopi penghubung antara masjid dan gereja di Winong, Pati. 

Peneliti berharap dengan adanya kajian-kajian lain dapat memenuhi aspek-

aspek yang belum lengkap dalam kajian akademis serta memberikan 

manfaat dalam perkembangan teoritik dan metodologi.



  

 

119 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abror, Mhd. “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi: Moderasi Beragama 

Dalam Bingkai  Toleransi.” Rusydiah:  Jurnal  Pemikiran  Islam 1,  no.  2 

(18 Desember 2020): https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174  

Adirasa, Ery Santika, “Semiotika Simbol – Simbol Pada Arsitektur Masjid Agung 

Jamik Kota Malang (Perspektif Teori The Power Of Simbols F.W. 

Dillistone)”. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 

2024. 

Al Giffary, Muhammad Bintang dkk, Konsep Moderasi Beragama Dan Kerukunan 

Antar Umat Beragama Sesuai Ajaran Islam. Journal Islamic Education 

Volume 1 (2). 2023. 

Alimuddin dkk, Implementasi Moderasi Beragama Dalam Menjaga Kerukunan Di 

Desa Rinjani Luwu Timur. Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial, Dan 

Sains Vol. 12 (1). 2023. 

Anwar, Fatmawati dan Haq, Islamul. Religious Moderation Campaign Through 

Social Media At Multicultural Communities. Jurnal Kuriositas Media 

Komunikasi Sosial dan Keagamaan 12 No. 2. 2019. 

Ash-Shallabi, Ali Muhammad. Wasathiyah Dalam Al-Qur’an Nilai-Nilai Moderasi  

Islam  dalam  Akidah,  Syariat,  dan  Akhlak,  (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2020), hlm. 41 

Alkam, Rani B & MUniversitas Islam Negeri, Suriati Abd, Workshop Perancangan 

Dan Pembuatan Kanopi Rumah Minimalis Pada Bengkel Las Karunia 

Makassar, Jurnal Pengabdian Pada Masyarakat 1 (1). 2019. 

Anandari, Anantasyah Ayomi & Afriyanto, Dwi. 2022. Konsep Persaudaraan Dan 

Toleransi Dalam Membangun Moderasi Beragama Pada Masyarakat 

Multikultural Di Indonesia Perspektif Kh. Hasyim Asy’ari. Jurnal Religi :  

Jurnal Studi Agama-Agama 18, No. 02. (2022)  

https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174


  

 

120 

 

 

Arifianto, Yonantan Alex. “Peran Gembala Menanamkan Nilai Kerujukan Dalam 

Masyarakat Majemu.k”,Jurnal Teologi danPendidikan Agama Kristen 3 

No. 1. (2020). 

Azizi, Alfian Qodri., Faiq, Muhammad dan Taufiq, Thiyas Tono. “Building The 

Foundation Of Religious Tolerance And Countering Radicalism Ideology 

In Indonesia”, dalam Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama dan Perubahan Sosial 

vol. 15, No. 2. 2021. 

Budiamin, Ahmad & Muhtar, Fathurrahman, Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Lombok: Cerminan Moderasi Beragama Di Tengah-Tengah Masyarakat 

Plural. Jurnal Pemikiran Islam 4 (1). 2023. 

Bunaya. Moderasi Beragama Masyarakat Di Desa Kasie-Kasubun. Skripsi. 

Fakultas Tarbiyah Institut Agama Islam Negeri (IAIN): Curup, 2020. 

Dakir & Anwar, Harles. Nilai-Nilai Pendidikan Pesantren Sebagai Core Value; 

Dalam Menjaga Moderasi Islam Di Indonesia. Jurnal Islam Nusantara 03, 

no. 02. 2019. 

Derung, Teresia Noiman., Resi, Hironimus., X, Intansakti Pius. Toleransi dalam 

bingkai moderasi beragama: Sebuah studi kasus pada kampung moderasi di 

Malang Selatan”, dalam Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen Vol 

9, No. 1. 2023. 

Dhammo, Viriya Dkk. Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Desa Jrahi Kecamatan 

Gunung Wungkal Kabupaten Pati. Jurnal Program Studi PGMI vol 10 (4). 

2023. 

Fahri, Mohamad & Zainuri, Ahmad. Moderasi Beragama di Indonesia. Jurnal 

intizar. Vol. 25, No. 2. 2019. 

Falak, Imron. Konsep Moderasi Beragama Perspektif Muhammad Quraish Shihab. 

Tesis. Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto. 

2022. 

Fathony, Bimba Valid “Memaknai Kalimatun Sawa’dalam Mencari Titik Temu 

Islam-Kristen”, Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Studi Islam 1 No. 2. 2023. 



  

 

121 

 

 

Faturochman, “Konflik, Ketidakadilan, dan Identitas. Dalam Faturochman, 

Wicaksono, B., Setiadi, dan Latif, S. (eds.). Dinamika Kependudukan dan 

Kebijakan. Pusat Studi Kependudukan dan Kebijakan”, Yogyakarta: 

Universitas Gadjah Mada, 2004. 

Firmansyah, A., & Kusuma, R. Kearifan Lokal dan Moderasi Beragama: Studi 

Etnografi di Masyarakat Jawa. Jurnal Studi Sosial dan Agama, 7(2), 2022. 

F.W. Dillistone. The Power of Simbols. Yogyakarta: Kanisius, 2006. 

Gunawan, S., & Pratiwi, R. Pemetaan Penelitian Moderasi Beragama di Indonesia: 

Analisis Sistematis 2016-2021. Jurnal Studi Islam dan Masyarakat vol. 6 

no. 2. 2021. 

Husna, F., & Fathoni, M. Moderasi Beragama: Konsep dan Implementasi, Jakarta: 

Gramedia. 2021. 

Handayani, S. Moderasi Beragama: Mencari Titik Temu dalam Keberagaman. 

Yogyakarta: Gava Media. 2018. 

Hasan, Mustaqim. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Kehidupan Berbangsa. 2021. 

Ilmiah, Wardatul dan Sujanah, Nanah. Islam Wasathiyah Dalam Bingkai 

Kemajemukan Indonesia. Vol. 6 No.2. 2020. 

Irmawandi, Yohanes & Hidayat, MN. Simbol Moderasi Beragama Dalam Praktik 

Keseharian Masyarakat Kampung Rehobot Indramayu: Studi Pluralisme 

dan Toleransi Antar Umat Beragama. Jurnal Focus 4 (2). 2023. 

Islamy, Athoillah. (2022). Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila. Jurnal 

Sosial Keagamaan 3 No. 1. 

Jalari, Muhammad & Falaah, Mf, Peran Masyarakat Dalam Merawat Keberagaman, 

Kerukunan dan Toleransi. Journal Of Community Service 1 No. 2. 2022. 

Kadek, Yudiana, et. al. Analisis Kerukunan Antar Umat Beragama Pada 

Masyarakat Multikultur Di Ujung Timur Pulau Jawa (Studi Kasus Di Desa 

Patoman, Blimbingsari, Banyuwangi, Jawa Timur). Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 6, No. 2. 2017.  



  

 

122 

 

 

Machali, Imam & Rosyadi, Faiq Ilham. Potret Moderasi Beragama Pada 

Masyarakat Muslim Minoritas Etnis Tionghoa Di Yogyakarta. Jurnal 

Penelitian Sosial Keagamaan Vol. 35 (2). 2020. 

Mahardhani, Ardhana Januar. Koeksistensi Berbasis Moderasi Beragama: 

Konstruksi Keharmonisan Antar Umat Beragama di Desa Gelangkulon 

Ponorogo. Jurnal Agama dan Perubahan Sosial vol 6 (2).  

Mahfud dan Patsun. “Memahami Konsep Islam Sebagai Agama Toleran”, dalam 

Jurnal Studi Keislaman, Vol 5 (230). 2019. 

Ma’rifah, Sirly. Persepsi Masyarakat Tentang Moderasi Beragama Di Desa 

Pabuaran Kecamatan Gunung Sindur Kabupaten Bogor. Skripsi. Fakultas 

Dakwah dan Ilmu Komunikasi. Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah: 2024. 

Masykur Wahid, Ali Muhtarom, Fitri Raya. Menanam Kembali Moderasi 

Beragama, 2021. 

Muhtarom, Ali Dkk. Pemberdayaan Tokoh Masyarakat Dan Pemuka Agama Dalam 

Implementasi Pembelajaran Moderasi Beragama Melalui Laman 

Kepustakaan Keagamaan Di Kota Serang. Jurnal Penelitian dan 

Pengabdian Masyarakat 12 (1). 2023. 

Muir, Syamsuddin, Syahril dan Suhaimi. Interpretasi Makna Wasathiyah Dalam 

Perspektif Al-Qur’an (Suatu Pendekatan Tematik). Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan Vol. 16, No. 2022. 

Musyrifah, Farida. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan Islam, Jurnal 

Salam Institute Islamic Studies 1 No. 2. 2024. 

Muzakkir & Dani, Ali Umar, Analisis Nilai-Nilai Kebangsaan dan Kerukunan di 

Madrasah Madani Alauddin Makassar. Vol 10 (2). 2020 

Nainggolan, Mangido dkk. Analisis Tingkat Kerukunan Antar Umat Beragama Di 

Universitas Negeri Medan. Journal on Educatio Volume 06, No. 04. 

2024.Nainggolan, Perobahan. “Gereja Di Tengah Kehidupan Moderasi 

Beragama (Matius 22:37-40) Aktualisasi Peran Gereja di tengah Kehidupan 



  

 

123 

 

 

Moderasi Beragama Mewujudkan Masyarakat yang Damai dan Bersatu”, 

Jurnal Teologi Anugerah 8 No. 2 (2019).  

Nasution, A., & Rahman, B. Membangun Kerukunan: Strategi dan Model 

Pengembangan Toleransi Antarumat Beragama. Yogyakarta: LKiS. 2020. 

Nugroho, A., & Wibowo, B, Model Pengembangan Toleransi Beragama Berbasis 

Kearifan Lokal. Jurnal Studi Sosial dan Politik, 7 (2), 2023. 

Nugroho, Ari Cahyo. Teori Utama Sosiologi Komunikasi (Fungsionalisme 

Struktural, Teori Konflik, Interaksi Simbolik). Majalah Ilmiah Semi Populer 

Komunikasi Massa 2 (2). 2021. 

Pambajeng, Kurniawati. Konsep Moderasi Beragama Dalam Perspektif Quraish 

Shihab dan Relevansinya Dengan Kurikulum Pendidikan Agama Islam 

Tingkat SMA. Skripsi. Fakultas Terbiyah dan Ilmu Keguruan Univeritas 

Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri: Purwokerto. 2024. 

Pratiwi, R. Simbol Kerukunan dalam Pembangunan Harmoni Sosial. Jurnal 

Sosiologi Nusantara, 6 (1). 2021. 

Prasetyo, D. Simbol dan Makna Sosial dalam Ruang Publik, Bandung: Rosda 

Karya. 2022. 

Rahmawati, I., & Sulistyo, H. Peran Tokoh Agama dalam Membangun Moderasi 

Beragama. Jurnal Studi Keislaman, 4(2), 2019. 

Rahman, F. Moderasi Beragama di Indonesia: Studi Konsep dan Implementasi, 

Jakarta: Bumi Aksara. 2020. 

Rahman, Father Rahman et.al. Bhinneka Tunggal Ika Sebagai Benteng Terhadap 

Risiko Keberagaman Bangsa Indonesia. 

Rambe, Toguan dkk, Rumah Moderasi Beragama di PTKIN: Potret Kebijakan dan 

Strategi Mewujudkan Beragama Moderat di Perguruan Tinggi. Jurnal Studi 

Agama-Agama Vol. 3 (2). 2023. 

Riyadi, Imam Dkk, Peran Bhinneka Tunggal Ika Dalam Keberagaman Adat Budaya 

Di Indonesia. Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Politik 2, No (3). 2017. 

Rochmat, S. Dinamika Sosial Keagamaan di Indonesia, Jakarta: Prenada Media, 

2015. 



  

 

124 

 

 

Safii, Saefuddin, Achmad Ma’arif dan Taufiq, Thiyas Tono. Implementasi 

Moderasi Beragama Perspektif Living Theology Pada Masyarakat Transisi 

Di Perumahan Taman Puri Banjaran (TPB) Ngaliyan Kota Semarang. 

Journal Of Islamic Discourses Vol. 6, No. 1. 2023 

Safithri, Awaliya., Kawakib dan Ash Shiddiqi, Hasbi. Implementasi Nilai-Nilai 

Moderasi dan Toleransi Antar Umat Beragama dalam Menciptakan 

Kerukunan Masyarakat di Kota Pontianak Kalimantan Barat. Jurnal Hukum 

Keluarga Islam Volume. 4 No. 1. 2022 

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama, (Jakarta: Kementerian Agama RI, 

2016). 

Santika, ery. Semiotika Simbol – Simbol Pada Arsitektur Masjid Agung Jamik Kota 

Malang (Perspektif Teori The Power Of Simbols F.W. Dillistone). 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 2024 

Simabur, Lisda Ariani & Cangara, Hafied. Proses Ritual Kololi Kie Adat 

Kesultanan Ternate Dilihat Dari Perspektif Teori Interaksi Simbolik. Jurnal 

Badati 6 (1). 2024.  

Simanjuntak, Pinondang. Moderasi Beragama Suatau Langkah Menjaga 

Kerukunan. Jurnal Ilmu Sosial, Bahasa dan Pendidikan Vol 4 (1). 2024. 

Sina, Muhammad Ibnu. Konsep dan Praktik Kerukunan Antar Umat Beragama di 

Masyarakat Panongan, Tangerang, Skripsi. (2021). 

Susanti, Susanti. “Moderasi Beragama Dalam Masyarakat Multikultural.” 

TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, no. 2 (2022): 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065 

Sutrisno, A., & Ahmadi, Kerukunan Umat Beragama: Studi Kasus di Jawa Tengah, 

Semarang: UNNES Press, 2019. 

Syarifah, Sabilatus dan Hidayat, Fahri. Internalisasi Prinsip Moderasi Beragama 

Dalam Mewujudkan Generasi Z Islam Moderat, Jurnal Al Ashriyyah 10 No. 

01. 2024. 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i2.1065


  

 

125 

 

 

S, Herman. Analisis Hukum Islam Terhadap Tradisi Mappammula Ase Dalam 

Pemenuhan Nafkah Keluarga Masyarakat Bugis Kabupaten Sidenreng 

Rappang. Tesis. Institut Agama Islam Negeri Parepare. 2024. 

Takdir, Mohammad. Model-Model Kerukunan Umat Beragama Berbasis Local 

Wisdom (Potret Harmonisasi Kebhinnekaan Di Nusa Tenggara Timur). 

Jurnal Tapis 1 (01). 2017. 

Tamba, Henny Yuni Ceta Pebronia Fx dan Wulung, Heryatno Wono. “Deskripsi 

Perwujudan Hidup Persaudaraan Muda-Mudi Fransiskan (Mudifra) San Pio 

Mela Berdasarkan Spiritualitas Santo Fransiskus Dari Asisi”, dalam Jurnal 

Pendidikan Agama Katolik (Jpak), vol. 23 (2). 2023. h. 322. 

Ulfah Ulfah, Supriani, Yuli dan Arifudin, Opan. “Kepemimpinan Pendidikan Di 

Era Disrupsi,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 1 (2022 

Utomo, Edi dkk. Moderasi Beragama dalam Masyarakat 5.0: Analisis Konsep 

Berdasarkan Surat Al-Hujurat Ayat 13, Journal of Islamic Education. 2023. 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v1i2.7409 

Waluyo, Cahyo Eko. et. al. Moderasi Beragama Dalam Tinjauan Syari’at, Jurnal 

Studi Multidisipliner vol 8 No.12. 2024. 

Wardana, I Ketut dan Wariati, Ni Luh Gede. “Membangun Masyarakat Beragama. 

Berlogika: Relevansi Konsep Lembaga Budi Hamka Dalam Moderasi 

Beragama Di Indonesia”, dalam Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu 6 No. 1. 

2024 

Wariati, Ni Luh Gede & Wardana, I Ketut. Membangun Masyarakat Beragama 

Berlogika: Relevansi Konsep Lembaga Budi Hamka Dalam Moderasi 

Beragama di Indonesia. Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu Vol. 6 No 1. 

2024. 

Wawancara dengan Jamaah Masjid Al Muqorrobin, Ibu Titin, 20 Februari 2025. 

Wawancara dengan Jamaah Masjid Al Muqorrobin, Ibu Suwarni, 20 Februari 2025. 

Wawancara dengan Jamaah Masjid Al Muqorrobin, Ibu Astini, 20 Februari 2025. 

Wawancara dengan Kepala Desa Winong, Bapak Wicaksono Bowo Leksono, 19 

Februari 2025. 

http://dx.doi.org/10.30983/surau.v1i2.7409


  

 

126 

 

 

Wawancara dengan Ketua Majelis GKMI Winong, Pnt. Agustina Handajani Putri, 

23 februari 2025. 

Wawancara dengan Ketua Takmir Masjid Al Muqorrobin Winong, Bapak 

Santrimo, 19 Februari 2025. 

Wawancara dengan Pendeta GKMI Winong, Pdt. Didik Hartono, 12 Februari 2025. 

Wawancara dengan Pengasuh Pondok Pesantren Singo Gendheng Pati, Ust. Sapta 

Rachmanuddin Mardani, 20 Februari 2025. 

Wawancara dengan Wakil Ketua GKMI Winong, Bapak Ardhian Bayu Utomo, 23 

Februari 2025. 

Widodo, H., & Sari, M. Peran Tokoh Agama dalam Membangun Toleransi 

Antarumat Beragama, Jurnal Harmoni Sosial, 8(2). 2022. 

Widodo, S., & Santoso, B, Arsitektur Religius dan Harmoni Sosial: Kajian 

Sosiologis Ruang Ibadah di Jawa, Surakarta: UNS Press, 2023. 

Winarto, Wawasadhya dan Taufiq, Thiyas Tono. The Paradigm of Religious 

Moderation: A Sociological Perspective from Karl Mannheim and Its 

Significance for National Commitment, Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi 

Keagamaan Vol. 12 No. 2. 2024. 

Zahdi dan Iqrima. Imp,Lementasi Moderasi Beragama Pada Pembelajaran Al-

Qur’an Di Mushola Nur Ahmad, Jurnal Moderasi Beragama Vol.01 No,1. 

2021. 

 

 



  

 

127 

 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

A. Lampiran Data Informan 

 



  

 

128 

 

 

   



  

 

129 

 

 

  



  

 

130 

 

 

 



  

 

131 

 

 



  

 

132 

 

 



  

 

133 

 

 



  

 

134 

 

 



  

 

135 

 

 



  

 

136 

 

 

G. Pedoman Wawancara 

1. Bagaimana sejarah awal pembangunan kanopi penghubung antara 

masjid dan gereja di Desa Winong? Siapa yang menginisiasi dan apa 

latar belakangnya? 

2. Apa makna filosofis dan simbolis dari kanopi penghubung ini bagi 

kedua komunitas beragama? 

3. Bagaimana peran Bapak/Ibu sebagai tokoh agama dalam menjaga 

kerukunan antarumat beragama di Desa Winong? 

4. Apa saja kegiatan bersama yang dilakukan oleh kedua agama dalam 

memanfaatkan kanopi penghubung tersebut? 

5. Bagaimana dampak keberadaan kanopi ini terhadap interaksi sosial 

antarumat beragama? 

6. Bagaimana praktik moderasi beragama yang diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari di Desa Winong? 

7. Menurut anda, apakah kanopi ini berhasil menjadi wujud simbol 

kerukunan?



  

 

137 

 

 

H. Dokumentasi  

Wawancara pertama dengan Pendeta Didik Hartono 

 

Wawancara kedua dengan Pendeta Didik Hartono 

 



  

 

138 

 

 

Kegiatan kebaktian minggu sekaligus wawancara dengan Ketua dan 

Wakil Ketua Majelis GKMI Winong

 

 



  

 

139 

 

 

Wawancara dengan Ketua Takmir Masjid Al Muqorrobin

 

Rutinan Selapanan Sekaligus Wawancara dengan Ibu Ibu Jamaah 

Pengajian Masjid Al Muqorrobin

 



  

 

140 

 

 

Masjid Al Muqorrobin & Gereja Kristen Muria Indonesia (GKMI) 

Winong, Pati 

 

 



  

 

141 

 

 

 

Kanopi Penghubung Masjid Al Muqorrobin dan GKMI Winong

    



  

 

142 

 

 

Kegiatan FKUB ke GITJ Tayu Dalam Rangka Proses Rekomendasi 

Pembuatan IMB Gereja dan silaturahmi dengan camat Tayu 

 

 



  

 

143 

 

 

Kunjungan Tamu Dari Luar Negara (Kenya) dalam Rangka Tukar 

Pemuda Antar Gereja 

 

Malam Tirakatan Bersama Warga Muslim dan Kristen dalam 

Rangka Memperingati Hari Kemerdekaan Indonesia 

 



  

 

144 

 

 

Kunjungan Siswa MAN 1 Pati dalam Rangka Lomba Moderasi 

Beragama Tingkat Nasional 

 

Gotong Royong Masyarakat Desa Winong dalam Rangka Adanya Perluasan 

Masjid Al Muqorrobin 

\  



  

 

145 

 

 

Selasa Berbagi Oleh Pihak Gereja Ketika Covid-19 

 



  

 

146 

 

 

Aksi Sosial GKMI Winong Peduli Berbagi Air kepada Msayarakat yang 

Terdampak Kekeringan

 

Aksi Sosial GKMI Winong Penyaluran Bantuan di Posko Banjir Desa 

Angkatan Kidul Kecamatan Tambakromo 

 



  

 

147 

 

 

I. Surat Izin Penelitian 



  

 

148 

 

 



  

 

149 

 

 



  

 

150 

 

 

J. Surat Balasan  

Surat Balasan dari Kepala Desa Winong

 



  

 

151 

 

 

Surat Balasan Masjid Al Muqorrobin Winong 



  

 

152 

 

 

Surat Balasan GKMI Winong 



  

 

153 

 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

a. Identitas Diri 

Nama   : Maulida Izzatun Nisa 

Tempat, Tanggal Lahir : Pati, 18 Juni 2002 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Alamat   : Jl. Medana Ds. Angkatan Lor Rt 6/2 Kec. 

Tambakromo, Kabupaten Pati 

Agama   : Islam 

No. Handphone  : 08985175175 

Email   : nisamaulida2000@gmail.com   

b. Riwayat pendidikan 

I. Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 2021-2025 

II. MA Abadiyah Gabus Pati tahun 2018-2020 

III. MTs Abadiyah Gabus Pati tahun 2014-2017 

IV. SDN Angkatan Lor 02 tahun 2008 

c. Pengalaman  

I. Pengurus HMJ SAA periode 2022/2023 

II. Divisi Rebana Jamiyyah Hamalah Qur’an (JHQ) periode 

2022/2023 

III. Juara Harapan 3 Nida Ad Dzikri JHQ Ushuluddin dalam Rangka 

Festival Rebana Klasik Se Jawa Raya 2022 

IV. Juara Harapan 3 Nida Ad Dzikri JHQ Ushuluddin dalam Rangka 

Festival Al Banjari Se Jawa Tengah & DIY 2022 

V. Juara Vocal Terbaik Nida Ad Dzikri JHQ Ushuluddin dalam 

Rangka Risalah Islamic Fest 2023 

VI. Divisi PPSDM DEMA FUHUM 2024 

 

 

mailto:nisamaulida2000@gmail.com

