
MEDITASI DALAM AGAMA BUDDHA : KONSEP SAMADHI 

SEBAGAI SARANA PENINGKATAN SPIRITUALITAS DAN 

SARANA TOLAK BALA BAGI UMAT BUDDHA DI VIHARA 

TANAH PUTIH SEMARANG 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memenuhi Gelar Sarjana Strata Satu (S.1) 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Studi Agama-Agama 

     Oleh : 

PRISKA ARDHILA KURNIASARI 

NIM : 2104036061 

 

 

FAKULTAS USHULUDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 



 
 

ii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

v 
 

MOTTO 

“The key to a healthy life is having a healthy mind.” 

“Kunci hidup sehat adalah memiliki pikiran yang sehat.” 

- Richard Davidson – 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vi 
 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih dari abjad yang satu ke abjad yang 

lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan huruf-

huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman transliterasi dalam skripsi ini berpedoman 

pada hasil Keputusan bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan Kebudayaan 

Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987. 

1. Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba’ B be ب

 ta’ T te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim J je ج

 ḥa’ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha’ Kh ka dan ha خ

 dal D de د

 zal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ R er ر

 zai Z zet ز

 sin S es س

 syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa” ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 gain G ge غ

 fa’ F ef ف

 qaf Q qi ق



 
 

viii 
 

 kaf K ka ك

 lam L el ل

 mim M em م

 nun N en ن

 wau W w و

 ha’ H ha هـ

 hamzah , apostrof ء

 ya’ Y ye ي

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa tanda 

atau harakat sebagai berikut: 

كَ  Fathah (a) ـ َ  Ditulis tabaaroka ت بٰر 

 Ditulis ilaika ا ل يْكَ  Kasrah  (i) ـ َ

 Ditulis dunyaa د نْي ا Dommah (u) ـ َ

 

3. Vokal Panjang 

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan berupa 

tanda dengan huruf seperti berikut: 

1. Fathah + alif 

2. Fathah + ya’ mati 

3. Kasrah + ya’ mati 

4. Dammah + wawu 

mati 

ā 

ā 

ī 

ū 

 عَذاَب

 وَعَلَى

 جَمِيْعِِ

 قلُوُْبنََِ

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

‘adzābin 

Wa’alā 

Jamī’in 

Qulūbana 

4. Vokal Rangkap 

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan antara 

harakat dengan huruf, contohnya  dilambangkan seperti di bawah ini: 

Fathah + ya’ mati (ai) َْا يْت ه م Ditulis aitahum 

Fathah + wawu mati (au)  َئ ذ  Ditulis yauma-iziy ي وْم 

 



 
 

ix 
 

5. Ta’ Marbutoh 

a. Apabila ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, dan 

dammah maka ditulis dengan (t): 

 Ditulis saa’atu سَّاعَة

 Ditulis baghtatan ب غْت ة َ  

 

b. Apabila ta’ marbutah mati atau di waqafkan maka ditulis dengan (h): 

ةَ   Ditulis qiyaamah ق ي ام 

ةَ  حْم   Ditulis Qohmah ر 

 

6. Kata Sandang 

a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf 

pertama Syamsiyah: 

حْمٰن  Ditulis ar-rohmaan ا لرَّ

 Ditulis asy-syamsu الشَّمْس  

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”: 

 Ditulis al-qur’an ا لقْ را نَ

نْس ان  Ditulis al-insan ا لْْ 

 

 

 

 

 

7. Syaddah 

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh di bawah ini: 

شَيْء   ك لَّ     Ditulis kulla syaiin 

ذَْ  Ditulis Yattahiz ب تَّخ 

 

8. Hamzah 



 
 

x 
 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah maupun 

di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka dilambangkan dengan 

alif: 

 Ditulis ya-tii ي أتْ يَْ

وْاَ ـئ ـ  Ditulis liyuthfi-uu ل ي طْف 

 Ditulis auliyaaa-a ا وْل ي اءَٓ 

 

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat 

الفروض  ذوب  Ditulis Żawi al-furūd 

السنة  أهل  Ditulis Ahl as-sunnah 

 

10. Tajwid 

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting untuk 

dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-

Qur’an. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia) diresmikan 

dengan disertakan pedoman tajwid. 

 

 

 

 

PERSEMBAHAN 

~  prayer, love and hope ~ 

Alhamdulillahirabbil ‘Alamin, karya ini merupakan bentuk rasa 

syukur kepada Allah SWT karena telah memberikan nikmat 

karunia pertolongan yang tiada henti hingga saat ini. 



 
 

xi 
 

Dengan segala cinta dan rasa terima kasih yang mendalam, penulis 

mempersembahkan skripsi ini untuk kedua orang tua saya tercinta 

Bapak Nanang Kurniawan dan Ibu Sulastri. Kalian adalah sumber 

kekuatan, inspirasi, dan harapan terbesar dalam hidup penulis. 

Tanpa kasih sayang, doa, serta pengorbanan kalian, penulis tidak 

akan bisa mencapai titik ini. Terima kasih telah menjadi cahaya 

yang selalu menerangi jalan penulis. Karya ini adalah wujud dari 

segala doa dan cinta yang kalian berikan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Bismillahirrahmanirrahim 

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

Rahmat dan karunia-Nya hingga penulis bisa menyelesaikan skripsi untuk memenuhi 



 
 

xii 
 

tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar sarjana dalam jurusan Studi Agama-

Agama (S.Ag) di Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang 

dengan judul “Meditasi dalam Agama Buddha : Konsep Samadhi sebagai Sarana 

Peningkatan Spiritualitas dan Sarana Tolak Bala bagi Umat Buddha di Vihara Tanah 

Putih Semarang”. 

Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

yang kasih sayangnya pada umat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat beliau. 

Penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini tidak akan selesai tanpa bantuan 

dari berbagai pihak, maka dari itu penulis mengucapkan terimakasih banyak kepada: 

1. Prof. Dr. Nizar Ali, M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora yang telah memberikan izin atas penulisan skripsi ini. 

3. Bapak Ulin Ni’am Masruri, Lc, M.A. selaku Kepala Jurusan Studi Agama-

Agama UIN Walisongo Semarang. 

4. Bapak Thiyas Tono Taufiq, S. Th.i, M.Ag. selaku Sekretaris Jurusan Studi 

Agama-Agama yang telah membantu administrasi dalam surat menyurat 

selama perkuliahan sekaligus selaku Wali Dosen dalam pengerjaan skripsi ini.  

5. Ibu Rokhmah Ulfah, M. Ag. selaku Dosen Pembimbing yang telah dengan 

sabar dan penuh dedikasi membimbing saya dalam menyelesaikan skripsi ini. 

Setiap arahan, masukan, dan motivasi yang diberikan sangat berarti bagi saya, 

baik secara akademis maupun pribadi. Tanpa bimbingan dan dukungan Ibu, 

saya tidak akan dapat mencapai titik ini. Semoga segala kebaikan yang telah 

diberikan mendapatkan balasan yang setimpal. 

6. Seluruh Dosen Studi Agama-Agama UIN Walisongo Semarang atas ilmu, 

bimbingan, dan inspirasi yang telah diberikan selama perjalanan akademik 

penulis, sehingga penulis mampu menyelesikan penulisan skripsi ini. 

7. Kepada pengurus Vihara Tanah Putih Semarang Bhikkhu Cattamano 

Mahathera, Samanera Hirirato dan kak prio (kesekretariatan Vihara Tanah 



 
 

xiii 
 

Putih Semarang) yang telah berkenan untuk meluangkan waktu serta 

memberikan saya kesempatan untuk mencari ilmu dan memberi pengetahuan 

mengenai meditas dan samadhi. 

8. Ibu Yuyun, Ibu Fin, Ibu Sri, Bapak Hartawan, Ibu Rahma, dan Ibu Nike yang 

sudah meluangkan waktunya untuk memberikan saya informasi dan bersedia 

untuk di wawancarai dalam pembuatan skripsi ini. 

9. Kepada cinta pertama saya Bapak Nanang Kurniawan dan pintu surgaku Ibu 

Sulastri yang merupakan support sistem terbaik, terimakasih telah berjuang 

dalam mengupayakan yang terbaik dalam kehidupan penulis, yang telah 

berkorban keringat, tenaga dan pikiran. Dan terimakasih telah memberikan do’a 

yang sangat tulus kepada penulis serta memberikan semangat dalam pengerjaan 

skripsi ini hingga penulis mampu menyelesaikan studinya hingga sarjana. Sehat 

selalu dan hiduplah lebih lama lagi harus selalu ada disetiap perjalanan dan 

pencapaian hidup saya. Dan tidak lupa kepada Adik saya Yazdan Aryan 

Kurniawan yang selalu membawa kebahagiaan dan tawa keceriaanmu selalu 

memberikan energi positif dalam perjalanan penulis. 

10. Kepada seseorang yang tak kalah penting, Hafidz Dhiyaul Auliya terimakasih 

telah mengajarkan banyak hal baru dihidup penulis. Terimakasih telah menjadi 

rumah untuk menjadi pendengar yang baik. Yang selalu memberikan motivasi, 

dukungan, semangat, tenaga, pikiran maupun bantuan yang lain dan senantiasa 

sabar dalam menghadapi keluh kesah penulis. Terima kasih telah menjad teman 

seperjuangan yang luar biasa! 

 

11. Teman-teman Studi Agama-Agama angkatan 2021 yang telah berjuang 

bersama dari semester satu hingga selesai, terutama kepada Salwa Nurul 

Zakiyah, Diva Tri Ardiana, Zhafiratun Zafarina, Retno Mentari Khorijulia dan 

Citra Aliyyah Khoirunnisa. Terimakasih untuk semua dukungan dan semangat 

yang telah kalian berikan sepanjang perjalanan ini dan tanpa kalian, proses ini 

pasti akan jauh lebih berat, Semangat untuk kehidupan selanjutnya. 



 
 

xiv 
 

12. Teman-teman SMA (Almh Bella, Ping-ping, Nayha, Aurel, Helena, Iin, Firoh), 

yang selalu mendo’akan dan memberi dukungan. Ketulusan kalian selalu 

mengiringi penulis meskipun dari tempat yang berbeda-beda. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Semarang, 29 April 2025 

Penulis 

 

 

Priska Ardhila Kurniasari  

     DAFTAR ISI 

PERNYATAAN KEASLIAN ...................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN .................................................................................. iii 

NOTA PEMBIMBING............................................................................................... iv 

MOTTO ....................................................................................................................... v 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI ................................................................... vi 

TRANSLITERASI ARAB LATIN........................................................................... vii 



 
 

xv 
 

PERSEMBAHAN ........................................................................................................ x 

UCAPAN TERIMAKASIH ....................................................................................... xi 

ABSTRAK ................................................................................................................ xvi 

BAB I ............................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................................................... 1 

A. Rumusan Masalah ............................................................................................. 6 

B. Tujuan Penelitian............................................................................................... 6 

C. Manfaat Penelitian ............................................................................................ 6 

D. Tinjauan Pustaka ............................................................................................... 7 

E. Metode Penelitian ............................................................................................. 9 

1. Jenis Penelitian .................................................................................................. 9 

2. Sumber Data ...................................................................................................... 9 

3. Metode Pengumpulan Data ............................................................................. 10 

4. Metode Analisis Data ...................................................................................... 11 

F. Sistematika Penulisan Skripsi ......................................................................... 12 

BAB II ........................................................................................................................ 15 

LANDASAN TEORI ................................................................................................. 15 

A. Meditasi dalam Agama Buddha .......................................................................... 15 

1. Pengertian Meditasi ......................................................................................... 15 

2. Jenis - Jenis Meditasi dalam Agama Buddha .................................................. 19 

B. Samadhi dalam Agama Buddha .......................................................................... 23 

1. Pengertian Samadhi ......................................................................................... 23 

2. Tingkatan Samadhi .......................................................................................... 25 

3. Manfaat Samadhi ............................................................................................ 26 

C. Spiritualitas ......................................................................................................... 28 

D. Tolak Bala ........................................................................................................... 34 

BAB III ....................................................................................................................... 37 

AKTIVITAS MEDITASI DAN SAMADHI DI VIHARA TANAH PUTIH 

SEMARANG SEBAGAI SARANA SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA .... 37 



 
 

xvi 
 

A. Sejarah Vihara Tanah Putih Semarang ................................................................ 37 

B. Meditasi dan Samadhi pada Agama Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang .. 41 

1. Unsur-Unsur Dalam Meditasi dan Samadhi ................................................... 41 

2. Proses Pelaksanaan Meditasi .......................................................................... 45 

3. Gerakan dan Sikap Tubuh Meditasi dan Samadhi .......................................... 47 

4. Bacaan Paritta waktu Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi ............................. 50 

5. Tantangan dan Hambatan pada Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi .............. 52 

6. Samadhi Sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat Buddha .... 55 

BAB IV ....................................................................................................................... 60 

PENINGKATAN SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA BAGI UMAT BUDHA 

DI VIHARA TANAH PUTIH SEMARANG .......................................................... 60 

A. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Efektivitas Meditasi Samadhi Dalam 

Meningkatkan Resiliensi Umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang...................60 

B. Pengaruh Samadhi sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat Buddha 

di Vihara Tanah Putih Semarang ................................................................................. 65 

BAB V ......................................................................................................................... 72 

PENUTUP .................................................................................................................. 72 

A. Kesimpulan ............................................................................................................ 72 

B. Saran ....................................................................................................................... 73 

DAFTAR PUSTAKA................................................................................................. 74 

LAMPIRAN ............................................................................................................... 78 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................... 85 

 

ABSTRAK 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi memberikan banyak manfaat bagi 

kehidupan manusia, namun juga memunculkan tantangan psikologis akibat pesatnya 

perubahan sosial di era globalisasi. Untuk mengatasi dampak negatif tersebut, agama, 

khususnya ajaran Buddha, menawarkan solusi melalui praktik samadhi, yang berperan 

dalam meningkatkan spiritualitas serta menciptakan ketenangan batin. Samadhi 

bertujuan untuk peningkatan spiritualitas dan menghindari bala dengan pelatihan 

konsentrasi tingkat tinggi yang mencakup pengarahan serta perangsangan dari organ 

tubuh, sehingga pemikiran harus dipusatkan pada satu objek untuk mendapatkan suatu 



 
 

xvii 
 

ketenangan dan merupakan pemfokusan untuk pengendalian diri pada salah satu objek, 

samadhi juga digunakan dalam penenangan batin seseorang sehingga setelah 

pelaksanaan samadhi kondisi batin dapat terbebas dari kotoran batin. Rumusan 

masalah yang diangkat dalam penelitian ini : 1. Apa saja faktor-faktor yang 

mempengaruhi efektivitas meditasi samadhi dalam meningkatkan resiliensi umat 

Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang, 2. Mengapa samadhi digunakan sebagai 

sarana spiritualitas dan tolak balak bagi umat Buddha di Vihara Tanah Putih 

Semarang?. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pengumpulan data 

melalui observasi, wawancara mendalam dengan peserta meditas dan tokoh agama, 

serta dokumentasi pelaksanaan meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang. Hasil 

penelitian ini memberikan penjelasan bahwasanya samadhi yang terjadi di Vihara 

Tanah Putih Semarang bukan hanya alat untuk penenangan pikiran namun juga bisa 

digunakan sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala.  

Kata Kunci : Meditasi, Samadhi, Spiritualitas, tolak bala  

 

 

 

  

 

 

 

 



 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

 Saat ini, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi berkembang dengan pesat 

sehingga memberikan banyak manfaat yang mempermudah kehidupan manusia di 

berbagai bidang. Namun, di balik perkembangan yang cukup pesat tersebut juga 

terdapat dampak negatifnya yaitu dapat menimbulkan berbagai permasalahan 

psikologis bagi masyarakat. Perubahan sosial yang terjadi secara cepat akibat 

globalisasi sering kali membuat individu merasa tertekan, cemas, bahkan mengalami 

stres dan depresi. Kondisi ini muncul karena banyak orang tidak siap menghadapi 

perubahan mendadak dalam aspek sosial, ekonomi, dan budaya. Untuk mengatasi 

dampak negatif dari perubahan zaman, ajaran agama Buddha menawarkan solusi 

melalui praktik meditasi samadhi.1 Meditasi samadhi berperan dalam membantu 

seseorang mencapai ketenangan batin, mengontrol emosi, serta meningkatkan 

kesadaran diri, sehingga mereka lebih siap dalam menghadapi tantangan kehidupan 

modern.   

Agama dan globalisasi selalu berjalan berdampingan, sebab dalam menghadapi 

berbagai persoalan hidup, banyak individu akhirnya kembali kepada agama untuk 

mencari ketenangan dan jawaban atas kegelisahan mereka. Globalisasi memang 

membawa manfaat, seperti kemudahan dalam mengakses informasi serta memperluas 

interaksi antarbudaya, tetapi juga menghadirkan tantangan baru dalam kehidupan 

sosial dan psikologis manusia. Di tengah derasnya arus modernisasi, ajaran spiritual 

 
1 Ahmad Muttaqin, “Eksistensi Agama dalam Era Globalisasi”, Jurnal Komunika, Vol. 8, No. 1 

(Juni 2014), h. 57 



 
 

2 
 

dalam agama Buddha dapat menjadi pegangan bagi individu untuk menjaga 

keseimbangan hidup.2 

 Oleh karena itu, meskipun perubahan sosial terus berlangsung dengan cepat, 

agama adalah salah satu aspek yang sangat penting dalam menghadapi berbagai 

permasalahan tertentu karena agama bisa dijadikan sebagai landasan yang sangat 

penting dan dengan agama maka individu dapat menemukan makna kehidupan serta 

dapat memperoleh ketenangan batin untuk menghadapi rintangan kehidupan. Manusia 

diberikan kebebasan dalam meyakini dan memilih agama yang dipercayainya menurut 

keyakinan masing-masing.3 Di Indonesia, terdapat enam agama yang diakui oleh 

pemerintah, yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, dan Konghucu. Dalam 

penelitian ini akan membahas mengenai salah satu dari agama yang terdapat di 

Indonesia yaitu Agama Buddha yang berada di Vihara Tanah Putih Kota Semarang. 

Vihara Tanah Putih Semarang merupakan salah satu bentuk perkembangan bagi agama 

Buddha dikarenakan para pengikut yang jumlahnya terus meningkat, mencakup 

berbagai kalangan, mulai dari generasi muda hingga yang tua.  

  Di Vihara Tanah Putih Semarang menjadi tempat kegiatan ibadah bagi umat 

Buddha salah satunya meditasi dan samadhi. Praktik meditasi dan samadhi sebagai 

sarana spiritualitas yang terdapat di Vihara Tanah Putih Semarang semakin banyak 

diminati sebagai salah satu kehidupan keagamaan mereka yang berguna untuk sarana 

spiritualitas dan penolakan bala. Meditasi merupakan memahami bahwasanya ketika 

seseorang membawa batin untuk menuju ketenangan dengan bertujuan agar batin tidak 

terseret oleh kotoran batin yang muncul pada diri mereka. Kotoran batin tersebut 

merupakan keinginan untuk menikmati kesenangan, pikiran-pikiran yang buruk seperti 

ketidaksukaan atau kebencian, kemalasan dan rasa ngantuk, kegelisahan, serta 

kekhawatiran dan keraguan dalam hidup. Sehingga  dalam pelaksanaan meditasi dan 

 
2 Rifki Rosyad, Pengantar Psikologi Agama dalam Konteks Terapi, Bandung: UIN Sunan Gunung 

Djati, 2012, h. 4 
3Kholidia Efining Mutiara, “Menanamkan Toleransi Multi Agama sebagai Payung Anti 

Radikalisme (Studi Kasus Komunitas Lintas Agama dan Kepercayaan di Pantura Tali Akrab)”, Jurnal 

Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4, No. 2 (2016), h. 296. 



 
 

3 
 

samadhi seseorang akan melakukan konsentrasi mengenai pikiran dan perasaan untuk 

memperoleh ketenangan. Tujuan meditasi bukanlah untuk mengubah seseorang 

menjadi penganut agama Buddha, atau untuk membuat orang tertarik pada ajaran 

Buddha. Meditasi juga bukan tentang belajar hal-hal seperti sihir, hipnotis. Sebaliknya, 

meditasi dapat mengubah seseorang yang jahat menjadi baik, karena dengan meditasi 

pemikiran seseorang akan menjadi lebih tenang untuk berubah menjadi lebih baik 

untuk sekitarnya.4 

  Dalam ajaran agama Buddha, samadhi mendalam adalah salah satu hal yang 

penting yang merupakan jalan tengah untuk mengarah pada pencerahan dan 

pembebasan dari penderitaan. Samadhi sering dianggap sebagai kondisi ketenangan 

dengan tingkat fokus yang tinggi, di mana seseorang dapat meraih kedamaian batin 

yang mendalam, bebas dari gangguan dan penderitaan duniawi. Oleh karena itu, 

samadhi memegang peranan penting, baik dalam aspek spiritualitas maupun sebagai 

sarana untuk mempertahankan keseimbangan dan memberikan perlindungan dari 

bahaya (tolak bala) dalam kehidupan sehari-hari umat Buddha.5Samadhi seringkali 

dikaitkan dengan spiritualitas dan tolak bala. Dalam agama dan aliran kepercayaan, 

spiritualitas merupakan hal yang cukup penting. Secara etimologis diartikan sebagai 

kebenaran, kebaikan, keindahan, kesucian, dan cinta, serta kehidupan rohani dan 

kejiwaan. Samadhi merupakan salah satu bentuk spiritualitas dalam agama Buddha.6  

  Tolak bala dalam agama Buddha bertujuan untuk menghindari atau melindungi 

diri dari berbagai bentuk bahaya, kesulitan, atau malapetaka, baik yang bersifat fisik 

maupun non-fisik. Sementara itu tolak bala merupakan upaya seseorang untuk menolak 

dan menghindari hal-hal yang buruk, malapetaka atau gangguan yang diyakini dapat 

membahayakan seseorang selain itu tolak bala juga dapat menjaga kekebalan tubuh 

 
4 Phra Somdet B.G,“Samadhi(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama (Jakarta 2009), h. 1-2. 
5 Wisjaya Mastiono, “Pembuatan Aplikasi Video Panduan Puja Bakti Agama Buddha 

Theravada”, Jurnal Ilmiah Mahasiswa Universitas Surabaya, Vol. 5, No. 1 (September 2016), h. 5. 
6 Siti Maria Ulfah, Dilla Nur octaviana, Muhammad Aqila, ”Esensi Meditasi Terhadap 

Spiritualitas Umat Buddha”, Jurnal Studi Agama, Vol. 14, No. 2 (Desember 2019), h. 272. 



 
 

4 
 

dan mencegah penyakit dengan cara memperkuat keseimbangan tubuh serta 

menjauhkan pikiran yang negatif sehingga tolak bala dapat dihilangkan menggunakan 

praktik samadhi jika dilakukan berkali-kali. Dalam hal ini, samadhi dianggap memiliki 

kemampuan untuk memberikan perlindungan terhadap gangguan baik yang berasal 

dari luar maupun dalam diri.  

  Dengan konsentrasi mendalam, seseorang dapat mencapai keadaan batin yang 

lebih stabil dan terlindungi dari pengaruh buruk, termasuk gangguan negatif dari 

makhluk yang tidak terlihat atau energi buruk yang diyakini dapat mengganggu 

kehidupan umat Buddha. Namun, meskipun samadhi dipercayai memiliki manfaat 

besar dalam mengatasi masalah dan memberikan perlindungan, tidak semua umat 

Buddha mampu mencapai tingkat samadhi yang tinggi. Hal ini menjadi tantangan 

dalam memahami dan mempraktikkan samadhi secara efektif dalam kehidupan sehari-

hari. 7Oleh karena itu, penting untuk mengeksplorasi lebih jauh mengenai peran 

samadhi dalam spiritualitas umat Buddha dan bagaimana meditasi samadhi dapat 

berfungsi sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala secara efektif. 

  Berdasarkan berbagai latar belakang dan kebutuhan spiritualitas serta sarana 

tolak bala di atas maka manusia bertujuan untuk menenangkan pikiran dari huru-hara 

duniawi supaya mencapai ketenangan batin dengan praktik samadhi. Karena pada 

dasarnya samadhi merupakan rileksasi pada diri sendiri, supaya individu bisa lebih 

tenang dan mendapatkan pencerahan di setiap tindakanya. Terdapat keunikan tersendiri 

dari samadhi dalam Agama Buddha, dengan melakukan samadhi maka seseorang akan 

mencapai kejernihan batin karena pada praktik samadhi membutuhkan konsentrasi 

tingkat tinggi untuk dapat mencapainya, pada pelaksaan samadhi seseorang akan 

terhindar dari pikiran duniawi salah satunya sifat-sifat yang buruk yaitu keinginan pada 

 
7 Pratama, Wirman, Ryandi, “Korelasi Kearifan Lokal dengan Kepercayaan Lokal Terhadap 

Tolak Bala di Paluta”, Jurnal Pendidikan dan Sosial Budaya, Vol. 3, No. 6 (2023), h. 1361. 



 
 

5 
 

sesuatu, emosi yang berlebih, serta kecemasan yang mengakibatkan dirinya jauh dari 

Tuhan.8 

  Praktik spiritual dalam agama Buddha dan Islam memiliki kesamaan dalam 

tujuan untuk mencapai kedamaian batin dan pencerahan spiritual. Dalam agama 

Buddha, meditasi Samadhi merupakan salah satu bentuk latihan untuk mencapai 

konsentrasi mendalam dan ketenangan batin, yang membantu praktisi melepaskan diri 

dari gangguan mental dan mencapai pencerahan. Sebaliknya, dalam Islam, dzikir 

adalah bentuk ibadah untuk mengingat Allah yang tidak hanya dilakukan dengan lisan, 

tetapi juga dengan hati, bertujuan untuk memperkuat hubungan dengan Tuhan dan 

menenangkan jiwa. Meskipun keduanya memiliki tujuan yang serupa dalam 

mencapainya, terdapat perbedaan mendasar terkait konsep teistik dalam dzikir yang 

berfokus pada Tuhan, sementara meditasi Samadhi lebih menekankan pada kesadaran 

diri tanpa entitas ilahi.9 

  Berdasarkan latar belakang dan permasalahan tersebut, peneliti merasa perlu 

untuk melakukan penelitian mengenai konsep samadhi sebagai sarana peningkatan 

spiritualitas dan sarana tolak bala bagi umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang, 

dikarenakan tema di atas  relevan bagi jurusan studi agama-agama, khususnya 

menganai agama serta peningkatan spiritualitas dan sarana tolak bala dengan 

menggunakan praktik samadhi. Dan  pada penelitian sebelumnya pembahasan 

mengenai samadhi sebagai sarana tolak bala dan peningkatan spiritualitas masih sedikit 

dibahas sehingga penelitian ini diharapkan dapat mengisi kekosongan penelitian 

terdahulu dengan memperdalam penjelasan mengenai samadhi baik dari segi 

spirtualitas maupun sarana tolak bala bagi umat Buddha selain itu peneliti ingin 

mengetahui apakah samadhi ini terbukti untuk meningkatkan spiritualitas dan sarana 

tolak bala bagi umat Buddha yang melaksanakan Samadhi. Selain itu juga dengan 

 
8 Hastho Bramantyo, “Meditasi Buddhis : Sarana untuk Mencapai Kedamaian dan Pencerahan 

Batin”, Jurnal orientasi baru, Vol. 24, No. 1 (April 2015), h. 81-82. 
9 Mansur, M, “Zikir dalam Pandangan Islam dan Sosial”. Jurnal Spiritualis, Vol.3, No.1,(2021),h. 

1–15. 



 
 

6 
 

meditasi berarti kita juga melestarikan warisan budaya dalam Agama Buddha yang 

terdapat di Vihara Tanah Putih Semarang. Dan penelitian ini akan mengkaji mengenai 

bagaimana konsep samadhi dilakukan di Vihara Tanah Putih Semarang. Berdasarkan 

fenomena yang telah dijelaskan, penulis tertarik untuk melakukan penelitian dengan 

judul “Meditasi Dalam Agama Buddha : Konsep Samadhi Sebagai Sarana 

Peningkatan Spiritualitas dan Sarana Tolak Bala Bagi Umat Buddha Di Vihara 

Tanah Putih Semarang” 

A. Rumusan Masalah 

1. Apa saja faktor-faktor yang mempengaruhi efektivitas meditasi samadhi dalam 

meningkatkan resiliensi umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang? 

2. Mengapa samadhi digunakan sebagai sarana spiritualitas dan tolak balak bagi 

umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang? 

B. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui faktor-faktor yang mempengaruhi efektivitas meditasi 

samadhi dalam meningkatkan resiliensi umat Buddha di Vihara Tanah Putih 

Semarang? 

2. Untuk mengetahui konsep samadhi digunakan sebagai sarana spiritualitas dan 

tolak balak yang digunakan oleh umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang. 

C. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Manfaat teoritis pada penelitian ini ialah diharapkan mampu memberikan 

wawasan mengenai samadhi sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala bagi umat 

Buddha, sehingga bukan hanya peneliti, melainkan para pembaca turut 

menganalisis permasalahan tersebut. Selain itu diharapkan penelitian ini juga 

nantinya mampu menjadi bahan acuan guna pengembangan penelitian 

selanjutnya. 

 

 

2. Manfaat Praktis 



 
 

7 
 

a. Penelitian ini memberikan wawasan pengetahuan mengenai meditasi dan 

samadhi yang berguna sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala yang terdapat 

di Vihara Tanah Putih Semarang, hal ini dapat memberikan pengetahuan untuk 

para pembaca mengenai agama dan ketenangan batin. 

b. Penelitian ini memiliki maksud untuk menjadi sumber berharga bagi pihak 

Vihara Tanah Putih Semarang dalam hal kegiatan meditasi dan samadhi. 

Diharapkan dengan penelitian ini Vihara Tanah Putih Semarang bisa lebih di 

kenal lagi dalam kegiatan-kegiatan keagamaan terutama meditasi. 

c. Penelitian ini diharapkan bisa bermanfaat bagi pembaca mengenai samadhi 

digunakan sebagai sarana spiritualitas dan tolak balak supaya bisa 

dipraktikkan langsung. sekaligus menjadi referensi baru dalam 

menanggulangi cara peningkatan spiritualitas dan sarana tolak bala. 

D. Tinjauan Pustaka 

  Dalam penelitian ini, peneliti mengkaji informasi dari berbagai penelitian yang 

telah ada sebagai referensi sekaligus dasar perbandingan mengenai objek yang akan di 

teliti, mencakup baik kelebihan maupun kekurangan yang dijelaskan. Peneliti juga 

menelaah beberapa analisis dan informasi dari penelitian yang relevan dengan objek 

penelitian. Berdasarkan penelitian-penelitian yang telah ada, objek penelitian ini 

memiliki perbedaan dengan penelitian sebelumnya yang juga berkaitan dengan 

pembahasan tentang samadhi sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala bagi umat 

Buddha. Beberapa penelitian terdahulu di antaranya adalah sebagai berikut. 

  Kajian awal adalah Penelitian Desy Agus Setiani yang berjudul “meditasi 

“Buddhis Theravada (Studi Kasus di Vihara Tanah Putih Semarang)” tahun 2009. 

Penelitian ini berfokus pada penguraian pendapat mengenai penjelasan mengenai 

meditas yang ada di Vihara Tanah Putih Semarang, yang di dalamnya mengupas 

mengenai meditasi di vihara tersebut berupa aktivitas umum Vihara Tanah Putih 

Semarang, unsur-unsur meditasi, pemimpin meditasi,peserta meditasi, dan terdapat 

juga pembahasan mengenai manfaat meditasi bagi para pengikut Buddha Theravada 



 
 

8 
 

Tanah Putih Semarang. penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif 

dengan menganalisis mendasarkan pada metode analisis deskriptif kualitatif. 

   Kajian kedua, Muhammad Syafiq Ashfa Hubbi. Dengan judul “Konsep Zikir 

Menurut Al-Ghazali Dan Meditasi Dalam Agama Buddha” (2019). Penelitian ini 

berfokus pada konsep zikir dan meditasi yang dijelaskan secara umum serta analisis 

komparatif mengenai persamaan dan perbedaan konsep zikir menurut Al-Ghazali dan 

meditasi dalam Agama Buddha, serta meneliti bagaimana praktek untuk mencapai 

manusia sempurna yaitu meditasi dalam agama Buddha sekte Theravada yang 

dikomparasikan dengan Zikir menurut Al- Ghozali. 

   Kajian ketiga, penelitian Mirsah “Kajian Pengembangan Kecerdasan 

Intelektual Melalui Samadhi Menurut Agama Buddha” penelitian ini mengkaji 

mengenai pengembangan kecerdasan intelektual melalui samadhi menurut agama 

Buddha yang memberikan manfaat bagi kelangsungan hidup dengan berhubungan 

peningkatan kesejahteraan dan pencapaian kesuksesan hidup, dalam penelitian ini 

berisikan pembahasan mengenai konsep pengembangan kecerdasan intelektual melalui 

samadhi menurut agama Buddha yang di dalamnya terdapat penjelasan mengenai 

penjelasan, upaya pengembangan dan manfaat pengembangan kecerdasan intelektual 

melalui samadhi menurut agama Buddha. 

   Kajian ke-empat, penelitian Siti Maria, Dilla Nur Octaviana, Muhammad Aqila. 

Jurnal studi lintas agama tahun 2019. Dengan judul “Esensi Meditasi Terhadap 

Spiritualitas Umat Buddha”. Pada penelitian ini berfokus pada penjelasan mengenai 

meditasi secara menyeluruh dari jenis dan cara meditasi, fungsi dan tujuan meditasi, 

manfaat meditasi, serta pengaruh meditasi terhadap spiritualitas umat Buddha, dalam 

penelitian ini meditasi bertujuan untuk melihat esensi diri sehingga seseorang 

menyadari bahwa segala sesuatu tidaklah kekal dan dapat membantu pengembangan 

pandangan yang benar, selain itu meditasi juga dapat membantu ketenangan batin serta 

menuju pikiran yang jernih sehingga meditasi dapat berpengaruh terhadap spiritualitas. 

  Berdasarkan sedikit uraian di atas, dapat ditegaskaan bahwa peneliti terdahulu 

akan berbeda dengan penelitian yang saya ambil. Perbedaanya terdapat bahwa 



 
 

9 
 

penelitian pertama lebih terfokus pada pelaksanaan, tata cara serta manfaat dari 

meditasi dan penelitian selanjutnya masih sedikit pembahasan mengenai samadhi 

sebagai bentuk spiritualitas. Penelitian saat ini akan menguraikan mengenai “Meditasi 

Dalam Agama Buddha: Konsep Samadhi Sebagai Sarana Peningkatan Spiritualitas 

Dan Sarana Tolak Bala Bagi Umat Buddha Di Vihara Tanah Putih Semarang”, yang 

banyak mengupas mengenai pengaruh pada individu terhadap perubahan spiritual dan 

apakah bisa samadhi sebagai sarana tolak bala pada mereka. Secara umum, samadhi 

dipandang sebagai sebuah cara untuk meraih ketenangan batin, memperoleh wawasan 

yang lebih dalam tentang diri, serta memperkuat hubungan dengan dimensi yang lebih 

tinggi dari eksistensi manusia.Penelitian ini perlu dilakukan karena peneliti bisa 

mengetahui bagaimana individu dapat mengontrol kondisi mental, emosial dan 

spiritualitas mereka.  

E. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

    Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yaitu suatu metode penelitian 

yang menghasilkan data dalam bentuk deskriptif melalui bahasa tertulis atau lisan yang 

diperoleh dari individu atau tindakan yang diamati. Metodologi yang diterapkan dalam 

penelitian ini adalah pendekatan deskriptif. Pendekatan deskriptif berfokus pada 

pemaparan seluruh data atau kondisi yang berkaitan dengan subjek atau objek 

penelitian. Data tersebut selanjutnya dianalisis dan dibandingkan dengan realitas yang 

ada dengan tujuan untuk memberi solusi terhadap masalah yang teridentifikasi serta 

memberikan informasi yang relevan dan bermanfaat bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan, yang juga dapat diterapkan pada berbagai bidang permasalahan.10   

2. Sumber Data 

 Untuk memperoleh data yang tepat, diperlukan sumber data yang relevan. 

Penelitian ini berfokus pada sumber data, yang terbagi menjadi dua kategori. Pertama, 

 
10 Farida Nugrahaini, Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa, Surakarta : Cakra Books : 

2014, h. 21. 



 
 

10 
 

data primer merujuk pada informasi yang diperoleh langsung dari sumber asli. Menurut 

Sugiyono, sumber data primer adalah sumber yang langsung memberikan informasi 

kepada peneliti. Dalam penelitian ini, data primer diperoleh melalui wawancara 

mendalam dengan informan yaitu tokoh pemuka agama Buddha di Vihara Tanah Putih 

Semarang, serta partisipasi masyrakat Semarang yang ikut dalam pelaksanaan meditasi 

dan samadhi.11 Jenis data yang kedua ialah data sekunder mengacu pada informasi 

tambahan yang melengkapi data yang sudah ada. 12Pemanfaatan data sekunder dalam 

penelitian ini dilakukan dengan melakukan tinjauan literatur komprehensif yang 

mencakup berbagai artikel dan jurnal terkait konsep samadhi sebagai sarana 

peningkatan spiritualitas dan sarana tolak bala bagi umat Buddha. Selain itu, juga 

dilakukan pemeriksaan menyeluruh terhadap temuan penelitian sebelumnya Yang 

terkait dengan topik utama penelitian ini. 

3. Metode Pengumpulan Data 

 Sugiyono mengungkapkan pendapatnya bahwa pada penelitian kualitatif, 

pengumpulan data dilakukan dalam konteks yang alami dengan memanfaatkan sumber 

data primer. Dalam penelitian ini peneliti menggunakan metode wawancara mendalam, 

observasi, dan pengumpulan dokumentasi. 

a. Wawancara 

 Metode wawancara yang digunakan dalam penelitian ini melibatkan 

pengumpulan data secara sistematis melalui pertukaran pertanyaan dan 

tanggapan terstruktur antara peneliti dan informan. Pendekatan ini bertujuan 

untuk memperoleh informasi spesifik yang berkaitan dengan topik yang 

diselidiki atau untuk memperoleh pemahaman yang mendalam tentang topik 

yang dibahas. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan wawancara dengan 

subjek penelitian yaitu tokoh pemuka Agama Buddha di Vihara Tanah Putih 

 
11 Titin Pramiyati, Jayanta, yulnelly, “Peran Data Primer Pada Pembentukan Skema Konseptual 

Baris Data Simbumil”, Jurnal SIMETRIS, Vol. 8, No.2 (November 2017), h. 680. 
12 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Alfabeta, 2010 , h 

.194. 



 
 

11 
 

Semarang, serta partisipasi masyrakat Semarang yang ikut dalam pelaksanaan 

meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang.13 

b. Observasi 

 Metode observasi merupakan teknik yang digunakan untuk mengumpulkan 

informasi dengan   memantau secara dekat peristiwa atau fenomena yang terjadi 

dalam konteks alamiahnya.14 Tindakan observasi dapat di pahami sebagai proses 

mengkaji fenomena-fenomena sosial yang terjadi di suatu negara. Dengan 

menggunakan metode observasi peneliti akan mengkaji bagaimana kondisi 

dalam pelaksanaan meditasi dan samadhi di Vihara Tanah Putih Semarang. 

c. Dokumentasi 

 Dokumentasi digunakan sebagai alat untuk mengumpulkan data dengan 

memanfaatkan kertas tertulis atau notasi, majalah, transkrip, serta foto-foto 

kegiatan, untuk melengkapi data yang diperoleh dari wawancara dan hasil 

observasi atau pengamatan.15 Dokumentasi diperlukan dalam penelitian ini 

supaya menjadi bukti bahwa peneliti sungguh melakukan penelitian pada Vihara 

Tanah Putih Semarang. 

4. Metode Analisis Data 

 Analisis data kualitatif merupakan proses terstruktur dalam mengorganisir dan 

menyintesis data yang diperoleh dari wawancara, observasi, dan dokumentasi. Metode 

ini bertujuan untuk meningkatkan pemahaman dan memudahkan diseminasi temuan 

kepada khalayak yang lebih luas. Adapun kategori-kategori analisis data sebagai 

berikut: 

a. Reduksi Data (Data Reduction) 

 Reduksi data merujuk pada proses penyaringan dan penyederhanaan data 

yang diperoleh dari berbagai sumber, seperti wawancara, observasi, dan 

 
13  Suharsini  Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, Jakarta:PT Rineka Cipta, 

2002, h.132. 
14 Agus, Teori Dan Paradigma Penelitian Sosial , Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006, h.14. 
15 Blasius, “Memahami Dokumentasi”. Jurnal Acarya Pustaka, Vol.3, No.1. (2017), h.48. 



 
 

12 
 

dokumentasi. Peneliti memilah data, mengolah dan kemudian disajikan dengan 

penulisan yang lebih ilmiah. 

b. Penyajian Data (Data Display)   

 Penyajian data adalah proses penyampaian temuan penelitian secara 

keseluruhan dalam bentuk narasi yang representative, misalnya menggunakan 

matriks, grafik, dan bentuk penyajian lainnya. Penulis akan dapat merangkum 

temuan penelitian dan menarik kesimpulan dari data dengan lebih sebagai hasil 

dari cara penyajian data. Untuk memudahkan penulis memahami, menilai, dan 

mengambil tindakan berdasarkan pemahaman yang diperoleh dari penyajian data 

tersebut maka data yang dikumpulkan harus disajikan secara luas.16 

c. Penyimpulan Data (Conclusion drawing/ verification)  

  Tahap kesimpulan dalam pembuatan laporan penelitian melibatkan data 

yang ada. Upaya ini melibatkan eksplorasi dan pemahaman makna, identifikasi 

pola berulang dalam penjelasan, dan analisis hubungan sebab akibat dan dampak 

selanjutnya. Penyelesaian tugas melibatkan proses mencermati dan 

menginterogasi temuan penelitian sekali lagi, untuk mendapatkan pemahaman 

komprehensif tentang kesimpulan yang sesuai. 

 

 

 

 

 

F. Sistematika Penulisan Skripsi 

   Penulisan yang sistematis sangat penting untuk menghasilkan konten yang 

logis, terorganisir, dan berfokus pada masalah. Hal ini memudahkan pemahaman 

 
16 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif :dilengkapi dengan Contoh Proposal dan laporan 

Penelitian, Bandung: Alfabeta, 2005, h. 92. 



 
 

13 
 

materi dalam wacana artikel ilmiah bagi pembaca. Penulis memberikan penjelasan 

rinci pada setiap bab mengenai sistematika penulisan. 

BAB I : Pendahuluan 

   Bab ini berfungsi sebagai pengantar yang pokok-pokok penelitian mulai dari 

latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian hingga struktur penulisan. 

Selain itu bab ini juga menjelaskan secara rinci lingkup penelitian yang akan dilakukan 

dan metode penelitian yang digunakan. Tujuan utama dari bab ini adalah untuk 

memberikan landasan bagi pemahaman yang lebih mendalam terhadap permasalahan 

yang akan dikaji dalam penelitian ini. 

BAB II : Landasan Teori 

 Bab ini berupa landasan yang membahas secara rinci mengenai teori kebutuhan 

manusia menurut Abraham Maslow, Meditasi yang meliputi penjelasan mengenai 

meditasi, Spiritualitas yang meliputi penjelasan mengenai spiritualitas, hubungan 

antara samadhi dengan peningkatan spiritualitas, jenis- jenis meditasi, Samadhi yang 

meliputi pengertian samadhi, jenis- jenis samadhi, tingkatan samadhi, manfaat 

samadhi dan Tolak bala, yang berisikan penjelasan mengenai tolak bala. 

BAB III : Aktivitas Meditasi dan Samadhi di Vihara Tanah Putih Semarang 

sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala 

 Bab ini menjabarkan Gambaran luas mengenai Sejarah dan letak Vihara Tanah 

Putih Semarang, unsur – unsur dalam meditasi dan samadhi (pemimpin meditasi, 

peserta meditasi, kelengkapan meditasi, proses meditasi, gerakan dan sikap tubuh 

meditasi), bacaan meditasi atau paritta. 

BAB IV : Hasil dan Pembahasan 

 Bab ini mencakup penjelasan mengenai praktik samadhi yang dilakukan oleh 

umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang dan samadhi sebagai sarana spiritualitas 

dan tolak bala bagi umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang. Dan data yang 

dikumpulkan serta kesesuaian data dengan landasan teori yang digunakan.  

BAB V : Kesimpulan dan Saran 



 
 

14 
 

 Bab ini menyajikan kesimpulan dari proses penelitian secara lengkap. Di 

dalamnya juga mencakup temuan, ide-ide yang terkait dari penulis untuk diskusi, dan 

komentar akhir mengenai konsep samadhi sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala 

bagi umat Buddha. Dalam bab ini memuat komponen terpenting untuk menunjang 

penelitian ilmiah berupa daftar pustaka dan lampiran yang telah disusun oleh peneliti. 

 



 
 

15 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Meditasi dalam Agama Buddha 

1. Pengertian Meditasi 

 Meditasi merupakan pelatihan kondisi mental yang mencakup pengarahan serta 

perangsangan dari organ tubuh, sehingga pemikiran harus dipusatkan pada satu obyek 

untuk mendapatkan suatu ketenangan dan merupakan pemfokusan untuk pengendalian 

diri pada salah satu objek, meditasi juga digunakan dalam penenangan batin seseorang 

sehingga setelah pelaksanaan meditasi kondisi batin dapat terbebas dari kotoran batin. 

Pelatihan pernapasan mencakup menghembuskan nafas dan menghirup udara,dengan 

menghembuskan napas panjang lalu mengeluarkan nafas melalui mulut dengan 

perlahan dan tetap terfokus pada satu objek. Tujuan seseorang melakukan meditasi 

salah satunya guna membebaskan dari pikiran yang buruk seperti sifat iri hati, dan 

serakah yang merupakan bagian dari sifat dan kondisi seseorang. Dan dengan meditasi 

maka mereka akan mendapatkan ketenangan. Namun meditasi bukan sebuah ritual 

agama melainkan alat untuk pelatihan menenangkan pikiran.1 

 Sejak dekade 1960 meditasi telah diteliti oleh negara Barat, mereka memaparkan 

meditasi berasal dari bahasa inggris “meditation” yang memiliki pengertian pemusatan 

objek tertentu secara serius. Namun awalnya negara barat menyebut meditasi dengan 

istilah pemikiran terhadap pemfokusan pikiran serta pengucapan mantra-mantra suci. 

Namun seiring berkembangnya waktu meditasi hanya diartikan sebagai pemusatan 

pikiran.2  

 
1 Hembing Wijayakusuma,Pernapasan Meditasi Qigong untuk Pengobatan dan Kesehatan, 

Jakarta : Pustaka kartini, 1997, h. 16-17. 
2  Rizki Joko, Mendongkrak Kecerdasan Otak dengan Meditasi, Jakarta :Visimedia, 2011 ,h. 7. 



 
 

16 
 

 Meditasi menurut Jon Kabat-Zinn merupakan pelatihan mental seseorang untuk 

meningkatkan perhatian, mengontrol emosi serta kesejahteraan secara keseluruhan. 

Dengan hal ini meditasi bisa digunakan untuk meningkatkan kualitas hidup secara 

keseluruhan baik terhadap diri sendiri maupun sekitar. Meditasi menggunakan cara 

pernapasan melalui hidung secara halus, pernafasan dari hidung merupakan salah satu 

yang alternatif dikarenakan pada hidung terdapat bulu-bulu halus untuk menyaring 

udara kotor yang masuk ke saluran pernapasan. Meditasi dilakukan kurang lebih 60 

menit dengan sikap duduk dan berdiam diri, sehingga akan memberikan ketenangan 

pada tubuh seseorang. Tujuan dari bermeditasi yaitu kesejahteraan psikologis individu, 

dalam meditasi seseorang dapat mengurangi kecemasan serta pikiran negatif supaya 

mampu dalam menghadapi kehidupan duniawi, karena pada dasarnya meditasi dapat 

menenangkan pikiran dan batin untuk bisa lebih tenang dalam menghadapi masalah 

sehingga seseorang tidak akan terburu-buru dalam membuat keputusan. Dengan 

bermeditasi dapat melatih sel-sel tubuh untuk berfungsi dengan normal, karena dengan 

bermeditasi maka sel-sel tubuh akan bekerja dengan optimal karena  “O2” dalam 

kondisi yang normal. Selain itu individu yang melakukan meditasi secara rutin akan 

lebih Bahagia terhadap pikirannya serta terdapat pemikiran positif untuk selalu 

menjaga spiritualitas dan kesehatan diri sendiri. 3   

 Dalam kehidupan keagamaan, setiap tradisi spiritual memiliki bentuk-bentuk 

latihan batin tertentu yang ditujukan untuk mencapai kesucian jiwa dan kedamaian 

batin. Dalam agama Buddha, salah satu praktik utama untuk mencapai kesadaran penuh 

dan pencerahan spiritual adalah meditasi, khususnya bentuk meditasi konsentrasi yang 

disebut Samadhi. Samadhi merupakan kondisi batin yang sangat terfokus, tenang, dan 

mantap, di mana pikiran sepenuhnya terserap pada objek meditasinya, seperti napas 

(anapanasati), cahaya, atau visualisasi tertentu. Melalui tahapan meditasi ini, seorang 

praktisi diharapkan dapat melepaskan diri dari gangguan-gangguan mental seperti 

 
3 Putri Paula N.C, Rudangta Arianti, “Meditasi Agama Buddha : Sejarah Psikologis dengan 

Mindfulness” , Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5, No. 2 (April 2023), h. 2814. 



 
 

17 
 

nafsu, kebencian, kemelekatan, dan kebodohan batin, yang disebut sebagai kilesa 

dalam Buddhisme. Menariknya, jika dilihat dari sudut pandang lintas agama, praktik 

Samadhi dalam Buddhisme memiliki kemiripan yang signifikan dengan dzikir dalam 

Islam. Dzikir berasal dari akar kata “dzakara” yang berarti mengingat, dan dalam 

konteks Islam, dzikir berarti mengingat Allah SWT secara terus-menerus, baik dengan 

lisan maupun dengan hati. Bentuk dzikir sangat beragam, mulai dari pengulangan 

kalimat tasbih (Subhanallah), tahmid (Alhamdulillah), takbir (Allahu Akbar), hingga 

kalimat tauhid (La ilaha illallah). Praktik dzikir ini bukan hanya ritual lisan, tetapi juga 

menjadi cara untuk mencapai ketenangan jiwa, introspeksi, dan pengendalian diri dari 

hawa nafsu.4 Dalam tradisi tasawuf, dzikir bahkan menjadi jalan menuju pengalaman 

mistik, di mana seorang sufi dapat mengalami fana’, yaitu lenyapnya ego dan menyatu 

secara spiritual dengan kehadiran Allah. 

 Jika dibandingkan secara mendalam, kedua praktik ini memiliki beberapa 

persamaan mendasar. Pertama, baik meditasi Samadhi maupun dzikir merupakan 

bentuk latihan spiritual yang membutuhkan konsistensi, fokus, dan penghayatan penuh. 

Keduanya menggunakan metode pengulangan sebagai cara untuk melatih pikiran agar 

tidak mudah terdistraksi oleh dunia luar. Dalam meditasi, fokus bisa diarahkan pada 

objek batin seperti napas yang diikuti dengan penuh kesadaran (mindfulness), 

sedangkan dalam dzikir, fokus diarahkan pada pengulangan lafaz-lafaz suci yang 

membimbing hati untuk senantiasa mengingat Allah. Kedua, dari segi psikologis dan 

kesehatan mental, keduanya terbukti memiliki manfaat yang serupa, seperti 

menenangkan pikiran, menurunkan tingkat stres, mengurangi kecemasan, dan 

meningkatkan keseimbangan emosional. Ketiga, baik meditasi maupun dzikir 

bertujuan sebagai sarana transformasi diri. Dalam Buddhisme, meditasi membawa 

 
4 Suryani, A. I. “Meditasi dalam Tradisi Keagamaan Buddha”. Jurnal Patisambhida, Vol.1, No. 

1(2023), h. 1–15 



 
 

18 
 

pada pelepasan dari samsara dan pencapaian Nibbana, sedangkan dzikir membawa 

pada peningkatan iman, ketakwaan, dan kedekatan dengan Tuhan.5 

 Namun, tentu saja terdapat perbedaan filosofis dan teologis yang penting untuk 

dipahami. Perbedaan pertama terletak pada objek konsentrasinya. Dalam meditasi 

Samadhi, fokus tidak diarahkan kepada Tuhan atau makhluk adikodrati, melainkan 

pada elemen-elemen batin atau fenomena alamiah seperti napas atau sensasi tubuh. 

Sementara dalam dzikir, objek utamanya adalah Allah SWT sebagai Tuhan yang 

personal dan transenden. Ini menunjukkan bahwa dzikir bersifat teistik, sedangkan 

meditasi Buddhis, khususnya dalam tradisi Theravāda, bersifat non-teistik. Perbedaan 

kedua adalah tujuan spiritual akhir dari masing-masing praktik. Meditasi diarahkan 

pada pembebasan dari penderitaan melalui pencapaian pencerahan (Nibbana), yang 

dicapai lewat pengendalian batin dan realisasi terhadap sifat sejati eksistensi. 

Sedangkan dzikir bertujuan mendekatkan diri kepada Tuhan, mendapatkan ketenangan 

hati, dan meraih ridha-Nya sebagai bentuk ibadah dan penghambaan. 

 Perbedaan lainnya juga terlihat dari sumber ajaran. Meditasi Samadhi berakar 

dalam ajaran Buddha Gautama dan Tripitaka, sedangkan dzikir bersumber dari Al-

Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, dan diperluas dalam tradisi tasawuf oleh tokoh-

tokoh seperti Al-Ghazali, Jalaluddin Rumi, dan Ibnu ‘Arabi. Meskipun berbeda secara 

doktrinal, kedua praktik ini sama-sama memperlihatkan bahwa manusia, di manapun 

dan dalam agama apapun, memiliki kebutuhan untuk menyucikan batin, meredam ego, 

dan menemukan kedamaian sejati. Dengan demikian, melihat praktik meditasi 

Samadhi dalam Buddhisme dan dzikir dalam Islam bukanlah untuk menyamakan 

ajaran, melainkan untuk memahami bahwa ada nilai-nilai universal dalam pengalaman 

religius manusia. Latihan spiritual seperti meditasi dan dzikir tidak hanya menjadi 

bagian dari ritus keagamaan, tetapi juga menjadi jalan menuju transformasi batin yang 

mendalam. Hal ini menjadi refleksi bahwa agama-agama dunia, meskipun berbeda 

 
5 Mansur, M. “Dzikir dan Upaya Pemenuhan Mental-Spiritual dalam Perspektif Islam”. Jurnal 

Taujih, Vol.10, No.2 (2022), h. 45–60 



 
 

19 
 

dalam ekspresi dan doktrin, tetap berbicara kepada dimensi terdalam dari jiwa manusia: 

kerinduan akan kedamaian, makna, dan hubungan yang lebih tinggi dengan realitas 

yang transenden.6 

2. Jenis - Jenis Meditasi dalam Agama Buddha 

a. Samatha, pada meditasi samatha merupakan pembebasan pikiran serta 

mengarahkan ke fokus dan tujuan tertentu untuk bisa mengembangkan pikiran 

serta ketenangan batin pada seseorang. Karena seseorang memiliki ketenangan 

yang berubah-ubah dan terdapat beberapa keinginan-keinginan pada diri sendiri. 

b. Vipassana,merupakan suatu pemahaman yang mendalam terkait kebenaran 

mengenai hal-hal yang bisa berubah-ubah (anicca), ketidakabadian jiwa 

(anatman), serta penderitaan (dukkha). 

 Pada kedua jenis meditasi tersebut memiliki tujuan yang berbeda, Samatha 

bertujuan untuk ketenangan pikiran, sedangkan vipassana bertujuan untuk 

menenangkan pikiran menjadi terfokus dan lebih tenang. Vipassana tingkatannya lebih 

tinggi dibandingkan dengan Samatha. Karena pada jenis meditasi vipassana dapat 

membawa dan menghasilkan umat Buddha menuju pencerahan. Pembentukan dasar 

ajaran mengenai inti meditasi Theravada dapat dilakukan melalui jenis meditasi 

vipassana.7 

 Ungkapan kebenaran mengenai pengikut ajaran Theravada yang memperlihatkan 

kebijakan kepada seseorang maka dapat diartikan ia memiliki kelembutan pada inti 

ajaranya, ungkapan tersebut terdapat pada Kitab Pali. Biksu U Thitila menyimpulkan 

mengenai ajaran dasar Buddhisme Theravada sebagai berikut : 

“Semua ajaran Buddha dapat diringkas dengan satu suku kata yaitu Dhamma. 

Dhamma adalah hukum. Hukum yang berada dalam hati dan pikiran manusia. 

Dhamma tidak hanya ada dalam hati dan pikiran manusia, tetapi juga berada di 

 
6 Djamaludin, A. “Memahami Konsep Meditasi dalam Kajian Sutta-Sutta”. Jurnal Patisambhida, 

Vol.4, No.2, (2023),h. 1–12. 
7 Michael kenne, Agama-Agama Dunia, Yogyakarta : Kanisius, 2006, h. 85. 



 
 

20 
 

alam. Seluruh alam mewujudkan dan mewahyukan Dhamma. Jika seseorang 

dihidupi Dhamma, ia akan mencapencapai kelepasan penderitaan.”8 

  

 Maksud pernyataan di atas dengan konsep utama “Dhamma”, dhamma diartikan 

sebagai suatu prinsip yang mengatur kehidupan baik dalam pikiran dan hati seseorang 

secara keseluruhan. Dhamma bukan hanya sebatas pada aspek kesehatan mental 

manusia, namun juga mencakup seluruh alam. Jika seseorang hidup sesuai dengan hal 

tersebut, maka dia akan mencapai kebebasan atau pembebasan dari penderitaan, karena 

Dhamma membantu untuk mengerti dan mengatasi segala bentuk penderitaan dalam 

kehidupan. 

 Abraham Maslow mengkaji berbagai konsep Meditasi merupakan suatu praktik 

untuk memusatkan perhatian atau menenangkan proses mental, serta mendorong 

menuju kesadaran transpersonal. Seperti halnya pembiasaan (conditioning) yang 

merupakan metode penting dalam interpretasi serta katarsis yang menjadi metode 

utama dalam psikoanalisis, meditasi juga berfungsi sebagai metode utama dalam 

psikologi transpersonal. Diadaptasi dari tradisi spiritual baik di Timur maupun Barat, 

sebagian besar bentuk meditasi melibatkan fokus pada satu objek (seperti pernapasan 

atau ketidakberbicaraan) atau memberikan perhatian penuh terhadap seluruh isi 

kesadaran.9Abraham Maslow adalah seorang tokoh asal Amerika yang dilahirkan 

dalam keluarga yang bermasalah, dengan orang tuanya yang pemabuk dan penjudi. 

Meskipun demikian, Abraham Maslow tidak terpuruk oleh keadaan tersebut. 

Sebaliknya, ia justru menjadi seorang kutu buku yang sibuk mempelajari berbagai hal. 

Hal ini membantunya menjadi seorang pemikir yang banyak mempunyai motivasi. 

Abraham Maslow memberikan kontribusi besar dalam bidang psikologi, terutama 

 
8 Mudji Sutrisno, Buddhisme Pengaruh Dalam Abad Modern, Yogyakarta : Kanisius, 1993 ,h. 

132. 
9Mukhtar Gojali, “Konsep Dasar Psikologi Transpersonal”, Journal of Transpersonal 

Psychology, Vol. 2, No. 1 (Juli 2017), h. 41. 



 
 

21 
 

dalam pengembangan psikologi humanistik dan teori hierarki kebutuhan.10Terdapat 

lima tingkatan pada teori kebutuhan Abraham Maslow di antaranya : 

a. Kebutuhan fisiologis, yang merupakan lmu pengetahuan dimulai dengan 

pemahaman bahwa ilmu pengetahuan adalah hasil ciptaan manusia, bukan 

sesuatu yang terpisah, atau memiliki nilai-nilai intrinsiknya sendiri. Ilmu 

pengetahuan berasal dari motif manusia, dengan tujuan manusia sendiri, serta 

diciptakan, diperbaharui, dan dipelihara oleh umat manusia. Kebutuhan ini 

merupakan kebutuhan dasar dan penting, yang meliputi aspek-aspek penting 

dalam fungsi biologis manusia, mengenai  kebutuhan akan makanan, pakaian, 

tempat tinggal, pemeliharaan kesehatan tubuh, dan kebutuhan seksual.11 

Kebutuhan ini adalah dasar bagi kesejahteraan dan kelangsungan hidup 

manusia, dan dalam kehidupan sehari-hari untuk memastikan bahwa 

organisme individu dapat berfungsi dengan baik.12  

b. Kebutuhan keamanan, yang termasuk dalam kebutuhan dasar manusia, 

meliputi upaya untuk melindungi diri dari berbagai bahaya dan ancaman yang 

dapat mengganggu keselamatan atau ketenangan hidup, seperti penyakit, 

konflik, kekurangan makanan, ketidakadilan, dan lainnya. Ini juga mencakup 

perlindungan terhadap gangguan fisik dan mental serta menciptakan 

lingkungan yang aman dan stabil agar individu dapat tumbuh dan berkembang 

dengan maksimal.13  

c. Kebutuhan sosial, yang merupakan bagian vital dari kebutuhan manusia, 

meliputi dorongan untuk mencari cinta, kasih sayang, dan hubungan 

 
10 Siti Muazaroh,Subaidi, “Kebutuhan Manusia dalam Pemikiran Abraham Maslow (Tinjauan 

Maqasid Syariah)”,  Jurnal Al-Mazahib, Vol. 7, No. 1 (Juni 2019), h. 20. 
11 Abraham H.Maslow, motivasi dan kepribadian, Jakarta Pusat : harper & Brothers, 1994, h. 1-

3. 
12 Mavatih Fauzul ‘Adziima, “Psikologi Humanistik Abraham Maslow”, Jurnal Tana Mana, Vol. 

2, No. 2 (Desember 2021), h. 91. 
13 Iskandar, “Implementasi Teori Hirarki Kebutuhan Abraham Maslow Terhadap Peningkatan 

Kinerja Pustakawan”, Jurnal Ilmu Perpustakaan, Informasi, dan Kearsipan Khizanah Al-Hikmah, Vol. 

4, No. 1 (Juni 2016), h. 27. 



 
 

22 
 

persahabatan. Ketidakmampuan dalam memenuhi kebutuhan ini dapat 

mempengaruhi kesehatan mental seseorang, dan berdampak pada 

kebahagiaan, keseimbangan emosional, serta kemampuan untuk berhubungan 

dan berinteraksi secara wajar dengan orang lain.14  

d. Kebutuhan akan penghargaan, sebagai elemen penting dalam kebutuhan 

manusia, mencakup keinginan untuk mendapatkan pengakuan dan 

penghargaan dari diri sendiri maupun orang lain. Pemenuhan kebutuhan ini 

dapat meningkatkan rasa percaya diri dan harga diri, serta memperkuat 

kedudukan individu dalam masyarakat. Penerimaan dan penghargaan dari 

lingkungan sekitar memberikan dorongan positif yang mendorong 

pertumbuhan pribadi dan pencapaian hidup.15  

e. Aktualisasi diri (pengembangan diri, pemenuhan ideologi), Sebagai tingkat 

tertinggi dalam hierarki kebutuhan manusia, aktualisasi diri melibatkan usaha 

untuk mengembangkan seluruh potensi dan kemampuan yang dimiliki oleh 

setiap individu. Ini adalah tahap di mana seseorang berusaha mencapai puncak 

pencapaian dan pemenuhan diri.16 Proses aktualisasi diri mencakup pencarian 

makna hidup, pemahaman diri yang lebih dalam, dan memberikan kontribusi 

yang bermakna bagi masyarakat serta lingkungan sekitar. Pada fase ini, 

individu merasa sepenuhnya puas dan menjalani hidup sesuai dengan nilai dan 

tujuan yang telah mereka tentukan untuk diri mereka sendiri.17 

 

 
14 Abraham H.Maslow, motivasi dan kepribadian, Jakarta Pusat : harper & Brothers, 1994, h. 176-

177 
15 Iskandar, “Implementasi Teori Hirarki Kebutuhan Abraham Maslow Terhadap Peningkatan 

Kinerja Pustakawan”, Jurnal Ilmu Perpustakaan, Informasi, dan Kearsipan Khizanah Al-Hikmah, Vol. 

4, No. 1 (Juni 2016), h. 28. 
16 Abraham Maslow, Psikologi tentang Pengalaman Religius, Yogyakarta : Ircisod, 2021, h.127 
17 Khoirul Umam, Akbar, “Islamisasi Teori Kebutuhan Abraham Maslow”, Journal of Islami 

Studies, Vol.  9, No. 1(Juni 2024), h. 5. 

 



 
 

23 
 

B. Samadhi dalam Agama Buddha 

1. Pengertian Samadhi 

 Samadhi dalam bahasa sansekerta adalah suatu bentuk konsentrasi mendalam 

yang melampaui kesadaran fisik, yang terdapat dalam ajaran Hindu, Buddhisme, 

Jainisme, Sikhisme, serta dalam praktik yoga. Samadhi merupakan tahap tertinggi 

dalam delapan tahap penguasaan yoga. Menurut Kamus Bhargava, samadhi adalah 

tahap paling kuat dalam yoga, di mana seseorang dapat menghentikan keterikatan 

antara tubuh dan jiwa sesuai dengan keinginannya. Samadhi juga dipandang sebagai 

bagian dari ritual keagamaan, samadhi dan meditasi merupakan latihan konsentrasi 

yang dilakukan di luar konteks agama.18 Samadhi juga diartikan dengan pemusatan 

suatu objek yang dapat menenangkan pikiran manusia, konsep samadhi dengan 

meditasi sama, namun samadhi lebih terfokus pada salah satu objek dan lebih 

konsentrasi lagi untuk dapat menuju puncaknya. Terdapat dua macam jenis samadhi 

yaitu : 

a. Samadhi Bhawana, pemusatan pikiran pada suatu objek untuk mencapai 

ketenangan batin, samadhi Bhawana ini masih meditasi tingkat awal. Samadhi 

Bhawana atau konsentrasi, merupakan sesuatu perkembangan dalam 

perkembangan dalam kebijaksanaandan pandangan terang, hal itu merupakan 

konsep yang sering dibahas dalam Sutta-sutta. Samatha, yang berarti 

ketenangan, adalah kondisi pikiran yang stabil, tidak mudah terguncang, damai, 

dan jernih. Sedangkan pandangan terang adalah cahaya pemahaman yang 

menembus kegelapan tentang Anicca, Dukkha, dan Anatta (ketidakkekalan, 

penderitaan, dan tanpa diri). Ketenangan batin dapat mendatangkan tiga berkah 

utama: kelahiran yang baik, kehidupan yang bahagia, dan kesucian pikiran yang 

dicapai melalui pandangan terang.19 Pemfokusan pikiran adalah langkah 

 
18 Abdul Malik, Samadhi Menurut Agama Buddha, Skripsi Ushuluddin dan Humaniora, IAIN 

Antasari, 2016,  h. 56. 
19 Agus Harianto, Poniman, Tejo Ismoyo, “Apa itu Vipassana Bhavana?”, Jurnal Agama Buddha 

dan Ilmu Pengetahuan, Vol. 8, No. 1 (Agustus 2022), h. 15. 



 
 

24 
 

pertama untuk mencapai pandangan terang. Dengan membersihkan pikiran dari 

kekotoran dan rintangan batin, seseorang akan mencapai salah satu dari empat 

tingkat kesucian. Sebagaimana pepatah mengatakan, "Seperti membawa 

cahaya ke dalam ruangan gelap, kegelapan pun sirna dan teranglah ruangan, 

memunculkan segala sesuatu sebagaimana adanya." Demikian pula, pandangan 

terang, begitu ia muncul, akan mengusir kegelapan kebodohan dan menerangi 

pikiran dengan cahaya kebijaksanaan. 

b. Wipasssana Bhawana pada samadhi jenis ini seseorang dapat melihat berbagai 

fenomena yang ada karena samadhi wipassana bertujuan untuk mencapai 

wawasan yang jelas (Lokuttara atau transendental).Wipassana Bhawana 

adalah meditasi dengan pandangan terang tingkat tinggi (Lokuttara atau di atas 

duniawi), yang bertujuan untuk melihat dengan jelas dan terang proses 

kehidupan yang terus berubah tanpa henti (Anicca) dan selalu diliputi 

penderitaan (Dukkha), hingga akhirnya dapat menembus Anatta (tanpa aku atau 

diri), yang terhalang oleh kegelapan batin. Wipassana adalah praktik untuk 

mengamati dan melihat dengan kesadaran yang murni terhadap proses batin, 

seperti kesadaran, pikiran, perasaan, dan ingatan. Seseorang yang berlatih 

Wipassana dapat diibaratkan seperti seorang profesor ahli biologi kedokteran 

yang sedang mempelajari dan memeriksa penyakit dalam tubuh manusia. 

Organ tubuh yang sakit akan diobati agar sembuh, di mana penyakit batin yang 

parah (seperti kanker) itu adalah kegelapan batin (awijja). Oleh karena itu, 

tujuan Wipassana adalah untuk mengobati dan menghancurkan penyakit 

kegelapan batin yang sangat parah tersebut. 20 

Samadhi yang benar adalah pikiran yang terfokus pada kesadaran terhadap karma 

baik atau positif, sementara samadhi yang salah adalah pikiran yang terfokus pada 

karma buruk atau negatif.  Samadhi bukan hanya mengenai penjelasan untuk menuju 

 
20 Phra Somdet B.G, “Samadhi”(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama, Jakarta, 2009. h. 68. 

 



 
 

25 
 

jalan tengah permasalahan melainkan mencakup latihan pikiran dengan tingkatan yang 

lebih tinggi dibandingkan dengan meditasi. Dalam praktik samadhi terdapat 

pembersihan kotoran-kotoran batin dengan tata cara pengendalian yang teratur dan 

sistematis untuk  mencapai pada suatu objek.  

2. Tingkatan Samadhi 

Samadhi dibagi menjadi tiga tingkatan, yaitu : 

a. Parikamma atau khanika samadhi, ini merupakan jenis tingkatan samadhi 

permulaan sebelum melakukan meditasi secara mendalam, dan dalam 

Khanika Samadhi persiapan dengan langkah awal yaitu penenangan pikiran 

dan persiapan diri secara mental agar bisa mencapai meditasi secara dalam 

dan terfokus. 

b. Upacara samadhi, dalam tingkatan kedua ini terdapat rangkaian yang dapat 

mencakup berbagai praktik spiritual, seperti doa, ziarah, atau meditasi, yang 

dirancang untuk membawa individu ke dalam keadaan mental yang lebih 

tenang dan terfokus. Upacara ini tidak hanya terbatas pada meditasi individu, 

tetapi juga dapat dilakukan dalam konteks sosial atau kelompok. Dalam 

beberapa tradisi, upacara samadhi juga melibatkan penghormatan kepada 

guru atau orang-orang suci yang telah mencapai tingkat spiritual yang tinggi. 

c. Appana Samadhi atau samadhi yang tercapai, Dalam Appana Samadhi, objek 

meditasi, seperti napas, cahaya, atau ide tertentu, menyatu sepenuhnya 

dengan pikiran, menciptakan keadaan kesadaran yang utuh dan tidak 

terpecah. Ini dianggap sebagai pencapaian konsentrasi yang sangat tinggi 

dalam tradisi meditasi, yang memungkinkan seseorang untuk mengakses 

dimensi kesadaran yang lebih dalam dan lebih tinggi dari sebelumnya.21 

 Secara keseluruhan, Paarikamma adalah tahap awal untuk mempersiapkan 

meditasi, Upacara Samadhi adalah ritual untuk mencapai kedamaian dan konsentrasi, 

 
21 Phra Somdet B.G, “Samadhi”(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama, Jakarta, 2009. h. 35. 



 
 

26 
 

sementara Appana Samadhi adalah puncak dari konsentrasi mendalam yang membawa 

praktisi pada kesatuan total dengan objek meditasi dan kedamaian batin yang 

mendalam.22  

 Setelah melewati ketiga hal tersebut maka seseorang yang melakukan meditasi 

akan mendapatkan beberapa bentuk cahaya yang berwarna kelabu, putih dan cahaya 

jernih di antaranya akan merasakan tiga hal yaitu : 

a. Parikamma Nimitta (gambaran batin awal), yaitu bentuk objek yang dipilih 

dalam meditasi. 

b. Uggaha Nimitta (gambaran yang muncul), yaitu gambaran yang masih belum 

tetap atau kabur, yang muncul ketika pikiran sedang berada pada tingkat 

konsentrasi yang lemah. 

c. Patibhaga Nimitta (gambaran batin yang berlawanan), yaitu kondisi di mana 

objek telah menempel pada subjek (pikiran). Dalam keadaan ini, gambaran 

objek yang dipilih menjadi jelas, tetap, dan jernih, terbebas dari gangguan, 

dan gambaran objek tersebut dapat diperbesar atau diperkecil sesuai dengan 

kehendak. 

3. Manfaat Samadhi 

Sebagai sebuah praktik yang telah diakui luas dalam berbagai bentuk spiritual, 

samadhi lebih dari sekadar praktik meditasi, melainkan juga sebuah jalan untuk 

mencapai pemahaman diri yang lebih mendalam serta kesadaran yang lebih tinggi. 

Dalam perjalanan spiritual, samadhi berperan sebagai kunci untuk meraih kedamaian 

batin dan keseimbangan hidup. Tidak hanya memberikan manfaat spiritual, samadhi 

juga memberikan dampak signifikan terhadap kondisi mental dan fisik individu. 

Praktik ini berfungsi dan berpengaruh terhadap berbagai aspek kehidupan manusia. 

 
22 Mohammad Rosyid, “Memotret Agama Adam : Studi Kasus Pada Komunitas Samin”, Jurnal 

orientasi baru, Vol. 23, No. 2 (2014), h. 221. 



 
 

27 
 

Dengan berbagai manfaat -manfaat samadhi maka seseorang dapat memahami apa 

yang dibutuhkan dalam tubuh kita. Terdapat beberapa manfaat dari samadhi yaitu23 : 

a. Meringankan beban yang ada pada seseorang yang terbebani oleh masalah 

yang ada. 

b. Menambah rasa percaya diri pada seseorang, karena dengan meditasi 

seseorang akan merasa lebih tenang dan bisa menjadi lebih percaya diri. 

c. Dengan bermeditasi dan samadhi seseorang bisa menghilangkan depresi dan 

stres karena suatu pekerjaan atau masalah lainnya. 

d. Meditasi dapat membantu seseorang untuk mencapai ketenangan yang lebih 

dalam karena ketika seseorang sering merasa takut, khawatir, atau mudah 

marah maka akan timbul sikap cemas dan hal itu dapat di atasi dengan 

bermeditasi dan samadhi. 

e. Ketika seseorang merasa putus asa atau kehilangan semangat, meditasi dapat 

mengembalikan energi- energi yang positif. 

f. Ketika seseorang merasa rendah diri karena kekurangan atau penampilan yang 

membuatnya kurang percaya diri, meditasi juga bisa membantu kita untuk 

merasa lebih baik secara fisik dan emosional. dan lebih percaya diri. 

g. Ketika seseorang mudah marah atau tersinggung, meditasi akan membantu 

lebih tenang untuk menghadapi beberapa omongan orang. 

h. Ketika seseorang kesulitan mengendalikan nafsu, meditasi bisa membantu 

menurunkannya. 

i. Ketika seseorang merasa kehilangan keyakinan, meditasi dapat 

membangkitkan semangat  kembali. 

j. Ketika seseorang merasa malas, jenuh, atau mudah marah, meditasi dapat 

membantu berubah menjadi lebih baik. 

 
 23 Hastho Bramantyo, “Meditasi Buddhis : Sarana untuk Mencapai Kedamaian dan Pencerahan 

Batin”, Jurnal Orientasi Baru, Vol. 24, No. 1 (2015), h. 91-92. 

 



 
 

28 
 

C. Spiritualitas 

Kata spiritualitas berasal dari bahasa Inggris "spirituality", yang berasal dari kata 

"spiritus" dalam bahasa latin, yaitu "spiritus", yang memiliki arti roh, jiwa, kesadaran 

diri, sukma, dan nyawa hidup. Dengan demikian, spiritualitas merujuk pada suatu 

kualitas yang mengandung energi, semangat, dan kekuatan yang tidak terlihat, namun 

keberadaannya dapat dirasakan. Spiritualitas adalah kesadaran akan diri sendiri serta 

pemahaman individu mengenai asal, tujuan, dan takdir hidupnya. Menjadi spiritual 

berarti memiliki hubungan yang lebih mendalam dengan aspek-aspek yang berkaitan 

dengan roh atau jiwa, dari pada hal-hal yang bersifat fisik atau materi.24  

Menurut Greenberg, aktivitas spiritual seperti meditasi, doa, ritual, dan membaca 

kitab suci dapat membantu mengurangi respons emosional terhadap stres. Greenberg 

juga menekankan bahwa kesehatan spiritual atau spiritualitas yang baik tidak hanya 

bermanfaat bagi kondisi fisik dan psikologis seseorang, tetapi juga merupakan faktor 

penting yang efektif dalam mengelola stres. Spiritualitas tidak hanya menilai apakah 

hidup itu bermakna, tetapi juga mencari pemahaman tentang alasan hidup itu memiliki 

makna. 25Spiritualitas juga dipahami sebagai upaya individu untuk mencari 

pemahaman yang lebih dalam tentang makna hidup dalam konteks kehidupan setelah 

mati. Spiritualitas mencakup proses pencarian, penemuan, dan pemeliharaan hal-hal 

yang bermakna dalam hidup. Pemahaman tentang makna tersebut akan mendorong 

munculnya emosi positif, baik dalam proses pencariannya, penemuannya, maupun 

dalam usaha untuk mempertahankannya.  

Pada dasarnya, definisi spiritualitas setiap individu dipengaruhi oleh faktor 

budaya, perkembangan pribadi, pengalaman hidup, keyakinan, serta pandangan 

 
24 Labib M.S, “Spiritualitas Dalam Perspektif Agama-Agama : Sebuah Pencarian Titik Temu”, 

Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 1, No. 2(Juli 2020), h. 121. 
25 Damar Aditama, “Hubungan Antara Spiritualitas dan Stres pada Mahasiswa yang mengerjakan 

Skripsi”, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. x, No. 2 (2017), h. 15. 



 
 

29 
 

tentang kehidupan.Coyte (2007)26menjelaskan bahwa spiritualitas merupakan proses 

manusia dalam pencarian makna hidup dalam menentukan sikap hidup dan jati diri 

mereka, Coyte membagi spiritualitas dalam 5 macam aspek: 

a. Makna (meaning) 

Makna berhubungan dengan pemahaman tentang arti hidup, merasakan 

kondisi kehidupan yang sedang dijalani, serta menemukan arah atau tujuan 

hidup seseorang. 

b. Nilai (value) 

Nilai berkaitan dengan keyakinan dan prinsip yang dipegang, 

menikmati hal-hal yang berhubungan dengan kebenaran dan keindahan dalam 

pikiran serta tindakan. 

c. Transendental (transcendental) 

Transendensi mengacu pada pengalaman dan penghargaan terhadap 

dimensi yang berada di luar diri manusia untuk menyadari keterbatasan diri 

untuk kemudian berusaha menjadi lebih baik. Konsep transendensi ini 

memberikan makna yang mengarahkan seseorang pada tujuan hidup. Nilai-

nilai transendental yang bersifat ilahiah ini akan memandu manusia menuju 

nilai-nilai luhur yang bersifat menyeluruh. 

d. Keterhubungan (connecting) 

Keterhubungan merujuk pada hubungan antara diri dengan orang lain 

dan dengan Pencipta. Hubungan ini dibangun atas dasar cinta, kesetiaan, 

komitmen, serta menjaga komunikasi dalam upaya untuk menjadi pribadi 

yang lebih baik. 

e. Proses menjadi(becoming) 

 
26 Dewi Khurun Aini, Crossita Nabila Shofiefany, Peran Intervensi Spiritualitas dan Psikologi 

Positif terhadap resiliensi Keluarga di Era Adaptasi Kebiasaan Baru, Semarang : LP2M UIN Walisongo, 

2021, h. 76-77. 

 
 



 
 

30 
 

Proses menjadi menggambarkan perjalanan hidup yang mencerminkan 

tantangan dan pengalaman, yang melibatkan pemahaman terhadap diri sendiri 

dan perkembangan pribadi tentang "siapa diri ini" dan "bagaimana cara 

mengetahuinya." Dalam proses ini, diyakini bahwa perubahan atau proses 

menjadi adalah satu-satunya hal yang pasti dalam hidup ini adalah 

ketidakpastian itu sendiri. 

Spiritualitas juga memberikan perasaan yang berkaitan dengan intrapersonal 

(hubungan dengan diri sendiri), interpersonal (hubungan dengan orang lain dan 

lingkungan), serta transpersonal (hubungan yang tidak tampak, yaitu hubungan dengan 

kekuatan tertinggi atau ketuhanan). 27 

Dalam keterikatan spiritualitas seseorang dapat merasakan beberapa manfaat 

yaitu dapat meningkatkan rasa kedamaian dalam diri serta kekuatan batin, 

meningkatkan kesadaran diri, penerimaan yang baik terhadap kehidupan dunia, 

kemampuan untuk menghadapi ketidakpastian dan ambiguitas hidup, serta 

kemampuan untuk menerima kondisi seperti penurunan fisik akibat usia, penyakit 

terminal, dan stres. Dan juga meningkatkan kemampuan untuk beradaptasi dengan baik 

serta pemulihan kesehatan. Upaya lainnya adalah melalui pemulihan doa dengan Tuhan 

sebagai perantara supaya diberikan kesehatan.28 Dengan praktik samadhi maka 

seseorang bisa merasakan keterikatan spiritualitas. 

 Samadhi yang diajarkan oleh Buddha Gotama bertujuan untuk membebaskan 

manusia dari penderitaan fisik dan mental, serta untuk meraih kebahagiaan abadi, yaitu 

Nibbana. Dalam pelaksanaanya, banyak orang yang bermeditasi dan samadhi akan 

dapat merasakan manfaat seperti tubuh yang sehat dan kemampuan batin. Ini 

menunjukkan bahwa ajaran Buddha Gotama memang benar dan bisa dibuktikan 

kebenarannya. Jika seseorang melaksanakan meditasi dan samadhi dengan tepat dan 

 
27 Muslimin, “Mengenal Dasar Spiritulitas Umat Buddha”, Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 8, 

No. 1(Juni 2013), h. 73-76. 
28 Iwan Ardian, “Konsep Spiritualitas dan Religiusitas (Spiritual and Religion) dalam Konteks 

Keperawatan Pasien Diabetes Melitus Tipe 2”, Jurnal Keperawatan dan Pemikiran Ilmiah. Vol. 2, No. 

5 (2016), h. 5. 



 
 

31 
 

sesuai arahan maka akan menghasilkan kemajuan spiritual yang membawa kehidupan 

yang lebih baik. Hal ini membantu mengendalikan emosi dan meningkatkan 

konsentrasi, mengurangi ketegangan. Secara tidak langsung, meditasi akan 

menumbuhkan sifat sabar, tenang, dan damai pada seseorang, yang berdampak pada 

keseimbangan batin serta keharmonisan antara tubuh, pikiran, dan jiwa. Hal ini 

memungkinkan seseorang untuk berpikir dengan lebih jernih dan bijaksana. 

 Samadhi juga memberi dampak positif pada fungsi tubuh, seperti meningkatkan 

kebugaran, daya tahan tubuh, dan membantu penyembuhan berbagai penyakit. Dengan 

samadhi atau meditasi yang dilakukan secara rutin dalam jangka panjang, kebiasaan 

hidup menjadi lebih terstruktur dan terarah. Kepribadian pun menjadi lebih sabar, lebih 

tahan menghadapi kesulitan, lebih siap berkorban, dan tidak bergantung pada orang 

lain. Dalam kehidupan sosial, meditasi membantu seseorang untuk lebih 

memperhatikan norma etika dan moral, serta bertindak dengan bijaksana, tidak 

semena-mena, dan mampu memberikan bimbingan spiritual kepada orang-orang di 

sekitarnya.29 

 Dalam bermeditasi dan samadhi seseorang akan mengalami konsentrasi yang 

tinggi, hubungan antara peningkatan spiritual samadhi mempunyai peran yang penting 

bagi keberlangsungan. Dengan samadhi seseorang dapat membuat seseorang mencapai 

kesadaran yang lebih tinggi dengan mendapatkan kedamaian batin serta dalam ajaran 

Buddha, meditasi dapat meningkatkan saddha (keyakinan) bagi umat Buddha, karena 

ajaran Sang Buddha mudah dimengerti dan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-

hari. Samadhi adalah praktik langsung yang memungkinkan seseorang merasakan 

sendiri manfaatnya, baik saat berlatih maupun setelahnya. Seperti yang diajarkan Sang 

Buddha melalui kata "ehipassiko", yang berarti "datang dan buktikan", samadhi atau 

meditasi memberikan pengalaman pribadi yang memperkuat keyakinan dan 

 
29 Chandra Monica, Gogor Bangsa, Hen Dian, “Perancangan panduan Meditasi Singkat Untuk 

Umat Buddha Theravada”,  Jurnal Desain Komunikasi Visual Adiwara, Vol. 2, No. 1 (2013), h. 6. 



 
 

32 
 

meningkatkan kekhusyukan dalam ibadah. Pengalaman tersebut akan semakin 

menumbuhkan keyakinan seseorang dalam menjalankan ajaran Buddha. Selain itu 

dalam samadhi dapat mengontrol seseorang untuk selalu memikirkan kehidupan 

duniawi dengan cara mengarahkan hubungan batin dengan spiritual dan menjauhkan 

dari pikiran negatif.30Jadi hubungan antara keduanya yaitu samadhi merupakan latihan 

dari meditasi yang membuat orang mempunyai konsentrasi pikiran dan mental yang 

dalam. Karena dengan samadhi seseorang dapat merasakan  pengalaman yang dapat 

menambah keyakinan untuk menjadi lebih kuat serta kedekatan terhadap keyakinan itu 

sendiri dengan tujuan spiritual. Sehingga samadhi  dapat membuat seseorang mencapai 

peningkatan spiritual yang dalam dengan pelaksanaan konsentrasi mendalam yang 

dilakukan saat mencapai titik puncak samadhi.  

 Menurut William James, pengalaman spiritual seseorang hanya dapat 

sepenuhnya dipahami oleh individu yang mengalaminya secara langsung, karena sifat 

pengalaman tersebut sangat personal dan subjektif. Meskipun orang lain dapat 

mencoba untuk memahami atau menganalisis pengalaman tersebut, hanya orang yang 

mengalaminya sendiri yang benar-benar merasakan kedalaman, makna, dan perubahan 

yang ditimbulkan. Pengalaman spiritual tidak hanya terkait dengan aspek intelektual 

atau kognitif, tetapi juga melibatkan dimensi emosional dan batiniah yang sulit 

diterjemahkan dalam kata-kata atau dipahami secara objektif oleh orang lain. Oleh 

karena itu, James menekankan bahwa spiritualitas adalah fenomena yang sangat 

individual, yang hanya dapat dipahami melalui pengalaman langsung, dan dampaknya 

dapat berbeda-beda antar individu, tergantung pada bagaimana mereka menghayati dan 

menginternalisasi pengalaman tersebut dalam kehidupan mereka.31 

 
30 Siti Maria Ulfah, Dilla Nur Octaviana, Muhammad Aqila, “Esensi Meditasi Terhadap 

Spiritualitas Umat Buddha,  Jurnal Studi Agama, Vol. 14, No 2 (Desember 2019), h. 275. 
31 Eny maria, Akhmad Nurul, “Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dan William james dalam 

Pendidikan Karakter melalui Program orientasi Santri Baru”, Jurnal tarbiyatuna, Vol. 9, No. 1 (2025), 

h. 62. 



 
 

33 
 

 Spiritualitas menurut William James dan dalam meditasi samadhi punya 

kesamaan, terutama soal pengalaman yang pribadi dan transformasional. Menurut 

William James, spiritualitas itu adalah pengalaman batin yang hanya bisa dipahami 

sepenuhnya oleh orang yang mengalaminya, karena pengalaman itu sangat personal 

dan tidak bisa dijelaskan secara objektif oleh orang lain. William James mengatakan, 

pengalaman spiritual mempunyai pengaruh besar terhadap hidup psikologis seseorang, 

memengaruhi pandangannya tentang diri sendiri, dunia, dan hubungannya dengan 

kekuatan yang lebih besar. Meditasi samadhi bertujuan untuk membawa orang pada 

kesadaran yang lebih tinggi dan kedamaian batin, yang akhirnya bisa menciptakan 

perubahan psikologis yang dalam. Meditasi samadhi ini adalah jalan untuk merasakan 

pengalaman spiritual yang tidak hanya membuat perasaan tenang, tapi juga memberi 

pemahaman lebih tentang kesatuan diri dengan alam semesta dan kedekatan dengan 

hal-hal yang lebih tinggi.  

 Keduanya, baik teori dari William James maupun praktik meditasi samadhi, 

menekankan pentingnya pengalaman spiritual sebagai cara untuk mengalami 

kedamaian batin dan perkembangan diri. Pengalaman spiritual ini bukan hanya 

mengenai agama atau ritual, tapi lebih ke bagaimana pengalaman tersebut 

mempengaruhi cara pandang dan kesejahteraan psikologis seseorang. Sehingga 

meditasi samadhi seperti pengalaman spiritual menurut William James, memberi 

kesempatan bagi individu untuk menemukan kedamaian, pencerahan, dan 

penyembuhan batin yang memberikan dampak positif dalam hidup sehari-hari. Pada 

akhirnya, keduanya menunjukkan bahwa spiritualitas itu perjalanan pribadi yang 

membawa seseorang ke pemahaman lebih dalam tentang hidup dan diri mereka, serta 

membantu menciptakan kehidupan yang lebih seimbang dan bermakna.32 

 
32 William James, The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (New York: 

Longmans, Green, and Co), 1902,h. 55. 



 
 

34 
 

D. Tolak Bala 

Penjelasan mengenai "Tolak Bala" terdiri dari dua kata, yaitu "Tolak," yang 

berarti usaha untuk mencegah bencana, bahaya, atau penyakit, dan "Bala," yang 

merujuk pada malapetaka atau gangguan  yang berasal dari kata Arab "Balliya" dengan 

arti ujian “al-ikhtibar”,  yang dapat berupa kebaikan maupun keburukan. Oleh karena 

itu, tolak bala merujuk pada upaya untuk menghindari gangguan atau bahaya yang 

disebabkan oleh makhluk gaib atau kekuatan alam, bukan oleh manusia, yang dapat 

menimbulkan kerusakan atau kekacauan di suatu tempat. Tolak bala digunakan untuk 

menghalangi keburukan atau untuk mencapai tujuan, baik tujuan sementara atau tujuan 

utama, tolak bala juga digunakan untuk mengembalikan situasi yang tidak 

menyenangkan atau situasi buruk atau segala sesuatu yang mengarah pada pertanda 

buruk seperti sakit, bencana atau hal-hal yang merugikan kita.33  

Dalam meditasi, tolak bala merupakan praktik-praktik yang di dalamnya terdapat 

nilai-nilai spiritualitas yang bertujuan melindungi diri dari gangguan-gangguan dan 

energi negatif yang dapat mempengaruhi kesehatan fisik, emosional dan sikap 

spiritualitas mereka. Dalam meditasi tolak bala seseorang pasti akan terjebak pada 

pemfokusan pikiran, dengan hal tersebut maka dapat mensucikan diri dari gangguan-

gangguan negativ yang muncul baik gangguan berupa fisik atau non-fisik. Pada saat 

pelaksanaan meditasi terdapat bacaan paritta dan menyalakan dupa yang berguna 

sebagai bentuk penenangan pada diri sendiri dan dapat memperkuat daya tahan tubuh 

terhadap beberapa penyakit contohnya stress, kecemasan, ketidakpastian sehingg dapat 

menguatkan perlindungan serta membawa keseimbangan tubuh. Dengan hal tersebut 

maka kondisi kesehatan mental dan emosional seseorang akan menjadi lebih stabil. 

Karena pada dasarnya jika kekuatan positif lebih banyak yang terserap dalam tubuh 

 
33 Pratama, Wirman, Ryandi, “Korelasi Kearifan Lokal dengan Kepercayaan Lokal Terhadap 

Tolak Bala di Paluta”, Jurnal Pendidikan dan Sosial Budaya, Vol. 3, No. 6 (2023), h. 1361. 



 
 

35 
 

kita dibandingkan dengan kekuatan negatif maka akan menciptakan ruang spiritualitas 

yang kuat.34 

Dalam kepercayaan lokal, tolak bala umumnya digunakan untuk mengusir roh-

roh jahat dan menjauhkan diri dari hal-hal yang tidak diinginkan. Secara mendasar, 

sebagian orang meyakini bahwa ada kekuatan selain kekuatan manusia yang mengatur 

kehidupan mereka, termasuk campur tangan roh-roh jahat. Oleh karena itu, ritual 

dilakukan untuk memperkuat penolakan terhadap pengaruh negatif tersebut sebagai 

bentuk upaya rasa syukur dan terima kasih terhadap sang pencipta. Setelah adanya 

ritual tolak bala mereka akan menganggap bahwa sudah terlindungi dari beberapa 

keburukan yang ada. Namun berbeda dengan bermeditasi maka akan muncul energi 

positif dari diri sendiri sehingga dapat melindungi diri dari beberapa energi negatif atau 

dapat menolak bala terhadap diri kita, karena pada saat meditasi kita akan merasakan 

ketenangan dan kedamaian pada diri sendiri, sehingga akan muncul rasa perlindungan 

yang datang dari Tuhan. 

 Franz Alexander dikenal sebagai salah satu pelopor dalam pengembangan teori 

psikosomatis. Ia mengembangkan pandangan bahwa kondisi emosional tertentu dapat 

secara langsung mempengaruhi organ tubuh tertentu, sehingga menimbulkan penyakit 

fisik. Ia memperkenalkan konsep spesifisitas organik, yaitu gagasan bahwa terdapat 

hubungan khusus antara jenis emosi tertentu dengan organ tubuh tertentu. Dengan kata 

lain, tidak semua stres atau tekanan emosional menyebabkan gangguan fisik yang 

sama, melainkan jenis konflik emosional yang spesifik akan mempengaruhi fungsi 

organ yang spesifik. Teori psikosomatik Franz Alexander memandang bahwa aspek 

biologis, psikologis, dan sosial seseorang saling berinteraksi dalam menentukan 

kesehatan dan penyakit. Sehingga pemikiran Alexander mengenai kesehatan memiliki 

pengaruh besar dalam mendorong pemahaman bahwa pikiran, emosi, dan tubuh tidak 

 
34 Muzakkir, Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif tasawuf, Jakarta: Prenadamedia Group, 

2018, h. 13. 



 
 

36 
 

dapat dipisahkan dalam memahami kondisi kesehatan manusia.35 Pendekatan 

psikosomatik menunjukkan bahwa penyembuhan penyakit fisik tidak hanya dengan 

pengobatan medis, tetapi juga dengan mengatasi faktor emosional yang mendasarinya, 

yang bisa dipandang sebagai upaya menolak atau mengurangi pengaruh buruk dari 

konflik emosional. 

 Menurut teori psikosomatik Franz Alexander, konflik emosional yang ditekan 

dapat menyebabkan gangguan fisik yang dapat diobati pada faktor emosional yang 

mendasar. Dalam kaitannya dengan meditasi samadhi, praktik ini berfungsi sebagai 

sarana untuk mengelola emosi dan ketenangan batin sehingga mencegah stres yang 

berlebih yang dapat berdampak buruk pada kesehatan tubuh. Meditasi samadhi 

membantu menenangkan sistem saraf pada manusia. Menurut Alexander hal tersebut 

berperan penting dalam mencegah penyakit yang dipicu oleh stres emosional. Dalam 

bentuk spiritual, meditasi samadhi juga berfungsi sebagai sarana tolak bala, yakni 

menolak datangnya malapetaka atau penyakit. Dengan menumbuhkan ketenangan 

batin, meditasi samadhi dipercaya mampu menarik energi positif dan menolak energi 

negatif. Secara psikosomatik, ketenangan ini berperan dalam memperkuat daya tahan 

tubuh serta menurunkan risiko gangguan fisik yang berkaitan dengan tekanan 

emosional, sehingga fungsi tolak bala meditasi dapat dijelaskan baik secara spiritual 

maupun ilmiah. 

 

 

 

 
35 Witrin Gamayanti, “Religious Coping Dengan Subjektive Well –Being Pada Orang Yang 

Mengalami Psikofisiologis”, Jurnal Ilmiah Psikologi, Vol. V, No. 1 (2012), h. 935-936 



 
 

37 
 

BAB III 

AKTIVITAS MEDITASI DAN SAMADHI DI VIHARA TANAH PUTIH 

SEMARANG SEBAGAI SARANA SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA 

A.  Sejarah Vihara Tanah Putih Semarang 

Vihara Tanah Putih terletak di jalan dr. Wahidin no. 6, tempat tersebut sudah 

ada sejak 1 januari 1965, namun seiring berkembangnya waktu dan tempatnya yang 

kurang mendukung serta kurang luas untuk tempat beribadah umat Buddha. 

Dikarenakan dari  tahun ke tahun umat Buddha semakin bertambah dan banyak yang 

ikut serta dalam kegiatan puja bhakti atau beraktivitas lain di Vihara Tanah Putih 

Semarang. Oleh karenanya terdapat beberapa tokoh Buddha yang mencarikan tempat 

baru dan akhirnya terdapat salah satu tokoh Buddha yaitu Bapak Papdri Suprana yang 

menemukan tempat baru untuk bersembahyang dan sekarang Vihara Tanah Putih 

berpindah lokasi tidak jauh dari sebelumnya karena masih dalam satu lokasi yaitu di 

jalan dr. Wahidin no. 12, Jomblang, Kec Candisari, Kota Semarang, Jawa Tengah. 

Salah satu cerita yang menarik di Vihara sebagai tempat berdirinya atau 

dideklarasikannya Sangha Theravada Indonesia (STI) atau perkumpulan organisasi 

atau perkumpulan Bhikkhu yang bermadzhab Theravada, yang mendeklarasikannya 

ada beberapa Bhikku di antaranya Ym. Bhante Anggabalo, Ym. Bhante Khemasarano, 

Ym. Bhante Sudhammo, Ym. Bhante Khemiyo, Ym. Bhante Nanavuttho pada tanggal 

23 Oktober 1976.36 Dan pengembangan Vihara Tanah Putih Semarang diresmikan pada 

Sabtu, 12 Februari 2011 oleh Walikota Semarang (Drs. H. Soemarmo H.S. M.Si), Ka 

Kanwil Kemenag Provinsi Jawa Tengah (Drs. H. Imam Haromain Asy’ari. M. Si) dan 

juga ketua umum Sangha Theravada Indonesia (DR. Jotidhammo Mahathera).37 

 

 
36 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera,17 Desember 2024. 
37 Wawancara dengan Kak Prio Sekretariat Vihara Tanah Putih Semarang, 29 Januari 2025 



 
 

38 
 

Gambaar 1.1 

Peresmian Vihara Tanah Putih Semarang 

 

Sumber : Dokumentasi Pribadi 

 

Kegiatan puja bakti yang berada di ruang Dhammasala yang semakin 

meningkat karena bertambah pesatnya umat Buddha yang bertempat tinggal di 

Semarang, selain itu juga terdapat aktivitas keagamaan lainya yang terdapat di Vihara 

Tanah Putih Semarang salah satu kegiatan yang ikut meningkat yaitu meditasi. Dan 

dikarenakan ruang Dhammasala kurang mendukung, untuk itu pihak Vihara Tanah 

Putih Semarang berencana memperluas tempat untuk puja bakti dan area parkir demi 

meningkatkan kenyamanan bagi umat yang datang untuk menjalankan kegiatan 

keagamaan. Vihara Tanah Putih Semarang mengalami perubahan seperti candi yang 

sekarang ini baru selesai di bangun pada tahun 2022.38  

Dhammasala sebagai tempat untuk berkegiatan puja bhakti, sembahyang dan 

bermeditasi yang di dalamnya terdapat arca buddha, yang dulunya pemberian dari 

warga Thailand yang juga merupakan umat buddha dan archa buddha tersebut diterima 

oleh Jenderal Gatot Soebroto (salah satu pahlawan nasional).39 Vihara Tanah Putih, 

yang sering dikunjungi oleh banyak umat, memiliki berbagai ruangan dengan fungsi 

 
38 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 
39 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 



 
 

39 
 

masing-masing. Setiap ruangan dibangun dengan tujuan yang beragam untuk 

mendukung kenyamanan umat dalam menjalani meditasi. Beberapa ruangan tersebut 

antara lain40: 

1. Ruang Dhammasala : di dalam ruangan ini terdapat rupang Buddha besar dan 

disamping kanan kiri dinding dhammasala terdapat relief yang cukup menarik 

perhatian. Ruangan ini merupakan ruangan inti yang terdapat di Vihara Tanah Putih 

Semarang, dan seringkali digunakan sebagai tempat meditasi, puja bhakti 

(kebaktian). Ruangan dhammasala ini dibangun dengan konsep suasana yang tenang 

untuk membuat praktik meditasi menjadi lebih terfokuskan.  

2. Ruang Kuti : ruangan ini merupakan tempat tinggal para Bikku atau samanera. 

Berbentuk seperti rumah dan di dalamnya juga terdapat ruang tamu. Dan di dekat 

ruang kuti terdapat ruang sekolah minggu bagi umat Buddha yang duduk di Tingkat 

TK, SD, dan SMP.  

3. Ruang Perpustakaan : ruangan ini berisikan buku-buku pengetahuan yang 

mengarahkan pada ajaran Buddha, namun ruangan ini sekarang sudah jarang 

digunakan. 

4. Gedung Pertemuan : ruangan ini digunakan sebagai tempat diskusi bersama antar 

umat beragama dan tempat pertemuan para Bhikku, selain itu ruangan ini digunakan 

sebagai pengajaran mengenai Dhamma. 

5. Tempat Ibadah Agama Islam : di Vihara di sediakan tempat untuk beribadah umat 

Islam, karena mereka menjunjung tinggi rasa toleransi umat beragama. 

6. Dapur : tempat untuk menyiapkan makanan maupun minuman bagi para Bhikku 

atau para pengunjung yang datang di Vihara Tanah Putih. 

7. Ruang Abu : ruangan ini digunakan sebagai peletakan abu untuk jenazah para umat 

Buddha. 

 
40 Wawancara dengan kak Prio, salah satu pengurus secretariat Vihara Tanah Putih Semarang, 

29 Januari 2025. 

 



 
 

40 
 

8. Tempat parkir : berada di dekat pintu masuk yang disediakan untuk pengunjung 

yang datang. 

Vihara Tanah Putih Semarang mempunyai desain dan fungsi ruangan yang 

mendukung kegiatan spiritual dan meditasi dan juga memberikan ruang untuk 

berkumpul dan beribadah bersama umat Buddha. 

Aktivitas umum Vihara Tanah Putih Semarang salah satunya yaitu puja bhakti, 

yang merupakan sembahyang umat buddha dimana umat-umat berdatangan untuk 

beribadah, untuk secara umum puja bhakti di laksanakan di hari minggu yang 

dilakukan dua kali di jam 07.00 – 09.00 WIB dan 09.00 – 11.00 WIB dan dipimpin 

oleh Romo Pandhita atau Bhikku dan Samanera dengan pembacaan paritta, yang 

terdapat sekitar 30 peserta dan bahkan bisa lebih yang tidak semuanya beragama 

Buddha. Meditasi merupakan pelatihan kondisi mental yang mencakup pengarahan 

serta perangsangan dari organ tubuh, sehingga pemikiran harus dipusatkan pada satu 

obyek untuk mendapatkan suatu ketenangan dan merupakan pemfokusan untuk 

pengendalian diri pada salah satu obyek, meditasi juga digunakan dalam penenangan 

batin seseorang sehingga setelah pelaksanaan meditasi kondisi batin dapat terbebas dari 

kotoran batin. Selain di hari minggu itu umat buddha lainya melakukan ibadah di rumah 

mereka masing- masing. Selain agama Buddha peserta meditasi juga ada yang bergama 

Islam, Kristen, dan Katholik. Selain itu juga di Vihara Tanah Putih terdapat kegiatan 

sekolah minggu Buddhis untuk anak-anak dari TK atau usia dini, SD, SMP diwaktu 

yang sama di ruangan yang berbeda.41 

Terdapat juga kegiatan peringatan empat hari besar agama Buddha, yaitu Waisak 

yang memperingati kelahiran, pencerahan, dan wafatnya Sang Buddha Gautama, 

Kathina yang merupakan hari untuk berdana para Bhikku, Magha puja yang 

mengenang peristiwa kedatangan 1250 Bhikku yang semuanya Arahat, datang tanpa 

janji dan semua Ehibhikku (yang ditahbiskan langsung oleh Sang Buddha) yang 

mendengarkan ajaran Ovadhapathimuka, inti ajaran Buddha, serta Ashada yang 

 
41 Wawancara dengan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025. 



 
 

41 
 

memperingati pembabaran Dhamma pertama, terbentuknya Sangha pertama, dan 

pelengkap Triratna. Selain itu, ada juga kegiatan lain seperti Puja Pralaya, Program 

Dhamma Danna (lomba baca Paritta se-Jawa Tengah) yang diadakan setiap bulan, dan 

kegiatan keagamaan lainnya.42 

     Gambar 1.2 

Vihara Tanah Putih Semarang 

 

Sumber : Sanghatheravadaindonesia 

 

B. Meditasi dan Samadhi pada Agama Buddha di Vihara Tanah Putih 

Semarang 

1. Unsur-Unsur Dalam Meditasi dan Samadhi 

a) Pemimpin meditasi 

Dipimpin oleh bhikku atau samanera selain itu juga bisa dipimpin oleh yang 

sudah paham akan meditasi dan belajar mengenai meditasi dengan guru-guru 

meditasi yang ada di berbagai tempat, dan dari pengalaman pengalaman yang 

dimiliki oleh para bhikku serta samanera. Pengetahuan dan pembelajaran yang 

dipelajari tentang meditasi itu yang akan disampaikan untuk menjadi acuan untuk 

pembelajaran saat melatih meditasi. Pemimpin meditasi memiliki peran yang 

penting dalam memimpin peserta meditasi untuk mencapai ketenangan batin, 

 
42 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 



 
 

42 
 

kedamaian, serta peningkatan kesadaran diri.43 Dengan memiliki sifat-sifat seperti 

ketenangan, empati, dan kemampuan komunikasi yang baik, mereka mampu 

memimpin dengan efektif, menciptakan lingkungan yang aman dan mendukung, 

serta membantu peserta untuk menjalani pengalaman meditasi yang mendalam dan 

berarti. Selain itu, pemimpin meditasi juga perlu memiliki pengalaman pribadi 

dalam berlatih meditasi, agar mereka lebih mampu memahami dan mengatasi 

berbagai tantangan yang mungkin dihadapi peserta selama sesi meditasi. 

Terkadang Romo juga menyampaikan kelas meditasi saat pelaksanaan meditasi 

sudah selesai yang tentunya juga sudah mempunyai pengalaman-pengalaman 

untuk menyampaikan mengenai meditasi.44 

Gambar 1.2 

Pemimpin meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang 

Dipimpin oleh Samanera Hirirato 

 

Sumber :Dokumentasi pribadi 

b) Peserta meditasi   

 
43 Purnomo Ratna, “Pola Komunikasi pada Praktik Meditasi di Sekolah Berbasis Buddhis”, Jurnal 

Komunikasi Pendidikan, Vol. 5, No. 2 (April 2021), h. 207 
44 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 



 
 

43 
 

Peserta meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang berasal dari beragam latar 

belakang, termasuk umat Buddha yang secara rutin beribadah dan mereka yang 

tertarik untuk mempelajari meditasi serta spiritualitas. Vihara Tanah Putih 

Semarang menyediakan lingkungan yang tenang dan mendukung bagi siapa saja 

yang ingin mendalami meditasi, dengan tujuan utama mencapai kedamaian batin, 

meningkatkan kesadaran diri, serta memperdalam pemahaman tentang ajaran 

Buddha. Suasana yang tenang di Vihara Tanah Putih Semarang sangat mendukung 

peserta dalam meningkatkan konsentrasi, memungkinkan mereka untuk 

merenungkan ajaran Buddha mengenai ketidakkekalan, penderitaan, dan 

kebijaksanaan. Dengan bimbingan yang baik dan lingkungan yang mendukung, 

meditasi di Vihara Tanah Putih membantu peserta mencapai keseimbangan 

emosional dan spiritual dalam hidup mereka.45 Selain itu peserta meditasi untuk 

umum di hari rabu malam, meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang dibuka untuk 

umum yang diikuti teman-teman lintas iman. 

Bhikkhu Cattamano Mahathera : “meditasi urusan nya ke dalem, sering 

saya sampaikan ke teman-teman lintas iman itu bagaimana kita menata 

pikiran bagaimana kita menata batin, kalo ibadah bisa kembali ke gaya 

bahasa keyakinan masing-masing”.46 

Sehingga mereka yang sekalipun bukan umat Buddha ikut meditasi juga 

tidak canggung karena pada dasarnya meditasi itu menata pikiran kita supaya bisa 

lebih damai dan supaya kita bisa membuang pikiran-pikiran yang buruk. Sehingga 

mereka juga menemukan banyak manfaat dari meditasi salah satunya ialah dapat 

mengontrol hidup supaya lebih tertata serta menghilangkan kotoran batin pada 

mereka.47 

 
45 Wawancara dengan Kak Prio, salah satu pengurus secretariat Vihara Tanah Putih Semarang, 

29 Januari 2025. 
46 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024  
47 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 

 



 
 

44 
 

           Gambar 1.3 

 Pelaksanaan meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang  

yang dipimpin oleh Bhikkhu Cattamano Mahathera 

 

Sumber : Dokumentasi Pribadi 

 

c) Kelengkapan meditasi 

Kelengkapan yang dibutuhkan saat meditasi yang paling utama adalah 

terdapat tempat untuk meditasi yaitu Dhammasala, ruangan ini merupakan 

ruangan inti yang terdapat di Vihara Tanah Putih Semarang, dan seringkali di  

gunakan sebagai tempat meditasi, ruangan dhammasala ini dibangun dengan 

konsep suasana yang tenang untuk membuat praktik meditasi menjadi lebih 

terfokuskan.48 Alas meditasi atau “angsana’’, merupakan bantalan duduk yang 

berisikan busa yang digunakan untuk bermeditasi tingginya sekitar 5cm supaya 

duduknya bisa lebih nyaman dan terfokus. Dupa biasanya dipakai saat meditasi 

untuk menciptakan suasana yang damai dan santai. Wanginya dapat membantu 

seseorang merasa lebih terhubung dengan alam dan lebih fokus saat bermeditasi. 

Lilin, aroma lilin dapat menenangkan pikiran dengan keharumanya yang lembut. 

 
48 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 



 
 

45 
 

Rupang, Rupang Buddha digunakan sebagai obyek yang dipakai untuk 

merenungkan nilai luhur Buddha.49 

2. Proses Pelaksanaan Meditasi 

Pada proses pelaksanaan meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang terdapat 

beberapa sesi. Pada umat Buddha meditasi dilakukan sendiri pada pagi dan malam 

dengan rutin di Dharmmasala, namun tidak hanya di Dharmmasala umat Buddha juga 

bisa melakukan meditasi di luar misalnya di dalam candi atau di pelataran candi dan 

bisa juga dilakukan dimana saja yang sekiranya nyaman. Pada jam tujuh malam dan 

enam pagi sebelum melakukan meditasi di awali dengan bacaan paritta.  

“Saya seringnya meditasi disini (ruang dhammasala), tapi ibu saya serinya 

meditasi di pelantaran candi waktu malem, karena katanya lebih tenang bisa 

dengar suara hewan, suara angin-angin, motor jadi itu membuat jiwa batin kita 

terolah dengan suara-suara itu dan suara-suara kayak gitu ga akan mengganggu 

kita kalau kita sudah niat untuk meditasi secara batin.”50 

Sedangkan untuk umum Vihara Tanah Putih Semarang membuka pelaksanaan 

meditasi seminggu sekali pada hari rabu jam 7 malam, kegiatan meditasi rutin yang di 

laksanakan setiap rabu malam yang diadakan untuk umum, bukan hanya untuk umat 

Buddha saja, sehingga mempermudah siapa saja yang ingin mendalami meditasi lebih 

lanjut. Setelah sesi meditasi, terdapat waktu untuk tanya jawab dengan guru atau 

pembimbing meditasi bagi mereka yang ingin mendapatkan penjelasan lebih dalam. 

Selain itu, Vihara Tanah Putih Semarang juga menyelenggarakan berbagai kegiatan 

sosial yang semakin memperkenalkan Vihara Tanah Putih Semarang kepada 

masyarakat umum. Aktivitas-aktivitas yang diadakan oleh Vihara Tanah Putih 

Semarang membantu umat Buddha untuk memperluas pengetahuan agama dan 

memperdalam pemahaman tentang nilai-nilai kemanusiaan, selain itu dalam 

 
49 Wawancara dengan Kak Prio, salah satu pengurus secretariat Vihara Tanah Putih Semarang, 

29 Januari 2025. 
50 Wawancara dengan Ibu Nike, 5 Maret 2025. 



 
 

46 
 

pelaksanaan meditasi tidak perlu melakukan pendaftaran, sehingga mempermudah bagi 

mereka yang akan ikut serta dalam pelaksanaan meditasi. 

Sebelum proses pelaksanaan meditasi terdapat beberapa urutan pelaksanaan 

meditasi di antaranya51 : 

a) Peserta meditasi memasuki ruangan dengan keadaan baju yang sopan dan 

nyaman, karena pada dasarnya meditasi dilakukan selama satu jam 

sehingga dengan pakaian yang nyaman maka membantu seseorang untuk 

memfokuskan kosentrasi serta menghindari hal-hal yang kurang nyaman 

dalam berpakaianya. 

b) Untuk pemilihan tempat duduk, laki-laki dan Perempuan dipisah, dan di 

Vihara Tanah Putih Semarang menyediakan bantalan duduk sehingga 

seseorang dapat duduk dengan nyaman untuk melepaskan ketegangan 

tubuh selama bermeditasi. 

c) Sebelum melakukan meditasi, pemimpin meditasi akan memberikan 

penjelasan mengenai metode apa yang akan dilakukan, selain itu peserta 

meditasi akan diberikan tekhnik meditasi yang benar seperti tarikan nafas 

dan postur tubuh saat meditasi. 

d) Di  saat pelaksanaan meditasi pemimpin meditasi akan membacakan 

bacaan paritta serta memulai mengatur pola pernafasan untuk mencapai 

titik fokus. 

e) Pada penutupan meditasi, pemimpin meditasi akan mengadakan sesi 

tanya jawab dimana peserta meditasi diberikan kesempatan bertanya 

untuk memperoleh pemahaman yang lebih mendalam dan mengenai hal-

hal yang belum mereka pahami. 

 
51 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024 ditambah observasi 

secara langsung. 

 
 
 



 
 

47 
 

3. Gerakan dan Sikap Tubuh Meditasi dan Samadhi 

   Pada sikap dan gerakan tubuh pada saat meditasi dan samadhi terdapat empat 

macam posisi dalam perubahan ini bertujuan untuk mengatasi beberapa masalah seperti 

rasa sakit, gelisah, jenuh, malas dan lain sebagainya. Semua posisi yang ada dalam 

gerakan meditasi baik semua namun seseorang dapat menyesuaikan sesuai 

kenyamanan masing-masing sehingga dapat menimbulkan meditasi menjadi lebih 

rileks dan terfokus. Dengan sikap tubuh yang tepat maka akan membantu organisme 

tubuh menjadi lebih lancar. Gerakan dan sikap tubuh ada empat yaitu sebagai berikut52: 

a) Sikap tubuh duduk 

Sikap ini yang sering dipakai dalam bermeditasi, peserta meditasi di 

Vihara Tanah Putih Semarang cenderung menggunakan metode ini untuk 

bermeditasi dengan cara duduk di lantai dengan kaki terjulur ke depan. Lipat 

lutut kanan dan pegang telapak kaki kanan dengan kedua tangan, lalu letakkan 

di atas paha kiri sehingga tumit menekan perut. Pastikan telapak kaki bagian 

bawah menghadap ke atas dan kedua lutut menyentuh lantai. Punggung harus 

tegak, mulai dari dasar tulang belakang hingga leher, dan perut harus dalam 

keadaan santai. Jaga agar ujung kepala sejajar dengan dasar tulang belakang, 

sehingga tubuh terlihat tegak. Kedua tangan dapat diletakkan di atas lutut atau 

saling bertumpuk di antara tumit. Posisi duduk saat meditasi dipilih karena 

dapat membantu tubuh tetap seimbang dan fokus, yang memungkinkan 

pikiran menjadi lebih tenang dan jernih. Posisi ini juga mendukung 

pernapasan yang dalam dan teratur, yang penting untuk mencapai kedalaman 

meditasi. Selain itu, duduk tegak mendukung postur tubuh yang baik dan 

mengurangi ketegangan pada punggung serta leher. Dalam tradisi spiritual, 

posisi duduk dianggap sebagai cara untuk menjaga aliran energi tubuh dan 

menciptakan rasa keterhubungan dengan bumi. Posisi ini telah digunakan 

 
52 Wawancara dengan Bhikkhu Cattamano Mahathera, pada 17 Desember 2024 di Vihara Tanah 

Putih Semarang. 

 



 
 

48 
 

dalam ajaran Buddha dan yoga sebagai metode untuk mencapai konsentrasi, 

kedamaian batin, dan pencerahan.53 

Di Vihara Tanah Putih Semarang menggunakan metode ini dengan tata 

caranya yaitu merilekskan tubuh dan duduk dengan posisi yang nyaman, dan 

jika sudah maka mulai meditasi dengan fokus pada napas masuk dan keluar. 

Untuk membantu mengatasi gangguan, baik dari dalam diri maupun 

lingkungan sekitar, dengan metode hitung angka dalam hati setiap kali merasa 

napas masuk, catat angka 1, lalu saat napas keluar, catat angka 2. Lanjutkan 

hitungan sampai angka 8, lalu ulangi dari 1 lagi. Metode ini dapat membantu 

untuk memeriksa apakah konsentrasi pada napas sudah tepat. Jika hitungan 

tidak sesuai sampai angka 8 maka tandanya konsentrasi masih belum terfokus. 

Pencatatan angka ini sangat membantu, terutama di awal latihan meditasi 

supaya lebih mudah fokus pada napas yang masuk dan keluar. Yang terpenting 

dalam bermeditasi yaitu tetap tenang dan jangan terganggu oleh suara atau 

pikiran lain yang datang sehingga bisa tetap terfokus pada napas masuk dan 

keluar melalui hidung.54 

a) Sikap tubuh berdiri 

Ketika bermeditasi dengan sikap berdiri cukup dengan posisi berdiri, 

usahakan badan tetap lemas, lentur dan rileks, tangan boleh bertumpu di depan 

atau di belakang dan kedua kaki direnggangkan sedikit, buka mata sedikit 

untuk menjaga keseimbangan tubuh supaya tidak goyang dan jatuh dan 

terfokus pada objek nafas yang masuk dan keluar melalui lubang hidung. 

Meditasi berdiri bisa dilakukan kurang lebih sepuluh menit saja. Posisi duduk 

ini dilakukan kurang lebih selama tiga puluh menit hingga satu jam. 

b) Sikap tubuh berjalan  

 
53 Wawancara dengan Ibu Yuyun dan Ibu Fina, 29 Januari 2025. 
54 Phra Somdet B.G,“Samadhi”(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama, (Jakarta, 3, 2009),h 17-18 



 
 

49 
 

Sikap ini dengan menyadari gerakan kaki waktu berjalan missal, 

setelah selesai duduk meditasi dan ketika akan bangun lakukan gerakan dengan 

perlahan dan sadari setiap langkahnya. Katakan dalam hati, "Saya mau 

bangun," lalu bangun dengan hati-hati. Setelah berdiri lalu diam sejenak dan 

mulai berjalan pelan-pelan sambil menyadari gerakan tubuh. Misalnya, 

katakan dalam hati, "Saya mau bangun", kemudian bangun perlahan. Setelah 

berdiri, katakan dalam hati, "Saya berdiri", kemudian berdiri perlahan. 

Lanjutkan dengan berjalan, katakan dalam hati, "Saya mau berjalan," lalu, jika 

kaki kanan yang bergerak, katakan, "kaki kanan melangkah," dan begitu 

sebaliknya jika kaki kiri melangkah. Selama berjalan, usahakan mata 

memandang ke bawah sejauh dua meter dan fokus pada gerakan tubuh tanpa 

terganggu oleh suara atau pikiran lain. Posisi berjalan ini dilakukan kurang 

lebih selama tiga puluh menit hingga satu jam.55 

c) Sikap tubuh berbaring 

Meditasi dalam posisi berbaring yang benar dilakukan dengan cara 

berbaring miring ke kanan atau kiri, dengan kaki terangkat. Telapak tangan 

kanan digunakan untuk menopang kepala dekat telinga dengan jari-jari tangan, 

sementara tangan kiri diletakkan di paha. Selain itu bisa juga dengan berbaring 

miring ke kiri dengan kaki terangkat, telapak tangan kiri menopang kepala 

dekat telinga, dan tangan kanan di paha. Bantal bisa diletakkan di bawah ketiak 

untuk kenyamanan. Selama meditasi, hindari gangguan dari suara bising atau 

pikiran yang muncul. Fokuskan perhatian pada nafas yang masuk dan keluar 

melalui hidung. Lakukan meditasi berbaring selama sekitar tiga puluh menit 

 
55 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 

 



 
 

50 
 

untuk memberikan kesempatan pada tubuh beristirahat dan mengurangi rasa 

sakit.56 

4. Bacaan Paritta waktu Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi 

Paritta berasal dari bahasa “Pali”, yang berarti bacaan doa yang ada di dalam 

ajaran Buddha yang dipercaya memiliki kekuatan untuk memberikan perlindungan, 

kebahagiaan, dan kedamaian. Secara garis besarnya kata "paritta" memiliki arti 

"perlindungan" atau "pengaman." Dalam praktik meditasi dan samadhi, Paritta 

digunakan untuk membantu meningkatkan fokus, kedamaian, dan ketenangan batin. 

Bacaan ini dibacakan di awal waktu akan melakukan praktik samadhi dengan harapan 

bahwa energi positif yang terkandung dalam bacaan paritta dapat melindungi individu 

dari berbagai bahaya, membawa keselamatan, dan mendorong perkembangan batin 

yang lebih baik. 

Bacaan Paritta bukan hanya sekadar doa, melainkan juga sebuah latihan 

mental yang efektif untuk membantu seseorang menciptakan kondisi pikiran yang lebih 

baik. Beberapa manfaat utama bacaan Paritta dalam meditasi antara lain: 

a) Perlindungan dari Bahaya : Bacaan Paritta diyakini memiliki kekuatan untuk 

melindungi dari bahaya fisik maupun mental, termasuk perlindungan terhadap 

penyakit, bahaya alam, atau gangguan dari makhluk halus. 

b) Menciptakan Kedamaian : salah satu tujuan utama dari bacaan Paritta adalah 

membawa kedamaian dalam batin. Mendengarkan atau membacakan Paritta 

dapat memberikan ketenangan yang sangat mendukung dalam praktik 

meditasi. 

c) Meningkatkan Konsentrasi  : pengulangan bacaan Paritta dapat membantu 

meningkatkan konsentrasi dalam meditasi. Fokus pada suara atau mantra 

membuat pikiran yang sering melayang dapat kembali terpusat. 

 
56 Phra Somdet B.G, “Samadhi”(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama, Jakarta, 3, 2009,H 17-25 



 
 

51 
 

d) Peningkatan Spiritual: bacaan Paritta juga diyakini dapat membantu 

meningkatkan kualitas batin, memperdalam kebijaksanaan, dan memberikan 

bantuan untuk mengatasi kesulitan atau penderitaan yang dihadapi.57 

Adapun bacaan paritta yang di terapkan pada Vihara Tanah Putih Semarang 

terdapat pada halaman lampiran 1. 

 

Dokumentasi 1.3 

Tuntunan Puja Bhakti, Paritta suci, Sangha Theravada 

Indonesia, Vihara Tanah Putih,Semarang 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

Membaca paritta memiliki berbagai manfaat penting, baik dari segi spiritual 

maupun psikologis. Paritta dipercaya dapat memberikan perlindungan dari bahaya, 

penyakit, dan kesulitan hidup, serta membantu menjaga keseimbangan energi tubuh. 

Selain itu, membaca paritta dapat menenangkan pikiran, mengurangi stres dan 

kecemasan, serta membawa ketenangan batin. Paritta juga mendukung pengembangan 

perasaan cinta kasih (metta) terhadap diri sendiri dan orang lain, serta meningkatkan 

 
57 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 

 

 



 
 

52 
 

konsentrasi dan fokus. Secara spiritual, bacaan paritta memperdalam pemahaman 

terhadap ajaran Buddha dan memperkuat keyakinan untuk menjalani kehidupan yang 

lebih baik. Dengan demikian, paritta tidak hanya berfungsi sebagai pelindung, tetapi 

juga sebagai sarana untuk mencapai kebahagiaan, kedamaian, dan kesejahteraan fisik 

serta mental.58 

5. Tantangan dan Hambatan pada Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi 

Meditasi dan samadhi yang ada di Vihara Tanah Putih Semarang merupakan 

meditasi Buddhis Theravada atau bisa dikenal dengan meditasi dan samadhi Vipassana. 

Meditasi Vipassana merupakan jenis meditasi yang bertujuan untuk mencapai 

Pencerahan. Metode utamanya melibatkan pengamatan mendalam terhadap berbagai 

objek, disertai dengan pencatatan dalam pikiran. Terdapat sepuluh tantangan dan 

hambatan yang yang disebut dengan Vipassanupakilesa yaitu59 : 

1. Obhasa (Kecerahan atau Kejernihan Mental): merupakan pencahayaan yang 

gemerlap dengan bermacam bentuknya seperti terdapat sinar terang yang 

seolah-olah keluar dari tubuh dan hati seseorang seperti sinar cahaya lampu. 

Jika pemikiran seorang terpecah untuk memusatkan objek waktu meditasi maka 

akan tersesat dan merasa bahwa dirinya sudah mencapai Nibbana.  

2. Piti (Kegembiraan atau Kesenangan): merupakan suatu perasaan yang nyaman 

dan nikmat yang dialami peserta sehingga menyebabkan mereka terlalu 

terperangkap dalam perasaan senang tersebut, dan jika kegembiraan ini tidak 

muncul atau berkurang seseorang akan merasa kecewa dan dapat menjadi 

ketidaktenangan batin pada tipuan dan keterikatan perasaan tersebut. 

3. Passadi (Ketenangan atau Kedamaian): ketenangan batin yang seolah-olah 

telah mencapai penerangan sejati dengan timbulnya perasaan yang tenang 

dalam keadaan damai yang sudah tidak memikirkan duniawi seperti 

 
58 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 januari 2025. 
59Derionel, et.al, “Analisis Konsep Kesadaran dalam Abhidhamatthasangaha terhadap 

Pancanivarana dan Kemajuan Meditasi Vipassana”. Jurnal Pelita Dharma, Vol 11 No 1 (2024). h.27 



 
 

53 
 

keserakahan, kebencian. Namun hal ini juga menjadi salah satu hambatan dan 

tantangan sebab seseorang akan selalu merasa bahwa dirinya selalu aman dan 

damai sehingga akan susah untuk melanjutkan meditasi. 

4. Sukha (Kebahagiaan dan Kepuasan): yaitu perasaan bahagia yang seolah-olah 

telah bebas dari penderitaan. Pada perasaan sukha ini seseorang terlalu merasa 

gembira secara berlebih sehingga ketergantungan pada perasaan sukha dan jika 

seseorang tidak terikat pada meditasi maka akan sulit untuk mempertahankan 

kebahagiaan itu dan membuat seseorang ingin menceritakan mengenai hasil-

hasil meditasinya kepada orang lain. 

5. Saddha (Kepercayaan atau Keyakinan): yaitu keyakinan yang kuat dan 

mengharap orang lain seperti dirinya. Seringkali, keyakinan semacam ini 

disalahpahami, di mana seseorang hanya mendengar tanpa memahami dengan 

jelas alasan atau penyebabnya, dan kemudian mengira telah mencapai hasil 

tertentu tanpa memeriksa apakah itu benar atau tidak. Keyakinan yang tidak 

disertai dengan kebijaksanaan ini menjadi tidak seimbang, karena 

kebijaksanaan dan keyakinan harus berjalan beriringan dengan seimbang. 

Keadaan seperti ini umumnya dimiliki oleh orang biasa atau mereka yang 

belum mencapai tingkat kesucian tertentu. 

6. Paggaha (Upaya dan Tekad): usaha atau tekad yang terlalu berlebihan dalam 

mencapai meditasi tersebut. Namun hal tersebut justru membahayakan 

seseorang sebab seseorang yang terlalu berlebihan dalam meditasi akan 

membuat stress atau kelelahan pada mental mereka dan meditasi akan menjadi 

tidak stabil dan tidak efektif dalam meditasi setelahnya,sebab jasmani 

seseorang juga membutuhkan waktu istirahat.. 

7. Upatthana (Kesadaran atau Kehadiran): suatu ingatan tajam yang seringkali 

muncul dan dapat mengganggu mereka. Hal ini disebabkan karena kurangnya 

menjaga konsentrasi yang berkelanjutan karena terlalu memikirkan objek yang 

ada sekarang ini waktu pelaksanaan meditasi. 



 
 

54 
 

8. Nana (Pengetahuan): pengetahuan yang sering timbul dan mengganggu jalanya 

latihan meditasi. Nana atau pengetahuan batin muncul ketika pikiran seseorang 

telah mencapai ketenangan melalui meditasi. Jika pengetahuan ini 

disalahpahami dan dianggap sebagai pencapaian Nibbana, seseorang mungkin 

berhenti berlatih karena merasa sudah cukup dengan apa yang telah dicapai. 

Namun, bagi mereka yang sadar, mereka akan menyadari bahwa ini bukanlah 

tujuan akhir, dan mereka akan terus melanjutkan latihan meditasi untuk 

mencapai pemahaman yang lebih dalam. 

9. Upekkha (Keseimbangan dan Ketenangan Batin): keseimbangan batin di mana 

pikiran tidak terpengaruh terhadap reaksi emosional yang datang dan pergi 

sehingga seseorang tidak menyadari tentang proses mediasi. Dan dengan hal 

tersebut maka saat meditator merasa gelisah atau terlibat dalam emosi, akan 

sulit untuk menjaga upekkha atau ketenangan batin. 

10. Nikanti (Kebebasan dari Keinginan atau Kepuasan): perasaan puas terhadap 

pengalaman atau objek meditasi sehingga seseorang akan terjebak dengan 

objek yang memiliki kepuasan. Namun hal tersebut sangat berbahaya pada 

seorang karena mereka akan terjebak pada keterikatan sebelumnya dan akan 

susah untuk melepaskan keinginan sebelumnya dan tidak akan ada kemajuan 

yang lebih dalam bermeditasi.60 

Pada pelaksanaan meditasi dan samadhi yang terjadi pada peserta meditasi di 

Vihara Tanah Putih Semarang sering kali terdapat beberapa kendala seperti konsentrasi 

yang terganggu, timbulnya rasa gelisah,mengantuk, merasa  bosan dan pegal-pegal di 

tubuh. Dan dari ketiga pernyataan diatas dapat disimpulkan bahwa peserta meditasi 

seringkali mengalami hambatan dan tantangan berupa Upekkha (Keseimbangan dan 

Ketenangan Batin) karena kurangnya konsentrasi terhadap objek untuk menuju pada 

nibbana dengan ketidaksadaranya dalam terpengaruh reaksi emosional yang datang dan 

pergi sehingga seseorang tidak menyadari tentang proses mediasi sehingga membuat 

 
60 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 



 
 

55 
 

meditator merasa gelisah atau terlibat dalam emosi, akan sulit untuk menjaga upekkha 

atau ketenangan batin.61 

6. Samadhi Sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat Buddha 

Praktik Samadhi merupakan ajaran tertinggi dari ajaran sang buddha, Samanera 

Hirirato mengatakan terdapat tiga point utama dimana salah satu pointnya mengatakan 

kurangi perbuatan jahat, tambahkan perbuatan baik dan sucikan hati dan pikiran. Yang 

dimaksud untuk mensucikan hati pikiran secara nyata adalah dengan melakukan 

meditasi yaitu dengan melihat diri kita sendiri bahwa kita sudah membersihkan 

kotoran-kotoran yang ada pada batin kita.62 Seperti pada wawancara dengan Bhikku 

Catamano : 

“Samadhi itu inti dari praktik meditasi dalam ajaran Buddhisme. Samadhi tidak 

hanya berkaitan dengan konsentrasi, tetapi juga dengan pencapaian kesatuan 

batin yang mendalam, sehingga samadhi juga memungkinkan seseorang untuk 

terbebas dari gangguan mental dan keterikatan pada dunia. Samadhi sangat 

berperan dalam membawa kedamaian batin yang sangat dibutuhkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan melakukan praktik samadhi secara rutin, 

seseorang dapat melihat dunia dengan lebih jelas, objektif, serta mengatasi 

perasaan negatif yang sering mengganggu pikiran, jadi pikiran seseorang itu 

engga hanya tentang duniawi saja.”63 

Samadhi juga merupakan bagian dari Jalan Arya Berunsur Delapan, yang 

meliputi Pengertian Benar, Pikiran Benar, Ucapan Benar, Perbuatan Benar, Mata 

Pencaharian Benar, Usaha Benar, Perhatian Benar, dan Konsentrasi Benar. Dua hal 

pertama termasuk dalam kategori kebijaksanaan (Panna), tiga yang berikutnya 

digolongkan sebagai kesusilaan atau pengendalian diri (Sila), dan tiga terakhir 

berhubungan dengan konsentrasi (Samadhi). Berdasarkan urutan pengembangannya, 

kesusilaan, konsentrasi, dan kebijaksanaan merupakan tiga tahapan yang membimbing 

seseorang menuju Jalan Raya Agung, yang akhirnya mengarah pada Nibbana. Oleh 

karena itu, ketiga elemen ini tidak dapat dipisahkan dalam ajaran agama Buddha. 

 
61 Wawancara dengan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025. 
62 Wawancara Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 
63 Wawancara dengan Bhikku Cattamano Mahathera, 5 Februari 2025 



 
 

56 
 

Dengan latihan yang berkelanjutan, umat Buddha dapat mengatasi berbagai gangguan 

mental, seperti kemarahan, ketamakan, dan kebingungan. Oleh karena itu, samadhi 

tidak hanya membantu praktisi mencapai ketenangan batin, tetapi juga memberikan 

kemampuan untuk mengembangkan pandangan yang benar terhadap dunia. 

“Saya mulai meditasi itu sekitar enam tahun yang lalu, udah lama banget mba. 

Dulu itu awal mula ikut meditasi karena ngerasa hidup itu kayak berantakan, 

apa-apa tidak legowo, pikiran juga ikut berantakan apalagi saya kan juga kerja 

jadi sering banget tiba-tiba banyak tekanan pekerjaan ya rumah ya dikantor, 

tapi saya itu bener merasakan kalau saya ikut meditasi ini saya bisa lebih 

mengontrol diri untuk lebih sabar lebih legowo. Bahkan dulu itu mba saya 

pernah kecelakaan kecil saya bener-bener tenang tidak panik, setelah kejadian 

kecelakaan itu saya jadi bener-bener merasakan efek dari meditasi ini kalau bisa 

memberikan kekuatan batin yang luar biasa saya merasa meditasi memberikan 

saya kemampuan untuk tetap berada dalam keadaan damai”64 

      Spiritualitas mengacu pada sesuatu yang menyimpan energi, semangat, dan 

kekuatan yang tidak terlihat, namun dapat dirasakan keberadaannya. Hal tersebut 

merupakan kesadaran terhadap diri sendiri serta pemahaman individu tentang asal-

usul, tujuan, dan takdir hidupnya. Menjadi spiritual berarti menjalin hubungan yang 

lebih dalam dengan aspek-aspek rohani atau kejiwaan, daripada dengan hal-hal yang 

bersifat fisik atau material. Seseorang yang melakukan meditasi bisa saja mengalami 

perkembangan spiritualitas untuk lebih dekat dengan sang pencipta. Salah satu konsep 

utama dalam ajaran Buddha adalah praktik samadhi, yang memiliki peran penting 

dalam membimbing umat Buddha menuju pencerahan dan pembebasan dari 

penderitaan mereka. Samadhi juga bisa menjadi sarana spiritualitas pada peningkatan 

kesadaran diri dengan peningkatan aktualisasi diri (pengembangan diri, pemenuhan 

ideologi) yaitu dengan melibatkan pencarian makna hidup, dengan pemahaman diri 

yang lebih mendalam, dan memberikan kontribusi yang bermakna bagi masyarakat 

serta lingkungan sekitar. Spiritualitas tidak sekadar tentang keyakinan atau ritual, 

melainkan sebuah perjalanan menuju perubahan batin yang mendalam. Salah satu 

 
64 Wawancara dengan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025 



 
 

57 
 

sarana utama dalam perjalanan spiritual ini adalah samadhi, yang berfungsi untuk 

mencapai kedamaian batin, meningkatkan kesadaran diri, dan mengatasi penderitaan. 

Sebagai bagian dari jalan menuju pencerahan, samadhi tidak hanya memperbaiki 

kualitas hidup pribadi, tetapi juga membuka pemahaman yang lebih dalam mengenai 

hakikat hidup.  

Pada tahap ini, seseorang akan merasa sepenuhnya puas dan hidup sesuai 

dengan nilai-nilai serta tujuan yang telah mereka tetapkan untuk diri mereka sendiri. 

Dalam konteks ini, samadhi dapat membantu seseorang mencapai pemahaman yang 

lebih dalam tentang pencerahan hidup mereka. Samadhi memberikan ruang bagi 

mereka untuk merenung, menata tujuan hidup, dan memperkuat hubungan mereka 

dengan Sang Pencipta. Dengan demikian, mereka dapat merasakan kedekatan spiritual 

yang lebih mendalam, yang membawa kesadaran spiritualitas yang lebih kuat. Hal ini 

juga dapat berfungsi sebagai kedamaian batin dan kekuatan spiritual dalam 

menghadapi tantangan hidup karena dengan samadhi seseorang akan merasakan 

peningkatan spiritual dengan adanya kekuatan yang lebih besar dari diri mereka sendiri 

sehingga dapat menemukan kecerahan pada hidup yang lebih baik kedepanya. Seperti 

yang dikatakan oleh Ibu Santi ”sejauh ini meditasi sangat membantu, karena dapat 

memperdalam hubungan spiritualitas dan juga saya bisa menjalani hidup dengan lebih 

tenang.”65 Sementara itu Samanera Hirirato juga mengatakan bahwa : 

“Didalam kehidupan sehari-hari, seseorang akan sering berhadapan dengan 

berbagai masalah yang ada, baik itu akan menambah stress atau kecemasan 

namun jika diri kita ini dipenuhi dengan kedamaian batin maka meditasi 

samadhi ini akan dapat mengendalikan pikiran kita untuk menjadi lebih tenang, 

jadi spiritualitas mereka itu akan tumbuh lebih dalam, karena dengan 

terciptanya kedamaian batin maka seseorang akan menjadi lebih ,mudah untuk 

menerima keadaan, dan juga bisa untuk menghadapi tantangan hidup dengan 

sikap yang lebih bijak dan tenang.”66 

Tolak bala adalah upaya untuk menghindari atau mencegah bahaya serta 

kerusakan yang disebabkan oleh kekuatan gaib atau alam, yang dapat membawa 

 
65 Wawancara dengan Ibu Santi, 5 Maret 2025. 
66 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025 



 
 

58 
 

malapetaka atau gangguan. Tujuan dari tolak bala adalah untuk melindungi diri dan 

lingkungan dari energi negatif atau ancaman yang tidak terlihat. Praktik ini sering 

melibatkan doa, atau amalan khusus untuk menghalangi hal-hal buruk seperti penyakit, 

bencana, atau situasi yang merugikan. Selain itu, tolak bala juga digunakan untuk 

memperbaiki kondisi yang tidak menyenangkan atau mengembalikan keadaan yang 

buruk, memberikan perlindungan dan keseimbangan dalam hidup. Sama halnya yang 

dikatakan oleh Bhikku Cattamano Mahathera mengenai tolak bala yaitu, 

“Dalam Agama Buddha itu konsep samadhi bisa dijadikan untuk sarana 

menolak bala, jadi meditasi samadhi ini dianggap untuk memurnikan pikiran 

kita, semisal kita terdapat gangguan pikiran negative, energi buruk maka bala 

tidak akan mendekat jika kita sungguh-sungguh dalam pelaksanaan meditasi 

samadhi. Di Vihara Tanah Putih ini kami sering mengajarkan bahwa meditasi 

merupakan alat yang sangat ampuh untuk mencapai kedamaian batin, yang 

akhirnya akan memberikan perlindungan spiritual dan penolakan bala itu 

sendiri.”67 

Dalam ajaran Buddha, meditasi memiliki peran yang sangat penting dalam 

usaha tolak bala. Melalui meditasi, baik itu meditasi konsentrasi (samatha) maupun 

meditasi wawasan (vipassana), seorang individu dapat mengembangkan kedamaian 

batin, pemahaman yang lebih dalam tentang hidup, dan kebijaksanaan untuk 

menghindari pengaruh negatif yang bisa mendatangkan bala.  Samadhi merupakan cara 

untuk memperbaiki karma dan menjaga keseimbangan batin, yang pada gilirannya 

dapat mengurangi dampak dari penderitaan atau musibah dalam kehidupan. Sebagai 

tambahan, ritual-ritual seperti doa bersama, meditasi cinta kasih, dan mantra 

perlindungan juga merupakan sarana untuk menciptakan energi positif dan melindungi 

diri dari bala.  

“Samadhi adalah kondisi meditasi yang sangat mendalam, di mana seseorang 

bisa benar-benar fokus dan menenangkan pikirannya. Ketika kita mencapai 

keadaan samadhi, hati dan pikiran kita menjadi bersih dari kebingungan dan 

kekhawatiran. Dengan pikiran yang tenang seperti itu, banyak yang meyakini 

bahwa kita bisa lebih terlindung dari pengaruh buruk atau energi negatif. Energi 

 
67 Wawancara dengan Ibu Yuyun dan Ibu Fina, 29 Januari 2025 



 
 

59 
 

negatif atau bahaya tidak bisa menyerang kita jika kita sudah memiliki benteng 

batin yang kuat, yang terbentuk melalui samadhi.”68 

 Sehingga samadhi berfungsi sebagai sarana yang efektif untuk menghindari dan 

melindungi umat Buddha dari berbagai bentuk bala, baik itu yang datang dalam bentuk 

mental, emosional, maupun fisik. Melalui latihan samadhi yang mendalam, umat 

Buddha dapat mengembangkan ketenangan batin, kesadaran yang tinggi, dan 

pengendalian diri yang kuat, yang akan membantu mereka menghadapi berbagai 

kesulitan hidup dengan bijaksana dan damai. Samadhi tidak hanya melindungi 

seseorang dari gangguan eksternal, tetapi juga menjadi sarana untuk mengurangi karma 

negatif yang bisa mendatangkan penderitaan, serta memperkuat ketahanan batin 

terhadap setiap gangguan yang mungkin muncul. 

 

 

 

 
68 Wawancara dengan Ibu Rahma, 5 Maret 2025 



 
 

60 
 

BAB IV 

PENINGKATAN SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA BAGI UMAT BUDHA 

DI VIHARA TANAH PUTIH SEMARANG 

 

A. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Efektivitas Meditasi Samadhi Dalam 

Meningkatkan Resiliensi Umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang 

Efektivitas meditasi samadhi dalam meningkatkan resiliensi umat Buddha di 

Vihara Tanah Putih Semarang dipengaruhi oleh berbagai faktor baik internal maupun 

eksternal. Faktor internal yang pertama adalah pemahaman umat Buddha terhadap 

ajaran agama Buddha, khususnya mengenai pentingnya meditasi dalam mencapai 

kedamaian batin dan pencerahan. Pemahaman yang mendalam tentang konsep-konsep 

seperti dukkha (penderitaan), anicca (ketidakkekalan), dan anatta (ketiadaan diri) 

dapat memperkuat motivasi individu untuk berlatih meditasi secara konsisten. Selain 

itu, komitmen pribadi terhadap praktik meditasi juga sangat berpengaruh. Tanpa 

komitmen yang kuat, hasil dari meditasi samadhi tidak akan optimal dalam membentuk 

ketahanan mental dan spiritual. Faktor eksternal yang berperan penting adalah 

dukungan sosial dan lingkungan meditasi.1  

Vihara Tanah Putih Semarang, sebagai tempat yang menyediakan suasana yang 

tenang dan kondusif, menjadi tempat yang sangat mendukung dalam menjalankan 

meditasi samadhi. Selain itu, dukungan dari komunitas meditasi dan pembimbing yang 

berpengalaman juga memberikan kontribusi besar terhadap keberhasilan praktik ini. 

Terakhir, latihan meditasi yang konsisten juga merupakan faktor kunci dalam 

meningkatkan resiliensi.2 Dengan melakukan meditasi secara rutin, umat Buddha dapat 

melatih pikiran dan emosinya, yang pada gilirannya membentuk ketahanan mental 

 
1 Rini Cahyani, “Meditasi sebagai Healing Ways”, Jurnal of Islamic Guidance and Counseling, 

Vol. 3, No. 3 (Desember 2024), h. 697 
2 Djamaludin, A. “Memahami Konsep Meditasi dalam Kajian Sutta-Sutta”. Jurnal Patisambhida, 

Vol.4, No.2, (2023),h. 1–12. 



 
 

61 
 

yang lebih baik untuk menghadapi tantangan hidup. Melalui kombinasi faktor-faktor 

tersebut, meditasi Samadhi dapat berfungsi sebagai sarana efektif dalam membangun 

ketahanan spiritual dan mental umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang. 

Samadhi yang dilakukan di Vihara Tanah Putih Semarang merupakan jenis 

meditasi samadhi vipassana dikarenakan dengan meditasi vipassana ini tingkatan 

meditasi mereka akan menghasilkan umat Buddha menuju pencerahan batin.3 Dalam 

wawancara dengan Samanera Hirirato mengatakan bahwa pada saat pelaksanaan 

samadhi maka harus mencatat apa yang terjadi saat meditasi dan samadhi dimulai, 

tujuan dari hal tersebut adalah supaya kita selalu sadar dan selalu ingat apa yang kita 

renungkan selama ini. Contohnya di saat samadhi memori-memori lampau muncul 

kembali, namun dengan kita mencatat maka kita akan kembali pada objek utama, 

keluar masuknya nafas. Namun apabila kita tidak mencatat apa yang ada di dalam 

fikiran kita maka kita akan terbawa alur yang muncul dan secara tidak langsung 

kesadaran akan melemah yang berujung mengantuk.4 Ketika orang bermeditasi ada 

beberapa yang kakinya tidak bisa diam dan tidak sedikit orang yang merasa bahwa 

perasaanya gelisah, tidak tenang maka salah satu upaya untuk menjaga kesadaran kita 

supaya tetap fokus ialah dengan menenangkan batin sebelum mulainya pelaksanaan 

meditasi dengan berniat dalam hati dan mengatakan “apabila rasa sakit yang muncul 

tidak terlalu dominan saya tidak akan merubah posisi meditasi ini, tetap fokus dan tetap 

diam” dengan niat tersebut maka mediaor tidak akan gelisah dan tetap diam.5 Seperti 

yang dikatakan Ibu Nike  “rasa siap sebelum kita mulai meditasi itu sangat penting, 

karena dengan kita siap, batin siap selama proses meditasi akan merasakan hal yang 

normal, hal yang bisa kita lakukan.”6 

 
3 Michael kenne, Agama-Agama Dunia, Yogyakarta : Kanisius, 2006, h. 85. 
4 Phra Somdet B.G, “Samadhi”(Pencerahan Agung) Teori dan Praktik Meditasi Menurut Ajaran 

Buddha Gotama, Jakarta, 2009. h. 68. 
5 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 5 Maret 2025. 
6 Wawancara Ibu NIke, 5 Maret 2025. 



 
 

62 
 

Bhikku Cattamano Mahathera mengatakan bahwa pada pelaksanaan meditasi 

peserta meditasi bisa lebih rileks dikarenakan terdapat wangi- wangian dupa dan lilin 

yang berguna untuk lebih merilekskan pikiran dan posisi duduk lebih mudah 

disesuaikan semacam menggunakan bantalan duduk yang nyaman sehingga membuat 

seseorang bertahan dengan waktu yang cukup lama. Karena pada saat posisi duduk 

dengan tegak maka tubuh akan terasa lebih seimbang yang membuat pernapasan kita 

lebih mudah dan terstruktur, dengan pernapasan itu maka seseorang akan merasa 

konsentrasinya terjaga. posisi duduk lebih meminimalisir rasa ngantuk dari pada 

meditasi dengan cara berbaring yang membuat rasa kantuk lebih terasa.7 

Ibu Yuyun memandang dengan adanya meditasi samadhi maka seseorang bisa 

menjalankan aktivitas sosial mereka karena pada dasarnya manusia mempunyai 

kebutuhan sosial yang meliputi dorongan untuk mencari cinta, kasih sayang, dan 

hubungan persahabatan.8 Ketidakmampuan seseorang dalam memenuhi kebutuhan 

sosial dapat mempengaruhi kesehatan mental seseorang, dan berdampak pada 

kebahagiaan, keseimbangan emosional, serta kemampuan untuk berinteraksi secara 

normal dengan orang lain.  Untuk memenuhi kebutuhan sosial ini diperlukan dengan 

menciptakan dan menjaga hubungan yang positif dengan orang lain, seperti dalam 

kegiatan bermeditasi dan samadhi, meditasi merupakan kegiatan secara berkelompok 

sehingga dalam kegiatan ini seseorang akan dapat memenuhi kebutuhan sosial mereka 

dengan menciptakan rasa kebersamaan dan membangun hubungan yang lebih kuat 

bersama komunitas keagamaan meditasi dan samadhi.9 

Sama halnya dengan teori Abraham Maslow yang menjelaskan bahwa kebutuhan 

sosial merupakan kebutuhan manusia akan cinta, kasih sayang, dan persahabatan 

adalah elemen penting dalam kesejahteraan emosional dan psikologis. Hal bukan hanya 

 
7 Wawancara dengan Bhikku Cattamano Mahathera, 17 Desember 2024. 
8 Chandra Monica, Gogor Bangsa, Hen Dian, “Perancangan panduan Meditasi Singkat Untuk 

Umat Buddha Theravada”,  Jurnal Desain Komunikasi Visual Adiwara, Vol. 2, No. 1 (2013), h. 6. 

9 Wawancara dengan Ibu Yuyun, 5 Februari 2025. 

 



 
 

63 
 

keinginan semata, tetapi dorongan kuat untuk merasakan kedekatan dan pemahaman 

dari orang lain. Ketidakmampuan untuk memenuhi kebutuhan ini baik karena kesepian, 

hubungan yang kurang memadai, atau penolakan dapat berdampak buruk pada 

kesehatan mental seseorang. Tanpa kasih sayang dan dukungan sosial, seseorang 

mungkin merasa terpisah dari dunia sekitar, yang pada gilirannya dapat mengurangi 

kebahagiaan dan kemampuan mereka untuk menjalani hidup dengan lebih seimbang 

dan memuaskan.10 

Bapak Hartawan menceritakan bahwa ia mulai meditasi enam tahun yang lalu 

karena merasa hidupnya berantakan dan penuh tekanan, baik dari pekerjaan maupun 

kehidupan pribadi. Namun, setelah mulai bermeditasi, ia merasakan perubahan yang 

signifikan dalam dirinya, terutama dalam hal kemampuan mengontrol diri, menjadi 

lebih sabar dan legowo. Bahkan dalam situasi yang penuh stres seperti kecelakaan 

kecil, ia mampu tetap tenang dan tidak panik, yang menurutnya adalah hasil dari 

meditasi yang memberi kekuatan batin yang luar biasa. Meditasi membantunya tetap 

berada dalam keadaan damai meskipun menghadapi tantangan.11 

Pengalaman ini sejalan dengan teori spiritualitas William James, yang 

mengemukakan bahwa pengalaman spiritual memberikan perubahan mendalam pada 

individu yang mengalaminya. James berpendapat bahwa pengalaman seperti ini dapat 

mengubah cara seseorang berinteraksi dengan dunia, serta membantu mereka 

mengelola emosi dan menghadapi kesulitan hidup dengan kedamaian batin. Meditasi, 

dalam hal ini, bertindak sebagai sarana spiritual yang memperdalam kesadaran diri dan 

memberikan kekuatan batin untuk mengatasi tantangan hidup dengan ketenangan dan 

ketabahan.12  

 
10 Abraham H.Maslow, motivasi dan kepribadian, Jakarta Pusat : harper & Brothers, 1994, h. 

176-177 
11 Wawancara dengan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025. 
12 William James, The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (New York: 

Longmans, Green, and Co), 1902,h. 55. 

 



 
 

64 
 

Selain itu, Ibu Rahma menyatakan bahwa samadhi dapat dijadikan sebagai 

sarana untuk meningkatkan spiritualitas. Ibu Rahma merasa penting untuk menemukan 

makna hidup yang lebih dalam, karena mereka meyakini bahwa hidup tidak hanya 

berfokus pada hal-hal duniawi. Ibu Rahma merasa bahwa melalui praktik samadhi, 

mereka dapat merasakan keterhubungan dengan sesuatu yang lebih besar dari diri 

mereka sendiri. Selain itu, mereka juga merasa lebih dekat dengan Sang Pencipta, 

sehingga samadhi menjadi salah satu jalan untuk mencapai pencerahan dalam 

kehidupan mereka.13  

Dalam wawancara, narasumber mengungkapkan bahwa mereka mulai berlatih 

samadhi setelah mendapatkan bimbingan atau ajaran dari seorang guru spiritual yang 

mereka percayai. Bagi sebagian narasumber, sosok guru atau figur spiritual ini 

memberikan dorongan yang sangat kuat untuk melanjutkan praktik samadhi. Selain itu, 

banyak yang menyebutkan bahwa ajaran dari tradisi spiritual tertentu, seperti Yoga, 

Buddha, atau Hindu, memberikan pengetahuan dan wawasan yang memotivasi mereka 

untuk terus berlatih dan mencapai kedalaman spiritual melalui samadhi.14 

Dalam praktik samadhi seseorang ingin menghilngkan egonya sendiri- sendiri 

sehingga jika mereka menuruti egonya, maka mereka akan terperangkap pada 

keinginan duniawi sehingga mereka berlatih samadhi yang berguna untuk mengatasi 

ego-ego mereka karna dengan samadhi keinginan-keingan ego mereka akan mencapai 

keadaan batin yang lebih murni dan terbebas dari keinginaan duniawi yang selalu 

terlintas dalam pikiran kita. Karena pada dasarnya kita harus melepaskan dari 

keterikatan terhadap hal-hal yang bersifat sementara yang membawa kita jauh dari 

Tuhan.15 Namun jika waktu pelaksanaan meditasi berlangsung dan dengan konsentrasi 

yang tinggi maka seseorang akan merasakan terdapat keamanan pada diri sendiri. Hal 

ini juga berhubungan dengan teori kebutuhan manusia Abraham Maslow yang 

 
13  Wawancara dengan Ibu Rahma, 5 Maret 2025. 
14  Wawancara dengan Ibu Nike, Ibu Sri dan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025.  
15 Iskandar, “Implementasi Teori Hirarki Kebutuhan Abraham Maslow Terhadap Peningkatan 

Kinerja Pustakawan”, Jurnal Ilmu Perpustakaan, Informasi, dan Kearsipan Khizanah Al-Hikmah, Vol. 

4, No. 1 (2016), h. 27. 



 
 

65 
 

mengatakan bahwa kebutuhan keamanan yang di lakukan pada saat meditasi dan 

samadhi dapat dirasakan ketika seseorang merasa lebih dilindungi dari kekhawatiran 

yang berhubungan dengan spiritualitas mereka, karena ketika seseorang melakukan 

meditasi dan samadhi maka ia akan merasa bahwa jiwanya terlindungi oleh kekuatan 

yang lebih tinggi atau keyakinan agama mereka akan semakin kuat sehingga 

menimbulkan rasa aman pada diri sendiri.16 

B. Pengaruh Samadhi sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat 

Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang 

Samadhi sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala yang telah dibahas 

sebelumnya tidak hanya bermanfaat sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala bagi 

umat Buddha melainkan manfaaat samadhi juga berpengaruh pada kehidupan sehari-

hari bagi mereka. Dikarenakan spiritualitas dan tolak bala saling berkaitan pada 

pencapaian kedamaian batin yang menyangkut pembebasan dari pengaruh negative, 

baik yang datang dari diri sendiri maupun luar diri untuk kebutuhan mereka dalam 

kehidupan sehari-hari. 17 

Hal serupa juga dirasakan oleh Bhikku Cattamano Mahathera, yang 

menjelaskan bahwa dalam ajaran Buddha, samadhi tidak hanya berhubungan dengan 

konsentrasi pada satu objek atau hal, melainkan juga berfungsi sebagai cara untuk 

membebaskan diri dari gangguan mental, seperti kecemasan dan ketidakmampuan 

mengendalikan amarah, yang sering memunculkan perasaan negatif dalam diri. 

Dengan mencapai samadhi, seseorang dapat terlepas dari ikatan terhadap kehidupan 

duniawi yang dapat menyebabkan keterikatan pada hal-hal duniawi yang bersifat 

sementara, sehingga membantu mereka mencapai kedamaian batin yang stabil, yang 

tidak bergantung pada kondisi eksternal. Praktik ini memberikan keseimbangan 

emosional dan mental dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, dengan melatih samadhi 

 
16  Abraham Maslow, Psikologi tentang Pengalaman Religius, Yogyakarta : Ircisod, 2021, h.127 
17 Siti Maria Ulfah, Dilla Nur Octaviana, Muhammad Aqila, “Esensi Meditasi Terhadap 

Spiritualitas Umat Buddha,  Jurnal Studi Agama, Vol. 14, No 2 (Desember 2019), h. 275. 



 
 

66 
 

secara rutin, seseorang dapat melihat dunia dengan pandangan yang jernih, tanpa 

didorong oleh keinginan pribadi untuk memiliki segalanya. Hal ini akan mengarah 

pada pandangan hidup yang lebih bijaksana dan membantu mengatasi masalah hidup 

dengan ketenangan dan arah yang lebih jelas. Samadhi juga sangat bermanfaat untuk 

mencapai kedalaman batin yang murni serta meningkatkan kesejahteraan spiritual dan 

emosional seseorang.18 Dengan kata lain, samadhi tidak hanya sebatas latihan 

konsentrasi, tetapi juga menjadi sarana untuk meraih kebebasan batin dan harmoni 

dalam kehidupan. Oleh sebab itu, membiasakan diri berlatih samadhi secara konsisten 

akan memberikan dampak yang signifikan, baik dalam pengembangan spiritual 

maupun dalam menghadapi berbagai tantangan hidup dengan ketenangan dan 

kebijaksanaan. 

Bapak Hartawan mengungkapkan bahwa meditasi yang membawanya pada 

puncak samadhi sangat membantunya mengatasi berbagai tekanan hidup yang pernah 

dialaminya. Awalnya, ia merasa hidupnya kacau dan tidak teratur, baik dalam 

pekerjaan maupun kehidupan pribadinya. Namun, setelah rutin bermeditasi samadhi, 

Bapak Hartawan merasa mengalami perubahan besar, terutama dalam kemampuannya 

mengontrol diri, menjadi lebih sabar, dan menerima keadaan dengan lapang dada. 

19Samadhi memberikan kekuatan batin dalam menghadapi berbagai situasi. Ketika 

mengalami kecelakaan kecil, ia merasakan manfaat besar dari samadhi. Kejadian itu 

semakin meyakinkannya bahwa samadhi memberi dampak luar biasa dalam 

memberikan kekuatan batin. Ia merasakan manfaat nyata dari samadhi yang 

membantunya tetap damai dan tidak terpengaruh oleh gangguan apapun. Pengalaman 

ini menunjukkan betapa pentingnya meditasi dalam membentuk kedamaian batin, 

ketenangan pikiran, dan keseimbangan emosional, yang sangat membantu dalam 

menghadapi tantangan hidup sehari-hari.20 

 
18  Wawancara dengan Bhikku Cattamano Mahathera, 5 februari 2025. 
19 Pratama, Wirman, Ryandi, “Korelasi Kearifan Lokal dengan Kepercayaan Lokal Terhadap 

Tolak Bala di Paluta”, Jurnal Pendidikan dan Sosial Budaya, Vol. 3, No. 6 (2023), h. 1361. 

 
20 Wawancara dengan Bapak Hartawan, 5 Maret 2025. 



 
 

67 
 

Pengalaman Bhikku Cattamano Mahathera dan Bapak Hartawan terkait 

meditasi samadhi dapat dijelaskan melalui teori Religious Behavior William James dan 

Teori Psikoanalisis Franz Alexander. Menurut James, pengalaman religius seperti 

samadhi memungkinkan individu untuk mencapai kedamaian batin dan "self-

transcendence", yang membantu mereka menghadapi kehidupan dengan lebih 

bijaksana dan tenang. Hal ini sejalan dengan bagaimana samadhi membantu individu 

membebaskan diri dari gangguan mental seperti kecemasan dan amarah, sebagaimana 

dijelaskan dalam wawancara narasumber.21Sementara itu, dalam teori psikoanalisis 

Alexander, samadhi berfungsi sebagai mekanisme pertahanan terhadap stres dan 

ketegangan emosional yang dapat berdampak pada tubuh. Pengalaman Bapak 

Hartawan yang merasakan peningkatan kemampuan mengontrol diri dan mengatasi 

stres menunjukkan bahwa samadhi dapat mengelola emosi dan mencegah gangguan 

psikosomatik. Secara keseluruhan, meditasi samadhi berperan dalam menjaga 

keseimbangan mental dan emosional, sesuai dengan pandangan James dan Alexander 

tentang pengelolaan emosi untuk meningkatkan kesejahteraan fisik dan mental.22  

Ibu Yuyun dan Ibu Fina juga mengungkapkan bahwa konsep samadhi dalam 

ajaran Buddha tidak hanya dipahami sebagai praktik untuk mencapai kedamaian batin, 

tetapi juga sebagai sarana untuk mengatasi gangguan negatif dan ancaman, yang 

merupakan inti dari ajaran dengan dimensi spiritual yang mendalam. Dalam pandangan 

ini, meditasi samadhi dipercaya memiliki kekuatan besar untuk membersihkan pikiran 

dari segala bentuk pikiran buruk atau negatif, serta mengusir energi buruk yang dapat 

mengganggu kedamaian batin. Oleh karena itu, meditasi samadhi berfungsi sebagai 

perlindungan spiritual dan tolak bala dari berbagai ancaman yang mungkin muncul. 

 
21 Witrin Gamayanti, “Religious Coping Dengan Subjektive Well –Being Pada Orang Yang 

Mengalami Psikofisiologis”, Jurnal Ilmiah Psikologi, Vol. V, No. 1 (2012), h. 935-936 
22 Eny maria, Akhmad Nurul, “Relevansi Pemikiran Al-Ghazali dan William james dalam 

Pendidikan Karakter melalui Program orientasi Santri Baru”, Jurnal tarbiyatuna, Vol. 9, No. 1 (2025), 

h. 62. 

 



 
 

68 
 

Dalam praktiknya, meditasi samadhi membantu individu menciptakan 

keharmonisan dalam diri, yang kemudian membentuk perisai spiritual untuk 

melindungi diri dari energi negatif yang dapat menghambat perkembangan pribadi. Hal 

ini menunjukkan bahwa meditasi tidak hanya berfokus pada pencapaian kedamaian 

batin, tetapi juga berperan sebagai langkah pencegahan yang sangat penting untuk 

menjaga keseimbangan spiritual.23 Keseimbangan ini adalah aspek dasar dalam 

kehidupan seorang penganut Buddha untuk mencapai kebahagiaan sejati dan 

perlindungan dari segala kekuatan yang dapat merugikan jiwa dan hidup mereka. hal 

ini merupakan suatu bentuk spiritualitas dalam Agama Buddha, yang mengajarkan kita 

untuk tidak terikat pada dunia materi, melainkan untuk mencari kebahagiaan yang 

hanya dapat ditemukan dalam kedamaian batin yang mendalam.24 Dengan berlatih 

samadhi secara rutin, seseorang dapat mengatasi ketidaktahuan dan keterikatan, yang 

pada akhirnya membuka jalan menuju pencerahan (nirvana). Samadhi berfungsi 

sebagai sarana untuk mendekatkan diri pada pencerahan, yang merupakan tujuan utama 

dalam spiritualitas Buddha. Pencerahan ini tercapai melalui pemahaman mendalam 

tentang sifat dunia dan pembebasan dari siklus kelahiran dan kematian. 

Samanera Hirirato mengungkapkan bahwa samadhi juga berperan dalam 

mengurangi karma negatif. Dalam ajaran Buddha, karma sangat berhubungan dengan 

perbuatan, ucapan, dan pikiran kita. Ketika seseorang berlatih samadhi dengan tekun, 

mereka memperkuat kesadaran dan kontrol diri, yang memungkinkan mereka untuk 

membuat keputusan yang lebih bijaksana. Ini dapat mengurangi kemungkinan 

seseorang melakukan tindakan yang buruk, yang pada gilirannya mengurangi karma 

negatif yang bisa mendatangkan bala. Dengan kata lain, samadhi tidak hanya memberi 

perlindungan mental tetapi juga mengarah pada penurunan potensi penderitaan yang 

bisa muncul akibat tindakan atau keputusan yang tidak bijaksana. Pada pelaksanaan 

 
23 Dewi Khurun Aini, Crossita Nabila Shofiefany, Peran Intervensi Spiritualitas dan Psikologi 

Positif terhadap resiliensi Keluarga di Era Adaptasi Kebiasaan Baru, Semarang : LP2M UIN Walisongo, 

2021, h. 76-77. 
24 Wawancara dengan Ibu Yuyun dan Ibu Fina, 29 Januari 2025. 



 
 

69 
 

samadhi di Vihara Tanah Putih Semarang memiliki peran yang cukup penting pada 

sarana tolak bala.  Dalam meditasi dan samadhi maka seseorang dapat meningkatkan 

pemahaman yang lebih dalam hidup baik mengenai kedamaian hidup ataupun 

pengurangan pengaruh negative yang dapat mendatangkan bala bagi seseorang. Pada 

pelaksanaan meditasi dan samadhi terdapat beberapa tambahan bacaan paritta serta 

dupa dan lilin yang berguna sebagai sarana untuk menciptakan energi positif yang 

dapat melindungi dari tolak bala seseorang. 25 

Ibu Rahma, Ibu Nike dan Ibu Sri mengatakan bahwa samadhi berguna bagi 

kehidupan keseharian mereka, dikarenakan dengan samadhi mereka akan bisa 

merasakan adanya penolakan bala itu seperti terhindar dari penyakit karena dengan 

pikiran yang tenang sehinggga seseorang bisa lebih mengontrol hal positif dan negative 

yang masuk dalam diri mereka sehingga samadhi itu berperan dalam kesehatan fisik 

mereka terutama pada tingkat kecemasan. Tolak bala dalam meditasi Buddhis biasanya 

dilakukan melalui berbagai praktik yang bertujuan untuk mengusir energi negatif dan 

menjaga ketenangan batin. Salah satu metode yang umum adalah meditasi cinta kasih, 

yang memfokuskan energi positif dan kasih sayang, baik kepada diri sendiri maupun 

orang lain, termasuk mereka yang sulit untuk kita maafkan, untuk mencegah 

malapetaka.26 Selain itu, pengulangan mantra perlindungan seperti Om Mani Padme 

Hum digunakan untuk menciptakan perlindungan spiritual, sementara visualisasi 

simbol pelindung seperti cahaya atau bunga teratai berfungsi untuk membentuk 

perlindungan batin yang mengusir energi buruk. Semua teknik ini bertujuan untuk 

mengatasi bala, baik yang berupa gangguan fisik, mental, maupun spiritual, dengan 

memperkuat kedamaian batin dan hubungan dengan kebijaksanaan serta ketenangan 

diri. 27 

 
25 Wawancara dengan Samanera Hirirato, 29 Januari 2025. 
26 Pratama, Wirman, Ryandi, “Korelasi Kearifan Lokal dengan Kepercayaan Lokal Terhadap 

Tolak Bala di Paluta”, Jurnal Pendidikan dan Sosial Budaya, Vol. 3, No. 6 (2023), h. 1361. 
27 Wawancara dengan Samanera Hirato, 29 Januari 2025. 



 
 

70 
 

Pernyataan narasumber diatas mengenai manfaat samadhi dalam kehidupan 

sehari-hari mereka sesuai dengan teori psikosomatik, terutama terkait dengan 

hubungan antara pikiran, emosi, dan kesehatan fisik. Dalam perspektif psikosomatik, 

stres dan kecemasan yang tidak dikelola dengan baik dapat berdampak buruk pada 

tubuh, seperti meningkatkan risiko timbulnya penyakit fisik. Dengan samadhi, mereka 

dapat menenangkan pikiran dan mengurangi kecemasan, yang sangat penting untuk 

menjaga keseimbangan antara aspek mental dan fisik. Keadaan tenang yang tercipta 

dalam samadhi memungkinkan mereka untuk mengendalikan emosi dan menyaring 

energi positif atau negatif yang masuk, sesuai dengan prinsip teori psikosomatik yang 

mengaitkan pengelolaan emosi dengan kesehatan tubuh.28 

Selain itu, praktik tolak bala dalam meditasi Buddhis, yang mencakup teknik 

meditasi cinta kasih, mantra perlindungan, dan visualisasi simbol pelindung, berfungsi 

sebagai cara untuk mengelola emosi dan energi negatif yang bisa memengaruhi tubuh. 

Teknik-teknik ini tidak hanya fokus pada pencapaian kedamaian batin, tetapi juga 

meningkatkan daya tahan tubuh terhadap pengaruh fisik dan mental yang merugikan. 

Dalam konteks teori psikosomatik, ini dapat dipahami sebagai upaya untuk mengatasi 

gangguan fisik atau mental yang disebabkan oleh stres atau konflik emosional. Dengan 

demikian, samadhi dan praktik meditasi yang terkait dapat dilihat sebagai sarana untuk 

menjaga kesehatan fisik dan mental, selaras dengan pandangan Alexander yang 

menekankan pentingnya mengatasi ketegangan emosional untuk mencegah gangguan 

fisik. 

Sehingga secara keseluruhan samadhi berfungsi sebagai alat untuk 

menghindari bahaya dan meningkatkan spiritualitas dalam ajaran Buddha. Melalui 

latihan samadhi, seseorang dapat meraih kedamaian batin yang membantu mengusir 

energi negatif serta gangguan yang bisa menimbulkan bencana atau malapetaka. 

Samadhi menciptakan perlindungan spiritual yang menjaga kestabilan mental dan 

 
28 Witrin Gamayanti, “Religious Coping Dengan Subjektive Well –Being Pada Orang Yang 

Mengalami Psikofisiologis”, Jurnal Ilmiah Psikologi, Vol. V, No. 1 (2012), h. 935-936 



 
 

71 
 

emosional, serta mendukung kesehatan fisik.29 Dengan membebaskan diri dari 

gangguan mental seperti kecemasan dan kemarahan, samadhi memberikan kekuatan 

batin untuk menghadapi tantangan hidup, sekaligus melindungi dari ancaman luar. 

Dalam hal spiritualitas, samadhi juga membuka jalan menuju pencerahan dengan 

membebaskan individu dari keterikatan duniawi dan mengurangi karma negatif. 

Latihan ini mendekatkan seseorang pada kedamaian batin yang lebih mendalam dan 

membantu mereka mengatasi berbagai gangguan yang dapat menghambat 

pertumbuhan spiritual. Oleh karena itu, samadhi tidak hanya sebagai sarana untuk 

mencapai kesejahteraan pribadi, tetapi juga sebagai pelindung yang menjaga individu 

dari segala ancaman yang dapat mengganggu keharmonisan hidup mereka. 

 Pada kesimpulanya samadhi, sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala, 

berfungsi sebagai sarana mencapai kedamaian batin, samadhi juga memainkan peran 

penting dalam mengatasi gangguan mental, seperti kecemasan dan amarah, yang dapat 

mengganggu keseimbangan emosional dan fisik. Hal ini memungkinkan individu 

untuk mengendalikan energi positif dan negatif dalam diri mereka. Praktik meditasi 

samadhi tidak hanya menciptakan ketenangan batin, tetapi juga bertindak sebagai 

perlindungan spiritual yang membantu mengusir energi negatif dan gangguan 

eksternal. Dengan latihan rutin, samadhi membentuk kekuatan batin yang 

memungkinkan seseorang untuk menghadapi tantangan hidup dengan ketenangan dan 

kebijaksanaan. Dalam konteks teori psikosomatik, samadhi membantu mengurangi 

kecemasan dan stres, yang memiliki dampak positif pada kesehatan fisik. Secara 

keseluruhan, samadhi mendukung kesejahteraan pribadi, spiritual, dan perlindungan 

dari berbagai ancaman, baik yang bersifat fisik maupun mental. Latihan ini juga 

berkontribusi pada pengurangan karma negatif dan membuka jalan menuju 

pencerahan, yang merupakan tujuan utama dalam ajaran Buddha. 

 
29 Labib M.S, “Spiritualitas Dalam Perspektif Agama-Agama : Sebuah Pencarian Titik Temu”, 

Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 1, No. 2(Juli 2020), h. 121. 

 



 
 

72 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Praktik samadhi yang dilakukan di Vihara Tanah Putih Semarang memiliki peran 

penting dalam memperkuat spiritualitas umat Buddha serta sebagai sarana 

perlindungan dari pengaruh negative atau tolak bala. Melalui samadhi ini, 

seseorang dapat mencapai ketenangan batin, mengelola emosi dengan lebih baik, 

serta meningkatkan kesadaran spiritual. Samadhi juga membantu mengurangi 

keterikatan terhadap hal-hal duniawi, sehingga individu dapat lebih berfokus 

pada pencapaian kedamaian dan kebijaksanaan. Selain itu, dalam konteks 

perlindungan spiritual, meditasi ini diyakini dapat menciptakan perisai terhadap 

energi negatif dan pengaruh buruk, baik dari dalam diri maupun lingkungan 

sekitar. Dengan demikian, samadhi tidak hanya berfungsi sebagai ritual 

keagamaan, tetapi juga sebagai sarana untuk mencapai keseimbangan mental, 

emosional, dan spiritual yang berguna bagi kehidupan sehari-hari mereka. 

2. Samadhi digunakan sebagai sarana spiritualitas dan tolak bala di karenakan 

praktik samadhi memiliki peran penting dalam meningkatkan spiritualitas serta 

sebagai bentuk perlindungan dari berbagai gangguan atau tolak bala. Sebagai 

meditasi yang mendalam, samadhi membantu seseorang mencapai ketenangan 

batin, kejernihan pikiran, dan keseimbangan emosional, sehingga memperkuat 

hubungan spiritual dengan ajaran Buddha. Selain itu, samadhi diyakini mampu 

melindungi individu dari pengaruh negatif, baik yang berasal dari dalam diri 

seperti kecemasan dan emosi yang berlebihan, maupun dari luar seperti energi 

negatif atau malapetaka yang dapat mengganggu kehidupan umat Buddha. 

Dengan demikian, praktik samadhi tidak hanya berfungsi sebagai metode 

kontemplatif dalam mencapai pencerahan, tetapi juga sebagai upaya spiritual 

untuk menjaga ketenteraman dan kesejahteraan hidup. 



 
 

73 
 

B. Saran 

1. Untuk umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang dianjurkan untuk lebih 

berkomitmen dalam mengikuti sesi samadhi secara rutin yang di adakan di 

Vihara Tanah Putih Semarang. Kehadiran langsung di Vihara Tanah Putih 

Semarang sangat penting karena memungkinkan umat untuk mendapatkan 

bimbingan langsung dari guru meditasi atau bhikkhu, sehingga dapat 

meningkatkan kualitas samadhi untuk bisa berdiskusi, menemukan solusi atas 

berbagai permasalahan hidup, serta memperdalam pemahaman terhadap ajaran 

Sang Buddha. Oleh karena itu, umat Buddha di sarankan untuk secara rutin 

meluangkan waktu dalam berlatih meditasi di Vihara Tanah Putih Semarang 

supaya lebih bisa mendalami spiritualitas dan tolak bala dan komunitas meditasi 

semakin berkembang. 

2. Untuk Penulis Selanjutnya, di sarankan dapat lebih mendalami bagaimana 

praktik samadhi memengaruhi berbagai aspek kehidupan umat Buddha, seperti 

kesehatan mental, interaksi sosial, dan perkembangan spiritual. Selain itu, 

penelitian lanjutan juga bisa membandingkan praktik samadhi di berbagai vihara 

atau tradisi Buddhisme yang berbeda untuk mendapatkan pemahaman yang lebih 

luas mengenai peran meditasi ini dalam kehidupan beragama.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

74 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abraham Maslow, P. t. (2021). Psikologi tentang Pengalaman Religius. Yogyakarta: 

Ircisod. 

Adziima, M. F. (2021). “Psikologi Humanistik Abraham Maslow. Jurnal Tana Mana, 

Vol. 2, No. 2. 

Aditama, D. (2017). Hubungan Antara Spiritualitas dan Stres pada Mahasiswa yang 

mengerjakan Skripsi. Jurnal Pendidikan Islam, Vol. x, No. 2. 

Agus. (2006). Teori dan Paradigma Penelitian Sosial. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Agus Harianto, P. T. (2022). Apa itu Vipassana Bhavana? Jurnal Agama Buddha dan 

Ilmu Pengetahuan, Vol. 8, No. 1. 

Ardian, I. (2016). Konsep Spiritualitas dan Religiusitas (Spiritual and Religion) dalam 

Konteks Keperawatan Pasien Diabetes Melitus Tipe 2. Jurnal Keperawatan 

dan Pemikiran Ilmiah, Vol. 2, No. 5. 

Bhikkhu Cattamano Mahathera.  Pengurus Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 

17 Desember 2024. 

Blasius. (2006). Memahami Dokumentasi. Jurnal Acarya Pustaka, Vol. 3, No. 1. 

Bramantyo, H. (2015). Meditasi Buddhis : Sarana untuk Mencapai Kedamaian dan 

Pencerahan Batin. Jurnal Orientasi Baru, Vol. 24, No. 1. 

Chandra Monica, G. B. (2013). Perancang Panduan Meditasi Singkat untuk Umat 

Buddha Theravada. Jurnal Desain Komunikasi Visual Adiwara, Vol. 1, No. 1. 

Dewi Khurun Aini, C. N. (2021). Peran Intervensi Spiritualitas dan Psikologi Positif 

terhadap resiliensi Keluarga di Era Adaptasi Kebiasaan Baru. Semarang: 

LP2M UIN Walisongo. 

Farida, N. (2014). Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa . Surakarta: Cakra 

Books. 



 
 

75 
 

Fina. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 29 Januari 2025 

Gojali, M. (2017). Konsep Dasar Psikologi Transpersonal. Journal of Transpersonal 

Psychology, Vol. 2, No. 1. 

Hartawan. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 5 Maret 2025. 

Iskandar. (2016). Implementasi Teori Hirarki Kebutuhan Abraham Maslow Terhadap 

Peningkatan Kinerja Pustakawan. Jurnal Ilmu Perpustakaan, Informasi, dan 

Kearsipan Khizanah Al-Hikmah, Vol. 4, No. 1. 

Joko, R. (2011). Mendongkrak Kecerdasan Otak dengan Meditasi. Jakarta: Visimedia. 

Kenne, M. (2006). Agama-Agama Dunia. Yogyakarta: Kanisius. 

M.S, L. (2020). Spiritualitas Dalam Perspektif Agama-Agama : Sebuah Pencarian Titik 

Temu. Journal of Humanities and Social Sciences,, Vol. 1, No. 2. 

Malik, A. (2016). Samadhi Menurut Agama Buddha. Banjarmasin: IAIN Antasari. 

Maslow, A. H. (1994). Motivasi dan Kepribadian-1. Jakarta Pusat: Harper & Brothers. 

Mastiono, W. (2016). Pembuatan Aplikasi Vidio Panduan Puja Bakti Agama Buddha 

Theravada. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Universitas Surabaya, Vol. 5, No. 1. 

Muslimin. (2013). Mengenal Dasar Spiritulitas Umat Buddha. Jurnal Studi Lintas 

Agama, Vol. 8, No. 1. 

Mutaqin, A. (2014). Eksistensi Agama dalam Era Globalisasi. Jurnal Komunika, Vol. 

8, No. 1. 

Mutiara, K. E. (2016). Menanamkan Toleransi Multi Agama sebagai Payung Anti 

Radikalisme (Studi Kasus Komunitas Lintas Agama dan Kepercayaan di 

Pantura Tali Akrab)). Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4, No. 2, 

h. 296. 



 
 

76 
 

Muzakkir. (2018). Hidup Sehat dan Bahagia dalam Perspektif Tasawuf. Jakarta: 

Prenadamedia Group. 

Nike. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 5 Maret 2025. 

Pratama, W. R. (2015). Korelasi Kearifan Lokal dengan Kepercayaan Lokal Terhadap 

Tolak Bala di Paluta. Jurnal Orientasi baru, Vol. 24, No. 1. 

Prio. Pengurus secretariat Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 29 Januari 2025. 

Putri Paula N.C, R. A. (2023). Meditasi Agama Buddha : Sejarah Psikologis dengan 

Mindfulness. Jurnal Pendidikan dan Konseling, Vol. 5, No. 2. 

Rahma. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 5 Maret 2025. 

Ratna, P. (2021). Pola Komunikasi pada Praktik Meditasi di Sekolah Berbasis Buddhis. 

Jurnal Komunikasi Pendidikan, Vol. 5, No. 2 . 

Rosyad, R. (2012). Pengantar Psikologi Agama dalam Konteks Terapi. Bandung : UIN 

Sunan Gunung Djati. 

Rosyid, M. (2014). Memotret Agama Adam : Studi Kasus Pada Komunitas Samin. 

Jurnal Orientasi Baru, Vol. 23, No. 2. 

Samanera Hirirato. Pengurus Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 29 Januari 

2025. 

Siti Maria Ulfah, D. N. (2019). Esensi Meditasi Terhadap Spiritualitas Umat Buddha. 

Jurnal Studi Agama, Vol. 14, No. 2. 

Siti Muazaroh, S. (2019). Kebutuhan Manusia dalam Pemikiran Abraham Maslow 

(Tinjauan Maqasid Syariah). Jurnal Al- Mazahib, Vol. 7, No. 1. 

Sri. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang. Wawancara 5 maret 2025. 

Sugiyono. (2005). Memahami Penelitian Kualitatif : dilengkapi dengan contoh 

Proposal dan Laporan Penelitian. Bandung: ALFABETA. 



 
 

77 
 

Sugiyono. (2010). Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif dan R&D. 

Bandung: Alfabeta. 

Suharsini, A. (2002). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek. Jakarta: PT 

Rineka Cipta. 

Sutrisno, M. (1993). Buddhisme Pengaruh Dalam Abad Modern, Yogyakarta : 

Kanisius. 

Titin Pramiyati, J. Y. (2017). Peran Data Primer Pada Pembentukan Skema Konseptual 

Baris Data Simbumil. Jurnal SIMETRIS, Vol. 8, No. 2. 

Umam, K. (2024). Islamisasi Teori Kebutuhan Abraham Maslow. Journal of Islami, 

Vol. 9, No. 1.  

Witrin Gamayanti,(2012) “Religious Coping Dengan Subjektive Well –Being Pada 

Orang Yang Mengalami Psikofisiologis”, Jurnal Ilmiah Psikologi, Vol. V, No. 

1  

Wijayakusuma, H. (1997). Meditasi Qigong untuk Pengobatan dan Kesehatan. Jakarta: 

Pustaka Kartini. 

Yuyun. Peserta Meditasi Vihara Tanah Putih Semarang.  Wawancara 29 Januari 2025. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

78 
 

LAMPIRAN 

Lampiran 1 

Bacaan Paritta 

1. 2. 

3. 4. 

5. 6. 



 
 

79 
 

7. 8. 

9. 10. 

11. 12. 

 

 

 

 



 
 

80 
 

Lampiran 2 

Surat Permohonan Izin Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

81 
 

Lampiran 3 

Dokumentasi Wawancara 

  

Wawancara dengan 

Bhikku Cattamano Mahathera 

Wawancara dengan 

Samanera Hirirato 

  

Wawancara dengan kesekretariatan Vihara 

Tanah Putih Semarang 

Kak Prio 

Wawancara dengan peserta meditasi 

Ibu Yuyun dan Ibu Fina 

  

Wawancara kedua dengan 

Bhikku Cattamano Mahathera 

Wawancara dengan peserta meditasi 

Ibu Sri 



 
 

82 
 

  

Wawancara dengan peserta meditasi 

Bapak Hartawan 

Wawancara dengan peserta meditasi 

Ibu Rahma 

  

Wawancara dengan peserta meditasi 

Ibu Nike 

Pelaksanaan Meditasi yang dipimpin oleh 

Bhikku Cattamano Mahathera 

 

Pelaksanaan Meditasi yang dipimpin oleh 

Samanera Hirirato 

 

 

 

 



 
 

83 
 

Lampiran 4 

Judul Penelitian  : Meditasi Dalam Agama Buddha : Konsep Samadhi sebagai 

Sarana Peningkatan Spiritualitas dan Sarana Tolak Bala 

Bagi Umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang 

Draft Wawancara Pengurus di Vihara Tanah Putih 

Pertanyaan   : 

1. Bagaimana sejarah Vihara Tanah Putih Semarang? 

2. Apa saja aktivitas yang terdapat di Vihara Tanah Putih Semarang selain 

meditasi? 

3. Siapakah pemimpin dalam meditasi dan apakah terdapat persyaratan untuk 

menjadi pemimpin meditasi?  

4. Apakah terdapat peserta meditasi selain Agama Buddha? 

5. Ada apa saja gerakan sikap tubuh saat pelaksanaan meditasi? 

6. Kapan waktu dan tempat pelaksanaan meditasi, apakah dibedakan untuk 

masyarakat umum dan tidak? 

7. Apa saja unsur-unsur dalam pelaksanaan meditasi? 

8. Apa saja kelengkapan yang dibutuhkan pada pelaksanaan  meditasi? 

9. Apakah ada bacaan waktu meditasi, dan jika ada bagaimana bacaanya? 

10. Bagaimana meditasi bisa digunakan sebagai sarana spiritualitas dan tolak 

balak? 

11. Apakah terdapat tantangan waktu pelaksanaan meditasi dan samadhi? 

12. Terdapat ruangan apa saja di Vihara Tanah Putih Semarang ini? 

 

Draft Pertanyaan Peserta meditasi dan Samadhi 

1. Apa yang Anda ketahui tentang meditasi samadhi dan bagaimana Anda 

mempraktikkannya di Vihara Tanah Putih Semarang? 

2. Seberapa sering Anda melakukan meditasi samadhi, dan berapa lama durasi 

setiap sesi meditasi yang Anda lakukan? 



 
 

84 
 

3. Apakah ada perubahan yang Anda rasakan dalam hidup Anda setelah rutin 

melakukan meditasi samadhi? Jika ada, bisa jelaskan? 

4. Bagaimana proses pelaksanaan meditasi yang anda ikuti di Vihara Tanah Putih 

Semarang ini? 

5. Bagaimana perasaan setelah melakukan meditasi, apakah terdapat pengaruh 

yang dirasakan dikehidupan sehari-hari?  

6. Pada pelaksanaan meditasi sering kali menggunakan metode apa? 

7. Tantangan apa saja yang terjadi saat pelaksanaan meditasi? 

8. Apakah memang benar dengan sering berlatih meditasi dapat memberikan 

pengaruh untuk meningkatkan spiritualitas atau dapat lebih bisa memaknai 

hidup untuk lebih rajin beribadah dan mendekatkan diri kepada Tuhan? 

9. Menurut anda meditasi ini berguna bagi peningkatan tolak bala atau tidak? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

85 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama    : Priska Ardhila Kurniasari 

Tempat, tangal lahir : Ngawi, 28 Juni 2002 

Alamat : Tempurejo Rt001/Rw007,Kecamatan Paron, Kabupaten Ngawi 

NIM   : 2104036061 

Fakultas  : Ushuluddin dan Humaniora 

No. HP  : 085746137431 

E-mail   : priskardhila@gmail.com  

Riwayat Pendidikan  

1. Tahun 2009-2015  MIN 5 Ngawi 

2. Tahun 2015-2018  MTs N 5 Ngawi 

3. Tahun 2018-2021  SMA Abdul Wahid Hasyim Tebuireng 

4. Tahun 2021-sekarang  UIN Walisongo Semarang 

Pengalaman Organisasi : 

1. Anggota media dan informasi HMJ SAA 2 (Periode 2022-2023) 

2. Bendahara Forsmawi Futsal Competition (Periode 2022) 

3. Kesekretariatan Forsmawi Futsal Competition (Periode 2023) 

Demikian data Riwayat hidup yang saya tulis dengan sebenar-benarnya. 

Semarang, 29 April 2025 

 

Priska Ardhila Kurniasari 

NIM :2104036061 

 

mailto:priskardhila@gmail.com

	PERNYATAAN KEASLIAN
	HALAMAN PERSETUJUAN
	NOTA PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI
	TRANSLITERASI ARAB LATIN
	PERSEMBAHAN
	UCAPAN TERIMAKASIH
	ABSTRAK
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	A. Rumusan Masalah
	B. Tujuan Penelitian
	C. Manfaat Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	1. Jenis Penelitian
	2. Sumber Data
	3. Metode Pengumpulan Data
	4. Metode Analisis Data
	F. Sistematika Penulisan Skripsi

	BAB II
	LANDASAN TEORI
	A. Meditasi dalam Agama Buddha
	1. Pengertian Meditasi
	2. Jenis - Jenis Meditasi dalam Agama Buddha

	B. Samadhi dalam Agama Buddha
	1. Pengertian Samadhi
	2. Tingkatan Samadhi
	3. Manfaat Samadhi

	C. Spiritualitas
	D. Tolak Bala
	BAB III
	AKTIVITAS MEDITASI DAN SAMADHI DI VIHARA TANAH PUTIH SEMARANG SEBAGAI SARANA SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA
	A.  Sejarah Vihara Tanah Putih Semarang
	B. Meditasi dan Samadhi pada Agama Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang
	1. Unsur-Unsur Dalam Meditasi dan Samadhi
	2. Proses Pelaksanaan Meditasi
	3. Gerakan dan Sikap Tubuh Meditasi dan Samadhi
	4. Bacaan Paritta waktu Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi
	5. Tantangan dan Hambatan pada Pelaksanaan Meditasi dan Samadhi
	6. Samadhi Sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat Buddha

	BAB IV
	PENINGKATAN SPIRITUALITAS DAN TOLAK BALA BAGI UMAT BUDHA DI VIHARA TANAH PUTIH SEMARANG
	B. Pengaruh Samadhi sebagai Sarana Spiritualitas dan Tolak Bala bagi Umat Buddha di Vihara Tanah Putih Semarang
	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran
	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP

