
TRADISI PANCENAN BAGI MASYARAKAT SEBAGAI INSTRUMEN 

TOLERANSI SOSIAL DI DESA GLONGGONG KECAMATAN 

JAKENAN KABUPATEN PATI 

 

 

 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humanirora 

Jurusan Studi Agama Agama 

 

Oleh:  

IZZA NURIL WAFA  

NIM. 2104036062 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG  

2025





i 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

HALAMAN PERSETUJUAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 



v 
 

MOTTO  

 

 

قَبَاۤىِٕلَ   انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْبًا وَّ نْ ذكََرٍ وَّ اِنَّا خَلَقْنٰكُمْ م ِ ِ  يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ  لِتعََارَفوُْاۚ اِنَّ اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّٰه

َ عَلِيْمٌ خَبيِْرٌ   ۝١٣ اتَْقٰىكُمْْۗ انَِّ اللّٰه
“Sesungguhnya Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku supaya kamu saling mengenal.” 

(QS. Al-Hujurat: 13) 

 

“Perbedaan adalah rahmat, dan tradisi adalah jembatan untuk menjaganya.” 

“Perbedaan pendapat di antara umatku adalah rahmat” (HR. Baihaqi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih dari abjad yang satu ke abjad 

yang lain. Transliterasi Arab Latin disini ialah penyalinan huruf-huruf Arab dengan 

huruf-huruf latin beserta perangkatnya. Pedoman transliterasi dalam skripsi ini 

berpedoman pada hasil Keputusan bersama  Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 

0543b/U/1987. 

1. Konsonan 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif ا
tidak 

dilambangkan 
tidak dilambangkan 

 ba’ B be ب

 ta’ T te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim J je ج

 ḥa’ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha’ Kh ka dan ha خ

 dal D de د

 zal Z zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ R er ر

 zai Z zet ز

 sin S es س

 syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa” ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 gain G ge غ



vii 
 

 fa’ F ef ف

 qaf Q qi ق

 kaf K ka ك

 lam L el ل

 mim M em م

 nun N en ن

 wau W w و

 ha’ H ha هـ

 hamzah , apostrof ء

 ya’ Y ye ي

 

2. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam transliterasi bahasa Arab diganti berupa 

tanda atau harakat sebagai berikut: 

كَ  Fathah (a) ـ َ  Ditulis tabaaroka ت بٰر 

 Ditulis ilaika ا ل يْكَ  Kasrah  (i) ـ َ

 Ditulis dunyaa د نْي اَ Dommah (u) ـ َ

 

3. Vokal Panjang 

Vokal panjang atau juga disebut sebagai Maddah ditransliterasikan 

berupa tanda dengan huruf seperti berikut: 

1. Fathah + alif 

2. Fathah + ya’ mati 

3. Kasrah + ya’ mati 

4. Dammah + wawu 

mati 

ā 

ā 

ī 

ū 

 عَذاَب 

 وَعَلَى 

 جَمِيْعِ 

 قلُوُْبَنَ 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

‘adzābin 

Wa’alā 

Jamī’in 

Qulūbana 

4. Vokal Rangkap 

Dalam vokal rangkap maka dilambangkan dengan menggabungkan 

antara harakat dengan huruf, contohnya  dilambangkan seperti dibawah ini: 

Fathah + ya’ mati (ai) َْا يْت ه م Ditulis aitahum 



viii 
 

Fathah + wawu mati (au)  َئ ذ  Ditulis yauma-iziy ي وْم 

 

5. Ta’ Marbutoh 

a. Apabila ta’ marbutoh hidup atau dibaca dengan harakat fathah, kasrah, 

dan dammah maka ditulis dengan (t): 

 Ditulis saa’atu سَّاع ة

 Ditulis baghtatan ب غْت ة َ  

 

b. Apabila ta’ marbutah mati atau di waqafkan maka ditulis dengan (h): 

ةَ   Ditulis qiyaamah ق ي ام 

ة َ حْم   Ditulis Qohmah ر 

 

6. Kata Sandang 

a. Jika diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf 

pertama Syamsiyah: 

حْمٰن  Ditulis ar-rohmaan ا لرَّ

 Ditulis asy-syamsu ا اشَّمْسَ 

b. Bila diikuti dengan huruf Qamariyyah maka ditulis dengan “al”: 

 Ditulis al-qur’an ا لْق را نَ

نْس ان  Ditulis al-insan ا لْْ 

 

7. Syaddah 

Tanda syaddah atau tasydid dilambangkan seperti contoh dibawah ini: 

 Ditulis kulla syaiin   ش يْءَ  ك لََّ

ذَْ  Ditulis Yattahiz ب تَّخ 

 

8. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika berada di tengah 

maupun di akhir kata. Namun jika hamzah terletak di awal kata maka 

dilambangkan dengan alif: 



ix 
 

 Ditulis ya-tii ي أتْ يَْ

وْاَ  Ditulis liyuthfi-uu ل ي طْف ـئ ـ

 Ditulis auliyaaa-a ا وْل ي اءَٓ 

 

9. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat 

ا َ  اَيٰٰۤ َيُّه  يْن  ن وَْالَّذ   Ditulis yaaa ayyuhalladziina aamanuu اٰم 

ا و   َ اَللّٰه َب م  ل وْن  يْرٌَت عْم   Ditulis wallohu bimaa ta’maluuna ب ص 

bashiir 

 

10. Tajwid 

Transliterasi berkaitan erat dengan ilmu tajwid, sehingga penting untuk 

dipahami bagi seseorang yang menginginkan kefashihan dalam pembacaan al-

Qur’an. Sebab itu, pedoman transliterasi Arab Latin (versi Indonesia) 

diresmikan dengan disertakan pedoman tajwid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Assalamu’alaikum wr. wb.  

Ahamdulillahi Robbil Alamin, Puji Syukur atas kehadirat Allah 

SAW yang telah melimpahkan Kesehatan, berkah dan RahmatNya. 

Sehingga penulis bisa menyelesaikan penulisan skripsi dengan judul “ 

Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai intrumen toleransi di Desa 

Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati.”  

Shalawat dan salam tak lupa selalu tercurahkan kepada baginda Nabi 

Agung Rasulullah SAW, sang revolusioner sejati bagi seluruh umat 

manusia, semoga penulis mendapatkan syafaatnya di yaumil kiyamah nanti. 

Karya tulis ilmiah yang berupa Skripsi ini merupakan sebagai salah 

satu wujud ikhtiar penulis untuk memperoleh gelar Strata I di Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora Universits Islam Negeri Walisongo Semarang, 

yang tak lupa didalam proses penulisannya tentu tidak luput dari beberapa 

peran penting dari berbagai pihak. Dengan ini, secara khusus penulis ingin 

menyampaikan ucapan terimakasih kepada:   

1. Prof. Dr. H. Nizar, M.Ag. selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang.  

2. Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.  

3. Ulin Ni'am Masruri, Lc., MA. selaku Ketua Jurusan dan  Dosen 

Pembimbing yang meluangkan waktu dan senantiasa memberikan 

pengarahan serta bimbingan dalam menyelesaikan penulisan skripsi 

sehingga dapat terselesaikan dengan baik di Jurusan Studi Agama 

Agama Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universits Islam Negeri 

Walisongo Semarang. 

4. Thiyas Tono Taufiq, S.Th.I., M.Ag., selaku Sekretaris Jurusan dan Wali 

Dosen Studi yang senantiasa memberikan arahan dari mulai waktu 



xi 
 

perwalian atupun waktu lainya yang selalu memberikan masukan serta 

motivasi untuk segera menyelesaikan sarjana . 

5. Para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang, yang telah membekali berbagai ilmu 

pengetahuan sehingga penulis mampu menyelesaikan penulisan skripsi.  

6. Kepala Desa Glonggong Rukin Prasetyo,S.H, segenap perangkat desa, 

tokoh masyarakat, dan masyarakat Desa Glonggong Kecamatan 

Jakenan Kabupaten Pati, yang telah mengizinkan penulis untuk 

melakukan penelitian di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati.  

7. Kepada Bunda Sukeri dan Ayah Nadi selaku orang tua penulis, serta 

seluruh keluarga besar penulis yang telah memberikan dukungan luar 

biasa, serta doa-doa yang terus dipanjatkan untuk penulis sehingga dapat 

menyelesaikan skripsi dan kemudahan dalam menyelesaikan studi. 

Kakak penulis Alfi Ulul Fikri serta Adik penulis perempuan Aleena 

Nadhifa Zahra, yang selalu mendoakan untuk bisa mengejar gelar 

sarjana ini. 

8. Terkhusus Kakek penulis yang Bernama Alm. Suwadi bin Joyo Kardi 

yang menjadi salah satu trigger untuk menggunakan judul skripsi ini. 

dan yang tercinta Nenek penulis yang senantiasa selalu mendoakan dan 

mensupport segara sesuatu yang di dasari dengan kebaikan.  

9. Keluarga Mathali’ul Falah Semarang yang menjadi tempat belajar dan 

berdiskusi dengan penuh kenyamanan serta semua muasis dan  

masyayikh Perguruan Islam Mathali’ul Falah.  

10. Sahabat sahabat seperjuangan jurusan Studi Agama Agama di Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang angkatan 2021 

mapun sahabat sahabat seperjuangan PMII Rayon Ushuluddin yang 

selalu memberikan semangat, yang telah memberikan pengalaman 

terbaik selama berproses di lingkup organisasi, senyum, do’a, dan arti 

kebersamaan.  



xii 
 

11. Semua pihak yang telah membantu penyelesaian skripsi ini. Penulis 

berharap semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi penulis sendiri 

khususnya dan para pembaca pada umumnya. Akhirnya penulis 

menyadari bahwa skripsi ini banyak memiliki kekurangan. Oleh karena 

itu, masukan dan kritikan sangat penulis harapkan demi perbaikan.  

12. Dan yang terakhir kepada diri saya sendiri. Izza Nuril Wafa. Terima 

kasih sudah bertahan sejauh ini, walau sering kali merasa putus asa atas 

apa yang diusahakan dan belum berhasil, namun terima kasih telah 

menjadi. manusia yang mau berusaha dan tidak lelah mencoba. Terima 

kasih karena memutuskan untuk tidak menyerah sesulit apapun proses 

penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan 

semaksimal mungkin, ini merupakan pencapaian yang patut dirayakan 

dan tasyakuran atas kelulusan saya. Berbahagialah selalu dimanapun 

berada. 

Wassalamu’alaikum wr. wb  

  

  

  

Semarang, 16 April 2025 

Penulis  

  

  

IZZA NURIL WAFA 

NIM. 2104036062  

 

 



xiii 
 

DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................................. i 

HALAMAN PERSETUJUAN .......................................................................................... ii 

NOTA PEMBIMBING ..................................................................................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN ........................................................................................... iv 

MOTTO .............................................................................................................................. v 

TRANSLITERASI ARAB LATIN .................................................................................. vi 

UCAPAN TERIMAKASIH ............................................................................................... x 

ABSTRAK ........................................................................................................................ xv 

DAFTAR ISI .................................................................................................................... xiii 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar belakang ......................................................................................................... 1 

B. Rumusan masalah ................................................................................................... 5 

C. Tujuan penelitian ..................................................................................................... 5 

D. Kajian pustaka ......................................................................................................... 6 

E. Metode penelitian .................................................................................................... 8 

F.  Sistematika penulisan ........................................................................................ 12 

BAB II .............................................................................................................................. 15 

TRADISI, FUNGSI DAN TOLERANSI SOSIAL ....................................................... 15 

A. Tradisi dan fungsi .................................................................................................. 15 

B. Toleransi ................................................................................................................ 24 

BAB III ............................................................................................................................. 30 

TRADISI PANCENAN DAN POTRET DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI . 30 

A. Gambaran Situasi Wilayah Desa Glonggong ........................................................ 30 

B. Tradisi Pancenan di Desa Glonggong .................................................................. 44 

C. Tradisi Pancenan sebagai Instrumen Toleransi sosial........................................... 51 

BAB IV ............................................................................................................................. 53 

MAKNA TRADISI PANCENAN SEBAGAI INSTRUMEN TOLERANSI SOSIAL 

DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI .................................................................... 53 

A. Makna dan Prosesi Tradisi Pancenan di Desa Glonggong ................................... 53 

B. Peran Tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam membangun toleransi sosial 

bagi Masyarakat Desa Glonggong ................................................................................ 64 



xiv 
 

BAB V .............................................................................................................................. 78 

PENUTUP ........................................................................................................................ 78 

A. KESIMPULAN ..................................................................................................... 78 

B. SARAN ................................................................................................................. 79 

C. Penutup ................................................................................................................. 80 

DAFTAR PUSTAKA ...................................................................................................... 81 

LAMPIRAN..................................................................................................................... 85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

ABSTRAK 

Meskipun zaman terus berkembang dan modernisasi berpengaruh  sebagian 

masyarakat pedesaan masih tetap melestarikan tradisi sebagai wujud 

identitas kolektif sekaligus sebagai upaya menjaga keharmonisan sosial. 

Penelitian ini mengkaji Tradisi Pancenan sebagai sarana untuk membangun 

toleransi sosial di tengah masyarakat Desa Glonggong, Kecamatan Jakenan, 

Kabupaten Pati. Tradisi Pancenan bagi masyarakat setempat dianggap 

sebagai warisan budaya lokal yang masih dilestarikan oleh warga dan 

memiliki makna mendalam. Makna tersebut tidak hanya secara budaya dan 

spiritual, tetapi juga sebagai media interaksi sosial antarwarga dengan latar 

belakang keagamaan dan ideologi yang berbeda, khususnya antara 

kelompok Islam abangan dan Islam putihan. Penelitian ini dilatarbelakangi 

oleh kondisi sosial masyarakat Glonggong yang majemuk dalam hal 

pemahaman keislaman, di mana kelompok abangan cenderung 

mempertahankan tradisi lokal bercorak kejawen, sementara kelompok 

putihan lebih mengacu pada ajaran Islam yang normatif. Masyarakat 

setempat mampu menjaga keharmonisan, meskipun terdapat potensi konflik 

yang dilatarbelakangi oleh perbedaan pemahaman dan pendapat dari 

masing-masing kelompok. Menurut Koentjaraningrat, mengatakan bahwa 

tradisi sama dengan adat istiadat, konsep serta aturan yang mantap dan 

terintegrasi sangat kuat dalam sistem budaya disuatu kebudayaan yang 

mengatur tindakan manusia dalam bidang sosial kebudayaan. Peneliti ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan  antropologi agama. 

Data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, serta dokumentasi 

dengan melibatkan tokoh masyarakat, pemuka agama dari kedua kelompok, 

serta warga yang aktif dalam kegiatan tradisi Pancenan. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa  : Pertama, makna tradisi Pancenan dipahami sebagai 

ungkapan rasa syukur atas hasil pertanian dan keselamatan desa, yang 

diwujudkan melalui ziarah leluhur, doa bersama, dan kenduri yang 

melibatkan seluruh warga tanpa memandang perbedaan keyakinan. Selain 

itu, tradisi Pancenan juga berfungsi sebagai sarana untuk mempererat 

hubungan antarawarga yang berbeda latarbelakang. Kedua, tradisi 

Pancenan berperan sebagai alat sosial-budaya yang mampu memperkuat 

toleransi sosial dan persatuan di tengah perbedaan pemahaman corak 

keIslaman. Melalui partisipasi aktif dari masyarakat, tradisi Pancenan 

membuktikan perannya sebagai instrumen penting dalam membangun 

toleransi, solidaritas dan kohesi sosial di tengah pengaruh modernisasi.  

Kata kunci: Tradisi Pancenan, toleransi, Islam abangan, Islam putihan, 

kearifan lokal





1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

A. Latar belakang  

Tradisi berasal dari kata “Traditium” yang artinya segala sesuatu 

hasil dari warisan masa lalu (leluhur). Tradisi merupakan sebuah warisan 

budaya yang kaya akan unsur unsur serta memberikan sebuah makna 

tersendiri. Diantara unsur unsur tradisi terdapat adanya ritual (upacara) yang 

termasuk bagian penting dari suatu tradisi. Mencakup dari serangkaian 

serangkaian peristiwa ataupun Tindakan yang dilakukan secara berulang 

ulang dengan adanya norma norma serta aturan yang sesuai dan telah 

disepakati oleh masyarakat. Tradisi adalah kebiasaan yang sudah ada di 

jaman nenek moyang dan di lakukan secara turun menurun dalam suatu 

masyarakat tertentu dengan tujuan melestarikan peninggalan leluhur. 1 

Tradisi merupakan salah satu elemen penting dalam kehidupan 

sosial dan budaya masyarakat. Sebagai bagian dari identitas kelompok, 

tradisi tidak hanya mencakup nilai-nilai dan kebiasaan yang diwariskan 

secara turun-temurun, tetapi juga mencerminkan sistem norma yang berlaku 

di dalam kehidupan masyarakat. Tradisi mempunyai suatu keyakinan, ada 

dua istilah dalam keyakinan tersebut  yaitu animism dan dinamisme, 

animism merupakan percaya kepada roh roh halus atau leluhur yang sudah 

meninggal yang ritualnya terekspresikan dalam persembahan di tempat 

tempat tertentu yang di anggap terhormat.atau keramat.2  Kepercayaan 

seperti itulah senantiasa dijadikan pedoman agama meraka, semua yang 

bergerak dianggap hidup dan mempunyai kekuatan ghaib atau memiliki roh 

yang berwatak baik maupun buruk. Dengan adanya anggapan yang 

semacam itu menjadikan tolak ukur adanya sebuah roh yang benar benar 

mempunyai kuasa dan lebih kuat dari manusia. Agar terhindar dari 

 
1 Niken Wardani, “Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam 

mendukung tumbuhnya karakter bangsa”. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama (2019). 
2 Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan, 1954), hal 103. 



2 
 

malapetaka roh tersebut mereka menyembahnya dengan menjalankan 

tradisi tradisi peninggalan nenek moyang.3  

Sedangkan dinamisme merupakan suatu istilah didalam teori 

antropologi guna menyebutkan sesuatu makna tentang suatu kepercayaan. 

Kata ini berasal dari Yunani yaitu dinamis atau dinaomos yang mempunyai 

arti kekuatan atau tenaga. Dinamis ialah keyakinan bahwa benda benda 

tertentu memiliki kekuatan ghaib, oleh karena itu diharuskan untuk 

dihormati dan terkadang harus dilakukan ritual ritual tertentu untuk menjaga 

tuahnya. Adanya keyakinan semacam ituu untuk membentuk perilaku 

mereka dalam kehidupan sehari hari, baik dalam wujud etika maupun 

ekspresi berkesenian.4  

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong merupakan salah satu warisan 

tradisi pada zaman ke zaman yang memiliki makna mendalam bagi 

masyarakat setempat. Pancenan adalah Pancenan merupakan serangkaian 

kegiatan penghormatan kepada almarhum yang telah meninggal dengan 

cara menyediakan makanan pada hari hari tertentu terkhusus ketika ada 

hajatan mengingat hari kematian almarhum. Kegiatan Pancenan dilakukan 

sebagai bentuk penghormatan dan wujud rasa cinta kepada orang yang telah 

meninggal dunia. Seiring dengan perkembangan zaman, tradisi seringkali 

dipertanyakan relevansinya di era modern. Namun, tradisi tetap menjadi 

penghubung antar generasi, menciptakan rasa kebersamaan, dan 

memperkokoh identitas budaya suatu kelompok. Melalui pengkajian 

terhadap tradisi, kita dapat lebih memahami bagaimana masyarakat 

mempertahankan nilai-nilai leluhur dan menyesuaikannya dengan tuntutan 

zaman. Masyarakat yang menempati wilayah Jawa Tengah khususnya 

Kabupaten Pati Desa Glonggong Kecamatan Jakenan merupakan bagian 

 
3 Darori Amin, Islam dan Kebudayaan Jawa (Gama Media, Yogyakarta 2000.) hal 6. 
4 Abu Ahmadi, Perbandingan Agama (Jakarta, Rineka Cipta 1991), hal 35. 



3 
 

masyarakat masih kental dengan tradisi ataupun adat-adat wilayah turunan 

dari nenek moyang.5 

Istilah tradisi pancenan atau pancen merupakan istilah bahasa Jawa 

yang mempunyai arti menyediakan makanan dan minuman yang ditujukan 

untuk anggota keluarga yang sudah meninggal dunia. Pada hari saat 

meninggalnya anggota keluarga tersebut mempunyai istilah dari Geblak 

(Hari meninggalnya). Tradisi Pancen dilakukan setiap ada hajat hajat 

memperingati hari meninggalnya anggota keluarga salah satunya tiga hari, 

hari ketujuh hari, empat puluh hari dan hari-hari yang biasanya itu 

memperingati anggota tersebut. Salah satu ciri khusus penyediaan yaitu 

makanan-makanan kesukaan orang yang meninggal ketika masih hidup. 

Menurut kepercayaan kejawen pada zaman dahulu orang yang telah 

meninggal akan pulang ke rumah nggak ada kegiatan yang memperingati 

hari ditinggalnya orang tersebut sehingga anggota keluarga yang masih 

hidup harus menyediakan makanan dan minuman untuk leluhur tersebut.6 

Kematian adalah bagian tak terpisahkan dari siklus hidup. Secara 

umum, kematian merujuk pada akhir dari kehidupan. Namun, kematian juga 

memiliki dimensi sosial dan emosional yang mendalam. Dibanyak budaya, 

kematian dianggap sebagai peralihan ke keadaan atau kehidupan setelah 

mati, atau sebagai kesempatan untuk merenung dan menghormati mereka 

yang telah meninggal. Dalam tradisi Jawa selalu ada suatu ritual untuk 

mengiringi kejadian  kematian yaitu Pancenan.7 

Masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati 

merupakan salah satu desa yang berada di Pati yang masih melaksanakan 

tradisi Pancenan. Desa Glonggong merupakan wilayah yang notasi 

pencariannya dari hasil pertanian yang jaraknya lumayan dekat dengan Kota 

Pati. Kependudukannya mayoritas Islam namun masih ada beberapa 

 
5 Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024.  
6 Firda Nurul Anissa, Koentjoro. Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa. 

Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022) 
7 Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024. 



4 
 

kepercayaan-kepercayaan didalamnya sehingga menjadikan masyarakatnya 

masih sangat kental dengan adat-adat atau tradisi zaman dahulu dan masih 

mempercayai serta memegang teguh adat istiadatnya. Tradisi Pancenan. ini 

dilakukan oleh masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati. Selain itu, Pancenan juga berfungsi sebagai salah satu 

intrumen toleransi, Desa Glonggong berusaha menjaga warisan tradisi agar 

tetap hidup dan relevan di era modern. Tradisi Pancenan mencerminkan 

kelanggengan hubungan antara manusia dan roh, serta pentingnya rasa 

ikhlas dalam kehidupan.8 

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong memiliki peran penting 

sebagai instrumen toleransi sosial antarwarga, terutama dalam konteks 

keberagaman sosial. Terdapat islam abangan ( kejawen ) dan islam putihan 

(santri). Islam abangan merujuk pada praktik Islam yang lebih kultural dan 

sinkretis, sering kali menggabungkan unsur-unsur tradisi lokal dan 

kepercayaan animisme. Istilah ini biasanya digunakan untuk 

menggambarkan fenomena di Indonesia, terutama di daerah yang memiliki 

latar belakang budaya yang kuat, seperti Jawa. Banyak praktik keagamaan 

yang mengadopsi ritual dan tradisi lokal, seperti selamatan atau upacara 

adat, yang disertai dengan elemen Islam. Pengaruh Animisme juga Ada 

unsur kepercayaan terhadap roh, makhluk halus, dan praktik-praktik 

animistik yang tetap dipertahankan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pemahaman tentang ajaran Islam seringkali tidak mendalam, dengan lebih 

menekankan pada aspek ritual ketimbang pemahaman teologis. Hal ini 

menunjukkan bagaimana agama dapat beradaptasi dengan budaya lokal, 

menciptakan bentuk praktik keagamaan yang unik dan beragam.9 

"Islam Putihan" merujuk kepada gerakan yang menekankan 

pemahaman dan pengamalan Islam yang lebih murni dan tidak terpengaruh 

oleh budaya atau adat yang dianggap bertentangan dengan ajaran Islam 

 
8 Hasil Observasi dengan masyarakat desa Glonggong pada 10 September 2024. 
9 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 



5 
 

yang sebenar. Istilah ini sering dikaitkan dengan usaha untuk kembali 

kepada sumber asal ajaran Islam, seperti al-quran dan Sunnah, tanpa 

sebarang pengaruh luar.10 Melalui beberapa hal ini, tradisi Pancenan di 

Desa Glonggong tidak hanya menjadi acara ritual, tetapi juga sarana untuk 

membangun dan memperkuat toleransi serta kerukunan di antara warga 

yang beragam.dengan adanya sikap menghargai antar tradisi yang di 

laksanakan. 11 

Berdasarkan penelitian diatas peneliti akan mendeskripsikan kondisi 

objektif pancanan mendeskripsikan proses rancangan serta 

mendeskripsikan sistem abangan dan putihan terkait masing-masing sudut 

pandang dan menjadikannya sebagai alat untuk memperkuat perdamaian di 

masyarakat serta menumbuhkan sikap toleransi antar warga di Desa 

Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati. 

 

B. Rumusan masalah  

1. Bagaimana makna dan nilai yang terkandung di dalam tradisi Pancenan 

di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati ? 

2.  Bagaimana peran tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam 

membangun toleransi sosial di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati? 

C. Tujuan penelitian 

1. Untuk mengetahui makna dan  nilai yang terkandung di dalam tradisi 

Pancenan di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati 

2. Untuk mengetahui peran tradisi Pancenan sebagai instrumen dalam 

membangun toleransi sosial di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati  

 
10 Rizem Aizid, Nihar Awani(ed),Buku islam abangan dan kehidupannya.Yogyakarta 2015.  
11 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 



6 
 

Manfaat Teoritis, memberikan suatu kontribusi bagi pengembangan 

keilmuan tentang nilai religius tertentu. Pertama: dapat menambah 

keilmuan tentang suatu keagamaan yang berbeda-beda dalam melakukan 

suatu kegiatan, Kedua: menambah wawasan bagi penulis maupun pembaca 

dalam rangka meningkatkan hal-hal yang berkaitan dengan Nilai Religius.  

Manfaat Praktis, dapat meningkatkan suatu pemikiran positif 

terhadap tradisi Pancenan dari sudut pandang islam abangan dan putihan 

yang ada kota Pati, bahwa setiap apa yang dilakukan oleh Islam abangan 

dan islam putihan mempunyai makna tersendiri. Penelitian ini juga dapat 

menambah pengetahuan lebih menyeluruh terkait keanekaragaman corak 

warna dalam kebudayaan. 

D. Kajian pustaka 

Dalam penulisan proposal skripsi ini peneliti turut menggali 

informasi-informasi dari data-data penelitian sebelumnya sebagai bahan 

kajian keilmuan dan beberapa pakar-pakar yang mengkaji dalam 

permasalahan atau problem terdahulu. Permasalahan mengenai apa saja 

yang ada di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan dengan berbagai 

perspektif yang ada di desa tersebut. Pokok pembahasan yang diteliti 

termuat dalam penelitian jurnal dan penelitian skripsi berikut penulis 

memaparkan pembahasan tersebut :  

 

1. Judul “Pancenan dan Perdamaian dalam tradisi Jawa” dibuat oleh 

Firda Nurul Anissa dan Koentjoro (2023) Universitas Gadjah Mada 

yang berisikan tentang pemahaman nilai-nilai yang terkandung dalam 

tradisi Pancenan serta konsep perdamaian dalam budaya Jawa. Dalam 

artikel ini lebih fokus di bagian Perdamaian dengan menggunakan 

konsep Galtung, menjelaskan dari mulai pandangan pandangan tradisi 

dilihat dari perspektif perdamaian serta penerapan perilaku keseharian 

dengan menggunakan landasan kerukunan untuk mencegah terjadinya 

suatu konflik yang timbul dari perbedaan tradisi. Internalisasi tradisi 



7 
 

dalam kehidupan  dengan adanya nilai nilai perdamaian dalam 

kehidupan dan terimplementasikan dalam pola perilaku Masyarakat 

Jawa.  Hasil Kesimpulan nya menerangkan tentang tewujudnya sinergi 

yang terbangun memunculkan makna dan tujuan yang tertumpu pada 

keharmonisan dalam berbudaya dan bermasyakat. 12 

 

2. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama yang berjudul “Akulturasi 

Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam mendukung 

tumbuhnya karakter bangsa” yang dibuat oleh Niken Wardani (2019) 

dari unit penelitian dan pengabdian masyarakat stabn Raden Wijaya 

Wonogiri yang berisikan tentang pemahaman untuk mengetahui 

pengaruh-pengaruh tradisi panjang terhadap sikap keagamaan umat 

Buddha di vihara Purwa Manggala serta mengetahui bagaimana 

produksi Pancenan mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang 

religius di vihara Purwa Manggala dukuh lukisan Desa Sumbung 

Kecamatan Cepogo kabupaten Boyolali Jawa Tengah. Hasil dari 

penelitian nya berupa lebih fokus di bagian keagamaan Buddha serta 

pemahaman makna tradisi dari sudut pandang Buddha mulai dari ritual 

atau bacaan yang dilontarkan dari sumber premier nya serta persepsi 

agama Buddha dengan hasil (vipaka) dari perbuatan baik tersebut 

menghasilkan suatu keberkahan yang baik pula, dapat dijelaskan bahwa 

tradisi pancenan telah menjadi jatidiri dari Masyarakat umat buddha 

dukuh Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara turun menurun dari 

leluhur mereka didesa tersebut. Dengan adanya tradisi pancenan di Desa 

Plukisan dapat mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religious 

Masyarakat umat buddha di dukuh Plukisan, Desa Sumbung Kecamatan 

Cepogo kabupaten Boyolali Jawa Tengah.13 

 

 
12 Firda Nurul Anissa, “Pancenan dan Perdamaian dalam tradisi Jawa”. universitas 

gadjah Mada. (2023) 
13 Niken Wardani, “Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha dalam 

mendukung tumbuhnya karakter bangsa”. Jurnal pendidikan sains sosial dan agama. (2019) 



8 
 

E. Metode penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif.14 Teknik 

kualitatif merupakan pendekatan penelitian yang menghasilkan data 

deskriptif melalui bahasa tertulis atau lisan dari individu atau tindakan yang 

diamati. Sementara itu, metodologi yang digunakan peneliti dalam 

penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif. Pendekatan deskriptif 

adalah suatu metodologi penelitian yang menggambarkan seluruh data atau 

kondisi yang berkaitan dengan subjek atau objek penelitian, selanjutnya 

dianalisis dan dibandingkan dengan kenyataan yang ada, bertujuan untuk 

menawarkan solusi terhadap permasalahan yang teridentifikasi sekaligus 

memberikan informasi kontemporer yang bermanfaat bagi kemajuan ilmu 

pengetahuan dan dapat diterapkan pada berbagai bidang masalah. 15 Sumber 

data penelitian ini terdiri dari sumber data premier dan sekunder. Sumber 

data sekunder meliputi dokumentasi dan wawancara dengan beberapa 

responden yang tercantum dalam Tradisi Pancenan bagi masyarakat sebagai 

intrumen Toleransi di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kab. Pati. 

1. Sumber Data  

a) Data Primer 

Sumber data primer merupakan sumbar data yang 

diperoleh atau dikumpulkan langsung oleh peneliti dari 

sumber pertama atau objek penelitian. Pengumpulan data 

dilakukan melalui wawancara langsung kepada narasumber, 

yaitu tokoh agama, kaum abangan, kaum putihan dan  

masyarakat Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten 

Pati. Data yang dikumpulkan berkaitan langsung dengan 

toleransi agama di desa tersebut. 

 

 

 
14 Jusuf Soewadji. Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana Media).2012. 
15 Nugraha Farida, Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa, Surakarta, 2014.h.21 



9 
 

b) Data Sekunder  

Sumber data sekunder merupakan sumber data yang 

digunakan sebagai penunjang atau pelengkap data primer.16 

Data ini dapat diperoleh dari berbagai sumber seperti buku, 

jurnal, dan artikel yang relevan dengan topik yang dibahas 

oleh penulis, yakni Tradisi Pancenan. 

 

2. Metode Pengambilan Data  

Penelitian ini menggunakan pendekatan Antropologi 

agama yang berfokus pada studi lapangan dan pengamatan 

terhadap praktik keagamaan dalam masyarakat, Metode yang 

diterapkan adalah deskriptif kualitatif, mengikuti pendekatan 

teori yang dipinjam dari Moleong. Tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk menjelaskan pengalaman yang dialami seseorang 

dalam kehidupan, termasuk interaksinya dengan orang lain. 

Penelitian kualitatif merupakan jenis penelitian yang bertujuan 

untuk memahami pengalaman yang dialami oleh subjek 

penelitian. Hal ini melibatkan pemahaman terhadap tindakan, 

motivasi, konsepsi, dan perilaku subjek penelitian. Penelitian ini 

akan diuraikan dalam bentuk skripsi, dengan fokus pada kata-

kata dan bahasa yang digunakan dalam situasi konteks khusus 

yang alamiah, serta manfaat dari berbagai objek alamiah yang 

diamati.17 Adapun metode pengumpulan data yang dilakukan 

oleh penulis diantaranya 

a) Observasi  

Observasi adalah suatu metode/jenis 

pengumpulan data yang melalui penulis pencatat 

keadaan dan perilaku subjek penelitian. Suatu 

 
16 Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif, Dan R&D (Bandung: Alfabeta,) 

h.194, 2010. 
17 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,) h.4, 

2007. 



10 
 

pengamatan di sini, dilakukan oelh peneliti dengan 

menggunakan semua indra yang dimiliki manusia seperti 

pendengaran, peraba, penglihatan, perasa dan 

sebagainya.18 Dalam melakukan observasi ini melalui 

tahap pengamatan langsung pada objek yang akan 

dipriksa yakni dengan meneliti secara langsung supaya 

mengerti bagaimana dan seperti apa Tradisi Pancenan di 

Desa Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati 

b) Wawancara 

Wawancara adalah kegiatan peneliti yang 

melibatkan interaksi langsung dengan responden atau 

informan. Tahapan melakukan wawancara penelitian 

meliputi peneliti menjadwalkan sesi dengan sumber 

tertentu untuk interaksi tanya jawab. Kedua, peneliti 

melakukan wawancara terhadap informan berdasarkan 

jadwal yang telah ditentukan dan disepakati bersama. 

Wawancara dilakukan dengan sejumlah individu yang 

dianggap penting dan merupakan bagian integral dari 

tradisi. Metode ini digunakan untuk mengambil data dan 

mengumpulkan sumber informasi terkait dengan topik 

penelitian.19 Dalam penelitian ini, penulis akan 

melakukan wawancara dengan berbagai pihak Tokoh 

agama Desa Glonggong bernama Mbah Modin Nadi, 

Mbah Suparman, masyarakat Abangan yang bernama 

Mbah Pasri, Mbah Lasemi, Mbah Suladi, Mbah Parni, 

masyarakat Putihan yang bernama Ibu Sukeri, Ibu 

Purwati. Dan juga masyrakat desa berupa ibu ibu PKK.  

 
18 Fatoni Abdurrahman, Metodologi Penelitian dan Tehnik Penyusunan Skripsi (Jakarta: 

PT. Rinekha Cipta,), h. 104–5, 2006 
19 Amin Abdulla, “Metodologi Penelitian Agama Pendekatan Multidisipliner” 

(Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan Kalijaga), hal. 203, 2006. 



11 
 

c) Dokumentasi  

Dokumentasi adalah sebuah metode untuk 

memperoleh bukti data dan informasi dalam bentuk 

dokumen, buku, arsip, diagram tertulis dalam gambar, 

laporan, dan informasi yang dapat diandalkan, termasuk 

foto dan studi ilmiah yang tersedia.20 Data yang berisikan 

file, suara, tulisan, gambar dan tentu data hasil waancara 

merupakan aspek yang ada dalam muatan 

dokumentasi.21 

3. Metode Analisis Data  

Teknik analisis data adalah proses pengumpulan data dan 

penyusun data secara sistematis dari hasil wawacara, observasi 

dan dokumentasi.22 Analisis data dalam penelitian kualitatif 

terjadi selama dan setelah selesainya pengumpulan data dalam 

jangka waktu tertentu. Selama wawancara, peneliti telah 

melakukan analisis terhadap tanggapan orang yang 

diwawancarai. Teknik analisis ini bertujuan menganalisa data 

yang telah dikumpulkan dari lapangan, lalu disusun dan 

dianalisa menggunakan metode deskriptif analitik, yaitu 

mendeskripsikan atau mengambarkan suatu objek penelitian 

terhadap data yang telah dikumpulkan sesuai wawancara. Data 

– data yang telah terkumpul kemudian di susun oleh penulis 

mengunakan model analisa Miles dan Hebermen sebagai 

berikut: 

a) Data Reduction (Reduksi Data), memilih elemen elemen 

kunci yang akan diringkas, memberi prioritas pada 

 
20 Sugiyon. “Metodologi Penelitian Kuantitatif”, Yayasan Muhammad Zaini, Aceh, hal. 

476. 
21 Blasius Sudarsono, “Memahami Dokumentasi”, JURNAL Acaya Pustaka, Vol.3, No.1, 

2017, h.48. 
22 Salim & Syahrum. “metodepenelitian kulitatif” (Bandung: cipta Pustaka media, 2012). 

hal.119 



12 
 

informasi yang esensial, dan menemukan tema atau pola 

data. Reduksi data bertujuan menghasilkan deskripsi 

yang lebih mudah dimengerti atau dapat membantu 

peneliti mengumpulkan data atau dokumentasi serta 

mencarinya saat diperlukan. Dalam teknik ini, peneliti 

melakukan ringkasan, seleksi, dan pengurangan data, 

terutama terkait Tradisi Pancenan yang diperoleh 

melalui wawancara dengan narasumber di lapangan. 

b) Data Display (penyajian data), dilakukan dengan cara 

menyusun sekumpulan informasi menjadi suatu 

pernyataan dari data yang awalnya tersebar dan terpisah 

menurut sumber informasi yang didapat serta  

menyajikan data sesuai dari hasil wawancara ke dalam 

bentuk naratif untuk lebih memantapkan pemahaman 

tentang Tradisi Pancenan yang disusun dan disajikan 

dalam bentuk naratif dan sebagainya. 

c) Conclusing Drawing (penarikan kesimpulan), dilakukan 

dengan cara menarik hasil kesimpulan berdasarkan pada 

reduksi, kesimpulan awal bersifat sementara dan dapat 

berubah jika tidak ditemukan bukti substansial yang 

cukup mendukung ruang lingkup pengumpulan data, 

sehingga kesimpulan yang ditemukan dapat lebih 

dipercaya. Peneliti menarik kesimpulan melalui 

pengumpulan subtansi dari berbagai katagori hasil 

penelitian observasi dan wawancara.23 

 

F. Sistematika penulisan 

Struktur skripsi ini dirancang untuk memberikan gambaran dan 

pemahaman yang jelas terkait pembahasan yang ada di dalamnya. Penulisan 

 
23 Sukardi. “metodelogi penelitian pendidikan” (Jakarta: Bumi Aksara. 2004), hal .23. 



13 
 

skripsi ini terdiri dari empat bab dengan topik yang berbeda-beda dalam 

setiap babnya. Berikut adalah gambaran singkat mengenai isi masing-

masing bab: 

Bab pertama dalam skripsi berisi pedahuluan yang mencakup ada 

latar belakang masalah, mengenai penjelasan pentingnya topik penelitian 

serta alasan mengapa penulis menggunakan topik tersebut, dengan adanya 

latar belakang Tradisi Pancenan, Rumusan masalah semupakan sebuah 

pertanyaan peneliti yang ingin dijawab dalam skripsi dengan adanya batasan 

terhadap pembahasan supaya isi skripsi tidak melebar dari pembahasan. 

Kemudian tujuan dan manfaat dari penelitian ini lakukan menjelaskan hal 

hal yang ingin dicapai serta menjelaskan manfaat yang di peroleh dari 

peneliti, baik secara teoritis maupun praktis. Kemudian adanya tinjauan 

pustaka atau penelitian terdahulu dengan tujuan yang pertama menulis 

skripsi tentang Tradisi Pancenan. Selanjutnya metode penelitian yang 

mengenai dengan jenis penelitian, sumber data, metode pengumpulan data, 

pengumpulan data, dan analisa data. Dan terakhir yaitu sistematika penulis 

yang berisi mengenai gambaran garis besar dalam peneltian ini.  

Bab yang kedua, membahas landasan teoritik yang menjadi dasar 

untuk menggambarkan dan menganalisis objek penelitian. Penjelasan 

mengenai teori-teori atau konsep-konsep yang berkaitan dengan topik 

penelitian. Ini mencakup pandangan para ahli yang mendasari pemahaman 

masalah penelitian. Pada bab ini, penulis akan memaparkan teori terkait 

Tradisi, yang mencakup pengertian Tradisi, pengertian Toleransi, 

Pengertian Pancenan, Landasan teoritik ini akan menjadi kerangka 

konseptual untuk analisis dalam penelitian ini.  

Bab ketiga, pada bab ini akan mebahas mengenai penggambaran 

umum, pembahasan yang pertama membahas tentang letak georgrafis desa 

Glonggong Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati, berikutnya kondisi dan 

aktifitas kaum abangan dan putihan.  

Bab keempat, berisikan mengenai analisa mengenai analisi prosesi 

dan makna tradisi Pancenan dan sudut pandang Islam abangan dan putihan 



14 
 

terhadap tradisi Pancenan di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati dengan memperjelas masalahnya dengan cara menjabarkan 

dan menganalisa.  

Bab kelima, merupakan penutup yang berisikan kesimpulan 

penelitian, saran – saran penulis, serta daftar pustaka yang berisi berbagai 

referensi yang dijadikan sebagai bahan rujukan dalam penelitian, meliputi; 

buku, jurnal, internet dan sebagiannya serta lampiran yang berkaitan dengan 

penelitian. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

BAB II 

TRADISI, FUNGSI DAN TOLERANSI SOSIAL  

A. Tradisi dan Fungsi 

1. Pengertian tradisi  

Tradisi menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) adalah adat 

kebiasaan dari turun menurun (nenek moyang) yang masih dijalankan atau 

dilakukan dalam keseharian masyarakat daerah. Dari pengertian diatas 

dapat dipahami bahwa Tradisi merupakan adat kebiasaan yang diwarisi dari 

nenekmoyang secara turun menurun dan masih berlaku di Masyarakat 

daerah tertentu. Sehingga dapat diartikan sebuah aktifitas mengulang 

Sejarah sebelumnya dengan landasan tetap melestarikan warisan leluhur 

jaman dahulu. 24 

Tradisi berasal dari kata “traditium” yang artinya segala sesuatu 

hasil dari warisan masa lalu (leluhur). Tradisi adalah hasil dari cipta dan 

karya manusia objek material, kejadian, khayalan, kepercayaan, atau 

lembaga yang diwariskan dari sesuatu generasi ke generasi selanjutnya 

dengan tujuan melestarikan peninggalan sejarah seperti halnya adat istiadat, 

property ataupun kesenian.25 

Menurut Koentjaraningrat, mengatakan bahwa tradisi sama dengan 

adat istiadat, konsep serta aturan yang mantap dan terintegrasi sangat kuat 

dalam sistem budaya disuatu kebudayaan yang mengatur tindakan manusia 

dalam bidang sosial kebudayaan itu. Kebiasaan, dalam pengertian paling 

sederhana, adalah sesuatu yang telah dilakukan sejak lama dan telah 

menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan suatu kelompok masyarakat. 

Aspek paling mendasar dari tradisi adalah adanya pewarisan informasi yang 

berlangsung secara terus-menerus dari generasi ke generasi, baik melalui 

lisan maupun tulisan. Bukti-bukti ini berperan penting dalam memperkuat 

 
24 Alfin Syah Putra dan Teguh Ratmanto, “Media dan Upaya Mempertahankan Tradisi dan 

Nilai-nilai Adat”. Universitas Islam Bandung. Vol.7, No.1, April 2019 
25 Hardjono, “Tradisi”, Yogyakarta: Ugm, 1968. Hlm. 12 



16 
 

dasar suatu tradisi yang dilestarikan dan juga mencegah kepunahan 

kebudayaan tersebut. 26 

Sesuatu yang diwariskan tidak selalu harus dilaksanakan atau 

diterima begitu saja dia dapat diasimilasi dan disimpan hingga akhir hayat. 

Tradisi yang diterima oleh para pewaris menjadi bagian integral dalam 

kehidupan para pendukung sejarah. Seringkali, pewaris mempertimbangkan 

relevansi tradisi tersebut dari zaman ke zaman saat mereka berupaya untuk 

melanjutkannya. Tradisi itu sendiri akan tetap menjadi bagian dari masa lalu 

yang dijaga hingga kini, berdampingan dengan berbagai inovasi baru untuk 

memastikan kelestarian adat istiadat. Di antara beragam ritual yang ada 

dalam kehidupan masyarakat Jawa, dan lebih luasnya masyarakat 

Indonesia, semua itu membentuk adat yang kaya dan beragam. Tradisi juga 

merupakan cerminan perilaku dan sikap manusia yang telah terbangun 

melalui proses bertahap, dari generasi ke generasi, dimulai dari nenek 

moyang mereka. Secara otomatis, hal ini memengaruhi interaksi dan reaksi 

dalam kehidupan sehari-hari penerusnya. Dalam konteks tertentu, individu 

yang mengabaikan tradisi dapat dianggap sebagai sosok yang kurang 

berkenan atau bahkan tabuh dalam pandangan masyarakat..27  

Menurut Ricklefs, teori tradisi berhubungan dengan cara-cara yang 

diwariskan dari generasi ke generasi dalam masyarakat tertentu, yang 

meliputi nilai-nilai, norma, kebiasaan, dan praktik-praktik sosial yang ada 

dalam kehidupan sehari-hari. Ricklefs memandang tradisi bukan sebagai 

sesuatu yang statis, melainkan sebagai bagian dari proses yang terus 

berkembang dan dipengaruhi oleh berbagai faktor eksternal dan internal. 

Dengan kata lain, tradisi bukan hanya diwariskan dari masa lalu, tetapi juga 

mengalami perubahan dan adaptasi seiring waktu. Hal ini mencerminkan 

dinamika dalam masyarakat yang tidak hanya terikat oleh warisan budaya, 

tetapi juga dipengaruhi oleh perubahan sosial, politik, dan ekonomi yang 

 
26 Sri Mintosih, “Tradisi dan kebiasaan masyarakat, Kalimantan: Proyek Pengkajian dan 

pembinanan nilai-nilai budaya”, 1996. Hlm 81 
27 Hardjono, “Tradisi”, Yogyakarta: Ugm, 1968. Hlm. 12 



17 
 

terjadi di lingkungan tersebut. Secara umum, teori tradisi menurut Ricklefs 

mengajarkan bahwa tradisi itu merupakan elemen penting dalam memahami 

perkembangan sejarah suatu masyarakat, karena tradisi menciptakan 

kontinuitas, tetapi juga dapat berubah seiring berjalannya waktu.28 

 

2. Fungsi tradisi 

Merle Calvin Ricklefs, dalam karyanya mengenai sejarah Indonesia, 

mengidentifikasi fungsi tradisi dalam masyarakat sebagai elemen penting 

dalam pembentukan dan perkembangan sosial, budaya, serta politik. Tradisi 

bagi Ricklefs bukanlah sekadar suatu warisan budaya yang stagnan, 

melainkan sebuah proses dinamis yang berfungsi untuk menjaga 

keberlanjutan nilai-nilai budaya sambil beradaptasi dengan perubahan 

zaman. Berikut adalah beberapa fungsi tradisi dalam masyarakat menurut 

teori Ricklefs: 

1. Mempertahankan Kontinuitas Sosial dan Budaya: Tradisi 

berperan dalam menjaga kelangsungan budaya suatu masyarakat. 

Dalam masyarakat yang cenderung homogen, tradisi berfungsi 

untuk mempertahankan identitas kolektif dan integritas budaya dari 

generasi ke generasi. Ricklefs menekankan bahwa melalui tradisi, 

masyarakat dapat mempertahankan elemen-elemen dasar budaya 

mereka meskipun terjadi perubahan dalam konteks sosial-politik. 

2. Pewarisan Nilai dan Pengetahuan: Salah satu fungsi utama tradisi 

adalah sebagai sarana untuk mewariskan nilai-nilai dan pengetahuan 

dari satu generasi ke generasi berikutnya. Ricklefs melihat tradisi 

sebagai saluran untuk mentransfer pengalaman hidup, moralitas, dan 

kepercayaan-kepercayaan yang membentuk struktur sosial. 

Misalnya, dalam masyarakat Jawa, tradisi berperan penting dalam 

menjaga nilai-nilai agama, adat, dan moral yang diteruskan melalui 

ajaran keluarga dan komunitas. 

 
28 Ricklefs, Merle Calvin.. A History of Modern Indonesia (3rd ed.). Stanford University 

Press. (2001) 



18 
 

3. Fungsi Adaptasi dan Perubahan: Ricklefs juga mengakui bahwa 

meskipun tradisi mengandung elemen-elemen masa lalu, ia tidak 

terikat secara kaku pada hal tersebut. Sebaliknya, tradisi memiliki 

fungsi adaptasi terhadap perubahan zaman dan kondisi sosial. 

Tradisi berfungsi sebagai alat untuk merespons pengaruh eksternal, 

seperti pengaruh kolonial, globalisasi, atau perubahan politik dan 

ekonomi. Ini memungkinkan masyarakat untuk beradaptasi dan 

berkembang tanpa kehilangan akar budaya mereka. 

4. Penguatan Struktur Sosial dan Kekuasaan: Tradisi juga 

berfungsi untuk memperkuat struktur sosial dalam masyarakat. 

Dalam banyak kasus, tradisi digunakan oleh kelompok-kelompok 

tertentu untuk mempertahankan atau memperkuat kekuasaan. 

Dalam konteks kerajaan-kerajaan di Indonesia, tradisi memiliki 

peran dalam menglegitimasi otoritas raja atau penguasa dengan 

merujuk pada sejarah dan adat istiadat. Tradisi menjadi alat untuk 

membangun konsensus dan solidaritas di antara anggota 

masyarakat. 29 

5. Membangun Solidaritas dan Kohesi Sosial: Tradisi berfungsi 

untuk mempererat hubungan antar anggota masyarakat. Melalui 

ritual, upacara, atau perayaan tradisional, solidaritas sosial tercipta, 

memperkuat rasa kebersamaan dan identitas kolektif. Ricklefs 

melihat bahwa tradisi ini memiliki peran yang sangat penting dalam 

menciptakan stabilitas sosial dan ketahanan komunitas. 

6. Sebagai Medium Perubahan dan Modernisasi: Meskipun tradisi 

sering dianggap sebagai penghalang terhadap perubahan, Ricklefs 

menunjukkan bahwa tradisi juga dapat menjadi medium untuk 

perubahan. Masyarakat yang memiliki tradisi yang kuat bisa 

mengadaptasi aspek-aspek baru tanpa kehilangan esensi budaya 

mereka. Tradisi dapat menjadi penghubung antara masa lalu dan 

 
29 Ricklefs, Merle Calvin. (1981). Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan.   



19 
 

masa depan, memungkinkan masyarakat untuk berkembang sambil 

tetap menghormati warisan budaya mereka.30 

 

3. Unsur - unsur tradisi 

Menurut Koentjaraningrat, Unsur unsur yang terkandung dalam 

tradisi diantaranya yaitu berkorban, bersaji, berdoa, memakan makanan 

yang telah didoakan, membacakan doa, bertirakat, bersemedi dan arak 

Arakan. Unsur unsur keagamaan yang terkandung dalam sebuah tradisi 

itu sendiri terdapat kegiatan yang dianggap penting dalam kepercayaan 

ataupun agama. Tradisi merupakan sebuah warisan budaya yang kaya 

akan unsur unsur serta memberikan sebuah makna tersendiri. Diantara 

unsur unsur tradisi terdapat adanya ritual (upacara) yang termasuk 

bagian penting dari suatu tradisi. Mencakup dari serangkaian 

serangkaian peristiwa ataupun Tindakan yang dilakukan secara berulang 

ulang dengan adanya norma norma serta aturan yang sesuai dan telah 

disepakati oleh Masyarakat.31 

Simbol dan lambang menjadi salah satu bagian dari unsur tradisi 

seringkali pasti menggunakan simbol ataupun lambang yang memiliki 

makna tersendiri dalam konteks budaya tertentu. Simbol ini bisa berupa 

warna, bentuk, benda atapun gestur yang digunakan sebagai 

penyampian sebuah makna dan pesan terisrat. Tak lepas dari sebuah 

simbol mempunya cerita yang menunjukan keorisinal makna, melalui 

cerita masyarakat dapat memahami asal usul tradisi, menghargai leluhur 

serta memperkuat identitas suatu tradisi. Ajaran ajaran dan nilai yang 

terkandung untuk generasi selanjutnya bisa memperkuat sumber cerita 

guna melanjukan tradisi tersebut. 

 

 
30 Ricklefs, Merle Calvin. The Seen and Unseen Worlds in Java, 1725–1740: History, 

Literature, and Islam in the Court of Pakubuwono II. Brill. (1991).   
31 Eka Kurnia Firmansyah dan Nurina Dyah Putrisari, “Sistem religi dan kepercayaan 

masyarakat kampung adat kuta Kecamatan Tambaksari Kabupaten Ciamis”, Jurnal pengabdian 

kepada masyarakat Vol. 1 No.4 (2017), 238 



20 
 

4. Peran tradisi dalam masyarakat 

Menurut Merle Calvin Ricklefs, tradisi memiliki peran penting 

dalam membentuk identitas sosial, budaya, dan politik masyarakat. 

Dalam pandangannya, tradisi bukan hanya suatu warisan budaya yang 

diteruskan dari generasi ke generasi, tetapi juga merupakan bagian dari 

proses yang dinamis dan berkembang seiring waktu. Tradisi membantu 

masyarakat dalam memelihara kontinuitas budaya, tetapi juga berfungsi 

sebagai sarana untuk beradaptasi terhadap perubahan sosial, politik, dan 

ekonomi yang terjadi di dunia luar. Berikut beberapa peran tradisi dalam 

masyarakat menurut teori Ricklefs: 

1. Pembentukan Identitas Sosial dan Budaya: Tradisi 

menjadi dasar pembentukan identitas sosial dalam suatu 

komunitas. Masyarakat yang memiliki tradisi yang kuat 

cenderung membangun rasa kebersamaan dan identitas 

kolektif. Ini tercermin dalam aspek budaya seperti bahasa, 

ritual, sistem nilai, dan norma sosial yang diadopsi oleh 

anggota masyarakat. 

2. Pewarisan Nilai dan Pengetahuan: Tradisi berfungsi 

sebagai saluran untuk mewariskan pengetahuan dan nilai-

nilai kepada generasi berikutnya. Hal ini mencakup 

pemahaman tentang adat istiadat, etika, moralitas, serta 

pengetahuan lokal yang berhubungan dengan kehidupan 

sehari-hari, seperti pertanian, perikanan, atau sistem sosial 

tertentu.32 

3. Keterikatan pada Masa Lalu dan Hubungan dengan 

Perubahan: Ricklefs menekankan bahwa tradisi, meskipun 

melibatkan pengaruh dari masa lalu, tidak terjebak dalam 

keterikatan pada masa lalu saja. Sebaliknya, ia juga 

berfungsi sebagai landasan untuk menghadapi perubahan 

 
32 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981). 



21 
 

dan beradaptasi dengan kondisi zaman yang terus berubah. 

Misalnya, tradisi dalam masyarakat adat dapat dipengaruhi 

oleh perubahan politik atau modernisasi, tetapi juga tetap 

bertahan dan diadaptasi agar relevan dengan situasi sosial 

yang ada. 

4. Fungsi Politik dan Kekuasaan: Dalam banyak masyarakat, 

tradisi berfungsi untuk memperkuat struktur kekuasaan dan 

legitimasi pemerintahan. Dalam konteks Indonesia, 

misalnya, tradisi kerajaan atau adat di berbagai daerah dapat 

digunakan untuk memperkuat kedudukan penguasa atau 

pemimpin lokal. Ricklefs menunjukkan bagaimana tradisi, 

meskipun seringkali terlihat sebagai sesuatu yang "tidak 

berubah", bisa digunakan untuk memperkuat kekuasaan 

politik yang ada. 

5. Peran dalam Membangun Solidaritas Komunitas: Tradisi 

berfungsi untuk memperkuat solidaritas sosial dalam 

masyarakat. Ritual, perayaan, atau festival tradisional bisa 

mempererat hubungan antar anggota komunitas dan 

menciptakan rasa saling ketergantungan dan rasa memiliki 

terhadap nilai-nilai bersama.33 

 

5. Tujuan tradisi 

Tradisi mewakili bagian penting diantara banyakanya 

keanekaragaman di Indonesia terutama bagian budaya dan tradisi yang 

di miliki setiap daerah. Tradisi membantu struktur dan fondasi keluarga 

dan masyarakat. Hal ini mengingat bahwa kita termasuk dalm bagian 

sejarah yang mendefinisikan masa lalu kita, membentuk siapa kita hari 

ini dengan adanya keanekargaman tradisi yang terus di jalankan dan di 

rayakan dalam kehidupan sehari hari. Kita lahir untuk bisa terus 

 
33 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981). 



22 
 

melanjutkan tradisi dan peninggalan leluhur yang sudah meniggal. 

Disetiap pelaksanaan pasti tidak lupa dengan adanya sebuah tujuan 

untuk tradisi tersebut diantaranya. 34 

a. Mempertahankan identitas budaya, dengan salah satu upaya ini 

kita dapat mempertahankan dan mengembangkan identitas budaya 

suatu bangsa atau komunitas, melalui tradisi, masyarakat Indonesia 

dapat menjaga keunikan dan cirikhas masing masing budaya serta 

mencegah terjadinya homogenisasi budaya yang dapat mengancam 

keberagaman budaya yang ad di Indonesia. 

b. Mengembangkan rasa kehormatan dan kepatuhan, dengan 

adanya point ini masyarakat dapat ikut serta melaksanakan tradisi 

tradisi dari peninggalan leluhur guna mengembangkan rasa hormat 

dan keprohatinan terhadap sesama serta terhadat lingkungan sekitar. 

Melalui pelaksaan tradisi masyarakat dapat mematuhi serta 

menghargai perbedaan budaya, nilai nilai dan norma yang telah ada 

dari turun menurun dari jaman dahulu.    

c. Menyampaikan nilai nilai dan ajaran, salah satu tujuan utaman 

dari melaksanakan dan melanjutkan suatu tradisi ialah 

menyampaikan nilai ilai dan ajaran yang terkandung dalm masing 

masing tradisi atau adat istiadat. Ajaran, norma norma dan nilai nilai 

yang terkandung dalam suatu tradisi harus di junjung tinggi oleh 

masyarakat. Dalam tradisi keagamaan terdapat nilai spiritual yang 

harus tersampaikan melalui berbagai ritual dan upacara upacara 

tertentu. 

d. Menghormati leluhur dan warisan budaya, bentuk masyarakat 

untuk tetap menjalankan suatu tradisi, dengan menghormati leluhur 

dan menjaga warisan peninggalan budaya ini dapat menghubungkan 

jiwa dengan roh yang telah meninggal. Dengan merawat dan 

 
34 https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/ (diakses pada 27 desember 2024) 

https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/


23 
 

merayakan tradisi, masyarakat menghargai kontribusi leluhur 

mereka dalam membentuk identitas dan budaya mereka saat ini.35 

 

6. Jenis tradisi 

Menurut Koenjaraningrat mengemukakan bahwa ada bermacam 

macam tradisi yang sampai saat ini masih ada dan berkembang di 

Indonesia dan masih terus dilaksanakan masyarakat-masyarakat. Tidak 

hanya berupa antusian ketika melakukan pelaksanaannya, masyarakat 

pun tetap banggan dan terus melestarikan budaya dan tradisi dari 

peninggalan leluhurnya.36 Berikut ini merupakan jenis jenis tradisi yang 

dijelaskan Koenjaraningrat. 

a. Ritual Agama  

Sebuah masyarakat yang dapat dianggap majemuk karena 

adanya beragam kepercayaan. Kita dapat melihat bahwa di negara 

ini terdapat lebih dari satu agama yang berkembang pesat dan diakui 

secara resmi. Keberagaman ini tentu saja berdampak pada ragam 

ritual keagamaan yang dijalankan dan dilestarikan oleh masing-

masing komunitas atau pemeluknya. Cara serta bentuk pelestarian 

ritual tersebut pun bervariasi antara satu dengan yang lainnya. 

Perbedaan ini dipengaruhi oleh lingkungan tempat tinggal, adat, 

serta tradisi yang diwariskan turun-temurun dalam setiap agama 

b. Ritual Budaya 

Kemajemukan agama yang ada di Indonesia secara erat 

terhubung dengan berbagai macam unsur budaya yang kaya. 

Misalnya, di Jawa, keberagaman budaya tercermin dalam beragam 

perayaan dan upacara yang melibatkan setiap tahap kehidupan 

manusia, mulai dari masa kehamilan, kelahiran, masa kanak-kanak 

dan remaja, hingga perpisahan terakhir di saat meninggal dunia. 

 
35 https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html (diakses pada 27 desember 2024). 
36 Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan 1954), hal 103. 

 

https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html


24 
 

Selain itu, terdapat berbagai perayaan adat yang berkaitan dengan 

aktivitas sehari-hari, terutama dalam mencari nafkah. Tak 

ketinggalan, ada juga upacara yang berhubungan dengan tempat 

tinggal, seperti membangun rumah serta meresmikan tempat tinggal 

dan lain-lain. 

 

B. Toleransi 

1. Pengertian Toleransi 

Pluralisme agama merupakan salah satu tantangan  yang sedang 

dijalani masyarakat Indonesia maupun belahan dunia para era globalisasi. 

Hal itu berkaitan dengan adanya sikap yang harus dilakukan yaitu toleransi. 

Toleransi merukanan kata kunci untuk menghadapi era sekarang agar 

terciptanya kerukunan dan keserasihan dalam bermasyarakat maupun 

menjalani kehidupan sehari hari dalam lingkungan keberagaman. Secara 

etimologis, kata "toleransi" berasal dari bahasa Latin, yaitu "tolerare," yang 

berarti menahan, menanggung, dan bersabar. Dalam bahasa Inggris,37 istilah 

ini menjadi "tolerance," yang merujuk pada sikap membiarkan, mengakui, 

dan menghormati keyakinan orang lain tanpa memerlukan persetujuan. 

Kata "toleransi" juga berasal dari bahasa Latin, yaitu "tolerantia," yang 

berarti kelonggaran, kelembutan hati, dan kesabaran. Secara umum, istilah 

ini menggambarkan sikap terbuka, sukarela, lapang dada, dan penuh 

kelembutan. Inti dari toleransi adalah hidup berdampingan secara damai 

dalam masyarakat, dengan saling menghormati dan menghargai keragaman 

yang ada di Indonesia. 

Menurut Dalam istilah terminologi, pengertian toleransi memiliki 

makna yang serupa dengan beberapa bahasa yang telah disebutkan. Dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah ini dapat diartikan sebagai sikap 

toleran, yang mencakup aspek menenggang, membiarkan, menghormati, 

membolehkan, serta menghargai pendirian yang berbeda atau bahkan 

 
37 David G. Gularnic, “Webster’s Webster World Dicitionary of Amarican Languange”, 

(New York: The World Publishing Company, 1959), H. 799 



25 
 

bertentangan dengan pandangan kita sendiri. Dari perspektif bahasa Arab, 

kata toleransi dikenal dengan istilah "Tasamuh," yang berarti saling 

memudahkan, saling mengizinkan, saling menghormati, serta memiliki 

lapang dada dan sikap ramah..38 Hadis tersebut, berbunyi: 

 

ِ  رَسُولَ  أنَ   ُ  صَل ى اللَ  ُ  رَحِمَ  قَالَ  وَسَل مَ  عَلَيْهِ  اللَ   .اقْتضََى وَإِذاَ اشْترََى وَإِذاَ بَاعَ  إِذاَ سَمْحًا رَجُلً  اللَ 

Artinya: “Bahwasanya Rasulullah Saw bersabda: “Allah 

merahmati orang yang memudahkan ketika menjual dan ketika 

membeli, dan ketika memutuskan perkara.” (HR Bukhari). 

 

Toleransi adalah salah satu bentuk akomodasi yang terjadi tanpa 

perlu adanya persetujuan formal. Terkadang, toleransi ini muncul secara 

alami dan tanpa perencanaan, sering kali dipicu oleh sifat individu atau 

kelompok yang berusaha menghindari perdebatan atau konflik. Dengan 

berkembangnya toleransi ini, hubungan antar masyarakat yang berasal dari 

berbagai latar belakang dapat terjalin harmonis, sehingga konflik sosial 

dapat dinetralisir. Hal ini juga membantu mencegah terjadinya fanatisme 

sempit serta sentimen primordial yang merugikan.39  

Di samping itu interaksi yang dilakukan masyarakat dalam 

kehidupan bersama mengacu pada nilai-nilai yang ada di dalam toleransi 

tersebut guna menjunjung warga masyarakat yang plural atau majemuk. 

Pada masyarakat yang plural atau majemuk, secara Horizontal ditandai 

adanya kesatuan sosial dengan adanya perbedaan keberagaman, dengan 

adanya toleransi sebagai nilai kebijakan dalam kehidupan bersama. 

Menurut Merle Calvin Ricklefs Keragaman sebagai Karakteristik 

Sosial yang Menguatkan Toleransi dilihat dari keragaman budaya dan 

agama sebagai elemen penting dalam pembentukan masyarakat Indonesia. 

Keberagaman ini tidak hanya mencakup perbedaan etnis dan agama, tetapi 

juga cara hidup, bahasa, dan tradisi yang sangat bervariasi di seluruh 

 
38 https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/, (diakses 

kamis, 24 Oktober 2024) 
39 Soekanto, Soerjono.. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: CV. Rajawali 1982. 

https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/


26 
 

Nusantara. Toleransi muncul sebagai kebutuhan untuk menjaga hubungan 

harmonis antar kelompok yang berbeda, dan keragaman budaya menjadi 

alasan mengapa toleransi harus terus dipupuk dalam kehidupan sosial. 

Toleransi dianggap sebagai salah satu fondasi yang memungkinkan 

keragaman ini tetap bertahan dan berkembang.40 

2. Unsur dan Contoh sikap toleransi 

Sikap toleransi ini juga memiliki beberapa unsur didalamnya. Dalam 

dalam setiap-unsur pasti akan menjadikan seseorang lebih bisa menghargai 

dan menghormati adanya sebuah perbedaan dalam kehidupan 

bermasyarakat yang beragam. Dalam konteks agama, toleransi berarti 

menghormati keyakinan, ajaran, dan praktik agama orang lain, meskipun 

berbeda dengan keyakinan kita. Islam, sebagai agama yang mengajarkan 

perdamaian, sangat menekankan pentingnya toleransi antar sesama, baik 

terhadap umat Islam sendiri maupun terhadap pemeluk agama lain. Surah 

Al-Mumtahanah (60:8): 

يْنِ  فِى يقَُاتلِوُْكُمْ  لمَْ  ال ذِيْنَ  عَنِ  اٰللَُ  ينَْهٰىكُمُ  لَ  نْ  يخُْرِجُوْكُمْ  وَلَمْ  الد ِ وْهُمْ  انَْ  دِيَارِكُمْ  م ِ ا تبَرَُّ  وَتقُْسِطُوْْٓ

 ۝٨ الْمُقْسِطِيْنَ  يحُِبُّ  اٰللََ  اِن   الَِيْهِمْ  

“Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku 

adil kepada orang-orang yang tidak memerangi kamu karena 

agama dan tidak mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya 

Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil.”41 

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam mendorong umatnya untuk 

berlaku baik kepada semua orang, termasuk kepada non-Muslim, selama 

mereka tidak memusuhi umat Islam. Nabi Muhammad SAW juga 

memberikan contoh konkret mengenai toleransi dalam kehidupan sehari-

hari. Salah satu hadis yang mengajarkan toleransi adalah: 

“Barang siapa yang tidak menghormati perjanjian dengan 

orang lain, maka ia bukanlah bagian dari umatku.”42 

 
40 Ricklefs, Merle Calvin. (1981). Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan.  
41 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia. 
42 Al-Ghazali, Imam. (2004). Ihya Ulumiddin. Pustaka Al-Kautsar. 



27 
 

Hadis ini menunjukkan pentingnya menghormati hak-hak orang 

lain, bahkan mereka yang bukan Muslim, selama telah ada kesepakatan atau 

perjanjian. Beberapa unsur unsur yang ada dalam sikap toleransi sebagai 

berikut. 

a) Kebebasan dalam kemerdekaan 

Kebebasan merupakan suatu kemampuan setiap individual 

untuk melakukan suatu tindakan di latar belakangnya oleh keinginan 

pribadinya. mencakup kebebasan untuk menentukan nasib sendiri, 

membuat keputusan politik, sosial, dan ekonomi tanpa campur 

tangan pihak luar. Kemerdekaan memberi kesempatan bagi individu 

atau negara untuk mengatur urusan dalam negeri sesuai dengan 

kehendak dan nilai-nilai yang diyakini. Pada dasarnya setiap 

individual memiliki kebebasan untuk melakukan, berperilaku dan 

berpendapat. Kebebasan itu juga disepakati dalam deklarasi 

universal hak asasi manusia.43 

b) Mengakui hak setiap orang 

Hak asasi manusia harus diakui, dihormati dan dijunjung 

tinggi oleh semua masyarakat tanpa adanya perbedaan. Jelaskan 

pada deklarasi universal hak asasi manusia oleh persatuan bangsa-

bangsa. Indonesia ini toleransi sudah diatur dalam undang-undang 

dasar 1945 dengan adanya landasan yang akurat toleransi dapat 

digunakan untuk menghargai seseorang dari lingkungan masing-

masing individual dan berhak untuk memeluk serta meyakini 

agama-agama yang berbeda.  

c) Menghormati keyakinan orang lain 

Dalam setiap individu berhak untuk memeluk agamanya 

masing-masing tanpa adanya intervensi ataupun paksaan dari 

siapapun dan pihak manapun. Kebebasan dalam keragaman meliputi 

beribadah serta taat kepada agama yang dianggap masing-masing 

 
43 https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette (diakses pada 28 

Desember 2024) 

https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette


28 
 

masyarakat..Contoh toleransi dalam kehidupan beragama sebagai 

beriukut.  

1) Menerima perbedaan kultural. 

2) Berteman dengan pemuda serta tokoh agama. 

3) Menghormati dan menghargai ketika ada kegiatan orang 

lain ataupun keagamaan. 

4) Tidak melakukan intervensi dan diskriminasi terhadap 

mereka yang berbeda dengan kita. 

5) Tidak memaksa menganut agama mayoritas. 

6) Tidak melakukan penghinaan dan merendahkan. 

7) Tidak mengganggu ibadahnya. 

8) Memperlakukan semua orang dengan sama tanpa 

membeda bedakan. 

9) Tidak merusak dan menjajah barang orang lain. 

10) Saling tolong menolong tidak memandang status, ras, 

suku, budaya dan agama. 

Sikap toleransi dalam Islam sangat penting dan memiliki dasar yang 

kuat dalam al-qur’an dan hadis. Islam mengajarkan untuk hidup 

berdampingan dengan damai, menghormati perbedaan, serta menjaga 

perdamaian baik dalam hubungan antar individu maupun antar umat 

beragama. Toleransi bukan hanya tentang menerima perbedaan, tetapi juga 

tentang menjalin hubungan yang saling mendukung dan membangun 

masyarakat yang harmonis..44 

Menurut Merle Calvin Ricklefs, menghormati keyakinan orang lain 

adalah nilai yang sangat penting dalam masyarakat Indonesia yang sangat 

pluralistik. Dalam pandangannya, nilai tersebut tercermin dalam praktik-

praktik sosial dan politik yang ada dalam sejarah Indonesia, baik pada masa 

kerajaan, kolonial, maupun kemerdekaan. Menghormati keyakinan orang 

lain bukan hanya sebuah idealisme moral, tetapi juga sebuah kebutuhan 

 
44 Rasyid, Abdurrahman. Toleransi Beragama dalam Perspektif Islam. Mizan. (2008). 



29 
 

praktis untuk menjaga keberagaman dan harmoni sosial dalam masyarakat 

yang heterogen. Dalam kehidupan sosial yang semakin pluralistik, toleransi 

menjadi salah satu nilai penting yang harus dijaga dan diterapkan untuk 

menciptakan kedamaian dan kerukunan di Masyarakat.45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
45 Ricklefs, Merle Calvin. Modern Indonesia: A History Since 1300. Macmillan. (1981). 



30 
 

BAB III 

TRADISI PANCENAN DAN POTRET DESA GLONGGONG, JAKENAN, 

PATI 

 

A. Gambaran Situasi Wilayah Desa Glonggong 

1. Letak Geografis  Desa Glonggong 

Desa Glonggong merupakan salah satu desa yang ada 

dikecamatan Jakenan Kabupaten Pati Provinsi Jawa Tengah dengan 

perkiraan luas wilayahnya 2764 Ha. Desa Glonggong mempunyai area 

persawahan dan Sungai sebagai sarana irigasi yang luas sebagian besar 

mayoritas penduduk sebagai petani. Desa Glonggong dibelah oleh jalan 

raya penghubung antara Jakenan -Winong yang ada percabangan arah 

dari Kota Pati. Letak desa Glonggong sering di gunakan sebagai jalan 

alternatif kearah selatan yaitu Winong dan kearah timur bisa ke 

Kecamatan Jaken dan Kecamatan Juwana. Kecamatan Jakenan terletak 

di Kabupaten Pati Provonsi Jawa Tengah di Indonesia. Kecamatan 

Jakenan terletak di bagian timur Pati pada koordinat 6,76090°S, 

111,14976°T. Secara geografis berbatasan dengan kecamatan Jaken di 

sebelah Timur, Kecamatan Juwana di sebelah utara, Kecamatan Pati di 

sebelah baratnya dengan dibatasi sungai terbesar di Kabupaten Pati dan 

di bagian selatan berbatasan dengan Kecamatan Winong dan 

Puncakwangi. Dikecamatan Jakenan terbagi menjadi 23 Desa yang 

terbagi kedalam 58 RW dan RT 341, desa tersebut yaitu Glonggong, 

Sembaturagung, Bungasrejo, Tambahmulyo, Dukuhmulyo, Jakenan, 

Jatisari, Tondomulyo, Kalimulyo, Karangrowo, Karangrejo, Ngastorejo, 

Kedungmulyo, Mantingan Tengah, Tanjungsari, Puluhan Tengah, 

Sonorejo, Sendangsoko, Sidoarum, Tondokerto, Sidomulyo, Tlogorejo, 

dan Plosojenar. Seluruh wilayahnya terletak didataran rendah dengan 

tanah yang berjenis aluvial.46  

 
46 https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah (diakses pada tanggal 23 

Januari 2025) 

https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah


31 
 

Desa Glonggong berbatasan dengan beberapa desa disekitarnya 

sebagai berikut sebelah timur berbatasan dengan desa Sembaturagung, 

Sebelah barat berbatasan dengan Desa Kalimulyo, sebelah selatan 

berbatasan dengan Desa Tambahmulyo dan sebelah utara berbatasan 

dengan Bungasrejo. 47 

 

PETA DESA GLONGGONG KEC. JAKENAN KAB. PATI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Sumber : google maps file pemerintahan desa 

 

Sebagian besar penduduk masyarakat Desa Glonggong 

menggantungkan kehidupan sehari-hari dengan bekerja sebagai petani 

namun ada pula yang bekerja sebagai karyawan di salah satu pabrik 

yang terletak di Kabupaten Pati. Sebagian lainya lagi berprofesi sebagai 

seorang pedagang dengan membuka kios-kios kecil ataupun berjualan 

di pasar tradisional yang berpusat di tengah-tengah desa di antara 

pertigaan arah Jakenan Winong dan Pati. Perekonomian di desa 

 
47 Wawancara dengan perangkat Desa Glonggong, tanggal 24 Desember 2025. 



32 
 

Glonggong bisa dikatakan banyak hasil bumi yang dimanfaatkan untuk 

kehidupan sehari-hari. Tidak hanya untuk bahan konsumsi hasil-hasil 

dari pertanian atau perkebunan yang dimiliki digunakan untuk 

melakukan suatu perayaan atau tradisi turun temurun di antara lainnya 

perayaan sedekah bumi yang menggunakan hasil dari bumi.  Dengan 

adanya perayaan-perayaan atau tradisi tersebut masyarakat ikut serta 

merayakan atau meramaikan suatu tradisi yang terselenggara.desa 

terintas oleh Sungai yang menyambung kearah Juwana dan laut lepas.48 

Dari kesenian yang ada di Kecamatan Jakenan berupa ketoprak, 

dangdut, dan gamelan yang biasanya di gunakan untuk perayaan yang 

ada di masing masing wilayah guna melestarikan budaya lokal. Dalam 

pelestarian budaya yang ada di Kecamatan Jakenan warga atau 

Masyarakat sangat antusias untuk melihat dan meramaikan kegiatan 

kegiatan yang bertujuan perayaan tradisi. Kesenian dan budaya lokal 

sudah ada dari turun menurun seiring berjalannya waktu mulai 

berevolusi menyesuaikan dengan jaman tapi tidak meninggalkan 

keaslianya. Salah satunya yaitu ketoprak yang di mainkan dengan 

membawa cerita jaman dulu dengan ilustrasikan kedalam sebuah 

teatrikal lokal dan pembawaan yang sangat professional. 49 

 

2. Sejarah Desa Glonggong 

Desa Glonggong merupakan salah satu desa yang ada di 

Kecamatan Jakenan Kabupaten Pati, Desa Glonggong mempunyai nama 

yang sedikit unik dan berbeda dengan desa-desa lainya yang ada di 

Kecamatan Jakenan. Kata Glonggong berasal dari sebutan orang-orang 

pada zaman dulu dikarenakan warganya yang ketika berbicara lantang 

dan keras suaranya sehingga mendapatkan sebutan gemblenggongg 

dalam istilah Jawa pada masa itu yakni suara yang keras dan bergema. 

 
48 https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati (diakses tanggal 24 

Desember 2025) 
49 https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html (diakses tanggal 23 Januari 2025) 

https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati
https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html


33 
 

Dibalik ciri khas dari nama itu di Desa mempunya peninggalan berupa 

punden atau tempat penjamuan, peribadatan, ziarah dan semedi pada 

zaman dahulu. Punden juga bisa dimaknai dengan tempat atau makam 

sesepuh yang mempunyai peran penting cikal bakal masyarakat desa. 

Desa Glonggong mempunyai dua punden yang bernama Mbah Kusodo 

Kusuma dan Mbah Ngabei. Adapun hasil wawancara dengan sesepuh 

desa yang bernama Mbah Lasemi sebagai saksi ataupun pernah 

mendapatkan cerita langsung dengan sesepuh zaman dulu yang di turun 

temurunkan ke keluarganya berupa : 

“Aku iseh eleng cerito seko mbah Painah seng jaman kui dadi 

tukang tanduk nek ono kondangan, syukuran, selametan, maune 

aku di kandani nek punden glonggong kui ono loro nang, seng 

lanang iku jenenge Mbah Kusodo Kusumo nek seng wedok iku 

Mbah Ngabei. Jaman biyen iku panggone nek tengahan ono wit 

gedhe seng di khurmati iku termasuk nggon kampunge mbah 

Painah, kepengenane dayang nek ono acara deso koyok sodakoh 

bumi kui njaluk di tanggapke wayang knggo ngelestarike 

budoyo jaman biyen.”50 

Artinya : “Saya masih ingat cerita kakek saya Painah, yang 

dulunya adalah seorang yang bertugas memimpin doa ketika ada 

acara kumpul-kumpul, syukuran, dan perayaan, saya diberi tahu 

kalau ada dua Punden ( tempat sakral)  itu, yang laki-laki 

namanya Mbah Kusodo Kusumo dan yang perempuan namanya 

Mbah Ngabei. Dulu jika di tengahnya terdapat pohon besar yang 

diagungkan, maka dianggap sebagai kampung Mbah Painah. 

Bila ada acara desa seperti sedekah bumi, danyang akan 

meminta agar digelar pagelaran wayang guna melestarikan 

budaya masa lalu.” 

 

Danyang dalam kebudayaan bisa dikatakan semacam roh halus 

dalam melindungi sesuatu tempat atau wilayah yang disakralkan berupa 

candi atau bangunan kuno pohon, sumber mata air dan desa yang ada 

tempat untuk persembahan. Zaman dahulu menetapnya danyang pada 

tempat-tempat yang disebut dengan punden. Diyakini danyang tersebut 

bisa menerima atau permohonan orang dalam meminta suatu 

pertolongan. Biasanya dan yang tersebut meminta suatu persembahan di 

 
50 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025. 



34 
 

setiap permintaan permintaan orang zaman dahulu berupa imbalan acara 

atau Tradisi selamatan. Danyang sebenarnya roh para tokoh-tokoh 

pendahulu atau Luhur desa yang sudah meninggal dunia leluhur tersebut 

adalah para-para pendiri desa atau orang-orang yang berkontribusi besar 

dalam pembukaan lahan suatu desa atau pun sesepuh yang sangat 

dihormati pada zaman dahulu yang mempunyai banyak pengaruh 

tentang desa.51 

Cikal bakal Desa Glonggong tidak lepas dari suatu 

kepemimpinan di dalamnya yang beberapa kali berganti dari masa ke 

masa yang jaman dahulu di kenal dengan sebutan Mbah Inggi. Dalam 

tataran kepemimpinan Desa Glonggong pernah beberapa kali 

mengalami pergantian yang di ungkap oleh salah satu msyarakat Desa 

Glonggong bernama Mbah Pasri mengatakan  

“sak elengku seko ceritone mbah mbah jaman biyen seng 

paling ketok kui Mbah Parwadi, dadi mbah inggi kui pirang 

pirang tahun pas kae soale emng seng terkenal kondyange ya 

Mbah Parwadi iku, sakwise Mbah Parwadi sepuh kui di genteni 

anak e yokui Mbah Hadi kui mung seperiode sakwise kui rame 

goro goro seng nyalon ono telung wong. Mbah Hartono, Mbah 

Panggok tapi seng menang Mbah Hartono goro goro suoro 

paling akeh. Terus mbah baron rung periode lan saiki Pak Rukin 

masio ganti mbah inggi tetep iseh negluhurake tradisi tradisi 

jaman biyen seng emang wes turun tumurun le.52  

Artiya : “ Sepengetahuan saya, kisah nenek saya di masa 

lalu adalah Mbah Parwadi yang jaman dulunya terkenal 

hebatnya setelah bertahun-tahun. Setelah Mbah Parwadi di 

gantikan oleh anaknya yaitu Mbah Hadi itu cuma menjabat satu 

periode, setelah itu ramai karena yang menjabat ada tiga orang  

Mbah Hartono, Mbah Panggok, Mbah Subandriyo, namun Mbah 

Hartono menang dengan suara terbanyak.sakteruse kui Mbah  

Baron dan sekarang Pak Rukin . walaupun telah berganti periode 

tetap melestarikan tradisi dari turun menurun.” 

 

 

 
51 https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/ diakses pada 2 Febuari 

pukul 20.27 WIB. 
52 Wawancara dengan penduduk desa yang bernama Mbah Pasri pada tanggal 27 januari 

2025 pukul 18.29 WIB di Kediaman mbah Mbah Pasri.  

 

https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/


35 
 

Tabel 1.1 

STRUKTUR PEMERINTAHAN DESA GLONGGONG 2025 

JABATAN  NAMA 

Kepala Desa  Rukin Prasetyo S.H 

Kepala Dusun  - Purno  

- Budi Setyadi S.E 

Sekretaris Desa  Sumarni 

Kaur Umum - Mukriyana 

- Jadi 

Kasie Pelayanan  - Suwardi 

- Nadi  

Kasie Pemerintahan  Jayarto 

Kasie Kesejahteraan  - Wahyudi 

- Priyo 

Kaur Keuangan  - Condro Wicaksono S.Kom 

- Winardi Dj. S.E 

Sumber data : Perangkat Pemerintahan Desa Glonggong 2025 

Pada masa-masa terdahulu Desa Glonggong merupakan sebuah 

kecamatan dengan adanya cerita dari nenek moyang turun temurun lalu 

adanya sebuah perubahan ataupun perombakan dikarenakan perluasan 

wilayah serta berdirinya desa-desa lain di sekitar Desa Glonggong, 

walaupun asal muasal nya desa ini merupakan tepi lautan yang dari 

tahun ketahun mulai surut dan membentuk sebuah daratan. Desa 

Glonggong termasuk di dataran yang masih sering terkena banjir dari 

turunan daerah selatan melalui hilir sungai yang terhubung ke sungai 

besar Juwana lalu menyatu dengan laut.53 

 

 

 

 
53 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025. 



36 
 

3. Kondisi Aktifitas Keagamaan dan Tradisi di Desa Glonggong 

Aktifitas keagamaan merujuk pada suatu kegiatan atau tindakan 

yang di lakukan oleh seseorang atau sekelompok di dalam keseharian 

yang berkaitan dengan keyakinan atau kepercayaan kepada Tuhan. 

Dalam kehidupan sehari-hari, toleransi dapat diwujudkan melalui 

tindakan kecil, seperti saling membantu tanpa memandang latar 

belakang, berbicara dengan sopan meskipun berbeda pandangan, atau 

menghormati perayaan agama yang tidak kita rayakan. Keberagaman, 

jika dipahami dengan benar, akan menjadi sumber kekuatan, bukan 

perpecahan. Setiap individu, tanpa memandang suku, agama atau latar 

belakang sosial, berhak dihargai dan dihormati. Oleh karena itu, sudah 

seharusnya menjadi kewajiban kita semua untuk menanamkan sikap 

toleransi, menghargai perbedaan, dan menjaga persatuan.54 

Tabel 1.2 

Jumlah Penduduk Kepercayaan  

AGAMA  JUMLAH 

Islam  2.618 

Kristen 122 

Budha 2 

Hindu - 

Katholik 24 

Jumlah 2766 

Sumber : wawancara dengan perangkat Desa Glonggong Kec. Jakenan Kab. Pati di 

Balai Desa  

 

Kondisi aktivitas keagamaan di desa, termasuk di Desa 

Glonggong Kecamatan Jakenan, biasanya mencerminkan tradisi dan 

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat. Beberapa kegiatan 

keagamaan yang sering dilakukan di desa berupa pengajian dan doa 

bersama, kegiatan pengajian biasanya dilakukan secara rutin, baik di 

 
54 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025.  



37 
 

masjid, ini bisa berupa pengajian mingguan, bulanan, atau bahkan 

harian. Pengajian ini umumnya melibatkan pembacaan al-qur’an, tahlil, 

dan ceramah agama. Ada juga kegiatan doa bersama, seperti yasinan 

(pembacaan Surah Yasin) yang sering dilaksanakan di masjid ar rohmah 

Desa Glonggong oleh warga dan para remaja yang bertugas pada malam 

tertentu.55 

Peringatan hari besar keagamaan di Desa Glonggong sering 

dilakukan dengan adanya perayaan hari-hari besar keagamaan seperti 

isra’ mi’raj, nisfu sya’ban, maulid Nabi Muhammad, idul fitri dan idul 

adha, sering disertai dengan kegiatan sosial dan keagamaan yang di 

pelopori pengurus masjid dan bapak ibu jamaah yasinan serta ikatan 

remaja masjid. Misalnya, diadakan pengajian, ziarah, atau bakti sosial 

seperti pemberian zakat dan sumbangan kepada yang membutuhkan. 

Ramadhan juga menjadi momen penting dengan kegiatan seperti 

berbuka puasa bersama dan shalat tarawih. Tidak lupa dengan adanya 

moment Ramadhan adalah bulan mulia untuk berbagi dengan orang 

yang membutuhkan seperti anak yatim piatu serta kaum dhuafa. 

Diadakannya pembagian takjil yang bertempat di masjid dan juga 

pemberian makanan untuk berbuka puasa yang di jalankan oleh IRMAS 

(ikatan remaja masjid).56 

Tradisi lokal dan ritual keagamaan sering dilakukan oleh 

masyarakat desa selain kegiatan formal, sering ada tradisi atau ritual 

keagamaan khas desa, seperti sedekah bumi, haul (peringatan kematian 

tokoh agama atau leluhur), dan selametan (selamatan yang diadakan 

untuk syukuran atau doa keselamatan). Tradisi itu sebagai sarana untuk 

melanggengkan atau melestarikan peninggalan dari leluhur yang 

dilakukan secara turun menurun. Dalam perayaan tradisi yang 

melibatkan seluruh masyarakat desa seperti sedekah bumi, Masyarakat 

sangat antusias dan ikut serta memeriahkan kegiatan yang sudah 

 
55 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025. 
56 Wawancara dengan ibu ibu PKK Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025. 



38 
 

menjadi tradisi setiap tahun berupa kirab keliling desa dengan membawa 

hasil bumi yang dihias dengan sedemikian rupa, adapula ritual 

selametan yang dilakukan pada acara-acara penting dalam kehidupan, 

seperti pernikahan, kelahiran, dan peringatan kematian.57 

Kegiatan pendidikan keagamaan untuk anak-anak di desa sering 

diberikan pendidikan agama melalui TPQ (taman pendidikan al-qur’an) 

yang merupakan tempat untuk belajar membaca al-qur’an. Selain itu, 

pengajaran agama di sekolah-sekolah dasar juga menjadi bagian dari 

aktivitas keagamaan di desa. Kegiatan sosial keagamaan masyarakat 

desa juga sering terlibat dalam kegiatan sosial berbasis agama, seperti 

membantu sesama yang membutuhkan, misalnya dengan 

mengumpulkan donasi untuk keluarga yang sedang berduka atau yang 

terkena musibah. Secara keseluruhan, aktivitas keagamaan di desa 

cenderung sangat aktif dan melibatkan seluruh lapisan masyarakat. Desa 

sebagai unit sosial yang erat, membuat banyak kegiatan keagamaan 

dilakukan bersama-sama, baik itu dalam lingkup keluarga, komunitas, 

atau dalam skala yang lebih besar di desa.58 

4. Keberagaman toleransi Desa Glonggong 

Keberagaman bukan hanya suatu kenyataan, tetapi juga 

merupakan kekuatan yang mendasari identitas bangsa ini, namun, 

keberagaman tersebut tidak selalu mudah diterima oleh setiap individu. 

Di sinilah peran toleransi menjadi sangat penting. Toleransi bukan hanya 

tentang menerima perbedaan, tetapi juga tentang saling menghargai, 

memahami, dan bekerja bersama meskipun ada perbedaan yang 

mencolok. 59 

Masyarakat juga aktif membangun toleransi dan perdamaian di 

Desa Glonggong dengan cara menghargai perbedaan dan menjaga 

kerukunan diantara kelompok atau keagamaan di lingkungan sekitar. 

 
57 Wawancara dengan warga Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025. 
58 Wawancara dengan guru TPQ  desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025. 
59 Muhammad Ridwan Effendi. “Menjaga toleransi melalui pedidikan multikulturalisme”, 

Universitas Negeri Jakarta, Jl. R.Mangun Muka Raya Rawamangun Jakarta Timur  



39 
 

Menghargai keberagaman tradisi yang di lakukan masyarakat sekitar 

merupakan suatu hal yang penting untuk membangun kerukunan didesa. 

Toleransi dalam konteks keberagaman di Indonesia berarti menerima 

perbedaan dalam berbagai aspek kehidupan, baik itu agama, suku, 

bahasa, budaya, maupun pandangan politik. Toleransi memungkinkan 

individu untuk hidup berdampingan tanpa harus menyerahkan identitas 

masing-masing. Tanpa toleransi, perbedaan justru akan menjadi sumber 

konflik yang merusak keharmonisan sosial. Indonesia sebagai negara 

yang beragam ini harus menjadi contoh bahwa hidup dalam perbedaan 

bukanlah suatu hal yang harus ditakuti. Sebaliknya, perbedaan ini harus 

dirayakan sebagai sebuah kekayaan yang memperkaya kehidupan kita 

bersama. Dengan  adanya hasil bebincang dengan warga setempat yang 

sering kali mengikuti tradisi ataupun turun melakukan guna 

melestarikan tradisi tersebut  

“Deso Glonggong kui nek naliko ono due hajat iku mesti ono 

tradisi seng dinggo koyok dino-dino apek misale wulan rejeb iku 

mesti ono kondangan seng biasane diadakne nek mben-mben 

mushola nek bar magrib utowo isya, ugo nk ono sedekah bumi 

iku luweh gede seng ngerayakke, ono tanggapan tanggapan 

koyok wayang, ketoprak lan pengajian neng masjid. Kui 

mbuktekno nek wargo deso Glonggong iseh ngerumat lan 

neruske tradisi-tradisi seng wes turun menurun.60” 

 

Keberagaman adalah kenyataan sosial yang tidak akan bisa 

dipisahkan dari kehidupan manusia, baik itu dalam agama, suku, 

budaya, maupun pandangan hidup. Keberagaman menciptakan 

dinamika dalam interaksi sosial. Toleransi, sebagai sikap saling 

menghargai dan menghormati perbedaan, menjadi kunci utama untuk 

menjaga kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat yang 

majemuk. Keberagaman dalam masyarakat sering kali dipandang 

sebagai tantangan, tetapi sesungguhnya keberagaman adalah potensi 

yang dapat memperkaya kehidupan masyarakat Desa Glonggong. Di 

 
60 Wawancara dengan Mbah Suladi paada tanggal 27 januari 2025. 



40 
 

Indonesia, yang dikenal dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika” 

(Berbeda-beda tetapi tetap satu), keberagaman menjadi salah satu ciri 

khas yang harus dijaga dan dihargai.61 

Toleransi sebagai kunci keharmonisan merupakan sikap yang 

mengedepankan rasa saling menghargai dan menghormati perbedaan. 

Toleransi dalam konteks sosial mengajarkan kita untuk tidak hanya 

menerima adanya perbedaan, tetapi juga untuk saling memahami dan 

bekerja sama demi tercapainya tujuan bersama. Dalam masyarakat Desa 

Glonggong yang bisa dikatakan plural, toleransi bukan hanya soal 

menerima perbedaan, tetapi juga tentang merayakan perbedaan tersebut 

sebagai bagian dari kekuatan bersama. Peran pendidikan dalam 

membangun toleransi memegang peranan penting dalam membangun 

sikap toleransi. Melalui pendidikan, individu diajarkan untuk mengenal, 

menghargai, dan menghormati keberagaman yang ada di sekitarnya. Di 

sekolah-sekolah, misalnya, penting untuk mengajarkan nilai-nilai 

toleransi sejak dini agar anak-anak tumbuh menjadi generasi yang 

mampu hidup berdampingan dengan beragam kelompok sosial tanpa 

konflik.62 

“Perbedaan di Desa Glonggong tidak hanya dari segi 

keagamaan nya tapi juga dari segi kepercayaannya, ada 

kepercayaan yang tidak melakukan tradisi. Perbedaan di bagian 

kaum Islam abangan dan juga Islam putihan, perbedaan sudut 

pandang tidak menghalangi salah satunya merusak tradisi lain 

ataupun melakukan hal hal yang tidak mengenakkan tetapi salah 

satu saling menghormati serta mengindahkan sikap toleransi 

kepada kepercayaan yang sedang melakukan tradisi”  ujar bapak 

Suparman.” 

 

Keberagaman adalah kenyataan yang tidak bisa dihindari dalam 

masyarakat. Untuk itu, toleransi menjadi sangat penting dalam menjaga 

 
61 Muhammad Ridwan Effendi. “menjaga toleransi melalui pedidikan multikulturalisme” 

Universitas Negeri Jakarta, Vol. 18 No. 1. Januari-Juni 202 
62 I Made Purna , kearifan lokal masyarakat desa mbawa dalam mewujudkan toleransi 

beragama, Balai Pelestarian Nilai Budaya Bali, NTB, NTT Jl. Raya Dalung Abianbase No. 107 Kuta 

Utara Badng Bali 



41 
 

kedamaian dan keharmonisan sosial. Dengan mengedepankan nilai-nilai 

toleransi, kita dapat menciptakan lingkungan yang inklusif dan saling 

menghormati. Pendidikan dan kesadaran sosial menjadi faktor kunci 

dalam membangun masyarakat yang toleran dan damai. 

5. Peran tokoh agama dan masyarakat dalam perbedaan  

Perbedaan tradisi di dalam suatu masyarakat adalah hal yang 

wajar dan bahkan merupakan bagian dari kekayaan budaya yang harus 

dijaga. keberagaman  adat istiadat, masyarakat memiliki peran penting 

dalam menjaga keharmonisan di tengah perbedaan tradisi. Peran ini 

tidak hanya sebatas menghargai perbedaan, tetapi juga melibatkan usaha 

aktif untuk merangkul dan mengintegrasikan keberagaman tersebut 

dalam kehidupan sehari-hari. Masyarakat tidak akan bertindak 

seenaknya atau berbuat sendiri bila ada suatu tradisi yang sedang 

berlangsung seketika tidak akan menghancurkan atau mengganggu 

tradisi itu. Sekalipun ada salah satu kerabat atau keluarga yang berbeda 

pendapat atau keyakinan dalam tradisi itu tetap akan menghormatinya 

dan memberi pemahaman yang bagus kepada saudara atau anak muda, 

terlebih kepada anak-anak yang rasa ingin tahunya semakin besar serta 

penalaranya mulai berkembang, penjelasan diberikan dengan bahasa 

yang mudah dimengerti.63 

Masyarakat serta tokoh agama di Desa Glonggong membangun 

sikap  menghormati dan menghargai adanya sebuah perbedaan cultural 

maupun tradisi yang di lakukan masyarakat desa. Tokoh agama dan 

masyarakat dapat memperkuat toleransi di desa dengan cara 

meningkatkan dari segi pemahaman-pemahaman dan pengetahuan yang 

berhubungan tentang agama dan kepercayaan lain. Masyarakat serta 

tokoh agama dapat mengadakan program-program edukasi ataupun 

seminar terkait agama dan kepercayaan yang berbeda, Hal ini juga dapat 

 
63 Farhan Wahdatul Huda, “Peran Pemerintah Desa Kertajaya Dalam Meningkatkan 

Toleransi Beragama Masyarakat Multikultural di Desa Kertajaya Kecamatan Panawangan 

Kabupaten Ciamis”. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 



42 
 

membantu memperkuat pemahaman dan mengurangi stereotip ataupun 

prasangka negatif terhadap agama lain ataupun kepercayaan yang 

berbeda dengan yang dianut. Tokoh masyarakat serta tokoh agama dapat 

membantu membangun rasa saling menghormati dan memperdalam 

saling menghargai serta memperdalam pemahaman satu dengan yang 

lain. 

Memperkuat toleransi beragama di desa glonggong dapat 

membantu memajukan Indonesia sebagai negara yang majemuk dan 

inklusif. Hal ini dikarenakan dengan adanya keragaman budaya dan 

agama di Indonesia sangat besar sekali sehingga toleransi menjadi 

sebuah tombak kunci pentingnya menjaga kerukunan dan kedamaian di 

dalam kehidupan sehari-hari dengan masyarakat. Keberadaan warga 

ataupun masyarakat dalam suatu wilayah merupakan sebuah keharusan 

dan kebutuhan untuk keberlangsungan proses kehidupan, toleransi, 

tolong menolong serta menghargai satu sama lain agar terciptanya 

kerukunan yang harmonis dalam satu wilayah. Masyarakat saat ini 

sudah beragam dengan adanya sebuah kepentingan serta tuntutan yang 

harus dipenuhi entah itu dengan Sisi yang benar ataupun yang salah 

namun dengan adanya keberagaman tersebut bisa saling menjaga dan 

tolong-menolong agar terciptanya sesuatu yang diinginkan dengan cara 

yang baik. bapak Suparman mengungkapkan bahwa  

“ Tokoh masyarakat memiliki pengaruh yang besar mas, 

dalam membangun sikap positif terhadap perbedaan tradisi. 

Begitupun Masyarakat harus turut ikut serta membangun sikap 

toleran dan menghargai masing masing kebudayaan dan trdisi. 

Dengan menjunjung tinggi prinsip-prinsip kebersamaan dan 

saling menghargai, tokoh masyarakat dapat menjadi panutan 

bagi warga dalam menciptakan masyarakat yang harmonis.”ujar 

bapak Suparman.64 

 

Perbedaan tradisi di masyarakat merupakan suatu kenyataan 

yang tidak bisa dihindari. Namun, perbedaan tersebut bukanlah alasan 

 
64 Wawancara dengan bapak Suparman pada tanggal 24 Januari 2025. 



43 
 

untuk terjadinya perpecahan, melainkan kesempatan untuk memperkaya 

kehidupan sosial dan budaya. Masyarakat mempunyai peran yang 

sangat besar dalam menjaga dan merayakan keberagaman tradisi dengan 

cara menghargai, memahami, dan merangkul tradisi yang berbeda. 

masyarakat dapat menciptakan keharmonisan dalam keberagaman yang 

ada. Dengan menjaga rasa toleransi dan kebersamaan, perbedaan tradisi 

justru dapat menjadi kekuatan untuk mempererat tali persaudaraan 

antarwarga. 

 

B. Pengertian Pancenan 

Kata Pancen berasal dari Jawa Tengah dan sekitarnya, istilah 

“Pancen” mempunyai arti menyiapkan makanan dan minuman yang khusu 

di peruntukkan kepada anggota keluarga yang telah meninggal dunia. Pada 

hari saat meninggalnya anggota keluarga tersebut mempunyai istilah hari 

geblaknya. Tradisi pancen ini dilakukan setiap ada hajat yang memperingati 

hari meninggal anggota keluarga, salah satunya 3 hari, hari ke7 hari, 40 hari 

, 1000 hari dan hari-hari yang biasanya itu memperingati anggota tersebut. 

Salah satu ciri khusus penyediaan yaitu makanan-makanan kesukaan arwah 

ketika masih hidup. Dalam kepercayaan masyarakat jawa pada jaman 

dahulu, orang yang telah meninggal dunia akan berkunjung kembali 

kerumahnya diwaktu waktu hari peringatan tersebut. Sehingga anggota 

keluarga harus menjamu kehadiran leluhur dengan hidangan makanan dan 

minuman.65 

Dalam peringatan tradisi pancenan ini dilakukan dihari hari tertentu 

dan mempunyai perbedaan dimasing masing harinya. Yang pertama 

peringatan Telung Dino (tiga hari), Mitung dino (tujuh hari), Matang puluh 

dino (empat puluh hari), bahasa jawa yang berarti empat puluh, Nyatus dino 

(seratus hari) , Mendhak pisan (satu tahun setelah kematian ), Mendhak 

pindo (dua tahun setelah meinggalnya). Ketika didalam kubur Masyarakat 

 
65 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025. 

 



44 
 

meyakini arwah sering pulang kerumah keluarganya hingga upacara 

selametan tahun pertama dan kedua dilaksanakan. Nyewu ( seribu hari 

setelah kematian ). 

Adat istiadat yang berkembang di kalangan masyarakat tertentu, 

yang sering kali menggabungkan nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran 

agama mereka. Dalam Islam, khususnya, praktik ini dianggap kontroversial 

karena bertentangan dengan prinsip dasar tauhid, yang menekankan bahwa 

doa dan amal hanya untuk Allah SWT dan tidak boleh disekutukan dengan 

apapun, termasuk ritual untuk orang yang telah meninggal. Elemen Umum 

dalam Tradisi Pancen berupa : 

a) Benda yang Dipersembahkan: Makanan, buah-buahan, bunga, 

atau dupa. 

b) Tempat Persembahan: Biasanya diletakkan di makam, altar 

keluarga, atau tempat yang dianggap sakral. 

c) Tujuan: Sebagai bentuk penghormatan, doa, atau rasa syukur 

kepada arwah orang yang meninggal. 

Meskipun memiliki akar budaya yang kuat di banyak masyarakat, 

tradisi ini sering kali mendapatkan tantangan atau kritik dari kelompok 

agama tertentu, termasuk dalam Islam, yang lebih menekankan pada doa 

langsung untuk orang yang telah meninggal daripada praktik Pancen atau 

ritual serupa.66 

 

C. Tradisi Pancenan di Desa Glonggong  

1. Sejarah Tradisi Pancenan  

Tradisi Pancenan untuk orang meninngal adalah salah satu 

bagian dari budaya jawa yang berkaitan dengan upacara adat atau ritual 

yang dilakukan menghormati orang yang telah meninggal. Pancen 

biasanya berupa sejenis persembahan terakhir untuk orang yang baru 

meninggal yang di letakkan di ruangan almarhum selama masih hidup, 

 
66 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025. 



45 
 

contohnya kamar tidur atau tempat kesukaan almarhum. Persembahan 

yang sering dihidangkan biasanya berupa makanan dan minuman 

kesukaan arwah selama masih hidup. 67 

Sejarah dari tradisi peninggalan leluhur tersebut memiliki akar 

dalam kepercayaan animisme dan dinamisme yang berkembang di 

masyarakat Jawa zaman dahulu. Sebelum pengaruh agama-agama besar 

serperti Hindu, Buddha dan Islam. Masyarakat Jawa meyakini bahwa 

roh atau arwah orang yang telah meninggal tetap hidup di alam gaib dan 

memerlukan perhatian serta penghormatan dari keluarga yang 

ditinggalkan. Oleh karena itu, Pancen dianggap sebagai bentuk 

penghormatan dan mendoakan arwah agar tetap tenang disisi Tuhan dan 

tidak mengganggu kehidupan yang masih hidup. 

 

FOTO PANCEN DI DESA GLONGGONG  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber : Dokumentasi langsung di rumah Mbah Pasri.68 

 

Dalam perkembangannya, ketika agama Hindu dan Buddha 

masuk ke Indonesia, tradisi Pancen juga dipengaruhi oleh ajaran-ajaran 

 
67  Wawancara dengan Mbah Lasemi dirumah beliau pada 27 januari 2025. 
68  Wawancara dan dokumentasi dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 



46 
 

agama tersebut, seperti dalam tradisi nyadran (sebuah tradisi yang 

dilakukan untuk menghormati leluhur pada bulan Sya’ban), atau 

upacara penghormatan arwah yang ada dalam tradisi Hindu-Buddha. 

Setelah masuknya agama Islam, tradisi Pancen untuk orang yang 

meninggal masih dipraktikkan dalam masyarakat Jawa, namun dengan 

adaptasi yang lebih sederhana dan lebih menekankan pada doa-doa bagi 

arwah yang telah meninggal, sesuai dengan ajaran Islam yang 

mengutamakan doa kepada Allah. Namun, sebagian masyarakat masih 

mempertahankan beberapa unsur tradisi Pancen dalam bentuk seperti 

doa bersama, ziarah ke makam, atau memberikan sedekah untuk orang 

yang telah meninggal.69 

Secara keseluruhan, Pancen bukan hanya sekadar pemberian 

makanan, tetapi lebih merupakan simbol penghormatan dan doa untuk 

orang yang telah meninggal agar diberikan kedamaian dan keselamatan 

di alam kubur. Dalam budaya Jawa, tradisi ini juga menjadi sarana untuk 

mempererat ikatan antara yang hidup dan yang telah meninggal, serta 

menjaga keseimbangan spiritual antara alam dunia dan alam akhirat.70 

 

2. Proses Pemasangan Tradisi Pancenan 

Pemasangan Pancen untuk orang yang sudah meninggal 

merupakan bagian dari tradisi yang ada di beberapa budaya, terutama 

dalam adat dan kepercayaan tertentu. Pemasangan Pancen ini biasanya 

dilakukan sebagai bentuk penghormatan dan doa agar arwah orang yang 

meninggal mendapatkan kedamaian dan keselamatan. Pemasangan 

Pancen merupakan salah satu tradisi yang menunjukkan bagaimana 

masyarakat menghadapai kematian dengan penuh penghormatan dan 

kesakralan. Selain sebagai sebuah bentuk penghormatan kepada orang 

yang telah meninggal, pemasangan Pancen juga mencerminkan 

kedalaman nilai-nilai budaya dan agama dalam masyarakat. Melalui 

 
69 Wawancara dengan bapak Suparman pada 24 Januari 2025. 
70 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 



47 
 

ritual ini, masyarakat tidak hanya menjaga hubungan spiritual dengan 

yang telah meninggal, tetapi juga dapat mempererat tali persaudaraan 

antara anggota keluarga dan masyarakat yang ada. Pemasangan Pancen 

lebih dari sekedar ritual keagamaan atau adat, tetapi juga memiliki 

makna sosial yang penting. Selain sebagai bentuk penghormatan kepada 

arwah, Pancen juga mencerminkan solidaritas antar anggota 

masyarakat. Keluarga yang sedang berduka akan menerima bantuan dari 

tetangga dan kerabat yang ikut serta dalam proses pemasangan Pancen, 

baik dalam hal penyediaan bahan, pengaturan upacara, hingga doa 

bersama.71 

a) Persiapan Bahan Saji 

Jenis Pancen biasanya disesuaikan dengan adat atau 

kepercayaan yang dianut oleh keluarga atau masyarakat 

setempat. Pancen yang disiapkan bisa berupa makanan, buah-

buahan, bunga, air/minuman  yang dianggap sebagai simbol 

penghormatan. Beberapa contoh Pancen yang umum digunakan 

adalah semua jenis-jenis makanan kesukaan arwah semasa 

hidupnya. Beberapa budaya juga menggunakan benda-benda 

tertentu yang diyakini dapat menghubungkan dunia manusia 

dengan dunia gaib. 

“ Bahan-bahan seng perlu disiapke kui macem 

macem le, biasne perwong utowo keluarga kui bedo bedo 

soale mben wong senengane bedo, tapi seng mesti kudu 

ono kui ya panganan umbenan, cemilan, lilin, mbako nek 

moso uripe wong kui seneng udud. Panganan seng di 

siapke kudu mateng, ora elok enk iseh mentahan.”72 

“Bahan-bahan yang perlu disiapkan bermacam-

macam, biasanya orang atau anggota keluarga berbeda-

beda karena kesukaan orang berbeda-beda, tetapi tidak 

harus makanan, minuman, cemilan, lilin, tembakau jika 

orang suka merokok. Makanan yang disiapkan harus 

matang, tidak baik jika dibiarkan mentah” 

 

 
71 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025. 
72 Wawancara dengan Mbah Pasri dirumah beliau pada 02 Januari 2025. 



48 
 

b) Tempat Pemasangan 

Tempat pemasangan Pancen dapat bervariasi tergantung 

dengan tradisi dan kultur dari keluarga arwah, biasanya berada 

di ruangan atau di tempat tertentu yang selama masa hidup 

arwah sering berada di tempat tersebut yang dianggap suci atau 

bersejarah, seperti kamar tidur, altar keluarga. Beberapa kultur 

jawa memiliki altar rumah atau tempat khusus memanjatkan doa 

dan mempersembahkan Pancen, tempat ini biasanya memiliki 

ciri khas tersendiri. 

“Cerito seko jaman jaman biyen yo nek babakan 

panggon ndeleh pancen kui reno-reno, manut adat utowo 

biasane keluarga kui ngumpul yo iso, di deleh kamar yo 

iso, nek aku biasane deleh pancen kui nek kamare mbah 

kung le. Kerono kui panggon seng sering dinggoni.”73 

“Cerita jaman dulu itu kalau perihal tempat Pancen 

itu bermacam macam, menurut adat atau yang biasanya 

keluarga itu berkumpul, dikamar juga bisa, kalau saya 

biasanya menaruh pancen itu di kamar Mbah kung le. 

Karena tempat itu sering digunakan.” 

 

c) Doa dan Niat 

Sebelum pemasangan Pancen, biasanya dilakukan doa 

atau ritual tertentu. Doa ini bertujuan untuk memohon 

keselamatan bagi arwah orang yang telah meninggal dan 

berharap supaya segala sesuatu akan berjalan dengan baik. Niat 

dan doa ini menjadi inti dari pemasangan Pancen 

“Nawaitu sajen iki kanggo ngurmati roh 

almarhum/almarhumah (sebutkan nama orang yang 

meninggal), mugi rohipun pinaringan pangapuraning 

dosa, lan diparingi panglipur. Mugi dados amal kebaikan 

kangge almarhum/almarhumah. Amin.” 

Artinya: “Saya niatkan sajen ini untuk menghormati 

roh almarhum/almarhumah (sebutkan nama orang yang 

meninggal), semoga roh beliau diberi pengampunan atas 

segala dosa, diberikan ketenangan, dan menjadi amal 

kebaikan bagi almarhum/almarhumah. Amin.”.74 

 
73 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 
74 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada 27 januari 2025. 



49 
 

d) Pemasangan Pancen  

Setelah doa, Pancen yang sudah disiapkan diletakkan di 

tempat yang telah ditentukan. Pemasangan ini dilakukan dengan 

penuh rasa hormat dan biasanya dilakukan dengan hati-hati.  

“Masang pancen kui kudu ati ati lan ono 

kahurmatane kanggo arwah supoyo ora ngeroso 

ngalangkahi lan gumede. Kanti ati ati lan sopan kanggo 

ngekei persembahan marang arwah ben luweh ngeroso 

di openi apik. Iso ndadekno ora ayem marang arwah nek 

coro-corone ono seng gak elok dilakoni kawet kawitan 

sampe pungkasan”75 

“ Memasang Pancen itu harus berhati hati dan ada 

rasa hormat terhadap arwah supaya tidak merasa 

disepelekan dan bertindak sombong serta angkuh. 

Bersikap hati-hati dan sopan ketika memberikan 

persembahan kepada roh supaya beliau merasa di 

perlakukan dengan baik. Hal ini bisa membuat roh 

menjadi tenang ketika mereka melakukan hal-hal yang 

tidak baik dari awal hingga akhir.” 

 

e) Penghormatan 

Setelah Pancen dipasang, keluarga atau orang yang 

melakukan pemasangan Pancen akan memberikan sebuah 

penghormatan terakhir kepada orang yang telah meninggal 

dunia. Biasanya dilakukan dengan cara memberi hormat atau 

berdiam sejenak untuk berdoa bagi arwah orang tersebut.76 

 

3. Symbol Tradisi Pancenan 

Dalam tradisi Pancen untuk orang meninggal, simbol-

simbol yang digunakan memiliki makna mendalam dan beragam 

tergantung pada budaya, agama, atau kepercayaan yang dianut. 

Berikut adalah beberapa simbol umum yang sering ditemukan dalam 

Pancen untuk orang yang telah meninggal: 

 

 
75 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 
76 https://eksotikadesa.id/pencenan/ diakses pada 14 Januari 2025. 

https://eksotikadesa.id/pencenan/


50 
 

a) Makanan dan Minuman 

Persembahan yang disajikan seperti nasi, kue, atau makanan 

kesukaan arwah, melambangkan pemberian dan penghormatan. 

Makanan juga bisa menjadi simbol agar arwah yang telah meninggal 

mendapatkan kenyamanan dan kehidupan yang baik di alam lain. 

Air sering digunakan sebagai simbol kehidupan dan penyucian. 

Dalam tradisi tertentu, air diharapkan bisa memberikan ketenangan 

bagi arwah orang yang sudah meninggal. 77 

b) Bunga 

Bunga sering digunakan dalam Pancen sebagai simbol 

kecantikan, kehidupan yang sementara, dan keabadian. Dalam 

banyak budaya, bunga seperti melati, mawar, atau lotus memiliki 

makna spiritual tertentu yang terkait dengan kedamaian dan 

pembersihan. 

c) Buah-buahan 

Buah-buahan, terutama yang manis, digunakan sebagai 

simbol kelimpahan, keberuntungan, dan penyucian. Beberapa jenis 

buah, seperti pisang, jeruk, atau apel, sering dipilih karena dianggap 

memiliki makna tertentu dalam budaya atau kepercayaan lokal.78 

d) Simbol Agama atau Kepercayaan 

Dalam beberapa tradisi keagamaan, seperti Hindu atau 

Buddha, Pancen mungkin disertai dengan simbol-simbol 

keagamaan tertentu seperti patung dewa, salib, atau simbol lainnya 

yang berfungsi sebagai jembatan doa dan penghormatan kepada roh 

yang telah meninggal. 

Secara keseluruhan, simbol-simbol dalam Pancen ini 

dirancang untuk menghormati orang yang sudah meninggal, 

 
77 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 
78 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 02 Januari 2025. 



51 
 

memberikan doa dan harapan bagi mereka, serta menjaga hubungan 

antara dunia yang tampak dengan dunia roh.79 

 

D. Tradisi Pancenan sebagai Instrumen Toleransi Sosial 

Tradisi Pancenan atau memberi makan kepada roh leluhur yang 

telah meninggal dunia memiliki peran penting dalam berbagai budaya, 

khususnya dalam konteks agama dan kepercayaan masyarakat 

Indonesia. Pancen biasanya dipersembahkan sebagai bentuk 

penghormatan, doa, atau harapan kepada Tuhan untuk roh leluhur. 

Dalam konteks toleransi, tradisi Pancen bisa menjadi instrumen penting 

karena beberapa alasan: 

1. Menghargai Keberagaman, Dalam masyarakat yang 

majemuk, Pancen  sering kali menjadi sarana untuk 

menghormati kepercayaan dan adat yang berbeda. Misalnya, 

masyarakat desa yang mayoritas beragama Islam putihan 

dan Islam abangan termasuk kejawen memiliki tradisi 

Pancen untuk melanggengkan atau memasyhurkan leluhur 

diakhirat. Di sisi lain, masyarakat Islam putihan  atau Kristen 

juga memiliki cara mereka sendiri dalam menyampaikan doa 

dan penghormatan. Memahami makna dari setiap Pancen 

dapat mempererat rasa saling menghargai antaragama. 80 

2. Simbol Penghormatan, Pancen tidak hanya berbicara soal 

doa, tetapi juga tentang penghormatan kepada alam, leluhur, 

atau kekuatan yang diyakini mengatur kehidupan. Dalam 

konteks ini, Pancen bisa digunakan untuk menunjukkan rasa 

hormat terhadap keyakinan orang lain, meskipun cara atau 

bentuknya berbeda. 

 
79 Indi Oktaviana,  “Analisis Makna Simbolik Lan Piwulang Kearifan Lokal Sajroning 

Tradhisi Pancenan Dhukuh Jaten Kabupaten Sragen Sarta Gayutane Tumrap Materi Ajar Basa Jawa 

ing SMP”. Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Sebelas Maret Surakarta, Mei 2024 
80 Firda Nurul Anissa, Koentjoro. “Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa. 

“Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022). 



52 
 

3. Menjaga Harmoni Sosial, Dalam kehidupan beragama, 

terkadang ada perbedaan dalam praktik ibadah atau ritual. 

Pancen dapat menjadi pengingat bahwa setiap tradisi, 

meskipun berbeda, memiliki tujuan yang sama, mencari 

kedamaian, berterima kasih, dan memohon berkah. Hal ini 

mendorong dialog antarumat beragama, yang pada 

gilirannya membangun hubungan yang harmonis.81 

4. Memperkenalkan nilai-nilai universal, banyak aspek dari 

tradisi Pancen yang mengandung nilai-nilai universal, 

seperti rasa syukur, permohonan keselamatan, dan harapan 

untuk kebaikan bersama. Tradisi ini bisa dijadikan jembatan 

untuk saling memahami dan mengedepankan nilai-nilai 

bersama yang mendukung kehidupan bersama secara damai. 

5. Pendidikan toleransi sejak dini, melalui pengajaran tentang 

tradisi Pancen, masyarakat dapat mengajarkan anak-anak 

untuk mengenal dan menghormati tradisi orang lain sejak 

usia dini. Ini bisa menumbuhkan rasa toleransi dan 

pemahaman yang mendalam tentang pentingnya perbedaan 

dalam masyarakat. 

Dengan demikian, meskipun Pancen memiliki makna spiritual 

yang kuat dalam berbagai agama dan kepercayaan, dalam konteks 

yang lebih luas, ia dapat menjadi alat untuk mempererat hubungan 

antar kelompok masyarakat yang berbeda, mendorong toleransi, dan 

menjaga kedamaian sosial.82 

 

 

 

 

 
81 Wawancara dengan bapak Suparman pada 24 Januari 2025.  
82 Kuncoroningrat. Sejarah Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Jambatan)1954. 



53 
 

BAB IV 

MAKNA TRADISI PANCENAN  SEBAGAI INTRUMEN TOLERANSI 

SOSIAL DESA GLONGGONG, JAKENAN, PATI 

 

Tradisi Pancenan salah satu ciri khas dari sebuah hasil kebudayaan 

yang ada di Jawa, dalam penentuan tidak terlepas dengan suatu pedoman 

yang diturunkan dari masa ke masa dengan porsi dan ketentuan masing 

masing daerahnya. Dengan adanya tradisi ini semua masyarakat mengetahui 

suatu hal yang diyakini untuk memuliakan arwah di alam yang berbeda. 

Memahami semua perbedaan dari mulai bentuk, corak, dan warna di masing 

masing keyakinan guna memperkuat toleransi di Indonesia.83 

Dalam penelitian ini, peneliti telah melakukan pengumpulan data 

dari hasil turun langsung kelapangan untuk menyempurnakan sususan dari 

penelitian yang di buat. Seperti yang di jelaskan Koentjaraningrat dalam 

salah satu bukunya mengungkapkan bahwa kebudayaan adalah seluruh 

sistem, tindakan, gagasan, dan hasil karya manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat yang senantiasa dijadikan pandangan serta acuan manusia 

untuk terus belajar. Kebudayaan mempunyai unsur-unsur yang bersifat 

universal, karena dapat ditemukan pada semua kebudayaan bangsa-bangsa 

didunia. 

A. Makna dan Prosesi Tradisi Pancenan di Desa Glonggong  

Tradisi Pancenan merupakan tradisi Jawa berupa penghormatan 

untuk leluhur yang telah meninggal dunia. Dari salah satu kebudayaan 

mengungkapkan, Pancen juga dimaksud untuk memberikan perlindungan 

atau menghindari hal hal buruk bagi keluarga yang ditinggalkan. Tradisi ini 

diyakinin dan dilakukan oleh masyrakat Jawa ketika satu keluarga 

mengalami peristiwa kematian. Langkah awal yang dilakukan berupa 

memanggil tokoh agama yaitu modin, beliau yang akan menyiarkan kabar 

 
83  Geertz, C. Anthropology as a Natural Science Clifford Geertz’s Extrinsic Theory of the 

Mind. Journal of Philosophy, Vol.4 No.2, April 2, 2014. 



54 
 

duka kepada masyarakat sekitar serta yang mengurus jenazah hingga 

menghantarkan ke pemakaman.84 

1. Prosesi Tradisi Pancenan 

Dalam tradisi Jawa yang ada di Desa Glonggong proses 

pemakaman harus dilakukan secepatnya, tahap awal menghubungi 

modin untuk mengurus jenazah dari mulai kematian sampai 

pemakaman. Mbah Pasri menceritakan alur alur kondisi berduka: 

“Wong ndeso biasane nk krungu speker masjid ngumumke 

ono wong ningggal biasane langsung do moro nek omhe, nek 

wong lanang moro karo ngiwangi nyiapke tendo lan alat alat 

liane kanggo ngedusi mayit, nek wong wedok moro karo 

nggowo beras lan didosok ngarep omhe seng wes disiapke 

karung. Modin e langsung nyiap ke barang barang lan ngedusi 

mayit, sakwise kui disholati nek omhe utowo nk mushola seng 

cerak. Sakwise dimakamke biasane bengine ono tahlilan 

sampe dino ke pitu kanggo ngelanggengke mayit n kalam 

kubur.” 85 

Artinya : “ Ketika penduduk desa mendengar pengeras suara 

masjid mengumumkan kematian seseorang, mereka biasanya 

langsung bergegas pulang ke rumah. Para lelaki bergegas 

membantu menyiapkan tenda dan peralatan lain untuk 

kremasi, sementara para wanita bergegas membawa beras dan 

mengantarkannya ke rumah mereka, yang telah disiapkan 

dalam karung. Mbah Modin langsung menyiapkan 

perlengkapan dan membersihkan jenazah, setelah itu 

dilanjutkan dengan shalat di rumah atau masjid terdekat. 

Setelah dimakamkan, biasanya ada tahlil pada malam hari 

hingga hari ketujuh untuk mengenang jasad di dalam kubur.” 

Masyarakat desa ketika mendengar atau mendapatkan 

infomasi duka, seketika langsung datang kerumah duka untuk melayat 

serta membawa beras. Membawa beras merupakan salah satu bentuk 

rasa berduka dan kepedulian terhadap keluarga yang sedang 

berkabung, dilain sisi itu beras juga dapat meringankan keluarga untuk 

 
84 Geertz, C. Anthropology as a Natural Science Clifford Geertz’s Extrinsic Theory of the 

Mind. Journal of Philosophy, Vol.4 No.2, April 2, 2014. 
85 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 



55 
 

di gunakan sebagai keperluan acara tahlil dan hari hari peringatan 

arwah.  Peringatan hari hari dalam rangka berduka mencapai satu 

minggu tergantung dari masing masing tradisi daerah, dari hari ketiga 

sampai ke tujuh hari diadakan tahlil dan membaca yasin dengan tujuan 

mendoakan arwah supaya tenang di alam kubur. 86    

Dalam prosesi tradisi pancenan biasanya dilakukan tergantung 

masing masing daerah, namun tidak akan mengilangi makna atau isi 

dari tradisi tersebut. Persiapan sebelum kegiatan tradisi itu dimulai 

dipastikan mempunya bahan bahan yang ingin di sajikan, mulai dari 

perlengkapan yang akan di masak atupun berbagai jenis lainya. 

Menurut Mbah Pasri semua bahan yang di sajikan menyesuaikan 

dengan latar belakang keluarga atau makanan yang disukai arwah 

selama masa hidupnya, serta minuman kesukaan yang sering di 

konsumsi berulang ulang. Dalam makna penyajian itu merupakan hal 

yang sacral dikarenakan berhubungan dengan ketenangan arwah di 

alam kubur.  

“Pancen kui mesti dilakoni Saben wektu wektu tertentu le, 

kadang nek gak di panceni mesti bakal ditekani lewat ngipi 

ngipi mbuh kui mongso turu rino utowo bengi bolak balik 

nggak mung sepisan. Lan kadang nek panganan e gak podo 

karo seng di pengeni kui iso wae di tolak nganggo mimpi 

maneh. Mulane kui pancen ya tradisi seng sacral lan dilakoni 

turun tumurun saben ono wong ninggal. kadang yo le nek 

emang sengojo atau kelalen nggak gawe pancen dino seng wes 

dadi kebiasaan ngekei pancen, iso iso sampe di ngimpi ni 

bolak balik mergo kui. Rasane ono seng kurang angger gak 

ngekei pancen mergo kui dalan kanggo arwah ben sekirane 

tenang damai lan langgeng.”87 

Artinya : “ Pancen Itu memang harus dilakukan pada waktu-

waktu tertentu, kadang kalau tidak dilakukan dengan baik pasti 

akan didatangi mimpi, mimpi yang datang silih berganti, siang 

malam, tidak hanya sekali. Dan terkadang ketika makanan 

tidak sama dengan yang Anda inginkan, dapat menolaknya 

dengan bermimpi lagi. Oleh karena itu, ini benar-benar tradisi 

 
86 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 13 Desember 2024. 
87 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 



56 
 

yang sakral dan diwariskan dari generasi ke generasi setiap 

kali ada yang meninggal. Kadang-kadang, bahkan jika tidak 

melakukannya dengan sengaja atau lupa melakukannya, itu 

menjadi kebiasaan. Rasanya ada yang kurang kalau tidak 

mengerjakanya dengan benar, karena itulah jalanya arwah agar 

jiwa bisa benar-benar damai dan abadi.” 

Penempatan ditempat khusus Pancen biasanya diletakkan di 

tempat tertentu yang sudah dianggap suci atau khusus, seperti di altar 

keluarga, dekat makam, atau di rumah pada tempat yang telah 

disiapkan untuk ritual tersebut. Pancen diletakkan di atas meja atau 

nampan dengan tatanan yang rapi dan penuh penghormatan. 

Pembacaan doa setelah Pancen disiapkan, doa sering dibacakan oleh 

pihak keluarga atau tokoh agama untuk memohon kedamaian bagi 

arwah yang telah meninggal. Doa ini bisa berupa doa spesifik dalam 

agama atau doa pribadi yang mencerminkan harapan agar almarhum 

tenang di alam baka. Harapan restu selain untuk arwah orang yang 

meninggal, dalam beberapa tradisi, keluarga juga memohon restu dan 

berkah agar kehidupan mereka diberkahi dan dilindungi oleh arwah 

leluhur.88 

Pemberian doa penutup sebagai penutupan acara, dibacakan 

untuk memohon keselamatan bagi almarhum di alam kubur. Doa ini 

juga mengharapkan agar arwah ditempatkan yang terbaik di sisi Tuhan 

dan diberi perlindungan. Setelah prosesi selesai, keluarga dan 

masyarakat akan berkumpul dan berbagi kebahagiaan dalam bentuk 

makan bersama. Acara ini menjadi simbol kebersamaan dan rasa 

solidaritas antar keluarga dan komunitas. Meskipun upacara ini 

dilakukan dalam suasana kesedihan, ada rasa kehangatan dan 

kedamaian yang diharapkan tercipta melalui kebersamaan tersebut.89 

 
88 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025. 

89 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025. 



57 
 

Proses penghormatan dan persembahan memakai obat atau 

dupa, dalam beberapa tradisi, dupa atau minyak wangi dibakar sebagai 

simbol pemurnian dan penghormatan kepada roh, ini juga dianggap 

sebagai cara untuk mengundang kehadiran roh almarhum. 

Tumbuhnya proses ritual dalam beberapa kebudayaan, Pancen bisa 

melibatkan prosesi ritual yang lebih kompleks, seperti pemanggilan 

arwah atau berbagai tindakan simbolis lainnya untuk menghubungkan 

dunia yang hidup dengan yang telah meninggal. 

Keluarga besar ataupun orang-orang yang mempunyai 

hubungan dekat dengan almarhum biasanya akan berkumpul untuk 

bersama-sama berdoa, berbicara tentang almarhum, dan memberikan 

penghormatan pada hari-hari tertentu, seperti hari kematian atau pada 

perayaan tertentu yang dianggap penting dalam tradisi.90 

2. Makna Tradisi Pancenan  

Menurut mbah Pasri tradisi Pancenan untuk orang yang telah 

meninggal dunia mempunyai makna yang begitu dalam, baik dilihat 

dari segi spiritual, sosial, dan kebudayaan. Dikutip dari hasil 

wawancaa dengan beliau : 

“ Makna tradisi pancenan kui ono maksud lan tujuan e 

kanggo ngurmati kaping pungkasan mbuh kui seng ngadakke 

seko keluarga opo dulur cerake, gunane kanggo ngirim dongo 

marang arwah seng wes bedo panggonan lan mugo di 

panggonke nek seng luweh apik, yo karo ndungakke supoyo 

oleh keberkahan lan kedamaian ning alam kubur ben dalan 

dumugi suwargo iso langgeng, oleh pangapuran seko gusti 

allah. Kabeh wong wong mesti percoyo ing pandungan kui iso 

tekan dumugi seng karepke yen kudu di imbangi karo usahane. 

Tradisi pancenan kui podo wae due makno kanggon symbol 

nyatukke keluarga karo roh batin e arwah seng wes nek alam 

kubur, penyambung batin supoyo langgeng pandongane 

keluargane marah arwah. Paling penting tujuane yakui 

ngelanggeng ke tradisi turun temurun lan budoyo tinggalan 

jaman biyen seng kudu dilestarike peneruse supoyo ora pedot, 

 
90 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025. 



58 
 

tradisi kui nyambung karo spriritual marah gusti pengeran. 

Maysrakat lan wargo deso tetep ngelakoni tradisi kui, mergo 

wes di paten lan percoyo nek kabeh turum temuurun kui kudu 

di lakoni amergi kui iso ndadekke balak nek emng kui ora 

dilakoni.”91    

Artinya : “Makna dari tradisi ini ada maksud dan tujuannya 

sebagai penghormatan terakhir kali seseorang meninggal 

dunia, baik dari sisi keluarga maupun sanak saudara, bertujuan 

untuk menyampaikan pesan dan doa kepada yang meninggal 

agar mendapat tempat yang lebih baik, serta mendoakan agar 

almarhumah mendapat tempat terbaik di sisi-Nya, diberi 

keberkahan dan kedamaian di alam kubur, kekal di jalan 

menuju surga, dan mendapat ampunan dari Allah SWT. Setiap 

orang percaya bahwa mereka dapat mencapai apa yang mereka 

inginkan jika mereka berusaha. Tradisi Pancenan sama halnya 

dengan makna simbol penghubung keluarga dengan roh batin 

arwah yang ada di alam kubur. Tujuan yang paling utama 

adalah melestarikan adat istiadat yang telah diwariskan dari 

generasi ke generasi, serta melestarikan budaya yang masih 

tersisa dari masa lalu yang harus dilestarikan oleh generasi 

mendatang agar tidak punah. Tradisi ini berhubungan dengan 

ritual spiritual kepada Gusti Pengeran. Masyarakat - 

masyarakat desa tetap melakukan tradisi ini, karena sudah 

menjadi hak paten dan mereka percaya bahwa semua generasi 

harus melakukannya karena jika tidak dilakukan akan 

mendatangkan balak.” 

a) Makna Spiritual 

Makna spiritual dari tradisi Pancen orang meninggal 

terhubung dengan konsep hubungan antara dunia yang hidup 

dan dunia roh. Dalam banyak budaya, termasuk di Indonesia, 

Pancen atau persembahan kepada orang yang telah 

meninggal memiliki dimensi spiritual yang mendalam, 

Mbah Lasemi mengungkapkan bahwa dalam tradisi Jawa 

yang beliau yakini dari hasil peninggalan leluhur, 

menjelaskan tentang macam macam prosesi yang dilakukan 

sebagai wujud penghormatan terakhir. Ikatan batin arwah 

dengan salah satu keluarga sangat erat dengan adanya bukti 

 
91 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024. 



59 
 

yang di alami mbah lasemi berupa di datangi berkali kali 

lewat mimpi untuk mengingatkan tradisi dan segera 

dilakukan. 92 

“Pancen nek gak dilakoni biso wae ditekani 

lewat mimpi le, ora mung sepisan tapi iso wae peng 

telu kanggo ngelengke nk kudu nyogati pancen kui 

mau. Isine ngimpi ya wong arwah kui teko moro 

omah lan ngomong nk njaluk di masakke seng di 

senengi lan dikon deleh nk pangonan seng biasane di 

nggo pancen. Kui mbuktekno nk batine kuat marang 

arwah, masio wes bedo alam ora bakal luntur nek 

senajan kui krentek e tekan sak jroneng ati.”93 

Artinya : “ Jika Pancen tidak dilakukan dapat 

didatangi melalui mimpi, tidak hanya sekali tetapi 

tiga kali untuk mengingat bahwa tradisi itu harus 

dilakukan. Isi mimpinya, yakni datangnya arwah ke 

rumah tersebut dan mengatakan ingin dimasakkan 

makanan yang disukai dan disuruh meletakan di 

tempat biasanya meletakkan Pancen tersebut. Itu 

membuktikan batinnya kuat ke arwah, walaupun 

sudah beda alam tidak akan luntur sekalipun sampai 

ke lubuk hatinya.” 

1) Menghormati Arwah 

Menunjukkan rasa hormat terhadap orang 

yang telah meninggal dan mengenang jasa serta 

kehidupannya. Simbol Penghormatan, Pancen 

tidak hanya berbicara soal doa, tetapi juga 

tentang penghormatan kepada alam, leluhur, atau 

kekuatan yang diyakini mengatur kehidupan. 

Dalam konteks ini, Pancen bisa digunakan untuk 

menunjukkan rasa hormat terhadap keyakinan 

orang lain, meskipun cara atau bentuknya 

berbeda.  

 

 
92 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025  
93 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025  



60 
 

Nghurmat marang arwah kui penting 

knggo kelanggengan neng alam barjah, 

sekirane iso ndadekno berkah lan tentrem ing 

dunyo lan akhirat. Akeh coro ngehurmat 

arwah salah sijine ngirim dungo neng makam 

utowo sak wise sholat lan ngeresiki makam 

arwah.94 

Menghormati roh penting untuk 

keabadian di akhirat, karena dapat membawa 

berkah dan kedamaian di dunia ini dan 

akhirat. Banyak cara yang bisa dilakukan 

untuk menghormati arwah, di antaranya 

dengan mengirimkan doa ke makam atau 

sesudah berdoa dan membersihkan makam 

para arwah. 

 

2) Menghubungkan Dunia Fisik dengan Dunia 

Spiritual 

Pancen dianggap sebagai jembatan antara 

dunia yang hidup dan yang telah meninggal, 

memfasilitasi komunikasi antara keduanya. 

Memahami hubungan antara kenyataan yang 

dapat kita lihat dan rasakan dengan dimensi yang 

lebih abstrak serta tidak tampak 

 

3) Mendapatkan Kedamaian dan Keberkahan 

Dalam beberapa tradisi, Pancen dianggap 

sebagai cara untuk memperoleh kedamaian atau 

keberkahan bagi yang hidup, atau untuk 

membantu arwah mendapatkan kedamaian di 

alam setelah kematian. Mbah lasemi 

mengungkapkan bahwa:  

“Urip iso ayem yen ora ono kalangan opo opo 

seko leluhur, mulane kui sebisone 

ngeluhurake tradisi seng wes dadi 

 
94 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024. 
 



61 
 

peninggalan buyut buyut nang. Ben batin iso 

ayem tentrem tanpo ono kalangan.”95 

Artinya : “Hidup bisa tenteram kalau 

tidak ada halangan dari leluhur, maka sebisa 

mungkin mengaggungkan adat istiadat yang 

sudah diwariskan dari buyut-buyut kita. 

Supaya batin bisa tentram dan damai tanpa 

ada halangan.” 

 

b) Makna Sosial  

Makna sosial yang dapat di ambil dalam tradisi 

Pancen  berupa menciptakan rasa kebersamaan dan 

identitas dalam sebuah komunitas. Dengan 

melaksanakan tradisi, masyarakat memperkuat rasa 

memiliki dan mengenali diri mereka sebagai bagian dari 

kelompok tertentu. 

1) Penghubung antar generasi 

 Tradisi membantu menjaga kontinuitas 

budaya dan nilai-nilai dari satu generasi ke 

generasi seterusnya. Dengan adanya tradisi, 

pengetahuan, keyakinan, dan praktik yang telah 

ada sebelumnya dapat terus diteruskan dan 

dipahami oleh generasi yang lebih muda.96 

Menurut mbah Suparman menjelaskan 

bahwa realitas di lingkungan Masyarakat harus 

bisa menerima dan berhubunga antar generasi 

dengan menjunjung suatu tradisi yang 

merupakan hasil turun temurun dari leluhur desa. 

“Jenenge urep neng ndeso ojo terlalu kaku 

supayane ora gampang keno masalah marang 

masyarakat kudu iso saling menghormati dan 

menhargai onone tradisi dengan di lakoni 

saben saben reno. Kudu iso ngomong alus 

alus marang wong lan ngekei pengertian, ugo 

 
95 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.  
96 Koentjaraningrat. Pengantar Antropologi Sosial. Jakarta: Rineka Cipta. (1990). 



62 
 

koyok gelas isine rusoh nek disiram bayu 

putih terus menerus bakal iso resik alon 

alon.”97 

Artinya : “Yang namanya kehidupan di 

pedesaan janganlah terlalu kaku agar tidak 

mudah menimbulkan masalah bagi 

masyarakat, hendaknya dapat saling 

menghargai dan menghargai adat istiadat 

yang dijalankan sehari-hari. Kalian harus bisa 

berbicara lemah lembut kepada orang lain 

dan penuh pengertian, ibarat gelas yang 

kotor, kalau terus menerus disiram air putih, 

lama-kelamaan akan bersih.” 

 

2) Solidaritas dan ikatan sosial 

Banyak tradisi melibatkan partisipasi 

bersama dalam acara atau ritual tertentu, seperti 

perayaan atau upacara. Aktivitas kolektif ini 

mempererat hubungan antar individu, 

membangun rasa solidaritas, dan memperkuat 

jaringan sosial dalam komunitas. 

3) Penguatan norma sosial 

 Tradisi sering kali mengandung norma atau 

aturan yang mengarahkan perilaku individu 

dalam masyarakat. Melalui tradisi, individu 

belajar tentang apa yang diterima dan dihargai 

dalam kelompok sosial mereka, yang membantu 

menciptakan ketertiban sosial.”98 

c) Makna Kebudayaan  

Makna kebudayaan sebuah tradisi mencakup cara 

tradisi tersebut mencerminkan dan membentuk nilai-

nilai, kepercayaan, dan identitas suatu masyarakat. 

Kebudayaan adalah suatu sistem makna dan praktik yang 

 
97 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025. 
98 Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. . (1973) 



63 
 

terua dilakukan dari generasi ke generasi oleh karena itu 

tradisi adalah salah satu elemen utama dalam proses itu. 

Berikut adalah beberapa makna kebudayaan dari sebuah 

tradisi. Meskipun tradisi cenderung bertahan lama, 

kebudayaan juga berkembang dan beradaptasi seiring 

waktu. Tradisi yang ada dapat berfungsi sebagai landasan 

bagi perubahan kebudayaan yang lebih luas, terutama 

ketika masyarakat menghadapi tantangan atau pengaruh 

dari luar. Tradisi dapat dipertahankan, dimodifikasi, atau 

bahkan diganti seiring dengan dinamika sosial dan 

perkembangan zaman.99 

“Makno seko budoyo seng iso di jipuk kui yo 

seko coro penghormatan marang arwah, terus 

panggonan silaturahmi batine wong urep karo 

wong mati, ndudohne ngucap syukur lewat 

Pancen kui, nek babakan spiritual kui lueh teko 

sakjroning batin marang arwah kanggo njogo 

hubungan keapikan sekirone orang ono musibah 

seng teko perkoro arwah.100 

Artinya : “makna budaya yang dapat diambil 

sebagai cara untuk memberikan penghormatan 

kepada roh, terus memupuk hubungan antara 

yang hidup dan yang mati, dan mengungkapkan 

rasa terima kasih melalui Pancenan, Jikalau 

perihal spiritual itu lebih dlam makna sampai ke 

hati berdoa kepada roh agar dapat menjaga 

hubungan baik supaya tidak ada musibahyang 

datang dari arwah.” 

 

Tradisi mencerminkan nilai-nilai dan 

kepercayaan yang diyakini oleh masyarakat. Misalnya, 

melalui upacara atau ritual tertentu, sebuah tradisi bisa 

menyampaikan ajaran moral, spiritual, dan etika yang 

dianggap penting dalam komunitas tersebut. Dengan 

 
99 Suryadi, Asep. Tradisi dan Kepercayaan Masyarakat Jawa. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

(2012). 
100 Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.  



64 
 

demikian, tradisi berfungsi sebagai sarana untuk 

mempertahankan dan mewariskan kepercayaan yang 

menjadi dasar kebudayaan. Banyak tradisi juga berfungsi 

sebagai medium untuk menyampaikan pengetahuan dan 

keterampilan, baik itu dalam bentuk seni, kerajinan, atau 

praktik hidup sehari-hari. Ini bisa berupa pengetahuan 

tentang pertanian, kerajinan tangan, atau cara 

berinteraksi dengan alam dan sesama. Oleh karena itu, 

tradisi berperan sebagai sarana pendidikan informal yang 

penting dalam kebudayaan.101 

 

B. Peran Tradisi Pancenan sebagai Instrumen dalam Membangun 

Toleransi Sosial bagi Masyarakat Desa Glonggong  

Dalam konteks keagamaan di daerah Jawa istilah Islam abangan dan 

putihan merujuk pada perbedaan kelompok muslim dari cara pandang atau 

praktek dalam masyarakat muslim, khususnya terkait dengan pengaruh 

budaya lokal kebatinan, unsur unsur adat dan ajaran islam. Islam 

mengajarkan nilai nilai seperti keadilan, kesejahteraan dan perdamaian. 

Praktik keagamaan dan budaya islam di Indonesia mencerminkan 

keberagaman dan dinamika masyarakatnya yang terus menerus berkembang 

seiring waktu.102 

Istilah Islam abangan digunakan untuk menggambarkan kelompok 

Muslim yang lebih mengutamakan tradisi dan budaya lokal dalam 

menjalankan agama Islam. Mereka cenderung lebih fleksibel dalam 

mengikuti ajaran Islam yang dianggap lebih "sinkretis," yaitu 

mencampurkan unsur-unsur adat, kepercayaan animisme, dan tradisi lokal 

dengan ajaran Islam. Keanekaragaman berkumpul membentuk harmoni 

dengan memberi ruang masing-masing kelompok memaknai menurut 

 
101 Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. (1973). 
102 Clifford Geertz, The Religion of Java. Tahun 1976. 



65 
 

perspektifnya sendiri,  Islam Abangan sering kali terkait dengan kelompok 

yang lebih terbuka terhadap praktik-praktik lokal yang dianggap tidak 

sepenuhnya sesuai dengan ajaran Islam yang ketat.103 

Menurut Mbah Pasri golongan  Islam abangan umumnya masih 

mempercayai adanya sosok roh halus dan bisa berhubungan baik, selaian itu 

bersinggungan langsung dengan tradisi yang dilakukan dengan tujuan saling 

menghormati. Keberadaan makhluk halus yang memang diakui oleh agama 

Islam, semakin memperkuat keyakinan kaum abangan bahwa makhluk 

halus mempunyai hak hidup sama dengan manusia umumnya.  

“ Wong abangan kui ya tetep Islam, namung rodo bedo karo 

tradisi seng di lakoni, koyodene sajen seng kanggo persembahan 

seng di lakoni nek dino dino tertentu. Wong abangan kui ciri khas e 

luweh mentingno dino dino apik tinimbang liyane saben ngadakke 

acara mesti golek dino disek, supoyo iso mlaku lancer ora ono 

alangan. Ciri ciri liyane lueh percoyo weton kui iso dadekno berkah 

utowo dino becik kanggo saben saben wong, mboh kui angger 

wetone di posoni kanggo golek berkah e dino lahire.”104 

Artinya : “Masyarakat Abangan masih memeluk agama 

Islam, namun sedikit berbeda dengan adat istiadat yang dilakukan, 

seperti halnya pada acara sesaji yang dilakukan pada hari tertentu. 

Orang Abangan mempunyai ciri khas yaitu menganggap hari ini 

lebih baik dibanding hari lainnya. Ciri lainnya adalah dipercaya 

bahwa weton tersebut dapat mendatangkan keberkahan atau hari 

baik bagi setiap orang, apalagi jika weton tersebut melakukan puasa 

untuk memohon berkah di hari kelahiran.” 

Golongan Islam abangan memang lebih banyak mendengarkah 

kisah kisah tentang berbagai kesaktian para-para wali terutama sunan 

kalijaga, menjadi sebuah patokan untuk panutan dari masa ke masa. 

Dibandingkan dengan ajaran ajaran murni agama yang rentan lebih sedikit 

diterima dan hal hal yang menyangkut keislaman, terlepas dari semua itu 

mereka sangat mempercayai bahwasanya ajaran wali adalah ajaran Islam. 

 
103 Mukodi. “Islam abangan dan nasionalisme komunitas samin di blora”. Sekolah Tinggi 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan (STKIP) PGRI Pacitan, Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, Vol. 

24 No. 2, November 2016, 379-400 
104 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 



66 
 

sehingga konsep religi dalam Islam abangan pun tetap merupakan konsep 

agama Islam pada umumnya. 

Menurut Mbah Suladi sebutan orang abangan sudah agak jarang 

digunakan, namun hakikatnya golongan itu masih tetap ada. Dalam 

masyarakat Jawa golongan itu dikenal dengan sebutan Islam KTP, sebutan 

itu lebih meluas dengan adanya tindakan atau kegiatan mereka tidak 

menjalankan ibadah yang di wajibkan, tetapi terdaftar keagamaan Islam di 

KTP. Meskipun golongan itu tidak menjalankan ibadah dengan semestinya, 

bukan berarti sedikit ilmu pengetahuan mereka terlalu dangkal, banyak 

diantara mereka sebenarnya dapat melakukan Sholat, namun tidak selalu 

melakukannya. 105 

Menurut Mbah Parni kata lain dari Islam abangan yaitu kejawen 

berasal dari kata Jawen yang dimaksud dengan Jawa dalam artian 

kepercayaan jawaan berhubungan erat dengan nada dan tradisi.  

“Sejatine kejawen kui titik tinemu seko islam campuran karo 

budoyo Jowo, lan campuran seko napak tilas utowo sejarah turun 

temurune cerito kanjeng sunan wali songo. Seng di anut ya cerito 

cerito jaman biyen seko omongane mbah buyut sak penduwure, 

makane kui ndadekno kejawen kui rodo bedo seko islam biasane. 

Masio ngunu kejawen gak due kitab khusus tapi manut karo 

wejangane kanjeng sunan lan panduwuran panduwuran biyen. 

Sejatine aturan aturan wong jowo kui miturut seko primbon, suluk, 

kidung lan babad seng nyeritaake sejarah sejarah jaman biyen.”106 

Artinya : “Hakikatnya Kejawen titik temunya adalah 

perpaduan antara Islam dengan budaya Jowo, serta perpaduan antara 

peninggalan sejarah dan kisah Sunan Wali Songo. Orang tua 

bercerita tentang kisah masa lalu, sebagaimana yang sering 

diceritakan oleh buyut dan sesepuh sebelumnya. Makadari itu 

kejawen berbeda dengan ajaran Islam pada umumnya. Maka dari itu 

kejawen tidak ada kitab khusus melainkan menaati petuah Sunan 

dan masa lampau. Padahal, aturan masyarakat Jawa itu berdasar 

pada primbon, suluk, kidung, dan babad yang menceritakan sejarah 

masa lalu.” 

 
105 Wawancara dengan Mbah Suladi pada 12 Desember 2024. 
106 Wawancara dengan Mbah Parni pada 12 Desember 2024. 



67 
 

Kata istilah Islam Putihan merujuk pada kelompok Muslim yang 

lebih memegang teguh ajaran Islam yang ortodoks atau murni, sesuai 

dengan hukum syariat Islam yang ketat. Golongan ini cenderung menolak 

adanya praktik atau kepercayaan yang dianggap berseberangan dengan 

ajaran Islam yang lebih formal dan ortodoks. Seringkali islam putihan 

dikenal dengan sebutan Santri, istilah tersebut berkaitan dengan putihan 

yang diambil dari kata putih, menggambarkan pakaian putih yang sering 

digunakan golongan itu sebagai simbol kesucian dan ketaatan.  

Menurut Ibu Sukeri karakteristik islam putihan lebih condong 

mengikuti ajaran islam yang murni, termasuk bagian pelaksanaan rukun 

iman dan islam dengan sesuai dengan syariatnya. Pengaruh besar dibagian 

pendidikan formal dari mulai kecil sampe besar, untuk mendalami keilmuan 

agama bisa juga masuk di lingkup madrsah atau pesantren. Golongan Islam 

putihan sering lebih menekankan praktek keagamaan yang sesuai dengan 

ajaran murni islam dan cenderung menghindari budaya lokal yang di anggal 

bertentangan dengan syariat. Pengajaran yang lebih berikan ke generasi 

seterusnya secara massif untuk menguatkan segi keimanan dan ilmu 

keagamaannya. Islam memberikan kebebasan untuk berbudaya selama 

kebudayaan tersebut mendukung prinsip-prinsip moral dan etika Islam, 

seperti saling menghormati, perdamaian, kejujuran, dan kasih sayang. 

Banyak aspek dalam kebudayaan lokal, seperti bahasa, pakaian, seni, dan 

makanan, yang dapat diterima dalam agama Islam selama tidak ada unsur 

yang bertentangan dengan ajaran-ajaran agama. 107 

“Pendedikan pertama bagi anak atau generasi muda itu ya 

ada di keluarga mas, dari mulai etika, kultur, tolerasi, saling 

menghormati dan lain lain. Selepas itu Pendidikan formalpun ikut 

menyongsong adanya materi materi yang di ajarkan di masing 

masing sekolah ataupun pesantren. Lebih mengenalkan toleransi dan 

saling menghormati dengan adanya perbedaan kultur maupun tradisi 

yang ada.”108 

 
107 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025. 
108 Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025. 



68 
 

Menurut Pak Nadi golongan islam putihan merujuk pada aliran 

islam yang lebih terbuka dan liberal serta mengikuti ajaran islam yang lebih 

santai, tegantung juga dari berbagai faktor pemahaman agama di lingkungan 

tersebut. Islam putihan lebih relevan dengan zaman modern karena 

cenderung mengadaptasi pemikiran yang lebih terbuka terhadap teknologi.  

“Wong putihan luweh gampange ya iso di sebut orang orang 

yang mengikuti ajaran syariat dari Allah SWT, dan harus bisa 

menyesuaikan dengan perkembangan jaman, tidak lupa dengan 

manut marang dawuh e kyai kyai lan ulama. Yo walaupun sering 

bersinggungan ketika ada kegiatan adat, tetap kita harus menjaga 

sikap toleransi dan menghormati antar keyakinan yang berbeda 

terkait pengadaan tradisi. 109  

Artinya : “Masyarakat putihan dapat dengan mudah disebut 

orang yang mengikuti ajaran syariat dari Allah SWT, dan harus 

mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, tidak lupa 

mengikuti ajaran para kyai dan ulama. Ya, meskipun kita sering 

berpapasan ketika ada kegiatan adat, kita tetap harus menjaga sikap 

toleransi dan saling menghormati antar umat beragama terkait 

pengadaan adat atau tradisi.” 

Terkadang faktor lingkungan bisa mempengaruhi pemahaman 

agama serta orientasi agama, tergantung cara pandang dan menyikapi suatu 

hal lebih moderat. pandangan terhadap tradisi lokal dan kebudayaan bersifat 

fleksibel, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran agama 

yang terkandung dalam al-qur’an dan hadis. Islam menghargai 

keberagaman budaya, asalkan tradisi atau kebudayaan tersebut tidak 

mengarah pada praktik yang bertentangan dengan tauhid (keyakinan kepada 

Allah) atau syariat Islam.110 

Tradisi Pancenan di Desa Glonggong, Kecamatan Jakenan, 

Kabupaten Pati, memainkan peran penting dalam membangun toleransi 

sosial di tengah masyarakat yang beragam. Meskipun terdapat perbedaan 

pemahaman keagamaan antara kelompok Islam abangan dan putihan, tradisi 

ini berhasil menyatukan mereka dalam kegiatan bersama, seperti ziarah 

 
109 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025. 
110 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025. 



69 
 

leluhur, doa bersama, dan kenduri. Melalui partisipasi aktif dalam tradisi ini, 

masyarakat mampu mempererat kebersamaan, meningkatkan solidaritas 

sosial, dan mengurangi potensi konflik. 

Pancenan juga menciptakan ruang untuk dialog antar kelompok 

yang berbeda, memungkinkan mereka untuk saling memahami dan 

menghormati perbedaan. Selain itu, tradisi ini mengajarkan nilai-nilai 

toleransi melalui kebersamaan dan gotong royong dalam mencapai tujuan 

bersama. Oleh karena itu, Tradisi Pancenan berfungsi sebagai instrumen 

sosial yang efektif dalam membangun dan memperkuat toleransi sosial di 

tengah keragaman budaya dan agama.111 

Melalui kegiatan bersama, masyarakat mengedepankan nilai-nilai 

kebersamaan, gotong royong, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Tradisi ini menjadi sarana untuk memperkuat solidaritas sosial dan 

menciptakan ruang dialog antar kelompok yang berbeda. Dengan demikian, 

Tradisi Pancenan bukan hanya sebagai ritual budaya, tetapi juga sebagai 

instrumen untuk memperkuat toleransi sosial dan integrasi antarwarga 

dalam masyarakat yang majemuk.112 

1. Perspektif Islam Putihan terhadap Tradisi Pancenan  

Dalam pandangan Islam, tradisi Pancen atau pemberian 

makan sesaji untuk persembahan kepada orang yang sudah 

meninggal pada umunya tidak sesuai dengan ajaran islam. Islam 

mengajarkan bahwa setelah seseorang meninggal, mereka tidak 

dapat menerima persembahan atau ibadah lainnya dari orang 

yang masih hidup. Menurut mbah Suparman mengungkapkan 

bahwa  tidak ada ibadah untuk orang yang telah meninggal.113 

Islam menganjurkan untuk mengenang orang-orang yang telah 

meninggal dunia dengan cara yang benar, yaitu dengan 

 
111 Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.  
112 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.  
113 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025. 



70 
 

membaca al-qur’an (terutama Surah Al-Fatihah), mendoakan 

mereka, dan bersedekah dengan atas nama mereka. Amal 

perbuatan mereka terputus, kecuali tiga hal, yaitu: 

a) Sedekah jariyah (amal yang terus mengalir manfaatnya). 

b) Ilmu yang bermanfaat yang diajarkan kepada orang lain. 

c) Doa anak yang shalih. 

Pancen yang diberikan sebagai persembahan kepada 

orang yang telah meninggal tidak memiliki dasar ajaran dalam 

Islam. Sebaliknya, yang dibutuhkan adalah doa, amal saleh yang 

dilakukan untuk orang yang telah meninggal, serta memohonkan 

ampunan dan rahmat bagi mereka. Hadis dari Nabi Muhammad 

SAW: 

نْسَانُ  مَاتَ  إِذاَ  يدَْعُو صَالِح   وَوَلَد   بِهِ  ينُْتفَعَُ  وَعِلْم   جَارِيةَ   صَدقََة   مِنْ  ثلََثةَ   مِنْ  إِل   عَمَلهُُ  انْقطََعَ  الِْْ

 لَهُ 

“Apabila seseorang meninggal dunia, maka 

terputuslah segala amalannya kecuali tiga perkara: sedekah 

jariyah, ilmu yang bermanfaat, dan doa anak yang shalih.” 

(HR. Muslim).114 

Islam menekankan bahwa segala bentuk ibadah hanya 

untuk Allah SWT, baik yang dilakukan untuk yang hidup 

maupun yang telah meninggal, harus diserahkan kepada Allah 

saja. Memberikan persembahan atau Pancen kepada roh orang 

yang sudah meninggal dianggap sebagai syirik, yang merupakan 

dosa besar dalam Islam. Syirik berarti menyekutukan Allah 

dengan yang lain, dan ini tidak dibenarkan dalam Islam. 

dijelaskan dalam al-qur’an Surah An-Nisa (4:48): 

ى فَقَدِ  بِالٰلِّ  يُّشْرِكْ  وَمَنْ  ي شَاۤءُ   لِمَنْ  ذٰلِكَ  دوُْنَ  مَا وَيغَْفِرُ  بِه   يُّشْرَكَ  انَْ  يغَْفِرُ  لَ  اٰللََ  اِن    اِثمًْا افْترَْٰٓ

 ۝٤٨ عَظِيْمًا

 
114 Hadis Shahih Muslim, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Hadis Shahih Muslim. 



71 
 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni 

dosa syirik, dan Dia mengampuni dosa selain syirik bagi 

siapa yang Dia kehendaki.”115 

Islam mengajarkan bahwa cara yang benar untuk 

membantu orang yang telah meninggal adalah dengan 

mendoakan mereka, memohonkan ampunan untuk dosa-dosa 

mereka, dan meminta Allah memberikan rahmat-Nya. Doa ini 

adalah bentuk ibadah yang dapat diterima oleh Allah dan 

memberikan manfaat kepada orang yang meninggal yang 

tertuang dalam al-qur’an Surah Ibrahim (14:41): 

 ۝٤١ ࣖالْحِسَابُ  يَقوُْمُ  يوَْمَ  وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ  وَلِوَالِديَ   لِيْ  اغْفِرْ  رَب نَا

“Ya Tuhan kami, ampunilah aku, ibu bapakku, 

dan orang-orang yang beriman pada hari terjadinya 

perhitungan amal.”116 

Tradisi Pancen untuk orang yang telah meninggal 

termasuk dalam kategori bid’ah, yaitu amalan yang tidak 

diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW dan tidak memiliki dasar 

dalam al-qur’an maupun hadis. Nabi Muhammad SAW telah 

menegaskan bahwa segala bentuk ibadah dan amal harus 

mengikuti petunjuk yang telah diajarkan oleh beliau. Dijelaskan 

dalam Hadis dari Nabi Muhammad SAW: 

 مَنْ أحَْدثََ فِى أمَْرِنَا هَذاَ مَا لَيْسَ مِنْهُ فهَُوَ رَد  

“Barangsiapa yang mengamalkan suatu amalan 

yang tidak ada perintahnya dari kami, maka amalannya 

tertolak.” (HR. Muslim no. 20 dan Muslim no. 1718)117 

Menurut mbah Suparman masyarakat harus bisa 

memahami semua perbedaan tetapi  juga harus menghindari 

segala bentuk praktik atau ritual yang tidak ada tuntunannya dari 

 
115 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia. 
116 Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia. 
117 Hadis Shahih Muslim, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Hadis Shahih Muslim. 



72 
 

Allah dan Rasul-Nya. Oleh karena itu, Pancen untuk orang yang 

meninggal yang dianggap sebagai bentuk penghormatan atau 

peringatan bukanlah praktik yang diajarkan dalam Islam. salah 

satu bentuk penyajian yang tidak ada wujud yang menghabiskan 

makanan termasuk mubadzir. 

“Nek ancen masyarakat iso mbedakno ndi seng 

panutan seko kanjeng nabi lan gusti allah bakal di anut. 

Pancen kui seko tradisi kebudaayan seng turun temurun 

seko buyut, ora termasuk ajarane kanjeng nabi.118 

Artinya : “Jika masyarakat benar-benar dapat 

membedakan orang yang memiliki panutan seperti Nabi 

dan Allah SWT, mereka akan mengikutinya. Pancen itu 

merupakan tradisi budaya yang diwariskan secara turun-

temurun, tidak termasuk ajaran nabi.” 

2. Perspektif Islam abangan terhadap Tradisi Pancenan  

Islam abangan, yang merujuk kepada kelompok 

masyarakat Muslim di Indonesia yang menggabungkan ajaran 

Islam dengan tradisi lokal atau budaya animisme, sering kali 

mengadaptasi praktik budaya mereka dalam kehidupan sehari-

hari, termasuk dalam menghadapi kematian. Salah satu tradisi 

yang sering dikaitkan dengan kelompok ini adalah tradisi 

Pancen yaitu persembahan makanan, bunga, atau benda lain 

yang diberikan untuk menghormati orang yang telah 

meninggal.119 

“Abangan iso diarani kejawen kui yo intine bedo 

seko aliran islam murni, ono podone tapi kejawen lueh 

akeh nganggo tradisi turun temurun mas, seko ajaran 

sunan sunan khusus e sunan kalijogo, lueh nganggo 

budoyo jaman biyen seng diteruske.”120 

Artinya : “Abangan bisa disebut kejawen apabila 

intinya berbeda dengan aliran Islam murni, namun 

kejawen banyak menggunakan tradisi yang diwariskan 

secara turun-temurun. Dari ajaran Sunan sunan, 

 
118 Wawancara dengan Mbah Suparman pada tanggal 24 Januari 2025. 
119 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 
120 Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 12 Desember 2024. 



73 
 

khususnya Sunan Kalijogo, beliau menggunakan budaya 

masa lalu yang sudah diwariskan secara turun-temurun.” 

Pancen bisa dipandang sebagai bagian dari cara 

masyarakat yang lebih luas untuk merayakan hidup dan 

mengenang orang yang telah meninggal, bukan sebagai bentuk 

penyembahan atau pemujaan. Abangan sering kali lebih 

fleksibel dalam memahami tradisi lokal dan budaya setempat. 

Mereka yang mengidentifikasi diri dengan Islam abangan 

mungkin melihat Pancen sebagai suatu ritual budaya yang 

memiliki makna sosial dan spiritual dalam konteks masyarakat 

mereka..121 

Beberapa penganut Islam abangan mungkin melihat 

Pancen sebagai simbolik dari niat baik dan perasaan yang 

mendalam terhadap orang yang telah meninggal. Pancen bukan 

dilihat sebagai sesuatu yang mendatangkan berkah atau 

keberuntungan, melainkan sebagai simbol rasa cinta dan 

penghormatan. Dalam hal ini, praktik Pancen lebih kepada 

aspek sosial dan emosional daripada aspek religius yang 

spesifik.122 

Mbah Pasri mengungkapkan bahwa Tradisi Pancen 

untuk orang meninggal merupakan salah satu contoh dari 

keberagaman praktik budaya yang berkembang dalam 

masyarakat. Tradisi ini sering kali dilakukan sebagai bentuk 

penghormatan kepada orang yang telah meninggal, dan dalam 

konteks ini, kedua kelompok umat Islam di Jawa, yaitu Islam 

Abangan dan Islam Putihan, memiliki sikap yang berbeda 

 
121 Hefner, Robert W. The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in 

Malaysia, Singapore, and Indonesia. Cambridge University Press, 2001.  
122 Azra, Azyumardi. Islam Abangan di Indonesia: Peranannya dalam Masyarakat. Mizan, 

1999. 



74 
 

terhadap praktik tersebut. Perbedaan ini seringkali menjadi 

perdebatan dalam konteks toleransi dan pemahaman agama.123 

“Pancen kui ya budoyo jowo seng di lestarikno mas, 

lan di lakoni Masyarakat seng percoyo. masio angger 

jaman mesti bedo bedo pendapate marang tradisi kui ya 

jenenge tradisi peninggalan seko buyut buyut ya dilakoni 

ben sekirane iso ngajeni.124 

Artinya : “Pancen itu budaya jawa yang dilestarikan 

dan dilakukan oleh Masyarakat yang mempercayainya. 

Walaupun sepanjang jaman pasti beda pendapat tentang 

adat istiadat Tradisi yang diwariskan dari kakek buyut 

dijalankan dengan penuh hormat.” 

Islam Abangan adalah kelompok umat Islam yang lebih 

menekankan integrasi antara ajaran Islam dengan hasil 

kebudayaan lokal yang memang sudah ada pada jaman 

sebelumnya. Kelompok ini cenderung lebih fleksibel dalam 

memandang kebudayaan dan adat istiadat masyarakat, asalkan 

praktik tersebut tidak bertentangan dengan ajaran dasar Islam, 

seperti tauhid (keesaan Allah).Dalam hal tradisi Pancen untuk 

orang meninggal, Islam Abangan sering kali melihatnya sebagai 

bagian dari keberagaman budaya yang harus dihormati dan 

dilestarikan. Bagi mereka, Pancen bukanlah bentuk 

persembahan kepada roh orang yang telah meninggal, tetapi 

lebih sebagai penghormatan atau tanda cinta kepada orang yang 

sudah tiada. Pancen yang disiapkan biasanya berupa makanan 

atau barang-barang tertentu yang diletakkan di makam atau 

tempat tertentu untuk mengingatkan anggota keluarga atau 

masyarakat akan pentingnya mengenang arwah orang yang telah 

meninggal.125 

 
123 Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 
124  Wawancara dengan Mbah Pasri pada 12 Desember 2024. 
125 Rasyid, Abdurrahman. Kebudayaan Islam dan Inovasi dalam Peradaban, Mizan. 

(2008). 



75 
 

Dalam konteks ini, Islam Abangan menggunakan 

toleransi budaya sebagai instrumen untuk menjaga harmoni 

sosial. Mereka menganggap bahwa praktik Pancen ini tidak 

mengganggu ajaran pokok Islam selama tidak diarahkan pada 

kemusyrikan (syirik). Mereka lebih memilih untuk tidak 

menghakimi tradisi tersebut, karena dianggap sebagai bagian 

dari kebiasaan dan cara masyarakat untuk mempererat ikatan 

sosial, meskipun tidak memiliki dasar yang kuat dalam ajaran al-

qur’an atau hadis. 

Di sisi lain, Islam Putihan atau kelompok yang lebih ortodoks dalam 

menjalankan ajaran agama, memandang tradisi Pancen dengan lebih kritis. 

Bagi kelompok ini, Pancen adalah bentuk praktik yang tidak sesuai dengan 

prinsip-prinsip dasar Islam, terutama dalam hal tauhid dan ibadah. Tradisi 

Pancen dianggap bid’ah (inovasi yang tidak ada dalam ajaran Nabi 

Muhammad SAW) dan syirik (menyekutukan Allah), terutama jika Pancen 

dimaksudkan untuk menghubungi roh orang yang telah meninggal atau 

sebagai persembahan kepada selain Allah.126 

Bagi mbah Purwati selaku umat Islam Putihan, tradisi Pancen untuk 

orang meninggal dianggap sebagai penyimpangan dari ajaran yang 

diajarkan oleh kanjeng Nabi Muhammad SAW, yang menegaskan bahwa 

doa dan amal perbuatan yang bermanfaat bagi orang yang telah meninggal 

adalah yang sesuai dengan syariat Islam, seperti tahlilan, sedekah, dan doa. 

Mereka melihat bahwa tindakan seperti Pancen lebih menekankan kepada 

unsur kebudayaan lokal yang tidak perlu dipertahankan jika bertentangan 

dengan ajaran agama yang murni. Namun, meskipun mereka menentang 

tradisi ini, kelompok Islam Putihan tetap menghargai kebudayaan lokal 

secara umum, tetapi mereka lebih memilih untuk mengarahkan masyarakat 

agar mengikuti tradisi yang sesuai dengan syariat-syariat Islam. Dalam hal 

 
126 Jamil, A. Islam, Tradisi dan Modernitas: Kontroversi antara Islam Abangan dan Islam 

Putihan. Pustaka Al-Azhar. (2015). 



76 
 

ini, toleransi mereka lebih mengarah pada pengertian bahwa kebudayaan 

yang tidak ada unsur bertentangan dengan ilmu akidah Islam bisa diterima, 

sementara yang bertentangan perlu dihindari. 

Menurut Mbah Purwati mengungkapkan bahwa Islam Putihan, 

meskipun juga menghargai keberagaman, memandang bahwa tradisi 

Pancen bertentangan dengan ajaran ajaran Islam murni. Mereka 

menganggap bahwa kebudayaan harus disesuaikan dengan syariat Islam, 

dan praktik seperti Pancen perlu dikeluarkan dari tradisi agama karena 

dapat menyesatkan umat dan mengarah pada penyimpangan (bid’ah dan 

syirik).  

“Nek menurute mbah pur, pancen kui ora ajaran e kanjeng 

nabi kerono pancen kui podo karo nyembah lan percoyo marang 

bongso alus seng wes jelas jelas bedo alam, masio ono seng 

ngelakoni ya tetep di hargai. Pancen kui kan podo karo nyembah 

arwah lan nguri nguri wong seng wes bedo alam mas, kawet biyen 

mbah pur gak pernah mancenin opo opo ya kerono mbah pur ngerti 

nek kui ora ajaran seko kanjeng nabi.”127 

Artinya : “Kalau menurut Mbah Pur, Pancen itu bukan ajaran 

dari Nabi, karena Pancen itu sama halnya menyembah dan percaya 

kepada makhluk halus yang sudah jelas beda alam. Walaupun ada 

yang melakukan tradisi itu harus tetap menghargai. Pancen itu sama 

halnya menyembah arwah, dari jaman biyen Mbah Pur tidak pernah 

melakukan tradisi pancen itu karena Mbah Pur tau kalo itu ajaran 

bukan dari Nabi.” 

Meskipun demikian, Islam Putihan tetap menunjukkan sikap 

toleransi dengan menghargai tradisi yang tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam. banyak cara ain untuk mrngubah tradisi Pancen dengan melalui 

pendidikan dan dakwah, berusaha mengarahkan masyarakat untuk 

mengganti tradisi Pancen dengan amalan yang lebih sesuai dengan syariat, 

seperti doa dan tahlilan. Meskipun berbeda pandangan, mereka tetap 

berupaya menjaga hubungan baik dan saling menghormati antara sesama 

 
127 Wawancara dengan Mbah Purwati pada tanggal 24 Januari 2025. 



77 
 

umat Islam dengan menghargai kebudayaan yang tidak bertentangan 

dengan ajaran Islam.128 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
128 Wawancara dengan Mbah Purwati dirumah beliau pada 24 Januari 2025. 



78 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

1. Berdasarkan hasil penelitian mengenai Tradisi Pancenan di Desa 

Glonggong, Kecamatan Jakenan, Kabupaten Pati, dapat disimpulkan 

bahwa tradisi ini memiliki peran strategis tidak hanya dalam pelestarian 

budaya lokal, tetapi juga dalam membangun dan memperkuat toleransi 

sosial di tengah masyarakat yang plural. Tradisi Pancenan menjadi 

simbol identitas kolektif yang diwariskan secara turun-temurun dan 

masih dilestarikan hingga kini, meskipun masyarakat terus mengalami 

perubahan akibat pengaruh modernisasi. 

Makna dari Tradisi Pancenan tidak terbatas pada aspek spiritual dan 

ritual keagamaan semata, melainkan juga mencerminkan nilai-nilai 

sosial yang mendalam. Tradisi Pancenan menjadi jembatan sosial yang 

mempertemukan dua pandangan tersebut dalam suasana damai dan 

harmonis. Partisipasi lintas kelompok dalam tradisi ini menunjukkan 

bahwa perbedaan tidak menjadi hambatan untuk membangun relasi 

sosial yang erat, melainkan menjadi kekayaan yang dikelola melalui 

kearifan budaya lokal. Dengan demikian, Tradisi Pancenan bukan hanya 

sekadar upacara budaya, tetapi merupakan instrumen penting dalam 

memelihara kohesi sosial, memperkuat identitas bersama, serta 

menanamkan nilai-nilai toleransi dan saling menghargai di tengah 

masyarakat yang beragam. 

2. Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan 

bahwa Tradisi Pancenan memainkan peran penting sebagai instrumen 

dalam membangun dan memperkuat toleransi sosial di tengah 

masyarakat yang plural. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai 

warisan budaya lokal, tetapi juga sebagai ruang sosial yang mendorong 

terciptanya interaksi positif antarwarga, terlepas dari perbedaan latar 

belakang agama, etnis, maupun status sosial. Melalui nilai-nilai 

kebersamaan, gotong royong, serta penghargaan terhadap keberagaman 



79 
 

yang terkandung di dalamnya, Tradisi Pancenan secara nyata 

menanamkan semangat hidup rukun dan saling menghormati.  

Oleh karena itu, pelestarian dan penguatan tradisi seperti Pancenan 

sangat relevan dalam konteks pembangunan sosial yang inklusif dan 

harmonis. Pemerintah, masyarakat, serta generasi muda memiliki peran 

penting dalam menjaga keberlanjutan tradisi ini agar tetap hidup dan 

berkembang seiring perubahan zaman, tanpa kehilangan esensi nilai-

nilai toleransi yang menjadi pondasi utama kehidupan bermasyarakat. 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan penelitian yang sudah diuraikan pada pembahasan 

sebelumnya, berikut adalah saran-saran untuk penelitian ini dan penelitian 

selanjutnya; 

1. Bagi warga Desa Glonggong untuk bisa menjaga sikap toleransi 

antar keberagaman warna ataupun tradisi di dalam nya, dengan 

tujuan untuk mencegah kerusakan pada hubungan kekerabatan dan 

kerukunan di masyarakat. Penting untuk menjaga tingkat 

kebersamaan secara turun temurun guna menciptakan perdamain 

dan kesejahteraan. Menghargai perbedaan dan kepercayaan agama 

merupakan kunci dalam bermasyarakat. 

2. Saran bagi pembaca dan masyarakat umum,hendaknya penelitian ini 

menambah wawasan dan pengetahuan tentang Islam Abangan dan 

Islam Putihan yang ada di Desa Glonggong Kecamatan Jakenan 

Kabupaten Pati.  

3. Saran bagi peneliti berikutnya. Penelitian ini masih belum banyak 

membahas tentang Sejarah Desa Glonggong . Masih banyak yang 

perlu dikaji dan didalami berkaitan dengan toleransi antar warna 

keberagaman khususnya di Jawa ,Sehingga penelitian yang 



80 
 

bersinggungan dengan sikap toleransi antar umat harus 

dikembangakan dan dilanjutkan. 

C. Penutup  

Puji Syukur Alhamdulillah, berkat rahmat dan hidayah serta inayah-

Nya, demikianlah skripsi ini disusun dengan harapan dapat memberikan 

kontribusi pemikiran dan wawasan yang bermanfaat, khususnya dalam 

memahami pembahsan  yang telah dibahas. Penelitian ini tidak lepas dari 

keterbatasan, baik dalam hal waktu, sumber daya, maupun ruang lingkup 

yang ada. Oleh karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat 

diharapkan guna perbaikan dan pengembangan penelitian selanjutnya. 

Semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi perkembangan 

ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang yang diteliti, serta menjadi 

referensi bagi penelitian-penelitian berikutnya. Terima kasih kepada semua 

pihak yang telah memberikan dukungan, baik berupa materi, moral, maupun 

kesempatan, dalam proses penyelesaian skripsi ini. 

Akhir kata, semoga apa yang disajikan dalam penelitian ini dapat 

memberikan manfaat bagi masyarakat, akademisi, dan pihak-pihak yang 

berkepentingan dalam mengembangkan pemahaman serta aplikasi lebih 

lanjut terhadap pembahasan  ini.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

DAFTAR PUSTAKA  

Abu Ahmadi, Perbandingan Agama (Jakarta, Rineka Cipta, 1991), hal 35. 

Alfin Syah Putra dan Teguh Ratmanto,  Media dan Upaya Mempertahankan Tradisi 

dan Nilai-nilai Adat. Universitas Islam Bandung. 2019, Vol.7, No.1, April  

Al-Ghazali, Imam. Ihya Ulumiddin. Pustaka Al-Kautsar. (2004). 

Al-Qur’an Al-Karim, terjemahan oleh Departemen Agama Republik Indonesia. 

Amin Abdulla, “Metodologi Penelitian Agama Pendekatan Multidisipliner” 

(Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan Kalijaga, 2006), hal. 203. 

Ardhana Januar Mahardhani dan Hadi Cahyono, harmoni masyarakat tradisi dalam 

kerangka multikuluralisme, Vol. 1 No. 1 Juli 2017 

Blasius Sudarsono, Memahami Dokumentasi, JURNAL Acaya Pustaka, Vol.3, 

No.1, 2017, h.48 

Buku islam abangan dan kehidupannya. Karya Rizem Aizid, editor nihar Awani 

Yogyakarta 2015.  

Castro, Loretta N. dan Galace, Jasmine N. (2010) Peace Education: Pathway to A 

Culture of Peace. Quezon City: Centre of Peace Education. (2010) 

Darori Amin, Islam dan Kebudayaan Jawa (Yogyakarta 2000. Gama Media) 

David G. Gularnic, Webster’s Webster World Dicitionary of Amarican Languange, 

(New York: The World Publishing Company, 1959), H. 799 

Eka Kurnia Firmansyah dan Nurina Dyah Putrisari, “Sistem religi dan kepercayaan 

masyarakat kampung adat kuta kecamatan tambaksari kabupaten ciamis”, 

Jurnal pengabdian kepada masyarakat Vol. 1 No.4 (2017), 238 

Fatoni Abdurrahman, Metodologi Penelitian dan Tehnik Penyusunan Skripsi 

(Jakarta: PT. Rinekha Cipta, 2006), h. 104–5. 

Firda Nurul Anissa, Koentjoro. Pancenan dan Perdamaian dalam Tradisi Jawa. 

Universitas Gadjah Mada, Jakarta, Indonesia.(2022) 

Hardjono, Tradisi, Yogyakarta: Ugm, 1968. Hlm. 12 

https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html diakses pada tanggal 23 

Januari 2025. 

https://eksotikadesa.id/pencenan/ diakses pada 14 Januari 2025. 

https://amandasmanja.blogspot.com/2025/02/1.html
https://eksotikadesa.id/pencenan/


82 
 

https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah diakses pada 

tanggal 23 Januari 2025. 

https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html diakses pada 27 desember 2024. 

https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-

masyarakat-jawa?page=3 Diakses pada hari jum’at 25 Oktober 2025.  

https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/, 

diakses kamis, 24 Oktober 2024. 

https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette diakses pada 28 

Desember 2024. 

https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/ diakses pada 27 desember 

2024. 

https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/ diakses pada 2 

Febuari 2025. 

https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati diakses tanggal 

24 Desember 2025. 

I Made Purna , kearifan lokal masyarakat desa mbawa dalam mewujudkan toleransi 

beragama, Balai Pelestarian Nilai Budaya Bali, NTB, NTT Jl. Raya Dalung 

Abianbase No. 107 Kuta Utara Badng Bali. 

Indi Oktaviana,  Analisis Makna Simbolik Lan Piwulang Kearifan Lokal Sajroning 

Tradhisi Pancenan Dhukuh Jaten Kabupaten Sragen Sarta Gayutane Tumrap 

Materi Ajar Basa Jawa ing SMP. Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 

Universitas Sebelas Maret Surakarta, Mei 2024 

Jusuf Soewadji. Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana Media) 

(2012). 

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta: Jambatan 1954 

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta 1990. hal 170 

Kuncoroningrat, Sejarah Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta, 1990. hal 180 

Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 

2007), h. 4 

Malinowski, Bronislaw. A Scientific Theory of Culture. University of North 

Carolina Press. (1944) 

https://kecamatanjakenan.patikab.go.id/halaman/detail/sejarah
https://seputarilmu.com/2024/04/tradisi.html
https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-masyarakat-jawa?page=3
https://www.babad.id/budaya/36413162668/mengenal-tradisi-pancenan-pada-masyarakat-jawa?page=3
https://www.gramedia.com/literasi/hadits-dan-ayat-al-quran-tentang-toleransi/
https://www.gramedia.com/literasi/toleransi/#google_vignette
https://www.indonesiastudents.com/pengertian-tradisi/
https://www.kejawen.id/cara/cara-memanggil-danyang-desa/
https://www.wikiwand.com/id/articles/Glonggong,_Jakenan,_Pati


83 
 

Muhammad Ridwan Effendi. menjaga toleransi melalui pedidikan 

multikulturalisme Universitas Negeri Jakarta, Vol. 18 No. 1. Januari-Juni 

202 

N. Nurhadi. Siksa alam barjah menurut hadis nabi muhammad saw. Jurnal 

penelitian Medan Agama. 2020 

Niken Wardani, Akulturasi Tradisi Pancen dan sikap keagamaan umat Buddha 

dalam mendukung tumbuhnya karakter bangsa. Jurnal pendidikan sains 

sosial dan agama (2019) 

Nugraha Farida, Metode Penelitian dalam Pendidikan Bahasa, Surakarta, 

2014.h.21 

Rasyid, Abdurrahman. Toleransi Beragama dalam Perspektif Islam. Mizan. (2008). 

Ricklefs, Merle Calvin. A History of Modern Indonesia (3rd ed.). Stanford 

University Press. (2001). 

Salim & Syahrum. “metodepenelitian kulitatif” (Bandung: cipta Pustaka media, 

2012). hal.119. 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: CV. Rajawali. 1982. 

Sri mintosih, Tradisi dan kebiasaan masyarakat, Kalimantan: Proyek Pengkajian 

dan pembinanan nilai-nilai budaya, 1996. Hlm 81 

Sugiyon. “Metodologi Penelitian Kuantitatif”, Yayasan Muhammad Zaini, Aceh, 

hal. 476. 

Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif, Dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2010), h. 194. 

Sukardi. 2004 “metodelogi penelitian pendidikan” (Jakarta: Bumi Aksara.), hal .23. 

Sumber Online  

Wawancara  

Wawancara dengan bapak Suparman pada tanggal 24 Januari 2025.  

Wawancara dengan guru TPQ  desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.  

Wawancara dengan Ibu Sukeri pada tanggal 17 Januari 2025. 

Wawancara dengan Ibu-Ibu PKK Desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.  

Wawancara dengan Mbah Lasemi pada tanggal 27 januari 2025.  

Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal  02 Januari 2025.  

Wawancara dengan Mbah Pasri pada tanggal 27 januari 2025  



84 
 

Wawancara dengan Mbah Purwati pada tanggal 24 Januari 2025. 

Wawancara dengan Mbah Suladi tanggal 27 januari 2025  

Wawancara dengan Pak Nadi pada tanggal 17 Januari 2025.  

Wawancara dengan warga desa Glonggong pada tanggal 24 Desember 2025.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

LAMPIRAN 

 

Lampiran 1 

A. Dokumentasi 

 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 

Sholat Jenazah 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Pemakaman Jenazah 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Tahlin dan Yasinan  

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Pancen 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

Penyiapan pancen 

dan Hajatan 3 hari 

jenazah 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

Hadroh rutinan Ibu 

Ibu Desa Glonggong 



86 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

Kegiatan Hajatan 

warga Desa Glonggong   

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

Rebana Bapak- 

Bapak Desa 

Glonggong 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

Kegiatan Hajatan  

Memperingati Bulan 

Bulan tertentu 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Rutinan Berjanji 

Hadroh Ibu-Ibu 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

Wawancara Bu 

Purwati 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Wawancara Bpk 

Suparman 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

Wawancara Mbah 

Lasemi 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

Wawancara Ibu 

Sukeri 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

Wawancara Mbah 

Suladi 



87 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

Wawancara Mbah 

Modin Nadi 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Wawancara Mbah 

Pasri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

Lampiran 2 

Draft Wawancara  

• Siapa saja yang melaksanakan tradisi pancenan di desa Glonggong?  

• Apa yang dimaksud dengan tradisi pancenan yang dilaksanakan di 

desa Glonggong?  

• Kapan pelaksanaa tradisi pancenan di desa Glonggong?  

• Mengapa tradisi pancenan masih dilestarikan?  

• Dimana tempat tradisi pancenan dilaksanakan?  

• Bagaimana prosesi tradisi pancenan berlangsung?  

• Bagaimana telak geografis desa Glonggong ?  

• Bagaimana keadaan sosial keagamaan masyarakat di desa 

Glonggong?  

• Bagaimana sejarah tradisi pancenan di desa Glonggong?  

• Apa tujuan dari dilaksanakannya tradisi pancenan di desa 

Glonggong?  

• Apa saja perlengkapan atau sesaji yang disiapkan sebelum melakukan 

tradisi pancenan?  

• Apa makna dari sesaji dalam tradisi tersebut?  

• Bagaimana pandangan masyarakat tentang tradisi pancenan di desa 

Glonggong? 

• Nilai-nilai apa saja yang terkandung dalam tradisi pancenan di desa 

Glonggong?  

• Bagaimana dampak tradisi pancenan terhadap kehidupan keseharian 

masyarakat di desa Glonggong? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

Lampiran 3 

1. Surat Izin Penelitian  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

2. Surat Izin Penelitian Desa  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

Identitas Diri 

Nama  : Izza Nuril Wafa 

TTL  : Pati, 04 November 2002 

Alamat : Ds. Glonggong Rt. 06 Rw. 01, Kec. Jakenan Kab. Pati 

Nomor HP : 081327975717 

E-mail : 2104036062@student.walisongo.ac.id 

Riwayat Pendidikan 

• SD/MI  : MI Tarbiyatul Islamiya Tahun 2009-2015 

• SMP/MTS  : MTS Mathali'ul Falah Tahun 2015-2018 

• SMA/MA  : MA Mathali'ul FalahTahun 2019-2021 

 Pengalaman Organisasi  

• HMJ SAA  sebagai   : Ketua Umum Tahun 2023 

• KMF Semarang sebagai   : Pengurus media Tahun 2023 

• Rayon Ushuluddin sebagai  : Pengurus Biro Pendidikan & 

Pengkaderan Tahun 2023 

• Dema Fuhum sebagai   : Wakil ketua umum Tahun 2024 

• Dema UIN Walosongo sebagai  : Menteri PPSDM Tahun 2025 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:2104036062@student.walisongo.ac.id

