RESPON MANUSIA ATAS BALA’ (ANALISIS
PERBANDINGAN DARI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR
AL-MUNIR QS. AL-FAJR: 15-20)

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana (S.Ag)
Dalam lImu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir

Oleh:

UMMI NASIKHATUS SIFA
NIM: 1904026102

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



RESPON MANUSIA ATAS BALA’ (ANALISIS
PERBANDINGAN DARI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR
AL-MUNIR QS. AL-FAJR: 15-20)

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sarjana (S.Ag)
Dalam lImu Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Oleh:

UMMI NASIKHATUS SIFA
NIM: 1904026102

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



DEKLARASI KEASLIAN

DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini:

Nama :Ummi Nasikhatus Sifa
NIM 11904026102
Jurusan :Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Judul Skripsi  :Respon Manusia Atas Bala’ (Analisis Perbandingan Dari
Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Munir QS. Al-Fajr: 15-20)

Dengan penuh tanggung jawab, penulis menyatakan bahwa skripsi ini tidak berisi

materi yang ditulis oleh orang lain dan tidak pula berisi pikiran orang lain, keuali

informasi yang telah dijadikan sebagai rujukan yang terdapat dalam referensi.

Semarang, 17 Juni 2025

Pembuat Pernyataan

il
] f
! [67¢asAmxasez8s7 Y
" Ummi Nasikhatus Sifa

NIM. 1904026102




RESPON MANUSIA ATAS BALA" (ANALISIES
PERBANDINGAN DARI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR
AL-MUNIR QS. AL-FAJR: 15-20)

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memperoleh Gelar Sariana (S.Ag)
Dal; i ddin dan Humanwora

AlQur’an dan Tatsir
Olch

U VIMIENASIKHATUS SIFA
NIM: 1904026102

Semarang, 14 Juni 2025

Disetujui Oleh:

Pembimbing | Pembimbing I

Dr. H. Muh. In’amuzahiddin, M.Ag.
NIP. 197710202003121002




NOTA PEMBIMBING

NOTA PEMBIMBING

Lamp
-Persetujuan Naskah Skripsi

Hal

Kepada
Yth. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
UIN Walisongo Semarang

di Semarang

Assalamu 'alaikum wr-wb
Setelah membaca, mengadakan koreksi dan perhatian sebagaimana mestinya,

maka saya menyatakan bahwa skripsi saudara:

Nama :Ummi Nasikhatus Sifa

NIM 11904026102
-Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Progam Studi
Respon Manusia Atas Bala’ (Analisis Perbandingan Dari

Judul Skripsi
Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Munir QS. Al-Fajr: 15-20)

Dengan ini telah kami setuhui dan mohon agar segera diujikan. Demikian atas

perhatiannya diucapkan terima kasih.

Wassalamu alaikum wr.wb

Semarang, 17 Juni 2025

Pembimbing I Pembimbing 11

el

Dr. H. Muh. In’amuzahiddin, M.Ag. Dr.
NIP. 198906272019081001

NIP. 197710202003121002

iv




HALAMAN PENGESAHAN

HALAMAN PENGESAHAN

Skripsi Saudara di bawah ini:
Nama :Ummi Nasikhatus Sifa

NIM :1904026102

Judul Skrispi

: Respon Manusia Atas Bala’ (Analisis Perbandingan dari

Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Munir QS. Al-Fajr: 15-20.)

Telah dimunaqosahkan oleh Dewan Penguji Skripsi Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora UIN Walisongo Semarang, pada tanggal 25 Juni 2025. Dan telah

diterima sebagai salah satu syarat guna memperoleh gelar Sarjana Agama dalam

Ilmu Ushuluddin dan Humaniora.

Ketua Sidang/Penguji 1

Hanik k
NIP. 198906122019032014

ida, ML.S.I.
Pembimbing I

//

Dr. H. Muh. In’amuzzahidin, M.Ag.
NIP. 197710202003121002

Semarang, 25 juni 2025

Sekretaris Sidang/Penguji 11

Dr. Hj. Sri Purwaningsih, M.Ag.

NIP. 197005241998032002

Penguji IV

Zztan

Dr. Safii, M.Ag.
NIP. 196505061994031002

Pembimbing II

Dr. Agus Imam Kharomen, M.Ag.
NIP. 198906272019081001




MOTO
S iy g e 1K s gl s 2G50

. “Sungguh, Kami benar-benar akan mengujimu sehingga mengetahui orang-
orang yang berjihad dan bersabar di antara kamu serta menampakkan
(kebenaran) berita-berita (tentang) kamu .

! Qur’an Kemenag, QS. Muhammad Ayat 31

Vi



TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi Arab-Latin yang digunakan dalam penulisan skripsi ini
menggunakan pedoman buku “Panduan Penulisan Skripsi” Fakultas Ushuluddin
dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang tahun 2020 yang
merujuk kepada Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 tahun 1987 dan Nomor:
0543b/U/1987, merupakan salah satu progam penelitian Pusbalitbang Lektur
Agama Badan Litbang Agama dan pelaksanaanya dimulai pada tahun 1983/1984.

Adanya transliterasi ini sebagai pemindah huruf dari abjad satu ke abjad yang
lainnya, dan memfokuskan terhadap penyalinan-penyalinan dari huruf Arab ke

huruf Latin beserta perangkat-perangkatnya.
A. Konsonan

Lambang huruf konsonan dalam bahasa Arab, terutama terhadap penulisan
Arab yang dilambangkan dengan huruf dan juga dilambangkan dengan tanda

serta ada juga yang dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.

Adapun di bawah ini daftar huruf Arab disertai transliterasinya

menggunakan huruf latin:

Huruf Nama Huruf Latin Keterangan

Arab

| Alif Tidak Dilambangkan | Tidak Dilambangkan
o Ba B Be

- Ta T Te

& Sa S Es (titik diatas)

z Jim J Je

c Ha H Ha (titik dibawah)

£ Kha Kh Ka dan Ha

5 Dal D De

vii



3 Zal Z Zet (titik diatas)
J Ra R Er
5 Zai Z Zet
P Sin S Es
P Syin Sy Es dan Ye
e Sad S Es (titik dibawah)
" Dad D De (titik dibawah)
5 Ta T Te (titik dibawah)
5 Za 4 Zet (titik dibawah)
‘Ain Koma Terbalik
e (keatas)
¢ Gain G Ge
B Fa F Ef
P Qaf Q Ki
Bl Kaf K Ka
J Lam L El
. Mim M Em
R Nun N En
5 Wawu W We
N Ha H Ha
. Hamzah Apostrof
< Ya Y Ye
B. Vokal

Vokal dalam bahasa Arab, seperti halnya vokal bahasa Indonesia yang

terdiri dari vokal tunggal (monoftong) dan vokal rangkap (diftong).




1. Vokal Tunggal

Vokal tunggal dalam bahasa Arab dilambangkan dengan tanda atau

harakat. Transliterasinya sebagai berikut:

Huruf Arab | Nama Huruf Latin | Keterangan
& Fathah A A
Dammah U U

2. Vokal Rangkap

Vokal rangkap dalam bahasa Arab di lambangkan dengan kombinasi

antara harakat dan huruf, transliterasinya juga dengan kombinasi huruf,

yaitu:
Huruf Nama Huruf Keterangan | Contoh
Arab latin
ot Fathah dan Ya | Al A dan | -
. Sukun >
i+ Fathah dan | AU Adan U S
Wawu Sukun

C. Vokal Panjang (Maddah)

Vokal panjang (maddah) di lambangkan dengan harakat dan huruf, dan

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Huruf | Nama Huruf | Keterangan Contoh
Arab Latin
I+6 Fathah dan Alif A A dan garis di atas | 4z,
«+5 |Fathah dan  Ya|A A dan garis di atas g

| Magsir




cc+o |Kasrah dan  Ya |7 | dan garis di atas | 2.
~ | Sukun i

s, 2 Dammah dan Wawu | U U dan garis di atas | }.:-
? Sukun >

D. Ta Marbiitah

Ta Marbiitah dalam transliterasi terbagi menjadi dua macam seperti Ta’

marbutah hidup dan Ta Marbiaitah mati, yaitu:

1. Ta Marbatah hidup

Ta Marbutah hidup apabila bertemu dengan harakat Fathah, kasrah

dan Dammah, transliterasinya berupa /t/.

Contoh Ditulis
N Shalat
J.L_éﬂ g@j Zakat Fitri

2. Ta Marbutah Mati

Ta Marbutah mati apabila bertemu dengan Ta Marbiatah yang

berharakat sukun, transliterasinya berupa /h/.

Contoh Ditulis

g% Ziyadah

w Fitnah
E. Syaddah

Syaddah atau yang biasa disebut dengan tasydid dalam penulisan bahasa

Arab di lambangkan dengan tanda, tanda syaddah dalam transliterasinya

dilambangkan dengan huruf.

Contoh Ditulis
3! Inna

& Summa
V-’

%, Rabbana




F. Kata Sandang

Kata sandang yang di gunakan dalam sistem tulisan Arab di lambangkan
dengan huruf J, akan tetapi dalam trasnliterasinya kata sandang terbagi
menjadi dua yaitu kata sandang yang di ikuti huruf syamsiyah dan kata sandang

yang di ikuti oleh huruf gamariah.
1.  Kata sandang yang di ikuti dengan huruf syamsiyah

Kata sandang ini di ikuti oleh huruf syamsiyah dan ditransliterasikan
sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf /i/ kemudian di ganti dengan huruf

yang sama dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu.

Contoh Ditulis
jL?J\ Annaru
ro b Asy-Syamsu
5 (@ Anna.
JU\ nnasu

2.  Kata sandang yang di ikuti dengan huruf gomariyah

Kata sandang yang di ikuti huruf gamariah transliterasinya sesuai
dengan aturan yang di tentukan di depan dan di sesuaikan dengan
bunyinya. Baik itu di ikuti oleh huruf syamsiyah atau huruf gomariah,
kemudian kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan

dihubungkan dengan kata sandang.

Contoh Ditulis
s Al-Gasyiyah
i, Al-Qari’ah
dw Al-Falaq

G. Hamzah

Hamzah di transliterasikan dengan lambang apostrof, tetapi hanya berlaku

bagi hamzah yang berada di tengah dan di akhir kata. Apabila hamzah berada

Xi



di awal kata tidak di lambangkan, karena dalam penulisan bahasa Arab berupa

alif.
Contoh Ditulis
3% Jiw Yas'alinaka
a:g ji Ulad'ika
sl ta'ifataini

Penulisan Kata

Penulisan kata baik fi “i/, isim, atau huruf di tulis dengan terpisah. Hanya
saja terhadap kata-kata tertentu dalam penulisan huruf Arab, tentunya di
rangkai dengan kata lain karena terdapat huruf atau harakat yang perlu di
hilangkan, sehingga transliterasi pada penulisan kata di rangkai sebagaimana

frasa lainnya yang mengikutinya.

Contoh Ditulis
I TR P g Wa Innallaagha lahuwa
8414} (S}
;;‘9)) S B el Ol Khairur zigin
L) Ibrahimul khalil

Huruf Kapital

Pada sistem penulisan Arab huruf kapital tidak lumrah di gunakan, namun
berbeda halnya dengan transliterasi, yang mana tetap di berlakukan
sebagaimana EYD yang sudah di tentukan.

Tajwid

Bagi orang-orang yang menginginkan fasih dalam membaca, pedoman
transliterasi ini merupakan bagian yang tidak terpisahkan dengan Illmu Tajwid.
Oleh karena itu, peresmian pedoman transliterasi Arab-Latin (versi

internasional) ini perlu di sertai dengan pedoman tajwid.

Xii



UCAPAN TERIMA KASIH

Bismillahirrahmanirrahim

Segala puji syukur kehadirat Allah Swt Yang Maha Pengasih dan Maha
Penyayang, atas taufiq serta hidayah-Nya sehingga penulis bisa menyelesaikan
penyusunan skripsi ini dengan baik dan benar. Skripsi dengan judul “Ujian Dalam
Al-Qur’an (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Munir
Atas Surat Al-Fajr Ayat 15-20)” di susun guna memenuhi salah satu syarat untuk
memperoleh gelar Sarjana Strata satu (S.1) Fakultas Ushuluddin dan Humaniora
Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang.

Dalam menyusun skripsi ini penulis menyadari bahwa penyusunan ini tidak
akan terwujud tanpa adanya bimbingan, arahan, saran-saran, motivasi, bantuan dan
doa dari berbagai pihak. Sehingga dengan kerendahan hati dan rasa hormatnya
penyusunan ini dapat terselesaikan. Untuk itu penulis ingin menyampaikan rasa

terima kasih kepada:

1. Yang terhormat Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag selaku Rektor UIN Walisongo
Semarang, selaku penaggung jawab dalam kegiatan proses belajar mengajar di
UIN Walisongo Semarang.

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Mohk Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas
Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui
pembahasan skripsi ini,

3. Kepada Bapak Muhtarom M.Ag selaku ketua Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang

4. Kepada Bapak Dr. H. Muh. In’amuzzahidin, M.Ag, selaku Dosen Pembimbing
| serta Wali Dosen penulis dan Bapak Agus Imam Kharomen, M.Ag, selaku
Dosen Pembimbing Il, yang sudah memberikan arahan dan nasehat serta
masukan-masukan selama berjalannya menempuh pendidikan sebagai
Mahasiswa di UIN Walisongo Semarang. Dan tidak lupa penulis juga ucapkan
terima kasih karena telah mensupport penulis, sehingga bisa sampai di titik

selesainya tugas akhir ini.

Xiii



10.

Kepada Bapak/ibu Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN
Walisongo Semarang yang sudah sabar dan ikhlas mendidik dalam
memberikan ilmu-ilmunya kepada penulis, dan tidak lupa seluruh staf
karyawan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang
terimakasih dengan semua layanan yang baik ini.

Kepada Bapak/lbu Pimpinan Perpustakaan Fakultas Ushuluddin dan
Huamaniora dan Lembaga Perpustakaan Pusat UIN Walisongo Semarang
beserta stafnya yang sudah memberikan layanan dan membatu memberi
fasilitas kepustakaan yang dibutuhkan penulis selama penyusunan sekripsi ini.
Bapak KH. Ahmad Amnan Mugaddam, Ibu Nyai Hj. Rofigatul Makiyah al-
Hafidzah beserta keluarga selaku pendiri/pengasuh PPPTQ Al-Hikmah
Tugurejo Tugu Semarang dan keluarga besar Alm. Ibu Nyai Hj. Nur Hikmah
selaku pengasuh Pondok Pesantren Al-Hikmah Dukuhlo Lebaksiu Tegal, yang
senantiasa mendo’akan dan memotivasi selama penulis menjadi santri. Semoga
Allah Swt senantiasa melimpahkan rahmat-Nya kepada beliau.

Dan yang paling utama kepada orang tua penulis Bapak Nasucha dan Ibu
Solecha yang penulis cintai dan sayangi, beliaulah yang selalu memberikan
support dan motivasi-motivasinya agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini
dengan baik dam benar, dan tanpa beliau penulis tidak bisa sampai ketahap ini
dengan modal biaya yang tidak kecil ini. Semoga Allah Swt memberikan
keberkahan dan rahmat-Nya. Semoga beliau diberikan umur yang panjang,
sehat wal-afiat, dimudahkan dalam mencari rizki dan dimudahkan dalam
segala hal apapun.

Tidak lupa kakak-kakaku tersayang, Mamlu Atun Nukmah beserta suami,
Ahmad Nurus Sofa beserta istri, dan Ahmad Nur Rofik beserta istrinya juga.
Yang selalu mengingatkan dan menyemangati mengerjakan skripsi hingga
sampai selesai ini.

Teman-teman seperjuanganku IAT kelas-C 2019 terkhusus Dwi Nur Fitriyani
yang slalu memberikan motivasi, dan sebagai tempat bertukar pikiran atau

informasi untuk menambah khazanah keilmuan dalam penyusunan sekripsi ini.

Xiv



L Teman-teman Pondok Pesantren Putei Tahfidzul Queran Al Hikmah Tugurejo
Fugu Semarang dan Pondok Pesantren Al-Hikmah Dukuhlo Lebaksiu tegal
yang sclama ini mensuport penulis untuk menyelesaiakn skripsi ini.

12, KKN Reguler 18, IKTASABAL IM 1. Nafilah. Buronan Senja (Ar-Raudhoh).
LSQ Yogyakarta yang selalu membangkitkan semangat penulis dalam

menyusun skripsi.

(55

Berbagai pihak yang secara langsung maupun tidak langsung telah membantu,
baik dukungan moral maupun material dalam penyusunan skripsi.

Dalam penyelesaikan penyusunan skripsi ini penulis menyadari masih banyak
kekurangan. oleh karena itu penulis berharap kepada para pembaca supaya
berkenan memberikan kritik dan saranya yang bisa memberi support untuk terus
berkarya dan penulis berharap semoga karva sederhana ini dapat memberi manfaat
khususnya kepada penulis dan pembaca pada umumnya. juga berkontribusi dalam

dunia pendidikan.

Semarang, 17 Juni 2025

Penulis

Ummi Nasikhatus Sifa

NIM. 1904026102

XV




DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ...ttt I
DEKLARASI KEASLIAN ...t I
HALAMAN PERSETUJUAN ..o, Error! Bookmark not defined.
NOTA PEMBIMBING ..ottt iv
HALAMAN PENGESAHAN ... v
IMIOT IO ettt b e e e re e ne e ne e %
TRANSLITERASI ARAB-LATIN ..ot vii
UCAPAN TERIMA KASITH ... Xl
DAFTAR ISH .. XV
ABSTRAK s XiX
BAB | PENDAHULUAN ... 1
A. Latar Belakang Masalah .............ccccovviiiiiiii e 1

B. RumuSan Masalah ... 4

C. Tujuan Penelitian .........cccooiiiiiiiie e 4

D. Manfaat Penelitian ..o 4

E. Tinjauan PUStaka. .........ccociiiiiiiiicic e 5

F. Metode PENIITIAN .........cciviiiiiiiiecee e 8

G. Sistematika PeNUIISAN ........cocoviiiiiiiicee e 11

BAB I1 LANDASAN TEORI ..ot 12
A. Makna Ujian Dalam ISIam...........ccccoiieiiiiiicie e 12

1. Pengertian UJIan ......cccveiiioiic et 12

2. Ujian Dalam Al-QUI AN .........ccooiiiriiniiiie e 13

3. Bala’ Dalam Al-QUI"aN ........ccoeeiuiiiiiieeeee e 18

XVi



4, ManTaat UjJIan .........ccoooiiiiiiiicc e 21
5. Pandangan Ulama Terhadap Bala’.........cccccoeviniiiiiiiiiiiice, 24
B. Metode Mugaran (Perbandingan) .........ccccoceviviieiieenennnne e 28

BAB Il PENAFSIRAN QS. AL-FAJR: 15-20 DALAM KITAB TAFSIR AL-
MISBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB DAN TAFSIR AL-MUNIR
KARYA WAHBAH ZUHAILL ..., 36

A. Penafsiran M. Quraish Shihab Terhadap QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam

Tafsir Al-MISDaN ..o 36
1.Riwayat Hidup dan Pendidikannya ............ccccooeviieninininninieieee, 36
2.Karya-Karya Quraish Shihab...........c.ccoooiiiiiii 39
3. Tafsir al-Mishah ..........coooiiiicc e 41

4 Penafsiran QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut M. Quraish
SHINED. ..o 46

B. Penafsiran Wahbah Zuhaili Terhadap QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam

TAFSIT ALIMUNIT ..o 49
1.Riwayat Hidup dan Pendidikannya ............cccccoeriieninieniiniininneen, 49
2.Karya-Karya Wahbah Zuhaill ............cccooiiiiiiiiee 51
3.Gambaran Tentang Tafsir al-Munir ..........ccccooeiiiininieeee, 52

4.Penafsiran  QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut Wahbah

BAB IV ANALISIS PENAFSIRAN SURAT AL-FAJR AYAT 15-20
MENURUT M. QURAISH SHIHAB DAN WAHBAH ZUHAILI ................. 59

A. Analisis Respon Manusia Atas Bala’ Menurut Penafsiran M. Quraish

Shihab dan Wahbah Zuhaili Dalam QS. Al-Fajr Ayat 15-20................ 59

B. Faktor Persamaan dan Perbedaan Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam
Tafsir Al-Misbah dan Wahbah Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir Terhadap
Respon Manusia Atas Bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-20.................. 66

XVii



AL KESIMPUIAN . 71
B SAIAN . 72
DAFTAR PUSTAKA ettt ae i 73
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ... 76

Xviii



ABSTRAK

Penelitian ini membahas tentang konsep ujian dalam Al-Qur’an berdasarkan
kajian terhadap Surat Al-Fajr ayat 15-20 dengan pendekatan komparatif antara
Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan Tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-
Zuhaili. Latar belakang penelitian ini adalah pentingnya pemahaman yang benar
terhadap makna ujian hidup agar umat Islam dapat menyikapi berbagai keadaan
baik kelapangan maupun kesempitan dengan sikap yang sesuai ajaran Islam. Untuk
itu peneliti ingin mengetahui ujian menurut kedua tokoh mufassir, disini penulis
menggunakan tokoh M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah dan Wahbah Az-
Zuhaili dalam tafsir al-Munir. Peneliti berfokus pada: Bagaimana respon manusia
atas bala’ menurut penafsiran M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili dalam surat
al-Fajr ayat 15-20? Bagaimana faktor persamaan dan perbedaan mengenai ujian
dalam surat al-Fajr ayat 15-20 dalam tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir?. Dalam
meneliti peneliti menggunakan Library Research (penelitian kepustakaan). Adapun
guna melengkapi data-data untuk penelitian ini dari bahan tertulis, seperti buku,
jurnal dan lainnya. Adapun lagi peneliti dalam penelitian ini menggunakan studi
komparatif guna membandingkan antara data yang satu dengan data yang satunya
lagi sehingga akan menghasilkan kesimpulan. Dan sumber data yang di dapatkan
yang paling utama adalah tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir serta kepustakaan
yang berhubungan dengan skripsi yang penulis tulis ini. Hasil penelitian
menunjukkan 2 kesimpulan: pertama, penelitian ini menunjukan bahwa M. Quraish
Shihab, manusia cenderung bersikap sombong dan lalai ketika diberi nikmat, serta
berkeluh kesah saat diuji dengan kesempitan, beliau menyoroti aspek psikologis
dan sosial dalam respon manusia, terutama dalam sikap tidak peduli terhadap anak
yatim dan kaum miskin. Sementara itu, Wahbah Zuhaili menekankan bahwa respon
tersebut mencerminkan kelemahan iman dan dan kurangnya kesadaran terhadap
tanggung jawab sosial. Kedua penafsir sepakat bahwa sikap manusia terhadap bala’
menjadi indikator penting kualitas iman dan integritas sosial. Dengan demikian,
QS. Al-Fajr ayat 15-20 tidak hanya menggambarkan realitas psikologis manusia,
tetapi juga menjadi kritik atas ketimpangan sosial dan peringatan atas pentingnya
kepedulian kepada sesama. Kedua, persamaan: dari keduanya sepakat bahwa
manusia seringkali keliru dalam memahami ujian (bala’), di mana nikmat
dipandang sebagai tanda keridhaan Allah Swt, dan kesulitan sebagai bentuk
penghinaan, padahal keduanya merupakan bentuk ujian dari-Nya. Perbedaan:
Quraish Shihab lebih menekankan pada sisi psikologis dan moral masyarakat
modern, mengkritik sikap individualistis yang mengabaikan kaum dhuafa.
Sementara Wahbah Zuhaili menekankan sisi hukum sosial Islam, dengan
menjelaskan bahwa kelalaian dalam memperhatikan anak yatim dan orang miskin
merupakan bentuk penyimpangan dari prisip keadilan dan tanggung jawab sosial.

Kata kunci: Bala’, Surat al-Fajr, Tafsir komparatif

Xix



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Manusia merupakan pusat utama kehidupan di bumi. Segala sesuatu yang
ada di alam semesta, baik yang di langit maupun di bumi, di ciptakan oleh Allah
untuk kepentingan manusia. Al-Qur’an sebagai kitab suci membahas
perjalanan hidup manusia secara menyeluruh, mulai dari awal penciptaan,
kehidupan di dunia, hingga kehidupan di akhirat. Dalam setiap pembahasan,
entah itu mengenai hukum, kisah, janji, peringatan, maupun hal lainnya, Al-
Qur’an selalu menyelipkan pesan-pesan spiritual yang dalam. Pesan-pesan ini
dimaksudkan agar pembacanya dapat merenungkan maknanya dan
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.! Karena itulah, Al-Qur’an
memberikan berbagai konsep yang senantiasa sesuai dan relevan dengan
persoalan-persoalan manusia di setiap zaman. Al-Qur’an memang hadir

sebagai petunjuk hidup yang berlaku sepanjang masa dan di segala tempat.

Dalam Al-Qur’an, kata al-bala’ digunakan untuk menyebut ujian, baik
dalam bentuk kebaikan maupun keburukan. Namun dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat Indonesia, istilah al-bala’ lebih sering dipahami secara negatif.
Kata ini kerap di asosiasikan dengan musibah, bencana, atau hal-hal yang
membawa penderitaan. Persepsi ini tercermin dalam makna al-bala’ yang
tercantum dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia maupun kamus-kamus
bahasa daerah lainnya, yang umumnya menekankan sisi buruk dari kata

tersebut.?

Di zaman modern ini, banyak orang masih salah dalam memahami makna
ujian hidup atau bala’. Tidak sedikit yang berfikir bahwa saat hudup dengan
penuh rezeki, kekayaan, dan kenyamanan itu pertanda bahwa Allah Swt sedang

mencintainya. Sebaliknya, jika mengalami musibah, kesulitan ekonomi, atau

1 Ahsin Sakho Muhammad, Keistimewaan Al-Quran Memahami Sisi-Sisi Keutamaan dan
Kemukjizatan Kitab Suci, (Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2021). h. 11

2 Muhamad Amrullah dan Sucita Ningsih, Makna Lafazh Al-Bala’ Dalam Al-Qur’an Telaah
Kitab Tafsir Al-Misbah, Jurnal Studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2022, h. 40



sakit, mereka menganggapnya sebagai bentuk kemarahan atau hukuman dari
Tuhan. Pandangan seperti ini menunjukan bahwa banyak orang masih menilai
kesuksesan dan kebahagiaan hidup hanya dari sisi materi. Gambaran ini bisa di
lihat dari gaya hidup masyarakat sekarang, yang cenderung menilai keberkahan
hidup dari hal-hal lahiriah seperti harta, jabatan, atau popularitas. Media sosial
juga ikut memperkuat ara pandang ini, karena sering menampilkan gaya hidup
mewah sebagai lambang keberhasilan. Akibatnya, ketika seseorang mengalami
kesulitan hidup, tidak jarang mereka merasa putus asa, kecewa, bahkan

menjauh dari nilai-nilai agama.

Al-Qur’an telah menegaskan bahwa setiap manusia yang hidup di dunia
pasti akan menghadapi berbagai bentuk ujian dan cobaan. Hal ini merupakan
ketetapan dari Allah Swt untuk melihat sejauh mana keimanan dan keteguhan
hati hamba-Nya. Ujian (bala’) tersebut bisa datang dalam bentuk kesenangan
ataupun kesusahan, seperti musibah dan bencana. Ibn al-Jauzy pernah
mengatakan:“bahwa jika dunia ini bukan tempat ujian dan cobaan, maka tidak
mungkin ada penyakit, penderitaan, atau kesedihan yang bahkan menimpa para
Nabi dan orang-orang pilihan”.?

Contoh tanggapan masyarakat terhadap bencana ternyata sangat beragam.
Ada yang meyakini bahwa bencana merupakan bentuk kutukan atau
kemarahan Tuhan akibat dosa dan maksiat yang di lakukan manusia. Sebagian
lainnya memandang bencana sebagai ujian dari Tuhan untuk menguji
kesabaran manusia, dan jika berhasil melewatinya, maka akan mendapat
kedudukan yang lebih mulia di sisi-Nya. Ada pula yang melihat bencana
sebagai bentuk teguran Tuhan seperti orang tua yang menegur anaknya agar
kembali ke jalan yang benar. Sebagian lagi mengaitkan bencana dengan
praktik-praktik yang dianggap menyimpang, seperti melakukan sesaji,
ruwatan, atau hal-hal yang dianggap bid’ah dan khurafat. Bahkan, ada pula
yang menghubungkan terjadinya bencana dengan situasi politik, seperti

176

% Abd al-Rahman Ibn ‘Ali, Mawa iz Ibn Al-Jauzy (Beirut: Dar al-Kutub al-"Timiyyah, 1995).h.



ketidakmampuan pemerintahan Presiden Susilo Bambang Yudhoyono dalam

menangani berbagai kasus besar yang melanda negeri ini.*

Selain itu, berdasarkan data dari Lembaga Survei Indonesia (LSI) tahun
2022, lebih dari setengah masyarakat Indonesia memandang bencana sebagai
bentuk hukuman dari Tuhan akibat dosa dan maksiat manusia. Cara pandang
seperti ini juga terlihat saat pandemi COVID-19 melanda, di mana sebagian
besar masyarakat menyebut wabah tersebut sebagai bentuk kemurkaan Tuhan.
Hal ini menunjukkan bahwa masih banyak orang yang memahami ujian hanya
dari sisi negatif, seolah-olah ujian selalu identik dengan hukuman.

Sebaliknya, saat seseorang mendapat rezeki melimpah atau kekuasaan,
banyak orang langsung menganggapnya sebagai tanda kebaikan dan
keberkahan dari Tuhan. Padahal, menurut Al-Qur’an, nikmat seperti itu bisa
jadi ujian juga—untuk melihat apakah seseorang bisa bersyukur dan
menjalankan tanggung jawabnya dengan baik. Kalau keliru memaknai
keberhasilan dunia hanya sebagai tanda cinta Tuhan, seseorang bisa terjebak
dalam kesombongan, merasa tidak butuh siapa-siapa, dan melupakan

kewajiban sosialnya terhadap sesama.

Pemahaman masyarakat yang seperti itu mencerminkan masih adanya
kesenjangan dalam melihat konsep bala’ secara menyeluruh, yakni bahwa
ujian dari Allah bisa datang dalam bentuk kebaikan maupun keburukan. Karena
itu, mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an khususnya Surah Al-Fajr ayat 15-20
menjadi sangat penting agar manusia dapat memahami dengan tepat bagaimana
seharusnya menyikapi berbagai bentuk ujian tersebut. Melalui pendekatan dua
tafsir kontemporer, yaitu Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan Tafsir
Al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili, diharapkan kajian ini mampu
memberikan wawasan yang lebih dalam dan relevan tentang arti bala’ serta

sikap yang sebaiknya diambil dalam menghadapinya.

4 Abdul Mustagim, Teologi Bencana Dalam Perspektif Al-Qur’an, Jurnal Studi Al-Qur’an dan
Tafsir Nusantara, Vol. 1, No. 1, 2015, h. 92



Berdasarkan pemikiran diatas, penulis membahas skripsi ini dengan judul

“Respon Manusia Atas Bala’ Dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir Al-
Misbah dan Tafsir Al-Munir Atas Surat Al-Fajr Ayat 15-20.”

Rumusan Masalah

1.

Bagaimana respon manusia atas bala’ menurut penafsiran M. Quraish
Shihab dan Wahbah Zuhaili dalam QS. Al-Fajr ayat 15-207.

Bagaimana faktor persamaan dan perbedaan penafsiran menurut M.
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir
al-Munir terhadap respon manusia atas bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-
207.

Tujuan Penelitian

1.

Untuk mengetahui bagaimana respon manusia atas bala’ menurut
penafsiran M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili dalam QS. Al-Fajr ayat
15-20.

Untuk Mengetahui bagaimana faktor persamaan dan perbedaan penafsiran
menurut M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah dan Wahbah Zuhaili
dalam Tafsir al-Munir terhadap respon manusia atas ujian (bala’) dalam
QS. Al-Fajr ayat 15-20.

Manfaat Penelitian

Dalam sebuah penelitian tentu diharapkan dapat bermanfaat, paling tidak

terdapat dua hal yaitu:

1.

Manfaat Teoritis

Menambah khazanah ilmu pengetahuan dalam bidang kajian tafsir,
khususnya mengenai tema ujian dalam al-Qur’an dan makna yang
terkandung dalam surat al-Fajr ayat 15-20.
Manfaat Praktis

Memberikan pemahaman kepada masyarakat agar dapat menyikapi

ujian kehidupan, baik berupa nikmat maupun musibah, dengan sikap yang



sesuai dengan ajaran Islam dan menjauhkan diri dari penilaian yang keliru
terhadap ukuran kemuliaan seseorang.

E. Tinjauan Pustaka.

Tinjaun pustaka merupakan karya tulis terdahulu. Tinjauan pustaka ini
berisi literatur-literatur yang relevan dengan pokok bahasan dan menguraikan
dengan jelas sehingga menimbulkan argumen-argumen yang mendasar dari
penelitian yang akan dilakukan.

Pertama, Skripsi yang ditulis pada tahun 2020 dengan judul “Ujian Dalam
Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab Atas
Surat Al-Bagarah Ayat 155-157)* oleh Lutni Maulana di Universitas Islam
Negeri Salatiga. Dalam skripsi ini Lutni Maulana membahas mengenai bentuk-
bentuk/macam-macam ujian yang di alami oleh setiap manusia yang terdapat
dalam surat al-Bagarah ayat 155-157, dalam ayat tersebut menemukan bentuk-
bentuknya seperti sedikit rasa takut, sedikit rasa lapar, kekurangan harta,
kekuranagn jiwa, dan kekurangan buah-buahan. Sedangkan dalam skripsi yang
bahas itu ujian yang terdapat dalam surat al-Fajr ayat 15-20 yaitu membahasa
mengenai ujian kekayaan dan kemiskinan yang penjabarannya lebih luas lagi.
Adapun persamaan dan perbedaan antara skripsi Lutni Maulana dan penulis
adalah: Persamaan : sama-sama membahas mengenai ujian dan
pendekatannya sama yaitu menggunakan pendekatan komparatif. Sedangkan
Perbedaanya: Lutni Maulana mengambil surat al-Bagarah ayat 155-157
sedangkan penulis mengambil surat al-Fajr ayat 15-20, lutni Maulana
menggunakan komparasi antara mufassir lbnu Katsir dan M. Quraish Shihab
sedagkan penulis menggunakan M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili, dan
dari keduanya pun pembahasannya sudah berbeda.®

Kedua, Skripsi yang ditulis pada tahun 2024, yang berjudul “Interpretasi
Istidraj Dalam Perspektif Surat Al-An’am Ayat 44 (Studi Komparatif Tafsir
Al-Qur’an Al-Adzim dan Tafsir Al-Azhar)” yang di tulis oleh Syahrul Mubarok

S Lutni Maulana, Ujian Dalam Al-Qur’an (Studiu Komparatif Tafsir lbnu Katsir dan M.
Quraish Shihab Atas Surat Al-Bagarah Ayat 155-157), IAIN Salatiga, 2020.



Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Dalam skripsi yang
di tulis olen Syahrul Mubarok membahas tentang istidraj yang berupa
kenikmatan sebagai ujian dan hukuman bagi yang melanggar perintah Allah
Swt. Sedangkan penulis membahas tentang kekayaan dan kemiskinan sebagai
ujian untuk mengetahui siapa yang beriman atau mendustakan. Adapun
persamaan dan perbedaannya, persamaan: dari keduanya membahas tentang
kenikmatan duniawi sebagai ujian dan mengguankan studi komparasi.
Sedangkan perbedaanya: (1) skripsi Syahrul Mubarok membahas istidraj
sebagai ujian dan hukuman sedangkan penulis membahas tebntang ujian
sebagai peringatan dan supaya mengetahui siapa yang beriman maupun yang
tidak beriman. (2) skripsi Syahrul Mubarok mengkomparasikan dengan tafsir
Al-Qur’an al-Adzim dan tafsir al-Azhar sedangkan penulis mengkomparasikan
antara tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir. (3) skripsi Syahrul Mubarok
menggunakan ayat-ayat tentang istidraj sedangkan penulis menggunakan surat
al-Fajr.®

Ketiga, Skripsi dengan judul “Ujian Perempuan Shalihah Menurut Al-
Qur’an dan Relevansinya Pada Perempuan Masa kini” yang ditulis oleh Ahmad
Asfihani pada tahun 2023 di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri.
Ahmad Asfihani membahas dalam skripsinya ujian seorang wanita yang mana
wanita sekarang memandangi wanita yang bertabarruj sudah menjadi hal yang
lumrah, apalagi sekarang teknologi semakin canggih sehingga mudah
mengupdate dan juga taatnya seorang istri terhadap suaminya juga termasuk
dalam ujian. Sedangkan penulis mengkaji tentang ujian yang berupa kekayaan
dan kemiskinan agar mengetahui siapa yang beriman ataupun yang tidak
berimann. Adapun persamaan dan perbedaannya, persamaan: dari keduanya
sama-sama membahas tentang ujian yang di hadapi oleh setiap manusia yang
masih hidup. Sedangkan perbedaanya: dari keduanya sudah sangat jelas

pembahasannya pun sudah berbeda, kemudian dalam skripsi Ahmad Asfihani

& Syahrul Mubarok, Interpretasi Istidraj Dalam Perspektif Surat Al-4n’am Ayat 44 (Studi
Komparatif Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim dan Tafsir Al-Azhar), UIN Maulana Malik Ibrahim Malang,
2024.



menggunakan pendekatan analisis sedangkan penulis mengguankan
komparatif (perbandingan).’

Keempat, jurnal yang ditulis oleh Fitriani dkk pada tahun 2022 di IAIN
Kendari dengan judul “Anak Sebagai Ujian dan Musuh Kajian Tafsir
Kontekstual”. Dalam jurnal Fitriani dkk menjelaskan tentang anak termasuk
ujian dan musuh, di mana zaman sekarang orang-orang lebih memilih karirnya
ketimbang untuk membangun keluarga. Orang-orang sekarang ini lebih banyak
ingin menunda kehamilan bahkan yang lebih parah tidak mau mempunyai
anak. Padahal dalam al-Qur’an sendiri seorang anak merupakan rezeki dan
tujuan menikah pun salah satunya agar memiliki keturunan. Sedangkan peulis
lebih fokus terhadap ujian untuk mengetahui kadar keimanan seseorang,
apakah ia akan tetap beriman atau malah justru akan menjauhinya. Persamaan:
ujian. Perbedaan: dari penelitian keduanya sudah sangat jelas perbedaannya.®

Kelima, jurnal yang ditulis pada tahun 2023 dengan judul “Ayat-Ayat
Tentang Ujian Perspektif Syeikh Imam Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir
Al-Munir)” yang ditulis oleh Agus Mukmin dan Agussalim Institut Agama
Islam (IAI) Al-Azhaar Lubuklinggau. Pemabahasan dari jurnal ini dan penulis
terdapat persamaan, yaitu membahas tentang ayat-ayat ujian yang
membedakan dari keduanya, Dalam jurnal tersebut menggunakan beberapa
surat dalam penelitiannya sedangkan penulis hanya menggunakan satu surat
dan dari keduanya menggunakan surat yang berbeda-beda tentunya. Kemudian
perbedaan lainnya jurnal ini menggunakan studi tematik sedangkan penulis
menggunakan studi komparatif. Adapun perbedaan lainnya lagi kalau dalam
jurnal menurut mufassir Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani sedangkan
penulis menggunakan tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan tafsir al-
Munir karya Wahbah az-Zuhaili.®

" Ahmad Asfihani, Ujian Perempuan Shalihah Menurut Al-Qur’an dan Relevansinya Pada
Perempuan Masa kini, IAIN Keddiri, 2023.

8 Fitriani dkk, Anak Sebagai Ujian dan Musuh kajian Tafsir Kontekstual, Jurnal Tafsir, Hadis,
dan Teologi, Vol. 2, No. 2, 2022, h. 30-31.

® Agus Mukmin dan Agussalim, “Ayat-Ayat Tentang Ujian Perspektih Syeikh Muhammad
Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir al-Munir)”, Jurnal manajemen Dakwah, Vol. 3, No. 1, 2023



Keenam, jurnal yang ditulis pada tahun 2023 dengan judul “Implikasi
Pendidikan QS. Al-Bagarah ayat 214 Tentang Kesabaran Dalam Menghadapi
Ujian” yang ditulis oleh Intan Aulia Putri, Fitroh Hayati, dan Nurul Afrianti
Universitas Islam Bandung. Dalam jurnal ini Intan Aulia Putri dkk menjelaskan
Dari penelitian ini, diperolenh beberapa kesimpulan yaitu: esensi yang
terkandung dalam QS. Al-Bagarah ayat 214 (1) umat Islam akan diuji dengan
kesulitan dan kesengsaraan dalam menghadapi kehidupan di dunia (2)
hendaknya umat Islam memiliki keta bahan dan keteguhan iman dalam
menghadapi goncangan dan ujian dalam kehidupan (3) umat Islam hanya
berharap pertolongan dari Allah dalam mengatasi ujian kehidupan.
Implikasi pendidikan dari QS. Al-Bagarah ayat 214 (1) seorang guru harus
dapat mengajarkan hikmah diberi ujian dalam kehidupan oleh Allah (2)
seorang guru harus dapat memberikan ketauladanan dalam menyikapi ujian
Allah dengan sabar (3) seorang guru harus dapat mengaplikasikan ilmu akidah
dalam perilaku siswa (4) guru mengajarkan siswa untuk tidak mudah

berputus asa dalam menghadapi ujian dari Allah.°

F. Metode Penelitian
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library
research) yaitu dengan mengumpulkan data dan informasi dari buku-buku,
literatur, jurnal, kitab kitab, artikel, internet yang relevan serta berbagai
buku yang bisa dujadikan landasan referensi suatu masalah yang akan
diteliti. Secara garis besar, metode penelitian terbagi menjadi dua yaitu
metode penelitian kualitatif dan kuantitatif. Metode yang penulis pakai
untuk penelitian ini menggunakan metode kualitatif, metode kualitatif
cenderung digunakan untuk mengeksplorasi.  Mengeksplor berarti
mengumpulkan data pada suatu karya ilmiah yang dilakukan oleh para

peneliti yang tertarik untuk menelaah secara alamiah.

10 Intan Aulia Putri, Fitroh Hayati, dan Nurul Afrianti, “Implikasi Pendidikan QS. Al-Bagarah
Ayat 214 Tentang Kesabaran Dalam Menghadapi Ujian”, Bandung Conference Series: Islamic
Education, Vol. 3, No. 2, 2023, 766



2. Sumber Data
Sumber data dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu:
a. Sumber Data Primer
Sumber data primer yang dimaksud adalah sumber data yang
menerangkan data langsung dari tangan yang pertama, yaitu data yang
diangkat menjadi sumber data utama. Dalam penelitian ini yang
dijadikan sumber data utama adalah kitab tafsir al-Misbah dan tafsir
al-Munir.
b. Sumber Data Skunder
Sumber data sekunder yang dimaksud yaitu sumber data sebagai
literatur pendukung. Dalam penelitian ini sumber data sekunder yang
digunakan adalah beberapa kitab tafsir lainnya, buku, literatur, artikel,
catatan, dan jurnal penelitian yang berhubungan dengan penelitian
ini.
3. Metode Pengumpulan Data
Karena jenis penelitian ini menggunakan kepustakaan, jadi metode
pengumpulan datanya yang perlu diterapkan adalah dengan
mengumpulkan data-data yang berkaitan dengan pembahasan
menggunakan metode dokumentasi. Metode pengumpulan data dengan
dokumentasi ini yaitu peneliti perlu mengambil data dokumen yang berupa
material-material yang tertulis yang tersimpan,!* contohnya seperti buku-
buku, kitab, jurnal, artikel dan lainnya yang masih berkaitan dengan
konsep penelitian. Dalam hal ini, langkah pertama yang perlu dilakukan
peneliti adalah dengan menganalisis tentang respon manusia atas bala’
yang terdapat di dalam Al-Qur’an surat al-Fajr ayat 15-20. Selanjutnya
peneliti menelurusi kitab tafsir yang peneliti jadikan sumber data primer
dalam mpenelitian ini yaitu kitab Tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir
untuk dilihat penafsirannya mengenai ayat ujian dalam al-Qur’an dari

kedua kitab tafsir tersebut. Kemudian peneliti menelusuri literatur-literatur

1], R Raco, Metode Penelitian Kualitatif Jenis, Karakteristik, dan Keunggulannya, Jakarta:
Grasindo, 2010, h. 111.



10

pendukung seperti Kitab tafsir lainnya, buku, dan jurnal penelitian yang
berkaitan dengan penelitian ini.
Metode Analisis Data

Analisis data ialah tahapan penbentukan pola dengan cara penyusunan
dan pengurutan melalui bahan-bahan yang ada. Sedangkan dalam
penelitian kualitatif, analisis data ini bermula dari realita di lapangan,
sampai tahap menemukan makna dibalik data sebagai wujud dari hasil
penelitian. Penelusuran terhadap berbagai literatur, menentukan tema,
mengumpulkan data, mengidentifikasi, mengumpulkan referensi, dan
terakhir menganalisis dua kata tersebut. Sesudah dikumpulkan, data-data

yang diperlukan diolah dengan deskriptif-analisis dan komparatif.

Metode deskriptif merupakan metode dengan menyajikan data secara
nyata atau fakta dengan data yang dihasilkan dari hasil penelitian agar data
menjadi lebih sederhana dan mudah dibaca. Dalam hal ini peneliti akan
menjabarkan penafsiran M. Quraish Shihab dan Ibnu Katsir sebagaimana
yang terdapat dalam Tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir.

Dalam metode analisis isinya peneliti berusaha mencoba menganalisis
isi dari masing-masing konsep untuk menemukan persamaan dan
perbedaan dari penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsirnya al-Misbah

dan Ibnu Katsir dalam tafsirnya al-Munir.

Sedangkan metode komparatif merupakan metode dengan cara
membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an atau hadis-hadis atau dari dua
pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan sebuah ayat Al-Qur’an yang
memiliki persamaan atau kemiripan redaksi yang bervariasi dengan suatu
masalah yang sama. Disini penulis membandingkan dari penafsiran M.
Quraish Shihab dalam tafsirnya al-Misbah dan penafsiran lbnu Katsir
dalam tafsirnya al-Munir mengenai masalah respon manusia atas bala’

dalam QS. al-Fajr ayat 15-20, yang kemudian untuk diambil kesimpulan.



11

G. Sistematika Penulisan
Untuk mempermudah penelitian, penulis menghadirkan runtutan

pembahasan sebagai berikut:

Bab pertama, berisi pendahuluan yaitu mencangkup latar belakang
masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka,
metode penelitian mencangkup jenis dan pendekatan penelitian, sumber data
(sumber data primer dan sumber data skunder). Kemudian metode
pengumpulan data, metode analisis data (metode deskriptif, metode analisis
data, dan metode komparasi), dan yang terakhir ada sistematika dalam
kepenulisan suatu penelitian yang merupakan urutan yang menjelaskan

gambaran umum pada penelitian.

Bab kedua, pada bab ini menjelaskan tentang pengertian dari makna bala’,

ujian dalam al-Qur’an, manfaat ujian, dan tentang tafsir mugaran.

Bab ketiga, pada bab ini berisi mengenai seputar biografi singkat M.
Quraish Shihab dan Wahbah Az-Zuhaili dalam kitab tafsir al-Misbah dan tafsir
al-Munir beserta penafsiran yang berkaitan dengan respon manusia atas bala’

dalam QS. al-Fajr ayat 15-20 berdasarkan kedua kitab tafsir tersebut.

Bab keempat, bagian ini merupakan bagian yang paling terpenting dalam
sebuah penelitian karya ilmiah berupa skripsi. Karena bab ini berisi analisis
mendalam terhadap respon manusia atas bala’ berdasarkan ayat-ayat Surah Al-
Fajr ayat 15-20. Pembahasan difokuskan pada bagaimana kedua tafsir
memahami sikap manusia ketika diberi kesenangan dan ketika diberi kesulitan,
serta implikasi pemahaman ini dalam konteks kehidupan sosial-keagamaan

masa kini.

Bab kelima, Bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang telah
dilakukan, serta saran-saran yang berkaitan dengan topik kajian dan

kemungkinan pengembangan penelitian lebih lanjut.



BAB I1
LANDASAN TEORI

A. Makna Ujian Dalam Islam

1.

Pengertian Ujian

Istilah "ujian” memang sudah tak asing lagi bagi kalangan akademisi
maupun cendekiawan. Namun, bagi masyarakat awam, pemahaman
terhadap kata ini masih sering disalahartikan. Banyak yang menganggap
ujian sebagai sesuatu yang negatif, seperti musibah, ancaman, atau hal
menakutkan yang identik dengan kegagalan. Untuk meluruskan
pandangan tersebut, penulis berupaya menelusuri dan mengkaji makna

sebenarnya dari ujian melalui berbagai referensi dan pendapat para tokoh.

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), kata ujian memiliki
empat makna yang berbeda. Kata ini berasal dari bentuk dasar uji dan
termasuk dalam jenis homonim, yaitu kata yang penulisannya dan
pengucapannya sama, tetapi maknanya berbeda-beda. Dalam klasifikasi
tata bahasa, ujian termasuk ke dalam jenis nomina atau kata benda, yang
berarti kata ini digunakan untuk menyebut nama orang, tempat, benda,
atau segala sesuatu yang bisa dianggap sebagai benda. Secara umum, ujian
diartikan sebagai alat atau cara untuk menilai mutu sesuatu, seperti
kepandaian, kemampuan, atau hasil belajar. Selain itu, ujian juga bisa
bermakna cobaan hidup, hasil dari proses pengujian, atau hasil

pemeriksaan.!

Pada intinya, secara umum dapat di simpulkan bahwa ujian
merupakan sesuatu yang pasti akan dialami oleh setiap manusia. Ujian itu
di maksudkan agar orang-orang yang taat dan sabar bisa meraih pahala
besar dan semakin kuat imannya. Sementara bagi mereka yang bermaksiat,
ujian itu menjadi peringatan agar mereka bisa belajar, sadar, dan kembali

bertakwa kepada Allah.

! Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), (Online, Diakses Tanggal 8 Mei 2018)



13

2. Ujian Dalam Al-Qur’an
Dalam al-Qur’an ada beberapa kata yang memiliki makna ujian,

seperti bala’, fitnah, imtihan, dan azab, sebagai berikut:

a. Bala’
Dalam kitab Mu ’jam al-Mufahras li Alfaz Al-Qur’an al-Karim
karya Muhammad Fuad Abdul Baqi, tercatat bahwa terdapat sebanyak
34 ayat dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan kata al-bala’,
termasuk dengan berbagai bentuk turunannya. Ayat-ayat ini tersebar
di sejumlah surah yang berbeda dalam Al-Qur’an.?

Awalnya, kata bala’ digunakan untuk menggambarkan kondisi
pakaian yang sudah lusuh atau usang karena terlalu lama dipakai. Dari
makna ini, bala’ kemudian dipahami sebagai ujian atau cobaan yang
membuat seseorang tampak “lelah” karena banyaknya atau
panjangnya masa penderitaan yang dialami. Melalui berbagai ujian
itulah, sifat asli atau kualitas seseorang bisa terlihat. Rasa gelisah pun
sering disebut sebagai bentuk bala’, karena dapat menggerogoti tubuh
dan jiwa seseorang. Dalam Al-Qur’an, kata bala’ tidak selalu merujuk
pada hal-hal yang dipandang buruk atau menyakitkan oleh manusia,
tetapi juga bisa merujuk pada sesuatu yang terlihat baik atau

menyenangkan..

Berikut ini salah satu ayat yang membahas tentang bala’, Allah

Swt berfirman sebagai berikut:
SRR AN LA R ET IR G TIN5 N RIS
USRI RE S N NS TR AR

Artinya: “(Ingatlah) ketika Kami menyelamatkan kamu dari
(Fir‘aun  dan)  pengikut-pengikut  Fir‘aun.23)  Mereka

2 Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Muhfaros li Alfadzil Qur’an, (Kairo: Darul
Kutub Al-Misriyyah, 1945), h. 135-136.

3 M. Quraish Shihab, “1001 Soal Keislaman Yang Patut Anda Ketahui”, (Jakarta: Lentera Hati,
2008), h. 374-375



14

menimpakan siksaan yang sangat berat kepadamu. Mereka
menyembelih anak-anak laki-lakimu dan membiarkan hidup
anak-anak perempuanmu. Pada yang demikian terdapat cobaan
yang sangat besar dari Tuhanmu.” (QS. Al-Bagarah: 49).4

b. Fitnah

Secara etimologis, kata fitnah berasal dari bahasa Arab yang
memiliki makna beragam, seperti kekacauan, bencana, kemusyrikan,
ujian, hingga siksaan. Dalam Al-Qur’an, kata ini tercantum sebanyak
34 kali dengan konteks yang bervariasi. Secara umum, fitnah
dipahami sebagai penyebaran informasi palsu atau tuduhan yang tidak
benar terhadap seseorang, biasanya dengan tujuan jahat atau untuk
menjatuhkan nama baik. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika Al-
Qur’an menggambarkan fitnah sebagai perbuatan yang lebih kejam

dan berbahaya daripada pembunuhan.® Allah Swt berfirman:
B3 &3as SP by S0ah I BT saed ) G5 g

cz B*_oo0

35-%}2.2 (9 U».é_zf 3”“‘/:?&})‘};:})\3“& L«J‘Y}QJ &}J}\JM

L ow( 4 £

5 & o g
i ‘}1 O’f ,‘\f CJ"J (vﬁ " 4>-j)j ;J‘,J\ ..... A.g

/

o
Nt

/}Y\ LSB 4.5 L a ‘/"\U,A.S \;ilp _x_g_s £-°“/'f: ‘jj 5_&5:'&’: A Z)o;g/iij
B3ilas S 8 1 50w AU o2 5 gl 2

Artinya: “Mereka mengikuti apa yang dibaca oleh setan-setan
pada masa Kerajaan Sulaiman. Sulaiman itu tidak kufur, tetapi
setan-setan itulah yang kufur. Mereka mengajarkan sihir kepada
manusia dan apa yang diturunkan kepada dua malaikat di negeri
Babilonia, yaitu Harut dan Marut. Padahal, keduanya tidak
mengajarkan sesuatu kepada seseorang sebelum mengatakan,
“Sesungguhnya kami hanyalah fitnah (cobaan bagimu) oleh

4 Qur’an Kemenag, QS. Al-Bagarah Ayat 49
5 Abdul Rahman, “1001 Siksa Kubur”, (Bogor: Lembar Langit Indonesia, 2014), h. 76-77



15

sebab itu janganlah kufur!” Maka, mereka mempelajari dari
keduanya (malaikat itu) apa yang (dapat) memisahkan antara
seorang (suami) dan istrinya. Mereka tidak akan dapat
mencelakakan seseorang dengan (sihir)-nya, kecuali dengan izin
Allah. Mereka mempelajari sesuatu yang mencelakakan dan
tidak memberi manfaat kepada mereka. Sungguh, mereka benar-
benar sudah mengetahui bahwa siapa yang membeli
(menggunakan sihir) itu niscaya tidak akan mendapat
keuntungan di akhirat. Sungguh, buruk sekali perbuatan mereka
yang menjual dirinya dengan sihir jika mereka mengetahui(-
nya).” (QS. Al-Bagarah: 102).°

Dalam penafsiran ayat ini, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kata
fitnah dimaknai sebagai ujian atau cobaan. Penafsiran ini didasarkan
pada riwayat dari Ibnu Abbas, yang juga dinukil oleh Abu Ja’far ar-
Razi. Dalam riwayat tersebut, disebutkan bahwa apabila ada
seseorang yang datang kepada Harut dan Marut dengan niat untuk
mempelajari sihir, maka mereka berdua akan menolaknya dengan
tegas. Mereka mengingatkan, “Sesungguhnya kami ini hanyalah
cobaan bagimu, maka janganlah kamu menjadi kafir.” Hal ini karena
Harut dan Marut memahami dengan jelas perbedaan antara kebaikan
dan keburukan, serta antara keimanan dan kekufuran. Mereka
mengetahui bahwa sihir termasuk dalam kategori kekufuran. Oleh
karena itu, istilah al-fitnah dalam konteks ini merujuk pada ujian atau

cobaan yang diberikan kepada manusia.’

c. Imtihan
Kata imtihan berarti ujian. Istilah ini di gunakan oleh Muhammad
Athiyah Al-Abrasyi. Sebagian istilah ini dapat menunjukan makna
evaluasi secara langsung, atau hanya sekedar alat atau proses dalam
evaluasi. Hal ini di dasarkan pada anggapannya bahwa Al-Qur’an dan
Sunnah merupakan asas atau prinsip umum pendidikan, sedangkan

operasionalisasinya sepenuhnya di serahkan kepada ijtihad umatnya.®

® Qur’an Kemenag, QS. Al-Bagarah Ayat 102

" Parwanto dkk, Fitnah Dalam Al-Qur’an: Telaah Terhadap Penafsiran Ibnu Katsir, Jurnal
Riset Multidisiplin dan Inovasi Teknologi, Vol. 2, 2, Mei 2024, h. 503

8 Samsul Rizal, “Ilmu Pendidikan Islam”, (Medan: Merdeka Kreasi, 2022), h. 162



16

Selain itu, kata imtihan (ul=i)) berasal dari akar kata Arab ma-

ha-na (0—z—¢), yang secara umum mengandung makna “menguji”

atau “mencoba.” Dalam Lisan al- ‘4rab karya Ibnu Manzur, dijelaskan

bahwa akar Kkata ini berkaitan dengan tindakan menguiji.® Sementara

itu, Al-Mu jam al-Wasith menyebut bahwa kata kerja mahana (:>=)

digunakan untuk menggambarkan proses menguji seseorang guna
mengetahui kualitas atau kemampuannya.'® Dari akar kata ini lahirlah
kata imtihan, yang merupakan bentuk masdar (kata benda yang

berasal dari kata kerja) dari imtahana (.,>=). Menurut Dr. Raghib al-

Isfahani dalam bukunya Mufradat Alfaz al-Qur’an, istilah imtihan
mengandung arti ujian atau cobaan yang dimaksudkan untuk
menyingkap atau mengetahui kondisi sebenarnya dari sesuatu atau
seseorang.?

Dalam konteks Al-Qur’an dan pemikiran Islam, istilah imtihan
sering dipakai untuk menggambarkan ujian yang datang dari Allah
kepada hamba-Nya. Secara bahasa, kata ini berasal dari akar kata
mahana, yang berarti "menguji”, sementara imtihan sendiri berarti
"ujian”. Meskipun kata imtihan tidak muncul secara langsung dalam
Al-Qur’an, bentuk turunannya tetap ditemukan, yaitu pada dua

tempat: Surah Al-Mumtahanah ayat 10 dan Surah Al-Hujurat ayat 3.

e i 2 EAYEE s Bl 333 13) 3l S0 G

:)}l>u:° 3}/}@&&3} L&\uﬂw”’ °">Uwi fj'aaja/ E-;
Y:,js;;;w““\m F ARG u\(&m;c\;;vj “"\L‘,rfa g %4

e

%,‘

® Ibn Manr & Muammad ibn Mukarram, Lisan al-"Arab, (Bullag Misr al-Matb’ah al-Kubra al-
’Amiriyah, 1883), him. 398.

10 Ibrahim Mustafa, Al-Mu ’jam Al-Wasit, (Matba’at Misr, 1960), him. 856.

11 Al-Isfahani & Abu Qasim al-Husaiyn ibn Muhammad Raghib, Mufradat Alfaz al-Quran,
(Dimashq: Dar al-Qala, 1992), him. 759



17

e e R gy T i S i
s wale A K5

Artinya:  “Wahai orang-orang yang beriman, apabila
perempuan-perempuan mukmin datang berhijrah kepadamu,
hendaklah kamu uji (keimanan) mereka. Allah lebih tahu tentang
keimanan mereka. Jika kamu telah mengetahui (keadaan) mereka
bahwa mereka (benar-benar sebagai) perempuan-perempuan
mukmin, janganlah kamu kembalikan mereka kepada orang-
orang kafir (suami mereka). Mereka tidak halal bagi orang-
orang kafir itu dan orang-orang kafir itu tidak halal pula bagi
mereka. Berikanlah kepada (suami) mereka mahar yang telah
mereka berikan. Tidak ada dosa bagimu menikahi mereka
apabila kamu membayar mahar kepada mereka. Janganlah kamu
tetap berpegang pada tali (pernikahan) dengan perempuan-
perempuan kafir. Hendaklah kamu meminta kembali (dari orang-
orang kafir) mahar yang telah kamu berikan (kepada istri yang
kembali kafir). Hendaklah mereka (orang-orang kafir) meminta
kembali mahar yang telah mereka bayar (kepada mantan istrinya
yang telah beriman). Demikianlah hukum Allah yang ditetapkan-
Nya di antara kamu. Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana.” (QS. Al-Mumtahanah: 10).12

sslh A e gl el ggs e et o5tk ) By
8ol - w018 5. .00 s & 34
ls 52l paas o g (o5

Artinya:  “Sesungguhnya orang-orang yang merendahkan
suaranya di sisi Rasulullah, mereka itulah orang-orang yang
telah diuji hatinya oleh Allah untuk bertakwa. Mereka akan

memperoleh ampunan dan pahala yang besar.” (QS’ Al-Hujurat:
3).13

d. Azab
Berbeda halnya dengan fithah dan bala’ yang hampir sulit di
bedakan, azab memiliki konotasi yang jelas, yakni segala kejadian
yang bersifat negatif. Azab yang dimaksud adalah azab yang

bermakna siksaan, ini bukan lagi ujian atau cobaan, melainkan balasan

12 Qur’an Kemenag, QS. Al-Mumtahanah Ayat 10
13 Qur’am Kemenag, QS’ Al-Hujurat Ayat 3



18

atas perbuatan jahat. Biasanya, kata azab ini di gunakan untuk
menggambarkan siksaan yang berat dan mengerikan. Dan, azab sering
dikaitkan dengan siksaan neraka. Selain dikaitkan dengan siksa
akhirat, kata “azab” juga di gunakan oleh Allah Swt. untuk
menggambarkan siksaan di dunia. Misalnya, Fir’aun kepada Bani

Israil 4
Sas adlal BV s B35 391 N s 2iE s

Artinya: “Kami pasti akan menimpakan kepada mereka sebagian
azab yang dekat (di dunia) sebelum azab yang lebih besar (di

akhirat) agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (QS. As-
Sajdah: 21).%°

Pada hakikatnya, setiap manusia yang hidup di dunia ini pasti akan
menghadapi ujian. Hal tersebut merupakan Sunnatullah, yakni ketetapan
Allah Swt yang berlaku bagi seluruh makhluk-Nya. Dalam pandangan
Islam, ujian bukanlah bentuk kebencian Allah Swt terhadap hamba-
hambanya, melainkan bukti kasih sayang dan perhatian Allah swt untuk
menguatkan, membersihkan, dan mendewasakan manusia agar mencapai

derajat yang lebih tinggi di sisi-Nya.!®

Bala’ Dalam Al-Qur’an
Berdasarkan bentuknya Al-bala’ (ujian) terbagi menjadi dua yaitu

berupa kebaikan dan berupa keburukan, sebagai berikut!’:

a. Al-bala’ (Ujian) Berupa Kebaikan

14 Moch. Syahrowi Yazid, “Jangan Bersedih! Jadikan Al-Qur’an Sebagai Obat Kesedihanmu”,
(Yogyakarta: Laksana, 2019), h. 21-22

15 Qur’an Kemenag, Qs’ As-Sajdah Ayat 21

16 Siti Nurmaya Sofa, S.Kom., “Ujian Adalah Anugerah”, (Makassar: Idebuku, 2025), h. 12

17 Muhammad Amrullah dan Sucila Ningsih, “Makna Lafazh Al-Bala’ Dalam Al-Qur’an
(Telaah Kitab Tafsir Al-Mishbah)”, Jurnal Studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2022, h.

43-46



19

sl 1 o3lip B 035 fdney O3aball ik Wl 23N ikl

S adlel iz
Artinya: "Kami membagi mereka di bumi ini menjadi beberapa
golongan. Di antaranya ada orang-orang yang saleh dan ada
(pula) yang tidak. Kami menguji mereka dengan berbagai

kebaikan dan keburukan agar mereka kembali (pada kebenaran).”
(QS. Al-A’raf: 168).18

Yo e i 3acd ) Bl cnnf Ui uS sk 6

Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menguji mereka (orang
musyrik Makkah) sebagaimana Kami telah menguji pemilik-
pemilik kebun ketika mereka bersumpah bahwa mereka pasti akan
memetik (hasil)-nya pada pagi hari,” (QS. Al-Qalam: 17).1°

! PRI I R A AP NN P
P RESIEIR HPEN PUEE TRME HA RPN B REHERY|

Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari
setetes mani yang bercampur. Kami hendak mengujinya (dengan
perintah dan larangan) sehingga menjadikannya dapat mendengar
dan melihat.” (QS. Al-Insan: 2).%°

Dari ketiga surat tersebut tersirat bahwa ujian tersebut tidak hanya
terbatas pada hal-hal yang merugikan atau di anggap negatif oleh
seseorang, akan tetapi juga bisa berupa nikmat atau keberkahan. Jika
yang pertama menuntut kesabaran, maka yang kedua menuntut rasa
syukur. Biasanya apa yang menuntut rasa syukur lebih berat di
tanggung daripada apa yang menuntut kesabaran karena musibah kerap
kali berpotensi membuat seseorang mengingat Allah Swt, sebaliknya
nikmat atau keberkahan berpotensi membuat manusia lupa diri dan

melupakan Allah Swt.

b. Al-bala’ (Ujian) Berupa Keburukan

18 Qur’an Kemenag, QS. Al-A’raf Ayat 168
19 Qur’an Kemenag, QS. Al-Qalam Ayat 17
20 Qur’an Kemenag, QS. Al-Insan Ayat 2



20

s0<9 Sa 8 -~

o By %y, ‘.
S5 Rl AY1s Il o3 el @’J‘J S o3 oy 1SGilds

(155) JJJA\

Artinya: “Kami pasti akan mengujimu dengan sedikit ketakutan
dan kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan.
Sampaikanlah (wahai Nabi Muhammad,) kabar gembira kepada
orang-orang sabar,” (QS. Al-Bagarah: 155).2

BN (,K_Juj il 1Y) el i Ai Y e 2 &8s il

ew o & o

e G Ces AN ,Uﬂvgdéujmuéjumw 5
&= %‘&MJJ‘LU‘/£° L:Z—/c:\.a’c°f :/0:/39;/ o éj/}/_lj\

(152)

Artinya: “Sungguh, Allah benar-benar telah memenuhi janji-Nya
kepadamu ketika kamu membunuh mereka dengan izin-Nya
sampai pada saat kamu (dalam keadaan) lemah, berselisih dalam
urusan itu, dan mengabaikan (perintah Rasul) setelah Allah
memperlihatkan kepadamu apa yang kamu sukai. Di antara kamu
ada orang yang menghendaki dunia dan di antara kamu ada
(pula) orang yang menghendaki akhirat. Kemudian, Allah
memalingkan kamu dari mereka untuk mengujimu. Sungguh, Dia
benar-benar telah memaafkan kamu. Allah mempunyai karunia
(yang diberikan) kepada orang-orang mukmin.” (QS. Al-‘Imran:
152).%2

- p J‘

jijw;igiﬂwxm s OB Osad 133887 J\*“” 136

(g

v

Gn\nr

He s A gl 5L S s g Losd et s 1T g A
(4) #8083y o o 3l o3llg Cakgy 28 15l 250

Artinya: “Maka, apabila kamu bertemu (di medan perang) dengan
orang-orang Yyang kufur, tebaslah batang leher mereka.
Selanjutnya, apabila kamu telah mengalahkan mereka, tawanlah

21 L ajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, departemen Agama, 2019, h. 24
22 QS. Al-‘Imran Ayat 152



21

mereka. Setelah itu, kamu boleh membebaskan mereka atau
menerima tebusan. (Hal itu berlaku) sampai perang selesai.
Demikianlah (hukum Allah tentang mereka). Sekiranya Allah
menghendaki, niscaya Dia menolong (kamu) dari mereka (tanpa
perang). Akan tetapi, Dia hendak menguji sebagian kamu dengan
sebagian yang lain. Orang-orang yang gugur di jalan Allah, Dia
tidak menyia-nyiakan amal-amalnya.” (QS. Muhammad: 4).%3

4. Manfaat Bala’

Allah Swt telah jelas memperlihatkan manfaatnya bagi orang-orang
yang beriman kepada-Nya, yakni manfaat yang kembali kepada diri mereka
sendiri dan juga kepada seluruh umat manusia di seluruh dunia jika mereka
mampu merenungkan dan mengambil pelajaran darinya, yaitu sebagai
berikut:*

a. Menghapuskan semua kesalahan.

Jika seseorang diuji oleh Allah Swt dengan suatu musibah, baik
musibah yang menimpa keluarganya, jasmaninya, hartanya, kemudian
ila bersabar dalam menghadapinya dan melakukan introspeksi diri
karenanya, maka saat itu lah Allah Swt akan menghapus semua
kesalahan yang pernah diperbuatnya dan memudahkan segala
permasalahannya.

Hal ini sesuai dengan hadis Nabi Muhammad Saw:
b J3as alog e 4 Joo ol J505 et idiTER T 5 00n 122
b o oY A8 28 B 0 Vg A0y (g 2 i) 1 L

Artinya: “Diriwayatkan dari Abu Sa’id dan Abu Hurairah bahwa
Rasulullah Saw. bersabda, “ Tidak akan diuji seorang yang
beriman, baik dengan musibah yang menimpa keluarganya,
hartanya, atau tubuhnya dengan sakit hingga menyebabkannya
bersedih dan cemas yang meliputinya keuali Allah Swt hapuskan
dengannya semua kesalahan dalam dirinya.” (HR. Muslim).?®

23 QS. Muhammad Ayat 4

24 Ahzami Samiun Jazuli, “Kehidupan Dalam Pandangan Al-Qur’an”, (Jakarta: Gema Insani
Press, 2006), h. 105-108

25 Lihat: Shahih Muslim, bi Syarhin Nawawi: 16/130, no. Hadis : 2573



22

b. Mengangkat derajat orang yang mendapatkan ujian (dan bersabar
atasnya) di sisi Allah Swit.

Jika seorang mukmin diuji oleh Allah Swt dan dia bersabar, maka
bukan saja akan di hapus kesalahan-kesalahannya, tetapi Allah Swt
juga akan melipatgandakan pahala baginya dan mengangkat derajatnya
di sisi manusia dan juga di surga kelak.

Hal ini sesuai dengan hadis Nabi Muhammad Saw:

J,wjduJu&jww\y@\@ww@@wuf

fa Je At e £ pa B ok b e s e Al S Al

L g p % - osty 2.0 37, LB 8F L.
& ESES Sl A asl e o bl Rasg dlas dll O sl
A G0 J A e 6 ) el VAT kg LB e sl

Artinya: “Diriwayatkan dari Aisyah ra., ia berkata, “ Aku
bertanya kepada Rasulullah akan permasalahan penyakit pes yang
mewabah. Lalu ia mengatakan kepadaku bahwa wabah tersebut
merupakan azab yang Allah Swt kirimkan kepada siapa pun yang
dikehendaki-Nya dan Allah Swt menjadikan wabah tersebut
sebagai satu bentuk rahmat-Nya bagi orang=orang yang bagi
berman kepada-Nya.tidak ada seorangpun yang menderita
penyakit yang mewababh ini kemudian ia diam di negaranya dengan
penuh kesabarandan introspeksi diri atasnya hingga ia
mengetahui bahwa Allah Swt tidak akan menimpakan sesuatu apa
pun pada hamba-Nya kecuali telah menjadi ketetapan-Nya, maka
pada saat itu pahala untuknya layaknya pahala orang yang mati
syahid.” (HR. Bukhari).?
c. Ganjaran di dunia.

Salah satu keagungan Allah Swt bagi hamba-hamba-Nya yang
diuji olehnya adalah dengan memberikan pahala yang berlipat ganda di
dunia dengan memberikan ganti atas segala yang telah hilang. Bukti
nyata dapat di lihat dari kisah Nabi Ayyub a.s. yang bersabar atas segala
musibah yang menimpanya hingga Allah Swt memberinya pahala

dengan mengganti keluarga yang telah ditinggalkannya.

26 | jhat: Fathul Bari: 6/513



23

d. Keihklasan hati hanya kepada Allah Swt dan hati yang bersih dari
segala kotoran yang dapat merusak kejernihan Iman.

Ujian yang menimpa seseorang akan dengan sendirinya
membersihkan segala kotoran yang ada di dalam hati, baik berupa riya
ataupun syirik lalu membentuk hati yang penuh keikhlasan dalam
berkata dan berbuat segala sesuatu demi mengharap ridha Allah Swt
semata.

e. Sebagai sarana pendidikan bagi orang-orang yang beriman dan juga
sebagai ucapan salam dari Allah Swt kepada mereka.

Merupakan kewajiban setiap individu untuk menari kemuliaan diri
dengan keimanan kepada dirinya sendiri sebelum ia memuliakan orang
lain. Setiap kali seseorang menghadapi ujian dan cobaan dalam hidup
lalu menghadapinya dengan usaha yang baik, maka saat itu pula
kemuliaan dirinya bertambah. Orang lain tidak akan pernah mampu
melihat kemuliaan seseorang sebelum mereka melihat keteguhan dan
kesabarannya dalam menghadapi masalah dan musibah yang
menimpanya. Ketika melihat kesabaran tersebut, mereka akan berkata,
“kalau ia tidak cukup iman, tentu ia tidak akan mampu bersabar
menghadapinya.” Saat itulah manusia mulai belajar tentang urgensi
keimanan dalam menghadapi segala ujian dan cobaan hidup lalu
mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Saat itulah
pertolongan Allah Swt akan datang dan manusia akan berbondong-
bondong memeluk agama-Nya.

f. Membersihkan kaum mukminin dari orang-orang munafik yang
mengaku beriman dan dari orang-orang yang hatinya kotor.

Seperti halnya dalam surat al-Ahzab ayat 11-12 yang artinya: “Di
situlah orang-orang mukmin diuji dan diguncangkan (hatinya) dengan
guncangan yang dahsyat. (Ingatlah) ketika orang-orang munafik dan
orang-orang yang di hatinya terdapat penyakit berkata, “Apa yang
dijanjikan Allah dan Rasul-Nya kepada kami hanyalah tipu daya
belaka.” (QS. Al-Ahzab: 11-12).2

21 QS. Al-Ahzab Ayat 11-12



24

g. Sebagai pintu agar dapat meneladani orang-orang yang sabar dalam
menghadapi segala ujian-Nya.

Ketika Allah Swt menguji manusia dan mereka mampu bersabar
dalam menghadapinya, maka bagi mereka akan ada pahala dan
kedudukan yang mulia di sisi Allah Swt. Hal ini kemudian menjadi
contoh terbaik bagi umat Islam agar mereka mampu bersabar dan saling
menasehati untuk bersabar. Orang-orang yang mampu bersabar telah
membuktikan keimanan pada diri mereka. Bagi merekalah keridhaan-
Nya dan bagi merekalah segala kenikmatan di akhirat dan kemulian di

dunia.

5. Pandangan Ulama Terhadap Bala’
a. Pandangan Al-Ghazali

Dalam [hya’ Ulum al-Din,?® al-Ghazali memang belum
menguraikan secara rinci kaitan antara bala’ dan nikmat. Namun
demikian, nuansa pemikiran beliau tentang konsep bala’ tetap
membuka ruang untuk dijadikan sebagai dasar teori atau pijakan
pemahaman dalam kajian ini.

Al-Ghazali membagi bala' ke dalam dua jenis. Yang pertama
disebut bala' mutlak, yakni musibah yang berkaitan dengan perilaku
buruk seperti maksiat dan akhlak yang tercela. Sedangkan yang kedua
disebut bala’ mugayyad, yaitu penderitaan fisik atau kondisi sulit
seperti kemiskinan, penyakit, rasa takut, dan sejenisnya.?°

Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa menurut al-Gazali,
bala’ mencakup berbagai aspek dalam kehidupan manusia, seperti
aturan hidup, perilaku, kondisi fisik, maupun keadaan psikologis.
Namun, fokus utama dari pandangannya adalah pada sisi negatif atau

hal-hal yang dipandang sebagai sesuatu yang buruk. Dengan kata lain,

28 Uraian ini terdapat dalam kitab tentang sabar dan syukur bagian kedua, sandi (rukun) ketiga.
Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, /hya ‘Ulum al-Din, Juz 1V (Beirut: Dar al- Fikr,
1995), h. 108-109.

2 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, Z4ya * Ulum al-Din, Juz IV



25

al-Gazali tidak memasukkan nikmat, kesehatan, atau keimanan sebagai
bagian dari bala’ atau ujian.

Menurut al-Ghazali, bala' yang bersifat mutlak tidak termasuk
jenis ujian yang perlu dihadapi dengan kesabaran. Misalnya, dalam
kondisi kekufuran, tidak ada ajaran baik dalam Al-Qur’an maupun
hadis yang menganjurkan seseorang untuk bersabar dalam keadaan itu.
Hal yang sama juga berlaku ketika seseorang terjerumus dalam
perbuatan maksiat. Bersabar dalam melakukan maksiat justru tidak ada
manfaatnya.®® Sebaliknya, seseorang dituntut untuk meninggalkan
kebiasaan buruk tersebut. Nah, dalam upaya untuk berubah dan
memperbaiki diri itulah sikap sabar menjadi penting.

Berbeda dengan bala’ mugayyad yang menimpa manusia, Al-
Ghazali berpendapat bahwa manusia tidak cukup hanya bersabar, tetapi
juga wajib berusaha mengubah keadaannya. Misalnya, jika seseorang
berada dalam kondisi miskin atau sakit, ia tidak boleh pasrah begitu
saja, melainkan harus berikhtiar untuk keluar dari keadaan tersebut,
sambil tetap bersabar dalam prosesnya.

Dalam penjelasan al-Gazali yang lain, disebutkan bahwa
kenikmatan pun bisa membawa manusia kepada musibah atau bencana.
Namun, al-Gazali sendiri tidak pernah secara eksplisit menyatakan
bahwa nikmat atau hal-hal baik yang diberikan Allah termasuk dalam
makna bala’ secara menyeluruh, bersama dengan hal-hal yang buruk.
Bagi al-Gazali, bala’ lebih identik dengan sesuatu yang bersifat negatif,
seperti penderitaan, penyimpangan perilaku, dan penyimpangan
akidah. Ini berbeda dengan pandangan para mufasir, yang melihat bala’
sebagai sesuatu yang memiliki cakupan lebih luas, termasuk hal-hal
yang tampaknya positif.

Bagi al-Gazali, nikmat atau kebaikan yang diberikan Allah kepada

manusia sebenarnya bukanlah bentuk bala’. Namun, ia menjelaskan

30 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, Z#ya * Ulum al-Din, Juz IV



26

bahwa terkadang nikmat itu bisa menjadi jalan yang menghantarkan
manusia pada bala’ dalam bentuk musibah atau bencana. Dari
penjelasan ini, dapat dipahami bahwa menurut al-Gazali, bala’ adalah
ujian atau cobaan yang muncul dalam bentuk penderitaan atau
kesusahan yang dirasakan manusia.
b. Pandangan Az-Zamakhsyari
Dalam tafsir al-Kasyaf yaitu karya Az-Zamaksyari menyebutkan

bala’ itu sebagai fitnah. Sebagaimana yang tertuai sebagai berikut:
ale wal 4 Oy OLIVL Jj sl o9y il (o M\ e dafidd)
= e
Fitnah dalam konteks ini dipahami sebagai al-mihnah atau al-
bala’, yaitu sebuah ujian atau musibah yang menyebabkan seseorang
mengalami penderitaan. Az-Zamakhsyari menjelaskan bahwa fitnah
semacam ini bahkan lebih menyakitkan daripada pembunuhan.
Dikisahkan bahwa ada yang pernah bertanya kepada seorang ulama:
“Adakah sesuatu yang lebih menyakitkan daripada kematian?” Ulama
itu menjawab, “Ya, yaitu siksaan atau ujian berat (bala ) yang membuat
seseorang sampai berharap untuk mati.” Istilah al-mihnah juga bisa
dimaknai sebagai al-ikhraj, yakni pengusiran seseorang dari
keluarganya atau dari tanah kelahirannya.®
c. Pandangan Ulama Ushul Figih
Para ulama fikih sepakat bahwa seluruh ajaran Islam pasti
mengandung manfaat atau maslahat yang nyata bagi manusia.
Pandangan ini juga dianut oleh kelompok-kelompok seperti Mu 'tazilah,
Maturidiyyah, serta mazhab Hanbali dan Maliki. Mereka meyakini
bahwa Allah Yang Maha Pengasih tidak akan menetapkan sesuatu yang

mengandung kerusakan (mafsadat) atau memberatkan manusia di luar

31 Mursalim dkk, “Konsep Fitnah Dalam Al-Qur’an Surat Al-Bagarah Ayat 191 dan 217 (Studi
Komparatif Tafsir Al-Kasyaf Karya Az-Zamakhsyari dan Mafatih Al-Ghaib Karya Fakhruddin Ar-
Razi)”, Jurnal Studi Islam, Volume 15, Nomor 2, Oktober 2023, h. 279



27

batas kemampuannya. Namun, berbeda halnya dengan Asy ‘ariyah dan
golongan Dzahiriyah. Mereka berpandangan bahwa syariat tidak selalu
harus memiliki alasan maslahat di baliknya. Menurut mereka, bisa saja
Allah menetapkan suatu hukum meskipun manusia tidak melihat
adanya manfaat di dalamnya.32

Mazhab Syafi’i dan sebagian ulama dari mazhab Hanafi
berpendapat bahwa kemaslahatan memang bisa dijadikan sebagai illat
(alasan) suatu hukum. Namun, fungsi maslahat itu hanya sebatas
sebagai petunjuk atau tanda, bukan sebagai faktor utama yang
mendorong Allah menetapkan suatu hukum. Dengan begitu, pendapat
ini tetap sejalan dan tidak bertentangan dengan firman Allah dalam
Surah al-Anbiya’ ayat 23 yang menegaskan bahwa Allah tidak dapat
dipertanyakan keputusan-Nya.

B3k s el s R Y
Artinya:” (Allah) tidak ditanya tentang apa yang Dia kerjakan,
tetapi merekalah yang akan ditanya.” (QS. Al-Anbiya’: 23).%
Terkait dengan hal ini, para ulama sebenarnya tidak terlalu banyak
membahas bala’ atau cobaan dari sisi maslahat dan bentuk katanya
(mufradat). Yang lebih banyak diperbincangkan adalah apakah bala’
tersebut membawa kesulitan bagi manusia atau tidak. Al-Syatibiy
menjelaskan bahwa adanya izin dari Allah untuk menolak atau
mengobati bala’ seperti ketika seseorang sakit lalu dianjurkan untuk
berobat menunjukkan bahwa Allah tidak ingin mempersulit hamba-
Nya. Artinya, selalu ada jalan keluar atau harapan untuk sembuh. Lagi
pula, setiap cobaan atau bala’ pada akhirnya akan dibalas dengan
pahala. la memiliki kedudukan yang serupa dengan ibadah-ibadah lain
yang juga merupakan bentuk beban tanggung jawab (taklif) bagi

manusia. Maka, menjalani cobaan itu sejatinya juga termasuk bentuk

32 Muhammad Abu Zahrag, Ushul al-Figh, (t.tp: Dar al-Fikr, t. th), h. 369.
33 Qur’an Kemenag, QS. Al-Anbiya’ Ayat 23



28

ibadah kepada Allah. Karena itu, pahala atau ganjaran menjadi sesuatu

yang secara logis menyertai adanya bala’.3*

B. Metode Mugaran (Perbandingan)
1. Pengertian Metode Mugaran (Perbandingan)

Metode Mugaran (perbandingan) secara bahasa berasal dari bahasa
Arab vyaitu qarana-yagrinu-qurn(an) yang berarti menyambung,
menghubungkan, berkaitan, dan membandingkan. Sedangkan secara
istilah mugaran adalah tafsir yang di lakukan dengan cara membandingkan
ayat-ayat Al-Qur’an yang mempunyai redaksi berbeda padahal isi
kandungannya itu sama, atau bisa juga antara ayat-ayat yang mempunyai
redaksi yang sama persis akan tetapi isi kandunganya itu berlainan.
Metode ini bisa juga di sebut dengan komparasi (al-Manhaj al-Mugaran)
adalah menafsirkan sebuah ayat-ayat al-Qur’an yang terlintas nampak
berlawanan dengan hadist, padahal hakikatnya sama sekali tidak
bertentangan atau berlawanan. Mugaran juga dapat di lakukan dengan cara
melakukan membandingkan antara aliran-aliran tafsir dan antara mufassir
yang satu dengan yang lainnya, baik itu membandingkan dengan

berdasarkan pada perbedaan metode ataupun yang lainnya.®

Menurut Abd Al-Hayy al-Farmawi metode mugaran adalah
penafsiran al-Qur’an dengan cara menghimpun jumlah ayat-ayat al-
Qur’an, kemudian mengkaji dan menelitinya serta membandingkan dari
beberapa pendapat ulama mengenai penafsiran ayat-ayat tersebut, baik itu
penafsir yang dari generasi salaf maupun khalaf atau menggunakan tafsir

bi al ra’yi ataupun yang bi al matsur.>®

Menurut Ali Hasan al-Aridl menjelaskan mengenai definisi atau

pengertian mugaran adalah penafsiran yang di tempuh oleh seorang

% Dr. Ruslan, M.Ag., Konsep Bala’ Dalam Al-Qur’an Kajian Tafsir Tematik Dengan
Pendekatan Filosofis, (Gowa: Tallasamedia, 2020), h. 36-37

% Muhammad Amin Suma, “Ulumul Qur’an”, Ed 1-Cet 2, (Jakarta: Rajawali, 2014), h. 383

% Syahrin Pasaribu, “Metode Mugqaran Dalam Al-Qur’an”, Wahana Inovasi, Vol. 9, No. 1,
Januari-Juni 2020, h. 43



29

penafsir tentu dengan cara mengambil jumlah ayat al-Qur’an selanjutnya
mengemukakan penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat tersebut entah
itu dari kalangan sala ataupun khalaf yang memiliki kecenderungan yang
berbeda-beda dan  mengungkapakan pendapat mereka serta

membandingkan segi-segi kecenderungan masing-masing.*’

2. Bentuk-Bentuk Penafsiran Metode Mugaran (Perbandingan).3®
a. Membandingkan ayat-ayat al-Qur’an dengan redaksi berbeda tapi
intinya sama, atau ayat-ayat al-Qur’an redaksinya sama namun intinya
berlainan.
Sebagaimana terdapat dalam al-Qur’an surat Al-An’am ayat 151

dan surat Al-Isra’ ayat 31 sebagai berikut:

e i wwww £ o o
Py Wé 6445 bi ¥ g o i blw Yj 5L s Lk
do *DC aS S

Artinya: “Katakanlah (Nabi Muhammad), “Kemarilah! Aku akan
membacakan apa yang diharamkan Tuhan kepadamu, (yaitu)
janganlah ~ mempersekutukan-Nya  dengan apa  pun,
berbuatbaiklah kepada kedua orang tua, dan janganlah
membunuh anak-anakmu karena kemiskinan. (Tuhanmu
berfirman,) ‘Kamilah yang memberi rezeki kepadamu dan
kepada mereka.’ Janganlah pula kamu mendekati perbuatan keji,
baik yang terlihat maupun yang tersembunyi. Janganlah kamu
membunuh orang yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan
yang benar. Demikian itu Dia perintahkan kepadamu agar kamu
mengerti.” (QS. Al-An’am: 151).

%Lb.:— d\fr.@.l.:.é f)i : \:/ °JJ°/ , 3 d))\.a\ W vf:‘lb\ \B.LEJ Yj

Artinya: “Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena
takut miskin. Kamilah yang memberi rezeki kepada mereka dan

37 Ibid, h. 44
% Muhammad Amin Suma, “Ulumul Qur’an”, Ed 1-Cet 2, (Jakarta: Rajawali, 2014), h. 383-
389



30

(juga) kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka itu adalah
suatu dosa yang besar.” (QS. Al-Isra’: 31).

Dari kedua ayat diatas itu menggunakan redaksi berbeda tetapi
intinya sama, Yyaitu sama-sama melarang (mengharamkan)
pembunuhan pada anak. Hanya saja sasaran (aksentuasinya) berbeda.
Pada surat Al-An’am ayat 151 sasarannya ditujukan untuk orang-
orang miskin atau fuqara’. Sedangkan pada surat Al-Isra’ ayat 31

sasarannya lebih ditunjukan untuk orang-orang kaya (aghniya).

Dalam pemahaman tentang perbedaan sasaran yang di tunjukan
dari sedikitnya perbedaan redaksi di kedua ayat tersebut, yaitu dalam
surat Al-An’am: 151 dan surat Al-Isra: 31. Dalam surat Al-

An’am:151 dengan menggunakan lafadz fﬁ')'u\ ' (takut kelaparan)

yang belum tentu itu terjadi, sedangkan dalam surat Al-Isra’: 31

menggunakan lafadz gvf Gls ;éijj.i {5 yang berarti kelaparannya itu

sudah terjadi. Dari perbedaan kedua ayat tersebut yaitu surat Al-

An’am: 151 terletak pada lafadz (.-}ﬁjf dengan mendahulukan dhamir
ghaib (orang ketiga jamak) yaitu (ii\iij dan membelakangkan dhamir
mukhatabah yaitu g(.}f €l. Sedangkan pada surat Al-Isra’ ayat 31
lafadz yang di gunakan yaitu oGS %ix  di samping

membelakangkan dhamir (kata ganti) mukhtab lafadz &(3 Gls dan

mendahulukan dhamir ghaib 4 pada lafadz ré_ej, Lafadz fe})u\ i

yang berarti menunjukan kelaparan telah terjadi sedangkan

pendahuluan dhamir (.J’s daripada dhamir 2 untuk meyakinkan



31

mukhatab (yang diajak bicara) tentang jaminan Allah Swt tentang
rezeki anak disamping juga kedua orangtuanya.

Contoh lain yang menggunakan kemiripan redaksi padahal kasus
dan tujuannya itu berbeda. Misalnya terdapat pada Al-Qur’an surat

Al-Qashash ayat 20 dan surat Yasin ayat 20 yaitu sebagai berikut:

312 81, 035G S By 234y J6 g wipaad) alf 02 145 e

ol e S 2J) 2536
Artinya: “Seorang laki-laki datang bergegas dari ujung kota
seraya berkata, “Wahai Musa, sesungguhnya para pembesar
negeri sedang berunding tentang engkau untuk membunuhmu.

Maka, (lekaslah engkau) keluar (dari kota ini). Sesungguhnya

aku termasuk orang-orang yang memberi nasihat kepadamu.”
(QS. Al-Qashash: 20).

G A 38 06 e s ) Ll s g

Artinya: “Datanglah dengan bergegas dari ujung kota, seorang
laki-laki. Dia berkata, “Wahai kaumku, ikutilah para rasul itu!.”
(QS. Yasin: 20).

Apabila Kkita cermati bersama, dari kedua ayat diatas nampak
mirip redaksinya walaupun intinya berlainan. Seperti dalam surat Al-

Qashash: 20 yang mendahulukan lafadz 1> (rajulun) yang kemudian
diikuti dengan lafadz uw Gm\ ’r. Sedangkan dalam surat Yasin
ayat 20 mengemudiankan fa’il *}5-; dan mendahulukan jar majrur :.

wxd\ L3, Padahal dari kedua ayat diatas itu menggunakan kosakata

(mufradat) yang sama, walaupun redaksinya berbeda. Itulah penyebab
mengapa selintas kelihatan tidak berbeda intinya atau seakan-akan
mengisahkan masalah yang sama. Tetapi jika dilihat dengan teliti

nampak satu sama lain mengisahkan masalah yang berbeda.



32

Dan letak perbedaanya dari kedua ayat diatas, dalam surat Al-
Qashash ayat 20 mengisahkan peristiwa yang dialami Nabi Musa As
dan tempat kejadiannya di Mesir. Sedangkan surat Yasin ayat 20 yaitu
mengisahkan tentang kisah yang dialami penduduk sebuah kampung
(ashhab al-garyah) di Inthagiyah (antochie) yaitu sebuah kota yang
berada disebelah Utara Siria dan peristiwanya itu bukan pada masa
Nabi Musa As.

Membandingkan ayat al-Qur’an dengan matan hadist yang dilihatnya
bertentangan padahal tidak.
Contohnya itu terdapat dalam al-Qur’an surat Al-Maidah ayat 67

yaitu sebagai berikut:

SRCE PR URNTAIE S PRTRIIN J C GO [

25 3330 gz ¥ A 81 2 e Blaatg g Sl
Artinya: “Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan
Tuhanmu kepadamu. Jika engkau tidak melakukan (apa yang
diperintahkan itu), berarti engkau tidak menyampaikan risalah-
Nya. Allah menjaga engkau dari (gangguan) manusia.220)

Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang
kafir.” (QS. Al-Maidah: 67).

Lafadsz j»ﬁi\ e Slheng AR mengisyaratkan bahwasannya

Allah Swt pasti akan selalu melindungi atau memelihara keselamatan
diri dan jiwa Nabi Muhammad Saw. Baik itu dari orang melukai Nabi
bahkan perencanaan pembunuhan yang dilakukan oleh musuh-musuh
Nabi. Namun dibalik itu semua, menurut al-Zarkasyi terdapat riwayat
yang shahih yang memberikan informasi ketika terjadi perang Uhud,
Nabi Muhammad Saw sempat di lukai oleh musuh-musuh yang
memeranginya sampai giginya patah. Jika demikian, lalu bagaimana
dengan pernyataan ayat yang diatas yang menyatakan bahwa Allah

Swt hendak menjamin keselatan jiwa dan raga Nabi Muhammad Saw?



33

Dari pernyataan diatas terjadi beberapa masalah yang
kontroversial, dan kemudian al-Zarkasyi menawarkan dua macam

cara yang sangat mudah diantaranya sebagai berikut:

1) Peristiwa perang Uhud terjadi ketika sebelum surat al-Maidah
ayat 67 diturunkan, nyatanya peristiwa perang ini terjadi di tahun
ke-3 hijriyah. Sedangkan surat al-Maidah sendiri terkenal dengan
surat Madaniyah yang paling akhir diturunkannya. Oleh karena
itu, maka jaminannya diberlakukan setelah terjadinya peristiwa
perang Uhud. Maksudnya berarti peristiwa yang sama yaitu
dengan melukai Nabi Muhammad Saw dan tidak akan lagi terjadi
luka itu pada perang Uhud.

2) Penafsiran terhadap ayat-ayat diatas perlu di lakukan dengan cara
menakdirkan kata ‘istmat itu sendiri. Menurut al-Zarkasyi yang
di maksud dengan ‘istmat adalah terjaminnya keselamatan jiwa
Nabi Muhammad Saw. Baik itu dari pembunuhan yang diperbuat
oleh musuh-musuhnya, bukan keselamatan jasmani dari pelukaan
yang diperbuat oleh lawan-lawannya. Dan faktanya bahwa Nabi
Muhammad Saw tidak meninggal ditangan para musuh-
musuhnya walaupun pernah sedikit mengalami luka terkena
panah pada saat perang Uhud.

Membandingkan antara penafsiran ulama/aliran tafsir yang satu

dengan penafsiran ulama/aliran tafsir yang lainya. Seperti antara

penafsiran ulama salaf dengan khalaf, antara Sunni dan Syiah, antara
ahli Sunnah dengan Mu’tazilah dan yang lainnya.

Sebagai contohnya, perbedaan antara kaum Mu’tazilah dengan
kaum Ahli Sunnah dalam menafsirkan beberapa ayat-ayat al-Qur’an
yang berkenaan dengan masalah syafa’at. karena terdapat beberapa
ayat al-Qur’an yang membahas tentang syafa’at, ada yang
mengisyaratkan keberadaan syafaat yang terdapat dalam surat Hud

ayat 105 dan surat Al-Anbiya’ ayat 254, namun ada juga yang lainnya



34

terdapat ayat-ayat yang menafikan keberadaan syafa’at yaitu seperti
dalam surat Al-Bagarah ayat 48 dan 54. Seperti penjelasan Mufassir
Thanthawi Jawhari dalam kitabnya al-Jawabhir fi al-Tafsir Al-Qur’an
al-Karim, semua umat Islam termasuk kaum Mu’tazilah dan Ahli
Sunnah telah sepakat bawasannya kelak nanti di akhirat Nabi
Muhammad Saw pasti akan memberikan syafa’atnya kepada
umatnya. Disamping itu, mereka juga berpendapat bahwa syafa’at itu
tidak akan berlaku bagi orang-orang kafir. Akan tetapi dibalik itu
semua apabila dikaitkan dengan orang-orang Islam yang melakukan
dosa besar.

Menurut kaum Ahli Sunnah, orang-orang Islam mempercayai
apabila melakukan perbuatan dosa besar maka akan di azab dan di
jebloskan kedalam neraka. Bisa juga di lepaskan dari azab dan
siksaannya apabila mereka telah diberi syafa’at, dan justru lebih dari
itu bahkan mereka bisa masuk surga sebagaimana lazimnya orang-
orang shaleh. Sedangkan kelompok yang kedua yaitu kaum
Mu’tazilah, berpegang teguh bahwasannya syafa’at hanya berlaku
bagi mereka yang berhak menerima pahala semata-mata, yaitu sebagai
pahala tambahan dari pahala-pahala yang memang sudah menjadi
haknya untuk diterima.

Untuk Jawhari sendiri mengemukakan pendapatnya setelah
mengadakan perbandingan terhadap kedua penafsiran ayat tersebut
diatas. Menurutnya, hubungan antara Nabi Muhammad Saw dengan
syafa’at itu di ibaratkan seperti hubungan matahari dengan sinarnya.
Sebagaimana matahari memancarkan cahayanya keseluruh

permukaan dunia umat manusia.

3. Kelebihan dan Kekurangan Metode Komparatif (Mugaran)



35

Dalam metode penafsiran mugaran ada beberapa kelebihan dan
kekurangan dari metode ini yaitu:*®

a. Memberikan wawasan penafsiran yang relatif lebih luas kepada para
pembaca.

b. Melahirkan sikap toleran, karena adanya perbedaan penafsiran.

c. Sangat berguna untuk mengetahui berbagai pendapat atau penafsiran
terhadap satu ayat.

d. Adanya dorongan bagi para penafsir untuk mengkaji berbagai ayat
dan hadis serta pendapat-pendapat para penafsir lainnya.

Adapun kekuarangannya dari metode ini yaitu:

a. Tidak bisa di gunakan oleh para pemula.
b. Kurang dapat di gunakan untuk menjawab permasalahan sosial.
c. Kurangnya penafsiran baru, karena hanya mengulang penafsiran-

penafsiran yang sudah ada.

39 Mustahidin Malula, “Metodologi Tafsir Al-Qur’an (Dari Global ke Komparatif)”, Al-
Mustafid: Jurnal Of Al-Qur’an and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, Januari-Juni 2023, h. 19



BAB Il
PENAFSIRAN QS. AI-FAJR AYAT 15-20 DALAM KITAB TAFSIR AL-
MISBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB DAN TAFSIR AL-MUNIR
KARYA WAHBAH ZUHAILI

A. Penafsiran M. Quraish Shihab Tentang QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam
Tafsir Al-Misbah
1. Riwayat Hidup dan Pendidikannya

Nama lengkap dari Quraish Shihab adalah Muhammad Quraish

Shihab. Beliau lahir di Bugis tepatnya pada tanggal 16 Februari 1944 di
Rappang, Kabupaten Sidenreng Rappang, Sulawesi Selatan. Beliau
merupakan salah satu dari keturunan Nabi Muhammad Saw yang berasal
dari Arab Quraish yang memiliki marga Shihab yang terpelajar. Ayahnya
yang bernama Abdurrahman Shihab yang merupakan seorang tokoh ulama
sekaligus guru besar dalam bidang ilmu tafsir. Selain sebagai tokoh ulama
Abdurrahman Shihab juga di kenal sebagai pengusaha dan politikus yang
mempunyai kepribadian baik di kalangan masyarakat Sulawesi Selatan.
Abdurrahman Shihab juga ikut andil dalam dunia pendidikan, terbukti dari
usahanya beliau membina dua Perguruan Tinggi di Ujung Pandang, yakni
Universitas Muslim Indonesia (UMI), UMI sendiri termasuk Perguruan
Tinggi swasta yang terbesar di kawasan Indonesia bagian Timur, selain itu
juga ada IAIN yang sekarang dikenal dengan UIN Alauddin Ujung
Pandang. Beliau tercatat sebagai rektor di dua Perguruan Tinggi tersebut,
UM I sekitar tahun 1959-1965, sedangkan UIN sekitar tanun 1972-1977.1
Sebagai seseorang yang akan haus ilmu, Abdurrahman sangat percaya
bahwasannya pendidikan merupakan gerakan perubahan. Memiliki sikap
dan cara pandang yang sangat maju bisa dilihat dari latar belakang
pendidikannya. Beliau mengenyam pendidikan di Jami’atul Khair
merupakan sebuah lembaga pendidikan Islam yang tertua di Indonesia.

Murid-murid yang belajar di lembaga ini diajari mengenai gagasan-

! Wardani dkk, Kajian Al-Qur’an dan Tafsir Di Indonesia, (Yogyakarta: Zahir Publising,
2022), h. 21-22



37

gagasan pembaharuan gerakan dan pemikiran Islam. Karena lembaga ini
mempunyai keterkaitan yang sangat erat dengan sumber-sumber
pembaharuan di Timur Tengah sebagai Hadramaut, Haramaian, dan Mesir.
Selain itu pendidikan ini banyak guru-guru yang di datangkan ke lembaga
ini, salah satunya seperti Syaikh Ahmad Soorkati yang asalnya dari Sudan,
Affrika.?

Disamping ayahnya, ada juga peran penting seorang ibu yang
memberikan dorongan untuk anak-anaknya agar semangat dalam belajar
terutama yang berhubungan dengan masalah agama. Dorongan dari
seorang ibulah yang akan menjadikan motivasi kuat dalam mencari ilmu
agama hingga sampai bisa membentuk kepribadian yang lebih kuat
terhadap masalah-masalah kelslaman. Bisa kita lihat dari cara kedua orang
tua dan keluarganya yang sangat mendukung, wajar saja apabila Quraish
Shihab memiliki kepribadian agama dan cintanya yang sangat besar
terhadap ilmu-ilmu agama dan studi al-Qur’an yang beliau tekuni sejak
beliau masih kecil yang mengantarkan beliau menjadi seorang tokoh
mufassir yang yang sangat terkenal dan disegani terkhusus di Indonesia
sendiri.

M. Quraish Shihab mengawali mengenyam pendidikannya di
kampung halamanya yaitu di Ujung Pandang, kemudian meneruskan
pendidikan menengahnya di Malang tepatnya di Pondok Pesantren Dar al-
Hadist al-Fighiyyah. Selanjutnya di tahun 1958, beliau berangkat ke Kairo
Mesir untuk melanjutkan pendidikannya di sebuah Universitas ternama
yaitu al-Azhar dan langsung di terima di kelas 1l Tsanawiyyah. Pada tahun
1967 beliau mendapat gelar Lc. (S1) di Fakultas Ushuluddin jurusan Tafsir
Hadist di Universitas al-Azhar. Setelah meraih gelas S1-nya beliau
melanjutkan pendidikannya di Fakultas yang sama, sampai pada tahun
1969 beliau mendapat gelar MA di spesialis Tafsir Al-Qur’an dengan tesis
yang berjudul al-7jaz al-Tasyri’ li al-Qur’an al-Karim. Tidak hanya

2 Wardani dkk, Kajian Al-Qur’an dan Tafsir Di Indonesia, ...



38

sampai disitu, beliau melanjutkan pendidikannya lagi pada tahun 1980 di
Universitas Al-Azhar dengan menulis disertasi yang judulnya Nazm al-
Durar al-Bagai Tahgiq wa Dirasah sampai dengan tahun 1982 sampai
berhasil mendapat gelar doktor dalam sudi ilmu-ilmu al-Qur’an dengan
yudisium Summa Cumlaude sekaligus mendapat penghargaan tingkat 1
(Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula). Dari situ beliau tercatat
sebagai orang yang pertama dari Asia Tenggara yang mendapatkan gelar
tersebut.’

Selesainya dari menimba ilmu di Kairo Mesir, pada tahun 1973 M.
Quraish Shihab memperoleh jabatan sebagai Pembantu Rektor di Bidang
Akademik dan Kemahasiswaan di IAIN Alauddin Ujung Pandang, jabatan
yang beliau pegang berakhir sekitar tahun 1980. Selain itu, beliau juga
menjabat sebagai koordinator Kopertais Wilayah VII Indonesia Bagian
Timur dan sebagai Pembantu Pimpinan Kepolisian Indonesia Timur dalam
bidang pembinaan mental. Tidak hanya itu Quraish Shihab juga
mendapatkan tugas di Fakultas Ushuluddin dan Progam Pascasarjana di
IAIN yang sekarang terkenal dengan sebutan UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta. Berikut bererapa jabatan yang pernah beliau emban adalah sebagai
Ketua Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada tahun 1984, anggota Lajnah
Pentashhih Mushaf Al-Qur’an Departemen Agama pada tahun 1989, dan
anggota Badan Pertimbangan Pendidikan Nasional pada tahun 1989.
Beliau juga aktif di beberapa lembaga kepengurusan, seperti aktif di
kepengurusan lkatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI) dan
Perhimpunan llmu-Ilmu Syari’ah dan Konsorsium IImu-limu Agama
Departemen Pendidikan Nasional.*

Pada tahun 1992, Quraish Shihab mendapat kepercayaan sebagai
Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, yang awalnya hanya sebagai
Pembantu Rektor Bidang Akademik. Tahun 1998. Quraish Shihab di

3 Atik Wartini, Corak Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah, Hunafa: Jurnal
Studia Islamika, Volume 11, Nomor 1, 2014, h. 115

4 Muhammad Igbal, Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraisy Shihab, Jurnal Tsagafah, Vol.
6, No. 2, 2010, h. 250



39

angkat oleh Presiden Soeharto sebagai Menteri Agama RI Kabinet
Pembangunan VII. Karena usia Pemerintahan Soeharto hanya bertahan 2
bulan saja dikarenakan terjadi resistensi yang kuat terhadap Soeharto.
Akhirnya pada tahun 1998 gerakan reformasi yang dipimpin oleh
Mohammad Amien Rais yang dibantu oleh para mahasiswanya yang
berhasil menurunkan kekuasaan Soeharto yang telah berusia 32 tahun.
Turunnya kekuasaan Soeharto bersamaan dengan membubarkan kabinet
yang baru yang telah dibentuknya tersebut, salah satunya adalah posisi
Menteri Agama yang dipegang oleh Quraish Shihab. Tidak lama dari
turunnya Soeharto, pada masa pemerintahan Presiden B.J. Habibie,
Quraish Shihab mendapat kepercayaan kembali sebagai Duta Besar RI di
Mesir, yang merangkap untuk negara Jibouti dan Somalia. Ketika beliau
menjabat sebagai Duta Besar Quraish Shihab menulis sebuah karya yang
monumentalnya yaitu Tafsir al-Misbah lengkap 30 juz sebanyal 1 jilid
satu set. Dari Tafsir al-Misbah inilah beliau semakin memperkuat posisi
sebagai ahli tafsir yang paling terkemuka di Indonesia, bahkan sampai
tingkat Asia Tenggara. Sekembalinya dari kampung halaman yang kedua
kalinya, setelah beliau menyelesaikan tugasnya sebagai Duta Besar,
Quraish Shihab mulai aktif kembali dalam berbagai kegiatan. Beliau
mendirikan sebuah lembaga pendidikan dan studi tentang al-Qur’an yang
sampai sekarang ini terkenal dengan sebutan Pusat Studi al-Qur’an (PSQ)
di Jakarta. Selain itu juga beliau sudah beberapa kali menulis sebuah karya
tulis dan mendirikan penerbit Lentera Hati (nama yang salah satu diambil

dari sebuah karya tulisnya).®

2. Karya-Karya Quraish Shihab
Quraish Shihab merupakan sosok ulama yang pemikirannya sangat
produktif dalam melahirkan karya-karya yang baik. Selain itu beliau juga
selalu istiqgomah pada jalurnya, yaitu fokus terhadap pengkajian al-Qur’an
dan tafsir. Hampir dari semua karya-karyanya yang berkaitan dengan

5 Muhammad Igbal, Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraisy Shihab, ...h. 250-251



40

masalah-masalah Al-Qur’an dan Tafsir. Beliau juga setiap karyanya

mendapat sambutan yang baik oleh masyarakat dan menjadi best seller

serta mendapat beberapa kali cetak ulang. Dibawah ini terdapat karya-

karyanya yang berhubungan dengan al-Qur’an dan tafsir yang akan penulis

paparkan, sebagai berikut:®

a. Membumikan Al-Qur’an (1992).

b. Lentera Hati (1994).

c. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i Atas Berbagai Persoalan Umat
(1996).

d. Mukjizat Al-Qur’an (1997).

e. Tafsir Al-Qur’an al-Karim: Tafsir Atas Surat-surat pendek
Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu (1997).

f.  Secercah Cahaya llahi: Hidup Bersama Al-Qur’an (2000).

g. Menabur Pesan Illahi: Al-Qur’an dan Dinamika Kehidupan
Masyarakat (2006).

h. Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (2000).

i. Logika Agama (2005).

j. Lentera Al-Qur’an: Kisah dan Hikmah Kehidupan (Edisi Revisi
2008).

Selain dari buku-buku dan kitab diatas, beliau juga bertindak sebagai
ketua redaksi Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, yang terbit pada
bulan Ramadhan 1428 H/2007. Buku tersebut di tulis oleh para dosen UIN
Syarif Hidayatullah, Jakarta dan para mahasiswa Progam Doktor yang
sudah pernah mengambil mata kuliah tafsir dengan Quraish Shihab, buku
ini terdapat tiga jilid dan tebalnya sebanyak 1.171 halaman. Selain menulis
karya-karya tafsir Quraish Shihab juga menulis yang masih ada
hubunganya dengan tafsir, seperti Al-Asma’ al-Husna, yang

menggabungkan dengan 99 nama Allah, Sunni Syi’ah Mungkinkah

& Muhammad Igbal, Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab, Jurnal Tsagafah, Vol.
6, No. 2, 2010, h. 251-262



41

Bergandengan Tangan?, tafsir ini membahas mengenai beberapa
perbedaan paham antara Sunni dan Syi’ah, Tafsir Ayat-Ayat Tahlili
membahas tentang ayat-ayat yang dibaca dalam tahlil, Sahur Bersama
Quraish Shihab merekam dialog interaktif Quraish Shihab dalam acara
Ramadhan di stasiun televisi swasta, Haji Bersama Quraish Shihab berisi
tentang permasalahan haji, Yang Tersembunyi: Jin Iblis, Setan dan
Malaikat berisi pandangan Islam mengenai makhluk halus, Mistik, Seks
dan Ibadah isinya seluruh kumpulan jawaban Quraish Shihab terhadap
permasalahan aktual, di harian Republika: Dia dimana-mana berisi
keberadaan Allah Swt dan tidak memiliki kemampuan untuk berpaling,
dan buku kumpulan tanya jawab di sosial media dengan judul M. Quraish

Shihab Menjawab 1001 Persoalan Agama.

Dari karya-karya yang di paparkan diatas, sudah terlihat jelas Quraish
Shihab merupakan seorang penulis yang produktif. Walaupun beliau sibuk
dengan berbagai aktivitas, kegiatan menulis tidak akan pernah di
lupakannya. Dalam jangka 1 tahun setidaknya ada dua karya baru yang di
tulis oleh Quraish Shihab. Ini bisa kita lihat sosok Quraish Shihab
merupakan seorang penulis Muslim Indonesia paling terkemuka dan
disegani saat ini serta tokoh yang konsisten dalam pengkajian al-Qur’an
dan Tafsir. Tidak berlebihan kalau di katakan bahwa untuk kajian tafsir
Indonesia sekarang, nama Quraish Shihab sudah menjadi ikon yang tidak
bisa diabaikan sama sekali. Quraish Shihab memantapkan posisinya
sebagai pakar Tafsir yang paling otoritatif dan bertanggung jawab atas

pengkajian tafsir Al-Qur’an di Indonesia

3. Tafsir al-Misbah
a. Latar Belakang Penulisan
Dalam karyanya yang berjudul “Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan,
dan Keserasian Al-Qur’an . Menurut Quraish Shihab mengapa diberi
nama dengan al-Misbah yaitu di latarbelakangi oleh surat an-Nur ayat

35 yang artinya: “Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi.



42

Perumpamaan cahaya-Nya seperti sebuah lubang (pada dinding)
yang tidak tembus yang di dalamnya ada pelita besar. Pelita itu di
dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang (yang
berkilauan seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari
pohon yang diberkahi, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di
timur dan tidak pula di barat, yang minyaknya (saja) hampir-hampir
menerangi walaupun tidak disentuh api. Cahaya di atas cahaya
(berlapis-lapis). Allah memberi petunjuk menuju cahaya-Nya kepada
orang yang Dia kehendaki. Allah membuat perumpamaan-
perumpamaan bagi manusia. Allah Maha Mengetahui segala
sesuatu.””

Pada intinya Quraish Shihab menyamakan makna hidayah Allah
Swt untuk diberikan kepada hambanya bagaikan seperti Al-Misbah
(pelita yang berada didalam kaca). Sinar atau cahayanya menerangi
hati hamba yang beriman kepada Allah Swt. Tafsir ini pertama kali
dicetak oleh penerbit Lentera Hati yang bekerjasama dengan
perpustakaan umum Islam Imam Jama’ Jakarta. Tepatnya pada bulan
Sya’ban 1421 H/November 2000 M sebanyak 1 jilid. Adapun faktor
yang mempengaruhi motivasi Quraish Shihab untuk menulis Tafsir
al-Misbah adalah keinannya untuk membantu orang banyak agar bisa
memahami dan mentaddaburi al-Qur’an, sehingga umat Islam dapat
istigomah menjadikan al-Qur’an sebagai pedoman hidup. Quraish
Shihab dalam menulis karya tafsir ini selengkap-lengkapnya 30 juz
membutuhkan konsentrasi dan waktu yang sangat panjang.®

Sambil bergurau Quraish Shihab ternyata dimintai oleh banyak
orang untuk menulis tafsir 30 juz tersebut, kemudian beliau
menjawab: “Mau menulis tafsir yang sempurna? Masukkan seseorang

tersebut kedalam penjara terlebih dahulu”. Dan ternyata doa itu

" Qur’an Kemenag, QS. An-Nur Ayat 35
8 Afrizal Nur, Tafsir al-Misbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir Prof. M.
Quraish Shihab), (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018), h. 2-4



43

dikabulkan oleh Allah Swt yakni dilantiknya sebagai Duta Besar
Indonesia untuk Mesir. Dari pelantikannya ini, beliau menganggap
seolah dipenjara oleh Bapak Presiden B.J. Habibie.®
Dibawah ini terdapat beberapa tujuan mengapa Quraish Shihab
membut Tafsir al-Misbah ini, yaitu:
e Terdapat pandangan baru yang disampaikan oleh ulama-ulama
yang belum menyebar di Indonesia.

e Mendapat kritikan dari banyak orang yang berhubungan dengan
al-Qur’an  karena adanya  kekeliruan  sistematikanya
(penyusunan ayat dan surat). Dan ternyata di balik kritikan
tersebut terdapat sistematika al-Qur’an yang sudah di temukan
adanya keistimewaan. Keistimewaan tersebut di kenal dengan
istilah munasabah (yaitu berhubungan antara ayat dan surat).

e Karena beliau lahir dan hidup di Indonesia, tentunya Quraish
Shihab menghawatirkan melihat orang Indonesia yang sudah
lama tidak ada yang menghabiskan atau meluangkan waktunya
guna menulis tafsir al-Qur’an. karena sudah terhitung 30 tahun

semenjak ditulisnya Tafsir al-Misbah oleh Quraish Shihab.

Jika dilihat dari sekapur sirit Tafsir Tafsir al-Misbah yang jilid
pertama, dapat di simpulkan bahwasannya tujuan pembuatan tafsir al-
Misbah merupakan keinginan beliau unjut menjelaskan mengenai
seputar al-Qur’an dan menyajikan pesan-pesannya sesuai dengan
kebutuhan tidak hanya mengharapkan sesuatu untuk mengetahui
seputar al-Qur’an tapi tidak mempunyai waktu dan ilmu dasar serta

buku referensi yang memadai.

b. Metode, Sumber dan Corak Penafsiran

® Miftahudin bin Kamil, Tafsir al-Misbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi (Tesis),
Universitas Malaya, Malaysia, 2002, h. 126

10 Afrizal Nur, Tafsir al-Misbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir Prof. M.
Quraish Shihab), ... h. 6



44

Dalam metodenya dalam Tafsir al-Misbah menggunakan metode
tahlili (analisis), yang maknanya dari salah satu seorang mufassir
menjelaskan tentang makna yang terkandung dalam mushaf al-
Qur’an, ayat demi ayat dan surat demi surat yang sesuai dengan urutan
dalam mushafnya. Dan apabila ditintau dari segi sumber
penafsirannya Tafsir al-Misbah termasuk dalam tafsir bi al-ra’yi (bi
al-dirayah bi al-maqul), yang berarti cara menafsirkan ayat-ayatnya
itu berdasarkan atas sumber ijtihad dan pemikiran dari para mufassir
terhadap tuntunan kaidah bahasa Arab dan kesusteraannya, serta teori
ilmu pengetahuan setelah ia menguasai sumber-sumber tadi.
Kemudian apabila di tinjau dari segi penjelasannya tarhadap tafsiran
ayat-ayat al-Qur’an, Tafsir al-Misbah ini menggunakan metode
mugorin (perbandingan), yaitu dengan cara membandingkan suatu
ayat yang berbicara dalam masalah yang serupa, semisal ayat dengan
hadis (isi dan matan), antara pendapat mufassir dengan mufassir yang
lainnya dengan menonjolkan dari segi perbedaannya. Sedangkan dari
segi keluasannya maka tafsir ini menggunakan metode itnabi, yakni
menafsirkan dengan menggunakan tafsiran ayat-ayat al-Qur’an secara
menyeluruh atau komprehensif, mulai dari uraian-uraian yang panjang
lebar, sehingga sudah cukup jelas bayak disenngi oleh para cerdik
pandai.t!

Dalam Tafsir al-Misbah menggunakan corak adabi ijtima’i,
yakni merupakan corak tafsir yang menjelaskan mengenai ayat-ayat
al-Qur’an yang didasarkan pada keteliatian ungkapan-ungkapan yang
tersusun dengan bahasa yang lugas dan ditekankan merujuk pada
pokok al-Qur’an, kemudian menghubungkannya dengan kehidupan
sehari-hari yang terdapat pada kebiasaan masyarakat, seperti
memecahkan suatu masalah pada umat dan bangsa yang sejalan

dengan perkembangan di suatu kemasyarakatan. Dalam hukum

11 Abd Aziz dan Diayah Sofarwati, Kajian Tafsir al-Misbah Karya Muhammad Quraish
Shihab, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 1, 2021, h. 9-11



45

hermeneutika al-Qur’an, corak dalam penafsiran terbagi menjadi tiga
macam, diantaranya quasi obyektivitas tradisionalis, subyektif dan
quasi obyektif modernis. 1) corak quasi obyektivis tradisionalis adalah
suatu penafsiran al-Qur’an yang harus betul-betul di pahami, di
tafsirkan, dan di aplikasikan di masa sekarang ini dengan sama persis
dengan masa di mana al-Qur’an di turunkan kepada Nabi Muhammad
Saw kemudian di sampaikan kepada penerus-penerus  awal
sahabatnya; 2) corak subyektif adalah dalam setiap penafsiran al-
Qur’an itu sepenuhnya adalah subyektifitas penafsirnya, maka dari itu
di namakan dengan tafsir al-Qur’an yang bersifat subyektif: 3) dan,
quasi obyektif modernis merupakan sebuah corak penafsiran al-
Qur’an yang di dalamnya tetap menggunakan metode konvensional
yang sudah ada, seperti asbab an-nuzul, nasikh mansukh, muhkam dan
mutashabih, serta yang lainnya. Tidak cukup disitu saja, corak modern
ini memandang bahwa makna asal hanya menjadi pijakan awal untuk
para pembaca di zaman sekarang ini, yang selanjutnya akan
menghasilkan sebuah penafsiran yang kontekstual. Dari ketiga corak
tersebut, apabila di analisa dalam Tafsir al-Misbah karya Quraish
Shihab menggunakan corak tafsir yang Kketiga yaitu obyektif
modernis, karena tafsir al-Qur’an dalam Tafsir al-Misbah didalamnya
selalu mengedepankan teori-teori konvesional yang menjadikan dasar
awal menafsirkan al-Qur’an, yang selanjutnya akan menghasilkan
penafsiran yang baru kontekstual dan di aplikasikan kepada masa
siapapun, sebagaimana cita-cita al-Qur’an ingin menjadikan al-
Qur’an sebagai wahyu salih likulli zaman wal makan.*2

c. Sistematika dan Langkah-Langkah Penafsiran

Bisa di lihat dari sistematika penulisan Quraish Shihab dalam

Tafsir al-Misbah menggunakan corak tafsir tartib mushafi, yang mana

12 Lufaefi, Tafsir Al-Misbah: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir Nusantara,
Substantia, Volume 21 Nomor 1, 2019, https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf, h. 32



https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf

46

gaya dan coraknya ini menggunakan perurutan surat dan ayatnya itu
di sesuaikan dengan perurutan surat dan ayatnya yang terdapat di
dalam mushaf al-Qur’an. surat dan ayat yang pertama di mushaf al-
Qur’an adalah surat al-Fatihah kemudian dilanjutkan dengan surat al-
Bagarah dan seterusnya hinga sampai surat terakhir yaitu surat an-
Nass. Dilain memberikan penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur’an,
Quraish Shihab juga memberikan pengantar yang terdapat di setiap
surat setelah itu baru di tafsirkan di mana pengantar surat tersebut
memuat penjelasan sebagai berikut: 1) nama surat di ikuti dengan
nama-nama lain dari setiap surat tersebut apabila terjadi suatu alasan-
alasan penamaanya. Juga bisa di sertai keterangan perihal ayat-ayat
yang di dan di jadikan nama surat tersebut; 2) terdapat jumlah ayat
yang terkadang di barengi dengan penjelasan terkait tentang
perbedaan penghitungannya apabila di temukan; 3) ada tempat
turunnya surat seperti makiyah atau madaniyah di sertai pengecualian
ayat-ayatnya (ayat yang tidak termasuk dalam kategori tersebut); 4)
ada nomor surat yang di landaskan kepada urutan mushaf dan urutan
turunnya, terkadang di sertai dengan nama-nama surat yang turun
sebelum atau yang sesudahnya; 5) tema atau pokok tujuan surat dan
juga pendapat-pendapat ulama mengenai hal tersebut; 6) munasabah
antara surat yang sebelumnya atau sesudahnya; 7) sebab turunya ayat
al-Qur’an atau ashbabun nuzulnya; 8) dan, memberikan sebuah

kesimpulan di setiap akhir penafsiran surat.®

4. Penafsiran Al-Qur’an Surat Al-Fajr Ayat 15-20 Pandangan M. Quraish
Shihab.

Dalam menafsirkan ayat ini vyaitu QS. Al-Fajr ayat 15-20

memunasabahkan dahulu ayat ini dengan ayat sebelumnya yang

menjelaskan 3 kaum durhaka yaitu kaum ‘4d, Tsamud umat Nabi Hud As

13 Zaenal Arifin, Karakteristik Tafsir al-Misbah, Al-Ifkar: Jurnal Pengembangan IImu
Keislaman, Volume. 13, Nomor. 01, 2020, h. 14-15



47

dan Fir’aun. Yang mana ketiga kaum tersebut beserta pengikutnya berbuat
sewenang-wenang dalam negerinya dengan para penguasa dan orang-
orang kuat menindas masyarakat kaum yang lemah, sehingga terjadinya
aneka kerusakan dan kebejadan serta pengabaian nilai-nilai agama dan
moral. Kemudian Allah Swt menjatuhi siksaan terhadap tiga kaum tersebut
bukan karena mereka berhasil membangun dunia dengan peradaban
mereka akan tetapi karena mereka sewenang-wenang dalam negri

sehingga mereka berbuat banyak kerusakan.

Setelah Allah memperingatkan tentang datangnya siksa bagi orang-
orang durhaka dan menegaskan bahwa Dia selalu mengawasi, ayat-ayat
tersebut lalu mencela sikap manusia yang tidak menyadari hal itu. Seolah-
olah ayat itu berkata: “Begitulah kebiasaan dan cara hidup masyarakat-
masyarakat terdahulu yang durhaka, dan seperti itulah pula ketetapan
Allah dalam memperlakukan orang-orang yang melampaui batas.”
Padahal, Allah tidak menuntut apa pun dari manusia selain ketaatan, yang
sebenarnya demi kebaikan mereka sendiri baik di dunia maupun di
akhirat.'*

“Adapun manusia apabila ia diuji oleh Tuhannya lalu dimuliakan-
Nya dan diberi- Nya nikmat, maka ia berkata: ‘Tuhanku telah
memuliakanku.” Menurut Quraish Shihab, ketika seseorang diberi nikmat
seperti kekayaan, kehormatan, dan kekuasaan, itu sebenarnya adalah
kesempatan dari Allah agar ia menunjukkan seberapa besar rasa syukurnya
melalui tindakan nyata. Maka ia pun terus membanggakan diri, tanpa
menyadari bahwa itu sebenarnya adalah ujian. la berkata dalam hatinya:
“Tuhanku memuliakanku karena aku memang pantas dimuliakan; ini
tanda bahwa Tuhan mencintaiku.”*® Contohnya orang yang punya banyak

harta, tapi tidak mau bersedekah atau mengeluarkan zakat, biasanya

14 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Mishah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 251
15 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: Lentera
Hati, 1999), h. 251



48

merasa bahwa semua itu hasil kerja kerasnya sendiri. la enggan berbagi
dengan orang lain karena merasa tidak ada kewajiban untuk itu. Padahal,
sikap seperti ini bisa jadi merupakan bentuk ujian kenikmatan yang terus
diberikan oleh Allah meski ia semakin jauh dari kebaikan yang justru
membuatnya makin pelit dan terjerumus dalam kesombongan, bukannya

malah bersyukur.

“Adapun bila mengujinya lalu membatasi rezekinya maka ia berkata:
“Tuhanku telah menghinakanku. ~ beliau menyatakan bahwa mereka
mengatakan dengan nada kesal dan tanpa mengingat ajaran agama bahwa:
“Tuhanku telah menghinakan aku,” ketika Allah mengujinya dengan cara
membatasi rezekinya, memberinya berbagai kekurangan seperti penyakit,
atau mengambil orang yang dicintainya. Padahal, ujian itu dimaksudkan
untuk memperlihatkan sejauh mana kesabarannya dalam menghadapi

kenyataan hidup.

Ucapan orang-orang yang durhaka, seperti yang disebutkan dalam dua
ayat sebelumnya, ditegaskan salah oleh ayat ini. Allah menegur mereka
dengan tegas: "Tidak seperti itu!" atau bisa dimaknai, "Berhentilah berkata
seperti itu!" Sebab, kemuliaan seseorang bukan karena harta atau
kekayaan, melainkan karena amal baik dan ketaatannya kepada Allah.
Begitu pula, kehinaan bukan karena kefakiran, melainkan karena

kedurhakaan kepada-Nya.’

“Sebenarnya kamu tidak memuliakan anak yatim” Faktanya, menurut
Quraih Shihab mereka yang merasa dimuliakan karena rezekinya yang
melimpah ternyata tidak peduli pada anak yatim, padahal jika benar Allah
telah memuliakanmu seperti yang mereka klaim, tentu mereka akan

meneladani kasih sayang-Nya, termasuk kepada anak yatim.

16 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Mishah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 252

17 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Mishah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 253



49

“Dan kamu tidak saling menganjurkan memberi pangan orang
miskin". Tidak hanyai itu bahkan kalian tidak saling mendorong untuk
memberi makan orang miskin, apalagi benar-benar memberi mereka

makan, padahal kalian sendiri hidup dalam kelimpahan.

“Dan kamu memakan harta pusaka dengan cara menghimpun".
Mereka terus-menerus mengambil dan memanfaatkan harta warisan demi
kepentingan pribadi, tanpa memperhatikan kehalalan sumbernya, sehingga

mencampur antara yang halal dan yang haram.

“Dan kamu mencintai harta benda dengan kecintaan yang banyak”.
Maksudnya manusia kerap kali tidak hanya mengambil haknya sendiri,
tetapi juga merampas hak orang lain, termasuk warisan anak-anak yatim
dan perempuan. Kecintaannya yang berlebihan terhadap harta—disertai
ketamakan—mendorongnya untuk terus mengumpulkan kekayaan dan
enggan menginfakkannya. Hal ini merupakan dampak dari perhatian yang
berlebihan terhadap gemerlap kehidupan duniawi, padahal seharusnya
harta dijadikan sarana untuk meraih kebahagiaan ukhrawi.®

B. Penafsiran Wahbah Zuhaili Tentang QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam tafsir
Al-Munir
1. Riwayat Hidup dan Pendidikannya
Nama lengkap Wahbah Zuhaili adalah Wahbah Ibnu al-Syeikh
Musthafa al-Zuhailf, beliau merupakan seorang tokoh ulama yang terkenal
di Syiria seorang tokoh di bidang ilmu figih sekitar abad ke-20 atau ke-21,
selain itu juga beliau terkenal sebagai mufassir. Tempat lahir beliau di
sebuah desa yang bernama Dir Athiyah, yaitu daerah disekitar Qalmun di
Damaskus Syiria tepatnya pada tanggal 6 Maret 1932 M (1351 H) dan
beliau wafat pada tanggal 8 Agustus 2015 tepatnya di Syiria di usia 83
tahun. Ayahnya yang bernama Musthafa Al-Zuhaili merupakan seorang

alim, penghafal al-Qur’an dan ahli ibadah yang memiliki profesi sebagai

18 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Mishah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 254



50

wiraswastawan yaitu seorang petani di desanya. Ibunya yang bernama
Fathimah binti Musthafa Sa’dah merupakan seorang wanita yang sangat
wara’ yang berpegang teguh kepada syari’at Islam. Pada tahun 2014 yang
lalu, Wahbah Zuhaili tercatat sebagai top 500 Muslim yang sangat
berpengaruh di dunia. Orang-orang yang memperoleh penghargaan ini
karena beliau telah berkontribusi besar dalam dakwah pada masa
hidupnya. Bahkan dari penuturan murid-muridnya bahwa mereka menjadi
saksi Wahbah Zuhaili banyak menghabiskan waktunya +15 jam dalam

seharinya hanya untuk membaca dan menulis.®

Wahbah Zuhaili mengawali pendidikannya saat beliau masih kecil,
yaitu dibawah tuntunan kedua orangtuanya dengan belajar ilmu-ilmu dasar
agama Islam. Lalu meneruskan sekolah dasarnya sampai tahap perguruan
tinggi di daerahnya. Afiliasinya di Fakultas Syariah Universitas Damaskus
beliau mendapatkan gelar sarjananya di tahun 1952 M, sementara itu gelar
sarjana pada Pendidikan Islam beliau dapatkan di Universitas Al-Azhar
pada tahun 1956 M. Setelah itu beliau berhasil meluluskan di progam
magister bidang Syariah di Universitas al-Azhar pada tahun 1959 M
sampai dengan meraih gelar doktoral pada tahun 1963 M di bidang dan
Universitas yang sama. Setelah menempuh pendidikannya yang sangat
panjang itu, kemudian Wahbah Zuhaili berkiprah sebagai dosen pada
tahun 1963 M di Fakultas Syariah Universitas Damaskus. Karir
akademiknya semakin melambung tinggi sampai beliau memperoleh
jabatan sebagai wakil dekan pada Fakultas yang sama. Dengan waktu yang
singkat, Wahbah Zuhaili dapat menggenggam jabatan sebagai dekan

sekaligus ketua jurusan Figh al-Islami setelah masa pengangkatan sebagai

19 Wendi Parwanto dkk, “Tafsir Abad Pembaharuan: Wacana, Ideologi, dan Eksistensi”,
(Pontianak: IAIN Pontianak Press, 2022), h. 97-98.



51

Wakil Dekan. Tidak lama setelah itu, beliau di lantik sebagai guru besar

dalam di siplin ilmu hukum Islam di salah satu Universitas Syiria.?

2. Karya-Karya Wahbah Zuhaili
Berikut beberapa karya Wahbah Zuhaili yang terkenal, diantaranya

sebagai berikut:

a. Atsar al-Harb fi al-Figh al-Islami: Dirasah Mugarin.

b. Al-Figh al-Islami wa Adillatuh.

c. Usul al-Figh al-Islami.

d. Financial Transactions in Islamic Jurisprudence.

e. Al-‘dlagat al-Dawali fi al-Islam.

f.  Al-Huqugq al-Insan fi al-Figh al-Islami bi al-Ishtirak ma’a al-Akhirin.
g. Al-Islam Din Shura wa Dimugratiyah,

h. Haqq al-Huriyah fi al- ‘4lam.

i.  Asl Mugaranit al-Adyan.

j.  Al-‘Ugud al-Musamma fi al-Qanun al-Mu’amilat al-Madani al-
Emirati.

k. At-Tafsir al-Munir.

Dr. Badi’ as-Sayyid al-Lahham dalam biografi Wahbah yang ditulis
dalam bukunya yang berjudul “Wahbah az-Zuhaili al-‘Alim al-Faqih al-
Mufassir” telah menyebutkan ada 199 karya tulis yang telah di tulis oleh
Wahbah Zuhaili selain jurnal, selain itu beliau juga ada 500-an karya
dengan bentuk makalah ilmiah. Bagaimana tidak produktifnya Wahbah
Zuhaili dalam kegiatan menulisnya, sampai-sampai Dr. Badi’

mengumpamakannya seperti Imam as-Suyuthi da masa lalu.?

20 Eko Zulfikar dan Ahmad Zainal Abidin, Penafsiran Tekstual Terhadap Ayat-Ayat Gender:
Telaah Penafsiran Wahbah al-Zuhaili Dalam Kitab al-Munir, Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan
Hadis, Volume 3 Nomor 2, 2019, h. 137-138.

2L Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h. 19.



52

3. Gambaran Tentang Tafsir al-Munir
a. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Munir

Kata al-Munir merupakan isim fa’il asal katanya anara
(mengambil dari kata nur: cahaya) yang berarti menerangi atau
menyinari. Sesuai dengan namanya ini, Wahbah Zuhaili mungkin
tujuan menulis tafsir ini dengan di beri nama Tafsir al-Munir karena
ingin tafsir ini bisa menyinari orang yang ingin mempelajarinya, dapat
menerangi untuk orang yang membacanya, dan dapat memberikan
pencerahan untuk siapa saja yang ingin memperoleh pencerahan
ketika ingin memahami makna kandungan ayat-ayat al-Qur’an dalam
tarsir tersebut. Tafsir al-Munir merupakan karya Wahbah Zuhail?
yang paling monumental dan tafsir ini di tulis kurang lebihnya selama
16 tahun (mulai dari tahun 1975 sampai 1991 M). Tafsir ini berisi
menjelaskan mengenai dari seluruh ayat al-Qur’an, di mulai dari surat
al-Fatihah sampai dengan surat an-Nas yang terdiri dari 16 jilid dan
dari masing-masing jilid ini memuat 2 juz (bagian) dan seluruhnya
lagi terdiri dari 32 juz, dari dua juz terakhir berisi al-fihris al-Syamil,

semacam indeks yang tersusun secara alfabetis.??
b. Metode dan Corak Tafsir al-Munir

Metode yang di gunakan dalam tafsir ini menggunakan metode
kolaboratif yaitu antara metode analitik dan tematik. Metode analisis
merupakan menafsirkan dari seluruh ayat al-Qur’an secara
komprehensif di mulai dari surat al-Fatihah sampai dengan surat an-
Nas sesuai dengan urutan surat dan ayat-ayat dalam al-Qur’an,

sedangkan metode tematik sendiri yaitu dengan menggabungkan

22 Baihaki, Studi Kitab Tafsir al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh Penafsirannya
Tentang Pernikahan Beda Agama, Analisis: Jurnal Studi Keislaman, VVolume 16 Nomor 1, 2016, h.
133-134.



53

kedalam satu tema. Berikut ini merupakan metode atau kerangka

pembahasan penyusunan tafsir, sebagai berikut:?3

1)
2)

3)
4)

5)
6)

7)

Membagi ayat-ayat al-Qur’an di dalam satu tema dengan judul
yang jelas.

Menjelaskan mengenai isi disetiap surat secara umum.
Mengelompokan ayat secara linguistik atau kebahasaan.
Menerangkan dari sebab turunnya ayat dimulai dari riwayat yang
shahih dan menolak yang lemah serta menerangkan kisah para
nabi dan peristiwa besar Islam seperti Perang Badar dan Perang
Uhud dari salah satu referensi yang bisa dipercayai.

Menafsirkan dan menjelaskan dari makna ayat tersebut.
Mengambil hukum-hukum yang dapat di ambil dari ayat-ayat
tersebut.

Menerangkan balaghah (retorika) dan i’rab (sintaksis) banyak
ayat, guna membantu memperjelas makna dan jauh dari istilah-
istilah yang menyusahkan untuk dipahami.

Dalam Tafsir al-Munir menggunakan corak fighi atauh hukum.

Karena setelah di lihat-lihat dari penafsirannya beliau lebih banyak

menjelaskan tentang kandungan hukum Islam terhadap beberapa ayat

dan dari latar belakang beliau juga yang merupakan seorang ahli
fiqih.%*

c. Langkah-Langkah Dalam Tafsir al-Munir

Adapun langkah-langkah yang di tempuh oleh Wahbah Zuhail?

dalam menyusun tafsir ini sebagai berikut:

2 |hwan Agustono, Pengaruh Zat Berbahaya Dalam Makanan Haram Perspektif Al-Qur’an
Menurut Wahbah Zuhailf, Jurnal IImu Al-Qur’an dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2, 2022, h. 148-149

2 Islamiyah, Metode dan Corak Kitab Tafsir al-Munir , Al-Thigah: Jurnal llmu Keislaman,
Vol. 5, No. 2, 2022, h. 36.



1)

2)

3)

4)

5)

6)

7)

54

Ketika menafsirkan sebuah ayat al-Qur’an harus menyesuaikan
dengan urutan mushaf.

Harus terlebih dahulu dengan menjelaskan unsur-unsur yang
berhubungan dengan segala hal yang di kandung oleh ayat,
meliputi aspek-aspek kebahasaan seperti balaghah, i’rab, arti
kosa kata, asbabun nuzul, dan munasabah (gabungan antara ayat
dengan ayat yang sebelumnya). Dan dalam menjelaskan suatu
aspek kebahasaan Wahbah Zuhail? sering menyebutkan Kitab
rujukannya seperti kitab al-Bayan fi Gharib I'rab Al-Qur’an
yaitu karya dari Abu al-Barakat bin al-Anbari, kemudian kitab
Shafwah al-Tafasir karya dari Muhammad ‘Ali al-Shabuni, dan
kitab tafsir al-Kasysyaf yaitu karya dari Iman Zamakhsyari serta
kitab Imam al-Qurhubi.

Dalam menyebutkan sebab turunnya suatu ayat, Wahbah Zuhaili
meyakinkan bahwa riwayat-riwayat yang di munculkan
merupakan sudah yang paling shahih, tanpa menguraikan
perdebatan pendapat dalam riwayat-riwayat. Oleh karena itu,
yang sering paling dipakai rujukan untuk menjelaskan sebab
turunnya suatu ayat yakni kitab tafsir ath-Thabari dan al-
Qurthubi, selain itu juga ada kitab asbab an-nuzul karya dari al-
Wahidi.

Dalam menjelaskan korelasi atau munasabah ayat, Wahbah
Zuhaili bersikap dengan rasional.

Wahbah Zuhaili dalam menguraikan tafsirnya lebih cenderung
menjelaskan isi kandungan setiap surat seara umum dan
mendiskusikan alasan penamaan sebuah surat dan fahilahnya.
Wahbah Zuhaili berusaha keras ingin menerapkan metode
tematik dengan menafsirkan ayat-ayat yang berbeda akan tetapi
masih mempunyai satu tema, semisal jihad.

Dalam menjabarkan penafsiran suatu ayat Wahbah Zuhaili

menguraikan secara luas dengan memberikan penekanan



55

terhadap hal-hal yang sering menjadi perselisihan di kalangan
ulama dalam bagian yang diberi nama dengan “a/-Tafsir wa al-
Bayan.”

8) Wahbah Zuhaili ketika sedang menguraikan suatu hukum-hukum
yang terkadung dalam pemahaman suatu ayat ataupun penjelasan
mengenai kandungan ayat yang sifatnya kekinian disertai
penafsiran ayat di bagian yang diberi nama dengan ‘‘figh al-hayah
wa al-hakam”.?®

d. Keistimewaan dan Contohnya Dalam Tafsir al-Munir

Keistimewaan yang di miliki oleh tafsir ini adalah terdapat pada
metode pembahsannya yang secara merata, runtut, dan beres di mulai
dari surat al-Fatihah sampai dengan surat an-Nas. Lalu berdasarkan
runtutan surat menggunakan Mushaf Utsmani. Dengan tujuan supaya
di permudah untuk memahami maksud dan penjelasan dari setiap
suratnya yang terdapat dalam Tafsir al-Munir. Keistimewaan yang
paling utama dalam Tafsir al-Munir adalah menggunakan metode bi
al-Matsur dan al-Ra’yi. Pengertian dari bi al-Matsur sendiri yaitu
menafsirkan al-Qur’an dengan ayat al-Qur’an, menafsirkan dengan
hadis Nabi, riwayat dari para sahabat, Tabi’in, dan Tabi’ut at-Tabi1’in.
Metodologi ini yang paling terbaik dalam menafsirkan ayat al-Qur’an
yang di ungkapkan oleh Shaikhul Islam Ibnu Taymiyah, Ibnu Kathur,
dan Imam al-Zarkashi. Beliau memberikan kajian dengan gaya bahasa
dan redaksi yang telah berkembang dan di butuhkan di tengah-tengah
masyarakat. Adapun contoh penafsiran Wahbah Zuhaili yang

terdapat dalam ayat ahkam perihal ibadah dan Muamalah.?

25 Mokhamad Sukron, Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan, Metodologi, dan Corak
Tafsir al-Munir Terhadap Ayat Poligami, Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan,
Vol. 2, No. 1, 2018, h. 267-268.

% Moch. Yunus, Kajian Tafsir al-Munir Karya Wahbah Az- Zuhaili, Humanistika: Jurnal
Keislaman, Volume 4 Nomor 2, 2018, h. 64-65.



56

4. Penafsiran Al-Qur’an Surat Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut Wahbah
Zuhailt
"Maka adapun manusia, apabila Tuhan mengujinya lalu
memuliakannya dan memberi nya kesenangan, maka dia berkata,
"Tuhankutelah memuliakanku." Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut
menggambarkan manusia sering keliru dalam memahami apa yang
terjadi padanya. Ketika ia mendapatkan nikmat berupa harta dan rezeki
yang melimpah, ia langsung menyimpulkan bahwa itu tanda Allah
memuliakannya bahwa ia sedang diistimewakan, diangkat derajatnya,
dan dijauhkan dari azab. la merasa senang dan bangga dengan semua
yang telah diperolehnya, meyakini bahwa itu bukti kasih sayang Tuhan
kepadanya. Namun sayangnya, ia tidak bersyukur atas nikmat itu, dan
tidak menyadari bahwa sejatinya semua itu hanyalah ujian dari

Tuhannya untuk menguji sikap dan keimanannya.?’

"Namun apabila Tuhan mengujinya lalu membatasi rezekinya,
maka dia berkata,"Tuhanku telah menghinaku.” Menurut beliau juga
ketika seseorang diuji dengan kemiskinan dan kesulitan dalam mencari
rezeki, lalu dia berkata, "Tuhanku telah menghinakanku,"” maka itu
adalah pemahaman yang keliru. Dalam kondisi seperti itu, seharusnya
dia tidak berpikir bahwa Allah sedang merendahkan atau mencela
dirinya. Rezeki yang sempit bukan berarti kita tidak pantas
menerimanya. Kita bisa melihat contohnya dari kehidupan beberapa
Nabi, tokoh-tokoh mulia dari kalangan orang beriman, orang-orang
saleh, dan para ulama banyak dari mereka hidup dalam kesederhanaan,
bahkan kefakiran. Di mata Allah SWT, kemuliaan bukan diukur dari
banyaknya harta, melainkan dari ketakwaan dan amal seseorang untuk
akhirat. Sebaliknya, kehinaan itu bagi mereka yang bermaksiat dan
tidak mau berbuat kebaikan. Jadi, kelapangan rezeki bukan tanda

27 prof. Dr. Wahbah Az- Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: Gema
Insani, 2013), h. 523.



57

kemuliaan, dan kesulitan rezeki bukan pula tanda kehinaan. Kekayaan
adalah ujian bagi orang yang memilikinya apakah ia bersyukur atau
tidak. Sementara itu, kefakiran juga ujian apakah orang tersebut bisa

bersabar atau tidak.2®

Dalam tafsirnya Wahbah Zuhaili ketika melihat kesalahan perilaku
manusia dari kedua keadaan itu, kemudian Allah SWT pun menegurnya
melalui firman-Nya. "sekali-kali tidak! Bahkan kamu tidak memuliakan
anak yatim,” Setelah Allah SWT mencela mereka karena ucapan
mereka yang tidak pantas, Allah kemudian mencela perbuatan mereka
yang bahkan lebih buruk. Ketika Allah memberikan mereka kemuliaan
berupa harta yang melimpah, mereka justru tidak menggunakan harta
itu sebagaimana mestinya, yakni tidak menunaikan kewajiban dan hak
Allah yang terkandung di dalamnya. Seperti para orang kaya yang tidak
peduli dan tidak memperlakukan anak-anak yatim dengan baik

sebagaimana seharusnya.?®

“Dan kamu tidak saling mengajak memberi makan orang miskin."”

Selain itu juga tidak mengajak diri sendiri maupun orang lain untuk
peduli dan memberi makan orang-orang miskin. Bahkan sebagian dari
kalian tidak saling mendorong satu sama lain untuk menjalin hubungan
baik dengan para fakir miskin, dan tidak saling menyemangati dalam
berbuat baik kepada mereka yang sedang membutuhkan bantuan.

"Sedangkan kamu memakan harta warisan dengan cara
mencampurbaurkan (yang halal dan yang haram),” Maksud Wahbah
Zuhaili manusia jangan rakus mengambil harta warisan yang bukan hak
kalian, dan terus menimbun kekayaan tanpa peduli dari mana asalnya

entah itu dari jalan yang halal ataupun yang haram.

28 pProf. Dr. Wahbah Az- Zuhaill, “Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta:
Gema Insani, 2013), h. 524

2 prof. Dr. Wahbah Az- Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta:
Gema Insani, 2013), h. 525



58

“Dan kamu mencintai harta dengan kecintaan yang berlebihan.”
Kalian sangat terobsesi dengan harta dan begitu mencintainya secara
berlebihan. Hal seperti ini sekarang sudah menyebar luas di tengah-

tengah masyarakat, bahkan di antara umat Islam sendiri.*

%0 Prof. Dr. Wahbah Az- Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta:
Gema Insani, 2013), h. 527



BAB IV

ANALISIS PENAFSIRAN SURAT AL-FAJR AYAT 15-20 MENURUT M.
QURAISH SHIHAB DAN WAHBAH ZUHAILI

A. Analisis Respon Manusia Atas Bala’ Menurut Penafsiran M. Quraish
Shihab dan Wahbah Zuhaili Dalam QS. Al-Fajr Ayat 15-20
1. Pandangan Quraish Shihab
Menurut Quraish Shihab surat al-Fajr ayat 15-20 mempunyai
keterkaitan antara ayat yang sebelumnya, di mana ayat sebelumnya
membahas perilaku dari ketiga kaum tersebut seperti kaum ‘Aad, Tsamud
dan Fir’aun. Setelah peringatan tentang hukuman yang akan di jatuhkan
kepada orang-orang yang durhaka dan sekaligus peringatan tentang
pengawasannya, Avyat-ayat diatas mengutuk manusia yang tidak
menyadarinya. Ayat-ayat tersebut seolah-olah menyatakan: demikianlah
adat istiadat peradaban yang di bangun oleh ketiga umat itu, dan
demikianlah adat istiadat Allah Swt yang tidak menghendaki manusia
kecuali ketaatan yang bermanfaat bagi mereka dalam kehidupan dunia dan
akhirat.! Menurut beliau, ayat-ayat ini menegaskan bahwa setelah
memperingatkan tentang siksa yang akan menimpa orang-orang yang
durhaka, Al-Qur'an menegur manusia yang tidak mengambil pelajaran
darinya. Kehancuran umat terdahulu merupakan bukti dari adat istiadat
mereka yang dibangun atas dasar kesombongan dan kezaliman. Adat
istiadat Allah Swt menuntut ketaatan dari manusia, karena ketaatan
tersebut sesungguhnya mendatangkan manfaat bagi mereka, baik dalam
kehidupan duniawi berupa keadilan dan kedamaian, maupun di akhirat
berupa keselamatan dan pahala.
Untuk itu supaya manusia tidak seperti umat terdahulu yang tidak

menyadari akan perbuatan-perbuatanya yang menjadikan penyesalan atas

1 M. Quraish Shihab, “Tafsir AlI-Mishah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 251



60

perbuatan kesombongan dan kezalimannya, maka di turunkalah ayat 15-
16 Allah Swt berfirman:

! s o~ 5 oz 2 ;/:'1 G % e s ol < 8 0 % gz
adz) Gy Gl et T Jias aaxd 4a Sl 405 AU G5 oSyl GG
Sl g J3hs e 485 e 5aa

Artinya:  “Adapun manusia, apabila Tuhan mengujinya lalu
memuliakannya dan memberinya kenikmatan, berkatalah dia,
“Tuhanku telah memuliakanku.” Sementara itu, apabila Dia
mengujinya lalu membatasi rezekinya, berkatalah dia, “Tuhanku

telah menghinaku.” (QS, Al-Fajr: 15-16).2

Beliau memaknai ayat di atas, bahwa ujian di sini berupa kelapangan
seperti harta, kehormatan, dan kekuatan atau membatasi rezeki seperti
kekurangan harta, penyakit, dan hilangnya seseorang yang dicintai. Akan
tetapi manusia keliru memaknai akan hal tersebut, manusia mengira di beri
kenikmatan karena di muliakan, sebaliknya ketika manusia di beri
kesempitan rezeki manusia menganggapnya itu suatu kehinaan. Itu
semuanya suatu kekeliruan yang sangat besar dan perlu di evaluasi.
Faktanya Allah Swt tidak memandang manusia dari banyaknya harta
maupun sedikitnya harta, akan tetapi dari manusia itu mau bersyukur atau

mau bersabar ketika menghadapi ujian tersebut.

Ujian kesulitan harta merupakan hal yang lumrah karena sering kali
di temui sedangkan ujian dengan kenikmatan perlu di waspadai karena
sering kali membuat seseorang lengah. Kenikmatan yang sedang di terima
dapat membuat manusia lupa kepada Allah Swt, namun ujian dengan
kesulitan akan mendatangkan kedekatan kepada Allah Swt. Bisa di
simpulkan sebagai berikut:

a. Menurut M. Quraish Shihab, kata ibtalahu dalam kedua ayat tersebut
berarti mengujianya, baik dengan nikmat maupun kesempitan. Ayat ini
menegaskan bahwa kelapangan atau kesempitan hidup adalah ujian

2 Qur’an Kemenag, QS. Al-Fajr ayat 15-16



61

dari Allah Swt, bukan tanda kemulian atau kehinaan seseorang di
sisinya.

b. Kekeliruan manusia dalam memaknai nikmat dan kesempitan, mereka
menganggapnya di muliakan dan di hinakan. Padahal kenyataan ini
hanyalah ujian untuk melihat bagaimana reaksi hamba kepada Tuhan-
Nya.

c. Ayat diatas juga mengkritik ara berpikir materialistik yang
menyamakan kelapangan rezeki dengan kemuliaan, dan kesempitan
rezeki dengan kehinaan. Pemahaman seperti banyak di anut
masyarakat Quraisy pada masa Nabi, dan bahkan masij banyak terjadi
hingga kini.

d. Beliau juga menyebut bahwa Kkelapangan rezeki seharusnya
mendorong seseorang bersyukur dan berbuat baik, bukan menjadi
sombong seperti kaum terdahulu yang akhirnya mendapat azab dunia
dari Allah Swt. Sebaliknya kesempitan harta harusnya mendidik untuk
sabar dan tetap taat, bukan merasa hina atau putus asa.

Kemudian terdapat lanjutan ayat yaitu:

8T S a3ty 22l ol e B3l g i o &Y o Y

2 2 4&

3’25/ - NN %ol 25 (4
o les L}- J\.«J\ O g J

Artinya: “Sekali-kali tidak! Sebaliknya, kamu tidak memuliakan anak
yatim, tidak saling mengajak memberi makan orang miskin, memakan
harta warisan dengan cara mencampurbaurkan (yang halal dan yang
haram), dan mencintai harta dengan kecintaan yang berlebihan.”

(QS. Al-Fajr: 17-20).3

Pada ayat di atas, merupakan penjelasan dan bukti nyata mengapa
manusia itu sebenarnya terhina karena perbuatan buruk mereka, bukan
karena banyak dan sedikitnya harta. Dari perkataan orang yang durhaka

sebagaimana terbaca pada kedua ayat tersebut yaitu ayat 15-16 maka di

3 Qur’an Kemenag, QS. Al-Fajr Ayat 17-20



62

kritik dan di bantah oleh ayat di atas. Pada ayat di atas membongkar
realitas perilaku mereka yang mengundang murka Allah Swt. Ayat di atas

juga dapat di simpi:kan sebagai berikut:*

a. Tidak memuliakan anak yatim
Quraish Shihab menegaskan, ayat ini mengecam perilaku orang
yang hanya mengukur harga diri seseorang dari harta bendanya.
Masyarakat Quraisy saat itu kerap kali mengabaikan anak yatim yang
lemah, karena dianggap tidak memiliki nilai ekonomi dan tidak
memiliki kepentingan. Menghormati anak yatim seharusnya menjadi
indikator kepedulian sosial dan moral, bukan hanya masalah materi.
b. Tidak mengajak memberi makan orang miskin
Menurut Quraish Shihab, ayat ini menunjukkan bahwa dosa
seseorang bukan hanya karena tidak memberi makan kepada orang
miskin, tetapi juga karena tidak mendorong dan mengajak orang lain
untuk melakukannya. Hal ini menggambarkan kurangnya budaya
gotong royong dalam membantu orang yang lemah. Nilai sosial
masyarakat dinilai dari bagaimana mereka bekerja sama untuk
memerangi kemiskinan.
c. Memakan harta warisan dengan rakus
Beliau menjelaskan bahwa ayat ini mengkritik kebiasaan kaum
musyrik yang tamak terhadap harta warisan, hingga mereka
mencampuradukkan hak-hak dan merampas bagian orang lain,
terutama anak yatim dan kaum lemabh. Ini adalah bentuk ketidakadilan
yang sangat dikecam.
d. Cinta berlebihan terhadap harta
Quraish Shihab menyebutkan bahwa cinta harta merupakan fitrah
manusia. Akan tetapi, ayat ini mengecam cinta harta yang berlebihan

(asyaddal hubba lilmaal) hingga mengabaikan kewajiban sosial,

4 M. Quraish Shihab, “Tafsir AI-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo:
Lentera Hati, 1999), h. 253



63

moral, dan agama. Cinta semacam ini membuat seseorang tidak peduli
dengan orang lain dan hanya peduli pada dirinya sendiri.
Pandangan Wahbah Zuhaili

Surat Al-Fajr ayat 15-20 sering kali di pahami sebagai ayat yang
mengkritik terhadap manusia yang bersikap sombong, egois, dan tidak
bersyukur, terutama ketika mereka mendapatkan nikmat atau sebaliknya
mengalami kesulitan. Mereka tidak menyadari akan hal itu dan terlalu
terbuai dengan kehidupan dunia yang fana ini sehingga tidak terlalu
memperdulikan apa-apa yang mereka lakukan. Sehingga mereka bersikap
semena-mena terhadap kaum yang lemah dan membangga-banggakan
dirinya karena merasa memiliki kekuasaan/jabatan. Untuk itu supaya tidak
terjerumus lebih dalam lagi telah di jelaskan dalam al-Qur’an bahwa

perbuatan seperti itu merupakan ujian dari Allah Swt.

Dalam tafsirnya Wahbah Zuhaili ketika menafsirkan surat al-Fajr ayat
15-16 tidak mengungkapkan penjabaran mengenai makna ujian secara
rinci, namun beliau mengungkapkan dengan pernyataan ujian tidak hanya
berupa kesempitan rezeki saja akan tetapi lapangnya rezeki termasuk
dalam bentuk ujian. Akan tetapi perlu di garis bawahi manusia sering tidak
menyadari, mereka terlalu terlena dengan kehidupan yang fana ini. Mereka
juga salah mempersepsikan dalam memahami hakikat ujian. Sehingga ayat
ini turun supaya manusia tidak selalu jatuh di lubang yang sama, tidak ada
kata-kata lagi bahwa dari keduanya itu termasuk ujian. Allah Swt

berfirman:

Artinya: “Dan di antara manusia ada yang menyembah Allah Swt
hanya di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas



64

dan jika dia di timpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang.” (QS.
Al-Hajj: 11).°

Ayat tersebut menjelaskan dengan kekayaan maupun kemiskinan itu
termasuk ujian. Allah Swt berfirman yang artinya: “Apakah mereka
mengira bahwa kami memberikan harta dan anak-anak kepada mereka itu
(berarti bahwa), kami segera memberikan kebaikan-kebaikan kepada
mereka? (tidak), tetapi mereka tidak menyadari.” (QS. Al-Mu’minun: 55-
56). Ayat tersebut termasuk dari salah satu contoh bahwasannya harta dan

anak-anak merupakan ujian.

Sehingga dapat di simpulkan menurut beliau bahwa menekankan
kelapangan dan kesempitan rezeki merupakan ujian dari Allah Swt untuk
menguji keimanan dan ketagwaan hambanya. Beliau juga mengingatkan
agar manusia tidak terjebak dalam penilaian materi semata dan senantiasa
menjaga kepedulian sosial serta menjauhi kecintaan yang berlebihan
terhadap kemewahan duniawi. Menurut Wahbah Zuhaili dalam
penafsirannya yang terdapat pada surat al-Fajr ayat 15-16 sangat relevan
untuk memperbaiki pola pikir masyarakat di zaman sekarang ini yang
cenderung materialistik dan mengukur kehormatan hanya dari
kekayaannya saja. Sehingga ayat ini sangat berkaitan dengan peran
manusia di zaman sekarang dalam memahami ayat tersebut perihal hakikat

ujian sebagai berikut:

a. Mengubah paradigma kesuksesan
Pada umumnya manusia masyarakat modern sangat materialistik,
terkadang tolak ukur kesuksesan mereka hanya berasal dari harta,
jabatan, bahkan ketenaran. Namun perlu di ketahui pada
kenyataannya ayat tersebut sudah sangat jelas bahwa lapang rezeki
tidak otomatis berarti seseorang di ridhai dan di muliakan oleh Allah

Swit, sedangkan sebaliknya kesempitan hidup juga tidak berarti bahwa

5> Prof. Dr. Wahbah Az- Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta:
Gema Insani, 2013), h. 524.



65

seseorang itu di hina atau mendapatkan karma dari Allah Swt. Karena
di sisi Allah Swt itu semuanya sama baik mereka itu kaya ataupun
miskin, hanya yang membedakan bagaimana dari keduanya
menyikapinya akankah mereka mau bersyukur ataupun mereka mau
bersabar, karena ini sangat penting untuk membangun mental
masyarakat yang adil dan berempati tidak merendahkan orang yang
miskin dan tidak menyembah orang yang kaya.
b. Menumbuhkan empati dan menumbuhkan solidaritas sosial
Dengan kita memahami bahwa kesempitan atau kemiskinan
merupakan ujian, bukan kehinaan. Manusia di harapkan lebih peduli
lagi terhadap kaum dhu’afa dan tidak menyalahkan mereka atas
keadan mereka.
c. Memotivasi untuk bersabar dan bersyukur
Berlatih untuk bersabar ketika mendapatkan ujian dengan
kesempitan ataupun kemiskinan, sebaliknya juga agar berlatik untuk
bersykur dan tidak sombong saat di beri kelapangan ataupun
kekayaan. Karena pada dasarnya dari keduanya merupakan ujian yang
harus di sikapi dengan bijak.
d. Menghindari penghakiman sosial
Menahan diri dari menilai keberkahan atau kehinaan seseorang
hanya dari sisi lahiriah, contohnya seperti kekayaan dan kemiskina.
Hal ini dapat membentuk manusia yang tidak mudah menghakimi dan
lebih bijaksana dalam memandang orang lain.®
Adapun ayat selanjutnya yaitu surat al-Fajr ayat 17-20 di mana ayat
tersebut masih berkesinambungan dengan ayat yang sebelumnya. Pada
ayat sebelumnya menurut Wahbah Zuhaili menjelaskan mengenai ujian
dengan nikmat dan kesempitan. Menurutnya pandangan ini keliru karena
kelapangan dan kesempitan adalah bentuk dari ujian Allah Swt untuk

menguji keimanan dan kesabaran manusia. Sedangkan ayat selanjutnya

& Muhammad Roni dkk, Dinamika Sosial Dalam Pandangan Al-Qur’an: Analisis Penafsiran
Term Al-Ibtila’, Jurnal limu-llmu Ushuluddin, Vol. 23, No. 2, Oktober 2021, h. 67



66

yaitu 17-20 tanda-tanda kegagalan dalam menghadapi ujian, contohnya
seperti tidak memuliakan anak yatim, tidak memberi makan orang miskin,
memakan harta warisan dengan rakus, dan mencintai harta seara
berlebihan.  Beliau menafsirkan bahwa perilaku=perilaku ini
mencerminkan kegagalan dalam memahami dan menjalani ujian
kehidupan sesuai dengan nilai-nilai yang di ajarkan oleh Islam, seperti
kasih sayang, keadilan, dan kepedulian sosial. Pada intinya dalam
menggambarkan ujian kehidupan yang di berikan oleh Allah Swt dan
bagaimna manusia seharusnya meresponnya dengan sikap yang benar.
Beliau juga mengajak para pembacanya untuk merenungkan bahwa
kelapangan dan kesempitan merupakan ujian, dan keberhasilan dalam
ujian tersebut tercermin dari perilaku sosial yang adil dan penuh kasih

sayang.

B. Faktor Persamaan dan Perbedaan Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam
Tafsir Al-Misbah dan Wahbah Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir Terhadap
Respon Manusia Atas Bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-20

Ketika M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili menafsirkan tentang ayat
ujian (bala’) dalam surat al-Fajr ayat 15-20, dari kedua penafsir tersebut
mempunyai persamaan dan perbedaan dalam menafsirkan ayat tersebut,

adapun beberapa persamaannya sebagai berikut:

1. Persamaan
a. Ujian dalam bentuk nikmat dan kesempitan

Dari mufassir keduanya sepakat bahwasannya ayat ini
menunjukan bahwa pemberian nikmat (rezeki lapang) dan kesulitan
(rezeki sempit) merupakan bentuk ujian dari Allah Swt, bukan dari
tanda kemuliaan maupun kehinaan. Quraish Shihab menyatakan
bahwa manusia sering keliru menilai kemuliaan berdasarkan materi.
Sedangkan Wahbah Zuhaili juga menjelaskan bahwa Allah Swt
menguji manusia dengan dengan dua kondisi itu untuk melihat

responnya.



67

b. Koreksi terhadap pemahaman keliru manusia

Keduanya menegaskan bahwa ayat tersebut membatah
anaggapan manusia bahwa kemuliaan dan kehinaan itu di ukur dari
materinya. Lalu makna “kalla” (sekali-kali tidak!) yang terdapat
dalam ayat 17 juga merupakan bentuk teguran terhadap anggapan
tersebut.
Penekakan pada tanggung jawab sosial

Kedua mufassir juga menekankan bahwa ukuran mulia di sisi
Allah Swt adalah perilaku sosial, seperti memuliakan anak yatim,
memberi makan orang miskin, tidak rakus terhadap harta warisan, dan
tidak mencintai harta secara berlebihan. Quraish shihab juga
menyebutkan bahwa ayat ini merupakan cerminan kerusakan moral
akibat materialisme. Sedangkan menurut Wahbah Zuhaili
menekankan keadilan sosial dan kepedulian terhadap fakir miskin
sebagai nilai-nilai Islam.
Kritik terhadap materialisme

Bahwa keduanya mengkritik terhadap orang-orang yang
menganggap kekayaan sebagai standar kemulian dan melupakan hak-
hak sosial. Keduanya juga telah sepakat bahwa cinta terhadap harta
dengan cara yang berlebihan merupakan tanda hati yang sakit dan jauh
dari nilai ke-Tuhanan.

Perbedaan

Perbedaan dari penafsiran surat al-Fajr ayat 15-20 menurut M.

Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili menampilkan pendekatan yang

sedikit berbeda akan tetapi saling melengkapi, terutama dalam hal gaya

tafsir, penekanan makna, dan dimensi sosial spiritualnya. Berikut

merupakan rincian dari perbedaannya sebagai berikut:

a.

Pendekatan tafsir

Aspek M. Quraish Shihab Wahbah Zuhailt




68

pahami.

Metode | Kontekstual dan tematik: | Klasik,  komprehensif:
banyak menggunakan | menggabungkan  tafsir
pendekatan psikologis dan | bil-ma’tsur (riwayat) dan
sosial kontemporer. bil-ra’yi (nalar) dengan

penjelasan bahasa dan
figih.

Gaya Populer, reflektif, | llmiah dan sistematis,

bahasa mendalam tetapi mudah di | kadang teknis  dalam

aspek bahasa dan hukum.

Ayat 15-16: Ujian kelapangan dan kesempitan

mulia saat di beri kelapangan:
padahal itu merupakan ujian,
bukan bukti cinta Tuhan.

ayat | M. Quraish Shihab Wahbah Zuhail?
15 | Menjelaskan bahwa manusia | Memberi penjelasan
cenderung merasa dirinya | bahwa ini  merupakan

tabiat manusia yang tidak
tahu hikmah ujian, dan
bahwa kelapangan bukan

tanda kemuliaan.

16 | Menunjukan
persepsi manusia ketika merasa
di hina saat di uji dengan

kesempitan.

kesalahan

Tafsir Klasik: ini
merupakan istidraj
(penguluran dalam
kenikmatan) atau ibtila’

(ujian) bukan penghinaan.

Ayat 17-20: Kritik Sosial

Ayat | M. Quraih Shihab Wahbah Zuhail?

17 Menunjukan bahwa bukti | Menekankan bahwa
kedekatan dengan Allah | pengabaikan anak yatim
Swt adalah  kepedulian | merupakan bentuk
sosial, bukan status | kemunafikan dan




d.

69

duniawi. Orang yang tidak
perduli kepada anak yatim

telah menyimpang dari nilai

kesombongan akan

yang
mendapatkan hukuman.

agama.

18 Kritikan terhadap ketidak | Ciri  tersebut  merupakan
pedulian  kepada orang | orang yang Kikir dan egois,
miskin, bukan sekedar tidak | yang tidak menunaikan hak
memberi , tapi juga tidak | orang lain.
mendorong orang lain.

19 Gambaran kecintaan | Menjelaskan bahwa
berlebihan terhadap harta, | pengumpulan harta tanpa
menurut beliau ini | zakat dan infak merupakan
merupakan gejala | perbuatan  tercela, serta
kekosongan spiritual. bentuk  kufur  terhadap

nikmat.

20 Menunjukan penyimpangan | Kritik terhadap

moral dan sosial dalam
kecintaan kepada dunia dan

sikap individualistik.

penyimpangan dari nilai-nilai

syariat dan keadilan sosial.

Penekanan dan nilai tambahan

Aspek M. Quraish Shihab Wahbah Zuhail?

Nilai Penekanan terhadap | Menekankan; akhlak dan

spiritual kesadaran  diri  dan | kewajiban sosial dalam
introspeksi; mengajak | Islam, dengan dasar-dasar
pembaca untuk | figih.
merenung.

Konsep Menyebut bahwa | Sama, akan tetapi dengan

ujian kelapangan dan | penekanan pada istidraj
kesempitan merupakan




70

ujian untuk menilai | dan tanggung jawab sosial

karakter seseorang. dalam agama.
Pesan Penilaian manusia atas | Fokus pada konsekuensi
utama kemuliaan maupun | syar’i dan moral dari sikap

kehinaan seringkali | tidak  peduli  terhadap
keliru; yang terpentimg | sesama.
adalah amal dan

kepedulian sosial.

Pada intinya perbedaan dari keduanya adalah dari bentuk gaya
penafsirannya, M. Quraish Shihab yaitu humanis dan kontemporer, sedangkan
Wahbah Zuhaili yaitu tradisional (klasik) dan sistematis. Kemudian di lihat dari
fokus (tujuannya) M. Quraish Shihab dengan moral, psikologis, dan moral,
sedangkan Wahbah Zuhaili dengan akidah, akhlak, dan hukum Islam. Dan
yang terakhir di lihat dari pesan utamanya lagi bahwa M. Quraish Shihab
mengartikan ujian hidup bukan di ukur dari kemuliaannya, akan tetapi yang
paling utama adalah sikap terhadap sesama. Sedangkan Wahbah Zuhaili ujian
merupakan tanggung jawab dan mengabaikan anak yatim dan miskin

merupakan dosa besar.



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Dari rumusan masalah diatas, penulis menyimpulkan sebagai berikut:

1. Berdasarkan analisis terhadap QS. Al-Fajr ayat 15-20, dapat disimpulkan
bahwa respon manusia terhadap bala’ sering kali keliru dan tidak
proporsional. Ayat ini menunjukkan bahwa ujian bisa datang dalam bentuk
kelapangan maupun kesempitan hidup. Menurut M. Quraish Shihab,
manusia cenderung menilai kondisi lahiriah sebagai tanda cinta atau murka
Allah Swt, yang mencerminkan pemahaman spiritual yang dangkal.
Sementara itu, Wahbah az-Zuhaili menekankan bahwa dalam kelapangan,
manusia kerap bersikap sombong dan lalai terhadap hak sosial, terutama
terhadap yatim dan orang miskin. Dengan demikian, baik Quraish Shihab
maupun Wahbah az-Zuhaili sepakat bahwa sikap manusia terhadap bala’
sering menunjukkan kelemahan iman dan kurangnya kesadaran sosial. QS.
Al-Fajr ayat 15-20 memberikan peringatan agar manusia tidak menilai
keberkahan hanya dari aspek duniawi, serta menanamkan pentingnya
kepedulian sosial dalam segala keadaan.

2. Persamaan: Kedua penafsir sepakat bahwa ayat-ayat ini menunjukkan
kesalahan umum manusia saat menghadapi ujian atau cobaan dari Allah.
Mereka menilai hidupnya mulia jika diberi banyak rezeki, dan merasa hina
saat rezekinya dikurangi. Padahal, ukuran kemuliaan seseorang bukan
terletak pada banyak atau sedikitnya harta, melainkan pada bagaimana sikap
dan responnya terhadap ujian tersebut menurut pandangan Allah.
Perbedaan: perbedaan penafsirannya terletak pada pendekatan dan
penekanan aspek makna. M. Quraish Shihab menekankan dimensi
psikologis dan sosial, seperti kecenderungan manusia yang konsumtif,
egois, dan suka mengabaikan hak orang lain, serta memberikan sentuhan
kontekstual dalam kehidupan modern. Sedangkan Wahbah az-Zuhaili lebih

menitikberatkan pada aspek hukum dan moral Islam, serta memuat



72

penjelasan yang lebih terstruktur dari sisi keilmuan tafsir klasik dengan
pendekatan figih dan akhlak Islami yang mendalam.

B. Saran

Untuk penelitian selanjutnya, di sarankan agar kajian ini di perluas dengan
menambah sumber-sumber tafsir lainnya, baik klasik maupun modern.
Sehingga hasil perbandingannya lebih komprehensif dan berimbang. Kajian ini
juga dapat di perdalam dengan menganalisis pendekatan atau metode atau tafsir
yang di gunakan oleh masing-masing penafsir, sehingga dapat diketahui dasar
pertimbangan mereka dalam memahami konsep ujian dalam ayat yang dikaji.
Selain itu penting bagi peneliti selanjutnya untuk mengaitkan hasil kajian
dengan realitas yang ada saat ini, sehingga makna ujian sebagaimana yang
tercantum dalam surat al-Fajr ayat 15-20 dapat di aplikasikan dalam
menghadapi permasalahan umat Islam saat ini, seperti ujian berupa harta,

kekuasaan, dan musibah di era modern. .



DAFTAR PUSTAKA

Abidin, E. Z. (2019). Penafsiran Tekstual Terhadap Ayat-Ayat Gender: Telaah
Penafsiran Wahbah al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir, Volume 3 Nomor 2,
2019, 137-138.

Agussalim, A. M. (2023). Ayat-Ayat Tentang Ujian Perspektif Syeikh Imam
Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir Al-Munir). Al-ldarah: Jurnal
Manjemen Dakwah, Vol. 3, No. 1, 2023., 17.

Agustono, I. (2022). Pengaruh Zat Berbahaya Dalam Makanan Haram Perspektif
Al-Qur’an Menurut Wahbah Zuhaili. Ihwan Agustono, Pengaruh Zat
Berbahaya Dalam Makanan Haram PerspJurnal limu Al-Qur’an dan
Tafsir, Volume 3 Nomor 2, 148-149.

Arifin, Z. (2020). Karakteristik Tafsir al-Misbah. al-Ifkar: Jurnal Pengembangan
IImu Keislaman, Volume. 13, Nomor. 01, 2020, 14-15.

Baihaki. (2016). Studi Kitab Tafsir al-Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili dan Contoh
Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama. Baihaki, Studi Kitab
Tafsir al-Munir Karya Wahbah Al-Zuiaili dan Contoh Penafsirann Jurnal
Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1, 2016, 133-134.

dkk, W. (2022). Kajian Al-Qur’an dan Tafsir Di Indonesia. Yogyakarta: Zahir
Publising.

dkk, W. P. (2022). Tafsir Abad Pembaharuan: Wacana, Ideologi, dan Eksistensi.
Pontianak: IAIN Pontianak Press.

Igbal, M. (2010). Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraisy Shihab. Jurnal
Tsagafah, Vol. 6, No. 2, 2010, 250.

Islamiyah. (2022). Metode dan Corak Kitab Tafsir al-Munir. Al-Thigah: Jurnal
IImu Keislaman, Vol. 5, No. 2, 36.

73



J. R Raco, M. P. (2010). Metode Penelitian Kualitatif Jenis, Karakteristik, dan
Keunggulannya. Jakarta: Grasindo.

Jazuli, A. S. (2006). Kehidupan Dalam Pandangan Al-Qur’an. Jakarta: Gema

Insani press.

Kamil, M. b. (t.thn.). Tafsir al-Misbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek
Metodologi. 2002. Universitas Malaya, Malaysia.

Lufaefi. (2019). Tafsir Al-Misbah: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir
Nusantara, Substantia. Diambil kembali dari Lufaefi, Tafsir Al-Misbah:
Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokal
https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf

Malula, M. (2023). Metodologi Tafsir Al-Qur’an (Dari Global ke Komparatif). Al-
Mustafid: Jurnal Of Al-Qur’an and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, Januari-
Juni 2023, 19.

Nur, A. (2018). Tafsir al-Misbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir
Prof. M. Quraish Shihab). Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Pasaribu, S. (2020). “Metode Muqgaran Dalam Al-Qur’an”. Wahana Inovasi, Vol.
9, No. 1, Januari-Juni 2020, 43.

Shihab, M. Q. (2017). Tafsir al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an.

Tangerang: Lentera Hati.
Sofa, S. N. (2025). Ujian Adalah Anugerah. Klaten: CV. Idebuku.

Sofarwati, A. A. (2021). Kajian Tafsir al-Misbah Karya Muhammad Quraish
Shihab. Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 1, 2021, 9-11.

Sukron, M. (2018). Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan, Metodologi,
dan Corak Tafsir al-Munir Terhadap Ayat Poligami. Tajdid: Jurnal
Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 2, No. 1, 267-268.

Suma, M. A. (2014). “Ulumul Qur’an”. Jakarta: Rajawali.

74



Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah
Islamika. Hunafa: Jurnal Studia Islamika, Volume 11, Nomor 1, 2014, 115.

Yunus, M. (2018). Kajian Tafsir al-Munir Karya Wahbah Az- Zuhaili.
Humanistika: Jurnal Keislaman, Volume 4 Nomor 2, 64-65.

Zayadi, A. (2018). Menuju Islam Moderat. Yogyakarta: Cantrik Pustaka.

Zuhailf, P. D. (2013). Tafsir al-Munir: Akidah, Syariah, dan Manhaj. Jakarta: Gema

Insani.

75



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama

Jenis Kelamin
TTL

Alamat
Domisili
Agama

No. HP

Email

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

: Ummi Nasikhatus Sifa

: Perempuan

: Tegal. 04 September 2000

: DK. Ledug Rt/Rw 06/04, Jejeg, Bumijawa, Tegal
: PPPTQ Al-Hikmah Tugurejo Tugu Semarang

: Islam
: 08819886139

: umminasikhatussifa@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal

» 2007-2013
» 2013-2016
» 2016-2019
>

2019-Sekarang

: MINU 01 JEJEG

:MTS NU 01 JEJEG

: MAN 01 Tegal

: UIN Walisongo Semarang

Riwayat Pendidikan Non Formal
» Pondok Pesantren Tahfidzul Qur'an Al-Hikmah Dukuhlo-Lebaksiu-Tegal
» Pondok Pesantren Putri Tahfidzul Qur'an Al-Hikmah Tugurejo-Tugu-

Semarang

Demikian daftar riwayat hidup saya di buat dengan sebenar-benarnya dan di

gunakan sebagai mana mesti fungsinya.

Semarang, 09 Juni 2025

Penulis

Ummi Nasikhatus Sifa

NIM: 1904026102

76

76




