
 

 

RESPON MANUSIA ATAS BALA’ (ANALISIS 

PERBANDINGAN DARI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR 

AL-MUNIR QS. AL-FAJR: 15-20) 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana (S.Ag) 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

UMMI NASIKHATUS SIFA 

NIM: 1904026102 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

  SEMARANG 

2025



 
 

i 
 

RESPON MANUSIA ATAS BALA’ (ANALISIS 

PERBANDINGAN DARI TAFSIR AL-MISBAH DAN TAFSIR 

AL-MUNIR QS. AL-FAJR: 15-20) 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana (S.Ag) 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

UMMI NASIKHATUS SIFA 

NIM: 1904026102 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 



 
 

ii 
 

DEKLARASI KEASLIAN 

 

 



 
 

iii 
 

 

 

 

 



 
 

iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

 

 



 
 

v 
 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

 



 
 

vi 
 

MOTO 

لُوَا۟ اَخْبَاركَُمْ   وَنَ ب ْ
بِريِْنََۙ هِدِيْنَ مِنْكُمْ وَالص ّٰ لُوَنَّكُمْ حَت ّٰى نَ عْلَمَ الْمُجّٰ  وَلنََ ب ْ

. “Sungguh, Kami benar-benar akan mengujimu sehingga mengetahui orang-

orang yang berjihad dan bersabar di antara kamu serta menampakkan 

(kebenaran) berita-berita (tentang) kamu”.1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Qur’an Kemenag, QS. Muhammad Ayat 31 



 
 

vii 
 

TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi Arab-Latin yang digunakan dalam penulisan skripsi ini 

menggunakan pedoman buku “Panduan Penulisan Skripsi” Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang tahun 2020 yang 

merujuk kepada Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158 tahun 1987 dan Nomor: 

0543b/U/1987, merupakan salah satu progam penelitian Pusbalitbang Lektur 

Agama Badan Litbang Agama dan pelaksanaanya dimulai pada tahun 1983/1984. 

Adanya transliterasi ini sebagai pemindah huruf dari abjad satu ke abjad yang 

lainnya, dan memfokuskan terhadap penyalinan-penyalinan dari huruf Arab ke 

huruf Latin beserta perangkat-perangkatnya. 

A. Konsonan 

Lambang huruf konsonan dalam bahasa Arab, terutama terhadap penulisan 

Arab yang dilambangkan dengan huruf dan juga dilambangkan dengan tanda 

serta ada juga yang dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus. 

Adapun di bawah ini daftar huruf Arab disertai transliterasinya 

menggunakan huruf latin:  

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak Dilambangkan Tidak Dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ Es (titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa Ḥ Ha (titik dibawah) ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د



 
 

viii 
 

 Żal Ż Zet (titik diatas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ Es (titik dibawah) ص

 Ḍad Ḍ De (titik dibawah) ض

 Ṭa Ṭ Te (titik dibawah) ط

 Ẓa Ẓ Zet (titik dibawah) ظ

 Ain ´ Koma Terbalik‘ ع

(keatas) 

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wawu W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ῾ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Vokal 

Vokal dalam bahasa Arab, seperti halnya vokal bahasa Indonesia yang 

terdiri dari vokal tunggal (monoftong) dan vokal rangkap (diftong). 

 



 
 

ix 
 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal dalam bahasa Arab dilambangkan dengan tanda atau 

harakat. Transliterasinya sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan  

 ََ  Fatḥah A A 

 َِ  Kasrah I I 

 َُ  Ḍammah U U 

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap dalam bahasa Arab di lambangkan dengan kombinasi 

antara harakat dan huruf, transliterasinya juga dengan kombinasi huruf, 

yaitu: 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf 

latin 

Keterangan Contoh 

يْ +ََ   Fatḥah dan Ya 

Sukun 

AI A dan I  ِبَ يْت 

وْ +ََ   Fatḥah dan 

Wawu Sukun 

AU A dan U  ْخَوْف 

 

C. Vokal Panjang (Maddah) 

Vokal panjang (maddah) di lambangkan dengan harakat dan huruf, dan 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf 

Latin 

Keterangan Contoh 

+ا ََ  Fatḥah dan Alif Ā A dan garis di atas عَةُ سَا  
+ى ََ  Fatḥah dan Ya 

Maqṣūr 

Ā A dan garis di atas مَتَى 



 
 

x 
 

+يْ  َِ  Kasrah dan Ya 

Sukun 

Ī I dan garis di atas  ْعَظِيْم 
+وْ  َُ  Ḍammah  dan Wawu 

Sukun 

Ū U dan garis di atas  ُيَ قُوْل 
 

D. Ta Marbūṭah 

Ta Marbūṭah dalam transliterasi terbagi menjadi dua macam seperti Ta’ 

marbutah hidup dan Ta Marbūṭah mati, yaitu: 

1. Ta Marbūṭah hidup 

Ta Marbūṭah hidup apabila bertemu dengan harakat Fatḥah, kasrah 

dan Ḍammah, transliterasinya berupa /t/. 

Contoh Ditulis  

 Shalat الصَّلََةُ 

كَاةَ الفِطْرِ زَ   Zakat Fitri 

2. Ta Marbūṭah Mati 

Ta Marbūṭah mati apabila bertemu dengan Ta Marbūṭah  yang 

berharakat sukun, transliterasinya berupa /h/.  

Contoh Ditulis 

 Ziyadah زيِاَدَةْ 

نَةْ   Fitnah فِت ْ

E. Syaddah 

Syaddah atau yang biasa disebut dengan tasydid dalam penulisan bahasa 

Arab di lambangkan dengan tanda, tanda syaddah dalam transliterasinya 

dilambangkan dengan huruf. 

Contoh Ditulis 

 Inna اِنَّ 

 Ṡumma ثمَُّ 

 Rabbanā رَب َّنَا



 
 

xi 
 

F. Kata Sandang 

Kata sandang yang di gunakan dalam sistem tulisan Arab di lambangkan 

dengan huruf ال, akan tetapi dalam trasnliterasinya kata sandang terbagi 

menjadi dua yaitu kata sandang yang di ikuti huruf syamsiyah dan kata sandang 

yang di ikuti oleh huruf qamariah. 

1. Kata sandang yang di ikuti dengan huruf syamsiyah 

Kata sandang ini di ikuti oleh huruf syamsiyah dan ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf /i/ kemudian di ganti dengan huruf 

yang sama dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu. 

Contoh Ditulis 

 Annāru النَّارُ 

 Asy-Syamsu الشَّمْشُ 

 Annāsu النَّاسُ 

2. Kata sandang yang di ikuti dengan huruf qomariyah 

Kata sandang yang di ikuti huruf qamariah transliterasinya sesuai 

dengan aturan yang di tentukan di depan dan di sesuaikan dengan 

bunyinya. Baik itu di ikuti oleh huruf syamsiyah atau huruf qomariah, 

kemudian kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan 

dihubungkan dengan kata sandang. 

Contoh Ditulis 

 Al-Gāsyiyah الغَاشِيَةْ 

 Al-Qāri’ah القَارعَِةْ 

 Al-Falaq الفَلَقْ 

G. Hamzah 

Hamzah di transliterasikan dengan lambang apostrof, tetapi hanya berlaku 

bagi hamzah yang berada di tengah dan di akhir kata. Apabila hamzah berada 



 
 

xii 
 

di awal kata tidak di lambangkan, karena dalam penulisan bahasa Arab berupa 

alif. 

Contoh Ditulis 

لَُوْنَكَ   Yas'alūnaka يَسْ  

كَ  ىِٕ
ٰۤ
 Ulā'ika اوُلّٰ

فَتَ يْنِ  ىِٕ  ṭā'ifataini الطَّاٰۤ

H. Penulisan Kata 

Penulisan kata baik fi‟il, isim, atau huruf di tulis dengan terpisah. Hanya 

saja terhadap kata-kata tertentu dalam penulisan huruf Arab, tentunya di 

rangkai dengan kata lain karena terdapat huruf atau harakat yang perlu di 

hilangkan, sehingga transliterasi pada penulisan kata di rangkai sebagaimana 

frasa lainnya yang mengikutinya. 

Contoh Ditulis 

اهللْ ذلوْ خريْ الر ازقني  Wa Innallaāha lahuwa وإن ْ 

Khairur ziqīn 

 Ibrāhīmul khalīl إبراىيمْاخلليل  

I. Huruf Kapital 

Pada sistem penulisan Arab huruf kapital tidak lumrah di gunakan, namun 

berbeda halnya dengan transliterasi, yang mana tetap di berlakukan 

sebagaimana EYD yang sudah di tentukan. 

J. Tajwid 

Bagi orang-orang yang menginginkan fasih dalam membaca, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tidak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Oleh karena itu, peresmian pedoman transliterasi Arab-Latin (versi 

internasional) ini perlu di sertai dengan pedoman tajwid. 

 

 



 
 

xiii 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Bismillāhirrahmānirrahim 

Segala puji syukur kehadirat Allah Swt Yang Maha Pengasih dan Maha 

Penyayang, atas taufiq serta hidayah-Nya sehingga penulis bisa menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini dengan baik dan benar. Skripsi dengan judul “Ujian Dalam 

Al-Qur’ān (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Munir 

Atas Surat Al-Fajr Ayat 15-20)” di susun guna memenuhi salah satu syarat untuk 

memperoleh gelar Sarjana Strata satu (S.1) Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’ān dan Tafsir UIN Walisongo Semarang. 

Dalam menyusun skripsi ini penulis menyadari bahwa penyusunan ini tidak 

akan terwujud tanpa adanya bimbingan, arahan, saran-saran, motivasi, bantuan dan 

doa dari berbagai pihak. Sehingga dengan kerendahan hati dan rasa hormatnya 

penyusunan ini dapat terselesaikan. Untuk itu penulis ingin menyampaikan rasa 

terima kasih kepada: 

1. Yang terhormat Bapak Prof. Dr. Nizar, M.Ag selaku Rektor UIN Walisongo 

Semarang, selaku penaggung jawab dalam kegiatan proses belajar mengajar di 

UIN Walisongo Semarang. 

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Mohk Sya’roni, M.Ag, selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah merestui 

pembahasan skripsi ini, 

3. Kepada Bapak Muhtarom M.Ag selaku ketua Jurusan Ilmu Al-Qur’ān dan 

Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang 

4. Kepada Bapak Dr. H. Muh. In’amuzzahidin, M.Ag, selaku Dosen Pembimbing 

I serta Wali Dosen penulis dan Bapak Agus Imam Kharomen, M.Ag, selaku 

Dosen Pembimbing II, yang sudah memberikan arahan dan nasehat serta 

masukan-masukan selama berjalannya menempuh pendidikan sebagai 

Mahasiswa di UIN Walisongo Semarang. Dan tidak lupa penulis juga ucapkan 

terima kasih karena telah mensupport penulis, sehingga bisa sampai di titik 

selesainya tugas akhir ini. 



 
 

xiv 
 

5. Kepada Bapak/ibu Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang yang sudah sabar dan ikhlas mendidik dalam 

memberikan ilmu-ilmunya kepada penulis, dan tidak lupa seluruh staf 

karyawan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang 

terimakasih dengan semua layanan yang baik ini. 

6. Kepada Bapak/Ibu Pimpinan Perpustakaan Fakultas Ushuluddin dan 

Huamaniora dan Lembaga Perpustakaan Pusat UIN Walisongo Semarang 

beserta stafnya yang sudah memberikan layanan dan membatu memberi 

fasilitas kepustakaan yang dibutuhkan penulis selama penyusunan sekripsi ini. 

7. Bapak KH. Ahmad Amnan Muqaddam, Ibu Nyai Hj. Rofiqatul Makiyah al-

Hafidzah beserta keluarga selaku pendiri/pengasuh PPPTQ Al-Hikmah 

Tugurejo Tugu Semarang dan keluarga besar Alm. Ibu Nyai Hj. Nur Hikmah 

selaku pengasuh Pondok Pesantren Al-Hikmah Dukuhlo Lebaksiu Tegal, yang 

senantiasa mendo’akan dan memotivasi selama penulis menjadi santri. Semoga 

Allah Swt senantiasa melimpahkan rahmat-Nya kepada beliau. 

8. Dan yang paling utama kepada orang tua penulis Bapak Nasucha dan Ibu 

Solecha yang penulis cintai dan sayangi, beliaulah yang selalu memberikan 

support dan motivasi-motivasinya agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini 

dengan baik dam benar, dan tanpa beliau penulis tidak bisa sampai ketahap ini 

dengan modal biaya yang tidak kecil ini. Semoga Allah Swt memberikan 

keberkahan dan rahmat-Nya. Semoga beliau diberikan umur yang panjang, 

sehat wal-afiat, dimudahkan dalam mencari rizki dan dimudahkan dalam 

segala hal apapun. 

9. Tidak lupa kakak-kakaku tersayang, Mamlu Atun Nukmah beserta suami, 

Ahmad Nurus Sofa beserta istri, dan Ahmad Nur Rofik beserta istrinya juga. 

Yang selalu mengingatkan dan menyemangati mengerjakan skripsi hingga 

sampai selesai ini. 

10. Teman-teman seperjuanganku IAT kelas-C 2019 terkhusus Dwi Nur Fitriyani 

yang slalu memberikan motivasi, dan sebagai tempat bertukar pikiran atau 

informasi untuk menambah khazanah keilmuan dalam penyusunan sekripsi ini. 



 
 

xv 
 

 

 

 



 
 

xvi 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ................................................................................................ i 

DEKLARASI KEASLIAN ................................................................................... ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................ Error! Bookmark not defined. 

NOTA PEMBIMBING ........................................................................................ iv 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................ v 

MOTO ..................................................................................................................... v 

TRANSLITERASI ARAB-LATIN .................................................................... vii 

UCAPAN TERIMA KASIH ............................................................................. xiii 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xv 

ABSTRAK .......................................................................................................... xix 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .......................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................... 4 

C. Tujuan Penelitian ..................................................................................... 4 

D. Manfaat Penelitian ................................................................................... 4 

E. Tinjauan Pustaka. .................................................................................... 5 

F. Metode Penelitian .................................................................................... 8 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................ 11 

BAB II LANDASAN TEORI .............................................................................. 12 

A. Makna Ujian Dalam Islam ..................................................................... 12 

1. Pengertian Ujian ................................................................................ 12 

2. Ujian Dalam Al-Qur’an ..................................................................... 13 

3. Bala’ Dalam Al-Qur’an ..................................................................... 18 



 
 

xvii 
 

4. Manfaat Ujian .................................................................................... 21 

5. Pandangan Ulama Terhadap Bala’ .................................................... 24 

B. Metode Muqaran (Perbandingan) ......................................................... 28 

BAB III PENAFSIRAN QS. AL-FAJR: 15-20 DALAM KITAB TAFSIR AL-

MISBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB DAN TAFSIR AL-MUNIR 

KARYA WAHBAH ZUHAILI ........................................................................... 36 

A. Penafsiran M. Quraish Shihab Terhadap QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam 

Tafsir Al-Misbah ................................................................................... 36 

1.Riwayat Hidup dan Pendidikannya .................................................... 36 

2.Karya-Karya Quraish Shihab.............................................................. 39 

3. Tafsîr al-Miṣbah ................................................................................ 41 

4.Penafsiran QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut M. Quraish 

Shihab. ................................................................................................... 46 

B. Penafsiran Wahbah Zuhaili Terhadap QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam 

tafsir Al-Munir ....................................................................................... 49 

1.Riwayat Hidup dan Pendidikannya .................................................... 49 

2.Karya-Karya Wahbah Zuẖailî ............................................................ 51 

3.Gambaran Tentang Tafsîr al-Munîr ................................................... 52 

4.Penafsiran QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut Wahbah  

Zuẖailî .................................................................................................... 56 

BAB IV ANALISIS PENAFSIRAN SURAT AL-FAJR AYAT 15-20 

MENURUT M. QURAISH SHIHAB DAN WAHBAH ZUHAILI ................. 59 

A. Analisis Respon Manusia Atas Bala’ Menurut Penafsiran M. Quraish 

Shihab dan Wahbah Zuhaili Dalam QS. Al-Fajr Ayat 15-20 ................ 59 

B. Faktor Persamaan dan Perbedaan Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam 

Tafsir Al-Misbah dan Wahbah Zuẖailî  Dalam Tafsîr Al-Munîr Terhadap 

Respon Manusia Atas Bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-20 .................. 66 



 
 

xviii 
 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 71 

A. Kesimpulan ............................................................................................ 71 

B. Saran ...................................................................................................... 72 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 73 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................ 76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xix 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas tentang konsep ujian dalam Al-Qur’an berdasarkan 

kajian terhadap Surat Al-Fajr ayat 15-20 dengan pendekatan komparatif antara 

Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan Tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-

Zuhaili. Latar belakang penelitian ini adalah pentingnya pemahaman yang benar 

terhadap makna ujian hidup agar umat Islam dapat menyikapi berbagai keadaan 

baik kelapangan maupun kesempitan dengan sikap yang sesuai ajaran Islam. Untuk 

itu peneliti ingin mengetahui ujian menurut kedua tokoh mufassir, disini penulis 

menggunakan tokoh M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah dan Wahbah Az-

Zuhaili dalam tafsir al-Munir. Peneliti berfokus pada: Bagaimana respon manusia 

atas bala’ menurut penafsiran M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuhaili dalam surat 

al-Fajr ayat 15-20? Bagaimana faktor persamaan dan perbedaan mengenai ujian 

dalam surat al-Fajr ayat 15-20 dalam tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir?. Dalam 

meneliti peneliti menggunakan Library Research (penelitian kepustakaan). Adapun 

guna melengkapi data-data untuk penelitian ini dari bahan tertulis, seperti buku, 

jurnal dan lainnya. Adapun lagi peneliti dalam penelitian ini menggunakan studi 

komparatif guna membandingkan antara data yang satu dengan data yang satunya 

lagi sehingga akan menghasilkan kesimpulan. Dan sumber data yang di dapatkan 

yang paling utama adalah tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir serta kepustakaan 

yang berhubungan dengan skripsi yang penulis tulis ini. Hasil penelitian 

menunjukkan 2 kesimpulan: pertama, penelitian ini menunjukan bahwa M. Quraish 

Shihab, manusia cenderung bersikap sombong dan lalai ketika diberi nikmat, serta 

berkeluh kesah saat diuji dengan kesempitan, beliau menyoroti aspek psikologis 

dan sosial dalam respon manusia, terutama dalam sikap tidak peduli terhadap anak 

yatim dan kaum miskin. Sementara itu, Wahbah Zuhaili menekankan bahwa respon 

tersebut mencerminkan kelemahan iman dan dan kurangnya kesadaran terhadap 

tanggung jawab sosial. Kedua penafsir sepakat bahwa sikap manusia terhadap bala’ 

menjadi indikator penting kualitas iman dan integritas sosial. Dengan demikian, 

QS. Al-Fajr ayat 15-20 tidak hanya menggambarkan realitas psikologis manusia, 

tetapi juga menjadi kritik atas ketimpangan sosial dan peringatan atas pentingnya 

kepedulian kepada sesama. Kedua, persamaan: dari keduanya sepakat bahwa 

manusia seringkali keliru dalam memahami ujian (bala’), di mana nikmat 

dipandang sebagai tanda keridhaan Allah Swt, dan kesulitan sebagai bentuk 

penghinaan, padahal keduanya merupakan bentuk ujian dari-Nya. Perbedaan: 

Quraish Shihab lebih menekankan pada sisi psikologis dan moral masyarakat 

modern, mengkritik sikap individualistis yang mengabaikan kaum dhuafa. 

Sementara Wahbah Zuhaili menekankan sisi hukum sosial Islam, dengan 

menjelaskan bahwa kelalaian dalam memperhatikan anak yatim dan orang miskin 

merupakan bentuk penyimpangan dari prisip keadilan dan tanggung jawab sosial. 

Kata kunci: Bala’, Surat al-Fajr, Tafsir komparatif 

 

 

 



 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Manusia merupakan pusat utama kehidupan di bumi. Segala sesuatu yang 

ada di alam semesta, baik yang di langit maupun di bumi, di ciptakan oleh Allah 

untuk kepentingan manusia. Al-Qur’an sebagai kitab suci membahas 

perjalanan hidup manusia secara menyeluruh, mulai dari awal penciptaan, 

kehidupan di dunia, hingga kehidupan di akhirat. Dalam setiap pembahasan, 

entah itu mengenai hukum, kisah, janji, peringatan, maupun hal lainnya, Al-

Qur’an selalu menyelipkan pesan-pesan spiritual yang dalam. Pesan-pesan ini 

dimaksudkan agar pembacanya dapat merenungkan maknanya dan 

menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.1 Karena itulah, Al-Qur’an 

memberikan berbagai konsep yang senantiasa sesuai dan relevan dengan 

persoalan-persoalan manusia di setiap zaman. Al-Qur’an memang hadir 

sebagai petunjuk hidup yang berlaku sepanjang masa dan di segala tempat. 

Dalam Al-Qur’an, kata al-balā’ digunakan untuk menyebut ujian, baik 

dalam bentuk kebaikan maupun keburukan. Namun dalam kehidupan sehari-

hari masyarakat Indonesia, istilah al-balā’ lebih sering dipahami secara negatif. 

Kata ini kerap di asosiasikan dengan musibah, bencana, atau hal-hal yang 

membawa penderitaan. Persepsi ini tercermin dalam makna al-balā’ yang 

tercantum dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia maupun kamus-kamus 

bahasa daerah lainnya, yang umumnya menekankan sisi buruk dari kata 

tersebut.2 

Di zaman modern ini, banyak orang masih salah dalam memahami makna 

ujian hidup atau bala’. Tidak sedikit yang berfikir bahwa saat hudup dengan 

penuh rezeki, kekayaan, dan kenyamanan itu pertanda bahwa Allah Swt sedang 

mencintainya. Sebaliknya, jika mengalami musibah, kesulitan ekonomi, atau 

                                                           
1 Ahsin Sakho Muhammad, Keistimewaan Al-Quran Memahami Sisi-Sisi Keutamaan dan 

Kemukjizatan Kitab Suci, (Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2021). h. 11 
2 Muhamad Amrullah dan Sucita Ningsih, Makna Lafazh Al-Bala’ Dalam Al-Qur’an Telaah 

Kitab Tafsir Al-Misbah, Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2022, h. 40 



2 

 

 

 

sakit, mereka menganggapnya sebagai bentuk kemarahan atau hukuman dari 

Tuhan. Pandangan seperti ini menunjukan bahwa banyak orang masih menilai 

kesuksesan dan kebahagiaan hidup hanya dari sisi materi. Gambaran ini bisa di 

lihat dari gaya hidup masyarakat sekarang, yang cenderung menilai keberkahan 

hidup dari hal-hal lahiriah seperti harta, jabatan, atau popularitas. Media sosial 

juga ikut memperkuat ara pandang ini, karena sering menampilkan gaya hidup 

mewah sebagai lambang keberhasilan. Akibatnya, ketika seseorang mengalami 

kesulitan hidup, tidak jarang mereka merasa putus asa, kecewa, bahkan 

menjauh dari nilai-nilai agama. 

Al-Qur’an telah menegaskan bahwa setiap manusia yang hidup di dunia 

pasti akan menghadapi berbagai bentuk ujian dan cobaan. Hal ini merupakan 

ketetapan dari Allah Swt untuk melihat sejauh mana keimanan dan keteguhan 

hati hamba-Nya. Ujian (bala’) tersebut bisa datang dalam bentuk kesenangan 

ataupun kesusahan, seperti musibah dan bencana. Ibn al-Jauzy pernah 

mengatakan:“bahwa jika dunia ini bukan tempat ujian dan cobaan, maka tidak 

mungkin ada penyakit, penderitaan, atau kesedihan yang bahkan menimpa para 

Nabi dan orang-orang pilihan”.3 

Contoh tanggapan masyarakat terhadap bencana ternyata sangat beragam. 

Ada yang meyakini bahwa bencana merupakan bentuk kutukan atau 

kemarahan Tuhan akibat dosa dan maksiat yang di lakukan manusia. Sebagian 

lainnya memandang bencana sebagai ujian dari Tuhan untuk menguji 

kesabaran manusia, dan jika berhasil melewatinya, maka akan mendapat 

kedudukan yang lebih mulia di sisi-Nya. Ada pula yang melihat bencana 

sebagai bentuk teguran Tuhan seperti orang tua yang menegur anaknya agar 

kembali ke jalan yang benar. Sebagian lagi mengaitkan bencana dengan 

praktik-praktik yang dianggap menyimpang, seperti melakukan sesaji, 

ruwatan, atau hal-hal yang dianggap bid’ah dan khurafat. Bahkan, ada pula 

yang menghubungkan terjadinya bencana dengan situasi politik, seperti 

                                                           
3 Abd al-Rahman Ibn ‘Ali, Mawa’iz Ibn Al-Jauzy (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1995).h. 

176 



3 

 

 

 

ketidakmampuan pemerintahan Presiden Susilo Bambang Yudhoyono dalam 

menangani berbagai kasus besar yang melanda negeri ini.4 

Selain itu, berdasarkan data dari Lembaga Survei Indonesia (LSI) tahun 

2022, lebih dari setengah masyarakat Indonesia memandang bencana sebagai 

bentuk hukuman dari Tuhan akibat dosa dan maksiat manusia. Cara pandang 

seperti ini juga terlihat saat pandemi COVID-19 melanda, di mana sebagian 

besar masyarakat menyebut wabah tersebut sebagai bentuk kemurkaan Tuhan. 

Hal ini menunjukkan bahwa masih banyak orang yang memahami ujian hanya 

dari sisi negatif, seolah-olah ujian selalu identik dengan hukuman. 

Sebaliknya, saat seseorang mendapat rezeki melimpah atau kekuasaan, 

banyak orang langsung menganggapnya sebagai tanda kebaikan dan 

keberkahan dari Tuhan. Padahal, menurut Al-Qur’an, nikmat seperti itu bisa 

jadi ujian juga—untuk melihat apakah seseorang bisa bersyukur dan 

menjalankan tanggung jawabnya dengan baik. Kalau keliru memaknai 

keberhasilan dunia hanya sebagai tanda cinta Tuhan, seseorang bisa terjebak 

dalam kesombongan, merasa tidak butuh siapa-siapa, dan melupakan 

kewajiban sosialnya terhadap sesama. 

Pemahaman masyarakat yang seperti itu mencerminkan masih adanya 

kesenjangan dalam melihat konsep balā’ secara menyeluruh, yakni bahwa 

ujian dari Allah bisa datang dalam bentuk kebaikan maupun keburukan. Karena 

itu, mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an khususnya Surah Al-Fajr ayat 15–20 

menjadi sangat penting agar manusia dapat memahami dengan tepat bagaimana 

seharusnya menyikapi berbagai bentuk ujian tersebut. Melalui pendekatan dua 

tafsir kontemporer, yaitu Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan Tafsir 

Al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili, diharapkan kajian ini mampu 

memberikan wawasan yang lebih dalam dan relevan tentang arti balā’ serta 

sikap yang sebaiknya diambil dalam menghadapinya. 

                                                           
4 Abdul Mustaqim, Teologi Bencana Dalam Perspektif Al-Qur’an, Jurnal Studi Al-Qur’an dan 

Tafsir Nusantara, Vol. 1, No. 1, 2015, h. 92 



4 

 

 

 

Berdasarkan pemikiran diatas, penulis membahas skripsi ini dengan judul 

“Respon Manusia Atas Bala’ Dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir Al-

Misbah dan Tafsir Al-Munir Atas Surat Al-Fajr Ayat 15-20.” 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana respon manusia atas bala’ menurut penafsiran M. Quraish 

Shihab dan Wahbah Zuẖailî dalam QS. Al-Fajr ayat 15-20?. 

2. Bagaimana faktor persamaan dan perbedaan penafsiran menurut M. 

Quraish Shihab dalam Tafsîr al-Miṣbah  dan Wahbah Zuẖailî  dalam Tafsîr 

al-Munîr terhadap respon manusia atas bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-

20?. 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui bagaimana respon manusia atas bala’ menurut 

penafsiran M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuẖailî dalam QS. Al-Fajr ayat 

15-20. 

2. Untuk Mengetahui bagaimana faktor persamaan dan perbedaan penafsiran 

menurut M. Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah dan Wahbah Zuẖailî  

dalam Tafsîr al-Munîr terhadap respon manusia atas ujian (bala’) dalam 

QS. Al-Fajr ayat 15-20. 

D. Manfaat Penelitian 

Dalam sebuah penelitian tentu diharapkan dapat bermanfaat, paling tidak 

terdapat dua hal yaitu: 

1. Manfaat Teoritis 

Menambah khazanah ilmu pengetahuan dalam bidang kajian tafsir, 

khususnya mengenai tema ujian dalam al-Qur’an dan makna yang 

terkandung dalam surat al-Fajr ayat 15-20. 

2. Manfaat Praktis 

Memberikan pemahaman kepada masyarakat agar dapat menyikapi 

ujian kehidupan, baik berupa nikmat maupun musibah, dengan sikap yang 



5 

 

 

 

sesuai dengan ajaran Islam dan menjauhkan diri dari penilaian yang keliru 

terhadap ukuran kemuliaan seseorang. 

E. Tinjauan Pustaka. 

Tinjaun pustaka merupakan karya tulis terdahulu. Tinjauan pustaka ini 

berisi literatur-literatur yang relevan dengan pokok bahasan dan menguraikan 

dengan jelas sehingga menimbulkan argumen-argumen yang mendasar dari 

penelitian yang akan dilakukan.   

Pertama, Skripsi yang ditulis pada tahun 2020 dengan judul “Ujian Dalam 

Al-Qur’ān (Studi Komparatif Tafsir Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab Atas 

Surat Al-Baqarah Ayat 155-157)“ oleh Lutni Maulana di Universitas Islam 

Negeri Salatiga. Dalam skripsi ini Lutni Maulana membahas mengenai bentuk-

bentuk/macam-macam ujian yang di alami oleh setiap manusia yang terdapat 

dalam surat al-Baqarah ayat 155-157, dalam ayat tersebut menemukan bentuk-

bentuknya seperti sedikit rasa takut, sedikit rasa lapar, kekurangan harta, 

kekuranagn jiwa, dan kekurangan buah-buahan. Sedangkan dalam skripsi yang 

bahas itu ujian yang terdapat dalam surat al-Fajr ayat 15-20 yaitu membahasa 

mengenai ujian kekayaan dan kemiskinan yang penjabarannya lebih luas lagi. 

Adapun persamaan dan perbedaan antara skripsi Lutni Maulana dan penulis 

adalah: Persamaan : sama-sama membahas mengenai ujian dan 

pendekatannya sama yaitu menggunakan pendekatan komparatif. Sedangkan 

Perbedaanya: Lutni Maulana mengambil surat al-Baqarah ayat 155-157 

sedangkan penulis mengambil surat al-Fajr ayat 15-20, lutni Maulana 

menggunakan komparasi antara mufassir Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab 

sedagkan penulis menggunakan M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuẖailî, dan 

dari keduanya pun pembahasannya sudah berbeda.5 

Kedua, Skripsi yang ditulis pada tahun 2024, yang berjudul “Interpretasi 

Istidraj Dalam Perspektif Surat Al-An’am Ayat 44 (Studi Komparatif Tafsir 

Al-Qur’ān Al-Adzim dan Tafsir Al-Azhar)” yang di tulis oleh Syahrul Mubarok 

                                                           
5 Lutni Maulana, Ujian Dalam Al-Qur’ān (Studiu Komparatif Tafsir Ibnu Katsir dan M. 

Quraish Shihab Atas Surat Al-Baqarah Ayat 155-157), IAIN Salatiga, 2020. 



6 

 

 

 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Dalam skripsi yang 

di tulis oleh Syahrul Mubarok membahas tentang istidraj yang berupa 

kenikmatan sebagai ujian dan hukuman bagi yang melanggar perintah Allah 

Swt. Sedangkan penulis membahas tentang kekayaan dan kemiskinan sebagai 

ujian untuk mengetahui siapa yang beriman atau mendustakan. Adapun 

persamaan dan perbedaannya, persamaan: dari keduanya membahas tentang 

kenikmatan duniawi sebagai ujian dan mengguankan studi komparasi. 

Sedangkan perbedaanya: (1) skripsi Syahrul Mubarok membahas istidraj 

sebagai ujian dan hukuman sedangkan penulis membahas tebntang ujian 

sebagai peringatan dan supaya mengetahui siapa yang beriman maupun yang 

tidak beriman. (2) skripsi Syahrul Mubarok mengkomparasikan dengan tafsir 

Al-Qur’ān al-Adzim dan tafsir al-Azhar sedangkan penulis mengkomparasikan 

antara tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir. (3) skripsi Syahrul Mubarok 

menggunakan ayat-ayat tentang istidraj sedangkan penulis menggunakan surat 

al-Fajr.6 

Ketiga, Skripsi dengan judul “Ujian Perempuan Shalihah Menurut Al-

Qur’ān dan Relevansinya Pada Perempuan Masa kini” yang ditulis oleh Ahmad 

Asfihani pada tahun 2023 di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri. 

Ahmad Asfihani membahas dalam skripsinya ujian seorang wanita yang mana 

wanita sekarang memandangi wanita yang bertabarruj sudah menjadi hal yang 

lumrah, apalagi sekarang teknologi semakin canggih sehingga mudah 

mengupdate dan juga taatnya seorang istri terhadap suaminya juga termasuk 

dalam ujian. Sedangkan penulis mengkaji tentang ujian yang berupa kekayaan 

dan kemiskinan agar mengetahui siapa yang beriman ataupun yang tidak 

berimann. Adapun persamaan dan perbedaannya, persamaan: dari keduanya 

sama-sama membahas tentang ujian yang di hadapi oleh setiap manusia yang 

masih hidup. Sedangkan perbedaanya: dari keduanya sudah sangat jelas 

pembahasannya pun sudah berbeda, kemudian dalam skripsi Ahmad Asfihani 

                                                           
6 Syahrul Mubarok, Interpretasi Istidraj Dalam Perspektif Surat Al-An’am Ayat 44 (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Qur’ān Al-Adzim dan Tafsir Al-Azhar), UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 

2024. 

 



7 

 

 

 

menggunakan pendekatan analisis sedangkan penulis mengguankan 

komparatif (perbandingan).7 

Keempat, jurnal yang ditulis oleh Fitriani dkk pada tahun 2022 di IAIN 

Kendari dengan judul “Anak Sebagai Ujian dan Musuh Kajian Tafsir 

Kontekstual”. Dalam jurnal Fitriani dkk menjelaskan tentang anak termasuk 

ujian dan musuh, di mana zaman sekarang orang-orang lebih memilih karirnya 

ketimbang untuk membangun keluarga. Orang-orang sekarang ini lebih banyak 

ingin menunda kehamilan bahkan yang lebih parah tidak mau mempunyai 

anak. Padahal dalam al-Qur’ān sendiri seorang anak merupakan rezeki dan 

tujuan menikah pun salah satunya agar memiliki keturunan. Sedangkan peulis 

lebih fokus terhadap ujian untuk mengetahui kadar keimanan seseorang, 

apakah ia akan tetap beriman atau malah justru akan menjauhinya. Persamaan: 

ujian. Perbedaan: dari penelitian keduanya sudah sangat jelas perbedaannya.8 

Kelima, jurnal yang ditulis pada tahun 2023 dengan judul “Ayat-Ayat 

Tentang Ujian Perspektif Syeikh Imam Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir 

Al-Munir)” yang ditulis oleh Agus Mukmin dan Agussalim Institut Agama 

Islam (IAI) Al-Azhaar Lubuklinggau. Pemabahasan dari jurnal ini dan penulis 

terdapat persamaan, yaitu membahas tentang ayat-ayat ujian yang 

membedakan dari keduanya, Dalam jurnal tersebut menggunakan beberapa 

surat dalam penelitiannya sedangkan penulis hanya menggunakan satu surat 

dan dari keduanya menggunakan surat yang berbeda-beda tentunya. Kemudian 

perbedaan lainnya jurnal ini menggunakan studi tematik sedangkan penulis 

menggunakan studi komparatif. Adapun perbedaan lainnya lagi kalau dalam 

jurnal menurut mufassir Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani sedangkan 

penulis menggunakan tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan tafsir al-

Munir karya Wahbah az-Zuhaili.9 

                                                           
7 Ahmad Asfihani, Ujian Perempuan Shalihah Menurut Al-Qur’ān dan Relevansinya Pada 

Perempuan Masa kini, IAIN Keddiri, 2023. 
8 Fitriani dkk, Anak Sebagai Ujian dan Musuh kajian Tafsir Kontekstual, Jurnal Tafsir, Hadis, 

dan Teologi, Vol. 2, No. 2, 2022, h. 30-31. 
9 Agus Mukmin dan Agussalim, “Ayat-Ayat Tentang Ujian Perspektih Syeikh Muhammad 

Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir al-Munir)”, Jurnal manajemen Dakwah, Vol. 3, No. 1, 2023 



8 

 

 

 

Keenam, jurnal yang ditulis pada tahun 2023 dengan judul “Implikasi 

Pendidikan QS. Al-Baqarah ayat 214 Tentang Kesabaran Dalam Menghadapi 

Ujian” yang ditulis oleh Intan Aulia Putri, Fitroh Hayati, dan Nurul Afrianti 

Universitas Islam Bandung. Dalam jurnal ini Intan Aulia Putri dkk menjelaskan 

Dari  penelitian  ini, diperoleh  beberapa  kesimpulan yaitu:  esensi yang 

terkandung dalam QS. Al-Baqarah ayat 214 (1) umat Islam akan diuji dengan 

kesulitan  dan  kesengsaraan  dalam  menghadapi  kehidupan  di  dunia  (2)  

hendaknya umat Islam memiliki keta bahan dan keteguhan iman dalam 

menghadapi goncangan dan  ujian  dalam  kehidupan  (3)  umat  Islam  hanya  

berharap  pertolongan  dari  Allah dalam  mengatasi  ujian  kehidupan.  

Implikasi  pendidikan  dari  QS.  Al-Baqarah  ayat 214 (1) seorang guru harus 

dapat mengajarkan hikmah diberi ujian dalam kehidupan oleh Allah (2) 

seorang guru harus dapat memberikan ketauladanan dalam menyikapi ujian 

Allah dengan sabar (3) seorang guru harus dapat mengaplikasikan ilmu akidah 

dalam perilaku  siswa (4)  guru  mengajarkan siswa  untuk  tidak mudah 

berputus  asa dalam menghadapi ujian dari Allah.10 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library 

research) yaitu dengan mengumpulkan data dan informasi dari buku-buku, 

literatur, jurnal, kitab kitab, artikel, internet yang relevan serta berbagai 

buku yang bisa dujadikan landasan referensi suatu masalah yang akan 

diteliti. Secara garis besar, metode penelitian terbagi menjadi dua yaitu 

metode penelitian kualitatif dan kuantitatif. Metode yang penulis pakai 

untuk penelitian ini menggunakan metode kualitatif, metode kualitatif 

cenderung digunakan untuk mengeksplorasi.  Mengeksplor berarti 

mengumpulkan data pada suatu karya ilmiah yang dilakukan oleh para 

peneliti yang tertarik untuk menelaah secara alamiah. 

                                                           
10 Intan Aulia Putri, Fitroh Hayati, dan Nurul Afrianti, “Implikasi Pendidikan QS. Al-Baqarah 

Ayat 214 Tentang Kesabaran Dalam Menghadapi Ujian”, Bandung Conference Series: Islamic 

Education, Vol. 3, No. 2, 2023, 766 



9 

 

 

 

2. Sumber Data 

Sumber data dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu: 

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer yang dimaksud adalah sumber data yang 

menerangkan data langsung dari tangan yang pertama, yaitu data yang 

diangkat menjadi sumber data utama. Dalam penelitian ini yang 

dijadikan sumber data utama adalah kitab tafsir al-Misbah dan tafsir 

al-Munir. 

b. Sumber Data Skunder 

Sumber data sekunder yang dimaksud yaitu sumber data sebagai 

literatur pendukung. Dalam penelitian ini sumber data sekunder yang 

digunakan adalah beberapa kitab tafsir lainnya, buku, literatur, artikel, 

catatan,  dan jurnal penelitian yang berhubungan dengan penelitian 

ini. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Karena jenis penelitian ini menggunakan kepustakaan, jadi metode 

pengumpulan datanya yang perlu diterapkan adalah dengan 

mengumpulkan data-data yang berkaitan dengan pembahasan 

menggunakan metode dokumentasi. Metode pengumpulan data dengan 

dokumentasi ini yaitu peneliti perlu mengambil data dokumen yang berupa 

material-material yang tertulis yang tersimpan,11   contohnya seperti buku-

buku, kitab, jurnal, artikel dan lainnya yang masih berkaitan dengan 

konsep penelitian. Dalam hal ini, langkah pertama yang perlu dilakukan 

peneliti adalah dengan menganalisis tentang respon manusia atas bala’ 

yang terdapat di dalam Al-Qur’ān surat al-Fajr ayat 15-20. Selanjutnya 

peneliti menelurusi kitab tafsir yang peneliti jadikan sumber data primer 

dalam mpenelitian ini yaitu kitab Tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir 

untuk dilihat penafsirannya mengenai  ayat ujian dalam al-Qur’ān dari 

kedua kitab tafsir tersebut. Kemudian peneliti menelusuri literatur-literatur 

                                                           
11 J. R Raco, Metode Penelitian Kualitatif Jenis, Karakteristik, dan Keunggulannya, Jakarta: 

Grasindo, 2010, h. 111. 



10 

 

 

 

pendukung seperti kitab tafsir lainnya, buku, dan jurnal penelitian yang 

berkaitan dengan penelitian ini. 

4. Metode Analisis Data 

Analisis data ialah tahapan penbentukan pola dengan cara penyusunan 

dan pengurutan melalui bahan-bahan yang ada. Sedangkan dalam 

penelitian kualitatif, analisis data ini bermula dari realita di lapangan, 

sampai tahap menemukan makna dibalik data sebagai wujud dari hasil 

penelitian. Penelusuran terhadap berbagai literatur, menentukan tema, 

mengumpulkan data, mengidentifikasi, mengumpulkan referensi, dan 

terakhir menganalisis dua kata tersebut. Sesudah dikumpulkan, data-data 

yang diperlukan diolah dengan deskriptif-analisis dan komparatif. 

Metode deskriptif merupakan metode dengan menyajikan data secara 

nyata atau fakta dengan data yang dihasilkan dari hasil penelitian agar data 

menjadi lebih sederhana dan mudah dibaca. Dalam hal ini peneliti akan 

menjabarkan penafsiran M. Quraish Shihab dan Ibnu Katsir sebagaimana 

yang terdapat dalam Tafsir al-Misbah dan tafsir al-Munir.  

Dalam metode analisis isinya peneliti berusaha mencoba menganalisis 

isi dari masing-masing konsep untuk menemukan persamaan dan 

perbedaan dari penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsirnya al-Misbah 

dan Ibnu Katsir dalam tafsirnya al-Munir. 

Sedangkan metode komparatif merupakan metode dengan cara 

membandingkan ayat-ayat Al-Qur’ān atau hadis-hadis atau dari dua 

pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan sebuah ayat Al-Qur’ān yang 

memiliki persamaan atau kemiripan redaksi yang bervariasi dengan suatu 

masalah yang sama. Disini penulis membandingkan dari penafsiran M. 

Quraish Shihab dalam tafsirnya al-Misbah dan penafsiran Ibnu Katsir 

dalam tafsirnya al-Munir mengenai masalah respon manusia atas bala’ 

dalam QS. al-Fajr ayat 15-20, yang kemudian untuk diambil kesimpulan. 



11 

 

 

 

G. Sistematika Penulisan 

Untuk mempermudah penelitian, penulis menghadirkan runtutan 

pembahasan sebagai berikut: 

Bab pertama, berisi pendahuluan yaitu mencangkup latar belakang 

masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, 

metode penelitian mencangkup jenis dan pendekatan penelitian, sumber data 

(sumber data primer dan sumber data skunder). Kemudian metode 

pengumpulan data, metode analisis data (metode deskriptif, metode analisis 

data, dan metode komparasi), dan yang terakhir ada sistematika dalam 

kepenulisan suatu penelitian yang merupakan urutan yang menjelaskan 

gambaran umum pada penelitian. 

Bab kedua, pada bab ini menjelaskan tentang pengertian dari makna bala’, 

ujian dalam al-Qur’an, manfaat ujian, dan tentang tafsir muqaran. 

Bab ketiga, pada bab ini berisi mengenai seputar biografi singkat M. 

Quraish Shihab dan Wahbah Az-Zuhaili dalam kitab tafsir al-Misbah dan tafsir 

al-Munir beserta penafsiran yang berkaitan dengan respon manusia atas bala’ 

dalam QS. al-Fajr ayat 15-20 berdasarkan kedua kitab tafsir tersebut. 

Bab keempat, bagian ini merupakan bagian yang paling terpenting dalam 

sebuah penelitian karya ilmiah berupa skripsi. Karena bab ini berisi analisis 

mendalam terhadap respon manusia atas bala’ berdasarkan ayat-ayat Surah Al-

Fajr ayat 15–20. Pembahasan difokuskan pada bagaimana kedua tafsir 

memahami sikap manusia ketika diberi kesenangan dan ketika diberi kesulitan, 

serta implikasi pemahaman ini dalam konteks kehidupan sosial-keagamaan 

masa kini. 

Bab kelima, Bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang telah 

dilakukan, serta saran-saran yang berkaitan dengan topik kajian dan 

kemungkinan pengembangan penelitian lebih lanjut.  



 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Makna Ujian Dalam Islam 

1. Pengertian Ujian 

Istilah "ujian" memang sudah tak asing lagi bagi kalangan akademisi 

maupun cendekiawan. Namun, bagi masyarakat awam, pemahaman 

terhadap kata ini masih sering disalahartikan. Banyak yang menganggap 

ujian sebagai sesuatu yang negatif, seperti musibah, ancaman, atau hal 

menakutkan yang identik dengan kegagalan. Untuk meluruskan 

pandangan tersebut, penulis berupaya menelusuri dan mengkaji makna 

sebenarnya dari ujian melalui berbagai referensi dan pendapat para tokoh. 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), kata ujian memiliki 

empat makna yang berbeda. Kata ini berasal dari bentuk dasar uji dan 

termasuk dalam jenis homonim, yaitu kata yang penulisannya dan 

pengucapannya sama, tetapi maknanya berbeda-beda. Dalam klasifikasi 

tata bahasa, ujian termasuk ke dalam jenis nomina atau kata benda, yang 

berarti kata ini digunakan untuk menyebut nama orang, tempat, benda, 

atau segala sesuatu yang bisa dianggap sebagai benda. Secara umum, ujian 

diartikan sebagai alat atau cara untuk menilai mutu sesuatu, seperti 

kepandaian, kemampuan, atau hasil belajar. Selain itu, ujian juga bisa 

bermakna cobaan hidup, hasil dari proses pengujian, atau hasil 

pemeriksaan.1 

Pada intinya, secara umum dapat di simpulkan bahwa ujian 

merupakan sesuatu yang pasti akan dialami oleh setiap manusia. Ujian itu 

di maksudkan agar orang-orang yang taat dan sabar bisa meraih pahala 

besar dan semakin kuat imannya. Sementara bagi mereka yang bermaksiat, 

ujian itu menjadi peringatan agar mereka bisa belajar, sadar, dan kembali 

bertakwa kepada Allah. 

                                                           
1 Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), (Online, Diakses Tanggal 8 Mei 2018) 



13 

 

 

 

2. Ujian Dalam Al-Qur’an 

Dalam al-Qur’an ada beberapa kata yang memiliki makna ujian, 

seperti bala’, fitnah, imtihan, dan azab, sebagai berikut:  

a. Bala’ 

Dalam kitab Mu’jam al-Mufahras li Alfaz Al-Qur’an al-Karim 

karya Muhammad Fuad Abdul Baqi, tercatat bahwa terdapat sebanyak 

34 ayat dalam Al-Qur’an yang berkaitan dengan kata al-balā’, 

termasuk dengan berbagai bentuk turunannya. Ayat-ayat ini tersebar 

di sejumlah surah yang berbeda dalam Al-Qur’an.2 

Awalnya, kata bala’ digunakan untuk menggambarkan kondisi 

pakaian yang sudah lusuh atau usang karena terlalu lama dipakai. Dari 

makna ini, bala’ kemudian dipahami sebagai ujian atau cobaan yang 

membuat seseorang tampak “lelah” karena banyaknya atau 

panjangnya masa penderitaan yang dialami. Melalui berbagai ujian 

itulah, sifat asli atau kualitas seseorang bisa terlihat. Rasa gelisah pun 

sering disebut sebagai bentuk bala’, karena dapat menggerogoti tubuh 

dan jiwa seseorang. Dalam Al-Qur’an, kata bala’ tidak selalu merujuk 

pada hal-hal yang dipandang buruk atau menyakitkan oleh manusia, 

tetapi juga bisa merujuk pada sesuatu yang terlihat baik atau 

menyenangkan..3 

Berikut ini salah satu ayat yang membahas tentang bala’, Allah 

Swt berfirman sebagai berikut: 

ءكَُ  ءَ الْعَذَابِ يذَُبِ حُوْنَ ابَْ نَاٰۤ نّٰكُمْ مِ نْ اّٰلِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوْٰۤ ي ْ مْ وَيَسْتَحْيُ وْنَ وَاِذْ نَجَّ
ءكَُمْ ۗ وَفِيْ ذّٰ  ءٌ مِ نْ رَّبِ كُمْ عَظِيْمٌ نِسَاٰۤ

 لِكُمْ بَلََٰۤ
Artinya: ”(Ingatlah) ketika Kami menyelamatkan kamu dari 

(Fir‘aun dan) pengikut-pengikut Fir‘aun.23) Mereka 

                                                           
2 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Muhfaros li Alfadzil Qur’an, (Kairo: Darul 

Kutub Al-Misriyyah, 1945), h. 135-136. 
3 M. Quraish Shihab, “1001 Soal Keislaman Yang Patut Anda Ketahui”, (Jakarta: Lentera Hati, 

2008), h. 374-375 



14 

 

 

 

menimpakan siksaan yang sangat berat kepadamu. Mereka 

menyembelih anak-anak laki-lakimu dan membiarkan hidup 

anak-anak perempuanmu. Pada yang demikian terdapat cobaan 

yang sangat besar dari Tuhanmu.” (QS. Al-Baqarah: 49).4 

b. Fitnah 

Secara etimologis, kata fitnah berasal dari bahasa Arab yang 

memiliki makna beragam, seperti kekacauan, bencana, kemusyrikan, 

ujian, hingga siksaan. Dalam Al-Qur’an, kata ini tercantum sebanyak 

34 kali dengan konteks yang bervariasi. Secara umum, fitnah 

dipahami sebagai penyebaran informasi palsu atau tuduhan yang tidak 

benar terhadap seseorang, biasanya dengan tujuan jahat atau untuk 

menjatuhkan nama baik. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika Al-

Qur’an menggambarkan fitnah sebagai perbuatan yang lebih kejam 

dan berbahaya daripada pembunuhan.5 Allah Swt berfirman: 

نُ وَلّٰكِنَّ  نَۚ  وَمَا كَفَرَ سُلَيْمّٰ لُوا الشَّيّٰطِيْنُ عَلّٰى مُلْكِ سُلَيْمّٰ  الشَّيّٰطِيْنَ  وَات َّبَ عُوْا مَا تَ ت ْ

تَ ۗ وَمَا مَارُوْ كَفَرُوْا يُ عَلِ مُوْنَ النَّاسَ السِ حْرَ وَمَآ انُْزلَِ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ببَِابِلَ هَارُوْتَ وَ 

نَةٌ فَلََ تَكْفُرْ ۗ فَ يَ تَ عَلَّمُوْ  نِ مِنْ اَحَدٍ حَت ّٰى يَ قُوْلََٓ انَِّمَا نَحْنُ فِت ْ هُمَا مَا يُ فَر قُِ وْنَ يُ عَلِ مّٰ نَ مِن ْ

ر يِْنَ  هُمْ  وَمَا َۗ  ٖ  وَزَوْجِه الْمَرْءِ  بَ يْنَ  ٖ  بهِ
 َۗ  الل ّٰهِ  اِذْنِ بِ  اِلََّ  اَحَدٍ  مِنْ  ٖ  بهِ بِضَاٰۤ

فَ  وَلََ  يَضُرُّهُمْ  مَا وَيَ تَ عَلَّمُوْنَ   الَّْٰخِرَةِ  فِى ٖ  رّٰىهُ مَا لَهعُهُمْ ۗ وَلَقَدْ عَلِمُوْا لَمَنِ اشْت َ يَ ن ْ

 نَ يَ عْلَمُوْ  كَانُ وْا لَوْ  َۗ  انَْ فُسَهُمْ  َٓ ٖ  بهِ مَاشَرَوْا وَلبَِئْسَ  َۗ  خَلََقٍ  مِنْ 

Artinya: “Mereka mengikuti apa yang dibaca oleh setan-setan 

pada masa Kerajaan Sulaiman. Sulaiman itu tidak kufur, tetapi 

setan-setan itulah yang kufur. Mereka mengajarkan sihir kepada 

manusia dan apa yang diturunkan kepada dua malaikat di negeri 

Babilonia, yaitu Harut dan Marut. Padahal, keduanya tidak 

mengajarkan sesuatu kepada seseorang sebelum mengatakan, 

“Sesungguhnya kami hanyalah fitnah (cobaan bagimu) oleh 

                                                           
4 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah Ayat 49 
5 Abdul Rahman, “1001 Siksa Kubur”, (Bogor: Lembar Langit Indonesia, 2014), h. 76-77 



15 

 

 

 

sebab itu janganlah kufur!” Maka, mereka mempelajari dari 

keduanya (malaikat itu) apa yang (dapat) memisahkan antara 

seorang (suami) dan istrinya. Mereka tidak akan dapat 

mencelakakan seseorang dengan (sihir)-nya, kecuali dengan izin 

Allah. Mereka mempelajari sesuatu yang mencelakakan dan 

tidak memberi manfaat kepada mereka. Sungguh, mereka benar-

benar sudah mengetahui bahwa siapa yang membeli 

(menggunakan sihir) itu niscaya tidak akan mendapat 

keuntungan di akhirat. Sungguh, buruk sekali perbuatan mereka 

yang menjual dirinya dengan sihir jika mereka mengetahui(-

nya).” (QS. Al-Baqarah: 102).6 

Dalam penafsiran ayat ini, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kata 

fitnah dimaknai sebagai ujian atau cobaan. Penafsiran ini didasarkan 

pada riwayat dari Ibnu Abbas, yang juga dinukil oleh Abu Ja’far ar-

Razi. Dalam riwayat tersebut, disebutkan bahwa apabila ada 

seseorang yang datang kepada Harut dan Marut dengan niat untuk 

mempelajari sihir, maka mereka berdua akan menolaknya dengan 

tegas. Mereka mengingatkan, “Sesungguhnya kami ini hanyalah 

cobaan bagimu, maka janganlah kamu menjadi kafir.” Hal ini karena 

Harut dan Marut memahami dengan jelas perbedaan antara kebaikan 

dan keburukan, serta antara keimanan dan kekufuran. Mereka 

mengetahui bahwa sihir termasuk dalam kategori kekufuran. Oleh 

karena itu, istilah al-fitnah dalam konteks ini merujuk pada ujian atau 

cobaan yang diberikan kepada manusia.7 

c. Imtihan 

Kata imtihan berarti ujian. Istilah ini di gunakan oleh Muhammad 

Athiyah Al-Abrasyi. Sebagian istilah ini dapat menunjukan makna 

evaluasi secara langsung, atau hanya sekedar alat atau proses dalam 

evaluasi. Hal ini di dasarkan pada anggapannya bahwa Al-Qur’an dan 

Sunnah merupakan asas atau prinsip umum pendidikan, sedangkan 

operasionalisasinya sepenuhnya di serahkan kepada ijtihad umatnya.8  

                                                           
6 Qur’an Kemenag, QS. Al-Baqarah Ayat 102 
7 Parwanto dkk, Fitnah Dalam Al-Qur’an: Telaah Terhadap Penafsiran Ibnu Katsir, Jurnal 

Riset Multidisiplin dan Inovasi Teknologi, Vol. 2, 2, Mei 2024, h. 503 
8 Samsul Rizal, “Ilmu Pendidikan Islam”, (Medan: Merdeka Kreasi, 2022), h. 162 



16 

 

 

 

Selain itu, kata imtihan (امتحان) berasal dari akar kata Arab ma-

ha-na ( ن-ح-م ), yang secara umum mengandung makna “menguji” 

atau “mencoba.” Dalam Lisan al-‘Arab karya Ibnu Manzur, dijelaskan 

bahwa akar kata ini berkaitan dengan tindakan menguji.9 Sementara 

itu, Al-Mu‘jam al-Wasith menyebut bahwa kata kerja maḥana ( َمَحَن) 

digunakan untuk menggambarkan proses menguji seseorang guna 

mengetahui kualitas atau kemampuannya.10 Dari akar kata ini lahirlah 

kata imtihan, yang merupakan bentuk masdar (kata benda yang 

berasal dari kata kerja) dari imtahana (امتحن). Menurut Dr. Raghib al-

Isfahani dalam bukunya Mufradat Alfaz al-Qur’an, istilah imtihan 

mengandung arti ujian atau cobaan yang dimaksudkan untuk 

menyingkap atau mengetahui kondisi sebenarnya dari sesuatu atau 

seseorang.11 

Dalam konteks Al-Qur’an dan pemikiran Islam, istilah imtihan 

sering dipakai untuk menggambarkan ujian yang datang dari Allah 

kepada hamba-Nya. Secara bahasa, kata ini berasal dari akar kata 

mahana, yang berarti "menguji", sementara imtihan sendiri berarti 

"ujian". Meskipun kata imtihan tidak muncul secara langsung dalam 

Al-Qur’an, bentuk turunannya tetap ditemukan, yaitu pada dua 

tempat: Surah Al-Mumtahanah ayat 10 dan Surah Al-Hujurat ayat 3. 

هُ اعَْلَ  جِرّٰتٍ فاَمْتَحِنُ وْهُنَّۗ الَل ّٰ ءكَُمُ الْمُؤْمِنّٰتُ مُهّٰ هِنَّ مُ باِِيْمَانِ يّٰآيَ ُّهَا الَّذِيْنَ اّٰمَنُ وْٓا اِذَا جَاٰۤ
لََ هُمْ يَحِلُّوْنَ فاَِنْ عَلِمْتُمُوْهُنَّ مُؤْمِنّٰتٍ فَلََ تَ رْجِعُوْهُنَّ الَِى الْكُفَّارِۗ لََ هُنَّ حِلٌّ لَّهُمْ وَ 
تُمُوْهُ   وَاّٰتُ وْهُمْ مَّآ انَْ فَقُوْاۗ وَلََ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ انَْ تَ نْكِحُوْهُنَّ اِذَآ اّٰتَ ي ْ

ۗ
وَلَ  نَّ اجُُوْرَهُنَّۗ لَهُنَّ

                                                           
9 Ibn Manr & Muammad ibn Mukarram, Lisan al-’Arab, (Bullag Misr al-Matb’ah al-Kubra al-

’Amiriyah, 1883), hlm. 398. 
10 Ibrahim Mustafa, Al-Mu’jam Al-Wasit, (Matba’at Misr, 1960), hlm. 856. 
11 Al-Isfahani & Abu Qasim al-Husaiyn ibn Muhammad Raghib, Mufradat Alfaz al-Quran, 

(Dimashq: Dar al-Qala, 1992), hlm. 759 



17 

 

 

 

لِكُ  لَُوْا مَآ انَْ فَقُوْاۗ ذّٰ لَُوْا مَآ انَْ فَقْتُمْ وَلْيَسْ   هِ ۗيَحْكُمُ تمُْسِكُوْا بعِِصَمِ الْكَوَافِرِ وَسْ   مْ حُكْمُ الل ّٰ
هُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ  نَكُمْۗ وَالل ّٰ  بَ ي ْ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, apabila 

perempuan-perempuan mukmin datang berhijrah kepadamu, 

hendaklah kamu uji (keimanan) mereka. Allah lebih tahu tentang 

keimanan mereka. Jika kamu telah mengetahui (keadaan) mereka 

bahwa mereka (benar-benar sebagai) perempuan-perempuan 

mukmin, janganlah kamu kembalikan mereka kepada orang-

orang kafir (suami mereka). Mereka tidak halal bagi orang-

orang kafir itu dan orang-orang kafir itu tidak halal pula bagi 

mereka. Berikanlah kepada (suami) mereka mahar yang telah 

mereka berikan. Tidak ada dosa bagimu menikahi mereka 

apabila kamu membayar mahar kepada mereka. Janganlah kamu 

tetap berpegang pada tali (pernikahan) dengan perempuan-

perempuan kafir. Hendaklah kamu meminta kembali (dari orang-

orang kafir) mahar yang telah kamu berikan (kepada istri yang 

kembali kafir). Hendaklah mereka (orang-orang kafir) meminta 

kembali mahar yang telah mereka bayar (kepada mantan istrinya 

yang telah beriman). Demikianlah hukum Allah yang ditetapkan-

Nya di antara kamu. Allah Maha Mengetahui lagi Maha 

Bijaksana.” (QS. Al-Mumtahanah: 10).12 

كَ الَّذِيْنَ امْتَحَنَ اِنَّ الَّذِيْنَ  ىِٕ
ٰۤ
هِ اوُلّٰ هُ قُ لُوْبَ هُمْ  يَ غُضُّوْنَ اَصْوَاتَ هُمْ عِنْدَ رَسُوْلِ الل ّٰ الل ّٰ

ىۗ لَهُمْ مَّغْفِرةٌَ وَّاَجْرٌ عَظِيْمٌ   للِت َّقْوّٰ
Artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang merendahkan 

suaranya di sisi Rasulullah, mereka itulah orang-orang yang 

telah diuji hatinya oleh Allah untuk bertakwa. Mereka akan 

memperoleh ampunan dan pahala yang besar.” (QS’ Al-Hujurat: 

3).13 

d. Azab 

Berbeda halnya dengan fitnah dan bala’ yang hampir sulit di 

bedakan, azab memiliki konotasi yang jelas, yakni segala kejadian 

yang bersifat negatif. Azab yang dimaksud adalah azab yang 

bermakna siksaan, ini bukan lagi ujian atau cobaan, melainkan balasan 

                                                           
12 Qur’an Kemenag, QS. Al-Mumtahanah Ayat 10 
13 Qur’am Kemenag, QS’ Al-Hujurat Ayat 3 



18 

 

 

 

atas perbuatan jahat. Biasanya, kata azab ini di gunakan untuk 

menggambarkan siksaan yang berat dan mengerikan. Dan, azab sering 

dikaitkan dengan siksaan neraka. Selain dikaitkan dengan siksa 

akhirat, kata “azab” juga di gunakan oleh Allah Swt. untuk 

menggambarkan siksaan di dunia. Misalnya, Fir’aun kepada Bani 

Israil.14 

 الََْدْنّٰى دُوْنَ الْعَذَابِ الَْكَْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَ رْجِعُوْنَ وَلنَُذِيْ قَن َّهُمْ مِ نَ الْعَذَابِ 

Artinya: “Kami pasti akan menimpakan kepada mereka sebagian 

azab yang dekat (di dunia) sebelum azab yang lebih besar (di 

akhirat) agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (QS. As-

Sajdah: 21).15 

Pada hakikatnya, setiap manusia yang hidup di dunia ini pasti akan 

menghadapi ujian. Hal tersebut merupakan Sunnatullah, yakni ketetapan 

Allah Swt yang berlaku bagi seluruh makhluk-Nya. Dalam pandangan 

Islam, ujian bukanlah bentuk kebencian Allah Swt terhadap hamba-

hambanya, melainkan bukti kasih sayang dan perhatian Allah swt untuk 

menguatkan, membersihkan, dan mendewasakan manusia agar mencapai 

derajat yang lebih tinggi di sisi-Nya.16 

3. Bala’ Dalam Al-Qur’an 

Berdasarkan bentuknya Al-bala’ (ujian) terbagi menjadi dua yaitu 

berupa kebaikan dan berupa keburukan, sebagai berikut17: 

a. Al-bala’ (Ujian) Berupa Kebaikan 

                                                           
14 Moch. Syahrowi Yazid, “Jangan Bersedih! Jadikan Al-Qur’an Sebagai Obat Kesedihanmu”, 

(Yogyakarta: Laksana, 2019), h. 21-22 
15 Qur’an Kemenag, Qs’ As-Sajdah Ayat 21 
16 Siti Nurmaya Sofa, S.Kom., “Ujian Adalah Anugerah”, (Makassar: Idebuku, 2025), h. 12 
17 Muhammad Amrullah dan Sucila Ningsih, “Makna Lafazh Al-Bala’ Dalam Al-Qur’an 

(Telaah Kitab Tafsir Al-Mishbah)”, Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 1, 2022, h. 

43-46 



19 

 

 

 

هُمْ باِلْ  لِكَ ۖوَبَ لَوْن ّٰ هُمْ دُوْنَ ذّٰ لِحُوْنَ وَمِن ْ هُمُ الص ّٰ هُمْ فِى الََْرْضِ امَُمًاۚ مِن ْ حَسَنّٰتِ وَقَطَّعْن ّٰ
 لَعَلَّهُمْ يَ رْجِعُوْنَ وَالسَّيِ اّٰتِ 

Artinya: ”Kami membagi mereka di bumi ini menjadi beberapa 

golongan. Di antaranya ada orang-orang yang saleh dan ada 

(pula) yang tidak. Kami menguji mereka dengan berbagai 

kebaikan dan keburukan agar mereka kembali (pada kebenaran).” 

(QS. Al-A’raf: 168).18 

بَ الْجَنَّةِۚ اِذْ اقَْسَمُوْا ليََصْرمُِن َّهَا مُصْبِحِيْنََۙ  هُمْ كَمَا بَ لَوْنآَ اَصْحّٰ  انَِّا بَ لَوْن ّٰ
Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menguji mereka (orang 

musyrik Makkah) sebagaimana Kami telah menguji pemilik-

pemilik kebun ketika mereka bersumpah bahwa mereka pasti akan 

memetik (hasil)-nya pada pagi hari,” (QS. Al-Qalam: 17).19 

راً عًاۢ بَصِي ْ هُ سَمِي ْ تَلِيْهِ فَجَعَلْنّٰ نْسَانَ مِنْ نُّطْفَةٍ امَْشَاجٍۖ ن َّب ْ  انَِّا خَلَقْنَا الَِْ
Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari 

setetes mani yang bercampur. Kami hendak mengujinya (dengan 

perintah dan larangan) sehingga menjadikannya dapat mendengar 

dan melihat.” (QS. Al-Insan: 2).20 

Dari ketiga surat tersebut tersirat bahwa ujian tersebut tidak hanya 

terbatas pada hal-hal yang merugikan atau di anggap negatif oleh 

seseorang, akan tetapi juga bisa berupa nikmat atau keberkahan. Jika 

yang pertama menuntut kesabaran, maka yang kedua menuntut rasa 

syukur. Biasanya apa yang menuntut rasa syukur lebih berat di 

tanggung daripada apa yang menuntut kesabaran karena musibah kerap 

kali berpotensi membuat seseorang mengingat Allah Swt, sebaliknya 

nikmat atau keberkahan berpotensi membuat manusia lupa diri dan 

melupakan Allah Swt. 

b. Al-bala’ (Ujian) Berupa Keburukan 

                                                           
18 Qur’an Kemenag, QS. Al-A’raf Ayat 168 
19 Qur’an Kemenag, QS. Al-Qalam Ayat 17 
20 Qur’an Kemenag, QS. Al-Insan Ayat 2 



20 

 

 

 

لُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِ نَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَ قْصٍ مِ نَ الََْمْوَالِ وَالَْنَْ فُسِ وَالوَلَ  ثَّمَرّٰتِۗ وَبَشِ رِ نَ ب ْ

بِريِْنَ )  (511الص ّٰ

Artinya: “Kami pasti akan mengujimu dengan sedikit ketakutan 

dan kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. 

Sampaikanlah (wahai Nabi Muhammad,) kabar gembira kepada 

orang-orang sabar,” (QS. Al-Baqarah: 155).21 

ٓٗ اذِْ تحَُسُّوْنهَُمْ بِاِذْنهِ  ۚ حَتّٰىٓٗ اذِاَ فشَِلْتمُْ وَتنََازَعْتمُْ فِى الْْمَْرِ  هُ وَعْدهَ 
 وَلَقدَْ صَدقَكَُمُ اللّٰ

نْْۢ بعَْدِ  ا تحُِبُّوْنَ ۗ وَعَصَيْتمُْ م ِ نْ يَا وَمِنْكُمْ مَّنْ  مَآٗ ارَٰىكُمْ مَّ  يُّريِْدُ مِنْكُمْ مَّنْ يُّريِْدُ الدُّ

تَلِيَكُمْ ۚ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ ۗ وَالل ّٰهُ ذُوْ فَضْ  هُمْ ليَِ ب ْ لٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ الَّْٰخِرةََ ۚ ثمَُّ صَرَفَكُمْ عَن ْ

(511) 

Artinya: “Sungguh, Allah benar-benar telah memenuhi janji-Nya 

kepadamu ketika kamu membunuh mereka dengan izin-Nya 

sampai pada saat kamu (dalam keadaan) lemah, berselisih dalam 

urusan itu, dan mengabaikan (perintah Rasul) setelah Allah 

memperlihatkan kepadamu apa yang kamu sukai. Di antara kamu 

ada orang yang menghendaki dunia dan di antara kamu ada 

(pula) orang yang menghendaki akhirat. Kemudian, Allah 

memalingkan kamu dari mereka untuk mengujimu. Sungguh, Dia 

benar-benar telah memaafkan kamu. Allah mempunyai karunia 

(yang diberikan) kepada orang-orang mukmin.” (QS. Al-‘Imran: 

152).22 

تُمُوْهُمْ فَشُدُّ  تُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا فَضَرْبَ الر قِاَبِۗ حَت ّٰٓى اِذَآ اثَْخَن ْ  فاَِمَّا مَناۢاۢ فاَِذَا لَقِي ْ
وا الْوَثاَقَۖ

ءً حَت ّٰى تَضَعَ الْحَرْبُ اوَْزاَرَهَا ەۛ 
ءُ بَ عْدُ وَاِمَّا فِدَاٰۤ لِكَۛ  وَلَوْ يَشَاٰۤ هُمْ ذّٰ هُ لََنْ تَصَرَ مِن ْ  الل ّٰ

هِ فَ لَنْ يُّ  لُوَا۟ بَ عْضَكُمْ ببَِ عْضٍۗ وَالَّذِيْنَ قتُِلُوْا فِيْ سَبِيْلِ الل ّٰ  (4) ضِلَّ اعَْمَالَهُمْ وَلّٰكِنْ ل يَِ ب ْ

Artinya: “Maka, apabila kamu bertemu (di medan perang) dengan 

orang-orang yang kufur, tebaslah batang leher mereka. 

Selanjutnya, apabila kamu telah mengalahkan mereka, tawanlah 

                                                           
21 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Qur’an Kemenag, departemen Agama, 2019, h. 24 
22 QS. Al-‘Imran Ayat 152 



21 

 

 

 

mereka. Setelah itu, kamu boleh membebaskan mereka atau 

menerima tebusan. (Hal itu berlaku) sampai perang selesai. 

Demikianlah (hukum Allah tentang mereka). Sekiranya Allah 

menghendaki, niscaya Dia menolong (kamu) dari mereka (tanpa 

perang). Akan tetapi, Dia hendak menguji sebagian kamu dengan 

sebagian yang lain. Orang-orang yang gugur di jalan Allah, Dia 

tidak menyia-nyiakan amal-amalnya.” (QS. Muhammad: 4).23 

4. Manfaat Bala’ 

Allah Swt telah jelas memperlihatkan manfaatnya bagi orang-orang 

yang beriman kepada-Nya, yakni manfaat yang kembali kepada diri mereka 

sendiri dan juga kepada seluruh umat manusia di seluruh dunia jika mereka 

mampu merenungkan dan mengambil pelajaran darinya, yaitu sebagai 

berikut:24 

a. Menghapuskan semua kesalahan. 

Jika seseorang diuji oleh Allah Swt dengan suatu musibah, baik  

musibah yang menimpa keluarganya, jasmaninya, hartanya, kemudian 

ia bersabar dalam menghadapinya dan melakukan introspeksi diri 

karenanya, maka saat itu lah Allah Swt akan menghapus semua 

kesalahan yang pernah diperbuatnya dan memudahkan segala 

permasalahannya. 

Hal ini sesuai dengan hadis Nabi Muhammad Saw: 

لَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُوْلُ مَا عَ  عَنْ أبَِى سَعِيْدٍ وَ أبَِى هُرَيْ رَةَ أنَ َّهُمَاسَمِعَا رَسُوْلَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ 

 فِ رَبهِِ مِتنْ سَيِ أتَهِِ مِنْ وَصَبٍ وِلََسَقَمٍ وَلََ حَزَنٍ حَتَّى الْهَمِ  يُ هَمُّهُ إِلََّ كُ  مِنَ لْمُؤْ  يُصِيْبُ ا

Artinya: “Diriwayatkan dari Abu Sa’id dan Abu Hurairah bahwa 

Rasulullah Saw. bersabda, “ Tidak akan diuji seorang yang 

beriman, baik dengan musibah yang menimpa keluarganya, 

hartanya, atau tubuhnya dengan sakit hingga menyebabkannya 

bersedih dan cemas yang meliputinya keuali Allah Swt hapuskan 

dengannya semua kesalahan dalam dirinya.” (HR. Muslim).25 

                                                           
23 QS. Muhammad Ayat 4 
24 Ahzami Samiun Jazuli, “Kehidupan Dalam Pandangan Al-Qur’an”, (Jakarta: Gema Insani 

Press, 2006), h. 105-108 
25 Lihat: Shahih Muslim, bi Syarhin Nawawi: 16/130, no. Hadis : 2573 



22 

 

 

 

b. Mengangkat derajat orang yang mendapatkan ujian (dan bersabar 

atasnya) di sisi Allah Swt. 

Jika seorang mukmin diuji oleh Allah Swt dan dia bersabar,  maka 

bukan saja akan di hapus  kesalahan-kesalahannya, tetapi Allah Swt 

juga akan melipatgandakan pahala baginya dan mengangkat derajatnya 

di sisi manusia dan juga di surga kelak. 

Hal ini sesuai dengan hadis Nabi Muhammad Saw: 

هَا زَوْجِ النَّبِيِ  صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ عَنْ عَائِ  تْ سَألَْتُ رَسُوْلَ شَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَن ْ
عَثهُُ اللَّهُ عَلَى مَنْ  يْ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الطَّا عُوْنِ فَأَخْبَ رَنِ  أنََّهُ عَذَابٌ يَ ب ْ

اعُوْنُ فَ يَمْكُُ  فِي طَّ يَشَاءُ وَأَنَّ اللَّهَ جِعَلَهُ رَحْمَةً للِْمُؤْمِنِيْنَ ليَْسَ مِنْ أَحَدٍ يَ قَعُ ال
بُهُ إِلََّ مَا كًتَبَ اللَّهُ لَهُ  لََّ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ إِ بَ لَدِهِ صَابِراً مُحْتَسِبًا يَ عْلَمُ أنََّهُ لََ يُصِي ْ

 شَهِيْدٍ 
Artinya: “Diriwayatkan dari Aisyah ra., ia berkata, “ Aku 

bertanya kepada Rasulullah akan permasalahan penyakit pes yang 

mewabah. Lalu ia mengatakan kepadaku bahwa wabah tersebut 

merupakan azab yang Allah Swt kirimkan kepada siapa pun yang 

dikehendaki-Nya dan Allah Swt menjadikan wabah tersebut 

sebagai satu bentuk rahmat-Nya bagi orang=orang yang bagi 

berman kepada-Nya.tidak ada seorangpun yang menderita 

penyakit yang mewabah ini kemudian ia diam di negaranya dengan 

penuh kesabarandan introspeksi diri atasnya hingga ia 

mengetahui bahwa Allah Swt tidak akan menimpakan sesuatu apa 

pun pada hamba-Nya kecuali telah menjadi ketetapan-Nya, maka 

pada saat itu pahala untuknya layaknya pahala orang yang mati 

syahid.” (HR. Bukhari).26 

c. Ganjaran di dunia. 

Salah satu keagungan Allah Swt bagi hamba-hamba-Nya yang 

diuji olehnya adalah dengan memberikan pahala yang berlipat ganda di 

dunia dengan memberikan ganti atas segala yang telah hilang. Bukti 

nyata dapat di lihat dari kisah Nabi Ayyub a.s. yang bersabar atas segala 

musibah yang menimpanya hingga Allah Swt  memberinya pahala 

dengan mengganti keluarga yang telah ditinggalkannya. 

                                                           
26 Lihat: Fathul Bari: 6/513 



23 

 

 

 

d. Keihklasan hati hanya kepada Allah Swt dan hati yang bersih dari 

segala kotoran yang dapat merusak kejernihan Iman. 

Ujian yang menimpa seseorang akan dengan sendirinya 

membersihkan segala kotoran yang ada di dalam hati, baik  berupa riya 

ataupun syirik lalu membentuk hati yang penuh  keikhlasan dalam 

berkata dan berbuat segala sesuatu demi mengharap ridha Allah Swt 

semata. 

e. Sebagai sarana pendidikan bagi orang-orang yang beriman dan juga 

sebagai ucapan salam dari Allah Swt kepada mereka. 

Merupakan kewajiban setiap individu untuk menari kemuliaan diri 

dengan keimanan kepada dirinya sendiri sebelum ia memuliakan orang 

lain. Setiap kali seseorang menghadapi ujian dan cobaan dalam hidup 

lalu menghadapinya dengan usaha yang baik, maka saat itu pula 

kemuliaan dirinya bertambah. Orang lain tidak akan pernah mampu 

melihat kemuliaan seseorang sebelum mereka melihat keteguhan dan 

kesabarannya dalam menghadapi masalah dan musibah yang 

menimpanya. Ketika melihat kesabaran tersebut, mereka akan berkata, 

“kalau ia tidak cukup iman, tentu ia tidak akan mampu bersabar 

menghadapinya.” Saat itulah manusia mulai belajar tentang urgensi 

keimanan dalam menghadapi segala ujian dan cobaan hidup lalu 

mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Saat itulah 

pertolongan Allah Swt akan datang dan manusia akan berbondong-

bondong memeluk agama-Nya. 

f. Membersihkan kaum mukminin dari orang-orang munafik yang 

mengaku beriman dan dari orang-orang yang hatinya kotor. 

Seperti halnya dalam surat al-Ahzab ayat 11-12 yang artinya: “Di 

situlah orang-orang mukmin diuji dan diguncangkan (hatinya) dengan 

guncangan yang dahsyat. (Ingatlah) ketika orang-orang munafik dan 

orang-orang yang di hatinya terdapat penyakit berkata, “Apa yang 

dijanjikan Allah dan Rasul-Nya kepada kami hanyalah tipu daya 

belaka.” (QS. Al-Ahzab: 11-12).27 

                                                           
27 QS. Al-Ahzab Ayat 11-12 



24 

 

 

 

g. Sebagai pintu agar dapat meneladani orang-orang yang sabar dalam 

menghadapi segala ujian-Nya. 

Ketika Allah Swt menguji manusia dan mereka mampu bersabar 

dalam menghadapinya, maka bagi mereka akan ada pahala dan 

kedudukan yang mulia di sisi Allah Swt. Hal ini kemudian menjadi 

contoh terbaik bagi umat Islam agar mereka mampu bersabar dan saling 

menasehati untuk bersabar. Orang-orang yang mampu bersabar telah 

membuktikan keimanan pada diri mereka. Bagi merekalah keridhaan-

Nya dan bagi merekalah segala kenikmatan di akhirat dan kemulian di 

dunia. 

5. Pandangan Ulama Terhadap Bala’ 

a. Pandangan Al-Ghazali 

Dalam Ihya’ Ulum al-Din,28 al-Ghazali memang belum 

menguraikan secara rinci kaitan antara bala’ dan nikmat. Namun 

demikian, nuansa pemikiran beliau tentang konsep bala’ tetap 

membuka ruang untuk dijadikan sebagai dasar teori atau pijakan 

pemahaman dalam kajian ini. 

Al-Ghazali membagi bala' ke dalam dua jenis. Yang pertama 

disebut bala' mutlak, yakni musibah yang berkaitan dengan perilaku 

buruk seperti maksiat dan akhlak yang tercela. Sedangkan yang kedua 

disebut bala' muqayyad, yaitu penderitaan fisik atau kondisi sulit 

seperti kemiskinan, penyakit, rasa takut, dan sejenisnya.29 

Dari penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa menurut al-Gazali, 

bala’ mencakup berbagai aspek dalam kehidupan manusia, seperti 

aturan hidup, perilaku, kondisi fisik, maupun keadaan psikologis. 

Namun, fokus utama dari pandangannya adalah pada sisi negatif atau 

hal-hal yang dipandang sebagai sesuatu yang buruk. Dengan kata lain, 

                                                           
28 Uraian ini terdapat dalam kitab tentang sabar dan syukur bagian kedua, sandi (rukun) ketiga. 

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, Ihya‘Ulum al-Din, Juz IV (Beirut: Dar al- Fikr, 

1995), h. 108-109. 
29 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, Ihya‘ Ulum al-Din, Juz IV 



25 

 

 

 

al-Gazali tidak memasukkan nikmat, kesehatan, atau keimanan sebagai 

bagian dari bala’ atau ujian. 

Menurut al-Ghazali, bala' yang bersifat mutlak tidak termasuk 

jenis ujian yang perlu dihadapi dengan kesabaran. Misalnya, dalam 

kondisi kekufuran, tidak ada ajaran baik dalam Al-Qur’an maupun 

hadis yang menganjurkan seseorang untuk bersabar dalam keadaan itu. 

Hal yang sama juga berlaku ketika seseorang terjerumus dalam 

perbuatan maksiat. Bersabar dalam melakukan maksiat justru tidak ada 

manfaatnya.30 Sebaliknya, seseorang dituntut untuk meninggalkan 

kebiasaan buruk tersebut. Nah, dalam upaya untuk berubah dan 

memperbaiki diri itulah sikap sabar menjadi penting. 

Berbeda dengan bala' muqayyad yang menimpa manusia, Al-

Ghazali berpendapat bahwa manusia tidak cukup hanya bersabar, tetapi 

juga wajib berusaha mengubah keadaannya. Misalnya, jika seseorang 

berada dalam kondisi miskin atau sakit, ia tidak boleh pasrah begitu 

saja, melainkan harus berikhtiar untuk keluar dari keadaan tersebut, 

sambil tetap bersabar dalam prosesnya. 

Dalam penjelasan al-Gazali yang lain, disebutkan bahwa 

kenikmatan pun bisa membawa manusia kepada musibah atau bencana. 

Namun, al-Gazali sendiri tidak pernah secara eksplisit menyatakan 

bahwa nikmat atau hal-hal baik yang diberikan Allah termasuk dalam 

makna bala’ secara menyeluruh, bersama dengan hal-hal yang buruk. 

Bagi al-Gazali, bala’ lebih identik dengan sesuatu yang bersifat negatif, 

seperti penderitaan, penyimpangan perilaku, dan penyimpangan 

akidah. Ini berbeda dengan pandangan para mufasir, yang melihat bala’ 

sebagai sesuatu yang memiliki cakupan lebih luas, termasuk hal-hal 

yang tampaknya positif. 

Bagi al-Gazali, nikmat atau kebaikan yang diberikan Allah kepada 

manusia sebenarnya bukanlah bentuk bala’. Namun, ia menjelaskan 

                                                           
30 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, Ihya‘ Ulum al-Din, Juz IV 



26 

 

 

 

bahwa terkadang nikmat itu bisa menjadi jalan yang menghantarkan 

manusia pada bala’ dalam bentuk musibah atau bencana. Dari 

penjelasan ini, dapat dipahami bahwa menurut al-Gazali, bala’ adalah 

ujian atau cobaan yang muncul dalam bentuk penderitaan atau 

kesusahan yang dirasakan manusia. 

b. Pandangan Az-Zamakhsyari 

Dalam tafsir al-Kasyaf yaitu karya Az-Zamaksyari menyebutkan 

bala’ itu sebagai fitnah. Sebagaimana yang tertuai sebagai berikut: 

ه الْفِتْنِةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ أى المحنة والبلَء الذى ينزل بالإنسان يتعذب به أشد علي
 من القتل

Fitnah dalam konteks ini dipahami sebagai al-mihnah atau al-

bala’, yaitu sebuah ujian atau musibah yang menyebabkan seseorang 

mengalami penderitaan. Az-Zamakhsyari menjelaskan bahwa fitnah 

semacam ini bahkan lebih menyakitkan daripada pembunuhan. 

Dikisahkan bahwa ada yang pernah bertanya kepada seorang ulama: 

“Adakah sesuatu yang lebih menyakitkan daripada kematian?” Ulama 

itu menjawab, “Ya, yaitu siksaan atau ujian berat (bala’) yang membuat 

seseorang sampai berharap untuk mati.” Istilah al-mihnah juga bisa 

dimaknai sebagai al-ikhraj, yakni pengusiran seseorang dari 

keluarganya atau dari tanah kelahirannya.31 

c. Pandangan Ulama Ushul Fiqih 

Para ulama fikih sepakat bahwa seluruh ajaran Islam pasti 

mengandung manfaat atau maslahat yang nyata bagi manusia. 

Pandangan ini juga dianut oleh kelompok-kelompok seperti Mu’tazilah, 

Maturidiyyah, serta mazhab Hanbali dan Maliki. Mereka meyakini 

bahwa Allah Yang Maha Pengasih tidak akan menetapkan sesuatu yang 

mengandung kerusakan (mafsadat) atau memberatkan manusia di luar 

                                                           
31 Mursalim dkk, “Konsep Fitnah Dalam Al-Qur’an Surat Al-Baqarah Ayat 191 dan 217 (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Kasyaf Karya Az-Zamakhsyari dan Mafatih Al-Ghaib Karya Fakhruddin Ar-

Razi)”, Jurnal Studi Islam, Volume 15, Nomor 2, Oktober 2023, h. 279 



27 

 

 

 

batas kemampuannya. Namun, berbeda halnya dengan Asy’ariyah dan 

golongan Dzahiriyah. Mereka berpandangan bahwa syariat tidak selalu 

harus memiliki alasan maslahat di baliknya. Menurut mereka, bisa saja 

Allah menetapkan suatu hukum meskipun manusia tidak melihat 

adanya manfaat di dalamnya.32 

Mazhab Syafi’i dan sebagian ulama dari mazhab Hanafi 

berpendapat bahwa kemaslahatan memang bisa dijadikan sebagai illat 

(alasan) suatu hukum. Namun, fungsi maslahat itu hanya sebatas 

sebagai petunjuk atau tanda, bukan sebagai faktor utama yang 

mendorong Allah menetapkan suatu hukum. Dengan begitu, pendapat 

ini tetap sejalan dan tidak bertentangan dengan firman Allah dalam 

Surah al-Anbiya’ ayat 23 yang menegaskan bahwa Allah tidak dapat 

dipertanyakan keputusan-Nya. 

لَُوْنَ   لََ يُسْ  لَُ عَمَّا يَ فْعَلُ وَهُمْ يُسْ  
Artinya:” (Allah) tidak ditanya tentang apa yang Dia kerjakan, 

tetapi merekalah yang akan ditanya.” (QS. Al-Anbiya’: 23).33 

Terkait dengan hal ini, para ulama sebenarnya tidak terlalu banyak 

membahas bala’ atau cobaan dari sisi maslahat dan bentuk katanya 

(mufradat). Yang lebih banyak diperbincangkan adalah apakah bala’ 

tersebut membawa kesulitan bagi manusia atau tidak. Al-Syatibiy 

menjelaskan bahwa adanya izin dari Allah untuk menolak atau 

mengobati bala’ seperti ketika seseorang sakit lalu dianjurkan untuk 

berobat menunjukkan bahwa Allah tidak ingin mempersulit hamba-

Nya. Artinya, selalu ada jalan keluar atau harapan untuk sembuh. Lagi 

pula, setiap cobaan atau bala’ pada akhirnya akan dibalas dengan 

pahala. Ia memiliki kedudukan yang serupa dengan ibadah-ibadah lain 

yang juga merupakan bentuk beban tanggung jawab (taklif) bagi 

manusia. Maka, menjalani cobaan itu sejatinya juga termasuk bentuk 

                                                           
32 Muhammad Abu Zahrag, Ushul al-Fiqh, (t.tp: Dar al-Fikr, t. th), h. 369.   
33 Qur’an Kemenag, QS. Al-Anbiya’ Ayat 23 



28 

 

 

 

ibadah kepada Allah. Karena itu, pahala atau ganjaran menjadi sesuatu 

yang secara logis menyertai adanya bala’.34 

B. Metode Muqaran (Perbandingan) 

1. Pengertian Metode Muqaran (Perbandingan) 

Metode Muqaran (perbandingan) secara bahasa berasal dari bahasa 

Arab yaitu qarana-yaqrinu-qurn(an) yang berarti menyambung, 

menghubungkan, berkaitan, dan membandingkan. Sedangkan secara 

istilah muqaran adalah tafsir yang di lakukan dengan cara membandingkan 

ayat-ayat Al-Qur’ān yang mempunyai redaksi berbeda padahal isi 

kandungannya itu sama, atau bisa juga antara ayat-ayat yang mempunyai 

redaksi yang sama persis akan tetapi isi kandunganya itu berlainan. 

Metode ini bisa juga di sebut dengan komparasi (al-Manhaj al-Muqaran) 

adalah menafsirkan sebuah ayat-ayat al-Qur’ān yang terlintas nampak 

berlawanan dengan hadist, padahal hakikatnya sama sekali tidak 

bertentangan atau berlawanan. Muqaran juga dapat di lakukan dengan cara 

melakukan membandingkan antara aliran-aliran tafsir dan antara mufassir 

yang satu dengan yang lainnya, baik itu membandingkan dengan 

berdasarkan pada perbedaan metode ataupun yang lainnya.35  

Menurut Abd Al-Hayy al-Farmawi metode muqaran adalah 

penafsiran al-Qur’ān dengan cara menghimpun jumlah ayat-ayat al-

Qur’ān, kemudian mengkaji dan menelitinya serta membandingkan dari 

beberapa pendapat ulama mengenai penafsiran ayat-ayat tersebut, baik itu 

penafsir yang dari generasi salaf maupun khalaf atau menggunakan tafsir 

bi al ra’yi ataupun yang bi al matsur.36  

Menurut Ali Hasan al-Aridl menjelaskan mengenai definisi atau 

pengertian muqaran adalah penafsiran yang di tempuh oleh seorang 

                                                           
34 Dr. Ruslan, M.Ag., Konsep Bala’ Dalam Al-Qur’an Kajian Tafsir Tematik Dengan 

Pendekatan Filosofis, (Gowa: Tallasamedia, 2020), h. 36-37 
35 Muhammad Amin Suma, “Ulumul Qur’ān”, Ed 1-Cet 2, (Jakarta: Rajawali, 2014), h. 383 
36 Syahrin Pasaribu, “Metode Muqaran Dalam Al-Qur’ān”, Wahana Inovasi, Vol. 9, No. 1, 

Januari-Juni 2020, h. 43 



29 

 

 

 

penafsir tentu dengan cara mengambil jumlah ayat al-Qur’ān selanjutnya 

mengemukakan penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat tersebut entah 

itu dari kalangan sala ataupun khalaf yang memiliki kecenderungan yang 

berbeda-beda dan mengungkapakan pendapat mereka serta 

membandingkan segi-segi kecenderungan masing-masing.37 

2. Bentuk-Bentuk Penafsiran Metode Muqaran (Perbandingan).38 

a. Membandingkan ayat-ayat al-Qur’ān dengan redaksi berbeda tapi 

intinya sama, atau ayat-ayat al-Qur’ān redaksinya sama namun intinya 

berlainan. 

Sebagaimana terdapat dalam al-Qur’ān surat Al-An’am ayat 151 

dan surat Al-Isra’ ayat 31 sebagai berikut: 

 اِحْسَاناًۚ  وَّباِلْوَالِدَيْنِ  شَيْ  اً ٖ  ۞ قُلْ تَ عَالَوْا اتَْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الََّ تُشْركُِوْا بهِ
وَ  وَايَِّاهُمْ  كُمْ نَ رْزقُُ  نَحْنُ  اِمْلََقٍۗ  مِ نْ  اوَْلََدكَُمْ  تَ قْتُ لُوْٓا وَلََ   ظَهَرَ  مَا الْفَوَاحِشَ  تَ قْرَبوُا لََ َۚ

هَا لِكُمْ  مِن ْ هُ اِلََّ باِلْحَق ِۗ ذّٰ ىكُمْ بهِ وَمَا بَطَنَۚ وَلََ تَ قْتُ لُوا الن َّفْسَ الَّتِيْ حَرَّمَ الل ّٰ  ٖ  وَص ّٰ
 تَ عْقِلُوْنَ  لَعَلَّكُمْ 

Artinya: “Katakanlah (Nabi Muhammad), “Kemarilah! Aku akan 

membacakan apa yang diharamkan Tuhan kepadamu, (yaitu) 

janganlah mempersekutukan-Nya dengan apa pun, 

berbuatbaiklah kepada kedua orang tua, dan janganlah 

membunuh anak-anakmu karena kemiskinan. (Tuhanmu 

berfirman,) ‘Kamilah yang memberi rezeki kepadamu dan 

kepada mereka.’ Janganlah pula kamu mendekati perbuatan keji, 

baik yang terlihat maupun yang tersembunyi. Janganlah kamu 

membunuh orang yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan 

yang benar. Demikian itu Dia perintahkan kepadamu agar kamu 

mengerti.” (QS. Al-An’am: 151). 

اً كَبِي ْ  لَهُمْ كَانَ خِطْ    اِنَّ قَ ت ْ
 ارً وَلََ تَ قْتُ لُوْٓا اوَْلََدكَُمْ خَشْيَةَ اِمْلََقٍۗ نَحْنُ نَ رْزقُُ هُمْ وَايَِّاكُمْۗ

Artinya: “Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena 

takut miskin. Kamilah yang memberi rezeki kepada mereka dan 

                                                           
37 Ibid, h. 44 
38 Muhammad Amin Suma, “Ulumul Qur’ān”, Ed 1-Cet 2, (Jakarta: Rajawali, 2014), h. 383-

389 



30 

 

 

 

(juga) kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka itu adalah 

suatu dosa yang besar.” (QS. Al-Isra’: 31). 

Dari kedua ayat diatas itu menggunakan redaksi berbeda tetapi 

intinya sama, yaitu sama-sama melarang (mengharamkan) 

pembunuhan pada anak. Hanya saja sasaran (aksentuasinya) berbeda. 

Pada surat Al-An’am ayat 151 sasarannya ditujukan untuk orang-

orang miskin atau fuqara’. Sedangkan pada surat Al-Isra’ ayat 31 

sasarannya lebih ditunjukan untuk orang-orang kaya (aghniya). 

Dalam pemahaman tentang perbedaan sasaran yang di tunjukan 

dari sedikitnya perbedaan redaksi di kedua ayat tersebut, yaitu dalam 

surat Al-An’am: 151 dan surat Al-Isra: 31. Dalam surat Al-

An’am:151 dengan menggunakan lafadz  ٍۗمِ نْ اِمْلََق (takut kelaparan) 

yang belum tentu itu terjadi, sedangkan dalam surat Al-Isra’: 31 

menggunakan lafadz  ْنَحْنُ نَ رْزقُُ هُمْ وَايَِّاكُم  ۗ  yang berarti kelaparannya itu 

sudah terjadi. Dari perbedaan kedua ayat tersebut yaitu surat Al-

An’am: 151 terletak pada lafadz  ْنَ رْزقُُكُم dengan mendahulukan dhamir 

ghaib (orang ketiga jamak) yaitu  ْوَايَِّاهُم dan membelakangkan dhamir 

mukhatabah yaitu   ْايَِّاكُم  ۗ . Sedangkan pada surat Al-Isra’ ayat 31 

lafadz yang di gunakan yaitu  ٍخَشْيَةَ اِمْلََق  ۗ  di samping 

membelakangkan dhamir (kata ganti) mukhtab lafadz  ْوَايَِّاكُم  ۗ  dan 

mendahulukan dhamir ghaib  ْهُم pada lafadz  ْنَ رْزقُُ هُم. Lafadz  ٍۗخَشْيَةَ اِمْلََق 

yang berarti menunjukan kelaparan telah terjadi sedangkan 

pendahuluan dhamir  ْهُم daripada dhamir   كُم untuk meyakinkan 



31 

 

 

 

mukhatab (yang diajak bicara) tentang jaminan Allah Swt tentang 

rezeki anak disamping juga kedua orangtuanya. 

Contoh lain yang menggunakan kemiripan redaksi padahal kasus 

dan tujuannya itu berbeda. Misalnya terdapat pada Al-Qur’ān surat 

Al-Qashash ayat 20 dan surat Yasin ayat 20 yaitu sebagai berikut: 

ى اِنَّ الْمَلَََ يأَْتَمِرُوْنَ بِكَ  ىۖ قاَلَ يّٰمُوْسّٰٓ ءَ رَجُلٌ مِ نْ اقَْصَى الْمَدِيْ نَةِ يَسْعّٰ
 ليَِ قْتُ لُوْكَ وَجَاٰۤ

 فاَخْرجُْ انِِ يْ لَكَ مِنَ الن ّٰصِحِيْنَ 
Artinya: “Seorang laki-laki datang bergegas dari ujung kota 

seraya berkata, “Wahai Musa, sesungguhnya para pembesar 

negeri sedang berunding tentang engkau untuk membunuhmu. 

Maka, (lekaslah engkau) keluar (dari kota ini). Sesungguhnya 

aku termasuk orang-orang yang memberi nasihat kepadamu.” 

(QS. Al-Qashash: 20). 

ءَ مِنْ  قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِيْنََۙ وَجَاٰۤ  اقَْصَا الْمَدِيْ نَةِ رَجُلٌ يَّسْعّٰى قاَلَ ي ّٰ
Artinya: “Datanglah dengan bergegas dari ujung kota, seorang 

laki-laki. Dia berkata, “Wahai kaumku, ikutilah para rasul itu!.” 

(QS. Yasin: 20). 

Apabila kita cermati bersama, dari kedua ayat diatas nampak 

mirip redaksinya walaupun intinya berlainan. Seperti dalam surat Al-

Qashash: 20 yang mendahulukan lafadz  ٌرَجُل (rajulun) yang kemudian 

diikuti dengan lafadz  ِمِ نْ اقَْصَى الْمَدِيْ نَة. Sedangkan dalam surat Yasin 

ayat 20 mengemudiankan fa’il  ٌرَجُل dan mendahulukan jar majrur  ْمِن

 Padahal dari kedua ayat diatas itu menggunakan kosakata .اقَْصَا الْمَدِيْ نَةِ 

(mufradat) yang sama, walaupun redaksinya berbeda. Itulah penyebab 

mengapa selintas kelihatan tidak berbeda intinya atau seakan-akan 

mengisahkan masalah yang sama. Tetapi jika dilihat dengan teliti 

nampak satu sama lain mengisahkan masalah yang berbeda. 



32 

 

 

 

Dan letak perbedaanya dari kedua ayat diatas, dalam surat Al-

Qashash ayat 20 mengisahkan peristiwa yang dialami Nabi Musa As 

dan tempat kejadiannya di Mesir. Sedangkan surat Yasin ayat 20 yaitu 

mengisahkan tentang kisah yang dialami penduduk sebuah kampung 

(ashhab al-qaryah) di Inthaqiyah (antochie) yaitu sebuah kota yang 

berada disebelah Utara Siria dan peristiwanya itu bukan pada masa 

Nabi Musa As. 

b. Membandingkan ayat al-Qur’ān dengan matan hadist yang dilihatnya 

bertentangan padahal tidak. 

Contohnya itu terdapat dalam al-Qur’ān surat Al-Maidah ayat 67 

yaitu sebagai berikut: 

لْ فَمَا بَ لَّغْتَ الِيَْكَ مِنْ رَّبِ كَ ۗوَاِنْ لَّمْ تَ فْعَ ۞ يّٰآيَ ُّهَا الرَّسُوْلُ بَ لِ غْ مَآ انُْزلَِ 
لَتَه وَالل ّٰهُ  ٖ  رسِّٰ فِريِْنَ  مَ الْقَوْ  يَ هْدِى لََ  الل ّٰهَ  اِنَّ  النَّاسِۗ  مِنَ  يَ عْصِمُكَ  َۗ  الْكّٰ

Artinya: “Wahai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan 

Tuhanmu kepadamu. Jika engkau tidak melakukan (apa yang 

diperintahkan itu), berarti engkau tidak menyampaikan risalah-

Nya. Allah menjaga engkau dari (gangguan) manusia.220) 

Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang 

kafir.” (QS. Al-Maidah: 67). 

Lafadsz هُ يَ عْصِمُكَ مِنَ النَّاسِۗ و الل ّٰ ََ  mengisyaratkan bahwasannya 

Allah Swt pasti akan selalu melindungi atau memelihara keselamatan 

diri dan jiwa Nabi Muhammad Saw. Baik itu dari orang melukai Nabi 

bahkan perencanaan pembunuhan yang dilakukan oleh musuh-musuh 

Nabi. Namun dibalik itu semua, menurut al-Zarkasyi terdapat riwayat 

yang shahih yang memberikan informasi ketika terjadi perang Uhud, 

Nabi Muhammad Saw sempat di lukai oleh musuh-musuh yang 

memeranginya sampai giginya patah. Jika demikian, lalu bagaimana 

dengan pernyataan ayat yang diatas yang menyatakan bahwa Allah 

Swt hendak menjamin keselatan jiwa dan raga Nabi Muhammad Saw? 



33 

 

 

 

Dari pernyataan diatas terjadi beberapa masalah yang 

kontroversial, dan kemudian al-Zarkasyi menawarkan dua macam 

cara yang sangat mudah diantaranya sebagai berikut: 

1) Peristiwa perang Uhud terjadi ketika sebelum surat al-Maidah 

ayat 67 diturunkan, nyatanya peristiwa perang ini terjadi di tahun 

ke-3 hijriyah. Sedangkan surat al-Maidah sendiri terkenal dengan 

surat Madaniyah yang paling akhir diturunkannya. Oleh karena 

itu, maka jaminannya diberlakukan setelah terjadinya peristiwa 

perang Uhud. Maksudnya berarti peristiwa yang sama yaitu 

dengan melukai Nabi Muhammad Saw dan tidak akan lagi terjadi 

luka itu pada perang Uhud. 

2) Penafsiran terhadap ayat-ayat diatas perlu di lakukan dengan cara 

menakdirkan kata ‘istmat itu sendiri. Menurut al-Zarkasyi yang 

di maksud dengan ‘istmat adalah terjaminnya keselamatan jiwa 

Nabi Muhammad Saw. Baik itu dari pembunuhan yang diperbuat 

oleh musuh-musuhnya, bukan keselamatan jasmani dari pelukaan 

yang diperbuat oleh lawan-lawannya. Dan faktanya bahwa Nabi 

Muhammad Saw tidak meninggal ditangan para musuh-

musuhnya walaupun pernah sedikit mengalami luka terkena 

panah pada saat perang Uhud. 

c. Membandingkan antara penafsiran ulama/aliran tafsir yang satu 

dengan penafsiran ulama/aliran tafsir yang lainya. Seperti antara 

penafsiran ulama salaf dengan khalaf, antara Sunni dan Syiah, antara 

ahli Sunnah dengan Mu’tazilah dan yang lainnya. 

Sebagai contohnya, perbedaan antara kaum Mu’tazilah dengan 

kaum Ahli Sunnah dalam menafsirkan beberapa ayat-ayat al-Qur’ān 

yang berkenaan dengan masalah syafa’at. karena terdapat beberapa 

ayat al-Qur’ān yang membahas tentang syafa’at, ada yang 

mengisyaratkan keberadaan syafaat yang terdapat dalam surat Hud 

ayat 105 dan surat Al-Anbiya’ ayat 254, namun ada juga yang lainnya 



34 

 

 

 

terdapat ayat-ayat yang menafikan keberadaan syafa’at yaitu seperti 

dalam surat Al-Baqarah ayat 48 dan 54. Seperti penjelasan Mufassir 

Thanthawi Jawhari dalam kitabnya al-Jawahir fi al-Tafsir Al-Qur’ān 

al-Karim, semua umat Islam termasuk kaum Mu’tazilah dan Ahli 

Sunnah telah sepakat bawasannya kelak nanti di akhirat Nabi 

Muhammad Saw pasti akan memberikan syafa’atnya kepada 

umatnya. Disamping itu, mereka juga berpendapat bahwa syafa’at itu 

tidak akan berlaku bagi orang-orang kafir. Akan tetapi dibalik itu 

semua apabila dikaitkan dengan orang-orang Islam yang melakukan 

dosa besar. 

Menurut kaum Ahli Sunnah, orang-orang Islam mempercayai 

apabila melakukan perbuatan dosa besar maka akan di azab dan di 

jebloskan kedalam neraka. Bisa juga di lepaskan dari azab dan 

siksaannya apabila mereka telah diberi syafa’at, dan justru lebih dari 

itu bahkan mereka bisa masuk surga sebagaimana lazimnya orang-

orang shaleh. Sedangkan kelompok yang kedua yaitu kaum 

Mu’tazilah, berpegang teguh bahwasannya syafa’at hanya berlaku 

bagi mereka yang berhak menerima pahala semata-mata, yaitu sebagai 

pahala tambahan dari pahala-pahala yang memang sudah menjadi 

haknya untuk diterima. 

Untuk Jawhari sendiri mengemukakan pendapatnya setelah 

mengadakan perbandingan terhadap kedua penafsiran ayat tersebut 

diatas. Menurutnya, hubungan antara Nabi Muhammad Saw dengan 

syafa’at itu di ibaratkan seperti hubungan matahari dengan sinarnya. 

Sebagaimana matahari memancarkan cahayanya keseluruh 

permukaan dunia umat manusia. 

3. Kelebihan dan Kekurangan Metode Komparatif (Muqaran) 



35 

 

 

 

Dalam metode penafsiran muqaran ada beberapa kelebihan dan 

kekurangan dari metode ini yaitu:39 

a. Memberikan wawasan penafsiran yang relatif lebih luas kepada para 

pembaca. 

b. Melahirkan sikap toleran, karena adanya perbedaan penafsiran.  

c. Sangat berguna untuk mengetahui berbagai pendapat atau penafsiran 

terhadap satu ayat.  

d. Adanya dorongan bagi para penafsir untuk mengkaji berbagai ayat 

dan hadis serta pendapat-pendapat para penafsir lainnya. 

Adapun kekuarangannya dari metode ini yaitu: 

a. Tidak bisa di gunakan oleh para pemula.  

b. Kurang dapat di gunakan untuk menjawab permasalahan sosial. 

c. Kurangnya penafsiran baru, karena hanya mengulang penafsiran-

penafsiran yang sudah ada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
39 Mustahidin Malula, “Metodologi Tafsir Al-Qur’ān (Dari Global ke Komparatif)”, Al-

Mustafid: Jurnal Of Al-Qur’ān and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, Januari-Juni 2023, h. 19 



 

 

BAB III 

PENAFSIRAN QS. Al-FAJR AYAT 15-20 DALAM KITAB TAFSIR AL-

MISBAH KARYA M. QURAISH SHIHAB DAN TAFSIR AL-MUNIR 

KARYA WAHBAH ZUHAILI 

A. Penafsiran M. Quraish Shihab Tentang QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam 

Tafsir Al-Misbah 

1. Riwayat Hidup dan Pendidikannya 

Nama lengkap dari Quraish Shihab adalah Muhammad Quraish 

Shihab. Beliau lahir di Bugis tepatnya pada tanggal 16 Februari 1944 di 

Rappang, Kabupaten Sidenreng Rappang, Sulawesi Selatan. Beliau 

merupakan salah satu dari keturunan Nabi Muhammad Saw yang berasal 

dari Arab Quraish yang memiliki marga Shihab yang terpelajar. Ayahnya 

yang bernama Abdurrahman Shihab yang merupakan seorang tokoh ulama 

sekaligus guru besar dalam bidang ilmu tafsir. Selain sebagai tokoh ulama 

Abdurrahman Shihab juga di kenal sebagai pengusaha dan politikus yang 

mempunyai kepribadian baik di kalangan masyarakat Sulawesi Selatan. 

Abdurrahman Shihab juga ikut andil dalam dunia pendidikan, terbukti dari 

usahanya beliau membina dua Perguruan Tinggi di Ujung Pandang, yakni 

Universitas Muslim Indonesia (UMI), UMI sendiri termasuk Perguruan 

Tinggi swasta yang terbesar di kawasan Indonesia bagian Timur, selain itu 

juga ada IAIN yang sekarang dikenal dengan UIN Alauddin Ujung 

Pandang. Beliau tercatat sebagai rektor di dua Perguruan Tinggi tersebut, 

UMI sekitar tahun 1959-1965, sedangkan UIN sekitar tahun 1972-1977.1 

Sebagai seseorang yang akan haus ilmu, Abdurrahman sangat percaya 

bahwasannya pendidikan merupakan gerakan perubahan. Memiliki sikap 

dan cara pandang yang sangat maju bisa dilihat dari latar belakang 

pendidikannya. Beliau mengenyam pendidikan di Jami’atul Khair 

merupakan sebuah lembaga pendidikan Islam yang tertua di Indonesia. 

Murid-murid yang belajar di lembaga ini diajari mengenai gagasan-

                                                           
1 Wardani dkk, Kajian Al-Qur’ān dan Tafsir Di Indonesia, (Yogyakarta: Zahir Publising, 

2022), h. 21-22 



37 
 

 
 

gagasan pembaharuan gerakan dan pemikiran Islam. Karena lembaga ini 

mempunyai keterkaitan yang sangat erat dengan sumber-sumber 

pembaharuan di Timur Tengah sebagai Hadramaut, Haramaian, dan Mesir. 

Selain itu pendidikan ini banyak guru-guru yang di datangkan ke lembaga 

ini, salah satunya seperti Syaikh Ahmad Soorkati yang asalnya dari Sudan, 

Affrika.2 

Disamping ayahnya, ada juga peran penting seorang ibu yang 

memberikan dorongan untuk anak-anaknya agar semangat dalam belajar 

terutama yang berhubungan dengan masalah agama. Dorongan dari 

seorang ibulah yang akan menjadikan motivasi kuat dalam mencari ilmu 

agama hingga sampai bisa membentuk kepribadian yang lebih kuat 

terhadap masalah-masalah keIslaman. Bisa kita lihat dari cara kedua orang 

tua dan keluarganya yang sangat mendukung, wajar saja apabila Quraish 

Shihab memiliki kepribadian agama dan cintanya yang sangat besar 

terhadap ilmu-ilmu agama dan studi al-Qur’ān yang beliau tekuni sejak 

beliau masih kecil yang mengantarkan beliau menjadi seorang tokoh 

mufassir yang yang sangat terkenal dan disegani terkhusus di Indonesia 

sendiri. 

M. Quraish Shihab mengawali mengenyam pendidikannya di 

kampung halamanya yaitu di Ujung Pandang, kemudian meneruskan 

pendidikan menengahnya di Malang tepatnya di Pondok Pesantren Dar al-

Hadist al-Fiqhiyyah. Selanjutnya di tahun 1958, beliau berangkat ke Kairo 

Mesir untuk melanjutkan pendidikannya di sebuah Universitas ternama 

yaitu al-Azhar dan langsung di terima di kelas II Tsanawiyyah. Pada tahun 

1967 beliau mendapat gelar Lc. (S1) di Fakultas Ushuluddin jurusan Tafsir 

Hadist di Universitas al-Azhar. Setelah meraih gelas S1-nya beliau 

melanjutkan pendidikannya di Fakultas yang sama, sampai pada tahun 

1969 beliau mendapat gelar MA di spesialis Tafsir Al-Qur’ān dengan tesis 

yang berjudul al-I’jaz al-Tasyri’ li al-Qur’ān al-Karim. Tidak hanya 

                                                           
2 Wardani dkk, Kajian Al-Qur’ān dan Tafsir Di Indonesia, ... 



38 
 

 
 

sampai disitu, beliau melanjutkan pendidikannya lagi pada tahun 1980 di 

Universitas Al-Azhar dengan menulis disertasi yang judulnya Nazm al-

Durar al-Baqai Tahqiq wa Dirasah sampai dengan tahun 1982 sampai 

berhasil mendapat gelar doktor dalam sudi ilmu-ilmu al-Qur’ān dengan 

yudisium Summa Cumlaude sekaligus mendapat penghargaan tingkat 1 

(Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula). Dari situ beliau tercatat 

sebagai orang yang pertama dari Asia Tenggara yang mendapatkan gelar 

tersebut.3 

Selesainya dari menimba ilmu di Kairo Mesir, pada tahun 1973 M. 

Quraish Shihab memperoleh jabatan sebagai Pembantu Rektor di Bidang 

Akademik dan Kemahasiswaan di IAIN Alauddin Ujung Pandang, jabatan 

yang beliau pegang berakhir sekitar tahun 1980. Selain itu, beliau juga 

menjabat sebagai koordinator Kopertais Wilayah VII Indonesia Bagian 

Timur dan sebagai Pembantu Pimpinan Kepolisian Indonesia Timur dalam 

bidang pembinaan mental. Tidak hanya itu Quraish Shihab juga 

mendapatkan tugas di Fakultas Ushuluddin dan Progam Pascasarjana di 

IAIN yang sekarang terkenal dengan sebutan UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta. Berikut bererapa jabatan yang pernah beliau emban adalah sebagai 

Ketua Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada tahun 1984, anggota Lajnah 

Pentashhih Mushaf Al-Qur’ān Departemen Agama pada tahun 1989, dan 

anggota Badan Pertimbangan Pendidikan Nasional pada tahun  1989. 

Beliau juga aktif di beberapa lembaga kepengurusan, seperti aktif di 

kepengurusan Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI) dan 

Perhimpunan Ilmu-Ilmu Syari’ah dan Konsorsium Ilmu-Ilmu Agama 

Departemen Pendidikan Nasional.4 

Pada tahun 1992, Quraish Shihab mendapat kepercayaan sebagai 

Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, yang awalnya hanya sebagai 

Pembantu Rektor Bidang Akademik. Tahun 1998. Quraish Shihab di 

                                                           
3 Atik Wartini, Corak Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah, Hunafa: Jurnal 

Studia Islamika, Volume 11, Nomor 1, 2014, h. 115 
4 Muhammad Iqbal, Metode Penafsiran Al-Qur’ān M. Quraisy Shihab, Jurnal Tsaqafah, Vol. 

6, No. 2, 2010, h. 250 



39 
 

 
 

angkat oleh Presiden Soeharto sebagai Menteri Agama RI Kabinet 

Pembangunan VII. Karena usia Pemerintahan Soeharto hanya bertahan 2 

bulan saja dikarenakan terjadi resistensi yang kuat terhadap Soeharto. 

Akhirnya pada tahun 1998 gerakan reformasi yang dipimpin oleh 

Mohammad Amien Rais yang dibantu oleh para mahasiswanya yang 

berhasil menurunkan kekuasaan Soeharto yang telah berusia 32 tahun. 

Turunnya kekuasaan Soeharto bersamaan dengan membubarkan kabinet 

yang baru yang telah dibentuknya tersebut, salah satunya adalah posisi 

Menteri Agama yang dipegang oleh Quraish Shihab. Tidak lama dari 

turunnya Soeharto, pada masa pemerintahan Presiden B.J. Habibie, 

Quraish Shihab mendapat kepercayaan kembali sebagai Duta Besar  RI di 

Mesir, yang merangkap untuk negara Jibouti dan Somalia. Ketika beliau 

menjabat sebagai Duta Besar Quraish Shihab menulis sebuah karya yang 

monumentalnya  yaitu Tafsîr al-Miṣbah lengkap 30 juz sebanyal 1 jilid 

satu set. Dari Tafsîr al-Miṣbah inilah beliau semakin memperkuat posisi 

sebagai ahli tafsir yang paling terkemuka di Indonesia, bahkan sampai 

tingkat Asia Tenggara. Sekembalinya dari kampung halaman yang kedua 

kalinya, setelah beliau menyelesaikan tugasnya sebagai Duta Besar, 

Quraish Shihab mulai aktif kembali dalam berbagai kegiatan. Beliau 

mendirikan sebuah lembaga pendidikan dan studi tentang al-Qur’ān yang 

sampai sekarang ini terkenal dengan sebutan Pusat Studi al-Qur’ān (PSQ) 

di Jakarta. Selain itu juga beliau sudah beberapa kali menulis sebuah karya 

tulis dan mendirikan penerbit Lentera Hati (nama yang salah satu diambil 

dari sebuah karya tulisnya).5 

2. Karya-Karya Quraish Shihab 

Quraish Shihab merupakan sosok ulama yang pemikirannya sangat 

produktif dalam melahirkan karya-karya yang baik. Selain itu beliau juga 

selalu istiqomah pada jalurnya, yaitu fokus terhadap pengkajian al-Qur’ān 

dan tafsir. Hampir dari semua karya-karyanya yang berkaitan dengan 

                                                           
5 Muhammad Iqbal, Metode Penafsiran Al-Qur’ān M. Quraisy Shihab, ...h. 250-251 



40 
 

 
 

masalah-masalah Al-Qur’ān dan Tafsir. Beliau juga setiap karyanya 

mendapat sambutan yang baik oleh masyarakat dan menjadi best seller 

serta mendapat beberapa kali cetak ulang. Dibawah ini terdapat karya-

karyanya yang berhubungan dengan al-Qur’ān dan tafsir yang akan penulis 

paparkan, sebagai berikut:6 

a. Membumikan Al-Qur’ān (1992). 

b. Lentera Hati (1994). 

c. Wawasan Al-Qur’ān: Tafsir Maudhu’i Atas Berbagai Persoalan Umat 

(1996). 

d. Mukjizat Al-Qur’ān (1997). 

e. Tafsir Al-Qur’ān al-Karim: Tafsir Atas Surat-surat pendek 

Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu (1997). 

f. Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur’ān (2000). 

g. Menabur Pesan Ilahi: Al-Qur’ān dan Dinamika Kehidupan 

Masyarakat (2006). 

h. Tafsîr al-Miṣbah: Pesan, kesan, dan Keserasian  Al-Qur’ān (2000). 

i. Logika Agama (2005). 

j. Lentera Al-Qur’ān: Kisah dan Hikmah Kehidupan (Edisi Revisi 

2008). 

Selain dari buku-buku dan kitab diatas, beliau juga bertindak sebagai 

ketua redaksi Ensiklopedia Al-Qur’ān: Kajian Kosakata, yang terbit pada 

bulan Ramadhan 1428 H/2007. Buku tersebut di tulis oleh para dosen UIN 

Syarif Hidayatullah, Jakarta dan para mahasiswa Progam Doktor yang 

sudah pernah mengambil mata kuliah tafsir dengan Quraish Shihab, buku 

ini terdapat tiga jilid dan tebalnya sebanyak 1.171 halaman. Selain menulis 

karya-karya tafsir Quraish Shihab juga menulis yang masih ada 

hubunganya dengan tafsir, seperti Al-Asma’ al-Husna, yang 

menggabungkan dengan 99 nama Allah, Sunni Syi’ah Mungkinkah 

                                                           
6 Muhammad Iqbal, Metode Penafsiran Al-Qur’ān M. Quraish Shihab, Jurnal Tsaqafah, Vol. 

6, No. 2, 2010, h. 251-262 



41 
 

 
 

Bergandengan Tangan?, tafsir ini membahas mengenai beberapa 

perbedaan paham antara Sunni dan Syi’ah, Tafsir Ayat-Ayat Tahlili  

membahas tentang ayat-ayat yang dibaca dalam tahlil, Sahur Bersama 

Quraish Shihab merekam dialog interaktif Quraish Shihab dalam acara 

Ramadhan di stasiun televisi swasta, Haji Bersama Quraish Shihab berisi 

tentang permasalahan haji, Yang Tersembunyi: Jin Iblis, Setan dan 

Malaikat berisi pandangan Islam mengenai makhluk halus, Mistik, Seks 

dan Ibadah isinya seluruh kumpulan jawaban Quraish Shihab terhadap 

permasalahan aktual, di harian Republika: Dia dimana-mana berisi 

keberadaan Allah Swt dan tidak memiliki kemampuan untuk berpaling, 

dan buku kumpulan tanya jawab di sosial media dengan judul M. Quraish 

Shihab Menjawab 1001 Persoalan Agama. 

Dari karya-karya yang di paparkan diatas, sudah terlihat jelas Quraish 

Shihab merupakan seorang penulis yang produktif. Walaupun beliau sibuk 

dengan berbagai aktivitas, kegiatan menulis tidak akan pernah di 

lupakannya. Dalam jangka 1 tahun setidaknya ada dua karya baru yang di 

tulis oleh Quraish Shihab. Ini bisa kita lihat sosok Quraish Shihab 

merupakan seorang penulis Muslim Indonesia paling terkemuka dan 

disegani saat ini serta tokoh yang konsisten dalam pengkajian al-Qur’ān 

dan Tafsir. Tidak berlebihan kalau di katakan bahwa untuk kajian tafsir 

Indonesia sekarang, nama Quraish Shihab sudah menjadi ikon yang tidak 

bisa diabaikan sama sekali. Quraish Shihab memantapkan posisinya 

sebagai pakar Tafsir yang paling otoritatif dan bertanggung jawab atas 

pengkajian tafsir Al-Qur’ān di Indonesia 

3. Tafsîr al-Miṣbah 

a. Latar Belakang Penulisan 

Dalam karyanya yang berjudul “Tafsîr al-Miṣbah: Pesan, Kesan, 

dan Keserasian Al-Qur’ān”. Menurut Quraish Shihab mengapa diberi 

nama dengan al-Miṣbah yaitu di latarbelakangi oleh surat an-Nur ayat 

35 yang artinya: “Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi. 



42 
 

 
 

Perumpamaan cahaya-Nya seperti sebuah lubang (pada dinding) 

yang tidak tembus yang di dalamnya ada pelita besar. Pelita itu di 

dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang (yang 

berkilauan seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari 

pohon yang diberkahi, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di 

timur dan tidak pula di barat, yang minyaknya (saja) hampir-hampir 

menerangi walaupun tidak disentuh api. Cahaya di atas cahaya 

(berlapis-lapis). Allah memberi petunjuk menuju cahaya-Nya kepada 

orang yang Dia kehendaki. Allah membuat perumpamaan-

perumpamaan bagi manusia. Allah Maha Mengetahui segala 

sesuatu.”7 

Pada intinya Quraish Shihab menyamakan makna hidayah Allah 

Swt untuk diberikan kepada hambanya bagaikan seperti Al-Miṣbah 

(pelita yang berada didalam kaca). Sinar atau cahayanya menerangi 

hati hamba yang beriman kepada Allah Swt. Tafsir ini pertama kali 

dicetak oleh penerbit Lentera Hati yang bekerjasama dengan 

perpustakaan umum Islam Imam Jama’ Jakarta. Tepatnya pada bulan 

Sya’ban 1421 H/November  2000 M sebanyak 1 jilid. Adapun faktor 

yang mempengaruhi motivasi Quraish Shihab untuk menulis Tafsîr 

al-Miṣbah adalah keinannya untuk membantu orang banyak agar bisa 

memahami dan mentaddaburi al-Qur’ān, sehingga umat Islam dapat 

istiqomah menjadikan al-Qur’ān sebagai pedoman hidup. Quraish 

Shihab dalam menulis karya tafsir ini selengkap-lengkapnya 30 juz 

membutuhkan konsentrasi dan waktu yang sangat panjang.8 

Sambil bergurau Quraish Shihab ternyata dimintai oleh banyak 

orang untuk menulis tafsir 30 juz tersebut, kemudian beliau 

menjawab: “Mau menulis tafsir yang sempurna? Masukkan seseorang 

tersebut kedalam penjara terlebih dahulu”. Dan ternyata doa itu 

                                                           
7 Qur’an Kemenag, QS. An-Nur Ayat 35 
8 Afrizal Nur, Tafsîr al-Miṣbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir Prof. M. 

Quraish Shihab), (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2018), h. 2-4 



43 
 

 
 

dikabulkan oleh Allah Swt yakni dilantiknya sebagai Duta Besar 

Indonesia untuk Mesir. Dari pelantikannya ini, beliau menganggap 

seolah dipenjara oleh Bapak Presiden B.J. Habibie.9 

Dibawah ini terdapat beberapa tujuan mengapa Quraish Shihab 

membut Tafsîr al-Miṣbah ini, yaitu: 

 Terdapat pandangan baru yang disampaikan oleh ulama-ulama 

yang belum menyebar di Indonesia. 

 Mendapat kritikan dari banyak orang yang berhubungan dengan 

al-Qur’ān karena adanya kekeliruan sistematikanya 

(penyusunan ayat dan surat). Dan ternyata di balik kritikan 

tersebut terdapat sistematika al-Qur’ān yang sudah di temukan 

adanya keistimewaan. Keistimewaan tersebut di kenal dengan 

istilah munasabah (yaitu berhubungan antara ayat dan surat). 

 Karena beliau lahir dan hidup di Indonesia, tentunya Quraish 

Shihab menghawatirkan melihat orang Indonesia yang sudah 

lama tidak ada yang menghabiskan atau meluangkan waktunya 

guna menulis tafsir al-Qur’ān. karena sudah terhitung 30 tahun 

semenjak ditulisnya Tafsîr al-Miṣbah oleh Quraish Shihab. 

Jika dilihat dari sekapur sirit Tafsir Tafsîr al-Miṣbah yang jilid 

pertama, dapat di simpulkan bahwasannya tujuan pembuatan tafsir al-

Misbah merupakan keinginan beliau unjut menjelaskan mengenai 

seputar al-Qur’ān dan menyajikan pesan-pesannya sesuai dengan 

kebutuhan tidak hanya mengharapkan sesuatu untuk mengetahui 

seputar al-Qur’ān tapi tidak mempunyai waktu dan ilmu dasar serta 

buku referensi yang memadai.10 

b. Metode, Sumber dan Corak Penafsiran 

                                                           
9 Miftahudin bin Kamil, Tafsîr al-Miṣbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi (Tesis), 

Universitas Malaya, Malaysia, 2002, h. 126 
10 Afrizal Nur, Tafsîr al-Miṣbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir Prof. M. 

Quraish Shihab), ... h. 6 



44 
 

 
 

Dalam metodenya dalam Tafsîr al-Miṣbah menggunakan metode 

tahlili (analisis), yang maknanya  dari salah satu seorang mufassir 

menjelaskan tentang makna yang terkandung dalam mushaf al-

Qur’ān, ayat demi ayat dan surat demi surat yang sesuai dengan urutan 

dalam mushafnya. Dan apabila ditintau dari segi sumber 

penafsirannya Tafsîr al-Miṣbah termasuk dalam tafsir bi al-ra’yi (bi 

al-dirayah bi al-ma’qul), yang berarti cara menafsirkan ayat-ayatnya 

itu berdasarkan atas sumber ijtihad dan pemikiran dari para mufassir 

terhadap tuntunan kaidah bahasa Arab dan kesusteraannya, serta teori 

ilmu pengetahuan setelah ia menguasai sumber-sumber tadi. 

Kemudian apabila di tinjau dari segi penjelasannya tarhadap tafsiran 

ayat-ayat al-Qur’ān, Tafsîr al-Miṣbah ini menggunakan metode 

muqorin (perbandingan), yaitu dengan cara membandingkan suatu 

ayat yang berbicara dalam masalah yang serupa, semisal ayat dengan 

hadis (isi dan matan), antara pendapat mufassir dengan mufassir yang 

lainnya dengan menonjolkan dari segi perbedaannya. Sedangkan dari 

segi keluasannya maka tafsir ini menggunakan metode itnabi, yakni 

menafsirkan dengan menggunakan tafsiran ayat-ayat al-Qur’ān secara 

menyeluruh atau komprehensif, mulai dari uraian-uraian yang panjang 

lebar, sehingga sudah cukup jelas bayak disenngi oleh para cerdik 

pandai.11 

Dalam Tafsîr al-Miṣbah menggunakan corak adabi ijtima’i, 

yakni merupakan corak tafsir yang menjelaskan mengenai ayat-ayat 

al-Qur’ān yang didasarkan pada keteliatian ungkapan-ungkapan yang 

tersusun dengan bahasa yang lugas dan ditekankan merujuk pada 

pokok al-Qur’ān, kemudian menghubungkannya dengan kehidupan 

sehari-hari yang terdapat pada kebiasaan masyarakat, seperti 

memecahkan suatu masalah pada umat dan bangsa yang sejalan 

dengan perkembangan di suatu kemasyarakatan. Dalam hukum 

                                                           
11 Abd Aziz dan Diayah Sofarwati, Kajian Tafsîr al-Miṣbah Karya Muhammad Quraish 

Shihab, Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 1, 2021, h. 9-11 



45 
 

 
 

hermeneutika al-Qur’ān, corak dalam penafsiran terbagi menjadi tiga 

macam, diantaranya quasi obyektivitas tradisionalis, subyektif dan 

quasi obyektif modernis. 1) corak quasi obyektivis tradisionalis adalah 

suatu penafsiran al-Qur’ān yang harus betul-betul di pahami, di 

tafsirkan, dan di aplikasikan di masa sekarang ini dengan sama persis 

dengan masa di mana al-Qur’ān di turunkan kepada Nabi Muhammad 

Saw kemudian di sampaikan kepada penerus-penerus  awal 

sahabatnya; 2) corak subyektif adalah dalam setiap penafsiran al-

Qur’ān itu sepenuhnya adalah subyektifitas penafsirnya, maka dari itu 

di namakan dengan tafsir al-Qur’ān yang bersifat subyektif: 3) dan, 

quasi obyektif modernis merupakan sebuah corak penafsiran al-

Qur’ān yang di dalamnya tetap menggunakan metode konvensional 

yang sudah ada, seperti asbab an-nuzul, nasikh mansukh, muhkam dan 

mutashabih, serta yang lainnya. Tidak cukup disitu saja, corak modern 

ini memandang bahwa makna asal hanya menjadi pijakan awal untuk 

para pembaca di zaman sekarang ini, yang selanjutnya akan 

menghasilkan sebuah penafsiran yang kontekstual. Dari ketiga corak 

tersebut, apabila di analisa dalam Tafsîr al-Miṣbah karya Quraish 

Shihab menggunakan corak tafsir yang ketiga yaitu obyektif 

modernis, karena tafsir al-Qur’ān dalam Tafsîr al-Miṣbah didalamnya 

selalu mengedepankan teori-teori konvesional yang menjadikan dasar 

awal menafsirkan al-Qur’ān, yang selanjutnya akan menghasilkan 

penafsiran yang baru  kontekstual dan di aplikasikan kepada masa 

siapapun, sebagaimana cita-cita al-Qur’ān ingin menjadikan al-

Qur’ān sebagai wahyu salih likulli zaman wal makan.12 

c. Sistematika dan Langkah-Langkah Penafsiran 

Bisa di lihat dari sistematika penulisan Quraish Shihab dalam 

Tafsîr al-Miṣbah menggunakan corak tafsir tartib mushafi, yang mana 

                                                           
12 Lufaefi, Tafsir Al-Misbah: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir Nusantara, 

Substantia, Volume 21 Nomor 1, 2019, https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf, h. 32 

https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf


46 
 

 
 

gaya dan coraknya ini menggunakan perurutan surat dan ayatnya itu 

di sesuaikan dengan perurutan surat dan ayatnya yang terdapat di 

dalam mushaf al-Qur’ān. surat dan ayat yang pertama di mushaf al-

Qur’ān adalah surat al-Fatihah kemudian dilanjutkan dengan surat al-

Baqarah dan seterusnya hinga sampai surat terakhir yaitu surat an-

Nass. Dilain memberikan penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur’ān, 

Quraish Shihab juga memberikan pengantar yang terdapat di setiap 

surat setelah itu baru di tafsirkan di mana pengantar surat tersebut 

memuat penjelasan sebagai berikut: 1) nama surat di ikuti dengan 

nama-nama lain dari setiap surat tersebut apabila terjadi suatu alasan-

alasan penamaanya. Juga bisa di sertai keterangan perihal ayat-ayat 

yang di dan di jadikan nama surat tersebut; 2) terdapat jumlah ayat 

yang terkadang di barengi dengan penjelasan terkait tentang 

perbedaan penghitungannya apabila di temukan; 3) ada tempat 

turunnya surat seperti makiyah atau madaniyah di sertai pengecualian  

ayat-ayatnya (ayat yang tidak termasuk dalam kategori tersebut); 4) 

ada nomor surat yang di landaskan kepada urutan mushaf dan urutan 

turunnya, terkadang di sertai dengan nama-nama surat yang turun 

sebelum atau yang sesudahnya; 5) tema atau pokok tujuan surat dan 

juga pendapat-pendapat ulama mengenai hal tersebut; 6) munasabah 

antara surat yang sebelumnya atau sesudahnya; 7) sebab turunya ayat 

al-Qur’ān atau asbabun nuzulnya; 8) dan, memberikan sebuah 

kesimpulan di setiap akhir penafsiran surat.13 

4. Penafsiran Al-Qur’ān Surat Al-Fajr Ayat 15-20 Pandangan M. Quraish 

Shihab. 

Dalam menafsirkan ayat ini yaitu QS. Al-Fajr ayat 15-20 

memunasabahkan dahulu ayat ini dengan ayat sebelumnya yang 

menjelaskan 3 kaum durhaka yaitu kaum ‘Ad, Tsamud umat Nabi Hud As 

                                                           
13 Zaenal Arifin, Karakteristik Tafsîr al-Miṣbah, Al-Ifkar: Jurnal Pengembangan Ilmu 

Keislaman, Volume. 13, Nomor. 01, 2020, h. 14-15 



47 
 

 
 

dan Fir’aun. Yang mana ketiga kaum tersebut beserta pengikutnya berbuat 

sewenang-wenang dalam negerinya dengan para penguasa dan orang-

orang kuat menindas masyarakat kaum yang lemah, sehingga terjadinya 

aneka kerusakan dan kebejadan serta pengabaian nilai-nilai agama dan 

moral. Kemudian Allah Swt menjatuhi siksaan terhadap tiga kaum tersebut 

bukan karena mereka berhasil membangun dunia dengan peradaban 

mereka akan tetapi karena mereka sewenang-wenang dalam negri 

sehingga mereka berbuat banyak kerusakan. 

Setelah Allah memperingatkan tentang datangnya siksa bagi orang-

orang durhaka dan menegaskan bahwa Dia selalu mengawasi, ayat-ayat 

tersebut lalu mencela sikap manusia yang tidak menyadari hal itu. Seolah-

olah ayat itu berkata: “Begitulah kebiasaan dan cara hidup masyarakat-

masyarakat terdahulu yang durhaka, dan seperti itulah pula ketetapan 

Allah dalam memperlakukan orang-orang yang melampaui batas.” 

Padahal, Allah tidak menuntut apa pun dari manusia selain ketaatan, yang 

sebenarnya demi kebaikan mereka sendiri baik di dunia maupun di 

akhirat.14 

“Adapun manusia apabila ia diuji oleh Tuhannya lalu dimuliakan-

Nya dan diberi- Nya nikmat, maka ia berkata: ‘Tuhanku telah 

memuliakanku.” Menurut Quraish Shihab, ketika seseorang diberi nikmat 

seperti kekayaan, kehormatan, dan kekuasaan, itu sebenarnya adalah 

kesempatan dari Allah agar ia menunjukkan seberapa besar rasa syukurnya 

melalui tindakan nyata. Maka ia pun terus membanggakan diri, tanpa 

menyadari bahwa itu sebenarnya adalah ujian. Ia berkata dalam hatinya: 

“Tuhanku memuliakanku karena aku memang pantas dimuliakan; ini 

tanda bahwa Tuhan mencintaiku.”15 Contohnya orang yang punya banyak 

harta, tapi tidak mau bersedekah atau mengeluarkan zakat, biasanya 

                                                           
14 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 251 
15 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: Lentera 

Hati, 1999), h. 251 



48 
 

 
 

merasa bahwa semua itu hasil kerja kerasnya sendiri. Ia enggan berbagi 

dengan orang lain karena merasa tidak ada kewajiban untuk itu. Padahal, 

sikap seperti ini bisa jadi merupakan bentuk ujian kenikmatan yang terus 

diberikan oleh Allah meski ia semakin jauh dari kebaikan yang justru 

membuatnya makin pelit dan terjerumus dalam kesombongan, bukannya 

malah bersyukur. 

“Adapun bila mengujinya lalu membatasi rezekinya maka ia berkata: 

“Tuhanku telah menghinakanku. ” beliau menyatakan bahwa mereka 

mengatakan dengan nada kesal dan tanpa mengingat ajaran agama bahwa: 

“Tuhanku telah menghinakan aku,” ketika Allah mengujinya dengan cara 

membatasi rezekinya, memberinya berbagai kekurangan seperti penyakit, 

atau mengambil orang yang dicintainya. Padahal, ujian itu dimaksudkan 

untuk memperlihatkan sejauh mana kesabarannya dalam menghadapi 

kenyataan hidup.16 

Ucapan orang-orang yang durhaka, seperti yang disebutkan dalam dua 

ayat sebelumnya, ditegaskan salah oleh ayat ini. Allah menegur mereka 

dengan tegas: "Tidak seperti itu!" atau bisa dimaknai, "Berhentilah berkata 

seperti itu!" Sebab, kemuliaan seseorang bukan karena harta atau 

kekayaan, melainkan karena amal baik dan ketaatannya kepada Allah. 

Begitu pula, kehinaan bukan karena kefakiran, melainkan karena 

kedurhakaan kepada-Nya.17 

“Sebenarnya kamu tidak memuliakan anak yatim” Faktanya, menurut 

Quraih Shihab mereka yang merasa dimuliakan karena rezekinya yang 

melimpah ternyata tidak peduli pada anak yatim, padahal jika benar Allah 

telah memuliakanmu seperti yang mereka klaim, tentu mereka akan 

meneladani kasih sayang-Nya, termasuk kepada anak yatim. 

                                                           
16 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 252 
17 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 253 



49 
 

 
 

“Dan kamu tidak saling menganjurkan memberi pangan orang 

miskin". Tidak hanyai itu bahkan kalian tidak saling mendorong untuk 

memberi makan orang miskin, apalagi benar-benar memberi mereka 

makan, padahal kalian sendiri hidup dalam kelimpahan. 

“Dan kamu memakan harta pusaka dengan cara menghimpun". 

Mereka terus-menerus mengambil dan memanfaatkan harta warisan demi 

kepentingan pribadi, tanpa memperhatikan kehalalan sumbernya, sehingga 

mencampur antara yang halal dan yang haram. 

“Dan kamu mencintai harta benda dengan kecintaan yang banyak”. 

Maksudnya manusia kerap kali tidak hanya mengambil haknya sendiri, 

tetapi juga merampas hak orang lain, termasuk warisan anak-anak yatim 

dan perempuan. Kecintaannya yang berlebihan terhadap harta—disertai 

ketamakan—mendorongnya untuk terus mengumpulkan kekayaan dan 

enggan menginfakkannya. Hal ini merupakan dampak dari perhatian yang 

berlebihan terhadap gemerlap kehidupan duniawi, padahal seharusnya 

harta dijadikan sarana untuk meraih kebahagiaan ukhrawi.18 

B. Penafsiran Wahbah Zuhaili Tentang QS. Al-Fajr Ayat 15-20 Dalam tafsir 

Al-Munir 

1. Riwayat Hidup dan Pendidikannya 

Nama lengkap Wahbah Zuẖailî adalah Wahbah Ibnu al-Syeikh 

Musthafa al-Zuẖailî, beliau merupakan seorang tokoh ulama yang terkenal 

di Syiria seorang tokoh di bidang ilmu fiqih sekitar abad ke-20 atau ke-21, 

selain itu juga beliau terkenal sebagai mufassir. Tempat lahir beliau di 

sebuah desa yang bernama Dir Athiyah, yaitu daerah disekitar Qalmun di 

Damaskus Syiria tepatnya pada tanggal 6 Maret 1932 M (1351 H) dan 

beliau wafat pada tanggal 8 Agustus 2015 tepatnya di Syiria di usia 83 

tahun. Ayahnya yang bernama Musthafa Al-Zuẖailî  merupakan seorang 

alim, penghafal al-Qur’ān dan ahli ibadah yang memiliki profesi sebagai 

                                                           
18 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 254 



50 
 

 
 

wiraswastawan yaitu seorang petani di desanya. Ibunya yang bernama 

Fathimah binti Musthafa Sa’dah merupakan seorang wanita yang sangat 

wara’ yang berpegang teguh kepada syari’at Islam. Pada tahun 2014 yang 

lalu, Wahbah Zuẖailî  tercatat sebagai top 500 Muslim yang sangat 

berpengaruh di dunia. Orang-orang yang memperoleh penghargaan ini 

karena beliau telah berkontribusi besar dalam dakwah pada masa 

hidupnya. Bahkan dari penuturan murid-muridnya bahwa mereka menjadi 

saksi Wahbah Zuẖailî  banyak menghabiskan waktunya +15 jam dalam 

seharinya hanya untuk membaca dan menulis.19 

Wahbah Zuẖailî mengawali pendidikannya saat beliau masih kecil, 

yaitu dibawah tuntunan kedua orangtuanya dengan belajar ilmu-ilmu dasar 

agama Islam. Lalu meneruskan sekolah dasarnya sampai tahap perguruan 

tinggi di daerahnya. Afiliasinya di Fakultas Syariah Universitas Damaskus 

beliau mendapatkan gelar sarjananya di tahun 1952 M, sementara itu gelar 

sarjana pada Pendidikan Islam beliau dapatkan di Universitas Al-Azhar 

pada tahun 1956 M. Setelah itu beliau berhasil meluluskan di progam 

magister bidang Syariah di Universitas al-Azhar pada tahun 1959 M 

sampai dengan meraih gelar doktoral pada tahun 1963 M di bidang dan 

Universitas yang sama. Setelah menempuh pendidikannya yang sangat 

panjang itu, kemudian Wahbah Zuẖailî berkiprah sebagai dosen pada 

tahun 1963 M di Fakultas Syariah Universitas Damaskus. Karir 

akademiknya semakin melambung tinggi sampai beliau memperoleh 

jabatan sebagai wakil dekan pada Fakultas yang sama. Dengan waktu yang 

singkat, Wahbah Zuẖailî dapat menggenggam jabatan sebagai dekan 

sekaligus ketua jurusan Fiqh al-Islami setelah masa pengangkatan sebagai 

                                                           
19 Wendi Parwanto dkk, “Tafsir Abad Pembaharuan: Wacana, Ideologi, dan Eksistensi”, 

(Pontianak: IAIN Pontianak Press, 2022), h. 97-98. 



51 
 

 
 

Wakil Dekan. Tidak lama setelah itu, beliau di lantik sebagai guru besar 

dalam di siplin ilmu hukum Islam di salah satu Universitas Syiria.20 

2. Karya-Karya Wahbah Zuẖailî 

Berikut beberapa karya Wahbah Zuẖailî yang terkenal, diantaranya 

sebagai berikut: 

a. Atsar al-Harb fi al-Fiqh al-Islami: Dirasah Muqarin. 

b. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh. 

c. Usul al-Fiqh al-Islami. 

d. Financial Transactions in Islamic Jurisprudence. 

e. Al-‘Alaqat al-Dawali fi al-Islam. 

f. Al-Huquq al-Insan fi al-Fiqh al-Islami bi al-Ishtirak ma’a al-Akhirin. 

g. Al-Islam Din Shura wa Dimuqratiyah, 

h. Haqq al-Huriyah fi al-‘Alam. 

i. Asl Muqaranit al-Adyan. 

j. Al-‘Uqud al-Musamma fi al-Qanun al-Mu’amilat al-Madani al-

Emirati. 

k. At-Tafsîr al-Munîr. 

Dr. Badi’ as-Sayyid al-Lahham dalam biografi Wahbah yang ditulis 

dalam bukunya yang berjudul “Wahbah az-Zuẖailî al-‘Alim al-Faqih al-

Mufassir” telah menyebutkan ada 199 karya tulis yang telah di tulis oleh 

Wahbah Zuẖailî selain jurnal, selain itu beliau juga ada 500-an karya 

dengan bentuk makalah ilmiah. Bagaimana tidak produktifnya Wahbah 

Zuẖailî dalam kegiatan menulisnya, sampai-sampai Dr. Badi’ 

mengumpamakannya seperti Imam as-Suyuthi da masa lalu.21 

                                                           
20 Eko Zulfikar dan Ahmad Zainal Abidin, Penafsiran Tekstual Terhadap Ayat-Ayat Gender: 

Telaah Penafsiran Wahbah al-Zuẖailî Dalam Kitab al-Munîr, Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’ān dan 

Hadis, Volume 3 Nomor 2, 2019, h. 137-138. 
21 Achmad Zayadi, Menuju Islam Moderat, (Yogyakarta: Cantrik Pustaka, 2018), h. 19. 



52 
 

 
 

3. Gambaran Tentang Tafsîr al-Munîr 

a. Latar Belakang Penulisan Tafsîr al-Munîr 

Kata al-Munîr merupakan isim fa’il asal katanya anara 

(mengambil dari kata nur: cahaya) yang berarti menerangi atau 

menyinari. Sesuai dengan namanya ini, Wahbah Zuẖailî mungkin 

tujuan menulis tafsir ini dengan di beri nama Tafsîr al-Munîr karena 

ingin tafsir ini bisa menyinari orang yang ingin mempelajarinya, dapat 

menerangi untuk orang yang membacanya, dan dapat memberikan 

pencerahan untuk siapa saja yang ingin memperoleh pencerahan 

ketika ingin memahami makna kandungan ayat-ayat al-Qur’ān dalam 

tarsir tersebut. Tafsîr al-Munîr merupakan karya Wahbah Zuẖailî 

yang paling monumental dan tafsir ini di tulis kurang lebihnya selama 

16 tahun (mulai dari tahun 1975 sampai 1991 M). Tafsir ini berisi 

menjelaskan mengenai dari seluruh ayat al-Qur’ān, di mulai dari surat 

al-Fatihah sampai dengan surat an-Nas yang terdiri dari 16 jilid dan 

dari masing-masing jilid ini memuat 2 juz (bagian) dan seluruhnya 

lagi terdiri dari 32 juz, dari dua juz terakhir berisi al-fihris al-Syamil, 

semacam indeks yang tersusun secara alfabetis.22 

b. Metode dan Corak Tafsîr al-Munîr 

Metode yang di gunakan dalam tafsir ini menggunakan metode 

kolaboratif yaitu antara metode analitik dan tematik. Metode analisis 

merupakan menafsirkan dari seluruh ayat al-Qur’ān secara 

komprehensif di mulai dari surat al-Fatihah sampai dengan surat an-

Nas sesuai dengan urutan surat dan ayat-ayat dalam al-Qur’ān, 

sedangkan metode tematik sendiri yaitu dengan menggabungkan 

                                                           
22 Baihaki, Studi Kitab Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Al-Zuẖailî dan Contoh Penafsirannya 

Tentang Pernikahan Beda Agama, Analisis: Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1, 2016, h. 

133-134. 



53 
 

 
 

kedalam satu tema. Berikut ini merupakan metode atau kerangka 

pembahasan penyusunan tafsir, sebagai berikut:23 

1) Membagi ayat-ayat al-Qur’ān di dalam satu tema dengan judul 

yang jelas. 

2) Menjelaskan mengenai isi disetiap surat secara umum. 

3) Mengelompokan ayat secara linguistik atau kebahasaan. 

4) Menerangkan dari sebab turunnya ayat dimulai dari riwayat yang 

shahih dan menolak yang lemah serta menerangkan kisah para 

nabi dan peristiwa besar Islam seperti Perang Badar dan Perang 

Uhud dari salah satu referensi yang bisa dipercayai. 

5) Menafsirkan dan menjelaskan dari makna ayat tersebut. 

6) Mengambil hukum-hukum yang dapat di ambil dari ayat-ayat 

tersebut. 

7) Menerangkan balaghah (retorika) dan i’rab (sintaksis) banyak 

ayat, guna membantu memperjelas makna dan jauh dari istilah-

istilah yang menyusahkan untuk dipahami. 

Dalam Tafsîr al-Munîr menggunakan corak fiqhi atauh hukum. 

Karena setelah di lihat-lihat dari penafsirannya beliau lebih banyak 

menjelaskan tentang kandungan hukum Islam terhadap beberapa ayat 

dan dari latar belakang beliau juga yang merupakan seorang ahli 

fiqih.24 

c. Langkah-Langkah Dalam Tafsîr al-Munîr 

Adapun langkah-langkah yang di tempuh oleh Wahbah Zuẖailî 

dalam menyusun tafsir ini sebagai berikut: 

                                                           
23 Ihwan Agustono, Pengaruh Zat Berbahaya Dalam Makanan Haram Perspektif Al-Qur’ān 

Menurut Wahbah Zuẖailî, Jurnal Ilmu Al-Qur’ān dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2, 2022, h. 148-149 
24 Islamiyah, Metode dan Corak Kitab Tafsîr al-Munîr , Al-Thiqah: Jurnal Ilmu Keislaman, 

Vol. 5, No. 2, 2022, h. 36. 



54 
 

 
 

1) Ketika menafsirkan sebuah ayat al-Qur’ān harus menyesuaikan 

dengan urutan mushaf. 

2) Harus terlebih dahulu dengan menjelaskan unsur-unsur yang 

berhubungan dengan segala hal yang di kandung oleh ayat, 

meliputi aspek-aspek kebahasaan seperti balaghah, i’rab, arti 

kosa kata, asbabun nuzul, dan munasabah (gabungan antara ayat 

dengan ayat yang sebelumnya). Dan dalam menjelaskan suatu 

aspek kebahasaan Wahbah Zuẖailî sering menyebutkan kitab 

rujukannya seperti kitab al-Bayan fi Gharib I’rab Al-Qur’ān 

yaitu karya dari Abu al-Barakat bin al-Anbari, kemudian kitab 

Shafwah al-Tafasir karya dari Muhammad ‘Ali al-Shabuni,  dan 

kitab tafsir al-Kasysyaf yaitu karya dari Iman Zamakhsyari serta 

kitab Imam al-Qurhubi. 

3) Dalam menyebutkan sebab turunnya suatu ayat, Wahbah Zuẖailî 

meyakinkan bahwa riwayat-riwayat yang di munculkan 

merupakan sudah yang paling shahih, tanpa menguraikan 

perdebatan pendapat dalam riwayat-riwayat. Oleh karena itu, 

yang sering paling dipakai rujukan untuk menjelaskan sebab 

turunnya suatu ayat yakni kitab tafsir ath-Thabari dan al-

Qurthubi, selain itu juga ada kitab asbab an-nuzul karya dari al-

Wahidi. 

4) Dalam menjelaskan korelasi atau munasabah ayat, Wahbah 

Zuẖailî bersikap dengan rasional. 

5) Wahbah Zuẖailî dalam menguraikan tafsirnya lebih cenderung 

menjelaskan isi kandungan setiap surat seara umum dan 

mendiskusikan alasan penamaan sebuah surat dan fahilahnya. 

6) Wahbah Zuẖailî berusaha keras ingin menerapkan metode 

tematik dengan menafsirkan ayat-ayat yang berbeda akan tetapi 

masih mempunyai satu tema, semisal jihad. 

7) Dalam menjabarkan penafsiran suatu ayat Wahbah Zuẖailî 

menguraikan secara luas dengan memberikan penekanan 



55 
 

 
 

terhadap hal-hal yang sering menjadi perselisihan di kalangan 

ulama dalam bagian yang diberi nama dengan “al-Tafsir wa al-

Bayan.”  

8) Wahbah Zuẖailî ketika sedang menguraikan suatu hukum-hukum 

yang terkadung dalam pemahaman suatu ayat ataupun penjelasan 

mengenai kandungan ayat yang sifatnya kekinian disertai 

penafsiran ayat di bagian yang diberi nama dengan “fiqh al-hayah 

wa al-hakam”.25 

d. Keistimewaan dan Contohnya Dalam Tafsîr al-Munîr 

Keistimewaan yang di miliki oleh tafsir ini adalah terdapat pada 

metode pembahsannya yang secara merata, runtut, dan beres di mulai 

dari surat al-Fatihah sampai dengan surat an-Nas. Lalu berdasarkan 

runtutan surat menggunakan Mushaf Utsmani. Dengan tujuan supaya 

di permudah untuk memahami maksud dan penjelasan dari setiap 

suratnya yang terdapat dalam Tafsîr al-Munîr. Keistimewaan yang 

paling utama dalam Tafsîr al-Munîr adalah menggunakan metode bi 

al-Matsur dan al-Ra’yi. Pengertian dari bi al-Matsur sendiri yaitu 

menafsirkan al-Qur’ān dengan ayat al-Qur’ān, menafsirkan dengan 

hadis Nabi, riwayat dari para sahabat, Tabi’in, dan Tabi’ut at-Tabi’in. 

Metodologi ini yang paling terbaik dalam menafsirkan ayat al-Qur’ān 

yang di ungkapkan oleh Shaikhul Islam Ibnu Taymiyah, Ibnu Kathur, 

dan Imam al-Zarkashi. Beliau memberikan kajian dengan gaya bahasa 

dan redaksi yang telah berkembang dan di butuhkan di tengah-tengah 

masyarakat. Adapun contoh penafsiran Wahbah  Zuẖailî  yang 

terdapat dalam ayat ahkam perihal ibadah dan Muamalah.26 

                                                           
25 Mokhamad Sukron, Tafsir Wahbah Al-Zuẖailî Analisis Pendekatan, Metodologi, dan Corak 

Tafsîr al-Munîr Terhadap Ayat Poligami, Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, 

Vol. 2, No. 1, 2018, h. 267-268. 
26 Moch. Yunus, Kajian Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Az- Zuẖailî, Humanistika: Jurnal 

Keislaman, Volume 4 Nomor 2, 2018, h. 64-65. 



56 
 

 
 

4. Penafsiran Al-Qur’ān Surat Al-Fajr Ayat 15-20 Menurut Wahbah  

Zuẖailî 

"Maka adapun manusia, apabila Tuhan mengujinya lalu 

memuliakannya dan memberi nya kesenangan, maka dia berkata, 

'Tuhankutelah memuliakanku." Menurut Wahbah Zuhaili ayat tersebut 

menggambarkan manusia sering keliru dalam memahami apa yang 

terjadi padanya. Ketika ia mendapatkan nikmat berupa harta dan rezeki 

yang melimpah, ia langsung menyimpulkan bahwa itu tanda Allah 

memuliakannya bahwa ia sedang diistimewakan, diangkat derajatnya, 

dan dijauhkan dari azab. Ia merasa senang dan bangga dengan semua 

yang telah diperolehnya, meyakini bahwa itu bukti kasih sayang Tuhan 

kepadanya. Namun sayangnya, ia tidak bersyukur atas nikmat itu, dan 

tidak menyadari bahwa sejatinya semua itu hanyalah ujian dari 

Tuhannya untuk menguji sikap dan keimanannya.27 

"Namun apabila Tuhan mengujinya lalu membatasi rezekinya, 

maka dia berkata,'Tuhanku telah menghinaku." Menurut beliau juga 

ketika seseorang diuji dengan kemiskinan dan kesulitan dalam mencari 

rezeki, lalu dia berkata, "Tuhanku telah menghinakanku," maka itu 

adalah pemahaman yang keliru. Dalam kondisi seperti itu, seharusnya 

dia tidak berpikir bahwa Allah sedang merendahkan atau mencela 

dirinya. Rezeki yang sempit bukan berarti kita tidak pantas 

menerimanya. Kita bisa melihat contohnya dari kehidupan beberapa 

Nabi, tokoh-tokoh mulia dari kalangan orang beriman, orang-orang 

saleh, dan para ulama banyak dari mereka hidup dalam kesederhanaan, 

bahkan kefakiran. Di mata Allah SWT, kemuliaan bukan diukur dari 

banyaknya harta, melainkan dari ketakwaan dan amal seseorang untuk 

akhirat. Sebaliknya, kehinaan itu bagi mereka yang bermaksiat dan 

tidak mau berbuat kebaikan. Jadi, kelapangan rezeki bukan tanda 

                                                           
27 Prof. Dr. Wahbah Az- Zuẖailî, “Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: Gema 

Insani, 2013), h. 523. 



57 
 

 
 

kemuliaan, dan kesulitan rezeki bukan pula tanda kehinaan. Kekayaan 

adalah ujian bagi orang yang memilikinya apakah ia bersyukur atau 

tidak. Sementara itu, kefakiran juga ujian apakah orang tersebut bisa 

bersabar atau tidak.28 

Dalam tafsirnya Wahbah Zuhaili ketika melihat kesalahan perilaku 

manusia dari kedua keadaan itu, kemudian Allah SWT pun menegurnya 

melalui firman-Nya. "sekali-kali tidak! Bahkan kamu tidak memuliakan 

anak yatim,” Setelah Allah SWT mencela mereka karena ucapan 

mereka yang tidak pantas, Allah kemudian mencela perbuatan mereka 

yang bahkan lebih buruk. Ketika Allah memberikan mereka kemuliaan 

berupa harta yang melimpah, mereka justru tidak menggunakan harta 

itu sebagaimana mestinya, yakni tidak menunaikan kewajiban dan hak 

Allah yang terkandung di dalamnya. Seperti para orang kaya yang tidak 

peduli dan tidak memperlakukan anak-anak yatim dengan baik 

sebagaimana seharusnya.29 

“Dan kamu tidak saling mengajak memberi makan orang miskin." 

Selain itu juga tidak mengajak diri sendiri maupun orang lain untuk 

peduli dan memberi makan orang-orang miskin. Bahkan sebagian dari 

kalian tidak saling mendorong satu sama lain untuk menjalin hubungan 

baik dengan para fakir miskin, dan tidak saling menyemangati dalam 

berbuat baik kepada mereka yang sedang membutuhkan bantuan. 

"Sedangkan kamu memakan harta warisan dengan cara 

mencampurbaurkan (yang halal dan yang haram),” Maksud Wahbah 

Zuhaili manusia jangan rakus mengambil harta warisan yang bukan hak 

kalian, dan terus menimbun kekayaan tanpa peduli dari mana asalnya 

entah itu dari jalan yang halal ataupun yang haram. 

                                                           
28 Prof. Dr. Wahbah Az- Zuẖailî, “Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: 

Gema Insani, 2013), h. 524 
29 Prof. Dr. Wahbah Az- Zuẖailî, “Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: 

Gema Insani, 2013), h. 525 



58 
 

 
 

“Dan kamu mencintai harta dengan kecintaan yang berlebihan.” 

Kalian sangat terobsesi dengan harta dan begitu mencintainya secara 

berlebihan. Hal seperti ini sekarang sudah menyebar luas di tengah-

tengah masyarakat, bahkan di antara umat Islam sendiri.30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
30 Prof. Dr. Wahbah Az- Zuẖailî, “Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: 

Gema Insani, 2013), h. 527 



 

 

BAB IV 

ANALISIS PENAFSIRAN SURAT AL-FAJR AYAT 15-20 MENURUT M. 

QURAISH SHIHAB DAN WAHBAH ZUHAILI 

A. Analisis Respon Manusia Atas Bala’ Menurut Penafsiran M. Quraish 

Shihab dan Wahbah Zuhaili Dalam QS. Al-Fajr Ayat 15-20 

1. Pandangan Quraish Shihab  

Menurut Quraish Shihab surat al-Fajr ayat 15-20 mempunyai 

keterkaitan antara ayat yang sebelumnya, di mana ayat sebelumnya 

membahas perilaku dari ketiga kaum tersebut seperti kaum ‘Aad, Tsamud 

dan Fir’aun. Setelah peringatan tentang hukuman yang akan di jatuhkan 

kepada orang-orang yang durhaka dan sekaligus peringatan tentang 

pengawasannya, Ayat-ayat diatas mengutuk manusia yang tidak 

menyadarinya. Ayat-ayat tersebut seolah-olah menyatakan: demikianlah 

adat istiadat peradaban yang di bangun oleh ketiga umat itu, dan 

demikianlah adat istiadat Allah Swt yang tidak menghendaki manusia 

kecuali ketaatan yang bermanfaat bagi mereka dalam kehidupan dunia dan 

akhirat.1 Menurut beliau, ayat-ayat ini menegaskan bahwa setelah 

memperingatkan tentang siksa yang akan menimpa orang-orang yang 

durhaka, Al-Qur'an menegur manusia yang tidak mengambil pelajaran 

darinya. Kehancuran umat terdahulu merupakan bukti dari adat istiadat 

mereka yang dibangun atas dasar kesombongan dan kezaliman. Adat 

istiadat Allah Swt menuntut ketaatan dari manusia, karena ketaatan 

tersebut sesungguhnya mendatangkan manfaat bagi mereka, baik dalam 

kehidupan duniawi berupa keadilan dan kedamaian, maupun di akhirat 

berupa keselamatan dan pahala. 

Untuk itu supaya manusia tidak seperti umat terdahulu yang tidak 

menyadari akan perbuatan-perbuatanya yang menjadikan penyesalan atas 

                                                           
1 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 251 



60 
 

 

 

perbuatan kesombongan dan kezalimannya, maka di turunkalah ayat 15-

16 Allah Swt berfirman: 

نْسَانُ اِذَا مَا ىهُ  فاَمََّا الَِْ ىهُ  كْرَمَنِۗ اَ  رَبِ يْٓ  فَ يَ قُوْلُ  رَبُّه  فَاكَْرَمَه  وَنعََّمَه   ابْ تَ لّٰ وَامََّآ اِذَا مَا ابْ تَ لّٰ

  ەَۙ فَ يَ قُوْلُ رَبِ يْٓ اهََانَنِۚ  رِزْقَه  فَ قَدَرَ عَلَيْهِ 

Artinya: “Adapun manusia, apabila Tuhan mengujinya lalu 

memuliakannya dan memberinya kenikmatan, berkatalah dia, 

“Tuhanku telah memuliakanku.” Sementara itu, apabila Dia 

mengujinya lalu membatasi rezekinya, berkatalah dia, “Tuhanku 

telah menghinaku.” (QS, Al-Fajr: 15-16).2 

Beliau memaknai ayat di atas, bahwa ujian di sini berupa kelapangan 

seperti harta, kehormatan, dan kekuatan atau membatasi rezeki seperti 

kekurangan harta, penyakit, dan hilangnya seseorang yang dicintai. Akan 

tetapi manusia keliru memaknai akan hal tersebut, manusia mengira di beri 

kenikmatan karena di muliakan, sebaliknya ketika manusia di beri 

kesempitan rezeki manusia menganggapnya itu suatu kehinaan. Itu 

semuanya suatu kekeliruan yang sangat besar dan perlu di evaluasi. 

Faktanya Allah Swt tidak memandang manusia dari banyaknya harta 

maupun sedikitnya harta, akan tetapi dari manusia itu mau bersyukur atau 

mau bersabar ketika menghadapi ujian tersebut. 

Ujian kesulitan harta merupakan hal yang lumrah karena sering kali 

di temui sedangkan ujian dengan kenikmatan perlu di waspadai karena 

sering kali membuat seseorang lengah. Kenikmatan yang sedang di terima 

dapat membuat manusia lupa kepada Allah Swt, namun ujian dengan 

kesulitan akan mendatangkan kedekatan kepada  Allah Swt. Bisa di 

simpulkan sebagai berikut: 

a. Menurut M. Quraish Shihab, kata ibtalāhu dalam kedua ayat tersebut 

berarti mengujianya, baik dengan nikmat maupun kesempitan. Ayat ini 

menegaskan bahwa kelapangan atau kesempitan hidup adalah ujian 

                                                           
2 Qur’an Kemenag, QS. Al-Fajr ayat 15-16 



61 
 

 

 

dari Allah Swt, bukan tanda kemulian atau kehinaan seseorang di 

sisinya. 

b. Kekeliruan manusia dalam memaknai nikmat dan kesempitan, mereka 

menganggapnya di muliakan dan di hinakan. Padahal kenyataan ini 

hanyalah ujian untuk melihat bagaimana reaksi hamba kepada Tuhan-

Nya. 

c. Ayat diatas juga mengkritik ara berpikir materialistik yang 

menyamakan kelapangan rezeki dengan kemuliaan, dan kesempitan 

rezeki dengan kehinaan. Pemahaman seperti banyak di anut 

masyarakat Quraisy pada masa Nabi, dan bahkan masij banyak terjadi 

hingga kini. 

d. Beliau juga menyebut bahwa kelapangan rezeki seharusnya 

mendorong seseorang bersyukur dan berbuat baik, bukan menjadi 

sombong seperti kaum terdahulu yang akhirnya mendapat azab dunia 

dari Allah Swt. Sebaliknya kesempitan harta harusnya mendidik untuk 

sabar dan tetap taat, bukan merasa hina atau putus asa. 

Kemudian terdapat lanjutan ayat yaitu: 

ََۙ  كَلََّ بَلْ لََّ تُكْرمُِوْنَ الْيَتِيْمَ  ضُّوْنَ عَلّٰى طَعَامِ الْمِسْكِيْنَِۙ ٰۤ
تأَْكُلُوْنَ الت ُّراَثَ اكَْلًَ وَ  وَلََ تَحّٰ

ََۙ  لَّماۢا اۗ  وَّتُحِب ُّوْنَ الْمَالَ حُباۢا جَماۢ

Artinya: “Sekali-kali tidak! Sebaliknya, kamu tidak memuliakan anak 

yatim, tidak saling mengajak memberi makan orang miskin, memakan 

harta warisan dengan cara mencampurbaurkan (yang halal dan yang 

haram), dan mencintai harta dengan kecintaan yang berlebihan.” 

(QS. Al-Fajr: 17-20).3 

Pada ayat di atas, merupakan penjelasan dan bukti nyata mengapa 

manusia itu sebenarnya terhina karena perbuatan buruk mereka, bukan 

karena banyak dan sedikitnya harta. Dari perkataan orang yang durhaka 

sebagaimana terbaca pada kedua ayat tersebut yaitu ayat 15-16 maka di 

                                                           
3 Qur’an Kemenag, QS. Al-Fajr Ayat 17-20 



62 
 

 

 

kritik dan di bantah oleh ayat di atas. Pada ayat di atas membongkar 

realitas perilaku mereka yang mengundang murka Allah Swt. Ayat di atas 

juga dapat di simpi;kan sebagai berikut:4 

a. Tidak memuliakan anak yatim 

Quraish Shihab menegaskan, ayat ini mengecam perilaku orang 

yang hanya mengukur harga diri seseorang dari harta bendanya. 

Masyarakat Quraisy saat itu kerap kali mengabaikan anak yatim yang 

lemah, karena dianggap tidak memiliki nilai ekonomi dan tidak 

memiliki kepentingan. Menghormati anak yatim seharusnya menjadi 

indikator kepedulian sosial dan moral, bukan hanya masalah materi. 

b. Tidak mengajak memberi makan orang miskin 

Menurut Quraish Shihab, ayat ini menunjukkan bahwa dosa 

seseorang bukan hanya karena tidak memberi makan kepada orang 

miskin, tetapi juga karena tidak mendorong dan mengajak orang lain 

untuk melakukannya. Hal ini menggambarkan kurangnya budaya 

gotong royong dalam membantu orang yang lemah. Nilai sosial 

masyarakat dinilai dari bagaimana mereka bekerja sama untuk 

memerangi kemiskinan. 

c. Memakan harta warisan dengan rakus 

Beliau menjelaskan bahwa ayat ini mengkritik kebiasaan kaum 

musyrik yang tamak terhadap harta warisan, hingga mereka 

mencampuradukkan hak-hak dan merampas bagian orang lain, 

terutama anak yatim dan kaum lemah. Ini adalah bentuk ketidakadilan 

yang sangat dikecam. 

d. Cinta berlebihan terhadap harta 

Quraish Shihab menyebutkan bahwa cinta harta merupakan fitrah 

manusia. Akan tetapi, ayat ini mengecam cinta harta yang berlebihan 

(asyaddal hubba lilmaal) hingga mengabaikan kewajiban sosial, 

                                                           
4 M. Quraish Shihab, “Tafsir Al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an”, (Cairo: 

Lentera Hati, 1999), h. 253 



63 
 

 

 

moral, dan agama. Cinta semacam ini membuat seseorang tidak peduli 

dengan orang lain dan hanya peduli pada dirinya sendiri. 

2. Pandangan Wahbah Zuhaili 

Surat Al-Fajr ayat 15-20 sering kali di pahami sebagai ayat yang 

mengkritik terhadap manusia yang bersikap sombong, egois, dan tidak 

bersyukur, terutama ketika mereka mendapatkan nikmat atau sebaliknya 

mengalami kesulitan. Mereka tidak menyadari akan hal itu dan terlalu 

terbuai dengan kehidupan dunia yang fana ini sehingga tidak terlalu 

memperdulikan apa-apa yang mereka lakukan. Sehingga mereka bersikap 

semena-mena terhadap kaum yang lemah dan membangga-banggakan 

dirinya karena merasa memiliki kekuasaan/jabatan. Untuk itu supaya tidak 

terjerumus lebih dalam lagi telah di jelaskan dalam al-Qur’ān bahwa 

perbuatan seperti itu merupakan ujian dari Allah Swt. 

Dalam tafsirnya Wahbah Zuẖailî ketika menafsirkan surat al-Fajr ayat 

15-16 tidak mengungkapkan penjabaran mengenai makna ujian secara 

rinci, namun beliau mengungkapkan dengan pernyataan ujian tidak hanya 

berupa kesempitan rezeki saja akan tetapi lapangnya rezeki termasuk 

dalam bentuk ujian. Akan tetapi perlu di garis bawahi manusia sering tidak 

menyadari, mereka terlalu terlena dengan kehidupan yang fana ini. Mereka 

juga salah mempersepsikan dalam memahami hakikat ujian. Sehingga ayat 

ini turun supaya manusia tidak selalu jatuh di lubang yang sama, tidak ada 

kata-kata lagi bahwa dari keduanya itu termasuk ujian. Allah Swt 

berfirman:  

هَ عَلّٰى حَرْفٍۚ فاَِنْ اَصَابهَوَمِنَ النَّ  رُ  ٖ  اسِ مَنْ ي َّعْبُدُ الل ّٰ اطْمَ  خَي ْ َِ  اَصَابَ تْهُ  وَاِنْ  َۚ ٖ  بهِ ئَنَّ َ 

نَةُ  انْ قَلَبَ  فِت ْ َِ نْ يَا خَسِرَ  َۗ ٖ  وَجْهِه عَلّٰى َ  لِكَ هُوَ الْخُسْرَ وَالَّْٰخِرَ  الدُّ  انُ الْمُبِيْنُ ةَۗ ذّٰ

Artinya: “Dan di antara manusia ada yang menyembah Allah Swt 

hanya di tepi; maka jika dia memperoleh kebajikan, dia merasa puas 



64 
 

 

 

dan jika dia di timpa suatu cobaan, dia berbalik ke belakang.” (QS. 

Al-Hajj: 11).5 

Ayat tersebut menjelaskan dengan kekayaan maupun kemiskinan itu 

termasuk ujian. Allah Swt berfirman yang artinya: “Apakah mereka 

mengira bahwa kami memberikan harta dan anak-anak kepada mereka itu 

(berarti bahwa), kami segera memberikan kebaikan-kebaikan kepada 

mereka? (tidak), tetapi mereka tidak menyadari.” (QS. Al-Mu’minun: 55-

56). Ayat tersebut termasuk dari salah satu contoh bahwasannya harta dan 

anak-anak merupakan ujian. 

Sehingga dapat di simpulkan menurut beliau bahwa menekankan 

kelapangan dan kesempitan rezeki merupakan ujian dari Allah Swt untuk 

menguji keimanan dan ketaqwaan hambanya. Beliau juga mengingatkan 

agar manusia tidak terjebak dalam penilaian materi semata dan senantiasa 

menjaga kepedulian sosial serta menjauhi kecintaan yang berlebihan 

terhadap kemewahan duniawi. Menurut Wahbah Zuẖailî dalam 

penafsirannya yang terdapat pada surat al-Fajr ayat 15-16 sangat relevan 

untuk memperbaiki pola pikir masyarakat di zaman sekarang ini yang 

cenderung materialistik dan mengukur kehormatan hanya dari 

kekayaannya saja. Sehingga ayat ini sangat berkaitan dengan peran 

manusia di zaman sekarang dalam memahami ayat tersebut perihal hakikat 

ujian sebagai berikut: 

a. Mengubah paradigma kesuksesan 

Pada umumnya manusia masyarakat modern sangat materialistik, 

terkadang tolak ukur kesuksesan mereka hanya berasal dari harta, 

jabatan, bahkan ketenaran. Namun perlu di ketahui pada 

kenyataannya ayat tersebut sudah sangat jelas bahwa lapang rezeki 

tidak otomatis berarti seseorang di ridhai dan di muliakan oleh Allah 

Swt, sedangkan sebaliknya kesempitan hidup juga tidak berarti bahwa 

                                                           
5  Prof. Dr. Wahbah Az- Zuẖailî, “Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj”, (Jakarta: 

Gema Insani, 2013), h. 524. 



65 
 

 

 

seseorang itu di hina atau mendapatkan karma dari Allah Swt. Karena 

di sisi Allah Swt itu semuanya sama baik mereka itu kaya ataupun 

miskin, hanya yang membedakan bagaimana dari keduanya 

menyikapinya akankah mereka mau bersyukur ataupun mereka mau 

bersabar, karena ini sangat penting untuk membangun mental 

masyarakat yang adil dan berempati tidak merendahkan orang yang 

miskin dan tidak menyembah orang yang kaya. 

b. Menumbuhkan empati dan menumbuhkan solidaritas sosial 

Dengan kita memahami bahwa kesempitan atau kemiskinan 

merupakan ujian, bukan kehinaan. Manusia di harapkan lebih peduli 

lagi terhadap kaum dhu’afa dan tidak menyalahkan mereka atas 

keadan mereka.  

c. Memotivasi untuk bersabar dan bersyukur 

Berlatih untuk bersabar ketika mendapatkan ujian dengan 

kesempitan ataupun kemiskinan, sebaliknya juga agar berlatik untuk 

bersykur dan tidak sombong saat di beri kelapangan ataupun 

kekayaan. Karena pada dasarnya dari keduanya merupakan ujian yang 

harus di sikapi dengan bijak. 

d. Menghindari penghakiman sosial 

Menahan diri dari menilai keberkahan atau kehinaan seseorang 

hanya dari sisi lahiriah, contohnya seperti kekayaan dan kemiskina. 

Hal ini dapat membentuk manusia yang tidak mudah menghakimi dan 

lebih bijaksana dalam memandang orang lain.6 

Adapun ayat selanjutnya yaitu surat al-Fajr ayat 17-20 di mana ayat 

tersebut masih berkesinambungan dengan ayat yang sebelumnya. Pada 

ayat sebelumnya menurut Wahbah Zuẖailî menjelaskan mengenai ujian 

dengan nikmat dan kesempitan. Menurutnya pandangan ini keliru karena 

kelapangan dan kesempitan adalah bentuk dari ujian Allah Swt untuk 

menguji keimanan dan kesabaran manusia. Sedangkan ayat selanjutnya 

                                                           
6 Muhammad Roni dkk, Dinamika Sosial Dalam Pandangan Al-Qur’an: Analisis Penafsiran 

Term Al-Ibtila’, Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, Vol. 23, No. 2, Oktober 2021, h. 67 



66 
 

 

 

yaitu 17-20  tanda-tanda kegagalan dalam menghadapi ujian, contohnya 

seperti tidak memuliakan anak yatim, tidak memberi makan orang miskin, 

memakan harta warisan  dengan rakus, dan mencintai harta seara 

berlebihan. Beliau menafsirkan bahwa perilaku=perilaku ini 

mencerminkan kegagalan dalam memahami dan menjalani ujian 

kehidupan sesuai dengan nilai-nilai yang di ajarkan oleh Islam, seperti 

kasih sayang, keadilan, dan kepedulian sosial. Pada intinya dalam 

menggambarkan ujian kehidupan yang di berikan oleh Allah Swt dan 

bagaimna manusia seharusnya meresponnya dengan sikap yang benar. 

Beliau juga mengajak para pembacanya untuk merenungkan bahwa 

kelapangan dan kesempitan merupakan ujian, dan keberhasilan dalam 

ujian tersebut tercermin dari perilaku sosial yang adil dan penuh kasih 

sayang. 

B. Faktor Persamaan dan Perbedaan Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam 

Tafsir Al-Misbah dan Wahbah Zuẖailî  Dalam Tafsîr Al-Munîr Terhadap 

Respon Manusia Atas Bala’ dalam QS. Al-Fajr ayat 15-20 

Ketika M. Quraish Shihab dan Wahbah Zuẖailî menafsirkan tentang ayat 

ujian (bala’) dalam surat al-Fajr ayat 15-20, dari kedua penafsir tersebut 

mempunyai persamaan dan perbedaan dalam menafsirkan ayat tersebut, 

adapun beberapa persamaannya sebagai berikut: 

1. Persamaan 

a. Ujian dalam bentuk nikmat dan kesempitan 

Dari mufassir keduanya sepakat bahwasannya ayat ini 

menunjukan bahwa pemberian nikmat (rezeki lapang) dan kesulitan 

(rezeki sempit) merupakan bentuk ujian dari Allah Swt, bukan dari 

tanda kemuliaan maupun kehinaan. Quraish Shihab menyatakan 

bahwa manusia sering keliru menilai kemuliaan berdasarkan materi. 

Sedangkan Wahbah Zuẖailî juga menjelaskan bahwa Allah Swt 

menguji manusia dengan dengan dua kondisi itu untuk melihat 

responnya. 



67 
 

 

 

 

 

b. Koreksi terhadap pemahaman keliru manusia 

Keduanya menegaskan bahwa ayat tersebut membatah 

anaggapan manusia bahwa kemuliaan dan kehinaan itu di ukur dari 

materinya. Lalu makna “kalla” (sekali-kali tidak!)  yang terdapat 

dalam ayat 17 juga merupakan bentuk teguran terhadap anggapan 

tersebut. 

c. Penekakan pada tanggung jawab sosial 

Kedua mufassir juga menekankan bahwa ukuran mulia di sisi 

Allah Swt adalah perilaku sosial, seperti memuliakan anak yatim, 

memberi makan orang miskin, tidak rakus terhadap harta warisan, dan 

tidak mencintai harta secara berlebihan. Quraish shihab juga 

menyebutkan bahwa ayat ini merupakan cerminan kerusakan moral 

akibat materialisme. Sedangkan menurut Wahbah Zuẖailî 

menekankan keadilan sosial dan kepedulian terhadap fakir miskin 

sebagai nilai-nilai Islam. 

d. Kritik terhadap materialisme 

Bahwa keduanya mengkritik terhadap orang-orang yang 

menganggap kekayaan sebagai standar kemulian dan melupakan hak-

hak sosial. Keduanya juga telah sepakat bahwa cinta terhadap harta 

dengan cara yang berlebihan merupakan tanda hati yang sakit dan jauh 

dari nilai ke-Tuhanan. 

2. Perbedaan 

Perbedaan dari penafsiran surat al-Fajr ayat 15-20 menurut M. 

Quraish Shihab dan Wahbah Zuẖailî menampilkan pendekatan yang 

sedikit berbeda akan tetapi saling melengkapi, terutama dalam hal gaya 

tafsir, penekanan makna, dan dimensi sosial spiritualnya. Berikut 

merupakan rincian dari perbedaannya sebagai berikut: 

a. Pendekatan tafsir 

Aspek M. Quraish Shihab Wahbah Zuẖailî 



68 
 

 

 

Metode Kontekstual dan tematik: 

banyak menggunakan 

pendekatan psikologis dan 

sosial kontemporer. 

Klasik, komprehensif: 

menggabungkan tafsir 

bil-ma’tsur (riwayat) dan 

bil-ra’yi (nalar) dengan 

penjelasan bahasa dan 

fiqih. 

Gaya 

bahasa 

Populer, reflektif, 

mendalam tetapi mudah di 

pahami. 

Ilmiah dan sistematis, 

kadang teknis dalam 

aspek bahasa dan hukum. 

 

b. Ayat 15-16: Ujian kelapangan dan kesempitan 

ayat M. Quraish Shihab Wahbah Zuẖailî 

15 Menjelaskan bahwa manusia 

cenderung merasa dirinya 

mulia saat di beri kelapangan: 

padahal itu merupakan ujian, 

bukan bukti cinta Tuhan. 

Memberi penjelasan 

bahwa ini merupakan 

tabiat manusia yang tidak 

tahu hikmah ujian, dan 

bahwa kelapangan bukan 

tanda kemuliaan. 

16 Menunjukan kesalahan 

persepsi manusia ketika merasa 

di hina saat di uji dengan 

kesempitan. 

Tafsir klasik: ini 

merupakan istidraj 

(penguluran dalam 

kenikmatan) atau ibtila’ 

(ujian) bukan penghinaan. 

 

c. Ayat 17-20: Kritik Sosial 

Ayat M. Quraih Shihab Wahbah Zuẖailî 

17 Menunjukan bahwa bukti 

kedekatan dengan Allah 

Swt adalah kepedulian 

sosial, bukan status 

Menekankan bahwa 

pengabaikan anak yatim 

merupakan bentuk 

kemunafikan dan 



69 
 

 

 

duniawi. Orang yang tidak 

perduli kepada anak yatim 

telah menyimpang dari nilai 

agama. 

kesombongan yang akan 

mendapatkan hukuman. 

18 Kritikan terhadap ketidak 

pedulian kepada orang 

miskin, bukan sekedar tidak 

memberi , tapi juga tidak 

mendorong orang lain. 

Ciri tersebut merupakan 

orang yang kikir dan egois, 

yang tidak menunaikan hak 

orang lain. 

19 Gambaran kecintaan 

berlebihan terhadap harta, 

menurut beliau ini 

merupakan gejala 

kekosongan spiritual. 

Menjelaskan bahwa 

pengumpulan harta tanpa 

zakat dan infak merupakan 

perbuatan tercela, serta 

bentuk kufur terhadap 

nikmat. 

20 Menunjukan penyimpangan 

moral dan sosial dalam 

kecintaan kepada dunia dan 

sikap individualistik. 

Kritik terhadap 

penyimpangan dari nilai-nilai 

syariat dan keadilan sosial. 

 

d. Penekanan dan nilai tambahan 

Aspek M. Quraish Shihab Wahbah Zuẖailî 

Nilai 

spiritual 

Penekanan terhadap 

kesadaran diri dan 

introspeksi; mengajak 

pembaca untuk 

merenung. 

Menekankan; akhlak dan 

kewajiban sosial dalam 

Islam,  dengan dasar-dasar 

fiqih. 

Konsep 

ujian 

Menyebut bahwa 

kelapangan dan 

kesempitan merupakan 

Sama, akan tetapi dengan 

penekanan pada istidraj 



70 
 

 

 

ujian untuk menilai 

karakter seseorang. 

dan tanggung jawab sosial 

dalam agama. 

Pesan 

utama 

Penilaian manusia atas 

kemuliaan maupun 

kehinaan seringkali 

keliru; yang terpentimg 

adalah amal dan 

kepedulian sosial. 

Fokus pada konsekuensi 

syar’i dan moral dari sikap 

tidak peduli terhadap 

sesama. 

 

Pada intinya perbedaan dari keduanya adalah dari bentuk gaya 

penafsirannya, M. Quraish Shihab yaitu humanis dan kontemporer, sedangkan 

Wahbah Zuẖailî yaitu tradisional (klasik) dan sistematis. Kemudian di lihat dari 

fokus (tujuannya) M. Quraish Shihab dengan moral, psikologis, dan moral, 

sedangkan Wahbah Zuẖailî dengan akidah, akhlak, dan hukum Islam. Dan 

yang terakhir di lihat dari pesan utamanya lagi bahwa M. Quraish Shihab 

mengartikan ujian hidup bukan di ukur dari kemuliaannya, akan tetapi  yang 

paling utama adalah sikap terhadap sesama. Sedangkan Wahbah Zuẖailî ujian 

merupakan tanggung jawab dan mengabaikan anak yatim dan miskin 

merupakan dosa besar. 

 

 

 

 

 

 



 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari rumusan masalah diatas, penulis menyimpulkan sebagai berikut: 

1. Berdasarkan analisis terhadap QS. Al-Fajr ayat 15–20, dapat disimpulkan 

bahwa respon manusia terhadap bala’ sering kali keliru dan tidak 

proporsional. Ayat ini menunjukkan bahwa ujian bisa datang dalam bentuk 

kelapangan maupun kesempitan hidup. Menurut M. Quraish Shihab, 

manusia cenderung menilai kondisi lahiriah sebagai tanda cinta atau murka 

Allah Swt, yang mencerminkan pemahaman spiritual yang dangkal. 

Sementara itu, Wahbah az-Zuḥailî menekankan bahwa dalam kelapangan, 

manusia kerap bersikap sombong dan lalai terhadap hak sosial, terutama 

terhadap yatim dan orang miskin. Dengan demikian, baik Quraish Shihab 

maupun Wahbah az-Zuḥailî sepakat bahwa sikap manusia terhadap bala’ 

sering menunjukkan kelemahan iman dan kurangnya kesadaran sosial. QS. 

Al-Fajr ayat 15–20 memberikan peringatan agar manusia tidak menilai 

keberkahan hanya dari aspek duniawi, serta menanamkan pentingnya 

kepedulian sosial dalam segala keadaan. 

2. Persamaan: Kedua penafsir sepakat bahwa ayat-ayat ini menunjukkan 

kesalahan umum manusia saat menghadapi ujian atau cobaan dari Allah. 

Mereka menilai hidupnya mulia jika diberi banyak rezeki, dan merasa hina 

saat rezekinya dikurangi. Padahal, ukuran kemuliaan seseorang bukan 

terletak pada banyak atau sedikitnya harta, melainkan pada bagaimana sikap 

dan responnya terhadap ujian tersebut menurut pandangan Allah. 

Perbedaan: perbedaan penafsirannya terletak pada pendekatan dan 

penekanan aspek makna. M. Quraish Shihab menekankan dimensi 

psikologis dan sosial, seperti kecenderungan manusia yang konsumtif, 

egois, dan suka mengabaikan hak orang lain, serta memberikan sentuhan 

kontekstual dalam kehidupan modern. Sedangkan Wahbah az-Zuḥailî lebih 

menitikberatkan pada aspek hukum dan moral Islam, serta memuat 



72 
 

 
 

penjelasan yang lebih terstruktur dari sisi keilmuan tafsir klasik dengan 

pendekatan fiqih dan akhlak Islami yang mendalam. 

B. Saran 

Untuk penelitian selanjutnya, di sarankan agar kajian ini di perluas dengan 

menambah sumber-sumber tafsir lainnya, baik klasik maupun modern. 

Sehingga hasil perbandingannya lebih komprehensif dan berimbang. Kajian ini 

juga dapat di perdalam dengan menganalisis pendekatan atau metode atau tafsir 

yang di gunakan oleh masing-masing penafsir, sehingga dapat diketahui dasar 

pertimbangan mereka dalam memahami konsep ujian dalam ayat yang dikaji. 

Selain itu penting bagi peneliti selanjutnya untuk mengaitkan hasil kajian 

dengan realitas yang ada saat ini, sehingga makna ujian sebagaimana yang 

tercantum dalam surat al-Fajr ayat 15-20 dapat di aplikasikan dalam 

menghadapi permasalahan umat Islam saat ini, seperti ujian berupa harta, 

kekuasaan, dan musibah di era modern. .



 
 

73 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abidin, E. Z. (2019). Penafsiran Tekstual Terhadap Ayat-Ayat Gender: Telaah 

Penafsiran Wahbah al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir, Volume 3 Nomor 2, 

2019, 137-138. 

Agussalim, A. M. (2023). Ayat-Ayat Tentang Ujian Perspektif Syeikh Imam 

Nawawi (Kajian Tematik Dalam Tafsir Al-Munir). Al-Idarah: Jurnal 

Manjemen Dakwah, Vol. 3, No. 1, 2023., 17. 

Agustono, I. (2022). Pengaruh Zat Berbahaya Dalam Makanan Haram Perspektif 

Al-Qur’ān Menurut Wahbah Zuhaili. Ihwan Agustono, Pengaruh Zat 

Berbahaya Dalam Makanan Haram PerspJurnal Ilmu Al-Qur’ān dan 

Tafsir, Volume 3 Nomor 2, 148-149. 

Arifin, Z. (2020). Karakteristik Tafsîr al-Miṣbah. al-Ifkar: Jurnal Pengembangan 

Ilmu Keislaman, Volume. 13, Nomor. 01, 2020, 14-15. 

Baihaki. (2016). Studi Kitab Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Al-Zuẖailî dan Contoh 

Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama. Baihaki, Studi Kitab 

Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Al-Zuẖailî dan Contoh Penafsirann Jurnal 

Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1, 2016, 133-134. 

dkk, W. (2022). Kajian Al-Qur’ān dan Tafsir Di Indonesia. Yogyakarta: Zahir 

Publising. 

dkk, W. P. (2022). Tafsir Abad Pembaharuan: Wacana, Ideologi, dan Eksistensi. 

Pontianak: IAIN Pontianak Press. 

Iqbal, M. (2010). Metode Penafsiran Al-Qur’ān M. Quraisy Shihab. Jurnal 

Tsaqafah, Vol. 6, No. 2, 2010, 250. 

Islamiyah. (2022). Metode dan Corak Kitab Tafsîr al-Munîr. Al-Thiqah: Jurnal 

Ilmu Keislaman, Vol. 5, No. 2, 36. 



 
 

74 
 

J. R Raco, M. P. (2010). Metode Penelitian Kualitatif Jenis, Karakteristik, dan 

Keunggulannya. Jakarta: Grasindo. 

Jazuli, A. S. (2006). Kehidupan Dalam Pandangan Al-Qur’ān. Jakarta: Gema 

Insani press. 

Kamil, M. b. (t.thn.). Tafsîr al-Miṣbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek 

Metodologi. 2002. Universitas Malaya, Malaysia. 

Lufaefi. (2019). Tafsir Al-Misbah: Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokalitas Tafsir 

Nusantara, Substantia. Diambil kembali dari Lufaefi, Tafsir Al-Misbah: 

Tekstualitas, Rasionalitas dan Lokal 

https://core.ac.uk/download/pdf/233063051.pdf 

Malula, M. (2023). Metodologi Tafsir Al-Qur’ān (Dari Global ke Komparatif). Al-

Mustafid: Jurnal Of Al-Qur’ān and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, Januari-

Juni 2023, 19. 

Nur, A. (2018). Tafsîr al-Miṣbah Dalam Sorotan (Kritik Terhadap Karya Tafsir 

Prof. M. Quraish Shihab). Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Pasaribu, S. (2020). “Metode Muqaran Dalam Al-Qur’ān”. Wahana Inovasi, Vol. 

9, No. 1, Januari-Juni 2020, 43. 

Shihab, M. Q. (2017). Tafsîr al-Miṣbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an. 

Tangerang: Lentera Hati. 

Sofa, S. N. (2025). Ujian Adalah Anugerah. Klaten: CV. Idebuku. 

Sofarwati, A. A. (2021). Kajian Tafsîr al-Miṣbah Karya Muhammad Quraish 

Shihab. Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 1, 2021, 9-11. 

Sukron, M. (2018). Tafsir Wahbah Al-Zuẖailî Analisis Pendekatan, Metodologi, 

dan Corak Tafsîr al-Munir Terhadap Ayat Poligami. Tajdid: Jurnal 

Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 2, No. 1, 267-268. 

Suma, M. A. (2014). “Ulumul Qur’ān”. Jakarta: Rajawali. 



 
 

75 
 

Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah 

Islamika. Hunafa: Jurnal Studia Islamika, Volume 11, Nomor 1, 2014, 115. 

Yunus, M. (2018). Kajian Tafsîr al-Munîr Karya Wahbah Az- Zuẖailî. 

Humanistika: Jurnal Keislaman, Volume 4 Nomor 2, 64-65. 

Zayadi, A. (2018). Menuju Islam Moderat. Yogyakarta: Cantrik Pustaka. 

Zuẖailî, P. D. (2013). Tafsîr al-Munîr: Akidah, Syariah, dan Manhaj. Jakarta: Gema 

Insani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

76 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 


