
ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR DALAM QS. AL-FATH AYAT 29 

(Studi Komparasi Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah 

dan Sa’îd H̲awwâ dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr) 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama  

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

Muhammad Tsaqif Khabibur Rohman 

NIM: 2004026016 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 

  



i 
 

ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR DALAM QS. AL-FATH AYAT 29 

(Studi Komparasi Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah 

dan Sa’îd H̲awwâ dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr) 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama  

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

Muhammad Tsaqif Khabibur Rohman 

NIM: 2004026016 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 

2025 

  



ii 
 

 

 
 

 



iii 
 

  



iv 
 

  



v 
 

 



vi 
 

MOTTO 

 

انَكَّسَيُ نْأَ يِّنِبْمَلْا يفِ لُصْلأَاوَ  انَبِلْلِ قٌّحِــتَسْمُ فٍرْـحَ لُّكُوَ  

Setiap individu hendaklah memiliki jiwa yang kokoh berpegang teguh pada 

kebenaran. Dan pada hakikatnya keteguhan seseorang tergantung pada ke-

istiqomahan hati.1 

(Alfiyyah Ibnu Malik bait 21) 

  

 
1 Muhammad bin Abdillah bin Malik, Alfiyyah Ibnu Malik, (Semarang: Pustaka 

Alawiyyah, 1408 H), h. 2. 



vii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Transliterasi Arab-Latin di maksudkan sebagai pengalih huruf-huruf Arab ke 

huruf-huruf Latin beserta perangkatnya. Pedoman trannsliterasi yang digunakan 

dalam penulisan skripsi ini mengacu pada pedoman transliterasi berdasarkan 

keputusan Menteri Agama Republik Indonesia dan Meneteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 

0543b/U/1987. 

A. Konsonan 

Dalam sistem penulisan Arab, fonem konsonan sering kali direpresentasikan 

dengan huruf, baik secara tunggal maupun dalam bentuk transliterasi, 

sebagian diantaranya menggunakan huruf, sementara yang lain 

menggunakan tanda, dan ada juga yang menggunakan kombinasi keduanya. 

Huruf 
Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Bā’ B be ب

 Tā’ T te ت

 Ṡā’ ṡ es (dengan titik diatas) ث

 Jīm j je ج

 Ḥā’ ḥ ha (dengan titik di ح
bawah) 

 Khā kh ka dan ha خ

 Dāl D de د

 Żāl ż zet (dengan titik di ذ
atas) 

 Rā’ r er ر

 Zai z zet ز



viii 
 

 Sīn s es س

 Syīn sy es dan ya ش

 Ṣād ṣ es (dengan titik di ص
bawah) 

 Ḍād ḍ de (dengan titik di ض
bawah) 

 Ṭā’ ṭ te (dengan titik di ط
bawah) 

 Ẓā’ ẓ zet (dengan titik di ظ
bawah) 

 Ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 Gain g ge غ

 Fā’ f ef ف

 Qāf q ql ق

 Kāf k ka ك

 Lām l el ل

 Mīm m em م

 Nūn n en ن

 Wāw w w و

 Hā’ h ha ه

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Yā’ Y ye ي

 

 

 



ix 
 

B. Vokal 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab di lambangkan dengan tanda maupun harakat. 

 

Huruf Arab Keterangan Huruf Latin 

-َ fatḥah a 

-ِ Kasrah i 

-ُ Ḍammah u 

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal ranggkap bahasa Arab dilambangkan dengan penggabungan 

antara huruf serta harakat. Transliterasinya berupa gabungan huruf. 

Huruf Arab Keterangan Huruf latin Keterangan 

يَ-  Fathah dan ya ai a dan i 

وَ-  Fathah dan waw au a dan u 

 

C. Vokal panjang 

Vokal maddah ataupun panjang dilambangkan dengan huruf serta harakat. 

Harakat dan 
huruf Keterangan contoh Huruf latin 

ةُلَاسَرِ Fathah + alif ا + َ-  Risālatu 

 Tafsīr ريْسِفْت ’Kasrah + ya ي + ِ-

ىسَومُ Dhammah +waw و + ُ-  Mūsā 

 

 

 



x 
 

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ditulis h ketika terletak di tengah 

penggabungan kata serta di akhir kata tunggal (diikuti kata sandang لا ) 

Ta marbutah Keterangan Contoh Huruf latin 

ة.…  Di akhir kata ةمكح  Hikmah 

..لا ة…  Bertemu لا ىوالجا ةغلب   Bilugoh al-jāwā 

 

E. Syaddah 

Dalam sistem penulisan Arab, tasydid ataupun syaddah ditulis huruf yang 

sama dengan huruf yang kasih tanda syaddah tersebut. 

Syaddah Contoh Huruf latin 

…ّ. َّمعَ   ‘amma 

 

F. Kata sandang 

Kata sandang dilambangkan dengan huruf 

Sandang Contoh Huruf latin 

…لا  (al-Qomariyah) نأرقلا  Al-Qur’ān 

ّ…لا (as-syamsiyyah) ءابنّلا  An-nabā’ 

 

G. Hamzah 

Jika hamzah terletak di akhir serta di tengah kata maka di lambangkan 

dengan apostrof. Jika berada di awal kata sehingga tak ditulis. 

Hamzah Keterangan Contoh Huruf latin 



xi 
 

…ء…  Di tengah نوءآري  Yurā’ūn 

..…ء لسرْا Di awal ا/  Arsala 

ء.…  Di akhir ءآمَسّلا  As-samā’a 

 

H. Penulisan kata 

Di tulis sesuai penulisannya 

Contoh Huruf latin 

نارقلا يرسفت  Tafsīr al-Qur’an 

 
I. Huruf kapital 

Huruf kapital dipakai guna membuat awalan kalimat serta nama diri. Jika 

suatu nama diawali kata sandang, awalan nama tersebut ditulis dengan huruf 

kapital, bukan awalan dari kata sandangnya. 

Contoh Huruf latin 

قراطّلاو ءآ◌مَسّلاو  Was-samā’i Waṭ-ṭāriq 

J. Tajwid 

Bagi yang mengharapkan kefasihan dalam membaca, aturan transliterasi ini 

ialah bagian integral dari pemahaman ilmu tajwid. 

  



xii 
 

KATA PENGANTAR 
 

 Bismillahirrahmanirrahim. 

 Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji bagi Allah SWT atas limpahan 

rahmat, hidayat, taufiq dan inayahnya sehingga saya dapat menyelesaikan tugas 

akhir ini. Tak lupa shalawat serta salam selalu tercurahkan kepada baginda 

Rasulullah SAW yang menjadi suri tauladan bagi kita semua sehingga membawa 

kita dari zaman jahiliyyah menuju zaman yang penuh dengan ilmu pengetahuan. 

 Dengan izin Allah SWT, saya dapat menyelesaikan skripsi ini dengan judul 

“ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR DALAM QS. AL-FATH AYAT 29 (Studi 

Komparasi Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd 

H̲awwâ dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr)”. Adanya karya ini disusun guna untuk 

memenuhi syarat memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S1) jurusan Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Humaniora Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang. 

 Dalam menyelesaikan tugas akhir ini, tentunya terdapat berbagai rintangan 

kesulitan yang saya alami, terutama disebabkan keterbatasan ilmu pengetahuan 

yang saya miliki, sulitnya mencari landasan serta sumber-sumber rujukan yang 

dibutuhkan dalam penulisan tugas akhir ini. Maka dari itu, pada kesempatan ini 

saya ingin mengucapkan terimakasih sebesar-besarnya kepada semua orang-orang 

yang telah membantu perjalanan yang sangat sulit ini. Terutama kepada: 

1. Yang terhormat Rektor UIN Walisongo Semarang, Bapak Prof. Dr. Nizar, 

M.Ag selaku penanggungjawab penuh terhadap kegiatan perkuliahan di 

UIN Walisongo Semarang. 

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Moch. Sya’roni, M.Ag selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah 

menyetujui adanya pembahasan pada skripsi ini. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag dan Bapak Syihabuddin, M.Ag selaku Ketua 

Jurusan dan Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo 

Semarang. 



xiii 
 

4. Bapak Muhtarom, M.Ag selaku wali dosen dan dosen pembimbing skripsi 

yang telah membimbing, memberi masukan dan arahan kepada saya dengan 

penuh kesabaran dan ketelitian dalam proses penulisan skripsi. Semoga 

Allah senantiasa memberikan kemudahan dan keberkahan pada setiap 

kebaikan yang bapak berikan. 

5. Para dosen jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang telah memberikan 

seluruh pengetahuannya kepada saya selama masa kuliah. Semoga ilmu-

ilmu yang diberikan kepada saya bisa bermanfaat dan berkah.  

6. Kepada kedua orang tua, yang selalu support mendukung apapun yang saya 

lakukan selama ini, terutama Ibu yang selalu mendampingi disetiap keadaan 

apapun. 

7. Kepada teman-teman saya, terimakasih atas support sistemnya kepada saya 

selama ini, semoga teman-temanku segera mendapatkan jodoh dan 

kesuksesan. 

8. Dan terakhir kepada diri saya sendiri, Muhammad Tsaqif Khabibur 

Rohman. Terimaksih sudah berjalan sejauh ini, terimakasih karena tetap 

berusaha dan berjuang sampai dititik ini, meski seringkali merasa resah dan 

gelisah dengan apa yang saya rasakan selama ini, tapi tidak akan pernah 

putus asa karena kesuksesan hanya bisa diraih dengan berusaha berjuang 

dan bertaqawa. Meskipun terdapat banyak kesulitan yang ada di depan mata 

namun Tsaqif teruslah berjalan dan tidak pernah merasa capek, meskipun 

terkadang sambat, tapi itulah kehidupan manusia banyak lika liku drama 

yang harus dihadapi. 

Penulis sepenuhnya menyadari bahwa penulisan skripsi ini masih jauh dari kata 

sempurna. Namun, penulis berharap semoga adanya skripsi ini dapat memberikan 

manfaat bagi penulis dan bagi para pembaca serta dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

 

 

 



xiv 
 

           Semarang, 4 Maret 2025 

Penulis 

 

        

               Muhammad Tsaqif Khabibur Rohman 
 NIM. 2004026016 

  



xv 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................... i 

DEKLARASI KEASLIAN ...................... Kesalahan! Bookmark tidak ditentukan. 

HALAMAN PERSETUJUAN ................ Kesalahan! Bookmark tidak ditentukan. 

NOTA PEMBIMBING ............................ Kesalahan! Bookmark tidak ditentukan. 

HALAMAN PENGESAHAN ................. Kesalahan! Bookmark tidak ditentukan. 

MOTTO ................................................................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ............................................... vii 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... xii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xv 

BAB I ....................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ...................................................................................... 5 

C. Tujuan Penelitian ........................................................................................ 5 

D. Manfaat Penelitian ...................................................................................... 5 

E. Tinjauan Pustaka ........................................................................................ 6 

F. Metode Penelitian ....................................................................................... 8 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................... 10 

BAB II ................................................................................................................... 12 

MAKNA ASYIDDĀ’ ‘ALA AL-KUFFĀR DAN TAFSIR MUQARAN ............ 12 

A. Makna Asyiddā’ ‘ala Al-Kuffār ................................................................ 12 

1. Makna Asyiddā’ ..................................................................................... 12 

2. Makna Kuffār ......................................................................................... 14 

B. Tafsir Muqaran ......................................................................................... 16 

1. Pengertian Tafsir Muqaran .................................................................... 16 

2. Macam-macam Metode Muqaran ......................................................... 19 

3. Kelebihan dan Kekurangan .................................................................... 20 

BAB III ................................................................................................................. 23 

PENAFSIRAN M. QURAISH SHIHAB DAN SA’ÎD H̲AWWÂ TENTANG 
ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR ........................................................................ 23 



xvi 
 

A. Mengenal M. Quraish Shihab .................................................................. 23 

1. Profil M. Quraish Shihab ....................................................................... 23 

2. Pendidikan dan Karir M. Quraish Shihab .............................................. 23 

3. Karya-karya M. Quraish Shihab ............................................................ 24 

4. Tafsir Al-Misbah .................................................................................... 27 

B. Biografi Sa’îd H̲awwâ ............................................................................... 33 

1. Profil Sa’îd H̲awwâ ................................................................................ 33 

2. Pendidikan dan Karir Sa’îd H̲awwâ ....................................................... 36 

3. Karya-karya Sa’îd H̲awwâ ..................................................................... 38 

4. Al-Asâs fî At-Tafsîr ................................................................................ 39 

5. Bentuk, Metode, Corak, Karakteristik, Sumber Rujukan Al-Asâs fî At-
Tafsîr .......................................................................................................... 40 

6. Penafsiran Sa’îd H̲awwâ tentang makna asyiddā’u ‘ala al-kuffār ........ 44 

BAB IV .................................................................................................................. 48 

ANALISIS PENAFSIRAN ASYIDDĀ’U ‘ALA AL--KUFFĀR PADA QS. AL-
FATH MENURUT QURAISH SHIHAB DAN SA’ÎD H̲AWWÂ ................... 48 

A. Analisis Penafsiran Asyidda’ ala Al-Kuffar menurut M. Quraish 
Shihab dan Sa’îd H̲awwâ ................................................................................ 48 

1. Penafsiran asyiddâ' ‘alâ Al-kuffâr menurut M. Quraish  Shihab ........... 48 

2. Penafsiran asyiddâ' ‘alâ al-kuffâr menurut Sa’îd H̲awwâ ..................... 52 

B. Kelebihan dan Kekurangan Penafsiran M. Quraish Shihab dan Sa’îd 
H̲awwâ terhadap Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath 29 .............. 54 

1. Kelebihan dan kekurangan penafsiran M. Quraish Shihab terhadap 
Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath ayat 29. ............................... 54 

2. Kelebihan dan Kekurangan Penafsiran Sa’îd H̲awwâ terhadap 
Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath ayat 29 ................................ 57 

BAB V ................................................................................................................... 59 

PENUTUP ............................................................................................................ 59 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 59 

B. Saran .......................................................................................................... 59 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................ 61 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 62 



xvii 
 

 

ABSTRAK 

 
Latar belakang penelitian ini adalah memahami makna istilah asyiddā’u 

‘ala al-kuffār dalam perspektif tafsir. Kelompok Muslim tertentu untuk 
berpendapat bahwa ayat asyiddā'u 'ala al-kuffār membenarkan perilaku anarkis 
mereka terhadap individu dengan keyakinan yang berbeda. Lebih jauh, tanpa 
konteks yang tepat, mudah untuk membaca ayat tersebut dan menjadi penyebab 
bagi berbagai perilaku negatif yang akan mengganggu kedamaian di antara umat 
beragama. Perilaku ini dapat mengakibatkan kurang toleran antara satu sama lain 
hingga melakukan tindakan terorisme terhadap orang-orang yang mereka anggap 
sebagai orang yang tidak beriman. Oleh karena itu, penulis merasa perlu mengkaji 
untuk mencari titik terang terhadap persoalan pemaknaan atau penafsiran tersebut. 
Dalam rangka memperoleh hasil pesan yang dimaksud Al-Qur’ān, penulis dalam 
mengakaji penelitian ini menggunakan metode komparatif antara penafsiran M. 
Quraish Shihab dalam kitab tafsirnya yaitu Al-Misbah dan Sa’îd H̲awwâ dalam 
tafsirnya yaitu Al-Asâs fî At-Tafsîr. Penulis juga menggunakan pendekatan 
kualitatif, yakni penulis berusaha menjelaskan fenomena melalui pengumpulan 
yang sebanyak-banyaknya. Studi ini termasuk dalam kategori Library Research 
menggunakan subjek dan objek yang bersumber dari kepustakaan, baik kitab tafsir 
klasik maupun kontemporer, jurnal, tesis, disertasi, buku dan lain-lain. Jenis 
penelitian ini tidak selalu bertujuan untuk menemukan kausalitas terjadinya 
sesuatu, akan tetapi sebagai bentuk usaha untuk memahami situasi dan kondisi 
tertentu untuk mencapai suatu kesimpulan yang objektif. Setelah dilakukan kajian 
mengenai asyiddā'u 'ala al-kuffār, dapat diketahui bahwasannya metode yang 
digunakan oleh M. Quraish Shihab adalah metode tahlili, metode muqaran, dan 
pengklasfikasian tema-tema dalam pembahasan berbagai ayat. Sedangkan metode 
yang digunakan oleh Sa’îd H̲awwâ adalah metode tahlili dan memiliki karakter atau 
corak sufi yang digunakan dalam mengembangkan teori munasabah yang 
menghubungkan kesesuaian antar ayat. Kelebihan penafsiran M. Quraish Shihab 
adalah menggunakan bahasa Indonesia, sistematika yang mudah dipahami, 
menambahkan penafsiran terdahulu, mengaitkan dengan fenomena yang terjadi 
pada masyarakat, dan tidak menghilangkan korelasi antar ayat dan antar surat. 
Kekurangan penafsiran M.Quraish Shihab adalah menggunakan bahasa Indonesia 
yang menunjukkan bahwa tafsir tersebut hanya bersifat lokal dan untuk memenuhi 
kebutuhan orang Indonesia saja. Sedangkan kelebihan dari Sa’îd H̲awwâ dalam 
menafsirkan asyiddā'u 'ala al-kuffār adalah adanya keterhubungan antar ayat, 
menambahkan pendapat ulama terdahulu, dan menekankan aspek spiritual dari 
ajaran Islam. Kekurangan dari penafsiran Sa’îd H̲awwâ adalah kurang memberikan 
penjelasan yang mendalam baik mengenai konteks sejarah atau asbabun nuzul, 
lebih menjelaskan secara tekstual dalam menafsirkan asyiddā'u 'ala al-kuffār dan 
tidak memberikan penjelasan arti kata tertentu. 
Kata Kunci: asyiddā'u 'ala al-kuffār, M. Quraish Shihab, Sa’îd H̲awwâ.



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Al-Qur’ān merupakan kitab ilmu pengetahuan yang jika ditelaah 

lebih dalam ayat-ayatnya akan membuka ilmu-ilmu baru sebagai bukti 

mukjizatnya. Sehingga banyak mufassir yang berlomba-lomba memahami 

dan menafsirkan makna ayat-ayat tersebut. Tafsir merupakan karya penjelas 

terhadap ayat-ayat yang maknanya tidak jelas atau rancu (mutasyābihat), 

ruang dan waktu.  

Hal ini menyebabkan perbedaan pemahaman makna kosa kata atau 

struktur penyuntingan ayat-ayat Al-Qur’ān, sehingga wajar jika banyak 

persamaan dan perbedaan penafsiran ayat-ayat tersebut. Namun, orang 

Fāqih dapat melihat dan menerima penafsiran Al-Qur’ān yang berbeda-

beda. Sehingga tidak memutlakkan suatu tafsiran terhadap golongan yang 

lain. hal ini selaras dengan hakikat Al-Qur’ān yang selalu berdinamika 

dengan perkembangan zaman.1  

Semua agama mengajarkan penganutnya untuk saling mencintai dan 

peduli, yang berujung pada toleransi beragama. Banyak orang yang keliru 

berasumsi bahwa Islam adalah agama yang mendorong radikalisme dan 

terorisme karena bagian-bagian dan hadisnya yang membahas konflik 

kekerasan. Tidak ada cukup bukti untuk mendukung pernyataan ini. Tidak 

ada bukti yang mendukung pernyataan ini.2  

Kelompok Muslim tertentu untuk berpendapat bahwa ayat asyiddā'u 

'ala al-kuffār membenarkan perilaku anarkis mereka terhadap individu 

dengan keyakinan yang berbeda. Lebih jauh, tanpa konteks yang tepat, 

mudah untuk membaca ayat tersebut dan menjadi katalisator bagi berbagai 

perilaku negatif yang akan mengganggu kedamaian di antara umat 

beragama. Perilaku ini dapat berkisar dari menjadi kurang toleran terhadap 

 
1 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 27. 
2 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama (Jakarta: Yayasan Saifuddin Zuhri, 

2022), hlm. 114. 



 

2 
 

satu sama lain hingga melakukan tindakan terorisme terhadap orang-orang 

yang mereka anggap sebagai orang yang tidak beriman.3 

Teks surat al-Fath ayat 29 berbunyi: 

 ◌ۖ انًاوَضْرِوَ هِلّٰلا  نَِّم  الًضْفَ  نَوْغُتَبَّْي  ادًَّجسُ  اعًَّكرُ  مْهُىرٰتَ  مْهُنَيْبَ  ءُاۤمَحَرُ  رِاَّفكُلْا  ىلَعَ  ءُاَّۤدشِاَ   ◌ٓ هعَمَ نَيْذَِّلاوَ  ◌ۗ هِلّٰلا لُوْسُ َّر دٌَّمحَمُ  

 هرَزَاٰفَ هَ◌ٔ◌ـطْشَ جَرَخْاَ عٍرْزَكَ ۚ◌لِيْجِنْاِلْا ىفِ مْهُلُثَمَوَ ۖ◌ةِىرٰوَّْتلا ىفِ مْهُلُثَمَ كَلِذٰ ۗ◌دِوْجُُّسلا رِثَاَ نِّْم مْهِهِوْجُوُ يْفِ مْهُامَيْسِ

 ارًجْاََّو ةًرَفِغَّْم مْهُنْمِ تِحٰلِصّٰلا اولُمِعَوَ اوْنُمَاٰ نَيْذَِّلا هُلّٰلا دَعَوَ ۗ◌رَاَّفكُلْا مُهِبِ ظَيْغِيَلِ عَاَّرُّزلا بُجِعْيُ هقِوْسُ ىلٰعَ ىوٰتَسْافَ ظَلَغْتَسْافَ

امًيْظِعَ  

Artinya:“Muhammad itu adalah utusan Allah dan orang-orang 
yang bersama dengan dia adalah keras terhadap orang-orang kafir, tetapi 
berkasih sayang sesama mereka. Kamu lihat mereka ruku' dan sujud 
mencari karunia Allah dan keridhaan-Nya, tanda-tanda mereka tampak 
pada muka mereka dari bekas sujud. Demikianlah sifat-sifat mereka dalam 
Taurat dan sifat-sifat mereka dalam Injil, yaitu seperti tanaman yang 
mengeluarkan tunasnya maka tunas itu menjadikan tanaman itu kuat lalu 
menjadi besarlah dia dan tegak lurus di atas pokoknya; tanaman itu 
menyenangkan hati penanam-penanamnya karena Allah hendak 
menjengkelkan hati orang-orang kafir (dengan kekuatan orang-orang 
mukmin). Allah menjanjikan kepada orang-orang yang beriman dan 
mengerjakan amal yang saleh di antara mereka ampunan dan pahala yang 
besar.4” 

Mungkin tampak bahwa umat Islam wajib memperlakukan orang-

orang kafir dengan kasar ketika kata asyiddā' digunakan dalam ayat di atas. 

Tentu saja, diperlukan definisi yang tepat dari istilah kāfir. Setelah 

menelaah seluruh ayat dengan saksama, menjadi jelas bahwa semua orang 

yang tidak menjalankan ajaran Islam dilabeli sebagai orang kafir. 

Kesalahpahaman terhadap kata asyiddā' dalam kaitannya dengan berbagai 

jenis kebrutalannya merupakan kesalahan yang fatal. Dalam ayat Al-Qur’ān 

ini, penggunaan kekuatan fisik untuk kepentingan agama dibenarkan.5  

Umat Islam harus memahami makna ayat tersebut dan 

konsekuensinya bagi masyarakat multikultural dan hubungan antaragama 

mengingat semakin kompleksnya dan pluralitas dunia. Menurut beberapa 

 
3 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama, hlm. 94. 
4 Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kementrian Agama RI, PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 

2012, hal. 742 
5 Kholid Syeirazi, Wasathiyah Islam, 1st ed. (Bekasi: Alif.Id, 2020), hlm. 317.  



 

3 
 

sumber literatur, istilah asyiddā'u 'ala al-kuffār dikaitkan dengan gagasan 

jihad, atau perlawanan, untuk mempertahankan prinsip-prinsip agama dan 

menghadapi pertentangan dari non-Muslim. Tetapi gagasan jihad ini dapat 

dipahami dan ditafsirkan secara berbeda oleh orang yang berbeda dan 

kelompok yang berbeda dalam konteks sosial, budaya, dan sejarah yang 

berbeda. 

Menurut Gus Dur, tindakan kekerasan yang bermotif agama 

merupakan bentuk terorisme. 6 Sebagai landasan ideologi radikal mereka, 

banyak orang yang berpandangan radikal merujuk pada ayat-ayat di atas 

untuk mendapatkan dukungan. 7 Perilaku ekstrem dan tidak sopan yang oleh 

Yusuf Qardhawi disebut sebagai ciri radikalisme berpuncak pada tindakan 

melabeli orang lain sebagai kāfir (takfir) dan mengabaikan martabat mereka 

(ishmāh). Kesalahpahaman mendasar tentang agama dan penafsiran Al-

kitab telah menyebabkan sikap radikal ini terjadi.8  

Tindakan kekerasan yang mengatasnamakan agama adalah tindakan 

terorisme.  Orang-orang yang berpandangan radikal seringkali menjadikan 

dalil-dalil  ayat diatas sebagai landasan ideologi radikalnya. Menurut Yusuf 

Qardhawi, tanda radikalisme adalah sikap keras dan kasar, yang mencapai 

puncaknya ketika seseorang bertindak mengkafirkan (takfir) dengan 

menggugurkan kesucian (‘ishmāh) orang lain. Sikap ekstrim ini disebabkan 

kurangnya pemahaman terhadap hakikat keagamaan dan pemahaman 

tekstual terhadap naṣ. 

Gerakan takfiri yang belakangan ini terjadi dan berkembang di 

Indonesia, seperti yang disampaikan oleh Haidar Bagir, bukanlah sekedar 

sikap suka mengkafirkan kelompok-kelompok Muslim lain yang bukan 

kelompoknya, melainkan mengembangkan doktrin takfiri-nya yang 

elaboratif secara khusus dan menyebarkan secara masif. Dalam konteks ini, 

 
6Abdurrahman Wahid, “Bersumber Dari Pendangkalan,” gusdur.net, 2002, 

https://gusdur.net/bersumber-dari-pendangkalan/. 
7 Abdurrahman Wahid, “Bersumber Dari Pendangkalan,” 2002.  
8 Yusuf Qardhawi, Islam Radikal, ed. Hawin Murtadlo, Terjemah (Solo: Era Intermedia, 

2004), hlm. 47. 



 

4 
 

istilah kafir tidak terbatas pada tataran diskursif saja, melainkan selalu 

dikaitkan dengan keluarnya dari agama Islam (murtad) dan ancaman 

pembunuhan di dunia serta siksaan di akhirat.  Namun demikian, penelitian 

ini tidak secara khusus membahas tentang radikalisme. Tulisan ini 

membahas sesuatu yang lebih soft daripada itu, yaitu isu intoleransi.9 

 Isu intoleransi yang terkesan soft ini ternyata berdampak besar, 

khususnya dalam kehidupan berbangsa, beberapa negara menjadi negara 

gagal karena tidak mampu mengendalikan intoleransi beragama sehingga 

berujung pada kekerasan antar kelompok agama. Azyumardi Azra 

menyebutkan beberapa penyebab yang menyebabkan berkembangnya 

intoleransi di sebuah negara. Pertama, intoleransi muncul dari pemahaman 

dan praktik eksklusivitas terhadap agama, aliran, atau kepercayaan yang 

dimiliki. Kedua, pemahaman dan praktik intoleransi beragama juga 

bersumber dari pemahaman literal terhadap ayat-ayat dalam kitab suci 

masing-masing. Ketiga, intoleransi beragama juga disebabkan oleh 

perlakuan tidak adil terhadap umat beragama lain.10 

Kitab-kitab tafsir klasik, modern, dan kontemporer semuanya 

memiliki pandangan unik mereka sendiri tentang ayat ini, dan mereka sering 

tidak setuju satu sama lain. Sebenarnya, banyak pertanyaan akan muncul 

dari pembacaan sepintas ayat di atas. Sebagai ilustrasi, dalam ayat ini, siapa 

sebenarnya yang disebut sebagai orang kafir? Apakah mungkin untuk 

menggolongkan seseorang sebagai orang kafir berdasarkan posisinya dalam 

ayat ini? Karena kata asyiddā' digunakan dalam ayat ini, apa artinya? Untuk 

memahami signifikansi asyiddā'u 'ala al-kuffār dalam Surah Al-Fath 29, 

penulis mengajukan pertanyaan sebelumnya sebagai pertanyaan dasar. 

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, untuk memperoleh 

pemahaman yang lebih mendalam mengenai tafsiran tentang asyiddā'u 'ala 

al-kuffār dalam surat Al-Fath ayat 29, penulis tertarik untuk melakukan 

kajian dan penelitian terhadap makna ayat tersebut dengan membandingkan 

 
9 Haidar Bagir, “Takfirisme: Asal Usul Dan Perkembangannya,” (PUSAD, 2014), hlm. 1. 
10 Azyumardi Azra, “Intoleransi Keagamaan,” Uin Jakarta, n.d. 



 

5 
 

tafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd H̲awwâ dalam 

Al-Asâs fî At-Tafsîr dengan judul “ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR 

DALAM QS. AL-FATH AYAT 29 (Studi Komparasi Penafsiran 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd H̲awwâ dalam Al-

Asâs fî At-Tafsîr)”. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan hasil pemaparan diatas, penulis merasa penting untuk 

merumuskan pokok inti, yaitu sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran asyiddā'u 'ala al-kuffār menurut M. Quraish 

Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd H̲awwâ dalam Al-Asâs fî 

At-Tafsîr? 

2. Bagaimana kekurangan dan kelebihan penafsiran asyiddā'u 'ala al-

kuffār menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd 

H̲awwâ dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan hasil rumusan masalah diatas, maka penulis tujuan 

penelitian ini, sebagai berikut: 

1. Untuk mengetahui penafsiran asyiddā'u 'ala al-kuffār menurut 

Tafsir Al-Misbah dan Al-Asâs fî At-Tafsîr? 

2. Untuk mengetahui kekurangan dan kelebihan penafsiran asyiddā'u 

'ala al-kuffār menurut Tafsir Al-Misbah dan Al-Asâs fî At-Tafsîr? 

D. Manfaat Penelitian 

Berikut ini beberapa manfaat teoritis dan praktis dari kajian ini: 

1. Secara teoritis, Kajian ini bertujuan untuk mengungkap tafsir 

asyiddā'u 'ala al-kuffār pada ayat 29 surat al-Fath dalam tinjauan 

tafsir Al-Misbah karya Quraish Shihab dan Al-Asâs fî At-Tafsîr 

karya Sa’îd H̲awwâ, sekaligus untuk meningkatkan pemahaman 

mendalam tentang Al-Qur’ān dan ilmu tafsir. Tujuan akhir dari 



 

6 
 

penelitian ini adalah untuk mengajak lebih banyak orang untuk 

membaca dan merenungkan Al-Qur’ān, khususnya umat Islam. 

2. Secara praktis, Tujuan dari kajian ini adalah untuk menjelaskan 

makna asyiddā'u 'ala al-kuffār pada ayat 29 surat al-Fath dan untuk 

mendorong komitmen seumur hidup untuk mempelajari Al-Qur’ān 

melalui kajian tafsir muqaran. Penelitian di bidang ini akan terus 

berlanjut karena kajian ini akan menjadi landasan bagi kajian serupa 

di masa mendatang. 

E. Tinjauan Pustaka 

Penulis wajib meneliti karya-karya terdahulu tentang objek formal dan 

material yang relevan atau sedang dalam proses penelitian ini. Kajian objek 

formal mencakup perbandingan Sa’îd H̲awwâ dan M. Quraish Shihab, 

demikian pula penelitian tentang makna asyiddā'u 'ala al-kuffār. 

Kitab yang membahas objek formal dalam penelitian ini adalah 

Pendidikan Dasar Al-Qur'an karya Zainal Arif dan Zulfitria. Melihat Nabi 

dan para sahabat melalui kacamata orang-orang kafir yang mereka temui 

merupakan tema utama buku ini.11 

Skripsi karya Khusnul Ageng Rahmatulloh, jurusan Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta tahun 2022, 

yang berjudul “Penafsiran Kontekstualis QS. Al-Fath ayat 29 (Aplikasi 

Teori Jorge J.E. Gracia”. Dengan menggunakan pendekatan aplikasi 

teoritis yang digagas oleh Jorge J.E. Gracia, tesis ini membahas makna 

kontekstual surat al-Fath ayat 29.12 

Jurnal yang ditulis oleh Muhammad Alfian Masykur, Mukhammad 

Hubbab Nauval, Asyifa Faradita, dan Binti Kalimatul Latifah, yang 

diterbitkan oleh Program Studi Ushuluddin, Sekolah Tinggi Agama Islam 

Al Fithrah Surabaya pada tahun 2023, dengan judul “Reorientasi Makna 

 
11 Zainal Arif, Zulfitra, Pendidikan Berbasis Al-Qur’an (Solok: Insan Cendekia Mandiri, 

2021), hlm. 175. 
12 Khusnul Ageng Rahmatullah, “Penafsiran Kontekstualis QS. Al-Fath Ayat 29 (Aplikasi 

Teori Jorge J.E. Gracia)” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022), hlm. 2. 



 

7 
 

Ashidda’u ‘Ala Al-Kuffar: Analisis QS. Al-Fath ayat 29 dengan Pendekatan 

Ma’na Cum Maghza”. Jurnal ini membahas secara mendalam topik tentang 

orientasi makna Ashidda’u ‘Ala Al-Kuffar dengan menggunakan 

pendekatan Ma'na Cum Maghza.13 

Jurnal yang ditulis oleh Daniel Prima, yang diterbitkan oleh Analytica 

Islamica tahun 2015, yang berjudul “Penafsiran Ucapan Selamat Natal 

Dan Prinsip-Prinsip Toleransi Beragama Dalam Tafsir Al-Misbah”. Agar 

terhindar dari kerusakan akidah dan pelanggaran syariat Islam, maka perlu 

diperhatikan larangan-larangan yang ditetapkan oleh Islam, seperti larangan 

tolong-menolong dalam berbuat dosa atau mencampuradukkan yang benar 

dan yang salah, yang dibahas dalam jurnal ini di samping prinsip-prinsip 

toleransi yang tinggi.14 

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Abdullah yang berjudul “The 

Concept of Asyidda’ ala al-Kuffar: Interpretations and Contemporary 

Perspectives”. Penelitian ini mengkaji berbagai cara memahami dan 

menafsirkan asyiddā'u 'ala al-kuffār, serta relevansinya dengan masyarakat 

Muslim modern. 

Penelitian ini berbeda dengan karya-karya sebelumnya dalam beberapa 

hal, menurut tinjauan pustaka. Pertama, fokus penelitian adalah pada 

penafsiran asyiddā'u 'ala al-kuffār dalam surat al-Fath ayat 29, yang telah 

diteliti secara saksama, disajikan secara komprehensif, dan dianalisis 

dengan sangat cermat. Tinjauan pustaka ini bersumber dari buku-buku, 

jurnal-jurnal, artikel-artikel, dan penelitian ilmiah lainnya yang relevan 

dengan pembahasan peneliti. Dengan menggunakan metode muqaran atau 

tafsir perbandingan pada karya tafsir berjudul tafsir Al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab dan Al-Asâs fî At-Tafsîr karya Sa’îd H̲awwâ, skripsi ini 

membahas tentang tafsir asyiddā'u 'ala al-kuffār pada surat al-Fath ayat 29.  

 
13 Binti Kalimatul Latifah, Muhammad Alfian Masykur, Mukhammad Hubbab Nauval, 

Asyifa Faradita, “Reorientasi Makna Ashidda’u ‘Ala Al-Kuffar: Analisis QS. Al-Fath Ayat 29 
Dengan Pendekatan Ma’Na Cum Maghza,” Jurnal Jurusan Ushuluddin, 2023. 

14 Daniel Prima, “Penafsiran Ucapan Selamat Natal Dan Prinsip-Prinsip Toleransi 
Beragama Dalam Tafsir Al-Misbah,” Analytica Islamica 4 (2015): 1. 



 

8 
 

F. Metode Penelitian 

Penulis akan mempermudah proses penelitian dengan mengikuti 

langkah-langkah berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Melalui pengumpulan data yang cermat, penulis menggunakan 

metodologi kualitatif untuk menjelaskan objek penelitian. 

Pendekatan ini tidak terlalu mementingkan untuk menyalahkan 

pihak lain, tetapi lebih mementingkan untuk memperoleh 

pemahaman yang komprehensif tentang situasi tersebut guna 

mencapai keputusan yang adil. Dengan memeriksa dan menarik 

kesimpulan mengenai masalah dari data yang sebenarnya 

tersedia, penelitian kualitatif bertujuan untuk memperoleh 

pemahaman yang lebih baik tentang situasi tersebut.15 Bentuk 

penelitian yang dilakukan di perpustakaan (Libary Research). 

Bertujuan untuk memperoleh landasan teori bagi perumusan 

masalah yang akan diteliti, jenis penelitian ini mempelajari 

berbagai buku atau referensi dan hasil penelitian sejenis. 

Penelitian ini mengandalkan informasi yang dikumpulkan dari 

berbagai sumber, termasuk buku, terbitan berkala, kamus, 

ensiklopedia, dokumen, artikel, dan jurnal yang relevan dengan 

topik yang sedang dibahas. 16 

2. Sumber Data 

Dalam melakukan penelitian ini, penulis mengambil sumber 

dari sumber primer dan sekunder. 

 

 

a) Data Primer 

 
15 Lexy Melecong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1990), 

hlm. 5. 
16 Asmendri dan Milya Sari, “Penelitian Kepustakaan (Libary Research) Dalam 

Pendidikan IPA, Natural Science,” Jurnal Penelitian Bidang IPA Dan Pendidikan IPA 6 (2020): 
41–53. 



 

9 
 

Pengumpul data dapat memperoleh data primer, yang 

merupakan salah satu bentuk informasi. Dalam hal ini, 

penulis merujuk pada dua karya: Al-Asâs fî At-Tafsîr 

karya Sa’îd H̲awwâ dan Tafsir Al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab.17   

b) Data Sekunder 

Data sekunder mengacu pada informasi yang tersedia 

bagi peneliti tetapi tidak berasal dari sumber aslinya 

(seperti orang lain atau dokumen). Untuk penelitian ini, 

penulis menggunakan sumber sekunder seperti buku, 

tesis, artikel, dan jurnal.18   

3. Teknik Pengumpulan Data 

Metode library research digunakan oleh penulis dalam 

penelitian ini, dengan data yang dikumpulkan dari berbagai 

sumber primer dan sekunder, termasuk beberapa di antaranya 

yang telah disebutkan. Penulis kemudian menyusun data dengan 

cara yang sesuai untuk berbagai bagian pembahasan yang akan 

diperiksa secara menyeluruh setelah pengumpulan data. 

4. Analisis Data 

Data perlu dianalisis setelah dikumpulkan. Metode analisis-

komparatif digunakan sebagai landasan kajian ini, khususnya 

untuk menguraikan penafsiran dua mufassir tentang asyiddā'u 

'ala al-kuffār dalam ayat 29 surat al-Fath, yaitu M. Quraish 

Shihab dan Sa’îd H̲awwâ. Selanjutnya, kami mencari persamaan 

dan perbedaan antara kedua analis tersebut dan menganalisisnya 

secara kritis. Dengan menarik persamaan antara kedua perspektif 

tersebut, penulis akan menjelaskan konvergensi gagasan kedua 

mufassir tersebut sambil mempertahankan dan menjelaskan 

 
17 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2013), hlm. 

137. 
18 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif Dan R&D, 137. 



 

10 
 

perbedaannya, sehingga dapat menjelaskan banyaknya alternatif 

yang melekat pada suatu permasalahan.19 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan berfungsi sebagai kerangka kerja untuk 

penyusunan secara menyeluruh, dari bab pertama hingga bab terakhir. 

Dalam lima bab yang menyusun metodologi penelitian, penulis membahas 

topik-topik seperti:20   

Bab I merupakan pendahuluan yang terdiri dari beberapa sub bab. 

Pertama, latar belakang penelitian, pada bagian ini menjelaskan latar 

belakang peneliti melakukan penelitian yang berjudul “ASYIDDĀ’U ‘ALA 

AL-KUFFĀR DALAM QS. AL-FATH AYAT 29 (Studi Komparasi 

Penafsiran Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah dan Sa’îd H̲awwâ 

dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr)”. Kedua, rumusan masalah penelitian yang 

menjelaskan fokus permasalahan yang diteliti. Ketiga, tujuan dan manfaat 

dari penelitian yang menjelaskan penelitian yang dikaji bermanfaat. 

Keempat, yaitu telaah pustaka yang relevan, yang mencakup penelitian 

sebelumnya tentang topik yang sama. Poin kelima adalah merinci 

metodologi penelitian yang dikonsultasikan saat menulis karya tersebut. 

Keenam, sistematisasi yang merinci langkah-langkah yang diambil untuk 

mengembangkan argumen skripsi. 

Bab II merupakan landasan teori yang menjelaskan gambaran 

asyiddā'u 'ala al-kuffār dan penjelasan tafsir muqaran. Bab ini akan 

membahas mulai tentang pengertian asyiddā’u, pengertian kuffār, hingga 

pengertian tafsir muqaran, serta macam-macam dan kelebihan kekurangan 

tafsir muqaran. 

Bab III merupakan begian yang mendeskripsikan objek material 

penelitian, yakni mengenai biografi, karya, dan pendidikan M. Quraish 

 
19 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press, 

2015), 35-36. 
20 Sulaiman (ed) Hasyim Muhammad et.al, Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas 

Ushuluddin Dan Humaniora, ed. oleh Dr. H. Sulaiman, M.Ag (Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora 
UIN Walisongo Semarang, 2020). 



 

11 
 

Shihab dan Sa'îd H̲awwâ, serta kisah hidup mereka. Kitab Tafsir Al-Misbah 

dan Al-Asâs fî At-Tafsîr, yang menyediakan sebagian besar data yang 

digunakan dalam analisis ini, juga dibahas secara rinci dalam bab tiga.  

Bab IV merupakan bab yang berisi analisis penafsiran asyiddā’u 

‘ala al-kuffār dan kelebihan kekurangan oleh M. Quraish Shihab dan Sa’îd 

H̲awwâ dalam menafsirkan  asyiddā’u ‘ala al-kuffār.  

Bab V merupakan penutup, akan menemukan beberapa saran dan 

temuan. Selain itu, bab ini berisi saran yang dapat digunakan sebagai latar 

belakang untuk studi masa depan tentang subjek ini. 

  



 

12 
 

BAB II 

MAKNA ASYIDDĀ’ ‘ALA AL-KUFFĀR DAN TAFSIR MUQARAN 

  

A. Makna Asyiddā’ ‘ala Al-Kuffār 

1. Makna Asyiddā’ 

Kata asyiddā’ dalam kamus Lisān Al-‘Arab merupakan bentuk 

jamak dari kata syaddīd yang berasal dari kata syadda-yasyuddu-al-

syiddah. Kata al-syiddah mempunyai banyak arti. Diantaranya, kata 

al-syiddah berarti al-shalābah (keras), al-quwwah (kuat), al-

majā’ah wa shu’ūbat al-zaman (kelaparan, kehidupan yang sulit), 

al-syuhhah (kebakhilan), al-‘adāwah (permusuhan), al-najdah wa 

tsabāt al-qalb (keberanian dan keteguhan hati)1 

Kata syaddīd berarti “yang kuat” atau “yang berani”. Kata ini 

berasal dari kata sy-d-d ( د د ش  ) yang arti pokoknya menunjuk pada 

“kekuatan di dalam sesuatu yang sulit dipisahkan atau di urai”. Dari 

akar kata sy-d-d ( د د ش  ) itu dibentuk kata syiddah ( ةدَش  ) yang berarti 

“kekuatan yang dapat diindra”, syadd ( دَش  ) “kekuatan” yang dapat 

diurai. Kata dasar sy-d-d disebutkan sebanyak 102 kali dalam Al-

Qur’ān, sedangkan kata asyiddā' hanya disebutkan satu kali dalam 

surat al-Fath ayat 29. Ayat ini merujuk pada "keberanian", yaitu 

sikap teguh Nabi Muhammad dan para sahabatnya ketika 

berhadapan dengan orang-orang kafir.2 

Menurut penjelasan sebelumnya, kata asyiddā' tidak serta merta 

bermakna kekerasan jika dilihat dari sudut pandang semantik. 

Berbeda dengan al-'unf yang bermakna kekerasan fisik, asyiddā' 

merujuk pada semangat yang kuat dan teguh, atau tindakan yang 

dilakukan setelah mempertimbangkan risiko dan manfaatnya. 

 
1 Ibnu Mandzur, Lisān Al-‘Arab (Kairo: Daar Al-Hadis, 2003), 52-55. 
2 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 931-

932. 



 

13 
 

Jika kita kaji lebih dalam definisi kata asyiddā', kita dapat 

menyimpulkan bahwa ayat ini mengacu pada kemungkinan 

keberanian dan tekad dalam menentang orang-orang yang 

menyebarkan kezaliman. Selain itu, tindakan kekerasan yang 

dilakukan secara acak bukanlah satu-satunya definisi yang mungkin 

untuk kata ini. 3  Pandangan ini sesuai dengan hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu Hurairah:  

بِضَغَلْا دَنْعِ هُسَفْنَ كُلِمْيَ يذَِّلا دُيدَِّشلا امََّنٳ ٬ةِعَرَُّصلابِ دُيْدَّشلا سَيْلَ  

“seorang yang kuat (al-Syaddid), bukanlah orang yang menang 
dalam pertarungan, melainkan seseorang yang bisa menahan 
amarah.” 
 

Hadis ini menarik untuk dikaji secara lebih mendalam, bahwa 

syadid adalah sebuah potensi kekuatan yang dimiliki oleh orang 

yang berakal, yang tidak semua orang memiliki potensi kekuatan ini, 

maka ia akan mampu mengalahkan hawa nafsu yang mengajaknya 

untuk melakukan berbagai tindakan negatif. Di antara hawa nafsu ini 

adalah sifat marah. Seseorang yang tidak mampu mengontrol 

amarahnya, ia akan memberikan dampak negatif bagi dirinya dan 

orang lain. Oleh karena itu, Al-Qurṭūbī menyatakan bahwa 

mujāhadah al-nafs (berjuang mengendalikan nafsu) itu lebih utama 

dari pada berjuang dalam rangka memerangi musuh.4  

Berdasarkan hadits ini, maka yang dimaksud dengan kata 

asyiddā’ adalah keras dalam arti tegas terhadap musuh. Apa yang 

dilakukan berdasarkan pilihan rasional, bukan pilihan emosional. 

Keras yang dimaksud bukanlah keras yang berarti mencederai 

lawan, tetapi mempunyai keberanian dan keteguhan hati untuk 

melawan kezaliman. Karena kekuatan yang dimaksud bersifat 

 
3 Zuhairi Misrawi, Al-Qur’an Kitab Toleransi: Tafsir Tematik Islam Rahmatan Lil 

‘Alamin (Jakarta: Pustaka Oasis, 2010), 378. 
4 Yūsūf Al-Namrī, Al-Taqaṣṣī Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Hadṭīth Al- Nabī (Kuwait: 

Wizārah al-Awqāf wa al-Shū’ūn al-Islāmiyyah, 2012), 283. 



 

14 
 

moral, maka kata asyiddā’ tidak mempunyai konotasi untuk 

melawan secara serampangan dan emosional.  

2. Makna Kuffār 

Kata kuffār merupakan bentuk jamak dari kata kāfir. Istilah kāfir 

berasal dari kata majemuk "kaffara - yukaffiru - takfiran." Istilah ini 

mencakup banyak konsep, seperti menjadi antitesis dari iman (nāqiẓ 

al-imān), terlibat dalam perbuatan jahat, gagal mengungkapkan rasa 

syukur atas berkah (nāqiẓ al-syukr), menyembunyikan emosi (al-

juhud wa al-satr), berpartisipasi dalam pembangkangan dan 

kemunafikan (nifāq), dan masih banyak lagi. 5 Kāfir, dalam bentuk 

jamaknya kuffār dalam Al-Qur’ān, juga dapat merujuk kepada "para 

petani." Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa para petani membuat 

lubang di tanah, menaburkan benih ke dalamnya, dan kemudian 

menunggu benih tersebut berkecambah sebelum menanamnya. 

Dengan demikian, para petani disebut sebagai kuffār karena fakta 

bahwa mereka mengubur benih di dalam tanah.  

Dapat melihat kata kāfir dari sudut pandang yang tersembunyi 

maupun yang jelas. Istilah kāfir muncul dalam berbagai teks Islam, 

meskipun dalam bentuk yang lebih halus. Mereka yang ingin 

meyakini ajaran agama dapat menggunakannya sebagai alat baca 

untuk mengidentifikasi orang lain yang menolak atau mengabaikan 

ajaran tersebut. Untuk lebih jelasnya, kāfir bertentangan dengan 

iman. Pembacaan etimologis kāfir memang bisa "tertutup". Jelas 

bahwa istilah kafir yang umum digunakan termasuk dalam kategori 

bid'ah, syirik, thaghūt, dan kafir. Istilah bid'ah, syirik, thaghūt, dan 

kāfir sering dikesampingkan oleh siapa saja yang menganut ideologi 

radikal atau puritan. Mereka begitu santai menggunakan istilah-

istilah ini ketika merujuk pada kelompok lain yang dianggap tidak 

mematuhi prosedur standar.6 

 
5 Mandzur, Lisān Al-‘Arab, 55. 
6 Said Aqil Siradj, Islam Kalab Dan Islam Karib (Jakarta: Daulat Press, 2014), 63. 



 

15 
 

Di luar makna harfiahnya yaitu "menutup," Jamaluddin al-Jauzi 

mencatat dalam karyanya tentang subjek tersebut bahwa kata-kata 

Arab kāfir dan kufur memiliki empat makna tambahan dalam Al-

Qur’ān.7 Ayat tersebut menyatakan, pertama, kufur tauhid:  

 

    ٦۝ نَوْنُمِؤْيُ الَ مْهُرْذِنْتُ مْلَ مْاَ مْهُتَرْذَنْاَءَ مْهِيْلَعَ ءٌاۤوَسَ اوْرُفَكَ نَيْذَِّلا َّناِ

“Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, 
kamu beri peringatan atau tidak kamu beri peringatan, mereka tidak 
juga akan beriman” (Q.S. Al-Baqarah/2:6). 

 
Kedua, kufur nikmat seperti yang termaktub dalam ayat: 

١٥٢۝ نِوْرُفُكْتَ الَوَ يْلِ اوْرُكُشْاوَ مْكُرْكُذْاَ ٓ◌يْنِوْرُكُذْافَ  

“Karena itu, ingatlah kamu kepada-Ku niscaya aku ingat 
(pula) kepadamu, dan bersyukurlah kepada-Ku, dan janganlah 
kamu mengingkari (nikmat)-Ku.” (Q.S. Al-Baqarah/2:152). 

 
Ketiga, berlepas diri ( ىبرتلا  ) yang termaktub dalam ayat:  

 ضٍعْبَبِ مْكُضُعْبَ رُفُكْيَ ةِمَيٰقِلْا مَوْيَ َّمثُ ۚ◌ايَنُّْدلا ةِويٰحَلْا ىفِ مْكُنِيْبَ ةََّدوََّم ۙ◌انًاثَوْاَ هِلّٰلا نِوْدُ نِّْم مْتُذْخََّتا امََّناِ لَاقَوَ

٥٢۝ ۖ◌نَيْرِصِنّٰ نِّْم مْكُلَ امَوَ رُاَّنلا مُكُىوٰأْمََّو ۖ◌اضًعْبَ مْكُضُعْبَ نُعَلْيََّو  

“Dan berkata Ibrahim: "Sesungguhnya berhala-berhala yang 
kamu sembah selain Allah adalah untuk menciptakan perasaan 
kasih sayang di antara kamu dalam kehidupan dunia ini kemudian 
di hari kiamat sebahagian kamu mengingkari sebahagian (yang 
lain) dan sebahagian kamu mela'nati sebahagian (yang lain); dan 
tempat kembalimu ialah neraka, dan sekali- kali tak ada bagimu 
Para penolongpun.” (Q.S. Al-Ankabut/29:25). 

 
Keempat, menyangkal atau mengingkari yang termaktub dalam ayat: 

 اَّملَفَ ۚ◌اوْرُفَكَ نَيْذَِّلا ىلَعَ نَوْحُتِفْتَسْيَ لُبْقَ نْمِ اوْنُاكَوَ ۙ◌مْهُعَمَ امَِّل قٌِّدصَمُ هِلّٰلا دِنْعِ نِّْم بٌتٰكِ مْهُءَاۤجَ اَّملَوَ

  ٨٩۝ نَيْرِفِكٰلْا ىلَعَ هِلّٰلا ةُنَعْلَفَ ۖ◌هبِ اوْرُفَكَ اوْفُرَعَ اَّم مْهُءَاۤجَ

“Dan setelah datang kepada mereka Al Quran dari Allah yang 
membenarkan apa yang ada pada mereka, Padahal sebelumnya 
mereka biasa memohon (kedatangan Nabi) untuk mendapat 

 
7 Abu Al-Faraj, Nuzhah Al-A’yun Al-Nawāzir Fī ‘Ilm Al-Wujūh Wa Al-Nazhāir (Beirut: 

Muassah al-Risālah, 1987), 516-517. 



 

16 
 

kemenangan atas orang-orang kafir, Maka setelah datang kepada 
mereka apa yang telah mereka ketahui, mereka lalu ingkar 
kepadanya. Maka laknat Allah-lah atas orang-orang yang ingkar 
itu.” (Al-Baqarah/2:89). 

 
Bagi mereka yang tidak beriman, umat Islam menggunakan 

ungkapan teologis kāfir dalam kosakata mereka. Kāfir didefinisikan 

sebagai "menentang Allah atau menentang Rasulullah" menurut 

Ibnu Hazm. 8  Orang yang beriman kepada Allah tetapi menolak 

risalah Nabi juga disebut kāfir, sebagaimana ateis dan penyembah 

berhala yang menolak Allah. Mereka yang disebutkan dalam 

Alkitab, misalnya, baik orang Yahudi maupun Kristen.9. 

Dalam arti luas, dapat dikatakan bahwa kāfir tidak secara 

eksklusif berarti non-Muslim. Siapa pun yang mengeraskan hatinya, 

melakukan hal-hal jahat, menolak untuk bersyukur atas apa yang 

dimilikinya, memberontak terhadap otoritas, atau munafik juga 

dapat disebut kāfir. Ini semua adalah contoh dari jenis-jenis hal yang 

biasanya dianggap menjijikkan oleh orang-orang. Ratusan ayat 

dalam Al-Qur’ān membahas tentang kāfir. Ada kisah-kisah yang 

membahas konsep kafir bahkan dalam beberapa dari 114 surah.10  

B. Tafsir Muqaran 

1. Pengertian Tafsir Muqaran 

Para ulama mengakui bahwa Al-Qur’ān merupakan teks suci yang 

diwahyukan kepada umat Islam sebagai sumber pengetahuan, namun 

mereka juga menyadari bahwa membaca Al-Qur’ān dengan niat ibadah 

tidak selalu memberikan pemahaman yang mendalam tentang makna 

ayat-ayatnya. Oleh karena itu, untuk memperoleh pemahaman yang 

komprehensif mengenai Al-Qur’ān, diperlukan penafsiran. Dalam 

upaya untuk memahami kehendak Allah, penafsiran melibatkan 

 
8 Al-Zhāhiri Ibnu Al-Hazm, Al- Fashl Fī Al-Milal Wa Al-Ahwā Wa Al-Nihal (Kairo: 

Maktabah al-Salām al-Alamiyah, 1930), 114. 
9 Abū Zakariyā Muhyiddīn bin Syaraf Al-Nawawī, Kitāb Al-Majmū’ Syarh Al-

Muhadzdzab (Beirut: Dār Ihyā al-Turāts al-‘Arabi, 1995), 229-230. 
10 Misrawi, Al-Qur’an Kitab Toleransi: Tafsir Tematik Islam Rahmatan Lil ‘Alamin, 378. 



 

17 
 

berbagai kegiatan yang bertujuan utama untuk menentukan bacaan Al-

Qur’ān yang paling jelas dan akurat di antara berbagai interpretasi yang 

ada.11 

Gabungan kata tafsir dan muqaran disebut tafsir muqaran. Kata 

Arab رََّسَف رُسَِّفُی -  ارٌیْسِفَْت -  , yang berarti "menjelaskan," pada awalnya 

merupakan bentuk mashdar dari kata "tafsir," yang berarti "mencatat" 

atau "mengungkapkan" makna atau maksud. Secara etimologis, 

interpretasi berarti menjelaskan dan mengklarifikasi. Para sarjana 

interpretasi telah menawarkan banyak definisi interpretasi, masing-

masing dengan kata-kata yang sedikit berbeda tetapi pada dasarnya 

mengacu pada konsep yang sama.12 

Jelas dari definisi-definisi ini bahwa mereka hampir identik dalam 

substansi. Para akademisi telah mengemukakan definisi-definisi berikut 

dari istilah-istilah kunci yang terkait dengan interpretasi: 

a. Menurut Abu Hayyan 

Bagian dari hukum Islam yang dikenal sebagai tafsir 

tidak hanya meneliti makna harfiah dan kontekstual dari 

kata-kata dan aturan Al-Qur’ān, tetapi juga pelafalan yang 

tepat dan berbagai kemungkinan kombinasi makna tersebut. 

b.  Menurut Az-Zarkasyi 

Tujuan tafsir adalah untuk menguraikan hikmah, hukum, 

dan makna yang disampaikan kepada Nabi Muhammad 

dalam Al-Qur’ān. Al-Qur’ān, yang diwahyukan kepada 

Muhammad, memuat banyak ayat yang menjelaskan hukum 

dan hikmah Allah bagi manusia, Az-Zarkasyi memberikan 

bobot yang lebih besar pada teks ini. 

Berdasarkan definisi yang diberikan oleh para mufassir yang 

pemahamannya saling melengkapi dan menyinggung pemahaman dan 

 
11 dkk, Sauqiyah Musyafa’ah, Studi Al-Qur’an (Surabaya: IAIN SA PRES, 2012), 359-

360. 
12 Rusydi AM, Ulm Al-Qur’an II, 1st ed. (Padang: Yayasan Azka, 2004), 87. 



 

18 
 

maksud yang sama jelas bahwa ada banyak objek dan subjek yang harus 

diperhatikan dan dipenuhi dalam ranah tafsir.  

Dari definisi-definisi ini, kita dapat menyimpulkan bahwa tafsir, 

dalam pengertian teknisnya, adalah studi tentang Al-Qur’ān untuk 

tujuan menafsirkan firman-firman Allah dan pokok-pokok terkaitnya 

berdasarkan peraturan, hukum, dan keadaan yang berlaku.  

Ada konsensus di antara definisi-definisi yang disebutkan di atas 

bahwa tafsir berkaitan dengan menguraikan kehendak Allah 

sebagaimana yang diwahyukan dalam Al-Qur’ān. Namun, asal-usulnya 

dari bahasa Arab menunjukkan bahwa muqaran berarti 

"menggabungkan" atau "menyatukan." Atau, tafsir muqaran 

didefinisikan secara teknis sebagai analisis yang membandingkan isi 

dan kata-kata hadis dan ayat-ayat.13 

Tafsir muqaran merupakan salah satu metode dalam memahami 

penafsiran Al-Qur’ān yang membutuhkan waktu untuk mendalami 

serta mendengarkan berbagai penjelasan dari para mufassir. Seorang 

penafsir dalam metode ini akan mengumpulkan sejumlah ayat Al-

Qur’ān, kemudian menganalisis bagaimana para sahabat dan tabi'in 

menafsirkannya dengan membandingkan serta mengontraskan berbagai 

metode dan kitab tafsir yang mereka gunakan. 

Dalam tafsir muqaran, perbandingan ayat-ayat Al-Qur’ān dilakukan 

berdasarkan lafalnya. Tujuan dari metode ini adalah untuk 

mengidentifikasi ayat-ayat yang tampak bertentangan dengan hadis 

Nabi Muhammad, ayat-ayat yang memiliki perbedaan lafal dalam 

pembahasan suatu permasalahan yang serupa atau diduga serupa, serta 

ayat-ayat dengan lafal yang sama atau mirip namun berkaitan dengan 

dua atau lebih permasalahan yang berbeda. Selain itu, metode ini juga 

membantu dalam memahami bagaimana para ulama tafsir menafsirkan 

Al-Qur’ān.14 

 
13 Samsurrahman, Pengantar Ilmu Tafsir, 1st ed. (Jakarta: Amzah, 2014), 122. 
14 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2007), 6. 



 

19 
 

Berdasarkan uraian di atas, tafsir muqaran merupakan metode 

penafsiran Al-Qur’ān yang melibatkan perbandingan ayat-ayat yang 

penafsirannya bertentangan satu sama lain, ayat-ayat yang lafalnya 

berbeda untuk masalah yang sama atau diduga sama, ayat-ayat yang 

lafalnya berbeda untuk dua masalah yang berbeda, ayat-ayat yang 

persamaan dan kesamaannya untuk satu masalah lebih banyak daripada 

perbedaan lafalnya, dan seterusnya. 

2. Macam-macam Metode Muqaran 

Tiga kategori utama metode muqaran adalah: 

a) Perbandingan ayat Al-Qur’ān dengan ayat yang lain 

Ayat-ayat ini membahas topik yang sama atau serupa 

dalam bahasa yang berbeda, atau menggunakan bahasa yang 

sama atau mirip untuk membahas situasi yang berbeda. 

Penulis membahas ayat-ayat yang tampaknya saling 

bertentangan dalam Al-Qur’ān dalam ilm al-nasikh wa al-

mansukh. 15 

Jika seseorang ingin membandingkan ayat-ayat dengan 

kata-kata yang berbeda, mereka dapat mengikuti langkah-

langkah berikut: (1) membuat daftar semua ayat dalam Al-

Qur’ān yang menggunakan kata-kata yang tidak konsisten, 

baik dalam satu kasus atau antar kasus, (2) mengurutkan 

ayat-ayat ke dalam kelompok berdasarkan seberapa mirip 

atau berbedanya kata-kata mereka, (3) memeriksa setiap 

kelompok ayat berdasarkan kasus yang dibahas ayat 

tersebut, dan (4) membandingkan hasilnya.16 

Perbedaan dalam pewahyuan dan pembahasan ayat dapat 

menyebabkan variasi kata-kata, yang pada gilirannya 

menyebabkan perubahan makna yang halus. Dengan 

demikian, ilmu munasabah dan ilmu asbab an-nuzul sangat 

 
15 Azyumardi Azra, Sejarah & Ulum Al-Qur’an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2013), 186. 
16 Azyumardi Azra, Sejarah & Ulum al-Qur'an, 186. 



 

20 
 

penting ketika menggunakan metode tafsir muqaran pada 

ayat-ayat yang terkait dengan perbedaannya. Namun, inti 

dari keduanya tidak berubah.17 

b) Perbandingan ayat Al-Qur’ān dengan Hadis 

Mencari nilai hadis merupakan langkah awal dalam 

membandingkan ayat-ayat Al-Qur’ān dengan hadis-hadis 

yang memiliki makna yang bertentangan atau berbeda. 

Sangat penting bahwa hadis tersebut benar. Karena nilainya 

rendah dan terdapat kontradiksi internal, hadis-hadis yang 

lemah tidak boleh digunakan sebagai dasar perbandingan. 

Alasannya adalah karena hadis-hadis tersebut bertentangan 

dengan ajaran Al-Qur’ān. Penafsir kemudian akan mencari 

kontradiksi atau ketidakkonsistenan.18   

c) Perbandingan penafsiran mufassir dengan mufassir lain 

Ulama yang bertugas menafsirkan Al-Qur’ān 

membandingkan pendekatan manqūl (kutipan) dan ra'yu 

(pikiran) yang digunakan oleh ulama salaf dan khalaf. 

Beberapa bagian Al-Qur’ān memiliki interpretasi yang berbeda di 

antara para ulama tafsir. Perbedaan-perbedaan ini disebabkan oleh 

perbedaan simpulan yang diambil dari ijtihad, serta oleh konteks 

sejarah, wawasan, dan sudut pandang masing-masing.19 Ketika para 

penafsir tidak sependapat tentang suatu penafsiran, mereka harus 

terlebih dahulu mencoba memahami perspektif masing-masing, 

kemudian mencari titik temu, dan akhirnya, setelah mengemukakan 

kelebihan masing-masing pihak, mereka harus memutuskan suatu 

posisi.20 

3. Kelebihan dan Kekurangan 

 
17 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 6. 
18 Azyumardi Azra, Sejarah & Ulum Al-Qur’an, 186. 
19 Said Agil Husein Al-Munawar, Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki 

(Ciputat: PT. Ciputat Pres, 2005), 73. 
20 Said Agil Husein Al-Munawar, Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki,  73. 



 

21 
 

Di antara sekian banyak manfaat penggunaan Muqaran sebagai alat 

tafsir adalah: 

1) Siapa pun yang tertarik mendengar berbagai perspektif 

tentang sebuah ayat dapat memperoleh manfaat besar dari 

metode tafsir ini. 

2) Dibandingkan dengan metode lain, metode ini memberi 

pembaca pemahaman yang relatif lebih luas tentang tafsir. 

3) Kemampuan untuk berpikir secara moderat atau menoleransi 

pandangan orang lain, bahkan ketika pandangan tersebut 

berbeda dari pandangan kita, tanpa mengesampingkan 

kemungkinan adanya sudut pandang yang saling bersaing 

atau bahkan bertentangan. Dapat juga membantu 

memoderasi dogmatisme ekstrem terhadap ideologi tertentu. 

4) Pendekatan ini mendorong para ulama untuk meneliti 

berbagai bagian Al-Qur’ān dan hadis, beserta pandangan 

ulama lain, guna membuktikan tidak adanya ayat yang saling 

bertentangan dan terjaganya hadis yang autentik. 

5) Pendekatan ini dapat digunakan untuk menentukan apakah 

sebuah tafsir baru atau tidak, serta untuk mengidentifikasi 

contoh-contoh ketika pemahaman yang salah tentang tafsir 

sebelumnya telah dibuat. Selain itu, melatih para penafsir 

untuk lebih analitis dan tidak memihak ketika membuat 

keputusan. 

Di sisi lain, berikut ini adalah beberapa kelemahan tafsir 

muqaran: 

1) Siapa pun yang tidak familiar dengan ilmu tafsir tidak 

boleh diberikan tafsir menggunakan metode ini karena 

metode ini terlalu umum dan terkadang pembahasannya 

ekstrem. 

2) Pendekatan ini berfokus pada peninjauan tafsir ilmiah 

yang ada daripada mengusulkan tafsir baru. 



 

22 
 

3) Karena pendekatan ini lebih menekankan pada 

perbandingan daripada pemecahan masalah, pendekatan 

ini kurang sesuai untuk masalah sosial. 

4) Pendekatan ini sama saja dengan mengulang pendapat 

ilmiah karena mengandalkan keterampilan penafsir 

untuk sekadar membandingkan sudut pandang yang 

berbeda dan, jika ia dapat menawarkan sudut pandang 

yang lebih baik, untuk menyajikannya.21 

 

 

 
21 Samsurrahman, Pengantar Ilmu Tafsir, 122. 



 

23 
 

BAB III 

PENAFSIRAN M. QURAISH SHIHAB DAN SA’ÎD H̲AWWÂ TENTANG 

ASYIDDĀ’U ‘ALA AL-KUFFĀR 

 

A. Mengenal M. Quraish Shihab 

1. Profil M. Quraish Shihab 

Muhammad Quraish Shihab, seorang mufassir terkemuka di 

Indonesia, lebih dikenal dengan nama Quraish Shihab. Ia lahir di 

Rappang (Sidrap), Kabupaten Sidenreng Rappang, Sulawesi 

Selatan, pada 16 Februari 1944. Berasal dari keluarga keturunan 

Arab yang dikenal dengan kedisiplinannya, Quraish Shihab 

merupakan putra dari Prof. Abdurrahman Shihab, seorang ulama 

sekaligus ahli dalam bidang tafsir.1   

Inspirasi awal untuk mempelajari tafsir datang dari ayah Quraish 

Shihab, seorang ulama dan profesor, yang sering mengundangnya 

untuk duduk bersamanya setelah salat maghrib. Ketika Quraish kecil 

berusia sekitar enam atau tujuh tahun, ia mulai mengalami masalah 

dan semakin taat pada Al-Qur’ān. Ia tidak punya pilihan selain terus 

belajar Al-Qur’ān bersama ayahnya. Ayahnya tidak hanya 

mendorongnya untuk membaca Al-Qur’ān, tetapi juga memberinya 

gambaran umum tentang kisah-kisah yang diceritakan di dalamnya. 

Disinilah awal kecintaan Quraish Shihab pada Al-Qur’ān bermula.2 

2. Pendidikan dan Karir M. Quraish Shihab 

SD Ujung Pandang merupakan sekolah resmi pertama M. Quraish 

Shihab. Ia melanjutkan pendidikan agama Islam pada tahun 1958 di 

Pondok Pesantren Darul Hadits al-Faqihiyyah, Malang, Jawa Timur, 

di bawah bimbingan Habib Abdul Qadir Bil-Faqih atas prakarsa 

ayahnya. Ia tetap menekuni studinya sambil menjabat sebagai Wakil 

Rektor Bidang Akademik dan Kemahasiswaan IAIN Alauddin 

 
1 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2007), 6.  
2 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 8-9. 



 

24 
 

Makassar. Setelah menamatkan kuliah di Mesir, Quraish Shihab 

mulai bekerja. Quraish Shihab pernah menduduki sejumlah jabatan 

di dalam dan luar kampus, termasuk sebagai wakil rektor. 

Pada tahun 1984, M. Quraish Shihab bergabung dengan IAIN 

Jakarta dan aktif mengajar di program S1 hingga S3. Ia 

membawakan mata kuliah Tafsir dan Ulum Al-Qur’ān, sementara 

Hadits merupakan salah satu dari berbagai mata kuliah yang ia 

ajarkan di tingkat S2 dan S3. Selain itu, Quraish Shihab juga 

menjabat sebagai Rektor IAIN Jakarta selama dua periode, yakni 

dari 1992 hingga 1996 serta dari 1997 hingga 1998. 

Pada awal tahun 1998, menjelang berakhirnya pemerintahan 

Soeharto, ia juga dipercaya untuk menjabat sebagai Menteri Agama 

selama kurang lebih dua bulan. Berdomisili di Kairo, Mesir, Quraish 

Shihab mewakili Republik Indonesia sebagai Duta Besar Luar Biasa 

dan Berkuasa Penuh untuk Republik Arab Mesir dan Negara Bagian 

Djibauti dari tahun 1999 hingga 2002. Jabatan ini diembannya 

setelah berakhirnya era Soeharto. Yang terpenting, Quraish Shihab 

aktif di berbagai kalangan. 3 Ia pernah menulis kolom mingguan 

berjudul "Pelita Hati" di surat kabar Pelita. Ia juga pernah menulis 

kolom "Tafsir Al-Amanah" di majalah dwi mingguan Jakarta. Tidak 

hanya itu, ia juga pernah diangkat sebagai pengurus Mimbar Ulama 

dan Ulum Al-Qur’ān yang terbit di Jakarta.4  

Penulis dan pembicara publik Quraish Shihab terkenal karena 

berbagai prestasinya. Quraish Shihab mampu menjelaskan ide-ide 

rumit dengan bahasa awam dengan mengandalkan pelatihan 

akademisnya yang luas. 

3. Karya-karya M. Quraish Shihab 

 
3 Fauzul Iman, “Al-Qalam Jurnal Keagamaan Dan Kemasyarakatan,” Pusat Penelitian 

Dan Pengabdian Kepada Masyarakat Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Sultan Maulana 
Hasanuddin Banten 21 (2004): 56. 

4 Fauzul Iman, “Al-Qalam Jurnal Keagamaan Dan Kemasyarakatan”. 56. 



 

25 
 

Selain menjadi penulis yang produktif, M. Quraish Shihab 

dikenal telah menulis banyak karya, termasuk: 

1) Al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung 

Pandang: IAIN Alauddin, 1984). 

2) Mahkota Tuntunan Ilahi: Tafsir Surat Al-Fatihah 

(Jakarta: Untagama, 1988). 

3) Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992). 

4) Studi Kritik Tafsir Al-Manar (Bandung: Pustaka 

Hidayah, 1994). 

5) Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (Bandung: 

Mizan, 1994). 

6) Tafsir Feminis M. Quraish Shihab: Untaian Permata buat 

Anakku – Pesan Al-Qur’an untuk Mempelai (Bandung: 

Mizan, 1995). 

7) Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i Berbagai 

Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1996). 

8) Tafsir Al-Qur’an al-Karim: Tafsir Surat-surat Pendek 

(Bandung: Pustaka Hidayah, 1997). 

9) Hidangan Ayat-ayat Tahlil (Jakarta: Lentera Hati, 1997). 

10) Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari Berbagai Aspek 

Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Ghaib 

(Bandung: Mizan, 1997). 

11) Menyingkap Ta’bir Ilahi: Al-Asma’ Al-Husna dalam 

Perspektif Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1998). 

12) Haji Bersama Quraish Shihab: Panduan Praktis Menuju 

Haji Mabrur (Bandung: Mizan, 1998). 

13)  Yang Tersembunyi Jin Syetan dan Masyarakat: dalam 

Al-Qur’an dan as-Sunnah serta Wacana Pemikiran 

Ulama Masa Lalu dan Masa Kini, (Jakarta: Lentera Hati, 

1999).   



 

26 
 

14)  Fatwa-fatwa Quraish Shihab sekitar Al-Qur’an dan 

Hadits, (Bandung, Mizan 1999). 

15)  Panduan Puasa bersama Quraish Shihab, (Jakarta: 

Republika, 2000). 

16)  Perjalanan Menuju Keabadian, Kematian, Surga, dan 

Ayat-ayat Tahlil, (Jakarta: Lentera Hati, 2001 

17)  Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-

Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 

18)  Panduan Sholat Bersama Quraish Shihab, (Jakarta: 

Republika, 2004). 

19)  Logika Agama: Kedudukan Wahyu dan Batas-Batas Akal 

dalam Islam, (Jakarta: Lentera Hati, 2005). 

20)  Pandangan Ulama Masa Lalu dan Cendekiawan 

Kontemporer Pakaian Perempuan Muslimah, (Jakarta: 

Lentera Hati, 2006). 

21)  Dia di Mana-mana “Tangan” Tuhan di Balik Setiap 

Fenomena, (Jakarta: Lentera Hati dan Pusat Studi Al-

Qur’an, 2006). 

22)  Perempuan, dari Cinta Sampai Sexs, dari Nikah Mut’ah 

Sampai Nikah Sunnah, dari Biasa Lama sampai Biasa 

Baru, (Jakarta: Lentera Hati, 2006). 

23)  Menjemput Maut Bekal Perjalanan Menuju Allah SWT, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2006). 

24)  Menabur Pesan Illahi, (Jakarta: Lentera Hati, 2006). 

25)  Pengantin Al-Qur’an Kalung Permata Buat Anakku, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2007). 

26)  Secerah Cahaya Illahi, Hidup Bersama Al-Qur’an, 

(Bandung, 2007). 

27)  Sunnah Syi’ah Bergandengan Tangan? Mungkinkah? 

Kajian atas Konsep Ajaran dan Pemikiran, (Jakarta: 

Lentera Hati, 2007). 



 

27 
 

28)  Ensiklopedia Al-Qur’an Kajian Kosakata, jilid I, II, III, 

(Mizan, PSQ, Lentera Hati, dan Yayasan Paguyuban 

Iklas, 2007). 

29)  Al-Lubab: Makna dan Tujuan dan Pelajaran dari Al-

Fatihah dan Juz Amma, (Jakarta: Lentera Hati, 2008).  

Daftar karya ini mencerminkan pemikiran serta kontribusi 

Quraish Shihab dalam kajian tafsir dan pemahaman Al-

Qur’ān dari berbagai sudut pandang. 

4. Tafsir Al-Misbah 

Segala sesuatu di alam semesta ini memiliki permulaan dan 

akhir, karena tidak ada yang dapat berdiri sendiri tanpa keterkaitan 

dengan yang lain. Penulis tafsir Al-Misbah, M. Quraish Shihab, 

memiliki hubungan yang erat antara perjalanan hidupnya dengan 

karya tafsir tersebut. Ayahnya mengajarkan Al-Qur’ān dan tafsirnya 

selama masa itu, dan ia tumbuh dengan rasa kepatuhan yang kuat 

terhadap teks. Setelah menyelesaikan sekolah dan membaca tentang 

karier akademis M. Quraish Shihab, yang dirinci sebelumnya dalam 

bab ini, ia melanjutkan perjalanannya ke Malang. Selain menjabat 

sebagai duta besar Indonesia untuk Somalia, Djibouti, dan Mesir, ia 

juga menulis artikel ilmiah di berbagai disiplin ilmu. Saat berada di 

Indonesia pada tahun 2003, ia menyelesaikan penulisan Tafsir Al-

Misbah, yang ia mulai di Kairo, Mesir.5 

Kewajiban moral seorang ulama untuk menjelaskan makna 

Al-Qur’ān kepada masyarakat umum merupakan motivasi utama 

penyusunan Tafsir Al-Misbah. Pernyataan beliau di awal tafsirnya, 

"Merupakan kewajiban para ulama untuk memperkenalkan Al-

Qur’ān dan menyampaikan risalahnya sesuai dengan kebutuhan", 

menunjukkan bahwa beliau telah melakukan hal tersebut. Semua 

 
5 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), vii. 



 

28 
 

yang ada di sini sesuai dengan ajaran beliau dalam Membumikan Al-

Qur'an. Dikutip dari buku tersebut: 6  

“Karena lafal Firman Tuhan sangat bervariasi, ada bagian yang 

spesifik dan terperinci, sementara yang lain lebih umum dan 

samar-samar, maka kebutuhan akan penafsiran sangat 

mendesak. Belum lagi bahwa bahkan bagian yang paling 

eksplisit pun memerlukan semacam penafsiran.” 7 

 Hal ini selanjutnya didukung oleh apa yang beliau katakan dalam 

pengantar Tafsir Al-Misbah,  

“Sesuai dengan kemajuan masyarakat yang ditemuinya, 

Mufassir harus menjelaskan prinsip-prinsip ini. 

Bagaimanapun, prinsip-prinsip yang beliau lihat berlaku 

secara universal.” 

“Tanggung jawab tambahan seorang penafsir adalah untuk 

menjernihkan segala kebingungan tentang Al-Qur’ān atau 

ayat-ayatnya sehingga ajaran-ajarannya dapat diterapkan 

dengan setia dalam kehidupan pribadi dan publik 

seseorang.”8 

 Semua penjelasan di atas membantu kita memahami maksud 

dan alasan di balik penulisan Tafsir Al-Misbah. Kita telah melihat 

bahwa tujuan dan motif penulis mencakup berbagai macam tujuan 

kreatif. Dalam hal ini, tujuannya adalah untuk memperjelas 

pentingnya ayat-ayat Al-Qur’ān tertentu demi keuntungan 

masyarakat luas yang ingin mematuhinya.  

5. Bentuk, Metode, Corak dan Karakteristik Tafsir Al-Misbah 

Jika melihat bentuk bil ma'tsur, Tafsir Al-Misbah lebih 

menekankan pada bentuk bil ra'yi. Kegemaran penulis untuk 

 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, vii. 
7 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an. 16. 
8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, xvii. 



 

29 
 

menjelaskan setiap ayat melalui penerapan rasio dan logika 

merupakan indikasi dari hal ini.9  

Tafsir Al-Misbah menggunakan metode tahlili (analitis), yang 

bertujuan untuk mengungkap isi Al-Qur’ān dari berbagai sudut, 

mirip dengan pendekatan Hamka dalam tafsir Al-Azhar. Disusun 

berdasarkan urutan ayat-ayat Al-Qur’ān, metode ini menyediakan 

definisi kosakata, penafsiran ayat per ayat, korelasi, asabun nuzul, 

dan perangkat lain untuk memahami teks suci.10 

M. Quraish Shihab memilih metode tahlili dalam menafsirkan 

Tafsir al-Misbah karena ia menyadari bahwa metode maudhu'i, 

sebagaimana yang dijelaskan dalam karyanya Membumikan Al-

Qur’ān dan Wawasan Al-Qur’ān, memiliki keunggulan sekaligus 

keterbatasan. Metode maudhu'i memungkinkan pemaparan konsep 

Al-Qur’ān secara menyeluruh dalam suatu tema tertentu, namun 

tetap memiliki beberapa kendala dalam penerapannya. 

Menurut M. Quraish Shihab, cakupan Al-Qur’ān tidak 

terbatas, dan banyak ayat di dalamnya memantulkan cahaya dari 

segala arah. Dengan membatasi fokus kita hanya pada satu sisi 

masalah, kita dapat memastikan bahwa diskusi kita akan memiliki 

judul yang tepat. Oleh karena itu, kesulitan untuk memahami Al-

Qur’ān secara menyeluruh tidak hilang begitu saja. 

Namun demikian, metode maudhu'i tetap diterapkan dalam 

Tafsir Al-Misbah. Metode ini digunakan untuk mengungkap makna-

makna tersembunyi dalam Al-Qur’ān dengan mengumpulkan ayat-

ayat yang membahas suatu topik tertentu, kemudian menafsirkannya 

secara menyeluruh berdasarkan kaidah-kaidah yang telah 

ditetapkan. Lebih jauh, metode maudhu'i mengharuskan untuk 

melakukannya dengan beberapa langkah. Pertama, mengumpulkan 

 
9 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005), 19-24. 
10 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, 57. 



 

30 
 

ayat-ayat yang membahas subjek umum merupakan langkah 

pertama. Kedua, hafalkan kosakata dan asab al-nuzul. Pastikan 

untuk memeriksa Al-Qur'an, hadis, dan ijtihad untuk mencari bukti-

bukti pendukung.11 

Gaya sastra budaya dan sosial (adabi ijtima'i) merupakan gaya 

yang cenderung dipilih oleh M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-

Misbah ketika membahas gaya. Pendekatan tafsir Al-Qur’ān ini 

bertujuan untuk menguraikan teks dengan menyajikan ekspresinya 

secara cermat, kemudian menjelaskan maknanya melalui 

penggunaan bahasa yang liris dan menarik, dan terakhir, menarik 

hubungan antara teks-teks yang dipelajari dengan konteks sosial dan 

budaya kontemporer. Pendekatan yang lebih modern terhadap 

penafsiran Al-Qur’ān, gaya ini bertujuan untuk memikat pembaca, 

membuat mereka mencintai Al-Qur’ān, dan mengungkap makna 

serta rahasia tersembunyinya.12  

Tiga kualitas diperlukan agar sastra budaya dan sosial dapat 

didefinisikan sebagai sebuah penafsiran. Pertama, Hal terpenting 

yang diajarkannya adalah bagaimana menjalani hidup sesuai dengan 

ajaran Al-Qur’ān, yang merupakan kitab suci dan teks abadi. Kedua, 

penjelasannya sebagian besar membahas masalah dan penyakit 

masyarakat. Dan ketiga, gaya penulisannya sederhana dan 

menarik.13 

6. Penafsiran M. Quraish Shihab tentang makna asyidda’ ala al-

kuffar 

 اعًَّكرُ مْهُىرٰتَ مْهُنَيْبَ ءُاۤمَحَرُ رِاَّفكُلْا ىلَعَ ءُاَّۤدشِاَ ٓ◌هعَمَ نَيْذَِّلاوَ ۗ◌هِلّٰلا لُوْسَُّر دٌَّمحَمُ

 ۗ◌دِوْجُُّسلا رِثَاَ نِّْم مْهِهِوْجُوُ يْفِ مْهُامَيْسِ ۖ◌انًاوَضْرِوَ هِلّٰلا نَِّم الًضْفَ نَوْغُتَبَّْي ادًَّجسُ

 
11 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, 151. 
12 Samsurrahman, Pengantar Ilmu Tafsir, 1 st ed. (Jakarta: Amzah, 2014), 193-194. 
13 Samsurrahman, Pengantar Ilmu Tafsir, 194. 



 

31 
 

 هرَزَاٰفَ هَ◌ٔ◌ـطْشَ جَرَخْاَ عٍرْزَكَ ۚ◌لِيْجِنْاِلْا ىفِ مْهُلُثَمَوَ ۖ◌ةِىرٰوَّْتلا ىفِ مْهُلُثَمَ كَلِذٰ

 نَيْذَِّلا هُلّٰلا دَعَوَ ۗ◌رَاَّفكُلْا مُهِبِ ظَيْغِيَلِ عَاَّرُّزلا بُجِعْيُ هقِوْسُ ىلٰعَ ىوٰتَسْافَ ظَلَغْتَسْافَ

امًيْظِعَ ارًجْاََّو ةًرَفِغَّْم مْهُنْمِ تِحٰلِصّٰلا اولُمِعَوَ اوْنُمَاٰ  

Artinya:“Muhammad itu adalah utusan Allah dan orang-orang 
yang bersama dengan dia adalah keras terhadap orang-orang kafir, 
tetapi berkasih sayang sesama mereka. Kamu lihat mereka ruku' 
dan sujud mencari karunia Allah dan keridhaan-Nya, tanda-tanda 
mereka tampak pada muka mereka dari bekas sujud. Demikianlah 
sifat-sifat mereka dalam Taurat dan sifat-sifat mereka dalam Injil, 
yaitu seperti tanaman yang mengeluarkan tunasnya maka tunas itu 
menjadikan tanaman itu kuat lalu menjadi besarlah dia dan tegak 
lurus di atas pokoknya; tanaman itu menyenangkan hati penanam-
penanamnya karena Allah hendak menjengkelkan hati orang-orang 
kafir (dengan kekuatan orang-orang mukmin). Allah menjanjikan 
kepada orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal yang 
saleh di antara mereka ampunan dan pahala yang besar.14” 

 

Setelah menjelaskan tentang posisi sentral pesan dalam 

pandangan Nabi Muhammad dan supremasinya atas semua agama 

dan ideologi dalam ayat-ayat sebelumnya, Allah melanjutkan 

dengan menggambarkan kepribadian dan perilaku Nabi Muhammad 

dan para sahabatnya. "Allah mengutus Muhammad untuk membawa 

rahmat bagi semua manusia," demikian pernyataan Allah SWT.  

Para pengikut dan sahabatnya yang setia tidak berbeda, 

mereka terus terang dan tidak menyesali perbuatan mereka. Sambil 

tetap berada dalam koridor kasih karunia pesan ini, mereka siap 

untuk menyerahkan iman mereka bagi mereka yang tidak beriman. 

Cinta diantara mereka bersinar meskipun mereka teguh. Dapat 

melihat mereka kapan saja atau di mana saja, terus berpelukan dan 

berlutut.  

Sementara itu, mereka dengan sungguh-sungguh mencari 

kemurahan hati Tuhan dan keridhaan-Nya yang luar biasa. Tanda-

 
14 Al-Qur’an Kementrian Agama, Q.S. al-Fath 29.  



 

32 
 

tanda sujud mereka memantulkan cahaya yang menanamkan rasa 

kagum, hormat, dan rasa kewibawaan pada siapa pun yang melihat 

mereka. Diantara cita-cita luhur ini adalah aturan untuk menjadi 

orang yang agung dan terhormat yang diwahyukan kepada Nabi 

Musa dalam Kitab Taurat.  

Al-Qur’ān mengibaratkan sifat-sifat istimewa mereka seperti 

tanaman yang tumbuh tinggi dan kuat, serta menumbuhkan tunas-

tunas baru di sepanjang jalan. Para penanam merasa senang dengan 

perkembangan tanaman tersebut karena tunas-tunas baru tersebut 

memperkuat tanaman tersebut. Bagi mereka yang mengikuti ajaran 

Muhammad, itulah kebenarannya.  

Lebih tepatnya, Allah menghendaki mereka untuk tumbuh, 

berkembang biak, dan menjadi kuat sehingga dapat menggetarkan 

hati para penganut paham deisme. Mengikuti jejak para sahabat 

Nabi Muhammad dan semua orang yang beriman dan beramal saleh 

akan memperoleh pahala yang besar dari Allah. Hal ini dikarenakan 

dosa, kesalahan, dan ketidaksempurnaan dapat menimpa siapa saja. 

Mereka merenungkan situasi mereka dengan orang-orang yang 

tidak percaya dan dengan diri mereka sendiri dalam kaitannya 

dengan keadaan lahir dan batin mereka. "Keras terhadap orang-

orang yang tidak percaya, (tetapi) penyayang di antara mereka." 

Ketaatan mereka kepada Allah: "Kamu melihat mereka ruku' dan 

sujud." "Mencari rahmat Allah dan keridhaan-Nya."  

Kemudian muncul kutipan yang menunjukkan pikiran dan 

perasaan terdalam mereka. Berikut ini adalah petikan mengenai 

pengaruh ibadah dan petunjuk Ilahi yang mereka cari pada 

kepribadian dan penampilan mereka, khususnya mengutip firman-

Nya: "Tanda-tanda mereka tampak pada wajah mereka dari bekas-

bekas sujud." "Seperti tanaman yang menumbuhkan tunas, lalu 

menguatkannya, lalu tegak berdiri tegak di atas pohonnya."  



 

33 
 

Uraian ini mengikuti uraian dalam Taurat, yang menggambarkan 

sifat-sifat mereka. Itulah yang pada hakikatnya dikatakan Sayyid 

Quthub. Sebagian orang sering kali mengemukakan frasa asyiddâ' 

'alâ al-kuffâr sebagai bukti bahwa non-Muslim harus diperlakukan 

dengan kasar dan berlebihan.  

Hal penting yang perlu diingat adalah bahwa istilah Al-

Qur’ān, kāfir dapat berlaku untuk lebih dari sekadar non-Muslim. 

Banyak orang termasuk dalam kategori ini karena mereka telah 

melakukan hal-hal yang bertentangan dengan ajaran agama. 

Meskipun ini jelas bukan pandangan para ulama, seorang Muslim 

dapat dianggap kāfir karena ketidakpatuhan. Jika demikian halnya, 

maka sikap antagonis dan keras tidak hanya ditujukan kepada 

mereka yang tidak menjalankan ajaran Islam.15 

Ayat kedua yang ditafsirkan sebagai sikap keras tersebut, 

paling baik dipahami dalam kaitannya dengan sanksi hukum yang 

dibenarkan secara agama dan konteks perang. Hal ini sejalan dengan 

firman-Nya: 

الَوَ   مكُذْخُأْتَ  امَهِبِ  ةٌفَأْرَ  يفِ  نِيدِ  اللهِا  نإِ  مْتُنكُ  نَونُمِؤْتُ  هِلَّلابِ  مِوْيَلْاوَ  رِخِآلْا   

"Janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu 
untuk (menjalankan) agama Allah jika kamu beriman kepada Allah, 
dan hari Akhirat” (QS. an-Nûr [24]: 2).  

 
Untuk penjelasan tentang perbedaan antara ra'fah yang 

terlarang dan rahmat yang wajib yang harus menyertai semua 

tindakan Muslim, lihat ayat yang dimaksud.16 

B. Biografi Sa’îd H̲awwâ 

1. Profil Sa’îd H̲awwâ 

Nama Sa'id bin Muhammad Dib H̲awwâ adalah nama aslinya. 

Pada tanggal 27 September 1935, ia lahir di kota Suriyah, Hamaah17. 

 
       15 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, xviii. 

16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, xviii. 
17 Hery Mohammad, Tokoh-Tokoh Islam Yang Berpengaruh Abad 20 (Jakarta: Gema 

Islami, 2006), 283. 



 

34 
 

Arabiyyah Al-Thish adalah nama ibunya. Ibunya meninggal saat ia 

baru berusia dua tahun, meninggalkan ayah dan neneknya untuk 

membesarkannya. 18  

Sa’îd H̲awwâ ditempatkan di kabilah An-Nu'aim, yang 

merupakan salah satu keturunan Rasulullah, dan dengan demikian 

merupakan keturunan Rasulullah sendiri. Menurut berbagai kisah 

yang diwariskan dari generasi ke generasi dari keluarganya, Nabi 

Muhammad adalah salah satu leluhur mereka. Sementara itu, silsilah 

keluarga ibunya dapat ditelusuri hingga ke Al-Mawali, suku di 

daerah Syam.19 

Tokoh kontemporer Suriah, Sa'îd H̲awwâ dikenal karena 

keyakinan Islamnya. Ia terkenal karena perannya di tahun-tahun 

awal Ikhwanul Muslimin dan karena advokasinya terhadap Sufiisme. 

Di antara tokoh-tokoh paling berpengaruh di abad ke-20, ia 

menonjol.20 

Dikenal dengan gaya hidupnya yang sederhana, Sa'îd H̲awwâ 

hidup dalam lingkungan yang sederhana sejak ia masih kecil. Sama 

seperti ayahnya yang terhormat, H. Muhammad ibn Dib H̲awwâ, ia 

meneruskan bisnis keluarga. 21 Salah satu peran ayahnya adalah 

melawan penjajah Prancis dengan gagah berani dalam politik. 

Semangat juang yang kuat ditanamkan dalam diri Sa'îd H̲awwâ oleh 

ayahnya yang pemberani. 22 

Setelah Sa'îd H̲awwâ mencapai usia dewasa, ia mulai mendekati 

seorang wanita bernama Khadijah Syafiq Uthman. Ia diberhentikan 

 
18 Said Hawwa, Mensucikan Jiwa: Konsep Tazkiyatun-Nafs Terpadu (Jakarta: Rabbani 

Press, 1998), IX. 
19 Dedi Suriansah, Menuju Kesempurnaan Jiwa: Tasawwuf Pergerakan Sa’id Hawwa 

Membangun Peradaban Manusia, (Serang: A4, 2021), 23. 
20 Dedi Suriansah, Menuju Kesempurnaan Jiwa: Tasawwuf Pergerakan Sa’id Hawwa 

Membangun Peradaban Manusia, 23. 
21 Dody Mahendra Perdana, “Konsep Al-Nafs (Jiwa) Perspektif Hamka Dan Sa’id 

Hawwa: Studi Komparatif” (UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2022). 
22 Mhd. Idris, “Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa,” Alunnuha 

8 (2019): 116. 



 

35 
 

dari militer pada tahun 1964 tak lama kemudian. Setelah itu, sesuatu 

terjadi di Hamaah, dan ia kembali ke sana. Abdul Karim Al-Shami 

menghampirinya dan menyerahkan undangan pernikahan kepada 

Sa'îd H̲awwâ di Damaskus.23 

Ummu Muhammad adalah nama wanita yang dinikahi Sa'îd 

Hawwâ. Mereka dikaruniai empat orang anak yang luar biasa 

sebagai hasil dari pernikahan ini. Sebagai seorang ayah yang baik, 

Sa'îd H̲awwâ tidak pernah mengabaikan tugasnya. Meskipun ia 

selalu sangat sibuk, ia tidak pernah lupa untuk melibatkan anak-

anaknya dalam rencana-rencananya. Agar anak-anaknya tumbuh 

menjadi orang Kristen yang taat dan anggota masyarakat yang 

berkontribusi, Sa'îd H̲awwâ memastikan bahwa mereka 

memperoleh pendidikan yang baik. 

Ia menghabiskan tahun 1973–1978 di balik jeruji besi. Ummu 

Muhammad, istrinya, memiliki beban yang berat selama periode itu; 

ia adalah sosok ibu sekaligus ayah, yang bertanggung jawab untuk 

menyediakan pendidikan bagi anak-anak mereka.24 

Seiring bertambahnya usia, Sa'îd H̲awwâ menderita berbagai 

penyakit yang mengharuskannya keluar masuk rumah sakit dan 

kemudian terpaksa melakukan uzlah (mengisolasi diri untuk fokus 

beribadah dan mendekatkan diri kepada Allah). 25 Rumah Sakit 

Islam di Amman, Yordania, adalah tempat Sa'îd H̲awwâ meninggal 

pada tanggal 9 Maret 1989, setelah menjalani perawatan selama 

setahun. Karena ia tidak sadarkan diri pada tanggal 14 Desember 

1988, rumah sakit tersebut merawatnya.26 Setelah itu, pemakaman 

 
23 Sa'îd H̲awwâ, Hadzihi Tajribati Wa Hadzihi Syahadati (Kairo: Maktabah Wahdah, 

1987), 83. 
24  Mawaddah dan Haziyyah Baderun dan Hussin, “Sheikh Sa’id Hawwa: Latar Belakang 

Dan Ketokohan Dalam Bidang Pendidikan Islam,” Al-Hikmah 8 (2018): 6. 
25 Dedi Suriansah, “Pemikiran Sa’id Hawwa Tentang Jiwa: Studi Analisis Perjalanan 

Jiwa Menuju Allah” (IAIN Sumatera Utara, 2012), 50. 
26  Sa'îd H̲awwâ, Mensucikan Jiwa: Konsep Tazkiyatun-Nafs Terpadu, X. 



 

36 
 

Sahaab di wilayah selatan Amman menjadi tempat pemakamannya. 

27 

2. Pendidikan dan Karir Sa’îd H̲awwâ 

Hidup memberikan tantangan bagi Sa'îd H̲awwâ saat ia masih 

menjadi pelajar. Ia berasal dari keluarga yang sederhana, tetapi ia 

bekerja keras untuk mewujudkan mimpinya menjadi pelajar. Pada 

usia delapan tahun, ayah Sa'îd H̲awwâ membuat keputusan sulit 

untuk mengeluarkan putranya dari sekolah dasar (SD) karena 

kesulitan keuangan. Akhirnya, ia membantu usaha ayahnya di pasar. 

Ayahnya mengirimnya kembali ke sekolah setelah ia membolos 

beberapa lama, ia memilih untuk menghadiri kelas malam agar ia 

dapat terus belajar untuk meraih ijazahnya. Dengan sengaja, Sa'îd 

H̲awwâ pergi ke sekolah malam agar ia dapat membantu ayahnya 

berjualan di siang hari. Karena usianya yang masih muda, Sa'îd 

H̲awwâ unik di antara teman-teman sekelasnya karena ia lebih muda 

dari ayahnya. Usia merupakan faktor yang umum di antara teman-

temannya. Tibalah saatnya bagi Sa'îd H̲awwâ untuk menerima 

ijazahnya dari sekolah. 

Segera setelah menyelesaikan sekolah menengah atas, Sa'îd 

H̲awwâ pindah ke Sekolah Abdul Fida' tetapi melanjutkan 

pendidikannya di SMP Ibn Rushd. Setelah satu tahun belajar di sana, 

ia pindah ke Sekolah Ibn Rushd dan tinggal di sana hingga ia lulus. 

Selama berada di SMP Ibn Rushd, Sa'îd H̲awwâ sangat ingin tahu 

tentang Partai Sosialis, yang merupakan kelompok paling 

berpengaruh saat itu. Ia pertama kali belajar tentang Ikhwanul 

Muslimin selama periode itu. 

Hingga ia mencapai sekolah menengah atas, ia tekun belajar. 

Meski demikian, Sa'îd H̲awwâ menyisihkan waktu untuk membantu 

ayahnya bekerja dan menganut ideologi Ikhwanul Muslimin yang 

 
27  Herry Mohammad, Tokoh-Tokoh Islam Yang Berpengaruh Abad 20, 290. 



 

37 
 

bermarkas di Mesir. Ia menjadi pembicara aktif di setiap 

demonstrasi setelah bergabung dengan gerakan tersebut. 28 Selama 

protes besar-besaran di Suriah saat itu, ia memainkan tiga peran 

penting: Pertama-tama, ada protes yang mendukung usulan 

Ikhwanul Muslimin untuk memasukkan pelajaran gaya kepanduan 

ke dalam kurikulum sekolah. Selain itu, eksekusi anggota Ikhwanul 

Muslimin juga dikecam dalam aksi protes tersebut. Aksi unjuk rasa 

yang menentang perjanjian Belfour merupakan poin ketiga.  

Selain keterlibatannya dalam Ikhwanul Muslimin, Sa'îd H̲awwâ 

mencari dan belajar di bawah bimbingan para intelektual tasawuf. Ia 

memulainya dengan mengunjungi pemimpin Tariqah ad-

Darqawiyyah Damaskus, Sheikh Muhammad al-Hasyimi. Selain itu, 

ia mengikuti dzikiri di Tariqat Naqsbandiyyah dan belajar di bawah 

bimbingan pemimpinnya, Sheikh Ibrahim al-Ghalayini. Namun, ia 

berhenti karena Sheikh Ibrahim telah memerintahkannya untuk 

melakukan uzlah.29 

Sa'îd H̲awwâ melanjutkan pendidikannya di Universitas Suriah 

setelah menyelesaikan sekolah menengah. Ia diajar oleh sejumlah 

ulama Suriah. Muhammad al-Hasyimi, Abdul Wahab Wadas, 

Ahmad al-Murad, Fauzi Faidullah, Musthafa al-Shiba'i, Abdul 

Karim ar-Rifa'i, Abdul Wahab Wadas, Sheikh Muhammad al-

Hamid, dan Ahmad al-Murad termasuk di antara banyak pengajar 

Hamaah. 30 Setelah menyelesaikan pelatihan militer (khidmah 

'askariyyah) pada tahun 1963, setelah lulus kuliah tahun 1961, ia 

menjadi perwira cadangan.31  

 
28 Dedi Suriansah, Pemikiran Sa’id Hawwa Tentang Jiwa: Studi Analisis Perjalanan Jiwa 

Menuju Allah, 40. 
29 Dedi Suriansah, Pemikiran Sa’id Hawwa Tentang Jiwa: Studi Analisis Perjalanan Jiwa 

Menuju Allah, 46. 
 
30 Nur Zainatul, “Sumbangan Sheikh Sa’id Hawwa (1935-1989): Sorotan Awal Proses 

Tazkiyah Al-Nafz Sebagai Wadah Pembersihan Jiwa,” Teraju: Jurnal Syari’ah Dan Hukum 1, no. 2 
(2019): 74. 

31 Sa'îd H̲awwâ, Mensucikan Jiwa: Konsep Tazkiyatun-Nafs Terpadu, IX. 



 

38 
 

3. Karya-karya Sa’îd H̲awwâ 

Sebagian besar karya Sa'îd H̲awwâ dipengaruhi oleh latar 

belakangnya yang kuat dalam Ikhwanul Muslimin serta 

keterlibatannya dalam gerakan Sufi. Beberapa karyanya antara lain: 

1. Al-Asās fī At-Tafsīr,  

2. Allah Jalla Jalāluhu,  

3. Al-Rasūl Shallāllu ‘Alaihi wa Sallam,  

4. Al-Islām,  

5. Al-Asās Fī As-Sunnah wa Fiqhā: as-Sīrah al-‘Aqāid al-

Ibādat,  

6. Tarbiyatunā ar-Rūhiyyah,  

7. Al-Mustakhlas Fī Tazkiyat al-Anfus,  

8. Mudzakkirat Fī Manāzil ash-Shaddiqīn wa ar-

Rabbāniyyīn,  

9. Jundullah Tsaqāfatan wa Akhlāqan,  

10. Min Ajli Khuthwah ilā al-Amām ‘Alā Tharīqul Jihād al-

Mubārak,  

11. Durûs Fî al-‘Amal al-Islâmi al-Mu’âshir,  

12. Jaulat Fî al-Fiqhaîn al-Kabîr wa ash-Shagîr wa 

Ushûluhâ, 

13. Fî Afâq at-Ta’lîm,  

14. Fushûl Fî al-Imrah wa al-Amîr,  

15. Risâlah Munthalaqat Islamiyah li-Hadharah ‘Alamiyah 

Jadîdah,  

16. Falnatadzakkar fî ‘Ashrinî Tsalâtsan: Furûdhul Ain,  

17. Furûdhul Kifâyah, liman Tandfa’u Shadaqâtaka,  

18. ‘Aqd al-Qarn al-Khâmis ‘Asyar al-Hijri, 

19. Hādzihī Tajrībatī wa Hādzihī Syahādatī,  

20. Ihya’ ar-Rabbâniyah,  

21. Ijazah Takhashshush ad-Du’at, Ghidza’ al-‘Ubûdiyyah,  



 

39 
 

22. Akhlâqiyat wa Sulukiyat Tata’akkadu fi al-Qarn al-

Khâmis ‘Asyar al-Hijri,  

23. Qawânîn al-Baît al-Muslim,  

24. As-Sirah bilughatil Hubb,  

25. Al-Ijâbat, 

26. Jundullâh Takhthithan wa Tanzhîman. 

4. Al-Asâs fî At-Tafsîr 

Tafsir ini diberi nama Al-Asâs fî Al-Tafsîr oleh Sa'îd H̲awwâ 

sebelum ada pemahaman lebih lanjut tentangnya. Tafsir 

fundamentalnya adalah jika dilihat melalui kacamata bahasa 

Indonesia. Penekanan dalam tafsir buku ini adalah pada munasabah, 

atau hubungan antar ayat. 

Di antara karya Sa'îd H̲awwâ yang paling disukai adalah kitab 

Al-Asâs fî At-Tafsîr. Didalamnya, ia menunjukkan upayanya untuk 

memahami Al-Qur’ān melalui kacamata tasawuf dan ilmu 

munasabah. Selama penahanan Sa'îd H̲awwâ pada tahun 1973 

karena menentang penegakan hukum Suriah, ia menulis sebelas jilid 

yang membentuk Al-Asâs fî At-Tafsîr. Beberapa faktor, 

sebagaimana dilihat melalui kacamata penyelidikan ilmiah, 

menyebabkan tersusunnya buku tafsir ini, termasuk:  

a. Dengan memperkenalkan konsep baru yang disebut 

Wahdatul Qur'aniyyah, Sa'îd H̲awwâ bertujuan untuk 

memperluas penerapan munasabah dalam Al-Qur’ān. 

b. Sebagai hasil dari perkembangan pengetahuan ilmiah 

yang pesat, banyak penafsiran baru atas argumen-

argumen tersebut telah muncul. 

c. Perbedaan pendapat dengan Al-Qur’ān dan tindakan-

tindakan yang meragukan sering terjadi. 



 

40 
 

d. Karena alasan sederhana bahwa sebagian besar 

masyarakat Muslim semakin terasing dari Al-Qur’ān dan 

kaum Muslim yang digambarkannya.32 

5. Bentuk, Metode, Corak, Karakteristik, Sumber Rujukan Al-

Asâs fî At-Tafsîr 

Menghimpun tafsir secara sangat rinci, Al-Asâs fî At-Tafsîr 

mencapai sebelas jilid dan mengikuti format yang sama dengan 

kitab-kitab tafsir besar lainnya.33  Kitab Al-Asâs fî At-Tafsîr 

diterbitkan di Kairo, Darussalam sebanyak tiga edisi: edisi pertama 

pada tahun 1405 H/1985 M, edisi kedua pada tahun 1409 H, dan 

edisi ketiga pada tahun 1412 H. 34 Penerbit Darussalam di Kairo 

menerbitkan kitab tafsir tersebut pada tahun 2003 M/1424 H, dan 

kajian ini didasarkan pada edisi tersebut. 35 Tujuan utama kitab ini 

adalah untuk memberikan penjelasan tentang aqidah, fiqih, 

ruhiyyah, dan sulukiyyah, mengikuti pengantar tafsir dari Sa'îd 

H̲awwâ. Tafsir Al-Qur’ān karya Sa'îd H̲awwâ merupakan perpaduan 

antara tasawuf dan pendekatan ilmiah munasabah.36 

Sebelum menjelaskan surah-surah dalam kitab tafsirnya, Sa'îd 

H̲awwâ memberikan pengantar. Jumlah ayat menjadi kriteria yang 

digunakan Sa'îd H̲awwâ dalam mengklasifikasikan surah. Dalam 

setiap kasus, bagian pertama tafsir memberikan latar belakang ayat 

atau surah yang menyertainya.37  

Urutan penyajian surah dalam mushaf adalah sebagai berikut: 

tafsir jilid pertama dimulai dengan surah al-Fatihah/1 dan al-

Baqarah/2 dan berlanjut hingga ayat 286 dalam kitab tafsir Sa'îd 

 
32 Mhd. Idris, Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 117.   
33 Septiawadi, Penafsiran Sufistik Sa’id Hawwa Dalam Al-Asas Fi at-Tafsir (Lectura 

Press-Kemenag, 2012), 51. 
34 Muhammad Ali Iyazi, Al-Mufassirun Hayatihin Wa Munhajihim (Teheran: Wizarat 

Saqafah wa al-Irsyad al-Islami, 1953), 190. 
35 Septiawadi, Penafsiran Sufistik Sa'id Hawwa Dalam Al-Asas Fi at-Tafsir. 22. 
36 Mhd. Idris, Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 115. 
37 Mhd. Idris, Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 115. 



 

41 
 

H̲awwâ. Dimulai dengan ayat 4 an-Nisa dan ayat 176 surah Ali 

Imran dalam jilid 2. Jilid Tiga Surah al-Maidah/5, bab 165-265 

Surah al-An'am/6. Ayat ini berasal dari surah al-A'raf/7 hingga surah 

at-Taubah/9 dalam jilid 4. Ayat ke-52 dari Jilid 5, yang mencakup 

Surah Ibrahim/14 dan Yunus/10. Kitab 6, ayat 15–98 dari surah al–

Hijr dan ayat-ayat sebelumnya dalam surah Maryam. Jilid ketujuh 

berisi bagian 20–88 dari surah al-Qashash/28, serta surah Thaha/20. 

Bab 38 lengkap dari surah Shad dalam jilid 39 dan bagian 29–88 

dari surah al–Ankabut dalam jilid 8. Dimulai dengan surah Qaf/50 

dan berlanjut hingga surah az-Zumar/39 dalam jilid sembilan, ayat 

45. Dari surah adz-Dzariyat/51 hingga surah al-Qalam/68 ayat 52, 

dalam jilid kesepuluh, dan dari surah al-Haqqah/69 hingga surah an-

Nas/114 ayat 6, dalam jilid kesebelas, jilid terakhir. 

 Fokus utama kitab karya Sa'îd H̲awwâ, Al-Asâs fî At-Tafsîr, 

adalah kesatuan Al-Qur’ān. Ia berpendapat bahwa gagasan 

menyeluruh dari setiap bab meletakkan dasar bagi tema-tema 

berikutnya. Surah Fushshilat menjelaskan sikap orang-orang kafir 

terhadap dakwah Nabi Muhammad, sedangkan surah an-Nisa 

berfokus pada substansi ketakwaan.38 

Sesuai dengan struktur mushaf Utsmani, Al-Asâs fî At-Tafsîr 

memberikan tafsir tahili Al-Qur’ān dengan menguraikan ayat-ayat 

ke dalam bab-babnya masing-masing dan membahas maknanya dari 

berbagai sudut pandang.39 Mengangkat teori munasabah 

dimungkinkan melalui karakter sufi dan metodologi umum buku 

tafsir ini, yang mengikuti tata cara Al-Qur’ān dari surah al-Fatihah 

hingga surah an-Nas. Menjelaskan pengertian umum ayat tersebut, 

kemudian menjelaskan makna ayat tersebut dari segi bahasa dan 

menjelaskan hubungan antarsusunan ayat-ayat tersebut. Meskipun 

ia sering mengutip hadis Nabi untuk mendukung penjelasannya, 

 
38 Amir Faishol Fath, The Unity of Al-Qur’an (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2010), 309. 
39 Mhd. Idris,  Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 115. 



 

42 
 

pendapat para mufasir lainnya menjadi tulang punggung buku 

tafsirnya. Dalam karyanya Al-Asâs fî At-Tafsîr, Sa'îd H̲awwâ 

mengusulkan pendekatan-pendekatan berikut untuk penafsiran. 

Ayat-ayat yang sesuai dengan kategori munasabah ditampilkan 

terlebih dahulu. Dengan ayat-ayat ini dan beberapa Faqrah, Anda 

dapat membuat sebuah maqta'. Huruf-huruf yang panjang, juga 

dikenal sebagai huruf-huruf madaniyyah, dapat menyebabkan 

kebingungan jenis ini ketika ditafsirkan. Pada saat yang sama, dua 

komunitas fokus pada penguraian tulisan tangan yang singkat: Mi-

in Matsani dan Mufassal. Selain faqrah, maqta', atau fragmen ayat, 

adalah satu-satunya hal yang ditampilkan. 40 alam narasinya, Sa'îd 

H̲awwâ biasanya memulai dengan nama huruf, klasifikasi, 

munasabah, dan konten sebelum melanjutkan untuk 

menggambarkan profil huruf dan alasan di balik pewahyuannya. 

Selanjutnya, perlu memahami ayat tersebut. Terkait dengan 

ayat-ayat yang dikelompokkan, tafsir Sa'îd H̲awwâ berbentuk 

penjelasan secara umum yang diikuti dengan tafsir harfiah ayat 

tersebut, yang meliputi tinjauan bahasa dan uslub ayat tersebut. Saat 

ini, tindakan Sa'îd H̲awwâ identik dengan tindakan al-Nasafi dalam 

tafsirnya. Mungkin Sa'îd H̲awwâ melakukan hal ini karena ia 

menganggap pendekatan al-Nasafi dalam menjelaskan makna ayat 

tersebut lugas dan mudah dipahami.41 

Selanjutnya, Sa'îd H̲awwâ menjelaskan tentang keterkaitan 

antara munasabah dan susunan ayat. Sa'îd H̲awwâ mencurahkan 

banyak waktu untuk mempelajari susunan ayat dalam surat tersebut. 

Contohnya adalah keterkaitan antara ayat-ayat yang terkait dalam 

satu maqta' atau faqrah. 

Terakhir, hikmah ayat tersebut dijelaskan oleh Sa'îd H̲awwâ. 

Bagian ini disebut fawaid dalam tafsirnya. Di sini juga dibahas 

 
40 Mhd. Idris,  Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 120.  
41 Mhd. Idris,  Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa. 120.  



 

43 
 

munasabah ayat, yang khususnya relevan ketika 

mempertimbangkan konteks sebuah ayat dalam kaitannya dengan 

ayat lain atau hadis Nabi.  

Teori Wahdah al-Qur'aniyyah menjadi landasan bagi 

pendekatan khas Sa'îd H̲awwâ terhadap penafsiran Al-Qur’ān. Teori 

terbarunya adalah ini, dan menurutnya semua orang harus 

mendengarnya. Cabang-cabang teori ini, koherensi ayat-ayat dan 

kesatuan Al-Qur’ān, adalah apa yang ingin ia gunakan untuk 

membuktikan keterkaitan keseluruhannya. Karena Sa'îd H̲awwâ 

tidak puas dengan bentuk-bentuk munasabah yang dikembangkan 

oleh para penafsir yang berbeda, maka beginilah hasilnya. Inti 

masalahnya adalah bahwa munasabah jauh melampaui hubungan 

antara ayat-ayat dalam satu surah atau bahkan antara surah. 

Menurutnya, setiap ayat dalam Al-Qur’ān memiliki tujuan. Surah-

surah Al-Qur’ān yang saling terkait merupakan satu kesatuan. Bukti 

sebelumnya telah menunjukkan bahwa pemahaman konvensional 

bukanlah satu-satunya dasar bagi koherensi Al-Qur’ān. 

Memiliki akses terhadap sumber referensi yang kredibel sangat 

penting dalam upaya memahami makna Al-Qur’ān. Di antara para 

penafsir, terdapat karya tafsir bil Ma’tsur, bil Ra’yi, dan bil Isyari, 

yang masing-masing menawarkan pendekatan penafsiran yang 

berbeda. Sayyid Rasyid Ridha dalam Shahih al-Manqul menyatakan 

bahwa tafsir kontemporer merupakan perpaduan antara bil Ra’yi dan 

bil Ma’tsur, sehingga menghasilkan penjelasan yang lebih akurat 

serta penalaran yang logis.   

Nasruddin Baidan menganggap bil Ma’tsur dan bil Ra’yi 

sebagai satu kesatuan, yang kemudian ia namakan sebagai Izdiwaj. 

Sementara itu, dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr, Sa’îd H̲awwâ banyak 

merujuk pada kitab-kitab tafsir yang berisi pemikiran Sayyid Quthb 

dalam Fî Zhilâlil Qur’ân, al-Alusiy dalam Rûhul Ma’ânî, serta 

penjelasan Ibnu Katsir dalam Tafsîr al-Qur’ân. Selain itu, ia juga 



 

44 
 

mengacu pada dua penulis dalam Madâriku al-Tanzîl wa Haqâ’iq 

al-Ta’wîl, yaitu al-'Azhîm dan al-Nasafi.42  

6. Penafsiran Sa’îd H̲awwâ tentang makna asyiddā’u ‘ala al-kuffār 

مهنيب ءاحمر رافكلا ىلع ءادشأ هباحصأ : يأ ( هعم نيذلاو هللا لوسر هنأ هفصو وه اذه ( هللا لوسر دممح  

رايخلأاب اًرب اًميحر ، رافكلا ىلع اًفينع اًديدش مهدحأ نوكي نأ يننمؤلما ةفص هذهو ( : يرثك نبا لاق هل  ، 

مهددشت نم غلبو (: يفسنلا لاقو ،نمؤلما هيخأ هجو في اًشوشب اًكوحض ،رفاكلا هجو في اًسوبع اًبوضغ  

مهحمرت نم غلبو ،مادبأ ستم نأ مادبأ نمو ، مايثب قزلت نأ مايث نم نوزرحتي اوناك مأ رافكلا ىلع  

هقناعو هحفاص لاإ اًنمؤم نمؤم ىري لا ناك هنأ مهنيب اميف   

لاق امك  )يرثك نبا لاق مهنيب ءاحمر رافكلا ىلع ءادشأ هعم نيذلاو هللا لوسر دممح ﴿ : لىاعت هلوق ةبسانبم  

( ٥٤ : ةبوتلا ) ( نيرفاكلا ىلع ةزعأ يننمؤلما ىلع ةلذأ هنوبيحو مهبيح موقب هللا تيأي فوسف لجو زع  

في اًسوبع اًبوضغ ، رايخلأاب اًرب اًميحر ، رافكلا ىلع اًفينع اًديدش مهدحأ نوكي نأ يننمؤلما ةفص هذهو  

نمؤلما هيخأ هجو في اًشوشب اًكوحض ، رفاكلا هجو  

ةبوتلا ( ةظلغ مكيف اودجيلو رافكلا نم مكنولي نيذلا اولتاق اونمآ نيذلا اهيأ اي و : لىاعت لاق امك   : 

ىعادت وضع هنم ىكتشا اذإ دحاولا دسلجا لثمك مهحمارتو مهداوت في يننمؤلما لثم ) : بينلا لاقو ( ۱۲۳  

ينب هللا كبشو ،اًضعب هضعب دشي ناينبلاك نمؤملل نمؤلما  ) هللا لاقو ( رهسلاو ىملحاب دسلجا رئاس هل  

حيحصلا في ينثيدلحا لاك ، هعباصأ  

ءيمجو ، رصنلاو ةبلغلا لهأتستو ةدرلا هجو في فقت تيلا ةعاملجا تافصاوم تركذ ةدئالما ةروس في : لوقأ  

هذه هتركذ ام نأب رعشي حتفلا ةروس قايس في , . ... رافكلا ىلع ءادشأ هعم نيذلاو هللا لوسر دممح ةيآ  

ذخأي نأ ملسلما لواحيلو ، ةيلآا ربدتنلف ، ةبلغلاو ةرصنلاو ةياعرلا لهأتست تيلا ةعاملجا تافصاوم وه ةيلآا  

لحاصلا لمعلاو ، نايملإا كلذ نم اهظبح ذخأت نأ قلحاب ةمئاقلا ةفئاطلا لواحتلو ، اهيف درو امم هظح  ، 

ةدشلاو ، يننمؤلماب ةحمرلاو ، دوجسلاو عوكرلاو ، ةدابعلا نم هوجولا ةءاضوو ، نيافتلاو محلاتلاو ةدحولاو  

نيرفاكلا ىلع  

 
42 Septiawadi, Penafsiran Sufistik Sa’id Hawwa Dalam Al-Asas Fi at-Tafsir, 51. 



 

45 
 

هلك نيدلا ىلع هرهظيل قلحا نيدو ىدلهاب هلوسر لسرأ يذلا وه لىاعت هلوق دعب ةيلآا هذه ءيمجو  ... . 

درو ابم هللا هللا لوسر باحصأ ققتح دقلو ، ملاسلإا راصتنا لىإ قيرطلا وه مأش اذه نم دوجو نأ رعشي  

ةيعم مهتتاف نئلف ، هللا هل ةيعلما فرش مله نوكيل اولعفي نأ - ملاسلاو ةلاصلا هيلع - هعابتأ ىلعو ، ةيلآا في  

رفكلا عم عارصلا اولفغأ نم ىلع اًدرل ةيلآا في نإو ، قلختلاو قيقحتلاو ءادتقلاا ةيعم موفت لاف دسلجا  

هوسانتو  
Muhammad adalah utusan Tuhan. Inilah sifat-sifatnya, bahwa 

dia adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersamanya adalah 

orang-orang yang penuh kasih sayang satu sama lain. Ibnu Katsir 

berkata: “Demikianlah ciri-ciri orang mukmin, yaitu salah seorang 

di antara mereka bersikap kasar kepada orang-orang kafir, 

penyayang kepada orang-orang yang baik, pemarah kepada orang-

orang kafir dan cemberut, serta tersenyum kepada saudaranya yang 

mukmin.”  

Al-Nasafi berkata: “Kekasaran mereka terhadap orang-orang 

kafir telah sampai pada taraf yang sedemikian rupa sehingga mereka 

menjaga agar pakaian orang-orang kafir tidak menempel pada 

pakaian mereka, dan tidak membiarkan tubuh mereka bersentuhan 

dengan tubuh mereka.  

Rasa kasih sayang mereka terhadap satu sama lain telah 

sampai pada taraf yang sedemikian rupa sehingga tidak seorang 

mukmin pun yang melihat mukmin lainnya kecuali ia akan berjabat 

tangan dengannya dan memeluknya.”43 

Firman Allah, "Dan Muhammad itu adalah utusan Allah, dan 

orang-orang yang bersama dengan dia adalah keras terhadap 

orang-orang kafir, tetapi berkasih sayang sesama mereka." (Al-

Taubah: 54). Ibnu Katsir menuliskan, "sebagaimana Allah akan 

mendatangkan orang-orang yang Dia cintai, yaitu mereka yang 

 
43  Sa'îd H̲awwâ, Al-Asas Fi Al-Tafsir, 5374. 



 

46 
 

bersikap lembut terhadap orang-orang mukmin dan bersikap keras 

terhadap orang-orang kafir." (At-Taubah, Al-Qur'an 54).  

Menurut Allah, ciri-ciri orang beriman adalah murah senyum 

terhadap sesama orang beriman, mudah marah dan cemberut 

terhadap orang kafir, suka kebaikan, dan kasar serta kasar terhadap 

orang kafir, sebagaimana yang difirmankan oleh Allah: “Wahai 

orang-orang yang beriman, perangilah orang-orang yang 

mengikutimu dari kalangan orang-orang kafir, dan hendaklah 

mereka mendapati pada dirimu kekerasan”. (QS. At Taubah: 123)  

Begitu pula dengan sabda dan perbuatan Nabi Muhammad 

saw. Hal ini menunjukkan bahwa setiap orang beriman adalah organ 

tubuh; ketika salah satu organ tubuh terluka, seluruh tubuh juga akan 

merasakannya. "Seorang mukmin dengan mukmin lainnya ibarat 

sebuah bangunan yang sebagiannya saling menguatkan, dan Allah 

mengaitkan jari-jari mereka.”  

Menurut bacaan Sa'id Hawwâ tentang Surah al-Ma'idah, yang 

menggambarkan ciri-ciri golongan yang memerangi kemurtadan 

dan menuntut kemenangan, ayat ini menyatakan bahwa Muhammad 

adalah utusan Allah dan bahwa dia dan para sahabatnya bersikap 

keras terhadap orang-orang kafir. Pikirkanlah hal ini, kata Sa'id 

Hawwâ.  

Umat Islam berusaha keras untuk hidup sesuai dengan ajaran 

ayat ini, yang meliputi keimanan, ketakwaan, persatuan, solidaritas, 

pengorbanan, kerendahan hati dalam beribadah, berlutut dan 

membungkuk, belas kasihan bagi orang-orang yang beriman dan 

hukuman bagi orang-orang yang tidak beriman.44 

Saya katakan: Di dalam Surat Al-Ma’idah disebutkan ciri-ciri 

golongan yang berdiri teguh dalam menghadapi kemurtadan dan 

layak memperoleh kemenangan dan kejayaan, dan turunnya ayat: 

 
44  Sa'îd H̲awwâ, Al-Asas Fi Al-Tafsir, 5387. 



 

47 
 

Muhammad adalah utusan Allah, dan orang-orang yang bersamanya 

adalah orang-orang yang keras terhadap orang-orang kafir.  

Dalam konteks Surat Al-Fath, seseorang merasa bahwa apa 

yang disebutkan dalam ayat ini merupakan ciri-ciri golongan yang 

layak memperoleh perhatian, kemenangan dan supremasi. Maka 

marilah kita renungkan ayat tersebut, dan hendaklah kaum muslimin 

berusaha mengambil bagiannya dari apa yang disebutkan di 

dalamnya, dan hendaklah kaum yang menegakkan kebenaran 

berusaha mengambil bagiannya dari keimanan itu, amal saleh, 

persatuan, kekompakan, ketaatan, wajah berseri-seri dalam 

beribadah, ruku' dan sujud, kasih sayang terhadap orang-orang yang 

beriman, dan keras terhadap orang-orang kafir.45 

Ayat ini muncul setelah firman Allah SWT: “Dialah yang telah 

mengutus Rasul-Nya dengan petunjuk dan agama yang benar agar 

Dia memenangkannya atas segala agama.” Beliau merasa bahwa 

keberadaan orang-orang seperti itu merupakan jalan menuju 

kemenangan Islam. Para sahabat Rasulullah SAW telah memenuhi 

apa yang disebutkan dalam ayat tersebut.  

Demikian pula para pengikutnya - semoga Allah SWT 

merahmatinya dan memberi kedamaian kepadanya - harus 

melakukan hal itu agar mereka memperoleh kemuliaan di sisi Allah. 

Jika mereka kehilangan kesempatan bersama tubuh, mereka tidak 

akan kehilangan kesempatan bersama contoh, penyelidikan, dan 

moral. Dan dalam ayat tersebut ada jawaban bagi orang-orang yang 

lalai dalam memerangi kekufuran dan melupakannya.46 

  

 
45 Sa'îd H̲awwâ, Al-Asas Fi Al-Tafsir, 5387. 
46 Sa'îd H̲awwâ, Al-Asas Fi Al-Tafsir, 5387. 



 

48 
 

BAB IV 

ANALISIS PENAFSIRAN ASYIDDĀ’U ‘ALA AL--KUFFĀR PADA QS. AL-

FATH MENURUT QURAISH SHIHAB DAN SA’ÎD H̲AWWÂ 

 

A. Analisis Penafsiran Asyidda’ ala Al-Kuffar menurut M. Quraish Shihab 

dan Sa’îd H̲awwâ 

1. Penafsiran asyiddâ' ‘alâ Al-kuffâr menurut M. Quraish  Shihab 

Surat al-Fath yang terdiri dari 29 ayat merupakan bagian dari 

kelompok surat madaniyyah. Ayat Fathan Mubina pada ayat pertama 

surat ini menjadi inspirasi nama surat tersebut, al-Fath. Terletak di 

sebuah lembah antara Mekkah dan Madinah, surat ini diturunkan di 

sebuah tempat yang dikenal sebagai Kura' al-Hamim. Banyak yang 

meyakini bahwa surat ini turun pada malam hari. Pada tahun keenam 

Hijrah, setelah Nabi Muhammad SAW kembali dari Hudaibiyyah, surat 

ini diturunkan.1 

Ayat ke-29 surat al-Fath menggambarkan keadaan yang dialami 

Nabi Muhammad Saw dan para sahabatnya. Allah menganugerahkan 

kepada mereka sejumlah sifat yang membuat mereka menyerupai 

pemerintahan global dengan kekuasaan administratif yang kuat. 

Kebaikan mereka terhadap tetangga dan ketegasan mereka terhadap 

orang-orang yang tidak beriman merupakan dua dari karakteristik 

mereka yang menentukan. 

 Para ulama memiliki penafsiran yang berbeda-beda terhadap 

ayat 29 Surat Al-Fath dan frasa asyiddā'u 'ala al-kuffār. Banyak ulama, 

termasuk M. Quraish Shihab, memiliki cara tersendiri dalam 

menafsirkan kalimat asyiddā’u 'ala al-kuffār. Tafsir Al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab merupakan salah satu contoh karya yang memadukan 

gaya penulisan melalui integrasi berbagai pendekatan menjadi satu 

kesatuan yang utuh. 

 
1 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah  jilid 13, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 165. 



 

49 
 

Sebagai permulaan, seperti mufassir lainnya, M. Quraish Shihab 

menjelaskan Al-Qur’ān ayat demi ayat secara berurutan, sebuah teknik 

yang dikenal sebagai tahlili. Pendekatan ini, yang dikenal sebagai tafsir 

tahlili, berupaya untuk menjelaskan makna Al-Qur’ān dari berbagai 

sudut pandang.  

Pendekatan tafsir tahlili dimulai dengan mengelompokkan ayat-

ayat dalam Al-Qur’ān dengan cara tertentu, kemudian berlanjut dengan 

menjelaskan kosakata yang digunakan, makna keseluruhan ayat, 

korelasi, asabun nuzul, dan sebagainya. Dalam surat al-Fath ayat 29, M. 

Quraish Shihab menerapkan tahlili pada makna asyiddā'u 'ala al-kuffār 

dalam tafsir Al-Misbah: 

 هِلّٰلا نَِّم الًضْفَ نَوْغُتَبَّْي ادًَّجسُ اعًَّكرُ مْهُىرٰتَ مْهُنَيْبَ ءُاۤمَحَرُ رِاَّفكُلْا ىلَعَ ءُاَّۤدشِاَ ٓ◌هعَمَ نَيْذَِّلاوَ ۗ◌هِلّٰلا لُوْسَُّر دٌَّمحَمُ

 عٍرْزَكَ ۚ◌لِيْجِنْاِلْا ىفِ مْهُلُثَمَوَ ۖ◌ةِىرٰوَّْتلا ىفِ مْهُلُثَمَ كَلِذٰ ۗ◌دِوْجُُّسلا رِثَاَ نِّْم مْهِهِوْجُوُ يْفِ مْهُامَيْسِ ۖ◌انًاوَضْرِوَ

 اوْنُمَاٰ نَيْذَِّلا هُلّٰلا دَعَوَ ۗ◌رَاَّفكُلْا مُهِبِ ظَيْغِيَلِ عَاَّرُّزلا بُجِعْيُ هقِوْسُ ىلٰعَ ىوٰتَسْافَ ظَلَغْتَسْافَ هرَزَاٰفَ هَ◌ٔ◌ـطْشَ جَرَخْاَ

امًيْظِعَ ارًجْاََّو ةًرَفِغَّْم مْهُنْمِ تِحٰلِصّٰلا اولُمِعَوَ  

Artinya:“Muhammad itu adalah utusan Allah dan orang-
orang yang bersama dengan dia adalah keras terhadap orang-
orang kafir, tetapi berkasih sayang sesama mereka. Kamu lihat 
mereka ruku' dan sujud mencari karunia Allah dan keridhaan-
Nya, tanda-tanda mereka tampak pada muka mereka dari bekas 
sujud. Demikianlah sifat-sifat mereka dalam Taurat dan sifat-
sifat mereka dalam Injil, yaitu seperti tanaman yang 
mengeluarkan tunasnya maka tunas itu menjadikan tanaman itu 
kuat lalu menjadi besarlah dia dan tegak lurus di atas pokoknya; 
tanaman itu menyenangkan hati penanam-penanamnya karena 
Allah hendak menjengkelkan hati orang-orang kafir (dengan 
kekuatan orang-orang mukmin). Allah menjanjikan kepada 
orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal yang saleh di 
antara mereka ampunan dan pahala yang besar.” 

 
Apa yang dimaksud dengan lafadz asyiddā'u ‘alâ al-kuffār 

menurut M. Quraish Shihab adalah “Nabi Muhammad adalah utusan 

Allah yang diutusnya membawa rahmat bagi seluruh alam dan orang-

orang yang bersama dengannya, yakni sahabat- sahabat Nabi serta 

pengikut-pengikut setia beliau, adalah orang yang bersikap keras, yakni 



 

50 
 

tegas tidak berbasa-basi yang mengorbankan akidahnya terhadap 

orang-orang kafir, tanpa keluar dari koridor rahmat risalah ini, dan 

walau mereka memiliki sikap tegas itu namun mereka berkasih sayang 

antar-sesama mereka.”  

Lafadz asyiddā'u ‘alâ al-kuffār, menurut M. Quraish Shihab, 

bermakna lebih dari sekadar bersikap keras terhadap orang-orang kafir. 

Perlu diingat bahwa istilah "kafir" dalam Al-Qur’ān mungkin merujuk 

pada lebih dari sekadar non-Muslim; ia mencakup berbagai individu 

yang terlibat dalam tindakan yang bertentangan dengan prinsip-prinsip 

agama. Maka, seorang muslim bisa dianggap kafir jika ia tidak taat, 

meskipun penilaian ini jelas tidak dilakukan oleh para ahli hukum.  

Bukan hanya non-Muslim saja yang diperlakukan dengan sikap 

keras dan tegas. Jika ayat sebelumnya dimaksudkan untuk 

menyampaikan sikap keras, maka itu termasuk dalam kerangka hukuman 

hukum dan perang yang dibenarkan oleh agama. Seorang mukmin 

hendaknya tidak bersikap pengecut ketika berhadapan dengan orang-

orang kafir yang memperlakukan muslim dengan buruk.  

Sebaliknya, jika non-Muslim memperlakukan muslim dengan 

baik, muslim hendaknya bersikap lebih tegas dalam standar moral 

mereka. Karena itu juga bisa menjadi respons terhadap orang-orang kafir 

yang berusaha menjelek-jelekkan Muslim. 

Kedua, M. Quraish Shihab memasukkan pandangan tokoh-tokoh 

lain ketika menafsirkan frasa asyiddā'u ‘alâ al-kuffār, yang dapat 

digolongkan sebagai metode perbandingan dalam penjelasan ini. 

Meneliti dan mengumpulkan pendapat tentang penafsiran ayat-ayat atau 

surat-surat terkait dalam Al-Qur’ān dikenal sebagai metode muqaran. 

Maka harus mempelajarinya secara menyeluruh sehingga dapat 

mempelajari kata-kata yang lebih kuat. Semua itu dilakukan dengan 



 

51 
 

maksud untuk memenuhi perintah-perintah Al-Qur’ān yang berkaitan 

dengan pokok bahasan yang dikaji.2  

Dalam definisinya, Quraish Shihab memasukkan pandangan 

ulama, khususnya Sayyid Quthb, yang berpendapat bahwa Al-Qur’ān 

melukiskan gambaran yang sangat indah ketika mengatakan asyiddā'u 

‘alâ al-kuffār.  

Sebuah mozaik dari banyak gambar yang menggambarkan sifat 

dan kondisi populasi yang dijadikan contoh. Gambar-gambar tersebut 

mencerminkan keadaan internal dan eksternal mereka dalam cara mereka 

menghadapi orang-orang kāfir. "Keras terhadap orang-orang kāfir, 

(tetapi) penyayang di antara mereka." Sayyid Quthb pada dasarnya 

seperti itu. Sebagian orang sering mengemukakan frasa asyiddâ' 'alâ al-

kuffâr sebagai bukti bahwa orang-orang non-Muslim harus diperlakukan 

dengan kasar dan berlebihan.3 

Ketiga, untuk menarik kesimpulan dan memadukan penafsiran, M. 

Quraish Shihab mengelompokkan tema-tema pembahasan dalam 

berbagai ayat. Nama yang diberikan untuk pendekatan ini adalah metode 

maudhu'i, yang memungkinkan M. Quraish Shihab mengkategorikan 

topik-topik yang dicakup oleh Al-Qur’ān atau surat tersebut. Berita yang 

menggembirakan tentang kemenangan umat Islam setelah Perjanjian 

Hudaibiyyah dan kemenangan-kemenangan berikutnya merupakan tema 

utama surat al-Fath. 

M. Quraish Shihab membagi surat Al-Fath ke dalam empat bagian 

utama. Bagian pertama mencakup ayat 1-7, bagian kedua meliputi ayat 

8-10, bagian ketiga mencakup ayat 11-17, dan bagian keempat mencakup 

ayat 18-29. Pada ayat ke-29, ia mengelompokkan pembahasannya 

menjadi empat aspek, yaitu: pertama, mengenai kepribadian dan perilaku 

Nabi Muhammad serta para sahabatnya, kedua, tentang asyiddâ' 'alâ al-

kuffâr, ketiga, mengenai atsar al-sujûd, dan keempat, tentang para 

 
2 Muhsin Abd al-Hamid, Tatawur Tafsir Al-Qur’an. Hal. 17. 
3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 13, hlm. 216.  



 

52 
 

pengikut Nabi Muhammad SAW sebagaimana disebutkan dalam Taurat 

dan Injil. 

2. Penafsiran asyiddâ' ‘alâ al-kuffâr menurut Sa’îd H̲awwâ 

Berbagai pendekatan disajikan oleh Sa’îd H̲awwâ dalam kitab Al-

Asâs fî At-Tafsîr, khususnya dalam surah al-Fath ayat 29, untuk 

menjelaskan makna asyiddâ' 'alâ al-kuffâr. Pendekatan-pendekatan ini 

saling melengkapi:  

Pertama, tafsir dalam Al-Asâs fî At-Tafsîr disusun berdasarkan 

metode tahlili, yaitu dengan menelaah Al-Qur’ān secara berurutan, 

ayat demi ayat dan surah demi surah, sebagaimana yang terdapat 

dalam Mushaf Utsmani, guna memahami maknanya secara 

mendalam. Kitab tafsir ini memiliki karakter sufi dan metodologi 

yang khas, dimulai dari surah al-Fatihah hingga surah an-Nas, sesuai 

dengan urutan dalam Mushaf Al-Qur’ān. Pendekatan ini dapat 

digunakan untuk mengembangkan teori munasabah, yang 

menghubungkan kesesuaian antar ayat.   

Tafsir ini diawali dengan pemaparan makna ayat secara umum, 

kemudian diuraikan lebih lanjut dengan menganalisis unsur-unsur 

linguistiknya serta menjelaskan bagaimana unsur-unsur tersebut 

saling berhubungan dalam struktur ayat. Selain merujuk pada 

pendapat para mufassir lainnya sebagai sumber utama, penulis juga 

sering memperkaya penjelasannya dengan hadis-hadis Nabi 

Muhammad dalam kitab tafsirnya. asyiddâ' 'alâ al-kuffâr 

didefinisikan sebagai berikut dalam ayat ke-29 surat al-Fath dalam 

kitab Al-Asâs fî At-Tafsîr: 

“Ini adalah ciri-ciri orang mukmin, yaitu bersikap keras dan 

kasar terhadap orang-orang kafir, penyayang terhadap orang-

orang yang berbuat baik, pemarah dan cemberut terhadap 

orang-orang kafir, serta murah senyum terhadap sesama 

mukmin.” 



 

53 
 

Dengan menggunakan kosakata dan lafadznya, Sa’îd H̲awwâ 

menjelaskan bahwa asyiddâ' 'alâ al-kuffâr berarti bersikap kasar dan 

tidak memaafkan terhadap orang-orang kāfir, baik dan memaafkan 

terhadap orang-orang baik, marah dan murung terhadap orang-orang 

kafir, dan tersenyum kepada sesama orang mukmin. Penafsiran ini 

didasarkan pada metode tahlili.  

Menurut Sa’îd H̲awwâ, ayat ini harus direnungkan secara 

saksama oleh umat Islam dan orang-orang taat lainnya. Ia 

menekankan pentingnya keimanan, amal saleh, persatuan, 

solidaritas, pengorbanan, pendekatan yang ringan dalam beribadah, 

kerendahan hati dalam ruku’ dan sujud, belas kasihan bagi orang-

orang yang beriman, dan hukuman bagi orang-orang yang tidak 

beriman. 

Dapat disimpulkan dari penafsiran Sa’îd H̲awwâ bahwa umat 

Islam harus menunjukkan sikap yang keras, tidak sopan, marah, dan 

merajuk terhadap orang-orang yang tidak beriman yang menentang 

kemurtadan mereka, berjuang untuk persatuan, saling mencintai, 

dan tersenyum kepada sesama orang beriman. 

Kedua, Sa’îd H̲awwâ menjelaskan hubungan antara munasabah 

dan penyusunan ayat-ayat. Sa’îd H̲awwâ mencurahkan banyak 

waktu untuk mempelajari struktur huruf ayat-ayat.  

Perhatikan hubungan antara ayat 29 Surat al-Fath dan ayat 125 

Surat at-Taubah, yang keduanya membahas definisi asyiddâ' 'alâ al-

kuffâr: “Wahai orang-orang yang beriman, perangilah orang-

orang yang mengikutimu dari kalangan orang-orang kafir, dan 

hendaklah mereka mendapati pada dirimu kekerasan”. Dan hadits 

Nabi Muhammad Saw. “Yang menunjukkan bahwa setiap orang 

mukmin bagaikan satu anggota tubuh, ketia satu disakiti maka 

anggota tubuh yang lain akan juga merasa sakit.” Serta dalam 

hadits yang lain, "Orang mukmin dengan orang mukmin lainnya 



 

54 
 

bagaikan satu bangunan yang satu dengan yang lainnya saling 

menguatkan, dan Allah saling mengaitkan jari-jari tangannya." 

Berdasarkan apa yang dikatakan para sahabat Nabi tentang 

masalah ini, jelaslah bahwa mereka juga memandang asyiddâ' 'alâ 

al-kuffâr sebagai sikap keras terhadap orang-orang kāfir, 

sebagaimana Sa'îd H̲awwâ. 

B. Kelebihan dan Kekurangan Penafsiran M. Quraish Shihab dan Sa’îd 

H̲awwâ terhadap Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath 29 

1. Kelebihan dan kekurangan penafsiran M. Quraish Shihab 

terhadap Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath ayat 29. 

Pasti ada kelebihan dan kekurangan dalam penafsiran para 

mufassir terhadap Al-Qur’ān, baik dari segi metodologi, sistematika, 

maupun hal-hal lain yang dapat menggambarkan pesan Allah secara 

utuh. Berikut ini adalah kelebihan kitab tafsir Al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab dalam menafsirkan asyiddā'u 'ala al-kuffār pada 

ayat 29 Surat Al-Fath: 

Pertama, Penggunaan bahasa Indonesia dalam tafsir M. 

Quraish Shihab merupakan langkah awal untuk menjadikan ajaran 

Al-Qur’ān lebih mudah dipahami oleh khalayak yang lebih luas. 

Dalam upaya untuk meningkatkan pemahaman kita terhadap makna 

Al-Qur’ān, karya Quraish Shihab sangat relevan karena memberikan 

warna dan ciri khas.4 Ini merupakan salah satu tafsir Quraish Shihab 

tentang asyiddā'u 'ala al-kuffār, dan ia melakukannya dengan cara 

yang dapat dipahami oleh masyarakat Indonesia. Lebih jauh, ia 

memberikan penjelasan penting tentang apa yang dimaksud teks 

dengan asyiddā'u 'ala al-kuffār, yang bukan sekadar perintah untuk 

bersikap keras terhadap orang-orang kafir, M. Quraish Shihab 

melanjutkan dengan menjelaskan apa arti istilah tersebut ketika 

diterapkan pada perang dan penerapan sanksi hukum yang 

 
4 Hamdani Anwar, “Telaah Kritis Tafsir Al-Misbah,” Jurnal Mimbar Agama Dan 

Budaya, vol. XII, (2001): 45. 



 

55 
 

dibenarkan secara agama. Menurut M. Quraish Shihab, istilah kafir 

digunakan dalam berbagai konteks di seluruh Al-Qur'an dan tidak 

selalu merujuk pada non-Muslim. Berbagai penafsiran terhadap kata 

tersebut diringkas sebagai "siapa pun yang melakukan kegiatan yang 

bertentangan dengan tujuan agama." Oleh karena itu, ketidaktaatan 

dapat dilihat sebagai tanda kekafiran bagi seorang Muslim.5 

Kedua, siapa pun yang tidak mengkhususkan diri dalam 

studi Islam dapat dengan mudah memahami sistematika yang 

digunakan oleh M. Quraish Shihab untuk menafsirkan Al-Misbah 

sehubungan dengan asyiddā'u 'ala al-kuffār. 

Ketiga, M. Quraish Shihab dalam meramu tafsir al-Misbah 

ini dengan sangat baik yaitu dari berbagai tafsir pendahulunya 

maupun riwayat-riwayat. Seperti penafsiran mengenai asyiddā’u 

‘ala al-kuffār, M. Quraish Shihab menukil dari riwayat dari Sayyid 

Quthb dan menambahkan kisah dalam kitab Taurat dan Injil dalam 

tafsirnya.6 

Keempat, M. Quraish Shihab menguraikan secara ekstensif 

setiap ayat Al-Qur’ān dan menarik hubungan dengan peristiwa 

masyarakat nyata dalam interpretasinya, yang menyimpulkan poin 

keempat. Mengenai interpretasi asyiddā'u 'ala al-kuffār, ia 

memberikan penjelasan rinci dan menghubungkannya dengan 

peristiwa masyarakat, khususnya, kepercayaan luas bahwa orang 

kafir harus dihadapi dengan sikap keras yang tidak beralasan. 

Kelima, dalam penafsirannya mengenai asyiddā’u ‘ala al-

kuffār M. Quraish Shihab memberikan tujuan utama atau tema 

dalam surat maupun ayat. Sehingga hal ini akan mempermudah 

memahami isi dan kandungan Al-Qur’ān, yang mana asyiddā’u ‘ala 

 
5 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, jilid 

13, 216. 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, jilid 

13, 216. 



 

56 
 

al-kuffār beliau mengeompokkan dalam kelompok IV dalam surat 

al-Fath, kelompok IV ini terdiri dari ayat 18-29. 

Keenam, dalam menafsirkan asyiddā’u ‘ala al-kuffār, M. 

Quraish Shihab tidak menghilangkan korelasi antar ayat dan antar 

surat.  Sehingga asyiddā’u ‘ala al-kuffār masih ada korelasinya 

dengan lafadz sebelum dan sesudahnya. Yang mana dalam lafadz 

sebelumnya menjelaskan tentang hakikat risalah Nabi Muhammad 

serta keunggulannya atas semua agama dan kepercayaan..7  

Bahkan dalam perannya sebagai seorang penafsir, M. 

Quraish Shihab memiliki kekurangan. Lingkungan budaya atau 

sosial seseorang, serta kemajuan ilmu pengetahuan, memainkan 

peran penting dalam memahami ajaran Al-Qur’ān. Keagungan 

firman Allah sedemikian rupa sehingga dapat mengakomodasi 

berbagai macam kapasitas, preferensi, dan keadaan. Sebagai seorang 

penafsir, Quraish Shihab akan selalu memiliki ruang untuk 

perbaikan. Meskipun demikian, ia berusaha untuk menawarkan 

interpretasi baru yang dapat diakses oleh para pembacanya. Dalam 

menafsirkan asyiddā’u 'ala al-kuffār, tafsir Al-Misbah karya 

Quraish Shihab memiliki kekurangan sebagai berikut: 

Pertama, penggunaan bahasa Indonesia oleh M. Quraish 

Shihab dalam menafsirkan asyiddā’u 'ala al-kuffār menunjukkan 

bahwa penafsiran al-Misbah terbatas pada komunitas Islam di 

Indonesia dan tidak melayani umat Islam di luar Indonesia, karena 

bahasa tersebut tidak diakui secara resmi sebagai bahasa 

internasional. 

Kedua, Quraish Shihab dalam menafsirkan asyiddā’u ‘ala 

al-kuffār dalam penambahan riwayat tidak menyebutkan perawinya, 

sehingga sulit untuk pembaca dalam merujuk dan berhujjah dengan 

riwayat atau kisah tersebut. 

 
7 Hamdani Anwar, Telaah Kritis Tafsir Al-Misbah, 45. 



 

57 
 

2. Kelebihan dan Kekurangan Penafsiran Sa’îd H̲awwâ terhadap 

Asyiddā’u ‘ala Al-Kuffār dalam QS. Al-Fath ayat 29 

Seorang tokoh terkemuka dalam perluasan pemahaman 

ilmiah Islam, Sa’îd H̲awwâ adalah seorang ulama Islam. Al-Asâs fî 

At-Tafsîr adalah karya fonumental Sa’îd H̲awwâ, karyanya yang 

paling terkenal dan luar biasa. Kitab Al-Asâs fî At-Tafsîr mungkin 

mempunyai aspek positif dan negatif. Kitab Al-Asâs fî At-Tafsîr 

karya Sa’îd H̲awwâ mempunyai manfaat sebagai berikut dalam 

memahami konsep asyiddā'u 'ala al-kuffār pada ayat 29 Al-Fath: 

Pertama, menurut Sa’îd H̲awwâ dalam menafsirkan 

asyiddā’u ‘ala al-kuffār mengaitkan antara satu ayat dengan ayat 

yang lain, seperti halnya ketika menafsirkan asyiddā’u ‘ala al-kuffār 

yang mengaitkan dengan surat al-Maidah ayat 54 dan at-Taubah ayat 

123 serta H̲awwâ juga mengaitkan antara ayat al-Qur’an dengan 

hadits Nabi Muhammad Saw. 

Kedua, Sa’îd H̲awwâ dalam menjelaskan penafsirannya ini 

dengan sangat baik yaitu dari berbagai tafsir pendahulunya maupun 

riwayat-riwayat. Seperti penafsiran mengenai asyiddā’u ‘ala al-

kuffār, Sa’îd H̲awwâ menambahkan pemikiran dari Ibnu Katsir dan 

hadits Nabi Muhammad Saw.  

Ketiga, Sa’îd H̲awwâ lebih banyak menekankan aspek 

spiritual dan moral dari ajaran Islam. Dalam menafsirkan asyiddā’u 

‘ala al-kuffār, ia juga mendorong umat Islam untuk saling 

menguatkan satu dengan yang lainnya dalam menghadapi orang-

orang kafir. 

Sa’îd H̲awwâ juga seperti M. Quraish Shihab sebagai 

mufassir tidak akan pernah luput dari kekurangan dalam 

memberikan penjelasan, terutama pada pemaknaan asyiddā’u ‘ala 

al-kuffār, akan tetapi Sa’îd H̲awwâ juga berusaha untuk 

memberikan penjelasan dalam karya tafsirnya dengan sebaik-

baiknya, agar mudah bagi para pembacanya. Adapun kekurangan 



 

58 
 

Sa’îd H̲awwâ dalam menafsirkan asyiddā’u ‘ala al-kuffār sebagai 

berikut: 

Pertama, Sa’îd H̲awwâ kurang memberikan penjelasan yang 

mendalam ketika menafsirkan asyiddā’u ‘ala al-kuffār, baik 

mengenai konteks sejarah atau asbabun nuzul yang sangat penting 

untuk memahami ayat tersebut secara lebih komprehensif. 

Kedua, Sa’îd H̲awwâ lebih menjelaskan dalam kitab 

tafsirnya mengenai asyiddā’u ‘ala al-kuffār secara tekstual dan tidak 

memberikan penjelasan arti kata-kata tertentu dalam ayat (sharh 

mufradat). 

Ketiga, Dalam konteks modern, hubungan antarbangsa dan 

antaragama menjadi lebih kompleks, penafsiran H̲awwâ mengenai 

asyiddā’u ‘ala al-kuffār ia kurang memberikan panduan praktis atau 

analisis yang lebih spesifik mengenai sikap umat Islam dalam dunia 

yang semakin global dan multikultural saat ini. 

  



 

59 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penjelasan bab-bab sebelumnya, dapat 

disimpulkan bahwa penafsiran asyiddā’u ‘ala al-kuffār dalam QS. Al-Fath 

ayat 29 menurut M. Quraish Shihab dan Sa’îd H̲awwâ sebagai berikut: 

1. Penafsiran M. Quraish Shihab adalah frasa asyiddā’u ‘ala al-kuffār 

merujuk pada makna sikap yang tegas dan keras terhadap mereka 

yang memusuhi Islam secara aktif. Namun, makna tegas disini 

bukan berarti permusuhan yang tidak berdasar, melainkan sebagai 

respon terhadap ancaman yang nyata terhadap keimanan dan umat 

Islam dan menggunakan pendekatan yang humanis dalam 

mendakwahkan agam Islam dan tidak bersikap memusuhi orang-

orang non-muslim yang tidak memusuhi Islam serta menjunjung 

tinggi prinsip-prinsip keadilan dan perdamaian.  

Sedangkan penafsiran Sa’îd H̲awwâ adalah asyidda’ ala al-kuffar 

secara jelas memiliki arti umat Islam harus memiliki sikap keras 

dalam menghadapi kaum kāfir yang secara terang-terangan menolak 

dan memerangi umat Islam dengan menggunakan pendekatan yang 

lebih berfokus pada konteks jihad dan pertahanan agama. Sikap ini 

menurut Sa’îd H̲awwâ, adalah bagian dari kewajiban berjihad dalam 

mempertahankan eksistensi agama Islam dari ancaman luar. 

2. Kelebihan penafsiran M. Quraish Shihab adalah menggunakan 

bahasa Indonesia, sistematika yang mudah dipahami, menambahkan 

penafsiran terdahulu, mengaitkan dengan fenomena yang terjadi 

pada masyarakat, dan tidak menghilangkan korelasi antar ayat dan 

antar surat. Kekurangan penafsiran M.Quraish Shihab adalah 

menggunakan bahasa Indonesia yang menunjukkan bahwa tafsir 

tersebut hanya bersifat lokal dan untuk memenuhi kebutuhan orang 

Indonesia saja. Sedangkan kelebihan dari Sa’îd H̲awwâ dalam 



 

60 
 

menafsirkan asyiddā'u 'ala al-kuffār adalah adanya keterhubungan 

antar ayat, menambahkan pendapat ulama terdahulu, dan 

menekankan aspek spiritual dari ajaran Islam. Kekurangan dari 

penafsiran Sa’îd H̲awwâ adalah kurang memberikan penjelasan 

yang mendalam baik mengenai konteks sejarah atau asbabun nuzul, 

lebih menjelaskan secara tekstual dalam menafsirkan asyiddā'u 'ala 

al-kuffār dan tidak memberikan penjelasan arti kata tertentu. 

B. Saran  

Penelitian ini dilatarbelakangi kegelisahan oleh penulis mengenai 

penggunaan petikan ayat asyiddā’u ‘ala al-kuffār dalam QS. Al-Fath ayat 

29 yang dijadikan sebagai dalil yang seolah-olah membolehkan umat Islam 

untuk bersikap keras yang disalah artikan dan disalah gunakan sebagai 

sebuah permusuhan terhadap mereka yang berbeda keyakinan dengan kita. 

Masih banyak ayat lain yang memiliki konotasi serupa dengan ayat ini, yang 

seolah Al-Qur’ān sebagai kitab suci umat Islam mengajarkan permusuhan 

kepada umatnya, sehingga penulis merasa perlu mengkaji ayat ini sesuai 

dengan konteks zaman sekarang. 

  



 

61 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama   : Muhammad Tsaqif Khabibur Rohman 

NIM   : 2004026016 

Tempat, Tanggal Lahir : Demak, 10 Januari 2002  

Alamat   : Karangrejo 001/007 Wonosalam Demak 

Agama   : Islam 

Jenis Kelamin  : Laki-Laki 

Email   : khabibtsaqif0@gmail.com 

Riwayat Pendidikan: 

SDN Kedungwaru Lor  

MTs Futuhiyyah 1 Mranggen Demak 

MAN Demak 

UIN Walisongo Semarang 

 

Demikian biodata riwayat lengkap penulis yang dibuat dengan penuh 

kesadaran dan tanggung jawab untuk digunakan dengan sebagaimana mestinya.  

 

 

  



 

62 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Faraj, Abu. Nuzhah Al-A’yun Al-Nawāzir Fī ‘Ilm Al-Wujūh Wa Al-Nazhāir. 

Beirut: Muassah al-Risālah, 1987. 

Al-Munawar, Said Agil Husein. Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki. 

Ciputat: PT. Ciputat Pres, 2005. 

Al-Namrī, Yūsūf. Al-Taqaṣṣī Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Hadṭīth Al- Nabī. Kuwait: 

Wizārah al-Awqāf wa al-Shū’ūn al-Islāmiyyah, 2012. 

Al-Nawawī, Abū Zakariyā Muhyiddīn bin Syaraf. Kitāb Al-Majmū’ Syarh Al-

Muhadzdzab. Beirut: Dār Ihyā al-Turāts al-‘Arabi, 1995. 

AM, Rusydi. Ulm Al-Qur’an II. 1st ed. Padang: Yayasan Azka, 2004. 

Anwar, Hamdani. “Telaah Kritis Tafsir Al-Misbah.” Jurnal Mimbar Agama Dan 

Budaya XII (2001): 45. 

Azra, Azyumardi. Sejarah & Ulum Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2013. 

Baderun dan Hussin, Mawaddah dan Haziyyah. “Sheikh Sa’id Hawwa: Latar 

Belakang Dan Ketokohan Dalam Bidang Pendidikan Islam.” Al-Hikmah 8 

(2018): 6. 

Bagir, Haidar. “Takfirisme: Asal Usul Dan Perkembangannya.” PUSAD, 2014. 

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005. 

Fath, Amir Faishol. The Unity of Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2010. 

Hasyim Muhammad et.al, sulaiman (ed). Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas 

Ushuluddin Dan Humaniora. Edited by Dr.H.sulaiman.M.Ag. Semarang: 

Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora UIN Walisongo Semarang, 2020. 

Hawwa, Said. Al-Asas Fi Al-Tafsir. Cet. 4. Kairo: Dar al-Salam, 1993. 

———. Hadzihi Tajribati Wa Hadzihi Syahadati. Kairo: Maktabah Wahdah, 1987. 

———. Mensucikan Jiwa: Konsep Tazkiyatun-Nafs Terpadu. Jakarta: Rabbani 

Press, 1998. 

Ibnu Al-Hazm, Al-Zhāhiri. Al- Fashl Fī Al-Milal Wa Al-Ahwā Wa Al-Nihal. Kairo: 

Maktabah al-Salām al-Alamiyah, 1930. 

Idris, Mhd. “Karakteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Said Hawwa.” 

Alunnuha 8 (2019): 116. 



 

63 
 

Iman, Fauzul. “Al-Qalam Jurnal Keagamaan Dan Kemasyarakatan.” Pusat 

Penelitian Dan Pengabdian Kepada Masyarakat Sekolah Tinggi Agama Islam 

Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 21 (2004): 56. 

Iyazi, Muhammad Ali. Al-Mufassirun Hayatihin Wa Munhajihim. Teheran: 

Wizarat Saqafah wa al-Irsyad al-Islami, 1953. 

Mandzur, Ibnu. Lisān Al-‘Arab. Kairo: Daar Al-Hadis, 2003. 

Melecong, Lexy. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

1990. 

Misrawi, Zuhairi. Al-Qur’an Kitab Toleransi: Tafsir Tematik Islam Rahmatan Lil 

‘Alamin. Jakarta: Pustaka Oasis, 2010. 

Mohammad, Hery. Tokoh-Tokoh Islam Yang Berpengaruh Abad 20. Jakarta: Gema 

Islami, 2006. 

Muhammad Alfian Masykur, Mukhammad Hubbab Nauval, Asyifa Faradita, Binti 

Kalimatul Latifah. “Reorientasi Makna Ashidda’u ‘Ala Al-Kuffar: Analisis 

QS. Al-Fath Ayat 29 Dengan Pendekatan Ma’Na Cum Maghza.” Jurnal 

Jurusan Ushuluddin, 2023. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir. Yogyakarta: Idea 

Press, 2015. 

Perdana, Dody Mahendra. “Konsep Al-Nafs (Jiwa) Perspektif Hamka Dan Sa’id 

Hawwa: Studi Komparatif.” UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2022. 

Prima, Daniel. “Penafsiran Ucapan Selamat Natal Dan Prinsip-Prinsip Toleransi 

Beragama Dalam Tafsir Al-Misbah.” Analytica Islamica 4 (2015): 1. 

Qardhawi, Yusuf. Islam Radikal. Edited by Hawin Murtadlo. Terjemah. Solo: Era 

Intermedia, 2004. 

Rahmatullah, Khusnul Ageng. “Penafsiran Kontekstualis QS. Al-Fath Ayat 29 

(Aplikasi Teori Jorge J.E. Gracia).” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama. Jakarta: Yayasan Saifuddin 

Zuhri, 2022. 

Samsurrahman. Pengantar Ilmu Tafsir. 1st ed. Jakarta: Amzah, 2014. 

Sari, Asmendri dan Milya. “Penelitian Kepustakaan (Libary Research) Dalam 

Pendidikan IPA, Natural Science.” Jurnal Penelitian Bidang IPA Dan 



 

64 
 

Pendidikan IPA 6 (2020): 41–53. 

Sauqiyah Musyafa’ah, dkk. Studi Al-Qur’an. Surabaya: IAIN SA PRES, 2012. 

Septiawadi. Penafsiran Sufistik Sa’id Hawwa Dalam Al-Asas Fi at-Tafsir. Lectura 

Press-Kemenag, 2012. 

Shihab, Quraish. Ensiklopedia Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2007. 

———. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2007. 

———. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati, 2002. 

Siradj, Said Aqil. Islam Kalab Dan Islam Karib. Jakarta: Daulat Press, 2014. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2013. 

Suriansah, Dedi. Menuju Kesempurnaan Jiwa: Tasawwuf Pergerakan Sa’id 

Hawwa Membangun Peradaban Manusia,. Serang: A4, 2021. 

———. “Pemikiran Sa’id Hawwa Tentang Jiwa: Studi Analisis Perjalanan Jiwa 

Menuju Allah.” IAIN Sumatera Utara, 2012. 

Syeirazi, Kholid. Wasathiyah Islam. 1st ed. Bekasi: Alif.Id, 2020. 

Wahid, Abdurrahman. “Bersumber Dari Pendangkalan.” gusdur.net, 2002. 

https://gusdur.net/bersumber-dari-pendangkalan/. 

Zainatul, Nur. “Sumbangan Sheikh Sa’id Hawwa (1935-1989): Sorotan Awal 

Proses Tazkiyah Al-Nafz Sebagai Wadah Pembersihan Jiwa.” Teraju: Jurnal 

Syari’ah Dan Hukum 1, no. 2 (2019): 74. 

Zulfitra, dan Zainal Arif. Pendidikan Berbasis Al-Qur’an. Solok: Insan Cendekia 

Mandiri, 2021. 

 

 

 

 

 

 


