STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN

“Iﬂ

UIN WALISONGO

SKRIPSI
Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat
Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1
Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Oleh:
Arini Tazkivatal Fuadah
NIM : 2004026020

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2024



DEKLARASI KEASLIAN

Yang bertanda tangan dibawah ini :

Nama . Arini Tazkiyatal Fuadah
Nim + 2004026020

Jurusan . [Imu Al-Qur’an dan Tafsir
Fakultas  : Ushuluddin dan Humaniora

“STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN”

Dengan ini penulis menyatakan bahwa skripsi ini merupakan hasil karya
lagiasi dari karya orang Jain yang pernah

Judul skripsi 3

sendiri dan bukan merupakan bentuk p
memperoleh gelar kesarjanaan pada Perguruan

diterbitkan atau diajukan untuk
dalam

Tinggi manapun, kecuali pada bagian yang telah dirujuk dan disebut

footnote dan daftar pustaka.

Semarang , 03 Desember 2024

NIM : 2004026020



HALAMAN l'l".l(.ﬁ'iITUJUAN

2 <PE y ‘AN
STRATEGI MINI)VULN}ZSS PP.R.SI'I'.KTII' AL-QUR

il 7

UIN WALISONGO

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat

(iuna Memenuhi Gelar Sarjana S|
Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora

Jurusan Ilmu Al-Qur"an dan Tafsir

Oleh:
Arini Tazkiyatal Fuadah
NIM : 2004026020

Semarang, 03 Desember 2024

embimbing :

Muhtarom, M. ag.

NIP. 196906021997031002



NOTA PEMBlMBlNG

Hal : Persetujuan Naskah Skripsi

Kepada yth.
Dekan Fakultas Ushul

luddin dan Humaniora UIN WALISONGO Semarang

Assalamu 'alaikum Wr. Wb

mengadakan koreksi dan pe
dari :

rbaikan sebagaimana mestinya

Setelah membaca,
maka kami menyatakan bahwa skripsi sau

Nama . Arini Tazkiyatal F uadah

Nim : 2004026020
- [lmu Al-Qur’an dan Tafsir
STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-

jujikan. Demikian atas

Jurusan
QUR’AN

Judul Skripsi :
Dengan ini telah kami setujui dan mohon segera d

perhatiannya diucapkan terimakasih.

Wassalamu’alaikum Wr. Wb
Semarang, 03 Desember 2024

Disetujui oleh :

Pembimbing

—

Muhtarom. M. ag.
NIP. 196906021997031002



PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi dibawah inj :

Nama : Arini Tazkiyatal Fuadah

Nim  :2004026020

Judul : Strategi Mindfulness Perspektif Al-Qur’an

Telah dimunaqasahkan oleh segenap Dewan Penguji Skripsi Fakultas
Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo Semarang pada Senin, 23 Desember
2024 dan telah di terima sebagai salah satu syarat guna mempercleh gelar
Sarjana Agama dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora.

Semarang, 25 Desember 2024
Sekretaris Sidang

Hanik Rosyida, M.S.1
NIP. 19890612 201903 2 014

Penguji [

Dr. Hj. Sri Purwaningsih, M.Ag r. Muhammad Khudhori, M.Th.]
NIP. 19700524 199803 2 002 NIP. 19840923 201903 { 010

imbing

—
Muhtarom, M. Ag.
NIP. 19650602 199703 1 002



MOTO

s, 3

P30

\

‘o
Lo,

VAl s

z

“Dan aku menyerahkan urusanku kepada Allah".

( QS Al-Ghafiir : 44 ).}

!Muhammad Shahib Tahir, Al-Qur’an dan Terjemah, Bandung : CV. Jabal Raudhah Al-
Jannah, 2010.

Vi



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi adalah pengalihan huruf abjad dari yang satu ke abjad
lainnya. Transliterasi Arab-Latin yang dimaksud di sini adalah penyalinan dari
huruf Arab dengan huruf Arab Latin, yang dikeluarkan berdasarkan keputusan
bersama Kemenag dan Kemendikbud tahun 1987. Berikut transliterasi yang

dipakai sebagai pedoman penulisan skripsi ini:

1. Konsonan Tunggal

Huruf | Nama Huruf Latin Keterangan
Arab
\ Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan
< Ba’ b be
< Ta’ t te
< Sa es (dengan titik di atas)
z Jim J Je
z Ha h ha (dengan titik dibawah)
z Kha Kh ka dan ha
3 Dal D De
3 Zal Z zet (dengan titik diatas)
J Ra’ R Er
J Zai Z zet
o Sin S Es
o Syin sy Es dan ye
o= Sad S es (dengan titik dibawah)
o= Dad d de (dengan titik dibawah)
k Ta’ t te (dengan titik dibawah)
L Za V4 zet (dengan titik dibawah)
& ‘ain ¢ koma terbalik diatas
¢ Gain G Ge

Vii



Huruf | Nama Huruf Latin Keterangan
Arab
< Fa’ F Ef
T Qaf Q Ki
< Kaf K Ka
J Lam L El
e Mim M Em
o Nun N En
3 Waw W We
° Ha’ H Ha
e Hamzah ¢ Apostrof
s Ya Y Ye

2. Vokal Tunggal

Dalam transliterasi vokal tunggal bahasa Arab ditransliterasikan berupa tanda

atau harakat sebagai berikut :

..... Fathah (a) e Ditulis ‘alaika
..... e Kasrah (i) 555 Ditulis fir auna
..... e Dammah (u) %y Ditulis Tuliju

3. Vokal Rangkap

Vokal rangkap dilambangkan dengan gabungan harakat dan huruf,
dilambangkan sebagai berikut :

Fathah + ya’ mati (ai) B & s Ditulis Sammaituha

Fathah + wau mati (au) 1 5l 5) Ditulis Auzalamii

viii



4. Maddah

Maddah atau disebut juga anja anjang ditansliterasikan berupa tanda dan huruf

sebagai berikut :

Fathah + alif a R Ditulis | Makanatikum
Fathah + ya’ mati a S Ditulis Yatazakka
Kasrah + ya’ mati I 8 Ditulis Zafirun

Dammah + wau mati i Osen Ditulis Yad’iina

5. Ta’ Marbutah

a. Bila fa "'marbutah mati atau diwaqafkan maka ditulis dengan (h)

FEREY Ditulis Khalifah

-

is) Ditulis Barakah

b. Bila ta’ marbutah hidup atau berharakat baik fathah, kasrah, dan gammah

maka ditulis dengan (t)

e Ditulis Saihatu

a8 Ditulis Tsalatsata

6. Syaddah

Dilambangkan dengan tanda syaddah atau tasydid

FYESFAT Ditulis Sanumatti 'uhum
Ay Ditulis Bibayyinatin




7. Kata Sandang ( J)

a. Bila diikuti dengan huruf Qamariyah maka di tulis dengan “al”

(ol Ditulis al-Yamini

Jeall Ditulis al-Muhli

b. Bila diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf

pertama Syamsiyah
PR Ditulis ar-Raqimi
JLa Ditulis asy-Syimali
8. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika di Tengah dan di akhir kata.

Jika terletak di awal kata dilambangkan dengan alif.

sl Ditulis Asawira

Gailé Ditulis Falyu’min

9. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat

Aok i) Ditulis Syaikh al-Islam
) Jal Ditulis Ahl as-sunnah

10. Tajwid

Dalam sebuah transliterasi bahasa Arab ilmu tajwid sangat diperlukan

karena dalam proses pembacaan harakat diperlukan tanda-tanda seperti

panjang pendek pada huruf-huruf tersebut.



UCAPAN TERIMA KASIH

Bismillahirrahmanirrahim.

Alhamdulillahi rabbil’alamin, segala puji bagi Allah SWT atas limpahan
Rahmat dan karuniaNya sehingga penulis dapat menyelesaikan penulisan skripsi
ini. Tak lupa sholawat serta salam selalu tercurahkan kepada baginda Nabi
Muhammaad SAW yang menjadi suri tauladan bagi kita semua serta membawa
kita dari zaman jahiliyah menuju zaman yang penuh ilmu pengetahuan.

Dengan izin Allah SWT, penulis dapat menyelesaikan skripsi dengan judul
“Strategi Mindfulness Perspektif Al-Qur’an”. Adanya karya tulis ini di susun
guna untuk memenuhi syarat memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S1) Jurusan
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora Universitas Islam
Negeri (UIN) Walisongo Semarang.

Dalam menyelesaikan karya tulis ini, tentunya terdapat banyak kesulitan
yang penulis alami, terutama disebabkan karena terbatasnya ilmu yang penulis
miliki, dan juga karena sulitnya mencari landasan teori yang sesuai dengan judul
yang penulis pilih. Namun Alhamdulillah penulis mendapat banyak dukungan,
bantuan, bimbingan, motivasi, saran, serta do’a dari berbagai pihak sehingga
penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. Maka dari itu, pada kesempatan ini
penulis ingin mengucapkan terimakasih sebesar-besarnya kepada:

1. Yang terhormat Rektor Universitas Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang
Bapak Prof. Dr. Nizar, M. Ag selaku penanggung jawab penuh terhadap
kegatan pembelajaran di UIN Walisongo Semarang.

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Moch. Sya’roni, M. Ag selaku Dekan Fakultas
Ushuluddin Dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah menyetujui
adanya pembahasan pada skripsi ini.

3. Bapak Muhtarom, M. Ag dan Bapak M. Sihabudin, M. Ag selaku Ketua dan
Sekretaris Jurusan llmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang.

4. Bapak Muhtarom, M. Ag, selaku Dosen Wali sekaligus Dosen Pembimbing
Skripsi yang telah membimbing, memberi nasihat, masukan dan arahan

kepada penulis dengan penuh kesabaran dan ketelitian dalam proses penulisan

Xi



10.

skripsi. Semoga Allah senantiasa memberikan keberkahan pada setiap
kebaikan bapak.

Segenap Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo
Semarang yang telah memberikan ilmu dan membekali penulis tentang
berbagai pengetahuan kepada penulis dalam menempuh studi.

Keluarga besar dirumah, terutama ayah ibu tercinta yang dengan perjuangan,
ketulusan, dan kasih sayang serta doa yang tak pernah terputus beliau berikan
dukungan kepada penulis sehingga mengantarkan penulis dalam
menyelesaikan studi ini.

Kepada Ummi Aufa yang telah mencurahkan kasih sayangnya serta doa,
nasihat, motivasi, serta telah bersabar memberikan ilmunya yang selalu di
berikan kepada penulis.

Segenap teman seperjuangan yang membantu penulis dalam menyelesaikan
skripsi ini terutama mbak Nadia yang telah mengorbankan sebagian waktunya
untuk menuntun dan mengarahkan penulis dalam menyusun skripsi ini yang
menjadi penyemangat penulis disamping kedua orang tua penulis.

Keluarga kecilku di PPTQ mbak Setyawati, mbak Saskia, Alma, Laili,
Masyitoh, serta semua pihak yang penulis belum sebutkan satu per satu, yang
telah membantu penulis dalam menyusun dan menyelesaikan skripsi ini.
Kepada diri sendiri yang telah menyelesaikan skripsi ini dengan segala
kekurangan yang dimiliki tanpa mengenal kata menyerah dengan perjuangan
yang telah dilakukan selama penggarapan skripsi. Tetaplah bersyukur dan
bersabar dalam segala halnya dan tetap berusaha mendekat padaNya yang
telah memberikan semu ini dimanapun kamu berada. Semoga kebahagiaan,
Rahmat serta RidhoNya selalu menyertai di setiap langkah di hidupmu dan
menjadikan hidupmu menjadi berkah serta lillah.

Semoga kebaikan dan amal yang telah diberikan kepada penulis mendapat

balasan yang terbaik dari Allah SWT karena penulis belum mampu membalas

sebaik balasan yang Allah SWT berikan. Seiring do’a dan ucapan terimakasih,

tidak lupa penulis mengharap kritik dan saran yang membangun demi

kesempurnaan skripsi ini. Akhir kata, penulis berharap besar semoga skripsi ini

Xii



dapat membawa kemanfaatan khususnya bagi penulis, serta untuk para pembaca

pada umumnya.

Xiii

Semarang

Penulis,

Arini Tazkiyatal Fuadah
NIM. 2004026020



DAFTAR ISI

SKRIPSI ..o i
DEKLARASL ........ooiiiiii b ii
PENGESAHAN ..o iii
NOTA PEMBIMBING ..ottt iv
PENGESAHAN SKRIPSL........oooiiiiiiiiieeeeeee s v
117 (0 28 10 OSSPSR vi
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .......ccccooiiiiiiiiiiic vii
UCAPAN TERIMA KASIH........cccoooiiiiiiiiiiiieeeec s xi
DAFTAR IS ..o xiv
ABSTRALK ... xvi
BAB I PENDAHULUAN .....oooiiiiiiiiiii e 1
A. Latar Belakang Masalah............cccoooiiiiiiiii e 1
B.  Rumusan Masalah ...........cccoooiiiiiiii e 6
C.  Tujuan Penelitian.........coccooiiiiiiiiiiiiiii e 6
D. Manfaat Penelitian ..........cccooioiiiiiiiiiiiie e 6
E.  Tinjauan Pustaka ..........cooiiiiiiiiiiciee s 6
F. Metode Penelitian...........cccoooiiiiiiiiiiii i 8
G. Sistematika Penulisan .........ccccooiiiiiiiiie e 10
BAB II MINDFULNESS ... 11
A.  Pengertian Mindfulness.........ccoovviiiiiiiiiiiii 11
B.  Elemen Mindfulness..........ccocoiiiiiiiiiiiiiiicceeeeee e 14
C.  Manfaat Mindfulness ..........ccooiieiiiiiiiii e 19
D. Faktor Yang Membentuk Kesadaran.............cccccooviiiiniiiiiiiiiicncce 20
E. Tingkatan Kesadaran............ccccocoiiiiiiiiinic e 23
F.  Teknik Mindfulness........cccoooiiiiiiiiiiiii s 24
BAB III RELEVANSI MINDFULNESS DENGAN AYAT AL-QURAN......... 27
AL TadADUL ... 27
B, Tafakur c.ooooeeeeee e 31
C.  Tasabur ( SADAT ) ..ocveeiriiiiiiiieee e 34
D. TazKiyah .....oooiiiii s 36
B, TaSYaKUT ...cviiiiice e 38
F.o TaqWa .o 40

Xiv



BAB IV STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN............... 43

A. Konsep Mindfulness Dalam Al-QUr’an ...........cccooveiiiiiniciicicnecnecn 43
B. Macam-Macam Strategi Mindfulness Dalam Al-Qur’an...........cc.ccceevnneen. 49
BAB V PENUTUP ... 62
AL KESTMPUIAN ... e 62
Bl SAran .....oo.oiii s 62
DAFTAR PUSTAKA
RIWAYAT HIDUP

XV



ABSTRAK

Mindfulness merupakan sebuah konsep yang melibatkan kehadiran serta
kesadaran penuh terhadap pikiran, emosi dan lingkungan sekitar pada saat ini.
Kehidupan modern yang dipenuhi dengan teknologi telah menyebabkan banyak
orang mengalami gangguan mental seperti kecemasan dan stress. Sebagaimana
dalam menjalani kehidupan kita tidak mampu memperhitungkan apa yang akan
kita lewati kedepannya karena hal tersebut sudah menjadi ketentuan Allah
terhadap setiap hambaNya. Di era modern, banyak anak muda kehilangan jati diri
dan mengalami kecemasan serta stress, yang berkontribusi pada tingginya angka
gangguan mental, termasuk bunuh diri. Di Indonesia, tingkat bunuh diri berkisar
antara 1,6-1,8 % per 100.000 orang, dengan faktor penyebab utama seperti
kesendirian dan kegelisahan. Adapun yang menjadi pokok masalah dalam
penelitian ini adalah bagaimana pengertian mindfulness, relevansinya dengan ayat
Al-Qur’an serta bagaimana strategi mindfulness perspektif Al-Qur’an. Metode
dalam penelitian ini bersifat kualitatif berdasarkan kajian kepustakaan. Kemudian
dalam menganilisis data dilakukan pengelompokan dan penafsiran terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an sehingga dapat diketahui strategi mindfulness dari ayat tersebut.
Adapun hasil dari penelitian bahwasannya Mindfulness adalah kesadaran penuh
terhadap pikiran, emosi, dan lingkungan sekitar pada saat ini. Relevansi dengan
Al-Qur'an yaitu Al-Qur'an mengajarkan prinsip-prinsip mindfulness melalui
berbagai ayat yang menekankan pentingnya tadabur, tafakur, tazkiyah, tasyakur,
sabar, dan taqwa. Konsep-konsep ini berfungsi sebagai panduan untuk
meningkatkan kesadaran diri dan hubungan spiritual dengan Allah, serta beberapa
strategi mindfulness yang dapat diambil dari Al-Qur'an, antara lain pertama,
Tadabbur: Proses merenungkan dan memahami ayat-ayat Allah. Kedua,
Tafakur: Aktivitas berpikir yang menggunakan akal untuk merenungkan ciptaan
Allah. Ketiga, Sabar: Pengendalian diri dalam menghadapi berbagai tantangan.
Keempat, Tazkiyah: Penyucian jiwa dari sifat-sifat negatif. Kelima, Tasyakur:
Penghargaan terhadap nikmat yang diberikan Allah. Dan Keenam, Taqwa:
Kesadaran akan pengawasan Allah dan menjaga diri dari perbuatan yang tidak

diridhai-Nya.

XVi



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Mindfulness merupakan kesadaran dari masa ke masa terhadap

pikiran, perasaan, sensasi tubuh, dan lingkungan sekitar. Hal ini menyangkut
baik dalam hal tidak menghakimi, ramah, bersikap terbuka, berbelas kasih,
dan baik hati.? Permasalahan ini menjadi topik yang banyak di bahas dalam
berbagai disiplin ilmu termasuk psikologi, kesehatan mental, serta
pendidikan. Seiring berjalannya waktu, hal mengenai minfulness sendiri
dianggap efektif dalam hal mengurangi mengenai masalah stress dan
meningkatkan kesejahteraan.

Pada zaman sekarang banyak anak muda yang kehilangan jati diri
mereka disebabkan beberapa faktor yang mempengaruhi, diantaranya
mengenai mindfulness. Praktik mindfulness, yang mana mengajarkan kita
untuk hadir secara sadar dan penuh perhatian dalam setiap momen, telah
terbukti memiliki manfaat yang signifikan bagi kesejahteraan mental dan
emosional seseorang. Seperti yang telah kita ketahui bahwasannya dalam
menjalani kehidupan ini, kita tidak dapat memperhitungkan apa yang akan
kita lewati kedepannya dan apa yang akan kita temui di waktu yang akan
datang yang semua hal tersebut sudah menjadi ketentuan Allah terhadap
setiap hambanya.

Namun, dalam kenyataannya tidak sedikit dari masyarakat terutama
yang berada pada tahap perubahan dari usia remaja menuju usia dewasa
mereka merasakan kebingungan, kecemasan, serta kurangnya bersyukur atas
apa yang mereka miliki. Tidak berjalannya praktik mindfulness tersebut
dengan baik juga mempengaruhi adanya kasus orang bunuh diri yang
disebabkan oleh hal-hal tersebut. Di Indonesia, tingkat bunuh diri berkisar
antara 1,6 dan 1,8% per 100.000 orang pernyataan tersebut didukung dengan

2 Dexing Zhang, Eric KP Lee dkk, Mindfulness-based interventions :an overall review,
British Medical Bulletin, Vol. 138 Tahun 2021



pernyatan dalam catatan Kemenkes RI, dimana menurut ahli kesehatan
mental, kejadian tersebut disebabkan oleh kesendirian, kecemasan, dan
kegelisahan yang luar biasa yang dialami individu.®

Dalam hidup terdapat beberapa hal yang akan kita hadapi baik itu
suatu permasalahan maupun ujian yang akan menjadikan perasaan kita
menjadi tidak bahagia, cemas, lelah bahkan tidak bersemangat dalam
melakukan beberapa hal. Oleh karena itu seseorang menjadi terganggu dalam
hal kesehatan jiwanya maupun mengalami stress, depresi bahkan melakukan
bunuh diri.* Gangguan kecemasan sekarang menjadi masalah kesehatan
mental di seluruh dunia. Menurut satu penelitian di Amerika, kecemasan
menyebabkan penurunan produktivitas sebesar 60,4 juta hari per tahun,
hampir sama dengan turunnya produktivitas disebabkan oleh pneumonia.
Dalam sebuah penelitian menunjukkan bahwa gangguan kecemasan
menyebabkan beban tahunan sebesar 42 miliar dolar di Amerika Serikat.
Indonesia juga memiliki tingkat gangguan jiwa yang tinggi. Setidaknya
18.373 orang menderita gangguan kecemasan di tahun 2020, lebih dari
23.000 orang mengalami depresi, dan sekitar 1.193 orang melakukan
percobaan bunuh diri.’

Di dalam Al-Qur’an disebutkan mengenai masalah kecemasan
maupun depresi yang banyak mempengaruhi kehidupan manusia yang
berkaitan dengan emosi negatif terhadap dua kutub waktu yaitu masa lalu dan

masa yang akan datang. Di antara ayat tersebut yaitu :
o 4 T o ofo Peox T, 2, “° 307 % m [ 4 o _foT o ‘/
2 V5 agle 55 N5 ) Lie gl Al fut 589 4 agas ) s L

O

3 Sarihat , “Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an” , Purwokerto : MAGHZA :Jurnal
liImu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 6 No. 1 (Januari-Juni 2021). h. 31

4 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan Kesejahteraan
Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020. h. 15

S Ulfi Putra Sany , “Gangguan Kecemasan dan Depresi Menurut Perspektif Al-Qur’an”,
Ridwan Institute :Jurnal llmiah Indonesia VVol. 7 No. 1 (Januari 2022). h. 1267



“Tidak demikian! Orang yang menyerahkan diri sepenuhnya kepada
Allah serta berbuat ihsan, akan mendapat pahala di sisi Tuhannya,
tidak ada rasa takut yang menimpa mereka, dan mereka pun tidak
bersedih”. (QS. al-Baqgarah : 2/ 112).

Mindfulness banyak memberikan manfaat salah satunya menjadikan
diri seseorang mampu membentuk pola perilaku sehat, sadar terhadap hal
yang sedang mereka lakukan dan hadapi serta mampu meningkatkan regulasi
diri. Mindfulness juga mengharuskan seseorang akan hal mengingat, tetapi
tidak tertahan terhadap ingatan masa lalu sehingga mampu menjadikan kita
sadar sepenuhnya dengan perhatian yang menyertai atas suatu peristiwa yang
sedang terjadi dengan menerima dan berusaha merasakan terhadap peristiwa
yang sedang terjadi tersebut.® Hal ini ketika seseorang mampu melakukannya
maka akan mampu mengarahkan dirinya untuk menjernihkan pikiran serta
membebaskan diri. Seseorang juga akan mampu berpikir kembali terhadap
solusi apa yang dapat diambil ketika suatu keadaan yang sama terulang
kembali, apakah akan memilih dengan solusi yang sama ataupun memilih
solusi lainnya untuk menghadapi keadaan tersebut.

Di dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat berkaitan mengenai

praktik mindfulness tersebut sebagaimana dalam surah al-Baqarah ayat 152 :
£ 0383 N5 L 1585 1553 Ty

“Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu.

Bersyukurlah ~ kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-

Ku”.(QS. al-Baqarah :2/152)

Menurut Quraisy Shihab dalam tafsirnya A/ Misbah, ingatan kepada
Allah diartikan sebagai kesadaran dan pengakuan akan keberadaan-Nya, serta
menjalankan perintah-perintah-Nya. Ini menunjukkan bahwa Allah selalu
memperhatikan hamba-Nya yang ingat kepada-Nya. Sedangkan syukur

diartikan sebagai pengakuan atas karunia dan nikmat yang diberikan Allah.

® Fikrotul Jauhariyah, “Hubungan Antara Fear Of Missing Out (FOMO) Dengan
Mindfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo ”, Skripsi : UIN Maulana Malik Ibrahim Malang,
2022, h.3



Dalam konteks ini, mengingkari nikmat-Nya berarti tidak menghargai apa
yang telah diterima. Ingatan dan syukur menjadi kunci untuk mendapatkan
perhatian dan bimbingan dari Allah dalam kehidupan ini. Karena mengingat
Allah lebih utama daripada mengingat terhadap nikmat-nikmatNya.’

Hal ini mengajarkan kita untuk selalu menghadirkan Allah dalam
setiap tindakan dan perilaku serta pikiran kita dalam kehidupan sehari-hari.
Ayat tersebut juga mampu menjadi pengingat kita agar selalu menjaga
kesadaran dan koneksi spiritual dengan Allah dalam setiap langkah yang kita
ambil dan mengarahan kita terhadap kehidupan yang penuh makna.

Terdapat beberapa langkah untuk mencapai mindfulness, diantaranya
melalui pengingat diri, praktik ibadah, dan refleksi umat Islam akan mampu
mengembangkan kesadaran terhadap diri mereka dan hubungan mereka
dengan Allah. Adapun efek seseorang yang tidak berfikir mindfulness yaitu
tidak sedikit dari manusia yang banyak menyalahkan Tuhan ketika mereka
menghadapi suatu persoalan yang sulit dan berat menurut mereka dan
menganggap bahwa Allah tidaklah adil. Namun akan berbeda halnya dengan
seseorang yang mampu untuk memiliki kesadaran yang penuh serta hati yang
tenang mereka akan mampu memahami makna yang terdapat pada setiap
persoalan yang mereka hadapi yang tidak sedikit mengandung pelajaran yang
dapat kita ambil.® Sebagaimana dijelaskan dalam Al-Quran surah al-Bagarah

ayat 269 sebagai berikut :

2 4 @

Pl V) SL g R (gl AR5 RS SOF 2ag il e RS g

“Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan
barangsiapa yang diberikan hikmah, maka sesungguhnya dia telah
diberikan kebaikan yang banyak. Dan hanya orang-orang yang

7 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jakarta : Lentera Hati, 2009. h. 443

8 Latifah Asnur, Nurfarida Deliani, Juliana Batubara, “Pentingnya Kesehatan Mental Dan
Mindfulness Dan Pandangannya Terhadap Islam”, Padang : Journal Of International
Multidiciplinary Research, Vol. 2 No. 1 (Januari 2023), h. 105



berakallah yang dapat mengambil pelajaran ”.(QS. Al-Baqarah
:3/269).

Menurut Wahbah  Az-Zuhaili di dalam tafsir = Al-Munir
bahwasannya hikmah merupakan karunia yang Allah berikan terhadap
hamba-Nya sesuai kehendak-Nya. Hikmah mencakup pemahaman yang
mendalam dan kemampuan untuk melihat realitas dengan jelas. Ayat ini
menekankan pentingnya hikmah sebagai anugerah Allah yang membawa
banyak kebaikan. Dengan menggunakan akal dan merenungkan, seseorang
dapat mengambil pelajaran berharga dari hikmah yang diberikan, sehingga
meningkatkan kualitas hidup dan kedekatan dengan Allah.°

Dengan memiliki hikmah, seseorang dapat melihat kebaikan dalam
setiap situasi dan mengambil pelajaran dari pengalaman tersebut. Ketika
seseorang mampu memahami pelajaran yang terkandung di dalamnya, maka
dirinya akan merasakan tenang dan terhindar dari kecemasan, depresi serta
kegelisahan yang berasal dari persoalan yang sedang mereka hadapi. Namun,
Ketika seseorang tidak mampu memahami maka yang ada mereka hanya akan
menyalahkan atas sesuatu yang terjadi dan merasakan ketidakadilan atas
segalanya.

Oleh sebab itu, adanya permasalahan ini menyentuh hati penulis untuk
mengeksplorasi, meneliti langkah mindfulness yang terdapat dalam Al-Qur'an
dan relevansinya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan mengetahui
bagaimana ajaran Al-Qur'an dapat diterapkan sebagai langkah mindfulness,
diharapkan penelitian ini mampu memberikan jawaban dan tuntunan dalam
pengembangan praktik kesehatan mental yang berbasis spiritual. Selain itu,
penelitian ini juga berpotensi membantu individu untuk lebih memahami dan
menerapkan ajaran agama dalam konteks modern. Melalui analisis ayat-ayat
Al-Qur'an dan penerapannya terhadap praktik mindfulness, diharapkan dapat
ditemukan cara-cara baru untuk mengatasi tantangan hidup, meningkatkan

ketenangan batin, dan memperkuat hubungan spiritual dengan Allah.

%Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jakarta : Gema Insani, 2013. hal 93.



Rumusan Masalah
Sebagaimana pemaparan latar belakang diatas, agar penelitian ini dapat

dilakukan secara terarah dan mendalam, maka rumusan masalah yang akan
diteliti dalam penelitian ini adalah :

1. Apa yang dimaksud mindfulness ?

2. Bagaimana relevansi mindfulness dengan ayat Al-Qur’an ?

3. Bagaimana strategi mindfulness menurut Al-Qur’an ?

Tujuan Penelitian
Diantara tujuan dan manfaat dari penelitian yang akan dilakukan adalah

sebagai berikut :
a. Mengetahui mengenai pengertian mindfulness.
b. Mengetahui relevansi mindfulness dengan ayat Al-Qur’an.

c. Mengetahui strategi mindfulness menurut Al-Qur’an.

Manfaat Penelitian
Hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat baik secara

akademis maupun praktis, sebagai berikut :

a. Dari sisi akademis yaitu penelitian ini diharapkan mampu melengkapi
pembahasan yang sudah ada dan dikaji sebelumnya mengenai hal ini.
Dan diharapkan juga dapat menambah wawasan mengenai hal ini dan
dapat menambah sesuatu yang baru dalam penelitian yang ada.

b. Secara praktis, pada khususnya penelitian ini akan menambah
wawasan serta kesadaran kita dalam menumbuhkan nilai spiritual dan
juga keyakinan terhadap Allah swt dan semakin dalam hal meyakini

kitab Al Quran sebagai kitab suci yang terjaga akan kemurniannya.

Tinjauan Pustaka
Berkaitan dengan tema penlitian yang akan dibahas, penulis telah

melakukan penelusuran terhadap penelitian yang telah dilakukan sebelumnya.
Hal ini dilakukan agar tidak terdapatnya kesamaan di dalam pembahasan
yang akan dilakukan peneliti. Berikut adalah beberapa penelitian terdahulu
yang mendekati dengan tema yang akan penulis bahas.
1. Skripsi Morita Oktaviana ( 2019 ) “Pengaruh Mindfulness, Religious
Coping Strategies, Dan Attachment Terhadap Regulasi Emosi Masa



Dewasa . Penelitian ini membahas bahwasannya terdapat pengaruh
yang signifikan secara bersama-sama dari mindfulness describe,
mindfulness act, mindfulness nonjudge, dan mindfulness nonreact
yang merupakan dimensi dari minfulness terhadap regulasi emosi
masa dewasa. Sementara dua dimensi dari religious coping yaitu
religious collaborative, religious self-directed dan
religiousdeferringserta dua dimensi pada attachment yaitu attachment
anxiety dan attachment avoidance tidak memiliki pengaruh yang
signifikan terhadap regulasi emosi masa dewasa.

Skripsi Mia Chandra Dewi (2021) “Hubungan Mindfulness Sufistik
Dengan Penerimaan Diri Pada Mahasiswa Tingkat Akhir Jurusan
Tasawuf Dan Psikoterapi UIN Walisongo Semarang”. Hasil dari
penelitian ini menunjukkan bahwasannya terdapat korelasi positif
yang signifikan antara mindfulness dengan penerimaan diri pada
mahasiswa tingkat akhir. Semakin tinggi mindfulness sufistik
seseorang maka akan tinggi pula penerimaan diri pada mahasiswa
tingkat akhir. Serta ketika manusia selalu menyertakan Allah dalam
setiap kejadian, maka akan menjadikan seorang individu merasa
tenang serta tentram sehingga dapat tercapainya kesehatan fisik
maupun Kesehatan psikisnya.

. Jurnal karya Latifah Asnur, Nurfarida Deliani dan Juliana Batubara
(2023), “Pentingnya Kesehatan Mental Dan Mindfulness Dan
Pandangannya Terhadap Islam”. Pada jurnal ini penulis membahas
mengenai seberapa penting mindfulness terhadap kesehatan mental
dan bagaimana islam mendang hal tersebut. Hasil dari penelitian
tersebut bahwasannya kesehatan mental menjadi suatu hal yang
penting karna menjadi salah satu penunjang dalam keberlangsungan
hidup seseorang maka mindfulness menjadi pilihan sebagai penunjang
tersebut yang mana merupakan teknik yang membuat kesadaran dan
ketenangan pikiran dalam menjalankan kehidupan sehari-hari serta

sadar bahwasannya Allah selalu ada bersama kita.



Berdasarkan penelitian terdahulu diatas, menunjukkan bahwasannya
sudah ada beberapa penelitian mengenai mindfulness dengan beberapa tema
yang berbeda. Begitu pula dengan penelitian yang penulis lakukan, yang
membuat penelitian ini berbeda dari penelitian sebelumnya adalah pada
penelitian yang akan penulis lakukan yaitu membahas mengenai ayat-ayat
yang Dberkaitan dengan mindfulness di dalam Al-Qur’an dengan
menggunakan kitab tafsir dalam hal menafsirkan dan mengungkap makna di

balik ayat tersebut.

Metode Penelitian
Untuk mencapai tujuannya, penelitian ini mengacu pada standar

keilmiahan suatu karya akademis. Oleh karena itu, peneliti mencantumkan
serangkaian metode sebagai bahan acuan dalam melaksanakan penelitian
tersebut. Adapun metode-metode yang digunakan pada penelitian,
diantaranya sebagai berikut :

1. Jenis Penelitian

Penelitian ini tergolong dalam jenis penelitian kepustakaan (library
research), dilakukan dengan mengumpulkan data-data yang berkaitan
dengan tema yang akan dikaji melalui buku, artikel, jurnal, dokumen dan
sejenisnya. Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini
adalah pendekatan kualitatif dalam teknis deskriptif, yaitu dengan
menganalisis terhadap data yang telah di peroleh kemudian merangkum
dan mendeskripsikan temuan-temuan yang relevan dengan fenomena yang
diteliti.

Penelitian ini juga tergolong ke dalam tafsir maudhu’i karena
kajian ini berangkat dari ayat-ayat al-Qur’an yang dikumpulkan
berdasarkan tema atau masalah tertentu yang mengarah kepada tujuan
yang sama, masalah penafsiran yang dilakukan berdasarkan surah al-
Qur’an.

2. Sumber Data
Sesuai dengan judul “Strategi Mindfulness Perspektif Al Qur’an”,

maka :



a. Data Primer
Data primer dalam penelitian ini diambil dari Al-Qur’an,

kitab-kitab Tafsir.

b. Data Sekunder
Sedangkan data sekunder adalah sumber data yang memberikan
informasi melalui catatan atau yang diperoleh dari pengumpulan
data. Data sekunder dari penelitian ini diambil dari berbagai sumber
seperti buku, jurnal, artikel, skripsi, dan sejenisnya yang memiliki
keterkaitan dengan tema yang dibahas ini.
3. Teknik Pengumpulan Data

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan
tafsir maudhu’i. Pendekatan tafsit maudhu’i merupakan pendekatan tafsir
yang mencoba mengeksplorasi perspektif Al-Qur’an terhadap suatu topik
atau permasalahan tertentu. Pendektan ini ditempuh dengan cara
mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki tujuan yang sama
dengan masalah atau topik tertentu. Kemudian menafsirkannya dengan
mempertimbangkan sebab-sebab turunnya, hubungannya dengan ayat-
ayat lain, dan hadis Nabi SAW.

Metodologi tafsir tematik, juga dikenal sebagai tafsir maudhu'i,
digunakan oleh mufassir untuk menjawab pertanyaan yang membutuhkan
perspektif al-Qur'an untuk menyelesaikannya. Diputuskan bahwa
pendekatan ini adalah yang terbaik untuk menyelesaikan masalah baru
yang tidak pernah terjadi pada masa Nabi Muhammad. Kemudian data
disusun secara sistematis sehingga menjadi suatu pemaparan yang padat
dan jelas dan menjadi hasil yang sesuai dengan judul penelitian ini.

4. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan menggunakan metode analitis deskriptif
dengan cara mendeskripsikan mengenai mindfullness yang terdapat
dalam Al-Qur’an. Data-data yang telah dikumpulkan dianalisis sesuai

dengan sub bab pembahasan, selanjutnya juga dilakukan telaah atas



literatur dan karya-karya yang berisi tentang pembahasan penelitian

dengan analisis untuk menangkap maksud yang terkandung didalamnya.

Sistematika Penulisan
Adanya sistematika penulisan ini bertujuan agar dapat memahami

susunan penelitian ini dengan jelas serta terstruktur agar memiliki gambaran
pada kajian ini.

Adapun dianataranya yakni.

Bab Pertama, terdapat pendahuluan penelitian yang berisi latar
belakang masalah yang menjelaskan kajian yang akan dibahas, lalu rumusan
masalah yang memfokuskan penelitian ini. Setelah itu dilanjutkan dengan
menyampaikan tujuan dan manfaat dari penelitian yang akan dilakukan.
Kemudian terdapat tinjauan pustakan yang menjadi hal terpenting dalam
penelitian ini agar tidak terdapat kesamaan oleh peneliti sebelumnya.
Dilanjutkan dengan metode penlitian yang bertujuan untuk melakukan
pengembangan dalam penelitian dan terakhir sistematika penulisan.

Bab Kedua, menjelaskan pengertian serta teori tentang mindfulness,
elemen mindfulness, manfaat mindfulness, faktor yang membentuk
kesadaran, tingkatan kesadaran, dan teknik mindfulness.

Bab Ketiga, menjelaskan relevansi ayat Al-Qur’an dengan
mindfulness.

Bab Keempat, strategi mindfulness perspektif Al-Qur’an.

Bab Kelima, yakni berisi hasil dari penelitian, penutup atau akhir dari
pembahasan pada penelitian ini. Diantaranya tentang kesimpulan beserta

saran dan di akhiri dengan daftar pustaka

10



BAB I1
MINDFULNESS

A. Pengertian Mindfulness

Mindfulness di dunia modern saat ini dalam ajaran Buddha
merupakan kewaspadaan yang menjadi bagian dari ajaran yang
penting, terutama dalam tradisi Theravada dalam mencapai
pembebasan dan nirwana. Mindfulness kemudian didefinisikan
sebagai upaya dalam mengendalikan pengalaman indrawi dan
menghentikan munculnya pikiran serta emosi gelisah yang dapat
memicu reaksi berkelanjutan yang mengarah terhadap kelahiran
kembali.'° Dalam tradisi Buddha, terminologi mindfulness merujuk
pada kata “sati” dalam bahasa Pali yang sepadan dengan kata smrti
dalam bahasa Sanskerta yang berarti mengingat. Kata sati memiliki
arti “presence of mind” yang mengajak seseorang untuk mampu
secara sadar membedakan proyeksi dan kesalahpahaman yang
ditimbulkan dari pengalaman bathiniyyah dan lahiriyyah termasuk
pikiran, sensasi, emosi, serta tindakannya. Sati sendiri
mengingatkan seseorang mengenai kehidupan yang tidaklah pernah
tetap karena masa lalu, sekarang dan yang akan datanf terus
berputar. Sementara pada kenyataannya banyak orang yang
terjebak didalam pengalaman mereka di masa lalu dan bayang-
bayang masa depan, sati ini mengajak seseorang untuk hadir saat
ini.tt

Asal usul konsep ini dapat ditelusuri kembali pada ajaran
Buddha, yang bertujuan untuk mempertahankan perhatian atau

10 Jarman Arroisi and Maulana Dzunnurrain, “Problem Mindfullness Perspektif
Worldview Islam,” NUKHBATUL 'ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 9, no. 2 (2023): 118-37,
https://doi.org/10.36701/nukhbah.v9i2.1075.

11 Stefanus Christian Haryono, “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas Holistik
Keseharian Dalam Tradisi Buddha Dan Kristen,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi
Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 9, no. 1 (2024): 105-14,
https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1112.

11



kesadaran hingga mencapai vipassana adalah kondisi pikiran yang
alami dan sederhana. Dari hal tersebut dipahami bahwa individu
dapat menerima pengalaman negatif yang dialaminya dengan
lapang dada tanpa harus menyalahkan dirinya ataupun orang lain.
Hal inti dari mindfulness sendiri yang mampu kita ambil yaitu
selalu berusaha untuk tetap sadar dan memberikan perhatian penuh
terhadap apa yang sedang dilakukan, sehingga mampu
mengarahkan perhatian terhadap proses penyucian pikiran dan
pembebasan diri.!2

Penjelasan Guru Darma mengenai empat landasan perhatian
yang disadur dalam ajaran inti dalam vipassana yaitu Pertama,
perhatian pada tubuh, hal ini meliputi pemusatan kesadaran yang
muncul melalui pengendalian tubuh yang diwadahi dengan
kegiatan mengindra, seperti melakukan pemindaian tubuh, makan
dengan pikiran penuh yang sadar, perhatian dan sadar akan setiap
nafas yang dihirup dan dihembuskan, perhatian terhadap suara dan
juga ketika berjalan. Kedua, perhatian pada nada atau suasana
perasaan, hal ini dapat dikategorikan dalam tiga suasana yaitu tidak
menyenangkan, menyenangkan, serta netral. Terkadang pikiran
akan merespon dengan bimbang terhadap suasana yang melanda
hati, apakah itu adalah suasana hati atau emosional yang muncul.
Ketiga, perhatian pada pikiran, tahap ini mengelola perhatian
terhadap aktivitas mental seperti berpikir atau merasakan dan
mengolah emosi sebagai objek yang dapat diamati dengan cara
non-reaktif. Keempat, perhatian akan cara pikiran bekerja.
Fokusnya yaitu pada klasifikasi pengalaman terkait ke dalam
kategori atau daftar tertentu. Misal kategori yang dimaksud yaitu
lima rintangan yang mampu mengaburkan kemampuan mental

untuk melihat pikiran sebagaimana adanya, lima rintangan tersebut

12 Yonalia Yulistiani, Partono Nyanasuryanandi, and Suherman, “Kesehatan Mental
Dalam Perspektif Agama Buddha,” Jurnal limiah Psikologi 7, no. 1 (2023): 60-79.

12



adalah keinginan, keengganan, gelisah atau khawatir, kantuk dan
keraguan.®

Mindfulness dimasukkan ke dalam empat kebenaran mulia
oleh Sang Buddha. Empat kebenaran mulia tersebut merupakan
kepercayaan dasar agama Buddha yang berisi adanya dukkha atau
penderitaan, adanya sebab dari dukkha, bahwa dukkha dapat
diakhiri, dan adanya cara untuk mengakhiri dukkha. Mindfulness
ini dimasukkan dalam kebenaran yang keempat yaitu sebagai cara
untuk mengakhiri dukkha.'* Mindfulness menjadi salah satu bagian
dari tiga pilar ajaran dalam tradisi Buddha diantara nilai keutamaan
(virtue) dan kebijaksanaan (wisdom). Hanson dan Mendius
mengatakan bahwasannya mindfulness menjadi pintu masuk dalam
mendapatkan pengalaman baik sebagai bagian dari diri seseorang.
Dimana virtue membangun fondasi yang menumbuhkan otak
seseorang untuk memiliki sikap empati, baik hati, dan kasih.
Sedangkan wisdom akan menjadikan seseorang mampu memahami
pengalaman hidupnya termasuk pengalaman menyakitkan
sekaligus menguatkan tanpa harus memisahkan diri dan
dilemahkan oleh dunia. Hubungan antara mindfulness, virtue serta
wisdom akan menjadikan seseorang mampu mengendalikan
kecenderungan dari monkey mind (pikiran yang tak terkendali).
Alan Wallance menjelaskan bahwasannya dalam ajaran Buddha
terdapat pengajaran mengenai tiga hal yaitu keinginan,
permusuhan, serta khayalan yang ketiga hal tersebut mampu
meracuni  pikiran  manusia  ketika  dirinya  merasakan

kesejahteraannya terancam.®

13 amien Nurhakim, “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH

KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,” 2023.

14 Ayu Rhmawati Tirto, Yohanis Franz La Kahija, “Pengalaman Biksu Dalam

Mempraktikkan Mindfulness (Sati/ Kesadaran Penuh)”, Jurnal Empati Vol 4 No 2 (April, 2015), h.

127.

15 Haryono, “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas Holistik Keseharian Dalam

Tradisi Buddha Dan Kristen.”Gema Teologika Vol 9 No 1 (April, 2024), h. 111.

13



Dalam masa modern ini pengertian mindfulness diartikan oleh
beberapa tokoh diantaranya menurut Baer et al., mindfulness
adalah ketika seseorang sadar akan dirinya, baik secara fisik
maupun mental, terhadap apa yang sedang terjadi saat ini dan tidak
terpaku pada apa yang terjadi di masa lalu atau apa yang mungkin
terjadi di masa depan, sehingga hanya berfokus pada apa yang
sedang terjadi saat ini.!®* Brown dan Ryan juga mendefinisikan
mindfulness sebagai suatu keadaan di mana seseorang penuh
perhatian dan menyadari apa yang terjadi saat ini. Mindfulness
berfokus pada hidup saat ini (living in the present) dan
mengembangkan perilaku yang memiliki kontrol diri.}” Menurut
Shauna Shapiro, mendefinisikan dengan kesadaran yang muncul
dari pemberian perhatian yang disengaja, terbuka, baik, dan
membedakan. Menurut Suzy Yusnadewi, mindfulness adalah
pikiran sadar yang bergantung pada logika, rasionalitas, analisa,
dan ilmiah. Mindfulness tidak sama dengan pikiran bawah sadar.'®

Dari penjelasan tersebut, mindfulness dapat didefinisikan
sebagai kemampuan seseorang untuk menyadari kondisi tubuh,
pikiran, dan perasaan mereka saat ini, serta secara sadar
menetapkan tujuan dan fokus untuk menyelesaikan masalah yang
sedang dihadapi.

. Elemen Mindfulness

Mindfulness diterapkan melalui kegiatan yang disadari dengan

fokus pada pencapaian tujuan. Hal ini memungkinkan kegiatan

tersebut memberikan arti kepada apa yang dialami oleh tubuh,

16 Fikrotul Jauhariyah, “Hubungan Antara Fear of Missing Out (Fomo) Dengan
Minfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo,” Skripsi, 2022, 122.

1" Nazira et al., “Correlation between Mindfulness and Death Anxiety among the
Elderly,” Psikologia: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi 15, no. 2 (2021): 55-61,
https://doi.org/10.32734/psikologia.v15i2.4705.

18 Rosiatul Ulyanisa’, Korelasi Antara Mindfulness Sufistik dengan Acedia (Kemalasan)
dalam Mengerjakan Tugas Kuliah pada Mahasiswa Tasawuf dan Psikoterapi UIN Walisongo
Semarang yang Mengalami Prokrastinasi Akademik, (Skripsi : UIN Walisongo Semarang , 2020).

14



pikiran, dan emosi. Sebagaimana Jon Kabat-Zin mengemukakan
bahwasannya elemen mindfulness terbagi menjadi tiga yaitu :
1. Perhatian (attention)

Shapiro menjelaskan bahwa kemampuan ini adalah
penangguhan seseorang terhadap tafsiran-tafsiran yang
dirinya  miliki  terhadap pengalaman yang sedang
dialaminya. Didalamnya terdapat keharusan untuk berfokus
terhadap pengalaman dan terhadap sesuatu yang sedang
dijalani tanpa adanya penilaian-penilaian lebih lanjut
terhadap momen tersebut. Dari hal tersebut seseorang
berlatih agar mampu menangkap dirinya dikala pikirannya
melayang dari saat ini dan mengembalikan perhatian
tersebut kembali pada saat ini.

2. Sikap (attitude)

Sikap ini  yaitu  kebijaksanaan  diri  dalam
memperlakukan pengalaman yang lewat ke dalam pikiran
seseorang. Proses mindfulness adalah menata kesadaran
akan suatu momen yang sedang terjadi dengan sikap
keingintahuan, keterbukaan, serta penerimaan.

3. Tujuan (intention)

Secara langsung tujuan mempengaruhi tercapainya
latihan mindfulness yang dijalani seseorang yaitu kebiasaan
adanya kesadaran. Setiap orang memiliki tujuan masing-
masing yang ingin dicapainya sesuai dengan yang mereka
inginkan.®

Sedangkan menurut White, ada lima atribut penentu untuk

memperjelas konsep mindfulness, yaitu:

19 amien Nurhakim, “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH
KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.”

15



a. Kesadaran (awarenes)

Bagian dari kesadaran diri sendiri adalah kesadaran
terhadap apa yang terjadi dan apa yang harus dilakukan
berdasarkan peristiwa tersebut. Kesadaran dan kepekaan
yang dimiliki seseorang akan membantu mereka
merefleksikan dan merespon dengan cara yang sehat
terhadap setiap peristiwa dan kejadian. Selain itu, seseorang
dapat meningkatkan kemampuan koping adaptif mereka
dengan belajar dari setiap situasi yang mereka alami.?°
Kesadaran berarti memahami apa yang terjadi sekarang dan
di masa depan. Ini berbeda dengan berfokus pada masa lalu
atau masa depan. Proses ini tidak sama dengan sebagian
besar pengalaman sehari-hari kita, di mana Kkita sering
membiarkan pikiran Kkita bergerak tanpa sengaja.

Praktik kesadaran penuh melibatkan memulai kesadaran
pernapasan dan membawa kesadaran ke aspek lain dari
pengalaman, seperti berpikir dan kondisi mental. Ini juga
dimulai dengan membawa kesadaran ke pengalaman saat ini
melalui pengamatan dan perhatian langsung dan terus
menerus terhadap perubahan medan pikiran, suasana hati,
dan sensasi.

Para ahli  kesadaran Burma  kadang-kadang
menggambarkan kesadaran sebagai anak panah atau anak
panah yang menargetkan objek kesadaran, seperti suara,
gambaran mental, sensasi tubuh, dan lainnya. Kesadaran
mengembangkan kesadaran dalam pikiran, perasaan, dan
tindakan seseorang. Kesadaran ini dikaitkan dengan
pengetahuan bahwa Allah Maha Mendengar dan Maha
Mengetahui. Oleh karena itu, memberikan perhatian ke

20 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan Kesejahteraan
Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020.

16



dalam hati, ucapan, dan tindakan spiritual seseorang.
Berpikir baik tentang Allah selama masa-masa baik atau
buruk. Berbicara baik atau diam karena mengetahui Allah
Maha Mendengar.?!

b. Perhatian (attention)

Salah satu komponen mindfulness adalah perhatian,
yang merupakan kemampuan seseorang untuk tetap berada
pada setiap peristiwa yang mereka alami. Perhatian ini
adalah keadaan menerima keseluruhan keadaan yang
dialami seseorang, yang memungkinkan mereka untuk tetap
fokus pada hal-hal yang terjadi tanpa mengalihkan perhatian
mereka atau tenggelam dalam pemikiran mereka. Praktik
mindfulness secara formal menekankan beberapa
karakteristik perhatian, seperti perhatian berkelanjutan,
mengarahkan kembali perhatian ke area fokus berulang kali
(seperti sensasi pernapasan), mengamati pikiran bergerak,
dan mempelajari cara membuat gaya perhatian yang dapat
diterima untuk menghindari terjebak dalam pikiran, emosi,
atau sensasi tubuh.

c. Penerimaan (acceptance).

Bagian ini adalah kemampuan seseorang untuk
menerima masalah secara sadar tanpa menghakimi,
sehingga mereka dapat melihat masalah tersebut dan
menyelesaikannya. Kemampuan untuk menerima apa yang
sedang terjadi tanpa menilainya sebagai hal yang baik atau
buruk akan memungkinkan seseorang untuk merasa lebih
tenang dan berfokus pada kesehatan emosi diri sendiri dan
orang lain. Dengan menerima apa yang sedang terjadi,

seseorang dapat menjadi lebih tenang dan lebih mampu

21 Tengku Mohd Saifuddin Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan, Nur
Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal limu Sosial Ekonomi Islam dan Pembangunan
(JISED), Vol 9 NO 63, 2024.

17



berfokus pada diri sendiri dan orang lain.?> Penerimaan
dalam Islam berarti Ridha, yang merupakan langkah
menuju kemajuan spiritual sekaligus keterbukaan terhadap
kemajuan. Ketahuilah bahwa cinta kepada Allah berarti
menerima apa pun yang Dia tetapkan.
d. Kemampuan Hadir

Kemampuan untuk hadir dari waktu ke waktu sambil
mempertahankan kualitas kesadaran, penerimaan, dan
perhatian setiap saat didefinisikan secara umum sebagai
"pengalaman hadir". Ini adalah sensasi yang sebanding
dengan kontemplasi, meditasi, refleksi, dan tafakkur.
Tafakkur  menunjukkan pemikiran mendalam untuk
mencapai inti pengetahuan tanpa mengikuti atau taglid.
Ketika kita melakukan latihan kesadaran atau refleksi
hening, kita memiliki waktu untuk sekadar berada di saat ini
tanpa khawatir tentang apa yang sudah terjadi atau apa yang
akan terjadi di masa depan. Kita dapat menemukan diri kita
di tempat lain dalam ciptaan ini. Ini adalah kesempatan
untuk tetap berada di hadapan Allah (al-hudur), posisi yang
harus kita miliki dalam doa ritual. Tentu saja ada waktu
yang tepat untuk berpikir tentang masa lalu atau masa
depan, untuk belajar dari kesalahan kita dan merencanakan
apa yang harus kita lakukan.

e. Proses Transformatif

Banyak ilmuwan telah mendefinisikan proses
transformatif ~ kesadaran  penuh. Kesadaran penuh
didefinisikan sebagai proses di mana seseorang menjadi

sepenuhnya menyadari apa yang terjadi dalam dirinya

22 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan
Kesejahteraan Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020.

18



sendiri dan berubah dari tidak memiliki pikiran, perasaan,
atau tindakan dalam dirinya. Tazkiyah al Nafs adalah proses
transformasi melalui pemahaman diri (kekuatan dan
kelemahan). Ini adalah kemampuan untuk mencapai
kemajuan spiritual, mengatasi depresi, dan mencapai
kebahagiaan dengan menggunakan iman melalui doa
kontemplatif dan kesadaran penuh. Ini adalah proses
pemurnian jiwa melalui berdiam diri dan kesadaran

penuh.?®

C. Manfaat Mindfulness

Asosiasi Psikologi Amerika menyatakan bahwa mindfulness

memiliki beberapa manfaat :

1.

kesadaran diri meningkatkan kesadaran akan pikiran

seseorang;

2.

mengurangi stres, kecemasan, dan emosi negatif secara

signifikan;

3.

memperoleh kontrol atas pemikiran ruminatif, yang

merupakan penyebab utama depresi dan kecemasan;

4.

5
6.
7

meningkatkan fokus dan fleksibilitas mental;
lebih banyak memori yang berfungsi;
mengurangi pikiran yang mengganggu; dan

mengurangi reaktivitas mental.

Sedangkan manfaat dalam hal spiritual yaitu :

1.

Peningkatan kesadaran diri dan keakraban dengan diri

sendiri,

peningkatan empati dan kasih sayang,
peningkatan kesadaran moral,

keberanian untuk mengubah, dan

23 Tengku Mohd Saifuddin Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan, Nur
Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal limu Sosial Ekonomi Islam dan Pembangunan
(JISED), Vol 9 NO 63, 2024.

19



5. peningkatan kontrol atas perilaku otomatis.?*
D. Faktor Yang Membentuk Kesadaran
Dalam psikologi, kesadaran (consciousness) adalah keadaan di
mana individu sadar akan pikiran, perasaan, sensasi, dan
lingkungan sekitarnya. Beberapa faktor yang membentuk
kesadaran dalam psikologi antara lain:
1. Perhatian (Attention)

Perhatian adalah kemampuan untuk fokus pada
informasi atau stimulus tertentu, sementara mengabaikan
informasi yang tidak relevan. Perhatian ini sangat penting
dalam membentuk kesadaran Kkarena tanpa perhatian,
individu mungkin tidak sepenuhnya menyadari apa yang
terjadi di sekitarnya.

2. Persepsi

Persepsi adalah proses mengorganisir, mengidentifikasi,
dan menafsirkan informasi sensorik untuk memahami dunia
di sekitar kita. Apa yang kita sadari sangat bergantung pada
cara kita mempersepsikan dunia tersebut, dan persepsi ini
dipengaruhi oleh pengalaman, pengetahuan, dan ekspektasi
kita. Persepsi bukan hanya fenomena visual, yaitu segala
sesuatu yang kita lihat secara fisik. Para ahli perkembangan
menganggap persepsi sebagai bagian dari pemahaman input
sensorik yang dihubungkan indra ke otak dan dikirimkan ke
sistem saraf pusat. Dengan kata lain, persepsi adalah
penafsir otak dari semua informasi yang diberikan oleh
indera fisik. Persepsi membantu menentukan semua yang
kita miliki, semua yang kita inginkan, inginkan, pikirkan

dan butuhkan, serta pengalaman masa lalu.?

24 Galuh Andina Putri, Konsep Mindfulness dalam Bimbingan dan Konseling Islam ,
Jurnal : Al-Musyrif Vol 01 No 01, 2021.

20



3. Kognisi

Kognisi mencakup berbagai proses mental, seperti
pemikiran, ingatan, pemecahan masalah, dan pengambilan
keputusan. Kognisi mempengaruhi cara kita menyadari dan
menanggapi informasi. Ingatan juga memainkan peran
penting karena memori jangka pendek memungkinkan kita
untuk menyadari situasi atau pengalaman terkini.

4. Emosi

Perasaan atau reaksi emosional terhadap suatu peristiwa
atau situasi dapat mempengaruhi kesadaran kita. Ketika
seseorang merasa takut, senang, atau cemas, pengalaman
emosional ini akan mempengaruhi cara mereka memproses
informasi dan berinteraksi dengan dunia. Pakar psikologi
menjelaskan bahwasannya emosi terbagi menjadi tujuh
diantaranya, emosi cinta, emosi bahagia, emosi sedih, emosi
takut, emosi terkejut, emosi marah, dan emosi cemas.
Dalam pengendalian emosi tersebut tergantung terhadap
bagaiamana cara yang manusia ambil untuk mengendalikan
emosi tersebut, ketika manusia mampu mengendalikannya
maka akan memberikan dampak yang positif terhadap
dirinya akan tetapi ketika manusia tidak mampu
mengendalikannya maka akan memberikan dampak yang
negatif terhadap dirinya. Ada lima unsur kecerdasan
emosional yaitu: (1). mengenal emosi diri, (2). mengelola
emosi diri, (3). memotivasi diri sendiri, (4). mengenali

emosi orang lain, dan (5). membina relasi pergaulan. 2

25 Magfirah Ramadanti, Cici Patda Sary, and Suarni Suarni, “PSIKOLOGI KOGNITIF
(Suatu Kajian Proses Mental Dan Pikiran Manusia),” Al-Din: Jurnal Dakwah Dan Sosial
Keagamaan 8, no. 1 (2022): 5669, https://doi.org/10.30863/ajdsk.v8i1.3205.

26 Sri Rahma Dewi and Fadhilla Yusri, “Kecerdasan Emosi Pada Remaja,” Educativo:
Jurnal Pendidikan 2, no. 1 (2023): 65-71, https://doi.org/10.56248/educativo.v2i1.109.

21



5. Fisiologi Otak
Struktur dan aktivitas otak sangat berperan dalam
membentuk kesadaran. Otak memproses informasi yang
datang dari lingkungan eksternal maupun internal.
Gangguan atau perubahan dalam aktivitas otak, seperti yang
terjadi pada tidur, bisa mengubah tingkat kesadaran
seseorang.
6. Pengalaman Pribadi dan Budaya
Pengalaman hidup dan latar belakang budaya
membentuk cara seseorang memahami dan menyadari
dunia. Nilai-nilai, norma, dan keyakinan yang dimiliki
individu dapat mempengaruhi cara mereka memaknai
situasi atau perasaan tertentu. orang berfikir bahwa apa
yang terjadi saat ini menjadi pengalaman hidup dari
Tuhannya. Individu akan merasakan hati menjadi lebh
tenang jika merasakan aspek keyakinan spiritual dengan
baik, Individu dengan spiritual yang baik dalam kesadaran
proses berfikir akan memberikan pengalaman kepada
pikiran, berfikir positif dengan kesadaran bahwa setiap
kehidupan dan pengalaman kehidupannya pasti akan
memberikan hikmah yang baik dalam kehidupan
selanjutnya. Musibah yang dianggap sebagai pengalaman
yang tidak menyenangkan dengan adanya pendekatan
mindfulness sprititual islam akan menjadikan kesehatan
jiwa yang lebih baik.?’
7. Tidur dan Siklus Sadar
Tidur dan pola sirkadian juga mempengaruhi tingkat

kesadaran. Kesadaran berubah antara fase tidur dan terjaga,

27 Siti Rohmatun and Maryatun Maryatun, “Intervensi Mindfulness Spiritual Islam
Sebagai Upaya Penurunan Tingkat Kecemasan Upaya Kesehatan Jiwa Bagi Mahasiswa
Keperawatan,” Avicenna : Journal of Health Research 5, no. 2 (2022): 120-29,
https://doi.org/10.36419/avicenna.v5i2.689.

22



dan tidur memiliki peran dalam pemrosesan informasi dan
konsolidasi memori.
E. Tingkatan Kesadaran
Dalam kehidupan, setiap orang pasti memiliki kesadaran yang
berbeda-beda. Karena itu, kesadaran didefinisikan sebagai
kemampuan yang dimiliki setiap orang untuk membuat hubungan
dengan lingkungannya, termasuk diri sendiri, yang biasanya
digerakkan oleh alam sadar. Di dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia, kesadaran didefinisikan sebagai keinsafaan, suatu
kondisi yang dimengerti, suatu hal yang dirasakan atau dialami
oleh seseorang.

Kesadaran sendiri berasal dari kata "sadar", yang berarti tahu,
mengerti, ingat, paham, dan terbuka hati dan pikirannya untuk
bertindak sesuai dengan hatinya. Kata "sadar" juga dapat berarti
keinsyafan akan tindakan seseorang. Dengan demikian, kesadaran
adalah hati dan pikiran yang terbuka untuk bertindak sesuai dengan
hatinya.?®

Tingkatan kesadaran dalam psikologi seringkali merujuk pada
berbagai tingkat pemahaman, perhatian, dan kesadaran diri yang
dimiliki individu. Berikut adalah beberapa tingkatan kesadaran
yang umum dibahas dalam psikologi:

1. Kesadaran Dasar (Basic Awareness)

Adalah tingkat kesadaran paling dasar yang mencakup
kemampuan untuk merasakan dan  memperhatikan
lingkungan sekitar serta pengalaman langsung. Ini termasuk
sensasi fisik, seperti rasa sakit atau kenyamanan.

2. Kesadaran Emosional (Emotional Awareness)
Tingkat ini melibatkan kemampuan untuk mengenali dan

memahami emosi sendiri. Individu yang memiliki kesadaran

28 Miranda Dhea Amanda, Peningkatan Kesadaran Lingkungan Melalui Ecobrick Oleh
Komunitas Purwokeling Kelurahan Purwoyoso Kecamatan Ngaliyan Kota Semarang, (Skripsi :
UIN Walisongo Semarang, 2023), h. 24.

23



emosional mampu mengidentifikasi perasaan mereka dan
bagaimana perasaan tersebut mempengaruhi perilaku dan
reaksi mereka.

. Kesadaran Diri (Self-Awareness)

Kesadaran diri mencakup pemahaman yang lebih dalam
tentang diri sendiri, termasuk nilai-nilai, motivasi, dan
kebiasaan. Ini adalah kemampuan untuk melihat diri sendiri
dari perspektif luar dan mengevaluasi tindakan serta
keputusan.

. Kesadaran Sosial (Social Awareness)

Ini adalah kemampuan untuk memahami dinamika sosial
dan hubungan antara individu. Kesadaran sosial mencakup
kemampuan untuk merasakan emosi orang lain, memahami
perspektif mereka, dan berempati.

. Kesadaran Reflexive (Reflexive Awareness)

Tingkatan ini mencakup kemampuan untuk merenungkan
pikiran dan perasaan sendiri serta bagaimana mereka
berinteraksi dengan orang lain. Ini melibatkan introspeksi
yang mendalam dan pemahaman tentang bagaimana
pengalaman masa lalu membentuk perilaku saat ini.

. Kesadaran Transendental (Transcendental Awareness)

Ini adalah tingkat tertinggi dari kesadaran, yang sering kali
terkait dengan pengalaman spiritual atau mistis. Individu
pada tingkat ini mungkin merasakan keterhubungan dengan
sesuatu yang lebih besar dari diri mereka sendiri, seperti alam

semesta atau konsep ketuhanan.

F. Teknik Mindfulness

Dalam agama Buddha teknik mindfulness atau meditasi juga

dikenal sebagai Samadhi di masa lalu. Meditasi, yang dianggap

sebagai salah satu dari empat kebenaran mulia, dan jalan ariya

berunsur delapan adalah cara yang diajarkan oleh Buddha untuk

24



mencapai nirwana. Kamus Besar Bahasa Indonesia menyatakan,
Meditasi berarti menahan pikiran dan perasaan untuk suatu tujuan.
Indonesia. Menurut ensiklopedia umum, meditasi adalah teknik
relaksasi yang digunakan untuk memperluas perspektif.

Dalam sejarahnya, Sang Buddha Gautama memperkenalkan
meditasi sebagai salah satu cara utama untuk mencapai Nibbana, yang
dikenal sebagai pencerahan universal. Sesuai dengan ajarannya,
meditasi merupakan hasil dari upaya yang dilakukan Sang Buddha
untuk mencapai Nibbana, yang memerlukan banyak waktu dan usaha.
Penganut keyakinan ini percaya bahwa sang Buddha sendiri
mengajarkan meditasi kepada muridnya sebagai cara untuk
mewujudkan ajarannya sendiri.

Teknik mindfulness atau meditasi terbagi menjadi beberapa
kelompok, pembagian ini berdasarkan kepada titik fokus serta tujuan
yang dicapai dalam melakukan meditasi tersebut. Diantara pembagian
teknik tersebut yaitu :

1. Meditasi Ketenangan ( Samantha Bhavana )

Fokus dalam meditasi ini yaitu mengembangkan perilaku
damai pada pikiran setiap individu. Sehingga dari fokus
tersebut setiap individu mampu mengembangkan konsentrasi
dan mengurangi gangguan yang berada dalam pikiran yang
mampu meningkatkan rasa tenang didalam batinnya.

2. Metidasi Pandangan Terang ( Vipassana Bhavana )

Meditasi ini memiliki tujuan utama sebagai upaya untuk
mengembangkan kesadaran akan hakikat keberadaan dan
memfasilitasi refleksi diam-diam atas penderitaan manusia.
Pada praktiknya diperlukan waktu yang intensif dalam sebuah
keheningan dan berlangsung selama beberapa hari dalam upaya
untuk membawa perubahan batin serta sikap bijaksana dalam

menjalani realita kehidupan.

25



3. Meditasi Cinta Kasih ( Metta Bhavana )
Meditasi ini termasuk dalam latihan meditasi Buddhis yang
bertujuan untuk memperkuat kasih sayang, pengendalian diri,
dan hubungan dengan diri sendiri dan orang lain untuk
pertumbuhan atau budidaya. Semua mendapat manfaat dari
praktik meditasi Metta Bhavana. Dalam hal ini meditasi tidak
hanya merupakan praktik spiritual, tetapi juga memiliki
dampak positif pada hubungan antarpribadi dan kesadaran diri.

4. Meditasi Refleksi ( Anapanasati )
Meditasi ini merupakan sebuah bentuk meditasi dalam agama
Buddha yang difokuskan dalam pengamatan pernafasan.
Adapun pengertian dari "arti" sendiri berasal dari kata "Ana",
"Apaan”, dan "Sati" yang memiliki arti kesadaran atau refleksi.
Pengembangan kesadaran yang terdapat didalamnya sebagai
pengalaman batin individu yang berupa pikiran dan emosi yang
dihasilkan. Dalam praktiknya meditasi ini akan dilakukan
dengan adanya bimbingan dari pihak profesional karena untuk
memberikan pemahaman tentang empat kebenaran mulia dalam

proses refleksi tersebut.?®

2% Dinda Anaya, “Makna Ajaran Meditasi Agama Buddha Dlam Membangun Kerukunan
Umat Beragama (Studi Weekend Mindful Relaxation Vihara Padepokan Dhammadipa Arama Di
Batu Malang),” Skripsi : IAIN Kediri, 2024.

26



BAB III
RELEVANSI MINDFULNESS DENGAN AYAT AL-QURAN

A. Tadabur
Kata tadabur berasal dari bahasa Arab dan berasal dari kata dabara ( - ),
yang berarti "belakang". Tadabur merupakan proses berpikir, merenungkan,
dan memusatkan perhatian kepada sesuatu yang ada di belakang atau kepada
penyelesaian masalah. Secara keseluruhan, fokus dan ingat kata-kata
"mulai” dan "akhir", lalu ulangi ini beberapa kali. Dalam setiap tindakan,
mencari dasar kebenaran melalui informasi; misalnya, simpan informasi
yang bermanfaat dan lepaskan informasi yang tidak bermanfaat, tidak jelas
dalam kehidupan pribadi seseorang.*°
Kata dabara dengan berbagai derivasinya tersebut sebanyak 44
kali yaitu, Yunus (10): 3, Yunus (10): 31, Ar-Ra’ad (13) : 3, As-Sajadah
(32) : 5, An-Nisa’ (4) : 82, Muhammad (47) : 24, Al-Mukminun (23) : 68,
Saad (38) : 29, Al-Ma’arij (70) : 17, Al-An’am (6): 45, Al-A’raf (7): 72, Al-
Ra’d(13): 22, Al-Anfal (8): 74, As-Sajadah (32): 52, Al-Hijr (15): 66, An-
Nisa (4): 82, Yusuf (12): 25, Muhammad (47): 68, Yusuf (12): 27, Al-
Mu’minun (23): 24, Yusuf (12): 28, Al-Mudatstsir (74): 23, Al-Mudatstsir
(74): 33, An-Nazi’at (79) : 22, Al-Anfal (8): 16, Ali Imran (3): 111, Al-
Anfal (8) : 15.3¢

EEESRE R (R [ (R S e
b 0 At h g e sl ans ¥ BT g i Ogazy
Sslsl

“Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan banyak dari
kalangan jin dan manusia untuk (masuk neraka) Jahanam (karena

30 Galuh Andina Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam,”
Al Musyrif 1, no. 1 (2021): 84-108.

31 Muhammad Fuad Abdul Bagqi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h. 310-311.

27



kesesatan mereka). Mereka memiliki hati yang tidak mereka
pergunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan memiliki mata
yang tidak mereka pergunakan untuk melihat (ayat-ayat Allah), serta
memiliki telinga yang tidak mereka pergunakan untuk
mendengarkan (ayat-ayat Allah). Mereka seperti hewan ternak,
bahkan lebih sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lengah.”

(QS Al-A’raf: 179).

Dalam Tafsir Al-Misbah, Hati, mata dan telinga orang yang memilih
kesesatan disamakan dengan halnya binatang karena binatang tidak dapat
menganalogikan apa yang ia dengar dan lihat sesuai dengan sesuatu yang
lain. Binatang tidak memiliki akal seperti halnya manusia, bahkan manusia
yang tidak menggunakan potensi yang telah Allah anugerahkan kepadanya
lebih buruh dari binatang sebab binatang dengan instingnya selalu mencari
kebaikan dan menghindari bahaya tetapi manusia durhaka malah justru
menolak kebaikan dan kebenaran serta mengarah kepada bahaya yang tiada
taranya. Setelah kematian mereka akan kekal di api neraka sedangkan
binatang yang punah dengan kematiannya. Binatang tidak memiliki potensi
seperti yang manusia miliki jadi tidak wajar jika binatang dikecam akan hal
itu sebagaimana manusia dikecam bahkan dianggap lebih hina dari binatang
karna tidak mampu mencapai apa yang seharusnya mampu untuk dicapai
dengan potensi yang dimilki. Keimanan dan petunjuk Allah begitu jelasnya
bagi yang berpengetahuan, tetapi bagi mereka yang tidak memanfaatkannya
bahkan orang yang tidak sadar dan tidak mengetahui bahwa mereka
memiliki potensi untuk meraih kebahagiaan, inilah kelalaian yang tiada

taranya. 2
G G = g slailg et S 31 251 (Lt o3 oSGt 6 s
17 & i< E.L 1{‘5'.“.//1 ée’a ;w’.’f o . w/e P < w,° K] ‘.’", ”w,o
Sl J.U W) QJJW joY\ JiJ.g B L;';-‘ o s./?'«.s\ C{éj g;,\;,d\

SR

32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur an jilid 4,
cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 378-379

28



“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Siapakah yang menganugerahkan
rezeki kepadamu dari langit dan bumi, siapakah yang kuasa
(menciptakan) pendengaran dan penglihatan, siapakah yang
mengeluarkan yang hidup dari yang mati dan mengeluarkan yang
mati dari yang hidup, serta siapakah yang mengatur segala urusan?”
Maka, mereka akan menjawab, “Allah.” Maka, katakanlah, “Apakah
kamu tidak takut (akan azab Allah)?” (QS Yunus : 31).

Dalam tafsir Al-Munir, katakanlah Nabi Saw. kepada orang musyrik
Mekah dan orang yang semisal mereka bahwasannya Siapakah yang
menurunkan hujan dari langit yang dengannya bumi bisa menumbuhkan
tumbuh-tumbuhan, bunga dan pepohonan yang menghasilkan sayur-
sayuran, buah-buahan yang banyak sekali dan lainnya ?, Siapakah yang
menciptakan penglihatan dan pendengaran yang kuasa menciptakan dan
merancangnya dengan luar biasa dan menjaganya dari kerusakan serta
Siapakah yang memberi kekuatan untuk melihat dan kekuatan mendengar
yang mana semua itu adalah sarana ilmu dan pengetahuan dan untuk dapat
mengetahui apa yang ada dalam alam ini. Siapakah pula yang dengan
kekuasaanNya yang sangat besar menentukan kehidupan dan kematian? Dia
menghidupkan dan mematikan, Dia yang mengeluarkan yang hidup dari
yang mati dan mengeluarkan yang mati dari yang hidup. Siapa yang
mengurus urusan ala mini dan di tanganNya Kerajaan segala sesuatu, dan
Dialah yang Maha Kuasa yang tidak ada akhir bagi kekuasaanNya dan ada
pertanggungjawaban terhadap apa yang diperbuatnya, sementara mereka
akan dimintai pertanggungjawaban apa yang mereka kerjakan.

Kelima pertanyaan tersebut tak akan ada jawaban bagi orang musyrik
kecuali mengatakan bahwa yang melakukan semua itu adalah Allah SWT
dan untuk menjawab yang mematikan serta menghidupkan adalah Allah
SWT tanpa ada keraguan didalamnya. Katakanlah kepada mereka wahai
Rasul Saw “Apakah kalian tidak takut akan diri kalian dari adzab Allah
SWT dengan kemusyrikan kalian kepadaNya dan penyembahan kalian

29



kepda selainNya, padahal yang kalian sembah tidak punya peran sedikit pun
dalam hal-hal tadi dan tidak memiliki kemudharatan dan manfaat apapun.3

Boleg B i) & AR LA A L5 e dBl) e G
JA i A é)?sj’\ e gedy 535568

“Orang-orang yang bersabar demi mencari keridaan Tuhan mereka,
mendirikan salat, menginfakkan sebagian rezeki yang Kami berikan
kepada mereka secara sembunyi-sembunyi atau terang-terangan, dan
membalas keburukan dengan kebaikan, orang-orang itulah yang
mendapatkan tempat kesudahan (yang baik).” (QS Ar-Ra’ad : 22)

Ayat ini menerangkan beberapa sifat yang dimiliki oleh seseorang
yang mengambil pelajaran terhadap apa yang telah Allah terangkan, mereka
inilah orang yang kuat akalnya serta beriman sebagaimana yang telah
disebutkan pada ayat-ayat sebelumnya. Dalam ayat ini, menerangkan
mengenai sifat kelima yang dijalankan seseorang tersebut yaitu, mereka
yang tahan menderita dalam menjalankan ketaatan dan beban agama serta
menjauhkan larangan dan perbuatan munkar. Meridhai atas qadha Allah dan
takdirNya, tidak berkeluh kesah atas bencana yang menimpanya. Yang
dimaksud sabar disini yaitu sabar yang didasarkan kepada sikap mencari
keridhaan Allah, bukan didasarkan atas riya dan sum’ah. Keenam, mereka
mendirikan sembahyang secara smpurna baik rukun dan tata caranya serta
hati yang khusuk, jauh dari riya dan rasa takut kepada Allah disertai rasa
mengagungkan Allah, merasakan bahwa kita sedang berdiri dihadapan
Allah.

Ketujuh, mereka membelanjakan Sebagian rizki yang Allah berikan baik
secara rahasia maupun terang-terangan, baik infak wajib terhadap istri, anak
serta kerabat maupun infak yang mandhub seperti infak kepada yang tidak

mampu. Sekiranya manusia memahami rahasia Al-Qur’an mengenai

33 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 6, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 166-167

30



membelanjakan harta di jalan Allah maka hidup sosial kaum muslim akan
terjaga dengan sebaik-baiknya. Kedelapan, mereka menolak kejahatan
dengan kebaikan dan membalas keburukan dengan keihsanan. Sifat ini
menetapkan bahwasannya kita mempergauli saudara kita dengan muamalat
yang baik dan penuh rasa belas kasihan yang mampu mencabut rasa dengki
sera benci dari hati saudara kita.kepada mereka ini, di akhirat akan diberikan
surga yang tinggi dan penuh dengan segala yang diinginkan naluri serta
sedap dalam pandangan.3
B. Tafakur

Dalam kitab Al-Qur'an, Dr. Yusuf Qardawi menjelaskan mengenai akal
dan ilmu, mengatakan bahwasannya keyakinan adalah kekuatan yang
tampaknya dapat menyempurnakan ilmu. Tafakkur juga merupakan
aktivitas kekuatan itu menggunakan akal. Manfaat-manfaat ini membedakan
manusia dari spesies lain. Hati hanya dapat menggambarkan tujuan pikiran.
Ingatlah apa yang telah disadari.*

Dalam Al-Qur’an kata fakkara dengan berbagai derivasinya tersebut
sebanyak 18 kali yaitu, Al-Mudatstsir (74) : 18, Saba’ (34) : 46, Al-Bagarah
(2) : 219, Al-Bagarah (2) : 266, Al-An’am (6) : 50, Al-A’raf (7) : 184, Ar-
Rum (30) : 8, Ali Imran (3) : 191, Al-A’raf (7) : 176, Yunus (10) : 24, Ar-
Ra’ad (13) : 3, An-Nahl (16) : 11, An-Nahl (16) : 44, An-Nahl (16) : 69, Ar-
Ruum (30) : 21, Al-Jasyiah ((45) : 13, Az-Zumar (39) : 42, Al-Hasyr (59) :
21.%

2V phad gla i 03RaEs aapis 15 153408 U @ 035 3

4 A TV T4 (- (76
S ONE b Bl G 1 cals G

3 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 3,
Semarang : Pustaka Riski Putra.

35Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.”

Muhammad Fuad Abdul Bagi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h. 635-634.

31



“( yaitu ) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk,

atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan

langit dan bumi ( seraya berkata ), “ Ya Tuhan kami, tidaklah

Engkau menciptakan  semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau.

Lindungilah kami dari azab neraka.” (QS. Ali Imran : 191).

Orang yang berakal harus menggabungkan dzikir dengan pikir.
Mereka berdzikir terhadap Allah dalam berbagai keadaan, baik saat berdiri,
duduk, atau berbaring. Mereka selalu berdzikir terhadap Allah baik dengan
hati maupun lisan. Mereka akan selalu berpikir, merenungi, dan memahami
bahwa segala apa yang ada di langit dan di bumi adalah rahasia, manfaat,
dan hikmah-hikmah yang menunjukkan kekuasaan, kebesaran, pengetahuan,
dan rahmat yang diberikan Sang Khalik. Objek berpikir, merenung serta
memahami adalah ciptaan Sang Khalik bukan Dzat Sang Khalik itu sendiri,
karena tidak dimungkinkannya untuk menggapai hakikat Dzat dan sifat-
sifatNya. Dalam hal ini menggabungkan dzikir dengan bertafakur

diharapkan agar semakin bertambah kearifan dan kuat keimanannya.*’

wf @ Tosco. (o . oW Vg s oTa (L 2 sor 5. ”& o
S by ki g ol ot s G B B R
0380 25 tslaly 01 o3 18 By ke

“Apakah mereka tidak berpikir tentang (kejadian) dirinya? Allah tidak
menciptakan langit, bumi, dan apa yang ada di antara keduanya,
kecuali dengan benar dan waktu yang ditentukan. Sesungguhnya
banyak di antara manusia benar-benar mengingkari pertemuan dengan
Tuhannya” (QS Ar-Rum : 8)

Apakah mereka buta ? Mengapa mereka tidak mau memikirkan dirinya
sendiri, siapakah yang telah menjadikan dirinya dan siapa pula yang mereka
perlukan ? Mengapakah mereka tidak mau memikirkan dirinya untuk
meyakini bahwasannya kejadian langit, bumi, dan dsegala isinya tidaklah
mungkin terjadi secara kebetulan, akan tetapi kejadian tersebut sesuai

dengan hikmah yang telah dikehendaki Allah dan untuk mengetahui

37 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 545

32



bahwasannya ala mini akan berakhir pada suatu titik ? Ketika itulah, mereka
akan menerima hisab serta pembalasan. Memang tidaklah masuk akal
bahwasannya Allah menjadikan sesuatu hanya sekedar untuk main-main dan
tidak mengandung suatu hikmah.

Adapula pendapat lain bahwasannya ayat ini bermakna Mengapakah
mereka tidak mengembangkan pemikiran yang ada padanya serta hatinya
yang kosong supaya mengetahui bahwasannya Allah tidaklah menjadikan
langit dan bumi tanpa adanya suatu maksud yang benar serta hikmah yang
menyertainya? Allah menjadikan langit dan bumi disertai dengan hikmah,
dan untuk langit dan bumi ditentukan ajalnya (masa akhirnya).

Kebanyakan manusia, karena tidak mau menumbuhkan pikiran dalam
dirinya, maka mereka pun mengingkari pertemuan manusia dengan Allah.
Seandainya mereka memikirkan dirinya, mempelajari keajaiban-
keajaibannya, pastilah meyakini bahwa dirinya akan kembali kepada Allah

dan akan menjumpai-Nya.*

7 T, e 3 P o _. P To. e& ° “‘2’/, ° @ .
el el Sy F L s s gy aSss sl i

E g} A P 2 < 4 PR
ol 0% o4° ‘.0 iuf} e oA 0. oW FR 2 F_ @

“Dialah yang menidurkan kamu pada malam hari dan Dia
mengetahui apa yang kamu kerjakan pada siang hari. Kemudian, Dia
membangunkan kamu padanya (siang hari) untuk disempurnakan
umurmu yang telah ditetapkan. Kemudian kepada-Nya tempat kamu
kembali, lalu Dia memberitahukan kepadamu apa yang telah kamu
kerjakan.”(QS Al-An’am : 60)

Allah SWT yang mematikan hambaNya di dalam tidurnya pada
malam hari yang mana hal ini disebut dengan kematian kecil. Allah SWT
mengetahui apa saja yang telah kalian lakukan disiang hari, hal ini
menunjukkan ilmu Allah SWT meluputi makhlukNya pada waktu siang dan

malam hari baik dalam keadaan diam ataupun bergerak. Allah SWT

38 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 4,
Semarang : Pustaka Riski Putra.

33



membangunkan kalian di siang hari yaitu menebarkan kalian di siang hari
setelah mematikan dengan tidur dan mengetahui semua perbuatan kalian di
siang hari. Pergantian malam dan siang ini untuk memberlakukan ajal yang
telah ditentukan yang telah diketahui oleh Allah SWT bagi setiap individu,
pasalnya masa dan umur manusia telah dibatasi dan ditentukan dalam
sebuah catatan (Lauh Mahfuzh). Hanya kepada Allah lah tempat kembali
kalian semua pada hari Kiamat, setelah sempurnanya ajal kalian. Lalu Dia
akan memberitahukan kepada kalian apa saja yang telah kalian perbuat dan
akan memberikan balasan sesuai dengan apa yang telah kalian lakukan di
dunia, jika baik dengan kebaikan jika jelek maka dengan kejelekan pula.
C. Tasabur ( Sabar)

Seperti yang dinyatakan dalam bukunya oleh Muhammad Rabbi
Muhammad Jauhari yang Dberjudul Keistimewaan Akhlak Islami,
menerangkan bahwa bersabar berarti usaha dalam menahan diri. Ada juga
al-shibru yang memberikan shad, yang berarti obat yang pahit, tepatnya sari
pohon. Orang-orang mengatakan bahwa kata "kegigihan” pada awalnya
keras dan kuat. Al-Shibru menyinggung obat yang dikenal sangat keras dan
tidak enak rasanya. Menurut beberapa orang, "Ketekunan diambil dari kata
"berkumpul”, "merangkul,” atau "merangkul." karena orang yang sabar
adalah orang yang memeluk atau memeluk dirinya sendiri ketika mereka
sedih. Intinya, ada tiga makna untuk sabar: menahan, keras, merakit, atau
merangkul. Mengeluh, di sisi lain, merupakan lawan dari ketekunan.
Bersabar adalah kemampuan untuk menyelesaikan berbagai tugas,
menghindari tantangan, dan menghadapi tantangan dengan siap dan pasrah.
Salah satu Asma'ul Husna Allah SWT adalah puing-puing Shabur, yang
berarti tidak terburu-buru untuk bergerak.*°

Dalam Al-Qur’an kata sabar dengan berbagai derivasinya di sebut
sebanyak 100 kali pada beberapa surat diantaranya, lbrahim : 5, An-Nahl :
126, As-Saffat : 102, Al-Anfal : 46, Ali Imran : 142, Al-Kahfi : 75, Al-

39 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 4, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 215
40 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.”

34



Ma’arijj : 5, Al-Qasas : 80, Al-A’raf : 87, Shad : 6, Ath-Thur : 16, Yusuf :
18, Al-Qamar : 27, Maryam : 65, Taha : 132, Ibrahim : 12, Fushshilat : 24,
hud : 49, Yunus : 109, Ar-Rum : 60, Al-Muzammil : 10, Qaaf : 39, Al-Insan
: 24, Ghafir : 55, Al-Mukminun : 111, Shad : 17, Al-Mudatsir : 7, Al-Kahfi :
28, Yusuf : 90, As-Syura : 43, Al-Ahgaf : 35, Ar-Ra’ad : 24, Al-Furgan :
424

(PP~ a/é"loﬁ° o ‘.q./,;u/ o} o o (%
@ 15531 Ul s 3a5 N5 2155 o5& 500
“Maka, bersabarlah untuk (melaksanakan) ketetapan Tuhanmu dan

jangan ikuti pendosa dan orang yang sangat kufur di antara mereka.”
(QS. Al-Insan : 24).

Ayat ini menjelaskan bahwasannya segala urusan berada di tangan
Allah maka bersabarlah dalam menerima hukum Tuhan yang sangat adil.
Kelak, Allah akan memberikanmu kemenangan yang gemilang kepadamu.*?

e e 4555 G 585 S5l 1530605 5 25 sl 1950 305
pRUpp-pet ELJsl B8 madl 0353

“QOrang-orang yang bersabar demi mencari keridaan Tuhan mereka,
mendirikan salat, menginfakkan sebagian rezeki yang Kami berikan
kepada mereka secara sembunyi-sembunyi atau terang-terangan, dan
membalas keburukan dengan kebaikan, orang-orang itulah yang
mendapatkan tempat kesudahan (yang baik)”. (QS. Ar-Ra’ad : 22).

Dalam tafsir Al-Munir, Allah menjelskan mengenai beberapa sifat
seorang ulul albab salah satunya berupa sabar dan tabah. Mereka yaitu
orang-orang yang sabar dan tabah dalam menjalankan ketaatan dan dalam
menjauhi kemaksiatan serta dalam menghadapi bala. Mereka pun

41 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h.

42 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5,
Semarang : Pustaka Riski Putra.

35



mengejawantahkannya dengan mengerjakan amal-amal ketaatan dan
kewajiban, menjauhi berbagai kemaksiatan, berbagai perbuatan buruk atau
kemungkaran-kemungkaran. Ridha dengan qada’ qadar ketika menghadapi
berbagai musibah. Kesabaran dan ketabahan mereka hanya mencari Ridha
Allah dan memperoleh pahala-Nya, bukan riya dan tidak pula sum’ah.*®
D. Tazkiyah

Tazkiyah adalah pembersihan dan pemurnian jiwa, sebagai wadah
kebaikan sepanjang kehidupan sehari-hari, menyaring keyakinan,
melakukan komitmen sesuai permintaan, tanpa mengurangi atau menambabh.
Kesucian hati adalah awal dari kebiasaan hidup yang sempurna dan besar.
Menurut Ibnu Qoyyim Al Jauziyah dalam kitab Madarijus Shalikin,
tazkiyatun nafs memiliki tiga metode: ilmu, tadzakkur, dan riyadhah.
IImuwan adalah hakim (penentu) yang membedakan antara keyakinan dan
ketidakpastian, antara jalan yang salah dan jalan yang benar, dan antara
kesesatan dan arah yang benar. llmuwan akan menjadi cahaya bagi mereka
yang memilikinya, karena ilmu adalah alat untuk menghentikan keinginan
yang menggerogoti ketika kita melihat, mendengar, dan merasakan apa yang
terjadi di dalam hati kita. Tadzakkur adalah sejenis kata tafa'ul dari kata
dzikir, dan bertentangan dengan kata nisyan, yaitu memberikan gambaran
tentang sesuatu yang diingat. Dalam interpretasi ini, riyadhah mengacu pada
beberapa lokasi yang dianut oleh Muslim yang didedikasikan untuk
menyembah Allah semata-mata.**

Di dalam Al-Quran, kata tazkiyah dan berbagai bentuk derivasinya,
baik dalam bentuk isim maupun fi i/, disebutkan sebanyak 59 kali dalam 29
surah diantaranya Al-Bagarah : 129, Ali Imran : 164, Al-JUmu’ah : 2, An-
Nur : 21, At-Taubah : 103, Fatir : 18, Maryam : 19, Al-Kahfi : 81, Taha : 76,

43 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 7, cet. 1 ,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 155.

44 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.”

36



Al-Mukminun : 4, Fushshilat : 7, Ar-Rum : 39, Al-Mujadalah : 13, An-
Najm : 32, Al-A’la : 14, Al-Lail : 18.%

3 - R (VL PP.4 IR VG Y T PP S~
o Mo o8 U 5 15870l ey s LAl 25

“Sungguh, Allah benar-benar telah memberi karunia kepada orang-
orang mukmin ketika (Dia) mengutus di tengah-tengah mereka
seorang Rasul (Muhammad) dari kalangan mereka sendiri yang
membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa)
mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab Suci (Al-Qur’an)
dan hikmah. Sesungguhnya mereka sebelum itu benar-benar dalam
kesesatan yang nyata”. (QS. Ali Imran : 164).

Yuzakkihim dalam tafsir Al-Azhar dimaknai kebersihan jasmani dan
ruhani. Disuruh berwudhu ketika akan shalat, disuruh mandi setelah
bersetubuh, disuruh berhias ketika memasuki masjid, serta diberikan pula
pembersihan jiwa dari hasad, dengki, takabbur, riya®, ,,ujub, serta bakhil.
Semua ajaran kebersihan itu berpokok kepada satu ajaran yaitu tauhid
(Mengesakan Tuhan). Maka bersihlah mereka dari syirik dan pengaruh yang
lain, kekotoran berhala dan thaguth.

. o0 ° w P ol e}°/o°w 4°/°°.°./°/ 5.
1Sy oS 2aalads Sl sl il 22 Vit e Bt

S gl &5 80 283

“ Ya Tuhan kami, utuslah di antara mereka seorang rasul dari
kalangan mereka, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu,
mengajarkan kitab suci dan hikmah (sunah) kepada mereka, dan
menyucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah Yang Mahaperkasa
lagi Mahabijaksana.” (QS. Al-Bagarah : 129).

45 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h. 406-407.

37



Yuzakkihim menurut tafsir Al-Azhar dimaknai bersih daripada
kepercayaan yang karut-marut, syirik, dan menyembah berhala, dan bersih
pula kehidupan sehari-hari daripada rasa benci, dengki, khizit, dan khianat.
Membersihkan mereka pada rahani dan jasmani. Sehinggga dapat
memperbedakan mana kepercayaan yang kotor dengan yang bersih.
Kebersihan itulah yang akan membuka akal dan budi, sehingga selamat
dalam kehidupan.

E. Tasyakur

Sebagaimana dinyatakan oleh Ar-Ragib al-Isfahani dalam Mu'jam
Mufradat Alfaz al-Qur'an, bersyukur berarti menggambarkan nikmat dan
menunjukkannya (tasawwur an-ni'mah wa izharuha), yang bertentangan
dengan kufr, yang berarti mengabaikan nikmat dan menyembunyikannya
(nisyan an-ni'mah wa satruha). Menurut al-Ragib, syukur terdiri dari tiga
jenis: syukur dalam hati melalui pengakuan nikmat; syukur verbal (syukr al-
lisan), yang merupakan pujian kepada pemberi nikmat; dan syukur terhadap
berbagai bagian tubuh (syukr sair al-jawarih).*®

Dalam Al-Qur’an kata Syukur disebut sebanyak 76 kali dengan
berbagai derivasinya pada beberapa surat diantaranya Al-Mukminun : 78,
An-Naml : 40, An-Nisa : 147, Al-Ahqaf : 15, Az-Zumar : 7, Al-Bagarah :
52, Al-Bagarah : 172, Al-Bagarah : 185, Al-Jasyiah : 12, Al-Wagqi’ah : 70,
Lugman : 12, Yunus : 60, Ghafir : 61, Al-Ankabut : 17, Saba’ : 13, Al-
Furgan : 62, Al-Insan : 9, Ibrahim : 7, Al-Anbiya’ : 80, Al-An’am : 63, Al-
A’raf : 189, Fathir : 30, Asy-Syura : 23, Al-Isra’ : 30, At-Tagabun : 17,
Lugman : 31, Al-Insan : 22, As-Sajadah : 9, Ar-Rum : 46, Al-Qasas : 73, Ali
Imran : 144, An-Nahl : 121, Yusuf : 38, Al-Mulk : 23.%7

@ Sl e S ol 2SI ERG o] 158 536

46 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.”
47 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h.

38



“(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, “Sesungguhnya jika
kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu,
tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku
benar-benar sangat keras.”. (QS. Ibrahim : 7).

Dalam Al-Misbah, ayat ini menyatakan bahwasannya jika bersyukur
maka nikmat Allah akan ditambahnya, namun sebaliknya ketika kita kufur
maka siksaNya akan jatuh menimpa manusia dan siksa Allah itu pedih. Di
sisi lain, tidak tertutup kemungkinan terhindarkan dari siksa dunia bagi
mereka yang kufur terhadap nikmat Allah, bahkan tidak menutup
kemungkinan pula bertambahnya nikmat tersebut dalam rangka mengulur
kedurhakaan. Hakikat syukur vyaitu menampakkan nikmat dengan
menggunakannya pada tempatnya dan sesuai denga napa yang dikehendaki
oleh pemberinya yaitu Allah serta menyebut pemberiannya dengan baik.
Oleh karenanya dibutuhkan perenungan terhadap nikmat tersebut untuk apa
dianugerahkan yang kemudian menggunakan nikmat tersebut sesuai dengan

tujuan dianugerahkannya.*®

® Wil 51t 0 2l £ 0 Sk e b

“Allah tidak akan menyiksamu jika kamu bersyukur dan beriman.

Allah Maha Mensyukuri lagi Maha Mengetahui”. (QS. An-Nisa :

147).

Sesungguhnya Allah tidaklah mengadzab seorang makhlukNya
dengan tujuan sebagai pembalasan akibat sakit hati serta tidak pula untuk
mencari kemanfaatan atau menolak kemudharatan. Allah adalah terkaya dan
suci sehingga semua itu tidak mungkin Allah lakukan kecuali karena
kekufuran manusia, namun jika manusia mengganti kekufurannya dengan

iman dan Syukur maka berakhirlah adzab tersebut. Seandainya mereka

48 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur’an jilid 6,
cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 330-331.

39



bersyukur dan beriman kepada Allah dengan iman yang benar maka mereka
berhak atas pahala dariNya.*°
F. Tagwa

Ar-Ragib al-Isfahani mengatakan bahwa tagwa sangat penting untuk
memelihara dan menjaga, dan dari makna mendasar ini, taqwa mengandung
beberapa konsekuensi, terutama: menahan sesuatu agar tidak menyiksa atau
menyakiti; dan kedua, menahan diri dari rasa khawatir. Ketiga,
menghentikan interaksi antara dua hal. Keempat, melindungi sesuatu atau
seseorang ketika berhadapan dengan musuh atau sesuatu yang dibenci.
Kelima, menghadapi situasi dan menghindari bahaya, dan keenam,
menggunakan perlindungan untuk menutupi dan mengawasi. Ketujuh,
bersikap positif terhadap diri sendiri dan menolak hal-hal yang tidak
disenangi. Kedua, berhati-hatilah, bersiaplah, dan hindari hal-hal yang
menyakitkan hati. Sepuluh, takut kepada Allah dan menyadari bahwa Dia
mengawasi kita.>°

Kata Tagwa diulang dalam al-Qur’an sebanyak 259 kali dengan segala
derivasinya diantaranya Al-Bagarah : 197, Al-Maidah : 8, Al-A’raf : 26, At-
Taubah : 108, Taha : 132, Al-Hajj : 32, Al-Fath : 26, Al-Hujurat : 3, Al-
Mujadalah : 9, Al-Mudatsir : 56, Muhammad : 17, Al-Anfal : 34, Asy-
Syams : 8, Al-Furgan :15, Az-Zumar : 33, Ali Imran : 76, Hud : 49, Al-Hijr
: 45, Maryam : 85, Al-Qasas : 83, Ad-Dukhan : 51, Ath-Thur : 17, Qaf : 31,
Al-Qalam : 34, Az-Zukhruf : 34.%*

B e L85 p3ad iSasy T 35 13 aSls 6 2 ST

49 Teungku Muhammad Hasbhi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 2,
Semarang : Pustaka Riski Putra. h. 985-986.

% Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.”
51 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits
Qahirah, 2007. h. 848-851

40



“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari

seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling
mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi

Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah

Maha Mengetahui lagi Mahateliti” (QS. Al-Hujurat : 13).

Dalam An-Nur, ayat ini menjelaskan bahwasannya Allah telah
menjadikan manusia bersuku-suku dan bergolongan-golongan supaya saling
mengenal bukan bermusuh-musuhan. Orang yang paling mulia di sisi Allah
dan yang paling tinggi kedudukannya di dunia serta akhirat adalah orang
yang bertakwa kepada Allah. Takwa yaitu dengan menjalankan apa yang di
ridhoiNya, takut kepada Allah serta melaksanakan kebaikan dunia dan
akhirat. Allah mengetahui segala perbuatan dan segala rahasia yang manusia
miliki. Karena itu, bertakwalah kepadaNya serta jadikanlah takwa itu

sebagai bekal untuk hari akhirat kelak.>?

@D o3aed 2805 W1 85% Y5 oasdd 55 i 0 4

“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah
dengan sebenar-benar takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati
kecuali dalam keadaan muslim”. (QS. Ali Imran : 102).

Dalam Al-Munir , dijelaskan bahwasannya Allah memerintahkan
kaum Mukminin selalu menetapi serta menekuni ketakwaan dengan
sebenarnya dengan menunaikan kewajiban-kewajiban dan menjauhi segala
larangan. Hal tersebut mampu terealisasikan dengan baik ketika seseorang
mampu meninggalkan segala kemaksiatan dan menegakkan serta
menjalankan perintah menurut kemampuan yang dimilikinya. Ayat ini
menerangkan pula bahwa jangan sampai kita kaum Mukminin meninggal
tidak dalam keadaan memegang teguh agama Islam. Hal ini mengandung

penekanan agar kita menjaga Islam sehingga kita meninggal dalam keadaan

52 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5,
Semarang : Pustaka Riski Putra.

41



memeluk agama Islam sebelum dikejutkan dengan datangnya ajal yang
datang secara tiba-tiba.>®

53 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 360.

42



BAB IV
STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN

A. Konsep Mindfulness Dalam Al-Qur’an

Mindfulness, yang berasal dari konsep Buddha, mengacu pada
kewaspadaan dan kesadaran penuh terhadap pengalaman saat ini. Hal
tersebut mengajarkan kepada manusia untuk dapat menerima segala
apapun yang terjadi dalam hidupnya baik yang negative maupun yang
positif tanpa harus menyalahkan diri sendiri ataupun orang lain.

Mindfulness dalam Al-Qur'an bukan hanya sekadar kesadaran penuh
terhadap diri sendiri dan lingkungan sekitar, tetapi juga mencakup
kesadaran akan keberadaan Allah dalam setiap aspek kehidupan manusia.
Praktik mindfulness dapat dipandang sebagai cara untuk mencapai nilai-
nilai yang diajarkan dalam Al-Qur'an, yang mendorong umat untuk selalu
sadar, beribadah, dan berbuat baik dalam kehidupan sehari-hari. Dalam
Al-Qur'an, konsep kesadaran juga sangat ditekankan, seperti dalam Surah
Al-Bagarah (2:186) Allah berfirman

2

<Y .. < [T o A E L Wt un P
O3 13 el 5585 Linl T3 L (55 Loolie SUL 13l

3 3eis I

-

® 3ihs r@“

“Apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu (Nabi Muhammad)

tentang Aku, sesungguhnya Aku dekat. Aku mengabulkan

permohonan orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-Ku.

Maka, hendaklah mereka memenuhi (perintah)-Ku dan beriman

kepada-Ku agar mereka selalu berada dalam kebenaran”. (QS. Al-

Bagarah : 186).

Quraish  Shihab menjelaskan di dalam tafsir Al-Misbah,
bahwasannya setiap orang dapat langsung berdoa kepada Allah sekalipun
dirinya bergelimang dosa. Karena yang dinilai berdoa adalah yang tulus
mengharapkan harapan hanya kepada Allah bukan kepada selainNya. Dan

hal yang utama dan pertama dituntut terhadap seseorang yang berdoa

43



adalah memenuhi segala perintanNya agar mereka selalu berada dalam
kebaikan yaitu dapat mengetahui jlan yang terbaik serta bertindak dengan
tepat, baik menyangkut soal dunia ataupun masalah akhirat.>* Ayat ini
menunjukkan bahwa Dia dekat dengan hamba-Nya dan mengetahui apa
yang ada dalam pikiran mereka. Ini mencerminkan pentingnya kesadaran
akan kondisi diri sendiri dan hubungan dengan Allah.

Dalam kehidupan segala sesuatunya berjalan tidak selalu sama akan
tetapi akan selalu berubah-ubah, sebagaimana yang kita ketahui dalam
hidup terdapat penderitaan, kebahagiaan, pengalaman baik, pengalaman
buruk dan lainnya. Mindfulness mengajarkan kita untuk mampu
mengendalikan pikiran, emosi serta penerimaan terhadap hal yang terjai
tersebut. Dalam Al-Qur’an mengajarkan akan pengendalian diri serta

kesabaran, sebagaimana dalam QS. Ali Imran ayat 186,

A S R R P I P A P R
G a3 385 2 S0 153 A e Eaiands Sl (D161 T O3l
A1 g e SIS 36 134555 18 Ofg T 51 5851

“Kamu pasti akan diuji dalam (urusan) hartamu dan dirimu. Kamu
pun pasti akan mendengar banyak hal yang sangat menyakitkan hati
dari orang-orang yang diberi Alkitab sebelum kamu dan dari orang-
orang musyrik. Jika kamu bersabar dan bertakwa, sesungguhnya
yang demikian itu termasuk urusan yang (patut) diutamakan” (QS.

Ali Imran : 186)

Dari ayat tersebut, mengajarkan untuk selalu tenang dan sabar dalam
menghadapi segala ujian yang terjadi dalam kehidupan karena hal tersebut
adalah yang diutamakan bagi manusia. Sebagaimana mindfulness yang
mengajak kita untuk mampu menerima tanpa menilai dan bereaksi
berlebihan terhadap yang terjadi, sama halnya sabar disini. Sabar berarti
mampu untuk menyelesaikan berbagai tugas, menghadapi tantangan
ataupun ujian dengan siap dan pasrah, mereka menyerahkan segala

54 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an jilid
1, cet 1, Tangerang : PT. Lentera Hati, 2017, h. 491-493.

44



sesuatunya kepada Allah karena mereka sadar bahwa segalanya berada di
bawah kuasaNya.

Mindfulness dalam psikologi dapat dimasukkan dalam tingkatan
kesadaran yang berkaitan dengan kesadarn diri atau Self-Awareness.
Dalam hal ini, mindfulness berperan dalam meningkatkan kesadaran diri
dan pengelolaan emosi, serta membantu individu untuk hidup lebih sadar
dan terhubung dengan diri sendiri dan lingkungan. Dalam Al-Qur’an juga
tidak sedikit ayat yang membahas mengenai kesadaran diri misalnya
dalam QS. Ali Imran ayat 139

Cxingr 087 0) O3V 4315 15552 5 18 Y

“Janganlah kamu bersikap lemah, dan janganlah (pula) kamu
bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang paling tinggi
(derajatnya), jika kamu orang-orang yang beriman.”(QS. Ali Imran :

139).

Ayat tersebut menyadarkan kita tidak boleh bersikap lemah, bersedih
hati terhadap apa yang sedang terjadi dalam kehidupan. Akan tetapi Kita
harus mampu menerima dengan lapang dada atas ujian yang di hadapinya
karena setiap manusia memiliki potensi pada dirinya yang harus mereka
gunakan sebaik mungkin sesuai dengan seharusnya.

Dalam teknik mindfulness kunci untuk mencapai ketenangan yaitu
dengan pengendalian pikiran serta emosi. Pikiran yang jenih serta emosi
yang stabil akan mengantarkan manusia mampu menghadapi masalah
secara bijaksana tanpa harus emosi dan berlebihan dalam menghadapinya.
Sebagaimana Islam mengajarkan akan hal tazkiyah atau tazkiyatun nafs,
yaitu membersihkan diri dari pikiran-pikiran negatif serta menggantinya
dengan pikiran-pikiran positif. Dengan pikiran positif akan membawa
manusia untuk berpikir lebih dahulu sebelum melakukan sesuatu sehingga
tidak menjerumuskan dirinya terlalu jauh.

Terdapat tujuh macam emosi dasar yang dikemukakan oleh pakar
psikologi diantaranya emosi cinta, emosi bahagia, emosi sedih, emosi

takut, emosi terkejut, emosi marah, dan emosi cemas. Dalam pengendalian

45



emosi tersebut tergantung terhadap bagaiamana cara yang manusia ambil
untuk  mengendalikan emosi tersebut, ketika manusia mampu
mengendalikannya maka akan memberikan dampak yang positif terhadap
dirinya akan tetapi ketika manusia tidak mampu mengendalikannya maka
akan memberikan dampak yang negatif terhadap dirinya.>® Pada
kenyataannya, tidak sedikit manusia yang belum mampu mengendalikan
emosi yang sedang dialaminya dengan baik. Pengendalian emosi yang baik
juga akan menjadikan perasaan seseoramg menjadi tenang dan memiliki
kejernihan emosi.

Pengendalian diri didefinisikan sebagai kemampuan seseorang untuk
mengontrol perilakunya dengan menggunakan standar tertentu, seperti
nilai, moral, dan aturan masyarakat, yang diharapkan menghasilkan
perilaku yang positif. Ada kemungkinan bahwa seseorang secara mandiri
dapat menunjukkan perilaku positif. Namun, untuk membentuk
pengendalian diri yang matang, interaksi dengan orang lain dan
lingkungannya sangat penting. Ini diperlukan karena seseorang diharuskan
untuk menunjukkan perilaku baru dan mempelajarinya dengan baik. Oleh
karena itu, pengendalian diri didefinisikan sebagai kemampuan untuk
mengembangkan, membimbing, mengatur, dan mengarahkan perilaku
yang dapat menghasilkan hasil yang menguntungkan. Ini juga merupakan
salah satu kemampuan yang dapat dikembangkan dan digunakan individu
selama proses kehidupan mereka, termasuk dalam menangani situasi
lingkungan sekitarnya.*

Elemen mindfulness mencakup empati dan penerimaan terhadap orang
lain. Dalam Al-Qur'an, konsep saling menghormati dan berbuat baik
kepada sesama sangat ditekankan. Misalnya, Surah Al-Hujurat (49:13)
menekankan pentingnya mengenal satu sama lain dan memahami

perbedaan, yang merupakan aspek penting dari kesadaran sosial.

55 Sri Rahma Dewi, Fadhilla Yusri, “Kecerdasan Emosi Pada Remaja”, Educativo : Jurnal
Pendidikan Vol 2 No 1, (Mei, 2023), h. 69.

% Zulfah, “Karakter: Pengembangan Diri,” IQRA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no.
1(2021): 28-33.

46



O3 s

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari

seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal.

Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui

lagi Mahateliti” (QS. Al-Hujurat : 13).

Dalam An-Nur, ayat ini menjelaskan bahwasannya Allah telah
menjadikan manusia bersuku-suku dan bergolongan-golongan supaya
saling mengenal bukan bermusuh-musuhan. Orang yang paling mulia di
sisi Allah dan yang paling tinggi kedudukannya di dunia serta akhirat
adalah orang yang bertakwa kepada Allah. Takwa yaitu dengan
menjalankan apa yang di ridhoiNya, takut kepada Allah serta
melaksanakan kebaikan dunia dan akhirat. Allah mengetahui segala
perbuatan dan segala rahasia yang manusia miliki. Karena itu, bertakwalah
kepadaNya serta jadikanlah takwa itu sebagai bekal untuk hari akhirat
kelak.®’

Dari ayat ini pula dapat kita pahami bahwasannya Allah menciptakan
manusia dengan berbangsa-bangsa, bersuku-suku, agar manusia mampu
berempati dan mengenal satu sama lain serta mampu menerima terhadap
perbedaan yang ada pada orang lain. Tanpa harus membeda-bedakan diri
kita dengan orang lain karna kita semua adalah sama nilainya dihadapan
Allah, yang membedakan hanyalah ketakwaan kita terhadapNya. Tagwa
akan mengajarkan individu selalu menyadari kehadiran Allah dalam setiap
Tindakan, termasuk dalam berinteraksi dan sosialisasi dengan orang lain.
Ketika seorang yang bertakwa mereka akan berusaha berperilaku baik dan

memperlakukan orang lain dengan hormat yaitu membantu sesama,

57 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5,
Semarang : Pustaka Riski Putra.

47



berbuat baik dan menjaga hubungan yang harmonis. Hal tersebut akan
mampu meningkatkan kualitas hidup secara keseluruhan serta mampu
memperdalam praktik mindfulness dalam konteks spiritual.

Selain itu konsep mindfulness dalam Al-Qur’an kita juga diajarkan
akan hal muragabah yang mana merupakan pengawasan terhadap diri
sehingga diri kita mampu berbuat segala sesuatunya dengan penuh kehati-

hatian. Hal ini dijelaskan dalam FirmanNya QS Al-Bagarah ayat 186,

a3 o el D 15 o110 825 LT 858 10 2 Geatie UL g

O3 ﬁ"‘)

“Apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu (Nabi Muhammad)

tentang Aku, sesungguhnya Aku dekat. Aku mengabulkan permohonan

orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-Ku. Maka, hendaklah
mereka memenuhi (perintah)-Ku dan beriman kepada-Ku agar mereka

selalu berada dalam kebenaran”. (QS. Al-Bagarah : 186).

Quraish Shihab menjelaskan bahwasannya setiap orang walau mereka
bergelimang akan dosa dapat langsung berdoa kepada Allah tanpa
perantara karena Allah itu dekat terhadap manusia begitupun manusia
dekat dengan Allah. Kata orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-
Ku, menunjukkan bahwa bisa jadi terdapat seseorang yang berdoa namun
doanya belum dinilai berdoa oleh Allah. Karena yang dinilai berdoa yaitu
yang tulus menghadapkan harapan hanya kepadaNya bukan kepada
selainNya. Hendaklah mereka memenuhi  (perintah)-Ku ini
mengisyaratkan bahwa hal yang pertama dan utama dituntut dari setiap
yang berdoa adalah memenuhi segala perintahNya. Agar mereka selalu
berada dalam kebenaran , yakni dapat mengetahui jalan yang terbaik serta

bertindak tepat, baik menyangkut soal dunia maupun akhirat.®

58 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-quran jilid 1,
cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 491-493.

48



Dari sini kita pahami bahwasannya ketika seseorang yang beriman
kepada Allah dirinya akan menyadari segala sesuatunya berada dalam
kuasa Allah. Jika kita dapat bersikap dengan baik, mengambil pilihan-
pilihan yang bijak pasti Allah akan membukakan baginya jalan dalam
menghadapi permasalahannya walaupun itu terlihat mustahil jika dilihat
dari penglihatan manuisa namun berbeda jika dilihat dari Kuasa Allah.
Karena tidak ada yang tidak dapat terjadi ketika Allah sudah berkehendak
atas hal itu maka terjadi, kun fayakun.

. Macam-Macam Strategi Mindfulness Dalam Al-Qur’an

Dalam Islam, konsep Al-Qur’an maupun Sunnah telah menjadi pijakan
yang penting didalam berkembangnya ilmu pengetahuan, salah satunya
dalam hal kesehatan. Agama telah menawarkan berbagai pandangan
mengenai kesehatan, bagaiamana cara tidur yang baik, makanan serta
minuman yang bergizi, dan pola hidup sehat. Tidak hanya itu, Al-Quran
sebagai sumber utama ajaran Islam mengandung petunjuk dan pedoman
untuk kehidupan manusia. Hal tersebut dapat di kategorikan dalam
beberapa point diantaranya yaitu :

1. Ridho

Adalah sikap rela dan puas terhadap segala ketentuan dan
takdir Allah, baik dalam kondisi yang menyenangkan maupun
yang menyakitkan. Karena tujuan hidup manusia adalah mencari
ridho Allah. Maka ketika Allah memberikan kesusahan dalam
hidup maka kita harus Ridha terhadapnya dengan sabar dan
ketika Allah memberikan kebahagiaan dalam hidup maka kita
harus ridho atasnya dengan bersyukur. Sebagaimana Allah
menyebutkan didalam firmanNya QS Ali Imran ayat 139 :

<z
4.0%

Urasa o257 0) 03kl 4l 1052 Y3 1528 Y

“Janganlah kamu bersikap lemah, dan janganlah (pula)
kamu bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang

49



paling tinggi (derajatnya), jika kamu orang-orang yang
beriman.”(QS. Ali Imran : 139).

Ayat tersebut menyadarkan kita bahwasannya kita tidak
boleh bersikap lemah, bersedih hati terhadap apa yang sedang
terjadi dalam kehidupan kita. Akan tetapi kita harus menerima
dengan lapang dada atas apa yang menimpa kita karena dalam
hidup tidak mungkin terlepas dari permasalahan yang akan
menjadikan perasaan tidak bahagia, cemas, rasa lelah bahkan
tidak bersemangat dalam hidup. Namun hal tersebut tidak lantas
menjadikan Kkita sebagai seorang yang beriman menjadi sedih
atau berpaling dari Allah karna masalah ataupun ujian yang
datang adalah bentuk kecintaan Allah terhadap hambaNya
dengan tujuan untuk menaikkan derajatnya bukan untuk
merendahkan mereka.

Sebagaimana halnya dalam kehidupan, seseorang akan
berjumpa dengan berbagai hal dan peristiwa. Dari kedua hal
tersebut, ada yang tidak disukai dan ada yang disukai atau tidak
dua-duanya. Setiap orang memiliki kecenderungan masing-
masing terhadap suatu pilihan dan sesuatu yang dianggap baik
menurut manusia belum tentu baik menurut Allah begitupun
sebaliknya yang buruk menurut manusia belum tentu buruk
menurut Allah bisa jadi sebaliknya karena Allah lah yang lebih
mengetahui segalanya, hal ini tertuangkan dalam QS Al-

Bagarah ayat 216

TosTon nf o297, sfo. b 2% 5. g B wdE 0T T
YV T O35 Y 25T ks g 2SO 3 gAY B3 332 OF L

“Diwajibkan atas kamu berperang, padahal itu tidak
menyenangkan bagimu. Tetapi boleh jadi kamu tidak
menyenangi sesuatu, padahal itu baik bagimu, dan boleh

50



jadi kamu menyukai sesuatu, padahal itu tidak baik bagimu.
Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.”(QS. Al-
Bagarah : 216).

Hasbi Ash-Shiddieqy menjelaskan, kamu diwajibkan
memerangi orang kafir yang menyerangmu, sedangkan perang
itu sesuatu yang tidak kamu sukai karena berperang memang
memerlukan pengorbanan besar, baik korban harta maupun jiwa.
Diantara pekerjaan yang tidak disukai, akan tetapi tetap
dilaksanakan karena ingin memperoleh manfaat dan
kebajikannya. Seperti perang ini, jika perang ini tidak dilakukan,
diperkirakan akan mendatangkan kesengsaraan bagimu, misal
musuh akan menjajahmu. Di samping menghindari bangsamu
terjajah, peperangan ini akan menyelamatkan kehidupan agama,
meninggikan kalimat kebenaran, serta memperoleh pahala di

akhirat dan keridhaan Allah.%®

Dari penjelasan diatas kita tahu bahwasannya sesungguhnya
sesuatu yang tidak Kkita sukai belum tentu hanya akan
menjadikan kehidupan kita sengsara dan apa yang Kita sukai
akan membuat kita bahagia karna dalam dua hal tersebut
memiliki keutamaan dan nilai serta manfaat masing-masing
dalam hidup kita. Karna yang kita sukai belum tentu akan baik
dalam waktu yang lama dalam hidup kita begitupun yang tidak
kita sukai belum tentu tidak ada kebaikan di dalam hidup kita
bisa jadi yang tidak kau sukai memiliki kebaikan yang banyak
dalam hidup kita.

Pada hakikatnya, segala sesuatu yang terjadi di kehidupan
dunia ini baik tidak ada yang buruk jika kita memandangnya

dari sudut pandang yang berbeda dan baik pula. Tak perlu

59 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 2,
Semarang : Puataka Riski Putra.

51



merasa sedih atau tidak berdaya atas apa yang terjadi terhadap
dirimu maupun dalam kehidupanmu, karena sejatinya tidak ada
kehidupan yang terlepas dari masalah ataupun ujian karena
dunia memang tempatnya lelah. Tapi percayalah bahwasannya
dirimu adalah manusia kuat yang mampu melewati segala
sesuatunya dengan selalu menyertakan Allah di dalam setiap
langkah dalam kehidupanmu. Ingat Kembali tujuan utama kita
hidup di dunia ini untuk mencapai Ridha Allah, maka dengan
mengingat ini manusia akan mampu untuk mengendalikan
dirinya ketika masalah datang kepadanya.

Ikhlas

Ikhlas berarti melakukan sesuatu dengan niat yang murni dan
tulus hanya untuk Allah. Orang yang Ikhlas akan mampu
menerima segala sesuatunya dengan lapang dada dan tanpa
mengeluhkan atau menghakimi keadaan tersebut. Dengan
menerapkan keikhlasan dalam hidup maka akan menjadikan diri
Kita tenang serta akan memahami bahwasannya segalanya yang
terjadi di dunia ini merupakan ketetapan Allah.

kemampuan seseorang untuk menerima masalah secara sadar
tanpa menghakimi yang membawa mereka mampu melihat
masalah tersebut dan menyelesaikannya. Seseorang Yyang
mampu menerima keadaannya tanpa menilainya baik atau buruk
akan merasakan ketenangan dalam hidup serta fokus terhadap
kehidupannya tanpa harus terbayang-bayang dengan hal lainnya
yang tidak ada manfaat di dalamnya.

Dari sini kita pahami bahwasannya ketika seseorang yang
beriman kepada Allah dirinya akan menyadari segala sesuatunya
berada dalam kuasa Allah. Jika kita dapat bersikap dengan baik,
mengambil pilihan-pilihan yang bijak pasti Allah akan
membukakan baginya jalan dalam menghadapi

permasalahannya walaupun itu terlihat mustahil jika dilihat dari

52



penglihatan manuisa namun berbeda jika dilihat dari Kuasa
Allah. Karena tidak ada yang tidak dapat terjadi ketika Allah

sudah berkehendak atas hal itu maka terjadi, kun fayakun.

15855 osllall 130835 st » (300 A Frali all 1603 Y1 15500 Ui
L 23 b 580

“Padahal mereka hanya diperintah menyembah Allah,
dengan  Ikhlas  menaati-Nya semata-mata  karena
(menjalankan) agama, dan juga agar melaksanakan sholat
dan menunaikan zakat dan yang demikian itulah agama
yang lurus (benar)”. (QS. Al-Bayinah : 5).

Dalam ayat tersebut, menerangkan bahwa Allah SWT hanya
memerintahkan manusia untuk menyembah-Nya. Ibadah kepada
Allah mesti ditunaikan dengan rasa ikhlas dan tunduk kepada-
Nya. Artinya beribadah dan amal tanpa mencampuradukkan
dengan perbuatan syirik. Ibadah tidak sekadar tindakan ritual,
tetapi harus disertai dengan niat yang murni. Seorang hamba
harus melakukan amal ibadah dengan penuh kesadaran bahwa ia
beribadah hanya untuk mendapatkan keridhaan Allah. Ayat ini
juga menerangkan pentingnya niat dalam setiap amal. Karena
tanpa keikhlasan, ibadah seorang hamba tidak akan diterima
oleh Allah. Dari sini, dapat kita pahami sesungguhnya inti dari
ibadah adalah keikhlasan dan kesesuian dengan ajaran Allah.

Hidupah dengan apa adanya, terimalah kehidupan ini dengan
sebenar-benarnya, dengan selapang-lapangnya terhadap apa
yang sudah menjadi bagian dari takdirmu, terima dengan lapang
dada dan sepenuh jiwa dengan menempatkan segala sesuatu
sesuai dengan porsinya, jangan terlalu sibuk mencemaskan
sesuatu yang tak perlu yang bahkan belum tentu akan terjadi
dalam kehidupan. Gunakan waktu kita dengan hal-hal yang

53



bermanfaat sehingga menjadikan diri kita lebih baik, ikhlaskan
apa yang telah terjadi dalam hidupmu karena dengan keikhlasan
akan mengantarkan dirimu kepada kehidupan yang lebih ringan
untuk dijalani tanpa harus cemas terhadap hal yang belum pasti.
3. Muhasabah

Muhasabah adalah bentuk mashdar (bentuk dasar) dari kata
hasaba-yuhasibu, yang kata dasarnya adalah hasaba-yahsibu
atau yahsubu, yang artinya adalah menghitung. Muhasabah
adalah proses introspeksi, mawas diri, atau penelitian diri
sendiri. Akibatnya, Muhasabah tidak perlu dilakukan pada akhir
tahun atau bulan, tetapi harus dilakukan setiap hari, bahkan
setiap saat.®

Mengevaluasi diri untuk tujuan perbaikaan diri agar
keburukan yang telah terjadi pada masa lalu tidak lagi terulang
pada masa yang akan datang. Sebagai sebuah refleksi,
muhasabah menjadi sarana dalam mengoreksi perilaku dan sikap
yang tidak sesuai dengan nilai-nilai spiritual dan moral yang
dijunjung. Dalam pandangan ini, muhasabah bukan hanya
tentang perhitungan atau kesadaran akan Tindakan masa lalu,
akan tetapi juga tentang komitmen untuk melakukan perubahan
yang positif. Muhasabah sendiri sebagai koreksi diri menjadi
landasan bagi pertumbuhan moral dan spiritual individu dalam
mencapai tujuan dalam perbaikan diri.

Al-Qur’an telah menjelaskan hal tersebut sebagaimana dalam

QS Al-Hasyr ayat 18 berikut,

0 &) 21,85 A EalE B o sk A 85 L s @i

60 Jumal Ahmad, “Muhasabah Sebagai Upaya Mencapai Kesehatan Mental,” Islamic
Studies, no. December (2018): 1-16.

54



“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada
Allah dan hendaklah setiap orang memperhatikan apa yang
telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat). Bertakwalah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap apa
yang kamu kerjakan.” (QS. Al-Hasyr : 18).

Dalam Tafsir Al-Munir, wahai orang yang beriman,
membenarkan dan percayalah kepada Allah SWT dan
RasulNya, kerjakanlah apa yang diperintahkan Allah SWT,
tinggalkanlah apa yang dilarang olehNya, takutlah kalian kepada
hukumanNya, dan hendaklah setiap diri memerhatikan apa yang
telah ia persembahkan dan perbuat untuk hari kiamat berupa
amal-amal saleh. Lakukanlah muhasabah dan koreksilah diri
kalian sebelum dikoreksi dan dihisab. Bertakwalah kepada
Allah, sesungguhnya tidak ada apapun dari amal perbuatan
kalian dan kondisi kalian yang tersembunyi dariNya. Dia akan
membalas kalian atas amal-amal kalian baik yang kecil maupun
yang besar, baik yang sedikit maupun yang banyak.5*

Dari ayat tersebut kita tau bahwasannya muhasabah
merupakan suatu perbuatan yang dianjurkan dalam Islam.
Muhasabah perlu dijadikan sebagai kebutuhan dalam diri
manusia karena dengan melakukan ~muhasabah akan
memberikan manfaat dalam kehidupan manusia di dunia
maupun di akhirat. Muhasabah dibutuhkan juga untuk menilai
serta memriksa kembali apa yang sudah ataupun yang akan kita
lakukan sehingga kita dapat memperbaiki diri menjadi lebih
baik. Hal tersebut tidak hanya dilakukan ketika pagi, siang
ataupun malam akan tetapi sebaiknya dilakukan di setiap waktu
sehingga kita mampu meminimalisir terjadinya sesuatu yang

tidak baik sehingga mampu meraih ketenangan hati.

61 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 14, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 477.

55



4. Muragabah

Dalam bahasa Arab, muragabah adalah isim masdar dari kata
ragaba, yang berarti memantau, menyaksikan, dan mengamati
dengan teliti. Namun, dalam istilah muragabah, perasaan selalu
diawasi oleh sang Khalik, yang mendorong manusia untuk
selalu mengikuti segala perintah (amr) dan menghindari segala
larangan Allah Swt. Dengan demikian, ciri-ciri orang yang
mencapai mugarabatullah adalah mereka yang selalu merasakan
kehadiran Allah di setiap aspek hidup mereka. Dengan kata lain,
Muragabah menumbuhkan kesadaran bahwa Allah senantiasa
melihat, mengawasi, dan mengawasi semua gerak dan diam Kita,
baik lahir maupun batin. Dalam keadaan seperti ini, jiwanya
akan merasa tenang dan nyaman berada di bawah pengawasan
Allah, tanpa membuatnya khawatir atau cemas tentang apa pun
yang ia alami dalam hidupnya. Oleh karena itu, mugarabah
adalah kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi dan mengawal,
dan kesadaran ini akan membantu orang-orang bertindak dengan

benar.52

JuoVis 3380 U3 s i 8085 By B LB 3 85 855
B G 355 Y3

*“ Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan
rasa takut pada waktu pagi dan petang, dengan tidak
mengeraskan suara, dan janganlah kamu termasuk orang-
orang yang lengah.”(QS. Al-A’raf : 205).

Ayat ini mengandung perintah agar banyak mengingat Allah
di awal dan penghujung siang. Ingatlah Tuhanmu dalam diirimu

62 Muhammad Zaini Lukman Hakim, Fauzi Saleh, “Konsep Muragabah Dan Pencapaian
Personalitas Kolektif Dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad Fethullah Gulen *,” Substantia :
Jurnal lImu-llmu Ushuluddi 26, no. 2 (2024): 178-89,
https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688.

56



dengan menyebut nama-namaNya, sifat-sifatNya, dan dengan
mensyukuriNya serta memohon ampunan padaNya. Ingat Allah
dalam hatimu, ingat dengan penuh ketundukan, kehinaan serta
rasa takut sekaligus harap terhadap pahala dan karuniaNya.
Selayaknya dzikir dengan lidah diiringi dengan hati yang hadir
dan memahami makna karena dzikir lidah saja tidak akan
bermanfaat dan tidak ada pahalanya. Jadi anatara dzikir lidah
dan hati haruslah Bersatu dengan penuh harap dan cemas. Ayat
ini juga menjadi penegas agar seorang muslim tidak lengah dan
lalai dari mengingat Allah melalui dzikir yang mana dapat
menghubungkan hati dengan Allah, merasakan ketundukan dan
rasa takut terhadap kekuasaan dan kebesaranNya apabila diri
kita lengah dariNya.®
Pada dasarnya manusia memiliki potensi kebaikan dan
potensi keburukan. Maka dari itu diperlukan kesadaran pada diri
meraka yang akan menjadi pengawas bagi diri mereka dalam
mengendalikan segala sesuatu yang ada didalam dirinya. Sisi
baik yang ada pada diri manusia akan mengatasi sisi buruk
manusia lainnya dengan selalu sadar dan berpikir bawasannya
apapun yang kita lakukan didunia ini dibawah pengawasan
Allah sepintar apaun kita menyembunyikan keburukan itu dari
penglihatan manusia namun kita tidak akan mampu menutupi
keburukan yang telah kita lakukan dari penglihatan Allah karena
Allah yang Maha Mengetahui segala sesuatu baik yang terlihat
maupun yang tersembunyi.
5. Dzikir
Zikir berasal dari kata kerja benda "masdar" dan kata kerja
"dzakara", yang berarti mengingat, memperhatikan, mengenang,

mengambil pelajaran, mengenal, atau mengerti. Karena usur

83 Wahbah Az-Zuhaili, “TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj” Jilid 5, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 220-221.

57



ingat adalah fungsi intelektual, itu sangat penting dalam
kehidupan manusia. Namun, dalam uraian ini, istilah yang
dimaksud untuk zikir adalah "dzikrullah”, yang berarti
mengingat Allah. Ini dilakukan dalam bentuk "renungan” sambil
mengucapkan lafadz-lafadz Allah, sebagaimana dilakukan
dalam tasauf dan tarekat.®*

Pada awalnya, orang Arab menggunakan kata ini dengan arti
antonim "lupa" sedangkan menurut beberapa pakar yaitu
"mengucapkan dengan lidah/menyebut sesuatu”, dan setelah itu
arti  tersebut kemudian berkembang menjadi "mengingat”,
karena mengingat sesuatu sering kali mengantarkan lidah
menyebutnya. Oleh karena itu, menyebutkan dengan lidah dapat
mendorong hati untuk mengingat lebih banyak lebih dari yang
disebutkan. Adapun aspek Zikir yaitu :

1. Kesadaran dan Pengingatan: Zikir membantu orang
menyadari kehadiran Allah dalam setiap aspek
kehidupan mereka.

2. Penghormatan dan Pengagungan: Saat seseorang
berzikir, mereka menunjukkan penghormatan dan
pengagungan kepada Allah dengan mengulangi nama-
nama-Nya atau kalimat-kalimat pujian. Ini menunjukkan
penghormatan, pengakuan, dan kekaguman terhadap
keagungan-Nya.

3. Ketenangan dan Keheningan Batin: Saat seseorang
berzikir, mereka memiliki kemampuan  untuk
memperkuat  kesadaran  spiritual mereka  dan
meningkatkan kualitas hubungan mereka dengan-Nya.

Fokus pada kalimat-kalimat  zikir  membantu

64 Burhanuddin Burhanuddin, “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi
Kegelisahan Dan Kegalauan Jiwa),” Jurnal Mimbar: Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan
Rohani 6, no. 1 (2020): h. 17-18., https://doi.org/10.47435/mimbar.v6i1.371.

58



mengalihkan perhatian dari stres dan kekhawatiran, dan
membantu Anda menjadi lebih tenang dan damai.

4. Spiritualitas dan Hubungan dengan Allah: Zikir
membantu memperkuat hubungan spiritual seseorang

dengan Allah. Zikir meningkatkan kesadaran.®®

S ke f0 S VB S B kg T

“ ( Yaitu ) orang-orang yang beriman dan hati mereka
menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah,
bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu
tenteram.”(QS. Ar-Ra’ad : 28).

Quraish Shihab menafsirkan ayat ini bahwasannya orang
yang mendapatkan petunjuk dan kembali menerima
tuntunanNya hati mereka akan merasakan tenteram yang
sebelumnya bimbang dan ragu. Ketenteraman yang bersemi di
hati mereka disebabkan karena dzikrullah yakni mengingat
Allah, atau karena ayat-ayat Allah yakni al-Qur’an yang sangat
memesona kandungan juga redaksinya. Dzikrullah dapat
dimaknai dengan menyebut keagungan Allah, surga atau
nerakaNya, rahmat dan siksaNya, atau perintah dan laranganNya
dan juga wahyu-wahyuNya. Zikir mengantarkan kepada
ketenteraman jiwa serta mendorong hati menuju kesadaran
tentang kebesaran dan kekuasaan Allah bukan sekadar ucapan

dengan lidah semata.%®
Dzikir sendiri merupakan pengakuan diri manusia

bahwasannya dia selalu mengingat dirinya sebagai ciptaan

maupun hamba Allah. Hal ini juga akan menjadikan seseorang

65 Rauhul Khotimah, Nurjannah, Implementasi Zikir Sebagai Upaya Mereduksi Cemas
Melalui Pendekatan Cognitive Behavioral Therapy (CBT), Jurnal AT-Taujih Bimbingan Dan
Konseling Islam Vol. 7 No. 1, 2024.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur an jilid 6,
cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 271-272.

59



lebih tenang jiwanya, lebih fokus serta memiliki kesadaran diri
yang baik. Baik dzikir maupun mindfulness sama-sama
menekankan pentingnya hadir dan sadar pada momen saat ini.
Dalam dzikir, individu berusaha untuk fokus pada kalimat yang
diucapkan dan makna di baliknya.. Melakukan dzikir secara
rutin, baik melalui lisan maupun hati, dapat meningkatkan
kesadaran dan konsentrasi. Ini membantu individu untuk lebih

hadir dalam kehidupan sehari-hari.

Seorang yang mengaku bahwa dirinya beriman maka setiap
kesedihan yang dirinya rasakan dalam menyikapinya nereka
akan senantiasa mengingat Allah krena mereka tau bahwasannya
dengan mengingat Allah hati akan merasa tenang. Dengan
mengingat Allah, tangannya takkan dibiarkan kosong dengan
begitu saja, akan tetapi Allah aka nisi dengan memberikannya
Rahmat juga petunjuk agar dirinya tidak sampai kehilangan arah
serta kehilangan kendali. Allah akan selalu menuntunnya dan
membimbingnya dijalan yang lurus, jalan kebaikan dengan
lentera iman dan Cahaya hidayah dariNya yaitu jalan yang Allah
ridhai.

Dengan mengingat Allah diri kita tidak akan mudah berputus
asa, mudah menyerah, kita akan mampu melewati kehidupan ini
dengan baik, mampu menikmati kehidupan ini. Semakin kita
mengingat Allah pikiran kita akan menjadi semakin jernih, mata
hati kita terbuka, jiwa kita bahagia, serta hidup kita akan
menjadi senantiasa damai. Dengan mengingat Allah, tanpa kita
sadari ada keyakinan yang sungguh, ada harapan yang utuh, ada
rasa percaya yang penuh serta adanya rasa ketergantungan yang
melekat kepadaNya. Maka ingatlah Allah dalam hatimu,
libatkanlah Allah dimana pun dan kapanpun.

60



DPAE ¥ 1 155015 88N i

“Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat
kepadamu. Bersyukurlah kepada-Ku dan janganlah kamu
ingkar kepada-Ku.”(QS Al-Bagarah :152).

Ayat ini mengandung sanjungan terhadap prinsip keadilan
diantara sesama manusia. Hendaklah manusia mengingat Allah
dengan melaksanakan ketaatan serta perintahNya niscaya Allah
akan mengingat mereka dengan memberi pahala dan ampunan.
Dalam hal mengingat Allah merupakan ingatan dalam hati yang
harus terus menerus dipertahankan dalam semua kondisi. Dan
perintah bersyukur dalam ayat ini merupakan peringatan Allah
terhadap hambaNya agar mereka tidak terjeremus ke dalam
keadaan yang dialami umat terdahulu ingkat terhadap nikmat-
nikmat Allah serta tidak menggunakan akal pikiran untuk hal-
hal kebaikan yang menjadi tujuan penciptaannya sehingga Allah

mencabut nikmat tersebut darinya.®’

67 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 1, cet. 1,
Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 297

61



BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan penelitian dan pembahasan pada bab sebelumnya maka

dapat diambil kesimpulan sebagai berikut :

1. Mindfulness adalah kesadaran penuh terhadap pikiran, emosi, dan

lingkungan sekitar pada saat ini. Konsep ini mendorong individu untuk
hadir secara sadar dan memperhatikan apa yang terjadi tanpa
menghakimi.

Relevansi dengan Al-Quran yaitu Al-Qur'an mengajarkan prinsip-
prinsip mindfulness melalui berbagai ayat yang menekankan
pentingnya tadabur, tafakur, tazkiyah, tasyakur, sabar, dan tagwa.
Konsep-konsep ini berfungsi sebagai panduan untuk meningkatkan

kesadaran diri dan hubungan spiritual dengan Allah.

. Terdapat beberapa strategi mindfulness yang dapat diambil dari Al-

Qur'an, antara lain pertama, Ridha (QS. Ali Imran : 139). Kedua, Ikhlas
(QS. Al-Bayyinah : 5). Ketiga, Muhasabah (QS. Al-Hasyr : 18).
Keempat, Muragabah (QS. Al-A’raf : 205). Kelima, Zikir (QS. Ar-
Ra’ad : 28).

B. Saran

1.

Bagi Peneliti selanjutnya diharapkan penelitian ini dapat menjadi dasar
bagi penelitian lebih lanjut mengenai mindfulness dalam perspektif Islam,
baik dari sudut pandang psikologi Islam maupun kajian tafsir yang lebih

mendalam.

Bagi Masyarakat Umum Mindfulness dalam Islam dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari melalui peningkatan kesadaran terhadap ibadah,
perenungan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, dan pengendalian diri dalam

menghadapi berbagai tantangan hidup.

. Bagi Institusi Pendidikan Diharapkan konsep mindfulness Islam dapat

dijadikan bahan kajian dalam mata kuliah ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, serta

62



menjadi dasar dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang

berorientasi pada penguatan spiritual dan mental.

Dengan adanya pemahaman yang lebih luas tentang mindfulness dalam Islam,
diharapkan masyarakat dapat lebih sadar akan pentingnya hidup dengan penuh

kesadaran, baik terhadap diri sendiri, lingkungan, maupun hubungan dengan Allah
SWT.

63



DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Jumal. “Muhasabah Sebagai Upaya Mencapai Kesehatan Mental.”

Islamic Studies, no. 1 December, 2018.

amien Nurhakim. “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH
KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,”
2023.

Andina Putri, Galuh, Konsep Mindfulness dalam Bimbingan dan Konseling Islam,
Jurnal : Al-Musyrif Vol 01 No 01, 2021.

Asnur, Latifah, Nurfarida Deliani, Juliana Batubara, Pentingnya Kesehatan
Mental Dan Mindfulness Dan Pandangannya Terhadap Islam, Padang :
Journal Of International Multidiciplinary Research, Vol. 2 No. 1, 2023.

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 1, cet. 1
, Jakarta : Gema Insani, 2013.

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1
, Jakarta : Gema Insani, 2013

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 4, cet. 1
, Jakarta : Gema Insani, 2013

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 5, cet. 1
, Jakarta : Gema Insani, 2013..

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 6, cet. 1
, Jakarta : Gema Insani, 2013

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj, Jakarta :
Gema Insani, 2013.

‘Alat Taqwa, Ussisa, Wahyu Septrianto, Tafakur menurut imam Al-Ghazali dan
implikasinya terhadap Terapi psikospiritual mahasantri Santri Universitas
Darussalam Gontor, Jurnal Education : Jurnal Pendidikan dan Agama
Islam Vol 14 No 1, 2024.

Burhanuddin, Burhanuddin. “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi
Kegelisahan Dan Kegalauan Jiwa).” Jurnal Mimbar: Media Intelektual
Muslim Dan Bimbingan Rohani 6, no. 1, 2020.
https://doi.org/10.47435/mimbar.v611.371.



https://doi.org/10.47435/mimbar.v6i1.371

Dewi, Sri Rahma, and Fadhilla Yusri. “Kecerdasan Emosi Pada Remaja.”
Educativo: Jurnal Pendidikan 2, no. 1, 2023.
https://doi.org/10.56248/educativo.v2il.109.

Dinda Anaya. “Makna Ajaran Meditasi Agama Buddha Dlam Membangun
Kerukunan Umat Beragama (Studi Weekend Mindful Relaxation Vihara
Padepokan Dhammadipa Arama Di Batu Malang).” Skripsi : IAIN Kediri,
2024.

Fuad Abdul Bagi, Muhammad, Mu ’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul
Hadits Qahirah, 2007.

Haryono, Stefanus Christian. “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas
Holistik Keseharian Dalam Tradisi Buddha Dan Kristen.” GEMA
TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 9, no. 1,
2024. https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1112.

Isa, ‘Abdul Qadir, Hakekat Tasawuf, cet. 13, Jakarta : Qisthi Press, 2011.

Jarman Arroisi, and Maulana Dzunnurrain. “Problem Mindfullness Perspektif
Worldview Islam.” NUKHBATUL "ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 9,
no. 2 (2023): 118-37. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v9i2.1075.

Jauhariyah, Fikrotul, “Hubungan Antara Fear Of Missing Out (FOMO) Dengan

Mindfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo”, Malang : UIN Maulana
Malik Ibrahim, 2022.

Khotimah, Rauhul, Nurjannah. IMPLEMENTASI ZIKIR SEBAGAI UPAYA
MEREDUKSI CEMAS MELALUI PENDEKATAN COGNITIVE
BEHAVIORAL THERAPY (CBT), Jurnal AT-Taujih Bimbingan Dan
Konseling Islam Vol. 7 No. 1, 2024.

Lukman Hakim, Fauzi Saleh, Muhammad Zaini. “Konsep Muraqabah Dan
Pencapaian Personalitas Kolektif Dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad
Fethullah Gulen *.” Substantia : Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddi 26, no. 2, 2024.
https://doi.org/10.22373/substantia.v2612.23688.



https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur
Jilid 2, Semarang : Pustaka Riski Putra.

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur
Jilid 3, Semarang : Pustaka Riski Putra

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur
Jilid 4, Semarang : Pustaka Riski Putra.

Mohd Saifuddin, Tengku, Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan,
Nur Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal llmu Sosial
Ekonomi Islam dan Pembangunan ( JISED), Vol 9 NO 63, 2024.

Nazira, Rahma Yurliani, Elvi Andriani Yusuf, and Dina Nazriani. “Correlation
between Mindfulness and Death Anxiety among the Elderly.” Psikologia:
Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi 15, no. 2, 2021.
https://doi.org/10.32734/psikologia.v15i2.4705.

Nur Rahmawati, Arni, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan
Kesejahteraan Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020.

Putra Sany, Ulfi, Gangguan Kecemasan dan Depresi Menurut Perspektif Al-
Qur’an, Ridwan Institute :Jurnal IImiah Indonesia Vol. 7 No. 1 (Januari
2022).

Putri, Galuh Andina. “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling
Islam.” Al Musyrif 1, no. 1, 2021.
Rahmadani, Maya, Idrus Alkaf, Erika Septiana, “Magam Muraqabah; Perspektif
Imam Abu Hasan Asy Syadzili dalam Kitab Risalah Al-Amin”, Jurnal

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan Vol. 2 No. 2 ( Oktober-September
2024).

Ramadanti, Magtirah, Cici Patda Sary, and Suarni Suarni. “PSIKOLOGI
KOGNITIF (Suatu Kajian Proses Mental Dan Pikiran Manusia).” Al-Din:
Jurnal Dakwah Dan Sosial Keagamaan 8, no. 1, 2022.
https://doi.org/10.30863/ajdsk.v811.3205.

Rofig, Ainur, Sutopo. Tafakur dan Dzikir Dalam Mencapai Ketenangan Hidup,
Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam Vol 03 No 1 (April 2023)



Rohmatillah, Filza. “Analisis Ayat-Ayat Muragabah Dalam Al-Qur’an (Kajian
Tematik dalam Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Az-Zuhaili)”,
Skripsi UIN Mataram 2022.

Rohmatun, Siti, and Maryatun Maryatun. “Intervensi Mindfulness Spiritual Islam
Sebagai Upaya Penurunan Tingkat Kecemasan Upaya Kesehatan Jiwa Bagi
Mahasiswa Keperawatan.” Avicenna : Journal of Health Research 5, no. 2,
2022. https://doi.org/10.36419/avicenna.v5i2.689.

Sarihat, “Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an” , Purwokerto : MAGHZA
:Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 6 No. 1 ( Januari-Juni 2021)..

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jilid 1, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jilid 2, cet 1, Tangerang: Lentera Hati, 20009.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jilid 4, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an,
Jilid 6, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009.

Supriadi, Cecep, Mengenal limu Tadabbur Al-Qur’an (Teori dan Praktek), Jurnal
lImu Al-Qur’an & Tafsir ZAD Al-Mufassirun Vol 04

Ulyanisa’, Rosiatul, Korelasi Antara Mindfulness Sufistik dengan Acedia
(Kemalasan) dalam Mengerjakan Tugas Kuliah pada Mahasiswa Tasawuf
dan Psikoterapi UIN Walisongo Semarang yang Mengalami Prokrastinasi
Akademik, (Skripsi : UIN Walisongo Semarang , 2020).

Yulistiani, Yonalia, Partono Nyanasuryanandi, and Suherman. “Kesehatan Mental

Dalam Perspektif Agama Buddha.” Jurnal limiah Psikologi 7, no. 1, 2023.

Zhang, Dexing, Eric KP Lee dkk, Mindfulness-based interventions :an overall
review, British Medical Bulletin, Vol. 138, 2021.

Zulfah. “Karakter: Pengembangan Diri.” IQRA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
1, no. 1, 2021.



RIWAYAT HIDUP

A. Data Diri
Nama . Arini Tazkiyatal Fuadah
Tempat, Tanggal Lahir : Tegal, 21 Februari 2001
Alamat - JI. Karanganyar RT 003 RW 012 Kel/Desa
Muktiharjo Kidul Kec. Pedurungan Kab.

Semarang, Jawa Tengah

Alamat Domisili : PPTQ Putri Segaran Gang Buntu RT 03 RW 11,
Purwoyoso, Ngaliyan, Semarang
Email : arinitazkiyatalfuadah22 @gmail.com
B. Pendidikan
a. Formal :

- MI Al-Khoiriyyah 02 Semarang
- MTs Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati
- MA Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati
b. Non-formal :
- Pondok Pesantren Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati
- PPTQ Putri Segaran Gang Buntu, Purwoyoso, Ngaliyan, Semarang

Demikian riwayat hidup yang dapat penulis buat dengan sebenar-benarnya dan

sebagaimana semestinya.

Semarang, 20 Desember 2024

Penulis,

Arini Tazkiyatal Fuadah
NIM : 2004026020


mailto:arinitazkiyatalfuadah22@gmail.com

