
i 
 

STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN  

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Guna Memenuhi Gelar Sarjana S1 

Dalam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora  

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

Arini Tazkiyatal Fuadah  

NIM : 2004026020 

 

FAKULTAS USHULUDDIN  DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG  

2024 



ii 
 

DEKLARASI 



iii 
 

PENGESAHAN 

  



iv 
 

NOTA PEMBIMBING 

  



v 
 

 

 



vi 
 

MOTO 

 

 

 وَأفَُ و ِّضُ أمَْرِّي إِّلََ اللِّّ 

“Dan aku menyerahkan urusanku kepada Allah". 

( QS Al-Ghafiir : 44 ).1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
1Muhammad Shahib Tahir, Al-Qur’an dan Terjemah, Bandung : CV. Jabal Raudhah Al-

Jannah, 2010.   



vii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

            Transliterasi adalah pengalihan huruf abjad dari yang satu ke abjad 

lainnya. Transliterasi Arab-Latin yang dimaksud di sini adalah penyalinan dari 

huruf Arab dengan huruf Arab Latin, yang dikeluarkan berdasarkan keputusan  

bersama Kemenag dan Kemendikbud tahun 1987. Berikut transliterasi yang 

dipakai sebagai pedoman penulisan skripsi ini:   

1. Konsonan Tunggal  

Huruf 

Arab  

Nama  Huruf Latin  Keterangan  

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba’ b be ب

 Ta’ t te ت

 Sa es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ha ḥ ha (dengan titik dibawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż zet (dengan titik diatas) ذ

 Ra’ R Er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S Es س

 Syin sy Es dan ye ش

 Sad ṣ es (dengan titik dibawah) ص

 Dad ḍ de (dengan titik dibawah) ض

 Ta’ ṭ te (dengan titik dibawah) ط

 Za’ ẓ zet (dengan titik dibawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik diatas‘ ع

 Gain G Ge غ



viii 
 

Huruf 

Arab  

Nama  Huruf Latin  Keterangan  

 Fa’ F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Waw W We و

 Ha’ H Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

2. Vokal Tunggal  

Dalam transliterasi vokal tunggal bahasa Arab ditransliterasikan berupa tanda 

atau harakat sebagai berikut :  

 ….. َ ….. Fathah (a)     َعَليْك Ditulis  ‘alaika  

  ….. َ ….. Kasrah (i)    َفرعَوْن Ditulis  fir’auna  

  ….. َ ….. Ḍammah (u)    ُتوْل Ditulis  Tūliju  

  

3. Vokal Rangkap  

Vokal rangkap dilambangkan dengan gabungan harakat dan huruf, 

dilambangkan sebagai berikut :   

Fathah + ya’ mati (ai)    يْ تُ هَا ََ سَ  Ditulis  Sammaituhā  

Fathah + wau mati (au)   اوْظلمُوْا  Ditulis  Auẓalamū  

 

  



ix 
 

4. Maddah  

 Maddah atau disebut juga anja anjang ditansliterasikan berupa tanda dan huruf     

   sebagai berikut :   

Fathah + alif  ā   ْمَكَانَتكُم Ditulis Makānatikum 

Fathah + ya’ mati  ā   كى ِّ  Ditulis Yatazakkā يتَزَ 

Kasrah + ya’ mati  Ī  زفيْر Ditulis Zafīrun 

Ḍammah + wau mati  ū   َيَدعوْن Ditulis Yad’ūna 

  

5. Ta’ Marbutah  

a. Bila ta’ marbutah mati atau diwaqafkan maka ditulis dengan (h)  

 Ditulis Khalīfah خَل يْفَة  

 Ditulis Barākah براكة

 

b. Bila ta’ marbutah hidup atau berharakat  baik fathah, kasrah, dan ḍammah 

maka ditulis dengan (t)  

 Ditulis Saihatu صَيحَةُ 

 Ditulis Tsalatsata ثلثةَ 

 

6. Syaddah  

    Dilambangkan dengan tanda syaddah atau tasydid   

 Ditulis Sanumatti’uhum سَنمَتعهُمْ 

 Ditulis Bibayyinatin ببيَنةَ 

 

 

 

 

 

  



x 
 

7. Kata Sandang (  ال)  

a. Bila diikuti dengan huruf Qamariyah maka di tulis dengan “al”  

 

ي    Ditulis  al-Yamīni اليم 

 Ditulis  al-Muhli المُهْل  

 

b.  Bila diikuti dengan huruf Syamsiyah maka ditulis sesuai dengan huruf   

     pertama Syamsiyah  

 Ditulis ar-Raqīmi الرقيْم  

 Ditulis asy-Syimāli الشِّمَالَ 

 

8.  Hamzah  

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof ketika di Tengah dan di akhir kata. 

Jika terletak  di awal kata dilambangkan dengan alif.  

 Ditulis Asāwira أسَاورَ 

فَلْيؤُْمنْ    Ditulis Falyu’min 

 

9. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat  

 Ditulis Syaikh al-Islām الشيخ الاسلام

أهل الِّسـِّنة    Ditulis Ahl as-sunnah 

 

10. Tajwid 

     Dalam sebuah transliterasi bahasa Arab ilmu tajwid sangat diperlukan 

karena dalam proses pembacaan harakat diperlukan tanda-tanda seperti 

panjang pendek pada huruf-huruf tersebut. 

 



xi 
 

UCAPAN TERIMA KASIH  

 Bismillahirrahmanirrahim.  

Alhamdulillahi rabbil’alamin, segala puji bagi Allah SWT atas  limpahan 

Rahmat dan karuniaNya sehingga penulis dapat menyelesaikan penulisan skripsi 

ini. Tak lupa sholawat serta salam selalu tercurahkan kepada baginda Nabi 

Muhammaad SAW yang menjadi suri tauladan bagi kita semua serta membawa 

kita dari zaman jahiliyah menuju zaman yang penuh ilmu pengetahuan.  

Dengan izin Allah SWT, penulis dapat menyelesaikan skripsi dengan judul 

“Strategi Mindfulness Perspektif Al-Qur’an”. Adanya karya tulis ini di susun 

guna untuk memenuhi syarat memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S1) Jurusan 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Dan Humaniora Universitas Islam 

Negeri (UIN) Walisongo Semarang.  

Dalam menyelesaikan karya tulis ini, tentunya terdapat banyak kesulitan 

yang penulis alami, terutama disebabkan karena terbatasnya ilmu yang penulis 

miliki, dan juga karena sulitnya mencari landasan teori yang sesuai dengan judul 

yang penulis pilih. Namun Alhamdulillah penulis mendapat banyak dukungan, 

bantuan, bimbingan, motivasi, saran, serta do’a dari berbagai pihak sehingga 

penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. Maka dari itu, pada kesempatan ini 

penulis ingin mengucapkan terimakasih sebesar-besarnya kepada: 

1. Yang terhormat Rektor Universitas Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang 

Bapak Prof. Dr. Nizar, M. Ag selaku penanggung jawab penuh terhadap 

kegatan pembelajaran di UIN Walisongo Semarang.  

2. Yang terhormat Bapak Dr. H. Moch. Sya’roni, M. Ag selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin Dan Humaniora UIN Walisongo Semarang yang telah menyetujui 

adanya pembahasan pada skripsi ini.  

3. Bapak Muhtarom, M. Ag dan Bapak M. Sihabudin, M. Ag selaku Ketua dan  

Sekretaris Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN Walisongo Semarang.  

4. Bapak Muhtarom, M. Ag, selaku Dosen Wali sekaligus Dosen Pembimbing 

Skripsi yang telah membimbing, memberi nasihat, masukan dan arahan 

kepada penulis dengan penuh kesabaran dan ketelitian dalam proses penulisan 



xii 
 

skripsi. Semoga Allah senantiasa memberikan keberkahan pada setiap 

kebaikan bapak.  

5. Segenap Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN Walisongo 

Semarang yang telah memberikan ilmu dan membekali penulis tentang 

berbagai pengetahuan kepada penulis dalam menempuh studi. 

6. Keluarga besar dirumah, terutama ayah ibu tercinta yang dengan perjuangan, 

ketulusan, dan kasih sayang serta doa yang tak pernah terputus beliau berikan 

dukungan kepada penulis sehingga mengantarkan penulis dalam 

menyelesaikan studi ini. 

7. Kepada Ummi Aufa yang telah mencurahkan kasih sayangnya serta doa, 

nasihat, motivasi, serta telah bersabar memberikan ilmunya yang selalu di 

berikan kepada penulis.  

8. Segenap teman seperjuangan yang membantu penulis dalam menyelesaikan 

skripsi ini terutama mbak Nadia yang telah mengorbankan sebagian waktunya 

untuk menuntun dan mengarahkan penulis dalam menyusun skripsi ini yang 

menjadi penyemangat penulis disamping kedua orang tua penulis.  

9. Keluarga kecilku di PPTQ mbak Setyawati, mbak Saskia, Alma, Laili, 

Masyitoh, serta semua pihak yang penulis belum sebutkan satu per satu, yang 

telah membantu penulis dalam menyusun dan menyelesaikan skripsi ini. 

10. Kepada diri sendiri yang telah menyelesaikan skripsi ini dengan segala 

kekurangan yang dimiliki tanpa mengenal kata menyerah dengan perjuangan 

yang telah dilakukan selama penggarapan skripsi. Tetaplah bersyukur dan 

bersabar dalam segala halnya dan tetap berusaha mendekat padaNya yang 

telah memberikan semu ini dimanapun kamu berada. Semoga kebahagiaan, 

Rahmat serta RidhoNya  selalu menyertai di setiap langkah di hidupmu  dan 

menjadikan hidupmu menjadi berkah serta lillah.  

Semoga kebaikan dan amal yang telah diberikan kepada penulis mendapat 

balasan yang terbaik dari Allah SWT karena penulis belum mampu membalas 

sebaik balasan yang Allah SWT berikan.  Seiring do’a dan ucapan terimakasih, 

tidak lupa penulis mengharap kritik dan saran yang membangun demi 

kesempurnaan skripsi ini. Akhir kata, penulis berharap besar semoga skripsi ini 



xiii 
 

dapat membawa kemanfaatan khususnya bagi penulis, serta untuk para pembaca 

pada umumnya.                            

 

Semarang 

Penulis,  

 

 

Arini Tazkiyatal Fuadah  

NIM. 2004026020 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

DAFTAR ISI 

SKRIPSI ............................................................................................................................ i 

DEKLARASI ................................................................................................................... ii 

PENGESAHAN ............................................................................................................. iii 

NOTA PEMBIMBING ................................................................................................. iv 

PENGESAHAN SKRIPSI ............................................................................................ v 

MOTO .............................................................................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................... vii 

UCAPAN TERIMA KASIH ........................................................................................ xi 

DAFTAR ISI ................................................................................................................. xiv 

ABSTRAK .................................................................................................................... xvi 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 6 

C. Tujuan Penelitian......................................................................................... 6 

D. Manfaat Penelitian ...................................................................................... 6 

E. Tinjauan Pustaka ......................................................................................... 6 

F. Metode Penelitian........................................................................................ 8 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................... 10 

BAB II MINDFULNESS ..................................................................................... 11 

A. Pengertian Mindfulness .............................................................................. 11 

B. Elemen Mindfulness.................................................................................. 14 

C. Manfaat Mindfulness ................................................................................ 19 

    D.    Faktor Yang Membentuk Kesadaran ......................................................... 20  

E. Tingkatan Kesadaran ................................................................................. 23 

F. Teknik Mindfulness ................................................................................... 24 

BAB III RELEVANSI MINDFULNESS DENGAN AYAT AL-QURAN ......... 27 

A. Tadabur ...................................................................................................... 27 

B. Tafakur ...................................................................................................... 31 

C. Tasabur ( Sabar ) ....................................................................................... 34 

D. Tazkiyah .................................................................................................... 36 

E. Tasyakur .................................................................................................... 38 

F. Taqwa ........................................................................................................ 40 



xv 
 

BAB IV STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN .............. 43 

A. Konsep Mindfulness Dalam Al-Qur’an .................................................... 43 

B. Macam-Macam Strategi Mindfulness Dalam Al-Qur’an .......................... 49 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 62 

A. Kesimpulan ........................................................................................................... 62 

B. Saran ...................................................................................................................... 62 

DAFTAR PUSTAKA 

RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xvi 
 

ABSTRAK 

       Mindfulness merupakan sebuah konsep yang melibatkan kehadiran serta 

kesadaran penuh terhadap pikiran, emosi dan lingkungan sekitar pada saat ini. 

Kehidupan modern yang dipenuhi dengan teknologi telah menyebabkan banyak 

orang mengalami gangguan mental seperti kecemasan dan stress. Sebagaimana 

dalam menjalani kehidupan kita tidak mampu memperhitungkan apa yang akan 

kita lewati kedepannya karena hal tersebut sudah menjadi ketentuan Allah 

terhadap setiap hambaNya. Di era modern, banyak anak muda kehilangan jati diri 

dan mengalami kecemasan serta stress, yang berkontribusi pada tingginya angka 

gangguan mental, termasuk bunuh diri. Di Indonesia, tingkat bunuh diri berkisar 

antara 1,6-1,8 % per 100.000 orang, dengan faktor penyebab utama seperti 

kesendirian dan kegelisahan. Adapun yang menjadi pokok masalah dalam 

penelitian ini adalah bagaimana pengertian mindfulness, relevansinya dengan ayat 

Al-Qur’an serta bagaimana strategi mindfulness perspektif Al-Qur’an. Metode 

dalam penelitian ini bersifat kualitatif berdasarkan kajian kepustakaan. Kemudian 

dalam menganilisis data dilakukan pengelompokan dan penafsiran terhadap ayat-

ayat Al-Qur’an sehingga dapat diketahui strategi mindfulness dari ayat tersebut. 

Adapun hasil dari penelitian bahwasannya Mindfulness adalah kesadaran penuh 

terhadap pikiran, emosi, dan lingkungan sekitar pada saat ini. Relevansi dengan 

Al-Qur'an yaitu Al-Qur'an mengajarkan prinsip-prinsip mindfulness melalui 

berbagai ayat yang menekankan pentingnya tadabur, tafakur, tazkiyah, tasyakur, 

sabar, dan taqwa. Konsep-konsep ini berfungsi sebagai panduan untuk 

meningkatkan kesadaran diri dan hubungan spiritual dengan Allah, serta beberapa 

strategi mindfulness yang dapat diambil dari Al-Qur'an, antara lain pertama, 

Tadabbur: Proses merenungkan dan memahami ayat-ayat Allah. Kedua, 

Tafakur: Aktivitas berpikir yang menggunakan akal untuk merenungkan ciptaan 

Allah. Ketiga, Sabar: Pengendalian diri dalam menghadapi berbagai tantangan. 

Keempat, Tazkiyah: Penyucian jiwa dari sifat-sifat negatif. Kelima, Tasyakur: 

Penghargaan terhadap nikmat yang diberikan Allah. Dan Keenam, Taqwa: 

Kesadaran akan pengawasan Allah dan menjaga diri dari perbuatan yang tidak 

diridhai-Nya. 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

A. Latar Belakang Masalah 

Mindfulness merupakan kesadaran dari masa ke masa terhadap 

pikiran, perasaan, sensasi tubuh, dan lingkungan sekitar. Hal ini menyangkut 

baik dalam hal tidak menghakimi, ramah, bersikap terbuka, berbelas kasih, 

dan baik hati.2 Permasalahan ini menjadi topik yang banyak di bahas dalam 

berbagai disiplin ilmu termasuk psikologi, kesehatan mental, serta 

pendidikan. Seiring berjalannya waktu, hal mengenai minfulness sendiri 

dianggap efektif dalam hal mengurangi mengenai masalah stress dan 

meningkatkan kesejahteraan.  

Pada zaman sekarang banyak anak muda yang kehilangan jati diri 

mereka disebabkan beberapa faktor yang mempengaruhi, diantaranya 

mengenai mindfulness.  Praktik mindfulness, yang mana mengajarkan kita 

untuk hadir secara sadar dan penuh perhatian dalam setiap momen, telah 

terbukti memiliki manfaat yang signifikan bagi kesejahteraan mental dan 

emosional seseorang. Seperti yang telah kita ketahui bahwasannya dalam 

menjalani kehidupan ini, kita tidak dapat memperhitungkan apa yang akan 

kita lewati kedepannya dan apa yang akan kita temui di waktu yang akan 

datang yang semua hal tersebut sudah menjadi ketentuan Allah terhadap 

setiap hambanya.  

Namun, dalam kenyataannya tidak sedikit dari masyarakat terutama 

yang berada pada tahap perubahan dari usia remaja menuju usia dewasa 

mereka merasakan kebingungan, kecemasan, serta kurangnya bersyukur atas 

apa yang mereka miliki. Tidak berjalannya praktik mindfulness tersebut 

dengan baik juga mempengaruhi adanya kasus orang bunuh diri yang 

disebabkan oleh hal-hal tersebut. Di Indonesia, tingkat bunuh diri berkisar 

antara 1,6 dan 1,8% per 100.000 orang pernyataan tersebut didukung dengan 

 
2 Dexing Zhang, Eric KP Lee dkk, Mindfulness-based interventions :an overall review, 

British Medical Bulletin, Vol. 138 Tahun 2021 



2 
 

pernyatan dalam catatan Kemenkes RI,  dimana menurut ahli kesehatan 

mental, kejadian tersebut disebabkan oleh kesendirian, kecemasan, dan 

kegelisahan yang luar biasa yang dialami individu.3 

Dalam hidup terdapat beberapa hal yang akan kita hadapi baik itu 

suatu permasalahan maupun ujian yang akan menjadikan perasaan kita 

menjadi tidak bahagia, cemas, lelah bahkan tidak bersemangat dalam 

melakukan beberapa hal. Oleh karena itu seseorang menjadi terganggu dalam 

hal kesehatan jiwanya maupun mengalami stress, depresi bahkan melakukan 

bunuh diri.4 Gangguan kecemasan sekarang menjadi masalah kesehatan 

mental di seluruh dunia. Menurut satu penelitian di Amerika, kecemasan 

menyebabkan penurunan produktivitas sebesar 60,4 juta hari per tahun, 

hampir sama dengan turunnya produktivitas disebabkan oleh pneumonia. 

Dalam sebuah penelitian menunjukkan bahwa gangguan kecemasan 

menyebabkan beban tahunan sebesar 42 miliar dolar di Amerika Serikat. 

Indonesia juga memiliki tingkat gangguan jiwa yang tinggi. Setidaknya 

18.373 orang menderita gangguan kecemasan di tahun 2020, lebih dari 

23.000 orang mengalami depresi, dan sekitar 1.193 orang melakukan 

percobaan bunuh diri.5 

Di dalam Al-Qur’an disebutkan mengenai masalah kecemasan 

maupun depresi yang banyak mempengaruhi kehidupan manusia yang  

berkaitan dengan emosi negatif terhadap dua kutub waktu yaitu masa lalu dan 

masa yang akan datang. Di antara ayat tersebut yaitu :  

 

وَجْهَه   اَسْلَمَ  مَنْ  ن    وَهُوَ   للِّّٰ ِّ بَ لٰى  هُمْ   وَلَ   رَب ِّه    عِّنْدَ  اَجْرهُ  فَ لَه  مُُْسِّ وَلَ  عَلَيْهِّمْ  خَوْف  

 ۝ ࣖ يََْزَنُ وْنَ 

 
3 Sarihat ,“Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an” , Purwokerto : MAGHZA :Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 6 No. 1 (Januari-Juni 2021). h. 31 
4 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan Kesejahteraan 

Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020. h. 15 
5 Ulfi Putra Sany , “Gangguan Kecemasan dan Depresi Menurut Perspektif Al-Qur’an”, 

Ridwan Institute :Jurnal Ilmiah Indonesia Vol. 7 No. 1 (Januari 2022). h. 1267 



3 
 

              “Tidak demikian! Orang yang menyerahkan diri sepenuhnya kepada 

Allah serta berbuat ihsan, akan mendapat pahala di sisi Tuhannya, 

tidak ada rasa takut yang menimpa mereka, dan mereka pun tidak 

bersedih”. (QS. al-Baqarah : 2/ 112). 

 

 Mindfulness banyak memberikan manfaat salah satunya menjadikan 

diri seseorang mampu membentuk pola perilaku sehat, sadar terhadap hal 

yang sedang mereka lakukan dan hadapi serta mampu meningkatkan regulasi 

diri. Mindfulness juga mengharuskan seseorang akan hal mengingat, tetapi 

tidak tertahan terhadap ingatan masa lalu sehingga mampu menjadikan kita 

sadar sepenuhnya dengan perhatian yang menyertai atas suatu peristiwa yang 

sedang terjadi dengan menerima dan berusaha merasakan terhadap peristiwa 

yang sedang terjadi tersebut.6 Hal ini ketika seseorang mampu melakukannya 

maka akan mampu mengarahkan dirinya untuk menjernihkan pikiran serta 

membebaskan diri. Seseorang juga akan mampu berpikir kembali terhadap 

solusi apa yang dapat diambil ketika suatu keadaan yang sama terulang 

kembali, apakah akan memilih dengan solusi yang sama ataupun memilih 

solusi lainnya untuk menghadapi keadaan tersebut.  

Di dalam Al-Qur’an terdapat beberapa ayat berkaitan mengenai 

praktik mindfulness tersebut sebagaimana dalam surah al-Baqarah ayat 152 :   

ْ وَلَ تَكْفُرُوْنِّ   ْْٓ اذَكُْركُْمْ وَاشْكُرُوْا لِِّ  ࣖ فاَذكُْرُوْنِّ

              “Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. 

Bersyukurlah   kepada-Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-

Ku”.(QS. al-Baqarah :2/152) 
 

Menurut Quraisy Shihab dalam tafsirnya Al Misbah, ingatan kepada 

Allah diartikan sebagai kesadaran dan pengakuan akan keberadaan-Nya, serta 

menjalankan perintah-perintah-Nya. Ini menunjukkan bahwa Allah selalu 

memperhatikan hamba-Nya yang ingat kepada-Nya. Sedangkan syukur 

diartikan sebagai pengakuan atas karunia dan nikmat yang diberikan Allah. 

 
6 Fikrotul Jauhariyah, “Hubungan Antara Fear Of Missing Out (FOMO) Dengan 

Mindfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo”, Skripsi : UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 

2022, h. 3 



4 
 

Dalam konteks ini, mengingkari nikmat-Nya berarti tidak menghargai apa 

yang telah diterima. Ingatan dan syukur menjadi kunci untuk mendapatkan 

perhatian dan bimbingan dari Allah dalam kehidupan ini. Karena mengingat 

Allah lebih utama daripada mengingat terhadap nikmat-nikmatNya.7  

Hal ini mengajarkan kita untuk selalu menghadirkan Allah dalam 

setiap tindakan dan perilaku serta pikiran kita dalam kehidupan sehari-hari. 

Ayat tersebut juga mampu menjadi pengingat kita agar selalu menjaga 

kesadaran dan koneksi spiritual dengan Allah dalam setiap langkah yang kita 

ambil dan mengarahan kita terhadap kehidupan yang penuh makna.  

Terdapat beberapa langkah untuk mencapai mindfulness, diantaranya 

melalui pengingat diri, praktik ibadah, dan refleksi umat Islam akan mampu 

mengembangkan kesadaran terhadap diri mereka dan hubungan mereka 

dengan Allah. Adapun efek seseorang yang tidak berfikir mindfulness yaitu 

tidak sedikit dari manusia yang banyak menyalahkan Tuhan ketika mereka 

menghadapi suatu persoalan yang sulit dan berat menurut mereka dan 

menganggap bahwa Allah tidaklah adil. Namun akan berbeda halnya dengan 

seseorang yang mampu untuk memiliki kesadaran yang penuh serta hati yang 

tenang mereka akan mampu memahami makna yang terdapat pada setiap 

persoalan yang mereka hadapi yang tidak sedikit mengandung pelajaran yang 

dapat kita ambil.8 Sebagaimana dijelaskan dalam Al-Quran surah al-Baqarah 

ayat 269 sebagai berikut : 

أوُلُو  إِّلَ  يَذكََرُ  وَمَا  خَيْْاً كَثِّيْاًۗ    َ فَ قَدْ أوُتِِّ يُ ؤْتَ الِّْكْمَةَ  وَمَنْ  يَشَاءُۚ   مَنْ   يُ ؤْتِِّ الِّْكْمَةَ 

 الْْلَْبَابِّ 

              “Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan 

barangsiapa yang diberikan hikmah, maka sesungguhnya dia telah 

diberikan kebaikan yang banyak. Dan hanya orang-orang yang 

 
7 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jakarta : Lentera Hati, 2009. h. 443 
8 Latifah Asnur, Nurfarida Deliani, Juliana Batubara, “Pentingnya Kesehatan Mental Dan 

Mindfulness Dan Pandangannya Terhadap Islam”, Padang : Journal Of International 

Multidiciplinary Research, Vol. 2 No. 1 (Januari 2023), h. 105 



5 
 

berakallah yang dapat mengambil pelajaran ”.(QS. Al-Baqarah 

:3/269). 
 

Menurut Wahbah Az-Zuhaili di dalam tafsir Al-Munir 

bahwasannya  hikmah merupakan karunia yang Allah berikan terhadap 

hamba-Nya sesuai kehendak-Nya. Hikmah mencakup pemahaman yang 

mendalam dan kemampuan untuk melihat realitas dengan jelas. Ayat ini 

menekankan pentingnya hikmah sebagai anugerah Allah yang membawa 

banyak kebaikan. Dengan menggunakan akal dan merenungkan, seseorang 

dapat mengambil pelajaran berharga dari hikmah yang diberikan, sehingga 

meningkatkan kualitas hidup dan kedekatan dengan Allah.9  

Dengan memiliki hikmah, seseorang dapat melihat kebaikan dalam 

setiap situasi dan mengambil pelajaran dari pengalaman tersebut. Ketika 

seseorang mampu memahami pelajaran yang terkandung di dalamnya, maka 

dirinya akan merasakan tenang dan terhindar dari kecemasan, depresi serta 

kegelisahan yang berasal dari persoalan yang sedang mereka hadapi. Namun, 

Ketika seseorang tidak mampu memahami maka yang ada mereka hanya akan 

menyalahkan atas sesuatu yang terjadi dan merasakan ketidakadilan atas 

segalanya.  

Oleh sebab itu, adanya permasalahan ini menyentuh hati penulis untuk 

mengeksplorasi, meneliti langkah mindfulness yang terdapat dalam Al-Qur'an 

dan relevansinya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan mengetahui 

bagaimana ajaran Al-Qur'an dapat diterapkan sebagai langkah mindfulness, 

diharapkan penelitian ini mampu memberikan jawaban dan tuntunan dalam 

pengembangan praktik kesehatan mental yang berbasis spiritual. Selain itu, 

penelitian ini juga berpotensi membantu individu untuk lebih memahami dan 

menerapkan ajaran agama dalam konteks modern. Melalui analisis ayat-ayat 

Al-Qur'an dan penerapannya terhadap praktik mindfulness, diharapkan dapat 

ditemukan cara-cara baru untuk mengatasi tantangan hidup, meningkatkan 

ketenangan batin, dan memperkuat hubungan spiritual dengan Allah.  

 
9Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jakarta : Gema Insani, 2013. hal 93. 



6 
 

B. Rumusan Masalah  

     Sebagaimana pemaparan latar belakang diatas, agar penelitian ini dapat 

dilakukan secara terarah dan mendalam, maka rumusan masalah yang akan 

diteliti dalam penelitian   ini adalah : 

1. Apa yang dimaksud mindfulness ? 

2. Bagaimana relevansi mindfulness dengan ayat Al-Qur’an ? 

3. Bagaimana strategi mindfulness menurut Al-Qur’an ? 

C. Tujuan Penelitian  

     Diantara tujuan dan manfaat dari penelitian yang akan dilakukan adalah 

sebagai berikut :   

a. Mengetahui mengenai pengertian mindfulness. 

b. Mengetahui relevansi mindfulness dengan ayat Al-Qur’an. 

c. Mengetahui strategi mindfulness menurut Al-Qur’an.  

D. Manfaat Penelitian  

       Hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat baik secara 

akademis maupun praktis, sebagai berikut : 

a. Dari sisi akademis yaitu penelitian ini diharapkan mampu melengkapi 

pembahasan yang sudah ada dan dikaji sebelumnya mengenai hal ini. 

Dan diharapkan juga dapat menambah wawasan mengenai hal ini dan 

dapat menambah sesuatu yang baru dalam penelitian yang ada.   

b. Secara praktis, pada khususnya penelitian ini akan menambah 

wawasan serta kesadaran kita dalam menumbuhkan nilai spiritual dan 

juga keyakinan terhadap Allah swt dan semakin dalam hal meyakini 

kitab Al Quran sebagai kitab suci yang terjaga akan kemurniannya. 

E. Tinjauan Pustaka  

      Berkaitan dengan tema penlitian yang akan dibahas, penulis telah 

melakukan penelusuran terhadap penelitian yang telah dilakukan sebelumnya. 

Hal ini dilakukan agar tidak terdapatnya kesamaan di dalam pembahasan 

yang akan dilakukan peneliti. Berikut adalah beberapa penelitian terdahulu 

yang mendekati dengan tema yang akan penulis bahas. 

1. Skripsi Morita Oktaviana ( 2019 ) “Pengaruh Mindfulness, Religious 

Coping Strategies, Dan Attachment Terhadap Regulasi Emosi Masa 



7 
 

Dewasa ”. Penelitian ini membahas bahwasannya terdapat pengaruh 

yang signifikan secara bersama-sama dari mindfulness describe, 

mindfulness act, mindfulness nonjudge, dan mindfulness nonreact 

yang merupakan dimensi dari minfulness terhadap regulasi emosi 

masa dewasa. Sementara dua dimensi dari religious coping yaitu 

religious collaborative, religious self-directed dan 

religiousdeferringserta dua dimensi pada attachment yaitu attachment 

anxiety dan attachment avoidance tidak memiliki pengaruh yang 

signifikan terhadap regulasi emosi masa dewasa.  

2. Skripsi Mia Chandra Dewi (2021) “Hubungan Mindfulness Sufistik 

Dengan Penerimaan Diri Pada Mahasiswa Tingkat Akhir Jurusan 

Tasawuf Dan Psikoterapi UIN Walisongo Semarang”. Hasil dari 

penelitian ini menunjukkan bahwasannya terdapat korelasi positif 

yang signifikan antara mindfulness dengan penerimaan diri pada 

mahasiswa tingkat akhir. Semakin tinggi mindfulness sufistik 

seseorang maka akan tinggi pula penerimaan diri pada mahasiswa 

tingkat akhir. Serta ketika manusia selalu menyertakan Allah dalam 

setiap kejadian, maka akan menjadikan seorang individu merasa 

tenang serta tentram sehingga dapat tercapainya kesehatan fisik 

maupun Kesehatan psikisnya.  

3. Jurnal karya Latifah Asnur, Nurfarida Deliani dan Juliana Batubara 

(2023), “Pentingnya Kesehatan Mental Dan Mindfulness Dan 

Pandangannya Terhadap Islam”. Pada jurnal ini penulis membahas 

mengenai seberapa penting mindfulness terhadap kesehatan mental 

dan bagaimana islam mendang hal tersebut. Hasil dari penelitian 

tersebut bahwasannya kesehatan mental menjadi suatu hal yang 

penting karna menjadi salah satu penunjang dalam keberlangsungan 

hidup seseorang maka mindfulness menjadi pilihan sebagai penunjang 

tersebut yang mana merupakan teknik yang membuat kesadaran dan 

ketenangan pikiran dalam menjalankan kehidupan sehari-hari serta 

sadar bahwasannya Allah selalu ada bersama kita.  



8 
 

Berdasarkan penelitian terdahulu diatas, menunjukkan bahwasannya 

sudah ada beberapa penelitian mengenai mindfulness dengan beberapa tema 

yang berbeda. Begitu pula dengan penelitian yang penulis lakukan, yang 

membuat penelitian ini berbeda dari penelitian sebelumnya adalah pada 

penelitian yang akan penulis lakukan yaitu membahas mengenai ayat-ayat  

yang berkaitan dengan mindfulness di dalam Al-Qur’an dengan 

menggunakan kitab tafsir dalam hal menafsirkan dan mengungkap makna di 

balik ayat tersebut.  

F. Metode Penelitian  

     Untuk mencapai tujuannya, penelitian ini mengacu pada standar 

keilmiahan suatu karya akademis. Oleh karena itu, peneliti mencantumkan 

serangkaian metode sebagai bahan acuan dalam melaksanakan penelitian 

tersebut. Adapun metode-metode yang digunakan pada penelitian, 

diantaranya sebagai berikut : 

1. Jenis Penelitian  

Penelitian ini tergolong dalam jenis penelitian kepustakaan (library 

research), dilakukan dengan mengumpulkan data-data yang berkaitan 

dengan tema yang akan dikaji melalui buku, artikel, jurnal, dokumen dan 

sejenisnya. Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah pendekatan kualitatif dalam teknis deskriptif, yaitu dengan 

menganalisis terhadap data yang telah di peroleh kemudian merangkum 

dan mendeskripsikan temuan-temuan yang relevan dengan fenomena yang 

diteliti.  

Penelitian ini juga tergolong ke dalam tafsir maudhu’i karena 

kajian ini berangkat dari ayat-ayat al-Qur’an yang dikumpulkan 

berdasarkan tema atau masalah tertentu yang mengarah kepada tujuan 

yang sama, masalah penafsiran yang dilakukan berdasarkan surah al-

Qur’an.  

2. Sumber Data  

         Sesuai dengan judul “Strategi Mindfulness Perspektif Al Qur’an”, 

maka : 



9 
 

a. Data Primer  

         Data primer dalam penelitian ini diambil dari  Al-Qur’an, 

kitab-kitab Tafsir.  

 

b. Data Sekunder  

        Sedangkan data sekunder adalah sumber data yang memberikan 

informasi melalui  catatan atau yang diperoleh dari pengumpulan 

data. Data sekunder dari penelitian  ini diambil dari berbagai sumber 

seperti buku, jurnal, artikel, skripsi, dan  sejenisnya yang memiliki 

keterkaitan dengan tema yang dibahas ini.  

3. Teknik Pengumpulan Data  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan 

tafsir maudhu’i. Pendekatan tafsit maudhu’i merupakan pendekatan tafsir 

yang mencoba mengeksplorasi perspektif Al-Qur’an terhadap suatu topik 

atau permasalahan tertentu. Pendektan ini ditempuh dengan cara 

mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki tujuan yang sama 

dengan masalah atau topik tertentu. Kemudian menafsirkannya dengan 

mempertimbangkan  sebab-sebab turunnya, hubungannya dengan ayat-

ayat lain, dan hadis Nabi SAW.  

Metodologi tafsir tematik, juga dikenal sebagai tafsir maudhu'i, 

digunakan oleh mufassir untuk menjawab pertanyaan yang membutuhkan 

perspektif al-Qur'an untuk menyelesaikannya. Diputuskan bahwa 

pendekatan ini adalah yang terbaik untuk menyelesaikan masalah baru 

yang tidak pernah terjadi pada masa Nabi Muhammad. Kemudian data 

disusun secara sistematis sehingga menjadi suatu pemaparan yang padat 

dan jelas dan menjadi hasil yang sesuai dengan judul penelitian ini.  

4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analitis deskriptif 

dengan cara mendeskripsikan mengenai mindfullness yang terdapat 

dalam Al-Qur’an. Data-data yang telah dikumpulkan  dianalisis sesuai 

dengan sub bab pembahasan, selanjutnya juga  dilakukan telaah atas 



10 
 

literatur dan karya-karya yang berisi tentang pembahasan penelitian 

dengan analisis untuk menangkap maksud yang terkandung didalamnya.  

G. Sistematika Penulisan  

Adanya sistematika penulisan ini bertujuan agar dapat memahami 

susunan penelitian ini dengan jelas serta terstruktur agar memiliki gambaran 

pada kajian ini.  

Adapun dianataranya yakni. 

Bab Pertama, terdapat pendahuluan penelitian yang berisi latar 

belakang masalah yang menjelaskan kajian yang akan dibahas, lalu rumusan 

masalah yang memfokuskan penelitian ini. Setelah itu dilanjutkan dengan 

menyampaikan tujuan dan manfaat dari penelitian yang akan dilakukan. 

Kemudian terdapat tinjauan pustakan yang menjadi hal terpenting dalam 

penelitian ini agar tidak terdapat kesamaan oleh peneliti sebelumnya. 

Dilanjutkan dengan metode penlitian yang bertujuan untuk melakukan 

pengembangan dalam penelitian dan terakhir sistematika penulisan. 

Bab Kedua, menjelaskan pengertian serta teori tentang mindfulness, 

elemen mindfulness, manfaat mindfulness, faktor yang membentuk 

kesadaran, tingkatan kesadaran, dan teknik mindfulness.   

Bab Ketiga, menjelaskan relevansi ayat Al-Qur’an dengan 

mindfulness.  

Bab Keempat, strategi mindfulness perspektif Al-Qur’an.  

Bab Kelima, yakni berisi hasil dari penelitian, penutup atau akhir dari 

pembahasan pada penelitian ini. Diantaranya tentang kesimpulan beserta 

saran dan di akhiri dengan daftar pustaka 

                            

 

  



11 
 

BAB II 

MINDFULNESS   

 

A. Pengertian Mindfulness  

             Mindfulness di dunia modern saat ini dalam ajaran Buddha 

merupakan kewaspadaan yang menjadi bagian dari ajaran yang 

penting, terutama dalam tradisi Theravada dalam mencapai 

pembebasan dan nirwana. Mindfulness kemudian didefinisikan 

sebagai upaya dalam mengendalikan pengalaman indrawi dan 

menghentikan munculnya pikiran serta emosi gelisah yang dapat 

memicu reaksi berkelanjutan yang mengarah terhadap kelahiran 

kembali.10 Dalam tradisi Buddha, terminologi mindfulness merujuk 

pada kata “sati” dalam bahasa Pali yang sepadan dengan kata smrti 

dalam bahasa Sanskerta yang berarti mengingat. Kata sati memiliki 

arti “presence of mind” yang mengajak seseorang untuk mampu 

secara sadar membedakan proyeksi dan kesalahpahaman yang 

ditimbulkan dari pengalaman bathiniyyah dan lahiriyyah termasuk 

pikiran, sensasi, emosi, serta tindakannya. Sati sendiri 

mengingatkan seseorang mengenai kehidupan yang tidaklah pernah 

tetap karena masa lalu, sekarang dan yang akan datanf terus 

berputar. Sementara pada kenyataannya banyak orang yang 

terjebak didalam pengalaman mereka di masa lalu dan bayang-

bayang masa depan, sati ini mengajak seseorang untuk hadir saat 

ini.11 

      Asal usul konsep ini dapat ditelusuri kembali pada ajaran 

Buddha, yang bertujuan untuk mempertahankan perhatian atau 

 
10 Jarman Arroisi and Maulana Dzunnurrain, “Problem Mindfullness Perspektif 

Worldview Islam,” NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 9, no. 2 (2023): 118–37, 

https://doi.org/10.36701/nukhbah.v9i2.1075.  
11 Stefanus Christian Haryono, “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas Holistik 

Keseharian Dalam Tradisi Buddha Dan Kristen,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi 

Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 9, no. 1 (2024): 105–14, 

https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1112. 



12 
 

kesadaran hingga mencapai vipassana adalah kondisi pikiran yang 

alami dan sederhana. Dari hal tersebut dipahami bahwa individu 

dapat menerima pengalaman negatif yang dialaminya dengan 

lapang dada tanpa harus menyalahkan dirinya ataupun orang lain. 

Hal inti dari mindfulness sendiri yang mampu kita ambil yaitu 

selalu berusaha untuk tetap sadar dan memberikan perhatian penuh 

terhadap apa yang sedang dilakukan, sehingga mampu 

mengarahkan perhatian terhadap proses penyucian pikiran dan 

pembebasan diri.12  

       Penjelasan Guru Darma mengenai empat landasan perhatian 

yang disadur dalam ajaran inti dalam vipassana yaitu Pertama, 

perhatian pada tubuh, hal ini meliputi pemusatan kesadaran yang 

muncul melalui pengendalian tubuh yang diwadahi dengan 

kegiatan mengindra, seperti melakukan pemindaian tubuh, makan 

dengan pikiran penuh yang sadar, perhatian dan sadar akan setiap 

nafas yang dihirup dan dihembuskan, perhatian terhadap suara dan 

juga ketika berjalan. Kedua, perhatian pada nada atau suasana 

perasaan, hal ini dapat dikategorikan dalam tiga suasana yaitu tidak 

menyenangkan, menyenangkan, serta netral. Terkadang pikiran 

akan merespon dengan bimbang terhadap suasana yang melanda 

hati, apakah itu adalah suasana hati atau emosional yang muncul. 

Ketiga, perhatian pada pikiran, tahap ini mengelola perhatian 

terhadap aktivitas mental seperti berpikir atau merasakan dan 

mengolah emosi sebagai objek yang dapat diamati dengan cara 

non-reaktif. Keempat, perhatian akan cara pikiran bekerja. 

Fokusnya yaitu pada klasifikasi pengalaman terkait ke dalam 

kategori atau daftar tertentu. Misal kategori yang dimaksud yaitu 

lima rintangan yang mampu mengaburkan kemampuan mental 

untuk melihat pikiran sebagaimana adanya, lima rintangan tersebut 

 
12 Yonalia Yulistiani, Partono Nyanasuryanandi, and Suherman, “Kesehatan Mental 

Dalam Perspektif Agama Buddha,” Jurnal Ilmiah Psikologi 7, no. 1 (2023): 60–79. 



13 
 

adalah keinginan, keengganan, gelisah atau khawatir, kantuk dan 

keraguan.13  

       Mindfulness dimasukkan ke dalam empat kebenaran mulia 

oleh Sang Buddha. Empat kebenaran mulia tersebut merupakan 

kepercayaan dasar agama Buddha yang berisi adanya dukkha atau 

penderitaan, adanya sebab dari dukkha, bahwa dukkha dapat 

diakhiri, dan adanya cara untuk mengakhiri dukkha. Mindfulness 

ini dimasukkan dalam kebenaran yang keempat yaitu sebagai cara 

untuk mengakhiri dukkha.14 Mindfulness menjadi salah satu bagian 

dari tiga pilar ajaran dalam tradisi Buddha diantara nilai keutamaan 

(virtue) dan kebijaksanaan (wisdom). Hanson dan Mendius 

mengatakan bahwasannya mindfulness menjadi pintu masuk dalam 

mendapatkan pengalaman baik sebagai bagian dari diri seseorang. 

Dimana virtue membangun fondasi yang menumbuhkan otak 

seseorang untuk memiliki sikap empati, baik hati, dan kasih. 

Sedangkan wisdom akan menjadikan seseorang mampu memahami 

pengalaman hidupnya termasuk pengalaman menyakitkan 

sekaligus menguatkan tanpa harus memisahkan diri dan 

dilemahkan oleh dunia. Hubungan antara mindfulness, virtue serta 

wisdom akan menjadikan seseorang mampu mengendalikan 

kecenderungan dari monkey mind (pikiran yang tak terkendali). 

Alan Wallance menjelaskan bahwasannya dalam ajaran Buddha 

terdapat pengajaran mengenai tiga hal yaitu keinginan, 

permusuhan, serta khayalan yang ketiga hal tersebut mampu 

meracuni pikiran manusia ketika dirinya merasakan 

kesejahteraannya terancam.15 

 
13 amien Nurhakim, “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH 

KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,” 2023. 
14 Ayu Rhmawati Tirto, Yohanis Franz La Kahija, “Pengalaman Biksu Dalam 

Mempraktikkan Mindfulness (Sati/ Kesadaran Penuh)”, Jurnal Empati Vol 4 No 2 (April, 2015), h. 

127.  
15 Haryono, “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas Holistik Keseharian Dalam 

Tradisi Buddha Dan Kristen.”Gema Teologika Vol 9 No 1 (April, 2024), h. 111.  



14 
 

    Dalam masa modern ini pengertian mindfulness diartikan oleh 

beberapa tokoh diantaranya menurut Baer et al., mindfulness  

adalah ketika seseorang sadar akan dirinya, baik secara fisik 

maupun mental, terhadap apa yang sedang terjadi saat ini dan tidak 

terpaku pada apa yang terjadi di masa lalu atau apa yang mungkin 

terjadi di masa depan, sehingga hanya berfokus pada apa yang 

sedang terjadi saat ini.16 Brown dan Ryan juga mendefinisikan 

mindfulness sebagai suatu keadaan di mana seseorang penuh 

perhatian dan menyadari apa yang terjadi saat ini. Mindfulness 

berfokus pada hidup saat ini (living in the present) dan 

mengembangkan perilaku yang memiliki kontrol diri.17 Menurut 

Shauna Shapiro, mendefinisikan dengan kesadaran yang muncul 

dari pemberian perhatian yang disengaja, terbuka, baik, dan 

membedakan. Menurut Suzy Yusnadewi, mindfulness adalah 

pikiran sadar yang bergantung pada logika, rasionalitas, analisa, 

dan ilmiah. Mindfulness tidak sama dengan pikiran bawah sadar.18 

           Dari penjelasan tersebut, mindfulness dapat didefinisikan 

sebagai kemampuan seseorang untuk menyadari kondisi tubuh, 

pikiran, dan perasaan mereka saat ini, serta secara sadar 

menetapkan tujuan dan fokus untuk menyelesaikan masalah yang 

sedang dihadapi.  

B. Elemen Mindfulness  

     Mindfulness diterapkan melalui kegiatan yang disadari dengan 

fokus pada pencapaian tujuan. Hal ini memungkinkan kegiatan 

tersebut memberikan arti kepada apa yang dialami oleh tubuh, 

 
16 Fikrotul Jauhariyah, “Hubungan Antara Fear of Missing Out (Fomo) Dengan 

Minfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo,” Skripsi, 2022, 122. 
17 Nazira et al., “Correlation between Mindfulness and Death Anxiety among the 

Elderly,” Psikologia: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi 15, no. 2 (2021): 55–61, 

https://doi.org/10.32734/psikologia.v15i2.4705. 
18 Rosiatul Ulyanisa’, Korelasi Antara Mindfulness Sufistik dengan Acedia (Kemalasan) 

dalam Mengerjakan Tugas Kuliah pada Mahasiswa Tasawuf dan Psikoterapi UIN Walisongo 

Semarang yang Mengalami Prokrastinasi Akademik, (Skripsi : UIN Walisongo Semarang , 2020).  



15 
 

pikiran, dan emosi. Sebagaimana Jon Kabat-Zin mengemukakan 

bahwasannya elemen mindfulness terbagi menjadi tiga yaitu : 

1. Perhatian (attention) 

             Shapiro menjelaskan bahwa kemampuan ini adalah 

penangguhan seseorang terhadap tafsiran-tafsiran yang 

dirinya miliki terhadap pengalaman yang sedang 

dialaminya. Didalamnya terdapat keharusan untuk berfokus 

terhadap pengalaman dan terhadap sesuatu yang sedang 

dijalani tanpa adanya penilaian-penilaian lebih lanjut 

terhadap momen tersebut. Dari hal tersebut seseorang 

berlatih agar mampu menangkap dirinya dikala pikirannya 

melayang dari saat ini dan mengembalikan perhatian 

tersebut kembali pada saat ini. 

2. Sikap (attitude) 

      Sikap ini yaitu kebijaksanaan diri dalam 

memperlakukan pengalaman yang lewat ke dalam pikiran 

seseorang. Proses mindfulness adalah menata kesadaran 

akan suatu momen yang sedang terjadi dengan sikap 

keingintahuan, keterbukaan, serta penerimaan. 

3. Tujuan (intention) 

                  Secara langsung tujuan mempengaruhi tercapainya 

latihan mindfulness yang dijalani seseorang yaitu kebiasaan 

adanya kesadaran. Setiap orang memiliki tujuan masing-

masing yang ingin dicapainya sesuai dengan yang mereka 

inginkan.19   

      Sedangkan menurut White, ada lima atribut penentu untuk 

memperjelas konsep mindfulness, yaitu: 

 

 

 
19 amien Nurhakim, “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH 

KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.” 



16 
 

a. Kesadaran (awarenes) 

      Bagian dari kesadaran diri sendiri adalah kesadaran 

terhadap apa yang terjadi dan apa yang harus dilakukan 

berdasarkan peristiwa tersebut. Kesadaran dan kepekaan 

yang dimiliki seseorang akan membantu mereka 

merefleksikan dan merespon dengan cara yang sehat 

terhadap setiap peristiwa dan kejadian. Selain itu, seseorang 

dapat meningkatkan kemampuan koping adaptif mereka 

dengan belajar dari setiap situasi yang mereka alami.20 

Kesadaran berarti memahami apa yang terjadi sekarang dan 

di masa depan. Ini berbeda dengan berfokus pada masa lalu 

atau masa depan. Proses ini tidak sama dengan sebagian 

besar pengalaman sehari-hari kita, di mana kita sering 

membiarkan pikiran kita bergerak tanpa sengaja.  

Praktik kesadaran penuh melibatkan memulai kesadaran 

pernapasan dan membawa kesadaran ke aspek lain dari 

pengalaman, seperti berpikir dan kondisi mental. Ini juga 

dimulai dengan membawa kesadaran ke pengalaman saat ini 

melalui pengamatan dan perhatian langsung dan terus 

menerus terhadap perubahan medan pikiran, suasana hati,     

dan sensasi.  

       Para ahli kesadaran Burma kadang-kadang 

menggambarkan kesadaran sebagai anak panah atau anak 

panah yang menargetkan objek kesadaran, seperti suara, 

gambaran mental, sensasi tubuh, dan lainnya. Kesadaran 

mengembangkan kesadaran dalam pikiran, perasaan, dan 

tindakan seseorang. Kesadaran ini dikaitkan dengan 

pengetahuan bahwa Allah Maha Mendengar dan Maha 

Mengetahui. Oleh karena itu, memberikan perhatian ke 

 
20 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan Kesejahteraan 

Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020.  



17 
 

dalam hati, ucapan, dan tindakan spiritual seseorang. 

Berpikir baik tentang Allah selama masa-masa baik atau 

buruk. Berbicara baik atau diam karena mengetahui Allah 

Maha Mendengar.21 

b. Perhatian (attention) 

       Salah satu komponen mindfulness adalah perhatian, 

yang merupakan kemampuan seseorang untuk tetap berada 

pada setiap peristiwa yang mereka alami. Perhatian ini 

adalah keadaan menerima keseluruhan keadaan yang 

dialami seseorang, yang memungkinkan mereka untuk tetap 

fokus pada hal-hal yang terjadi tanpa mengalihkan perhatian 

mereka atau tenggelam dalam pemikiran mereka. Praktik 

mindfulness secara formal menekankan beberapa 

karakteristik perhatian, seperti perhatian berkelanjutan, 

mengarahkan kembali perhatian ke area fokus berulang kali 

(seperti sensasi pernapasan), mengamati pikiran bergerak, 

dan mempelajari cara membuat gaya perhatian yang dapat 

diterima untuk menghindari terjebak dalam pikiran, emosi, 

atau sensasi tubuh. 

c. Penerimaan (acceptance).  

      Bagian ini adalah kemampuan seseorang untuk 

menerima masalah secara sadar tanpa menghakimi, 

sehingga mereka dapat melihat masalah tersebut dan 

menyelesaikannya. Kemampuan untuk menerima apa yang 

sedang terjadi tanpa menilainya sebagai hal yang baik atau 

buruk akan memungkinkan seseorang untuk merasa lebih 

tenang dan berfokus pada kesehatan emosi diri sendiri dan 

orang lain. Dengan menerima apa yang sedang terjadi, 

seseorang dapat menjadi lebih tenang dan lebih mampu 

 
21 Tengku Mohd Saifuddin Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan, Nur 

Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Islam dan Pembangunan 

( JISED), Vol 9 N0 63, 2024.  



18 
 

berfokus pada diri sendiri dan orang lain.22 Penerimaan 

dalam Islam berarti Ridha, yang merupakan langkah 

menuju kemajuan spiritual sekaligus keterbukaan terhadap 

kemajuan. Ketahuilah bahwa cinta kepada Allah berarti 

menerima apa pun yang Dia tetapkan.  

d. Kemampuan Hadir  

                 Kemampuan untuk hadir dari waktu ke waktu sambil 

mempertahankan kualitas kesadaran, penerimaan, dan 

perhatian setiap saat didefinisikan secara umum sebagai 

"pengalaman hadir". Ini adalah sensasi yang sebanding 

dengan kontemplasi, meditasi, refleksi, dan tafakkur. 

Tafakkur menunjukkan pemikiran mendalam untuk 

mencapai inti pengetahuan tanpa mengikuti atau taqlid. 

Ketika kita melakukan latihan kesadaran atau refleksi 

hening, kita memiliki waktu untuk sekadar berada di saat ini 

tanpa khawatir tentang apa yang sudah terjadi atau apa yang 

akan terjadi di masa depan. Kita dapat menemukan diri kita 

di tempat lain dalam ciptaan ini. Ini adalah kesempatan 

untuk tetap berada di hadapan Allah (al-hudur), posisi yang 

harus kita miliki dalam doa ritual. Tentu saja ada waktu 

yang tepat untuk berpikir tentang masa lalu atau masa 

depan, untuk belajar dari kesalahan kita dan merencanakan 

apa yang harus kita lakukan. 

e. Proses Transformatif  

                  Banyak ilmuwan telah mendefinisikan proses 

transformatif kesadaran penuh. Kesadaran penuh 

didefinisikan sebagai proses di mana seseorang menjadi 

sepenuhnya menyadari apa yang terjadi dalam dirinya 

 
22 Arni Nur Rahmawati, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan 

Kesejahteraan Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020.  
 
 



19 
 

sendiri dan berubah dari tidak memiliki pikiran, perasaan, 

atau tindakan dalam dirinya. Tazkiyah al Nafs adalah proses 

transformasi melalui pemahaman diri (kekuatan dan 

kelemahan). Ini adalah kemampuan untuk mencapai 

kemajuan spiritual, mengatasi depresi, dan mencapai 

kebahagiaan dengan menggunakan iman melalui doa 

kontemplatif dan kesadaran penuh. Ini adalah proses 

pemurnian jiwa melalui berdiam diri dan kesadaran 

penuh.23 

C. Manfaat Mindfulness  

       Asosiasi Psikologi Amerika menyatakan bahwa mindfulness 

memiliki beberapa manfaat : 

1. kesadaran diri meningkatkan kesadaran akan pikiran   

seseorang; 

2. mengurangi stres, kecemasan, dan emosi negatif secara 

signifikan; 

3. memperoleh kontrol atas pemikiran ruminatif, yang 

merupakan penyebab utama depresi dan kecemasan; 

4.  meningkatkan fokus dan fleksibilitas mental;  

5. lebih banyak memori yang berfungsi;  

6. mengurangi pikiran yang mengganggu; dan 

7.  mengurangi reaktivitas mental. 

                      Sedangkan manfaat dalam hal spiritual yaitu : 

1. Peningkatan kesadaran diri dan keakraban dengan diri 

sendiri,  

2. peningkatan empati dan kasih sayang,  

3. peningkatan kesadaran moral,  

4. keberanian untuk mengubah, dan  

 
23 Tengku Mohd Saifuddin Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan, Nur 

Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Islam dan Pembangunan 

( JISED), Vol 9 N0 63, 2024. 



20 
 

5. peningkatan kontrol atas perilaku otomatis.24 

D. Faktor Yang Membentuk Kesadaran 

     Dalam psikologi, kesadaran (consciousness) adalah keadaan di 

mana individu sadar akan pikiran, perasaan, sensasi, dan 

lingkungan sekitarnya. Beberapa faktor yang membentuk 

kesadaran dalam psikologi antara lain: 

1. Perhatian (Attention) 

       Perhatian adalah kemampuan untuk fokus pada 

informasi atau stimulus tertentu, sementara mengabaikan 

informasi yang tidak relevan. Perhatian ini sangat penting 

dalam membentuk kesadaran karena tanpa perhatian, 

individu mungkin tidak sepenuhnya menyadari apa yang 

terjadi di sekitarnya. 

2. Persepsi 

      Persepsi adalah proses mengorganisir, mengidentifikasi, 

dan menafsirkan informasi sensorik untuk memahami dunia 

di sekitar kita. Apa yang kita sadari sangat bergantung pada 

cara kita mempersepsikan dunia tersebut, dan persepsi ini 

dipengaruhi oleh pengalaman, pengetahuan, dan ekspektasi 

kita. Persepsi  bukan  hanya  fenomena  visual,  yaitu segala 

sesuatu yang kita lihat secara fisik. Para ahli perkembangan 

menganggap persepsi sebagai bagian dari pemahaman input 

sensorik yang dihubungkan indra ke otak dan dikirimkan ke 

sistem saraf pusat. Dengan kata lain, persepsi adalah 

penafsir  otak  dari  semua  informasi  yang  diberikan  oleh  

indera  fisik.  Persepsi membantu menentukan  semua  yang  

                                   kita  miliki,  semua  yang  kita  inginkan, inginkan, pikirkan 

dan butuhkan, serta pengalaman masa lalu.25 

 
24 Galuh Andina Putri, Konsep Mindfulness dalam Bimbingan dan Konseling Islam , 

Jurnal : Al-Musyrif Vol 01 No 01, 2021.  



21 
 

3. Kognisi 

      Kognisi mencakup berbagai proses mental, seperti 

pemikiran, ingatan, pemecahan masalah, dan pengambilan 

keputusan. Kognisi mempengaruhi cara kita menyadari dan 

menanggapi informasi. Ingatan juga memainkan peran 

penting karena memori jangka pendek memungkinkan kita 

untuk menyadari situasi atau pengalaman terkini. 

4. Emosi 

      Perasaan atau reaksi emosional terhadap suatu peristiwa 

atau situasi dapat mempengaruhi kesadaran kita. Ketika 

seseorang merasa takut, senang, atau cemas, pengalaman 

emosional ini akan mempengaruhi cara mereka memproses 

informasi dan berinteraksi dengan dunia. Pakar psikologi 

menjelaskan bahwasannya emosi terbagi menjadi tujuh 

diantaranya, emosi cinta, emosi bahagia, emosi sedih, emosi 

takut, emosi terkejut, emosi marah, dan emosi cemas. 

Dalam pengendalian emosi tersebut tergantung terhadap 

bagaiamana cara yang manusia ambil untuk mengendalikan 

emosi tersebut, ketika manusia mampu mengendalikannya 

maka akan memberikan dampak yang positif terhadap 

dirinya akan tetapi ketika manusia tidak mampu 

mengendalikannya maka akan memberikan dampak yang 

negatif terhadap dirinya. Ada lima unsur kecerdasan 

emosional yaitu: (1). mengenal emosi diri, (2). mengelola 

emosi diri, (3). memotivasi diri sendiri, (4). mengenali 

emosi orang lain, dan (5). membina relasi pergaulan. 26  

 

 
25 Magfirah Ramadanti, Cici Patda Sary, and Suarni Suarni, “PSIKOLOGI KOGNITIF 

(Suatu Kajian Proses Mental Dan Pikiran Manusia),” Al-Din: Jurnal Dakwah Dan Sosial 

Keagamaan 8, no. 1 (2022): 56–69, https://doi.org/10.30863/ajdsk.v8i1.3205. 
26 Sri Rahma Dewi and Fadhilla Yusri, “Kecerdasan Emosi Pada Remaja,” Educativo: 

Jurnal Pendidikan 2, no. 1 (2023): 65–71, https://doi.org/10.56248/educativo.v2i1.109. 



22 
 

5. Fisiologi Otak 

      Struktur dan aktivitas otak sangat berperan dalam 

membentuk kesadaran. Otak memproses informasi yang 

datang dari lingkungan eksternal maupun internal. 

Gangguan atau perubahan dalam aktivitas otak, seperti yang 

terjadi pada tidur, bisa mengubah tingkat kesadaran 

seseorang. 

6. Pengalaman Pribadi dan Budaya 

      Pengalaman hidup dan latar belakang budaya 

membentuk cara seseorang memahami dan menyadari 

dunia. Nilai-nilai, norma, dan keyakinan yang dimiliki 

individu dapat mempengaruhi cara mereka memaknai 

situasi atau perasaan tertentu. orang berfikir bahwa apa 

yang terjadi saat ini menjadi pengalaman hidup dari 

Tuhannya. Individu akan merasakan hati menjadi lebh 

tenang jika merasakan aspek keyakinan spiritual dengan 

baik, Individu dengan spiritual yang baik dalam kesadaran 

proses berfikir akan memberikan pengalaman kepada 

pikiran, berfikir positif dengan kesadaran bahwa setiap 

kehidupan dan pengalaman kehidupannya pasti akan 

memberikan hikmah yang baik dalam kehidupan 

selanjutnya. Musibah yang dianggap sebagai pengalaman 

yang tidak menyenangkan dengan adanya pendekatan 

mindfulness sprititual islam akan menjadikan kesehatan 

jiwa yang lebih baik.27 

7. Tidur dan Siklus Sadar 

      Tidur dan pola sirkadian juga mempengaruhi tingkat 

kesadaran. Kesadaran berubah antara fase tidur dan terjaga, 

 
27 Siti Rohmatun and Maryatun Maryatun, “Intervensi Mindfulness Spiritual Islam 

Sebagai Upaya Penurunan Tingkat Kecemasan Upaya Kesehatan Jiwa Bagi Mahasiswa 

Keperawatan,” Avicenna : Journal of Health Research 5, no. 2 (2022): 120–29, 

https://doi.org/10.36419/avicenna.v5i2.689. 



23 
 

dan tidur memiliki peran dalam pemrosesan informasi dan 

konsolidasi memori. 

E. Tingkatan Kesadaran  

    Dalam kehidupan,  setiap orang pasti memiliki kesadaran yang 

berbeda-beda. Karena itu, kesadaran didefinisikan sebagai 

kemampuan yang dimiliki setiap orang untuk membuat hubungan 

dengan lingkungannya, termasuk diri sendiri, yang biasanya 

digerakkan oleh alam sadar. Di dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, kesadaran didefinisikan sebagai keinsafaan, suatu 

kondisi yang dimengerti, suatu hal yang dirasakan atau dialami 

oleh seseorang. 

      Kesadaran sendiri berasal dari kata "sadar", yang berarti tahu, 

mengerti, ingat, paham, dan terbuka hati dan pikirannya untuk 

bertindak sesuai dengan hatinya. Kata "sadar" juga dapat berarti 

keinsyafan akan tindakan seseorang. Dengan demikian, kesadaran 

adalah hati dan pikiran yang terbuka untuk bertindak sesuai dengan 

hatinya.28 

     Tingkatan kesadaran dalam psikologi seringkali merujuk pada 

berbagai tingkat pemahaman, perhatian, dan kesadaran diri yang 

dimiliki individu. Berikut adalah beberapa tingkatan kesadaran 

yang umum dibahas dalam psikologi: 

1. Kesadaran Dasar (Basic Awareness) 

            Adalah tingkat kesadaran paling dasar yang mencakup 

kemampuan untuk merasakan dan memperhatikan 

lingkungan sekitar serta pengalaman langsung. Ini termasuk 

sensasi fisik, seperti rasa sakit atau kenyamanan. 

2. Kesadaran Emosional (Emotional Awareness) 

Tingkat ini melibatkan kemampuan untuk mengenali dan 

memahami emosi sendiri. Individu yang memiliki kesadaran 

 
28 Miranda Dhea Amanda, Peningkatan Kesadaran Lingkungan Melalui Ecobrick Oleh 

Komunitas Purwokeling Kelurahan Purwoyoso Kecamatan Ngaliyan Kota Semarang, (Skripsi : 

UIN Walisongo Semarang, 2023), h. 24.  



24 
 

emosional mampu mengidentifikasi perasaan mereka dan 

bagaimana perasaan tersebut mempengaruhi perilaku dan 

reaksi mereka. 

3. Kesadaran Diri (Self-Awareness) 

Kesadaran diri mencakup pemahaman yang lebih dalam 

tentang diri sendiri, termasuk nilai-nilai, motivasi, dan 

kebiasaan. Ini adalah kemampuan untuk melihat diri sendiri 

dari perspektif luar dan mengevaluasi tindakan serta 

keputusan. 

4. Kesadaran Sosial (Social Awareness) 

Ini adalah kemampuan untuk memahami dinamika sosial 

dan hubungan antara individu. Kesadaran sosial mencakup 

kemampuan untuk merasakan emosi orang lain, memahami 

perspektif mereka, dan berempati. 

5. Kesadaran Reflexive (Reflexive Awareness) 

Tingkatan ini mencakup kemampuan untuk merenungkan 

pikiran dan perasaan sendiri serta bagaimana mereka 

berinteraksi dengan orang lain. Ini melibatkan introspeksi 

yang mendalam dan pemahaman tentang bagaimana 

pengalaman masa lalu membentuk perilaku saat ini. 

6. Kesadaran Transendental (Transcendental Awareness) 

Ini adalah tingkat tertinggi dari kesadaran, yang sering kali 

terkait dengan pengalaman spiritual atau mistis. Individu 

pada tingkat ini mungkin merasakan keterhubungan dengan 

sesuatu yang lebih besar dari diri mereka sendiri, seperti alam 

semesta atau konsep ketuhanan. 

F. Teknik Mindfulness  

      Dalam agama Buddha teknik mindfulness atau meditasi juga 

dikenal sebagai Samadhi di masa lalu. Meditasi, yang dianggap 

sebagai salah satu dari empat kebenaran mulia, dan jalan ariya 

berunsur delapan adalah cara yang diajarkan oleh Buddha untuk 



25 
 

mencapai nirwana. Kamus Besar Bahasa Indonesia menyatakan, 

Meditasi berarti menahan pikiran dan perasaan untuk suatu tujuan. 

Indonesia. Menurut ensiklopedia umum, meditasi adalah teknik 

relaksasi yang digunakan untuk memperluas perspektif.  

     Dalam sejarahnya, Sang Buddha Gautama memperkenalkan 

meditasi sebagai salah satu cara utama untuk mencapai Nibbana, yang 

dikenal sebagai pencerahan universal. Sesuai dengan ajarannya, 

meditasi merupakan hasil dari upaya yang dilakukan Sang Buddha 

untuk mencapai Nibbana, yang memerlukan banyak waktu dan usaha. 

Penganut keyakinan ini percaya bahwa sang Buddha sendiri 

mengajarkan meditasi kepada muridnya sebagai cara untuk 

mewujudkan ajarannya sendiri. 

      Teknik mindfulness atau meditasi terbagi menjadi beberapa 

kelompok, pembagian ini berdasarkan kepada titik fokus serta tujuan 

yang dicapai dalam melakukan meditasi tersebut. Diantara pembagian 

teknik tersebut yaitu :  

1. Meditasi Ketenangan ( Samantha Bhavana ) 

Fokus dalam meditasi ini yaitu mengembangkan perilaku 

damai pada pikiran setiap individu. Sehingga dari fokus 

tersebut setiap individu mampu mengembangkan konsentrasi 

dan mengurangi gangguan yang berada dalam pikiran yang 

mampu meningkatkan rasa tenang didalam batinnya.  

2. Metidasi Pandangan Terang ( Vipassana Bhavana ) 

Meditasi ini memiliki tujuan utama sebagai upaya untuk 

mengembangkan kesadaran akan hakikat keberadaan dan 

memfasilitasi refleksi diam-diam atas penderitaan manusia. 

Pada praktiknya diperlukan waktu yang intensif dalam sebuah 

keheningan dan berlangsung selama beberapa hari dalam upaya 

untuk membawa perubahan batin serta sikap bijaksana dalam 

menjalani realita kehidupan.  

 



26 
 

3. Meditasi Cinta Kasih ( Metta Bhavana ) 

Meditasi ini termasuk dalam latihan meditasi Buddhis yang 

bertujuan untuk memperkuat kasih sayang, pengendalian diri, 

dan hubungan dengan diri sendiri dan orang lain untuk 

pertumbuhan atau budidaya. Semua mendapat manfaat dari 

praktik meditasi Metta Bhavana. Dalam hal ini meditasi tidak 

hanya merupakan praktik spiritual, tetapi juga memiliki 

dampak positif pada hubungan antarpribadi dan kesadaran diri. 

4. Meditasi Refleksi ( Anapanasati ) 

Meditasi ini merupakan sebuah bentuk meditasi dalam agama 

Buddha yang difokuskan dalam pengamatan pernafasan. 

Adapun pengertian dari "arti"  sendiri berasal dari kata "Ana", 

"Apaan", dan "Sati" yang memiliki arti kesadaran atau refleksi. 

Pengembangan kesadaran yang terdapat didalamnya sebagai 

pengalaman batin individu yang berupa pikiran dan emosi yang 

dihasilkan. Dalam praktiknya meditasi ini akan dilakukan 

dengan adanya bimbingan dari pihak profesional karena untuk 

memberikan pemahaman tentang empat kebenaran mulia dalam 

proses refleksi tersebut.29 

 

 

 

 

 

 

 
29 Dinda Anaya, “Makna Ajaran Meditasi Agama Buddha Dlam Membangun Kerukunan 

Umat Beragama (Studi Weekend Mindful Relaxation Vihara Padepokan Dhammadipa Arama Di 

Batu Malang),” Skripsi : IAIN Kediri, 2024. 



27 
 

BAB III 

RELEVANSI MINDFULNESS DENGAN AYAT AL-QURAN 

A. Tadabur 

Kata tadabur berasal dari bahasa Arab dan berasal dari kata dabara ( دبر ), 

yang berarti "belakang". Tadabur merupakan proses berpikir, merenungkan, 

dan memusatkan perhatian kepada sesuatu yang ada di belakang atau kepada 

penyelesaian masalah. Secara keseluruhan, fokus dan ingat kata-kata 

"mulai" dan "akhir", lalu ulangi  ini beberapa kali. Dalam setiap tindakan, 

mencari dasar kebenaran melalui informasi; misalnya, simpan informasi 

yang bermanfaat dan lepaskan informasi yang tidak bermanfaat, tidak jelas 

dalam kehidupan pribadi seseorang.30  

    Kata  dabara  dengan  berbagai  derivasinya  tersebut  sebanyak  44 

kali yaitu, Yunus (10): 3, Yunus (10): 31, Ar-Ra’ad (13) : 3, As-Sajadah 

(32) : 5, An-Nisa’ (4) : 82, Muhammad (47) : 24, Al-Mukminun (23) : 68, 

Saad (38) : 29, Al-Ma’arij (70) : 17, Al-An’am (6): 45, Al-A’raf (7): 72, Al-

Ra’d(13): 22, Al-Anfal (8): 74, As-Sajadah (32): 52, Al-Hijr (15): 66, An-

Nisa (4): 82, Yusuf (12): 25, Muhammad (47): 68, Yusuf (12): 27, Al-

Mu’minun (23): 24, Yusuf (12): 28,   Al-Mudatstsir (74): 23, Al-Mudatstsir 

(74): 33, An-Nazi’at (79) : 22, Al-Anfal (8): 16, Ali Imran (3): 111, Al-

Anfal (8) : 15.31  

 

وَلََمُْ   اَ  بِِّ يَ فْقَهُونَ  لَ  قُ لُوب   لََمُْ  وَالِّْْنْسِّ    الِِّن ِّ  مِّنَ  هََنَمَ كَثِّيْاً  لِِّ ذَرَأْنََ  أعَْيُُ  وَلقََدْ 

اَۚ  أوُلَٰئِّكَ كَالْْنَْ عَامِّ بَلْ هُمْ أَضَلُّۚ    اَ وَلََمُْ آذَان  لَ يَسْمَعُونَ بِِّ رُونَ بِِّ أوُلَٰئِّكَ هُمُ لَيُ بْصِّ

 الْغَافِّلُونَ 

“Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan banyak dari 

kalangan jin dan manusia untuk (masuk neraka) Jahanam (karena 

 
30 Galuh Andina Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam,” 

Al Musyrif 1, no. 1 (2021): 84–108. 
31 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 310-311. 



28 
 

kesesatan mereka). Mereka memiliki hati yang tidak mereka 

pergunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan memiliki mata 

yang tidak mereka pergunakan untuk melihat (ayat-ayat Allah), serta 

memiliki telinga yang tidak mereka pergunakan untuk 

mendengarkan (ayat-ayat Allah). Mereka seperti hewan ternak, 

bahkan lebih sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lengah.” 

(QS Al-A’raf : 179).  

  

     Dalam Tafsir Al-Misbah, Hati, mata dan telinga orang yang memilih 

kesesatan disamakan dengan halnya binatang karena binatang tidak dapat 

menganalogikan apa yang ia dengar dan lihat sesuai dengan sesuatu yang 

lain. Binatang tidak memiliki akal seperti halnya manusia, bahkan manusia 

yang tidak menggunakan potensi yang telah Allah anugerahkan kepadanya 

lebih buruh dari binatang sebab binatang dengan instingnya selalu mencari 

kebaikan dan menghindari bahaya tetapi manusia durhaka malah justru 

menolak kebaikan dan kebenaran serta mengarah kepada bahaya yang tiada 

taranya. Setelah kematian mereka akan kekal di api neraka sedangkan 

binatang yang punah dengan kematiannya. Binatang tidak memiliki potensi 

seperti yang manusia miliki jadi tidak wajar jika binatang dikecam akan hal 

itu sebagaimana manusia dikecam bahkan dianggap lebih hina dari binatang 

karna tidak mampu mencapai apa yang seharusnya mampu untuk dicapai 

dengan potensi yang dimilki. Keimanan dan petunjuk Allah begitu jelasnya 

bagi yang berpengetahuan, tetapi bagi mereka yang tidak memanfaatkannya  

bahkan orang yang tidak sadar dan tidak mengetahui bahwa mereka 

memiliki potensi untuk meraih kebahagiaan, inilah kelalaian yang tiada 

taranya.32 

          

 الَْْيَ مِّنَ قُلْ مَنْ يَ رْزقُُكُمْ مِّ نَ السَمَاۤءِّ وَالَْرْضِّ امََنْ يََّلِّْكُ السَمْعَ وَالْبَْصَارَ وَمَنْ يُُّّْرِّجُ 

افََلََ  الْمَي ِّتِّ  فَ قُلْ  اللّٰ ُۚ  فَسَيَ قُوْلُوْنَ   
الْمَْرَۗ يُّدَب ِّرُ  وَمَنْ  الَْْي ِّ  مِّنَ  الْمَي ِّتَ  وَيُُّْرِّجُ 

 ۝٣١تَ تَ قُوْنَ 

 
32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur’an jilid 4, 

cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 378-379 



29 
 

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Siapakah yang menganugerahkan 

rezeki kepadamu dari langit dan bumi, siapakah yang kuasa 

(menciptakan) pendengaran dan penglihatan, siapakah yang 

mengeluarkan yang hidup dari yang mati dan mengeluarkan yang 

mati dari yang hidup, serta siapakah yang mengatur segala urusan?” 

Maka, mereka akan menjawab, “Allah.” Maka, katakanlah, “Apakah 

kamu tidak takut (akan azab Allah)?” (QS Yunus : 31). 

 

      Dalam tafsir Al-Munir, katakanlah Nabi Saw. kepada orang musyrik 

Mekah dan orang yang semisal mereka bahwasannya Siapakah yang  

menurunkan hujan dari langit yang dengannya bumi bisa menumbuhkan 

tumbuh-tumbuhan, bunga dan pepohonan yang menghasilkan sayur-

sayuran, buah-buahan yang banyak sekali dan lainnya ?, Siapakah yang 

menciptakan penglihatan dan pendengaran yang kuasa menciptakan dan 

merancangnya dengan luar biasa dan menjaganya dari kerusakan serta 

Siapakah yang memberi kekuatan untuk melihat dan kekuatan mendengar 

yang mana semua itu adalah sarana ilmu dan pengetahuan dan untuk dapat 

mengetahui apa yang ada dalam alam ini. Siapakah pula yang dengan 

kekuasaanNya yang sangat besar menentukan kehidupan dan kematian? Dia 

menghidupkan dan mematikan, Dia yang mengeluarkan yang hidup dari 

yang mati dan mengeluarkan yang mati dari yang hidup. Siapa yang 

mengurus urusan ala mini dan di tanganNya Kerajaan segala sesuatu, dan 

Dialah yang Maha Kuasa yang tidak ada akhir bagi kekuasaanNya dan ada 

pertanggungjawaban terhadap apa yang diperbuatnya, sementara mereka 

akan dimintai pertanggungjawaban apa yang mereka kerjakan.    

 Kelima pertanyaan tersebut tak akan ada jawaban bagi orang musyrik 

kecuali mengatakan bahwa yang melakukan semua itu adalah Allah SWT 

dan untuk menjawab yang mematikan serta menghidupkan adalah Allah 

SWT tanpa ada keraguan didalamnya. Katakanlah kepada mereka wahai 

Rasul Saw “Apakah kalian tidak takut akan diri kalian dari adzab Allah 

SWT dengan kemusyrikan kalian  kepadaNya dan penyembahan kalian 



30 
 

kepda selainNya, padahal yang kalian sembah tidak punya peran sedikit pun 

dalam hal-hal tadi dan tidak memiliki kemudharatan dan manfaat apapun.33                    

 

وَعَلََنِّ  رًّا  سِّ هُمْ  رَزَقْ ن ٰ اَ  مِِّ وَانَْ فَقُوْا  الصَلٰوةَ  وَاقَاَمُوا  رَبِ ِِّّمْ  وَجْهِّ  ابتِّْغَاۤءَ  صَبََوُا   يَةً وَالَذِّيْنَ 

كَ لََمُْ عُقْبََ الدَارِّ   ىِٕ
ۤ
لَْْسَنَةِّ السَي ِّئَةَ اوُلٰ   وَيَدْرَءُوْنَ بِِّ

“Orang-orang yang bersabar demi mencari keridaan Tuhan mereka, 

mendirikan salat, menginfakkan sebagian rezeki yang Kami berikan 

kepada mereka secara sembunyi-sembunyi atau terang-terangan, dan 

membalas keburukan dengan kebaikan, orang-orang itulah yang 

mendapatkan tempat kesudahan (yang baik).” (QS Ar-Ra’ad : 22) 

 

    Ayat ini menerangkan beberapa sifat yang dimiliki oleh seseorang 

yang mengambil pelajaran terhadap apa yang telah Allah terangkan, mereka 

inilah orang yang kuat akalnya serta beriman sebagaimana yang telah 

disebutkan pada ayat-ayat sebelumnya. Dalam ayat ini, menerangkan 

mengenai sifat kelima yang dijalankan seseorang tersebut yaitu, mereka 

yang tahan menderita dalam menjalankan ketaatan dan beban agama serta 

menjauhkan larangan dan perbuatan munkar. Meridhai atas qadha Allah dan 

takdirNya, tidak berkeluh kesah atas bencana yang menimpanya. Yang 

dimaksud sabar disini yaitu sabar yang didasarkan kepada sikap mencari 

keridhaan Allah, bukan didasarkan atas riya dan sum’ah. Keenam, mereka 

mendirikan sembahyang secara smpurna baik rukun dan tata caranya serta 

hati yang khusuk, jauh dari riya dan rasa takut kepada Allah disertai rasa 

mengagungkan Allah, merasakan bahwa kita sedang berdiri dihadapan 

Allah. 

Ketujuh, mereka membelanjakan Sebagian rizki yang Allah berikan baik 

secara rahasia maupun terang-terangan, baik infak wajib terhadap istri, anak 

serta kerabat maupun infak yang mandhub seperti infak kepada yang tidak 

mampu. Sekiranya manusia memahami rahasia Al-Qur’an mengenai 

 
33 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 6, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 166-167  



31 
 

membelanjakan harta di jalan Allah maka hidup sosial kaum muslim akan 

terjaga dengan sebaik-baiknya. Kedelapan, mereka menolak kejahatan 

dengan kebaikan dan membalas keburukan dengan keihsanan. Sifat ini 

menetapkan bahwasannya kita mempergauli saudara kita dengan muamalat 

yang baik dan penuh rasa belas kasihan yang mampu mencabut rasa dengki 

sera benci dari hati saudara kita.kepada mereka ini, di akhirat akan diberikan 

surga yang tinggi dan penuh dengan segala yang diinginkan naluri serta 

sedap dalam pandangan.34  

B. Tafakur  

Dalam kitab Al-Qur'an, Dr. Yusuf Qardawi menjelaskan mengenai akal 

dan ilmu, mengatakan bahwasannya keyakinan adalah kekuatan yang 

tampaknya dapat menyempurnakan ilmu. Tafakkur juga merupakan 

aktivitas kekuatan itu menggunakan akal. Manfaat-manfaat ini membedakan 

manusia dari spesies lain. Hati hanya dapat menggambarkan tujuan pikiran. 

Ingatlah apa yang telah disadari.35 

Dalam Al-Qur’an kata fakkara dengan berbagai derivasinya tersebut 

sebanyak 18 kali yaitu, Al-Mudatstsir (74) : 18, Saba’ (34) : 46, Al-Baqarah 

(2) : 219, Al-Baqarah (2) : 266, Al-An’am (6) : 50, Al-A’raf (7) : 184, Ar-

Rum (30) : 8, Ali Imran (3) : 191, Al-A’raf (7) : 176, Yunus (10) : 24, Ar-

Ra’ad (13) : 3, An-Nahl (16) : 11, An-Nahl (16) : 44, An-Nahl (16) : 69, Ar-

Ruum (30) : 21, Al-Jasyiah ((45) : 13, Az-Zumar (39) : 42, Al-Hasyr (59) : 

21.36  

 

ْ خَلْقِّ السَمٰوٰتِّ   وَالَْرْضِّۚ الَذِّيْنَ يَذْكُرُوْنَ اللّٰ َ قِّيَامًا وَقُ عُوْدًا وَعَلٰى جُنُ وْبِِِّّمْ وَيَ تَ فَكَرُوْنَ فِِّ

 هٰذَا بَِطِّلًَۚ سُبْحٰنَكَ فَقِّنَا عَذَابَ النَارِّ   خَلَقْترَبَ نَا مَا 

 
34 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 3, 

Semarang : Pustaka Riski Putra. 
35Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.” 
36Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 635-634. 



32 
 

“( yaitu ) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, 

atau dalam keadaan berbaring, dan memikirkan tentang penciptaan 

langit dan bumi ( seraya berkata ), “ Ya Tuhan kami, tidaklah 

Engkau menciptakan  semua ini sia-sia. Mahasuci Engkau. 

Lindungilah kami dari azab neraka.” (QS. Ali Imran : 191).  

 

       Orang yang berakal harus menggabungkan dzikir dengan pikir. 

Mereka berdzikir terhadap Allah dalam berbagai keadaan, baik saat berdiri, 

duduk, atau berbaring. Mereka selalu berdzikir terhadap Allah baik dengan 

hati maupun lisan. Mereka akan selalu berpikir, merenungi, dan memahami 

bahwa segala apa yang ada di langit dan di bumi adalah rahasia, manfaat, 

dan hikmah-hikmah yang menunjukkan kekuasaan, kebesaran, pengetahuan, 

dan rahmat yang diberikan Sang Khalik. Objek berpikir, merenung serta 

memahami adalah ciptaan Sang Khalik bukan Dzat Sang Khalik itu sendiri, 

karena tidak dimungkinkannya untuk menggapai hakikat Dzat dan sifat-

sifatNya. Dalam hal ini menggabungkan dzikir dengan bertafakur 

diharapkan agar semakin bertambah kearifan dan kuat keimanannya.37  

 

لَْْق ِّ  نَ هُمَآْ اِّلَ بِِّ ُ السَمٰوٰتِّ وَالَْرْضَ وَمَا بَ ي ْ  مَا خَلَقَ اللّٰ 
مْۗ هِّ ْْٓ انَْ فُسِّ وَاَجَلٍ   اوََلََْ يَ تَ فَكَرُوْا فِِّ

 وَاِّنَ كَثِّيْْاً مِّ نَ النَاسِّ بِّلِّقَاۤئِّ رَبِ ِِّّمْ لَكٰفِّرُوْنَ  مُّسَمًّىۗ 

“Apakah mereka tidak berpikir tentang (kejadian) dirinya? Allah tidak 

menciptakan langit, bumi, dan apa yang ada di antara keduanya, 

kecuali dengan benar dan waktu yang ditentukan. Sesungguhnya 

banyak di antara manusia benar-benar mengingkari pertemuan dengan 

Tuhannya” (QS Ar-Rum : 8)  

 

   Apakah mereka buta ? Mengapa mereka tidak mau memikirkan dirinya 

sendiri, siapakah yang telah menjadikan dirinya dan siapa pula yang mereka 

perlukan ? Mengapakah mereka tidak mau memikirkan dirinya untuk 

meyakini bahwasannya kejadian langit, bumi, dan dsegala isinya tidaklah 

mungkin terjadi secara kebetulan, akan tetapi kejadian tersebut sesuai 

dengan hikmah yang telah dikehendaki Allah dan untuk mengetahui 

 
37 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 545 



33 
 

bahwasannya ala mini akan berakhir pada suatu titik ? Ketika itulah, mereka 

akan menerima hisab serta pembalasan. Memang tidaklah masuk akal 

bahwasannya Allah menjadikan sesuatu hanya sekedar untuk main-main dan 

tidak mengandung suatu hikmah.  

 Adapula pendapat lain bahwasannya ayat ini bermakna Mengapakah 

mereka tidak mengembangkan pemikiran yang ada padanya serta hatinya 

yang kosong supaya mengetahui bahwasannya Allah tidaklah menjadikan 

langit dan bumi tanpa adanya suatu maksud yang benar serta hikmah yang 

menyertainya? Allah menjadikan langit dan bumi disertai dengan hikmah, 

dan untuk langit dan bumi ditentukan ajalnya (masa akhirnya).  

Kebanyakan manusia, karena tidak mau menumbuhkan pikiran dalam 

dirinya, maka mereka pun mengingkari pertemuan manusia dengan Allah. 

Seandainya mereka memikirkan dirinya, mempelajari keajaiban-

keajaibannya, pastilah meyakini bahwa dirinya akan kembali kepada Allah 

dan akan menjumpai-Nya.38 

 

لِّيُ قْضْٰٓى فِّيْهِّ  عَثُكُمْ  يَ ب ْ ثَُُ  لنَ هَارِّ  بِِّ جَرَحْتُمْ  مَا  وَيَ عْلَمُ  ليَْلِّ  بِِّ يَ تَ وَفٰ ىكُمْ  الَذِّيْ  اَجَل   وَهُوَ 

تُمْ تَ عْمَلُوْن اَ كُن ْ عُكُمْ ثَُُ يُ نَ ب ِّئُكُمْ بِِّ  مُّسَمًّىۚ ثَُُ اِّليَْهِّ مَرْجِّ

“Dialah yang menidurkan kamu pada malam hari dan Dia 

mengetahui apa yang kamu kerjakan pada siang hari. Kemudian, Dia 

membangunkan kamu padanya (siang hari) untuk disempurnakan 

umurmu yang telah ditetapkan. Kemudian kepada-Nya tempat kamu 

kembali, lalu Dia memberitahukan kepadamu apa yang telah kamu 

kerjakan.”(QS Al-An’am : 60) 

 

      Allah SWT yang mematikan hambaNya di dalam tidurnya pada 

malam hari yang mana hal ini disebut dengan kematian kecil. Allah SWT 

mengetahui apa saja yang telah kalian lakukan disiang hari, hal ini 

menunjukkan ilmu Allah SWT meluputi makhlukNya pada waktu siang dan 

malam hari baik dalam keadaan diam ataupun bergerak. Allah SWT 

 
38 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 4, 

Semarang : Pustaka Riski Putra.  



34 
 

membangunkan kalian di siang hari yaitu menebarkan kalian di siang hari 

setelah mematikan dengan tidur dan mengetahui semua perbuatan kalian di 

siang hari. Pergantian malam dan siang ini untuk memberlakukan ajal yang 

telah ditentukan yang telah diketahui oleh Allah SWT bagi setiap individu, 

pasalnya masa dan umur manusia telah dibatasi dan ditentukan dalam 

sebuah catatan (Lauh Mahfuzh). Hanya kepada Allah lah tempat kembali 

kalian semua pada hari Kiamat, setelah sempurnanya ajal kalian. Lalu Dia 

akan memberitahukan kepada kalian apa saja yang telah kalian perbuat dan 

akan memberikan balasan sesuai dengan apa yang telah kalian lakukan di 

dunia, jika baik dengan kebaikan jika jelek maka dengan kejelekan pula. 39 

C. Tasabur ( Sabar ) 

     Seperti yang dinyatakan dalam bukunya oleh Muhammad Rabbi 

Muhammad Jauhari yang berjudul Keistimewaan Akhlak Islami, 

menerangkan bahwa bersabar berarti usaha dalam menahan diri. Ada juga 

al-shibru yang memberikan shad, yang berarti obat yang pahit, tepatnya sari 

pohon. Orang-orang mengatakan bahwa kata "kegigihan" pada awalnya 

keras dan kuat. Al-Shibru menyinggung obat yang dikenal sangat keras dan 

tidak enak rasanya. Menurut beberapa orang, "Ketekunan diambil dari kata 

"berkumpul", "merangkul," atau "merangkul." karena orang yang sabar 

adalah orang yang memeluk atau memeluk dirinya sendiri ketika mereka 

sedih. Intinya, ada tiga makna untuk sabar: menahan, keras, merakit, atau 

merangkul. Mengeluh, di sisi lain, merupakan lawan dari ketekunan. 

Bersabar adalah kemampuan untuk menyelesaikan berbagai tugas, 

menghindari tantangan, dan menghadapi tantangan dengan siap dan pasrah. 

Salah satu Asma'ul Husna Allah SWT adalah puing-puing Shabur, yang 

berarti tidak terburu-buru untuk bergerak.40  

Dalam Al-Qur’an kata sabar dengan berbagai derivasinya di sebut 

sebanyak 100 kali pada beberapa surat diantaranya, Ibrahim : 5, An-Nahl : 

126, As-Saffat : 102, Al-Anfal : 46, Ali Imran : 142, Al-Kahfi : 75, Al-

 
39 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 4, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 215 
40 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.” 



35 
 

Ma’arij : 5, Al-Qasas : 80, Al-A’raf : 87, Shad : 6, Ath-Thur : 16, Yusuf : 

18, Al-Qamar : 27, Maryam : 65, Taha : 132, Ibrahim : 12, Fushshilat : 24, 

hud : 49, Yunus : 109, Ar-Rum : 60, Al-Muzammil : 10, Qaaf : 39, Al-Insan 

: 24, Ghafir : 55, Al-Mukminun : 111, Shad : 17, Al-Mudatsir : 7, Al-Kahfi : 

28, Yusuf : 90, As-Syura : 43, Al-Ahqaf : 35, Ar-Ra’ad : 24, Al-Furqan : 

42.41   

 

اً اوَْ كَفُوْراًۚ  هُمْ اٰثِِّ ن ْ كُْمِّ رَب ِّكَ وَلَ تُطِّعْ مِّ ْ لِّْ ۝٢٤ فاَصْبَِّ  

“Maka, bersabarlah untuk (melaksanakan) ketetapan Tuhanmu dan 

jangan ikuti pendosa dan orang yang sangat kufur di antara mereka.” 

(QS. Al-Insan : 24). 

 

      Ayat ini menjelaskan bahwasannya segala urusan berada di tangan 

Allah maka bersabarlah dalam menerima hukum Tuhan yang sangat adil. 

Kelak, Allah akan memberikanmu kemenangan yang gemilang kepadamu.42  

 

 

رًّا وَعَلََنِّ  هُمْ سِّ اَ رَزَقْ ن ٰ يَةً وَالَذِّيْنَ صَبََوُا ابتِّْغَاۤءَ وَجْهِّ رَبِ ِِّّمْ وَاقَاَمُوا الصَلٰوةَ وَانَْ فَقُوْا مِِّ

 
ۤ
لَْْسَنَةِّ السَي ِّئَةَ اوُلٰ كَ لََمُْ عُقْبََ الدَارِّ  وَيَدْرَءُوْنَ بِِّ ىِٕ  

“Orang-orang yang bersabar demi mencari keridaan Tuhan mereka, 

mendirikan salat, menginfakkan sebagian rezeki yang Kami berikan 

kepada mereka secara sembunyi-sembunyi atau terang-terangan, dan 

membalas keburukan dengan kebaikan, orang-orang itulah yang 

mendapatkan tempat kesudahan (yang baik)”. (QS. Ar-Ra’ad : 22). 

 

       Dalam tafsir Al-Munir, Allah menjelskan mengenai beberapa sifat 

seorang ulul albab salah satunya berupa sabar dan tabah. Mereka yaitu 

orang-orang yang sabar dan tabah dalam menjalankan ketaatan dan dalam 

menjauhi kemaksiatan serta dalam menghadapi bala. Mereka pun 

 
41 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 
42 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5, 

Semarang : Pustaka Riski Putra. 



36 
 

mengejawantahkannya dengan mengerjakan amal-amal ketaatan dan 

kewajiban, menjauhi berbagai kemaksiatan, berbagai perbuatan buruk atau 

kemungkaran-kemungkaran. Ridha dengan qada’ qadar ketika menghadapi 

berbagai musibah. Kesabaran dan ketabahan mereka hanya mencari Ridha 

Allah dan memperoleh pahala-Nya, bukan riya dan tidak pula sum’ah.43 

D. Tazkiyah  

     Tazkiyah adalah pembersihan dan pemurnian jiwa, sebagai wadah 

kebaikan sepanjang kehidupan sehari-hari, menyaring keyakinan, 

melakukan komitmen sesuai permintaan, tanpa mengurangi atau menambah. 

Kesucian hati adalah awal dari kebiasaan hidup yang sempurna dan besar. 

Menurut Ibnu Qoyyim Al Jauziyah dalam kitab Madarijus Shalikin, 

tazkiyatun nafs memiliki tiga metode: ilmu, tadzakkur, dan riyadhah. 

Ilmuwan adalah hakim (penentu) yang membedakan antara keyakinan dan 

ketidakpastian, antara jalan yang salah dan jalan yang benar, dan antara 

kesesatan dan arah yang benar. Ilmuwan akan menjadi cahaya bagi mereka 

yang memilikinya, karena ilmu adalah alat untuk menghentikan keinginan 

yang menggerogoti ketika kita melihat, mendengar, dan merasakan apa yang 

terjadi di dalam hati kita. Tadzakkur adalah sejenis kata tafa'ul dari kata 

dzikir, dan bertentangan dengan kata nisyan, yaitu memberikan gambaran 

tentang sesuatu yang diingat. Dalam interpretasi ini, riyadhah mengacu pada 

beberapa lokasi yang dianut oleh Muslim yang didedikasikan untuk 

menyembah Allah semata-mata.44 

     Di dalam Al-Quran, kata tazkiyah dan berbagai bentuk derivasinya, 

baik dalam bentuk isim maupun fi’il, disebutkan sebanyak 59 kali dalam 29 

surah diantaranya Al-Baqarah : 129, Ali Imran : 164, Al-JUmu’ah : 2, An-

Nur : 21, At-Taubah : 103, Fatir : 18, Maryam : 19, Al-Kahfi : 81, Taha : 76, 

 
43 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 7, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 155.  

 
44 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.” 



37 
 

Al-Mukminun : 4, Fushshilat : 7, Ar-Rum : 39, Al-Mujadalah : 13, An-

Najm : 32, Al-A’la : 14, Al-Lail : 18.45 

 

لُوْا عَلَيْهِّمْ اٰيٰتِّه   هِّمْ يَ ت ْ نْ انَْ فُسِّ ُ عَلَى الْمُؤْمِّنِّيَُْ اِّذْ بَ عَثَ فِّيْهِّمْ رَسُوْلً م ِّ لقََدْ مَنَ اللّٰ 

 وَاِّنْ كَانُ وْا مِّنْ قَ بْلُ لَفِّيْ ضَلٰلٍ مُّبِّيٍُْ   وَيُ زكَ ِّيْهِّمْ 
وَيُ عَل ِّمُهُمُ الْكِّتٰبَ وَالِّْكْمَةَۚ  

“Sungguh, Allah benar-benar telah memberi karunia kepada orang-

orang mukmin ketika (Dia) mengutus di tengah-tengah mereka 

seorang Rasul (Muhammad) dari kalangan mereka sendiri yang 

membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, menyucikan (jiwa) 

mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab Suci (Al-Qur’an) 

dan hikmah. Sesungguhnya mereka sebelum itu benar-benar dalam 

kesesatan yang nyata”. (QS. Ali Imran : 164).  

 

       Yuzakkihim dalam tafsir Al-Azhar dimaknai kebersihan jasmani dan 

ruhani. Disuruh berwudhu ketika akan shalat, disuruh mandi setelah 

bersetubuh, disuruh berhias ketika memasuki masjid, serta diberikan pula 

pembersihan jiwa dari hasad, dengki, takabbur, riya‟, „ujub, serta bakhil. 

Semua ajaran kebersihan itu berpokok kepada satu ajaran yaitu tauhid 

(Mengesakan Tuhan). Maka bersihlah mereka dari syirik dan pengaruh yang 

lain, kekotoran berhala dan thaguth. 

 

لُوْا عَلَيْهِّمْ اٰيٰتِّكَ وَيُ عَل ِّمُهُمُ الْكِّتٰبَ وَالِّْكْمَةَ  هُمْ يَ ت ْ ن ْ  رَبَ نَا وَابْ عَثْ فِّيْهِّمْ رَسُوْلً م ِّ

اِّنَكَ انَْتَ الْعَزِّيْ زُ الَْْكِّيْم  وَيُ زكَ ِّيْهِّمْۗ   

“ Ya Tuhan kami, utuslah di antara mereka seorang rasul dari 

kalangan mereka, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu, 

mengajarkan kitab suci dan hikmah (sunah) kepada mereka, dan 

menyucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah Yang Mahaperkasa 

lagi Mahabijaksana.” (QS. Al-Baqarah : 129).  

 

 
45 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 406-407.  



38 
 

      Yuzakkihim menurut tafsir Al-Azhar dimaknai bersih daripada 

kepercayaan yang karut-marut, syirik, dan menyembah berhala, dan bersih 

pula kehidupan sehari-hari daripada rasa benci, dengki, khizit, dan khianat. 

Membersihkan mereka pada rahani dan jasmani. Sehinggga dapat 

memperbedakan mana kepercayaan yang kotor dengan yang bersih. 

Kebersihan itulah yang akan membuka akal dan budi, sehingga selamat 

dalam kehidupan. 

E. Tasyakur  

    Sebagaimana dinyatakan oleh Ar-Ragib al-Isfahani dalam Mu'jam 

Mufradat Alfaz al-Qur'an, bersyukur berarti menggambarkan nikmat dan 

menunjukkannya (tasawwur an-ni'mah wa izharuha), yang bertentangan 

dengan kufr, yang berarti mengabaikan nikmat dan menyembunyikannya 

(nisyan an-ni'mah wa satruha). Menurut al-Ragib, syukur terdiri dari tiga 

jenis: syukur dalam hati melalui pengakuan nikmat; syukur verbal (syukr al-

lisan), yang merupakan pujian kepada pemberi nikmat; dan syukur terhadap 

berbagai bagian tubuh (syukr sair al-jawarih).46 

     Dalam Al-Qur’an kata Syukur disebut sebanyak 76 kali dengan 

berbagai derivasinya pada beberapa surat diantaranya Al-Mukminun : 78, 

An-Naml : 40, An-Nisa : 147, Al-Ahqaf : 15, Az-Zumar : 7, Al-Baqarah : 

52, Al-Baqarah : 172, Al-Baqarah : 185, Al-Jasyiah : 12, Al-Waqi’ah : 70, 

Luqman : 12, Yunus : 60, Ghafir : 61, Al-Ankabut : 17, Saba’ : 13, Al-

Furqan : 62, Al-Insan : 9, Ibrahim : 7, Al-Anbiya’ : 80, Al-An’am : 63, Al-

A’raf : 189, Fathir : 30, Asy-Syura : 23, Al-Isra’ : 30, At-Taqabun : 17, 

Luqman : 31, Al-Insan : 22, As-Sajadah : 9, Ar-Rum : 46, Al-Qasas : 73, Ali 

Imran : 144, An-Nahl : 121, Yusuf : 38, Al-Mulk : 23.47  

 

ْ لَشَدِّيْد   نْ كَفَرْتُُْ اِّنَ عَذَابِِّ نْ شَكَرْتُُْ لََزِّيْدَنَكُمْ وَلىَِٕ ۝٧ وَاِّذْ تََذََنَ رَبُّكُمْ لىَِٕ  

 
46 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.” 
47 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 

 



39 
 

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu memaklumkan, “Sesungguhnya jika 

kamu bersyukur, niscaya Aku akan menambah (nikmat) kepadamu, 

tetapi jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), sesungguhnya azab-Ku 

benar-benar sangat keras.”. (QS. Ibrahim : 7).  

 

       Dalam Al-Misbah, ayat ini menyatakan bahwasannya jika bersyukur 

maka nikmat Allah akan ditambahnya, namun sebaliknya ketika kita kufur 

maka siksaNya akan jatuh menimpa manusia dan siksa Allah itu pedih. Di 

sisi lain, tidak tertutup kemungkinan terhindarkan dari siksa dunia bagi 

mereka yang kufur terhadap nikmat Allah, bahkan tidak menutup 

kemungkinan pula bertambahnya nikmat tersebut dalam rangka mengulur 

kedurhakaan. Hakikat syukur yaitu menampakkan nikmat dengan 

menggunakannya pada tempatnya dan sesuai denga napa yang dikehendaki 

oleh pemberinya yaitu Allah serta menyebut pemberiannya dengan baik. 

Oleh karenanya dibutuhkan perenungan terhadap nikmat tersebut untuk apa 

dianugerahkan yang kemudian menggunakan nikmat tersebut sesuai dengan 

tujuan dianugerahkannya.48 

 

ُ شَاكِّراً عَلِّيْمًامَا    وكََانَ اللّٰ 
تُمْۗ ُ بِّعَذَابِّكُمْ اِّنْ شَكَرْتُُْ وَاٰمَن ْ ۝١٤٧ يَ فْعَلُ اللّٰ   

“Allah tidak akan menyiksamu jika kamu bersyukur dan beriman. 

Allah Maha Mensyukuri lagi Maha Mengetahui”. (QS. An-Nisa : 

147). 

 

       Sesungguhnya Allah tidaklah mengadzab seorang makhlukNya 

dengan tujuan sebagai pembalasan akibat sakit hati serta tidak pula untuk 

mencari kemanfaatan atau menolak kemudharatan. Allah adalah terkaya dan 

suci sehingga semua itu tidak mungkin Allah lakukan kecuali karena 

kekufuran manusia, namun jika manusia mengganti kekufurannya dengan 

iman dan Syukur maka berakhirlah adzab tersebut. Seandainya mereka 

 
48 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur’an jilid 6, 

cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 330-331. 



40 
 

bersyukur dan beriman kepada Allah dengan iman yang benar  maka mereka 

berhak atas pahala dariNya.49  

F. Taqwa   

 Ar-Ragib al-Isfahani mengatakan bahwa taqwa sangat penting untuk 

memelihara dan menjaga, dan dari makna mendasar ini, taqwa mengandung 

beberapa konsekuensi, terutama: menahan sesuatu agar tidak menyiksa atau 

menyakiti; dan kedua, menahan diri dari rasa khawatir. Ketiga, 

menghentikan interaksi antara dua hal. Keempat, melindungi sesuatu atau 

seseorang ketika berhadapan dengan musuh atau sesuatu yang dibenci. 

Kelima, menghadapi situasi dan menghindari bahaya, dan keenam, 

menggunakan perlindungan untuk menutupi dan mengawasi. Ketujuh, 

bersikap positif terhadap diri sendiri dan menolak hal-hal yang tidak 

disenangi. Kedua, berhati-hatilah, bersiaplah, dan hindari hal-hal yang 

menyakitkan hati. Sepuluh, takut kepada Allah dan menyadari bahwa Dia 

mengawasi kita.50 

  Kata Taqwa diulang dalam al-Qur’an sebanyak 259 kali dengan segala 

derivasinya diantaranya Al-Baqarah : 197, Al-Maidah : 8, Al-A’raf : 26, At-

Taubah : 108, Taha : 132, Al-Hajj : 32, Al-Fath : 26, Al-Hujurat : 3, Al-

Mujadalah : 9, Al-Mudatsir : 56, Muhammad : 17, Al-Anfal : 34, Asy-

Syams : 8, Al-Furqan :15, Az-Zumar : 33, Ali Imran : 76, Hud : 49, Al-Hijr 

: 45, Maryam : 85, Al-Qasas : 83, Ad-Dukhan : 51, Ath-Thur : 17, Qaf : 31, 

Al-Qalam : 34, Az-Zukhruf : 34.51 

 

يَ ُّهَا النَاسُ اِّنََ  لَ لِّتَ عَارَفُ وْاۚ اِّنَ يْٰٰٓ خَلَقْنٰكُمْ م ِّنْ ذكََرٍ وَانُْ ثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعُوْبًِ وَقَ بَاۤىِٕ

 اِّنَ اللّٰ َ عَلِّيْم  خَبِّيْْ  
۝١٣ اكَْرَمَكُمْ عِّنْدَ اللّٰ ِّ اتَْ قٰىكُمْۗ  

 
49 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 2, 

Semarang : Pustaka Riski Putra. h. 985-986. 

 
50 Putri, “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling Islam.” 
51 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul Hadits 

Qahirah, 2007. h. 848-851 

 



41 
 

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari 

seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan 

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling 

mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 

Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah 

Maha Mengetahui lagi Mahateliti” (QS. Al-Hujurat : 13).  

 

       Dalam An-Nur, ayat ini menjelaskan bahwasannya Allah telah 

menjadikan manusia bersuku-suku dan bergolongan-golongan supaya saling 

mengenal bukan bermusuh-musuhan. Orang yang paling mulia di sisi Allah 

dan yang paling tinggi kedudukannya di dunia serta akhirat adalah orang 

yang bertakwa kepada Allah. Takwa yaitu dengan menjalankan apa yang di 

ridhoiNya, takut kepada Allah serta melaksanakan kebaikan dunia dan 

akhirat. Allah mengetahui segala perbuatan dan segala rahasia yang manusia 

miliki. Karena itu, bertakwalah kepadaNya serta jadikanlah takwa itu 

sebagai bekal untuk hari akhirat kelak.52 

 

يَ  هَا الَذِّيْنَ اٰمَنُوا اتَ قُوا اللّٰ َ حَقَ تُ قٰىتِّه ۝١٠٢ مُّسْلِّمُوْنَ   وَانَْ تُمْ   اِّلَ   تََوُْتُنَ   وَلَ  َ  يْٰٰٓ  

“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah 

dengan sebenar-benar takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati 

kecuali dalam keadaan muslim”. (QS. Ali Imran : 102).  

 

      Dalam Al-Munir , dijelaskan bahwasannya Allah memerintahkan 

kaum Mukminin selalu menetapi serta menekuni ketakwaan dengan 

sebenarnya dengan menunaikan kewajiban-kewajiban dan menjauhi segala 

larangan. Hal tersebut mampu terealisasikan dengan baik ketika seseorang 

mampu meninggalkan segala kemaksiatan dan menegakkan serta 

menjalankan perintah menurut kemampuan yang dimilikinya. Ayat ini 

menerangkan pula bahwa jangan sampai kita kaum Mukminin meninggal 

tidak dalam keadaan memegang teguh agama Islam. Hal ini mengandung 

penekanan agar kita menjaga Islam sehingga kita meninggal dalam keadaan 

 
52 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5, 

Semarang : Pustaka Riski Putra. 



42 
 

memeluk agama Islam sebelum dikejutkan dengan datangnya ajal yang 

datang secara tiba-tiba.53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
53 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 360.  

 



43 
 

BAB IV 

STRATEGI MINDFULNESS PERSPEKTIF AL-QUR’AN 

 

A. Konsep Mindfulness Dalam Al-Qur’an 

     Mindfulness, yang berasal dari konsep Buddha, mengacu pada 

kewaspadaan dan kesadaran penuh terhadap pengalaman saat ini. Hal 

tersebut mengajarkan kepada manusia untuk dapat menerima segala 

apapun yang terjadi dalam hidupnya baik yang negative maupun yang 

positif tanpa harus menyalahkan diri sendiri ataupun orang lain.  

    Mindfulness dalam Al-Qur'an bukan hanya sekadar kesadaran penuh 

terhadap diri sendiri dan lingkungan sekitar, tetapi juga mencakup 

kesadaran akan keberadaan Allah dalam setiap aspek kehidupan manusia. 

Praktik mindfulness dapat dipandang sebagai cara untuk mencapai nilai-

nilai yang diajarkan dalam Al-Qur'an, yang mendorong umat untuk selalu 

sadar, beribadah, dan berbuat baik dalam kehidupan sehari-hari. Dalam 

Al-Qur'an, konsep kesadaran juga sangat ditekankan, seperti dalam Surah 

Al-Baqarah (2:186) Allah berfirman  

 

ْ وَلْ  بُ وْا لِِّ ي ْ  فَ لْيَسْتَجِّ
يْبُ دَعْوَةَ الدَاعِّ اِّذَا دَعَانِّ  ْ قَرِّيْب ۗ اجُِّ ْ فاَِّن ِّ ْ وَاِّذَا سَالََكَ عِّبَادِّيْ عَنّ ِّ نُ وْا بِِّ يُ ؤْمِّ

۝١٨٦ لعََلَهُمْ يَ رْشُدُوْنَ   

“Apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) 

tentang Aku, sesungguhnya Aku dekat. Aku mengabulkan 

permohonan orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-Ku. 

Maka, hendaklah mereka memenuhi (perintah)-Ku dan beriman 

kepada-Ku agar mereka selalu berada dalam kebenaran”. (QS. Al-

Baqarah : 186).  

 

         Quraish Shihab menjelaskan di dalam tafsir Al-Misbah, 

bahwasannya setiap orang dapat langsung berdoa kepada Allah sekalipun 

dirinya bergelimang dosa. Karena yang dinilai berdoa adalah yang tulus 

mengharapkan harapan hanya kepada Allah bukan kepada selainNya. Dan 

hal yang utama dan pertama dituntut terhadap seseorang yang berdoa 



44 
 

adalah memenuhi segala perintahNya agar mereka selalu berada dalam 

kebaikan yaitu dapat mengetahui jlan yang terbaik serta bertindak dengan 

tepat, baik menyangkut soal dunia ataupun masalah akhirat.54 Ayat ini 

menunjukkan bahwa Dia dekat dengan hamba-Nya dan mengetahui apa 

yang ada dalam pikiran mereka. Ini mencerminkan pentingnya kesadaran 

akan kondisi diri sendiri dan hubungan dengan Allah.  

          Dalam kehidupan segala sesuatunya berjalan tidak selalu sama akan 

tetapi akan selalu berubah-ubah, sebagaimana yang kita ketahui dalam 

hidup terdapat penderitaan, kebahagiaan, pengalaman baik, pengalaman 

buruk dan lainnya. Mindfulness mengajarkan kita untuk mampu 

mengendalikan pikiran, emosi serta penerimaan terhadap hal yang terjai 

tersebut. Dalam Al-Qur’an mengajarkan akan pengendalian diri serta 

kesabaran, sebagaimana dalam QS. Ali Imran ayat 186,  

 

كُمْۗ وَلتََسْمَعُنَ مِّنَ الَذِّيْنَ اوُْتوُا الْكِّتٰبَ مِّنْ قَ بْلِّكُمْ وَمِّنَ ا  ْْٓ امَْوَالِّكُمْ وَانَْ فُسِّ لَوُنَ فِِّ لَذِّيْنَ لتَُ ب ْ

وُْا وَتَ تَ قُوْا فاَِّنَ ذٰلِّكَ مِّنْ عَزْمِّ الْمُُوْرِّ اَشْركَُوْْٓا اذًَى كَثِّيْْاًۗ     وَاِّنْ تَصْبَِّ

“Kamu pasti akan diuji dalam (urusan) hartamu dan dirimu. Kamu 

pun pasti akan mendengar banyak hal yang sangat menyakitkan hati 

dari orang-orang yang diberi Alkitab sebelum kamu dan dari orang-

orang musyrik. Jika kamu bersabar dan bertakwa, sesungguhnya 

yang demikian itu termasuk urusan yang (patut) diutamakan” (QS. 

Ali Imran : 186) 

 

         Dari ayat tersebut, mengajarkan untuk selalu tenang dan sabar dalam 

menghadapi segala ujian yang terjadi dalam kehidupan karena hal tersebut 

adalah yang diutamakan bagi manusia. Sebagaimana mindfulness yang 

mengajak kita untuk mampu menerima tanpa menilai dan bereaksi 

berlebihan terhadap yang terjadi, sama halnya sabar disini. Sabar berarti 

mampu untuk menyelesaikan berbagai tugas, menghadapi tantangan 

ataupun ujian dengan siap dan pasrah, mereka menyerahkan segala 

 
54 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an jilid 

1, cet 1, Tangerang : PT. Lentera Hati, 2017, h. 491-493. 



45 
 

sesuatunya kepada Allah karena mereka sadar bahwa segalanya berada di 

bawah kuasaNya.  

       Mindfulness dalam psikologi dapat dimasukkan dalam tingkatan 

kesadaran yang berkaitan dengan kesadarn diri atau Self-Awareness. 

Dalam hal ini, mindfulness berperan dalam meningkatkan kesadaran diri 

dan pengelolaan emosi, serta membantu individu untuk hidup lebih sadar 

dan terhubung dengan diri sendiri dan lingkungan. Dalam Al-Qur’an juga 

tidak sedikit ayat yang membahas mengenai kesadaran diri misalnya 

dalam QS. Ali Imran ayat 139 

 وَلَ تَِّنُوا۟ وَلَ تََْزَنوُا۟ وَأنَتُمُ ٱلَْْعْلَوْنَ إِّن كُنتُم مُّؤْمِّنِّيَُ 

“Janganlah kamu bersikap lemah, dan janganlah (pula) kamu 

bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang paling tinggi 

(derajatnya), jika kamu orang-orang yang beriman.”(QS. Ali Imran : 

139).  

 

         Ayat tersebut menyadarkan kita tidak boleh bersikap lemah, bersedih 

hati terhadap apa yang sedang terjadi dalam kehidupan. Akan tetapi kita 

harus mampu menerima dengan lapang dada atas ujian yang di hadapinya 

karena setiap manusia memiliki potensi pada dirinya yang harus mereka 

gunakan sebaik mungkin sesuai dengan seharusnya.  

       Dalam teknik mindfulness kunci untuk mencapai ketenangan yaitu 

dengan pengendalian pikiran serta emosi. Pikiran yang jenih serta emosi 

yang stabil akan mengantarkan manusia mampu menghadapi masalah 

secara bijaksana tanpa harus emosi dan berlebihan dalam menghadapinya. 

Sebagaimana Islam mengajarkan akan hal tazkiyah atau tazkiyatun nafs, 

yaitu membersihkan diri dari pikiran-pikiran negatif serta menggantinya 

dengan pikiran-pikiran positif.  Dengan pikiran positif akan membawa 

manusia untuk berpikir lebih dahulu sebelum melakukan sesuatu sehingga 

tidak menjerumuskan dirinya terlalu jauh.   

          Terdapat tujuh macam emosi dasar yang dikemukakan oleh pakar 

psikologi diantaranya emosi cinta, emosi bahagia, emosi sedih, emosi 

takut, emosi terkejut, emosi marah, dan emosi cemas. Dalam pengendalian 



46 
 

emosi tersebut tergantung terhadap bagaiamana cara yang manusia ambil 

untuk mengendalikan emosi tersebut, ketika manusia mampu 

mengendalikannya maka akan memberikan dampak yang positif terhadap 

dirinya akan tetapi ketika manusia tidak mampu mengendalikannya maka 

akan memberikan dampak yang negatif terhadap dirinya.55 Pada 

kenyataannya, tidak sedikit manusia yang belum mampu mengendalikan 

emosi yang sedang dialaminya dengan baik. Pengendalian emosi yang baik 

juga akan menjadikan perasaan seseoramg menjadi tenang dan memiliki 

kejernihan emosi. 

      Pengendalian diri didefinisikan sebagai kemampuan seseorang untuk 

mengontrol perilakunya dengan menggunakan standar tertentu, seperti 

nilai, moral, dan aturan masyarakat, yang diharapkan menghasilkan 

perilaku yang positif. Ada kemungkinan bahwa seseorang secara mandiri 

dapat menunjukkan perilaku positif. Namun, untuk membentuk 

pengendalian diri yang matang, interaksi dengan orang lain dan 

lingkungannya sangat penting. Ini diperlukan karena seseorang diharuskan 

untuk menunjukkan perilaku baru dan mempelajarinya dengan baik. Oleh 

karena itu, pengendalian diri didefinisikan sebagai kemampuan untuk 

mengembangkan, membimbing, mengatur, dan mengarahkan perilaku 

yang dapat menghasilkan hasil yang menguntungkan. Ini juga merupakan 

salah satu kemampuan yang dapat dikembangkan dan digunakan individu 

selama proses kehidupan mereka, termasuk dalam menangani situasi 

lingkungan sekitarnya.56  

    Elemen mindfulness mencakup empati dan penerimaan terhadap orang 

lain. Dalam Al-Qur'an, konsep saling menghormati dan berbuat baik 

kepada sesama sangat ditekankan. Misalnya, Surah Al-Hujurat (49:13) 

menekankan pentingnya mengenal satu sama lain dan memahami 

perbedaan, yang merupakan aspek penting dari kesadaran sosial.  

 
55 Sri Rahma Dewi, Fadhilla Yusri, “Kecerdasan Emosi Pada Remaja”, Educativo : Jurnal 

Pendidikan Vol 2 No 1, (Mei, 2023), h. 69.   
56 Zulfah, “Karakter: Pengembangan Diri,” IQRA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 

1 (2021): 28–33. 



47 
 

 

لَ لِّتَ عَارَفُ وْاۚ اِّنَ  يَ ُّهَا النَاسُ اِّنََ خَلَقْنٰكُمْ م ِّنْ ذكََرٍ وَانُْ ثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعُوْبًِ وَقَ بَاۤىِٕ  يْٰٰٓ

 اِّنَ اللّٰ َ  
١٣۝  عَلِّيْم  خَبِّيْْ  اكَْرَمَكُمْ عِّنْدَ اللّٰ ِّ اتَْ قٰىكُمْۗ                  

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari 

seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. 

Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 

lagi Mahateliti” (QS. Al-Hujurat : 13).  

 

      Dalam An-Nur, ayat ini menjelaskan bahwasannya Allah telah 

menjadikan manusia bersuku-suku dan bergolongan-golongan supaya 

saling mengenal bukan bermusuh-musuhan. Orang yang paling mulia di 

sisi Allah dan yang paling tinggi kedudukannya di dunia serta akhirat 

adalah orang yang bertakwa kepada Allah. Takwa yaitu dengan 

menjalankan apa yang di ridhoiNya, takut kepada Allah serta 

melaksanakan kebaikan dunia dan akhirat. Allah mengetahui segala 

perbuatan dan segala rahasia yang manusia miliki. Karena itu, bertakwalah 

kepadaNya serta jadikanlah takwa itu sebagai bekal untuk hari akhirat 

kelak.57 

                         Dari ayat ini pula dapat kita pahami bahwasannya Allah menciptakan 

manusia dengan berbangsa-bangsa, bersuku-suku, agar manusia mampu 

berempati dan mengenal satu sama lain serta mampu menerima terhadap 

perbedaan yang ada pada orang lain. Tanpa harus membeda-bedakan diri 

kita dengan orang lain karna kita semua adalah sama nilainya dihadapan 

Allah, yang membedakan hanyalah ketakwaan kita terhadapNya. Taqwa 

akan mengajarkan individu selalu menyadari kehadiran Allah dalam setiap 

Tindakan, termasuk dalam berinteraksi dan sosialisasi dengan orang lain. 

Ketika seorang yang bertakwa mereka akan berusaha berperilaku baik dan 

memperlakukan orang lain dengan hormat yaitu membantu sesama, 

 
57 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 5, 

Semarang : Pustaka Riski Putra. 



48 
 

berbuat baik dan menjaga hubungan yang harmonis. Hal tersebut akan 

mampu meningkatkan kualitas hidup secara keseluruhan serta mampu 

memperdalam praktik mindfulness dalam konteks spiritual.  

     Selain itu konsep mindfulness dalam Al-Qur’an kita juga diajarkan 

akan hal muraqabah yang mana merupakan pengawasan terhadap diri 

sehingga diri kita mampu berbuat segala sesuatunya dengan penuh kehati-

hatian. Hal ini dijelaskan dalam FirmanNya QS Al-Baqarah ayat 186,  

 

يْبُ دَعْوَةَ الدَاعِّ اِّذَا دَعَانِّ    ْ قَرِّيْب ۗ اجُِّ ْ فاَِّن ِّ ْ وَاِّذَا سَالََكَ عِّبَادِّيْ عَنّ ِّ نُ وْا بِِّ ْ وَلْيُ ؤْمِّ بُ وْا لِِّ ي ْ فَ لْيَسْتَجِّ

  لعََلَهُمْ يَ رْشُدُوْنَ 

“Apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) 

tentang Aku, sesungguhnya Aku dekat. Aku mengabulkan permohonan 

orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-Ku. Maka, hendaklah 

mereka memenuhi (perintah)-Ku dan beriman kepada-Ku agar mereka 

selalu berada dalam kebenaran”. (QS. Al-Baqarah : 186). 

 

     Quraish Shihab menjelaskan bahwasannya setiap orang walau mereka 

bergelimang akan dosa dapat langsung berdoa kepada Allah tanpa 

perantara karena Allah itu dekat terhadap manusia begitupun manusia 

dekat dengan Allah. Kata  orang yang berdoa apabila dia berdoa kepada-

Ku, menunjukkan bahwa bisa jadi terdapat seseorang yang berdoa namun 

doanya belum dinilai berdoa oleh Allah. Karena yang dinilai berdoa yaitu 

yang tulus menghadapkan harapan hanya kepadaNya bukan kepada 

selainNya. Hendaklah mereka memenuhi (perintah)-Ku  ini 

mengisyaratkan bahwa hal yang pertama dan utama dituntut dari setiap 

yang berdoa adalah memenuhi segala perintahNya. Agar mereka selalu 

berada dalam kebenaran , yakni dapat mengetahui jalan yang terbaik serta 

bertindak tepat, baik menyangkut soal dunia maupun akhirat.58 

 
58 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur’an jilid 1, 

cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 491-493. 

 



49 
 

      Dari sini kita pahami bahwasannya ketika seseorang yang beriman 

kepada Allah dirinya akan menyadari segala sesuatunya berada dalam 

kuasa Allah. Jika kita dapat bersikap dengan baik, mengambil pilihan-

pilihan yang bijak pasti Allah akan membukakan baginya jalan dalam 

menghadapi permasalahannya walaupun itu terlihat mustahil jika dilihat 

dari penglihatan manuisa namun berbeda jika dilihat dari Kuasa Allah. 

Karena tidak ada yang tidak dapat terjadi ketika Allah sudah berkehendak 

atas hal itu maka terjadi, kun fayakun. 

B. Macam-Macam Strategi Mindfulness Dalam Al-Qur’an  

      Dalam Islam, konsep Al-Qur’an maupun Sunnah telah menjadi pijakan 

yang penting didalam berkembangnya ilmu pengetahuan, salah satunya 

dalam hal kesehatan. Agama telah menawarkan berbagai pandangan 

mengenai kesehatan, bagaiamana cara tidur yang baik, makanan serta 

minuman yang bergizi, dan pola hidup sehat.  Tidak hanya itu, Al-Quran 

sebagai sumber utama ajaran Islam mengandung petunjuk dan pedoman 

untuk kehidupan manusia. Hal tersebut dapat di kategorikan dalam 

beberapa point diantaranya yaitu :  

1. Ridho 

       Adalah sikap rela dan puas terhadap segala ketentuan dan 

takdir Allah, baik dalam kondisi yang menyenangkan maupun 

yang menyakitkan. Karena tujuan hidup manusia adalah mencari 

ridho Allah. Maka ketika Allah memberikan kesusahan dalam 

hidup maka kita harus Ridha terhadapnya dengan sabar dan 

ketika Allah memberikan kebahagiaan dalam hidup maka kita 

harus ridho atasnya dengan bersyukur.  Sebagaimana Allah 

menyebutkan didalam firmanNya QS Ali Imran ayat 139 : 

 

تُمْ مُؤْمِّنِّيَُ وَلَ تَِّنُوا وَلَ تََْزَنوُا   وَأنَْ تُمُ الَْْعْلَوْنَ إِّنْ كُن ْ  

“Janganlah kamu bersikap lemah, dan janganlah (pula) 

kamu bersedih hati, padahal kamulah orang-orang yang 



50 
 

paling tinggi (derajatnya), jika kamu orang-orang yang 

beriman.”(QS. Ali Imran : 139).  

 

Ayat tersebut menyadarkan kita bahwasannya kita tidak 

boleh bersikap lemah, bersedih hati terhadap apa yang sedang 

terjadi dalam kehidupan kita. Akan tetapi kita harus menerima 

dengan lapang dada atas apa yang menimpa kita karena dalam 

hidup tidak mungkin terlepas dari permasalahan yang akan 

menjadikan perasaan tidak bahagia, cemas, rasa lelah bahkan 

tidak bersemangat dalam hidup. Namun hal tersebut tidak lantas 

menjadikan kita sebagai seorang yang beriman menjadi sedih 

atau berpaling dari Allah karna masalah ataupun ujian yang 

datang adalah bentuk kecintaan Allah terhadap hambaNya 

dengan tujuan untuk menaikkan derajatnya bukan untuk 

merendahkan mereka.  

     Sebagaimana halnya dalam kehidupan, seseorang akan 

berjumpa dengan berbagai hal dan peristiwa. Dari kedua hal 

tersebut, ada yang tidak disukai dan ada yang disukai atau tidak 

dua-duanya. Setiap orang memiliki kecenderungan masing-

masing terhadap suatu pilihan dan sesuatu yang dianggap baik 

menurut manusia belum tentu baik menurut Allah begitupun 

sebaliknya yang buruk menurut manusia belum tentu buruk 

menurut Allah bisa jadi sebaliknya karena Allah lah yang lebih 

mengetahui segalanya, hal ini tertuangkan dalam QS Al-

Baqarah ayat 216 

 

كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الْقِّتَالُ وَهُوَ كُرْه  لَكُمْۚ  وَعَسْٰٓى انَْ تَكْرَهُوْا شَيْ  اً وَهُوَ خَيْْ  لَكُمْۚ  

ُ يَ عْلَمُ وَانَْ تُمْ لَ تَ عْلَمُوْنَ  وَعَسْٰٓى انَْ تَِّب ُّوْا شَيْ  اً وَهُ  ٢١٦ࣖ وَ شَرٌّ لَكُمْۗ  وَاللّٰ   

“Diwajibkan atas kamu berperang, padahal itu tidak 

menyenangkan bagimu. Tetapi boleh jadi kamu tidak 

menyenangi sesuatu, padahal itu baik bagimu, dan boleh 



51 
 

jadi kamu menyukai sesuatu, padahal itu tidak baik bagimu. 

Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.”(QS. Al-

Baqarah : 216). 

             

       Hasbi Ash-Shiddieqy menjelaskan, kamu diwajibkan 

memerangi orang kafir yang menyerangmu, sedangkan perang 

itu sesuatu yang tidak kamu sukai karena berperang memang 

memerlukan pengorbanan besar, baik korban harta maupun jiwa. 

Diantara pekerjaan yang tidak disukai, akan tetapi tetap 

dilaksanakan karena ingin memperoleh manfaat dan 

kebajikannya. Seperti perang ini, jika perang ini tidak dilakukan, 

diperkirakan akan mendatangkan kesengsaraan bagimu, misal 

musuh akan menjajahmu. Di samping menghindari bangsamu 

terjajah, peperangan ini akan menyelamatkan kehidupan agama, 

meninggikan kalimat kebenaran, serta memperoleh pahala di 

akhirat dan keridhaan Allah.59  

     Dari penjelasan diatas kita tahu bahwasannya sesungguhnya 

sesuatu yang tidak kita sukai belum tentu hanya akan 

menjadikan kehidupan kita sengsara dan apa yang kita sukai 

akan membuat kita bahagia karna dalam dua hal tersebut 

memiliki keutamaan dan nilai serta manfaat masing-masing 

dalam hidup kita. Karna yang kita sukai belum tentu akan baik 

dalam waktu yang lama dalam hidup kita begitupun yang tidak 

kita sukai belum tentu tidak ada kebaikan di dalam hidup kita 

bisa jadi yang tidak kau sukai memiliki kebaikan yang banyak 

dalam hidup kita. 

     Pada hakikatnya, segala sesuatu yang terjadi di kehidupan 

dunia ini baik tidak ada yang buruk jika kita memandangnya 

dari sudut pandang yang berbeda dan baik pula. Tak perlu 

 
59 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur Jilid 2, 

Semarang : Puataka Riski Putra. 

 



52 
 

merasa sedih atau tidak berdaya atas apa yang terjadi terhadap 

dirimu maupun dalam kehidupanmu, karena sejatinya tidak ada 

kehidupan yang terlepas dari masalah ataupun ujian karena 

dunia memang tempatnya lelah. Tapi percayalah bahwasannya 

dirimu adalah manusia kuat yang mampu melewati segala 

sesuatunya dengan selalu menyertakan Allah di dalam setiap 

langkah dalam kehidupanmu. Ingat Kembali tujuan utama kita 

hidup di dunia ini untuk mencapai Ridha Allah, maka dengan 

mengingat ini manusia akan mampu untuk mengendalikan 

dirinya ketika masalah datang kepadanya.  

2. Ikhlas 

     Ikhlas berarti melakukan sesuatu dengan niat yang murni dan 

tulus hanya untuk Allah. Orang yang Ikhlas akan mampu 

menerima segala sesuatunya dengan lapang dada dan tanpa 

mengeluhkan atau menghakimi keadaan tersebut. Dengan 

menerapkan keikhlasan dalam hidup maka akan menjadikan diri 

kita tenang serta akan memahami bahwasannya segalanya yang 

terjadi di dunia ini merupakan ketetapan Allah.  

     kemampuan seseorang untuk menerima masalah secara sadar 

tanpa menghakimi yang membawa mereka mampu melihat 

masalah tersebut dan menyelesaikannya. Seseorang yang 

mampu menerima keadaannya tanpa menilainya baik atau buruk 

akan merasakan ketenangan dalam hidup serta fokus terhadap 

kehidupannya tanpa harus terbayang-bayang dengan hal lainnya 

yang tidak ada manfaat di dalamnya.  

    Dari sini kita pahami bahwasannya ketika seseorang yang 

beriman kepada Allah dirinya akan menyadari segala sesuatunya 

berada dalam kuasa Allah. Jika kita dapat bersikap dengan baik, 

mengambil pilihan-pilihan yang bijak pasti Allah akan 

membukakan baginya jalan dalam menghadapi 

permasalahannya walaupun itu terlihat mustahil jika dilihat dari 



53 
 

penglihatan manuisa namun berbeda jika dilihat dari Kuasa 

Allah. Karena tidak ada yang tidak dapat terjadi ketika Allah 

sudah berkehendak atas hal itu maka terjadi, kun fayakun. 

 

يَُْ لهَُ الد ِّيْنَ ە  حُنَ فَاۤءَ وَيقُِّيْمُوا الصَلٰوةَ وَيُ ؤْتوُا  وَمَآْ امُِّرُوْْٓا اِّلَ لِّيَ عْبُدُوا اللّٰ َ مُُْلِّصِّ

  الزكَٰوةَ وَذٰلِّكَ دِّيْنُ الْقَي ِّمَةِّۗ 

“Padahal mereka hanya diperintah menyembah Allah, 

dengan Ikhlas menaati-Nya semata-mata karena 

(menjalankan) agama, dan juga agar melaksanakan sholat 

dan menunaikan zakat dan yang demikian itulah agama 

yang lurus (benar)”. (QS. Al-Bayinah : 5). 

 

       Dalam ayat tersebut, menerangkan bahwa Allah SWT hanya 

memerintahkan manusia untuk menyembah-Nya. Ibadah kepada 

Allah mesti ditunaikan dengan rasa ikhlas dan tunduk kepada-

Nya. Artinya beribadah dan amal tanpa mencampuradukkan 

dengan perbuatan syirik.  Ibadah tidak sekadar tindakan ritual, 

tetapi harus disertai dengan niat yang murni. Seorang hamba 

harus melakukan amal ibadah dengan penuh kesadaran bahwa ia 

beribadah hanya untuk mendapatkan keridhaan Allah. Ayat ini 

juga menerangkan pentingnya niat dalam setiap amal. Karena 

tanpa keikhlasan, ibadah seorang hamba tidak akan diterima 

oleh Allah. Dari sini, dapat kita pahami sesungguhnya inti dari 

ibadah adalah keikhlasan dan kesesuian dengan ajaran Allah.  

    Hidupah dengan apa adanya, terimalah kehidupan ini dengan 

sebenar-benarnya, dengan selapang-lapangnya terhadap apa 

yang sudah menjadi bagian dari takdirmu, terima dengan lapang 

dada dan sepenuh jiwa dengan menempatkan segala sesuatu 

sesuai dengan porsinya, jangan terlalu sibuk mencemaskan 

sesuatu yang tak perlu yang bahkan belum tentu akan terjadi 

dalam kehidupan. Gunakan waktu kita dengan hal-hal yang 



54 
 

bermanfaat sehingga menjadikan diri kita lebih baik, ikhlaskan 

apa yang telah terjadi dalam hidupmu karena dengan keikhlasan 

akan mengantarkan dirimu kepada kehidupan yang lebih ringan 

untuk dijalani tanpa harus cemas terhadap hal yang belum pasti.  

3. Muhasabah 

         Muhasabah adalah bentuk mashdar (bentuk dasar) dari kata 

hasaba-yuhasibu, yang kata dasarnya adalah hasaba-yahsibu 

atau yahsubu, yang artinya adalah menghitung. Muhasabah 

adalah proses introspeksi, mawas diri, atau penelitian diri 

sendiri. Akibatnya, Muhasabah tidak perlu dilakukan pada akhir 

tahun atau bulan, tetapi harus dilakukan setiap hari, bahkan 

setiap saat.60 

         Mengevaluasi diri untuk tujuan perbaikaan diri agar 

keburukan yang telah terjadi pada masa lalu tidak lagi terulang 

pada masa yang akan datang. Sebagai sebuah refleksi, 

muhasabah menjadi sarana dalam mengoreksi perilaku dan sikap 

yang tidak sesuai dengan nilai-nilai spiritual dan moral yang 

dijunjung. Dalam pandangan ini, muhasabah bukan hanya 

tentang perhitungan atau kesadaran akan Tindakan masa lalu, 

akan tetapi juga tentang komitmen untuk melakukan perubahan 

yang positif. Muhasabah sendiri sebagai koreksi diri menjadi 

landasan bagi pertumbuhan moral dan spiritual individu dalam 

mencapai tujuan dalam perbaikan diri. 

         Al-Qur’an telah menjelaskan hal tersebut sebagaimana dalam 

QS Al-Hasyr ayat 18 berikut,  

 

 اِّنَ اللّٰ َ 
ۗ
 وَاتَ قُوا اللّٰ َ

يَ ُّهَا الَذِّيْنَ اٰمَنُوا اتَ قُوا اللّٰ َ وَلْتَ نْظرُْ نَ فْس  مَا قَدَمَتْ لِّغَدٍۚ  يْٰٰٓ

اَ تَ عْمَلُوْنَ  ۝١٨ خَبِّيْْ ۢ  بِِّ   

 
60 Jumal Ahmad, “Muhasabah Sebagai Upaya Mencapai Kesehatan Mental,” Islamic 

Studies, no. December (2018): 1–16. 



55 
 

      “Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada 

Allah dan hendaklah setiap orang memperhatikan apa yang 

telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat). Bertakwalah 

kepada Allah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap apa 

yang kamu kerjakan.” (QS. Al-Hasyr : 18).  

 

Dalam Tafsir Al-Munir, wahai orang yang beriman, 

membenarkan dan percayalah kepada Allah SWT dan 

RasulNya, kerjakanlah apa yang diperintahkan Allah SWT, 

tinggalkanlah apa yang dilarang olehNya, takutlah kalian kepada 

hukumanNya, dan hendaklah setiap diri memerhatikan apa yang 

telah ia persembahkan dan perbuat untuk hari kiamat berupa 

amal-amal saleh. Lakukanlah muhasabah dan koreksilah diri 

kalian sebelum dikoreksi dan dihisab. Bertakwalah kepada 

Allah, sesungguhnya tidak ada apapun dari amal perbuatan 

kalian dan kondisi kalian yang tersembunyi dariNya. Dia akan 

membalas kalian atas amal-amal kalian baik yang kecil maupun 

yang besar, baik yang sedikit maupun yang banyak.61 

    Dari ayat tersebut kita tau bahwasannya muhasabah 

merupakan suatu perbuatan yang dianjurkan dalam Islam. 

Muhasabah perlu dijadikan sebagai kebutuhan dalam diri 

manusia karena dengan melakukan muhasabah akan 

memberikan manfaat dalam kehidupan manusia di dunia 

maupun di akhirat. Muhasabah dibutuhkan juga untuk menilai 

serta memriksa kembali apa yang sudah ataupun yang akan kita 

lakukan sehingga kita dapat memperbaiki diri menjadi lebih 

baik. Hal tersebut tidak hanya dilakukan ketika pagi, siang 

ataupun malam akan tetapi sebaiknya dilakukan di setiap waktu 

sehingga kita mampu meminimalisir terjadinya sesuatu yang 

tidak baik sehingga mampu meraih ketenangan hati.    

 

 
61 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 14, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 477. 



56 
 

4. Muraqabah  

    Dalam bahasa Arab, muraqabah adalah isim masdar dari kata 

raqaba, yang berarti memantau, menyaksikan, dan mengamati 

dengan teliti. Namun, dalam istilah muraqabah, perasaan selalu 

diawasi oleh sang Khalik, yang mendorong manusia untuk 

selalu mengikuti segala perintah (amr) dan menghindari segala 

larangan Allah Swt. Dengan demikian, ciri-ciri orang yang 

mencapai muqarabatullah adalah mereka yang selalu merasakan 

kehadiran Allah di setiap aspek hidup mereka. Dengan kata lain, 

Muraqabah menumbuhkan kesadaran bahwa Allah senantiasa 

melihat, mengawasi, dan mengawasi semua gerak dan diam kita, 

baik lahir maupun batin. Dalam keadaan seperti ini, jiwanya 

akan merasa tenang dan nyaman berada di bawah pengawasan 

Allah, tanpa membuatnya khawatir atau cemas tentang apa pun 

yang ia alami dalam hidupnya. Oleh karena itu, muqarabah 

adalah kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi dan mengawal, 

dan kesadaran ini akan membantu orang-orang bertindak dengan 

benar.62 

  

لْغُدُو ِّ وَالْْصَالِّ  يفَةً وَدُونَ الِْهَْرِّ مِّنَ الْقَوْلِّ بِِّ كَ تَضَرُّعًا وَخِّ  وَاذكُْرْ رَبَكَ فِِّ نَ فْسِّ

 وَلَ تَكُنْ مِّنَ الْغَافِّلِّيَُ 

“ Ingatlah Tuhanmu dalam hatimu dengan rendah hati dan 

rasa takut pada waktu pagi dan petang, dengan tidak  

mengeraskan suara, dan janganlah kamu termasuk orang-

orang yang lengah.”(QS. Al-A’raf : 205). 

 

                                            Ayat ini mengandung perintah agar banyak mengingat Allah 

di awal dan penghujung siang. Ingatlah Tuhanmu dalam diirimu 

 
62 Muhammad Zaini Lukman Hakim, Fauzi Saleh, “Konsep Muraqabah Dan Pencapaian 

Personalitas Kolektif Dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad Fethullah Gulen *,” Substantia : 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddi 26, no. 2 (2024): 178–89, 

https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688.  



57 
 

dengan menyebut nama-namaNya, sifat-sifatNya, dan dengan 

mensyukuriNya serta memohon ampunan padaNya. Ingat Allah 

dalam hatimu, ingat dengan penuh ketundukan, kehinaan serta 

rasa takut sekaligus harap terhadap pahala dan karuniaNya. 

Selayaknya dzikir dengan lidah diiringi dengan hati yang hadir 

dan memahami makna karena dzikir lidah saja tidak akan 

bermanfaat dan tidak ada pahalanya. Jadi anatara dzikir lidah 

dan hati haruslah Bersatu dengan penuh harap dan cemas. Ayat 

ini juga menjadi penegas agar seorang muslim tidak lengah dan 

lalai dari mengingat Allah melalui dzikir yang mana dapat 

menghubungkan hati dengan Allah, merasakan ketundukan dan 

rasa takut terhadap kekuasaan dan kebesaranNya apabila diri 

kita lengah dariNya.63 

                                          Pada dasarnya manusia memiliki potensi kebaikan dan 

potensi keburukan. Maka dari itu diperlukan kesadaran pada diri 

meraka yang akan menjadi pengawas bagi diri mereka dalam 

mengendalikan segala sesuatu yang ada didalam dirinya. Sisi 

baik yang ada pada diri manusia akan mengatasi sisi buruk 

manusia lainnya dengan selalu sadar dan berpikir bawasannya 

apapun yang kita lakukan didunia ini dibawah pengawasan 

Allah sepintar apaun kita menyembunyikan keburukan itu dari 

penglihatan manusia namun kita tidak akan mampu menutupi 

keburukan yang telah kita lakukan dari penglihatan Allah karena 

Allah yang Maha Mengetahui segala sesuatu baik yang terlihat 

maupun yang tersembunyi. 

5. Dzikir  

            Zikir berasal dari kata kerja benda "masdar" dan kata kerja 

"dzakara", yang berarti mengingat, memperhatikan, mengenang, 

mengambil pelajaran, mengenal, atau mengerti. Karena usur 

 
63 Wahbah Az-Zuhaili, “TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj” Jilid 5, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 220-221.  



58 
 

ingat adalah fungsi intelektual, itu sangat penting dalam 

kehidupan manusia. Namun, dalam uraian ini, istilah yang 

dimaksud untuk zikir adalah "dzikrullah", yang berarti 

mengingat Allah. Ini dilakukan dalam bentuk "renungan" sambil 

mengucapkan lafadz-lafadz Allah, sebagaimana dilakukan 

dalam tasauf dan tarekat.64 

   Pada awalnya, orang Arab menggunakan kata ini dengan arti 

antonim "lupa" sedangkan menurut beberapa pakar yaitu 

"mengucapkan dengan lidah/menyebut sesuatu", dan setelah itu 

arti tersebut  kemudian berkembang menjadi "mengingat", 

karena mengingat sesuatu sering kali mengantarkan lidah 

menyebutnya. Oleh karena itu, menyebutkan dengan lidah dapat 

mendorong hati untuk mengingat lebih banyak lebih dari yang 

disebutkan. Adapun aspek Zikir yaitu :  

1. Kesadaran dan Pengingatan: Zikir membantu orang 

menyadari kehadiran Allah dalam setiap aspek 

kehidupan mereka.  

2. Penghormatan dan Pengagungan: Saat seseorang 

berzikir, mereka menunjukkan penghormatan dan 

pengagungan kepada Allah dengan mengulangi nama-

nama-Nya atau kalimat-kalimat pujian. Ini menunjukkan 

penghormatan, pengakuan, dan kekaguman terhadap 

keagungan-Nya.  

3. Ketenangan dan Keheningan Batin: Saat seseorang 

berzikir, mereka memiliki kemampuan untuk 

memperkuat kesadaran spiritual mereka dan 

meningkatkan kualitas hubungan mereka dengan-Nya. 

Fokus pada kalimat-kalimat zikir membantu 

 
64 Burhanuddin Burhanuddin, “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi 

Kegelisahan Dan Kegalauan Jiwa),” Jurnal Mimbar: Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan 

Rohani 6, no. 1 (2020): h. 17-18., https://doi.org/10.47435/mimbar.v6i1.371. 



59 
 

mengalihkan perhatian dari stres dan kekhawatiran, dan 

membantu Anda menjadi lebih tenang dan damai.  

4. Spiritualitas dan Hubungan dengan Allah: Zikir 

membantu memperkuat hubungan spiritual seseorang 

dengan Allah. Zikir meningkatkan kesadaran.65 

 

 الَذِّينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِّنُّ قُ لُوبُِمُْ بِّذِّكْرِّ اللِّّۗ  أَلَ بِّذِّكْرِّ اللِّّ تَطْمَئِّنُّ الْقُلُوبُ 

“ ( Yaitu ) orang-orang yang beriman dan hati mereka 

menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, 

bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu 

tenteram.”(QS. Ar-Ra’ad : 28).  

 

Quraish Shihab menafsirkan ayat ini bahwasannya orang 

yang mendapatkan petunjuk dan kembali menerima 

tuntunanNya hati mereka akan merasakan tenteram yang 

sebelumnya bimbang dan ragu. Ketenteraman yang bersemi di 

hati mereka disebabkan karena dzikrullah yakni mengingat 

Allah, atau karena ayat-ayat Allah yakni al-Qur’an yang sangat 

memesona kandungan juga redaksinya. Dzikrullah dapat 

dimaknai dengan menyebut keagungan Allah, surga atau 

nerakaNya, rahmat dan siksaNya, atau perintah dan laranganNya 

dan juga wahyu-wahyuNya. Zikir mengantarkan kepada 

ketenteraman jiwa serta mendorong hati menuju kesadaran 

tentang kebesaran dan kekuasaan Allah bukan sekadar ucapan 

dengan lidah semata.66 

      Dzikir sendiri merupakan pengakuan diri manusia 

bahwasannya dia selalu mengingat dirinya sebagai ciptaan 

maupun hamba Allah. Hal ini juga akan menjadikan seseorang 

 
65 Rauhul Khotimah, Nurjannah, Implementasi Zikir Sebagai Upaya Mereduksi Cemas  

Melalui Pendekatan Cognitive Behavioral Therapy (CBT), Jurnal AT-Taujih Bimbingan Dan 

Konseling Islam Vol. 7 No. 1, 2024.  
66 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-qur’an jilid 6, 

cet 1, Tangerang : PT. LenteraHati, 2017. h. 271-272.  



60 
 

lebih tenang jiwanya, lebih fokus serta memiliki kesadaran diri 

yang baik. Baik dzikir maupun mindfulness sama-sama 

menekankan pentingnya hadir dan sadar pada momen saat ini. 

Dalam dzikir, individu berusaha untuk fokus pada kalimat yang 

diucapkan dan makna di baliknya.. Melakukan dzikir secara 

rutin, baik melalui lisan maupun hati, dapat meningkatkan 

kesadaran dan konsentrasi. Ini membantu individu untuk lebih 

hadir dalam kehidupan sehari-hari. 

    Seorang yang mengaku bahwa dirinya beriman maka setiap 

kesedihan yang dirinya rasakan dalam menyikapinya nereka 

akan senantiasa mengingat Allah krena mereka tau bahwasannya 

dengan mengingat Allah hati akan merasa tenang. Dengan 

mengingat Allah, tangannya takkan dibiarkan kosong dengan 

begitu saja, akan tetapi Allah aka nisi dengan memberikannya 

Rahmat juga petunjuk agar dirinya tidak sampai kehilangan arah 

serta kehilangan kendali. Allah akan selalu menuntunnya dan 

membimbingnya dijalan yang lurus, jalan kebaikan dengan 

lentera iman dan Cahaya hidayah dariNya yaitu jalan yang Allah 

ridhai.  

    Dengan mengingat Allah diri kita tidak akan mudah berputus 

asa, mudah menyerah, kita akan mampu melewati kehidupan ini 

dengan baik, mampu menikmati kehidupan ini. Semakin kita 

mengingat Allah pikiran kita akan menjadi semakin jernih, mata 

hati kita terbuka, jiwa kita bahagia, serta hidup kita akan 

menjadi senantiasa damai. Dengan mengingat Allah, tanpa kita 

sadari ada keyakinan yang sungguh, ada harapan yang utuh, ada 

rasa percaya yang penuh serta adanya rasa ketergantungan yang 

melekat kepadaNya. Maka ingatlah Allah dalam hatimu, 

libatkanlah Allah dimana pun dan kapanpun.  

 



61 
 

ْ وَلَ تَكْفُرُوْنِّ  ْْٓ اذَكُْركُْمْ وَاشْكُرُوْا لِِّ ࣖ فاَذكُْرُوْنِّ  

“Maka, ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat 

kepadamu. Bersyukurlah  kepada-Ku dan janganlah kamu 

ingkar kepada-Ku.”(QS Al-Baqarah :152). 

 

         Ayat ini mengandung sanjungan terhadap prinsip keadilan 

diantara sesama manusia. Hendaklah manusia mengingat Allah 

dengan melaksanakan ketaatan serta perintahNya niscaya Allah 

akan mengingat mereka dengan memberi pahala dan ampunan. 

Dalam hal mengingat Allah merupakan ingatan dalam hati yang 

harus terus menerus dipertahankan dalam semua kondisi. Dan 

perintah bersyukur dalam ayat ini merupakan peringatan Allah 

terhadap hambaNya agar mereka tidak terjeremus ke dalam 

keadaan yang dialami umat terdahulu ingkat terhadap nikmat-

nikmat Allah serta tidak menggunakan akal pikiran untuk hal-

hal kebaikan yang menjadi tujuan penciptaannya sehingga Allah 

mencabut nikmat tersebut darinya.67  

 

 

 

 

 

 

  

 
67 Wahbah Az-Zuhaili, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 1, cet. 1 , 

Jakarta : Gema Insani, 2013. h. 297  



62 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian dan pembahasan pada bab sebelumnya maka 

dapat diambil kesimpulan sebagai berikut : 

1. Mindfulness adalah kesadaran penuh terhadap pikiran, emosi, dan 

lingkungan sekitar pada saat ini. Konsep ini mendorong individu untuk 

hadir secara sadar dan memperhatikan apa yang terjadi tanpa 

menghakimi. 

2. Relevansi dengan Al-Qur'an yaitu Al-Qur'an mengajarkan prinsip-

prinsip mindfulness melalui berbagai ayat yang menekankan 

pentingnya tadabur, tafakur, tazkiyah, tasyakur, sabar, dan taqwa. 

Konsep-konsep ini berfungsi sebagai panduan untuk meningkatkan 

kesadaran diri dan hubungan spiritual dengan Allah. 

3. Terdapat beberapa strategi mindfulness yang dapat diambil dari Al-

Qur'an, antara lain pertama, Ridha (QS. Ali Imran : 139). Kedua, Ikhlas 

(QS. Al-Bayyinah : 5). Ketiga, Muhasabah (QS. Al-Hasyr : 18). 

Keempat, Muraqabah (QS. Al-A’raf : 205). Kelima, Zikir (QS. Ar-

Ra’ad : 28).  

B. Saran 

1. Bagi Peneliti selanjutnya diharapkan penelitian ini dapat menjadi dasar 

bagi penelitian lebih lanjut mengenai mindfulness dalam perspektif Islam, 

baik dari sudut pandang psikologi Islam maupun kajian tafsir yang lebih 

mendalam. 

2. Bagi Masyarakat Umum Mindfulness dalam Islam dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari melalui peningkatan kesadaran terhadap ibadah, 

perenungan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, dan pengendalian diri dalam 

menghadapi berbagai tantangan hidup. 

3. Bagi Institusi Pendidikan Diharapkan konsep mindfulness Islam dapat 

dijadikan bahan kajian dalam mata kuliah ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, serta 



63 
 

menjadi dasar dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang 

berorientasi pada penguatan spiritual dan mental. 

Dengan adanya pemahaman yang lebih luas tentang mindfulness dalam Islam, 

diharapkan masyarakat dapat lebih sadar akan pentingnya hidup dengan penuh 

kesadaran, baik terhadap diri sendiri, lingkungan, maupun hubungan dengan Allah 

SWT. 



 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmad, Jumal. “Muhasabah Sebagai Upaya Mencapai Kesehatan Mental.” 

Islamic Studies, no. 1 December, 2018. 

amien Nurhakim. “MINDFULNESS DALAM HADIS-HADIS MURAQABAH 

KITAB RIYAD AL-SALIHIN Tesis : UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,” 

2023. 

Andina Putri, Galuh, Konsep Mindfulness dalam Bimbingan dan Konseling Islam, 

Jurnal : Al-Musyrif  Vol 01 No 01, 2021.  

Asnur, Latifah, Nurfarida Deliani, Juliana Batubara, Pentingnya Kesehatan 

Mental Dan Mindfulness Dan Pandangannya Terhadap Islam, Padang : 

Journal Of International Multidiciplinary Research, Vol. 2 No. 1, 2023. 

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 1, cet. 1 

, Jakarta : Gema Insani, 2013.  

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 2, cet. 1 

, Jakarta : Gema Insani, 2013   

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 4, cet. 1 

, Jakarta : Gema Insani, 2013 

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 5, cet. 1 

, Jakarta : Gema Insani, 2013..   

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj Jilid 6, cet. 1 

, Jakarta : Gema Insani, 2013   

Az-Zuhaili, Wahbah, TafsirAl-Munir : Akidah, Syariah, dan Manhaj, Jakarta : 

Gema Insani, 2013. 

‘Alat Taqwa, Ussisa, Wahyu Septrianto,  Tafakur menurut imam Al-Ghazali dan 

implikasinya terhadap Terapi psikospiritual mahasantri Santri Universitas 

Darussalam Gontor, Jurnal Education : Jurnal Pendidikan dan Agama 

Islam Vol 14 No 1, 2024. 

Burhanuddin, Burhanuddin. “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi 

Kegelisahan Dan Kegalauan Jiwa).” Jurnal Mimbar: Media Intelektual 

Muslim Dan Bimbingan Rohani 6, no. 1, 2020. 

https://doi.org/10.47435/mimbar.v6i1.371. 

https://doi.org/10.47435/mimbar.v6i1.371


 

 

Dewi, Sri Rahma, and Fadhilla Yusri. “Kecerdasan Emosi Pada Remaja.” 

Educativo: Jurnal Pendidikan 2, no. 1, 2023. 

https://doi.org/10.56248/educativo.v2i1.109. 

Dinda Anaya. “Makna Ajaran Meditasi Agama Buddha Dlam Membangun 

Kerukunan Umat Beragama (Studi Weekend Mindful Relaxation Vihara 

Padepokan Dhammadipa Arama Di Batu Malang).” Skripsi : IAIN Kediri, 

2024. 

Fuad Abdul Baqi, Muhammad, Mu’jam Mufahrash li Alfadz Al-Qur’an, Darul 

Hadits Qahirah, 2007. 

Haryono, Stefanus Christian. “Christian Mindfulness: Sebuah Spiritualitas 

Holistik Keseharian Dalam Tradisi Buddha Dan Kristen.” GEMA 

TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 9, no. 1, 

2024. https://doi.org/10.21460/gema.2024.91.1112. 

Isa, ‘Abdul Qadir, Hakekat Tasawuf, cet. 13, Jakarta : Qisthi Press, 2011.  

Jarman Arroisi, and Maulana Dzunnurrain. “Problem Mindfullness Perspektif 

Worldview Islam.” NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 9, 

no. 2 (2023): 118–37. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v9i2.1075. 

Jauhariyah, Fikrotul, “Hubungan Antara Fear Of Missing Out (FOMO) Dengan 

Mindfulness Pada Siswa SMAN 1 Driyorejo”, Malang : UIN Maulana 

Malik Ibrahim, 2022.  

Khotimah, Rauhul, Nurjannah. IMPLEMENTASI ZIKIR SEBAGAI UPAYA 

MEREDUKSI CEMAS MELALUI PENDEKATAN COGNITIVE 

BEHAVIORAL THERAPY (CBT), Jurnal AT-Taujih Bimbingan Dan 

Konseling Islam Vol. 7 No. 1, 2024. 

Lukman Hakim, Fauzi Saleh, Muhammad Zaini. “Konsep Muraqabah Dan 

Pencapaian Personalitas Kolektif Dalam Pemikiran Tasawuf Muhammad 

Fethullah Gulen *.” Substantia : Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddi 26, no. 2, 2024. 

https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688. 

 

https://doi.org/10.22373/substantia.v26i2.23688


 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur 

Jilid 2, Semarang : Pustaka Riski Putra. 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur 

Jilid 3, Semarang : Pustaka Riski Putra 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Teungku, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur 

Jilid 4, Semarang : Pustaka Riski Putra.  

Mohd  Saifuddin, Tengku, Tengku Kamarulbahri, Nor Jannah Nasution Raduan, 

Nur Faizah Ali, Konsep Kesadaran Dalam Islam, Jurnal Ilmu Sosial 

Ekonomi Islam dan Pembangunan ( JISED), Vol 9 N0 63, 2024.  

Nazira, Rahma Yurliani, Elvi Andriani Yusuf, and Dina Nazriani. “Correlation  

between Mindfulness and Death Anxiety among the Elderly.” Psikologia: 

Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Psikologi 15, no. 2, 2021. 

https://doi.org/10.32734/psikologia.v15i2.4705. 

Nur Rahmawati, Arni, Noor Rochmah Ida Ayu, Mindfulness, Stres, dan   

        Kesejahteraan Psikologis pada Pekerja, Yogyakarta : Deepublish, 2020. 

Putra Sany, Ulfi, Gangguan Kecemasan dan Depresi Menurut Perspektif Al-

Qur’an, Ridwan Institute :Jurnal Ilmiah Indonesia Vol. 7 No. 1 (Januari 

2022).  

Putri, Galuh Andina. “Konsep Mindfulness Dalam Bimbingan Dan Konseling 

Islam.” Al Musyrif 1, no. 1, 2021. 

Rahmadani, Maya, Idrus Alkaf, Erika Septiana, “Maqam Muraqabah; Perspektif 

Imam Abu Hasan Asy Syadzili dalam Kitab Risalah Al-Amin”, Jurnal 

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan Vol. 2 No. 2 ( Oktober-September 

2024). 

Ramadanti, Magfirah, Cici Patda Sary, and Suarni Suarni. “PSIKOLOGI 

KOGNITIF (Suatu Kajian Proses Mental Dan Pikiran Manusia).” Al-Din: 

Jurnal Dakwah Dan Sosial Keagamaan 8, no. 1, 2022. 

https://doi.org/10.30863/ajdsk.v8i1.3205. 

Rofiq, Ainur, Sutopo. Tafakur dan Dzikir Dalam Mencapai Ketenangan Hidup, 

Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam Vol 03 No 1 (April 2023) 



 

Rohmatillah, Filza. “Analisis Ayat-Ayat Muraqabah Dalam Al-Qur’an (Kajian 

Tematik dalam Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Az-Zuhaili)”, 

Skripsi UIN Mataram 2022. 

Rohmatun, Siti, and Maryatun Maryatun. “Intervensi Mindfulness Spiritual Islam 

Sebagai Upaya Penurunan Tingkat Kecemasan Upaya Kesehatan Jiwa Bagi 

Mahasiswa Keperawatan.” Avicenna : Journal of Health Research 5, no. 2, 

2022. https://doi.org/10.36419/avicenna.v5i2.689. 

Sarihat,“Rahasia Ketenangan Jiwa dalam Al-Qur’an” , Purwokerto : MAGHZA 

:Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 6 No. 1 ( Januari-Juni 2021)..  

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jilid 1, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jilid 2, cet 1, Tangerang: Lentera Hati, 2009.  

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jilid 4, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009.  

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah : Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, 

Jilid 6, cet 1, Tangerang : Lentera Hati, 2009.  

Supriadi, Cecep, Mengenal Ilmu Tadabbur Al-Qur’an (Teori dan Praktek), Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an & Tafsir ZAD Al-Mufassirun Vol 04  

Ulyanisa’, Rosiatul, Korelasi Antara Mindfulness Sufistik dengan Acedia 

(Kemalasan) dalam Mengerjakan Tugas Kuliah pada Mahasiswa Tasawuf 

dan Psikoterapi UIN Walisongo Semarang yang Mengalami Prokrastinasi 

Akademik, (Skripsi : UIN Walisongo Semarang , 2020).  

Yulistiani, Yonalia, Partono Nyanasuryanandi, and Suherman. “Kesehatan Mental 

Dalam Perspektif Agama Buddha.” Jurnal Ilmiah Psikologi 7, no. 1, 2023. 

Zhang, Dexing, Eric KP Lee dkk, Mindfulness-based interventions :an overall 

review, British Medical Bulletin, Vol. 138, 2021. 

Zulfah. “Karakter: Pengembangan Diri.” IQRA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

1, no. 1, 2021. 

 

 



 

RIWAYAT HIDUP 

 

A. Data Diri  

Nama                             : Arini Tazkiyatal Fuadah  

Tempat, Tanggal Lahir  : Tegal, 21 Februari 2001 

Alamat                           : Jl. Karanganyar RT 003 RW 012 Kel/Desa  

                                         Muktiharjo Kidul Kec. Pedurungan Kab.  

                                         Semarang, Jawa Tengah  

Alamat Domisili            : PPTQ Putri Segaran Gang Buntu RT 03 RW 11,  

                                         Purwoyoso, Ngaliyan, Semarang  

Email                             : arinitazkiyatalfuadah22@gmail.com  

B. Pendidikan  

a. Formal :  

- MI Al-Khoiriyyah 02 Semarang  

- MTs Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati 

- MA Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati  

b. Non-formal : 

- Pondok Pesantren Raudhlatul Ulum Guyangan Trangkil Pati 

- PPTQ Putri Segaran Gang Buntu, Purwoyoso, Ngaliyan, Semarang  

    Demikian riwayat hidup yang dapat penulis buat dengan sebenar-benarnya dan 

sebagaimana semestinya.  

 

Semarang, 20 Desember 2024  

Penulis,  

 

 

 

Arini Tazkiyatal Fuadah  

NIM : 2004026020 

 

mailto:arinitazkiyatalfuadah22@gmail.com

