
i 
 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ TERHADAP NON-MUSLIM 

MENURUT  AL-QURṬŪBĪ DALAM QS. AL-MUMTAḤANAH AYAT 8 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana S1 

Dalam Ilmu Ushuluddin dan Humaniora 

Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

HAZZENA 

NIM: 2104026145 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

SEMARANG 

2025 

  



ii 
 

 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 
 

 

  



iii 
 

 
 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

  



iv 
 

 
 

PENGESAHAN 

 

  



v 
 

 
 

MOTTO 
 

  ۚ

“Orang-orang beriman itu sesungguhnya bersaudara. Sebab 

itu damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua 

saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu 

mendapat rahmat.” 

(QS. Al-Hujurat [49] : 10) 

  



vi 
 

 
 

PERSEMBAHAN 

 
Karya tangan ini akan aku persembahkan hanya untuk: 

 Orang tuaku yang selalu menyupport, kasih sayang dan do'a yang tulus dan tak 

pernah putus, nasihat yang tak hentinya diucapkan, juga isi kantong yang tak 

ternilai dan tak berharga baginya namun bagiku tak bisa aku balas. Cinta 

pertamaku, Ahmad Zubaedi, yang selalu menjadi motivasi kehidupan penulis, 

kebijaksanaan dan kesabaran yang selalu membimbing penulis menjadi orang 

yang bersyukur. Surgaku, Bachreyati, perjuangan dan do'a yang selalu diberikan 

kepada anak-anaknya, meski ada amarah selalu menjadi tanda kasih sayangnya 

kepada penulis. 

 

 Kakak-kakakku tersayang, Khumairoh Bilkis, Jibril Baehaqi, dan Hamami Aulia 

Khatami, yang telah menjadi orangtua kedua, siap siaga membantu saat aku 

menghadapi kendala. Kalian bertiga menyadarkan bahwa hubungan darah tidak 

akan pernah terputus meski pertengkaran kecil kerap terjadi mewarnai 

perjalanan hidup antar kakak beradik ini. Semua itu biarlah akan menjadi lukisan 

kebahagiaan dan keharmonisan keluarga. 

 

 Diriku sendiri, yang selalu menemani dalam perjalanan dan perjuangan hingga 

detik ini, meski berat dan penuh lika-liku, terimakasih telah bertahan untuk 

mendapatkan gelar ini. 

 

 Partner hidup di masa depan, meskipun keberadaan dan identitasnya belum 

diketahui, kamu adalah salah satu alasan aku untuk menyelesaikan skripsi ini.  



vii 
 

 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
KEPUTUSAN BERSAMA 

MENTERI AGAMA DAN MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN 

REPUBLIK INDONESIA 

Nomor: 158 Tahun 1987 

Nomor: 0543b//U/1987 

 

 Gagasan dalam transliterasi ialah memindahkan satu huruf alfabet ke alfabet 

lainnya. Dalam hal ini, transliterasi Arab-Latin membutuhkan pengganti karakter 

Arab dengan karakter Latin yang sepadan. 

Konsonan huruf Arab diwakili oleh huruf alfabet dalam sistem penulisan 

Arab. Dalam transliterasi, beberapa hal diwakili oleh huruf, beberapa diwakili oleh 

tanda, dan beberapa diwakili secara bersamaan oleh tanda dan huruf. 

Huruf-huruf Arab yang disebutkan, serta transliterasi Latinnya, adalah 

sebagai berikut: 

1. Kata Konsonan 

No Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا .1

 Ba B Be ب .2

 Ta T Te ت .3

 Sa Ṡ Es (dengan titik di ث .4

atas) 

 Jim J Je ج .5

 Ha Ḥ Ha (dengan titik di ح .6

bawah) 

 Kha Kh Ka dah ha خ .7

 Dal D De د .8

 Zal Ż Zet (dengan titik di ذ .9

atas) 

 Ra R Er ر .10

 Zai Z Zet ز .11

 Sin S Es ش .12

 Syin Sy Es dan ya س .13



viii 
 

 
 

 Sad Ṣ es (dengan titik di ص .14

bawah) 

 Dad Ḍ De (dengan titik di ض .15

bawah) 

 Ta Ṭ Te (dengan titik di ط .16

bawah) 

 Za Ẓ Zet (dengan titik di ظ .17

bawah) 

 Ain ‘ Koma terbalik di‘ ع .18

atas 

 Gain G Ge غ .19

 Fa F Ef ف .20

 Qaf Q Ki ق .21

 Kaf K Ka ك .22

 Lam L El ل .23

 Mim M Em م .24

 Nun N En ن .25

 Wau W We و .26

 Ha H Ha ه 27

 Hamzah ’ Apostrof ء .28

 Ya Y Ya ي .29

 

2. Vocal 

Vokal bahasa Arab, sama halnya seperti vocal bahasa Indonesia, yang 

terdiri dari vokal tunggal (monoftong) dan vokal rangkap (diftong). 

a. Vokal tunggal (Monoftong) 

Vocal tunggal bahasa Arab memilikilambang yang berupa tanda atau 

harakat, berikut adalah transliterasinya: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

_َ_ Fathah A A 

_ِ_ Kasrah I I 



ix 
 

 
 

_ُ_ Dhammah U U 

 

b. Vocal rangkap (Diftong) 

Vocal rangkap bahasa Arab memiliki lambing yang berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, berikut adalah transliterasi gabungan huruf: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

ي-َۚ   Fathah dan ya Ai A dan i 

و-ۚ    Fathah dan wawu Au A dan u 

 

Contoh:  

 Kataba -    كَتبََ 

 Fa ‘ala -   فعََلَ 

 Zukira -   ذ كِرَ 

3. Maddah 

Maddah atau vocal Panjang memiliki lambang yang berupa harakat dan 

huruf, berikut adalah transliterasi huruf dan tanda: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif Ā A dan garis di atas أَ 

 Kasrah dan ya Ī Ī يِ 

 Dhammah dan و  

wawu 

Ū U dan garis di atas 

 

Contoh:  

 Qāla  -    قَالَ 

 Qīla  -    قيِلَ 

 Yaqūlu -   يقَ ول  

4. Ta’ Marbutah 

Ta’ marbutah memiliki dua transliterasi yaitu: 

a. Ta’Marbutah hidup 

Ta’Marbutah yang hidup adalah ta’ yang mendapat harakat fathah, kasrah, 

dan dhammah, transliterasinya adalah /t/. 



x 
 

 
 

b. Ta’ Marbutah mati 

Ta’ Marbutah yang mati adalah ta- yang mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah /h/. 

c. Apabila terdapat kata yang diakhiri dengan ta’ marbutah diikuti kata yang 

menggunakan kata sandang al disertai bacaan kedua kata yang terpisah, maka 

ta’ marbutah ditransliterasikan dengan ha (h). 

Contoh: 

الأطفال روضة   -  Rauḍah al-Aṭfāl 

الأطفال روضة   - Rauḍatul aṭfāl 

 Talhah  -   طلحة

5. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan huruf 

yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah 

Contoh: 

 Rabbana  -   ربنّا

 Nazzala  -   نزّل

 al-Birr  -   البرّ 

6. Kata sandang 

Kata sandang dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (AL) 

akan tetapi dalam transliterasi ini kata sandang dibedakan atas kata sandang yang 

diikuti huruf syamsiah dan kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah. 

a. Kata sandang diikuti huruf Syamsiah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya, yaitu huruf /l/ di ganti dengan huruf yang sama dengan 

huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu. 

b. Kata sandang yang diikuti huruf qamariah 

Kata sandang yang diikuti huruf qamariah ditransliterasikan sesuai denga 

aturan yang digariskan di depan dan sesuai pula dengan bunyinya. Baik 

diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan kata sandang. 

Contoh: 



xi 
 

 
 

 ar-Rajulu  -   الرّجل

 as-Syayidatu  -   السيّدة

 al-Qalamu  -   القلم

 al-Jalalu  -   الجلال

7. Hamzah  

Dinyatakan di depan bahwa hamzah ditransliterasikan dengan apostrof, 

namun hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. 

Apabila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan karena dalam 

tulisan Arab berupa Alif.  

Contoh: 

 Ta’khiru  -   تأخر

 Syai’un  -   شيئ

 Usyhidu  -   أشهد

8. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata dalam bahasa Arab, baik fi’il, isim, maupun harf, 

ditulis secara terpisah. Hanya beberpa kata tertentu yang penulisannya dengan 

huruf Arab sudah lazimnya dirangkai dengan kata lain karena adanya huruf atau 

harakat yang dihilangkan. Maka dalam transliterasi ini penulisan kata tersebut 

dirangkai dengan kata yang mengikutinya. 

9. Huruf Kapital 

Dalam tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, akan tetapi dalam transliterasi 

ini huruf tersebut digunakan. Penggunaan huruf kapital seperti halnya apa yang 

berlaku dalam EYD, diantaranya: huruf kapital digunakan untuk menuliskan 

huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Apabila nama tersebut didahului 

oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama 

diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

رسول إلا محمد وما    -  Wa mā Muḥammadun illā rasūl 

العالمين رب الحمدلله    -  Alḥamdu lillāhi rabbil’ālamīn 

 



xii 
 

 
 

Penggunaan huruf kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian, dan bila penulisan itu dijadikan satu 

dengan kata lain sehingga terdapat huruf atau harakat yang dihilangkan, maka 

huruf kapital tidak dipergunakan. 

Contoh: 

جميعا الأمر لله   -  Lillāhi al-amru jamî'an 

10. Tajwid  

Bagi beberapa orang yang menghendaki untuk membaca fasih dalam bacaan, 

pedoman transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu 

Tajwid. Oleh karena itu, peresmian pedoman transliterasi Arab Latin (Versi 

Internasional) ini perlu disertai pedoman tajwid. 

 

 

  



xiii 
 

 
 

KATA PENGANTAR 
 

Alhamdulillah wa Syukurillah kami panjatkan kehadirat Allah Subhanahu 

Wa Ta’ala yang telah senantiasa memberikan rahmat dan kasih sayang kepada 

hamba-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. Sholawat dan salam 

senantiasa selalu tercurahkan kepada junjungan kita Baginda Rasulullah 

Muhammad Sallallahu ‘Alaihi Wasallam berserta keluarga dan para sahabatnya, 

semoga kita dapat syafa’atnya kelak di yaumil akhir nanti. Aamiin.  

Skripsi adalah tugas akhir yang harus dilalui dengan penuh semangat. Jatuh 

bangun sudah biasa di awal pengajuan judul skripsi, akan tetapi putus asa dan sifat 

pesimis harus disingkirkan jauh dari benak kita. Kata syukur selalu penulis 

haturkan, karena pada sampai saat ini penulis dapat menyelesaikan tugas skripsi 

yang berjudul “KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ TERHADAP NON-MUSLIM 

MENURUT AL-QURṬŪBĪ DALAM QS. AL-MUMTAḤANAH AYAT 8”, 

sebagai syarat memperoleh gelar Sarjana Strata 1 (S1) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 

Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Walisongo 

Semarang.  

Namun demikian dalam penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari bantuan 

dan dukungan para pihak baik berupa ide, kritik, saran maupun lainnya. Oleh sebab 

itu atas segala kerendahan hati, penulis menyampaikan rasa terima kasih yang 

sebesar-besarnya kepada:  

1. Bapak Prof. Nizar Ali., M.Ag., selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang. 

2. Bapak Dr. H. Mokh. Sya’roni, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin 

dan Humaniora Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 

3. Bapak Muhtarom, M.Ag., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

4. Bapak M. Sihabudin M.Ag., selaku Sekretaris Program Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir. 



xiv 
 

 
 

5. Bapak Dr. Agus Imam Kharomaen, M.Ag., selaku wali dosen sekaligus 

pembimbing yang telah berkenan untuk membantu, dengan meluangkan 

waktu dan tenaganya yang sangat berharga semata-mata demi mengarahkan 

dan membimbing penulis selama penyusunan skripsi ini. Beliau sangat 

sabar, responsif, dan komunikatif kepada setiap mahasiswanya. 

6. Segenap Bapak dan Ibu Dosen Fakultas Ushuluddin dan Humaniora 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang yang telah memberikan 

bekal ilmu pengetahuan, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. 

7. Bapak dan Ibu staf perpustakaan Universitas dan Fakultas yang telah 

memberikan pelayanan kepustakaan yang diperlukan dalam penyusunan 

skripsi. 

8. Kedua orang tua yang selalu menyupport penulis, kasih sayang dan do’a 

yang tulus dan tak pernah putus, serta materi tidak terhitung yang telah 

dikeluarkan untuk penulis. 

9. Kakak-kakak penulis, meski terdapat pertengkaran kecil, tapi mudah 

dihapus dengan canda tawa. 

10. Seluruh civitas akademik Fakultas Ushuluddin dan Humaniora yang telah 

memberikan pelayanan dan fasilitas yang menunjang. 

11. Teman-teman IAT angkatan 2021, khususnya IAT D atas suka dan duka 

yang telah dijalani bersama. 

12. Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan namanya satu persatu yang 

telah membantu baik secara langsung maupun tidak langsung, hingga 

terselesaikan skripsi ini. 

Semoga segala amal baik dan keikhlasan yang telah mereka berikan 

senantiasa akan Allah balas dengan imbalan yang setimpal. Aamiin. Penulis sadar 

akan kekurangan dan keterbatasan yang ada pada diri penulis. Untuk itu penulis 

sangat mengharapkan kritik dan saran yang membangun demi kesempurnaan 

skripsi ini. Semoga skripsi ini bermanfaat bagi penulis khususnya dan para pembaca 

pada umumnya. 

 

Semarang, 19 Februari 2025 



xv 
 

 
 

Penulis 

 

 

 

Hazzena 

NIM. 2104026145 

 

  



xvi 
 

 
 

DAFTAR ISI 
 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ TERHADAP NON-MUSLIM MENURUT  

AL-QURṬŪBĪ DALAM QS. AL-MUMTAḤANAH AYAT 8 ........................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ...................................................................... iii 

PENGESAHAN .................................................................................................... iv 

MOTTO .................................................................................................................. v 

PERSEMBAHAN ................................................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ vii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ xiii 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xvi 

ABSTRACT ...................................................................................................... xviii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xix 

BAB I ....................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN ................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ......................................................................................... 7 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ..................................................................... 7 

D. Tinjauan Pustaka ........................................................................................... 8 

E. Metode Penelitian........................................................................................ 12 

F. Sistematika Penulisan ................................................................................. 14 

BAB II ................................................................................................................... 16 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ BESERTA DERIVASINYA DALAM AL-

QUR’AN ................................................................................................................ 16 

A. Definisi Al-Birr dan Derivasinya Dalam Al-Qur’an ................................... 16 

B. Definisi Al-Qisṭ dan Derivasinya Dalam Al-Qur’an ................................... 27 

BAB III .................................................................................................................. 39 

BIOGRAFI DAN KARAKTERISTIK TAFSĪR AL-QURṬŪBĪ ...................... 39 

(Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān) ............................................................................ 39 

A. Sketsa Biografis Imam Al-Qurṭūbī ............................................................. 39 

1. Riwayat Hidup Imam Al-Qurṭūbī ........................................................... 39 

2. Latar Belakang Pendidikan Imam Al-Qurṭūbī ....................................... 40 



xvii 
 

 
 

3. Guru-Guru Imam Al-Qurṭūbī ................................................................. 41 

4. Karya-Karya Imam Al-Qurṭūbī .............................................................. 43 

B. Karakteristik Kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī (Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān) ...... 44 

1. Latar Belakang Penulisan Tafsīr Al-Qurṭūbī .......................................... 44 

2. Sumber Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān ........................ 45 

3. Metode Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān ........................ 46 

4. Corak Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān .......................... 48 

5. Sistematika Kitab Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān ......................... 49 

6. Sumber Rujukan Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān ........................... 49 

7. Pendapat Ulama tentang Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān ............... 51 

C. Penafsiran QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 dalam Tafsīr Al-Qurṭūbī .............. 52 

BAB IV .................................................................................................................. 59 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ TERHADAP NON-MUSLIM MENURUT 

AL-QURṬŪBĪ TERHADAP NON-MUSLIM DALAM QS. AL-

MUMTAḤANAH AYAT 8 ................................................................................. 59 

A. Konsep Al-birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Al-Qurṭūbī 

Dalam QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 ................................................................... 59 

B. Relevansi Penafsiran Al-birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut 

Imam Al-Qurṭūbī Dalam QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 ...................................... 64 

BAB V .................................................................................................................... 72 

PENUTUP ............................................................................................................. 72 

A. Kesimpulan ................................................................................................. 72 

B. Saran ............................................................................................................ 72 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 73 

 

 

  



xviii 
 

 
 

ABSTRACT 
 

The differences in beliefs that have existed since ancient times make Muslims more 

careful in their behaviour and actions towards non-Muslims. In the early days of 

Islam, this caution was seen in interactions with polytheists, both within the scope 

of neighbours, even against families who were related by blood. However, in more 

modern times, this form of caution has undoubtedly made its followers racist and 

even detrimental to non-Muslims. As a religion that likes to voice peace, if there 

are differences, Muslims should be able to embrace each other in finding solutions 

that are well accepted by each party. As the Qur'an prohibits its people from doing 

wrong or injustice to anyone, and allows its people to do good and share in the 

context of giving property and so on to non-Muslims regardless of faith status, race, 

ethnicity, or gender. However, there is a condition for this permissibility, namely if 

they do not interfere. As explained in QS. Al-Mumtaḥanah verse 8, a verse that 

contains predetermined conditions when interacting with non-Muslims. The 

purpose of this study is to understand the concept of al-birr and al-qisṭ according to 

Al-Qurṭūbī in QS. Al-Mumtaḥanah verse 8, and to find out its relevance in 

addressing interfaith life in this contemporary era. Tafsir Al-Qurṭūbī is a tafsir that 

is relevant to the theme that the author takes, which is about social life and is 

concerned with the law. Where Tafsir Al-Qurṭūbī is known as a fiqh-style tafsir that 

is more dominant in discussing law. This research uses a qualitative method of 

literature study (library research) with its primary source, namely Tafsir Al-

Qurṭūbī, and secondary sources come from books, articles, dictionaries, and other 

sources that support this research. Data collection using the tahlīlī method which is 

analysed using an interpretative approach by deeply analysing and describing the 

meaning and context of QS. Al-Mumtaḥanah verse 8 in examining the concepts of 

al-birr and al-qisṭ. The results of this study are first, the concept of al-birr, Imam 

Al-Qurṭūbī emphasizes that Muslims are allowed to do good to anyone including 

non-Muslims with three conditions, namely to women, children, and not to disturb. 

While on the concept of al-qisṭ, Imam Al-Qurṭūbī interprets it as a form of gift. 

Second, its relevance for today is that doing good and giving (in the context of 

sharing) to non-Muslims is no longer just a suggestion, but has turned into an 

obligation to fulfill their rights, whether to family, neighbors, or guests who are just 

stopping by, given the circumstances that have been inversely proportional to the 

early days of Islam. 

  

Keywords: Al-Birr, Al-Qisṭ, Al-Qurṭūbī , QS. Al-Mumtaḥanah verse 8. 

 

 

  



xix 
 

 
 

ABSTRAK 
 

Perbedaan kepercayaan yang telah ada sejak zaman dahulu menjadikan umat Islam 

lebih berhati-hati dalam berperilaku dan bertindak terhadap non-muslim. Pada masa 

awal Islam, kehati-hatian tersebut terlihat dalam interaksi dengan kaum musyrikin, 

baik dalam lingkup tetangga, bahkan terhadap keluarga yang memiliki hubungan 

darah. Namun, pada perkembangan zaman yang lebih modern ini, bentuk kehati-

hatian tersebut tak ayal menjadikan umatnya rasis bahkan merugikan pihak non-

muslim. Sebagai agama yang gemar menyuarakan perdamaian, apabila terdapat 

perbedaan, semestinya umat Islam dapat merangkul satu sama lain dalam mencari 

solusi yang dapat diterima dengan baik oleh masing-masing pihak. Sebagaimana 

Al-Qur’an melarang umatnya untuk berbuat aniaya atau dzalim kepada siapa pun, 

dan memperbolehkan umatnya untuk berbuat kebaikan serta berbagi dalam konteks 

pemberian harta dan lain sebagainya kepada non-muslim tanpa memandang status 

keyakinan, ras, suku, maupun gender. Meski demikian, terdapat syarat akan 

kebolehan tersebut, yakni apabila mereka tidak menganggu. Sebagaimana yang 

telah dijelaskan dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8, ayat yang memuat syarat-syarat 

yang telah ditentukan ketika berinteraksi dengan non-muslim. Tujuan dari 

penelitian ini untuk memahami konsep dari al-birr dan al-qisṭ menurut Al-Qurṭūbī 

dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8, serta untuk mengetahui relevansinya dalam 

menyikapi kehidupan antar umat beragama di era kontemporer ini. Tafsir Al-

Qurṭūbī merupakan tafsir yang relevan dengan tema yang penulis ambil, yakni 

tentang kehidupan bersosial dan bersangkutan dengan hukum. Dimana tafsir Al-

Qurṭūbī dikenal sebagai tafsir bercorak fikih yang lebih dominan dalam membahas 

hukum. Adapun penelitian ini menggunakan metode kualitatif studi kepustakaan 

(library research) dengan sumber primernya yaitu Tafsir Al-Qurṭūbī, dan sumber 

sekunder berasal dari buku, artikel, kamus, dan sumber-sumber lainnya yang 

mendukung peneltian ini. Pengumpulan data dengan metode tahlīlī yang dianalisis 

menggunakan pendekatan interpretatif dengan cara menganalisis secara mendalam 

dan mendeskripsikan makna dan konteks dari QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 dalam 

mengkaji konsep al-birr dan al-qisṭ. Hasil dari penelitian ini adalah pertama, 

konsep al-birr, Imam Al-Qurṭūbī menekankan bahwa umat muslim diperbolehkan 

untuk berbuat kebaikan kepada siapa saja termasuk kepada non-muslim dengan tiga 

syarat, yakni kepada kaum perempuan, anak-anak, dan tidak mengganggu. 

Sedangkan pada konsep al-qisṭ, Imam Al-Qurṭūbī mengartikannya sebagai bentuk 

pemberian. Kedua, relevansinya untuk saat ini ialah bahwasanya berbuat kebaikan 

dan melakukan pemberian (dalam konteks berbagi) kepada non-muslim bukan lagi 

sekedar anjuran semata, namun telah beralih menjadi sebuah kewajiban untuk 

menunaikan hak-haknya, baik kepada keluarga, tetangga, ataupun tamu yang 

sekedar singgah, mengingat keadaan yang telah berbanding terbalik dengan masa 

awal Islam. 

 

Kata Kunci: Al-Birr, Al-Qisṭ, al- Al-Qurṭūbī , QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8.  



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Agama adalah jembatan yang mengantarkan manusia untuk kembali 

kepada Tuhan, ajaran di dalam agama layaknya peta yang menuntun manusia 

untuk meraih sesuatu yang telah dijanjikan. Dalam setiap generasi, Allah 

mengirim seseorang sebagai utusan untuk menyampaikan kepada manusia 

tentang sebuah janji dan juga ancaman, bahwa bumi yang saat ini dipijaknya 

ialah hanya sebuah tempat untuk menanam kebaikan yang akan dipanen kelak 

di akhirat.1 Sebagaimana perintah berbuat kebaikan telah Allah sampaikan 

dalam QS. Al-Baqarah ayat 62.  

  ۚ

Artinya: “Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang 

Yahudi, orang-orang Nasrani, dan orang-orang Sabiin, siapa 

saja (di antara mereka) yang beriman kepada Allah dan hari 

Akhir serta melakukan kebajikan (pasti) mendapat pahala dari 

Tuhannya, tidak ada rasa takut yang menimpa mereka dan 

mereka pun tidak bersedih hati.2 

Ayat di atas menegaskan bahwa anjuran melakukan kebaikan tidak hanya 

terbatas kepada salah satu pihak saja. Allah tidak membedakan antara umat 

Yahudi, Nasrani maupun Sabiin, dengan kata lain, semuanya dianggap sama 

apabila manusia itu beriman kepada Allah dan hari akhir.3 Hal ini mengingatkan 

kepada kita bahwa perbedaan akan selalu ada, selanjutnya dilihat dari bagaimana 

kita menyikapi perbedaaan tersebut. 

Berbuat kebaikan perlu adanya usaha yang dilakukan dengan cara dilatih, 

mulai dari diri sendiri hingga nantinya kebaikan itu bisa meluas dan bermanfaat 

untuk lingkungan sekitar. Allah berfirman dalam QS. Ar-Rad ayat 11. 

                                                           
1 M Khalid Syeirazi. 2021. Apakah Semua Agama Sama?. 

https://www.nu.or.id/opini/apakah-semua-agama-sama-8Pe8B (diakses tanggal 2 November 2024). 
2 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan terjemahnya, Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI 2019, Surat Al-Baqarah Ayat 62, h. 13. 
3 QS. Al-Maidah ayat 69. 

https://www.nu.or.id/opini/apakah-semua-agama-sama-8Pe8B


2 
 

 
 

…  ۚ…. 

Artinya: “......Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum 

hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri 

mereka......”4 

Untuk mendapati keadaan yang lebih baik, manusia mesti mengupayakan 

segala hal yang dibutuhkan. Meski demikian, tindakan yang dilakukan harus 

sesuai dengan tuntunan agama. Berbuat baik kepada siapa saja, dan melakukan 

pemberian tanpa melihat status keyakinannya, serta menghindari segala bentuk 

perbuatan tercela merupakan suatu perintah yang telah Allah firmankan dalam 

QS. An-Nahl ayat 90. 

 

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh melakukan pemberian, berbuat 

kebajikan, dan memberikan bantuan kepada kerabat. Dia 

(juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan 

permusuhan. Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu 

selalu ingat.”5 

Tanpa menyebutkan secara spesifik objeknya, dapat dipahami bahwa 

Allah memerintahkan untuk berbuat baik dan melakukan pemberian kepada 

kepada saja tanpa melihat status keyakinannya. Dengan demikian dapat 

menciptakan keharmonisan hubungan antar umat beragama dan dapat hidup 

berdampingan dengan rukun.6 

Al-birr secara umum memiliki arti taat berbakti, bersikap baik, benar, 

banyak berbuat baik. Al-birr dalam istilah syariah, berarti sesuatu yang dijadikan 

alat untuk taqarrub kepada Allah yang meliputi iman, akhlak mulia, dan amal 

shaleh. Al-birr dapat dihubungkan kepada Allah dan manusia. Apabila 

dihubungkan kepada Allah, menjadi sifat al-barru yang bermakna banyak 

menganugrahkan kepada seluruh makhluk-Nya. Bila dihubungkan kepada 

                                                           
4 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan terjemahnya, Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI 2019, Surat ar-Rad Ayat 11, h. 346. 
5 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, h. 386. 
6 Sahlan Azizi, Konsep Al-Birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Quraish 

Shihab (Studi Naskah Tafsir Al-Misbah Terhadap Lafadz Al-Birr dan Al-qisṭ Pada Surat Al-

Mumahanah Ayat 8-9), Skripsi, Fakultas Ushuluddin IPTIQ, 2017, h. 2. 



3 
 

 
 

manusia “barro al-‘abdu rabbahu” yang berarti banyaknya ketaatan hamba 

tersebut kepada Allah, dan Allah memberikan pahala kepadanya.7 

Al-qisṭ secara umum memiliki arti perbuatan yang dilakukan apa adanya, 

sesuai takaran dan timbangannya.8 Makna adil dalam kata al-qisṭ berasal dari 

bentuk tsulatsi mazid dari kata الإقساط dengan bermakna “memberikan bagian 

orang lain”, artinya ialah bertindak secara seimbang.9 Maka apabila 

dihubungkan ke dalam kehidupan sehari-hari, al-qisṭ atau berbuat adil adalah 

suatu sifat yang perlu diaplikasikan dalam berinteraksi antar umat beragama. 

Interaksi sosial menjadi salah satu tanggung jawab bersama yang perlu 

mendapat perhatian lebih. Pasalnya, beberapa tahun belakangan ini, Indonesia 

mengalami penurunan toleransi antar umat beragama, tindakan-tindakan yang 

dilakukan merupakan termasuk dalam kategori diskriminasi yang merugikan 

salah satu pihak. 

Mengutip hasil survey dari Setara Institute, Indonesia dikabarkan 

mengalami stagnan toleransi sejak tahun 2015 dengan rate 5. Lembaga survey 

Setara Institute menggunakan rentang nilai 1-7, dengan arti skor satu merupakan 

kondisi terburuk dan skor tujuh menunjukkan kondisi terbaik. Rata-rata Indeks 

Kota Toleran (IKT) nasional pada tahun 2021 mencapai nilai 5,24, tahun 2022 

Indonesia menduduki nilai 5,03.10 Meskipun sempat mengalami penurunan rate 

yang signifikan, namun di tahun 2023 naik menjadi 5,06. Ini menyatakan bahwa 

toleransi yang sempat memburuk dapat bangkit sedikit demi sedikit.  

Terdapat 94 kota yang diteliti, tiga kota diantaranya meraih penghargaan 

dengan nilai tertinggi, yaitu Singkawang dengan nilai 6,50, Bekasi dengan nilai 

6,46, dan Salatiga dengan nilai 6,45. Tiga kota berikutnya masuk ke dalam 

                                                           
7 Dudung Abdullah, “Konsep Kebajikan (Al-Birr) Dalam Al-Qur’an Suatu Analisis QS. 

Al-Baqarah/2: 177”, Al-Daulah, Vol. 4, No. 1, (Juni 2015), h. 194. 
8 Akhmad Saikuddin, Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Telaah Kata al-‘Adl dan al-

qisṭ dalam Tafsīr Al-Al-Qurṭūbī), Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan 

Kalijaga, 2014, h. 21. 
9 Alfionitazkiyah, Keadilan Dalam Al-Qur’an (Analisis Kata al-qisṭ Pada Berbagai 

Ayat), Skripsi, Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah, 2014, h. 21. 
10 Sasmito Madrim. 2023. Setara Institute: Kondisi Toleransi di Indonesia Masih 

Stagnan. https://www.voaindonesia.com/a/setara-kondisi-toleransi-di-indonesia-masih-

stagnan/7040384.html (diakses 2 November 2024). 

https://www.voaindonesia.com/a/setara-kondisi-toleransi-di-indonesia-masih-stagnan/7040384.html
https://www.voaindonesia.com/a/setara-kondisi-toleransi-di-indonesia-masih-stagnan/7040384.html


4 
 

 
 

urutan terbawah, yaitu Banda Aceh dengan skor 4,26, Cilegon 4,19, dan Depok 

dengan skor 4,01.11 

Setara Institute mencatat terdapat 175 peristiwa pelanggaran kebebasan 

beragama di seluruh Indonesia. Beberapa peristiwa tersebut diantaranya: Pada 

tahun 2019, Slamet Jumiarto dan keluarga kecilnya yang telah tinggal dengan 

mengontrak di salah satu rumah warga Dusun Karet, Desa Pleret, Kecamatan 

Pleret, Kabupaten Bantul, Kota Yogyakarta, mendapatkan perlakuan kurang 

baik dari warga setempat. Mengetahui bahwa dirinya dan keluarga berstatus 

non-muslim, ketua RT menolak kehadiran Slamet dan keluarga dengan alasan 

bahwa di dusun tersebut mempunyai peraturan untuk tidak menerima warga baru 

yang berbeda agama. Tak ingin menyerah begitu saja, Slamet tetap 

memperjuangkan haknya dengan membuat pesan singkat berdurasi 4 menit, 

pesan itu sampai kepada Sekretaris Gubernur DIY Sri Sultan Hamengku 

Buwono X yang diteruskan kepada Sekda Bantul. Setelah pesan singkat itu 

tersebar, diadakannya meditasi yang dihadiri oleh Pemkab Bantul, Kepala 

Dusun, Lurah, RT setempat, dan Slamet. Berbagai opsi diusulkan, pada akhirnya 

keputusan finalnya ialah peraturan tersebut dicabut.12 

Kasus selanjutnya, pada tahun 2021, dialami oleh Jeni Cahyani Hia, siswi 

kelas X di SMKN 2 Padang. Jeni yang non-muslim menolak menggunakan 

jilbab sebagaimana yang diwajibkan dalam peraturan sekolah. Akibat dari 

penolakan tersebut, Elianu, selaku wali murid dari Jeni, dipanggil untuk 

menghadap ke sekolah. Elianu menegaskan bahwa anaknya cukup terganggu 

dengan keharusan mengenakan jilbab. Zakri Zaini, selaku Wakil Kepala SMKN 

2 Padang, menjelaskan bahwa penggunaan jilbab merupakan peraturan dari 

sekolah, bahkan sejak awal telah disepakati bersama, maka akan terasa janggal 

apabila ada yang tidak mengikuti peraturan tersebut. Menanggapi permasalahan 

                                                           
11 Ikhsan Yosarie, et.al, Indeks Kota Toleran Tahun 2023, Jakarta: Pustaka Masyarakat 

Setara, 2024, h. 9. 
12 Michael Hangga Wismabrata. 2019. 7 Fakta Kisah Slamet Melawan Diskriminasi 

Agama di Bantul, Peraturan Dicabut hingga Warga Ingin Hidup Rukun. 

https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-slamet-melawan-

diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all (diakses 2 November 2024). 

https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-slamet-melawan-diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all
https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-slamet-melawan-diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all


5 
 

 
 

tersebut, Rusmadi, Kepala SMKN 2 Padang, menyampaikan permohonan maaf 

atas kesalahan jajaranya dalam penerapan aturan dan tata cara berpakaian bagi 

siswi.13 

Wendra Rona Putra, seorang aktivis dari Komunitas Pembela HAM 

Sumbar, mengatakan masalah tersebut tak lepas dari Intruksi Walikota Padang, 

peraturan Nomor 451.442/BINSOS-III/2005 yang ditandatanganinya itu 

merupakan peraturan daerah yang intoleran, dan diduga adanya kontribusi 

Pemerintah Pusat karena membiarkannya sejak lama. Intruksi tersebut yang 

apabila diterapkan, maka dinilai tidak sesuai dengan syari’at agama dan UUD 

1945 akan kebebasan hak beragama bagi setiap orang.14 

Intoleransi kembali terjadi pada akhir Agustus 2023 lalu, peristiwa yang 

dialami oleh keluarga Juni Anton Zai, seorang umat Kristiani, salah satu jemaat 

Gereja Bethel Indonesia (GBI) Solagracia, di Lubuk Begalung, Padang. GBI 

memiliki rutinitas mengadakan ibadah kebaktian secara bergantian di rumah 

para jemaatnya. Pada 29 Agustus, Juni mendapat giliran, dan acara digelar pukul 

20.10 WIB di kontrakan Juni. Ketika ibadah kebaktian sedang berlangsung, 

seorang perempuan yang tinggal dibelakang kontrakan Juni, mendatangi para 

jemaat. Perempuan tersebut berteriak dan memecahkan jendela, dan seketika 

acara ibadah terhenti. Perempuan dengan inisial L tidak hanya datang seorang 

diri, namun ditemani oleh suaminya, 2 adiknya berinisial D yang membawa 

parang, dan N yang membawa kayu. Perempuan inisial L mengatakan bahwa 

dirinya terganggu dengan kegiatan tersebut. Suami dari L yang mengaku bahwa 

rumah tersebut adalah rumah neneknya, mengatakan tidak semestinya ibadah 

dilaksanakan di rumah, kalaupun demikian, harusnya meminta izin terlebih 

dahulu kepada keluarga (pemilik rumah kontrakan), RT, dan RW. Sedangkan 

                                                           
13 Jeka Kampai. 2021. Kasus Siswi Nonmuslim Pakai Jilbab, Kepala SMK Negeri 2 

Padang Minta Maaf. https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-nonmuslim-pakai-

jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf (diakses 2 November 2024). 
14 Anonim. 2021. Polemik Wajib Jilbab Padang, Perda Inteloran Didesak Dicabut. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-599326/polemik-wajib-jilbab-

padang-perda-intoleran-didesak-dicabut (diakses 2 November 2024). 

https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-nonmuslim-pakai-jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf
https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-nonmuslim-pakai-jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-599326/polemik-wajib-jilbab-padang-perda-intoleran-didesak-dicabut
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-599326/polemik-wajib-jilbab-padang-perda-intoleran-didesak-dicabut


6 
 

 
 

Juni sebelumnya telah meminta izin kepada RT setempat sebelum kegiatan 

tersebut dilaksanakan.15 

Menilik dari beberapa kasus intoleransi di Indonesia, ditemukan 

beberapa garis besar terkait interaksi sosial antar umat beragama. Banyak 

individu khususnya dari kaum muslim yang memaksakan kehendaknya sendiri, 

sebagai kaum mayoritas yang enggan menerima perbedaan, dan ingin unggul 

sendiri. Sikap seperti ini sangat bertentangan dengan ajaran Islam yang 

mengutamakan berbuat kebaikan dan melakukan pemberian dalam berinteraksi 

dengan sesamanya, sebagaimana yang terdapat dalam Al-Mumtaḥanah ayat 8. 

Oleh karena itu, pemahaman toleransi perlu dikaji secara mendalam khususnya 

melihat makna dari kata al-birr dan al-qisṭ dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8, 

karena QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 merupakan ayat yang membahas tentang 

bagaimana sikap dan batasan muslim dalam berinteraksi dengan non-muslim. 

Selain itu, penulis ingin meneliti ayat tersebut dengan perspektif Tafsīr Al-

Qurṭūbī , sebagaimana Imam Al-Qurṭūbī yang terkenal dengan sikapnya yang 

objektif ketika menafsirkan. 

Imam Al-Qurṭūbī ialah seorang ulama besar yang lahir pada abad ke-7 

Hijriah.16 Tafsirnya yang diberi nama Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān, atau 

dikenal dengan nama Tafsīr Al-Qurṭūbī merupakan karya dari Imam Al-Qurṭūbī 

yang fenomenal dan terkenal dalam bidang fikih. Pembahasan yang disuguhkan 

sangat luas dan rinci yang membahas berbagai aspek seperti hukum, kebahasaan, 

sejarah, dan lainnya. Namun tafsir beliau memiliki kecenderungan lebih 

terhadap hukum fikih. Imam Al-Qurṭūbī bermadzhab Maliki, meski demikian, 

sebagai ulama besar dalam bidang tafsir, beliau dikenal sebagai mufassir yang 

tidak condong terhadap madzhabnya sendiri. Dalam menafsirkan, beliau akan 

menyertakan berbagai pendapat ulama terdahulu, dan mencantumkan hadits-

hadits shahih yang berkaitan.17 

                                                           
15 Anonim. 2023. Kronologi umat Kristen di Padang diintimidasi dan dibubarkan saat 

kebaktian. https://www.bbc.com/indonesia/articles/cd1g75exgkdo (diakses 3 November 2024). 
16 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir “al-Jami’ li ahkam Al-Qur’an” Kaya: Al-Qurṭūbī”, 

Al-I’jaz: Jurnal Kewahyuan Islam, 2018, h. 2. 
17 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir “al-Jami’ li ahkam Al-Qur’an” Kaya: Al-Qurṭūbī”, 

h. 5. 

https://www.bbc.com/indonesia/articles/cd1g75exgkdo


7 
 

 
 

Imam Al-Qurṭūbī mengatakan dalam tafsirnya: 

 “Ayat ini merupakan keringanan dari Allah Ta’ala untuk membina 

hubungan silaturahmi dengan orang-orang yang tidak memusuhi kaum 

mukminin dan tidak pula memerangi mereka.” 

Sebagaimana yang diketahui bahwa saat itu Rasulullah Shallallahu 

‘Alaihi Wa sallam . dan seluruh kaum muslimin mndapatkan perlakuan buruk 

dari kaum musyrikin penduduk Mekkah. Mulai dari gangguan ketika tinggal di 

Mekkah, hingga mengalami pengusiran dari tempat kelahirannya. Lalu di satu 

situasi Allah Subhanahu Wa Ta’ala menurunkan firman-Nya terkait kebolehan 

untuk membina hubungan baik dengan kaum musyrikin. 

Berdasarkan latarbelakang di atas, dalam ayat tersebut penulis tertarik 

pada penafsiran Al-Qurṭūbī , bahwa terdapat syarat-syarat akan kebolehan 

tersebut. Oleh karenanya penulis akan mengambil tema skripsi yang berjudul 

“Konsep Al-Birr dan Al-Qisṭ Menurut Al-Qurṭūbī Terhadap Non-muslim dalam 

QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8”. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan di atas, penelitian ini 

memfokuskan dengan menguraikan sebagian masalah yang akan dibahas dengan 

rumusan masalah ialah: 

1. Bagaimana konsep al-birr dan al-qisṭ terhadap non-muslim menurut Al-

Qurṭūbī dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8? 

2. Bagaimana relevansi penafsiran al-birr dan al-qisṭ terhadap non-muslim 

menurut Al-Qurṭūbī dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Penelitian ini memiliki tujuan, antara lain: 

1. Tujuan 

a. Untuk mengetahui konsep al-birr dan al-qisṭ menurut Al-Qurṭūbī terhadap 

QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8. 

b. Untuk mengetahui relevansi pemahaman Al-Qurṭūbī dengan realitas sosial 

keagamaan pada masa kontemporer di Indonesia. 



8 
 

 
 

2. Manfaat 

a. Bagi Mahasiswa 

Untuk memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang tafsir klasik 

tentang konsep al-birr dan al-qisṭ khususnya kepada saya sendiri dan 

mahasiswa IAT. 

b. Bagi Masyarakat 

Sebagai bentuk sumbangan untuk dijadikan rujukan dalam upaya 

membangun karakter umat yang toleran, adil, dan berakhlak mulia. 

D. Tinjauan Pustaka 

Tinjauan pustaka ialah proses umum yang dilalui guna mendapatkan 

teori yang relevan dengan masalah yang diteliti. Proses yang dilakukan dengan 

mencari beberapa penelitian terkait kemudian diangkat guna mendukung 

penelitian yang dibuat agar penelitian semakin menguat. Adapun kegiatan yang 

dimaksudkan untuk menjelaskan bahwa penelitian ini belum pernah dilakukan 

olen penulis lain sebelumnya, atau sudah pernah ditulis. Beberapa penelitian 

terkait yang yang relevan dengan penelitian ini: 

Pertama, Artikel ilmiah yang ditulis oleh Alffian Cahya Nugraha, 

Muhammad Amrullah, Edy Wirastho, berjudul “Konsep Al-Birr Menurut Tafsir 

An-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy”, yang dipublikasi di Hamalatul Qur’an: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 2024. Penelitian ini fokus membahas konsep al-

Birr dalam kitab tafsir kontemporer yang menggunakan metode ijmāli dan corak 

adabi ijtima’i, yakni Tafsir an-Nur. Penelitian ini menemukan bahwa pada 

konsep al-birr menurut Hasbi ash-Shiddieqy adalah pentingnya memiliki niat 

yang ikhlas, karena keutamaan al-birr di kehidupan tidak hanya melibatkan 

aspek ritual tetapi juga perilaku sosial dan moral yang harus tertanam di dalam 

jiwa. Beliau juga menekankan untuk tidak mencari popularitas ketika berbuat 

kebaikan. Pernyataan ini selaras dengan fenomena yang sedang marak terjadi 



9 
 

 
 

saat ini yaitu memposting kebaikan dan mengumbar keburukan yang 

menunjukkan hilangnya nilai-nilai keshalehan.18  

Penelitian ini relevan dengan yang akan akan penulis lakukan dalam 

penelitian ini, yaitu sama-sama meneliti tentang konsep al-birr. Sedangkan 

perbedaannya ialah pada ayat yang diteliti, dan tafsir yang digunakan. Penelitian 

tersebut menggunakan tafsir kontemporer, yakni tafsir An-Nur Karya Hasbi Ash-

Shiddieqy, sedangkan penulis menggunakan Tafsīr Al-Qurṭūbī dalam mengkaji 

konsep al-birr dan al-qisṭ dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8. 

Kedua, skripsi yang ditulis oleh Athiyatuzzahro, UIN Syarif 

Hidayatullah, yang berjudul “Memahami Relasi Makna Qisṭ Dan Qāsiṭ Dalam 

Al-Quran Dan Penafsiran: Kajian Semantik Isytiqāq”, 2024. Penelitian ini 

membahas makna qist dan qasit dalam Al-Qur’an menggunakan kajian 

semantik. Hasil dari penelitian ini menunjukan perbedaan makna dasar dari 

kedua kata tersebut, qist memiliki arti memberikan bagian orang lain, dan qasit 

mengambil bagian orang lain. Sedangkan dalam wacana isytiqaq, keduanya 

memiliki relevansi dengan kajian ulumul qur’an, yakni ilmu munasabah Al-

Qur’an, meskipun dengan fokus dan metode yang berbeda.19 

Penelitian ini relevan dengan yang akan penulis lakukan, yaitu objek 

yang diteliti, yakni kata al-qisṭ. Sedangkan perbedaannya terletak pada kajian 

yang digunakan. Penelitian tersebut menggunakan kajian semantik, dan 

mengutip pendapat beberapa mufassir, sedangkan penulis menggunakan kajian 

tematik dan fokus pada satu ayat (QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8), dengan 

menggunakan Tafsīr Al-Qurṭūbī. 

Ketiga, artikel ilmiah yang ditulis oleh Mujtahid dan Ali Hasan Assidiqi, 

UIN Malik Ibrahim Malang, yang berjudul “Konsep Persahabatan Dengan Non-

Muslim Dalam QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 7-8: Study Komparatif Tafsir Al-

Misbah Dan Kemenag RI”, dipublikasi di Al-Manar: Jurnal Kajian Al-Qur’an 

                                                           
18 Alffian Cahya Nugraha, Muhammad Amrullah, Edy Wirastho, “Konsep Al-Birr 

Menurut Tafsir An-Nur Karya Hasbi Ash-Shiddieqy”, Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an, 2024. 
19 Athiyatuzzahro, Memahami Relasi Makna Qisṭ Dan Qāsiṭ Dalam Al-Quran Dan 

Penafsiran: Kajian Semantik Isytiqāq, Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah, 2024. 



10 
 

 
 

dan Hadits, 2023. Penelitian ini mengkomparasikan dua tafsir kontemporer yang 

memiliki persamaan dalam menggunakan metode tahlīlī. Hasil penelitian ini 

menemukan bahwa Al-Qur’an menegaskan tidak adanya larangan untuk 

menjalin kerja sama hingga persahabatan dengan non-muslim yang tidak 

memusuhi atau memerangi kaum muslim. Dalam empat pilar kehidupan 

berbangsa bernegara juga memberikan kebebasan kepada setiap pemeluk untuk 

memilih kepercayaannya masing-masing.20 

Penelitian ini relevan dengan yang ingin peneliti lakukan, yaitu pada ayat 

yang dikaji QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8. Sedangkan perbedaan penelitian ini 

ialah terletak pada metode dan tafsir yang digunakan. Penelitian sebelumnya 

menggunakan metode komparatif dua tafsir kontemporer yakni Al-Misbah dan 

Kemenag RI. Sedangkan penulis menggunakan metode tematik dan fokus 

kepada satu tafsir klasik yakni Tafsīr Al-Qurṭūbī. 

Keempat, skripsi yang ditulis oleh Sahlan Azizi, yang berjudul “Konsep 

Al birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Quraish Shihab (Studi 

Naskah Tafsir Al-Misbah Terhadap Lafadz Al-birr dan Al-qisṭ Pada Surat Al-

Mumahanah Ayat 8-9), Skripsi, Fakultas Ushuluddin IPTIQ, 2017. Penelitian ini 

membahas konsep al-birr dan al-qisṭ dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8-9, 

menggunakan Tafsir al-Misbah. Hasil dari penelitian ini adalah Quraish Shihab 

mempunyai pandangan bahwa al-birr merupakan kebaikan yang memiliki 

makna sangat luas yang tidak hanya terbatas beriman kepada Allah saja, namun 

kepada hari akhir, Kebaikan harus meresap ke dalam jiwa agar dapat bermanfaat 

untuk lingkungan sekitar sehingga yang dapat melaksanakan al-birr dengan baik 

hanyalah orang-orang yang beriman. Sedangkan al-qisṭ tidak hanya sebatas adil, 

namun dapat menjadikan semua pihak senang dan puas, tanpa terpengaruh oleh 

kecenderungan orang tersebut yang meliputi status sosial, hubungan 

kekerabatan, dan lainnya.21 

                                                           
20 Mujtahid, Ali Hasan Assidiqi, “Konsep Persahabatan Dengan Non-Muslim Dalam Qs. 

Al-Mumahanah Ayat 7-8: Study Komparatif Tafsir Al-Misbah Dan Kemenag RI”, Al-Manar: Jurnal 

Kajian Al-Qur’an dan Hadits, 2023. 
21 Sahlan Azizi, Konsep Al-Birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Quraish 

Shihab (Studi Nakah Tafsir Al-Misbah Terhadap Lafadz Al-Birr dan Al-qisṭ Pada Surat Al-

Mumahanah Ayat 8-9), Skripsi, Fakultas Ushuluddin IPTIQ, 2017. 



11 
 

 
 

Penelitian ini relevan dengan penelitian yang akan penulis lakukan, yaitu 

pada objek kajian, dan ayat yang diteliti. Sedangkan perbedaan penelitian ini 

terletak pada tafsir yang digunakan Penelitian sebelumnya menggunakan tafsir 

kontemporer, yakni tafsir Al-Misbah, sedangkan penulis menggunakan tafsir 

klasik yakni Tafsīr Al-Qurṭūbī. 

Kelima, artikel yang ditulis oleh Irham Muhammad Azama dan Havidz 

Cahya Pratama, yang berjudul “ Pandangan Ushul Fikih Al-Qurṭūbī dalam 

Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli”, dipublikasi di Alhamra: Jurnal Studi Islam. 

Penelitian ini mengkaji ayat-ayat jual beli yang ditafsirkan oleh al-Qurṭūbī. 

Hassil dari penelitian ini bahwa dalam al-Qurṭūbī dalam menafsirkan cenderung 

menggunakan metode ushul fikih dan ketika menghukumi sesuatu beliau banyak 

mengambil dari kesepakatan ulama. Pada ayat-ayat jual beli yang menjadi fokus 

penelitian bahwa transaksi jual beli harus terdapat keridhoan antar keduanya dan 

memiliki akad yang jelas. Terkait cara dalam mengungkapkan akad jual beli, al-

Qurṭūbī membebaskan sebagaimana halnya cara transaksi setempat.22 

Penelitian ini relevan dengan penelitian yang akan penulis lakukan, yaitu 

pada tema yang sekilas memiliki kesamaan, yakni terkait ayat-ayat hukum yang 

diberlakukan dalam kehidupan bermasyarakat. Selain itu, kesamaan lainnya 

terdapat pada tokoh yang pandangan dijadikan acuan, yakni al-Qurṭūbī. 

Sedangkan perbedaan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang diteliti. 

Penelitian sebelumnya mengkaji ayat-ayat jual beli, sedangkan penulis mengkaji 

konsep dari al-birr dan al-qisṭ. 

Keenam, skripsi yang ditulis oleh Akhmad Saikuddin, yang berjudul 

“Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Telaah Kata al-‘Adl dan al-Qisṭ dalam 

Tafsir al-Qurṭūbī)”, Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014. Hasil dari penelitian ini adalah bahwa 

terdapat perbedaan dan persamaan dari lafadz al-‘adl dan al-qisṭ. Perbedaan dari 

kedua lafadz itu ialah: al-‘adl merupakan perbuatan tersembunyi yang memiliki 

keterkaitan antara pribadi dan Allah, karenanya adil dapat mendekatkan diri 

                                                           
22 Irham M. Azama, Havidz C. Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurṭūbī dalam 

Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli”, Alhamra: Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, 2023.  



12 
 

 
 

kepada takwa. Sedangkan al-qisṭ lebih sering digunakan dalam hal urusan 

duniawi dengan manusia sebagai objeknya, meski dalam beberapa ayat kata al-

qisṭ kerap menggambarkan salah satu sifat Allah. Sedangkan persamaan dari 

keduanya ialah terdapat kesamaan dalam arah dan tujuan, yakni perintah dari 

Allah untuk manusia.23 

Penelitian ini relevan dengan fokus kajian yang peneliti lakukan, yakni 

pada lafadz al-qisṭ, dan pandangan tokoh yang dijadikan acuan, yakni al-

Qurṭūbī. Sedangkan perbedaan dari penelitian ini ialah pada salah satu objek 

kajian yang diteliti, pada penelitian sebelumnya mengkaji lafadz al’adl, 

sedangkan peneliti mengkaji lafadz al-birr 

E. Metode Penelitian  

Metode penelitian penting dilakukan dalam penelitian. Metode penelitian 

merupakan upaya untuk menyelidiki dan menggali suatu permasalahan dengan 

menggunakan metode ilmiah secara cermat dan teliti.24 Adapun metode 

penelitian yang akan peneliti gunakan antara lain sebagai berikut: 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian yang akan digunakan peneliti ialah studi pustaka (library 

research), merupakan serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode 

pengumpulan data pustaka, membaca, dan mencatat serta mengolah bahan 

penelitian.25 Sumber data penelitian yang berasal dari berbagai literature 

kepustakaan, seperti buku-buku, majalah, kisah-kisah sejarah, catatan, 

biografi, ensiklopedi, maupun website-website di internet. Pendekatan yang 

penulis gunakan adalah pendekatan interpretatif dengan metode analisis data. 

2. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan Tafsīr Al-Qurṭūbī karya Imam 

Al-Qurṭūbī sebagai data primer. Didukung oleh data sekunder seperti buku, 

                                                           
23 Akhmad Saikuddin, Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Telaah Kata al-‘Adl dan al-

Qisṭ dalam Tafsir al-Qurṭūbī), Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarya, 2014. 
24 Tamaulina, et.al, Buku Ajar Metodologi Penelitian (Teori Dan Praktik), Karawang: 

Saba Jaya Publiser, Cet.ke-1, 2024, h. 1. 
25Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, Cet.ke-3, 2014, h. 3. 



13 
 

 
 

artikel, jurnal, skripsi, tesis, kamus bahasa, situs web, dan kitab-kitab tafsir 

lainnya, baik klasik maupun kontemporer, serta sumber lainnya yang relevan 

dengan konsep al-birr dan al-qisṭ perspektif Al-Qurṭūbī dalam QS. Al-

Mumtaḥanah ayat 8. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data adalah kegiatan mengumpulkan data untuk 

memperoleh dan mengumpulkan informasi berdasarkan fakta pendukung 

yang terdapat dalam data-data yang mendukung penelitian.26 Dengan 

melakukan analisis terhadap sumber data primer dan sumber data sekunder 

agar memperoleh data yang valid dan mendalam. Jenis penelitian yang 

digunakan dalam penulisan ini ialah studi kepustakaan. Pengumpulan data 

penelitian ini merujuk pada metode analisis atau tahlīlī yang dipaparkan oleh 

Abdul Hay Al-Farmawy. Metode analisis atau tahlīlī ialah menafsirkan ayat 

Al-Qur’an dan memaparkan segala yang aspek yang terkandung, 

mengungkap makna-makna dalam ayat tersebut, menggunakan 

kecenderungan mufasir yang diteliti.27 Langkah-langkah yang ditempuh oleh 

metode analisis ialah sebagai berikut. Pertama, memberikan keterangan 

terkait ayat ataupun surah yang sedang ditafsirkan dari segi makkiyyah dan 

madaniyah. Kedua, menjelaskan munasabah ayat atau surah. Ketiga, 

menjelaskan asbāb an-nuzūl ayat apabila terdapat riwayat mengenainya. 

Keempat, menjelaskan makna al-mufradat dari masing-masing kata dalam 

ayat, serta unsur-unsur bahasa Arab lainnya, seperti i’rāb, balāghah, 

fashāhah, bayan dan i’jāznya. Kelima, menguraikan kandungan ayat secara 

umum dan khusus. Keenam, merumuskan dan menggali hukum-hukum yang 

terkandung di dalam ayat-yat tersebut.28 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data adalah proses mencari dan menyusun secara sistematis 

data yang diperoleh dari hasil membaca buku, catatan lapangan, dan 

                                                           
26 Gagah Daruhadi, Pia Sopiati, “Pengumpulan Data Penelitian”, J-Ceki: Jurnal Cendikia 

Ilmiah, Vol. 3, No. 5, h. 5424. 
27 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, Cek.ke-1, Riau: Daulat Riau, h. 72. 
28 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, h. 74. 



14 
 

 
 

dokumentasi, dengan cara mengorganisasikan data ke dalam kategori, 

menjabarkan ke dalam unit-unit, melakukan sintesa, menyusun ke dalam 

pola, memilih mana yang penting dan yang akan dipelajari, dan membuat 

kesimpulan sehingga mudah difahami oleh diri sendiri maupun orang lain.29 

Pendekatan yang digunakan penulis ialah pendekatan interpretatif dengan 

metode analisis data deskriptif, yaitu dengan mengidentifikasi konsep yang 

akan dideskripsikan, kemudian mengumpulkan data-data yang relevan untuk 

dianalisis secara sistematis. 

F. Sistematika Penulisan 

Untuk memberikan gambaran agar dapat dipahami dengan baik, 

karenanya penulis perlu menyajikan sistematika pembahasan secara rinci dan 

sistematis. Adapun rincian dari penelitian ini sebagai berikut. 

Bab pertama, Pendahuluan yang berisi alasan mengapa penelitian ini 

penting untuk dilakukan, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, 

metode penelitian, tinjauan pustaka, dan rancangan sistematika penulisan. 

Bab kedua, Pembahasan atau landasan teori yang mengulas mengenai 

tinjauan umum kata al-birr dan al-qisṭ. Bab ini terbagi menjadi tiga sub bab. Sub 

bab pertama menjelaskan mengenai definisi al-birr dan derivasinya dalam Al-

Qur’an. Sub bab kedua menjelaskan definisi al-qisṭ dan derivasinya dalam Al-

Qur’an. 

Bab ketiga, berisikan data penelitian yang terdiri dari tiga sub bab. Sub 

bab pertama menguraikan sketsa biografi Imam Al-Qurṭūbī. yang berisi riwayat 

hidup, riwayat pendidikan, dan karya-karya Imam Al-Qurṭūbī. Sub bab kedua 

mengenai profil dari kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī yang terdiri dari latar belakang 

penulisan kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī, sumber penafsiran, metode penafsiran, corak 

penafsiran, sistematika penafsiran, sumber rujukan, dan pendapat ulama tentang 

kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī. 

Bab keempat, terdiri dari dua sub bab. Sub bab pertama, memaparkan 

anlisis dari konsep al-birr dan al-qisṭ dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 

                                                           
29 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

Cet.ke-19, 2013, h. 244. 



15 
 

 
 

perspektif Al-Qurṭūbī. Sub bab kedua, relevansi penafsiran al-birr dan al-qisṭ 

perspektif Imam Al-Qurṭūbī dengan konteks kontemporer di Indonesia. 

Bab kelima, penutup yang terdiri dua sub bab. Sub bab pertama, berisi 

tentang kesimpulan dari seluruh penelitian yang telah dilakukan ini. Sub bab 

kedua, berisi saran-saran yang dapat menjadi rekomendasi bagi peneliti 

selanjutnya yang ingin mengkaji konsep al-birr dan al-qisṭ dari sisi lainnya. 

  



16 
 

BAB II 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ BESERTA DERIVASINYA DALAM 

AL-QUR’AN 

 

A. Definisi Al-Birr dan Derivasinya Dalam Al-Qur’an 

Kata Al-birr terdiri dari huruf ba dan ra’ ganda (bina muda’af) yang 

berasal dari kata barra-yabarru-barran wa birran ( وبر   بر   - يبرّ  - برّ  ). Menurut 

Quraish Shihab, al-birr memiliki empat arti, yaitu: 1). Ash-Shidq (الصدق = benar, 

jujur) 2). Hikayatun shautin ( صوة حكاية  = ihwal suara) 3). Khilaful bahri (  جلاف

 1.(tumbuh-tubuhan = نبت) lawan kata dari lautan) 4). Nabtun = البحر

Kata al-birr berasal dari tashrif (barra- yabirru- birran- wa barra tan) 

yang memiliki arti taat berbakti pada, benar, bersikap baik, dan banyak berbuat 

baik.2 Maka secara sederhana, al-birr memiliki arti kebaikan. Kebaikan yang 

dimaksud ialah kebaikan secara menyeluruh yang mencakup berbagai hal, 

sebagaimana yang dipaparkan oleh syariat.3 Sedangkan menurut istilah syariah, 

al-birr ialah setiap sesuatu yang dijadikan sebagai sarana untuk medekatkan diri 

(taqarrub) kepada Allah, yang meliputi iman, amal shaleh, dan akhlak manusia.4 

Menurut Sa’id Hawwa, luasnya makna al-birr mencakup segala hal baik 

berkenaan dengan Allah, diri sendiri, maupun kepada sesama manusia lainnya. 

Al-birr yang bersinggungan dengan Allah ialah meliputi keimanan yang 

mencakup ketaatan, rasa takut, dan teguh akan perintah-perintah-Nya. 

Sedangkan al-birr dengan diri sendiri ialah meliputi pengendalian diri ketika 

berada dalam keadaan yang tidak menyenangkan, dan memenuhi janji apabila 

telah berjanji. Terakhir al-birr yang bersinggungan dengan sesama manusia 

ialah tentang adab yang baik dalam berinteraksi dengan masyarakat luas baik 

                                                           
1 M. Quraish Shihab, Al-Qur’an dan Maknanya, (Ciputat: Lentera Hati, 2013), cet. 2, h. 

20.  
2 Aliffian CN, M. Arullah, Edy Wirastho, “Konsep Al-Birr Menurut Tafsir An-Nur Karya 

Hasbi Ash-Shiddieqy”, Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, Vol. 5, No. 1, 2024, h. 92. 
3 Abu Minhal, “Perintah Untuk Saling Menolong Dalam Mewujudkan Kebaikan dan 

Ketakwaan”, International Proceeding of Icess: IAI Pangeran Diponegoro, h. 318. 
4 Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi, (Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi wa 

auladuh, 1985), Juz 1, h. 97. 



17 
 

 
 

yang seagama maupun dengan yang berbeda agama. Dengan demikian, akan 

menghasilkan hubungan yang harmonis antar umat bergama.5 

Kata al-birru sama seperti al-barru yang memiliki makna daratan, dan 

lawan kata dari laut (   الْبَحْر ). Diartikan sebagai daratan, karena memiliki makna 

yang digambarkan akan keluasaannya, maka dapat diartikan sebagai keluasan 

dalam berbuat baik. Keluasaan dalam berbuat baik dapat dinisbatkan kepada 

Allah maupun kepada sesama hamba-Nya.6 Perihal berbuat baik yang 

dinisbatkan kepada Allah, terdapat di QS. Ath-Thur [52] : 28 

 ......  ٗ 

Artinya: “Sesungguhnya Dia yang maha melimpahkan kebaikan, yang 

maha penyayang.”7 

 

Sedangkan berbuat baik yang dinisbatkan kepada sesama hamba, 

terdapat dalam contoh kalimat  yang memiliki arti apabila seorang 

hamba ingin memperluas berbuat kebaikan kepada Rabb-Nya, hendaknya ia 

melakukan ketaatan kepada-Nya. Dengan demikian, ia akan memperoleh pahala 

dari Allah atas ketaatan yang telah dilakukannya.8 

Mengutip dari Al-Mu’jam al-Mufahras lil alfadzil Qur’anul Karim, kata 

al-birr dan semacamnya disebutkan sebanyak 32 kali dalam Al-Qur’an. Dalam 

bentuk ism (kata benda) disebut tiga puluh kali, diantaranya al-barru (البر) lawan 

dari kata al-bahru (البحر) 12 kali, al-birru (البر) delapan kali, al-abrar (الابرار) 

enam kali, barra (برا) dua kali, al-barru (البر) satu kali, bararah (بررة) satu kali, 

dan dalam bentuk fiil tabarru (تبروا) disebut dua kali.9  

No Kata Bentuk Surat Ayat 

                                                           
5 Muhammad Nururrofiq, “Al-birr Dalam Al-Qur’an: Studi Ayat-Ayat Al-birr Menurut 

Sa’id Hawwa Dalam Kitab Al Asas fi Al-Tafsir”, Skripsi (Fakultas Ushuluddin dan Dakwah, Institut 

Al Fitrah Surabaya), 2024, h. 5. 
6Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, (Mesir: Dar Ibnul Jauzi, 1438 H/ 

2017 M), Jilid 1, h. 157. 
7 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI 2019, h. 769. 
8 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 1, h. 157. 
9 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras li Alfadz Al-Qur’anil Karim, 

(Kairo: Dar al-Hadits, 1364), h. 117. 



18 
 

 
 

   Al-Maidah 96 

   Al-An’am 59, 63, 97 

   Yunus 22 

1. Al-barru (البر) lawan dari 

kata Al-bahru (البحر) 

Isim Isra’ 67, 68, 70 

   An-Naml 63 

   Al-Ankabut 65 

   Ar-Rum 41 

   Luqman 32 

   Al-Baqarah 44, 

177 (2), 189 

(2) 

2. Al-birru (البر) Isim Ali Imran 92 

   Al-Maidah 2 

   Al-Mujadalah 9 

   Ali Imran 193, 198 

3. Al-abrar (الابرار) Isim Al-Insan 5 

   Al-Infitar 13 

   Al-Mutaffifin 18, 22 

4. Barran (برا) Isim Maryam 14, 32 

5. Al-barru (البر) Isim At-Thur 32 

6. Bararah (بررة) Isim ‘Abasa 16 

7. Tabarru (تبروا) Fi’il Al-Baqarah 224 

   Al-Mumahanah 8 

 

Menilik data dari banyaknya penyebutan kata Al-birr dan derivasinya 

dalam Al-Qur’an, penulis mengklasifikasikannya kembali berdasarkan konteks 



19 
 

 
 

pembahasan,10 dan menyertakan periode turunnya ayat-ayat tentang al-birr, 

diantaranya:  

No Konteks Surat dan Ayat Kosa Kata Periode 

Turunnya 

1. Orang yang menyuruh 

berbuat baik tapi tidak 

melaksanakannya 

Al-Baqarah : 44 Al-birru Madinah 

2.. Perihal Kebaikan Al-Baqarah : 

177, 189 

Al-birru Madinah 

3. Memperoleh kebaikan 

dengan menginfakkan 

sebagian harta 

Ali Imran : 92 Al-birru Madinah 

4. Larangan dalam 

bersumpah  

Al-Baqarah : 224 Tabarru Madinah 

5. Perintah tolong-menolong 

dalam kebaikan 

Al-Maidah : 2 Al-birru Madinah 

6. Berbuat baik/berbakti 

kepada orangtua 

Maryam : 14, 32 Barran Mekkah 

7. Perintah berbuat baik Al-Mujadalah : 9 Al-birru Madinah 

8. Berbuat baik kepada non-

muslim 

Al-Mumahanah : 

8 

Tabarru Madinah 

9. Balasan untuk orang-orang 

yang berbuat baik 

Ali Imran : 193, 

198 

Al-Abrar Madinah 

   Al-Insan : 5  Madinah 

  Abasa : 16  Mekkah 

  Al-Infitar : 13  Mekkah 

  Al-Mutafffin : 

18, 23 

 Madinah 

                                                           
10 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras li Alfadz Al-Qur’anil Karim, h. 

117. 



20 
 

 
 

 

Meskipun kata al-birr dan derivasinya banyak disebutkan dalam Al-

Qur’an, namun tidak semuanya dijelaskan secara detail dan rinci. Sebab itu, 

penulis hanya mencantumkan beberapa ayat dalam penelitian ini. Menilik pada 

tabel di atas, kata al-birr yang membahas tentang non-muslim ada dalam QS. 

Al-Mumtaḥanah ayat 8.  

Al-Ragib Al-Asfahani dalam kamusnya Mufradat Alfaz Al-Qu’an, 

menjelaskan bahwa dalam ketaatan seorang hamba terbagi menjadi dua bagian, 

yakni ketaatan dalam akidah, dan ketaatan dalam beramal.11 Sebagaimana yang 

telah dijelaskan oleh Allah secara rinci melalui firmannya dalam QS. Al-

Baqarah [2] : 177 yang membahas tentang kebaikan akidah dan amalan baik 

yang bersifat fardhu maupun sunnah.12 

ۦۦ

  ۚ  ۚ

  ۚ 

Artinya: “Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat 

itu suatu kebajikan, akan tetapi sesungguhnya kebajikan itu 

ialah beriman kepada Allah, hari kemudian, malaikat-

malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan memberikan harta yang 

dicintainya kepada kerabatnya, anak-anak yatim, orang-

orang miskin, musafir (yang memerlukan pertolongan) dan 

orang-orang yang meminta-minta; dan (memerdekakan) 

hamba sahaya, mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan 

orang-orang yang menepati janjinya apabila ia berjanji, dan 

orang-orang yang sabar dalam kesempitan, penderitaan dan 

dalam peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar 

(imannya); dan mereka itulah orang-orang yang bertakwa.”13 
                                                           

11 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 1, h. 157. 
12 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 1, h. 158. 
13 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 35. 



21 
 

 
 

Diceritakan bahwa sebab turunnya ayat tersebut ialah untuk menjawab 

pertanyaan dari seorang pemuda yang datang kepada Rasulullah, yang bertanya 

perihal kebaikan.14 Ibnu Jarir menuturkan bahwa ayat ini berkenanan dengan 

Yahudi dan Nasrani, mengingat ayat-ayat sebelumnya yang menyebutkan 

bagaimana perilaku buruk mereka. Kebajikan diibaratkan layaknya orang yang 

beriman kepada Allah dan hari akhir.15 Ibnu Jarir mengutip riwayat dari Qatadah 

dan Rabi’ bin Anas dalam tafsirnya. Sebagaimana yang diriwayatkan oleh Al 

Mutsanna dari Rabi’ bin Anas yang mengatakan orang-orang Yahudi shalat 

menghadap ke barat, dan orang-orang Nasrani shalat menghadap ke timur lalu 

turunlah ayat ini.16 Riwayat Muhammad bin Sa’id dari Ibnu Abbas mengatakan 

maksud dari firman Allah ini ialah tidak dapat dikatakan kebajikan hanya dengan 

mengerjakan shalat namun meninggalkan yang lainnya. Pernyataan ini telah 

dikumandangkan sejak Rasulullah hijrah dari Mekkah ke Madinah, dengan 

penetapan Allah atas kewajiban dan undang-undang yang harus dilaksanakan.17 

                                                           
14 Dalam Tafsir Jalalain¸dijelaskan asbabun nuzul dari ayat tersebut adalah ada seorang 

laki-laki yang bertanya tentang kebajikan kepada Rasulullah. Kemudian turunlah ayat ini. Lalu 

Rasulullah memanggil laki-laki itu dan membacakan ayat ini kepadanya, bahwa sebelum ditetapkan 

kewajiban-kewajiban, bila seseorang telah mengucapkan “Asyhadu alla ilaha illallah wa-anaa 

Muhammadan ‘abduhu warasuluh” lalu orang tersebut meninggal dalam keyakinan seperti itu, 

maka ada harapan dan besar kemungkinan akan beroleh kebaikan. Maka Allah pun menurunkan 

ayat “Tidaklah kebajikan itu dengan menghadapkan mukamu ke arah timur maupun barat”. 

Maksudnya ialah untuk menjelaskan cara beribadah orang Yahudi yang beribadah menghadap ke 

arah barat, dan orang-orang Nasrani yang beribadah menghadap ke arah timur. (Jalaluddin Al-

Mahalli dan Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain, (Sinar Baru Algensido), Jilid 1, h. 184-185). 
15Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), Jilid 3, h. 4 
16 Teks lengkapnya: 

 

 
(Lihat Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi 

al-ta’wilil Qur’an), (Beirut: Al-Fikr, 2001), Jilid 3, h. 76).
17 Teks lengkapmya: 

 . 

( (Lihat Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari, Jilid 3, h. 74).



22 
 

 
 

Pada riwayat Bisyr bin Mu’adz dari Qatadah diceritakan pula asbāb an-nuzūl 

dari ayat ini, dan dijelaskan bahwa sebelum kewajiban-kewajiban agama 

diturunkan, apabila seseorang yang telah bersyahadat kemudian meninggal 

dunia, hal tersebut dianggap sebagai sesuatu yang baik dan cukup untuk 

dirinya.18 

Sayyid Quthb mengemukakan bahwa menurut pendapat yang kuat, ayat 

ini erat sekali hubungannya dengan permasalahan pemindahan arah kiblat dan 

reaksi dari kaum ahli kitab. Dibalik hal tersebut, fokus ayat ini bukanlah terletak 

pada pemindahan arah kiblat ke barat atau ke timur (Baitul Muqaddas atau 

Masjidil Haram), ataupun syiar-syiar yang tampak secara lahir. Karena hal-hal 

tersebut bila tidak disertai dengan perasaan dan tindakan nyata dalam kehidupan 

sehari-hari, maka status kebaikan masih dalam keadaan tidak terealisasikan 

secara baik dan sempurna. Menariknya, kebaikan sesungguhnya ialah tentang 

tashawwur, yang bermakna persepsi, pandangan hidup, perasaan, amalan dan 

perilaku. Peran tashawwur mempengaruhi hati, baik secara individu maupun 

kelompok, amalan yang melekat dihati baik di kehidupan pribadi atau 

masyarakat luas. Maka tidak akan cukup apabila hanya dibatasi pada persoalan 

menghadapkan wajah ke barat atau timur, atau sekadar salam ke kanan dan ke 

kiri dalam gerakan shalat, bahkan semua gerakan lainnya yang biasa dilakukan 

oleh manusia.19 

Hasbi Ash-Shiddieqy menjelaskan bahwa menghadapkan muka ke timur 

atau ke barat (dalam menghadap kiblat tidaklah bisa dikatakan sebagai birr 

                                                           
18 Teks lengkapnya: 

صلى الله عليه وسلم

 

(Lihat Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari, Jilid 3, h. 76).
19 Sayyid Qutbh, Tafsir fi Zhilalil Qur’an, terj. As’ad Yakin, Abdul Aziz Salim 

Basyarahil, Muchotob Hamzah, (Jakarta: Gema Insani, 2004), Cet ke 2, Jilid 1, h. 189. 



23 
 

 
 

(kebaktian/kebaikan), karena itu tidak termasuk dalam kategori amal saleh. 

Dapat dikatakan kebaktian apabila beriman kepada Allah, hari akhir, malaikat, 

kitab-kitab, dan para nabi. 1) Iman kepada Allah apabila memiliki rasa tunduk 

kepada-Nya dan kepada penguasa yang bersifat agama, serta reaksi diri ketika 

mendapatkan nikmat dan musibah. 2) Iman kepada hari akhir meliputi keyakinan 

bahwa setelah ini akan ada hidup kedua di alam gaib, dengan demikian manusia 

tidak bisa secara percuma menghabiskan usianya hanya untuk mensejahterakan 

lahiriah / urusan duniawi saja. 3) Iman kepada malaikat memiliki kaitan yang 

erat dengan wahyu, mengingat peran malaikat sebagai perantara dalam 

menyampaikan ilmu kepada nabi mengenai urusan agama. 4) Iman kepada kitab-

kitab ialah dengan cara mengikuti segala isi yang telah diturunkan, baik perintah 

maupun larangan. 5) Iman kepada nabi-nabi ialah menghendaki kita agar dapat 

mengambil petunjuk, mencontoh prilaku, dan berakhlak seperti akhlaknya para 

nabi.20 

Hasbi melanjutkan, ketaatan dalam beramal juga tak luput dalam 

pembahasan ayat ini, yakni dengan memberikan sebagian hartanya kepada 

golongan-golongan yang memerlukan bantuan, diantaranya: 1) Para kerabat. 2) 

Anak yatim. 3) Orang-orang miskin. 4) Ibnussabil. 5) Peminta-minta yang betul-

betul hidupnya serba kekurangan. 6) Memerdekakan budak.21 Selain beramal 

pada golongan-golongan tersebut, fokus ayat ini juga menyoroti hal-hal lainnya, 

seperti sembahyang, zakat, menepati janji apabila berjanji, dan sabar dalam 

kemiskinan atau kemelaratan dalam berperang. Demikianlah dapat dikatakan 

sebagai orang-orang yang melakukan kebaikan.22 

Iman memiliki kedudukan yang tinggi, yang dapat menunjukkan 

keunggulannya, hal tersebut dilihat dari ketundukan akal pada iman, lalu 

setelahnya ketundukan akal pada wahyu. Maka menjadi hal yang lazim apabila 

beriman kepada Allah, hari akhir, malaikat, kitab-kitab, dan para rasul-Nya, 

                                                           
20 Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’nul Majid An-Nuur, 

(Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2000), Cet. ke 2, Jilid 1, h. 277. 
21 Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’nul Majid An-Nuur, Jilid 1, 

h. 278. 
22 Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir Al-Qur’nul Majid An-Nuur, Jilid 1, 

h. 281. 



24 
 

 
 

sebagai pondasi awal yang sangat perlu diperhatikan sebelum menuju kepada 

amalan-amalan lainnya. Sebab, seseorang yang keimanannya rusak, dipastikan 

ia tidak dapat melanjutkan kepada amalan lainnya yang berhubungan dengan 

dirinya sendiri maupun dengan sesamanya.23 

Penjelasan Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . tentang al-birr 

dalam hadits. 

صلى الله عليه وسلم

Artinya: “Muhammad bin Hatim bin Maymun meriwayatkan kepadaku, 

Ibnu Mahdi meriwayatkan kepada kami, dari Muawiyah bin 

Shalih, dari Abdurrahman bin Jubair bin Nufayr, dari 

ayahnya, dari Dari An-Nawwas bin Sim’an Al-Anshari, ia 

berkata: Aku bertanya kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi 

wa sallam tentang kebenaran dan dosa? Beliau bersabda: 

“Kebenaran adalah akhlak yang baik, sedangkan dosa adalah 

sesuatu yang menyusahkan hatimu dan engkau tidak ingin 

orang lain mengetahuinya.” (HR. Muslim No. 2553).24 

Selain ayat di atas, al-birr disebutkan pula dalam QS. Al-Baqarah ayat 

189. 

  ۚ  ۚ

  ۚ  ۚ

 

Artinya: “Bukanlah suatu kebajikan memasuki rumah dari belakangnya, 

tetapi kebajikan itu adalah (kebajikan) orang yang bertakwa. 

                                                           
23 Muhammad Dhuha Abdul Jabbar dan N Burhanudin, Ensiklopedia Makna Al-Qur’an: 

Syarah Alfaazhul Qur’an, (Bandung: Media Fitrah Rabbani, 2012), h. 86. 
24 Abi Husain Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Juz 1, Arab Saudi: Dar 

Thoyyibah, 2006, h. 1190. 



25 
 

 
 

Masukilah rumah-rumah dari pintu-pintunya, dan 

bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung.”25 

Dalam tafsir Jalalain dijelaskan asbāb an-nuzūl asdari ayat tersebut. 

Mengutip yang diriwayatkan oleh Bukhari dari Barra’, bahwa turunnya ayat ini 

berkenaan dengan kebiasaan orang-orang di masa jahiliyah yang masuk ke 

Baitullah dari belakang saat melaksanakan ihram. Sebagaimana dikuatkan pula 

oleh Ibnu Abi Hatim dari Ibnu Abbas, menuturkan kebiasaan orang-orang 

Quraish melakukan al-hams dan ketika ihram mereka masuk dari berbagai pintu. 

Hal ini bertolak belakang dengan yang dilakukan oleh orang-orang Ansar dan 

suku Arab lainnya yang memasuki pintu dari belakang.26 Dalam musnadnya, 

diriwayatkan oleh Tayalisi dari Bara’, bahwa orang-orang Ansar ketika kembali 

dari perjalanan tidak memasuki rumah melalui pintunya. Lalu turunlah firman 

Allah bahwa bukanlah suatu kebajikan dengan memasuki rumah dari belakang.27 

Ibnu Jarir menuturkan bahwa memasuki rumah dari belakang adalah 

suatu perilaku yang tidak baik di sisi Allah. Maka masukilah rumah kalian dari 

arah mana saja, baik pintu ataupun bukan, selama kalian tidak memasuki rumah 

dari belakang, dan selama kalian tidak meyakini bahwa memasuki dari depan 

adalah suatu hal yang haram, karena keyakinan yang demikian adalah terlarang 

dan Allah tidak memerintahkannya. Memasuki selain dari arah belakang adalah 

perilaku yang baik. Perilaku yang baik hanya dilakukan oleh orang-orang yang 

bertaqwa, takut kepada Allah, dengan cara menaati perintah serta menjauhi 

larangan-Nya.28 

Dalam konteks lainnya, Allah memerintahkan untuk saling tolong 

menolong dalam kebaikan, yang terdapat di QS. Al-Maidah [5] ayat 2. 

Artinya: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa”29 

                                                           
25 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 39. 
26 Jalaluddin Al-Mahalli dan Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain, Jilid 1, h. 188. 
27 Jalaluddin Al-Mahalli dan Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain, Jilid 1, h. 189. 
28 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, h. 207. 
29 Teks lengkapnya:  



26 
 

 
 

As-Samarqandi menjelaskan bahwa dalam ayat ini Allah memerintahkan 

untuk bekerjasama dalam hal kesalehan, berupa mentaati segala perintah dan 

menjauhi larangan-Nya, serta mengamalkannya. Hal ini sama seperti yang 

disampaikan oleh Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . dalam sabdanya 

tentang perumpamaan orang yang memberi petunjuk kebaikan itu diibaratkan 

sebagai pelaku, dan orang yang memberi petunjuk kepada kejahatan sama 

halnya sebagai penciptanya. Oleh karenanya, bekerjasama dalam hal 

kesalehan/kebaikan merupakan bentuk dari ciri-ciri orang yang bertakwa.30  

Kemudian Allah melanjutkan dalam firman-Nya di QS. Ali Imran ayat 

92. 

 ۦۚ  

Artinya: “Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang 

sempurna), sebelum kamu menafkahkan sebagian harta yang 

kamu cintai. Dan apa saja yang kamu nafkahkan maka 

sesungguhnya Allah mengetahuinya.”31 

Mengutip pendapat Ibnu Jarir, ayat tersebut memuat konteks balasan atau 

ganjaran untuk kaum mukmin akan kebaikan yang telah dilakukan. Balasan yang 

diperoleh melalui ketaatan dan ibadah kepada-Nya, serta balasan yang 

diharapkan ialah al-birr yang bermakna kebaikan berupa dimasukkannya ke 

                                                           

  ۚ  ۚ

  ۚ  ۚ  ۚ  ۚ

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu melanggar syiar-syiar (kesucian) Allah, jangan 

(melanggar kehormatan) bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) hadyu (hewan-hewan kurban) 

dan qalā’id (hewan-hewan kurban yang diberi tanda), dan jangan (pula mengganggu) para 

pengunjung Baitulharam sedangkan mereka mencari karunia dan rida Tuhannya! Apabila kamu 

telah bertahalul (menyelesaikan ihram), berburulah (jika mau). Janganlah sekali-kali kebencian(-

mu) kepada suatu kaum, karena mereka menghalang-halangimu dari Masjidilharam, mendorongmu 

berbuat melampaui batas (kepada mereka). Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan. 

Bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah sangat berat siksaan-Nya. (Lihat QS. Al-Maidah 

[5] : 2, di Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 143). 
30 Abu Laits Nashr bin Muhammad bin Ibrahim As-Samarqandi, Bharul Ulum, (Beirut: 

Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 1993), h. 415. 
31 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 82. 



27 
 

 
 

dalam surga dan dibebaskan dari siksa.32 Namun, ditegaskan kembali bahwa 

kaum mukmin tidak akan mendapat balasan tersebut apabila tidak 

menyedekahkan apa yang dicintainya, yakni berupa harta berharga yang 

dimiliki.33 Hal tersebut selaras dengan yang diriwayatkan oleh Bisyri dari 

Qatadah tentang firman Allah tersebut, beliau berkata kalian tidak akan 

mencapai surga sampai kalian mampu menyedekahkan harta yang kalian sukai 

dan cintai.34 

Sebagaimana yang telah peneliti uraikan, maka dapat disimpulkan bahwa 

kata al-birr merupakan tashawwur yang bermakna kebaikan atau perilaku 

berbuat baik yang berdasarkan pada pandangan hidup, persepsi, amalan, dan 

perasaan. Cakupan al-birr yang luas meliputi kepada Allah, sesama, dan diri 

sendiri. Kebaikan kepada Allah yakni dengan mengimani keberadaan-Nya, 

malaikat, hari akhir, kitab, rasul, dan segala aspek yang meliputi keimanan. 

Kebaikan kepada sesama yakni berperilaku baik dengan cara menghargai, 

berbagi, dan memberikan rasa aman. Sedangkan kepada diri sendiri yakni 

meliputi sikap diri ketika sedang mendapatkan nikmat maupun musibah. 

B. Definisi Al-Qisṭ dan Derivasinya Dalam Al-Qur’an 

Kata al-qisṭ dalam Mufradat fi Gharibi Al-Qur’an, memiliki tiga arti. 

Pertama, bermakna adil, kata al-qisṭ memiliki arti yang sama dengan  dan 

.35 Sebagaimana yang terdapat dalam QS. Yunus ayat 4. 

  ۚ

                                                           
32 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, h. 584. 
33 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, h. 585. 
34 Teks lengkapnya:  

(Lihat Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari, Jilid 5, h. 573-

574).
35 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 3, h. 181. 



28 
 

 
 

Artinya: “agar Dia memberi balasan dengan adil kepada orang-orang 

yang beriman dan beramal saleh”.36 

 

Kedua, al-qisṭ memiliki arti bagian. Dalam hal ini, arti bagian terbagi 

menjadi dua, yakni bagian dalam kategori negatif berupa penindasan dan 

ketidakadilan ( ). Bagian selanjutnya bermakna kategori positif berupa 

memberikan bagian orang lain, hal ini termasuk dalam tindakan keadilan 

( ). Al-Ashafahani memberikan contoh  dengan makna ketika 

orang itu melakukan pemberian, dan  yang bermakna ketika dia melakukan 

pemberian.37 Hal tersebut seperti yang terdapat dalam firman Allah dalam QS. 

Al-Jinn ayat 15. 

  ۚ

Artinya: “Adapun para penyimpang dari kebenaran menjadi bahan 

bakar (neraka) Jahanam”.38 

Ketiga, kata  memiliki arti bengkokan pada kedua kaki, ini adalah 

kebalikan dari kata  . Sedangkan  memiliki arti timbangan/neraca. 

Kata  dan neraca memiliki kesamaan pada konteks dalam 

mengungkapkan keadilan.39 Contoh dalam QS. Al-Isra’ ayat 35. 

                                                           
36 Teks lengkapnya: 

  ۚ  ۚ  ۚ  ۚ

  ۚ  ۚ

Hanya kepada-Nya kamu semua akan kembali. Itu merupakan janji Allah yang benar dan pasti. 

Sesungguhnya Dialah yang memulai penciptaan (makhluk), kemudian mengembalikannya 

(menghidupkannya lagi) agar Dia memberi balasan dengan adil kepada orang-orang yang beriman 

dan beramal saleh. Adapun untuk orang-orang yang kufur, untuk mereka (disediakan) minuman dari 

air yang mendidih dan azab yang sangat pedih karena mereka selalu kufur. (Lihat Lajnah Pentashih 

Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 285). 
37 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 3, h. 181. 
38 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 850. 
39 Al-Ragib Al-Asfahani, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, h. 182. Lihat juga Ahmad 

Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, terj. Hamzawi, (Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997), Cet ke. 4, h 1118. 



29 
 

 
 

  ۚ

Artinya: “dan timbanglah dengahn timbangan yang benar”.40 

Dalam Tafsir Kemenag, kata al-qisṭ diartikan sebagai bagian, jumlah, 

kuantitas, atau kadar. Sedangkan  adalah jamak mudzakkar salim dari 

kata yang maknanya berbuat adil. Kata  memiliki arti cicilan, dan dari 

kata inilah terbentuk kata  yang memiliki arti keseimbangan, yakni kata 

yang biasa digunakan dalam menujukkan keadilan. Dijelaskan bahwa antara kata 

al-qisṭ dan al-iqsat memiliki dua perbedaan, yakni mengambil bagian orang lain 

(aniaya) dan memberikan hak-hak orang lain. Pada konteks mengambil bagian 

orang lain ( ), pelakunya disebut qasit. Sedangkan dalam konteks orang yang 

berbuat adil, disebut 41.ا 

Mengutip dari Al-Mu’jam al-Mufahras lil alfadzil Qur’anul Karim, kata 

al-birr dan semacamnya disebutkan sebanyak 25 kali dalam Al-Qur’an.42 

Terbagi dalam beberapa bentuk, diantaranya fi’il mudhari’, fi’il ‘amr, fa’il, isim 

tafdhil, fa’il, dan isim. Selain itu, terdapat beberapa bentuk pola yang digunakan, 

seperti pola fa’ala, yakni al-qisṭ dan al-qasiṭun; lainnya ada pola af’ala dengan 

kata aqsaṭa, aqsaṭu, al-muqsiṭun, dan al-muqsiṭin. Dari keseluruhan, memiliki 

arti “adil, melakukan pemberian, atau orang-orang yang adil”, kecuali pada 

bentuk al-qasiṭun yang terdapat di dalam QS. Al-Jinn ayat 14-15.43 

                                                           
40 Teks lengkapnya: 

  ۚ

Sempurnakanlah takaran apabila kamu menakar dan timbanglah dengan timbangan yang benar. 

Itulah yang paling baik dan paling bagus akibatnya. (Lihat Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-

Qur’an dan Terjemahnya, h. 398). 
41 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan), 

Jakarta: Widya Cahaya, 2008, Jilid 10, h. 96. 
42 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras li Alfadz Al-Qur’anil Karim, h. 

455-456. 
43 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Tafsir Al-Qur’an Tematik “Hukum, Keadilan, 

dan Hak Asasi Manusia”, 2010, Seri 5, h. 166. 



30 
 

 
 

No Kata Bentuk Jumlah  Surat  No. 

Surat 

Ayat 

1. Tuqsiṭu  

(  

Fi’il 

Mudhori’ 

2 An-Nisa’ 4 3 

    Al-Mumahanah 60 8 

2. Aqsiṭu 

(  

Fi’il ‘Amr 1 Al-Hujurat 49 9 

3. Al-Qasiṭun 

(  

 

Fa’il 2 Al-Jinn 72 14, 15 

4. Aqsaṭu 

 

Isim 

Tafdhil 

2 Al-Baqarah 2 282 

   Al-Ahzab 33 5 

5. Al-Muqsiṭin Fa’il 3 Al-Maidah 5 42 

   Al-Hujurat 49 9 

    Al-Mumahanah 60 8 

6. Al-qisṭ 

 

Masdar / 

Isim 

15 Ali Imran 3 18, 21 

   An-Nisa’ 4 127, 135 

    Al-Maidah 5 8, 42 

    Al-An’am 6 152 

    Al-A’raf 7 29 

    Yunus 10 4, 47, 54 

    Hud 11 85 



31 
 

 
 

    Al-Anbiya 21 47 

    Ar-Rahman 55 9 

    Al-Hadid 57 25 

7. Al-qisṭas Isim alat 2 Al-Isra’ 17 35 

   As-Syu’ara 26 182 

 

Dari banyaknya penyebutan kata al-qisṭ dan derivasinya dalam Al-

Qur’an, penulis mengklasifikasikannya kembali berdasarkan konteks pada 

masing-masing ayat dan menyertakan periode turunnya, diantaranya:  

No. Konteks Surat dan Ayat Bentuk Kata Periode 

Turunnya 

1. Perintah untuk 

menegakkan 

An-Nisa’ (4) : 

135 

 

al-qisṭ  Madinah 

 keadilan Al-Maidah (5) : 8  Madinah 

  Al-A’raf (7) : 29  Mekkah 

  Al-Hadid (57) : 

25 

 Madinah 

2. Keadilan Allah Yunus (10) : 4 al-qisṭ  Mekkah 

  Al-Anbiya (21) : 

47 

 Mekkah 

3. Adil dalam 

menegakkan amar 

ma’ruf 

Ali Imran (3) : 21 al-qisṭ  Madinah 

4. Adil sebagai 

identitas orang yang 

berilmu 

Ali Imran (3) : 18 al-qisṭ  Madinah 



32 
 

 
 

5. Adil dalam 

memberikan 

keputusan 

Yunus (10) : 47 

dan 54 

al-qisṭ  Mekkah 

6. Perintah melakukan 

pemberian dalam  

Al-An’am (6) : 

152 

al-qisṭ  Mekkah 

 menyempurnakan Hud (11) : 85  Mekkah 

 takaran dan 

timbangan 

Ar-Rahman (55) : 

9  

 Mekkah 

7. Adil terhadap anak 

yatim  

An-Nisa’ (4) : 3 

dan 127 

Tuqsiṭu  

(  

al-qisṭ  

Madinah 

8. Adil terhadap anak 

adopsi 

Al-Ahzab (33) : 5 Aqsaṭu  Madinah 

9. Adil dalam 

mendamaikan 

perselisihan 

Al-Hujurat (49) : 

9 

Aqsaṭu  Madinah 

10. Adil sebagai penulis 

dan memberikan 

kesaksian 

Al-Baqarah (2) : 

282 

Aqsaṭu  Madinah 

11. Adil terhadap non-

muslim 

Al-Maidah (5) : 

42 

Tuqsiṭu  

(  

Madinah 

  Al-Mumahanah 

(60) : 8 

 Madinah 

12. Menyimpang dari 

agama 

Al-Jinn (72) : 14-

15 

Al-Qasiṭun 

(  

Mekkah 

 

Pada data di atas, ayat yang membahas tentang sikap adil kepada non-

muslim terdapat di QS. Al-Maidah ayat 42 dan QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8. 



33 
 

 
 

Namun, konteks pada QS. Al-Maidah ayat 42 ialah kaitannya erat dengan 

memutuskan persoalan atau memutuskan hukum akan sebuah perkara. Maka 

penulis tidak membahasnya dalam penelitian ini.  

Penggunaan kata al-qisṭ dengan bentuk masdar, disebut sebanyak lima 

belas kali dalam Al-Qur’an. Salah satunya pada di QS. Yunus ayat 4, yang pada 

ayat ini memuat konteks keadilan Allah kepada hamba-Nya. 

  ۚ

Artinya: “agar Dia memberi balasan dengan adil kepada orang-orang 

yang beriman dan beramal saleh.”44 

 

Ibnu Jarir At-Thabari menjelaskan, pada kalimat di atas bermakna bahwa 

mereka (orang-orang yang beriman) di akhirat akan mendapatkan pahala dari-

Nya secara adil dan baik, dikarenakan imannya kepada Allah dan Rasul-Nya, 

mematuhi perintah dan larangan, serta perbuatan baik yang dilakukannya selama 

di dunia. Hal inilah yang dinamakan keadilan. Sebagaimana kata al-qisṭ dalam 

ayat tersebut bermakna keseimbangan dan keadilan.45 Al-Qurṭūbī turut 

menegaskan bahwa Allah akan memberikan balasan yang seadil-adilnya kepada 

orang-orang yang beriman lagi gemar melakukan amal salih.46 

Sebab Allah akan membalas segala perbuatan yang dilakukan, Allah 

menurunkan beberapa berfirmannya berisi perintah akan keharusan melakukan 

pemberian. Salah satunya dalam QS. An-Nisa’ ayat 135, yang berbunyi: 

  ۚ  ۚ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak 

keadilan dan saksi karena Allah, walaupun kesaksian itu 

memberatkan dirimu sendiri, ibu bapakmu, atau kerabatmu. 

                                                           
44 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 285. 
45 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, Jilid 13, h. 444. 
46 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, 

Ahmad Hotib, Jakarta: Pustaka Azzam, 2007, Jilid 8, h. 766. 



34 
 

 
 

Jika dia (yang diberatkan dalam kesaksian) kaya atau miskin, 

Allah lebih layak tahu (kemaslahatan) keduanya....”47 

Ibnu Jarir berpendapat Allah menurunkan ayat ini untuk pelajaran para 

hamba-Nya yang beriman agar tidak melakukan perbuatan mencuri dan 

berkhianat seperti yang lakukan oleh bani Ubairiq.48 Pendapat lain mengatakan 

turunnya ayat ini sebagai pelajaran untuk Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa 

sallam . Ibnu Jarir mengutip pendapat yang diriwayatkan oleh Muhammad bin 

Al Husain dari As-Suddi, yang mengatakan turunnya ayat ini berkenaan pada 

suatu kejadian bahwa ada dua orang (kaya dan miskin) yang sedang berselisih 

datang kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . Saat itu beliau lebih 

cenderung kepada yang miskin karena menurut beliau orang miskin tidak akan 

menganiaya orang kaya, namun Allah tidak menerima keputusan tersebut, lalu 

turunlah firman Allah   ۚ

Jika dia (yang diberatkan dalam kesaksian) kaya atau miskin, Allah lebih layak 

tahu (kemaslahatan) keduanya. Maka, janganlah kamu mengikuti hawa nafsu 

karena ingin menyimpang (dari kebenaran).49

Quraish Shihab menuturkan bahwa ayat ini adalah hasil atau puncak 

pengaplikasian ke dalam kehidupan dari pengajaran yang ada di ayat-ayat 

sebelumnya. Dikatakan jadilah kamu orang beriman yang dapat menegakkan 

keadilan secara sempurna dan menjadi saksi hanya karena Allah dengan cara 

selalu menghadirkan ilahi disetiap langkah dan perhitungan yang kamu buat. 

                                                           
47 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 134. 
48 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, Jilid 7, h. 894. 
49 Teks lengkapnya: 

(Lihat Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari, Jilid 7, h. 583-

584).



35 
 

 
 

Meskipun hal yang tidak nyaman itu menimpa dirimu sendiri, kedua orang tua, 

atau sanak saudaramu. Tidak memandang siapa yang disaksikan/diadili itu dari 

kalangan orang kaya yang mungkin kamu mengharapkan bantuannya dan 

termasuk orang yang disegani, ataupun orang miskin yang biasa kamu kasihan 

kepadanya. Maka jangan pernah mengikuti hawa nafsu untuk kamu berlaku 

menyimpang dari kebenaran, yakni menjadikan kamu bertindak tidak adil.50 

Allah mendahulukan penegakan keadilan dari kesaksian karena tidak sedikit 

orang yang hanya pandai memerintahkan yang ma’ruf, tapi ketika dia 

menghadapinya sendiri, dia lalai. Selain itu, didahulukannya penegakan keadilan 

karena ini memerlukan kegiatan fisik, daripada kesaksian yang yang hanya 

berupa ucapan. Maka dari itu, kegiatan fisik lebih diutamakan dari pada hanya 

sekedar ucapan.51 

Apabila diurutkan berdasarkan redaksi, maka perintah melakukan 

pemberian-lah cukup dengan kata () . Bila perintahnya untuk jadilah orang-

orang adil, maka menggunakan redaksi ( ). Perintah lebih tegas lagi 

menggunakan redaksi ( ) yang berarti jadilah penegak-penegak 

keadilan. Puncaknya ialah pada redaksi ( ) jadilah penegak-

penegak keadilan yang sempurna lagi sebenar-benarnya. Dengan maksud 

jadilah penegak keadilan yang penuh ketelitian lagi sifatnya melekat dengan 

dirimu. Dibuktikan pada seluruh aktivitas yang bersifat lahir maupun batin, 

sehingga jangan sampai ada sesuatu yang berasal dari dirimu yang dapat 

mengeruhkan keadilan itu.52 

Al-Qurṭūbī menjelaskan adanya penegasan dalam lafadz 

yang bermakna hendaklah kalian selalu menegakkan keadilan. Persaksian yang 

                                                           
50 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an), 

(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Cet. Ke IV, Jilid 2, h 616. 
51 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2, h. 162. 
52 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2, h. 161. 



36 
 

 
 

dilakukan oleh sang anak terhadap kedua orang tuanya adalah sah dan dianggap 

perbuatan baik apabila dapat menjadi saksi atas kedua orang tuanya dengan 

mengeluarkan mereka dari kebatilan. Jika ia menjadi saksi atas keduanya atau 

sebaliknya.53 Sebagaimana firman Allah dalm QS. At-Tahrim ayat 6. 

Artinya: “jagalah dirimu dan keluargamu dari api neraka”.54 

Masih di term al-qisṭ, dengan konteks perintah mendamaikan 

perselisihan dengan adil. Contohnya dalam QS. Al-Hujurat ayat 9. 

  ۚ

  ۚ

  ۚ

Artinya: “Jika ada dua golongan orang-orang mukmin bertikai, 

damaikanlah keduanya. Jika salah satu dari keduanya berbuat 

aniaya terhadap (golongan) yang lain, perangilah (golongan) 

yang berbuat aniaya itu, sehingga golongan itu kembali kepada 

perintah Allah. Jika golongan itu telah kembali (kepada 

perintah Allah), damaikanlah keduanya dengan adil. 

Bersikaplah adil! Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang 

yang bersikap adil.”55 

 

Dalam tafsir at-Thabari menjelaskan ayat ini turun kepada dua golongan 

(Aus dan Khazraj). Mengutip riwayat Muhammad bin Abdul A’la dari Anas, 

menjelaskan ada seorang yang berkata kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi 

Wa sallam . ‘Seandainya engkau menemui Abdullah bin Ubay’, lalu beliau pun 

pergi menunggangi keledainya bersama kaum muslimin lainnya. Setibanya 

disana, Abdullah bin Ubay berkata keledainya Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi 

Wa sallam . bau, sehingga mengganggunya, dan dia menyuruh Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . untuk menjauh. Seseorang dari kaum Anshar 

                                                           
53 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), Jilid 5, h. 973. 
54 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h.827.  
55 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h 754. 



37 
 

 
 

membela Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . dengan berkata, ‘Demi 

Allah, keledai Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . lebih harum dari 

baumu’. Setelahnya seseorang dari kaum Abdullah bin Ubay tidak terima 

mendengar celaan tersebut hingga terjadilah perkelahian yang bahkan diantara 

mereka ada yang memukul dengan pelepah kurma, tangan, dan juga sandal.56 

Pendapat lainnya, terdapat sedikit perbedaan, yakni riwayat dari Bisyr 

dari Qatadah, turunnya ayat ini berkenaan dengan pertengkaran yang terjadi 

antara dua golongan Anshar yang meributkan hak diantara keduanya. Salah 

seorang berkata, ‘Aku pasti mengambil secara paksa’, hal tersebut didasarkan 

pada banyaknya jumlah keluarganya. Sementara yang satunya mengajak untuk 

pergi ke Rasulullah, agar beliau saja yang memutuskan. Namun, orang pertama 

menolak hingga terjadilah saling dorong, dan memukul dengan tangan dan juga 

sandal.57 Kemudian turunlah ayat ini. 

Quraish Shihab menuturkan ayat ini memuat tentang perselisihan yang 

terjadi dikalangan muslim yang dilatarbelakangi oleh sesuatu yang belum jelas 

kebenarannya.58 Di awal ayat, menggunakan lafadz  (in), yang artinya bahwa 

pertikaian antar orang beriman jarang terjadi bahkan diragukan, dikatakan 

demikian karena bukankah orang-orang yang beriman memiliki tujuan yang 

sama?. Pada kata  memiliki arti berkelahi atau bertengkar, maka perintah 

 yang diartikan perangilah, dirasa kurang tepat karena dianggap terlalu 

besar. Terjemahan yang netral seharusnya ialah tindaklah. Dengan maksud, 

diperintahkan kepada kaum muslimin untuk segera turun tangan apabila telah 

terlihat tanda-tanda peselisihan.59 Dalam lafadz ishlah diartikan sebagai 

perbaikan, yakni menghentikan kerusakan atau meningkatkan kualitas agar 

                                                           
56 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, Jilid 23, h. 731. 
57 Abu Ja’far Muhammad Ibnu Jarir at-Thabari, Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-

ta’wilil Qur’an), terj. Ahsan Askan, Jilid 23, h. 735. 
58 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 13, h. 243. 
59 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 13, h. 244. 



38 
 

 
 

dapat bermanfaat kembali. Apabila dilihat dalam hubungan antar manusia, maka 

nila-nilai tersebut tercermin dalam keharmonisan hubungan. Demikian 

diharapkan ishlah agar dapat memulihkan keharmonisan dalam hubungan, agar 

dapat memberikan manfaat dan kemaslahatan untuk semua.60 

Dalam firman tersebut, Allah memerintahkan ishlah sebanyak dua kali, 

yang kedua kalinya disertai dengan perintah adil, dikarenakan penyebutan ishlah 

yang kedua telah didahului oleh tindakan terhadap kelompok pertama yang 

enggan menerima ishlah. Diperintahkan dengan tegas untuk melakukan 

pemberian, sebab mungkin di ishlah yang pertama terdapat hal-hal yang 

menyinggung perasaan atau bahkan sampai mengganggu fisik. Terakhir pada 

lafadz akar kata dari al-qisṭ diartikan sebagai keadilan yang 

diaplikasikan kepada dua pihak atau lebih, yang dapat menjadikan mereka 

senang. Karena Allah menyukai keadilan yang ditegakkan meskipun terjadi 

kerenggangan antara kelompok yang berselisih. Namun, Allah lebih menyukai 

keadilan ditegakkan dan dapat menjadikan hubungan kembali harmonis.61 

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa al-qisṭ 

bermakna adil, bagian, dan keseimbangan. Adil merupakan sikap seseorang 

dalam memberikan bagian orang lain sesuai porsinya, agar keseimbangan 

bukanlah suatu hal yang mustahil untuk dicapai. Allah menegaskan bahwa 

penegakan keadilan lebih diutamakan daripada kesaksian, hal ini disebabkan 

penegakan keadilan merupakan kegiatan yang melibatkan fisik yang 

menghadirkan ilahi pada setiap langkah dan perhitungan yang diambil. 

Sedangkan kesaksian hanya sebatas pada sebuah ucapan. 

                                                           
60 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 13, h. 245. 
61 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 13, h. 246. 



39 
 

BAB III 

BIOGRAFI DAN KARAKTERISTIK TAFSĪR AL-QURṬŪBĪ  

(Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān) 

 

A. Sketsa Biografis Imam Al-Qurṭūbī  

1. Riwayat Hidup Imam Al-Qurṭūbī  

Nama lengkap Imam Al-Qurṭūbī ialah Imam Abu Abdillah Muhammad 

bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji Al Andalusia Al-

Qurṭūbī. Seorang mufassir terkenal asal Andalusia (saat ini Spanyol) ini lahir 

di kota Cordoba.1 Mengenai waktu dilahirkannya beliau, para pakar sejarah 

berbeda pendapat tentang kepastian tanggal lahir sang Imam, dikarenakan 

tidak adanya sumber otentik akan hal ini. Namun ada pendapat2 yang 

mengatakan bahwa Imam Al-Qurṭūbī lahir pada abad ke-6 Hijriyah, tepatnya 

pada masa pemerintahan khalifah Ya’qub bin Yusuf bin Abdul Mukmin (580 

H - 595 H) dari dinasti Muwahhidin.3 Beliau menghembuskan nafas 

terakhirnya pada malam Senin, tanggal 9 Syawal 671 H,4 saat menetap di 

Mesir, tepatnya di kota Minya,5 kota yang terletak di sebelah timur sungai 

Nil.6 

Imam Al-Qurṭūbī adalah ulama bermadzhab Maliki. Sejak kecil 

hidupnya telah dikelilingi orang-orang yang mencintai ilmu, baik dari orang 

tua maupun lingkungan sekitar, yang pada saat itu kota Cordoba menjadi 

pusat ilmu di daerah Andalusia. Luasnya ilmu yang tersebar di masjid-masjid 

                                                           
1 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an,, terj. Fathurrahman, Ahmad Hotib, (Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2007), Jilid 1, h. xv. 
2 Pendapat dari Mahmud Zalath al-Qasbi, dalam bukunya yang berjudul Al Qurthuby: 

Manhajuhu fi Tafsir, 1949 h. 8. Dalam bukunya tersebut, beliau mengemukakan beberapa bukti dan 

fakta yang telah dianalisis secara mendalam, sehingga beliau dapat menyimpulkan tentang waktu 

kelahiran Imam Qurṭhūbī saat pemerintahan Ya’qub bin Yusuf. 
3 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir “al-Jami’ li ahkam Al-Qur’an” Karya: Al-Qurṭūbī”, 

Al-I’jaz: Jurnal Kewahyuan Islam, 2018, h. 2. 
4Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xv. 
5 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa Al-Mufassirun, (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2000), Jilid 2, h. 336. 
6 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir “al-Jami’ li ahkam Al-Qur’an” Karya: Al-Qurṭūbī”, 

h. 2. 



40 
 

 
 

penjuru kota, membuat beliau dapat mempelajari ilmu yang dikehendakinya 

dengan leluasa. Maka tak heran bila sejak kecil beliau telah mempelajari Al-

Qur’an, bahasa, dan syair. Beliau berbeda dengan teman sebayanya yang pada 

saat itu hanya mempelajari Al-Qur’an. Namun, hasil dari mempelajari bahasa 

Arab dan syair membuatnya lebih mudah dalam memahami Al-Qur’an.7 

Semasa hidupnya beliau terkenal sebagai hamba Allah yang shalih dan 

ulama yang batinnya sudah mencapai tingkatan ma’rifatullah. Sifatnya yang 

zuhud (tidak menyukai dunia), menjadikan dirinya sibuk akan urusan akhirat, 

dan menghabiskan usianya dengan beribadah kepada Allah dan menulis. 

Syeikh Adz-Dzahabi menuturkan bahwa Imam Al-Qurṭūbī adalah seorang 

imam yang memiliki keluasan dan kedalaman ilmu, yang kesehariannya 

memakai jubah dan topi.8 Melalui sejumlah karyanya yang sangat 

bermanfaat, menunjukkan betapa luasnya pengetahuan beliau dan 

sempurnanya kepandaian dari seorang Imam Al-Qurṭūbī.9  

Mengutip dari Al-Muqri dalam karyanya yang berjudul “al-Nafkh at-

Tayyib”, Imam Al-Qurṭūbī menikah dengan wanita muslimah asal Andalusia 

yang sama sama pindah ke Mesir. Mereka menetap di sana, tepatnya di kota 

Asyut.10 As-Suyuti dalam karyanya yang berjudul “Tabaqat al-Mufassirin” 

menjelaskan bahwa Imam Al-Qurṭūbī memiliki seorang putra yang bernama 

Syihabuddin Ahmad, yang disinyalir mendapatkan ijazah dari periwayatan 

kitab tafsir Al-Qurṭūbī dari ayahnya.11 

2. Latar Belakang Pendidikan Imam Al-Qurṭūbī  

Imam Al-Qurṭūbī seorang mufassir terkenal yang memiliki pengetahuan 

yang luas, melakukan perjalanan pendidikan ke berbagai tempat. Perjalanan 

                                                           
7 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān Karya: Al-Qurṭūbī”, h. 

3. 
8 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa Al-Mufassirun, Jilid 2, h. 336. 
9 Imam Qurṭhūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, 

Ahmad Hotib, Jilid 1, h. xvi. 
10 Subi Nur Isnaini, “Hermeneutika Al-Qurṭūbī: Pengaruh Ibnu Atiyyah terhadap Al-

Qurṭūbī dalam Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān”, Suhuf: Jurnal Kemenag, Vol. 15, No. 2, 

Desember 2022, h.383. 
11 Jalaluddin Abdurrahman As-Suyuti, Tabaqat al-Mufassirin, (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1397 M / 1979 H), h. 92. 



41 
 

 
 

intelektual Imam Al-Qurṭūbī terbagi menjadi dua, yakni Andalusia dan Mesir. 

Di Andalusia, tepatnya di kota Cordoba, beliau aktif mengikuti halaqah atau 

kajian-kajian yang diadakan secara umum dan luas di lembaga keilmuan yang 

tersebar di daerah hingga penjuru kota.12 Di Cordoba, Imam Qurthui 

menekuni berbagai bidang ilmu, mulai dari Al-Qur’an, ulumul qur’an, fikih, 

hadits, sastra, nahwu, balāghah, hingga qirā’āt.13 Kemudian beliau pindah ke 

Mesir, tepatnya di kota Iskandariyyah14 untuk memperdalam keilmuannya 

dengan belajar kepada para ulama atau guru yang ia jumpai. Cordoba menjadi 

tempat Imam Al-Qurṭūbī untuk memulai pendidikan, sedangkan Mesir 

menjadi tempat untuk Imam Al-Qurṭūbī mengembangkan keilmuannya 

bersama para ulama dan guru yang ia temui.15 

3. Guru-Guru Imam Al-Qurṭūbī  

Perjalanan keilmuan Imam Al-Qurṭūbī terbagi menjadi dua, yaitu 

Cordoba dan Mesir. Beberapa ulama atau gurunya saat di Cordoba, di 

antaranya: 

a) Abu Ja’far Ahmad bin Muhammad bin Muhammad al-Qaisi. Beliau adalah 

guru pertama Imam Al-Qurṭūbī di Cordoba, yang lebih dikenal dengam 

nama Al-Hujjah; 

b) Yahya bin Abdurrahman bin Ahmad bin ‘Abdurrahman bin Rabi’; 

c) Abu Sulaiman Rabi’ bin ar-Rahman bin Ahmad al-Sy’ari. Beliau adalah 

seorang hakim, yang pada tahun 632 H pindah ke Syubailiah hingga wafat; 

d) Abu Hasan Ali bin Abdullah bin Muhammad bin Yusuf al-Anshari Al-

Qurṭūbī al-Maliki. Beliau akrab disapa Ibnu Qutal, dan pernah menjabat 

sebagai seorang hakim, hingga pada tahun 632 H ia menghembuskan nafas 

terakhirnya; 

                                                           
12 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xvi 
13 Ainaul Mardhiyah, “Melacak Penafsiran Kontemporer Di Belahan Barat Dunia Islam”, 

Hermeneutika: Vol. 8, No. 2, Desember 2014, h. 245. 
14 Subi Nur Isnaini, “Hermeneutika Al-Qurṭūbī:”, h.383. 
15 Ela Sartika, Dimensi Bayani Dalam Tafsir Al-Qur’an Madzhab Maliki (Studi Penelitian 

terhadap Tafsir Jami’ li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurṭūbī), Thesis: Prodi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2019, h. 7. 



42 
 

 
 

e) Al-Qadhi Abu ‘Amir Yahya bin ‘Amir bin Ahmad bin Muni’; 

f) Abu ‘Amir Yahya bin Abd al-Rahman bin Ahmad al-Asy’ari. Seorang 

ulama ahli hadits, teolog, dan fikih. Beliau menghembuskan nafas 

terakhirnya pada tahun 639 H. 

g) Abu Muhammad Abdullah bin Sulaiman bin Daud bin Hautillah al-

Anshari al-Andalusia. Seorang ulama ahli hadits, penyair, serta ahli 

nahwu. Beliau pernah menjabat sebagai Qadi di Andalusia dan di tempat 

lainnya.16 

Adapun guru-guru yang pernah dijumpai Imam Al-Qurṭūbī di Mesir, 

dintaranya: 

a) Zhafir bin Ali bin Futuh Al Azdi Al Iskandarani Al Maliki. Ulama ahli 

hadits yang memiliki julukan Al Imam Al Muhaddits Abu Muhammad 

Abdul Wahhab bin Rawwaj. Meninggal pada tahun 648 H. 

b) Al Allamah Baha’uddin Abu Al Hasan Ali bin Hibatullah bin Salamah Al 

Mashri Asy-Syafi’i, atau yang lebih akrab disapa Ibnu Al Jumaizi. Ulama 

ahli hadits, fikih, dan qirā’āt. Wafat tahun 649 H. 

c) Abu Al Abbas Ahmad bin Umar bin Ibrahim Al Maliki Al-Qurṭūbī. Ulama 

yng menulis kitab Al Mufhim fi Syarh Shahih Muslim. Wafat tahun 656 H. 

d) Al Hasan bin Muhammad bin Muhammad bin Amaruk At-Taimi An-

Naisaburi Ad-Dimsyaqi. Biasa dikenal dengan nama Abu Ali Shadruddin 

Al Bakari. Wafat tahun 656 H.17 

e) Abu Thahir Ahmad bin Muhammad bin Ibrahim Al-Ashfahani; 

f) Abu Bakar Muhammad bin Al-Walid dari Andalusia; 

g) Abu Muhammad ‘Abd Al-Mu’ati bin Abd Al-Khaliq al-Khamhi al-Maliki 

al-Faqih al-Jahid. Wafat tahun 638 H. 

h) Abu Muhammad Rasyid al-Din ‘Abd al-Wahhab bin Dafir. Wafat di tahun 

648 H. 

                                                           
16 Ela Sartika, Dimensi Bayani Dalam Tafsir Al-Qur’an Madzhab Maliki, h. 7. 
17 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xvii. 



43 
 

 
 

Demikian sederet nama ulama atau guru yang pernah ditemui oleh Imam 

Al-Qurṭūbī dalam perjalanan keilmuan dan perkembangan intelektualnya. 

Luasnya pergaulan beliau dengan guru-guru (syuyukh dan asatidz) yang 

umumnya menyandang gelar ahli hadits, fikih, bahasa, hingga hakim (al-

Qadi), sedikit banyaknya mempengaruhi pemikiran Imam Al-Qurṭūbī yang 

dapat menghasilkan bermacam-macam karya yang bermanfaat. Selain guru-

guru dari Imam Al-Qurṭūbī , menurut data yang tertera dalam sejarah, murid 

beliau hanya ada satu, yaitu Shihab al Din Ahmad, putra dari Imam Al-

Qurṭūbī sendiri.18  

4. Karya-Karya Imam Al-Qurṭūbī  

Imam Al-Qurṭūbī menghabiskan usianya dengan beribadah dan menulis. 

Beberapa karya yang telah dihasilkan, di antaranya: 

a) At-Tazkirah fi Ahwal al-Mauta wa Umur al-Akirah, kitab yang masih terus 

dicetak. 

b) At-Tizkar fi Afdal al-Azkar, penyetakan kitab ini juga masih terus 

dilakukan. 

c) Al-Asna fi Syarh Asma’ Allah al-Husna 

d) Syarh At-Taqashshi 

e) Al-I’lam bi Maa fi Din An-Nashara Min Al Mafashid wa Al Auham Wa 

Izhhar Mahasin Din Al Islam 

f) Qam’ al-Hirsh bi az-Zuhd wa al-Qana’ah 

g) Risalah fi Alqam Al Hadits 

h) Kitab Al Aqdiyyah 

i) Al Misbah fi Al Jam’i Baina Al Af’aal wa Ash-Shahhah, kitab yang 

membahas tentang bahasa Arab, yakni hasil ringkasan dari kitab Al Af’al 

karya dari Abu Al Qasim Ali bin Ja’far Al Qaththa’, serta kitab Ash-

Shahhah karya dari Al Jauhari.  

j) Al-Muqtabas fi Syarh al-Muwatta’ Malik bin Anas 

                                                           
18 Ela Sartika, Dimensi Bayani Dalam Tafsir Al-Qur’an Madzhab Maliki, h. 8. 



44 
 

 
 

k) Al-Luma’ fi Syarh Al ‘Isyrinat An-Nabawiyyah19 

l) Al-I’lam fi Ma’rifah Maulid al-Mustafa 

m) Manhaj al-‘Ibad wa Mahjjah as-Salikin wa az-Zuhhad 

n) At-Taqrib li Kitab at-Tamhid20 

o) Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin lima Tadhamanahu min as-

Sunnah wa Ayi Al-Qur’an, yakni kitab yang saat ini dijadikan penelitian 

oleh penulis. 

B. Karakteristik Kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī (Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān) 

1. Latar Belakang Penulisan Tafsīr Al-Qurṭūbī  

Hal yang melatarbelakangi penulisan tafsir ini ialah keinginan yang kuat 

dari Imam Al-Qurṭūbī sendiri, tanpa adanya desakan dari siapa pun. Hal ini 

murni, sebagaimana dijelaskan oleh Imam Al-Qurṭūbī dalam kitab tafsirnya 

pada bagian pengantar penulis. Beliau menegaskan bahwa Allah menugaskan 

kepada para ulama untuk memberikan petunjuk dengan cara mengambil 

intisari dari makna-makna yang terkandung didalam Al-Qur’an 

menggunakan kemampuan ijtihadnya.21 Oleh sebab itu, Imam Al-Qurṭūbī 

ingin menghabiskan waktunya untuk menyibukkan diri dengan Al-Qur’an di 

sepanjang hidupnya. 

Imam Al-Qurṭūbī dalam menafsirkan memberikan pandangan yang 

objektif dengan penjelasan yang ringan dan mudah dimengerti, khususnya 

dalam hukum-hukum Islam. Dibantu dengan pendapat-pendapat ulama yang 

disandarkan kepada yang menyampaikan, hadits-hadits beserta sanadnya, dan 

komentar sederhana beliau dari segi penafsiran, bahasa, i’rāb (kedudukan 

kata dalam kalimat), qirā’āt, asbāb an-nuzūl, nāsikh mansūkh dan 

membantah pemikiran orang-orang zalim. Di antara Al-Qur’an dan hadits 

                                                           
19 Imam Qurṭhūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, 

Ahmad Hotib, Jilid 1, h. xviii. 
20 Subi Nur Isnaini, “Hermeneutika Al-Qurṭūbī”, h. 383. 
21Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xxviii. 



45 
 

 
 

yang belum diketahui dengan jelas maknanya, akan ditambahkan dengan 

pendapat para ulama salaf dan khalaf.22  

Maka lahirlah kitab tafsir terkenal ini yang diberi nama Al-Jāmi’ li 

Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin lima Tadhamanahu min as-Sunnah wa Ayi 

Al-Qur’an. Dengan kitab ini, beliau berharap dapat menjadi amal ikhlas yang 

Allah ridha akan dirinya. Beliau juga berharap kitab ini bermanfaat untuk 

dirinya, kedua orang tuanya, dan orang-orang yang yang ingin mempelajari 

tafsir Al-Qur’an.23 Sebab dalam Tafsīr Al-Qurṭūbī kita dapat menemukan 

berbagai pandangan dari para ulama madzhab fikih, yang dapat memudahkan 

masyarakat dalam mencari hukum-hukum Islam berdasarkan Al-Qur’an, 

hadits, qaul (perkataan) sahabat, hingga pandangan ulama. 

2. Sumber Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Sumber penafsiran Al-Qur’an terbagi menjadi 2 macam, yakni bi al-

ma’tsur24 dan bi al-ra’yi25. Sedangkan Imam Al-Qurṭūbī dalam menafsirkan 

cenderung menggunakan metode penafsiran bi al-ma’tsur, yakni dengan 

menyebutkan ayat-ayat lain serta hadits-hadits yang berkaitan dengan ayat 

yang sedang dibahas. Selain itu juga menggunakan bi al-ra’yi, yakni 

menyertakan kupasan dari segi bahasa, dengan menggunakan syair-syair 

Arab sebagai rujukan kajiannya. Maka apabila disimpulkan, penafsiran yang 

digunakan Imam Al-Qurṭūbī ialah bi al-iqtirani, yakni penggabungan antara 

bi al-ma’tsur dan bi al-ra’yi.26 

                                                           
22 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xxix. 
23 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xxxi. 
24 Tafsir bil ma’tsur adalah tafsir yang berdasarkan Al-Qur’an atau riwayat shahih, yakni 

menafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur’an (ayat dengan ayat), menafsiran Al-Qur’an dengan sunnah, 

menafsiran Al-Qur’an dengan qaul (perkataan) sahabat, atau dengan pendapat ulama kalangan 

tabi’in.. (Lihat di Muhammad Sofyan, Tafsir wal Mufassirun, (Medan: Perdana Publishing, cet 

pertama, Juni 2015), h. 14.) 
25 Tafsir yang dalam penjelasan maknanya, mufassir hanya berpegang kepda 

pemahamannya sendiri, pengambilan kesimpulan (istinbath)nya didasarkan pada logikanya semata. 
26 Moh Jufriyadi Sholeh, “Tafsīr Al-Al-Qurṭūbī: Metodologi, Kelebihan dan 

kekurangannya”, Jurnal Reflektika: Vol. 1, No. 1, 2018, h. 54. 



46 
 

 
 

Mengutip pendapat dari As-Sayyid Muhammad Ali Iyasi, Al-Qurṭūbī 

cenderung menggunakan tafsir bi al-ra’yi dalam penafsirannya, serta 

menjadikannya sebagai metode dalam menafsirkan. Tanpa meninggalkan 

tafsir bi al-ma’tsur, Imam Al-Qurṭūbī menjelaskan bahwa tafsir bi al-ma’tsur 

adalah rujukan utama yang harus diperhatikan oleh seorang mufassir, dan 

beliau menyatakan konsisten dengan sikap metode tafsir bi al-ma’tsur dari 

Rasulullah.27 

3. Metode Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Metode tafsir terbagi menjadi empat macam, sebagaimana yang 

dijelaskan oleh Abdul Hay al-Farmawi dalam kitabnya yang berjudul al-

Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i,28 yaitu: metode tafsir tahlīlī29 (analitikī), 

metode tafsir ijmāli30 (global), metode tafsir muqarān31 (perbandingan), dan 

metode tafsir maudhu’i32 (tematik).33 

Berdasarkan sistematika penulisannya dalam menafsirkan, Imam Al-

Qurṭūbī menggunakan metode tafsir tahlīlī, yakni menafsirkan secara urut 

dari al-Fatihah hingga an-Nas seperti yang terdapat dalam mushaf Ustmāni. 

                                                           
27 As-Sayyid Muhammad Ali Iyāzi, Al-Mufassirūna Hayātuhum Wa Manhajuhum 

(Taheran: Muassasah at-Thibā’ah wa an-Nahsr Wazārah al-Tsaqafah wa al-Irshad al-Islami, n.d.), 

h. 412. 
28 Abdul Hay al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i, Kairo: Dar Matabi’ wa 

al-Nashr al-Islamiyah, 2005, Cet. 7, h. 40-41. 
29 Metode tafsir yang menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an secara berurutan sesuai urutan 

dalam mushaf ustmāni, dan membahas secara menyeluruh aspek yang terkandung didalam ayat yang 

sedang dibahas, meliputi asbāb an-nuzūl, i’rāb, munasabah antar ayat, qirā’āt, serta keterangan dari 

Nabi, sahabat, tabi’in, mencakup tradisi, kondisi, serta bahasa yang berlaku saat itu. 
30 Metode tafsir yang sistematika penulisannya sama seperti tahlili, yakni sesuai urutan 

mushaf ustmāni. Dalam menafsirkan, ijmali menggunakan cara yang ringkas namun mencakup 

maknanya, dengan bahasa yang mudah dimengerti dan populer. 
31 Metode tafsir yang membandingan ayat satu dengan ayat lainnya, yang redaksinya 

sama namun memiliki perbedaan masalah. Selain itu, bisa membandingakan ayat dengan hadits-

hadits Nabi yang dinilai adanya pertentangan dengan ayat tersebut. Terakhir, metode ini juga bisa 

digunakan untuk membandingkan pendapat ulama tafsir dengan penafsiran yang lain menggunakan 

ayat yang sama. 
32 Menurut al-Farmawi, metode maudhu’i terbagi menjadi dua, yakni: 1) Tafsir yang 

fokus membahas suatu surat tertentu dengan menyebutkan keterangan mengenai surat tersebut 

secara umum dan khusus, keterangan adanya keterkaitan antar tema satu dengan tema lainnya, 

sehingga surat tersebut nampak seperti satu kesatuan tema yang utuh. 2) Mengumpulkan terlebih 

dahulu ayat-ayat yang termasuk dalam satu tema, lalu membuat satu tema sebagai tema sentral, 

kemudian mulai menafsirkan sesuai dengan metode tematik. 
33 Abdul Syukkur, “Metode Tafsir Al-Qur’an Komprehensif Perspektif Abdul Hay al-

Farmawi”, El-Furqania: Vol. 06. No. 01, Februari 2020, h. 116-123. 



47 
 

 
 

Selain itu, Imam Al-Qurṭūbī turut menjelaskan keistimewaan surat, nama 

surat,34 menjabarkan berbagai aspek yang terkandung dalam ayat yang sedang 

dibahas, mulai dari i’rāb, nahwu, balāghah, asbāb an-nuzūl, nāsikh mansukh, 

susunan kata dan kalimat, serta qirā’āt. 

Namun bila dilihat dari segi penjelasannya, maka Tafsīr Al-Qurṭūbī 

menggunakan metode muqarān. Hal tersebut didasarkan pada penjelasan 

Imam Al-Qurṭūbī , dalam menafsirkan, beliau menyertakan ayat-ayat lain 

ataupun hadits-hadits shahih yang berkaitan dengan ayat yang sedang 

dibahas. Selain itu, beliau juga menambahkan pendapat-pendapat dari para 

sahabat, tabi’in, ulama-ulama tafsir, hingga menyertakan sya’ir-sya’ir Arab, 

lalu setelahnya beliau akan mengkompromikan semua pendapat yang 

dicantumkan dan mengambil pendapat yang kuat sesuai dengan dalil-

dalilnya.35 

Apabila dirinci, maka langkah-langkah yang dilakukan Imam Al-Qurṭūbī 

dalam menafsirkan ialah sebagai berikut: 

a) Mengawali dengan memberikan kupasan dari segi bahasa. 

b) Mencantumkan ayat-ayat lain yang berkaitan, serta menyelipkan hadits-

hadits lengkap dengan sumbernya sebagai dalil. 

c) Mengutip pendapat para ulama dan sumbernya sebagai alat dalam 

menjelaskan hukum-hukum yang terkandung dan berkaitan dengan tema 

yang dibahas. 

d) Menolak pendapat yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam. 

e) Mendiskusikan pendapat ulama dengan argumentasi masing-masing, 

kemudian melakukan tarjih untuk mengambil pendapat yang dianggap 

paling benar.36 

                                                           
34 Irham Muhammad Azama dan Havidz Cahya Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-

Qurṭūbī dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli”, Alhamra: Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, Agustus 

2023, h. 129. 
35 Moh Jufriyadi Sholeh, “Tafsīr Al-Al-Qurṭūbī: Metodologi, Kelebihan dan 

kekurangannya”, h. 55. 
36 Muhammad Ismail dan Makmur, “Al-Qurṭūbī dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab 

al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an”, Jurnal Pappasang: Vol. 2. No. 2, 2020, h. 25-26. 



48 
 

 
 

Panjang lebarnya penjelasan Imam Al-Qurṭūbī dalam menafsirkan, 

sebagai contoh dapat dilihat saat beliau menafsirkan surat al-Fatihah. Dalam 

surat al-Fatihah, beliau membaginya ke dalam empat bab: Pertama, memuat 

penjelasan akan keutamaan dan nama-nama surah al-Fatihah, dalam bab ini 

berisi tujuh persoalan. Kedua, memuat penjelasan diturunkannya surah al-

Fatihah dan hukum-hukumnya, bab ini memiliki dua puluh persoalan. Ketiga, 

memuat penjelaskan bagaimana cara melafalkan kata aamiin, bab ini berisi 

delapan persoalan. Keempat, memuat penjelasan akan makna, bacaan, i’rāb, 

keutamaan orang-orang yang memuji Allah, dan hal-hal yang terkandung 

dalam surah al-Fatihah. Pada bab terakhir terdapat tiga puluh enam 

persoalan.37 

4. Corak Penafsiran Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Abdul Hay al-Farmawi menyebutkan, corak tafsir terbagai menjadi tujuh 

macam,38 yaitu: corak tafsir al-Ma’tsur, al-Ra’yi, Fiqhi, Falsafi, ‘Ilmi, Shufi, 

dan Adab al-Ijtima’i. Para pengkaji tafsir berpendapat bahwa Tafsīr Al-

Qurṭūbī adalah tafsir yang bercorak fiqhi. Menurut penulis, hal tersebut 

dikarenakan beberapa faktor, salah satunya adalah dapat diketahui melalui 

judul kitab itu sendiri, yakni ahkam (hukum).  

Pada kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī versi terjemahan, dibagian pengantar 

muhaqiq dijelaskan oleh Muhammad Ibrahim Al Hifnawi: diantara kitab 

tafsir terbesar yang didasarkan pada kajian fikih adalah kitab Tafsīr al-Jāmi’ 

li Aḥkām Al-Qur’ān, karya Imam Al-Qurṭūbī. Al Hifnawi menambahkan, 

kitab ini merupakan karya yang didalamnya mencakup berbagai madzhab 

fikih, terutama saat sedang menafsirkan ayat-ayat hukum, meskipun tidak 

melupakan ilmu-ilmu yang lainnya.39 

                                                           
37 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. 279-381. 
38 Abdul Hay al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i h. 18 
39 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xiii. 



49 
 

 
 

5. Sistematika Kitab Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Tafsir ini mengawali pembahasan dengan muqaddimahnya yang 

tergolong panjang, memuat pembahasan yang berkaitan dengan tafsir dan 

ilmu-ilmu dasar Al-Qur’an, yakni Ulumul Qur’an, diantaranya dijelaskan 

fadhilah Al-Qur’an dan fadhilah mempelajarinya, cara membaca Al-Qur’an 

beserta hal-hal yang haram dan halal ketika membaca dan menerangkan 

berbagai pendapat dalam masalah tersebut, kewajiban para huffadz dan 

peringatan untuk mengamalkan serta tidak melalaikan Al-Qur’an, 

menjelaskan i’rāb Al-Qur’an, hadits-hadits tentang fadhilah Al-Qur’an dan 

para huffadz, mewanti-wanti akan bahayanya menafsirkan hanya 

berlandaskan pendapatnya sendiri, qira’at, kodifikasi Al-Qur’an dan 

pembagian surah hingga ayat, kemukjizatan Al-Qur’an, kritik terhadap 

orang-orang yang mencela juga menyalahi mushaf utsmani, dan ditutup 

dengan pembahasan isti’adzah dan basmalah. 

6. Sumber Rujukan Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Pada pembahasan di awal telah dijelaskan bahwa perjalanan Imam Al-

Qurṭūbī dalam mencari ilmu kepada guru-guru atau ulama-ulama hebat pada 

masanya, sedikit banyak membawa pengaruh pada kecerdasan intelektualnya. 

Tak terkecuali saat menulis kitab besar yang fenomenal ini, banyak ulama-

ulama yang telah masyhur sebelum beliau yang dijadikan acuan atau sandaran 

dalam merampungkan kitab ini, di antaranya:  

a) Abu Muhammad Abdil Haqq bin Athiyyah (w. 546 H), pengarang kitab al 

Muharrar al Wajiz fi at-Tafsir. Imam Al-Qurṭūbī banyak mengambil 

bidang dari padanya, seperti mengutip riwayat pada tafsir bi al-ma’tsur, 

lughah, nahwu, balāghah, qirā’āt, fikih, hukum-hukum Islam, dan 

sebagainya. 

b) Abu Ja’far an-Nuhas (w. 338 H), pengarang kitab Ma’ani Al-Qur’an, I’rāb 

Al-Qur’an dan al-Nasikh wa al-Mansukh. Banyak hal yang diambil dari 

beliau, salah satunya periwayatan. 



50 
 

 
 

c) Abu Ja’far uhammad bin Jarir Ath-Thabari (w. 310 H), pengarang kitab 

Jami’ al Bayan fi Tafsir Al-Qur’an. Hal yang paling banyak dikutip dari 

beliau adalah dalam bidang tafsir bi al-ma’tsur. 

d) Abu Hasan Ali bin Muhammad al Mawardi (w. 450 H), pengarang kitab 

al-Nukat wa al-‘Uyun. Imam Al-Qurṭūbī banyak mengutip periwayatan 

dari beliau. 

e) Abu Bakar bin al-Arabi (w. 543 H), pengarang kitab Ahkam Al-Qur’an 

dan al-Qabas Sharh al-Muwattha’. Banyak yang dipelajari oleh Imam Al-

Qurṭūbī dari Ibnu Arabi, salah satunya berdebat dan bantah-membantah 

akan kritikan-kritikannya terhadap para ulama dan ahli hukum fikih.40 

f) Abi Laits al-Samarqandi (w. 375 H), dalam kitab tafsir Abi Laits al-

Samarqandi, 

g) Imam al-Baghawi (w. 516 H), dalam kitab al-Baghawi, 

h) Al-Wahidi (w. 468 H), dalam kitab al-Wasith, Asbāb an-nuzūl, 

i) Umar Ibn Abd al-Barr (w. 463 H), dalam kitab al-Tahmid, al-Kafi, al-

Istdhkar, dan al-Durar fi Istishar al-Siyar, 

j) Al-Akhfash Sa’id (w. 211 H), dalam kitab Ma’ani Al-Qur’an, 

k) Yahaya bin Ziyad al-Farra’ (w. 207 H), dalam kitab Ma’ani Al-Qur’an, 

l) Abu Ishaq al-Zujaj (w. 311 H), dalam kitab Ma’ani Al-Qur’an, 

m)  Abu ‘Ubaidah (w. 210 H), dalam kitab Majaz Al-Qur’an, 

n) Al-Kaya al-Harasi (w. 504 H), dalam kitab Ahkam al-Quran, 

o) Abi al-Abbas Al-Qurṭūbī (w. 656 H), dalam kitab al-Mufhim, 

p)  Al-Qadli Abd al-Wahhab al-Baghdadi (w. 422 H), dalam kitab al-

Ma’unah, 

q) Al-Juwaini (w. 478 H), dalam kitab al-Burhan, dan al-Irsyad, 

r) Ibn Ishaq (w. 151 H), dalam kitab as-Siyar wa al-Maghazi, 

s) Al-Waqidi (w. 207 H), dalam kitab al-Maghazi, 

                                                           
40 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 1, h. xix. 



51 
 

 
 

t) Abu al-Qasim al-Qusyairi (w. 465 H), dalam kitab ar-Risalah al-

Qusyairiyah, 

u) At-Tirmidzi (w. 320 H), dalam karyanya Nawadir al-Ushul, 

v) Abi Ishaq ats-Tha’labi (w. 427 H), dalam kitab ‘Ara’is al-Majalis, 

w) Baihaqi (w. 458 H), dalam karyanya al-Asma wa as-Shifat, 

x) Al-Halim (w. 403 H), dalam karyanya al-Manhaj fi Syu’aib al-Iman, 

y) Al-Zujaji (w. 340 H), dalam karyanya Istiqaq Asma’ Allah, 

z) Kitab-kitab hadits, yaitu, Kutubut Tis’ah, (Shahih Bukhari, Muslim, Sunan 

at-Tirmidzi, Abi Daud, al-Nasa’i, Ibn Majah, Sunan al-Darimi, Musnad 

Ahmad bin Hambal, Muwaththa’ Malik), Mushannaf Abi Bakr bin Abi 

Syaibah (w. 230 H), Musnad al-Bazzar (w. 292 H), Shahih Ibn Hibban (w. 

354 H), Sunan al-Daruquthni (w. 385 H), Sunan al-Baihaqi (w. 458 H), al-

Ahkam al-Sughra karya dari Abu Muhammad Abdul Haq al-Islibi (w. 582 

H).41 

7. Pendapat Ulama tentang Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān 

Berbagai pendapat ulama yang tentang kepribadian Imam Al-Qurṭūbī 

yang zuhud dan lain sebagainya, tidak serta merta menjadikan karya beliau 

luput dari komentar-komentar para ulama. Adanya pro dan kontra 

membuktikan bahwa setiap orang memiliki hak untuk menilainya masing-

masing. Beberapa pendapat ulama tentang kitab Tafsīr Al-Qurṭūbī , di 

antaranya: 

a) Ibnu Khaldun: Al-Qurṭūbī dalam menulis tafsir ini menggunakan model 

tafsir Ibn ‘Atiyyah, maka dapat dilihat bahwa kitab tafsirnya justru 

mendekati kesempurnaan. 

b) Ibnu Syakir: Al-Qurṭūbī mempunyai banyak karya yang dapat 

memberikan manfaat kepada pembaca, khususnya dalam bidang fikih. Ia 

mewaqafkan waktunya untuk menggeluti bidang yang ia cintai dengan 

keuletannya, hingga bisa menghasilkan beberapa karya.42 

                                                           
41 Moh Jufriyadi Sholeh, “Tafsīr Al-Al-Qurṭūbī: Metodologi, Kelebihan dan 

kekurangannya”, Jurnal Reflektika: Vol. 1, No. 1, 2018, h. 56-57. 
42 Ela Sartika, Dimensi Bayani Dalam Tafsir Al-Qur’an Madzhab Maliki, h. 18. 



52 
 

 
 

c) Al-Quth ‘Abd al-Karim al-Halabi: Al-Qurṭūbī merupakan seorang hamba 

yang shaleh. 

d) Ibnu Taimiyah: kitab tafsir ini lebih baik dari kitab tafsir karya 

Zamakhsari. Karena lebih teliti dalam menyertakan hadits-hadits, berhati-

hati dalam kebid’ahan, dan isinya dinilai lebih dekat dengan cara 

berpikirnya ahl kitab. 

e) Al-Alamah Ibnu Farhun: kitab tafsir yang besar dan sangat penting. 

Karena didalamnya tidak menyertakan sejarah-sejarah, namun 

menggantikanya dengan hukum-hukum Al-Qur’an, menunjukkan bukti-

bukti, (menguraikan) i’rāb, qirā’āt, dan nāsikh mansukh.43 

f) Menurut adz-Dzahabi, penafsiran Imam Al-Qurṭūbī bersifat bebas dalam 

penelitiannya (tidak terikat oleh madzhab), jujur dalam mengkritik, bersih 

dalam berdiskusi dan berdebat, fasih dalam menafsirkan disetiap aspek, 

dan mahir diberbagai bidang yang berkaitan.44 

C. Penafsiran QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 dalam Tafsīr Al-Qurṭūbī  

  ۚ

Artinya: “Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku 

adil terhadap orang-orang yang tiada memerangimu karena 

agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu. 

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku 

adil.”45 

 

Imam Al-Qurṭūbī menafsirkan ayat ini berdasarkan konteks yang terjadi 

pada saat itu. Saat usmat muslim sedang berada dalam kondisi berlangsungnya 

gencatan senjata. Dengan kondisi demikian, berbuat baik kepada kaum 

musyrikin bukanlah suatu hal yang lumrah, dikhawatirkan akan mendapat 

tuduhan atas tidak kesetiakawanan dengan umat muslim. 

                                                           
43 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa Al-Mufassirun, Jilid 2, h. 337. 
44 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa Al-Mufassirun, Jilid 2, h. 342. 
45 Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI 2019, h. 811. 



53 
 

 
 

Sebagaimana Imam Al-Qurṭūbī mengutip sebuah hadits yang sekaligus 

menjadi asbāb an-nuzūl dari ayat ini, yang berbunyi: 

صلى الله عليه وسلم

صلى الله عليه وسلم

Artinya: “Amir bin Abdullah bin az-Zubair yang meriwayatkan dari 

ayahnya, bahwa Abu Bkar Ash-Shidiq menceraikan istrinya, 

Qutailah, pada masa jahiliyah. Qutailah adalah ibu Asma’ 

binti Abu Bakar. Qutailah kemudian datang kepada mereka 

pada saat terjadinya gencatan senjata antara Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . Dan orang-orang yang 

musyrik, kemudian dia menghadiahkan anting-anting dan 

beberapa benda (lainnya) kepada Asma’ binti Abu Bakar 

Shiddiq, namun Asma tidak mau menerimanya, sampai dia 

mendatangi Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . Dan 

menuturkan hal itu kepada beliau.”46 

 

Berdasarkan hadits di atas, antara Asma’ dan Qutailah merupakan dua 

orang yang memiliki hubungan darah, yakni ibu dan anak. Namun Asma’ sangat 

hati-hati dalam bertindak dan berprilaku walau berinteraksi dengan ibunya 

sendiri (yang pada saat itu belum memeluk Islam). Dapat dilihat bahwa tidak 

peduli apa pun hubungan darah yang disandang keduanya, selama belum 

terdapat fatwa akan kebolehan, maka interaksi tersebut adalah salah satu 

interaksi yang perlu dihindari. 

Oleh sebab itu, Allah menurunkan ayat ini yang dijadikan sebagai 

rukhshah untuk kaum muslimin. Sebagaimana Imam Al-Qurṭūbī menafsirkan 

                                                           
46 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 408. 



54 
 

 
 

pada penggalan ayat berikut sebagai fokus permasalahan pertama yang dibahas 

dalam ayat ini. Beliau berkata dalam tafsirnya: 

“Ayat ini merupakan keringan dari Allah Ta’ala untuk membina 

hubungan silaturahmi dengan orang-orang yang tidak memusuhi kaum 

mukminin dan tidak pula memerangi mereka”47 

 

Sebagaimana yang telah penulis jelaskan di atas, bahwa turunnya ayat ini 

berkenaan dengan konteks saat sedang berlangsungnya gencatan senjata. Lalu 

berdasarkan rukhshah (kebolehan) untuk menjalin hubungan dengan kaum 

musyrikin yang tidak memusuhi dan memerangi kaum muslimin, Imam Al-

Qurṭūbī mengutip beberapa pendapat ulama terkait hal ini. Berikut pendapat dari 

Mujtahid dalam cakupan yang luas terkait syarat penerima rukhshah ini. Beliau 

berpendapat: 

“Mujahid berkata: Hal itu khusus bagi orang-orang yang beriman namun 

tidak berhijrah.”48 

Sebagaimana diketahui bahwa saat Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa 

sallam dan kaum muslimin melaksanakan hijrah ke Madinah tidaklah 

dilaksanakan secara serentak, namun dibagi menjadi tiga kloter atau rombongan. 

Pada pendapat selanjutnya, Imam Al-Qurṭūbī mengutip pendapat dari Al-

Hasan, yang berbunyi: 

صلى الله عليه وسلم

“Dikatakan: Hal itu khusus bagi para sekutu Nabi shallallahu ‘alaihi wa 

sallam, dan antara beliau dan mereka telah ada perjanjian yang tidak 

pernah beliau ingkari. (Al-Hasan)”49 

 

Berdasarkan dari pendapat yang dikemukakan oleh Al-Hasan, perjanjian 

yang dimaksud ialah perjanjian yang dilakukan oleh Nabi shallallahu ‘alaihi wa 

                                                           
47 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 407. 
48 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 408. 
49 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 407. 



55 
 

 
 

sallam dan para kabilah-kabilah dari kaum musyrikin. Perjanjian tersebut 

diberlakukan hingga pada peristiwa Futḥu Makkah. 

Imam Al-Qurṭūbī mengutip pendapat lainnya yang menyebutkan secara 

jelas kabilah-kabilah yang dimaksud, sebagai berikut: 

“Al-Kalbi berkata: Mereka adalah Khuza’ah dan Bani Al-Harits bin Abd 

Manaf. Dan dia berkata Abu Saleh berkata: Mereka adalah orang 

Khuza’ah”50 
 

Al-Kalbi dan Abu Saleh berpendapat bahwa Khuza’ah dan Bani Al-

Harits bin Abdil Manaf merupakan kaum musyrikin yang tidak memusuhi, 

memerangi, maupun mengusir kaum muslimin. 

Selain pendapat-pendapat di atas, Imam Al-Qurṭūbī turut mengutip 

pendapat ulama lainnya yang menyebutkan bahwa perempuan dan anak-anak 

termasuk sebagai syarat penerima rukhshah. Pendapat tersebut berbunyi: 

“Dikatakan: Yang dimaksudnya adalah wanita dan anak-anak. Karena 

mereka termasuk orang-orang yang tidak berperang, maka Allah 

memberi izin kepada kami untuk berlaku saleh terhadap mereka.”51 

 

Sebagaimana yang telah disebutkan oleh Allah Subhanahu Wa Ta’ala 

dalam ayat ini bahwa diperbolehkan untuk berbuat baik kepada yang tidak 

memerangi, maka perempuan dan anak-anak termasuk golongan yang dimaksud 

didalamnya, mengingat pada saat itu hanya laki-laki yang diwajibkan untuk 

berperang dan mengangkat senjata. 

Beragamnya pendapat ulama terkait syarat penerima rukhshah 

didasarkan bahwasanya ayat ini merupakan hasil naskh dari QS. At-Taubah [9] 

ayat 5. Imam Al-Qurṭūbī menyertakan pendapat dari Ibnu Zaid dan Qatadah 

akan hal ini. Ibnu Zaid berpendapat: 

                                                           
50 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 407-408. 
51 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 408. 



56 
 

 
 

“Ibnu Zaid berkata: Hal ini terjadi pada masa awal Islam, ketika gencatan 

senjata dibuat dan perintah berperang ditinggalkan, lalu dibatalkan. 

Qatadah berkata: Dihapus dengan: “Maka bunuhlah orang-orang 

musyrik itu di mana saja kamu jumpai mereka.” (At-Taubah: 5)52 

 

Pendapat yang dikemukakan oleh Ibnu Zaid dan Qatadah ialah bahwa 

rukhshah yang terdapat dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 merupakan keadaan 

umat Islam di masa awal dan belum adanya perintah untuk berperang. Lalu 

kemudian di naskh (diubah) dengan QS. At-Taubah [9] ayat 5, bahwa 

diperintahkan untuk membunuh orang-orang musyrik dimanapun mereka 

jumpai. Hal tersebut dilatarbelakangi apabila Mekkah telah ditaklukan, maka 

hukum rukhshah dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 dibatalkan. 

Lalu selanjutnya pada permasalahan kedua ialah terkait i’rāb, Imam Al-

Qurṭūbī menjelaskan dalam tafsirnya selaras dengan pembahasan kata al-birr: 

صلى الله عليه وسلم

“Kedua: Firman Allah SWT: “Agar kamu berlaku baik kepada mereka.” 

“Agar” dalam kasus akusatif adalah sebagai pengganti “Mereka yang” 

berarti: Allah tidak melarang kamu untuk bersikap saleh terhadap orang-

orang yang tidak memerangi kamu. Mereka adalah Bani Khuza'ah. 

Mereka berdamai dengan Nabi Shallallahu 'Alaihi Wa sallam dengan 

syarat mereka tidak memeranginya dan tidak menolong siapa pun untuk 

melawannya. Maka, beliau memerintahkan mereka untuk bersikap baik 

dan menepati janji mereka hingga tiba waktunya. Hal ini diriwayatkan 

oleh Al-Farra'.”53 

 

                                                           
52 Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 407. 
53 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 408-409. 



57 
 

 
 

Dijelaskan bahwasanya dalam kalimat lafadz  berada di 

posisi jarr, karena menjadi badal dari Maksudnya, tidak ada larangan dari 

Allah untuk kalian berbuat baik kepada orang-orang yang tidak memerangi 

kalian, seperti Kabilah Khuza’ah, karena mereka tidak termasuk dalam ciri-ciri 

yang Allah sebutkan, yaitu mereka tidak memerangi Nabi dan kaum muslimin, 

serta tidak membantu orang yang menentang Nabi. Hal ini dikarenakan kabilah 

Khuza’ah telah berdamai dengan Nabi. Selain bahwa Allah tidak melarang untuk 

berbuat baik, Allah juga menyerukan kepada kaum muslimin untuk memenuhi 

janji kepada mereka (orang-orang yang terlibat dalam perjanjian dengan Nabi) 

sampai pada batas waktunya.54 

Lalu pada kalimat selanjutnya, Imam Al-Qurṭūbī menjelaskan terkait kata 

al-qisṭ, beliau mengatakan dalam tafsirnya: 

“(Dan berlakulah adil kepada mereka), maksudnya berikanlah kepada 

mereka sebagian hartamu sebagai bentuk hubungan, dan dia tidak 

bermaksud melakukan pemberian keadilan dengan hal itu. Keadilan 

wajib bagi mereka yang berperang dan mereka yang tidak berperang, 

kata Ibn al-Arabi.”55 

 

Dalam firman Allah selanjutnya, “Dan melakukan 

pemberian terhadap orang-orang yang tiada memerangimu karena agama dan 

tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu.”Maksud dalam firman tersebut ialah 

hendaknya kalian memberi sebagian dari harta kalian sebagai upaya dalam 

membina hubungan silaturahim. Dalam firman tersebut tidaklah menyinggung 

untuk bersikap adil, karena bersikap adil merupakan sebuah kewajiban yang 

                                                           
54 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 18, h. 362. 
55 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 409. 



58 
 

 
 

diberlakukan kepada siapa saja, baik orang tersebut memerangi atau tidak 

memerangi. Sebagaimana penjelasan tersebut disampaikan oleh Ibnu Al-

Arabi.56 

Pada permasalahan ketiga terkait penyalahgunaan ayat yang dijadikan 

sebagai dalil akan kewajiban anak untuk memberikan nafkah kepada orang 

tuanya yang kafir. Imam Al-Qurṭūbī menyelipkan pendapat dari al-Qadhi Abu 

Bakar bin al-Arabi yang diambil dari kitabnya berjudul Ahkam, yang berbunyi: 

“Sebagian orang yang terikat padanya telah menggunakannya sebagai 

bukti bahwa seorang anak Muslim wajib menafkahi ayahnya yang non-

Muslim. Ini adalah poin penting, karena mengizinkan sesuatu atau tidak 

melarangnya bukan berarti mengindikasikan kewajiban, tetapi justru 

memberi izin secara khusus.”57 
 

Dijelaskan bahwa ayat tersebut kerap dijadikan sebagai argumentasi oleh 

sebagian orang tentang kewajiban seorang anak yang muslim untuk memberikan 

nafkah kepada bapaknya yang kafir. Hal ini keliru, karena ada atau tidak adanya 

izin tidak lantas menjadikan sesuatu itu wajib, namun izin ini hanya sebatas pada 

hukum diperbolehkan saja. Sebagaimana Isma’il bin Ishak al-Qadhi yang suatu 

waktu didatangi oleh seorang kafir dzimmi, dan beliau memuliakannya. Lalu 

beliau membacakan ayat tersebut untuk merespon sikap keberatan dari orang-

orang yang hadir saat itu.58 

                                                           
56 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 18, h. 363. 
57 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī), Jilid 18, h. 409. 
58 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakar bin Farh Al Anshari Al Khazraji 

Al Andalusi Al-Qurṭūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Qurṭūbī), terj. Fathurrahman, Ahmad 

Hotib, Jilid 18, h. 363. 



59 
 

BAB IV 

KONSEP AL-BIRR DAN AL-QISṬ TERHADAP NON-MUSLIM MENURUT 

AL-QURṬŪBĪ TERHADAP NON-MUSLIM DALAM QS. AL-

MUMTAḤANAH AYAT 8 

 

A. Konsep Al-birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Al-Qurṭūbī 

Dalam QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 

Imam Al-Qurṭūbī dalam kitabnya yang berjudul Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām 

Al-Qur’ān telah memberikan penafsiran terhadap QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 

sebagaimana yang telah peneliti tuangkan dalam bab III dalam skripsi, dapat 

disimpulkan beberapa hal di antaranya sebagai berikut. 

Ayat tersebut diturunkan sebagai rukhshah dari Allah Subhanahu Wa 

Ta’ala bagi kaum muslimin untuk membina hubungan dengan kaum musyrikin 

(non-muslim), berdasarkan konteks pada masa itu. Kondisi pada saat sedang 

terjadinya gencatan senjata, rukhshah tersebut diberlakukan atas perdamaian 

yang diberlakukan terhadap beberapa orang, memiliki tiga syarat yang harus di 

penuhi diantaranya: Pertama, apabila dia tidak mengganggu dalam hal agama 

ataupun hal lainnya. Kedua, kaum perempuan. Ketiga, anak-anak. 

Berkaitan dengan syarat yang pertama hal tersebut merupakan pendapat 

Al-Hasan yang dikutip oleh Imam Al-Qurṭūbī bahwa di masa awal hijrah, 

adapun yang dimaksud orang-orang yang tidak mengganggu ialah sekutu-sekutu 

Nabi Shallallahu 'Alaihi Wa sallam. serta orang-orang yang terikat dalam sebuah 

perjanjian dengan Nabi Shallallahu 'Alaihi Wa sallam, serta tidak melanggarnya. 

Adapun terkait siapa saja sekutu Nabi Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam, dengan 

mengutip pendapat Al-Kalbi dan Abu Shalih, sekutu Nabi Shallallahu ‘Alaihi 

Wa sallam ialah Bani Khuza’ah dan Bani Al-Harits bin Abdil Manaf. 

Syarat yang kedua adalah perempuan dan yang ketiga adalah anak-anak. 

Adapun disyaratkannya perempuan dan anak-anak penulis memberikan analisis 

hal tersebut dikarenakan mereka merupakan orang-orang yang tidak bisa 

memerangi umat muslim ataupun memberikan gangguan kepada umat muslim, 

karena pada zaman tersebut hanya laki-laki saja yang diwajibkan berperang dan 



60 
 

 
 

mengangkat senjata.1 Selain itu Nabi Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam  melarang 

untuk membunuh perempuan dan anak dalam peperangan yang berbunyi: 

Artinya: Muhammad bin 'Uyainah telah mengabarkan kepada kami dari 

'Ali bin Mushir dari 'Ubaidullah yaitu Ibnu Umar bin Hafshi bin 

Ashim dari Nafi' dari Ibnu 'Umar ia berkata; "Didapati seorang 

wanita yang terbunuh disebagian peperangan. Setelah itu 

Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam  melarang membunuh 

para wanita dan anak-anak". (HR. Ad-Darimi) 

Peneliti sependapat tentang kebolehan berbuat baik kepada non-muslim 

yang telah memenuhi syarat sebagaimana tersebut di atas, karena turunnya QS. 

Al-Mumtaḥanah ayat 8 yang dilatarbelakangi oleh kisah Asma’ binti Abu Bakar 

yang menolak untuk dijenguk oleh ibunya (Qutailah - yang pada saat itu masih 

berstatus musyrikin), pada saat sedang berlangsungnya gencatan senjata. Namun 

kemudian Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. memperbolehkan untuk 

menemuinya. 

QS. Al-Mumtahanah ayat 8 yang diturunkan pada masa awal hijrah Nabi 

Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. dan pada saat itu masih dalam proses gencatan 

senjata, dengan demikian dapat dipahami kondisi pada saat itu bukanlah pada 

masa damai, sehingga berbuat baik kepada non-muslim masih terbatas sebagai 

sebuah keringanan, namun demikan di masa saat ini dan terlebih lagi kita hidup 

di Indonesia dimana telah terjalin kerukukan antara umat beragama serta hidup 

berdampingan, maka menurut pendapat peneliti berbuat baik kepada kepada 

                                                           
1 Imam Qurṭhūbī, Al Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an,, terj. Fathurrahman, Ahmad Hotib, 

(Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), Jilid 1, h. 361. 



61 
 

 
 

non-muslim yang tidak mengganggu bukan lagi sebuah keringanan melainkan 

sebuah keharusan untuk menjaga perdamaian. 

Peneliti berpendapat berbuat baik kepada non-muslim pada saat ini 

bukan lagi sebuah keringanan melainkan sebuah keharusan, hal tersebut 

sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Maidah [5] ayat 2, 

 “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan 

takwa” saling tolong menolong dalam kebaikan merupakan ciri-ciri dari orang 

yang bertakwa. Quraish Shihab berpendapat dalam karyanya yang berjudul 

Tafsir al-Misbah, tolong menolong dalam kebajikan dan ketakwaan merupakan 

prinsip dasar dalam menjalin kerjasama dengan siapa pun termasuk dengan non-

muslim.2 Dalam hal hubungan baik dengan non-muslim yang dijadikan prinsip 

ialah selama pihak non-muslim melakukan yang demikian pula, dan hal ini 

hanya dapat dibuktikan dalam sikap dan perbuatan kedua belah pihak, dengan 

demikian rukhshah yang berikan Allah Subhanahu wa Ta’ala melalui QS. Al-

Mumtaḥanah [60] ayat 8, dalam membina hubungan dengan non-muslim sudah 

seharusnya pada saat ini berubah menjadi sebuah keharusan. 

Berkaitan dengan pengertian al-birr Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa 

sallam telah memberikan penjelasannya sebagaimana tertuang dalam hadits, 

yang berbunyi: 

صلى الله عليه وسلم

Artinya: “Muhammad bin Hatim bin Maymun meriwayatkan kepadaku, 

Ibnu Mahdi meriwayatkan kepada kami, dari Muawiyah bin 

                                                           
2 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an), 

(Tangerang: Lentera Hati, 2005), Cet. Ke IV, Jilid 3, h 14. 



62 
 

 
 

Shalih, dari Abdurrahman bin Jubair bin Nsufayr, dari 

ayahnya, dari Dari An-Nawwas bin Sim’an Al-Anshari, ia 

berkata: Aku bertanya kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi 

wa sallam tentang kebenaran dan dosa? Beliau bersabda: 

“Kebenaran adalah akhlak yang baik, sedangkan dosa adalah 

sesuatu yang menyusahkan hatimu dan engkau tidak ingin 

orang lain mengetahuinya.” (HR. Muslim No. 2553.3 

 

Pada poin selanjutnya, Imam Al-Qurṭūbī mengkategorikan bahwa kaum 

perempuan dan anak-anak adalah kalangan yang wajib diperlakukan dengan 

baik. Hal ini didasarkan bahwa mereka termasuk orang-orang yang tidak 

memerangi, karena pada masa itu Islam hanya mewajibkan laki-laki saja untuk 

berperang. Secara lahiriah, perempuan dan anak-anak adalah makhluk yang 

lemah dan tidak memiliki daya untuk melukai. Sebab itu, perempuan dan anak-

anak dianggap tidak berpotensi membahayakan untuk kaum muslimin. 

Sebagaimana sabda Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. dalam 

hadits yang berbunyi: 

Artinya: “Telah meriwayatkan kepada kami Abu Bakar bin Abi Shaybah, 

dan telah meriwayatkan kepada kami Yahya bin Said Al-

Qattan, dari Ibnu Ajlan, dari Said bin Said, dari Abu 

Hurairah, dia berkata: Rasulullah bersabda: Ya Allah, 

sesungguhnya aku menegaskan hak dua orang yang lemah, 

anak yatim dan wanita. (HR. Ibnu Majah No. 3810).4 

 

Terkait konsep al-qisṭ, Imam Al-Qurṭūbī menyimpulkan bahwa konsep 

dari al-qisṭ merupakan bentuk pembagian/pemberian kepada non-muslim. 

Sebagaimana Imam Al-Qurṭūbī mengutip pendapat dari Ibnu al-Arabi, bahwa 

al-qisṭ dalam QS. Al-Mumtaḥanah ayat 8 ini dimaksudkan pada konteks 

pembagian, bukanlah pada konteks keadilan. Sebab, keadilan adalah sebuah 

                                                           
3 Abi Husain Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Juz I, Arab Saudi: Dar Thoyyibah, 

2006, h. 1190. 
4 Muhammad bin Yazid bin Majah, Sunan Ibnu Majah, Jerman: Thesaurus Islamicus 

Foundation, 2000, h. 530. 



63 
 

 
 

keharusan yang wajib diberikan kepada siapa pun tanpa adanya perbedaan 

agama, status sosial, ataupun syarat tertentu lainnya. 

Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. memperbolehkan untuk 

berbagi kepada non-muslim melalui sabdanya pada sebuah hadits, yang 

berbunyi: 

Artinya: “Diriwayatkan dari Asma' binti Abu Bakar radhiyallahu 

'anhuma, ia berkata: Pada masa Rasulullah shallallahu 'alaihi 

wasallam Ibuku datang kepadaku sementara ia masih musyrik. 

Aku lalu meminta fatwa kepada Rasulullah shallallahu 'alaihi 

wasallam: 'Ibuku datang kepadaku dan ia menginginkan suatu 

pemberian. Apakah aku boleh memberinya?' Rasulullah 

shallallahu 'alaihi wasallam pun menjawab: 'Ya, berilah 

ibumu'.” (Muttafaqun 'Alaih) 

 

Selain memperbolehkan, Rasulullah juga menganjurkan untuk saling 

berbagi kepada sesama, baik yang seagama maupun yang berbeda agama. 

Dengan demikian hal tersebut dapat menumbuhkan rasa saling menyayangi dan 

mencintai satu dengan yang lainnya. Sebagaimana sabda beliau dalam sebuah 

hadits yang berbunyi: 

Artinya: “Telah mengabarkan kepada kami Amr bin Khalid, dia berkata: 

Telah mengabarkan kepada kami Dhamman bin Ism’il, dia 

berkata: Aku mendengar Musa bin Wirdan, dari Abu 

Hurairah, bahwa Nabi Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . 

bersabda, “Hendaklah kalian saling memberi hadiah maka 

kalian akan saling mencintai.”5 (HR. Bukhari) 

Maka dari konsep al-birr dan al-qisṭ dapat disimpulkan bahwasanya 

dianjurkan untuk berbuat baik kepada non-muslim apabila mereka memenuhi 

kriteria yang telah peneliti uraikan. 

                                                           
5 Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah al-Bukhari, Al-Adab 

Al-Mufrad, terj. M. Suri Suhadi, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2009, h. 254. 



64 
 

 
 

B. Relevansi Penafsiran Al-birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim 

Menurut Imam Al-Qurṭūbī Dalam QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 8 

Sebagaimana pembahasan di point A, telah peneliti jabarkan dimana 

pada awalnya berbuat baik kepada non-muslim yang tidak mengganggu, 

perempuan, dan anak-anak merupakan sebuah keringanan dari Allah Subhanahu 

Wa Ta’ala, namun demikian apabila dikaitkan dengan ayat Al-Qur’an serta 

hadits Nabi Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam., serta kondisi masa 

lampau dan masa kini, maka hal tersebut bukan lagi sebuah keringanan 

melainkan sebuah keharusan untuk menjaga perdamaian. 

Pada era kontemporer saat ini dimana ada beberapa lingkungan 

masyarakat yang hidup berdampingan dan bertetangga dengan non-muslim, 

maka peneliti perlu membahas keterkaitan al-birr dan al-qisṭ dalam hubungan 

bertetangga dengan non-muslim dan sebagaimana telah disebutkan dalam 

pembahasan point A terdapat 3 syarat yang harus di penuhi oleh seorang non-

muslim agar kita dianjurkan untuk berbuat baik kepadanya; 

Perempuan dan anak-anak non-muslim sebagai sebuah syarat sehingga 

kita dianjurkan berbuat baik kepada mereka, dalam hal ini peneliti berpendapat 

disyaratkan perempuan dan anak-anak didasari karena mereka secara fisik 

maupun kedudukan tidak dapat memberikan gangguan kepada umat islam, 

dengan demikian dapat dipahami yang menjadi syarat utama bagi non-muslim 

agar kita dianjurkan berbuat baik kepada mereka adalah karena tidak ada 

gangguan yang diberikan oleh non-muslim tersebut. 

Sebagaimana telah disebutkan yang menjadi syarat utama adalah non-

muslim yang tidak mengganggu maka kita dianjurkan berbuat baik kepada non-

muslim bukan hanya pada perempuan dan anak-anak saja, melainkan kepada 

siapa saja non-muslim termasuk laki-laki dewasa, dan laki-laki tua sepanjang 

tidak memberikan gangguan kepada kita. 

Kehidupan masyarakat di era kontemporer tidak jarang memiliki 

tetangga non-muslim, dimana dalam keluarga tersebut dapat berisi laki-laki, 

perempuan, dan anak-anak, dengan demikian selama keluarga tersebut tidak 

mengganggu kita, maka kita tetap diharuskan untuk berbuat baik kepada 



65 
 

 
 

tetangga tersebut. Selain itu, banyak pula keluarga yang terdiri dari kalangan 

muslim dan non-muslim, serta tamu-tamu yang mendatangi rumah kita bisa saja 

datang dari kalangan yang non-muslim, sehingga keharusan memperlakukan 

dengan baik harus diterapkan dalam jangkauan luas yang hanya dibatasi oleh 

adanya gangguan yang diberikan atau tidak. 

Kita sebagai seorang muslim harus berpedoman pada Al-Qur’an dan 

hadits, selanjutnya sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Baqarah [2] ayat 

177, Allah Subhanahu wa Ta’ala menjelaskan keterkaitan antara kebaikan 

dengan keimanan. Tolong menolong sesama merupakan bagian dari kebaikan 

bersifat horizontal yang kerap diabaikan. Sering disalahpahami, bahwa 

keimanan hanya diartikan cukup dengan beribadah dan menjaga hubungan baik 

kepada Allah, tetapi lalai dalam menjaga hubungan baik dengan sesamanya. 

Pada dasarnya, ketaatan terbagi menjadi dua, ketaatan dalam akidah yang 

melibatkan keimanan dan bersifat vertikal kepada Allah, serta ketaatan dalam 

beramal yang bersifat horizontal kepada sesama. Sebagaimana Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. bersabda dalam hadits tentang keimanan dan 

berperilaku baik kepada tetangga, yang berbunyi: 

صلى الله عليه وسلم

Artinya: “Abdullah bin Muhammad meriwayatkan kepada kami, Ibnu 

Mahdi meriwayatkan kepada kami, Sufyan meriwayatkan 

kepada kami, dari Abu Hasin, dari Abu Shalih, dari Abu 

Hurairah, dari Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam, dan dari 

Ibnu Katsir. Semoga Allah merahmatinya, yang bersabda: 

Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka 

hendaklah ia tidak menyakiti tetangganya. Barangsiapa yang 

beriman kepada Allah dan hari akhir, maka hendaklah ia 

memuliakan tamunya. Barangsiapa yang beriman kepada 

Allah dan hari akhir, maka hendaklah ia memuliakan 



66 
 

 
 

tamunya. "Yang lain harus mengatakan sesuatu yang baik 

atau tetap diam."6 (HR. Bukhari No. 6136). 

 

Di hadits lain, Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. bersabda 

tentang sebaik-baiknya sahabat dan tetangga. 

صلى الله عليه وسلم

 

Artinya: “Ahmad bin Muhammad meriwayatkan kepada kami, dia 

berkata: Abdullah bin Al-Mubarak meriwayatkan kepada 

kami, dari Haywah bin Shuraih, dari Shurahbil bin Sharik, 

dari Abu Abdul-Rahman Al-Dari Abdullah bin Amr, dia 

berkata: Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam  bersabda: 

“Sebaik-baik sahabat adalah mereka yang sabar dan baik 

hati.” Di sisi Allah, sebaik-baiknya tetangga adalah yang 

berbuat baik kepada temannya, dan sebaik-baik tetangga di 

sisi Allah adalah yang paling baik terhadap tetangganya.”7 

(HR. Tirmidzi No. 1944). 

 

Menilik dari dua hadits di atas, dapat kita pahami bagaimana pentingnya 

sikap dan perilaku kita terhadap orang lain, dalam hal ini termasuk bersikap 

kepada teman, tetangga, tamu, ataupun siapa pun yang ditemui, oleh karenanya 

ada keterkaitan antara keimanan yang sejatinya tidak terlihat oleh mata, dengan 

bagaimana sikap kita saat berinteraksi dengan tetangga. Sehingga mendapatkan 

posisi sebaik-baiknya di sisi Allah apabila mampu memperlakukan tetangganya 

dengan sebaik-baiknya.  

Tetangga yang notabenenya adalah orang-orang yang memiliki tempat 

tinggal berdekatan dengan kita, sejauh 40 rumah dari depan, belakang, maupun 

                                                           
6 Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah al-Bukhari, Shahih 

Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), Juz 1 h. 1533. 
7 Abu Isa Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Juz 1, Arab Saudi: Maktabah al-Ma’arif, 2001, h. 

443. 



67 
 

 
 

samping. Selain itu, dan setiap tetangga memiliki hak yang harus kita jaga dan 

kita berikan, serta terdapat juga tetangga yang memiliki hak lebih, yakni tetangga 

yang memiliki rumah yang dekat dengan kita dan tetangga yang memiliki 

hubungan keturunan (nasab) dengan kita. 

Dengan demikian, wujud dari konsep al-birr yang dapat kita lakukan 

ialah membina hubungan baik dengan tetangga, karena dalam kehidupan 

bertetangga terdapat hak-hak tetangga yang patut untuk diberikan. Sebagaimana 

sabda Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. dalam sebuah hadits terkait hak 

tetangga, yang berbunyi: 



68 
 

 
 

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Abu Musa Imran bin Musa 

Al-Mu'addib, telah menceritakan kepada kami Dawud bin 

Rasyid, telah menceritakan kepada kami Suwaid bin Abdul 

Aziz, dari Utsman bin Ata', dari bapaknya, dari Amr. Ibnu 

Syuaib dari ayahnya dan dari kakeknya, bahwa Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: “Apakah engkau 

mengetahui apa hak bertetangga? 'apabila ia meminta tolong 

kepadamu maka engkau menolongnya, jika ia meminta pinjam 

uang maka engkau meminjamkannya, jika ia membutuhkan 

sesuatu maka engkau memberikannya, jika ia sakit maka 

engkau menjenguknya, jika ia meninggal maka engkau 

mengiringi jenazahnya, jika ia mendapatkan kebaikan, maka 

engkau mengucapkan selamat kepadanya, jika ia ditimpa 

musibah maka engkau menghiburnya, jangan engkau 

meninggikan bangunan rumahmu sehingga menghalangi 

udara yang masuk ke dalam rumahnya kecuali dengan 

izinnya. Jika engkau membeli buah-buahan maka hendaklah 

engkau berikan sebagian kepada mereka, jika tidak maka 

bawalah buah itu ke dalam rumahmu secara diam-diam dan 

jangan biarkan anakmu keluar rumah dengan membawa buah 

tersebut, sebab hal itu akan membuat anak mereka marah, dan 

janganlah engkau menyakitinya dengan bau sedap atau asap 

masakan yang berada dalam periukmu kecuali engkau 

mengambil sebagiannya dan memberikan kepadanya: Apakah 

engkau mengerti apa hak seorang tetangga? Demi jiwaku 

yang ada dalam genggaman-Nya, tidak akan disampaikan 

hak-hak tetangga kecuali orang-orang yang dirahmati Allah 

Subhanahu Wa Ta’ala, maka akan terus menerus mewasiatkan 

kepada mereka tentang hak tetangga sehingga mereka 

mengira bahwasanya ia akan mewarisinya. Kemudian beliau 

bersabda: Hak tetangga ada tiga, sebagian mereka memiliki 

tiga hak, sebagian mereka juga memiliki dua hak, dan 

sebagian mereka lagi memiliki satu hak. Adapun tetangga 

yang memiliki tiga hak yaitu tetangga Muslim yang dekat, ia 

memiliki hak Islam, hak bertetangga, dan hak kekerabatan. 

Kemudian tetangga yang memiliki dua hak yaitu tetangga 

yang Muslim, ia memiliki hak bertetangga dan hak Islam. 

Tetangga yang memiliki satu hak yaitu tetangga yang non-

Muslim, ia hanya memiliki hak bertetangga saja. Kemudian 

mereka bertanya: Wahai Rasulullah, apakah kami boleh 

memberi mereka (tetangga non-Muslim) makanan dari daging 



69 
 

 
 

qurban? Beliau bersabda: "Tidak boleh memberi orang-orang 

Musyrik daripada daging qurban orang-orang Muslim.”8 

 

Pada dasarnya, setiap tetangga memiliki haknya masing-masing. Maka 

tidak heran, apabila Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. sampai mengira 

bahwa seorang tetangga bisa saja menjadi ahli waris dikarenakan banyaknya 

hak-hak yang diterima, serta mengingat malaikat Jibril As. sampai mewasiatkan 

kepada beliau pentingnya memenuhi hak-hak dalam bertetangga. Sebagaimana 

terdapat dalam sebuah hadits yang berbunyi: 

صلى الله عليه وسلم

 . 

 Artinya:“Muhammad bin Isa meriwayatkan kepada kami, Sufyan 

meriwayatkan kepada kami, dari Bashir Abu Ismail, dari 

Mujahid. Dari Abdullah bin Amr, bahwa ia menyembelih 

seekor kambing dan berkata: “Engkau telah memberikan 

hadiah kepada tetanggaku yang beragama Yahudi. Aku 

mendengar Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam . 

bersabda: “Jibril selalu menasihatiku tentang tetangga itu 

sampai saya pikir dia akan menjadikannya ahli waris.”9 (HR. 

Abu Daud No. 5152). 

 

Islam memberikan hak-hak yang banyak sekali kepada tetangga, sampai-

sampai dalam hal kecil sekalipun tak luput dari perhatian Islam. Seperti halnya 

hadits yang satu ini, bahwa Islam memuliakan tetangga hingga dalam hal yang 

kecil. Hadits tersebut berbunyi: 

                                                           
8 Abu Bakr bin Ja’far bin Sahal bin Syakir al-Samiri al-Khara’iti, Makarim al-Akhlaq, 

(Al-Qahirah: Al-Madani, 1991), Juz 1, h. 48. 
9 Abu Daud Sulaiman bin al-Asy’atsi as-Sajistani, Sunan Abu Daud, (Jordania: Baitul 

Afkar ad-Dauliyah, 1999), h. 554. 



70 
 

 
 

صلى الله عليه وسلم

Artinya: “Abu Kamil al-Jahdari dan Ishaq bin Ibrahim meriwayatkan 

kepada kami, dan lafalnya adalah lafal Ishaq. (Abu Kamil 

berkata: Dia meriwayatkan kepada kami, dan Ishaq berkata: 

Abd al-Aziz bin Abd al-Samad al -Ammi memberi tahu kami, 

Abu Imran al-Juni meriwayatkan kepada kami, dari Abdullah 

bin al-Samit, dari Abu Dzar, ia berkata: Rasulullah 

Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam , semoga Allah memberkahinya 

dan memberinya kedamaian, berkata :Wahai Abu Dzar, ketika 

kamu memasak kaldu, Jadi perbanyaklah airnya, dan jagalah 

tetanggamu.”10 (HR. Muslim No. 142). 

 

Namun demikian, dari banyaknya hak-hak bertetangga, Islam memiliki 

dua batasan toleransi dalam berkehidupan bermasyarakat dengan non-muslim, 

yakni batas toleransi dalam bidang mu’amalah dan bidang ibadah yang meliputi 

akidah. Batas toleransi bidang mu’amalah ialah mencakup hubungan kerja sama 

dalam hal kemanusiaan. Sedangkan dalam bidang ibadah dan akidah ialah tidak 

turut melakukan ibadah agama lain. Sebagaimana yang pernah terjadi di masa 

awal Islam, ketika kaum musyrikin menawarkan kepada Rasulullah Shallallahu 

‘Alaihi Wa sallam. untuk saling mengikuti ibadah masing-masing agama secara 

bergantian, yang kemudian Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa sallam. menolak 

dengan tegas, sebagaimana firman Allah dalam QS. al-Kafirun [109] ayat 1-6, 

yang berbunyi: 

Artinya: “Katakanlah (Muhammad), "Wahai orang-orang kafir! aku 

tidak akan menyembah apa yang kamu sembah, dan kamu 

bukan penyembah apa yang aku sembah, dan aku tidak pernah 

                                                           
10 Abi Husain Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Juz I, Arab Saudi: Dar Thoyyibah, 

2006, h. 1214. 



71 
 

 
 

menjadi penyembah apa yang kamu sembah, dan kamu tidak 

pernah (pula) menjadi penyembah apa yang aku sembah. 

Untukmu agamamu, dan untukku agamaku.” (QS. Al-Kafirun 

[109] : 1-6). 

 

Berdasarkan pembahasan konsep al-birr tersebut di atas, dapat kita 

pahami terdapat pula hak-hak yang dimiliki oleh tetangga kita, termasuk dengan 

tetangga kita yang non-muslim, maka dalam hal ini konsep al-qisṭ yang 

merupakan sebuah keadilan, yang mana harus kita laksanakan sebagaimana 

firman Allah dalam QS. Al-Maidah [5] ayat 8, yang berbunyi: 

  ۚ

  ۚ  ۚ  ۚ  ۚ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak 

(kebenaran) karena Allah (dan) saksi-saksi (yang bertindak) 

dengan adil. Janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum 

mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil 

karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah kepada 

Allah. Sesungguhnya Allah Mahateliti terhadap apa yang 

kamu kerjakan. (QS. Al-Maidah [5] : 8). 

 

Berdasarkan ayat tersebut maka kita sebagai seorang muslim memiliki 

kewajiban yang harus ditunaikan dan dipenuhi oleh masing-masing diri, agar 

dapat memberikan hak-hak tetangga kita yang non-muslim dengan sebaik-

baiknya, sepanjang tidak memberikan gangguan kepada kita. 

 



72 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Dari uraian dan pembahasan pada penelitian di atas, maka dapat 

disimpulkan bahwa al-birr adalah kebolehan untuk berbuat kebaikan kepada 

kaum musyrikin (non-muslim), dengan tiga syarat, yakni: Pertama, apabila dia 

tidak mengganggu dalam hal agama ataupun hal lainnya. Kedua, kepada kaum 

perempuan, dan ketiga, kepada anak-anak. Sedangkan pada konsep al-qisṭ ialah 

sebagai bentuk pembagian/pemberian yang sifatnya tidak wajib untuk 

diberlakukan kepada semua orang, namun ditujukan kepada orang-orang yang 

tidak memberikan gangguan kepada kita. 

Adapun relevansinya dengan konteks kontemporer ini adalah berbuat 

baik dan melakukan pemberian kepada non-muslim merupakan suatu hubungan 

yang harus dilakukan terus menurus sebagai upaya dalam menjaga perdamaian. 

Hal tersebut dilatarbelakangi oleh perbedaan situasi, yang pada masa awal Islam 

sedang terjadi gencatan senjata, sedangkan saat ini berada dalam kondisi damai. 

Sebagaimana wujud dari konsep al-birr ialah membina hubungan baik dengan 

keluarga, tetangga, ataupun tamu yang non-muslim, karena dalam kehidupan 

bersosial terdapat hak-hak sesama yang perlu diberikan secara utuh. Sedangkan 

konsep al-qisṭ ialah bagian atau pemberian kepada sesama dengan maksud 

memberikan hak-hak tetangga, keluarga, tamu, dan lain sebagainya, dengan 

tetap berpegang pada batasan yang telah ditetapkan, yakni sepanjang mereka 

tidak memberikan gangguan kepada kita. 

B. Saran 

Penelitian yang sudah peneliti lakukan merupakan kajian mengenai 

konsep al-birr dan al-qisṭ terhadap non-muslim menurut Imam Al-Qurṭūbī . 

Penelitian ini dapat dilanjutkan dengan melakukan penelitian pada konteks 

sosial dan politik, ataupun dapat mengkomparasikannya dengan tafsir-tafsir 

lainnya.  



 

73 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Baqi, M.F., Al-Mu’jam Al-Mufahras li Alfadz Al-Qur’anil Karim, Kairo: Dar 

al-Hadits, 1364. 

Abdullah, A.S., “Kajian Kitab Tafsir “Al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān” Karya: Al-

Qurṭūbī ”, Al-I’jaz: Jurnal Kewahyuan Islam, 2018. 

Abdullah, Dudung, “Konsep Kebajikan (Al-Birr) Dalam Al-Qur’an Suatu Analisis 

QS. Al-Baqarah/2: 177”, Al-Daulah, Vol. 4, No. 1, Juni 2015. 

Abu Daud, Sunan Abu Daud, Jordania: Baitul Afkar ad-Dauliyah, 1999. 

Al-Asfahani, Al-Ragib, Mufadat fi Gharib Al-Qur’an, Jilid 1, Mesir: Dar Ibnul 

Jauzi, 1438 H/ 2017 M. 

Al-Bukhari, Al-Adab Al-Mufrad, terj. M. Suri Suhadi, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 

2009. 

Al-Bukhari, Shahih Bukhari, Juz 1, Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002. 

Al-Dzahabi, M.H., al-Tafsir wa Al-Mufassirun, Jilid 2, Kairo: Maktabah Wahbah, 

2000. 

Al-Farmawi, Abdul H., al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhu’i, Kairo: Dar Matabi’ wa 

al-Nashr al-Islamiyah, 2005. 

Alfionitazkiyah, Keadilan Dalam Al-Qur’an (Analisis Kata al-qisṭ Pada Berbagai 

Ayat), Skripsi, Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah, 2014. 

Ali Iyāzi, As-Sayyid M., Al-Mufassirūna Hayātuhum Wa Manhajuhum (Taheran: 

Muassasah at-Thibā’ah wa an-Nahsr Wazārah al-Tsaqafah wa al-Irshad al-

Islami, n.d.), tt. 

Aliffian CN, M. Arullah, Edy W., “Konsep Al-Birr Menurut Tafsir An-Nur Karya 

Hasbi Ash-Shiddieqy”, Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 

Vol. 5, No. 1, 2024. 

Al-Khara’iti, Abu Bakr bin Ja’far bin Sahal bin Syakir al-Samiri, Makarim al-

Akhlaq, Juz 1, Al-Qahirah: Al-Madani, 1991. 

Al-Mahalli, J,. dan As-Suyuti, J., Tafsir Jalalain, Sinar Baru Algensido, tt. 

Al-Maragi, A.M., Tafsir al-Maragi, (Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi wa auladuh, 

1985. 

Al-Qasbi, M.Z., Al Qurthuby: Manhajuhu fi Tafsir, 1949 . 

Al-Qurṭūbī , Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī ), Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2007. 

Al-Qurṭūbī , Al Jami’ Li Ahkaam Al-Qur’an (Tafsir Al-Qurṭūbī ), terj. 

Fathurrahman, Ahmad Hotib, Jakarta: Pustaka Azzam, 2007. 

Anonim. 2021. Polemik Wajib Jilbab Padang, Perda Inteloran Didesak Dicabut. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-

599326/polemik-wajib-jilbab-padang-perda-intoleran-didesak-dicabut 

Anonim. 2023. Kronologi umat Kristen di Padang diintimidasi dan dibubarkan 

saat kebaktian. https://www.bbc.com/indonesia/articles/cd1g75exgkdo 

Arni, Jani, Metode Penelitian Tafsir, Cek.ke-1, Riau: Daulat Riau, tt. 

Ash-Shiddieqy, T.M.H, Tafsir Al-Qur’nul Majid An-Nuur, Semarang: Pustaka 

Rizki Putra, 2000. 

As-Samarqandi, Abu L.N., Bharul Ulum, (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 1993. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-599326/polemik-wajib-jilbab-padang-perda-intoleran-didesak-dicabut
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20210128063022-20-599326/polemik-wajib-jilbab-padang-perda-intoleran-didesak-dicabut
https://www.bbc.com/indonesia/articles/cd1g75exgkdo


74 
 

 
 

As-Suyuti, J.A., Tabaqat al-Mufassirin, Kairo: Maktabah Wahbah, 1397 M / 1979 

H. 

Athiyatuzzahro, “Memahami Relasi Makna Qisṭ Dan Qāsiṭ Dalam Al-Quran Dan 

Penafsiran: Kajian Semantik Isytiqāq”, Fakultas Ushuluddin UIN Syarif 

Hidayatullah, 2024. 

At-Thabari, Abu Ja’far M., Tafsir at-Thabari (Jami’ al-Bayan fi al-ta’wilil Qur’an), 

terj. Ahsan Askan, Jakarta: Pustaka Azzam, 2009. 

Azizi, Sahlan, Konsep Al-Birr dan Al-qisṭ Terhadap Non-muslim Menurut Quraish 

Shihab (Studi Nakah Tafsir Al-Misbah Terhadap Lafadz Al-Birr dan Al-qisṭ 

Pada Surat Al-Mumahanah Ayat 8-9), Skripsi, Fakultas Ushuluddin IPTIQ, 

2017. 

Azama, I.M.,  Pratama, H.C., “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurṭūbī dalam 

Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli”, Alhamra: Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, 2023. 
Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan), 

Jakarta: Widya Cahaya, 2008. 

Gagah, D., Pia S., “Pengumpulan Data Penelitian”, J-Ceki: Jurnal Cendikia Ilmiah, 

Vol. 3, No. 5, tt. 

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, Jerman: Thesaurus Islamicus Foundation, 2000. 

Irham M.A., Havidz C.P., “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurṭūbī dalam Penafsiran 

Ayat-Ayat Jual Beli”, Alhamra: Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, Agustus 

2023. 

Ismail , M. dan Makmur, “Al-Qurṭūbī dan Metode Penafsirannya Dalam Kitab al-

Jami’ li Ahkam Al-Qur’an”, Jurnal Pappasang: Vol. 2. No. 2, 2020. 

Isnaini, S.N., “Hermeneutika Al-Qurṭūbī : Pengaruh Ibnu Atiyyah terhadap Al-

Qurṭūbī dalam Tafsīr al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’ān”, Suhuf: Jurnal 

Kemenag, Vol. 15, No. 2, Desember 2022. 

Jabbar, M.D.A dan N. Burhanudin, Ensiklopedia Makna Al-Qur’an: Syarah 

Alfaazhul Qur’an, Bandung: Media Fitrah Rabbani, 2012. 

Kampai, Jeka, 2021. Kasus Siswi Nonmuslim Pakai Jilbab, Kepala SMK Negeri 2 

Padang Minta Maaf. https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-

nonmuslim-pakai-jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf 

Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan terjemahnya, Badan Litbang 

dan Diklat Kementerian Agama RI 2019. 

Madrim, Sasmito, 2023. Setara Institute: Kondisi Toleransi di Indonesia Masih 

Stagnan. https://www.voaindonesia.com/a/setara-kondisi-toleransi-di-

indonesia-masih-stagnan/7040384.html 

Mardhiyah, Ainaul , “Melacak Penafsiran Kontemporer Di Belahan Barat Dunia 

Islam”, Hermeneutika, Vol. 8, No. 2, Desember 2014 

Minhal, Abu, “Perintah Untuk Saling Menolong Dalam Mewujudkan Kebaikan dan 

Ketakwaan”, International Proceeding of Icess: IAI Pangeran Diponegoro 

Mujtahid, dan Assidiqi, A.H., “Konsep Persahabatan Dengan Non-Muslim Dalam 

QS. Al-Mumtaḥanah Ayat 7-8: Study Komparatif Tafsir Al-Misbah Dan 

Kemenag RI”, Al-Manar: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Hadits, 2023. 

Munawwir, Ahmad W., Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, terj. 

Hamzawi, Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 

Muslim, Shahih Muslim, Juz I, Arab Saudi: Dar Thoyyibah, 2006. 

https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-nonmuslim-pakai-jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf
https://news.detik.com/berita/d-5345362/kasus-siswi-nonmuslim-pakai-jilbab-kepala-smk-negeri-2-padang-minta-maaf


75 
 

 
 

Nururrofiq, Muhammad, Al-birr Dalam Al-Qur’an: Studi Ayat-Ayat Al-birr 

Menurut Sa’id Hawwa Dalam Kitab Al Asas fi Al-Tafsir, Skripsi (Fakultas 

Ushuluddin dan Dakwah, Institut Al Fitrah Surabaya), 2024. 

Qutbh, Sayyid, Tafsir fi Zhilalil Qur’an, terj. As’ad Yakin, Abdul Aziz Salim 

Basyarahil, Muchotob Hamzah, (Jakarta: Gema Insani, 2004), Cet ke 2, Jilid 

1 

Saikuddin, Akhmad, Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Telaah Kata al-‘Adl dan 

al-qisṭ dalam Tafsīr Al-Qurṭūbī ), Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga, 2014. 

Sartika, Ela, Dimensi Bayani Dalam Tafsir Al-Qur’an Madzhab Maliki (Studi 

Penelitian terhadap Tafsir Jami’ li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurṭūbī ), 

Thesis: Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2019. 

Shihab, M. Quraish, Al-Qur’an dan Maknanya, Ciputat: Lentera Hati, 2013. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an), 

Tangerang: Lentera Hati, 2005. 

Sholeh, M.J., “Tafsīr Al-Qurṭūbī : Metodologi, Kelebihan dan kekurangannya”, 

Jurnal Reflektika: Vol. 1, No. 1, 2018. 

Sofyan, Muhammad, Tafsir wal Mufassirun, Medan: Perdana Publishing, Juni 

2015. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

2013. 

Syeirazi, M.K., 2021. Apakah Semua Agama Sama? 

https://www.nu.or.id/opini/apakah-semua-agama-sama-8Pe8B  

Syukkur, Abdul, “Metode Tafsir Al-Qur’an Komprehensif Perspektif Abdul Hay 

al-Farmawi”, Jurnal El-Furqania, Vol. 06. No. 01, Februari 2020. 

Tamaulina, et.al, Buku Ajar Metodologi Penelitian (Teori Dan Praktik), Karawang: 

Saba Jaya Publiser, 2024. 

Tirmidzi, Abu I., Sunan at-Tirmidzi, Juz 1, Arab Saudi: Maktabah al-Ma’arif, 2001. 

Wismabrata, M.H. 2019. 7 Fakta Kisah Slamet Melawan Diskriminasi Agama di 

Bantul, Peraturan Dicabut hingga Warga Ingin Hidup Rukun. 

https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-

slamet-melawan-diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all  

Yosarie, Ikhsan, et.al, Indeks Kota Toleran Tahun 2023, Jakarta: Pustaka 

Masyarakat Setara, 2024. 

Zed, Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2014. 

Azama, I.M.,  Pratama, H.C., “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurṭūbī dalam 

Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli”, Alhamra: Jurnal Studi Islam, Vol. 4, No. 2, 2023.  
 

Saikuddin, Akhmad, Konsep Keadilan Dalam Al-Qur’an (Telaah Kata al-‘Adl dan 

al-Qisṭ dalam Tafsir al-Qurṭūbī), Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran 

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarya, 2014. 

 

  

https://www.nu.or.id/opini/apakah-semua-agama-sama-8Pe8B
https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-slamet-melawan-diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all
https://regional.kompas.com/read/2019/04/03/06193871/7-fakta-kisah-slamet-melawan-diskriminasi-agama-di-bantul-peraturan-dicabut?page=all


76 
 

 
 

RIWAYAT HIDUP 

 

 

A. Identitas Diri 

1. Nama    : Hazzena 

2. Tempat, tanggal lahir  : Jakarta, 24 Juni 1999 

3. Alamat Rumah  : Jl. Kelapa Dua, Kec. Cilincing, Jakarta Utara 

 

B. Riwayat Pendidikan 

1. Pendidikan Formal 

a. SDN Kalibaru 01 Jakarta Utara 

b. UIN Walisongo Semarang 

2. Pendidikan Non-Formal 

a. Pon-Pes Miftahul Falah I Kaliwungu Kendal 

b. JICT Jakarta Utara 

c. Al-Anwariyah Idris Jakarta Utara 


