
 

 

STUDI PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID 

THANTHAWI TENTANG BUNGA BANK 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Syariah dan Hukum untuk Memenuhi 

Salah Satu Syarat Mencapai Gelar Sarjana Program Strata 1 (S.1) 

 

Disusun oleh: 

Bintang Maura Salsa Bila Firdaus 

2102036089 

 

HUKUM EKONOMI SYARIAH 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

SEMARANG 

2025 



 

ii 

 

NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

 



 

iii 

 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

 



 

iv 

 

MOTTO 

عَفَةًۖ  وَٱت َّقُوا۟ ٱللَََّّ لعََلَّكُمْ  فًا مُّضََٰ يَ ُّهَا ٱلَّذِّينَ  ءَامَنُوا۟ لََ تََْكُلُوا۟ ٱلر ِّبَ وَٰٰٓا۟ أَضْعََٰ  يَََٰٰٓ
   ۝١٣٠ تُ فْلِّحُونَ 

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 

memakan riba dengan berlipat ganda dan bertakwalah kamu 

kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan. 

(Q.S Ali-‘Imran : 130)1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1  Tim Penerjemah, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta: Departemen 

Agama RI, 2009). 



 

v 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur hanya bagi Allah SWT. 

Shalawat beserta salam semoga tercurahkan kepada baginda Nabi 

Muhammad SAW yang syafaatnya selalu diharapkan. Sebagai 

wujud ucapan rasa terima kasih, skripsi ini penulis persembahkan 

untuk: 

1. Kepada kedua orang tuaku tercinta Bapak Santoso dan Mama 

Binti Sa’adah yang begitu pekerja keras serta berkat 

kesabaranya dan doa yang telah dicurahkan demi sekedar 

melihat kedua anaknya bahagia dan mampu menempuh 

pendidikan tinggi dan mampu menyandang gelar sarjana serta 

dapat memberikan manfaat bagi sesama. Semoga Allah SWT 

memberi keberkahan di sepanjang usianya. 

2. Kepada kakak perempuanku tersayang Mbak Krismonda 

Briliana Tifani Putri kita saling melengkapi dan menyayangi 

dengan caranya sendiri-sendiri. Mari tetap bersinergi 

mewujudkan segala cita-cita Bapak dan Mama. Semoga tetap 

dalam jalur prestasi dan mampu memberi senyum haru kedua 

orang tua kita. Terimakasih atas keberadaan Mbak, telah 

memacu penulis untuk tetap semangat dalam menuntaskan 

skripsi ini. 

3. Kepada diriku sendiri terima kasih telah belajar, berjuang dan 

berproses tanpa henti selama hampir empat tahun ini. 

 

 

 



 

vi 

 

PERNYATAAN DEKLARASI 

 



 

vii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

       Transliterasi huruf Arab ke dalam huruf latin yang dipakai 

dalam penulisan skripsi ini berpedoman pada Surat Keputusan 

Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia Nomor 158/1987 dan 05936/U/1987. Pedoman 

tersebut adalah sebagai berikut: 

a. Konsonan Tunggal 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam 

huruf latin dapat dilihat dalam tabel berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak ا

dilambangkan 

Tidak 

dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Sa ṡ Es ث

 Jim J Je ج

 Ha ḥ Ha ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د



 

viii 

 

 Dza Dz Zet ذ

 Ra R Er ر

 Za Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Sad ṣ Es ص

 Dad ḍ De ض 

 Tha ṭ Te ط

 Zha ẓ Zet ظ

 ain ‘ koma terbalik‘ ع

diatas 

 Gain G Ge غ

 Fa’ F Ef ف

 Qa Q Qi ق



 

ix 

 

 Kaf K Ka ك

 Lam L ‘el ل

 Mim M ‘em م

 Nun N ‘en ن

 Wau W W و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

Hamzah (ء (yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya 

tanpa diberi tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di 

akhir maka ditulis dengan tanda ( ’ ). 

b. Ta’ Marbutah di Akhir Kata 

a. Bila dimatikan ditulis h 

 Ditulis Hikmah حكمة 

 Ditulis ‘illah علة

b. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua 

itu terpisah, maka ditulis h 



 

x 

 

-Ditulis Karamah al كرامة الأولياء 

auliya’ 

c. Bila ta’marbutah hidup atau dengan harakat, fathah, 

kasrah, dan dammah ditulis t 

 Ditulis Zakaatul fitri زكاة الفطر 

c. Vokal Pendek 

Vokal bahasa Arab lambangnya berupa tanda atau harakat: 

 Fathah Ditulis A ـَ 

 Kasrah Ditulis I ـِ 

 Dammah Ditulis U ـُ 

d. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa arab yang lambangnya berupa 

gabungan antara harakat dan huruf: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya Ai A dan I ئيْ 

 Fathah dan wau Au A dan U ئوْ 

e. Vokal Panjang  

Vokal panjang atau Maddah yang lambangnya berupa 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan 

tanda,yaitu: 



 

xi 

 

Huruf Arab Nama Huruf 

Latin 

Nama 

.... ا ـَ     
Fathah dan Alif Ā A dan garis 

di atas 

....ي ـِ    
Kasrah dan ya Ī I dan garis 

di atas 

....و ـُ     
Dhammah dan 

wau 

Ū U dan garis 

di atas 

f. Vokal; Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata 

Dipisahkan dengan Apostrof 

 Ditulis a’antum آآنتم

 Ditulis ‘u ‘iddat أعدت 

g. Kata Sandang Alif + Lam 

a. Bila diikuti huruf Qomariyah ditulis L (el) 

 Ditulis Al-qur’an القرآن

 Ditulis Al-qiyas القياس 

b. Bila diikuti huruf syamsiyah ditulis, serta menghilangkan 

huruf L (el)nya 

 ’Ditulis As-samaa السماء

 Ditulis Asy-syams الشمس



 

xii 

 

h. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat 

 Ditulis Zawi al-Furud ذوي الفروض 

 Ditulis Ahl as-Sunnah أهل السنة 

i. Syaddah 

Syaddah atau tasydīd yang dalam penulisan Arab 

dilambangkan dengan tanda tasydīd (ّــ   dalam transliterasi ,(ـ

ini dilambangkan dengan pengulangan huruf (konsonan 

ganda) yang diberi tanda tasydīd. Jika huruf ya (ي) ber-tasydīd 

di akhir sebuah kata dan didahului harakat kasrah (), maka ia 

ditransliterasi seperti huruf maddah (ī). 

j. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (‘) 

hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir 

kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, maka ia tidak 

dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

k. Lafẓ al-Jalāla ( الله) 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr 

atau huruf lainnya atau berkedudukan sebagai muḍāf ilaih 

(frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah. Adapun ta 

marbūṭah di akhir kata yang disandarkan pada lafẓ al-jalālah 

ditransliterasi dengana huruf [t]. 

 

 

 



 

xiii 

 

ABSTRACT 

Bank interest is a source of income for banking institutions. Public 

understanding of the existence of banking today is very diverse, 

especially in distinguishing between usury and bank interest. As a 

modern economic concept, bank interest raises various pros and 

cons among society. In this research, the author refers to the 

thoughts of Muhammad Sayyid Thanthawi, who believes that bank 

interest is not haram. He argued that bank interest in the modern 

era is different from the practice of usury in the pre-Islamic era, 

where usury at that time contained an element of coercion, while 

bank interest today is based on the principle of agreement and 

willingness between both parties. 

This research uses library research methods with a qualitative 

descriptive approach. The data used consists of primary data, 

obtained directly from the main research source, as well as 

secondary data collected through documentation studies or 

document analysis relevant to the research topic. 

The results of this research show that according to Sayyid 

Thanthawi, bank interest that does not contain elements of 

coercion, monopoly, and is based on an agreement between both 

parties is permissible or not haram. He also believes that saving 

money in financial institutions can be considered a form of 

mudaraba (profit sharing). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: Bank Interest, Usury, Muhammad Sayyid Thanthawi. 



 

xiv 

 

ABSTRAK 

Bunga bank merupakan salah satu sumber pendapatan bagi 

lembaga perbankan. Pemahaman masyarakat mengenai 

keberadaan perbankan saat ini sangat beragam, terutama dalam 

membedakan antara riba dan bunga bank. Sebagai konsep ekonomi 

modern, bunga bank menimbulkan berbagai pro dan kontra di 

kalangan masyarakat. Dalam penelitian ini, penulis merujuk pada 

pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi, yang berpendapat 

bahwa bunga bank tidak haram. Ia berargumen bahwa bunga bank 

pada era modern berbeda dengan praktik riba pada masa pra-Islam, 

di mana riba saat itu mengandung unsur paksaan, sedangkan bunga 

bank saat ini didasarkan pada prinsip kesepakatan dan kerelaan 

antara kedua belah pihak. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan 

(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif. Data 

yang digunakan terdiri dari data primer, yang diperoleh langsung 

dari sumber utama penelitian, serta data sekunder yang 

dikumpulkan melalui studi dokumentasi atau analisis dokumen 

yang relevan dengan topik penelitian. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa menurut Sayyid 

Thanthawi, bunga bank yang tidak mengandung unsur paksaan, 

monopoli, dan didasarkan pada kesepakatan kedua belah pihak 

diperbolehkan atau tidak haram. Ia juga berpendapat bahwa 

menyimpan uang di lembaga keuangan dapat dianggap sebagai 

bentuk mudharabah (bagi hasil). 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci: Bunga Bank, Riba, Muhammad Sayyid Thanthawi 



 

xv 

 

KATA PENGANTAR 

Assalamua’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

Puji syukur penulis panjatkan atas kehadirat Allah SWT 

karena berkat, rahmat, dan karunia-Nya. Sholawat serta salam 

senantiasa kita haturkan kepada Nabi Muhammad SAW yang telah 

memberikan suri teladan kepada para umat manusia. Semoga 

syafaat senantiasa mengiringi dan menuntun kepada jalan yang 

diridhai Allah SWT. Syukur alhamdulillah atas izin Allah SWT 

yang telah memberikan bekal kekuatan bagi penulis sehingga dapat 

menyusun dan menyelesaikan penulisan skripsi ini dengan judul 

“Studi Pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi Tentang 

Bunga Bank”. Penulisan skripsi diajukan sebagai syarat untuk 

menempuh gelar Sarjana Hukum pada Prodi Hukum Ekonomi 

Syariah Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang.  

Dalam penelitian ini penulis mengkaji tentang hukum bunga 

bank menurut salah satu ulama fiqih kontemporer yakni 

Muhammad Sayyid Thanthawi. Dalam karya kitabnya yang 

berjudul Muamalat Al-Bunuk Wa-Ahkamuha As-Syar’iyyah 

Thanthawi berpendapat bahwa dalam kondisi tertentu, bunga bank 

yang diterapkan dalam sistem perbankan modern dapat 

diperbolehkan, meskipun riba dalam bentuk tradisional secara 

tegas diharamkan dalam Islam. Menurut Sayyid Thanthawi, bunga 

bank yang dihitung berdasarkan tingkat tingkat suku bunga tetap 

pada simpanan atau pinjaman pada dasarnya termasuk riba, yang 

dilarang dalam Al-Qur’an dan Hadist. Namun, ia menekankan 



 

xvi 

 

perlunya memahami konteks ekonomi modern yang berbeda 

dengan masa lalu. Dalam pandangannya selama bunga bank tidak 

bersifat memberatkan atau eksploitatif, maka tidak termasuk 

kategori riba. Sayyid Thanthawi lebih menitikberatkan prinsip 

keadilan dan kesejahteraan dalam sistem ekonomi, sehingga ia 

tidak hanya berpegang pada pendekatan tekstual semata, tetapi 

juga mempertimbangkan dampaknya terhadap masyarakat. 

Kendati demikian, pandangannya tetap menuai kontroversi dan 

tidak sepenuhnya diterima oleh kalangan ulama fiqih konservatif 

yang tetap mengharamkan riba. 

Berdasarkan analisis yang dilakukan maka dapat disimpulkan 

bahwa Sayyid Thantawi memandang bahwa mendepositokan harta 

pada suatu lembaga keuangan sama halnya dengan mudharabah. 

berpandangan bahwa bunga bank dapat dianggap halal jika tidak 

mengandung unsur paksaan, monopoli, serta didasarkan pada 

prinsip kesepakatan bersama. Selain itu, ia berargumen bahwa 

tidak terdapat dalil syar’i yang secara eksplisit melarangnya. Para 

fuqaha menyatakan bahwa Mudharabah yang rusak jika tidak 

terpenuhinya salah satu dari beberapa persyaratan. Dalam praktik 

perbankan, bunga tidak ditentukan sejak awal tanpa adanya kajian 

mendalam terhadap pasar nasional dan internasional. Penentuan 

bunga di muka dinilai memberikan manfaat bagi kedua belah pihak 

dan tidak bertentangan dengan potensi kerugian. Di era modern ini, 

ketika moralitas mengalami kemunduran dan ambisi ekonomi 

semakin kompleks, pemilik modal kerap berada dalam posisi yang 

lebih lemah dibandingkan pengelola modal. 



 

xvii 

 

Dalam penulisan dan penyusunan skripsi ini penulis banyak 

mendapatkan bimbingan dan dukungan dari banyak pihak. Mulai 

dari dukungan yang bersifat moril dan materil, sehingga penulis 

dapat menyelesaikan penulisan skripsi. Pada kesempatan ini, 

perkenankanlah penulis menghaturkan ucapan terima kasih 

kepada: 

1. Kepada Prof. Dr. H. Nur Khoirin, M.Ag., selaku Dosen 

Pembimbing yang dengan ikhlas memberikan bimbingan, 

dukungan semangat, masukan, kritik, dan saran terhadap 

penelitian skripsi penulis. Kerelaan beliau dalam 

mengorbankan waktu, tenaga, dan sumbangsih pemikiran 

merupakan salah satu faktor keberhasilan penulis dalam 

menyelesaikan skripsi ini; 

2. Kepada kedua orang tua tercinta yaitu Bapak Santoso dan Ibu 

Binti Sa’adah yang dengan tulus mendidik dan membesarkan 

penulis dengan kasih sayang, serta memberikan motivasi dan 

curahan do’a yang selalu mengalir mengiringi setiap langkah 

perjuangan penulis, terutama saat penulis menyelesaikan 

skripsi ini; 

3. Kepada kakak perempuan tersayang yaitu Krismonda Briliana 

Tifani Putri, yang senantiasa mendoakan yang terbaik dan 

mendukung dalam suka maupun duka; 

4. Kepada Teman-teman karib penulis yaitu Nur Isna Fitriatur 

Rofiqoh, Diva Suci Wulandari, Farahda Meitsa Sabila, Semi 

Mulyani dan Reza Indriani Putri yang telah membantu 



 

xviii 

 

penulis, menghibur penulis, memberi saran kepada penulis 

hingga skripsi ini bisa terselesaikan 

5. Kepada semua pihak yang telah bersedia dengan tulus 

mendoakan dan membantu baik secara langsung maupun 

tidak dalam proses penulisan skripsi ini. 

Penulis berdoa semoga amal kebaikan dan jasa-jasa dari 

semua pihak yang telah membantu hingga terselesaikannya skripsi 

ini diterima Allah SWT, serta mendapatkan balasan yang lebih 

baik. Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih banyak 

kekurangan dan jauh dari kata sempurna dan masih terdapat 

banyak kekurangan serta kesalahan, sehingga penulis 

membutuhkan kritik dan saran yang baik untuk menjadikan skripsi 

ini lebih sempurna. Semoga penelitian ini dapat manfaat bagi 

penulis dan para pembaca pada umumnya. 

Wassalamua’alaikum Warahmatullahi Wabarokatuh 

Semarang, 5 Maret 2025 

Penulis 

 

 

 

 

Bintang Maura Salsa Bila F 

2102036089 

 



 

xix 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL.................................................................. i 

NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING .............................. ii  

LEMBAR PENGESAHAN ..................................................... iii 

MOTTO  ................................................................................... iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................... v 

DEKLARASI ........................................................................... vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................ vii  

ABSTRAK .............................................................................. xiv 

KATA PENGANTAR ........................................................... xvi 

DAFTAR ISI ........................................................................... xx 

BAB I : PENDAHULUAN ....................................................... 1  

A. Latar Belakang ................................................................. 1  

B. Rumusan Masalah ............................................................ 8  

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................ 9  

D. Telaah Pustaka ............................................................... 10  

E. Metodologi Penelitian .................................................... 15  

F. Sistematika Penulisan Skripsi ........................................ 18 

BAB II : BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL ........ 20 

A. Prinsip-Prinsip Bank Syariah ......................................... 20 

B. Perbedaan Bank Syariah dengan Bank Konvensional ... 36 



 

xx 

 

BAB III : PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID 

THANTHAWI ........................................................................ 43 

A. Biografi .......................................................................... 43 

B. Karya-Karya ................................................................... 48 

C. Pendapat Muhammad Sayyid Thanthawi tentang Bunga 

Bank ............................................................................... 51 

BAB IV : ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF 

MUHAMMAD SAYYID THANTHAWI ............................. 67 

A. Analisis Pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi tentang 

Bunga Bank .................................................................... 67 

B. Perbandingan Pendapat Para Ulama tentang Bunga Bank . 

 ........................................................................................ 74 

C. Relevansi Bunga Bank di Era Modern ........................... 84 

BAB V : PENUTUP ................................................................ 91  

A. Kesimpulan .................................................................... 91 

B. Saran .............................................................................. 93 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................. 95 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................. 102 

 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  

Manusia adalah makhluk sosial yang selalu bergantung 

satu sama lain dan saling membutuhkan. Salah satu aspek 

yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia adalah 

aktivitas ekonomi, yang berfungsi untuk memenuhi berbagai 

kebutuhan hidup. Dalam ajaran Islam, Al-Qur’an telah 

menjelaskan seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk 

aturan yang membolehkan maupun melarang berbagai 

tindakan. Aturan-aturan ini bertujuan menciptakan kehidupan 

yang damai, sejahtera, dan harmonis. Al-Qur’an hadir sebagai 

pedoman bagi umat manusia, memberikan tuntunan dalam 

aspek aqidah, syari’ah, dan akhlak, dengan menetapkan 

prinsip-prinsip dasar mengenai berbagai persoalan tersebut. 

Allah SWT mengamanahkan kepada Rasulullah SAW untuk 

menjelaskan dan merinci prinsip-prinsip tersebut kepada 

umatnya. Dalam Islam, aktivitas ekonomi dikenal sebagai 

“Kegiatan bermuamalah”, yaitu interaksi sosial yang 

berkaitan dengan pemenuhan kebutuhan hidup. Jika seseorang 

hanya mengejar keuntungan pribadi tanpa 

mempertimbangkan kesejahteraan orang lain, maka praktik 

eksploitasi, imperialisme, atau penjajahan dapat kembali 

terjadi di berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi. Oleh 

karena itu, Al-Qur’an diturunkan untuk memperbaiki sistem 



 

2 

 

ekonomi yang masih mengandung unsur riba. Pada masa pra-

Islam, praktik riba sangat melekat dalam kehidupan 

masyarakat Arab dan tetap menjadi tantangan pada awal 

perkembangan hukum Islam. Riba dianggap sebagai bentuk 

eksploitasi yang menimbulkan ketidakadilan (zulm) terhadap 

salah satu pihak yang terlibat dalam kegiatan bermuamalah.  

Perdebatan mengenai apakah bunga bank termasuk 

dalam kategori riba atau tidak serta keharaman riba itu sendiri 

tidak dapat dipisahkan dari perselisihan seputar bunga bank. 

Karena keterkaitannya yang erat, maka penting untuk 

mengkaji persoalan riba guna memberikan pemahaman yang 

menyeluruh terkait hukum bunga bank. Seiring dengan 

perkembangan zaman, kebutuhan manusia terus meningkat, 

sehingga aktivitas ekonomi semakin beragam. Salah satu 

institusi yang berperan dalam mengelola aliran keuangan 

adalah perbankan, yang berkembang untuk mendorong 

pertumbuhan ekonomi. Mengingat peranannya yang krusial, 

bank sering dianggap sebagai elemen vital dalam 

perekonomian suatu negara. Selain itu, bank juga berfungsi 

melindungi aset dari berbagai risiko seperti kebakaran, banjir, 

perampokan, dan ancaman lain yang dapat membahayakan 

keamanan. 2  Di era modern, bank berperan sebagai pusat 

penggerak ekonomi global. Sebagai lembaga keuangan yang 

memiliki pengaruh besar terhadap pembangunan suatu 

 
2 Muslimin H. Kara, Bank Syariah di Indonesia (Yogyakarta: UII Press, 

2005), Hlm 75. 



 

3 

 

negara, perbankan menjalankan fungsi sebagai perantara 

keuangan. Hal ini sejalan dengan Pasal 1 angka 2 Undang-

Undang Nomor 10 Tahun 1998, yang menyebutkan bahwa 

bank berfungsi untuk menghimpun dana dari masyarakat dan 

menyalurkannya kembali dalam bentuk kredit atau produk 

keuangan lainnya guna meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat.3 Sejak tahun 1960-an, isu mengenai pembatasan 

bunga bank menjadi perhatian umat Islam. Bunga bank 

merupakan tambahan yang dikenakan pada transaksi 

pinjaman, dihitung berdasarkan pokok pinjaman tanpa 

mempertimbangkan hasil yang diperoleh dari pokok tersebut. 

Penetapan bunga biasanya dilakukan berdasarkan jangka 

waktu tertentu dan ditetapkan secara pasti di muka, dengan 

persentase tertentu.4  

Di tengah-tengah kehidupan masyarakat masih sering 

terjadi perdebatan dan kesalahpahaman mengenai praktik 

ekonomi Islam, terutama yang bergerak dalam bidang 

perbankan yaitu mengenai larangan bunga bank. Sebagian 

kalangan menganggap bunga bank sebagai bentuk riba yang 

dilarang dalam Islam. Perdebatan ini terutama muncul di 

kalangan umat Muslim yang berpegang pada larangan riba 

sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an. Sehingga 

 
3  Abdul Ghofur Anshori, “Sejarah Perkembangan Hukum Perbankan 

Syariah di Indonesia dan Implikasinya bagi Praktik Perbankan Nasional”, La Riba 

Jurnal Ekonomi Islam, Vol. II, No 2, Desember 2008. 
4 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI Sejak 1975 (Surabaya: 

Penerbit Erlangga, Cet.1, 2011), Hlm 444. 



 

4 

 

munculah perbedaan pendapat dikalangan ulama mengenai 

hukum dari bunga bank. Dalam dunia ekonomi, bunga bank 

yang disebut sebagai suku bunga berfungsi sebagai indikator 

utama yang memengaruhi inflasi, investasi, serta pergerakan 

nilai mata uang suatu negara. 

Perdebatan ini wajar terjadi karena riba sering kali 

dikaitkan dengan bunga bank yang umum diterapkan dalam 

sistem perbankan saat ini. Sepanjang sejarah, baik di era 

klasik, abad pertengahan, maupun zaman modern, isu riba 

dalam pemikiran Islam selalu menimbulkan perbedaan 

pendapat di kalangan ulama. Perbedaan ini muncul karena 

hingga kini para cendekiawan Muslim belum mencapai 

kesepakatan yang seragam mengenai hukum bunga bank, 

terutama dalam konteks ekonomi kontemporer. Para ulama 

yang menentang riba mempunyai penafsiran berbeda terhadap 

Al-Qur’an, sehingga menyebabkan perbedaan pandangan 

terkait hukumnya. Dalam hal ini, umat Islam yang memiliki 

pemahaman yang berbeda-beda dalam menafsirkan ayat-ayat 

yang membahas riba. Beberapa penafsir berpendapat dengan 

tegas bahwa segala bentuk riba, baik dalam skala besar 

maupun kecil baik riba fadl atau riba nasi’ah harus dilarang 

sepenuhnya. 

Allah berfirman dalam Al-Qur’an Surah  Al-Imran: 130 

yang berbunyi: 



 

5 

 

يَ ُّهَا لعََلَّكُمْ   يَٰٰٰٓ  َ اللَّ َٰ وَّات َّقُوا   
عَفَةًۖ اَضْعَافاً مُّضَٰ الر ِّب َٰوٰٓا  تََْكُلُوا  لََ  اَٰمَنُ وْا  الَّذِّيْنَ 

 ۝١٣٠ تُ فْلِّحُوْنَ  

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah 

kamu memakan riba dengan berlipat ganda dan bertakwalah 

kamu kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan.” 

(Q.S Al-Imran: 130). 

Beberapa mufasir dan ulama secara tegas 

mengharamkan segala bentuk riba, termasuk riba ganda, riba 

dalam jumlah kecil, riba nasi’ah, dan riba fadhl. Mereka 

berpendapat bahwa riba fadhl dilarang karena dapat menjadi 

jalan menuju riba nasi’ah. Riba nasi’ah sendiri terjadi ketika 

terjadi pertukaran barang sejenis dengan jumlah berlebihan 

yang dikaitkan dengan jangka waktu tertentu, sedangkan riba 

fadhl terjadi ketika barang yang dipertukarkan memiliki 

kesamaan jenis tetapi jumlahnya tidak seimbang.5 Di antara 

mufasir yang menganut pandangan ini adalah Sayid Qutb, Al-

Jassas, Al-Qurthubi, dan As-Syaukani. Mereka berpendapat 

bahwa istilah adh’afan mudhaafatan dalam Al-Qur’an bukan 

merupakan syarat atau batasan dalam larangan riba, 

melainkan hanya menggambarkan praktik riba yang kejam 

pada masyarakat Arab pra-Islam, yang sering mengeksploitasi 

kaum lemah. Pandangan ini kemudian diperkuat oleh pemikir 

 
5 Khoiruddin Nasution, Riba dan Poligami, Sebuah Studi atas Pemikiran 

Muhammad Abduh (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), Hlm 40-49. 



 

6 

 

Islam seperti Muhammad Nejatullah Siddiqi, Yusuf 

Qardhawi, Wahbah Zuhaili, dan Abu A’la Al-Maududi, yang 

menegaskan bahwa setiap tambahan dari pokok pinjaman, 

baik sedikit maupun banyak, tetap tergolong riba dan 

hukumnya haram. 6  Mereka berpendapat bahwa kalimat 

adh’afan mudhaafatan merupakan syarat agar riba dianggap 

haram, dengan demikian bila ada penambahan yang tidak 

berlipat ganda hukumnya tidak dilarang, seperti penambahan 

pada jual beli misalnya, baik itu dibayar segera maupun 

tangguh. Kelompok mufasir menganut pandangan demikian, 

di antaranya adalah Fazlur Rahman, Adullah Saeed, dan 

Syekh Ali Jum’ah. 

Dalam penelitian ini, penulis berfokus pada pemikiran 

Muhammad Sayyid Thanthawi mengenai hukum bunga bank. 

Sayyid Thanthawi adalah Syekh atau Imam Besar Universitas 

Al-Azhar, Kairo, Mesir. Dalam menetapkan status bunga 

bank, Sayyid Thanthawi menggunakan metode qiyas dengan 

menyamakan bunga bank dengan sistem mudharabah. 

Pendapatnya mengenai hal ini dituangkan dalam karyanya 

Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-Syar’iyyah, yang 

kemudian diterjemahkan oleh Abdul Rouf, Lc., MA dengan 

judul Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar 

Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya. 

 
6  Wartoyo, “Bunga Bank (Sebuah Dialektika Pemikiran antara Kaum 

Modernis dengan Neo-Revivalis)”, La_Riba Jurnal Ekonomi Islam, Volume IV, 

No. 1, 2010, Hlm 117. 



 

7 

 

Dalam buku tersebut, Sayyid Thanthawi menjelaskan bahwa 

penetapan keuntungan di muka tidaklah dilarang, sebab tidak 

terdapat nash atau hadis yang secara tegas 

mengharamkannya. 7  Menurutnya, penambahan atas pokok 

pinjaman, baik dalam bentuk uang, barang, maupun hewan, 

termasuk dalam ukuran atau timbangan, tidak menjadi 

masalah selama diberikan secara sukarela, berasal dari 

ketulusan hati, serta tidak mengandung unsur haram. Oleh 

karena itu, hal tersebut diperbolehkan karena tidak ada 

larangan eksplisit dalam ajaran Islam. Sayyid Thanthawi 

berpendapat bahwa bunga bank merupakan hasil kesepakatan 

antara dua pihak tanpa adanya unsur eksploitasi atau 

ketidakadilan, serta memberikan manfaat bagi kedua belah 

pihak, baik nasabah maupun bank. Berdasarkan alasannya ini 

maka timbulah kontruksi pemikiran Sayyid Thanthawi yang 

membolehkan praktik bunga bank. Muhammad Sayyid 

Thanthawi juga menegaskan bahwa kaidah “Setiap pinjaman 

yang di dalamnya ada syarat keuntungan adalah riba” 

hanyalah hasil ijtihad ulama pada masanya dan bukan berasal 

dari hadis Nabi SAW atau perkataan para sahabat. 

Menurutnya, bahwa illat dari keharaman riba itu adalah sifat 

aniaya, sebagaimana yang terdapat di akhir Al-Qur’an Surah 

Al-Baqarah ayat 273. Dengan demikian, apabila tidak terdapat 

 
7Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum 

Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya (Depok: Keira Publishing, 2019), 

Hlm 203. 



 

8 

 

unsur aniaya atau penindasan, maka belum termasuk dalam 

kategori riba. Perbedaan dalam memahami illat (alasan 

hukum) yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist, serta cara 

menempatkan kronologi turunnya ayat-ayat terkait riba, 

sangat berpengaruh terhadap hasil ijtihad seseorang dalam 

menilai hukum bunga bank. Oleh sebab itu, penafsiran 

mengenai urutan turunnya ayat tentang riba menjadi salah satu 

faktor yang menentukan pendapat akhir para ulama dan 

cendekiawan mengenai hukum bunga bank.8 

Dengan adanya perbedaan pemikiran-pemikiran terkait 

hukum bunga bank, sering kali menimbulkan kebingungan di 

kalangan masyarakat awam dalam memahami dan 

menentukan pandangan mana yang dapat dijadikan sebagai 

pedoman. Berdasarkan permasalahan yang telah dijelaskan 

dalam latar belakang, penulis tertarik untuk meneliti lebih 

dalam pemikiran salah satu ulama fiqih kontemporer, yaitu 

Muhammad Sayyid Thanthawi. Oleh karena itu, penulis 

memberi judul skripsi ini “Studi Pemikiran Muhammad 

Sayyid Thanthawi Tentang Bunga Bank”. 

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan di atas, 

maka rumusan masalah yang akan dibahas pada penelitian ini 

adalah: 

 
8Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum 

Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya, 205. 



 

9 

 

1. Bagaimana pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi 

tentang bunga bank? 

2. Bagaimana relevansi tentang perkembangan bunga bank di 

era modern? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  

Berdasarkan pada perumusan masalah di atas, maka 

tujuan dari penelitian ini adalah: 

1. Untuk mengetahui pemikiran Muhammad Sayyid 

Thanthawi tentang bunga bank. 

2. Untuk mengetahui relevansi tentang perkembangan bunga 

bank di era modern. 

Berdasarkan fokus penelitian yang telah disebutkan, 

maka manfaat atau kegunaan yang ingin dicapai dalam 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Manfaat teoritis 

Hasil dari penelitian ini diharapkan mampu menambah 

wawasan keilmuan mengenai konsep bunga bank dari 

berbagai gagasan para ulama-ulama muslim salah satunya 

yakni Muhammad Sayyid Thanthawi. 

2. Manfaat praktis 

a. Bagi penulis 

Memberikan pengetahuan baru kepada penulis sendiri 

mengenai pokok masalah yang dibahas dalam 

penelitian ini. Serta hasil penelitian ini dapat digunakan 

untuk menempuh tugas akhir kuliah sebagai syarat 



 

10 

 

memperoleh gelar sarjana hukum (S.H) dari fakultas 

syariah dan hukum. 

b. Bagi Pembaca 

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat dijadikan 

sebagai sumber rujukan terkait bunga bank menurut 

tokoh pemikir muslim khususnya Sayyid Thanthawi. 

c. Bagi Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 

Manfaat penelitian ini bagi Universitas adalah untuk 

mengembangkan materi pembelajaran khususnya 

dalam bidang yang relevan dan yang terbaru. Sehingga 

hasil penelitian ini diharapkan mampu dijadikan 

pijakan bagi para akademisi, praktisi dan peminat 

kajian tentang hukum serta secara khusus bagi 

mahasiswa Fakultas Syariah dan Hukum Uin 

Walisongo Semarang.  

D. Telaah Pustaka  

Dalam suatu penelitian ilmiah, kajian terdahulu 

memiliki peran penting sebagai acuan yang membantu 

peneliti dalam melakukan studi. Kajian tersebut berkontribusi 

dalam memperkaya teori-teori yang digunakan untuk 

menganalisis permasalahan yang diteliti. Oleh karena itu, 

penulis merujuk pada beberapa penelitian sebelumnya sebagai 

referensi guna memperluas wawasan dan mendukung 

pembahasan dalam penelitian ini. Berikut adalah beberapa 

penelitian terdahulu yang berkaitan dengan studi ini: 



 

11 

 

1. Muhammad Setiawan, (Skripsi, 2021) dengan judul 

“Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran Yusuf 

Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Dalam skripsi ini 

membahas, Menurut Yusuf Qardhawi, bunga bank sama 

dengan riba yang dilarang dalam Islam, karena berpijak 

pada statemen bahwa setiap penambahan dalam transaksi 

pinjaman adalah dilarang. Yusuf Qardhawi cenderung 

menggunakan illat melihat dari aspek formalnya, atau apa 

yang ada dalam dzahir ayat sebagai landasan analoginya. 

Yusuf Qardhawi lebih melihat kemudharatan pinjaman 

berbunga dari segi mikro ekonomi, hal itu terlihat dari 

pemaparannya mengenai kemudharatan-kemudharatan 

pinjaman berbunga yang lebih mengarah kepada 

individual orangnya. Menurut Abdullah Saeed, bunga 

bank yang ada saat ini tidak menimbulkan terjadinya 

ketidakadilan, sebagaimana yang terjadi dalam praktik riba 

yang ada pada masa jahiliyah diharamkan dalam Al-Quran 

adalah yang bersifat mengeksploitasi. Abdullah Saeed 

lebih melihat hikmah sebagai landasan analoginya sebab 

menurutnya illat memiliki banyak kelemahan, menurutnya 

ketidakadilan hanya terdapat pada riba yang terdapat pada 

masa jahiliyah, karena terjadinya penindasan kreditur 

kepada debitur, hingga menyebabkan perbudakan, 

sedangkan transaksi pinjaman berbunga di bank saat ini, 

mustahil akan menyebabkan penindasan sebab 

menurutnya illat memiliki banyak kelemahan, karena 



 

12 

 

bunga bank juga dapat memajukan perekonomian dunia 

dan menjalankan infrastruktur yang ada dalam suatu 

Negara. Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema 

yang dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang 

dibahas.9 

2. Nurul Lailatin Nafiah, (Skripsi, 2022) dengan judul “Studi 

Komparatif Pemikiran Yusuf Qardhawi Dan M. 

Dawam Rahardjo Tentang Bunga Bank”. Dalam skripsi 

ini membahas, Menurut pemikiran Yusuf Qardhawi, bunga 

bank pada dasarnya sama dengan riba yang dalam Islam 

hukumnya haram mutlak. Karena pada dasarnya hukum 

dari bunga bank ialah riba, dan sudah jelas bahwa riba yang 

dilarang dalam Al-Qur’an ialah setiap tambahan yang 

terdapat dalam pinjaman baik itu kecil ataupun besar. 

Sedangkan menurut pemikiran M. Dawam Rahardjo 

hukum dari bunga bank ialah diperbolehkan (mubah). M. 

Dawam Rahardjo cenderung melihat dari sisi moralitas 

dalam sebagai landasan diperbolehkannya bunga bank. 

Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema yang 

dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.10 

 
9  Muhammad Setiawan, “Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran Yusuf 

Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Skripsi Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Fatmawati Sukarno (Bengkulu: 2021). 
10 Nurul Lailatin Nafiah, “Studi Komparatif Pemikiran Yusuf Qardhawi dan 

M. Dawam Rahardjo Tentang Bunga Bank”, Skripsi Universitas Islam Negeri 

(UIN) Sunan Ampel (Surabaya, 2022). 



 

13 

 

3. Gina Yustika, (Skripsi, 2022) dengan judul “Pandangan 

Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed tentang riba dan 

relevansinya dengan bunga bank”. Dalam skripsi ini 

membahas, Menurut pemikiran Wahbah az-Zuhaili 

tentang riba dan bunga bank yaitu dilarang dan haram 

karena termasuk dalam riba nasiah. Beliau berpendapat 

apabila mengambil bunga baik itu hanya sedikit ataupun 

banyak termasuk dalam riba. Kemudharatan bunga telah 

terwujud secara jelas, sehingga hukumnya adalah haram, 

haram, dan haram. Bunga seperti riba dan dosanya seperti 

dosa riba. Sedangkan menurut pemikiran Abdullah Saeed 

tentang riba dan bunga bank yaitu beliau mengemukakan 

pendapat jika tidak semua tambahan itu riba dan 

diharamkan. Riba yang diharamkan yaitu riba yang 

mengandung unsur eksploitasi, sedangkan bunga sekarang 

ini berbeda karena sudah tidak ada unsur kemudharatan 

atau eksploitasi didalamnya karena telah dilindungi oleh 

undang-undang yang ada pada saat ini. Persamaan dengan 

penelitian ini adalah pada tema yang dibahas dan 

perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.11 

4. Ramdaniar dkk (Jurnal, 2021) dengan judul “Analisis 

Fikih Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam 

Rahardjo Mengenai Bunga Bank”. Dalam jurnal ini 

 
11 Gina Yustika,”Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed tentang 

riba dan relevansinya dengan bunga bank”, Skripsi Institut Agama Islam Negeri 

(IAIN) ParePare (ParePare, 2022). 



 

14 

 

membahas, Menurut M. Dawam Rahardjo berpendapat 

bahwa Bunga Bank boleh karena beliau lebih 

mengedepankan aspek motalitas, dibanding aspek legal-

formal atau otoritas fikih semata. Disamping itu juga, 

karena Dawam menempatkan ayat pelarangan Riba yang 

ada dalam surat Al-Baqarah secara kronologis pada tahap 

kedua, bukan yang terakhir seperti ulama pada umumnya. 

Sedangkan ayat pelarangan atau pengharaman Riba yang 

terakhir menurutnya terdapat pada surat An-Nisa ayat 160-

161. Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema 

yang dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang 

dibahas.12 

5. Irsyadur Rofiq dkk (Jurnal, 2023) dengan judul “Hukum 

Bunga Bank Perspektif M. Quraish Shihab Dan 

Relevansinya Dengan Perbankan Di Indonesia”. Dalam 

jurnal ini membahas, Menurut Quraish Shihab terkait 

adh’afan mudha’afa yang sering menjadi perdebatan 

mengenai boleh atau tidaknya dapat dilihat dari beberapa 

kata kunci dari ayat tentang riba. Sehingga dapat diambil 

kesimpulan bahwa adh’afan mudha’afa tersebut termasuk 

syarat atau bukan, atau yang dimaksud pelipatgandaan atau 

bukan, pada akhirnya yang diharamkan adalah segala 

bentuk kelebihan. Kelebihan yang dimaksud adalah 

 
12  Ramdaniar Eka Syirfana& Neneng Nurhasanah, “Analisis Fikih 

Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam Rahardjo Mengenai Bunga Bank”, 

Journal Riset Ekonomi Syariah, Volume 1, No. 1, 2021, Hlm 26-31. 



 

15 

 

kelebihan dengan unsur penganiayaan dan penindasan. 

Bunga bank menurut Quraish bukanlah sesuatu yang 

haram, mengingat bunga yang berlaku saat ini tidak 

mengandung unsur penganiayaan dan penindasan antar 

umat manusia. Relevasinya perbankan di Indonesia, 

menurut Quraish bunga Bank hukumnya tidak haram dan 

dapat dimanfaatkan sebagai pemenuhan kebutuhan. 

Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema yang 

dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.13 

Dengan demikian, pembahasan pada penelitian ini 

lebih memfokuskan kepada salah satu tokoh ulama fiqih 

kontemporer yaitu Muhammad Sayyid Thanthawi, mengenai 

pemikiran serta relevansi pendapatnya tentang bunga bank 

pada saat ini.  

E. Metodologi Penelitian  

Untuk memperoleh data dan penjelasan mengenai 

segala sesuatu yang berkaitan dengan pokok permasalahan 

diperlukan suatu pedoman penelitian yang disebut metodologi 

penelitian. Metodologi penelitian merupakan suatu cara atau 

jalan untuk memperoleh pemecahan terhadap segala 

permasalahan. 

1. Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian  

 
13 Irsyaddur Rofiq& Ucik Putri Salsabilah, “Hukum Bunga Bank Perspektif 

M. Quraish Shihab Dan Relevansinya Dengan Perbankan Di Indonesia”, An-

Nisbah Jurnal Perbankan Syariah, Volume 4, Nomor 1, 2023. 



 

16 

 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan 

“Library Research”, yaitu penelitian yang dilakukan di 

perpustakaan yang acuannya menggunakan buku-buku 

sebagai sumber data atau dengan kata lain menggunakan 

literatur yang dikemukakan oleh para ilmuan. Penelitian 

ini menggunakan pendekatan normatif, dengan mendekati 

sebuah masalah untuk melihat apakah sesuatu itu baik atau 

buruk, sah atau batal, seseuai atau tidak menurut norma 

yang berlaku. Disamping itu, untuk menyederhanakan 

penemuan hukum atas masalah yang diangkat sebagai 

tolak ukur persesuaian dari nash-nash dan ketentuan 

hukum dalam syariah.14 

2. Sumber Data dan Bahan Hukum 

a) Sumber Data 

1. Data sekunder adalah sumber data yang diperoleh 

secara tidak langsung dari sumbernya, tetapi melalui 

sumber lain. Adapun dalam penelitian ini penulis 

menggunakan Kitab Karya Muhammad Sayyid 

Thanthawi yang berjudul Muamalat Al-Bunuk Wa-

Ahkamuha As Syar’iyyah dan Buku terjemahan 

Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar 

Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan 

Lainnya oleh Abdul Rouf, Lc., MA. 

b) Bahan Hukum 

 
14 Suteki& Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori 

dan Praktik), cet. ke-1 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018 ), Hlm 147. 



 

17 

 

1. Bahan hukum primer adalah bahan-bahan hukum 

yang mempunyai kekuatan mengikat secara yuridis 

yang terdiri dari: Al-Qur’an, Hadist dan Kitab Fiqih. 

2. Bahan hukum sekunder adalah bahan-bahan yang 

erat kaitannya dengan bahan hukum primer dan 

dapat membantu menganalisis dan memahami 

bahan hukum primer, dapat berupa: Artikel, Jurnal-

jurnal dan Hasil karya tulis ilmiah. 

3. Bahan hukum tersier adalah berupa komplementer 

untuk bahan hukum sekunder dan tersier, berupa: 

Kamus Hukum (Black’s Law Dictionary) dan 

Ensiklopedia. 

3. Teknik Pengumpulan Data  

Dalam proses pengumpulan data, dilakukan teknik studi 

kepustakaan untuk memperoleh informasi yang lengkap. 

Metode ini melibatkan membaca, menganalisis, dan 

mencatat berbagai sumber bacaan atau literatur yang 

relevan dengan fokus permasalahan. Sumber-sumber 

tersebut kemudian disaring dan disusun dalam sebuah 

kerangka pemikiran yang bersifat teoritis. Seluruh literatur 

yang telah dikumpulkan dibaca, dipahami, dan 

diklasifikasikan sesuai dengan kebutuhan penelitian. 

Setelah itu, data disusun secara sistematis agar lebih 

mudah dipahami sebelum akhirnya dilakukan analisis.15 

 
15 Suteki& Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori 

dan Praktik), cet. ke-1 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018 ), Hlm 216-217. 



 

18 

 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini 

yaitu dengan menggunakan metode deskriptif analisis, 

yakni penyusunan berupaya untuk mendeskripsikan 

pandangan bunga bank menurut Muhammad Sayyid 

Thanthawi. Kemudian penyusun menelusuri landasan 

argumen yang menjadi pijakannya. Penelitian Deskriptif 

yaitu penelitian yang bertujuan untuk membut deskriptif 

atau gambaran mengenai fakta-fakta, sifat-sifat, serta 

berhubungan antara fenomena yang diselidiki kemudian 

dianalisis.16 

F. Sistematika Penulisan Skripsi 

Penulisan skripsi ini terdiri dari lima bab. Setiap bab 

terbagi menjadi beberapa sub-bab sesuai dengan pokok 

bahasan. Untuk mendapatkan gambaran yang jelas serta 

memudahkan pembahasan penelitian ini, maka dibuatlah 

sistematika penulisan sebagai berikut: 

BAB I: PENDAHULUAN 

Pada bab ini penulis akan mengemukakan yakni: 

Latar Belakang, Rumusan Masalah, Tujuan dan 

Kegunaan Penelitian, Telaah Pustaka, Metodologi 

Penelitian dan Sistematika Penulisan Skripsi. 

BAB II: BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL 

 
16  Saifuddin Azwar, Metode penelelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

Offset, 1998) Hlm 128. 



 

19 

 

Pada bab ini berisi tentang prinsip-prinsip bank 

syariah dan perbedaan antara bank syariah dengan 

bank konvensional. 

BAB III:  PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID 

THANTHAWI 

Pada bab ini berisi tentang biografi, karya-karya 

dan pendapat Muhammad Sayyid Thanthawi 

tentang bunga bank. 

BAB IV: ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF 

MUHAMMAD SAYYID THANTHAWI 

Pada bab ini berisi tentang analisis dalil-dalil riba 

dan bunga bank perspektif Muhammad Sayyid 

Thanthawi tentang bunga bank, Perbandingan 

pendapat para ulama tentang bunga bank dan 

Relevansi bunga bank di era modern. 

BAB V: PENUTUP  

Pada bab ini berisi kesimpulan dan saran yang 

merupakan bagian akhir dalam penulisan karya 

tulis ilmiah. Kesimpulan ini didapat dari 

keseluruhan pembahasan yang terkait dengan 

fokus dan tujuan penelitian. Untuk akhir dari 

penelitian ditutup dengan saran yang diajukan 

kemudian dapat digunakan untuk menambah 

referensi dan khazanah pengetahuan.  

 

 



 

20 

 

BAB II 

BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL 

A. Prinsip-Prinsip Bank Syariah 

Istilah perbankan dalam bahasa Prancis berasal dari 

kata banque, sementara dalam bahasa Italia disebut banco, 

yang berarti bangku atau peti/lemari. Makna dari kedua istilah 

tersebut menggambarkan fungsi utama bank komersial. Kata 

"peti" dan "lemari" merujuk pada tempat penyimpanan barang 

berharga, seperti uang, emas, dan berlian dan lain-lain. Pada 

abad ke-12 di Italia, banco diartikan sebagai meja, counter, 

atau tempat penukaran uang (money charger). Pengertian ini 

menekankan aspek transaksi, seperti pertukaran mata uang 

atau pembayaran barang dan jasa dalam aktivitas bisnis.17 

Istilah Banco digunakan karena aktivitas administratif 

perbankan, baik di masa lalu, saat ini, maupun kemungkinan 

di masa depan, dilakukan di atas meja. Sementara itu, dalam 

bahasa Arab, bank disebut mashrif, yang merujuk pada tempat 

di mana aset diperdagangkan, baik melalui penyimpanan, 

penarikan, maupun bentuk muamalah lainnya. Dari 

pengertian tersebut, dapat disimpulkan bahwa fungsi utama 

bank mencakup safe keeping function, yakni menyediakan 

tempat penyimpanan uang yang aman, serta transaction 

 
17 Zainul Arifin, Dasar-dasar Manajemen Bank Syariah (Jakarta: Alvabet, 

2002), Hlm 1-2. 



 

21 

 

function, yaitu menyediakan metode pembayaran untuk 

berbagai transaksi barang dan jasa. 

Dalam bahasa Inggris, perbankan dikenal sebagai 

banking. Mengacu pada Black’s Law Dictionary yang dikutip 

oleh Hermansyah, perbankan mencakup segala hal yang 

berhubungan dengan bank, termasuk pendirian, operasional, 

serta prosedur dan metode bisnis yang digunakan. 

Berdasarkan definisi tersebut, perbankan dapat dipahami 

sebagai suatu sistem yang meliputi bank, pendiriannya, 

operasionalnya, serta tata cara dan mekanisme bisnisnya 

secara keseluruhan. 18  Menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI), bank adalah lembaga keuangan yang 

kegiatan utamanya meliputi pemberian kredit serta 

penyediaan layanan dalam lalu lintas pembayaran dan 

peredaran uang. Sementara itu, dalam Undang-Undang 

Republik Indonesia Nomor 10 Tahun 1998 tentang 

Perbankan, bank didefinisikan sebagai lembaga usaha yang 

menghimpun dana dari masyarakat dalam bentuk simpanan 

dan menyalurkannya kembali dalam bentuk kredit atau 

instrumen lainnya guna meningkatkan taraf hidup rakyat.19 

Dalam konsep Islam, istilah bank secara harfiah sebenarnya 

tidak dikenal. Namun, secara fungsional, praktik yang 

memiliki prinsip serupa telah ada sejak zaman Rasulullah saw 

 
18 Hermansyah, Hukum Perbankan Nasional Indonesia (Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2008), Hlm 18. 
19 Ibid., 64. 



 

22 

 

dan berkembang dengan konsep tersendiri, yang kini dikenal 

sebagai Bank Syariah. 

Berdasarkan Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah Pasal 1 

Poin 1, pengertian perbankan syariah adalah segala hal yang 

berkaitan dengan bank syariah dan unit usaha syariah, 

termasuk aspek kelembagaan, aktivitas bisnis, serta tata cara 

dan proses operasionalnya.20 Definisi Bank Syariah (Islamic 

Banking) adalah embaga intermediasi keuangan yang 

beroperasi berdasarkan etika dan prinsip-prinsip Islam. Dalam 

menjalankan kegiatannya, bank ini tidak menerapkan sistem 

bunga (Riba), praktik spekulasi (Maysir), maupun unsur 

ketidakpastian atau ketidakjelasan (Gharar). 21  Sebagai 

lembaga keuangan, fungsi utama Bank Syariah adalah 

menerima simpanan dari pemilik modal dan menyalurkan 

dana kepada investor dengan skema pembiayaan yang sesuai 

dengan prinsip hukum Islam. Aktivitas perbankan syariah 

berlandaskan pada fatwa yang dikeluarkan oleh otoritas yang 

berwenang dalam menetapkan ketentuan syariah. 22  Secara 

fungsional, bank syariah memiliki peran yang serupa dengan 

bank konvensional, yakni sebagai lembaga intermediasi yang 

 
20 Afnil Guza, Himpunan Undang-Undang Perbankan Republik Indonesia 

(Jakarta: Asa Mandiri, 2008), Hlm. 3. 
21  Zainuddin Ali, Hukum Perbankan Syariah (Jakarata: Sinar Grafika, 

2008), Hlm 1. 
22  Pasal 1 angka 12 Undang-undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang 

Perbankan Syariah. 



 

23 

 

menghimpun dana dari masyarakat dan menyalurkannya 

kembali dalam bentuk fasilitas pembiayaan bagi pihak yang 

membutuhkan. 

Berdasarkan Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah Pasal 1 

Poin 7, bank yang beroperasi sesuai dengan prinsip syariah 

terbagi menjadi tiga jenis, yaitu Bank Umum Syariah, Unit 

Usaha Syariah, dan Bank Pembiayaan Rakyat Syariah. Bank 

Umum Syariah adalah bank syariah yang menyediakan 

layanan perbankan, termasuk fasilitas pembayaran. Sementara 

itu, Unit Usaha Syariah merupakan bagian dari kantor pusat 

bank umum konvensional yang berperan sebagai kantor induk 

bagi unit atau cabang yang menjalankan kegiatan usaha 

berbasis syariah. Sedangkan Bank Pembiayaan Rakyat 

Syariah adalah bank syariah yang tidak menyediakan layanan 

dalam lalu lintas pembayaran. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa Bank Pembiayaan Rakyat Syariah 

merupakan lembaga perbankan syariah yang berfokus pada 

layanan pembiayaan bagi usaha kecil dan mikro tanpa 

melibatkan transaksi pembayaran antarbank. 

Setiap bank yang beroperasi dengan prinsip syariah 

menjalankan kegiatan usahanya berdasarkan ketentuan 

hukum Islam. Prinsip syariah dalam perbankan didefinisikan 

sebagai prinsip hukum Islam yang diterapkan dalam aktivitas 

perbankan, berlandaskan fatwa yang ditetapkan oleh lembaga 

yang memiliki kewenangan dalam menetapkan hukum 



 

24 

 

syariah. Dalam prinsip hukum syariah, terdapat aturan 

mengenai perjanjian yang didasarkan pada hukum Islam 

antara bank dan pihak lain yang terlibat dalam transaksi. 

Kriteria kegiatan usaha yang berlandaskan prinsip syariah 

diatur dalam Pasal 2 Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah yaitu setiap 

kegiatan usaha yang dalam praktiknya tidak mengandung 

beberapa unsur dibawah antara lain:23 

1. Transaksi yang tidak mengandung Riba, yaitu penambahan 

atau kelebihan yang diperoleh secara bathil atau tidak sah, 

seperti alam pertukaran barang yang tidak setara dalam hal 

kualitas, kuantitas, atau waktu penyerahan (fadhl). 

2. Transaksi yang tidak mengandung Maysir, yaitu unsur 

spekulasi atau perjudian yang bergantung pada 

ketidakpastian, seperti taruhan atau aktivitas berisiko 

tinggi yang dilarang dalam hukum Islam. 

3. Transaksi yang tidak mengandung Gharar, yaitu 

ketidakjelasan dalam objek transaksi, baik dari segi 

eksistensi maupun informasi yang tidak transparan. 

4. Transaksi yang tidak mengandung Zalim, yaitu praktik 

yang menyebabkan ketidakadilan atau merugikan salah 

satu pihak yang terlibat. 

5. Transaksi yang tidak mengandung Haram, yaitu transaksi 

yang objek barangnya dilarang secara hukum islam. 

 
23 Afnil Guza,  Himpunan Undang-Undang Perbankan Rebuplik Indonesia, 

Hlm 4. 



 

25 

 

Dalam menjalankan operasionalnya, perbankan syariah 

harus berlandaskan prinsip-prinsip syariah yang bersumber 

dari Al-Qur'an dan Hadis serta terbebas dari unsur-unsur yang 

dilarang dalam ajaran Islam. Terdapat lima prinsip utama 

dalam pengelolaan perbankan syariah, yaitu:24 

1. Fiduciary Principle (Prinsip Kepercayaan). Bank syariah 

harus menjalankan usahanya dengan amanah dan penuh 

tanggung jawab terhadap dana yang dipercayakan oleh 

nasabah. 

2. Confidential Principle (Prinsip Kerahasiaan). Informasi 

terkait transaksi dan data nasabah harus dijaga dengan 

ketat untuk melindungi privasi mereka. 

3. Prudensial Principle (Prinsip Kehati-hatian). Dalam 

menjalankan aktivitasnya, bank syariah harus menerapkan 

manajemen risiko yang cermat guna memastikan stabilitas 

dan keberlanjutan usaha. 

4. Know Your Costumer Principle (Prinsip Mengenal 

Nasabah). Bank harus memahami profil dan aktivitas 

nasabah guna mencegah penyalahgunaan layanan 

perbankan untuk tujuan ilegal. 

5. Hubungan hukum antara Nasabah dan Bank. Interaksi 

antara bank syariah dan nasabah harus didasarkan pada 

aturan hukum Islam yang adil dan transparan untuk 

menjaga hak serta kewajiban kedua belah pihak 

 
24 Waldi Nopriansyah, Aspek Hukum Perbankan Syariah di Indonesia 

(Prenada Media Group, 2019), Hlm 27-28 



 

26 

 

Prinsip syariah dalam operasional bank syariah 

diterapkan melalui ketentuan yang dikeluarkan oleh Dewan 

Syariah Nasional dalam bentuk fatwa. Dewan Syariah 

Nasional didirikan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada 

tahun 1999 berdasarkan Surat Keputusan MUI No. 

Kep.754/II/1999. Majelis Ulama Indonesia memandang 

bahwa diperlukan sebuah dewan syariah tingkat nasional yang 

bertugas mengeluarkan fatwa mengenai berbagai produk 

lembaga keuangan syariah, seperti perbankan syariah, 

asuransi syariah, dan layanan keuangan lainnya, agar tetap 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Pembentukan DSN 

bertujuan untuk meningkatkan efisiensi dan koordinasi di 

kalangan ulama dalam menangani berbagai permasalahan 

yang berkaitan dengan sektor keuangan dan ekonomi syariah. 

Selain itu, fatwa yang dikeluarkan oleh DSN menjadi dasar 

bagi regulasi dan kebijakan yang ditetapkan oleh lembaga-

lembaga terkait, seperti Bank Indonesia, BAPEPAM (Badan 

Pengawas Pasar Modal dan Lembaga Keuangan), serta 

Departemen Agama. Fatwa tersebut juga berfungsi sebagai 

pedoman hukum bagi lembaga keuangan syariah dan menjadi 

aturan yang mengikat bagi Dewan Syariah di setiap institusi 

keuangan berbasis syariah.25 

 
25  Rahmani Timorita Yulianti, “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah 

Nasional MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah”, La Riba Jurnal Ekonomi 

Islam, Volume I, No. 1, 2007, Hlm 61. 



 

27 

 

Dewan Syariah Nasional (DSN) berupaya untuk 

merespons meningkatnya permintaan terhadap ekonomi 

syariah dengan menyediakan dasar hukum yang jelas. Sebagai 

negara yang berlandaskan hukum, Indonesia secara konsisten 

mendukung kepatuhan warga negaranya terhadap ajaran 

agama, baik dalam aspek ibadah maupun muamalah, melalui 

ketentuan perundang-undangan yang berlaku.26 Fatwa yang 

dikeluarkan oleh DSN-MUI disusun berdasarkan kajian 

mendalam dan pertimbangan luas dari para ahli, dengan 

merujuk pada pandangan mayoritas mazhab agar tidak 

menimbulkan keraguan terhadap keabsahan syariahnya. 

Selain itu, Al-Qur'an dan Hadis menjadi pijakan utama dalam 

penetapan fatwa yang berkaitan dengan akad dan produk 

perbankan syariah. Untuk kaidah secara umum mengacu 

kepada kaidah-kaidah muamalah seperti: 

بََحَةُ إِّلََّ أَنْ يَدُلَّ دَلِّيْلٌ عَلَى تََْرِّيِّْهَا   الَأصْلُ فِِّ الْمُعَامَلَاتِّ اْلإِّ

Artinya : “Hukum asal sesuatu adalah boleh dilakukan 

sehingga ada dalil yang menunjukkan keharamannya”. 

Kaidah ini bertujuan untuk memperluas interaksi 

manusia dalam menjalankan aktivitas produktifnya, terutama 

dalam sektor perbankan. Selama tidak ada ketentuan yang 

 
26 Wiroso, Produk Perbankan Syariah Dilengkapi UU Perbankan Syariah 

dan Kodifikasi Produk Bank Indonesia (Jakarta: LPFE Usakti, 2009), Hlm 2. 



 

28 

 

secara tegas melarang atau membatasi, prinsip yang berlaku 

dalam muamalah adalah memperbolehkan segala aktivitas 

guna mendukung keberlangsungan hidup. Dalam 

operasionalnya, bank syariah memiliki beberapa fungsi 

utama, yaitu: 

1. Sebagai penerima amanah. Mengelola dan 

menginvestasikan dana yang dititipkan oleh deposan serta 

pemegang rekening investasi berdasarkan prinsip bagi 

hasil, sesuai dengan strategi investasi bank. 

2. Sebagai manajer investasi. Mengelola dana milik nasabah 

atau sahibul mal sesuai dengan strategi investasi yang telah 

ditetapkan oleh pemilik dana. 

3. Sebagai penyedia layanan keuangan. Menawarkan jasa 

pembayaran dan layanan perbankan lainnya, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariah. 

4. Sebagai pengelola fungsi sosial. Menyalurkan dana amal, 

mengelola zakat, serta menerima dan mendistribusikan 

sumbangan sosial sesuai dengan ketentuan syariah. 

Berdasarkan fungsi-fungsi bank syariah yang telah 

disebutkan sebelumnya, sebuah bank syariah sebaiknya 

memiliki minimal lima prinsip dasar operasional dalam 

menjalankan kegiatannya, yaitu:27 

1. Prinsip Mudharabah. Merupakan perjanjian antara dua 

pihak, yaitu pemilik modal (sahibul mal) dan pengelola 

 
27 Nurul Ichsan Hasan, Perbankan Syariah (Sebuah Pengantar) (GP Press 

Group, 2014), Hlm 122. 



 

29 

 

dana (mudharib), di mana mereka menyepakati pembagian 

keuntungan dari hasil investasi. Risiko kerugian 

ditanggung oleh pemilik modal, kecuali terdapat bukti 

bahwa mudharib melakukan kecurangan atau 

penyalahgunaan dana. Berdasarkan wewenang yang 

diberikan kepada mudharib, Mudharabah terbagi menjadi 

Mudharabah mutlaqah yaitu Pengelola dana memiliki 

kebebasan penuh dalam menentukan investasi. 

Mudharabah Muqayyadah yaitu Pemilik modal 

menentukan jenis usaha yang akan dijalankan, sementara 

mudharib bertindak sebagai pelaksana atau manajer 

investasi. 

2. Prinsip Musyarakah. Merupakan perjanjian antara dua atau 

lebih pihak untuk menanamkan modal dalam suatu usaha 

dengan pembagian keuntungan dan kerugian sesuai 

dengan kesepakatan yang telah ditentukan (nisbah). 

3. Prinsip Wadiah. Merupakan konsep penitipan dana atau 

barang dari satu pihak ke pihak lain. Berdasarkan 

kewenangan yang diberikan kepada penerima titipan, 

Wadiah dibedakan menjadi Wadiah amanah yaitu 

Penerima titipan tidak memiliki hak untuk menggunakan 

dana atau barang yang dititipkan. Wadiah Yad Dhamanah 

yaitu Penerima titipan diperbolehkan menggunakan dana 



 

30 

 

atau barang yang dititipkan dengan syarat tetap dapat 

mengembalikannya sesuai permintaan pemiliknya.28 

4. Prinsip Jual Beli (Al-Buyu’). Terdiri dari tiga jenis 

transaksi jual beli yaitu:29 

a. Murabahah yaitu Akad jual beli di mana penjual dan 

pembeli sepakat atas harga yang terdiri dari harga 

pokok ditambah margin keuntungan bagi penjual. 

Transaksi ini dapat dilakukan secara tunai atau dengan 

pembayaran angsuran. 

b. Salam yaitu Pembelian barang dengan pembayaran 

penuh di muka, sementara barang dikirimkan di 

kemudian hari. 

c. Ishtisna’ yaitu Pemesanan barang yang membutuhkan 

proses produksi sesuai permintaan pembeli, dengan 

pembayaran dilakukan di muka atau secara bertahap. 

5. Prinsip Ijarah atau Jasa dibagi menjadi 3 yaitu:30 

a. Ijarah yaitu Perjanjian penyewaan barang dengan 

pembayaran sewa. Jika terdapat kesepakatan 

pengalihan kepemilikan di akhir masa sewa, maka 

disebut Ijarah Muntahiyah bit Tamlik.  

b. Wakalah yaitu Pemberian kuasa dari satu pihak kepada 

pihak lain untuk mengelola suatu urusan tertentu 

dengan imbalan berupa komisi atau fee. 

 
28 Ibid., 123. 
29 Ibid., 139. 
30 Ibid., 143. 



 

31 

 

c. Kafalah yaitu Jaminan dari satu pihak untuk 

menanggung kewajiban pihak lain sesuai kesepakatan, 

dengan pihak penjamin menerima kompensasi dalam 

bentuk fee atau komisi. 

Dalam menjalankan seluruh operasional perbankan, 

Bank syariah mempunyai dua dasar hukum yaitu berdasarkan 

Peraturan Negara dan berdasarkan Al-Qur’an dan Hadist. 

Inilah yang menjadi perbedaan mendasar antara bank syariah 

dan bank konvensional.31 

1. Dasar Hukum Berdasarkan Peraturan Negara 

Perbankan syariah dalam menjalankan fungsinya 

sebagai lembaga intermediasi keuangan mengacu pada 

regulasi yang berlaku di Indonesia, antara lain: 

a) Undang-Udang No. 7 Tahun 1992 diubah dengan 

Undang-undang No. 10 Tahun 1998 tentang Perbankan. 

b) Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan 

Syariah. 

c) Peraturan-peraturan Bank Indonesia. 

d) Fatwa Dewan Nasional Indonesia Syariah (DSN) 

Keberadaan perbankan syariah di Indonesia dimulai 

sejak tahun 1992 dengan berdirinya Bank Muamalat 

Indonesia (BMI). Lahirnya bank syariah diawali oleh 

lokakarya yang diselenggarakan oleh Majelis Ulama 

Indonesia (MUI), yang kemudian diperkuat dalam 

 
31 Ismail, Perbankan Syariah (Jakarta: Prenada Media Group, 2011), Hlm 

31. 



 

32 

 

Musyawarah Nasional IV MUI pada tahun 1990. Setelah 

itu, pada tahun 1991, Bank Muamalat Indonesia resmi 

berdiri dengan menerapkan prinsip ekonomi Islam dalam 

operasionalnya. Keberadaan bank syariah secara hukum 

pertama kali diakui melalui Undang-Undang No. 7 Tahun 

1992 tentang Perbankan. 

Undang-undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang 

Perubahan Atas Undang-undang Nomor 7 Tahun 1992. 

Bank syariah kini memiliki lebih banyak eluang bagi 

perkembangan bank syariah dengan menyesuaikan 

ketentuan inti dalam regulasi perbankan. Pengembangan 

sistem perbankan syariah bertujuan untuk: Memenuhi 

kebutuhan layanan perbankan bagi masyarakat yang 

menolak sistem bunga, Menghapus sistem pembebanan 

bunga yang berkelanjutan serta mendorong pembiayaan 

usaha berbasis etika dan moral, Membuka peluang usaha 

berbasis prinsip kemitraan.32 

Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 secara khusus 

mengatur tentang perbankan syariah. Regulasi ini 

diterbitkan seiring dengan pesatnya pertumbuhan 

perbankan syariah di Indonesia. Undang-undang ini secara 

tegas membedakan antara bank syariah dan bank 

konvensional, termasuk jenis-jenisnya, sebagaimana diatur 

 
32 Ernawati, “Perbankan Syariah dalam Tata Hukum Ekonomi Indonesia”, 

Bilancia, Volume 2, No. 1, 2008, Hlm 79. 



 

33 

 

pada bab I pasal 1 yang dimuat pada Ketentuan Umum 

Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008. 

Fatwa yang dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional 

juga menjadi dasar hukum dalam perbankan syariah. 

Meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam undang-

undang, DSN-MUI memiliki kewenangan untuk 

menerbitkan fatwa serta merekomendasikan pembentukan 

Dewan Pengawas Syariah pada bank syariah dan Unit 

Usaha Syariah. Namun, fatwa MUI hanya memiliki 

kekuatan hukum apabila diintegrasikan ke dalam peraturan 

perundang-undangan yang masuk dalam hierarki hukum 

nasional. 

2. Dasar Hukum Berdasarkan Al-Qur’an dan Hadist 

Ayat-ayat Al-Qur’an serta hadist yang menjadi 

landasan hukum perbankan syariah antara lain:33 

a) Al-Qur’an Surat An-Nisa’ Ayat 29 

لْبَاطِّلِّ اِّلََّٰٓ انَْ تَكُوْنَ  نَكُمْ بَِّ يَ ُّهَا الَّذِّيْنَ اَٰمَنُ وْا لََ تََْكُلُوْٰٓا امَْوَالَكُمْ بَ ي ْ يَٰٰٰٓ
بِّكُمْ  َ كَانَ  اللَّ َٰ اِّنَّ   

انَْ فُسَكُمْْۗ تَ قْتُ لُوْٰٓا  وَلََ  نْكُمْْۗ  م ِّ تَ راَضٍ  عَنْ  تَِِّارةًَ 
يْمًا  ۝٢٩ رَحِّ

Artinya: ” Wahai orang-orang yang beriman, 

janganlah kamu memakan harta sesamamu dengan 

 
33 Basaria Nainggolan,  Perbankan Syariah di Indonesia (PT Raja Grafindo 

Persada, 2016), Hlm 46. 



 

34 

 

cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. 

Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya 

Allah adalah Maha Penyayang kepadamu”. 

 

Dalam terjemahan ayat diatas dapat ditafsirkan 

bahwa bank syariah dalam menjalankan fungsinya 

senantiasa berpegang pada prinsip tolong-menolong 

guna menciptakan kesejahteraan, serta berlandaskan 

ajaran Islam. Bank syariah juga berkomitmen untuk 

menjaga integritasnya agar tidak menyimpang ke dalam 

praktik yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam dan 

hal-hal yang dilarang dalam syariat. 

b) Hadist Nabi saw yang diriwayatkan Jabir r.a. 

بَةً  ْ شَي ْ ثنَاَ مَُُمَّدِّ بْنِّ الصَّبَاحَ وَزهَُيِّْْ بْنِّ حَرْبِّ وَعُثْمَانِّ بْنِّ أَبِِّ حَدَّ
لعَْنَ   : قاَلَ  جَابِّرٍ  عَنْ  الزُّبَيِّْْ  أبَُ وْ  أَخْبََنََْ  يْمِّ  هَشِّ ثنَاَ  حَدَّ قالَُوْا 

وَمُوكِّْ  الر ِّبََ  سَلَمَّ آكِّلَ  وَ  عَلَيْهِّ   ُ اللَّ َٰ صَلَّى   ُ اللَّ َٰ وكََاتِّبَهُ رَسُوْلَ  لَهُ 
 وَشَاهِّدَيْهِّ وَقاَلَ هُمْ سَوَاءٌ 

Artinya : “Dari jabir r.a., dikatakan Rasullah Saw., 

mengutuk pemakan riba, yang menyuruh memakan 

riba, juru tulis pembuat akte riba dan saksi-saksinya. 

Menurut beliau: "mereka itu sama saja (dosanya)”. 

 

Hadist ini menegaskan larangan terhadap riba, di 

mana Rasulullah saw melaknat semua pihak yang 



 

35 

 

terlibat dalam akad riba. Beliau mengutuk pemberi 

pinjaman yang mengambil riba, peminjam yang 

memberikan riba, pencatat transaksi riba, serta dua 

orang saksi yang menyaksikannya. Praktik riba sendiri 

dikaitkan dengan sifat kaum Yahudi yang telah 

mendapatkan laknat. 

Berdasarkan paparan ayat-ayat Al-Qur’an serta 

Hadist di atas dapat disimpulkan bahwa apabila suatu 

perbuatan telah dilarang oleh nash Al-Qur’an dan hadis, 

maka perbuatan tersebut jelas haram untuk dilakukan. 

Oleh karena itu, segala bentuk transaksi yang 

mengandung unsur riba harus ditinggalkan, dan 

transaksi yang mengarah pada keharaman tidak dapat 

dibenarkan atau dilakukan. Tujuan dari adanya nash 

dan hadis adalah untuk melindungi manusia dari 

kerugian dan bahaya yang dapat merugikan mereka. 

Selain itu, prinsip syariah bertujuan untuk menciptakan 

kemaslahatan serta menolak segala bentuk 

kemudharatan. Kehadiran perbankan syariah yang 

menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam setiap 

akadnya memungkinkan transaksi keuangan dilakukan 

dengan menjauhi praktik riba serta menghindari segala 

bentuk kemudharatan dan dampak negatif yang dapat 

ditimbulkan.34 

 
34 Ibid., 50. 



 

36 

 

B. Perbedaan Bank Syariah dengan Bank Konvensional 

Praktik perbankan dalam Islam telah ada sejak zaman 

dahulu, di mana para pengusaha Muslim telah mengenal 

kegiatan penukaran uang (money changer), yang dalam 

sejarah Islam dikenal dengan istilah sarraf. Selain itu, 

keberadaan siftajah, yaitu sejenis letter of credit atau surat 

pembayaran (bill of exchange), menunjukkan bahwa sistem 

transfer dana (remittance) sudah dikenal dalam masyarakat 

Muslim. Pengharaman terhadap bunga dalam sistem 

perbankan Islam menyebabkan bisnis mereka menghadapi 

tantangan dalam bersaing dengan pelaku usaha non-Muslim 

yang menerapkan suku bunga tinggi. Setiap sistem perbankan 

memiliki prinsip, nilai, dan mekanisme operasional yang 

membedakannya dari sistem perbankan lainnya. Dalam 

perbankan Islam, penerapan nilai-nilai syariah tercermin 

dalam berbagai produk serta layanan yang ditawarkan oleh 

bank syariah, yang memastikan kepatuhan terhadap prinsip-

prinsip Islam dalam setiap transaksinya.35 

Sistem perbankan konvensional sebenarnya telah 

diterapkan sejak zaman Romawi, Yunani, dan Babilonia. Pada 

masa itu, layanan perbankan memiliki peran penting dalam 

kelancaran aktivitas perdagangan. Awalnya, praktik 

perbankan hanya terbatas pada kegiatan penukaran uang. 

Namun, seiring waktu, perbankan berkembang dengan 

 
35 Liquali Ali Nazy Khan, Islamic Law Of Contrart (Jakarta: Rajawali Press, 

2019), Hlm 409. 



 

37 

 

menerima simpanan tabungan dari masyarakat, menyediakan 

layanan penitipan uang, serta memberikan pinjaman dengan 

mengenakan bunga kepada peminjam. 36  Era perbankan 

konvensional modern dimulai pada abad ke-16 di Belgia, 

Inggris, dan Belanda. Saat itu, para tukang emas bersedia 

menerima uang logam berupa emas dan perak untuk disimpan 

sebagai tabungan. Sebagai bukti kepemilikan tabungan emas 

tersebut, mereka menerbitkan surat deposito yang dikenal 

sebagai goldsmith’s note. Seiring perkembangan, goldsmith’s 

note mulai digunakan sebagai alat pembayaran. Para tukang 

emas kemudian mengeluarkan lebih banyak goldsmith’s note 

tanpa didukung cadangan emas atau perak yang cukup, namun 

tetap diterima dalam transaksi bisnis. Inilah yang menjadi 

cikal bakal lahirnya uang kertas modern. Pada masa itu, 

berbagai pihak seperti konsumen, produsen, pedagang, para 

raja beserta aparatnya, serta organisasi gereja memanfaatkan 

layanan perbankan untuk mendukung aktivitas mereka. Dari 

sejarah perkembangan perbankan konvensional, dapat 

disimpulkan bahwa terdapat keterkaitan erat antara sistem 

perbankan sebagai lembaga perantara (intermediary 

institution) yang menghubungkan debitur dan kreditur dalam 

proses penghimpunan serta penyaluran dana masyarakat 

dengan penerapan sistem bunga. Prinsip dan mekanisme 

 
36 Y. Sri Susilo, Bank dan Lembaga Keuangan lain (Yogyakarta: Gama 

Mulia, 2002), Hlm 5. 



 

38 

 

bunga menjadi elemen yang tidak terpisahkan dalam 

operasional perbankan konvensional 

Meskipun terdapat perbedaan mendasar, bank syariah 

dan bank konvensional memiliki beberapa kesamaan, 

terutama dalam aspek prosedural seperti mekanisme 

perolehan anggaran, metode pembayaran, pemanfaatan 

teknologi komputer, serta kualifikasi pembiayaan umum. 

Sekilas, keduanya mungkin terlihat serupa, namun dalam 

praktiknya, sebagian besar bank memiliki cabang yang 

beroperasi secara konvensional maupun syariah secara 

terpisah. Berikut adalah beberapa perbedaan utama antara 

bank syariah dan bank konvensional: 

1. Definisi 

Bank syariah adalah lembaga keuangan yang menjalankan 

operasionalnya berdasarkan prinsip hukum Islam dan tidak 

menggunakan sistem bunga sebagaimana diatur dalam 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Bank ini berlandaskan 

prinsip keadilan dan keseimbangan (‘adl wa tawazun), 

kemaslahatan (maslahah), serta universalisme (alamiyah), 

dan menghindari unsur gharar (ketidakpastian), maysir 

(judi), riba, kedzaliman, serta transaksi yang melibatkan 

objek haram. Sementara itu, bank konvensional adalah 

bank yang menjalankan operasinya dengan sistem bunga 

sebagai sumber keuntungan serta menyediakan layanan 

keuangan berdasarkan ketentuan dan prosedur yang 

berlaku. 



 

39 

 

2. Tujuan Pendirian 

Perbedaan utama antara bank syariah dan bank 

konvensional terletak pada orientasi dan tujuan 

pendiriannya. Bank konvensional beroperasi dengan 

tujuan utama mencari keuntungan secara bebas nilai, 

sementara bank syariah selain bertujuan memperoleh 

keuntungan juga berupaya menerapkan nilai-nilai syariah. 

Aktivitas keuangan bank syariah tidak hanya 

mempertimbangkan aspek duniawi tetapi juga 

memperhitungkan dampaknya dalam perspektif akhirat.37 

3. Akad dan Aspek Legalitas 

Akad dalam perbankan syariah, baik dalam hal barang, 

pelaku transaksi, maupun ketentuan lainnya, harus 

memenuhi ketentuan akad, seperti hal-hal berikut: 

a) Rukun akad yang terdiri dari: Penjual, Pembeli, Barang, 

Harga dan Akad/ijab Kabul. 

b) Syarat-syarat akad yang terdiri dari: Barang dan jasa 

harus halal, Harga barang dan jasa harus jelas, Tempat 

penyerahan (delivery) harus jelas dan Barang yang 

ditransaksikan harus sepenuhnya dalam kepemilikan. 

4. Prinsip Eksekusi 

Ditinjau dari teori dan praktiknya, Bank konvensional 

mengikuti norma dan peraturan hukum yang berlaku 

 
37 Nur Izzati& Muhammad Yazid, “Prinsip Dasar Operasional Perbankan 

Syariah”, AL Maqashid : Journal of Economics and Islamic Business, Volume 4, 

No. 1, 2024). 



 

40 

 

secara nasional maupun internasional. Sementara itu, bank 

syariah beroperasi berdasarkan hukum Islam dan diawasi 

oleh fatwa ulama, dengan merujuk pada Al-Qur’an dan 

Hadits untuk memastikan setiap transaksi sesuai dengan 

prinsip syariah. 

5. Sistem Operasional 

Pada bank konvensional sistem operasionalnya 

menerapkan suku bunga sebagai dasar dalam perjanjian 

dan transaksi keuangan. Akad yang dilakukan antara bank 

dan nasabah umumnya berdasarkan kesepakatan mengenai 

besaran suku bunga. Dalam perspektif Islam, bunga 

termasuk dalam kategori riba, sehingga bank syariah tidak 

menggunakannya. Sebagai gantinya, bank syariah 

menerapkan sistem nisbah atau bagi hasil, di mana 

keuntungan dibagi berdasarkan kesepakatan antara bank 

dan nasabah melalui akad yang melibatkan transaksi jual 

beli.38 

6. Pemantauan Aktivitas 

Perbedaan pengawasan antara bank konvensional dan bank 

syariah terletak pada lembaga yang mengawasi 

operasionalnya. Keduanya tunduk pada Undang-Undang 

Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perbankan, namun 

memiliki badan pengawas yang berbeda. Bank syariah 

diawasi oleh beberapa lembaga, seperti Dewan Pengawas 

 
38  Zulhamdi, “Jual Beli Salam (Suatu Kajian Praktek Jual Beli Online 

Shopee)”, Journal Syarah, Volume 11, No. 1 (2022), Hlm 1–19. 



 

41 

 

Syariah (DPS), Dewan Syariah Nasional (DSN), serta 

Dewan Komisaris Bank (DKB). Sementara itu, 

pengawasan bank konvensional dilakukan oleh Dewan 

Komisaris.  

7. Sistem Bunga 

Bank konvensional menggunakan sistem suku bunga 

sebagai dasar dalam menentukan keuntungan dan 

operasionalnya. Sebaliknya, bank syariah menerapkan 

sistem nisbah atau bagi hasil dalam menentukan 

keuntungan. 

8. Proses Pengelolaan Dana 

Bank syariah mengelola dana nasabah dengan ketentuan 

bahwa penggunaannya harus sesuai dengan prinsip hukum 

Islam, yakni dialokasikan hanya pada sektor bisnis yang 

halal. Sedangkan pada bank konvensional, pengelolaan 

dana diizinkan di bawah peraturan hukum yang berlaku 

tanpa batasan sektor usaha, asalkan menguntungkan. 

9. Pembagian Keuntungan 

Bank syariah memperoleh keuntungan melalui mekanisme 

jual beli, sewa, serta kemitraan dengan nasabah. Sementara 

itu, bank konvensional mendapatkan keuntungan dari suku 

bunga yang dibebankan kepada nasabah. 

10. Kontrak Formal 

Proses transaksi lembaga perbankan harus ada perjanjian 

formal atau kesepakatan antara nasabah dengan pihak 

bank. Pada bank syariah, perjanjian tersebut harus sesuai 



 

42 

 

dengan prinsip hukum Islam. Sebaliknya, di bank 

konvensional, kontrak formal dibuat berdasarkan 

peraturan hukum nasional yang berlaku. 

11. Regulasi 

Dari sisi aturannya, bank syariah dan bank konvensional 

diawasi oleh Bank Indonesia (BI) dan Otoritas Jasa 

Keuangan (OJK). Namun, bank syariah terdapat tambahan 

badan pengawas yaitu Dewan Pengawas Syariah/DPS 

untuk memastikan kesesuaian dengan prinsip syariah. 

12. Lembaga Penyelesaian Sengketa 

Sengketa antara bank dan nasabah pada bank syariah 

diselesaikan melalui Badan Arbitrase Muamalah Indonesia 

(BAMUI), yang didirikan oleh Kejaksaan Agung RI dan 

Majelis Ulama Indonesia. Sementara itu, sengketa antara 

bank konvensional dan nasabahnya diselesaikan melalui 

Peradilan Negeri.39 

Meskipun terdapat perbedaan antara bank syariah dan 

bank konvensional, keduanya tetap berperan signifikan dalam 

perekonomian dan kehidupan masyarakat. Bank syariah 

memberikan alternatif bagi individu yang ingin berinvestasi 

atau memanfaatkan layanan keuangan yang sesuai dengan 

prinsip-prinsip syariah. Sementara itu, bank konvensional 

menawarkan layanan yang lebih luas dan umum. 

 

 
39  Ascarya,  Akad dan Produk Bank Syariah (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2015), Hlm 33. 



 

43 

 

BAB III 

PEMIKIRAN SAYYID THANTHAWI 

A. Biografi 

Bernama lengkap Muhammad Sayyid ‘Athiyah 

Thanthawi. Beliau lahir pada tanggal 14 Jumadil Ula 1347 

H/28 Oktober 1928 M di sebuah desa di bagian timur Provinsi 

Tantha tepatnya di desa Sulaim As-Syarqiyah, Thoma 

Shahaq. 40  Nama terakhirnya “Thanthawi” merujuk pada 

daerah asalnya yakni Tantha, suatu daerah kecil di negara 

Mesir yang kental akan budaya islamnya. Sayyid Thanthawi 

wafat pada 24 Rabi’ul awal 1431 H/10 Maret 2010 M di 

Riyadh Saudi Arabia diusianya yang ke 81 tahun. Thanthawi 

meninggal ketika menghadiri acara penganugerahan al-Malik 

Faisal atas undangan kerajaan Arab Saudi. Beliau meninggal 

akibat serangan jantung akut di Bandara Internasional Raja 

Khaled, tepat sebelum keberangkatan pulang ke Mesir. 

Kemudian jenazahnya dishalatkan di Masjid Nabawi, 

Madinah Al-Munawwarah dan dimakamkan di Baqi’. 

Sejak usianya belum genap tujuh tahun, Sayyid 

Thanthawi telah dikenal sebagai sosok yang tekun belajar dan 

memiliki minat besar terhadap ilmu agama. Beliau memulai 

perjalanan intelektualnya dengan menghafal Al-Qur’an, 

mengisi hari-harinya dengan mempelajari Al-Qur’an, Hadist, 

 
40 Muhamad Sayyid al-Thanthawi, “Kepiawaian Berdialog Para Nabi dan 

Figur-Figur Terpilih”, Terj. Zuhairi Misrawi (Jakarta: Azam, 2001), Hlm 11. 



 

44 

 

dan Kajian Fiqih. Ketertarikannya terhadap ilmu agama terus 

berkembang hingga ia beranjak dewasa. Pada tahun 1944, saat 

masih remaja, ia melanjutkan pendidikannya di Madrasah 

Iskandariyah, di mana ia lebih mendalami dasar-dasar Al-

Qur’an, termasuk tajwid dan tafsir. Sayyid Thanthawi 

kemudian melanjutkan studinya di Universitas Al-Azhar 

Kairo Mesir Fakultas Ushuludin dan berhasil lulus pada tahun 

1958. Di tahun 1959 pasca kelulusannya beliau 

menyelesaikan Pendidikan Takhassus-nya di Al-Azhar Kairo 

Mesir, kemudian pada tahun 1966 ia meraih gelar doktor dari 

fakultas yang sama dengan tesis berjudul “Banu Israil fi Al-

Qur’an wa al-Sunnah” dan memperoleh predikat Mumtaz 

atau Cumlaude.41 

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Universitas 

Iskandariyah dan Al-Azhar ia mengabdikan dirinya di dunia 

akademisi. Pada tahun 1968 Sayyid Thanthawi bergabung 

sebagai anggota fakultas Ushuluddin, 4 tahun setelah masa 

keanggotaannya ia diangkat menjadi staf pengajar di 

Universitas Islam di Libya dan menjadi bagian civitas 

akademika di fakultas Bahasa Arab dan Studi Islam. Pada 

tahun 1980 karirnya semakin bersinar setelah Sayyid 

Thanthawi diberi mandat oleh Al-Azhar untuk menjadi 

Ustadz Musa’id (Professor Madya) di Universitas Madinah 

yang membuatnya pindah ke Arab Saudi. Di Universitas 

 
41 Muhammad Rajab Bayyoumi, “al-Imam Muhammad Sayyid al-

Thanthawi; Baina alTafsir wa al-Ifta” , Majalah Al-Azhar, 2001, Hlm 152. 



 

45 

 

tersebut ia dipercaya sebagai ketua program pascasarjana 

dibidang Tafsir.42 

Pada tahun 1985, Sayyid Thanthawi kembali ke Mesir 

dan mulai mengajar di Universitas Alexandria Religios 

Institute, Disana ia diberi amanah untuk menjabat sebagai 

dekan di salah satu fakultas. Meskipun informasi mengenai 

pencapaiannya selama mengajar di universitas tersebut cukup 

terbatas. Hanya setahun ia menjabat sebagai dekan lalu ia 

ditunjuk menjadi Mufti al-Diyar al-Misriyah pada 28 Oktober 

1986 M. Kariernya terus menanjak hingga pada 27 Maret 

1996 M, ia diangkat sebagai Grand Syekh Universitas Al-

Azhar sekaligus Imam Besar Masjid Al-Azhar. Sebagai Grand 

Syekh ke-43, ia berhasil mencatatkan pencapaian besar dalam 

sejarah Al-Azhar. Salah satu keberhasilan utamanya adalah 

menyelesaikan program yang telah dirintis oleh Syekh Abdul 

Halim Mahmud, yaitu mengembalikan aset Al-Azhar yang 

telah disita oleh pemerintah Mesir selama berabad-abad, 

terutama sejak masa pemerintahan Ismail Pasha. 

Setelah kembali dari Arab Saudi, Sayyid Thanthawi 

meraih pencapaian besar di bidang pemerintahan dengan 

diangkat sebagai Mufti Mesir pada tahun 1986, sebuah jabatan 

yang ia emban hingga 1996. Selama dua dekade menjabat, ia 

mengeluarkan sebanyak 7.557 fatwa. Salah satu fatwanya 

 
42 Muhammad Hasdin Has, “Sayyid Muhammad Thanthawi Dan 

Peranannya Dalam Tafsir Alqur’An (Telaah Metodologi Kitab: Tafsir al-

Wasīth)”, Journal : Shautut Tarbiyah, Volume 16, 2010, Hlm 40-55. 



 

46 

 

yang paling dikenal adalah kecamannya terhadap serangan 

terhadap Menara Kembar WTC pada 11 September 2001. Ia 

menegaskan bahwa tindakan tersebut merupakan perbuatan 

keji yang tidak dibenarkan dalam Al-Qur’an, serta 

menekankan bahwa aksi-aksi radikal semacam itu justru 

merusak citra Islam. Thanthawi juga mengkritik kelompok 

Taliban dan Al-Qaidah, menyebut mereka sebagai kelompok 

radikal yang menyalahgunakan ayat-ayat Al-Qur’an untuk 

membenarkan tindakan mereka.43 

Sayyid Thanthawi dikenal sering mengeluarkan fatwa 

dan pendapat yang terkadang menimbulkan kontroversial. Ia 

kerap berbeda pandangan dengan para ulama terkemuka pada 

masanya, salah satunya terkait kebolehan bunga bank 

konvensional, terutama jika dikelola oleh pemerintah. 

Pendapat ini menuai kritik dari banyak ulama, termasuk Yusuf 

al-Qaradhawi. Beberapa Fatwa kontroversial yang dihasilkan 

oleh Muhammad Sayyid Thanthawi antara lain:44 

1. Membolehkan diterapkannya sistem bunga bank, terutama 

jika berasal dari bank milik pemerintah. 

2. Dibolehkannya pelajar perempuan tidak mengenakan 

jilbab di sekolah (khususnya di Perancis). 

3. Dibolehkannya aborsi bagi perempuan yang hamil akibat 

pemerkosaan. 

 
43 Ali Ahmad al-Sallus, “al-Iqtishad al-Islami wa al-Qadhaya al-Fiqhiyyah 

al-Mu’ashirah” (Qatar: Dar al-Tsaqafah, 1418 H/ 1998 M), Hlm 358. 
44 Ibid., 359. 



 

47 

 

4. Dilarangnya aksi bom bunuh diri (bom bunuh diri yang 

dilakukan oleh rakyat Palestina terhadap Israel, beliau 

menganggapnya sebagai jihad). 

5. Dilarangnya niqab (cadar). 

6. Dilarangnya perempuan menerima donor sperma, 

termasuk dari suaminya yang telah meninggal. 

7. Menyatakan bahwa sunat perempuan bukan bagian dari 

ajaran Islam. 

Muhammad Sayyid Thanthawi semasa hidupnya 

dikenal sebagai ulama yang berpemikiran moderat dan sering 

berseberangan dengan kelompok militan. Professor dari 

Universitas Duke yaitu Ibrahim Mosa menyebut bahwa 

pandangan Sayyid Thanthawi cenderung bersifat pluralis dan 

pro Barat.45 Beberapa kiprahnya dalam dunia islam kerap kali 

menuai kritik dari para ulama. Namun di sisi lain, ia diakui 

sebagai pemikir luas yang memiliki kontribusi besar dalam 

perkembangan pemikiran Islam. Pandangan beliau yang tidak 

biasa ini membuatnya menghadirkan perspektif baru dalam 

dunia sosial Islam yang dipenuhi berbagai tantangan dan 

problematika. Adapun beberapa jenjang karir yang pernah 

Sayyid Thanthawi raih antara lain: 

1. Pada tahun 1960 M, Khatib dan pengajar di Kementrian 

Perwakafan Mesir. 

 
45 Muhamad Sayyid al-Thanthawi, “Kepiawaian Berdialog Para Nabi dan 

Figur-Figur Terpilih”, Terj. Zuhairi Misrawi ( Jakarta: Azam, 2001), Hlm 11-12. 



 

48 

 

2. Pada tahun 1968 M, Pengajar Tafsir Hadis di Fakultas 

Ushuluddin Universitas Al-Azhar, 

3. Pada tahun 1972 M, Pembantu Dosen Tafsir di fakultas 

Ushuluddin al-Azhar cabang al-Siyut. 

4. Pada tahun 1972-1976 M, Dosen di Universitas Islamiyah 

Libya. 

5. Pada tahun 1976 M, Dekan di Fakultas Ushuluddin 

Universitas al-Azhar cabang Al-Siyut. 

6. Pada tahun 1976 M, Dosen ilmu Tafsir di Fakultas 

Ushuluddin Universitas Al-Azhar cabang Al-Siyut. 

7. Pada tahun 1980-1984 M, Kepala Bagian Ilmu Tafsir 

Program Pascasarjana Universitas Islamiyah, Madinah, 

Saudi Arabia. 

8. Pada tahun 1985 M, Dekan Fakultas Dirasat Islamiyah wa 

Al-Arabiyah Universitas Al-Azhar. 

9. Pada tahun 1986-1996 M, Mufti Mesir. 

B. Karya-Karya 

Muhammad Sayyid Thanthawi merupakan ulama yang 

memiliki keahlian luas dalam berbagai aspek ilmu agama 

Islam. Sepanjang hidupnya, ia menghasilkan sejumlah karya 

ilmiah yang menjadi referensi penting bagi umat Islam, 

khususnya di kalangan akademisi. Karyanya berperan dalam 

menerangi pemikiran generasi mendatang dan terus 

memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu keislaman. 

Adapun karya-karya dari Muhammad Sayyid Thanthawi 

sebagai berikut: 



 

49 

 

1. Adab al-Hiwar fi al-Islam 

Buku ini membahas tentang etika dan tata cara berdialog 

dalam Islam. Thanthawi menekankan bahwa dialog 

merupakan proses pemahaman yang harus didasarkan 

pada harmonisasi dan negosiasi.46 Ia menawarkan konsep 

yang komprehensif mengenai gaya komunikasi 

interpersonal. Menurutnya, metode ini telah diterapkan 

oleh para nabi dalam menyampaikan dakwah mereka 

kepada umat. Sepanjang sejarah Islam, para nabi 

menggunakan berbagai pendekatan untuk menyampaikan 

firman Tuhan kepada manusia.47 

2. Kitab Fiqh al Muyassar 

Dalam buku ini Grand Imam Syeikh Muhammad Sayyid 

Thanthawi, merakit bab-bab fiqih berdasarkan al-Qur‟an 

dan Sunnah, dan didasarkan pada buku-buku fiqih lainnya, 

baik yang kuno maupun kontemporer. 

3. Al-Qhishshah fi Al-Qur’an 

Dalam buku ini mengisahkan tentang Nabi Muhammad 

SAW, tidak hanya mengenai peran beliau dalam 

menyempurnakan akhlak manusia, tetapi juga tentang 

mukjizat yang diterimanya. Mukjizat terbesar yang 

diberikan kepada Nabi Muhammad SAW adalah Al-

 
46  Zuhairi Misrawi, “al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam 

Rahmatan li al- ‘Alamin” (Jakarta: Pustaka Oasis, 2001), Hlm 109. 
47  M. Ahmad Jadul Maula dan M. Abu al-Fadhl Ibrahim, “Buku Induk 

Kisah-Kisah Al-Qur’an” (Jakarta: Zaman, 2009), Hlm 154. 



 

50 

 

Qur'an. Pesan dalam Al-Qur'an penting untuk didengar 

oleh setiap orang, karena kitab suci ini berfungsi sebagai 

pedoman utama untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan 

akhirat.48 

4. Banu Israil fi Al-Qur’an. 

Buku ini terdiri dari dua jilid. Jilid pertama membahas 

sejarah perjalanan Bani Israil, di mana Thanthawi 

menguraikan metode dakwah Al-Qur’an kepada Ahli 

Kitab serta berbagai permasalahan yang dihadapi kaum 

Yahudi pada masa Rasulullah. Sementara itu, pada jilid 

kedua, ia menjelaskan kesalahan dalam ajaran Bani Israil 

dan bagaimana Al-Qur’an memberikan pencerahan 

terhadap ajaran tersebut. Selain itu, ia juga membahas 

janji-janji Allah SWT kepada mereka serta persoalan 

terkait Palestina 

5. Tafsir Al-Wassith li al-Qur’an al-Karim 

Tafsir Al-Wasith ditulis memakan waktu 10 tahun 

lamanya yang penulisannya dimulai pada tahun 1397 

H/1976 M dan selesai pada tahun 1407 H/1986 M. Tafsir 

ini terdiri dari 15 jilid secara lengkap mulai dari Surat Al-

Fatihah sampai Surat An-Naas, atau penafsiran 

berdasarkan urutan ayat sesuai dalam mushaf Al-Qur’an. 

Selain karya-karya yang tertera di atas, Muhammad 

Sayyid Thanthawi juga memiliki sejumlah karya lain yang 

 
48 M. Quraish Shihab, “Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan Keserasian 

Al-Qur’an  (Jakarta: Lentera Hati, 2004), Hlm 382. 



 

51 

 

berperan penting dalam membantu para akademisi dalam 

mencari referensi Islam, terutama di era kontemporer. Karya-

karya ini mencerminkan keluasan ilmunya serta kontribusinya 

yang signifikan dalam dunia keilmuan Islam, di antaranya: Al-

Mar’ah fi al-Islam, al-Saraya al-Harbiyyah fi ‘ahd al 

Nabawiy, Jawami’ al-Du’a min AlQur’an wa al-Sunnnah, al 

Saum al-Maqbul, Fatawa Syar’iyyah, Ahkam al-Haj wa 

al’umrah, al-Itjihad fi al-Ahkam al-Syar’iyah, dan Muamalat 

al-Bunuk wa Ahkamuka al-Syar’iyah.49  

C. Pendapat Sayyid Thanthawi tentang Bunga Bank 

Polemik mengenai hukum bunga bank tidak dapat 

dipisahkan dari prinsip dasar hukum Islam dalam bidang 

muamalah. Berbeda dengan ibadah dan akidah yang 

dijelaskan secara rinci dalam syariah, aturan mengenai 

muamalah dalam nash syariah umumnya bersifat global dan 

tidak terperinci.50  Bunga bank merupakan bentuk transaksi 

antara nasabah dan pihak bank yang menghasilkan interaksi 

muamalah. Secara umum, muamalah adalah aturan yang 

mengatur hubungan antara dua pihak atau lebih, baik 

antarindividu maupun antara individu dan lembaga. Setelah 

wafatnya Nabi Muhammad SAW, perdebatan mengenai 

 
49  Zuhairi Misrawi, “al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam 

Rahmatan li al- ‘Alamin” (Jakarta: Pustaka Oasis, 2001), Hlm 110-111. 
50 Nurhadi, “Bunga Bank Antara Halal Dan Haram”,  Nur El-Islam, Volume 

4, No. 2, Oktober 2017, Hlm 64. 



 

52 

 

hukum bunga bank muncul sebagai persoalan baru yang 

belum memiliki kejelasan hukum dalam nash syariah.51  

Kelompok modernis merupakan gerakan yang 

berupaya mereformasi pemikiran Islam dengan 

menghidupkan kembali semangat ijtihad sebagai sarana untuk 

menggali ide-ide yang relevan dari Al-Qur’an dan Hadis. 

Dalam konteks hukum bunga bank, kelompok ini berpendapat 

bahwa bunga bank dapat dianggap halal berdasarkan beberapa 

pertimbangan berikut:52 

1. Faktor atau kebutuhan ekonomi bisa bersifat mendesak 

atau darurat, sehingga dalam kondisi tertentu bunga bank 

dapat diperbolehkan. 

2. Perbedaan antara pinjaman konsumtif dan produktif. 

Pinjaman konsumtif digunakan untuk memenuhi 

kebutuhan sehari-hari, sementara pinjaman produktif 

ditujukan untuk investasi dan pengembangan usaha. 

3. Perbedaan antara riba dan bunga bank. Riba merupakan 

tambahan uang atau dana pinjaman yang harus dibayarkan 

oleh nasabah dalam transaksi, sering kali mengandung 

unsur paksaan dan ketidakadilan. Sementara itu, bunga 

bank dianggap memiliki manfaat bagi kedua belah pihak, 

 
51 Dudi Badruzaman, Muamalah Principles and their Implementation in 

Indonesian Banking Law, 2018, Hlm 109. 
52 Annisa Eka Rahayu, et.al., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank 

Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya 

terhadap Perbankan Syariah”. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2, 

2021, Hlm 1188. 



 

53 

 

baik bank maupun nasabah, dengan sistem yang lebih 

terstruktur dan tingkat keamanan yang lebih tinggi, 

sehingga mengurangi potensi eksploitasi.53 

4. Pengaruh inflasi, dengan adanya inflasi memungkinkan 

kreditur untuk mengoreksi kerugiannya, sehingga bunga 

bank dapat membantu menjaga keseimbangan ekonomi 

dan meringankan dampak inflasi terhadap kreditur. 

Sayyid Thanthawi adalah seorang ulama fikih 

kontemporer yang pemikirannya berangkat dari kelompok 

modernis. Beliau berpendapat bahwa bunga bank tidak 

termasuk dalam kategori riba yang diharamkan. Adapun 

kontruksi pemikiran Sayyid Thanthawi pada bunga bank 

dibangun atas pendapatnya bahwa makna riba menurutnya 

adalah sesuatu bertambahnya harta atas modal tanpa disertai 

dengan timbangan yang dibenarkan. Riba yang dilarang 

menurutnya adalah penambahan jumlah tanggungan 

pengutang akibat adanya penambahan tempo. Hingga 

berkembang pada pemahamannya bahwa bunga bank 

bukanlah sesuatu yang riba karena terdapat adanya 

kepentingan darurat dalam kehidupan perekonomian. Sayyid 

Thanthawi berargumen bahwa bunga bank tidak dapat 

dikategorikan sebagai riba karena dalam sistem perbankan 

 
53 Miftahul Huda, et.al., “Bank Interest Halal: Distinction Interpretation 

Of Contemporary Ulama Thought Umer Caphra and Muhammad Sayyid 

Thanthawi”, Universitas Darussalam Gontor, Jurnal Akutansi dan Perbankan 

Syariah, Volume 5, No. 2, 2022, Hlm 108. 



 

54 

 

terdapat kepentingan ekonomi yang bersifat darurat. Beliau 

menyatakan bahwa Lembaga perbankan tidak menentukan 

bunga di muka kecuali setelah dilakukan analisis dan 

pemeriksaan yang mendetail oleh para pakar dan praktisi di 

bidangnya. Keuntungan yang diperoleh bank dari nasabah 

dalam transaksi keuangan merupakan jasa administrasi yang 

diberikan sebagai imbalan pelayanan jasa kepada pihak bank 

bank. 54  Selain itu, bunga bank harus disesuaikan dengan 

kondisi ekonomi yang berlaku, mencakup jenis transaksi, 

kualitas layanan, serta tingkat suku bunga. Lembaga keuangan 

dan perbankan juga memiliki kewajiban utama untuk 

mematuhi regulasi serta kebijakan yang ditetapkan oleh bank 

sentral, yang berperan sebagai pengawas sekaligus fasilitator 

dalam sistem perbankan. 

Sayyid Thanthawi menjelaskan bahwa menyimpan 

harta dalam suatu lembaga keuangan dapat dikategorikan 

sebagai bentuk syirkah mudharabah atau sistem bagi hasil. 

Dalam konsep ini, para deposan bertindak sebagai pemilik 

modal, sedangkan bank berperan sebagai pengelola dana. 

Mudharabah merupakan suatu perjanjian kerja sama antara 

dua pihak, di mana satu pihak menyediakan modal, sementara 

pihak lainnya bertanggung jawab atas pengelolaan. 

Keuntungan yang diperoleh dari kerja sama ini kemudian 

 
54 Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum 

Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya (Depok: Keira Publishing, 2019), 

Hlm 114-115. 



 

55 

 

dibagi sesuai dengan persentase yang telah disepakati 

sebelumnya. Model transaksi seperti ini diperbolehkan dalam 

syariat Islam. Menurut jumhur ulama rukun mudharabah 

dibagi menjadi 4 yaitu:55 

1. Pemilik dan pengelola dana (Shahibul Mal dan Mudharib). 

Dalam akad mudharabah harus terdapat dua pihak yang 

berperan, yaitu pemilik modal (Shahibul Mal) dan 

pengelola modal (Mudharib). Yang disyaratkan:  

a) Memiliki kecakapan hukum secara syar’i, yaitu 

Shahibul Mal harus memiliki kapasitas sebagai 

pemodal, sementara Mudharib harus mampu 

mengelola modal tersebut. 

b) Memiliki wewenang dalam hal perwakilan (wilayah 

tawkil wa wakalah), yakni hak untuk memberikan 

atau menerima kuasa. Hal ini dikarenakan 

penyerahan modal dari pemilik modal kepada 

pengelola merupakan bentuk pemberian kuasa 

untuk mengelola modal tersebut. 

2. Ijab qabul (Sighat). Kedua belah pihak harus secara 

sukarela menyepakati akad mudharabah. Pemilik modal 

setuju untuk menyediakan dana, sementara pengelola 

usaha sepakat untuk menjalankan usaha dengan modal 

tersebut. Pernyataan kesepakatan dalam bentuk ijab dan 

qabul harus memenuhi beberapa syarat, yaitu: 

 
55  Syaukani, “Mudharabah Dalam Sisitem Ekonomi Islam”, Jurnal 

Manajemen Dan Bisnis, Volume 6, No. 2, 2018, Hlm 53-54. 



 

56 

 

a) Harus secara jelas menunjukkan maksud untuk 

melakukan akad mudharabah. 

b) Harus bertemu, yaitu penawaran dari satu pihak 

harus sampai dan diketahui oleh pihak lainnya 

c) Harus sesuai dengan keinginan kedua belah pihak, 

sehingga tidak ada perbedaan maksud dalam akad 

yang disepakati. 

3. Modal (Ma’qud Alaih). Dalam akad mudharabah, pemilik 

modal menyediakan dana sebagai objek kerja sama, 

sementara pengelola usaha menyumbangkan tenaga dan 

keahliannya. Modal yang digunakan dalam mudharabah 

harus memenuhi beberapa syarat, yaitu: 

a) Jumlah dan jenis modal harus jelas serta diketahui 

oleh kedua belah pihak. 

b) Modal harus berbentuk uang, bukan dalam bentuk 

barang. 

c) Modal harus berupa uang tunai, bukan piutang atau 

utang. 

d) Modal harus diserahkan secara penuh dan langsung 

kepada pengelola usaha. 

4. Nisbah atau keuntungan. Nisbah merupakan bagian 

keuntungan yang menjadi hak baik bagi pemilik modal 

(shahibul mal) maupun pengelola usaha (mudharib). 

Pemilik modal memperoleh imbalan dari dana yang 

diinvestasikan, sedangkan pengelola usaha mendapatkan 

bagian dari hasil kerja yang dilakukan. Adapun ketentuan 



 

57 

 

mengenai pembagian keuntungan dalam mudharabah 

adalah sebagai berikut: 

a) Keuntungan tidak boleh dihitung berdasarkan 

persentase dari modal yang diinvestasikan, tetapi 

harus dihitung dari laba bersih setelah modal 

dikembalikan. 

b) Keuntungan yang diberikan kepada masing-masing 

pihak tidak boleh ditetapkan dalam jumlah nominal 

tertentu, seperti 1 juta atau 2 juta. 

c) Pembagian keuntungan harus ditentukan dalam 

bentuk persentase, misalnya 60:40%, 50:50%, dan 

sebagainya. 

d) Keuntungan harus menjadi hak bersama, sehingga 

tidak boleh ada kesepakatan yang menguntungkan 

hanya salah satu pihak secara sepenuhnya. 

Menurut Sayyid Thanthawi, ketentuan sebagian fuqaha 

yang melarang penentuan hasil tertentu dalam akad 

mudharabah dianggap sebagai syarat yang tidak memiliki 

dasar kuat. Seandainya suatu akad tidak disertai penentuan 

hasil terlebih dahulu dianggap sah, maka adanya penentuan 

bagian tertentu dalam akad itu pun dianggap sah. Allah tidak 

melarang transaksi yang memberikan manfaat bagi kedua 

belah pihak, baik bagi pengelola modal maupun pemilik harta. 

Selain itu, transaksi ini tidak termasuk dalam kategori riba 

fadhl maupun riba nasi’ah, karena merupakan bentuk kerja 

sama mudharabah yang secara prinsip memang mengizinkan 



 

58 

 

pemilik modal untuk memperoleh bagian tertentu dari 

keuntungan yang dihasilkan. 

Riba secara bahasa berati bertambah dan berkembang. 

Abu Bakar Jabir al-Jazairy menjelaskan bahwa yang 

dimaksud dengan riba adalah menambahkan sesuatu yang 

bersifat khusus dari harta. 56  Secara garis besar riba 

dikelompokkan menjadi dua. Masing-masing adalah riba 

utang-piutang dan riba jual beli: 

Riba utang-piutang terbagi menjadi dua yakni:57 

1. Riba Qardh 

Suatu manfaat atau tingkat kelebihan tertentu yang 

diisyaratkan terhadap yang berhutang (muqtharidh). 

2. Riba Jahiliyah 

Utang yang di bayar lebih dari pokoknya, karena si 

peminjam tidak mampu membayar utangnya pada waktu 

yang ditetapkan. 

Sedangkan Riba jual-beli juga terbagi menjadi dua 

yaitu: 

1. Riba Fadhl. 

Pertukaran dua barang sejenis dengan kualitas yang 

berbeda berdasarkan syarat yang ditetapkan oleh salah satu 

pihak yang melakukan transaksi. Dalil-dalil syariat telah 

 
56  Pane Ismail, Hasan Syazali, Syaflin Halim, dkk., “Fiqih Muamalah 

Kontemporer”, Aceh, 2022, Hlm 68. 
57  Abdul Rahim, “Konsep Bunga Dan Prinsip Ekonomi Islam Dalam 

Perbankan Syariah”, Al-Iqtishad: Jurnal Ekonomi, Volume 1, No. 2, 2021, Hlm 

189-190. 



 

59 

 

mengharamkan praktik riba pada enam jenis komoditas, 

yaitu emas, perak, jelai, gandum, kurma dan garam.  

2. Riba Nasi’ah 

Penundaan dalam penyerahan atau penerimaan suatu 

barang ribawi yang ditukar dengan barang ribawi lainnya 

termasuk dalam kategori riba. Riba nasi’ah terjadi akibat 

adanya perbedaan, perubahan, atau tambahan nilai antara 

barang yang diberikan saat ini dengan barang yang akan 

diserahkan di kemudian hari. 

Bunga bank adalah tambahan yang dikenakan dalam 

transaksi pinjaman uang, dihitung dari pokok pinjaman tanpa 

mempertimbangkan penggunaannya, serta ditetapkan 

berdasarkan jangka waktu tertentu dengan perhitungan yang 

pasti di awal, biasanya dalam bentuk persentase. Ada 

beberapa pengertian lain dari bunga, diantaranya yaitu : 

a. Sebagai imbalan jasa yang diberikan oleh bank 

konvensional kepada nasabah yang membeli atau menjual 

produknya.  

b. Sebagai biaya yang harus dibayarkan, baik oleh bank 

kepada nasabah yang menyimpan dana maupun oleh 

nasabah yang memperoleh pinjaman dari bank.  

c. Sebagai tambahan nilai yang diberikan bank atas simpanan 

nasabah atau yang ditarik bank sebagai keuntungan dari 

pinjaman yang diberikan. 

Dalam aktivitas perbankan terdapat dua jenis bunga 

yang diberikan kepada nasabah yaitu:  



 

60 

 

a. Bunga simpanan yaitu imbalan atau insentif yang 

diberikan kepada nasabah sebagai bentuk apresiasi atas 

dana yang mereka simpan di bank. Bunga ini merupakan 

biaya yang harus dikeluarkan oleh bank kepada nasabah. 

Contohnya termasuk jasa giro, bunga tabungan, dan bunga 

deposito.  

b. Bunga pinjaman yaitu biaya yang dibebankan kepada 

peminjam sebagai kewajiban pembayaran atas pinjaman 

yang diterima dari bank. Sebagai contoh bunga kredit. 

Di dalam salah satu karya kitabnya yang berjudul, 

Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-Syariah, Muhammad 

Sayyid Thanthawi mengatakan:58 

قَدْ  دَامَ  مَا  الْْرُْمَةِّ  أوَِّ  لَْْلْ  بَِّ لََمَُا  عَلَاقَةً  لََ  مَهُ  عَدَّ  إِّنَّ  التَّحْدِّيْدَ   أوَْ 
حَراَماً  يُِّلُّ  لََ  الَّذِّيْ  يْ  الْمُطْلَقِّ  اَضِّ لتََّّ بَِّ الطَّرْفَيِّْْ  ذَلِّكَ  بَيَْْ   تٍَ  
نُ وْنَ عِّنْدَ شُرُوْطهُُمْ  :  ”الْمُؤْمِّ  ،وَلََ يَُْرِّمُ حَلاَ لًَ . وَفِِّ الَْْدِّيْثِّ   الشَّرِّيْفِّ
ْ كِّتَابِّ  فِِّ نَص ِّ  دُ  حَراَماً  “ وَلََيوُجِّ لَّ  أُحِّ أوَْ  حَلَالًَ،  حَرَمِّ  شُرْطاَ   إِّلََّ 
يْ  اَضِّ الَّذِّي يتَِّمِّ  بَِّ لتََّّ التَّحٍدِّيْدِّ  يُْنََّعُ  اللََِّّّ  رَسُوْلِّ  سُنَةِّ  فِِّ  أوَْ   اللَّ َِّٰ 
الْمَنَازَعَاتِّ  قَ لَةَ  إِّلََ  يُ ؤْدِّيْ  التَّحْدِّيْدَ  إِّنَّ  نَ قُوْلُ:  بَلْ   إن َّنَا  َشْرُوْعِّ 

 الم
نَمَاعَدَمَ  التَّحْدِّيْدهُوَ الَّذِّيْ  يُ ؤْدِّى إِّلَ كَثْ رةََ الْمَنازََعَاتِّ   بَ ي ْ

 
58 Muhammad Sayyid Thanthawi, Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As 

Syariyyah (Kairo: Dar An-Nahdah, 1997), Hlm 159. 



 

61 

 

Berdasarkan pernyataan Muhammad Sayyid Thanthawi 

dalam kitab tersebut menyatakan bahwa ditentukan atau 

tidaknya laba tidak berhubungan dengan status halal atau 

haram, selama transaksi dilakukan dengan penuh kerelaan dari 

kedua belah pihak dan tidak bertujuan untuk menghalalkan 

yang haram atau mengharamkan yang halal. Selain itu, tidak 

terdapat dalil dalam Al-Qur’an maupun Sunnah Rasulullah 

SAW yang secara tegas melarang penentuan laba di muka. 

Dengan demikian, selama kesepakatan terjadi atas dasar suka 

sama suka, hukumnya diperbolehkan. Thanthawi juga 

berpendapat bahwa penentuan laba di muka justru dapat 

mengurangi potensi konflik, sementara ketidakjelasan dalam 

penentuan laba dapat memperbesar peluang perselisihan.59 

Pernyataan yang lain yang disampaikan Sayyid 

Thanthawi dalam kitabnya tersebut berbunyi:60 

أَنْ  الْبُ نُ وْكِّ مِّنْ  يَْنَْعُ  نَعَ شَرْعِّىْ  مَا  يُ وْجَدُ  وَأقَُ وْلُ  :  لََ  قَ لَتْ  أَنْ   سَبْقَ 
يْ  اَضِّ لتََّّ بَِّ تََّ  قَدْ  التَّحْدِّيْدِّ  هَذَا  مَادَامِّ  مَا  مُقَدَّ الْأَرْبََحَ   تََْدِّدَ 

َشْرُوْعِّ بَيَْْ الطَّرِّفِّيَْْ 
 الم

Sayyid Thanthawi berargumen pada kalimat diatas 

bahwa tidak ada larangan dalam syariat bagi lembaga 

 
59 Abdul Rouf,“Bunga Bank Halal?”, Hlm 203. 
60 Muhammad Sayyid Thanthawi, Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As 

Syariyyah, Hlm 245. 



 

62 

 

perbankan untuk menetapkan keuntungan atau laba di awal 

akad, asalkan kesepakatan tersebut didasarkan pada prinsip 

suka sama suka antara kedua belah pihak. Beliau menganggap 

bahwa bunga bank memiliki kesamaan dengan konsep 

mudharabah. Pendapatnya ini melahirkan metode ijtihad 

dalam menentukan hukum bunga bank, di mana ia 

menggunakan qiyas sebagai dasar dalam melegalkannya. 

Menurutnya, bunga bank dan akad mudharabah memiliki 

prinsip yang serupa. Thanthawi menegaskan bahwa transaksi 

semacam ini bukan termasuk kategori pinjaman, melainkan 

bentuk investasi dan pertukaran manfaat yang dilakukan 

secara halal. 

Sayyid Thanthawi mengqiyaskan penentuan laba di 

muka dengan akad mudharabah berdasarkan dua alasan 

utama. 61  Pertama, penetapan persentase tertentu terhadap 

modal tidak bertentangan dengan nash, karena tidak ada dalil 

dalam Al-Qur’an maupun Hadis yang secara tegas 

melarangnya. Selain itu, akad mudharabah dilakukan 

berdasarkan kesepakatan bersama antara kedua belah pihak 

yang berkontrak. Kedua, selama modal yang dikelola serta 

keuntungan yang diperoleh berasal dari transaksi yang 

bermanfaat dan tidak mengandung unsur paksaan, 

ketidakadilan, atau eksploitasi terhadap salah satu pihak, 

maka transaksi tersebut diperbolehkan dalam hukum Islam.62  

 
61 Abdul Rouf,“Bunga Bank Halal?”, Hlm 330. 
62 Ibid., Hal 167. 



 

63 

 

Penetapan keuntungan di muka dalam bentuk 

persentase tertentu terhadap modal dapat dilakukan jika 

situasi mengharuskannya. Pemilik modal dan pengelola 

modal dapat menyepakati keuntungan di muka dalam dua 

bentuk:  

1. Nisbah bagi hasil: Keuntungan riil dapat dibagi sesuai 

kesepakatan, misalnya: 

• 50% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 50% 

dari keuntungan riil untuk pengelola, atau  

• 40% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 60% 

dari keuntungan riil untuk pengelola, atau 

• 60% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 40% 

dari keuntungan riil untuk pengelola dst. 

2. Tingkat persentase tertentu terhadap modal: Keuntungan 

dialokasikan berdasarkan persentase tertentu dari modal, 

misalnya 5% dari modal menjadi hak pemilik modal, 

sementara sisa keuntungan menjadi hak pengelola.  

Kedua opsi di atas dapat disepakati kedua belah pihak 

selama didasarkan pada kerelaan para pihak yang terlibat 

dalam kontrak. 

أَنَّ هَذَا الَْشْتََّاَطُ لََ دَلِّيْلَ مِّنَ الْقُرْاَٰنُ أوَْ السُّنَّةُ عَلَيْهِّ وَالْمُضَارِّبََتِّ   :  أوََّلََاَ
 تَكُوْنُ حَسَبُ تَ فَاقَ الشُّركََاءِّ 



 

64 

 

هَا : أَنَّ الْفُقَهَاءِّ نَصُوْا عَلَى أَنَّ الْمَضَارِّيةَِّ إِّذَا فَسَدَتَ الْفَقَدِّ شُرْطُ   وَثانَِّي ْ
يَْْ لِّرْبَ الْمَالَ، وَصَارَ مَا يََْخُذُهُ   نَْزِّلةَِّ أَجِّ  - مِّنْ شُرُوْطَهَا، صَارَ الْعَامَلِّ بِِّ

نَْزِّلةَِّ  -أَي ِّ الْعَامَلِّ   هَذَاأجْرهَُ،فَ لْيَكِّنَ   -مِّنَ الر ِّبَحِّ بِِّ
الْمُتَ عَاقِّدَيْنِّ فِِّ   ثالَِّثاً أَحَدَ  يَ قُوْمُ  يَْنَْعْ مِّنْ أَنَّ  دُ نَصْ شَرْعِّى  يُ وْجِّ : لََ 

مَا   الْمُضَارَبةَِّ بِّتَحْدِّيْدِّالر ِّبْحِّ مُقَدَّ
مَا، إِّلََّ بَ عْدَ دَراَسَةَ مُسْتَفِّيضَةِّ   راَبِّعاً  : مَعْلُوْمِّ أَنَّ الْبِّنَكِّ لََْ يَُْدِّدَ الر ِّبَحَ مُقَدَّ

 وَدَقِّي ْقَةِّ الْأَحْوَالِّ الْأَسْوَاقِّ الْعَالَمِّيَّةِّ وَالْمَحْلِّيَّةِّ 
بُ خَامِّسًا مَن ْفَعَةِّ لِّصَاحِّ فِّيْهِّ  هَذَا،  زَمَنِّنَا  مَا فِِّ  مُقَدَّ الر ِّبَحَ  تََْدِّيْدَ  : إِّنَّ 
 الْمَالِّ 
مَا التَّحْ هَذَا ، لََ يَ تَ عَارَضُ مَعَ   سَادِّسًا : إِّنَّ هَذَا التَّحْدِّيْدِّلِّلر ِّبَحَ مُقَدَّ

تْمَالَ الَْْسَارةَِّ مِّنْ جَانِّبِّ الْمُسْتَ ثَمَرَ وَهُوَالْبُ نُكِّ أوَْغَيِّْْهِّ   احُِّ
،   سابَِّعًا مَا فِِّ زَمَنِّنَا هَذَا الَّذِّيَْْرَبْتَ فِّيْهِّ الدَّمَمِّ : إِّنَّ عَدَمَ تََْدِّيْدِّ الر ِّبَحَ مُقَدَّ

بُ  صَاحِّ رَحْْةَِّ  تََْتَ  الْمَالَ،  بُ  صَاحِّ يََْعَلَ  الَأطْمَاعَ.  فِّيهِّ  وكََثَ رَتَ 
، الْمُسْتَ ثَمَرَ لِّلْمَالَ، وَهُوَ الْبُ نُكِّ أوَْ غَيِّْْهِّ   .الْعَمَلِّ

Beberapa alasan yang dikemukakan oleh Sayyid 

Thanthawi dalam kitabnya Muamalat Al-Bunuk Wa 

Ahkamuha As-Syariah menjelaskan serta menanggapi 

keberatan terhadap keabsahan Mudharabah, khususnya terkait 



 

65 

 

syarat bahwa keuntungannya tidak boleh ditentukan di awal, 

antara lain sebagai berikut:63 

1. Tidak ada dalil yang mensyaratkan demikian baik di dalam 

Al-Qur’an dan Hadist. 

2. Tidak ada nash syara’ yang melarang  penentuan 

keuntungan dilakukan di muka dalam transaksi 

Mudharabah. 

3. Para fuqaha menetapkan bahwa Mudharabah yang rusak 

apabila tidak terpenuhinya salah satu dari beberapa 

persyaratan. 

4. Bank tidak akan menentukan bunga di muka, kecuali 

setelah melakukan analisis dan kajian mendetail dan teliti 

terhadap pangsa pasar internasional maupun nasional. 

5. Penentuan bunga di muka membawa manfaat bagi kedua 

belah pihak (pihak investor dan pihak pengelola modal). 

6. Penentuan bunga di muka tidak bertentangan dengan 

kemungkinan terjadinya kerugian dari pihak pengelola 

modal (Bank atau lembaga keuangan lainnya). 

7. Tidak adanya penentuan bunga di awal, pada zaman 

sekarang ini, disaat moral sudah rusak dan ambisi yang 

begitu beragam telah menempatkan pemilik modal berada 

di bawah belas kasihan pengelola modal. 

Menurut Muhammad Sayyid Thanthawi, keuntungan 

yang diperoleh lembaga perbankan tidak memiliki keterkaitan 

 
63 Muhammad Sayyid Thanthawi,“Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-

Syariyyah”, Hlm 127-131. 



 

66 

 

dengan riba. Oleh karena itu, penetapan persentase laba di 

awal akad tidak menjadi masalah. Hukum illat riba bukan 

hanya sekedar tambahan, melainkan tambahan yang 

mengandung zulm atau pungli. Illat haram riba tidak ada pada 

bunga bank karena tambahan atau bunga yang dipotong dari 

pinjaman atau tambahan yang diberikan bank dari simpanan 

nasabah dilakukan atas dasar kemauan, dan tidak ada yang 

merasa terhimpit. Selain itu, sistem bunga bank yang 

menerapkan penangguhan pembayaran juga tidak dianggap 

riba, karena pembayaran dilakukan sesuai waktu yang telah 

disepakati antara bank dan nasabah.64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
64  Abd Wahid, “Bunga Bank Konvensional Analisis Ulama Perspektif 

Ushul Fiqh”, SAUJANA: Jurnal Perbankan Syariah dan Ekonomi Syariah, 

Volume 3, No. 1, 2021. 



 

67 

 

BAB IV 

ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF SAYYID 

THANTHAWI 

A. Analisis Dalil Riba dan Bunga Bank Perspektif 

Sayyid Thanthawi 

Menurut Muhammad Sayyid Thanthawi, hukum Islam 

memiliki berbagai sumber, tetapi secara umum terbagi 

menjadi dua, yaitu Al-Qur’an dan Hadist. Al-Qur’an 

merupakan firman Allah SWT yang diturunkan kepada 

Rasulullah SAW sebagai mukjizat yang menegaskan 

kebenaran kerasulannya sekaligus menjadi petunjuk bagi 

seluruh umat manusia. Sementara itu, Hadist adalah 

mencakup segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi 

Muhammad SAW, baik berupa perkataan, perbuatan, 

ketetapan (taqrir), maupun lainnya. Selain itu, Ijma' dan Qiyas 

dianggap sebagai sumber hukum Islam ketiga dan keempat, 

namun hanya disepakati oleh sebagian kalangan ulama. 

Dalam menetapkan status hukum bunga bank, Muhammad 

Sayyid Thanthawi menggunakan metode Istinbâth Ahkam 

yaitu: 

1. Al-Qur’an 

Muhammad Sayyid Thanthawi dalam menetapkan 

hukum bunga bank merujuk pada Al-Qur’an surah An-

Nisa [4] : 86. 



 

68 

 

َ كَانَ عَلَٰى   اِّنَّ اللَّ َٰ
هَآٰ اوَْ رُدُّوْهَاْۗ ن ْ حْسَنَ مِّ يَّةٍ فَحَي ُّوْا بََِّ تُمْ بِّتَحِّ وَاِّذَا حُي ِّي ْ

بًا  ي ْ  كُل ِّ شَيْءٍ حَسِّ

Artinya : “Apabila kamu dihormati dengan suatu 

penghormatan (salam), balaslah penghormatan itu 

dengan yang lebih baik daripadanya atau balaslah dengan 

yang sepadan. Sesungguhnya Allah Maha 

Memperhitungkan segala sesuatu.” 65 (Q.S An-Nisâ ayat 

86) 

 

Berdasarkan ayat di atas, Sayyid Thanthawi 

menyimpulkan bahwasannya tambahan yang diberikan 

seseorang saat meminjam uang atau barang bukanlah 

termasuk riba. Menurutnya, hal itu justru merupakan 

bentuk dorongan untuk bersikap dermawan serta 

membalas kebaikan dengan sesuatu yang lebih baik. 

Sayyid Thanthawi berpendapat bahwa tidak semua 

tambahan atas harta pokok dalam akad utang-piutang dapat 

dikategorikan sebagai riba yang diharamkan oleh syariat. 

Sebab, beberapa ayat dalam Al-Qur’an tidak secara tegas 

menyatakan demikian, bahkan justru menekankan 

pentingnya menumbuhkan sikap kemurahan hati dan 

membalas kebaikan dengan kebaikan yang lebih besar. 

 
65 Muhammad Sayyid Thantawi,“Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-

Syariyyah” (Kairo: Dar An-Nahdah, 1997), Hlm 161. 



 

69 

 

Adapun dalil pendukung dari ayat diatas yaitu Q.S An-

Nisâ [4] : 29 yang berbunyi:66 

لْبَاطِّلِّ إِّلََّ أَنْ تَكُونَ  نَكُمْ بَِّ يَٰ أيَ ُّهَا الَّذِّينَ آمَنُوا لََ تََْكُلُوا أمَْوَالَكُمْ بَ ي ْ
يمًا  تَِِّارةًَ عَنْ  نْكُمْ   وَلََ تَ قْتُ لُوا أنَْ فُسَكُمْ   إِّنَّ اللَََّّ كَانَ بِّكُمْ رَحِّ  تَ راَضٍ مِّ

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, janganlah 

kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang 

batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang berlaku 

dengan suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah 

kamu membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah 

Maha Penyayang kepadamu.”(Q.S An-Nisâ ayat 29) 

 

Bersandar pada dalil di atas, Sayyid Thanthawi 

mengemukakan bahwasannya Tambahan atas harta pokok 

dalam akad utang-piutang dianggap halal. Setiap transaksi 

diperbolehkan selama terdapat kesepakatan melalui 

ucapan, adanya proses serah terima, kerelaan kedua belah 

pihak (antaradhin minkum), serta kebebasan dalam 

memilih. Selain itu, transaksi tersebut harus terbebas dari 

unsur monopoli, keserakahan, eksploitasi, ketidakadilan, 

riba, dan niat buruk agar tetap sesuai dengan hukum yang 

diperbolehkan atau halal.  

يْمٌ  َ غَفُوْرٌ رَّحِّ  اِّنَّ اللَّ َٰ
   فَمَنِّ اضْطرَُّ غَيَْْ بََغٍ وَّلََ عَادٍ فَلَآٰ اِّثَْْ عَلَيْهِّْۗ

 
66 Ibid., 126. 



 

70 

 

Artinya : “Maka barang siapa barangsiapa terpaksa  

dan ia tidak berlebihan, maka tidak ada dosa baginya. 

Sungguh, Allah Maha Pengampun, Maha Penyayang.” 

(Q.S Al-Baqarah [2] : 173)67 

 

Berdasarkan nash ayat di atas Sayyid Thanthawi 

mengemukakan bahwa jika seseorang dalam kondisi 

terpaksa, misalnya untuk memenuhi kebutuhan pokok 

seperti berupa makanan, minuman, pakaian, obat-obatan 

dan tempat tinggal, yang semua itu tidak bisa diperoleh 

kecuali melalui transaksi semacam itu, sementara ia tidak 

memiliki alternatif lain untuk mendapatkan pinjaman yang 

lebih baik, maka ia dianggap dalam keadaan darurat dan 

tidak berdosa. Hal ini sejalan dengan kaidah yang masyhur 

“Sesuatu yang darurat itu membolehkan sesuatu yang 

terlarang”, namun tetap harus dibatasi sesuai dengan 

tingkat kebutuhan yang ada. 68 

Penafsiran Sayyid Thanthawi tentang pengertian Riba 

yang diharamkan oleh syariat islam merujuk pada ayat-

ayat dalam Al-Qur’an sebagai berikut:69 

 
الََّذِّيْنَ يََْكُلُوْنَ الر ِّبَٰوا لََ يَ قُوْمُوْنَ اِّلََّ كَمَا يَ قُوْمُ الَّذِّيْ يَ تَخَبَّطهُُ الشَّيْطَٰنُ 

مُْ قاَلُوْٰٓا نََّّ ُ الْبَ يْعَ وَحَرَّمَ   مِّنَ الْمَس ِّْۗ ذَٰلِّكَ بَِّ ثْلُ الر ِّبَٰواۘ وَاَحَلَّ اللَّ َٰ اَ الْبَ يْعُ مِّ اِّنََّّ
 

67 Ibid,. 91. 
68 Abdul Rouf, “Bunga Bank Halal?”, Hlm 113. 
69 Ibid,. 123. 



 

71 

 

ى فَ لَه مَا سَلَفَْۗ وَامَْرهُ الر ِّبَٰواْۗ فَمَنْ جَاۤءَه اِّلََ اللَّ َِّْٰۗ  مَوْعِّظةٌَ م ِّنْ رَّب ِّه فاَنْ تَ هَٰ
لِّدُوْنَ  بُ النَّارِّ  هُمْ فِّي ْهَا خَٰ كَ اَصْحَٰ ىِٕ

ۤ
 وَمَنْ عَادَ فاَوُلَٰ

Artinya : “Orang-orang yang memakan (bertransaksi 

dengan) riba tidak dapat berdiri, kecuali seperti orang 

yang berdiri sempoyongan karena kesurupan setan. 

Demikian itu terjadi karena mereka berkata bahwa jual 

beli itu sama dengan riba. Padahal, Allah telah 

menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Siapa 

pun yang telah sampai kepadanya peringatan dari 

Tuhannya (menyangkut riba), lalu dia berhenti sehingga 

apa yang telah diperolehnya dahulu menjadi miliknya dan 

urusannya (terserah) kepada Allah. Siapa yang 

mengulangi (transaksi riba), mereka itulah penghuni 

neraka. Mereka kekal di dalamnya.” (Q.S Al-Baqarah 

ayat 275) 

 

Berdasarkan terjemahan Ayat dari Surah Al-Baqarah 

ayat 275 Sayyid Thanthawi menyimpulkan bahwa ayat 

tersebut menjelaskan tentang dihalalkannya jual-beli dan 

diharamkannya riba, serta dampak buruk bagi mereka 

yang mempraktikkan riba. Ayat ini juga mengandung 

perintah bagi orang-orang beriman untuk meninggalkan 

sisa-sisa praktik riba. Selain itu, ayat ini mengandung 

perintah bagi orang yang berkecukupan serta para kreditor 

(pemberi pinjaman) seharusnya memberikan kelonggaran 

kepada debitur yang mengalami kesulitan dan tidak 

memanfaatkan keadaan mereka untuk menggandakan 

utang demi keuntungan pribadi. 



 

72 

 

2. Hadist 

Dasar pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi selain 

pada Al-Qur’an juga terdapat pada Hadist Rasulullah saw. 

Bahwa Rasulullah saw telah memberikan lebihan dari 

pokok utang kepada kreditur (orang yang meminjami) 

karena didorong oleh ungkapan terimakasih dan 

pengharagaan. Sebagaimana termaktub dalam beberapa 

hadist Nabi Muhammad saw antara lain:70 

يْحَيِّْْ عَنْ جَابِّرِّ بْنِّ عَبْدِّ اللََِّّّ  وَمِّنْ هَذِّهِّ الْأَحَادِّيْثِّ مَا جَاءَ فِِّ الصَّحِّ
عَنْهُ قاَلَ: "كَانَ لِِّ عَلَى رَسُولِّ    -   ُ يَ اللَّ َٰ عَلَيْهِّ رَضِّ  ُ اللََِّّّ صَلَّى اللََّّ

  ." وَسَلَّمَ حَقٌّ، فَ قَضَانِِّ وَزاَدَنِِّ 

Artinya : “Disebutkan dalam Dua Kitab Shahih dari 

Jabir bin Abdullah r.a., ia berkata, "Rasulullah Saw. 

pernah punya utang kepadaku, lalu beliau membayarnya 

lebih dari yang semestinya.” 

Muhammad Sayyid Thanthawi menjabarkan 

berdasarkan hadist di atas, bahwasannya tidak mengapa 

untuk memberikan tambahan atas pokok utang, baik dalam 

bentuk uang, barang, maupun hewan, selama penambahan 

tersebut diberikan dengan ketulusan hati dan tanpa unsur 

keharaman. Oleh karena itu, transaksi yang mengandung 

 
70Muhammad Sayyid Thantawi,“Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-

Syariyyah”, Hlm 84-85. 



 

73 

 

unsur tambahan atau kelebihan diperbolehkan sebab 

memang tidak ada larangan. Sayyid Thanthawi 

menyimpulkan bahwa segala sesuatu yang mendatangkan 

manfaat bagi manusia tidaklah diharamkan oleh Allah 

SWT. Namun sebaliknya, Allah mengharamkan sesuatu 

jika hal tersebut menimbulkan bahaya, kerugian, atau 

ketidakadilan bagi seseorang.71 

3. Qiyas 

Muhammad Sayyid Thanthawi dalam menetapkan hukum 

bunga bank dalam konteks investasi menggunakan metode 

qiyas, yaitu dengan menganalogikannya dengan akad 

mudharabah. Sayyid Thanthawi berpendapat berdasarkan 

asas konsensual atau prinsip an-taradhin (saling sepakat). 

Menurutnya, tidak ada larangan dalam menetapkan 

keuntungan di awal investasi selama hal itu didasarkan 

pada kesepakatan antara kedua belah pihak. 

4. Maslahah Mursalah 

Menurut Muhammad Sayyid Thantawi penetapan 

keuntungan di awal dalam investasi perbankan bertujuan 

untuk menjaga kemaslahatan. Ia berpendapat bahwa 

penentuan laba di awal dalam transaksi perbankan serta 

jaminan atas modal yang diberikan oleh bank termasuk 

dalam konsep maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan 

 
71 Rouf, Abdul. “Bunga Bank Halal?”, Hlm 104. 



 

74 

 

yang tidak secara langsung disebutkan dalam dalil, tetapi 

tetap dipertimbangkan demi kepentingan umat.72 

B. Perbandingan Pendapat Para Ulama tentang Bunga 

Bank 

Hukum terus berkembang seiring perubahan zaman, 

yang pada akhirnya memunculkan perbedaan pendapat yang 

tidak dapat dihindari. Hal ini terjadi karena setiap individu 

memiliki daya pikir yang berbeda. Secara umum, perbedaan 

pandangan ulama dalam menafsirkan riba dan bunga bank 

terbagi menjadi dua golongan. Pendapat pertama, adalah 

golongan Neo-Revivalis yang pemahamannya secara 

tekstualis dan lebih mengedepankan aspek legal-formal dari 

ayat riba dalam Al-Qur’an, diantaranya Muhammad 

Nejatullah Siddiqi, Yusuf Qardhawi, Wahbah Zuhaili dan 

Abu A’la Al-Maududi mereka menyatakan bahwa kelebihan 

dari uang pokok yang di ambil itu riba apapun alasannya dan 

bunga bank merupakan bagian dari riba oleh karena itu 

hukumnya haram secara mutlak. 73  Pendapat kedua, adalah 

golongan Modernis yang pemahamannya secara kontekstualis 

dan lebih menekankan aspek moralitas dibandingkan aspek 

legal-formalnya dalam memahami hukum bunga bank, 

 
72 Annisa Eka Rahayu dkk., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank 

Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya 

Terhadap Perbankan Syariah”, Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2, 

2021, Hlm 3. 
73 Yusuf Qardhawi, dkk., “Haruskah Hidup dengan Riba”, Alih bahasa 

Salim Basyarahil (Jakarta: Gema Insani Press, 1994), Hlm 61 



 

75 

 

diantaranya Fazlur Rahman, Abdullah Saeed, Syeikh Ali 

Jum’ah dan salah satunya adalah Sayyid Thanthawi.74 Oleh 

karena itu, mereka membedakan bunga bank dengan riba, 

sebab menurut mereka yang menjadi pertimbangan rasional 

pelarangan riba pada masa pra-Islam lebih menitikberatkan 

pada aspek moral, yakni ketidakadilan yang muncul dalam 

bentuk eksploitasi dan penindasan terhadap kaum miskin, 

bukan sekadar adanya kelebihan dalam suatu transaksi.75 

Mayoritas ulama berpendapat bahwa hukum bunga 

bank adalah haram karena beranggapan bunga bank sama 

halnya dengan riba. Adapun ulama-ulama kontemporer yang 

mengharamkan terkait bunga bank antara lain: 

1. Pendapat Muhammad Nejatullah Siddiqi 

Nejatullah Siddiqi adalah seorang ekonom asal India 

yang meraih penghargaan King Faizal International Prize 

dalam bidang studi Islam. Ia lahir di Gorakhpur, India, 

pada tahun 1931 M. Dalam perjalanan hidupnya, 

Nejatullah Siddiqi tumbuh dalam lingkungan yang 

moderat dan pernah menjadi murid dari Sanvi, seorang 

intelektual Muslim moderat. Karena itu, dalam 

pencariannya akan ilmu, ia selalu menghubungkan 

pemikiran ekonomi neoklasik dengan fiqih. Hal ini 

 
74 Abdullah Saeed, “Islamic Banking and Interest: a study of the prohibition 

of riba and its contemporary interpretation”, Leiden; t.p, 1996, Hlm 42. 
75 Muhammad Syarif Hasyim, “Bunga Bank: Antara Paradigma Tekstual 

Dan Kontekstual”, Jurnal Hunafa, Volume 5  No. 1, April 2008, Hlm 48 



 

76 

 

menunjukkan bahwa ia berupaya memberikan identitas 

Islam pada teori-teori ekonomi konvensional. 

Dalam sistem perbankan modern, bunga bank dianggap 

tidak diperbolehkan. Isu ini dibahas dalam bukunya Riba, 

Bank Interest, The Rationale of its Prohibition, di mana ia 

berpendapat bahwa sistem perbankan berbasis bunga lebih 

menguntungkan kaum kapitalis dan dianggap tidak sesuai 

dengan prinsip Islam. Menurutnya, larangan terhadap 

bunga didasarkan pada ajaran Al-Qur’an mengenai riba, 

yang telah ditafsirkan oleh para ahli hukum Islam sebagai 

larangan mencakup semua bentuk bunga, rente, dan 

sejenisnya. Sebagai alternatif, Nejatullah Siddiqi 

mengusulkan konsep perbankan tanpa bunga yang 

berlandaskan prinsip syirkah (kemitraan) dan mudharabah 

(bagi hasil), sehingga sistem keuangan Islam dapat 

beroperasi dengan lebih adil dan sesuai dengan nilai-nilai 

Islam.76 

2. Pendapat Yusuf Qardhawi 

Yusuf Qardhawi adalah seorang ulama kontemporer 

berkewarganegaraan Qatar yang ahli dalam bidang hukum 

Islam. Beliau lahir di desa Shafat Thurab, Mesir bagian 

Barat, pada 9 September 1926 M. Dalam kitab Fawaidul 

Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Yusuf Qardhawi 

berpendapat bahwa bunga yang diterapkan dalam sistem 

 
76  Nejatullah Siddiqi, Issues in Islamic Banking, Terj, Asep Hikmat 

Suhendi., Bank Islam (Bandung: Pustaka, 1984), Hlm 11-12. 



 

77 

 

perbankan saat ini serupa dengan bunga pada masa 

jahiliyyah, yakni tambahan yang dikenakan atas pinjaman 

setelah jangka waktu tertentu. Berdasarkan pemikirannya, 

ia menyimpulkan bahwa bunga bank termasuk riba dan 

hukumnya haram, sebagaimana telah dinyatakan oleh 

lembaga fiqih ikatan negara-negara Islam di Mekah. 

Beliau juga menilai bahwa jaminan keamanan mutlak yang 

diberikan bank konvensional melalui sistem bunga berasal 

dari ideologi kapitalis Yahudi, yang dianggap 

bertentangan dengan logika dan kenyataan. 

Dalam menetapkan hukum dalam bunga bank, Yusuf 

Qardhawi merujuk pada Al-Qur’an surah Al-Baqarah ayat 

278-279. Beliau memahami ayat tersebut secara legal 

formal dalam konteks fiqih klasik yang menyatakan bahwa 

setiap bentuk bunga bank merupakan riba. Selain itu, 

beliau juga menafsirkan ayat tersebut secara tekstual, yang 

menegaskan larangan mengambil sisa riba dan 

mewajibkan untuk meninggalkannya sepenuhnya. Beliau 

juga mengaitkan dengan konsep hutang piutang, di mana 

pinjaman tidak boleh disertai dengan tambahan atau 

keuntungan di luar jumlah pokoknya. Dengan kata lain, 

setiap pinjaman yang mensyaratkan manfaat atau 

keuntungan tanpa adanya kompensasi termasuk dalam 



 

78 

 

kategori riba, yang serupa dengan sistem bunga dalam 

perbankan konvensional.77 

3. Pendapat Wahbah Zuhaili 

Wahbah Zuhaili merupakan cendekiawan muslim 

kontemporer abad ke 20 khusus dalam bidang 

perundangan Islam (Syariah). Beliau ialah seorang 

profesor Islam asal Suriah. Beliau lahir di Dir 'Athiyah, 

Suriah pada tahun 1351 H/ 1932 M. Wahbah Zuhaili 

mengulas hukum bunga bank dengan menggunakan sudut 

pandangan teori fiqih klasık. Dalam Kitabnya Alfiqh al-

Islamy Wa Adilla-tuh beliau menjelaskan bahwa bunga 

bank termasuk riba nasiah yaitu tambahan atau kelebihan 

yang dikenakan tanpa adanya imbalan, melainkan hanya 

karena penundaan waktu pembayaran.78 

Menurut Wahbah, riba bank atau bunga bank tergolong 

dalam riba nasiah, yang juga dikenal sebagai riba jahiliyah, 

baik dalam jumlah kecil maupun besar. Hal ini disebabkan 

oleh aktivitas utama bank yang berhubungan dengan 

pinjaman dan peminjaman. Beliau menegaskan bahwa 

kemudharatan bunga bank sudah jelas, sehingga 

hukumnya adalah haram. Bunga bank dianggap sama 

 
77 Annisa Eka Rahayu dkk., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank 

Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya 

Terhadap Perbankan Syariah”, Jurnal: Ilmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2, 

2021, Hlm 5. 
78 Ghufron Mas’adi, “Fiqih Muamalah Kontekstual” (Jakarta: PT Grafindo 

Persada, 2002), Hlm 166. 



 

79 

 

seperti riba, dengan konsekuensi dosa yang serupa. Saat 

ini, transaksi yang mengandung riba nasiah banyak 

ditemukan dalam kegiatan jual beli dan pinjaman, seperti 

penukaran mata uang tanpa serah terima langsung atau 

pinjaman dengan kewajiban pengembalian lebih besar, 

misalnya dengan tambahan 10% atau jumlah tertentu. 

Wahbah Zuhaili berpendapat bahwa keharaman riba bank 

didasarkan pada dalil dari Al-Qur’an, Sunnah, serta 

pandangan para sahabat.79 

4. Pendapat Abu A’la Al-Maududi 

Abu Al-A’la Al-Maududi adalah seorang pemikir dan 

tokoh berpengaruh dalam pemikiran Islam Modern. Beliau 

dikenal sebagai ideolog dan intelektual muslim 

kontemporer. Al-Maududi lahir di Aurangabad (sekarang 

Andra Pradesh), India, pada 3 Rajab 1321 H/25 September 

1903 M. Sebagai seorang tokoh karismatik dengan 

gagasan inovatif, beliau sangat dihormati dalam 

perjuangannya untuk Islam, termasuk di bidang ekonomi 

dan politik. Al-Maududi secara khusus mengkritik teori 

utilitas dengan pendekatan yang rasional, membahas aspek 

negatif dari kemaslahatan, dan mengungkapkan kejahatan 

yang terkandung di dalamnya. Al-Maududi juga 

menjelaskan bahwa bunga yang dikenakan oleh bank 

adalah haram, karena pembayaran yang lebih besar dari 

 
79 Wahbah az-Zuhaili, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu Jilid 5” (Jakarta: Gema 

Insani, 2011), Hlm 343. 



 

80 

 

jumlah pinjaman sangat merugikan masyarakat. Uang 

tambahan tersebut adalah riba, dan riba itu hukumnya 

haram.80  

Namun terdapat beberapa ulama yang beranggapan bahwa 

bunga bank adalah sesuatu yang halal dan diperbolehkan 

diterapkan pada lembaga keuangan karena bunga tersebut 

tidak sama dengan riba. Berikut ini adalah beberapa para 

ulama yang memperbolehkan bank atau lembaga keuangan 

menerapkan sistem bunga: 

1. Pendapat Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman Malik adalah seorang pemikir dan 

intelektual muslim kontemporer yang lahir pada 21 

September 1919 M di Hazara, sebuah daerah di India yang 

kini menjadi bagian dari Pakistan. Menurut Fazlur 

Rahman, tafsir ayat mengenai riba dalam Al-Qur'an tidak 

bisa dilakukan secara tekstual saja. Dibutuhkan kajian 

yang mendalam dan menyeluruh dengan 

mempertimbangkan aspek-aspek sosial yang mendasari 

turunnya ayat-ayat tersebut. Setelah nilai-nilai moral yang 

terkandung dalam ayat riba ditemukan, nilai tersebut harus 

diterapkan dalam konteks masa kini 

Pemikiran Fazlur Rahman mengenai larangan riba 

dalam Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek moral 

daripada aspek legal- formal. Riba yang dilarang dalam Al-

 
80 Moh. Faizal, “Studi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi Tentang Ekonomi 

Islam”, Islamic Banking, Volume 2, No. 1, 2016. 



 

81 

 

Qur’an adalah riba jahiliyyah yang mengandung praktik 

penggandaan bunga yang sangat merugikan mengandung 

praktik penggandaan bunga yang sangat merugikan. 81 

Kalimat ad’afan muda’afatan dalam QS. Ali Imran: 130 

adalah larangan untuk melakukan eksploitasi terhadap 

golongan ekonomi yang lemah. Oleh karena itu, jika bank 

tidak menerapkan bunga yang berlipat ganda dan bersifat 

mengeksploitasi, maka hal tersebut diperbolehkan. Fazlur 

Rahman juga menjelaskan bahwa riba dan bunga bank itu 

berbeda. Beliau menegaskan bahwa riba itu haram karena 

bersifat eksploitasi dan merugikan, sementara bunga bank 

yang diterapkan dalam dunia perbankan dianggap penting 

untuk mendukung pembangunan ekonomi.82 

2. Pendapat Abdullah Saeed 

Abdullah Saeed adalah seorang pemikir Islam 

kontemporer yang fokus pada kajian Islamic Studies. 

Beliau lahir di Maladewa pada 25 September 1964 M dan 

berasal dari India, dengan keturunan suku bangsa Arab 

Oman yang ahli dalam hukum. Saeed aktif dalam beberapa 

kelompok dialog antaragama (Muslim-Kristen dan 

Muslim-Yahudi), serta menjadi anggota Asosiasi Profesor 

 
81  Riza Taufiqi Majid, “Riba Dalam Al-Quran (Studi Pemikiran 

Fazlurrahman Dan Abdullah Saeed),” Muslim Heritage 5, No. 1, 2020, Hlm 61-

86 
82 Ilham Basrian Jasuma Putra, “Meninjau Ulang Pernyataan Pandangan 

Fazlur Rahman Tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank”, Asyafina Journal: 

Jurnal Akademik Pesantren, Volume 1, No. 2, 2022, Hlm1-10. 



 

82 

 

Asia di Universitas Melbourne dan Akademi Agama 

Amerika. Beliau juga berperan sebagai pembicara media 

dalam isu perbankan, pemimpin komunitas Muslim di 

Australia, serta kontributor utama di berbagai konferensi, 

seminar, dan ceramah. 

Abdullah Saeed berpendapat bahwa larangan riba 

dalam Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek moral 

daripada aspek literalnya. Pernyataan lakum ru’us 

amwalikum (bagimu pokok hartamu) diberi penekanan 

moral melalui penjelasan lataz limun wala tuz lamun 

(kamu tidak melakukan penganiayaan dan tidak pula kamu 

dianiaya). Baginya, pernyataan pertama mengenai 

“penambahan dalam pinjam meminjam di atas pokok 

pinjaman”, dianggap sebagai ‘illah, sementara statemen 

yang kedua “kamu tidak melakukan penganiayaan dan 

tidak pula kamu dianiaya”.83 

Abdullah Saeed mengemukakan dua alasan yang 

dijadikan untuk membenarkan status bunga bank yaitu. 

Pertama, praktik bunga pada era modern berbeda dengan 

praktik bunga pada masa pra-islam. Kedua, bunga bank di 

zaman sekarang bermanfaat bagi masyarakat ekonomi 

lemah dan tidak mendatangkan ketidakadilan atau 

penganiayaan. Dengan demikian, Abdullah Saeed 

 
83  Majid, Riza Taufiqi, “Riba Dalam Al-Qur’an (Studi Pemikiran 

Fazlurrahman dan Abdullah Saeed)”, Jurnal Muslim Heritage. Volume 5, No. 1, 

2020. 



 

83 

 

berpendapat bahwa bunga bank diperbolehkan dan tidak 

haram. 

3. Pendapat Syekh Ali Jum’ah 

Syekh Ali Jum’ah adalah ulama kontemporer yang 

memiliki pengaruh besar di Mesir. Beliau lahir di sebuah 

desa di wilayah Bani Suef, Mesir, pada 3 Maret 1952 M. 

Selain dikenal sebagai mufti Mesir, Syekh Ali Jum’ah juga 

merupakan tokoh Islam yang aktif dalam memperkuat dan 

membangun Islam di kalangan masyarakat Muslim dunia. 

Syekh Ali Jum’ah menggunakan metode istislahi dalam 

menyampaikan pendapatnya. Menurutnya, bunga bank 

berfungsi sebagai pendorong kemakmuran dan kemajuan, 

serta sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang sah dan 

tidak mengandung keharaman. Syekh Ali Jum’ah 

berpendapat bahwa bunga bank merupakan keuntungan 

yang halal dan tidak mengandung syubhat, jika seseorang 

menggunakan uang yang diperoleh dari bunga bank untuk 

berinfaq, maka hukumnya diperbolehkan.84  

Syekh Ali Juma’ah menyampaikan pendapat tersebut 

berdasarkan dua alasan utama yaitu: 

• Bunga bank pada dasarnya adalah lembaga yang 

berfungsi untuk menginvestasikan uang, bukan sekadar 

sebagai lembaga pemberi utang dan penerima utang. 

 
84 Miftahul Ulum dan Fajar, “Metologi Studi Islam (Studi Pemikiran Ali 

Jum’ah Dalam Masalah-Masalah Mu’amalat Maliyyah Mu’asirah”, Al-‘Adalah: 

Jurnal Syariah dan Hukum Islam, Volume 5, No. 1, 2020, Hlm 90. 



 

84 

 

• Bank dianggap sebagai sumber kemajuan, 

kebahagiaan, dan kemakmuran yang berlandaskan pada 

syariat Islam yang sah dan tidak termasuk dalam 

kategori riba. 

Para ulama memiliki pandangan yang berbeda dalam 

mendefinisikan riba dan bunga bank. Perbedaan ini 

dipengaruhi oleh pemahaman dan pengalaman masing-

masing ulama dalam konteks kehidupan mereka. Beberapa 

aspek utama yang menjadi latar belakang perbedaan pendapat 

tersebut antara lain: 

1. Karena prinsip dasar muamalat dalam Islam bersumber 

dari nash yang bersifat umum dan tidak terperinci, maka 

ruang untuk berijtihad sanagt terbuka lebar; 

2. Perbedaan pandangan ulama dalam menentukan ‘illat 

pengharaman riba, antara ziyadah (tambahan), ad’afan 

mudha’afan (berlipat ganda) atau zhulm (zalim/ aniaya); 

3. Perbedaan ulama sejak zaman sahabat, hingga sekarang 

mengenai bentuk-bentuk riil riba yang diharamkan dalam 

nash. 

Pemahaman tentang hukum bunga bank merupakan 

masalah khilafiyah. Terdapat perbedaan pendapat di kalangan 

ulama mengenai hukum bunga bank, ada yang 

menganggapnya haram, sementara yang lain menganggapnya 

halal. Akan tetapi keduanya sepakat bahwa hukum dari riba 

adalah haram.  

C. Relevansi Bunga Bank di Era Modern  



 

85 

 

Sayyid Thanthawi melihat sistem bunga bank sebagai 

kebutuhan yang sangat penting di era modern untuk 

mendorong perekonomian dan menghadapi persaingan 

ekonomi global yang datang dari berbagai belahan dunia. 

Dalam konteks Indonesia yang plural dan majemuk, 

pandangan Thanthawi ini dapat dianggap relevan. Aktivitas 

ekonomi masyarakat Indonesia saat ini memang sangat 

bergantung pada keberadaan bank konvensional. Selain itu, 

berdasarkan falsafah Pancasila sebagai dasar negara, yang 

harus mencakup berbagai agama, tidak mungkin untuk 

memaksakan sistem perbankan negara menggunakan bank 

syariah secara eksklusif.85  

1. Relevansi Budaya Ekonomi 

Budaya dapat dipahami sebagai segala sesuatu yang 

berkaitan dengan akal, budi, akal manusia dan adat-

istiadat, serta memiliki kaitan erat dengan kondisi sosial, 

ekonomi, dan geografis suatu masyarakat. Di Indonesia, 

dengan berbagai suku bangsa dan keragaman budaya, 

perbedaan kondisi geografis turut menciptakan corak 

kebudayaan yang khas sesuai dengan lingkungan masing-

masing. Keanekaragaman budaya ini mempengaruhi cara 

pandang masyarakat terhadap bunga bank. Di Indonesia, 

yang mayoritas penduduknya beragama Islam, banyak 

yang berpendapat bahwa bunga bank itu haram. Tetapi, 

 
85 Munawir Sjadzali,  Ijtihad kemanusiaan (Jakarta: Paramadina, 1997), 

Hlm 64-65. 



 

86 

 

tidak sedikit pula masyarakat yang berpendapat bunga 

bank itu boleh. Sebagian masyarakat di Indonesia 

berpandangan bahwa transaksi pembiayaan di lembaga 

konvensional yang menggunakan bunga dianggap boleh 

dan memberikan keuntungan kepada nasabah. Sebaliknya, 

mereka yang menganggap bunga sebagai riba, akan 

memilih bank yang berbasis syariah, guna menghindari 

unsur tambahan yang dianggap tidak halal. 

Dari relevansi budaya ekonomi, dapat disimpulkan 

bahwa pandangan masyarakat Indonesia lebih sejalan 

dengan pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi, yang 

membolehkan bunga dalam perbankan konvensional. Hal 

ini terbukti dengan banyaknya lembaga keuangan bank dan 

non-bank di Indonesia yang masih menggunakan sistem 

bunga dalam operasional bisnis mereka. 

2. Relevansi Ekonomi 

Salah satu aktivitas ekonomi yang menimbulkan pro 

dan kontra adalah sistem yang diterapkan dalam dunia 

perbankan saat ini. Jika ditelusuri awal dikenalnya 

kegiatan perbankan berawal dari layanan penukaran uang, 

kemudian berkembang menjadi tempat penyimpanan, 

pembiayaan, dan pemberian pinjaman. Uang yang 

disimpan oleh masyarakat akan disalurkan kembali kepada 

pihak yang membutuhkan dalam bentuk pinjaman. Untuk 

menarik minat masyarakat menyimpan uangnya, bank 

memberikan imbalan berupa bunga, hadiah, atau bentuk 



 

87 

 

balas jasa lainnya. Semakin besar imbalan yang diberikan, 

semakin tinggi minat masyarakat untuk menabung di bank. 

Sejak dahulu hingga sekarang, bank konvensional 

masih menggunakan sistem bunga. Pada masa pra-Islam, 

yang dikenal sebagai zaman jahiliyah, praktik riba sudah 

terjadi dan mengandung unsur ketidakadilan. Pada masa 

itu, orang kaya semakin kaya, sementara orang miskin 

semakin miskin karena kaum kaya mengambil keuntungan 

berlipat ganda dari pinjaman.   

Sayyid Thanthawi menjelaskan dilarangnya riba dalam 

islam yang terdapat dalam Al-Qur’an merupakan bentuk 

pelarangan yang dilatarbelakangi oleh beberapa sebab 

yang terjadi dalam konteks masyarakat arab. Sayyid 

Thanthawi telah melihat ayat-ayat Al-Qur’an yang 

berkenaan dengan ayat riba tersebut didasarkan pada 

praktik eksploitasi oleh kaum kaya terhadap masyarakat 

miskin yang lemah, sehingga menciptakan ketidakadilan 

hal seperti inilah yang dilarang dalam Islam. 

Dari permasalahan yang ada sekarang, Jika 

dibandingkan dengan praktik perbankan modern yang 

menerapkan sistem bunga, terdapat perbedaan yang 

signifikan dengan riba. Sistem perbankan saat ini bersifat 

sirkular, di mana bunga yang dikenakan bukan semata-

mata untuk keuntungan bank, tetapi juga digunakan untuk 

menutupi berbagai biaya operasional atau dikenal sebagai 

jasa administrasi yang diberikan sebagai imbalan 



 

88 

 

pelayanan jasa bank, seperti gaji karyawan. Jika relevansi 

ekonomi dikaitkan dengan pandangan Sayyid Thanthawi, 

maka sistem bunga bank modern memiliki keterkaitan 

dengan pemikirannya. Para pendiri bank konvensional 

memiliki sudut pandang yang sejalan dengan Sayyid 

Thanthawi, karena pinjaman di era jahiliyah berbeda 

dengan sistem perbankan saat ini. Di masa kini, baik 

nasabah maupun pihak bank telah memiliki pemahaman 

yang lebih baik dalam melakukan transaksi pembiayaan. 

3. Relevansi Politik Ekonomi 

Ketika membahas politik, topik yang sering dibahas 

adalah kebijakan atau proses pengambilan keputusan. 

Dalam sektor perbankan, lembaga yang berwenang dalam 

menetapkan kebijakan adalah Bank Indonesia (BI). Setiap 

keputusan yang dibuat oleh Bank Indonesia bertujuan 

untuk menjaga serta mencapai stabilitas nilai mata uang. 

Salah satu caranya adalah dengan mengendalikan jumlah 

uang yang beredar di masyarakat serta menetapkan suku 

bunga. Kebijakan ini dikenal sebagai kebijakan moneter. 

Adapun Undang-Undang tentang Bank Indonesia, yaitu: 

a. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun 

1992 tentang Perbankan sebagaimana telah diubah 

dengan Undang-Undang No. 10 Tahun 1998, yang 

berbunyi: 

1) Bahwa pembagian nasional merupakan upaya 

pembangunan yang berkesinambungan dalam 



 

89 

 

rangka mewujudkan masyarakat Indonesia yang adil 

dan makmur berdasarkan Pancasila dan Undang-

Undang Dasar 1945. 

2) Bahwa dalam menghadapi perkembangan 

perekonomian nasional yang senantiasa bergerak 

cepat, kompetitif, dan terintegrasi dengan tantangan 

yang semakin kompleks serta sistem keuangan yang 

semakin maju, diperlukan penyesuaian kebijakan di 

bidang ekonomi, termasuk perbankan.  

3) Bahwa dalam memasuki era globalisasi dan dengan 

telah diratifikasinya. beberapa perjanjian 

internasional di bidang perdagangan barang dan 

jasa, diperlukan penyesuaian terhadap peraturan 

perundang-undangan di bidang perekonomian, 

khususnya sektor perbankan. 

b. Undang-Undang Republik Indonesia No. 23 Tahun 

1999 tentang Bank Indonesia sebagaimana telah diubah 

dengan Undang-Undang Republik Indonesia No. 23 

Tahun 2004, yang berbunyi:86 

1) Bahwa pembangunan nasional yang dilaksanakan 

selama ini merupakan upaya pembangunan yang 

berkesinambungan yang meliputi seluruh aspek 

kehidupan dalam rangka mencapai tujuan nasional 

 
86  Veithzal Rivai, dkk.,”Commercial Bank Management (Manajemen 

Perbankan dari Teori ke Praktik)” (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2013), 

Hlm 2. 



 

90 

 

berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar 

Negara Republik Indonesia. 

2) Bahwa untuk mendukung terwujudnya 

pembangunan nasional yang berkesinambungan dan 

sejalan dengan tantangan perkembangan serta 

pembangunan ekonomi yang semakin kompleks, 

sistem keuangan yang semakin maju serta 

perekonomian internasional yang semakin 

kompetitif dan terintegrasi, maka kebijakan moneter 

harus dititik beratkan pada upaya untuk memelihara 

stabilitas nilai rupiah. 

3) Bahwa sehubungan dengan itu, perlu dilaksanakan 

prinsip keseimbangan antara independensi Bank 

Indonesia dalam melaksanakan tugas dan 

wewenangnya dengan pengawasan dan tanggung 

jawab atas kinerjanya serta akuntabilitas publik 

yang transparan. 

Kebijakan yang telah ditetapkan oleh Bank Indonesia 

dalam sektor perbankan menunjukkan relevansinya dalam 

konteks politik ekonomi. Dari hal ini dapat disimpulkan 

bahwa peraturan atau Undang-Undang yang telah 

dijelaskan sebelumnya menjadi bukti bahwa pemikiran 

Sayyid Thanthawi memiliki hubungan dengan perbankan 

konvensional dalam upaya menjaga stabilitas ekonomi. 

Oleh karena itu, sistem bunga bank dianggap sah dan tidak 

menjadi permasalahan dalam dunia perbankan. 



 

91 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan 

terhadap judul skripsi ini, maka beberapa point yang dapat 

diambil sebagai kesimpulan dari karya ilmiah (skripsi) ini, 

antara:  

1. Jika dipetakan terdapat beragam pandangan ulama terkait 

penetapan status hukum bunga bank. Secara umum, 

terdapat dua pendapat utama yang berkembang, yaitu: 

Pendapat pertama, haram dan termasuk riba, sebab 

kelebihan pembayaran telah ditentukan sejak awal akad. 

Mereka yang berpendapat demikian menganggap bunga 

bank mempunyai kecenderungan dengan riba, sehingga 

harus dihindari. Beberapa ulama yang mengemukakan 

pandangan ini antara lain Muhammad Nejatullah Siddiqi, 

Yusuf Qardhawi, Wahbah Zuhaili dan Abu A’la Al-

Maududi. Pendapat kedua, tidak termasuk riba, karena 

penetapan bunga di awal dilakukan secara sukarela, tidak 

terdapat unsur paksaan, monopoli dan eksploitasi 

melainkan kesepakatan antara bank dan nasabah. Pendapat 

ini dikemukakan oleh ulama antara lain Fazlur Rahman, 

Syekh Ali Jum’ah, Abdullah Saeed dan Muhammad 

Sayyid Thanthawi. 

2. Sayyid Thanthawi berpendapat bahwa bunga bank 

merupakan hasil kesepakatan antara kedua belah pihak 



 

92 

 

tanpa unsur eksploitasi atau kedzaliman, yang memberikan 

manfaat baik bagi nasabah maupun bank. Menurutnya, 

bunga bank dalam lembaga perbankan adalah halal dalam 

berbagai bentuk, meskipun bunga tersebut sudah 

ditentukan sebelumnya. Beberapa alasan yang 

disampaikan Sayyid Thanthawi dalam kitabnya yang 

berjudul Muamalat Al Bunuk Wa Ahkamuha As-Syariyyah 

menjelaskan penetapan keuntungan di muka dalam bentuk 

nisbah bagi hasil menurutnya merupakan sebuah tindakan 

yang tidak dilarang, karena tidak adanya nash ataupun 

hadist yang melarangnya. Hadirnya penetapan tersebut 

sama halnya dengan akad mudharabah baik dalam bentuk 

nisbah bagi hasil ataupun dalam bentuk tingkat persentase 

tertentu terhadap modal. Penentuan tersebut menghalangi 

adanya perselisihan atau penipuan di kemudian hari, juga 

karena penetuan bunga dilakukan setelah perhitungan yang 

teliti, dan terlaksana antara nasabah dengan bank atas dasar 

kerelaan. Bunga bank berbeda dengan riba, karena riba 

bertujuan untuk menggandakan uang demi kepentingan 

pribadi, sementara bunga bank bertujuan membantu 

masyarakat melalui sistem tolong-menolong, dengan 

keuntungan yang dibagi antara bank dan nasabah, yang sah 

secara hukum. 

3. Relevansi sosial ekonomi berkaitan dengan pemikiran 

Sayyid Thanthawi yang membolehkan penerapan bunga 

dalam perbankan konvensional. Hal ini terbukti dengan 



 

93 

 

banyaknya lembaga keuangan, baik bank maupun non-

bank, di Indonesia yang menggunakan sistem bunga dalam 

operasionalnya. Dari sisi relevansi ekonomi, para pendiri 

lembaga keuangan konvensional juga sependapat dengan 

Sayyid Thanthawi mengenai legalitas bunga dalam sistem 

perbankan. Jika melihat dari perbedaan konteks, sistem 

pinjaman pada era pra-Islam tidak dapat disamakan dengan 

pinjaman di masa kini. Relevansi dalam politik ekonomi, 

dapat disimpulkan bahwa kebijakan atau Undang-Undang 

perbankan menunjukkan adanya keterkaitan pemikiran 

Sayyid Thanthawi dengan sistem perbankan di Indonesia, 

sehingga penggunaan bunga bank telah lama 

diperbolehkan dan tidak menjadi permasalahan dari dulu 

hingga sekarang. 

B. Saran 

Adapun saran dari penulisan skripsi ini yaitu, sebagai 

berikut: 

1. Menggunakan lembaga perbankan masih membuat orang 

merasa ragu, terutama umat Islam. Namun keraguan 

tersebut sebenarnya dapat diatasi dengan memanfaatkan 

lembaga-lembaga keuangan berbasis syariah yang kini 

semakin berkembang. Oleh karena itu, dalam 

bermuamalah, hendaknya mengikuti cara yang benar 

sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw., 

yaitu dengan menghindari sistem yang mengandung riba 

yang dapat merugikan salah satu pihak serta menjalankan 



 

94 

 

transaksi sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan 

oleh Allah SWT. 

2. Dalam hal ini, Penulis sendiri lebih condong pada gagasan 

yang dikemukakan ulama-ulama yang mengharamkan 

bunga bank karena secara jelas dalam Q.S Al-Baqarah ayat 

275 yang artinya “Allah telah menghalalkan jual beli dan 

mengharamkan riba”. Dan riba mutlak haram hukumnya 

bagaimanapun bentuknya dan berapapun jumlahnya. 

Mengingat adanya keterbatasan dan kekurangan dalam 

penelitian ini terkait metode ijtihad hukum bunga bank, 

para praktisi pendidikan, ulama, serta pelaku perbankan 

syariah diharapkan dapat lebih peduli terhadap 

permasalahan tersebut di lingkungan sekitar. Selain itu, 

mereka juga diharapkan mampu membentuk pola pikir 

yang benar bagi masyarakat umum maupun mahasiswa 

dalam membedakan transaksi yang halal dan haram. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

95 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Zainuddin. Hukum Perbankan Syariah. Jakarata: Sinar  

Grafika, 2008. 

 

Anshori, Abdul Ghofur. “Sejarah Perkembangan Hukum 

Perbankan Syariah di Indonesia dan Implikasinya bagi 

Praktik Perbankan Nasional”, La Riba Jurnal Ekonomi 

Islam, Volume II, No. 2, Desember 2008. 

 

Arifin, Zainul. Dasar-dasar Manjemen Bank Syariah. Jakarta: 

Alvabet, 2002. 

 

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2015. 

 

Amiruddin, Zainal Asikin. Pengantar Metode Penelitian Hukum. 

Jakarta: Rajawali Pers, 2006. 

 

Az-Zuhaili, Wahbah. Fiqih Islam Wa Adillatuhu Jilid 5. (Jakarta: 

Gema Insani, 2011). 

 

Badruzaman, Dudi. Muamalah Principles and their 

Implementation in Indonesian Banking Law, 2018. 

 

Bayyoumi, Muhammad Rajab. “al-Imam Muhammad Sayyid 

alThanthawi; Baina alTafsir wa al-Ifta”, Majalah Al-

Azhar, 2001. 

 

Budiutomo, Tri wahyu. “Bunga Bank dalam Perspektif Islam”, 

Academy Of Education Journal Pendidikan Pancasila dan 

Kewarganegaraan, Volume 5, No. 1, Januari 2014. 

 



 

96 

 

Darwis, Rizal. “Pendekatan Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad 

Nejatullah Siddiqi”, e-journal, Volume 18, No. 1, 2022. 

 

Eka, Annisa et.al., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank 

Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid 

Thantawi Serta Implikasinya Terhadap Perbankan 

Syariah, Jurnal: Ilmiah Ekonomi Islam”, Jurnal Ilmiah 

Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2, 2021. 

 

Eka, Ramdaniar Syirfana and Neneng Nurhasanah. “Analisis Fikih 

Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam Rahardjo 

Mengenai Bunga Bank”, Journal Riset Ekonomi Syariah, 

Volume 1, No. 1, 2021. 

 

Ernawati. “Perbankan Syariah dalam Tata Hukum Ekonomi 

Indonesia”, Bilancia Volume 2, No. 1, 2008. 

 

Ghufron A. Mas’adi, Fiqih Muamalah Kontekstual. Jakarta: PT 

Grafindo Persada, 2002. 

 

Guza, Afnil. Himpunan Undang-undang Perbankan Republik 

Indonesia. Jakarta: Asa Mandiri, 2008. 

 

Has, Muhammad Hasdin. “Sayyid Muhammad Thanthawi Dan 

Peranannya Dalam Tafsir Alqur’An (Telaah Metodologi 

Kitab: Tafsir al-Wasīth)”, Journal : Shautut Tarbiyah, 

Volume 16, 2010 

Hasan, Nurul Ichsan. Perbankan Syariah (Sebuah Pengantar). GP 

Press Group, 2014. 

 

Hasyim, Muhammad Syarif. “Bunga Bank: Antara Paradigma 

Tekstual Dan Kontekstual”, Jurnal Hunafa, Volume 5  No. 

1, April 2008. 



 

97 

 

 

Hermansyah. Hukum Perbankan Nasional Indonesia. Jakarta: 

Kencana Prenada Media Group, 2008. 

 

Hidayatullah, Muhammad Syarif. “Analisis Kritis Eksistensi 

Bunga Bank Sebagai Riba Keuangan Kontemporer”, 

Jurnal Ilmu Syariah dan Perbankan Islam, 2021. 

 

Huda, Miftahul et.al., Bank Interest Halal: Distinction 

Interpretation Of Contemporary Ulama Thought Umer 

Caphra and Muhammad Sayyid Thanthawi, Universitas 

Darussalam Gontor, Jurnal Akutansi dan Perbankan 

Syariah, Volume 5, No. 2, 2022. 

 

Ismail, Pane et.al., Fiqih Muamalah Kontemporer. Aceh. 2022. 

 

Ismail. Perbankan Syariah. Jakarta: Prenada Media Group, 2011. 

 

Izzati, Nur and Muhammad Yazid. “Prinsip Dasar Operasional 

Perbankan Syariah”, AL Maqashid : Journal of Economics 

and Islamic Business, Volume 4, No. 1, 2024. 

 

Jasuma, Ilham Basrian. “Meninjau Ulang Pernyataan Pandangan 

Fazlur Rahman Tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank”, 

Asyafina Journal: Jurnal Akademik Pesantren, Volume 1, 

No. 2, 2022. 

 

Kartini. Pengantar Metodologi Penelitian Sosial. Bandung: 

Bandar Maju, 1996. 

 

Khasanah, Khoiyatun. “Studi Analisis terhadap Pendapat 

Muhammad Abduh tentang Riba Adh’afa Mudha’afah”, 

Skripsi Institut Agama Islam Negeri Walisongo. 

Semarang: 2008. 



 

98 

 

 

Liquali Ali Nazy Khan. Islamic Law Of Contrart. Jakarta: Rajawali 

Press, 2019. 

 

Maulana, M. Ahmad Jadul and Ibrahim, M. Abu al-Fadhl, Buku 

Induk Kisah-Kisah Al-Qur’an. Jakarta: Zaman, 2009. 

 

Shihab, M. Quraish, Membumikan Alquran: Fungsi dan Peran 

Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan 

Pustaka, 2007. 

 

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan 

Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2004. 

 

Suteki and Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum 

(Filsafat, Teori dan Praktik), cet. ke-1. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2018. 

 

Majid, Riza Taufiqi. “Riba Dalam Al-Qur’an (Studi Pemikiran 

Fazlurrahman dan Abdullah Saeed)”. Jurnal Muslim 

Heritage, Volume 5, No 1, 2020. 

 

Misrawi, Zuhairi. al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam 

Rahmatan li al- ‘Alamin. Jakarta: Pustaka Oasis, 2001. 

 

Moh. Faizal, “Studi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi Tentang 

Ekonomi Islam”, Islamic Banking, Volume 2, No. 1, 2016. 

 

Muslimin H. Kara, Bank Syariah di Indonesia. Yogyakarta: UII 

Press, 2005. 

 

Nainggolan, Basaria. Perbankan Syariah di Indonesia. PT Raja 

Grafindo Persada, 2016. 

 



 

99 

 

Nasution, Khoiruddin. Riba dan Poligami, Sebuah Studi atas 

Pemikiran Muhammad Abduh. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996. 

 

Nejatullah Siddiqi, Issues in Islamic Banking, Terj, Asep Hikmat 

Suhendi., Bank Islam (Bandung: Pustaka, 1984), Hlm 11-

12. 

Nopriansyah, Waldi. Aspek Hukum Perbankan Syariah di 

Indonesia. Prenada Media Group, 2019. 

 

Nurhadi. “Bunga Bank Antara Halal Dan Haram”, Nur El-Islam, 

Volume 4, No. 2, Oktober 2017. 

 

Nurul Nafiah, Lailatin. “Studi Komparatif Pemikiran Yusuf 

Qardhawi dan M. Dawam Rahardjo Tentang Bunga 

Bank”, Skripsi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan 

Ampel. Surabaya: 2022. 

 

Qardhawi, Yusuf et.al., Haruskah Hidup dengan Riba”. Alih 

bahasa Salim Basyarahil. Jakarta: Gema Insani Press, 

1994. 

 

Rahim, Abdul. “Konsep Bunga Dan Prinsip Ekonomi Islam Dalam 

Perbankan Syariah”, Al-Iqtishad: Jurnal Ekonomi, 

Volume 1, No. 2, Tahun 2021. 

 

Rivai, Veithzal et.al., Commercial Bank Management (Manajemen 

Perbankan dari Teori ke Praktik). Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada. 2013. 

 

Rofiq, Irsyaddur and Ucik Putri. “Hukum Bunga Bank Perspektif 

M. Quraish Shihab Dan Relevansinya Dengan Perbankan 

Di Indonesia”, An-Nisbah Jurnal Perbankan Syariah, 

Volume 4, No.1, 2023. 



 

100 

 

 

Rouf, Abdul. Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar 

Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya. 

Depok: Keira Publishing, 2019. 

 

Azwar, Saifuddin. Metode penelelitian. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar Offset, 1998. 
 

Saeed, Abdullah. Islamic Banking and Interest: a study of the 

prohibition of riba and its contemporary interpretation. 

Leiden; t.p, 1996. 

 

Setiawan, Muhammad. “Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran 

Yusuf Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Skripsi Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Fatmawati Sukarno, 

Bengkulu: 2021. 

 

Sjadzali, Munawir. Ijtihad kemanusiaan. Jakarta: Paramadina, 

1997. 

 

Susilo, Y. Sri et.al., Bank dan Lembaga Keuangan lain. 

Yogyakarta: Gama Mulia, 2002. 

 

Syaukani. “Mudharabah Dalam Sisitem Ekonomi Islam”, Jurnal 

Manajemen Dan Bisnis, Volume 6, No 2, Desember 2018. 

 

Thantawi, Muhammad Sayyid. Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha 

As-Syariyyah, Kairo: Dar An-Nahdah, 1997. 

 

Thanthawi, Muhammad Sayyid. “Kepiawaian Berdialog Para Nabi 

dan Figur-Figur Terpilih”, Terj. Zuhairi Misrawi, Jakarta: 

Azam, 2001. 

 



 

101 

 

Ulum, Miftahul and Fajar. “Metologi Studi Islam (Studi Pemikiran 

Ali Jum’ah Dalam Masalah-Masalah Mu’amalat Maliyyah 

Mu’asirah”,  Al-‘Adalah: Jurnal Syariah dan Hukum 

Islam, Volume 5, No. 1, Juni 2020. 

 

Wahid, Abd. “Bunga Bank Konvensional Analisis Ulama 

Perspektif Ushul Fiqh”, SAUJANA: Jurnal Perbankan 

Syariah dan Ekonomi Syariah, Volume 3, No. 1, 2021. 

 

Wahyuna, Sari and Zulhamdi. “Perbedaan Perbankan Syariah 

dengan Konvensional”, Jurnal Al-Hiwalah: (Sharia 

Economic Law), Volume 1, No. 1, 2022. 

 

Wartoyo. “Bunga Bank (Sebuah Dialektika Pemikiran antara 

Kaum Modernis dengan Neo-Revivalis)”, La_Riba Jurnal 

Ekonomi Islam, Volume IV, No. 1, 2010. 

 

Wiroso. Produk Perbankan Syariah Dilengkapi UU Perbankan 

Syariah dan Kodifikasi Produk Bank Indonesia. Jakarta: 

LPFE Usakti, 2009. 

 

Yulianti, Rahmani Timorita. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah 

Nasional MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah”, La 

Riba Jurnal Ekonomi Islam, Volume I, No. 1, 2007. 

 

Yustika, Gina. “Pandangan Wahbah Zuhaili Dan Abdullah Saeed 

Tentang Riba Dan Relevansinya Dengan Bunga Bank”, 

Skripsi Institut Agama Islam Negeri (IAIN) ParePare. 

ParePare: 2022. 

 

Zulhamdi. “Jual Beli Salam (Suatu Kajian Praktek Jual Beli Online 

Shopee)”, Journal Syarah, Volume 11, No. 1, 2022. 

 

 



 

102 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Nama   : Bintang Maura Salsa Bila Firdaus 

NIM    : 2102036089 

TTL    : Ponorogo, 12 November 2002 

Jenis Kelamin   : Perempuan  

Alamat    : Kradenan, Jetis, Ponorogo 

Nomor Telp/ HP  : 083840414478 

E-Mail    : bintangmaura1211@gmail.com 

Jenjang pendidikan  

• Pendidikan Formal :  

1. SD/ MI   : SDN Kradenan (2009-2015) 

2. SMP/ MTs  : MTs Al-Islam Joresan (2015-2018) 

3. SMA/ MA  : MA Al-Islam Joresan(2018-2021) 

4. Universitas : UIN Walisongo Semarang (2021-2025) 

• Pengalaman Organisasi  

1. BMC Walisongo (2022-2023) 

Motto:  

“Sukses adalah hasil dari kerja keras, dedikasi, dan ketekunan.” 

 

Semarang, 5 Maret 2025 

Penulis 

 

 

Bintang Maura Salsa Bila F 

2102036089 

mailto:bintangmaura1211@gmail.com

