STUDI PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID
THANTHAWI TENTANG BUNGA BANK
SKRIPSI

Diajukan kepada Fakultas Syariah dan Hukum untuk Memenuhi
Salah Satu Syarat Mencapai Gelar Sarjana Program Strata 1 (S.1)

Disusun oleh:

Bintang Maura Salsa Bila Firdaus
2102036089

HUKUM EKONOMI SYARIAH
FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
SEMARANG
2025



NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING

KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO
FAKULTAS SYARI'AH DAN HUKUM

Jalan Prof. Dr. H. Hamka, km 2 (Kampus IT1 UIN Walisongo) Ngaliyan, Semarang 50185.

Tdm 024‘1“"29] Faxsimili (024)7624691

PERSETUJUAN PEMBIMBING

Lamp :4 (empat) cks
Hal  :Naskah Skripsi
An. Sdr. Bintang Maura Salsa Bila Firdaus

Kepada Yth.
Dekan Fakultas Syariah dan Hukum
UIN Walisongo Semarang

Assalamu’laikum Wr. Wb

Setelah melalui proses bimbingan dan perbaikan, bersama ini saya kirim naskah
skripsi Saudara:

Nama : Bintang Maura Salsa Bila Firdaus

NIM : 2102036089

Jurusan : Hukum Ekonomi Syariah

Judul Skripsi : “Studi P Muh Sayyid Thanthawi Tentang
Bunga Bank”

Dengan ini saya mohon kiranya skripsi saudara tersebut dapat segera
dimunaqasyahkan.
Demikian, harap menjadi maklum.

Wassalamu’alaikum Wr. Wb

Semarang, 19 Desember 2024

Pembimbing I

///"7”7‘\(74_

Prof. Dr. H. Nur Khoirin, M. Ag
NIP. 196308011992031001



LEMBAR PENGESAHAN




B

O

z

SIS AT 158575 Lidniad UGl T 1088 ¥ Tk 20001 &8
@ S
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu
memakan riba dengan berlipat ganda dan bertakwalah kamu

kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan.

(Q.S Ali-‘Imran : 130)!

L Tim Penerjemah, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta: Departemen

Agama RI, 2009).
iv



HALAMAN PERSEMBAHAN
Alhamdulillah, segala puji dan syukur hanya bagi Allah SWT.

Shalawat beserta salam semoga tercurahkan kepada baginda Nabi
Muhammad SAW yang syafaatnya selalu diharapkan. Sebagai
wujud ucapan rasa terima kasih, skripsi ini penulis persembahkan
untuk:

1.

Kepada kedua orang tuaku tercinta Bapak Santoso dan Mama
Binti Sa’adah yang begitu pekerja keras serta berkat
kesabaranya dan doa yang telah dicurahkan demi sekedar
melihat kedua anaknya bahagia dan mampu menempuh
pendidikan tinggi dan mampu menyandang gelar sarjana serta
dapat memberikan manfaat bagi sesama. Semoga Allah SWT
memberi keberkahan di sepanjang usianya.

Kepada kakak perempuanku tersayang Mbak Krismonda
Briliana Tifani Putri kita saling melengkapi dan menyayangi
dengan caranya sendiri-sendiri. Mari tetap bersinergi
mewujudkan segala cita-cita Bapak dan Mama. Semoga tetap
dalam jalur prestasi dan mampu memberi senyum haru kedua
orang tua kita. Terimakasih atas keberadaan Mbak, telah
memacu penulis untuk tetap semangat dalam menuntaskan
skripsi ini.

Kepada diriku sendiri terima kasih telah belajar, berjuang dan
berproses tanpa henti selama hampir empat tahun ini.



PERNYATAAN DEKLARASI

tanggung jawab, penuli

judul “Studi Pemikiran

Tentang  Bung:

materi yang




PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi huruf Arab ke dalam huruf latin yang dipakai
dalam penulisan skripsi ini berpedoman pada Surat Keputusan
Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia Nomor 158/1987 dan 05936/U/1987. Pedoman

tersebut adalah sebagai berikut:

a. Konsonan Tunggal
Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam
huruf latin dapat dilihat dalam tabel berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
| Alif Tidak Tidak
dilambangkan | dilambangkan
Ba B Be
<
. Ta T Te
()
. Sa $ Es
[
Jim J Je
c
Ha h Ha
C
. Kha Kh ka dan ha
C
R Dal D De

Vil



R Dza Dz Zet

y Ra R Er

5 Za Z Zet

o Sin S Es

P Syin Sy es dan ye
o Sad S Es
P Dad d De

L Tha t Te

5 Zha z Zet

¢ ‘ain ¢ koma terbalik

diatas

. Gain G Ge

C

U Fa’ F Ef

&8 Qa Q Qi

viii




s Kaf K Ka

J Lam L ‘el

. Mim M ‘em

3 Nun N ‘en

P Wau AW W

N Ha H Ha

. Hamzah ¢ Apostrof
< Ya Y Ye

Hamzah (s (yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya
tanpa diberi tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di
akhir maka ditulis dengan tanda ( * ).

Ta’ Marbutah di Akhir Kata
a. Bila dimatikan ditulis h

.< Ditulis Hikmah

e Ditulis ‘illah

b. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua
itu terpisah, maka ditulis h

iX



9@}3“ 3\»\)_( Ditulis

Karamah al-
auliya’
Bila ta’marbutah

hidup atau dengan harakat, fathah,
kasrah, dan dammah ditulis t

}u‘ 3\8. Ditulis

Zakaatul fitri
C.

Vokal Pendek

Vokal bahasa Arab lambangnya berupa tanda atau harakat:
- Fathah Ditulis A
Kasrah Ditulis I
s Dammah Ditulis U
d. Vokal Rangkap

Vokal rangkap bahasa arab yang lambangnya berupa
gabungan antara harakat dan huruf:

Huruf Arab Nama Huruf Latin | Nama
o Fathah dan ya Ai Adanl
jt Fathah dan wau Au Adan U
e. Vokal Panjang

Vokal panjang atau Maddah yang lambangnya berupa
harakat dan huruf,

transliterasinya berupa huruf dan
tanda,yaitu:



Huruf Arab Nama Huruf Nama
Latin

Vo Fathah dan Alif A A dan garis

di atas
o Kasrah dan ya I I dan garis

di atas
5 > Dhammah dan U U dan garis

wau di atas

f.  Vokal;

Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata

Dipisahkan dengan Apostrof

(,:JW

Ditulis

a’antum

£

oded

Ditulis

‘u ‘iddat

g. Kata Sandang Alif + Lam
Bila diikuti huruf Qomariyah ditulis L (el)

a.

b.

o2l Ditulis Al-qur’an
d“tﬁ"m Ditulis Al-giyas
Bila diikuti huruf syamsiyah ditulis, serta menghilangkan
huruf L (el)nya
L) Ditulis As-samaa’
M\ Ditulis Asy-syams

Xi



Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat

P J.AJ\ 95 Ditulis Zawi al-Furud
il yi Ditulis Ahl as-Sunnah
Syaddah

Syaddah atau tasydid yang dalam penulisan Arab
dilambangkan dengan tanda tasydid (=), dalam transliterasi
ini dilambangkan dengan pengulangan huruf (konsonan
ganda) yang diberi tanda tasydid. Jika huruf ya () ber-tasydid
di akhir sebuah kata dan didahului harakat kasrah (), maka ia
ditransliterasi seperti huruf maddah (7).

Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof ()
hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir
kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, maka ia tidak
dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

Lafz al-Jalala (4V)

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr
atau huruf lainnya atau berkedudukan sebagai mudaf ilaih
(frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah. Adapun ta
marbiitah di akhir kata yang disandarkan pada lafz al-jalalah
ditransliterasi dengana huruf [t].

xii



ABSTRACT

Bank interest is a source of income for banking institutions. Public
understanding of the existence of banking today is very diverse,
especially in distinguishing between usury and bank interest. As a
modern economic concept, bank interest raises various pros and
cons among society. In this research, the author refers to the
thoughts of Muhammad Sayyid Thanthawi, who believes that bank
interest is not haram. He argued that bank interest in the modern
era is different from the practice of usury in the pre-Islamic era,
where usury at that time contained an element of coercion, while
bank interest today is based on the principle of agreement and
willingness between both parties.

This research uses library research methods with a qualitative
descriptive approach. The data used consists of primary data,
obtained directly from the main research source, as well as
secondary data collected through documentation studies or
document analysis relevant to the research topic.

The results of this research show that according to Sayyid
Thanthawi, bank interest that does not contain elements of
coercion, monopoly, and is based on an agreement between both
parties is permissible or not haram. He also believes that saving
money in financial institutions can be considered a form of
mudaraba (profit sharing).

Keywords: Bank Interest, Usury, Muhammad Sayyid Thanthawi.

Xiii



ABSTRAK

Bunga bank merupakan salah satu sumber pendapatan bagi
lembaga perbankan. Pemahaman masyarakat mengenai
keberadaan perbankan saat ini sangat beragam, terutama dalam
membedakan antara riba dan bunga bank. Sebagai konsep ekonomi
modern, bunga bank menimbulkan berbagai pro dan kontra di
kalangan masyarakat. Dalam penelitian ini, penulis merujuk pada
pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi, yang berpendapat
bahwa bunga bank tidak haram. la berargumen bahwa bunga bank
pada era modern berbeda dengan praktik riba pada masa pra-Islam,
di mana riba saat itu mengandung unsur paksaan, sedangkan bunga
bank saat ini didasarkan pada prinsip kesepakatan dan kerelaan
antara kedua belah pihak.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan
(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif. Data
yang digunakan terdiri dari data primer, yang diperoleh langsung
dari sumber utama penelitian, serta data sekunder yang
dikumpulkan melalui studi dokumentasi atau analisis dokumen
yang relevan dengan topik penelitian.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa menurut Sayyid
Thanthawi, bunga bank yang tidak mengandung unsur paksaan,
monopoli, dan didasarkan pada kesepakatan kedua belah pihak
diperbolehkan atau tidak haram. la juga berpendapat bahwa
menyimpan uang di lembaga keuangan dapat dianggap sebagai
bentuk mudharabah (bagi hasil).

Kata Kunci: Bunga Bank, Riba, Muhammad Sayyid Thanthawi

Xiv



KATA PENGANTAR

Assalamua’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Puji syukur penulis panjatkan atas kehadirat Allah SWT
karena berkat, rahmat, dan karunia-Nya. Sholawat serta salam
senantiasa kita haturkan kepada Nabi Muhammad SAW yang telah
memberikan suri teladan kepada para umat manusia. Semoga
syafaat senantiasa mengiringi dan menuntun kepada jalan yang
diridhai Allah SWT. Syukur alhamdulillah atas izin Allah SWT
yang telah memberikan bekal kekuatan bagi penulis sehingga dapat
menyusun dan menyelesaikan penulisan skripsi ini dengan judul
“Studi Pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi Tentang
Bunga Bank”. Penulisan skripsi diajukan sebagai syarat untuk
menempuh gelar Sarjana Hukum pada Prodi Hukum Ekonomi
Syariah Fakultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri
Walisongo Semarang.

Dalam penelitian ini penulis mengkaji tentang hukum bunga
bank menurut salah satu ulama figih kontemporer yakni
Muhammad Sayyid Thanthawi. Dalam karya kitabnya yang
berjudul Muamalat Al-Bunuk Wa-Ahkamuha As-Syar’iyyah
Thanthawi berpendapat bahwa dalam kondisi tertentu, bunga bank
yang diterapkan dalam sistem perbankan modern dapat
diperbolehkan, meskipun riba dalam bentuk tradisional secara
tegas diharamkan dalam Islam. Menurut Sayyid Thanthawi, bunga
bank yang dihitung berdasarkan tingkat tingkat suku bunga tetap
pada simpanan atau pinjaman pada dasarnya termasuk riba, yang

dilarang dalam Al-Qur’an dan Hadist. Namun, ia menekankan
XV



perlunya memahami konteks ekonomi modern yang berbeda
dengan masa lalu. Dalam pandangannya selama bunga bank tidak
bersifat memberatkan atau eksploitatif, maka tidak termasuk
kategori riba. Sayyid Thanthawi lebih menitikberatkan prinsip
keadilan dan kesejahteraan dalam sistem ekonomi, sehingga ia
tidak hanya berpegang pada pendekatan tekstual semata, tetapi
juga mempertimbangkan dampaknya terhadap masyarakat.
Kendati demikian, pandangannya tetap menuai kontroversi dan
tidak sepenuhnya diterima oleh kalangan ulama figih konservatif
yang tetap mengharamkan riba.

Berdasarkan analisis yang dilakukan maka dapat disimpulkan
bahwa Sayyid Thantawi memandang bahwa mendepositokan harta
pada suatu lembaga keuangan sama halnya dengan mudharabah.
berpandangan bahwa bunga bank dapat dianggap halal jika tidak
mengandung unsur paksaan, monopoli, serta didasarkan pada
prinsip kesepakatan bersama. Selain itu, ia berargumen bahwa
tidak terdapat dalil syar’i yang secara eksplisit melarangnya. Para
fugaha menyatakan bahwa Mudharabah yang rusak jika tidak
terpenuhinya salah satu dari beberapa persyaratan. Dalam praktik
perbankan, bunga tidak ditentukan sejak awal tanpa adanya kajian
mendalam terhadap pasar nasional dan internasional. Penentuan
bunga di muka dinilai memberikan manfaat bagi kedua belah pihak
dan tidak bertentangan dengan potensi kerugian. Di era modern ini,
ketika moralitas mengalami kemunduran dan ambisi ekonomi
semakin kompleks, pemilik modal kerap berada dalam posisi yang
lebih lemah dibandingkan pengelola modal.

XVi



Dalam penulisan dan penyusunan skripsi ini penulis banyak

mendapatkan bimbingan dan dukungan dari banyak pihak. Mulai
dari dukungan yang bersifat moril dan materil, sehingga penulis
dapat menyelesaikan penulisan skripsi. Pada kesempatan ini,
perkenankanlah penulis menghaturkan ucapan terima Kkasih
kepada:

1.

Kepada Prof. Dr. H. Nur Khoirin, M.Ag., selaku Dosen
Pembimbing yang dengan ikhlas memberikan bimbingan,
dukungan semangat, masukan, kritik, dan saran terhadap
penelitian  skripsi  penulis. Kerelaan beliau dalam
mengorbankan waktu, tenaga, dan sumbangsih pemikiran
merupakan salah satu faktor keberhasilan penulis dalam
menyelesaikan skripsi ini;

Kepada kedua orang tua tercinta yaitu Bapak Santoso dan Ibu
Binti Sa’adah yang dengan tulus mendidik dan membesarkan
penulis dengan kasih sayang, serta memberikan motivasi dan
curahan do’a yang selalu mengalir mengiringi setiap langkah
perjuangan penulis, terutama saat penulis menyelesaikan
skripsi ini;

Kepada kakak perempuan tersayang yaitu Krismonda Briliana
Tifani Putri, yang senantiasa mendoakan yang terbaik dan
mendukung dalam suka maupun duka;

Kepada Teman-teman karib penulis yaitu Nur Isna Fitriatur
Rofiqoh, Diva Suci Wulandari, Farahda Meitsa Sabila, Semi
Mulyani dan Reza Indriani Putri yang telah membantu

XVii



penulis, menghibur penulis, memberi saran kepada penulis

hingga skripsi ini bisa terselesaikan
5. Kepada semua pihak yang telah bersedia dengan tulus

mendoakan dan membantu baik secara langsung maupun
tidak dalam proses penulisan skripsi ini.

Penulis berdoa semoga amal kebaikan dan jasa-jasa dari
semua pihak yang telah membantu hingga terselesaikannya skripsi
ini diterima Allah SWT, serta mendapatkan balasan yang lebih
baik. Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih banyak
kekurangan dan jauh dari kata sempurna dan masih terdapat
banyak kekurangan serta kesalahan, sehingga penulis
membutuhkan kritik dan saran yang baik untuk menjadikan skripsi
ini lebih sempurna. Semoga penelitian ini dapat manfaat bagi
penulis dan para pembaca pada umumnya.

Wassalamua alaikum Warahmatullahi Wabarokatuh

Semarang, 5 Maret 2025
Penulis

Bintang Maura Salsa Bila F
2102036089

Xviii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..ottt i
NOTA PERSETUJUAN PEMBIMBING ........ccccccoovinnnnnn. ii
LEMBAR PENGESAHAN ...t iii
MOTTO i v
HALAMAN PERSEMBAHAN ... v
DEKLARASI ...ttt Vi
PEDOMAN TRANSLITERASI ..ot vii
ABSTRAK ..ot Xiv
KATA PENGANTAR ..ottt XVi
DAFTAR ISH ... XX
BAB | : PENDAHULUAN.........cotiiiniieieeee e 1
A. Latar Belakang ..........ccocoviiiiiiciiicee 1
B. Rumusan Masalah..........cccocooiiiiiiiiieecc 8
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............ccocevvniiiiiininnns 9
D. Telaah PUStaKa ........cccerviiieieieieceee e 10
E. Metodologi Penelitian..........ccoovvvvininiieniiccc, 15
F. Sistematika Penulisan SKripsi.........ccccooovveriiiiiiininnnnn. 18
BAB 11 : BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL......... 20
A. Prinsip-Prinsip Bank Syariah ...........ccccooviniiiiiiiinnns 20

B. Perbedaan Bank Syariah dengan Bank Konvensional ... 36

XiX



BAB IIl : PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID

THANTHAWI ..ot 43
A, BIOgrafi ... 43
B. Karya-Karya.........cccooviiiiiiiiie i 48
C. Pendapat Muhammad Sayyid Thanthawi tentang Bunga

BanK ..o 51

BAB IV : ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF

MUHAMMAD SAYYID THANTHAWI ........cccccovvviiireinnns 67
A. Analisis Pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi tentang

BUNQa BaNK........coiiiiiiiieec 67
B. Perbandingan Pendapat Para Ulama tentang Bunga Bank.
........................................................................................ 74
C. Relevansi Bunga Bank di Era Modern............ccccceovnee. 84

BAB YV i PENUTUP ... 91
A KESIMPUIAN ..o 91
B.  SAran .....oooi 93

DAFTAR PUSTAKA ...ttt 95

DAFTAR RIWAYAT HIDUP.........ccooviiiiiireeereesieiens 102

XX



BAB |
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Manusia adalah makhluk sosial yang selalu bergantung
satu sama lain dan saling membutuhkan. Salah satu aspek
yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia adalah
aktivitas ekonomi, yang berfungsi untuk memenuhi berbagai
kebutuhan hidup. Dalam ajaran Islam, Al-Qur’an telah
menjelaskan seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk
aturan yang membolehkan maupun melarang berbagai
tindakan. Aturan-aturan ini bertujuan menciptakan kehidupan
yang damai, sejahtera, dan harmonis. Al-Qur’an hadir sebagai
pedoman bagi umat manusia, memberikan tuntunan dalam
aspek aqidah, syari’ah, dan akhlak, dengan menetapkan
prinsip-prinsip dasar mengenai berbagai persoalan tersebut.
Allah SWT mengamanahkan kepada Rasulullah SAW untuk
menjelaskan dan merinci prinsip-prinsip tersebut kepada
umatnya. Dalam Islam, aktivitas ekonomi dikenal sebagai
“Kegiatan bermuamalah”, yaitu interaksi sosial yang
berkaitan dengan pemenuhan kebutuhan hidup. Jika seseorang
hanya mengejar keuntungan pribadi tanpa
mempertimbangkan kesejahteraan orang lain, maka praktik
eksploitasi, imperialisme, atau penjajahan dapat kembali
terjadi di berbagai aspek kehidupan, termasuk ekonomi. Oleh
karena itu, Al-Qur’an diturunkan untuk memperbaiki sistem

1



ekonomi yang masih mengandung unsur riba. Pada masa pra-
Islam, praktik riba sangat melekat dalam kehidupan
masyarakat Arab dan tetap menjadi tantangan pada awal
perkembangan hukum Islam. Riba dianggap sebagai bentuk
eksploitasi yang menimbulkan ketidakadilan (zulm) terhadap
salah satu pihak yang terlibat dalam kegiatan bermuamalah.
Perdebatan mengenai apakah bunga bank termasuk
dalam kategori riba atau tidak serta keharaman riba itu sendiri
tidak dapat dipisahkan dari perselisihan seputar bunga bank.
Karena keterkaitannya yang erat, maka penting untuk
mengkaji persoalan riba guna memberikan pemahaman yang
menyeluruh terkait hukum bunga bank. Seiring dengan
perkembangan zaman, kebutuhan manusia terus meningkat,
sehingga aktivitas ekonomi semakin beragam. Salah satu
institusi yang berperan dalam mengelola aliran keuangan
adalah perbankan, yang berkembang untuk mendorong
pertumbuhan ekonomi. Mengingat peranannya yang krusial,
bank sering dianggap sebagai elemen vital dalam
perekonomian suatu negara. Selain itu, bank juga berfungsi
melindungi aset dari berbagai risiko seperti kebakaran, banjir,
perampokan, dan ancaman lain yang dapat membahayakan
keamanan.? Di era modern, bank berperan sebagai pusat
penggerak ekonomi global. Sebagai lembaga keuangan yang
memiliki pengaruh besar terhadap pembangunan suatu

2 Muslimin H. Kara, Bank Syariah di Indonesia (Yogyakarta: Ull Press,
2005), HIm 75.

2



negara, perbankan menjalankan fungsi sebagai perantara
keuangan. Hal ini sejalan dengan Pasal 1 angka 2 Undang-
Undang Nomor 10 Tahun 1998, yang menyebutkan bahwa
bank berfungsi untuk menghimpun dana dari masyarakat dan
menyalurkannya kembali dalam bentuk kredit atau produk
keuangan lainnya guna meningkatkan kesejahteraan
masyarakat.® Sejak tahun 1960-an, isu mengenai pembatasan
bunga bank menjadi perhatian umat Islam. Bunga bank
merupakan tambahan yang dikenakan pada transaksi
pinjaman, dihitung berdasarkan pokok pinjaman tanpa
mempertimbangkan hasil yang diperoleh dari pokok tersebut.
Penetapan bunga biasanya dilakukan berdasarkan jangka
waktu tertentu dan ditetapkan secara pasti di muka, dengan
persentase tertentu.*

Di tengah-tengah kehidupan masyarakat masih sering
terjadi perdebatan dan kesalahpahaman mengenai praktik
ekonomi Islam, terutama yang bergerak dalam bidang
perbankan yaitu mengenai larangan bunga bank. Sebagian
kalangan menganggap bunga bank sebagai bentuk riba yang
dilarang dalam Islam. Perdebatan ini terutama muncul di
kalangan umat Muslim yang berpegang pada larangan riba
sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an. Sehingga

8 Abdul Ghofur Anshori, “Sejarah Perkembangan Hukum Perbankan
Syariah di Indonesia dan Implikasinya bagi Praktik Perbankan Nasional”, La Riba
Jurnal Ekonomi Islam, Vol. Il, No 2, Desember 2008.

4 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI Sejak 1975 (Surabaya:
Penerbit Erlangga, Cet.1, 2011), HIm 444.

3



munculah perbedaan pendapat dikalangan ulama mengenai
hukum dari bunga bank. Dalam dunia ekonomi, bunga bank
yang disebut sebagai suku bunga berfungsi sebagai indikator
utama yang memengaruhi inflasi, investasi, serta pergerakan
nilai mata uang suatu negara.

Perdebatan ini wajar terjadi karena riba sering kali
dikaitkan dengan bunga bank yang umum diterapkan dalam
sistem perbankan saat ini. Sepanjang sejarah, baik di era
Klasik, abad pertengahan, maupun zaman modern, isu riba
dalam pemikiran Islam selalu menimbulkan perbedaan
pendapat di kalangan ulama. Perbedaan ini muncul karena
hingga kini para cendekiawan Muslim belum mencapai
kesepakatan yang seragam mengenai hukum bunga bank,
terutama dalam konteks ekonomi kontemporer. Para ulama
yang menentang riba mempunyai penafsiran berbeda terhadap
Al-Qur’an, sehingga menyebabkan perbedaan pandangan
terkait hukumnya. Dalam hal ini, umat Islam yang memiliki
pemahaman yang berbeda-beda dalam menafsirkan ayat-ayat
yang membabhas riba. Beberapa penafsir berpendapat dengan
tegas bahwa segala bentuk riba, baik dalam skala besar
maupun kecil baik riba fadl atau riba nasi’ah harus dilarang
sepenuhnya.

Allah berfirman dalam Al-Qur’an Surah Al-Imran: 130
yang berbunyi:



x \\|‘g

258 )

Rixad Bl i B8 Y il 0 Gl

@ C)oﬂ %4

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah
kamu memakan riba dengan berlipat ganda dan bertakwalah

kamu kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan.”
(Q.S Al-Imran: 130).

V&w A “\j

Beberapa mufasir dan ulama secara tegas
mengharamkan segala bentuk riba, termasuk riba ganda, riba
dalam jumlah kecil, riba nasi’ah, dan riba fadhl. Mereka
berpendapat bahwa riba fadhl dilarang karena dapat menjadi
jalan menuju riba nasi’ah. Riba nasi’ah sendiri terjadi ketika
terjadi pertukaran barang sejenis dengan jumlah berlebihan
yang dikaitkan dengan jangka waktu tertentu, sedangkan riba
fadhl terjadi ketika barang yang dipertukarkan memiliki
kesamaan jenis tetapi jumlahnya tidak seimbang.® Di antara
mufasir yang menganut pandangan ini adalah Sayid Qutb, Al-
Jassas, Al-Qurthubi, dan As-Syaukani. Mereka berpendapat
bahwa istilah adh 'afan mudhaafatan dalam Al-Qur’an bukan
merupakan syarat atau batasan dalam larangan riba,
melainkan hanya menggambarkan praktik riba yang kejam
pada masyarakat Arab pra-Islam, yang sering mengeksploitasi
kaum lemah. Pandangan ini kemudian diperkuat oleh pemikir

5 Khoiruddin Nasution, Riba dan Poligami, Sebuah Studi atas Pemikiran
Muhammad Abduh (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), HIm 40-49.

5



Islam seperti Muhammad Nejatullah Siddigi, Yusuf
Qardhawi, Wahbah Zuhaili, dan Abu A’la Al-Maududi, yang
menegaskan bahwa setiap tambahan dari pokok pinjaman,
baik sedikit maupun banyak, tetap tergolong riba dan
hukumnya haram. ® Mereka berpendapat bahwa kalimat
adh’afan mudhaafatan merupakan syarat agar riba dianggap
haram, dengan demikian bila ada penambahan yang tidak
berlipat ganda hukumnya tidak dilarang, seperti penambahan
pada jual beli misalnya, baik itu dibayar segera maupun
tangguh. Kelompok mufasir menganut pandangan demikian,
di antaranya adalah Fazlur Rahman, Adullah Saeed, dan
Syekh Ali Jum’ah.

Dalam penelitian ini, penulis berfokus pada pemikiran
Muhammad Sayyid Thanthawi mengenai hukum bunga bank.
Sayyid Thanthawi adalah Syekh atau Imam Besar Universitas
Al-Azhar, Kairo, Mesir. Dalam menetapkan status bunga
bank, Sayyid Thanthawi menggunakan metode giyas dengan
menyamakan bunga bank dengan sistem mudharabah.
Pendapatnya mengenai hal ini dituangkan dalam karyanya
Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-Syar’iyyah, yang
kemudian diterjemahkan oleh Abdul Rouf, Lc., MA dengan
judul Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar
Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya.

6 Wartoyo, “Bunga Bank (Sebuah Dialektika Pemikiran antara Kaum
Modernis dengan Neo-Revivalis)”, La_Riba Jurnal Ekonomi Islam, Volume IV,
No. 1, 2010, HIm 117.

6



Dalam buku tersebut, Sayyid Thanthawi menjelaskan bahwa
penetapan keuntungan di muka tidaklah dilarang, sebab tidak
terdapat nash atau hadis yang secara  tegas
mengharamkannya.’ Menurutnya, penambahan atas pokok
pinjaman, baik dalam bentuk uang, barang, maupun hewan,
termasuk dalam ukuran atau timbangan, tidak menjadi
masalah selama diberikan secara sukarela, berasal dari
ketulusan hati, serta tidak mengandung unsur haram. Oleh
karena itu, hal tersebut diperbolehkan karena tidak ada
larangan eksplisit dalam ajaran Islam. Sayyid Thanthawi
berpendapat bahwa bunga bank merupakan hasil kesepakatan
antara dua pihak tanpa adanya unsur eksploitasi atau
ketidakadilan, serta memberikan manfaat bagi kedua belah
pihak, baik nasabah maupun bank. Berdasarkan alasannya ini
maka timbulah kontruksi pemikiran Sayyid Thanthawi yang
membolehkan praktik bunga bank. Muhammad Sayyid
Thanthawi juga menegaskan bahwa kaidah “Setiap pinjaman
yang di dalamnya ada syarat keuntungan adalah riba”
hanyalah hasil ijtihad ulama pada masanya dan bukan berasal
dari hadis Nabi SAW atau perkataan para sahabat.
Menurutnya, bahwa illat dari keharaman riba itu adalah sifat
aniaya, sebagaimana yang terdapat di akhir Al-Qur’an Surah
Al-Bagarah ayat 273. Dengan demikian, apabila tidak terdapat

"Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum
Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya (Depok: Keira Publishing, 2019),
Him 203.

7



unsur aniaya atau penindasan, maka belum termasuk dalam
kategori riba. Perbedaan dalam memahami illat (alasan
hukum) yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadist, serta cara
menempatkan kronologi turunnya ayat-ayat terkait riba,
sangat berpengaruh terhadap hasil ijtihad seseorang dalam
menilai hukum bunga bank. Oleh sebab itu, penafsiran
mengenai urutan turunnya ayat tentang riba menjadi salah satu
faktor yang menentukan pendapat akhir para ulama dan
cendekiawan mengenai hukum bunga bank.®

Dengan adanya perbedaan pemikiran-pemikiran terkait
hukum bunga bank, sering kali menimbulkan kebingungan di
kalangan masyarakat awam dalam memahami dan
menentukan pandangan mana yang dapat dijadikan sebagai
pedoman. Berdasarkan permasalahan yang telah dijelaskan
dalam latar belakang, penulis tertarik untuk meneliti lebih
dalam pemikiran salah satu ulama figih kontemporer, yaitu
Muhammad Sayyid Thanthawi. Oleh karena itu, penulis
memberi judul skripsi ini “Studi Pemikiran Muhammad
Sayyid Thanthawi Tentang Bunga Bank .

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan di atas,
maka rumusan masalah yang akan dibahas pada penelitian ini
adalah:

8Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum
Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya, 205.

8



Bagaimana pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi
tentang bunga bank?

Bagaimana relevansi tentang perkembangan bunga bank di
era modern?

Tujuan dan Manfaat Penelitian

Berdasarkan pada perumusan masalah di atas, maka

tujuan dari penelitian ini adalah:

1.

Untuk mengetahui pemikiran Muhammad Sayyid
Thanthawi tentang bunga bank.
Untuk mengetahui relevansi tentang perkembangan bunga
bank di era modern.

Berdasarkan fokus penelitian yang telah disebutkan,

maka manfaat atau kegunaan yang ingin dicapai dalam
penelitian ini adalah sebagai berikut:

1.

Manfaat teoritis

Hasil dari penelitian ini diharapkan mampu menambah

wawasan keilmuan mengenai konsep bunga bank dari

berbagai gagasan para ulama-ulama muslim salah satunya

yakni Muhammad Sayyid Thanthawi.

Manfaat praktis

a. Bagi penulis
Memberikan pengetahuan baru kepada penulis sendiri
mengenai pokok masalah yang dibahas dalam
penelitian ini. Serta hasil penelitian ini dapat digunakan
untuk menempuh tugas akhir kuliah sebagai syarat



memperoleh gelar sarjana hukum (S.H) dari fakultas
syariah dan hukum.
b. Bagi Pembaca
Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat dijadikan
sebagai sumber rujukan terkait bunga bank menurut
tokoh pemikir muslim khususnya Sayyid Thanthawi.
c. Bagi Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang
Manfaat penelitian ini bagi Universitas adalah untuk
mengembangkan materi pembelajaran  khususnya
dalam bidang yang relevan dan yang terbaru. Sehingga
hasil penelitian ini diharapkan mampu dijadikan
pijakan bagi para akademisi, praktisi dan peminat
kajian tentang hukum serta secara khusus bagi
mahasiswa Fakultas Syariah dan Hukum Uin
Walisongo Semarang.
D. Telaah Pustaka
Dalam suatu penelitian ilmiah, kajian terdahulu
memiliki peran penting sebagai acuan yang membantu
peneliti dalam melakukan studi. Kajian tersebut berkontribusi
dalam memperkaya teori-teori yang digunakan untuk
menganalisis permasalahan yang diteliti. Oleh karena itu,
penulis merujuk pada beberapa penelitian sebelumnya sebagai
referensi guna memperluas wawasan dan mendukung
pembahasan dalam penelitian ini. Berikut adalah beberapa
penelitian terdahulu yang berkaitan dengan studi ini:

10



1. Muhammad Setiawan, (Skripsi, 2021) dengan judul
“Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran Yusuf
Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Dalam skripsi ini
membahas, Menurut Yusuf Qardhawi, bunga bank sama
dengan riba yang dilarang dalam Islam, karena berpijak
pada statemen bahwa setiap penambahan dalam transaksi
pinjaman adalah dilarang. Yusuf Qardhawi cenderung
menggunakan illat melihat dari aspek formalnya, atau apa
yang ada dalam dzahir ayat sebagai landasan analoginya.
Yusuf Qardhawi lebih melihat kemudharatan pinjaman
berbunga dari segi mikro ekonomi, hal itu terlihat dari
pemaparannya mengenai kemudharatan-kemudharatan
pinjaman berbunga yang lebih mengarah kepada
individual orangnya. Menurut Abdullah Saeed, bunga
bank yang ada saat ini tidak menimbulkan terjadinya
ketidakadilan, sebagaimana yang terjadi dalam praktik riba
yang ada pada masa jahiliyah diharamkan dalam Al-Quran
adalah yang bersifat mengeksploitasi. Abdullah Saeed
lebih melihat hikmah sebagai landasan analoginya sebab
menurutnya illat memiliki banyak kelemahan, menurutnya
ketidakadilan hanya terdapat pada riba yang terdapat pada
masa jahiliyah, karena terjadinya penindasan kreditur
kepada debitur, hingga menyebabkan perbudakan,
sedangkan transaksi pinjaman berbunga di bank saat ini,
mustahil akan  menyebabkan penindasan  sebab
menurutnya illat memiliki banyak kelemahan, karena

11



bunga bank juga dapat memajukan perekonomian dunia
dan menjalankan infrastruktur yang ada dalam suatu
Negara. Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema
yang dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang
dibahas.®

. Nurul Lailatin Nafiah, (Skripsi, 2022) dengan judul “Studi
Komparatif Pemikiran Yusuf Qardhawi Dan M.
Dawam Rahardjo Tentang Bunga Bank”. Dalam skripsi
ini membahas, Menurut pemikiran Yusuf Qardhawi, bunga
bank pada dasarnya sama dengan riba yang dalam Islam
hukumnya haram mutlak. Karena pada dasarnya hukum
dari bunga bank ialah riba, dan sudah jelas bahwa riba yang
dilarang dalam Al-Qur’an ialah setiap tambahan yang
terdapat dalam pinjaman baik itu kecil ataupun besar.
Sedangkan menurut pemikiran M. Dawam Rahardjo
hukum dari bunga bank ialah diperbolehkan (mubah). M.
Dawam Rahardjo cenderung melihat dari sisi moralitas
dalam sebagai landasan diperbolehkannya bunga bank.
Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema yang
dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.*

® Muhammad Setiawan, “Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran Yusuf
Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Skripsi Institut Agama Islam Negeri (IAIN)
Fatmawati Sukarno (Bengkulu: 2021).

10 Nurul Lailatin Nafiah, “Studi Komparatif Pemikiran Yusuf Qardhawi dan
M. Dawam Rahardjo Tentang Bunga Bank”, Skripsi Universitas Islam Negeri
(UIN) Sunan Ampel (Surabaya, 2022).

12



3. Gina Yustika, (Skripsi, 2022) dengan judul “Pandangan
Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed tentang riba dan
relevansinya dengan bunga bank”. Dalam skripsi ini
membahas, Menurut pemikiran Wahbah az-Zuhaili
tentang riba dan bunga bank yaitu dilarang dan haram
karena termasuk dalam riba nasiah. Beliau berpendapat
apabila mengambil bunga baik itu hanya sedikit ataupun
banyak termasuk dalam riba. Kemudharatan bunga telah
terwujud secara jelas, sehingga hukumnya adalah haram,
haram, dan haram. Bunga seperti riba dan dosanya seperti
dosa riba. Sedangkan menurut pemikiran Abdullah Saeed
tentang riba dan bunga bank yaitu beliau mengemukakan
pendapat jika tidak semua tambahan itu riba dan
diharamkan. Riba yang diharamkan yaitu riba yang
mengandung unsur eksploitasi, sedangkan bunga sekarang
ini berbeda karena sudah tidak ada unsur kemudharatan
atau eksploitasi didalamnya karena telah dilindungi oleh
undang-undang yang ada pada saat ini. Persamaan dengan
penelitian ini adalah pada tema yang dibahas dan
perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.

4. Ramdaniar dkk (Jurnal, 2021) dengan judul “Analisis
Fikih Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam
Rahardjo Mengenai Bunga Bank”. Dalam jurnal ini

11 Gina Yustika,”Pandangan Wahbah Zuhaili dan Abdullah Saeed tentang
riba dan relevansinya dengan bunga bank”, Skripsi Institut Agama Islam Negeri
(IAIN) ParePare (ParePare, 2022).

13



membahas, Menurut M. Dawam Rahardjo berpendapat
bahwa Bunga Bank boleh karena beliau lebih
mengedepankan aspek motalitas, dibanding aspek legal-
formal atau otoritas fikih semata. Disamping itu juga,
karena Dawam menempatkan ayat pelarangan Riba yang
ada dalam surat Al-Bagarah secara kronologis pada tahap
kedua, bukan yang terakhir seperti ulama pada umumnya.
Sedangkan ayat pelarangan atau pengharaman Riba yang
terakhir menurutnya terdapat pada surat An-Nisa ayat 160-
161. Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema
yang dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang
dibahas.*?

5. Irsyadur Rofig dkk (Jurnal, 2023) dengan judul “Hukum
Bunga Bank Perspektif M. Quraish Shihab Dan
Relevansinya Dengan Perbankan Di Indonesia”. Dalam
jurnal ini membahas, Menurut Quraish Shihab terkait
adh’afan mudha’afa yang sering menjadi perdebatan
mengenai boleh atau tidaknya dapat dilihat dari beberapa
kata kunci dari ayat tentang riba. Sehingga dapat diambil
kesimpulan bahwa adh’afan mudha’afa tersebut termasuk
syarat atau bukan, atau yang dimaksud pelipatgandaan atau
bukan, pada akhirnya yang diharamkan adalah segala
bentuk kelebihan. Kelebihan yang dimaksud adalah

2 Ramdaniar Eka Syirfana& Neneng Nurhasanah, “Analisis Fikih
Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam Rahardjo Mengenai Bunga Bank”,
Journal Riset Ekonomi Syariah, Volume 1, No. 1, 2021, HIm 26-31.

14



kelebihan dengan unsur penganiayaan dan penindasan.
Bunga bank menurut Quraish bukanlah sesuatu yang
haram, mengingat bunga yang berlaku saat ini tidak
mengandung unsur penganiayaan dan penindasan antar
umat manusia. Relevasinya perbankan di Indonesia,
menurut Quraish bunga Bank hukumnya tidak haram dan
dapat dimanfaatkan sebagai pemenuhan kebutuhan.
Persamaan dengan penelitian ini adalah pada tema yang
dibahas dan perbedaan terdapat pada tokoh yang dibahas.*?
Dengan demikian, pembahasan pada penelitian ini
lebih memfokuskan kepada salah satu tokoh ulama figih
kontemporer yaitu Muhammad Sayyid Thanthawi, mengenai
pemikiran serta relevansi pendapatnya tentang bunga bank
pada saat ini.
E. Metodologi Penelitian
Untuk memperoleh data dan penjelasan mengenai
segala sesuatu yang berkaitan dengan pokok permasalahan
diperlukan suatu pedoman penelitian yang disebut metodologi
penelitian. Metodologi penelitian merupakan suatu cara atau
jalan untuk memperoleh pemecahan terhadap segala
permasalahan.
1. Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian

13 Irsyaddur Rofig& Ucik Putri Salsabilah, “Hukum Bunga Bank Perspektif
M. Quraish Shihab Dan Relevansinya Dengan Perbankan Di Indonesia”, An-
Nisbah Jurnal Perbankan Syariah, Volume 4, Nomor 1, 2023.

15



Jenis penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan

“Library Research”, yaitu penelitian yang dilakukan di

perpustakaan yang acuannya menggunakan buku-buku

sebagai sumber data atau dengan kata lain menggunakan

literatur yang dikemukakan oleh para ilmuan. Penelitian

ini menggunakan pendekatan normatif, dengan mendekati

sebuah masalah untuk melihat apakah sesuatu itu baik atau

buruk, sah atau batal, seseuai atau tidak menurut norma

yang berlaku. Disamping itu, untuk menyederhanakan

penemuan hukum atas masalah yang diangkat sebagai

tolak ukur persesuaian dari nash-nash dan ketentuan

hukum dalam syariah.*

2. Sumber Data dan Bahan Hukum
a) Sumber Data
1. Data sekunder adalah sumber data yang diperoleh

secara tidak langsung dari sumbernya, tetapi melalui
sumber lain. Adapun dalam penelitian ini penulis
menggunakan Kitab Karya Muhammad Sayyid
Thanthawi yang berjudul Muamalat Al-Bunuk Wa-
Ahkamuha As Syar’iyyah dan Buku terjemahan
Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar
Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan
Lainnya oleh Abdul Rouf, Lc., MA.

b) Bahan Hukum

14 Suteki& Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori
dan Praktik), cet. ke-1 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018 ), HIm 147.

16



1. Bahan hukum primer adalah bahan-bahan hukum
yang mempunyai kekuatan mengikat secara yuridis
yang terdiri dari: Al-Qur’an, Hadist dan Kitab Figih.

2. Bahan hukum sekunder adalah bahan-bahan yang
erat kaitannya dengan bahan hukum primer dan
dapat membantu menganalisis dan memahami
bahan hukum primer, dapat berupa: Artikel, Jurnal-
jurnal dan Hasil karya tulis ilmiah.

3. Bahan hukum tersier adalah berupa komplementer
untuk bahan hukum sekunder dan tersier, berupa:
Kamus Hukum (Black’s Law Dictionary) dan
Ensiklopedia.

3. Teknik Pengumpulan Data

Dalam proses pengumpulan data, dilakukan teknik studi
kepustakaan untuk memperoleh informasi yang lengkap.
Metode ini melibatkan membaca, menganalisis, dan
mencatat berbagai sumber bacaan atau literatur yang
relevan dengan fokus permasalahan. Sumber-sumber
tersebut kemudian disaring dan disusun dalam sebuah
kerangka pemikiran yang bersifat teoritis. Seluruh literatur
yang telah dikumpulkan dibaca, dipahami, dan
diklasifikasikan sesuai dengan kebutuhan penelitian.
Setelah itu, data disusun secara sistematis agar lebih
mudah dipahami sebelum akhirnya dilakukan analisis.*®

15 Suteki& Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori
dan Praktik), cet. ke-1 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2018 ), HIm 216-217.

17



4. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini
yaitu dengan menggunakan metode deskriptif analisis,
yakni penyusunan berupaya untuk mendeskripsikan
pandangan bunga bank menurut Muhammad Sayyid
Thanthawi. Kemudian penyusun menelusuri landasan
argumen yang menjadi pijakannya. Penelitian Deskriptif
yaitu penelitian yang bertujuan untuk membut deskriptif
atau gambaran mengenai fakta-fakta, sifat-sifat, serta
berhubungan antara fenomena yang diselidiki kemudian
dianalisis.'®
F. Sistematika Penulisan SKripsi
Penulisan skripsi ini terdiri dari lima bab. Setiap bab
terbagi menjadi beberapa sub-bab sesuai dengan pokok
bahasan. Untuk mendapatkan gambaran yang jelas serta
memudahkan pembahasan penelitian ini, maka dibuatlah
sistematika penulisan sebagai berikut:
BABI: PENDAHULUAN
Pada bab ini penulis akan mengemukakan yakni:
Latar Belakang, Rumusan Masalah, Tujuan dan
Kegunaan Penelitian, Telaah Pustaka, Metodologi
Penelitian dan Sistematika Penulisan Skripsi.
BAB Il: BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL

16 Saifuddin Azwar, Metode penelelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar
Offset, 1998) HIm 128.

18



BAB III:

BAB IV:

BAB V:

Pada bab ini berisi tentang prinsip-prinsip bank
syariah dan perbedaan antara bank syariah dengan
bank konvensional.

PEMIKIRAN MUHAMMAD SAYYID
THANTHAWI

Pada bab ini berisi tentang biografi, karya-karya
dan pendapat Muhammad Sayyid Thanthawi
tentang bunga bank.

ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF
MUHAMMAD SAYYID THANTHAWI

Pada bab ini berisi tentang analisis dalil-dalil riba
dan bunga bank perspektif Muhammad Sayyid
Thanthawi tentang bunga bank, Perbandingan
pendapat para ulama tentang bunga bank dan
Relevansi bunga bank di era modern.

PENUTUP

Pada bab ini berisi kesimpulan dan saran yang
merupakan bagian akhir dalam penulisan karya
tulis ilmiah. Kesimpulan ini didapat dari
keseluruhan pembahasan yang terkait dengan
fokus dan tujuan penelitian. Untuk akhir dari
penelitian ditutup dengan saran yang diajukan
kemudian dapat digunakan untuk menambah
referensi dan khazanah pengetahuan.

19



BAB Il
BANK SYARIAH DAN KONVENSIONAL
A. Prinsip-Prinsip Bank Syariah

Istilah perbankan dalam bahasa Prancis berasal dari
kata bangue, sementara dalam bahasa Italia disebut banco,
yang berarti bangku atau peti/lemari. Makna dari kedua istilah
tersebut menggambarkan fungsi utama bank komersial. Kata
"peti” dan "lemari" merujuk pada tempat penyimpanan barang
berharga, seperti uang, emas, dan berlian dan lain-lain. Pada
abad ke-12 di Italia, banco diartikan sebagai meja, counter,
atau tempat penukaran uang (money charger). Pengertian ini
menekankan aspek transaksi, seperti pertukaran mata uang
atau pembayaran barang dan jasa dalam aktivitas bisnis.'’

Istilah Banco digunakan karena aktivitas administratif
perbankan, baik di masa lalu, saat ini, maupun kemungkinan
di masa depan, dilakukan di atas meja. Sementara itu, dalam
bahasa Arab, bank disebut mashrif, yang merujuk pada tempat
di mana aset diperdagangkan, baik melalui penyimpanan,
penarikan, maupun bentuk muamalah lainnya. Dari
pengertian tersebut, dapat disimpulkan bahwa fungsi utama
bank mencakup safe keeping function, yakni menyediakan
tempat penyimpanan uang yang aman, serta transaction

17 Zainul Arifin, Dasar-dasar Manajemen Bank Syariah (Jakarta: Alvabet,
2002), Him 1-2.

20



function, yaitu menyediakan metode pembayaran untuk
berbagai transaksi barang dan jasa.

Dalam bahasa Inggris, perbankan dikenal sebagai
banking. Mengacu pada Black’s Law Dictionary yang dikutip
olen Hermansyah, perbankan mencakup segala hal yang
berhubungan dengan bank, termasuk pendirian, operasional,
serta prosedur dan metode bisnis yang digunakan.
Berdasarkan definisi tersebut, perbankan dapat dipahami
sebagai suatu sistem yang meliputi bank, pendiriannya,
operasionalnya, serta tata cara dan mekanisme bisnisnya
secara keseluruhan. * Menurut Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI), bank adalah lembaga keuangan yang
kegiatan utamanya meliputi pemberian kredit serta
penyediaan layanan dalam lalu lintas pembayaran dan
peredaran uang. Sementara itu, dalam Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 10 Tahun 1998 tentang
Perbankan, bank didefinisikan sebagai lembaga usaha yang
menghimpun dana dari masyarakat dalam bentuk simpanan
dan menyalurkannya kembali dalam bentuk kredit atau
instrumen lainnya guna meningkatkan taraf hidup rakyat.*
Dalam konsep Islam, istilah bank secara harfiah sebenarnya
tidak dikenal. Namun, secara fungsional, praktik yang
memiliki prinsip serupa telah ada sejak zaman Rasulullah saw

18 Hermansyah, Hukum Perbankan Nasional Indonesia (Jakarta: Kencana
Prenada Media Group, 2008), HIm 18.
19 1bid., 64.

21



dan berkembang dengan konsep tersendiri, yang kini dikenal
sebagai Bank Syariah.

Berdasarkan Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah Pasal 1
Poin 1, pengertian perbankan syariah adalah segala hal yang
berkaitan dengan bank syariah dan unit usaha syariah,
termasuk aspek kelembagaan, aktivitas bisnis, serta tata cara
dan proses operasionalnya.?’ Definisi Bank Syariah (Islamic
Banking) adalah embaga intermediasi keuangan yang
beroperasi berdasarkan etika dan prinsip-prinsip Islam. Dalam
menjalankan kegiatannya, bank ini tidak menerapkan sistem
bunga (Riba), praktik spekulasi (Maysir), maupun unsur
ketidakpastian atau ketidakjelasan (Gharar). # Sebagai
lembaga keuangan, fungsi utama Bank Syariah adalah
menerima simpanan dari pemilik modal dan menyalurkan
dana kepada investor dengan skema pembiayaan yang sesuai
dengan prinsip hukum Islam. Aktivitas perbankan syariah
berlandaskan pada fatwa yang dikeluarkan oleh otoritas yang
berwenang dalam menetapkan ketentuan syariah.?? Secara
fungsional, bank syariah memiliki peran yang serupa dengan
bank konvensional, yakni sebagai lembaga intermediasi yang

20 Afnil Guza, Himpunan Undang-Undang Perbankan Republik Indonesia
(Jakarta: Asa Mandiri, 2008), HIm. 3.

2 Zainuddin Ali, Hukum Perbankan Syariah (Jakarata: Sinar Grafika,
2008), Him 1.

22 pasal 1 angka 12 Undang-undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang
Perbankan Syariah.

22



menghimpun dana dari masyarakat dan menyalurkannya
kembali dalam bentuk fasilitas pembiayaan bagi pihak yang
membutuhkan.

Berdasarkan Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah Pasal 1
Poin 7, bank yang beroperasi sesuai dengan prinsip syariah
terbagi menjadi tiga jenis, yaitu Bank Umum Syariah, Unit
Usaha Syariah, dan Bank Pembiayaan Rakyat Syariah. Bank
Umum Syariah adalah bank syariah yang menyediakan
layanan perbankan, termasuk fasilitas pembayaran. Sementara
itu, Unit Usaha Syariah merupakan bagian dari kantor pusat
bank umum konvensional yang berperan sebagai kantor induk
bagi unit atau cabang yang menjalankan kegiatan usaha
berbasis syariah. Sedangkan Bank Pembiayaan Rakyat
Syariah adalah bank syariah yang tidak menyediakan layanan
dalam lalu lintas pembayaran. Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa Bank Pembiayaan Rakyat Syariah
merupakan lembaga perbankan syariah yang berfokus pada
layanan pembiayaan bagi usaha kecil dan mikro tanpa
melibatkan transaksi pembayaran antarbank.

Setiap bank yang beroperasi dengan prinsip syariah
menjalankan kegiatan usahanya berdasarkan ketentuan
hukum Islam. Prinsip syariah dalam perbankan didefinisikan
sebagai prinsip hukum Islam yang diterapkan dalam aktivitas
perbankan, berlandaskan fatwa yang ditetapkan oleh lembaga
yang memiliki kewenangan dalam menetapkan hukum

23



syariah. Dalam prinsip hukum syariah, terdapat aturan
mengenai perjanjian yang didasarkan pada hukum Islam
antara bank dan pihak lain yang terlibat dalam transaksi.
Kriteria kegiatan usaha yang berlandaskan prinsip syariah
diatur dalam Pasal 2 Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah yaitu setiap
kegiatan usaha yang dalam praktiknya tidak mengandung
beberapa unsur dibawah antara lain:

1.

Transaksi yang tidak mengandung Riba, yaitu penambahan
atau kelebihan yang diperoleh secara bathil atau tidak sah,
seperti alam pertukaran barang yang tidak setara dalam hal
kualitas, kuantitas, atau waktu penyerahan (fadhl).
Transaksi yang tidak mengandung Maysir, yaitu unsur
spekulasi atau perjudian yang bergantung pada
ketidakpastian, seperti taruhan atau aktivitas berisiko
tinggi yang dilarang dalam hukum Islam.

Transaksi yang tidak mengandung Gharar, vyaitu
ketidakjelasan dalam objek transaksi, baik dari segi
eksistensi maupun informasi yang tidak transparan.

. Transaksi yang tidak mengandung Zalim, yaitu praktik

yang menyebabkan ketidakadilan atau merugikan salah
satu pihak yang terlibat.

Transaksi yang tidak mengandung Haram, yaitu transaksi
yang objek barangnya dilarang secara hukum islam.

23 Afnil Guza, Himpunan Undang-Undang Perbankan Rebuplik Indonesia,

Him 4.

24



Dalam menjalankan operasionalnya, perbankan syariah
harus berlandaskan prinsip-prinsip syariah yang bersumber
dari Al-Qur'an dan Hadis serta terbebas dari unsur-unsur yang
dilarang dalam ajaran Islam. Terdapat lima prinsip utama
dalam pengelolaan perbankan syariah, yaitu:2*

1. Fiduciary Principle (Prinsip Kepercayaan). Bank syariah
harus menjalankan usahanya dengan amanah dan penuh
tanggung jawab terhadap dana yang dipercayakan oleh
nasabah.

2. Confidential Principle (Prinsip Kerahasiaan). Informasi
terkait transaksi dan data nasabah harus dijaga dengan
ketat untuk melindungi privasi mereka.

3. Prudensial Principle (Prinsip Kehati-hatian). Dalam
menjalankan aktivitasnya, bank syariah harus menerapkan
manajemen risiko yang cermat guna memastikan stabilitas
dan keberlanjutan usaha.

4. Know Your Costumer Principle (Prinsip Mengenal
Nasabah). Bank harus memahami profil dan aktivitas
nasabah guna mencegah penyalahgunaan layanan
perbankan untuk tujuan ilegal.

5. Hubungan hukum antara Nasabah dan Bank. Interaksi
antara bank syariah dan nasabah harus didasarkan pada
aturan hukum Islam yang adil dan transparan untuk
menjaga hak serta kewajiban kedua belah pihak

24 Waldi Nopriansyah, Aspek Hukum Perbankan Syariah di Indonesia
(Prenada Media Group, 2019), HIm 27-28

25



Prinsip syariah dalam operasional bank syariah
diterapkan melalui ketentuan yang dikeluarkan oleh Dewan
Syariah Nasional dalam bentuk fatwa. Dewan Syariah
Nasional didirikan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada
tahun 1999 berdasarkan Surat Keputusan MUI No.
Kep.754/11/1999. Majelis Ulama Indonesia memandang
bahwa diperlukan sebuah dewan syariah tingkat nasional yang
bertugas mengeluarkan fatwa mengenai berbagai produk
lembaga keuangan syariah, seperti perbankan syariah,
asuransi syariah, dan layanan keuangan lainnya, agar tetap
sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Pembentukan DSN
bertujuan untuk meningkatkan efisiensi dan koordinasi di
kalangan ulama dalam menangani berbagai permasalahan
yang berkaitan dengan sektor keuangan dan ekonomi syariah.
Selain itu, fatwa yang dikeluarkan oleh DSN menjadi dasar
bagi regulasi dan kebijakan yang ditetapkan oleh lembaga-
lembaga terkait, seperti Bank Indonesia, BAPEPAM (Badan
Pengawas Pasar Modal dan Lembaga Keuangan), serta
Departemen Agama. Fatwa tersebut juga berfungsi sebagai
pedoman hukum bagi lembaga keuangan syariah dan menjadi
aturan yang mengikat bagi Dewan Syariah di setiap institusi
keuangan berbasis syariah.?

%5 Rahmani Timorita Yulianti, “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah
Nasional MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah”, La Riba Jurnal Ekonomi
Islam, Volume I, No. 1, 2007, HIm 61.

26



Dewan Syariah Nasional (DSN) berupaya untuk
merespons meningkatnya permintaan terhadap ekonomi
syariah dengan menyediakan dasar hukum yang jelas. Sebagai
negara yang berlandaskan hukum, Indonesia secara konsisten
mendukung kepatuhan warga negaranya terhadap ajaran
agama, baik dalam aspek ibadah maupun muamalah, melalui
ketentuan perundang-undangan yang berlaku.?® Fatwa yang
dikeluarkan oleh DSN-MUI disusun berdasarkan kajian
mendalam dan pertimbangan luas dari para ahli, dengan
merujuk pada pandangan mayoritas mazhab agar tidak
menimbulkan keraguan terhadap keabsahan syariahnya.
Selain itu, Al-Qur'an dan Hadis menjadi pijakan utama dalam
penetapan fatwa yang berkaitan dengan akad dan produk
perbankan syariah. Untuk kaidah secara umum mengacu
kepada kaidah-kaidah muamalah seperti:

<
0 o% 2

s~ J‘ s J-u 5 gl 4>-LY\ 95;@@\ 2 :}:ﬁy\

Artinya : “Hukum asal sesuatu adalah boleh dilakukan
sehingga ada dalil yang menunjukkan keharamannya”.

Kaidah ini bertujuan untuk memperluas interaksi
manusia dalam menjalankan aktivitas produktifnya, terutama
dalam sektor perbankan. Selama tidak ada ketentuan yang

26 Wiroso, Produk Perbankan Syariah Dilengkapi UU Perbankan Syariah
dan Kodifikasi Produk Bank Indonesia (Jakarta: LPFE Usakti, 2009), HIm 2.

27



secara tegas melarang atau membatasi, prinsip yang berlaku

dalam muamalah adalah memperbolehkan segala aktivitas

guna mendukung  keberlangsungan  hidup.  Dalam
operasionalnya, bank syariah memiliki beberapa fungsi
utama, yaitu:

1. Sebagai penerima  amanah. Mengelola  dan
menginvestasikan dana yang dititipkan oleh deposan serta
pemegang rekening investasi berdasarkan prinsip bagi
hasil, sesuai dengan strategi investasi bank.

2. Sebagai manajer investasi. Mengelola dana milik nasabah
atau sahibul mal sesuai dengan strategi investasi yang telah
ditetapkan oleh pemilik dana.

3. Sebagai penyedia layanan keuangan. Menawarkan jasa
pembayaran dan layanan perbankan lainnya, selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariah.

4. Sebagai pengelola fungsi sosial. Menyalurkan dana amal,
mengelola zakat, serta menerima dan mendistribusikan
sumbangan sosial sesuai dengan ketentuan syariah.

Berdasarkan fungsi-fungsi bank syariah yang telah
disebutkan sebelumnya, sebuah bank syariah sebaiknya
memiliki minimal lima prinsip dasar operasional dalam
menjalankan kegiatannya, yaitu:%’

1. Prinsip Mudharabah. Merupakan perjanjian antara dua
pihak, yaitu pemilik modal (sahibul mal) dan pengelola

27 Nurul Ichsan Hasan, Perbankan Syariah (Sebuah Pengantar) (GP Press
Group, 2014), HIm 122.

28



dana (mudharib), di mana mereka menyepakati pembagian
keuntungan dari hasil investasi. Risiko kerugian
ditanggung oleh pemilik modal, kecuali terdapat bukti
bahwa  mudharib  melakukan  kecurangan  atau
penyalahgunaan dana. Berdasarkan wewenang Yyang
diberikan kepada mudharib, Mudharabah terbagi menjadi
Mudharabah mutlagah yaitu Pengelola dana memiliki
kebebasan penuh  dalam  menentukan investasi.
Mudharabah  Mugayyadah vyaitu Pemilik modal
menentukan jenis usaha yang akan dijalankan, sementara
mudharib bertindak sebagai pelaksana atau manajer
investasi.

. Prinsip Musyarakah. Merupakan perjanjian antara dua atau
lebih pihak untuk menanamkan modal dalam suatu usaha
dengan pembagian keuntungan dan kerugian sesuai
dengan kesepakatan yang telah ditentukan (nisbah).

. Prinsip Wadiah. Merupakan konsep penitipan dana atau
barang dari satu pihak ke pihak lain. Berdasarkan
kewenangan yang diberikan kepada penerima titipan,
Wadiah dibedakan menjadi Wadiah amanah yaitu
Penerima titipan tidak memiliki hak untuk menggunakan
dana atau barang yang dititipkan. Wadiah Yad Dhamanah
yaitu Penerima titipan diperbolehkan menggunakan dana

29



atau barang yang dititipkan dengan syarat tetap dapat
mengembalikannya sesuai permintaan pemiliknya.?®

4. Prinsip Jual Beli (Al-Buyu’). Terdiri dari tiga jenis
transaksi jual beli yaitu:®

a.

Murabahah yaitu Akad jual beli di mana penjual dan
pembeli sepakat atas harga yang terdiri dari harga
pokok ditambah margin keuntungan bagi penjual.
Transaksi ini dapat dilakukan secara tunai atau dengan
pembayaran angsuran.

. Salam yaitu Pembelian barang dengan pembayaran

penuh di muka, sementara barang dikirimkan di
kemudian hari.

Ishtisna’ yaitu Pemesanan barang yang membutuhkan
proses produksi sesuai permintaan pembeli, dengan
pembayaran dilakukan di muka atau secara bertahap.

5. Prinsip ljarah atau Jasa dibagi menjadi 3 yaitu:*

a. ljarah yaitu Perjanjian penyewaan barang dengan
pembayaran sewa. Jika terdapat kesepakatan
pengalihan kepemilikan di akhir masa sewa, maka
disebut ljarah Muntahiyah bit Tamlik.

b. Wakalah yaitu Pemberian kuasa dari satu pihak kepada
pihak lain untuk mengelola suatu urusan tertentu
dengan imbalan berupa komisi atau fee.

28 |bid., 123.
29 |bid., 139.
30 |bid., 143.

30



c. Kafalah yaitu Jaminan dari satu pihak untuk
menanggung kewajiban pihak lain sesuai kesepakatan,
dengan pihak penjamin menerima kompensasi dalam
bentuk fee atau komisi.

Dalam menjalankan seluruh operasional perbankan,
Bank syariah mempunyai dua dasar hukum yaitu berdasarkan
Peraturan Negara dan berdasarkan Al-Qur’an dan Hadist.
Inilah yang menjadi perbedaan mendasar antara bank syariah
dan bank konvensional !

1. Dasar Hukum Berdasarkan Peraturan Negara

Perbankan syariah dalam menjalankan fungsinya

sebagai lembaga intermediasi keuangan mengacu pada

regulasi yang berlaku di Indonesia, antara lain:

a) Undang-Udang No. 7 Tahun 1992 diubah dengan
Undang-undang No. 10 Tahun 1998 tentang Perbankan.

b) Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan
Syariah.

c) Peraturan-peraturan Bank Indonesia.

d) Fatwa Dewan Nasional Indonesia Syariah (DSN)
Keberadaan perbankan syariah di Indonesia dimulai

sejak tahun 1992 dengan berdirinya Bank Muamalat

Indonesia (BMI). Lahirnya bank syariah diawali oleh

lokakarya yang diselenggarakan oleh Majelis Ulama

Indonesia (MUI), yang kemudian diperkuat dalam

31 Ismail, Perbankan Syariah (Jakarta: Prenada Media Group, 2011), HIm
3L

31



Musyawarah Nasional 1V MUI pada tahun 1990. Setelah
itu, pada tahun 1991, Bank Muamalat Indonesia resmi
berdiri dengan menerapkan prinsip ekonomi Islam dalam
operasionalnya. Keberadaan bank syariah secara hukum
pertama kali diakui melalui Undang-Undang No. 7 Tahun
1992 tentang Perbankan.

Undang-undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang
Perubahan Atas Undang-undang Nomor 7 Tahun 1992.
Bank syariah kini memiliki lebih banyak eluang bagi
perkembangan bank syariah dengan menyesuaikan
ketentuan inti dalam regulasi perbankan. Pengembangan
sistem perbankan syariah bertujuan untuk: Memenuhi
kebutuhan layanan perbankan bagi masyarakat yang
menolak sistem bunga, Menghapus sistem pembebanan
bunga yang berkelanjutan serta mendorong pembiayaan
usaha berbasis etika dan moral, Membuka peluang usaha
berbasis prinsip kemitraan.*

Undang-Undang No. 21 Tahun 2008 secara khusus
mengatur tentang perbankan syariah. Regulasi ini
diterbitkan seiring dengan pesatnya pertumbuhan
perbankan syariah di Indonesia. Undang-undang ini secara
tegas membedakan antara bank syariah dan bank
konvensional, termasuk jenis-jenisnya, sebagaimana diatur

32 Ernawati, “Perbankan Syariah dalam Tata Hukum Ekonomi Indonesia”,
Bilancia, Volume 2, No. 1, 2008, HIm 79.

32



pada bab | pasal 1 yang dimuat pada Ketentuan Umum
Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008.

Fatwa yang dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional
juga menjadi dasar hukum dalam perbankan syariah.
Meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam undang-
undang, DSN-MUI memiliki kewenangan untuk
menerbitkan fatwa serta merekomendasikan pembentukan
Dewan Pengawas Syariah pada bank syariah dan Unit
Usaha Syariah. Namun, fatwa MUI hanya memiliki
kekuatan hukum apabila diintegrasikan ke dalam peraturan
perundang-undangan yang masuk dalam hierarki hukum
nasional.

2. Dasar Hukum Berdasarkan Al-Qur’an dan Hadist

Ayat-ayat Al-Qur’an serta hadist yang menjadi
landasan hukum perbankan syariah antara lain:*

a) Al-Qur’an Surat An-Nisa’ Ayat 29

5 3 ol 1K 26 \/\g@w 540 2301
vaf) & & Radi s ¥ 2 ff&’ﬂj
@ Gy

Artinya: ” Wahai orang-orang yang beriman,
janganlah kamu memakan harta sesamamu dengan

33 Basaria Nainggolan, Perbankan Syariah di Indonesia (PT Raja Grafindo
Persada, 2016), HIm 46.

33



b)

cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa
perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu.
Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya
Allah adalah Maha Penyayang kepadamu”.

Dalam terjemahan ayat diatas dapat ditafsirkan
bahwa bank syariah dalam menjalankan fungsinya
senantiasa berpegang pada prinsip tolong-menolong
guna menciptakan kesejahteraan, serta berlandaskan
ajaran Islam. Bank syariah juga berkomitmen untuk
menjaga integritasnya agar tidak menyimpang ke dalam
praktik yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam dan
hal-hal yang dilarang dalam syariat.

Hadist Nabi saw yang diriwayatkan Jabir r.a.
g.:.::;;j Wufdﬂjjcw\dwub
U,J J bt el ses Gls G
ity /u;syg; S Jo W 3
52 44 JBg glalig

Artinya : “Dari jabir r.a., dikatakan Rasullah Saw.,
mengutuk pemakan riba, yang menyuruh memakan
riba, juru tulis pembuat akte riba dan saksi-saksinya.
Menurut beliau: "mereka itu sama saja (dosanya) .

Hadist ini menegaskan larangan terhadap riba, di
mana Rasulullah saw melaknat semua pihak yang

34



terlibat dalam akad riba. Beliau mengutuk pemberi
pinjaman yang mengambil riba, peminjam yang
memberikan riba, pencatat transaksi riba, serta dua
orang saksi yang menyaksikannya. Praktik riba sendiri
dikaitkan dengan sifat kaum Yahudi yang telah
mendapatkan laknat.

Berdasarkan paparan ayat-ayat Al-Qur’an serta
Hadist di atas dapat disimpulkan bahwa apabila suatu
perbuatan telah dilarang oleh nash Al-Qur’an dan hadis,
maka perbuatan tersebut jelas haram untuk dilakukan.
Oleh karena itu, segala bentuk transaksi yang
mengandung unsur riba harus ditinggalkan, dan
transaksi yang mengarah pada keharaman tidak dapat
dibenarkan atau dilakukan. Tujuan dari adanya nash
dan hadis adalah untuk melindungi manusia dari
kerugian dan bahaya yang dapat merugikan mereka.
Selain itu, prinsip syariah bertujuan untuk menciptakan
kemaslahatan ~ serta  menolak  segala  bentuk
kemudharatan. Kehadiran perbankan syariah yang
menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam setiap
akadnya memungkinkan transaksi keuangan dilakukan
dengan menjauhi praktik riba serta menghindari segala
bentuk kemudharatan dan dampak negatif yang dapat
ditimbulkan.®*

%4 1bid., 50.
35



B. Perbedaan Bank Syariah dengan Bank Konvensional
Praktik perbankan dalam Islam telah ada sejak zaman
dahulu, di mana para pengusaha Muslim telah mengenal
kegiatan penukaran uang (money changer), yang dalam
sejarah Islam dikenal dengan istilah sarraf. Selain itu,
keberadaan siftajah, yaitu sejenis letter of credit atau surat
pembayaran (bill of exchange), menunjukkan bahwa sistem
transfer dana (remittance) sudah dikenal dalam masyarakat
Muslim. Pengharaman terhadap bunga dalam sistem
perbankan Islam menyebabkan bisnis mereka menghadapi
tantangan dalam bersaing dengan pelaku usaha non-Muslim
yang menerapkan suku bunga tinggi. Setiap sistem perbankan
memiliki prinsip, nilai, dan mekanisme operasional yang
membedakannya dari sistem perbankan lainnya. Dalam
perbankan Islam, penerapan nilai-nilai syariah tercermin
dalam berbagai produk serta layanan yang ditawarkan oleh
bank syariah, yang memastikan kepatuhan terhadap prinsip-
prinsip Islam dalam setiap transaksinya.®
Sistem perbankan konvensional sebenarnya telah
diterapkan sejak zaman Romawi, Yunani, dan Babilonia. Pada
masa itu, layanan perbankan memiliki peran penting dalam
kelancaran aktivitas perdagangan. Awalnya, praktik
perbankan hanya terbatas pada kegiatan penukaran uang.
Namun, seiring waktu, perbankan berkembang dengan

% Liquali Ali Nazy Khan, Islamic Law Of Contrart (Jakarta: Rajawali Press,
2019), HIm 409.

36



menerima simpanan tabungan dari masyarakat, menyediakan
layanan penitipan uang, serta memberikan pinjaman dengan
mengenakan bunga kepada peminjam. * Era perbankan
konvensional modern dimulai pada abad ke-16 di Belgia,
Inggris, dan Belanda. Saat itu, para tukang emas bersedia
menerima uang logam berupa emas dan perak untuk disimpan
sebagai tabungan. Sebagai bukti kepemilikan tabungan emas
tersebut, mereka menerbitkan surat deposito yang dikenal
sebagai goldsmith’s note. Seiring perkembangan, goldsmith’s
note mulai digunakan sebagai alat pembayaran. Para tukang
emas kemudian mengeluarkan lebih banyak goldsmith’s note
tanpa didukung cadangan emas atau perak yang cukup, namun
tetap diterima dalam transaksi bisnis. Inilah yang menjadi
cikal bakal lahirnya uang kertas modern. Pada masa itu,
berbagai pihak seperti konsumen, produsen, pedagang, para
raja beserta aparatnya, serta organisasi gereja memanfaatkan
layanan perbankan untuk mendukung aktivitas mereka. Dari
sejarah perkembangan perbankan konvensional, dapat
disimpulkan bahwa terdapat keterkaitan erat antara sistem
perbankan sebagai lembaga perantara (intermediary
institution) yang menghubungkan debitur dan kreditur dalam
proses penghimpunan serta penyaluran dana masyarakat
dengan penerapan sistem bunga. Prinsip dan mekanisme

%Y. Sri Susilo, Bank dan Lembaga Keuangan lain (Yogyakarta: Gama
Mulia, 2002), HIm 5.

37



bunga menjadi elemen yang tidak terpisahkan dalam
operasional perbankan konvensional
Meskipun terdapat perbedaan mendasar, bank syariah
dan bank konvensional memiliki beberapa kesamaan,
terutama dalam aspek prosedural seperti mekanisme
perolehan anggaran, metode pembayaran, pemanfaatan
teknologi komputer, serta kualifikasi pembiayaan umum.
Sekilas, keduanya mungkin terlihat serupa, namun dalam
praktiknya, sebagian besar bank memiliki cabang yang
beroperasi secara konvensional maupun syariah secara
terpisah. Berikut adalah beberapa perbedaan utama antara
bank syariah dan bank konvensional:
1. Definisi
Bank syariah adalah lembaga keuangan yang menjalankan
operasionalnya berdasarkan prinsip hukum Islam dan tidak
menggunakan sistem bunga sebagaimana diatur dalam
Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Bank ini berlandaskan
prinsip keadilan dan keseimbangan (‘adl wa tawazun),
kemaslahatan (maslahah), serta universalisme (alamiyah),
dan menghindari unsur gharar (ketidakpastian), maysir
(judi), riba, kedzaliman, serta transaksi yang melibatkan
objek haram. Sementara itu, bank konvensional adalah
bank yang menjalankan operasinya dengan sistem bunga
sebagai sumber keuntungan serta menyediakan layanan
keuangan berdasarkan ketentuan dan prosedur yang
berlaku.

38



2. Tujuan Pendirian
Perbedaan utama antara bank syariah dan bank
konvensional terletak pada orientasi dan tujuan
pendiriannya. Bank konvensional beroperasi dengan
tujuan utama mencari keuntungan secara bebas nilai,
sementara bank syariah selain bertujuan memperoleh
keuntungan juga berupaya menerapkan nilai-nilai syariah.

Aktivitas keuangan bank syariah tidak hanya

mempertimbangkan  aspek  duniawi tetapi  juga

memperhitungkan dampaknya dalam perspektif akhirat.%’
3. Akad dan Aspek Legalitas

Akad dalam perbankan syariah, baik dalam hal barang,

pelaku transaksi, maupun ketentuan lainnya, harus

memenuhi ketentuan akad, seperti hal-hal berikut:

a) Rukun akad yang terdiri dari: Penjual, Pembeli, Barang,
Harga dan Akad/ijab Kabul.

b) Syarat-syarat akad yang terdiri dari: Barang dan jasa
harus halal, Harga barang dan jasa harus jelas, Tempat
penyerahan (delivery) harus jelas dan Barang yang
ditransaksikan harus sepenuhnya dalam kepemilikan.

4. Prinsip Eksekusi

Ditinjau dari teori dan praktiknya, Bank konvensional

mengikuti norma dan peraturan hukum yang berlaku

37 Nur lzzati& Muhammad Yazid, “Prinsip Dasar Operasional Perbankan
Syariah”, AL Magashid : Journal of Economics and Islamic Business, Volume 4,
No. 1, 2024).

39



secara nasional maupun internasional. Sementara itu, bank
syariah beroperasi berdasarkan hukum Islam dan diawasi
oleh fatwa ulama, dengan merujuk pada Al-Qur’an dan
Hadits untuk memastikan setiap transaksi sesuai dengan
prinsip syariah.
5. Sistem Operasional
Pada bank konvensional sistem  operasionalnya
menerapkan suku bunga sebagai dasar dalam perjanjian
dan transaksi keuangan. Akad yang dilakukan antara bank
dan nasabah umumnya berdasarkan kesepakatan mengenai
besaran suku bunga. Dalam perspektif Islam, bunga
termasuk dalam kategori riba, sehingga bank syariah tidak
menggunakannya. Sebagai gantinya, bank syariah
menerapkan sistem nisbah atau bagi hasil, di mana
keuntungan dibagi berdasarkan kesepakatan antara bank
dan nasabah melalui akad yang melibatkan transaksi jual
beli.®
6. Pemantauan Aktivitas

Perbedaan pengawasan antara bank konvensional dan bank
syariah terletak pada lembaga yang mengawasi
operasionalnya. Keduanya tunduk pada Undang-Undang
Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perbankan, namun
memiliki badan pengawas yang berbeda. Bank syariah
diawasi oleh beberapa lembaga, seperti Dewan Pengawas

38 Zulhamdi, “Jual Beli Salam (Suatu Kajian Praktek Jual Beli Online
Shopee)”, Journal Syarah, Volume 11, No. 1 (2022), HIm 1-19.

40



Syariah (DPS), Dewan Syariah Nasional (DSN), serta
Dewan Komisaris Bank (DKB). Sementara itu,
pengawasan bank konvensional dilakukan oleh Dewan
Komisaris.

. Sistem Bunga

Bank konvensional menggunakan sistem suku bunga
sebagai dasar dalam menentukan keuntungan dan
operasionalnya. Sebaliknya, bank syariah menerapkan
sistem nisbah atau bagi hasil dalam menentukan
keuntungan.

. Proses Pengelolaan Dana

Bank syariah mengelola dana nasabah dengan ketentuan
bahwa penggunaannya harus sesuai dengan prinsip hukum
Islam, yakni dialokasikan hanya pada sektor bisnis yang
halal. Sedangkan pada bank konvensional, pengelolaan
dana diizinkan di bawah peraturan hukum yang berlaku
tanpa batasan sektor usaha, asalkan menguntungkan.

. Pembagian Keuntungan

Bank syariah memperoleh keuntungan melalui mekanisme
jual beli, sewa, serta kemitraan dengan nasabah. Sementara
itu, bank konvensional mendapatkan keuntungan dari suku
bunga yang dibebankan kepada nasabah.

10.Kontrak Formal

Proses transaksi lembaga perbankan harus ada perjanjian
formal atau kesepakatan antara nasabah dengan pihak
bank. Pada bank syariah, perjanjian tersebut harus sesuai

41



dengan prinsip hukum Islam. Sebaliknya, di bank
konvensional, kontrak formal dibuat berdasarkan
peraturan hukum nasional yang berlaku.
11.Regulasi
Dari sisi aturannya, bank syariah dan bank konvensional
diawasi oleh Bank Indonesia (BI) dan Otoritas Jasa
Keuangan (OJK). Namun, bank syariah terdapat tambahan
badan pengawas yaitu Dewan Pengawas Syariah/DPS
untuk memastikan kesesuaian dengan prinsip syariah.
12.Lembaga Penyelesaian Sengketa
Sengketa antara bank dan nasabah pada bank syariah
diselesaikan melalui Badan Arbitrase Muamalah Indonesia
(BAMUI), yang didirikan oleh Kejaksaan Agung RI dan
Majelis Ulama Indonesia. Sementara itu, sengketa antara
bank konvensional dan nasabahnya diselesaikan melalui
Peradilan Negeri.*®
Meskipun terdapat perbedaan antara bank syariah dan
bank konvensional, keduanya tetap berperan signifikan dalam
perekonomian dan kehidupan masyarakat. Bank syariah
memberikan alternatif bagi individu yang ingin berinvestasi
atau memanfaatkan layanan keuangan yang sesuai dengan
prinsip-prinsip syariah. Sementara itu, bank konvensional
menawarkan layanan yang lebih luas dan umum.

3 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2015), HIm 33.

42



BAB IlI
PEMIKIRAN SAYYID THANTHAWI

A. Biografi

Bernama lengkap Muhammad Sayyid ‘Athiyah
Thanthawi. Beliau lahir pada tanggal 14 Jumadil Ula 1347
H/28 Oktober 1928 M di sebuah desa di bagian timur Provinsi
Tantha tepatnya di desa Sulaim As-Syargiyah, Thoma
Shahag.  Nama terakhirnya “Thanthawi” merujuk pada
daerah asalnya yakni Tantha, suatu daerah kecil di negara
Mesir yang kental akan budaya islamnya. Sayyid Thanthawi
wafat pada 24 Rabi’ul awal 1431 H/10 Maret 2010 M di
Riyadh Saudi Arabia diusianya yang ke 81 tahun. Thanthawi
meninggal ketika menghadiri acara penganugerahan al-Malik
Faisal atas undangan kerajaan Arab Saudi. Beliau meninggal
akibat serangan jantung akut di Bandara Internasional Raja
Khaled, tepat sebelum keberangkatan pulang ke Mesir.
Kemudian jenazahnya dishalatkan di Masjid Nabawi,
Madinah Al-Munawwarah dan dimakamkan di Baqi’.

Sejak usianya belum genap tujuh tahun, Sayyid
Thanthawi telah dikenal sebagai sosok yang tekun belajar dan
memiliki minat besar terhadap ilmu agama. Beliau memulai
perjalanan intelektualnya dengan menghafal Al-Qur’an,
mengisi hari-harinya dengan mempelajari Al-Qur’an, Hadist,

40 Muhamad Sayyid al-Thanthawi, “Kepiawaian Berdialog Para Nabi dan
Figur-Figur Terpilih ”, Terj. Zuhairi Misrawi (Jakarta: Azam, 2001), HIm 11.

43



dan Kajian Figih. Ketertarikannya terhadap ilmu agama terus
berkembang hingga ia beranjak dewasa. Pada tahun 1944, saat
masih remaja, ia melanjutkan pendidikannya di Madrasah
Iskandariyah, di mana ia lebih mendalami dasar-dasar Al-
Qur’an, termasuk tajwid dan tafsir. Sayyid Thanthawi
kemudian melanjutkan studinya di Universitas Al-Azhar
Kairo Mesir Fakultas Ushuludin dan berhasil lulus pada tahun
1958. Di tahun 1959 pasca kelulusannya beliau
menyelesaikan Pendidikan Takhassus-nya di Al-Azhar Kairo
Mesir, kemudian pada tahun 1966 ia meraih gelar doktor dari
fakultas yang sama dengan tesis berjudul “Banu Israil fi Al-
Qur’an wa al-Sunnah” dan memperoleh predikat Mumtaz
atau Cumlaude.**

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Universitas
Iskandariyah dan Al-Azhar ia mengabdikan dirinya di dunia
akademisi. Pada tahun 1968 Sayyid Thanthawi bergabung
sebagai anggota fakultas Ushuluddin, 4 tahun setelah masa
keanggotaannya ia diangkat menjadi staf pengajar di
Universitas Islam di Libya dan menjadi bagian civitas
akademika di fakultas Bahasa Arab dan Studi Islam. Pada
tahun 1980 Kkarirnya semakin bersinar setelah Sayyid
Thanthawi diberi mandat oleh Al-Azhar untuk menjadi
Ustadz Musa’id (Professor Madya) di Universitas Madinah
yang membuatnya pindah ke Arab Saudi. Di Universitas

41 Muhammad Rajab Bayyoumi, “al-lmam Muhammad Sayyid al-
Thanthawi; Baina alTafsir wa al-Ifia ” , Majalah Al-Azhar, 2001, HIm 152.

44



tersebut ia dipercaya sebagai ketua program pascasarjana
dibidang Tafsir.*

Pada tahun 1985, Sayyid Thanthawi kembali ke Mesir
dan mulai mengajar di Universitas Alexandria Religios
Institute, Disana ia diberi amanah untuk menjabat sebagai
dekan di salah satu fakultas. Meskipun informasi mengenai
pencapaiannya selama mengajar di universitas tersebut cukup
terbatas. Hanya setahun ia menjabat sebagai dekan lalu ia
ditunjuk menjadi Mufti al-Diyar al-Misriyah pada 28 Oktober
1986 M. Kariernya terus menanjak hingga pada 27 Maret
1996 M, ia diangkat sebagai Grand Syekh Universitas Al-
Azhar sekaligus Imam Besar Masjid Al-Azhar. Sebagai Grand
Syekh ke-43, ia berhasil mencatatkan pencapaian besar dalam
sejarah Al-Azhar. Salah satu keberhasilan utamanya adalah
menyelesaikan program yang telah dirintis oleh Syekh Abdul
Halim Mahmud, yaitu mengembalikan aset Al-Azhar yang
telah disita oleh pemerintah Mesir selama berabad-abad,
terutama sejak masa pemerintahan Ismail Pasha.

Setelah kembali dari Arab Saudi, Sayyid Thanthawi
meraih pencapaian besar di bidang pemerintahan dengan
diangkat sebagai Mufti Mesir pada tahun 1986, sebuah jabatan
yang ia emban hingga 1996. Selama dua dekade menjabat, ia
mengeluarkan sebanyak 7.557 fatwa. Salah satu fatwanya

4 Muhammad Hasdin Has, “Sayyid Muhammad Thanthawi Dan
Peranannya Dalam Tafsir Alqur’An (Telaah Metodologi Kitab: Tafsir al-
Wasith)”, Journal : Shautut Tarbiyah, Volume 16, 2010, HIm 40-55.

45



yang paling dikenal adalah kecamannya terhadap serangan
terhadap Menara Kembar WTC pada 11 September 2001. la
menegaskan bahwa tindakan tersebut merupakan perbuatan
keji yang tidak dibenarkan dalam Al-Qur’an, serta
menekankan bahwa aksi-aksi radikal semacam itu justru
merusak citra Islam. Thanthawi juga mengkritik kelompok
Taliban dan Al-Qaidah, menyebut mereka sebagai kelompok
radikal yang menyalahgunakan ayat-ayat Al-Qur’an untuk
membenarkan tindakan mereka.*®
Sayyid Thanthawi dikenal sering mengeluarkan fatwa
dan pendapat yang terkadang menimbulkan kontroversial. la
kerap berbeda pandangan dengan para ulama terkemuka pada
masanya, salah satunya terkait kebolehan bunga bank
konvensional, terutama jika dikelola oleh pemerintah.
Pendapat ini menuai kritik dari banyak ulama, termasuk Y usuf
al-Qaradhawi. Beberapa Fatwa kontroversial yang dihasilkan
oleh Muhammad Sayyid Thanthawi antara lain:*
1. Membolehkan diterapkannya sistem bunga bank, terutama
jika berasal dari bank milik pemerintah.
2. Dibolehkannya pelajar perempuan tidak mengenakan
jilbab di sekolah (khususnya di Perancis).
3. Dibolehkannya aborsi bagi perempuan yang hamil akibat
pemerkosaan.

43 Ali Ahmad al-Sallus, “al-Igtishad al-Islami wa al-Qadhaya al-Fighiyyah
al-Mu’ashirah” (Qatar: Dar al-Tsagafah, 1418 H/ 1998 M), HIm 358.
4 Ibid., 359.

46



4. Dilarangnya aksi bom bunuh diri (bom bunuh diri yang
dilakukan oleh rakyat Palestina terhadap Israel, beliau
menganggapnya sebagai jihad).

5. Dilarangnya nigab (cadar).

6. Dilarangnya perempuan menerima donor sperma,
termasuk dari suaminya yang telah meninggal.

7. Menyatakan bahwa sunat perempuan bukan bagian dari
ajaran Islam.

Muhammad Sayyid Thanthawi semasa hidupnya
dikenal sebagai ulama yang berpemikiran moderat dan sering
berseberangan dengan kelompok militan. Professor dari
Universitas Duke yaitu Ibrahim Mosa menyebut bahwa
pandangan Sayyid Thanthawi cenderung bersifat pluralis dan
pro Barat.* Beberapa kiprahnya dalam dunia islam kerap kali
menuai kritik dari para ulama. Namun di sisi lain, ia diakui
sebagai pemikir luas yang memiliki kontribusi besar dalam
perkembangan pemikiran Islam. Pandangan beliau yang tidak
biasa ini membuatnya menghadirkan perspektif baru dalam
dunia sosial Islam yang dipenuhi berbagai tantangan dan
problematika. Adapun beberapa jenjang karir yang pernah
Sayyid Thanthawi raih antara lain:

1. Pada tahun 1960 M, Khatib dan pengajar di Kementrian
Perwakafan Mesir.

4 Muhamad Sayyid al-Thanthawi, “Kepiawaian Berdialog Para Nabi dan
Figur-Figur Terpilih”, Terj. Zuhairi Misrawi ( Jakarta: Azam, 2001), HIm 11-12.

47



2. Pada tahun 1968 M, Pengajar Tafsir Hadis di Fakultas
Ushuluddin Universitas Al-Azhar,

3. Pada tahun 1972 M, Pembantu Dosen Tafsir di fakultas
Ushuluddin al-Azhar cabang al-Siyut.

4. Pada tahun 1972-1976 M, Dosen di Universitas Islamiyah
Libya.

5. Pada tahun 1976 M, Dekan di Fakultas Ushuluddin
Universitas al-Azhar cabang Al-Siyut.

6. Pada tahun 1976 M, Dosen ilmu Tafsir di Fakultas
Ushuluddin Universitas Al-Azhar cabang Al-Siyut.

7. Pada tahun 1980-1984 M, Kepala Bagian llmu Tafsir
Program Pascasarjana Universitas Islamiyah, Madinah,
Saudi Arabia.

8. Pada tahun 1985 M, Dekan Fakultas Dirasat Islamiyah wa
Al-Arabiyah Universitas Al-Azhar.

9. Pada tahun 1986-1996 M, Mufti Mesir.

Karya-Karya

Muhammad Sayyid Thanthawi merupakan ulama yang
memiliki keahlian luas dalam berbagai aspek ilmu agama

Islam. Sepanjang hidupnya, ia menghasilkan sejumlah karya

ilmiah yang menjadi referensi penting bagi umat Islam,

khususnya di kalangan akademisi. Karyanya berperan dalam
menerangi pemikiran generasi mendatang dan terus
memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu keislaman.

Adapun karya-karya dari Muhammad Sayyid Thanthawi

sebagai berikut:

48



1. Adab al-Hiwar fi al-Islam
Buku ini membahas tentang etika dan tata cara berdialog
dalam Islam. Thanthawi menekankan bahwa dialog
merupakan proses pemahaman yang harus didasarkan
pada harmonisasi dan negosiasi.*® la menawarkan konsep
yang komprehensif ~mengenai gaya komunikasi
interpersonal. Menurutnya, metode ini telah diterapkan
oleh para nabi dalam menyampaikan dakwah mereka
kepada umat. Sepanjang sejarah Islam, para nabi
menggunakan berbagai pendekatan untuk menyampaikan
firman Tuhan kepada manusia.*’

2. Kitab Figh al Muyassar
Dalam buku ini Grand Imam Syeikh Muhammad Sayyid
Thanthawi, merakit bab-bab figih berdasarkan al-Qur*“an
dan Sunnah, dan didasarkan pada buku-buku figih lainnya,
baik yang kuno maupun kontemporer.

3. Al-Qhishshah fi Al-Qur’an
Dalam buku ini mengisahkan tentang Nabi Muhammad
SAW, tidak hanya mengenai peran beliau dalam
menyempurnakan akhlak manusia, tetapi juga tentang
mukjizat yang diterimanya. Mukjizat terbesar yang
diberikan kepada Nabi Muhammad SAW adalah Al-

4 Zuhairi Misrawi, “al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam
Rahmatan li al- ‘A4lamin” (Jakarta: Pustaka Oasis, 2001), HIm 109.

47 M. Ahmad Jadul Maula dan M. Abu al-Fadhl Ibrahim, “Buku Induk
Kisah-Kisah Al-Qur’an” (Jakarta: Zaman, 2009), HIm 154.

49



Qur'an. Pesan dalam Al-Qur'an penting untuk didengar
oleh setiap orang, karena kitab suci ini berfungsi sebagai
pedoman utama untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan
akhirat.*8

4. Banu lsrail fi Al-Qur’an.
Buku ini terdiri dari dua jilid. Jilid pertama membahas
sejarah perjalanan Bani Israil, di mana Thanthawi
menguraikan metode dakwah Al-Qur’an kepada Ahli
Kitab serta berbagai permasalahan yang dihadapi kaum
Yahudi pada masa Rasulullah. Sementara itu, pada jilid
kedua, ia menjelaskan kesalahan dalam ajaran Bani Israil
dan bagaimana Al-Qur’an memberikan pencerahan
terhadap ajaran tersebut. Selain itu, ia juga membahas
janji-janji Allah SWT kepada mereka serta persoalan
terkait Palestina

5. Tafsir Al-Wassith li al-Qur’an al-Karim
Tafsir Al-Wasith ditulis memakan waktu 10 tahun
lamanya yang penulisannya dimulai pada tahun 1397
H/1976 M dan selesai pada tahun 1407 H/1986 M. Tafsir
ini terdiri dari 15 jilid secara lengkap mulai dari Surat Al-
Fatihah sampai Surat An-Naas, atau penafsiran
berdasarkan urutan ayat sesuai dalam mushaf Al-Qur’an.

Selain karya-karya yang tertera di atas, Muhammad
Sayyid Thanthawi juga memiliki sejumlah karya lain yang

48 M. Quraish Shihab, “Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan Keserasian
Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2004), HIm 382.

50



berperan penting dalam membantu para akademisi dalam
mencari referensi Islam, terutama di era kontemporer. Karya-
karya ini mencerminkan keluasan ilmunya serta kontribusinya
yang signifikan dalam dunia keilmuan Islam, di antaranya: Al-
Mar’ah fi al-1slam, al-Saraya al-Harbiyyah fi ‘ahd al
Nabawiy, Jawami’ al-Du’a min AIQur’an wa al-Sunnnabh, al
Saum al-Magbul, Fatawa Syar’iyyah, Ahkam al-Haj wa
al’'umrah, al-1tjihad fi al-Ahkam al-Syar iyah, dan Muamalat
al-Bunuk wa Ahkamuka al-Syar iyah.*®
C. Pendapat Sayyid Thanthawi tentang Bunga Bank
Polemik mengenai hukum bunga bank tidak dapat
dipisahkan dari prinsip dasar hukum Islam dalam bidang
muamalah. Berbeda dengan ibadah dan akidah yang
dijelaskan secara rinci dalam syariah, aturan mengenai
muamalah dalam nash syariah umumnya bersifat global dan
tidak terperinci.>® Bunga bank merupakan bentuk transaksi
antara nasabah dan pihak bank yang menghasilkan interaksi
muamalah. Secara umum, muamalah adalah aturan yang
mengatur hubungan antara dua pihak atau lebih, baik
antarindividu maupun antara individu dan lembaga. Setelah
wafatnya Nabi Muhammad SAW, perdebatan mengenai

49 Zuhairi Misrawi, “al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam
Rahmatan li al- ‘Alamin” (Jakarta: Pustaka Oasis, 2001), HIm 110-111.

50 Nurhadi, “Bunga Bank Antara Halal Dan Haram”, Nur El-Islam, Volume
4, No. 2, Oktober 2017, HIm 64.

51



hukum bunga bank muncul sebagai persoalan baru yang
belum memiliki kejelasan hukum dalam nash syariah.*
Kelompok modernis merupakan gerakan yang
berupaya  mereformasi  pemikiran  Islam  dengan
menghidupkan kembali semangat ijtihad sebagai sarana untuk
menggali ide-ide yang relevan dari Al-Qur’an dan Hadis.

Dalam konteks hukum bunga bank, kelompok ini berpendapat

bahwa bunga bank dapat dianggap halal berdasarkan beberapa

pertimbangan berikut:®2

1. Faktor atau kebutuhan ekonomi bisa bersifat mendesak
atau darurat, sehingga dalam kondisi tertentu bunga bank
dapat diperbolehkan.

2. Perbedaan antara pinjaman konsumtif dan produktif.
Pinjaman  konsumtif digunakan untuk memenuhi
kebutuhan sehari-hari, sementara pinjaman produktif
ditujukan untuk investasi dan pengembangan usaha.

3. Perbedaan antara riba dan bunga bank. Riba merupakan
tambahan uang atau dana pinjaman yang harus dibayarkan
oleh nasabah dalam transaksi, sering kali mengandung
unsur paksaan dan ketidakadilan. Sementara itu, bunga
bank dianggap memiliki manfaat bagi kedua belah pihak,

51 Dudi Badruzaman, Muamalah Principles and their Implementation in

Indonesian Banking Law, 2018, HIm 109.

52 Annisa Eka Rahayu, et.al., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank

Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya
terhadap Perbankan Syariah”. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2,
2021, HIim 1188.

52



baik bank maupun nasabah, dengan sistem yang lebih
terstruktur dan tingkat keamanan yang lebih tinggi,
sehingga mengurangi potensi eksploitasi.*

4. Pengaruh inflasi, dengan adanya inflasi memungkinkan
kreditur untuk mengoreksi kerugiannya, sehingga bunga
bank dapat membantu menjaga keseimbangan ekonomi
dan meringankan dampak inflasi terhadap kreditur.

Sayyid Thanthawi adalah seorang ulama fikih
kontemporer yang pemikirannya berangkat dari kelompok
modernis. Beliau berpendapat bahwa bunga bank tidak
termasuk dalam kategori riba yang diharamkan. Adapun
kontruksi pemikiran Sayyid Thanthawi pada bunga bank
dibangun atas pendapatnya bahwa makna riba menurutnya
adalah sesuatu bertambahnya harta atas modal tanpa disertai
dengan timbangan yang dibenarkan. Riba yang dilarang
menurutnya adalah penambahan jumlah tanggungan
pengutang akibat adanya penambahan tempo. Hingga
berkembang pada pemahamannya bahwa bunga bank
bukanlah sesuatu yang riba karena terdapat adanya
kepentingan darurat dalam kehidupan perekonomian. Sayyid

Thanthawi berargumen bahwa bunga bank tidak dapat

dikategorikan sebagai riba karena dalam sistem perbankan

53 Miftahul Huda, et.al., “Bank Interest Halal: Distinction Interpretation
Of Contemporary Ulama Thought Umer Caphra and Muhammad Sayyid
Thanthawi”, Universitas Darussalam Gontor, Jurnal Akutansi dan Perbankan
Syariah, Volume 5, No. 2, 2022, HIm 108.

53



terdapat kepentingan ekonomi yang bersifat darurat. Beliau
menyatakan bahwa Lembaga perbankan tidak menentukan
bunga di muka kecuali setelah dilakukan analisis dan
pemeriksaan yang mendetail oleh para pakar dan praktisi di
bidangnya. Keuntungan yang diperoleh bank dari nasabah
dalam transaksi keuangan merupakan jasa administrasi yang
diberikan sebagai imbalan pelayanan jasa kepada pihak bank
bank.® Selain itu, bunga bank harus disesuaikan dengan
kondisi ekonomi yang berlaku, mencakup jenis transaksi,
kualitas layanan, serta tingkat suku bunga. Lembaga keuangan
dan perbankan juga memiliki kewajiban utama untuk
mematuhi regulasi serta kebijakan yang ditetapkan oleh bank
sentral, yang berperan sebagai pengawas sekaligus fasilitator
dalam sistem perbankan.

Sayyid Thanthawi menjelaskan bahwa menyimpan
harta dalam suatu lembaga keuangan dapat dikategorikan
sebagai bentuk syirkah mudharabah atau sistem bagi hasil.
Dalam konsep ini, para deposan bertindak sebagai pemilik
modal, sedangkan bank berperan sebagai pengelola dana.
Mudharabah merupakan suatu perjanjian kerja sama antara
dua pihak, di mana satu pihak menyediakan modal, sementara
pihak lainnya bertanggung jawab atas pengelolaan.
Keuntungan yang diperoleh dari kerja sama ini kemudian

54 Abdul Rouf, Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar Hukum
Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya (Depok: Keira Publishing, 2019),
Him 114-115.

54



dibagi sesuai dengan persentase yang telah disepakati

sebelumnya. Model transaksi seperti ini diperbolehkan dalam

syariat Islam. Menurut jumhur ulama rukun mudharabah
dibagi menjadi 4 yaitu:®

1. Pemilik dan pengelola dana (Shahibul Mal dan Mudharib).
Dalam akad mudharabah harus terdapat dua pihak yang
berperan, yaitu pemilik modal (Shahibul Mal) dan
pengelola modal (Mudharib). Yang disyaratkan:

a) Memiliki kecakapan hukum secara syar’i, yaitu
Shahibul Mal harus memiliki kapasitas sebagai
pemodal, sementara Mudharib harus mampu
mengelola modal tersebut.

b) Memiliki wewenang dalam hal perwakilan (wilayah
tawkil wa wakalah), yakni hak untuk memberikan
atau menerima kuasa. Hal ini dikarenakan
penyerahan modal dari pemilik modal kepada
pengelola merupakan bentuk pemberian kuasa
untuk mengelola modal tersebut.

2. ljab gabul (Sighat). Kedua belah pihak harus secara
sukarela menyepakati akad mudharabah. Pemilik modal
setuju untuk menyediakan dana, sementara pengelola
usaha sepakat untuk menjalankan usaha dengan modal
tersebut. Pernyataan kesepakatan dalam bentuk ijab dan
gabul harus memenuhi beberapa syarat, yaitu:

5 Syaukani, “Mudharabah Dalam Sisitem Ekonomi Islam”, Jurnal
Manajemen Dan Bisnis, Volume 6, No. 2, 2018, HIm 53-54.

55



Harus secara jelas menunjukkan maksud untuk
melakukan akad mudharabah.

Harus bertemu, yaitu penawaran dari satu pihak
harus sampai dan diketahui oleh pihak lainnya
Harus sesuai dengan keinginan kedua belah pihak,
sehingga tidak ada perbedaan maksud dalam akad
yang disepakati.

3. Modal (Ma’qud Alaih). Dalam akad mudharabah, pemilik
modal menyediakan dana sebagai objek kerja sama,
sementara pengelola usaha menyumbangkan tenaga dan
keahliannya. Modal yang digunakan dalam mudharabah

harus memenuhi beberapa syarat, yaitu:

a)

b)

c)

d)

Jumlah dan jenis modal harus jelas serta diketahui
oleh kedua belah pihak.

Modal harus berbentuk uang, bukan dalam bentuk
barang.

Modal harus berupa uang tunai, bukan piutang atau
utang.

Modal harus diserahkan secara penuh dan langsung
kepada pengelola usaha.

4. Nisbah atau keuntungan. Nisbah merupakan bagian

keuntungan yang menjadi hak baik bagi pemilik modal
(shahibul mal) maupun pengelola usaha (mudharib).
Pemilik modal memperoleh imbalan dari dana yang
diinvestasikan, sedangkan pengelola usaha mendapatkan
bagian dari hasil kerja yang dilakukan. Adapun ketentuan

56



mengenai pembagian keuntungan dalam mudharabah
adalah sebagai berikut:

a) Keuntungan tidak boleh dihitung berdasarkan
persentase dari modal yang diinvestasikan, tetapi
harus dihitung dari laba bersih setelah modal
dikembalikan.

b) Keuntungan yang diberikan kepada masing-masing
pihak tidak boleh ditetapkan dalam jumlah nominal
tertentu, seperti 1 juta atau 2 juta.

c) Pembagian keuntungan harus ditentukan dalam
bentuk persentase, misalnya 60:40%, 50:50%, dan
sebagainya.

d) Keuntungan harus menjadi hak bersama, sehingga
tidak boleh ada kesepakatan yang menguntungkan
hanya salah satu pihak secara sepenuhnya.

Menurut Sayyid Thanthawi, ketentuan sebagian fugaha
yang melarang penentuan hasil tertentu dalam akad
mudharabah dianggap sebagai syarat yang tidak memiliki
dasar kuat. Seandainya suatu akad tidak disertai penentuan
hasil terlebih dahulu dianggap sah, maka adanya penentuan
bagian tertentu dalam akad itu pun dianggap sah. Allah tidak
melarang transaksi yang memberikan manfaat bagi kedua
belah pihak, baik bagi pengelola modal maupun pemilik harta.
Selain itu, transaksi ini tidak termasuk dalam kategori riba
fadhl maupun riba nasi’ah, karena merupakan bentuk kerja
sama mudharabah yang secara prinsip memang mengizinkan

57



pemilik modal untuk memperoleh bagian tertentu dari
keuntungan yang dihasilkan.
Riba secara bahasa berati bertambah dan berkembang.
Abu Bakar Jabir al-Jazairy menjelaskan bahwa yang
dimaksud dengan riba adalah menambahkan sesuatu yang
bersifat khusus dari harta. ® Secara garis besar riba
dikelompokkan menjadi dua. Masing-masing adalah riba
utang-piutang dan riba jual beli:
Riba utang-piutang terbagi menjadi dua yakni:®’
1. Riba Qardh
Suatu manfaat atau tingkat kelebihan tertentu yang
diisyaratkan terhadap yang berhutang (mugtharidh).
2. Riba Jahiliyah
Utang yang di bayar lebih dari pokoknya, karena si
peminjam tidak mampu membayar utangnya pada waktu
yang ditetapkan.
Sedangkan Riba jual-beli juga terbagi menjadi dua
yaitu:
1. Riba Fadhl.
Pertukaran dua barang sejenis dengan kualitas yang
berbeda berdasarkan syarat yang ditetapkan oleh salah satu
pihak yang melakukan transaksi. Dalil-dalil syariat telah

% Pane Ismail, Hasan Syazali, Syaflin Halim, dkk., “Figih Muamalah
Kontemporer”, Aceh, 2022, HIm 68.

5 Abdul Rahim, “Konsep Bunga Dan Prinsip Ekonomi Islam Dalam
Perbankan Syariah”, Al-Igtishad: Jurnal Ekonomi, Volume 1, No. 2, 2021, HIm
189-190.

58



mengharamkan praktik riba pada enam jenis komoditas,
yaitu emas, perak, jelai, gandum, kurma dan garam.
Riba Nasi’ah
Penundaan dalam penyerahan atau penerimaan suatu
barang ribawi yang ditukar dengan barang ribawi lainnya
termasuk dalam kategori riba. Riba nasi’ah terjadi akibat
adanya perbedaan, perubahan, atau tambahan nilai antara
barang yang diberikan saat ini dengan barang yang akan
diserahkan di kemudian hari.

Bunga bank adalah tambahan yang dikenakan dalam

transaksi pinjaman uang, dihitung dari pokok pinjaman tanpa
mempertimbangkan  penggunaannya, serta  ditetapkan
berdasarkan jangka waktu tertentu dengan perhitungan yang
pasti di awal, biasanya dalam bentuk persentase. Ada
beberapa pengertian lain dari bunga, diantaranya yaitu :

a.

Sebagai imbalan jasa yang diberikan oleh bank
konvensional kepada nasabah yang membeli atau menjual
produknya.
Sebagai biaya yang harus dibayarkan, baik oleh bank
kepada nasabah yang menyimpan dana maupun oleh
nasabah yang memperoleh pinjaman dari bank.
Sebagai tambahan nilai yang diberikan bank atas simpanan
nasabah atau yang ditarik bank sebagai keuntungan dari
pinjaman yang diberikan.

Dalam aktivitas perbankan terdapat dua jenis bunga

yang diberikan kepada nasabah yaitu:

59



a. Bunga simpanan yaitu imbalan atau insentif yang
diberikan kepada nasabah sebagai bentuk apresiasi atas
dana yang mereka simpan di bank. Bunga ini merupakan
biaya yang harus dikeluarkan oleh bank kepada nasabah.
Contohnya termasuk jasa giro, bunga tabungan, dan bunga
deposito.

b. Bunga pinjaman yaitu biaya yang dibebankan kepada
peminjam sebagai kewajiban pembayaran atas pinjaman
yang diterima dari bank. Sebagai contoh bunga kredit.

Di dalam salah satu karya kitabnya yang berjudul,

Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-Syariah, Muhammad

Sayyid Thanthawi mengatakan:®

-

3o b dy Wl e Y Lk o g
b 34 9 ol olldh oy G G 5
nibyd G 05307 s 2 ead g s 42 s
U 1 oa dag  Lis 4ol 5 s s B3 Y

C e

N ww—

é: ®

J

A

!

-
=

POLS APV RO [ b (RS S A T
S B ) el B b i G e

Sl G5 o el shaasd plenis

|
i

% Muhammad Sayyid Thanthawi, Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As
Syariyyah (Kairo: Dar An-Nahdah, 1997), HIm 159.

60



Berdasarkan pernyataan Muhammad Sayyid Thanthawi
dalam kitab tersebut menyatakan bahwa ditentukan atau
tidaknya laba tidak berhubungan dengan status halal atau
haram, selama transaksi dilakukan dengan penuh kerelaan dari
kedua belah pihak dan tidak bertujuan untuk menghalalkan
yang haram atau mengharamkan yang halal. Selain itu, tidak
terdapat dalil dalam Al-Qur’an maupun Sunnah Rasulullah
SAW vyang secara tegas melarang penentuan laba di muka.
Dengan demikian, selama kesepakatan terjadi atas dasar suka
sama suka, hukumnya diperbolehkan. Thanthawi juga
berpendapat bahwa penentuan laba di muka justru dapat
mengurangi potensi konflik, sementara ketidakjelasan dalam
penentuan laba dapat memperbesar peluang perselisihan.>®

Pernyataan yang lain yang disampaikan Sayyid
Thanthawi dalam kitabnya tersebut berbunyi:®

o\&gw\@&;}a@u&;yzdg%wa\g@

LA F OB el s sk LlE sl s
Gl 5 i

Sayyid Thanthawi berargumen pada kalimat diatas
bahwa tidak ada larangan dalam syariat bagi lembaga

59 Abdul Rouf, “Bunga Bank Halal? ", HIm 203.
60 Muhammad Sayyid Thanthawi, Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As
Syariyyah, HIlm 245.

61



perbankan untuk menetapkan keuntungan atau laba di awal
akad, asalkan kesepakatan tersebut didasarkan pada prinsip
suka sama suka antara kedua belah pihak. Beliau menganggap
bahwa bunga bank memiliki kesamaan dengan konsep
mudharabah. Pendapatnya ini melahirkan metode ijtihad
dalam menentukan hukum bunga bank, di mana ia
menggunakan giyas sebagai dasar dalam melegalkannya.
Menurutnya, bunga bank dan akad mudharabah memiliki
prinsip yang serupa. Thanthawi menegaskan bahwa transaksi
semacam ini bukan termasuk kategori pinjaman, melainkan
bentuk investasi dan pertukaran manfaat yang dilakukan
secara halal.

Sayyid Thanthawi menggiyaskan penentuan laba di
muka dengan akad mudharabah berdasarkan dua alasan
utama. %! Pertama, penetapan persentase tertentu terhadap
modal tidak bertentangan dengan nash, karena tidak ada dalil
dalam Al-Qur’an maupun Hadis yang secara tegas
melarangnya. Selain itu, akad mudharabah dilakukan
berdasarkan kesepakatan bersama antara kedua belah pihak
yang berkontrak. Kedua, selama modal yang dikelola serta
keuntungan yang diperoleh berasal dari transaksi yang
bermanfaat dan tidak mengandung unsur paksaan,
ketidakadilan, atau eksploitasi terhadap salah satu pihak,
maka transaksi tersebut diperbolehkan dalam hukum Islam.®?

61 Abdul Rouf, “Bunga Bank Halal? ", HIm 330.
62 1pid., Hal 167.

62



Penetapan keuntungan di muka dalam bentuk
persentase tertentu terhadap modal dapat dilakukan jika
situasi mengharuskannya. Pemilik modal dan pengelola
modal dapat menyepakati keuntungan di muka dalam dua
bentuk:

1. Nisbah bagi hasil: Keuntungan riil dapat dibagi sesuai
kesepakatan, misalnya:

» 50% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 50%
dari keuntungan riil untuk pengelola, atau

»  40% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 60%
dari keuntungan riil untuk pengelola, atau

» 60% dari keuntungan riil untuk pemilik modal dan 40%
dari keuntungan riil untuk pengelola dst.

2. Tingkat persentase tertentu terhadap modal: Keuntungan
dialokasikan berdasarkan persentase tertentu dari modal,
misalnya 5% dari modal menjadi hak pemilik modal,
sementara sisa keuntungan menjadi hak pengelola.

Kedua opsi di atas dapat disepakati kedua belah pihak
selama didasarkan pada kerelaan para pihak yang terlibat
dalam kontrak.

2\°

bty B E2 5 S 2 45 ¥ Brgayids O - dis
;\f}ﬂ\duj””}i;

—n\

63



$%

Loh il 20038 w)ad)l O Lo et o 3T Gt
- 4 U e U o et A e e a5
ip oSlist - i o e - o g
ERACEEURRER SN IR ORI B8 R R
LGk A chhm.l\

eifas g
WA A TSN I FERNE VY

i

o

cuj\.zﬂ /C:;M 3:).2,;1 f 3

s
Cola) Bl 5 0ls GE 3 GAE s 3502 G

& pak NIPRNE CJ\ Lais ”,U.w;,.J\ NS u\ Lol
9}\.9)\ J...J\}A/ M\ w\}- U.A \.:.«.;-\ JW\

-

APV 52300106 s ¢ GAE s a2 51; 5 el
Lope 3l ‘fu’f’f\ [y Qu.U M‘»“ i M”\

Beberapa alasan yang dikemukakan oleh Sayyid
Thanthawi dalam kitabnya Muamalat Al-Bunuk Wa

Ahkamuha As-Syariah menjelaskan serta menanggapi
keberatan terhadap keabsahan Mudharabah, khususnya terkait

64



syarat bahwa keuntungannya tidak boleh ditentukan di awal,
antara lain sebagai berikut:®

1.

Tidak ada dalil yang mensyaratkan demikian baik di dalam
Al-Qur’an dan Hadist.
Tidak ada nash syara’ yang melarang  penentuan
keuntungan dilakukan di muka dalam transaksi
Mudharabah.
Para fugaha menetapkan bahwa Mudharabah yang rusak
apabila tidak terpenuhinya salah satu dari beberapa
persyaratan.
Bank tidak akan menentukan bunga di muka, kecuali
setelah melakukan analisis dan kajian mendetail dan teliti
terhadap pangsa pasar internasional maupun nasional.
Penentuan bunga di muka membawa manfaat bagi kedua
belah pihak (pihak investor dan pihak pengelola modal).
Penentuan bunga di muka tidak bertentangan dengan
kemungkinan terjadinya kerugian dari pihak pengelola
modal (Bank atau lembaga keuangan lainnya).
Tidak adanya penentuan bunga di awal, pada zaman
sekarang ini, disaat moral sudah rusak dan ambisi yang
begitu beragam telah menempatkan pemilik modal berada
di bawah belas kasihan pengelola modal.

Menurut Muhammad Sayyid Thanthawi, keuntungan

yang diperoleh lembaga perbankan tidak memiliki keterkaitan

63 Muhammad Sayyid Thanthawi, “Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-
Syariyyah”, HIm 127-131.

65



dengan riba. Oleh karena itu, penetapan persentase laba di
awal akad tidak menjadi masalah. Hukum illat riba bukan
hanya sekedar tambahan, melainkan tambahan yang
mengandung zulm atau pungli. Illat haram riba tidak ada pada
bunga bank karena tambahan atau bunga yang dipotong dari
pinjaman atau tambahan yang diberikan bank dari simpanan
nasabah dilakukan atas dasar kemauan, dan tidak ada yang
merasa terhimpit. Selain itu, sistem bunga bank yang
menerapkan penangguhan pembayaran juga tidak dianggap
riba, karena pembayaran dilakukan sesuai waktu yang telah
disepakati antara bank dan nasabah.®

64 Abd Wahid, “Bunga Bank Konvensional Analisis Ulama Perspektif
Ushul Figh”, SAUJANA: Jurnal Perbankan Syariah dan Ekonomi Syariah,
Volume 3, No. 1, 2021.

66



BAB IV
ANALISIS BUNGA BANK PERSPEKTIF SAYYID

THANTHAWI
A. Analisis Dalil Riba dan Bunga Bank Perspektif
Sayyid Thanthawi

Menurut Muhammad Sayyid Thanthawi, hukum Islam
memiliki berbagai sumber, tetapi secara umum terbagi
menjadi dua, vyaitu Al-Qur’an dan Hadist. Al-Qur’an
merupakan firman Allah SWT yang diturunkan kepada
Rasulullah SAW sebagai mukjizat yang menegaskan
kebenaran kerasulannya sekaligus menjadi petunjuk bagi
seluruh umat manusia. Sementara itu, Hadist adalah
mencakup segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi
Muhammad SAW, baik berupa perkataan, perbuatan,
ketetapan (taqrir), maupun lainnya. Selain itu, Ijma’ dan Qiyas
dianggap sebagai sumber hukum Islam ketiga dan keempat,
namun hanya disepakati oleh sebagian kalangan ulama.
Dalam menetapkan status hukum bunga bank, Muhammad
Sayyid Thanthawi menggunakan metode Istinbath Ahkam
yaitu:

1. Al-Qur’an
Muhammad Sayyid Thanthawi dalam menetapkan
hukum bunga bank merujuk pada Al-Qur’an surah An-
Nisa [4] : 86.

67



B O &) B33 3 Tehe el 1S g a2t 15

zrs 2
2

X

zo - o hw
Ha
- !

Artinya : “Apabila kamu dihormati dengan suatu
penghormatan (salam), balaslah penghormatan itu
dengan yang lebih baik daripadanya atau balaslah dengan
yang sepadan. Sesungguhnya  Allah Maha
Memperhitungkan segala sesuatu.”®(Q.S An-Nisa ayat
86)

Berdasarkan ayat di atas, Sayyid Thanthawi
menyimpulkan bahwasannya tambahan yang diberikan
seseorang saat meminjam uang atau barang bukanlah
termasuk riba. Menurutnya, hal itu justru merupakan
bentuk dorongan wuntuk bersikap dermawan serta
membalas kebaikan dengan sesuatu yang lebih baik.
Sayyid Thanthawi berpendapat bahwa tidak semua
tambahan atas harta pokok dalam akad utang-piutang dapat
dikategorikan sebagai riba yang diharamkan oleh syariat.
Sebab, beberapa ayat dalam Al-Qur’an tidak secara tegas
menyatakan demikian, bahkan justru menekankan
pentingnya menumbuhkan sikap kemurahan hati dan
membalas kebaikan dengan kebaikan yang lebih besar.

5 Muhammad Sayyid Thantawi, “Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-
Syariyyah” (Kairo: Dar An-Nahdah, 1997), HIm 161.

68



Adapun dalil pendukung dari ayat diatas yaitu Q.S An-
Nisa [4] : 29 yang berbunyi:%®

A8 e

0,85 51N ey 2 10l 8 Y a1 0 g
s 3% 08 a1 &) ikl Vg o8 ot 15 518

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, janganlah
kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang
batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang berlaku
dengan suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah
kamu membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah
Maha Penyayang kepadamu. ’(Q.S An-Nisa ayat 29)

Bersandar pada dalil di atas, Sayyid Thanthawi
mengemukakan bahwasannya Tambahan atas harta pokok
dalam akad utang-piutang dianggap halal. Setiap transaksi
diperbolehkan selama terdapat kesepakatan melalui
ucapan, adanya proses serah terima, kerelaan kedua belah
pihak (antaradhin minkum), serta kebebasan dalam
memilih. Selain itu, transaksi tersebut harus terbebas dari
unsur monopoli, keserakahan, eksploitasi, ketidakadilan,
riba, dan niat buruk agar tetap sesuai dengan hukum yang
diperbolehkan atau halal.

% 1bid., 126.
69



Artinya : “Maka barang siapa barangsiapa terpaksa
dan ia tidak berlebihan, maka tidak ada dosa baginya.
Sungguh, Allah Maha Pengampun, Maha Penyayang.”
(Q.S Al-Bagarah [2] : 173)%’

Berdasarkan nash ayat di atas Sayyid Thanthawi
mengemukakan bahwa jika seseorang dalam kondisi
terpaksa, misalnya untuk memenuhi kebutuhan pokok
seperti berupa makanan, minuman, pakaian, obat-obatan
dan tempat tinggal, yang semua itu tidak bisa diperoleh
kecuali melalui transaksi semacam itu, sementara ia tidak
memiliki alternatif lain untuk mendapatkan pinjaman yang
lebih baik, maka ia dianggap dalam keadaan darurat dan
tidak berdosa. Hal ini sejalan dengan kaidah yang masyhur
“Sesuatu yang darurat itu membolehkan sesuatu yang
terlarang”, namun tetap harus dibatasi sesuai dengan
tingkat kebutuhan yang ada.

Penafsiran Sayyid Thanthawi tentang pengertian Riba
yang diharamkan oleh syariat islam merujuk pada ayat-
ayat dalam Al-Qur’an sebagai berikut:®°

s g e a3k W) 033k ¥ g 03T 5
5 e 2455 T e 20 (6 50 25 8

57 1bid,. 91.
% Abdul Rouf, “Bunga Bank Halal? 7, HIm 113.
69 |hid,. 123.

70



ol Gale B o 486 45 20 et il 2281

O3 4 44 S Ll ELLG 56 55

Artinya : “Orang-orang yang memakan (bertransaksi
dengan) riba tidak dapat berdiri, kecuali seperti orang
yang berdiri sempoyongan karena kesurupan setan.
Demikian itu terjadi karena mereka berkata bahwa jual
beli itu sama dengan riba. Padahal, Allah telah
menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Siapa
pun yang telah sampai kepadanya peringatan dari
Tuhannya (menyangkut riba), lalu dia berhenti sehingga
apa yang telah diperolehnya dahulu menjadi miliknya dan
urusannya (terserah) kepada Allah. Siapa yang
mengulangi (transaksi riba), mereka itulah penghuni
neraka. Mereka kekal di dalamnya.” (Q.S Al-Bagarah
ayat 275)

Berdasarkan terjemahan Ayat dari Surah Al-Bagarah
ayat 275 Sayyid Thanthawi menyimpulkan bahwa ayat
tersebut menjelaskan tentang dihalalkannya jual-beli dan
diharamkannya riba, serta dampak buruk bagi mereka
yang mempraktikkan riba. Ayat ini juga mengandung
perintah bagi orang-orang beriman untuk meninggalkan
sisa-sisa praktik riba. Selain itu, ayat ini mengandung
perintah bagi orang yang berkecukupan serta para kreditor
(pemberi pinjaman) seharusnya memberikan kelonggaran
kepada debitur yang mengalami kesulitan dan tidak
memanfaatkan keadaan mereka untuk menggandakan
utang demi keuntungan pribadi.

71



2. Hadist

Dasar pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi selain
pada Al-Qur’an juga terdapat pada Hadist Rasulullah saw.
Bahwa Rasulullah saw telah memberikan lebihan dari
pokok utang kepada kreditur (orang yang meminjami)
karena didorong oleh ungkapan terimakasih dan
pengharagaan. Sebagaimana termaktub dalam beberapa
hadist Nabi Muhammad saw antara lain:™

855 o o o il 3 e e 258 05

.

e Jo & Qi B Q08" 06 4% i g -

" d-")} dLa.u FEE vl.ﬂj

Artinya : “Disebutkan dalam Dua Kitab Shahih dari
Jabir bin Abdullah r.a., ia berkata, "Rasulullah Saw.
pernah punya utang kepadaku, lalu beliau membayarnya
lebih dari yang semestinya.”

Muhammad  Sayyid  Thanthawi  menjabarkan
berdasarkan hadist di atas, bahwasannya tidak mengapa
untuk memberikan tambahan atas pokok utang, baik dalam
bentuk uang, barang, maupun hewan, selama penambahan
tersebut diberikan dengan ketulusan hati dan tanpa unsur
keharaman. Oleh karena itu, transaksi yang mengandung

"Muhammad Sayyid Thantawi, “Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha As-
Syariyyah”, Him 84-85.
12



unsur tambahan atau kelebihan diperbolehkan sebab
memang tidak ada larangan. Sayyid Thanthawi
menyimpulkan bahwa segala sesuatu yang mendatangkan
manfaat bagi manusia tidaklah diharamkan oleh Allah
SWT. Namun sebaliknya, Allah mengharamkan sesuatu
jika hal tersebut menimbulkan bahaya, kerugian, atau
ketidakadilan bagi seseorang.’
3. Qiyas
Muhammad Sayyid Thanthawi dalam menetapkan hukum
bunga bank dalam konteks investasi menggunakan metode
giyas, yaitu dengan menganalogikannya dengan akad
mudharabah. Sayyid Thanthawi berpendapat berdasarkan
asas konsensual atau prinsip an-taradhin (saling sepakat).
Menurutnya, tidak ada larangan dalam menetapkan
keuntungan di awal investasi selama hal itu didasarkan
pada kesepakatan antara kedua belah pihak.
4. Maslahah Mursalah

Menurut Muhammad Sayyid Thantawi penetapan
keuntungan di awal dalam investasi perbankan bertujuan
untuk menjaga kemaslahatan. la berpendapat bahwa
penentuan laba di awal dalam transaksi perbankan serta
jaminan atas modal yang diberikan oleh bank termasuk
dalam konsep maslahah mursalah, yaitu kemaslahatan

"1 Rouf, Abdul. “Bunga Bank Halal?”, HIm 104.
73



yang tidak secara langsung disebutkan dalam dalil, tetapi
tetap dipertimbangkan demi kepentingan umat.”
B. Perbandingan Pendapat Para Ulama tentang Bunga
Bank
Hukum terus berkembang seiring perubahan zaman,
yang pada akhirnya memunculkan perbedaan pendapat yang
tidak dapat dihindari. Hal ini terjadi karena setiap individu
memiliki daya pikir yang berbeda. Secara umum, perbedaan
pandangan ulama dalam menafsirkan riba dan bunga bank
terbagi menjadi dua golongan. Pendapat pertama, adalah
golongan Neo-Revivalis yang pemahamannya secara
tekstualis dan lebih mengedepankan aspek legal-formal dari
ayat riba dalam Al-Qur’an, diantaranya Muhammad
Nejatullah Siddiqi, Yusuf Qardhawi, Wahbah Zuhaili dan
Abu A’la Al-Maududi mereka menyatakan bahwa kelebihan
dari uang pokok yang di ambil itu riba apapun alasannya dan
bunga bank merupakan bagian dari riba oleh karena itu
hukumnya haram secara mutlak.” Pendapat kedua, adalah
golongan Modernis yang pemahamannya secara kontekstualis
dan lebih menekankan aspek moralitas dibandingkan aspek
legal-formalnya dalam memahami hukum bunga bank,

2 Annisa Eka Rahayu dkk., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank
Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya
Terhadap Perbankan Syariah”, Jurnal llmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2,
2021, Him 3.

3 Yusuf Qardhawi, dkk., “Haruskah Hidup dengan Riba”, Alih bahasa
Salim Basyarahil (Jakarta: Gema Insani Press, 1994), HIm 61

74



diantaranya Fazlur Rahman, Abdullah Saeed, Syeikh Ali
Jum’ah dan salah satunya adalah Sayyid Thanthawi.”* Oleh
karena itu, mereka membedakan bunga bank dengan riba,
sebab menurut mereka yang menjadi pertimbangan rasional
pelarangan riba pada masa pra-Islam lebih menitikberatkan
pada aspek moral, yakni ketidakadilan yang muncul dalam
bentuk eksploitasi dan penindasan terhadap kaum miskin,
bukan sekadar adanya kelebihan dalam suatu transaksi.”
Mayoritas ulama berpendapat bahwa hukum bunga
bank adalah haram karena beranggapan bunga bank sama
halnya dengan riba. Adapun ulama-ulama kontemporer yang
mengharamkan terkait bunga bank antara lain:
1. Pendapat Muhammad Nejatullah Siddiqi
Nejatullah Siddiqi adalah seorang ekonom asal India
yang meraih penghargaan King Faizal International Prize
dalam bidang studi Islam. la lahir di Gorakhpur, India,
pada tahun 1931 M. Dalam perjalanan hidupnya,
Nejatullah  Siddigi tumbuh dalam lingkungan yang
moderat dan pernah menjadi murid dari Sanvi, seorang
intelektual Muslim moderat. Karena itu, dalam
pencariannya akan ilmu, ia selalu menghubungkan
pemikiran ekonomi neoklasik dengan figih. Hal ini

4 Abdullah Saeed, “Islamic Banking and Interest: a study of the prohibition
of riba and its contemporary interpretation”, Leiden; t.p, 1996, Him 42.

> Muhammad Syarif Hasyim, “Bunga Bank: Antara Paradigma Tekstual
Dan Kontekstual”, Jurnal Hunafa, Volume 5 No. 1, April 2008, Him 48

75



menunjukkan bahwa ia berupaya memberikan identitas
Islam pada teori-teori ekonomi konvensional.

Dalam sistem perbankan modern, bunga bank dianggap
tidak diperbolehkan. Isu ini dibahas dalam bukunya Riba,
Bank Interest, The Rationale of its Prohibition, di mana ia
berpendapat bahwa sistem perbankan berbasis bunga lebih
menguntungkan kaum kapitalis dan dianggap tidak sesuai
dengan prinsip Islam. Menurutnya, larangan terhadap
bunga didasarkan pada ajaran Al-Qur’an mengenai riba,
yang telah ditafsirkan oleh para ahli hukum Islam sebagai
larangan mencakup semua bentuk bunga, rente, dan
sejenisnya. Sebagai alternatif, Nejatullah  Siddiqi
mengusulkan konsep perbankan tanpa bunga yang
berlandaskan prinsip syirkah (kemitraan) dan mudharabah
(bagi hasil), sehingga sistem keuangan Islam dapat
beroperasi dengan lebih adil dan sesuai dengan nilai-nilai
Islam.™

2. Pendapat Yusuf Qardhawi

Yusuf Qardhawi adalah seorang ulama kontemporer
berkewarganegaraan Qatar yang ahli dalam bidang hukum
Islam. Beliau lahir di desa Shafat Thurab, Mesir bagian
Barat, pada 9 September 1926 M. Dalam kitab Fawaidul
Bunuk Hiya ar-Riba al-Haram, Yusuf Qardhawi
berpendapat bahwa bunga yang diterapkan dalam sistem

6 Nejatullah Siddigi, Issues in Islamic Banking, Terj, Asep Hikmat
Suhendi., Bank Islam (Bandung: Pustaka, 1984), Him 11-12.

76



perbankan saat ini serupa dengan bunga pada masa
jahiliyyah, yakni tambahan yang dikenakan atas pinjaman
setelah jangka waktu tertentu. Berdasarkan pemikirannya,
ia menyimpulkan bahwa bunga bank termasuk riba dan
hukumnya haram, sebagaimana telah dinyatakan oleh
lembaga fiqih ikatan negara-negara Islam di Mekah.
Beliau juga menilai bahwa jaminan keamanan mutlak yang
diberikan bank konvensional melalui sistem bunga berasal
dari ideologi kapitalis Yahudi, yang dianggap
bertentangan dengan logika dan kenyataan.

Dalam menetapkan hukum dalam bunga bank, Yusuf
Qardhawi merujuk pada Al-Qur’an surah Al-Bagarah ayat
278-279. Beliau memahami ayat tersebut secara legal
formal dalam konteks figih klasik yang menyatakan bahwa
setiap bentuk bunga bank merupakan riba. Selain itu,
beliau juga menafsirkan ayat tersebut secara tekstual, yang
menegaskan larangan mengambil sisa riba dan
mewajibkan untuk meninggalkannya sepenuhnya. Beliau
juga mengaitkan dengan konsep hutang piutang, di mana
pinjaman tidak boleh disertai dengan tambahan atau
keuntungan di luar jumlah pokoknya. Dengan kata lain,
setiap pinjaman yang mensyaratkan manfaat atau
keuntungan tanpa adanya kompensasi termasuk dalam

77



kategori riba, yang serupa dengan sistem bunga dalam
perbankan konvensional.”
. Pendapat Wahbah Zuhaili

Wahbah Zuhaili merupakan cendekiawan muslim
kontemporer abad ke 20 Kkhusus dalam bidang
perundangan Islam (Syariah). Beliau ialah seorang
profesor Islam asal Suriah. Beliau lahir di Dir 'Athiyah,
Suriah pada tahun 1351 H/ 1932 M. Wahbah Zuhaili
mengulas hukum bunga bank dengan menggunakan sudut
pandangan teori figih klasik. Dalam Kitabnya Alfigh al-
Islamy Wa Adilla-tuh beliau menjelaskan bahwa bunga
bank termasuk riba nasiah yaitu tambahan atau kelebihan
yang dikenakan tanpa adanya imbalan, melainkan hanya
karena penundaan waktu pembayaran.™

Menurut Wahbabh, riba bank atau bunga bank tergolong
dalam riba nasiah, yang juga dikenal sebagai riba jahiliyah,
baik dalam jumlah kecil maupun besar. Hal ini disebabkan
oleh aktivitas utama bank yang berhubungan dengan
pinjaman dan peminjaman. Beliau menegaskan bahwa
kemudharatan bunga bank sudah jelas, sehingga
hukumnya adalah haram. Bunga bank dianggap sama

7 Annisa Eka Rahayu dkk., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank
Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid Thantawi Serta Implikasinya
Terhadap Perbankan Syariah”, Jurnal: llmiah Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2,
2021, HIm 5.

8 Ghufron Mas’adi, “Figih Muamalah Kontekstual” (Jakarta: PT Grafindo
Persada, 2002), HIm 166.

78



seperti riba, dengan konsekuensi dosa yang serupa. Saat
ini, transaksi yang mengandung riba nasiah banyak
ditemukan dalam kegiatan jual beli dan pinjaman, seperti
penukaran mata uang tanpa serah terima langsung atau
pinjaman dengan kewajiban pengembalian lebih besar,
misalnya dengan tambahan 10% atau jumlah tertentu.
Wahbah Zuhaili berpendapat bahwa keharaman riba bank
didasarkan pada dalil dari Al-Qur’an, Sunnah, serta
pandangan para sahabat.”
4. Pendapat Abu A’la Al-Maududi

Abu Al-A’la Al-Maududi adalah seorang pemikir dan
tokoh berpengaruh dalam pemikiran Islam Modern. Beliau
dikenal sebagai ideolog dan intelektual muslim
kontemporer. Al-Maududi lahir di Aurangabad (sekarang
Andra Pradesh), India, pada 3 Rajab 1321 H/25 September
1903 M. Sebagai seorang tokoh Kkarismatik dengan
gagasan inovatif, beliau sangat dihormati dalam
perjuangannya untuk Islam, termasuk di bidang ekonomi
dan politik. Al-Maududi secara khusus mengkritik teori
utilitas dengan pendekatan yang rasional, membahas aspek
negatif dari kemaslahatan, dan mengungkapkan kejahatan
yang terkandung di dalamnya. Al-Maududi juga
menjelaskan bahwa bunga yang dikenakan oleh bank
adalah haram, karena pembayaran yang lebih besar dari

9 Wahbah az-Zuhaili, “Figih Islam Wa Adillatuhu Jilid 5 (Jakarta: Gema
Insani, 2011), HIm 343.

79



jumlah pinjaman sangat merugikan masyarakat. Uang
tambahan tersebut adalah riba, dan riba itu hukumnya
haram.®
Namun terdapat beberapa ulama yang beranggapan bahwa
bunga bank adalah sesuatu yang halal dan diperbolehkan
diterapkan pada lembaga keuangan karena bunga tersebut
tidak sama dengan riba. Berikut ini adalah beberapa para
ulama yang memperbolehkan bank atau lembaga keuangan
menerapkan sistem bunga:
1. Pendapat Fazlur Rahman
Fazlur Rahman Malik adalah seorang pemikir dan
intelektual muslim kontemporer yang lahir pada 21
September 1919 M di Hazara, sebuah daerah di India yang
kini menjadi bagian dari Pakistan. Menurut Fazlur
Rahman, tafsir ayat mengenai riba dalam Al-Qur'an tidak
bisa dilakukan secara tekstual saja. Dibutuhkan kajian
yang mendalam dan menyeluruh dengan
mempertimbangkan aspek-aspek sosial yang mendasari
turunnya ayat-ayat tersebut. Setelah nilai-nilai moral yang
terkandung dalam ayat riba ditemukan, nilai tersebut harus
diterapkan dalam konteks masa kini
Pemikiran Fazlur Rahman mengenai larangan riba
dalam Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek moral
daripada aspek legal- formal. Riba yang dilarang dalam Al-

80 Moh. Faizal, “Studi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi Tentang Ekonomi
Islam”, Islamic Banking, Volume 2, No. 1, 2016.

80



Qur’an adalah riba jahiliyyah yang mengandung praktik
penggandaan bunga yang sangat merugikan mengandung
praktik penggandaan bunga yang sangat merugikan. 8
Kalimat ad’afan muda’afatan dalam QS. Ali Imran: 130
adalah larangan untuk melakukan eksploitasi terhadap
golongan ekonomi yang lemah. Oleh karena itu, jika bank
tidak menerapkan bunga yang berlipat ganda dan bersifat
mengeksploitasi, maka hal tersebut diperbolehkan. Fazlur
Rahman juga menjelaskan bahwa riba dan bunga bank itu
berbeda. Beliau menegaskan bahwa riba itu haram karena
bersifat eksploitasi dan merugikan, sementara bunga bank
yang diterapkan dalam dunia perbankan dianggap penting
untuk mendukung pembangunan ekonomi
. Pendapat Abdullah Saeed

Abdullah Saeed adalah seorang pemikir Islam
kontemporer yang fokus pada kajian Islamic Studies.
Beliau lahir di Maladewa pada 25 September 1964 M dan
berasal dari India, dengan keturunan suku bangsa Arab
Oman yang ahli dalam hukum. Saeed aktif dalam beberapa
kelompok dialog antaragama (Muslim-Kristen dan
Muslim-Yahudi), serta menjadi anggota Asosiasi Profesor

81 Riza Taufigi Majid, “Riba Dalam Al-Quran (Studi Pemikiran
Fazlurrahman Dan Abdullah Saeed),” Muslim Heritage 5, No. 1, 2020, HIm 61-

8 |lham Basrian Jasuma Putra, “Meninjau Ulang Pernyataan Pandangan
Fazlur Rahman Tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank”, Asyafina Journal:
Jurnal Akademik Pesantren, VVolume 1, No. 2, 2022, HIm1-10.

81



Asia di Universitas Melbourne dan Akademi Agama
Amerika. Beliau juga berperan sebagai pembicara media
dalam isu perbankan, pemimpin komunitas Muslim di
Australia, serta kontributor utama di berbagai konferensi,
seminar, dan ceramah.

Abdullah Saeed berpendapat bahwa larangan riba
dalam Al-Qur’an lebih menekankan pada aspek moral
daripada aspek literalnya. Pernyataan lakum ru’us
amwalikum (bagimu pokok hartamu) diberi penekanan
moral melalui penjelasan lataz limun wala tuz lamun
(kamu tidak melakukan penganiayaan dan tidak pula kamu
dianiaya). Baginya, pernyataan pertama mengenai
“penambahan dalam pinjam meminjam di atas pokok
pinjaman”, dianggap sebagai ‘illah, sementara statemen
yang kedua “kamu tidak melakukan penganiayaan dan
tidak pula kamu dianiaya”.%

Abdullah Saeed mengemukakan dua alasan yang
dijadikan untuk membenarkan status bunga bank yaitu.
Pertama, praktik bunga pada era modern berbeda dengan
praktik bunga pada masa pra-islam. Kedua, bunga bank di
zaman sekarang bermanfaat bagi masyarakat ekonomi
lemah dan tidak mendatangkan ketidakadilan atau
penganiayaan. Dengan demikian, Abdullah Saeed

8 Majid, Riza Taufigi, “Riba Dalam Al-Qur’an (Studi Pemikiran

Fazlurrahman dan Abdullah Saeed)”, Jurnal Muslim Heritage. Volume 5, No. 1,

2020.

82



berpendapat bahwa bunga bank diperbolehkan dan tidak
haram.
3. Pendapat Syekh Ali Jum’ah

Syekh Ali Jum’ah adalah ulama kontemporer yang
memiliki pengaruh besar di Mesir. Beliau lahir di sebuah
desa di wilayah Bani Suef, Mesir, pada 3 Maret 1952 M.
Selain dikenal sebagai mufti Mesir, Syekh Ali Jum’ah juga
merupakan tokoh Islam yang aktif dalam memperkuat dan
membangun Islam di kalangan masyarakat Muslim dunia.
Syekh Ali Jum’ah menggunakan metode istislahi dalam
menyampaikan pendapatnya. Menurutnya, bunga bank
berfungsi sebagai pendorong kemakmuran dan kemajuan,
serta sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang sah dan
tidak mengandung keharaman. Syekh Ali Jum’ah
berpendapat bahwa bunga bank merupakan keuntungan
yang halal dan tidak mengandung syubhat, jika seseorang
menggunakan uang yang diperoleh dari bunga bank untuk
berinfag, maka hukumnya diperbolehkan.®

Syekh Ali Juma’ah menyampaikan pendapat tersebut
berdasarkan dua alasan utama yaitu:
» Bunga bank pada dasarnya adalah lembaga yang

berfungsi untuk menginvestasikan uang, bukan sekadar

sebagai lembaga pemberi utang dan penerima utang.

8 Miftahul Ulum dan Fajar, “Metologi Studi Islam (Studi Pemikiran Ali
Jum’ah Dalam Masalah-Masalah Mu’amalat Maliyyah Mu’asirah”, Al-‘Adalah:
Jurnal Syariah dan Hukum Islam, VVolume 5, No. 1, 2020, HIm 90.

83



« Bank dianggap sebagai sumber  kemajuan,
kebahagiaan, dan kemakmuran yang berlandaskan pada
syariat Islam yang sah dan tidak termasuk dalam
kategori riba.

Para ulama memiliki pandangan yang berbeda dalam
mendefinisikan riba dan bunga bank. Perbedaan ini
dipengaruhi oleh pemahaman dan pengalaman masing-
masing ulama dalam konteks kehidupan mereka. Beberapa
aspek utama yang menjadi latar belakang perbedaan pendapat
tersebut antara lain:

1. Karena prinsip dasar muamalat dalam Islam bersumber
dari nash yang bersifat umum dan tidak terperinci, maka
ruang untuk berijtihad sanagt terbuka lebar;

2. Perbedaan pandangan ulama dalam menentukan ‘illat
pengharaman riba, antara ziyadah (tambahan), ad’afan
mudha’afan (berlipat ganda) atau zhulm (zalim/ aniaya);

3. Perbedaan ulama sejak zaman sahabat, hingga sekarang
mengenai bentuk-bentuk riil riba yang diharamkan dalam
nash.

Pemahaman tentang hukum bunga bank merupakan
masalah khilafiyah. Terdapat perbedaan pendapat di kalangan
ulama mengenai hukum bunga bank, ada yang
menganggapnya haram, sementara yang lain menganggapnya
halal. Akan tetapi keduanya sepakat bahwa hukum dari riba
adalah haram.

Relevansi Bunga Bank di Era Modern

84



Sayyid Thanthawi melihat sistem bunga bank sebagai
kebutuhan yang sangat penting di era modern untuk
mendorong perekonomian dan menghadapi persaingan
ekonomi global yang datang dari berbagai belahan dunia.
Dalam konteks Indonesia yang plural dan majemuk,
pandangan Thanthawi ini dapat dianggap relevan. Aktivitas
ekonomi masyarakat Indonesia saat ini memang sangat
bergantung pada keberadaan bank konvensional. Selain itu,
berdasarkan falsafah Pancasila sebagai dasar negara, yang
harus mencakup berbagai agama, tidak mungkin untuk
memaksakan sistem perbankan negara menggunakan bank
syariah secara eksklusif.®
1. Relevansi Budaya Ekonomi

Budaya dapat dipahami sebagai segala sesuatu yang
berkaitan dengan akal, budi, akal manusia dan adat-
istiadat, serta memiliki kaitan erat dengan kondisi sosial,
ekonomi, dan geografis suatu masyarakat. Di Indonesia,
dengan berbagai suku bangsa dan keragaman budaya,
perbedaan kondisi geografis turut menciptakan corak
kebudayaan yang khas sesuai dengan lingkungan masing-
masing. Keanekaragaman budaya ini mempengaruhi cara
pandang masyarakat terhadap bunga bank. Di Indonesia,
yang mayoritas penduduknya beragama Islam, banyak
yang berpendapat bahwa bunga bank itu haram. Tetapi,

8 Munawir Sjadzali, ljtihad kemanusiaan (Jakarta: Paramadina, 1997),
HIm 64-65.

85



tidak sedikit pula masyarakat yang berpendapat bunga
bank itu boleh. Sebagian masyarakat di Indonesia
berpandangan bahwa transaksi pembiayaan di lembaga
konvensional yang menggunakan bunga dianggap boleh
dan memberikan keuntungan kepada nasabah. Sebaliknya,
mereka yang menganggap bunga sebagai riba, akan
memilih bank yang berbasis syariah, guna menghindari
unsur tambahan yang dianggap tidak halal.

Dari relevansi budaya ekonomi, dapat disimpulkan
bahwa pandangan masyarakat Indonesia lebih sejalan
dengan pemikiran Muhammad Sayyid Thanthawi, yang
membolehkan bunga dalam perbankan konvensional. Hal
ini terbukti dengan banyaknya lembaga keuangan bank dan
non-bank di Indonesia yang masih menggunakan sistem
bunga dalam operasional bisnis mereka.

. Relevansi Ekonomi

Salah satu aktivitas ekonomi yang menimbulkan pro
dan kontra adalah sistem yang diterapkan dalam dunia
perbankan saat ini. Jika ditelusuri awal dikenalnya
kegiatan perbankan berawal dari layanan penukaran uang,
kemudian berkembang menjadi tempat penyimpanan,
pembiayaan, dan pemberian pinjaman. Uang yang
disimpan oleh masyarakat akan disalurkan kembali kepada
pihak yang membutuhkan dalam bentuk pinjaman. Untuk
menarik minat masyarakat menyimpan uangnya, bank
memberikan imbalan berupa bunga, hadiah, atau bentuk

86



balas jasa lainnya. Semakin besar imbalan yang diberikan,
semakin tinggi minat masyarakat untuk menabung di bank.

Sejak dahulu hingga sekarang, bank konvensional
masih menggunakan sistem bunga. Pada masa pra-Islam,
yang dikenal sebagai zaman jahiliyah, praktik riba sudah
terjadi dan mengandung unsur ketidakadilan. Pada masa
itu, orang kaya semakin kaya, sementara orang miskin
semakin miskin karena kaum kaya mengambil keuntungan
berlipat ganda dari pinjaman.

Sayyid Thanthawi menjelaskan dilarangnya riba dalam
islam yang terdapat dalam Al-Qur’an merupakan bentuk
pelarangan yang dilatarbelakangi oleh beberapa sebab
yang terjadi dalam konteks masyarakat arab. Sayyid
Thanthawi telah melihat ayat-ayat Al-Qur’an yang
berkenaan dengan ayat riba tersebut didasarkan pada
praktik eksploitasi oleh kaum kaya terhadap masyarakat
miskin yang lemah, sehingga menciptakan ketidakadilan
hal seperti inilah yang dilarang dalam Islam.

Dari permasalahan vyang ada sekarang, Jika
dibandingkan dengan praktik perbankan modern yang
menerapkan sistem bunga, terdapat perbedaan yang
signifikan dengan riba. Sistem perbankan saat ini bersifat
sirkular, di mana bunga yang dikenakan bukan semata-
mata untuk keuntungan bank, tetapi juga digunakan untuk
menutupi berbagai biaya operasional atau dikenal sebagai
jasa administrasi yang diberikan sebagai imbalan

87



pelayanan jasa bank, seperti gaji karyawan. Jika relevansi
ekonomi dikaitkan dengan pandangan Sayyid Thanthawi,
maka sistem bunga bank modern memiliki keterkaitan
dengan pemikirannya. Para pendiri bank konvensional
memiliki sudut pandang yang sejalan dengan Sayyid
Thanthawi, karena pinjaman di era jahiliyah berbeda
dengan sistem perbankan saat ini. Di masa Kini, baik
nasabah maupun pihak bank telah memiliki pemahaman
yang lebih baik dalam melakukan transaksi pembiayaan.
. Relevansi Politik Ekonomi

Ketika membahas politik, topik yang sering dibahas
adalah kebijakan atau proses pengambilan keputusan.
Dalam sektor perbankan, lembaga yang berwenang dalam
menetapkan kebijakan adalah Bank Indonesia (BI). Setiap
keputusan yang dibuat oleh Bank Indonesia bertujuan
untuk menjaga serta mencapai stabilitas nilai mata uang.
Salah satu caranya adalah dengan mengendalikan jumlah
uang yang beredar di masyarakat serta menetapkan suku
bunga. Kebijakan ini dikenal sebagai kebijakan moneter.
Adapun Undang-Undang tentang Bank Indonesia, yaitu:
a. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 7 Tahun

1992 tentang Perbankan sebagaimana telah diubah

dengan Undang-Undang No. 10 Tahun 1998, yang

berbunyi:

1) Bahwa pembagian nasional merupakan upaya

pembangunan yang berkesinambungan dalam

88



rangka mewujudkan masyarakat Indonesia yang adil
dan makmur berdasarkan Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945.

2) Bahwa dalam  menghadapi  perkembangan
perekonomian nasional yang senantiasa bergerak
cepat, kompetitif, dan terintegrasi dengan tantangan
yang semakin kompleks serta sistem keuangan yang
semakin maju, diperlukan penyesuaian kebijakan di
bidang ekonomi, termasuk perbankan.

3) Bahwa dalam memasuki era globalisasi dan dengan
telah  diratifikasinya.  beberapa  perjanjian
internasional di bidang perdagangan barang dan
jasa, diperlukan penyesuaian terhadap peraturan
perundang-undangan di bidang perekonomian,
khususnya sektor perbankan.

b. Undang-Undang Republik Indonesia No. 23 Tahun
1999 tentang Bank Indonesia sebagaimana telah diubah
dengan Undang-Undang Republik Indonesia No. 23
Tahun 2004, yang berbunyi:%

1) Bahwa pembangunan nasional yang dilaksanakan
selama ini merupakan upaya pembangunan yang
berkesinambungan yang meliputi seluruh aspek
kehidupan dalam rangka mencapai tujuan nasional

8 Veithzal Rivai, dkk.,”Commercial Bank Management (Manajemen
Perbankan dari Teori ke Praktik) ” (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2013),
Him 2.

89



2)

3)

berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar
Negara Republik Indonesia.

Bahwa untuk mendukung terwujudnya
pembangunan nasional yang berkesinambungan dan
sejalan dengan tantangan perkembangan serta
pembangunan ekonomi yang semakin kompleks,
sistem keuangan yang semakin maju serta
perekonomian internasional  yang  semakin
kompetitif dan terintegrasi, maka kebijakan moneter
harus dititik beratkan pada upaya untuk memelihara
stabilitas nilai rupiah.

Bahwa sehubungan dengan itu, perlu dilaksanakan
prinsip keseimbangan antara independensi Bank
Indonesia dalam  melaksanakan tugas dan
wewenangnya dengan pengawasan dan tanggung
jawab atas Kinerjanya serta akuntabilitas publik
yang transparan.

Kebijakan yang telah ditetapkan oleh Bank Indonesia

dalam sektor perbankan menunjukkan relevansinya dalam
konteks politik ekonomi. Dari hal ini dapat disimpulkan
bahwa peraturan atau Undang-Undang yang telah
dijelaskan sebelumnya menjadi bukti bahwa pemikiran
Sayyid Thanthawi memiliki hubungan dengan perbankan
konvensional dalam upaya menjaga stabilitas ekonomi.
Oleh karena itu, sistem bunga bank dianggap sah dan tidak
menjadi permasalahan dalam dunia perbankan.

90



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan penelitian yang telah penulis lakukan
terhadap judul skripsi ini, maka beberapa point yang dapat
diambil sebagai kesimpulan dari karya ilmiah (skripsi) ini,
antara:

1. Jika dipetakan terdapat beragam pandangan ulama terkait
penetapan status hukum bunga bank. Secara umum,
terdapat dua pendapat utama yang berkembang, vyaitu:
Pendapat pertama, haram dan termasuk riba, sebab
kelebihan pembayaran telah ditentukan sejak awal akad.
Mereka yang berpendapat demikian menganggap bunga
bank mempunyai kecenderungan dengan riba, sehingga
harus dihindari. Beberapa ulama yang mengemukakan
pandangan ini antara lain Muhammad Nejatullah Siddiqi,
Yusuf Qardhawi, Wahbah Zuhaili dan Abu A’la Al-
Maududi. Pendapat kedua, tidak termasuk riba, karena
penetapan bunga di awal dilakukan secara sukarela, tidak
terdapat unsur paksaan, monopoli dan eksploitasi
melainkan kesepakatan antara bank dan nasabah. Pendapat
ini dikemukakan oleh ulama antara lain Fazlur Rahman,
Syekh Ali Jum’ah, Abdullah Saeed dan Muhammad
Sayyid Thanthawi.

2. Sayyid Thanthawi berpendapat bahwa bunga bank

merupakan hasil kesepakatan antara kedua belah pihak
91



tanpa unsur eksploitasi atau kedzaliman, yang memberikan
manfaat baik bagi nasabah maupun bank. Menurutnya,
bunga bank dalam lembaga perbankan adalah halal dalam
berbagai bentuk, meskipun bunga tersebut sudah
ditentukan  sebelumnya. Beberapa alasan yang
disampaikan Sayyid Thanthawi dalam kitabnya yang
berjudul Muamalat Al Bunuk Wa Ahkamuha As-Syariyyah
menjelaskan penetapan keuntungan di muka dalam bentuk
nisbah bagi hasil menurutnya merupakan sebuah tindakan
yang tidak dilarang, karena tidak adanya nash ataupun
hadist yang melarangnya. Hadirnya penetapan tersebut
sama halnya dengan akad mudharabah baik dalam bentuk
nisbah bagi hasil ataupun dalam bentuk tingkat persentase
tertentu terhadap modal. Penentuan tersebut menghalangi
adanya perselisihan atau penipuan di kemudian hari, juga
karena penetuan bunga dilakukan setelah perhitungan yang
teliti, dan terlaksana antara nasabah dengan bank atas dasar
kerelaan. Bunga bank berbeda dengan riba, karena riba
bertujuan untuk menggandakan uang demi kepentingan
pribadi, sementara bunga bank bertujuan membantu
masyarakat melalui sistem tolong-menolong, dengan
keuntungan yang dibagi antara bank dan nasabah, yang sah
secara hukum.

. Relevansi sosial ekonomi berkaitan dengan pemikiran
Sayyid Thanthawi yang membolehkan penerapan bunga
dalam perbankan konvensional. Hal ini terbukti dengan

92



banyaknya lembaga keuangan, baik bank maupun non-
bank, di Indonesia yang menggunakan sistem bunga dalam
operasionalnya. Dari sisi relevansi ekonomi, para pendiri
lembaga keuangan konvensional juga sependapat dengan
Sayyid Thanthawi mengenai legalitas bunga dalam sistem
perbankan. Jika melihat dari perbedaan konteks, sistem
pinjaman pada era pra-Islam tidak dapat disamakan dengan
pinjaman di masa kini. Relevansi dalam politik ekonomi,
dapat disimpulkan bahwa kebijakan atau Undang-Undang
perbankan menunjukkan adanya keterkaitan pemikiran
Sayyid Thanthawi dengan sistem perbankan di Indonesia,
sehingga penggunaan bunga bank telah lama
diperbolehkan dan tidak menjadi permasalahan dari dulu
hingga sekarang.

B. Saran
Adapun saran dari penulisan skripsi ini yaitu, sebagai

berikut:

1. Menggunakan lembaga perbankan masih membuat orang
merasa ragu, terutama umat Islam. Namun keraguan
tersebut sebenarnya dapat diatasi dengan memanfaatkan
lembaga-lembaga keuangan berbasis syariah yang Kkini
semakin  berkembang. Oleh karena itu, dalam
bermuamalah, hendaknya mengikuti cara yang benar
sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw.,
yaitu dengan menghindari sistem yang mengandung riba
yang dapat merugikan salah satu pihak serta menjalankan

93



transaksi sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan
oleh Allah SWT.

. Dalam hal ini, Penulis sendiri lebih condong pada gagasan
yang dikemukakan ulama-ulama yang mengharamkan
bunga bank karena secara jelas dalam Q.S Al-Bagarah ayat
275 yang artinya “Allah telah menghalalkan jual beli dan
mengharamkan riba”. Dan riba mutlak haram hukumnya
bagaimanapun bentuknya dan berapapun jumlahnya.
Mengingat adanya keterbatasan dan kekurangan dalam
penelitian ini terkait metode ijtihad hukum bunga bank,
para praktisi pendidikan, ulama, serta pelaku perbankan
syariah diharapkan dapat lebih peduli terhadap
permasalahan tersebut di lingkungan sekitar. Selain itu,
mereka juga diharapkan mampu membentuk pola pikir
yang benar bagi masyarakat umum maupun mahasiswa
dalam membedakan transaksi yang halal dan haram.

94



DAFTAR PUSTAKA

Ali, Zainuddin. Hukum Perbankan Syariah. Jakarata: Sinar
Grafika, 2008.

Anshori, Abdul Ghofur. “Sejarah Perkembangan Hukum
Perbankan Syariah di Indonesia dan Implikasinya bagi
Praktik Perbankan Nasional ”, La Riba Jurnal Ekonomi
Islam, Volume I1, No. 2, Desember 2008.

Arifin, Zainul. Dasar-dasar Manjemen Bank Syariah. Jakarta:
Alvabet, 2002.

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah. Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2015.

Amiruddin, Zainal Asikin. Pengantar Metode Penelitian Hukum.
Jakarta: Rajawali Pers, 2006.

Az-Zuhaili, Wahbah. Figih Islam Wa Adillatuhu Jilid 5. (Jakarta:
Gema Insani, 2011).

Badruzaman, Dudi. Muamalah Principles and their
Implementation in Indonesian Banking Law, 2018.

Bayyoumi, Muhammad Rajab. “al-lmam Muhammad Sayyid
alThanthawi; Baina alTafsir wa al-Ifta”, Majalah Al-
Azhar, 2001.

Budiutomo, Tri wahyu. “Bunga Bank dalam Perspektif Islam”,

Academy Of Education Journal Pendidikan Pancasila dan
Kewarganegaraan, Volume 5, No. 1, Januari 2014.

95



Darwis, Rizal. “Pendekatan Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad
Nejatullah Siddiqi”, e-journal, Volume 18, No. 1, 2022.

Eka, Annisa et.al., “Perbandingan Konsep Riba dan Bunga Bank
Menurut Yusuf Qaradhawi dan Muhammad Sayyid
Thantawi Serta Implikasinya Terhadap Perbankan
Syariah, Jurnal: llmiah Ekonomi Islam”, Jurnal limiah
Ekonomi Islam, Volume 7, No. 2, 2021.

Eka, Ramdaniar Syirfana and Neneng Nurhasanah. “Analisis Fikih
Muamalah Terhadap Pemikiran M. Dawam Rahardjo
Mengenai Bunga Bank”, Journal Riset Ekonomi Syariah,
Volume 1, No. 1, 2021.

Ernawati. “Perbankan Syariah dalam Tata Hukum Ekonomi
Indonesia”, Bilancia Volume 2, No. 1, 2008.

Ghufron A. Mas’adi, Figih Muamalah Kontekstual. Jakarta: PT
Grafindo Persada, 2002.

Guza, Afnil. Himpunan Undang-undang Perbankan Republik
Indonesia. Jakarta: Asa Mandiri, 2008.

Has, Muhammad Hasdin. “Sayyid Muhammad Thanthawi Dan
Peranannya Dalam Tafsir Alqur’An (Telaah Metodologi
Kitab: Tafsir al-Wasith)”, Journal : Shautut Tarbiyah,
Volume 16, 2010

Hasan, Nurul Ichsan. Perbankan Syariah (Sebuah Pengantar). GP
Press Group, 2014.

Hasyim, Muhammad Syarif. “Bunga Bank: Antara Paradigma
Tekstual Dan Kontekstual”, Jurnal Hunafa, Volume 5 No.
1, April 2008.
96



Hermansyah. Hukum Perbankan Nasional Indonesia. Jakarta:
Kencana Prenada Media Group, 2008.

Hidayatullah, Muhammad Syarif. “Analisis Kritis Eksistensi
Bunga Bank Sebagai Riba Keuangan Kontemporer”,
Jurnal llmu Syariah dan Perbankan Islam, 2021.

Huda, Miftahul et.al., Bank Interest Halal: Distinction
Interpretation Of Contemporary Ulama Thought Umer
Caphra and Muhammad Sayyid Thanthawi, Universitas
Darussalam Gontor, Jurnal Akutansi dan Perbankan
Syariah, Volume 5, No. 2, 2022.

Ismail, Pane et.al., Figih Muamalah Kontemporer. Aceh. 2022.
Ismail. Perbankan Syariah. Jakarta: Prenada Media Group, 2011.

Izzati, Nur and Muhammad Yazid. “Prinsip Dasar Operasional
Perbankan Syariah”, AL Magashid : Journal of Economics
and Islamic Business, Volume 4, No. 1, 2024.

Jasuma, Ilham Basrian. “Meninjau Ulang Pernyataan Pandangan
Fazlur Rahman Tentang Hukum Kehalalan Bunga Bank”,
Asyafina Journal: Jurnal Akademik Pesantren, Volume 1,
No. 2, 2022.

Kartini. Pengantar Metodologi Penelitian Sosial. Bandung:
Bandar Maju, 1996.

Khasanah, Khoiyatun. “Studi Analisis terhadap Pendapat
Muhammad Abduh tentang Riba Adh’afa Mudha’afah”,
Skripsi Institut Agama Islam Negeri Walisongo.
Semarang: 2008.

97



Liquali Ali Nazy Khan. Islamic Law Of Contrart. Jakarta: Rajawali
Press, 2019.

Maulana, M. Ahmad Jadul and Ibrahim, M. Abu al-Fadhl, Buku
Induk Kisah-Kisah Al-Qur’an. Jakarta: Zaman, 2009.

Shihab, M. Quraish, Membumikan Alquran: Fungsi dan Peran
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan
Pustaka, 2007.

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan
Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2004.

Suteki and Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum
(Filsafat, Teori dan Praktik), cet. ke-1. Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2018.

Majid, Riza Taufiqi. “Riba Dalam Al-Qur’an (Studi Pemikiran
Fazlurrahman dan Abdullah Saeed)”. Jurnal Muslim
Heritage, Volume 5, No 1, 2020.

Misrawi, Zuhairi. al-Qur’an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam
Rahmatan li al- ‘Alamin. Jakarta: Pustaka Oasis, 2001.

Moh. Faizal, “Studi Pemikiran Abu A’la Al-Maududi Tentang
Ekonomi Islam”, Islamic Banking, Volume 2, No. 1, 2016.

Muslimin H. Kara, Bank Syariah di Indonesia. Yogyakarta: Ull
Press, 2005.

Nainggolan, Basaria. Perbankan Syariah di Indonesia. PT Raja
Grafindo Persada, 2016.

98



Nasution, Khoiruddin. Riba dan Poligami, Sebuah Studi atas
Pemikiran Muhammad Abduh. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996.

Nejatullah Siddigi, Issues in Islamic Banking, Terj, Asep Hikmat
Suhendi., Bank Islam (Bandung: Pustaka, 1984), HIm 11-
12.

Nopriansyah, Waldi. Aspek Hukum Perbankan Syariah di
Indonesia. Prenada Media Group, 2019.

Nurhadi. “Bunga Bank Antara Halal Dan Haram”, Nur El-Islam,
Volume 4, No. 2, Oktober 2017.

Nurul Nafiah, Lailatin. “Studi Komparatif Pemikiran Yusuf
Qardhawi dan M. Dawam Rahardjo Tentang Bunga
Bank”, Skripsi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan
Ampel. Surabaya: 2022.

Qardhawi, Yusuf et.al., Haruskah Hidup dengan Riba”. Alih
bahasa Salim Basyarahil. Jakarta: Gema Insani Press,
1994.

Rahim, Abdul. “Konsep Bunga Dan Prinsip Ekonomi Islam Dalam
Perbankan Syariah”, Al-Igtishad: Jurnal Ekonomi,
Volume 1, No. 2, Tahun 2021.

Rivai, Veithzal et.al., Commercial Bank Management (Manajemen
Perbankan dari Teori ke Praktik). Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada. 2013.

Rofiq, Irsyaddur and Ucik Putri. “Hukum Bunga Bank Perspektif
M. Quraish Shihab Dan Relevansinya Dengan Perbankan
Di Indonesia”, An-Nisbah Jurnal Perbankan Syariah,
Volume 4, No.1, 2023.

99



Rouf, Abdul. Bunga Bank Halal?: Pandangan Baru Membongkar
Hukum Bunga Bank dan Transaksi Perbankan Lainnya.
Depok: Keira Publishing, 2019.

Azwar, Saifuddin. Metode penelelitian. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar Offset, 1998.

Saeed, Abdullah. Islamic Banking and Interest: a study of the
prohibition of riba and its contemporary interpretation.
Leiden; t.p, 1996.

Setiawan, Muhammad. “Bunga Bank (Perbandingan Pemikiran
Yusuf Qardhawi Dan Abdullah Saeed)”. Skripsi Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) Fatmawati Sukarno,
Bengkulu: 2021.

Sjadzali, Munawir. ljtihad kemanusiaan. Jakarta: Paramadina,
1997.

Susilo, Y. Sri etal., Bank dan Lembaga Keuangan lain.
Yogyakarta: Gama Mulia, 2002.

Syaukani. “Mudharabah Dalam Sisitem Ekonomi Islam”, Jurnal
Manajemen Dan Bisnis, Volume 6, No 2, Desember 2018.

Thantawi, Muhammad Sayyid. Muamalat Al-Bunuk Wa Ahkamuha
As-Syariyyah, Kairo: Dar An-Nahdah, 1997.

Thanthawi, Muhammad Sayyid. “Kepiawaian Berdialog Para Nabi

dan Figur-Figur Terpilih”, Terj. Zuhairi Misrawi, Jakarta:
Azam, 2001.

100



Ulum, Miftahul and Fajar. “Metologi Studi Islam (Studi Pemikiran
Ali Jum’ah Dalam Masalah-Masalah Mu’amalat Maliyyah
Mu’asirah”,  Al-‘Adalah: Jurnal Syariah dan Hukum
Islam, Volume 5, No. 1, Juni 2020.

Wahid, Abd. “Bunga Bank Konvensional Analisis Ulama
Perspektif Ushul Figh”, SAUJANA: Jurnal Perbankan
Syariah dan Ekonomi Syariah, Volume 3, No. 1, 2021.

Wahyuna, Sari and Zulhamdi. “Perbedaan Perbankan Syariah
dengan Konvensional”, Jurnal Al-Hiwalah: (Sharia
Economic Law), Volume 1, No. 1, 2022.

Wartoyo. “Bunga Bank (Sebuah Dialektika Pemikiran antara
Kaum Modernis dengan Neo-Revivalis)”, La_Riba Jurnal
Ekonomi Islam, Volume 1V, No. 1, 2010.

Wiroso. Produk Perbankan Syariah Dilengkapi UU Perbankan
Syariah dan Kodifikasi Produk Bank Indonesia. Jakarta:
LPFE Usakti, 2009.

Yulianti, Rahmani Timorita. “Pola Ijtihad Fatwa Dewan Syari’ah
Nasional MUI tentang Produk Perbankan Syari’ah”, La
Riba Jurnal Ekonomi Islam, Volume 1, No. 1, 2007.

Yustika, Gina. “Pandangan Wahbah Zuhaili Dan Abdullah Saeed
Tentang Riba Dan Relevansinya Dengan Bunga Bank”,
Skripsi Institut Agama Islam Negeri (IAIN) ParePare.
ParePare: 2022.

Zulhamdi. “Jual Beli Salam (Suatu Kajian Praktek Jual Beli Online
Shopee)”, Journal Syarah, Volume 11, No. 1, 2022.

101



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Nama : Bintang Maura Salsa Bila Firdaus
NIM : 2102036089

TTL : Ponorogo, 12 November 2002
Jenis Kelamin : Perempuan

Alamat : Kradenan, Jetis, Ponorogo
Nomor Telp/ HP : 083840414478

E-Mail : bintangmaural211@gmail.com

Jenjang pendidikan
» Pendidikan Formal :

1. SD/ Ml : SDN Kradenan (2009-2015)

2. SMP/ MTs : MTs Al-Islam Joresan (2015-2018)

3. SMA/ MA : MA Al-Islam Joresan(2018-2021)

4. Universitas : UIN Walisongo Semarang (2021-2025)

» Pengalaman Organisasi
1. BMC Walisongo (2022-2023)
Motto:
“Sukses adalah hasil dari kerja keras, dedikasi, dan ketekunan.”

Semarang, 5 Maret 2025

Penulis

Bintang Maura Salsa Bila F
2102036089

102


mailto:bintangmaura1211@gmail.com

