
i 
 

STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU 

RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL MUJTAHID WA 

NIHAYATUL MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH 

DALAM KITAB AL-MUGHNI SERTA RELEVANSINYA 

TERHADAP KONSEP PEGADAIAN SYARIAH 

KONTEMPORER 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Tugas dan Melengkapi Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Strata 1 (S.1)  

Dalam Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 
 

Disusun oleh: 

MILLATUZZAHRO ALKHUSNA 

NIM: 2102036099 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI HUKUM EKONOMI SYARIAH 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO 

 SEMARANG 

2025 



ii 
 

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

      Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

Lamp  : 4 (empat) eks. 

Hal : Naskah Skripsi  

 An. Sdr. Millatuzzahro Alkhusna 

Kepada Yth.  

 Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum  

   UIN Walisongo Semarang 

Assalamua’laikum Wr. Wb. 

Setelah saya meneliti dan mengadakan perbaikan seperlunya, 

bersama ini saya kirim naskah skripsi Saudari: 

Nama  : Millatuzzahro Alkhusna 

   NIM   : 2102036099 

   Prodi   : Hukum Ekonomi Syariah  

Judul  : STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI 

MENURUT IBNU RUSYD DALAM KITAB 

BIDAYATUL MUJTAHID WA NIHAYATUL 

MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH 

DALAM KITAB AL-MUGHNI SERTA 

RELEVANSINYA TERHADAP KONSEP 

PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER 
Dengan ini saya mohon kiranya skripsi Saudari tersebut dapat segera 

dimunaqosahkan. Demikian persetujuan ini dapat dipergunakan sebagaimana 

mestinya. 

Wassalamu’alaikum Wr. Wb. 

Semarang, 18 Mei 2025 

Pembimbing I      Pembimbing II  

 

 

 

 

 

Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag.          Lira Zohara, S.E., M.Si. 

NIP: 197204202003121002          NIP: 198602172019032010 



iii 
 

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO  

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

Jl. Prof. Dr. Hamka, Ngaliyan, Semarang, Telp. (024)7601291 

  

PENGESAHAN 

Skripsi Saudara : Millatuzzahro Alkhusna  

NIM  : 2102036099 

Jurusan/Prodi : Hukum Ekonomi Syariah 

Judul  : STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU 

RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL MUJTAHID WA 

NIHAYATUL MUQTASHID DAN IBNU QUDAMAH DALAM 

KITAB AL-MUGHNI SERTA RELEVANSINYA TERHADAP 

KONSEP PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER 

telah dimunaqasahkan oleh Dewan Penguji Fakultas Syariah dan Hukum Universitas 

Islam Negeri Walisongo Semarang, dan dinyatakan lulus dengan predikat cumlaude / 

baik / cukup, pada tanggal: 5 Juni 2025 dan dapat diterima sebagai syarat guna 

memperoleh gelar Sarjana Strata 1 tahun akademik 2024/2025. 

Semarang, 5 Juni 2025 

Ketua Sidang     Sekretaris Sidang 

 

  

    Dr. Ahmad Adib Rofiuddin, M.S.I.  Lira Zohara, S.E., M.Si. 

NIP. 198911022018011001               NIP.198602172019032010 

  Penguji Utama I           Penguji Utama II 

 

  

  Dr. Mohamad Hakim Junaidi, M.Ag.          H. Bagas Heradhyaksa, LL.M. 

       NIP. 197105091996031002               NIP. 199307062019031017 
Pembimbing I             Pembimbing II 

 

Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag.   Lira Zohara, S.E., M.Si. 

NIP. 197204202003121002    NIP.198602172019032010 



iv 
 

MOTTO 

 

تُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلََْ تََِدُوا كَاتبًِا فَرهَِانٌ مَقْبُوضَةٌ ۖ فإَِنْ أمَِنَ بَ عْضُكُمْ   وَإِنْ كُن ْ
أمََانَ تَهُ وَلْيَ تَّقِ اللَََّّ ربََّهُ ۗ وَلََ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ۚ وَمَنْ   بَ عْضًا فَ لْيُ ؤَدِ  الَّذِي اؤْتُُِنَ 

ُ بِاَ تَ عْمَلُونَ عَلِيمٌ   يَكْتُمْهَا فإَِنَّهُ آثٌِِ قَ لْبُهُ ۗ وَاللََّّ
 

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah tidak secara tunai) 

sedang kamu tidak memperoleh seorang penulis, maka hendaklah ada 

barang tanggungan yang dipegang (oleh yang berpiutang). Akan tetapi 

jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain, maka hendaklah 

yang dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya) dan hendaklah 

ia bertakwa kepada Allah Tuhannya; dan janganlah kamu (para saksi) 

menyembunyikan persaksian. Dan barangsiapa yang 

menyembunyikannya, maka sesungguhnya ia adalah orang yang 

berdosa hatinya; dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu 

kerjakan.” (Q.S. 3 [Al-Baqarah]: 283)1  

 
1 Terjemahan Surat Al-Baqarah Ayat 283, https://tafsirweb.com/1049-surat-al-

baqarah-ayat-283.html, diakses 28 Mei 2025 

https://tafsirweb.com/1049-surat-al-baqarah-ayat-283.html
https://tafsirweb.com/1049-surat-al-baqarah-ayat-283.html


v 
 

PERSEMBAHAN 

Puji dan Syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT yang 

senantiasa memberikan kemudahan, kelancaran, dan keberkahan bagi 

penulis untuk menyelesaikan skripsi ini. Dengan segenap rasa cinta dan 

kasih, skripsi ini penulis persembahkan untuk: 

1. Kedua orang tua saya yang tercinta dan tersayang Bapak Ngadeni dan 

Ibu Komisah, dua orang yang sangat berjasa dalam hidup saya, dua 

orang yang selalu mengusahakan anak pertamanya ini menempuh 

pendidikan setinggi-tingginya meskipun mereka berdua tidak 

merasakan pendidikan sampai bangku perkuliahan. Terima kasih atas 

segala doa, dukungan, pengorbanan, dan tulus kasih yang diberikan 

bapak dan ibu sehingga saya bisa berada di titik ini. Semoga Allah 

SWT senantiasa memberikan kesehatan dan umur panjang kepada 

bapak dan ibu agar selalu ada di setiap perjalanan dan pencapaian 

saya. 

2. Kedua adikku tercinta, Lutfiana Najwa dan Dewi Bilqis. Terima kasih 

sudah ikut serta dalam proses menempuh pendidikan selama ini, 

terimakasih atas doa, semangat, dan cinta yang selalu diberikan 

kepada saya. Tumbuhlah menjadi versi paling hebat, adikku. 

3. Sahabat penulis di bangku perkuliahan yang selalu membersamai, 

yaitu Hana Rahma Dina, Eri Fitriani, Siska Dewi Aliyah, dan 

Khofifah Laela Hanum yang telah menjadi tempat berbagi cerita, 

suka, dan duka. Terima kasih atas dukungan baik tenaga dan waktu, 

serta motivasi kepada penulis untuk menyelesaikan skripsi ini. 

Semoga sama-sama dilancarkan sampai akhir perjuangan. See you on 

top guys! 

4. Sahabat tercinta, yaitu Annisa Nadhira Safitri, Niatul Khasanah, dan 

Widya Ira Safitri yang selalu memberikan semangat dan doa kepada 

penulis serta menjadi partner jalan-jalan untuk melepas beban selama 

proses penulisan skripsi ini. 

5. Teman-teman seperjuangan HES C Angkatan 2021 yang telah 

memberikan semangat, ilmu dan pengalaman kepada penulis selama 

di UIN Walisongo Semarang. 



vi 
 

6. Teman-teman KKN Posko 07, terima kasih untuk segala waktu 

bersamanya yang mengesankan.  

7. Dan yang terakhir, kepada diri saya sendiri, Millatuzzahro Alkhusna. 

Terima kasih sudah bertahan sejauh ini. Terima kasih tetap menjadi 

manusia yang selalu mau berusaha dan tidak lelah mencoba. Terima 

kasih karna memutuskan tidak menyerah sesulit apapun proses 

penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan 

semaksimal mungkin walaupun berbagai tekanan diluar keadaan, ini 

merupakan pencapaian yang patut dirayakan untuk diri sendiri. 

Berbahagialah selalu apapun kekurangan dan kelebihanmu mari tetap 

berjuang untuk kedepan. 

  



vii 
 

DEKLARASI 

 

Saya yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama  : Millatuzzahro Alkhusna 

NIM  : 2102036099 

Jurusan  : Hukum Ekonomi Syariah 

Fakultas : Syariah dan Hukum 

Judul Skripsi :  

STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT 

IBNU RUSYD DALAM KITAB BIDAYATUL 

MUJTAHID WA NIHAYATUL MUQTASHID DAN 

IBNU QUDAMAH DALAM KITAB AL-MUGHNI 

SERTA RELEVANSINYA TERHADAP KONSEP 

PEGADAIAN SYARIAH KONTEMPORER 

 

Dengan penuh kejujuran dan tanggung jawab, penulis menyatakan 

bahwa materi yang ditulis oleh penulis tidak berisi materi yang telah 

ditulis oleh orang lain atau diterbitkan. Demikian pula skripsi ini tidak 

berisi satu pun pikiran-pikiran orang lain, kecuali informasi yang terdapat 

dalam referensi yang dijadikan bahan rujukan. 

 

Semarang, 18 Mei 2025 

Deklarator, 

 

 

 

 

Millatuzzahro Alkhusna 

NIM. 2102036099  



viii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K 

Nomor: 158/1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 

1. Konsonan 

No. Arab Latin  No. Arab Latin 

 ṭ ط  tidak dilambangkan  16 ا  1

 ẓ ظ  B  17 ب  2

 ` ع  T  18 ت  3

 G غ  ṡ  19 ث  4

 F ف  J  20 ج  5

 Q ق  ḥ  21 ح  6

 K ك  Kh  21 خ  7

 L ل  D  22 د  8

 M م  ẓ  23 ذ  9

 N ن  R  24 ر  10

 W و  Z  25 ز  11

 H ه  S  26 س  12

 ῾ ء  Sy  27 ش  13

 Y ي  ṣ  28 ص  14

     ḍ ض  15

 

  2. Vokal Pendek   3. Vokal Panjang 

...  َ .   =  a   ك ت ب Kataba  ... ا  َ   = ā   ق ال qāla 

...  َ .  =  i   سُئ ل su῾ila    ا ي   = ī   ق ي ل Qīla 

... َُ .  =  u  ُي ذ ه ب yaẓhabu    ُاو   = ū  ُل  Yaqūlu ي قوُ 

 

4. Diftong  Catatan: 

Kata sandang [al-] pada bacaan 

syamsiyyah atau qamariyyah ditulis 

[al-] secara konsisten supaya selaras 

dengan teks Arabnya. 

  Kaifa ك ي ف   ai  =  ا ي  

ل   au  =  ا و   و    ḥaula ح 



ix 
 

ABSTRAK 

Konsep gadai dalam Islam pada dasarnya adalah suatu bentuk 

transaksi di mana barang yang berharga diserahkan sebagai jaminan atas 

utang yang diberikan, dengan ketentuan barang tersebut harus 

dikembalikan jika utang tersebut dibayar penuh oleh peminjam. Gadai 

telah dibahas oleh berbagai ulama, termasuk Ibnu Rusyd dalam kitab 

Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dan Ibnu Qudamah dalam 

kitab Al-Mughni memiliki pandangan yang berbeda dalam mejelaskan 

konsep gadai. Studi komparatif terhadap pemikiran kedua ulama ini 

menjadi penting untuk memahami perbedaan dan persamaann konsep 

gadai serta relevansinya terhadap praktik pegadaian syariah kontemporer. 

Permasalahan yang dikaji dalam penelitian ini adalah: Pertama, 

bagaimana persamaan dan perbedaan konsep gadai menurut Ibnu Rusyd 

dan Ibnu Qudamah? Kedua, bagaimana relevansinya pemikiran Ibnu 

Rusyd dan Ibnu Qudamah terhadap konsep pegadaian syariah 

kontemporer? 

Jenis penelitian yang digunakan yakni penelitian kualitatif yang 

bersifat studi pustaka (library research), dengan menggunakan metode 

pendekatan konsep (conceptual approach) dan pendekatan komparatif 

(comparative approach). Data primer yang digunakan dalam penilitian 

ini yakni buku terjemahan kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid dan Al-Mughni. Serta data sekunder yang menggunakan 

buku-buku, jurnal, skripsi, dan sumber data lainnya yang mendukung 

materi penelitian. 

Penelitian ini menyimpulkan, pertama, Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah sama-sama mengakui sahnya akad rahn dalam Islam, baik 

dilakukan saat safar maupun mukim. Sementara perbedaannya Ibnu 

Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid lebih 

fleksibel seperti membolehkan barang yang belum ada secara fisik 

dijadikan jaminan. Sedangkan Ibnu Qudamah dalam kitab Al-Mughni 

mensyaratkan barang gadai harus jelas, nyata, dan dimiliki penuh oleh 

penggadai. Kedua, pemikiran Ibnu Qudamah lebih relevan sebagai 

landasan normatif dan operasional lembaga keuangan syariah. Ibnu 

Rusyd lebih signifikan dalam mendukung inovasi dan inklusi keuangan 

berbasis prinsip maqashid syariah.  

 

Kata Kunci: Gadai, Ibnu Rusyd, Ibnu Qudamah, Studi Komparatif.  



x 
 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT atas segala 

rahmat, karunia, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan 

skripsi yang berjudul “Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut Ibnu 

Rusyd Dalam Kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dan 

Ibnu Qudamah Dalam Kitab Al-Mughni Serta Relevansinya Terhadap 

Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer”. Shalawat serta salam semoga 

senantiasa tercurahkan kepada junjungan kita Baginda Nabi Muhammad 

SAW yang telah membawa kita dari zaman jahiliyah ke zaman yang 

terang benderang ini. Semoga kita termasuk umat yang memperoleh 

syafa’at kelak di hari kiamat nanti, Aamiin. 

Terselesaikannya skripsi ini tidak hanya jerih payah penulis sendiri 

melainkan ada bantuan dari berbagai pihak, baik dalam bentuk 

bimbingan, arahan, serta motivasi. Sehingga pada kesempatan ini dengan 

segala kerendahan hati dan penuh rasa hormat, penulis menyampaikan 

terima kasih kepada: 

1. Prof Nizar M.Ag. selaku Rektor UIN Walisongo Semarang. 

2. Prof. Dr. H. Abdul Ghofur, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah dan 

Hukum UIN Walisongo Semarang. 

3. Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. selaku Ketua Prodi Hukum Ekonomi 

Syariah UIN Walisongo Semarang. 

4. Dr. H. Amir Tajrid, M.Ag. selaku Dosen Pembimbing I dan Lira 

Zohara, M.Si. selaku Dosen Pembimbing II yang telah memberikan 

bimbingan, arahan, serta meluangkan tenaga dan waktunya selama 

proses penyusunan skripsi ini. 

5. Dosen Fakultas Syariah dan Hukum UIN Walisongo Semarang yang 

selama ini telah ikhlas memberikan berbagai disiplin ilmu kepada 

penulis, semoga ilmu yang diajarkan senantiasa berkah dan manfaat. 

6. Seluruh staf Akademik Fakultas Syariah dan Hukum UIN Walisongo 

Semarang yang telah memberikan pelayanan dan fasilitas yang 

memadai. 

7. Bapak dan Ibu tercinta yang selalu memberikan doa, dukungan, dan 

semangat agar penulis bisa menyelesaikan skripsi ini. 



xi 
 

8. Semua pihak yang telah banyak membantu dalam menyelesaikan 

skripsi ini. 

 Semoga Allah SWT membalas semua amal kebaikan mereka 

dengan balasan yang lebih dari kebaikan yang mereka berikan. Penulis 

juga menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih jauh dari 

kesempurnaan, baik dari segi bahasa, isi, maupun analisisnya. Kritik dan 

saran sangat penulis harapkan agar skripsi ini bisa menjadi lebih baik lagi. 

Penulis berharap semoga skripsi ini berkah dan bermanfaat untuk semua 

yang membacanya. 

 

 

Semarang, 18 Mei 2025 

Penulis, 

  

 

 

Millatuzzahro Alkhusna 

NIM.2102036099  



xii 
 

DAFTAR ISI 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING  .....................................    ii   

LEMBAR PENGESAHAN  ................................................  iii   

MOTTO  ...............................................................................  iv   

PERSEMBAHAN ................................................................  v   

DEKLARASI  .......................................................................  vii   

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN  ...............  viii   

ABSTRAK  ...........................................................................  ix   

KATA PENGANTAR  ..........................................................  x   

DAFTAR ISI  ........................................................................  xii  

DAFTAR TABEL .................................................................  xv 

 

BAB I : PENDAHULUAN  ..........................................  1   

 

A. Latar Belakang  ............................................  1   

B. Rumusan Masalah  .......................................  4   

C. Tujuan Penelitian  .........................................  5   

D. Manfaat Penelitian  ......................................  5   

E. Telaah Pustaka  .............................................  5   

F. Metodologi Penelitian  ..................................  8  

G. Sistematika Penelitian  .................................  10   

 

BAB II : LANDASAN TEORI   KONSEP GADAI 

DAN PEGADAIAN SYARIAH 

KONTEMPORER ..........................................  12  

 

A. Konsep Gadai dalam Hukum Islam .............  12  

1. Pengertian Gadai .....................................  12 

2. Dasar Hukum Gadai  ...............................  14   

3. Rukun dan Syarat Gadai ..........................  18  

4. Status dan Jenis Barang Gadai  ...............  21 

5. Pemanfaatan Barang Gadai .....................  22 

6. Berakhirnya Akad Gadai  ........................  24   

 

 

 



xiii 
 

B. Pegadaian Syariah Kontemporer ..................  25 

1. Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer 25 

2. Regulasi Pegadaian Syariah ...................  31 

a. Peran Otoritas Jasa Keuangan (OJK) 31 

b. Fatwa DSN-MUI ..............................  37 

  

BAB III : KONSEP GADAI MENURUT IBNU 

RUSYD DAN IBNU QUDAMAH .................  40 

 

A. Pemikiran Ibnu Rusyd  ................................  40   

3. Biografi Ibnu Rusyd  ...............................  40   

4. Karya-Karya Ibnu Rusyd  .......................  44 

5. Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd ........  47   

B. Pemikiran Ibnu Qudamah  ...........................  56   

1. Biografi Ibnu Qudamah  ..........................  56  

2. Karya-Karya Ibnu Qudamah ...................  59 

3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Qudamah ..  61    

  

BAB IV : STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI 

MENURUT IBNU RUSYD DAN IBNU 

QUDAMAH SERTA RELEVANSINYA 

TERHADAP KONSEP PEGADAIAN 

SYARIAH KONTEMPORER .......................  81  

 

A. Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Ibnu 

Rusyd dan Ibnu Qudamah ............................  81  

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan 

Ibnu Qudamah Dalam Konsep Gadai  .....  81 

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan 

Ibnu Qudamah Dalam Konsep Gadai ......  85 

3. Kelebihan dan Kekurangan Pemikiran 

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah ...............  89 

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah Terhadap Konsep Pegadaian 

Syariah Kontemporer ...................................  91 



xiv 
 

1. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd 

Terhadap Konsep Pegadaian Syariah 

Kontemporer ............................................  91   

2. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah 

Terhadap Konsep Pegadaian Syariah 

Kontemporer ............................................  95 

 

BAB V : PENUTUP........................................................  100  

 

A. Kesimpulan  ................................................  100  

B.  Saran ...........................................................  101   

 

DAFTAR PUSTAKA  ..........................................................  102 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..............................................  107 

  



xv 
 

DAFTAR TABEL 
 

Tabel 1: Ringkasan Persamaan ..............................................      85  

Tabel 2: Ringkasan Perbedaan ...............................................      88 



1 
 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

 
A. Latar Belakang 

Konsep gadai dalam Islam pada dasarnya adalah suatu bentuk 

transaksi di mana barang yang berharga diserahkan sebagai jaminan 

atas utang yang diberikan, dengan ketentuan bahwa barang tersebut 

harus dikembalikan jika utang tersebut dibayar penuh oleh 

peminjam. Prinsip dasar dari transaksi gadai ini untuk menciptakan 

keseimbangan dan keadilan antara pemberi pinjaman dan penerima 

pinjaman, di mana hak masing-masing pihak harus terlindungi dan 

tidak ada pihak yang merasa dirugikan. 

Dalam konteks ekonomi syariah kontemporer, pegadaian 

syariah menjadi salah satu alternatif lembaga keuangan yang 

menyediakan solusi keuangan tanpa melibatkan riba, serta berusaha 

untuk menjaga prinsip-prinsip keadilan dan transparansi dalam 

transaksi keuangan.1 Lembaga pegadaian syariah berfungsi sebagai 

jembatan antara kebutuhan dana masyarakat dengan sumber 

pembiayaan yang sesuai dengan prinsip syariah. Namun, meskipun 

demikian pegadaian syariah tidak terlepas dari penerapan konsep-

konsep fiqih klasik, termasuk di dalamnya mengenai masalah 

bagaimana barang yang digadaikan boleh diperlakukan, syarat dan 

ketentuan apa yang harus dipenuhi, dan menjaga agar transaksi tetap 

sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. 

Seiring dengan perkembangan zaman, kebutuhan ekonomi 

masyarakat menjadi semakin kompleks sementara dunia bisnis juga 

semakin dinamis. Teknologi informasi dan komunikasi yang 

berkembang pesat dalam beberapa dekade terakhir telah merubah 

hampir seluruh aspek kehidupan termasuk sektor keuangan.2 Dalam 

hal ini pegadaian syariah menghadapi tantangan besar dalam 

menyesuaikan mekanisme yang ada dengan tuntutan zaman tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Salah satu tantangan 

utama adalah bagaimana mengintegrasikan konsep-konsep hukum 

fiqih klasik dengan konsep pegadaian yang dilakukan di zaman 

 
1 Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), cet ke-

7, 111. 
2 Dahlan Siamat, Manajemen Lembaga Keuangan, (Jakarta: Fakultas Ekonomi 

Universitas Indonesia, 2005), Cet. ke-5, 744. 



2 
 

 
 

kontemporer, di mana fleksibilitas dan kecepatan transaksi sangat 

dibutuhkan. 

Konsep gadai telah mendapatkan perhatian khusus dalam 

kajian fiqih oleh berbagai ulama besar. Di antara ulama yang 

memberikan kontribusi penting dalam pengembangan konsep ini 

adalah Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah. Ibnu Rusyd, yang di dunia 

Barat dikenal sebagai Averroes, merupakan tokoh pemikir Islam 

yang hidup pada abad ke-12 Masehi (sekitar tahun 520 hingga 595 

Hijriah) di kawasan Andalusia, yaitu wilayah selatan Spanyol yang 

saat itu menjadi pusat kemajuan peradaban Islam di bagian barat 

dunia Islam. Pada masa itu, Andalusia berada di bawah kekuasaan 

Dinasti Almohad, sebuah dinasti yang terkenal memiliki pandangan 

terbuka terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat. 

Keadaan ini menciptakan lingkungan intelektual yang sangat subur, 

di mana berbagai bidang ilmu seperti logika, filsafat, kedokteran, 

astronomi, dan ilmu fikih berkembang pesat karena adanya interaksi 

antara pemikiran Islam dan warisan intelektual Yunani kuno.3 

Dalam atmosfer keilmuan yang sangat kosmopolitan tersebut, 

Ibnu Rusyd dikenal sebagai ilmuwan serba bisa (ensiklopedia). Ia 

bukan hanya seorang ahli fikih, tetapi juga menguasai berbagai 

bidang ilmu lain seperti filsafat, kedokteran, dan logika.4 Oleh sebab 

itu, cara pandangnya dalam membahas hukum-hukum Islam 

termasuk hukum mengenai gadai (rahn) seringkali dipengaruhi oleh 

pendekatan rasional serta metodologi filosofis yang mengutamakan 

akal dan penalaran logis. 

Dalam karya terkenalnya, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid, Ibnu Rusyd menampilkan pendekatan fiqh perbandingan 

dengan memaparkan berbagai pendapat dari para ulama lintas 

mazhab, lengkap dengan argumentasi masing-masing.5 Karyanya 

mencerminkan sikap ilmiah yang inklusif dan terbuka, di mana ia 

tidak hanya menyampaikan pandangan dominan, tetapi juga 

 
3 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran (Bandung: Mizan, 

1995), 154. 
4 Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadi Kertanegara (Bandung: 

Mizan, 2001), 366. 
5 Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, Jilid II, terj. Tim 

Penerjemah (Jakarta: Pustaka Azzam, 2004), xx–xxii. 



3 
 

 
 

mengajak pembaca untuk memahami perbedaan pendapat secara 

objektif dan logis. Pendekatan seperti ini merupakan cerminan dari 

karakter peradaban Andalusia yang kala itu berada di garis depan 

dalam mengintegrasikan ilmu-ilmu rasional dengan ajaran Islam. 

Di sisi lain, Ibnu Qudamah adalah seorang ulama besar yang 

hidup beberapa dekade setelah Ibnu Rusyd, yakni pada rentang 

waktu abad ke-12 hingga awal abad ke-13 Masehi (tahun 541-620 

H). Ia berasal dari Jabal Amil, sebuah wilayah yang kini berada di 

Lebanon Selatan, dan kemudian menetap serta mengajar di kota 

Damaskus dan Baghdad, dua pusat peradaban penting dalam dunia 

Islam wilayah Timur seperti Syam dan Irak.6 Pada masa ini, 

kekuasaan Dinasti Abbasiyah mulai mengalami kemunduran, namun 

kegiatan keilmuan masih terus berlangsung, terutama dalam bentuk 

penguatan sistem mazhab dan kodifikasi hukum fiqh. 

Ibnu Qudamah merupakan tokoh sentral dalam mazhab 

Hanbali dan sangat menjunjung tinggi otoritas nash atau teks-teks 

keagamaan. Ia menekankan pentingnya berpegang teguh pada Al-

Qur’an dan hadis, serta pendapat sahabat Nabi, dalam menyusun 

hukum-hukum Islam.7 Dalam berijtihad, ia cenderung membatasi 

penggunaan akal (ra’yu) dan sangat berhati-hati dalam menetapkan 

hukum, terutama dalam ranah muamalah seperti gadai. 

Karya besarnya, Al-Mughni, menjadi salah satu kitab fiqh 

terlengkap dalam mazhab Hanbali. Dalam kitab ini, Ibnu Qudamah 

tidak hanya menjelaskan pendapat mazhabnya, tetapi juga mengutip 

pandangan dari mazhab-mazhab lain. Meskipun demikian, ia tetap 

cenderung berpihak kepada prinsip-prinsip Hanbali yang sangat 

ketat terhadap teks dan lebih konservatif dalam menyikapi isu 

hukum.8 

Dalam konsep pegadaian syariah saat ini yang melibatkan 

berbagai teknologi dan layanan yang lebih fleksibel sangat penting 

untuk mengevaluasi apakah prinsip-prinsip yang dijelaskan oleh 

kedua ulama ini masih dapat diterapkan, ataukah perlu adanya 

 
6 Ahmad Syalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam Jilid 4 (Jakarta: Pustaka Al-

Husna, 1991), 212. 
7 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Fikr 

al-‘Arabi, n.d.), 281. 
8 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid IV (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 7–8. 



4 
 

 
 

penyesuaian dengan kebutuhan zaman. Selain itu, keberadaan 

lembaga pegadaian syariah kontemporer yang mengedepankan 

prinsip-prinsip syariah dalam setiap transaksi memerlukan panduan 

yang jelas mengenai bagaimana barang yang digadaikan 

diperlakukan. Terdapat banyak masalah yang sering muncul dalam 

pegadaian syariah, seperti apakah barang yang digadaikan boleh 

digunakan atau tidak selama masa pinjaman, dan bagaimana jika 

terjadi kerusakan atau kehilangan barang. Pertanyaan ini 

membutuhkan jawaban yang tidak hanya mengacu pada teori fiqih 

klasik, tetapi juga menyesuaikan dengan kenyataan yang dihadapi 

dalam konsep pegadaian syariah saat ini.9 

Dengan adanya perbedaan pendapat antara kedua ulama besar 

ini, penting untuk melakukan studi komparatif mengenai konsep 

gadai menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah, serta mengkaji 

relevansinya terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer. 

Melalui studi ini, dapat diketahui sejauh mana konsep-konsep fiqih 

klasik tersebut masih relevan dan dapat diterapkan dalam konsep 

pegadaian syariah yang semakin berkembang zaman. 

Dari penjelasan diatas maka penulis tertarik untuk meneliti 

lebih lanjut dengan judul “Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut 

Ibnu Rusyd Dalam Kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid dan Ibnu Qudamah Dalam Kitab Al-Mughni Serta 

Relevansinya Terhadap Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer”. 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang diatas maka permasalahan yang 

dibahas dalam skripsi ini dapat dirumuskan sebagai berikut: 

1. Bagaimana persamaan dan perbedaan Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah dalam konsep gadai? 

2. Bagaimana relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah 

terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer? 

 

 

 

 
9 Maman Surahman, Panji Adam, “Penerapan Prinsip Syariah Pada Akad Rahn di 

Lembaga Pegadaian Syariah”, Jurnal Law and Justice, vol.2, no.2, Oktober 2017, 142. 



5 
 

 
 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka tujuan dari 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan Ibnu Rusyd dan 

Ibnu Qudamah dalam konsep gadai 

2. Untuk mengetahui relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer 

 

D. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat penelitian ini adalah: 

a. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan memberikan pengetahuan fiqh 

muamalah yang dapat dijadikan referensi bagi mahasiswa 

berkaitan dengan konsep dan pemanfaatan barang gadai dalam 

pegadaian syariah. 

b. Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan dapat berguna untuk pihak 

pegadaian syariah dan masyarakat sebagai bahan informasi bagi 

pihak-pihak yang ingin mengetahui konsep gadai agar dalam 

penerapannya dapat disesuaikan dengan ajaran Islam. 

 

E. Telaah Pustaka 

Tujuan dari telaah pustaka ini adalah untuk memaparkan 

perbedaan antara penelitian satu dengan penelitian lainnya. Berikut 

adalah karya ilmiah terdahulu yang terkait dengan penelitian penulis: 

1. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Nanggara Presetya dengan 

judul “Tinjauan Fiqh syafi’i Terhadap Produk Gadai Emas iB 

Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang Malang”. Skripsi 

tersebut membahas tentang bagaimana produk gadai emas di iB 

bank BNI syari’ah kantor cabang Malang apabila ditinjau dari 

Fiqh Syafi’i. Apakah sudah sesuai dengan hukum yang ada 

khususnya hukum yang dipakai dalam Fiqh Syafi’i.10 Hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa produk gadai yang diterapkan 

 
10 Nanggara Prasetya, Tinjauan Fqih Syafi’I Terhadap Produk Gadai Emas IB 

Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang Malang, (Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah 

Fakultas Syari’ah Univesitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2012) 



6 
 

 
 

oleh iB Bank BNI Syariah cabang Malang tidak sepenuhnya 

sesuai dengan pandangan Fiqh Syafi’i. Hal ini disebabkan oleh 

adanya batas maksimum nilai gadai emas bagi calon penggadai, 

yaitu sebesar 250 juta rupiah. Namun, demi kemaslahatan praktik 

ini diperbolehkan dengan mengacu pada salah satu prinsip 

Maqashid Syariah, yaitu Hifdzul Maal.  

2. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Lina Ayu Hapsari dengan 

judul, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai Barang di 

Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten Sidoarjo”. Skripsi 

ini menjelaskan tentang kesesuaian sistem gadai barang menurut 

hukum Islam di desa Bebekan kecamatan Taman kabupaten 

Sidoarjo.11 Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik gadai 

yang diterapkan di Desa Bebekan tidak sah menurut hukum 

Islam. Hal ini disebabkan oleh adanya barang yang dijadikan 

jaminan utang, unsur tambahan yang mengarah pada riba, serta 

pemanfaatan yang mengandung unsur kecurangan. 

3. Penelitian skripsi ini dilakukan oleh Adam Reka Cipta Adi 

dengan berjudul “Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa 

Kedung Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang”. 

Dalam skripsi ini membahas praktik gadai di Desa Kedung Betik 

dalam kaitannya dengan Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah 

(KHES), serta menilai apakah praktik tersebut telah sesuai atau 

belum dengan ketentuan yang ditetapkan dalam KHES.12 

Berdasarkan hasil penelitian, praktik gadai sawah di masyarakat 

Desa Kedung, Kecamatan Kesamben, Malang telah memenuhi 

rukun dan syarat gadai yang ditetapkan dalam KHES, sehingga 

sah secara hukum. Skripsi ini berfokus pada pelaksanaan gadai 

sawah yang akan dikaji dari perspektif KHES. 

4. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Mahmudi yang berjudul 

“Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang 

Gadai”. Hasil yang diperoleh yaitu Ulama Hanafiyah 

 
11 Lina Ayu Hapsari, Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai Barang di 

Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten Sidoarjo, (Jurusan Ekonomi Islam Fakultas 

Syari’ah Dan Hukum Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 2014) 
12 Adam Reka Cipta Adi, Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa Kedung 

Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang. (Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah 

Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2014) 



7 
 

 
 

berpendapat bahwa suatu gadai dianggap sah secara sempurna 

apabila barang yang digadaikan telah berada dalam penguasaan 

hukum penerima gadai, dan pihak pemberi gadai telah menerima 

dana yang dibutuhkan. Kesempurnaan akad gadai dalam 

pandangan ulama Hanafiyah disebut alqabd al-marhun, yaitu 

kondisi di mana barang jaminan telah berada dalam kekuasaan 

kreditur, sehingga akad rahn menjadi mengikat bagi kedua belah 

pihak.13 

5. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Dewi Kumalasari Hasibuan 

dan Pani Akhiruddin Siregar dengan judul “Konsep Gadai 

Syariah Menurut Syafi’i Antonio”. Metode yang digunakan pada 

penelitian ini yakni metode kualitatif bersumber pada data primer 

berupa riset pustaka. Adapun hasil dari penelitian ini adalah 

menurut Syafi’i Antonio, konsep gadai syariah lebih cenderung 

diterapkan dalam perbankan syariah, karena kontrak rahn 

digunakan sebagai produk pelengkap sekaligus produk tersendiri 

di sektor perbankan syariah. Dalam pemanfaatannya prinsip rahn 

bertujuan untuk mencegah nasabah menyalahgunakan fasilitas 

pembiayaan yang diberikan oleh bank. Selain itu, konsep ini juga 

berfungsi sebagai jaminan bagi para penabung dan pemegang 

deposito agar dana mereka tetap aman, karena terdapat aset atau 

barang jaminan (marhun) yang dipegang oleh bank. Jika sistem 

rahn diterapkan dalam prosedur pegadaian, hal ini dapat sangat 

membantu masyarakat yang mengalami kesulitan keuangan, 

terutama di daerah-daerah yang membutuhkan akses 

pendanaan.14 

6. Penelitian jurnal ini dilakukan oleh Hani Sholihah dan Anna 

Ramadhiana dengan judul “Pemanfaatan Barang Gadai Ditinjau 

Dari Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia”.15 Hasil dari 

penelitian ini adalah hukum Islam mengizinkan penggadaian 

barang-barang berharga sebagai jaminan, hukum perdata 

 
13 Mahmudi, “Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang Gadai”, 

Jurnal Maliyah, vol.3, no. 1, Juni 2013. 
14 Dewi Kumalasari Hasibuan, Pani Akhiruddin Siregar, “Konsep Gadai Syariah 

Menurut Syafi’i Antonio”, Jurnal Penelitian Medan Agama, 2020. 
15 Hanni Sholihah, Anna Ramadhiana, “Pemanfaatan Barang Gadai Ditinjau Dari 

Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia”, Journal for Islamic Studies, vol. 4, no. 1, 

2019. 



8 
 

 
 

mendefinisikan gadai sebagai hak kreditor atas jaminan utang. 

Dalam pemanfaatan barang gadai, hukum Islam memiliki 

beberapa pandangan dari berbagai mazhab, masing-masing 

didukung oleh dalil yang dapat diikuti. Namun dalam hukum 

perdata, barang gadai seharusnya hanya disimpan dan tidak 

digunakan. Oleh karena itu, barang yang dijadikan jaminan tidak 

boleh berupa benda yang mudah rusak.  

 

Kebaharuan penelitian ini terletak pada pemikiran Ibnu Rusyd 

dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dan Ibnu 

Qudamah dalam kitab Al-Mughni mengenai konsep gadai yang 

direlevansikan dengan konsep pegadaian syariah kontemporer. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan perspektif baru dalam 

memahami konsep gadai dengan membandingkan ulama terdahulu. 

 

F. Metode Penelitian 

Dalam penyusunan dan penulisan naskah skripsi ini, 

digunakan beberapa metode penelitian sebagai berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bersifat 

studi pustaka (library research) yang menggunakan literatur 

kepustakaan dengan cara membaca, menelaah dan meneliti buku-

buku yang berkaitan dengan objek pembahasan, baik sumber 

primer maupun sekunder. Penelitian kualitatif yaitu jenis 

penelitian yang menghasilkan informasi dalam bentuk catatan 

serta data deskriptif yang berasal dari teks yang dianalisis.16 

 

2. Pendekatan Penelitian 

a. Pendekatan konsep (Conceptual Approach) digunakan untuk 

memahami konsep-konsep tentang gadai dan pemanfaatan 

barang gadai. Pendekatan konseptual dilakukan dengan 

memahami menerima, menangkap dari aturan-aturan hukum 

yang ada dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid dan Al-Mughni. 

 
16 Feny Rita Fiantika, dkk., Metodologi Penelitian Kualitatif, (Sumatera: PT. 

Global Eksekutif Teknologi, 2022), cet. 1, 2. 



9 
 

 
 

b. Pendekatan komparatif (Comparative Approach), 

pendekatan perbandingan merupakan salah satu cara yang 

digunakan dalam penelitian hukum normatif untuk 

membandingan salah satu hukum dengan hukum yang lain 

dari perbandingan tersebut dapat ditemukan unsur unsur 

perbedaan dan persamaan hukun tersebut, persamaan dan 

perbedaan akan menunjukkan inti dari hukum yang 

diselidiki, yakni tentang hukum pemanfaatan barang gadai 

menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah.17 

 

3. Sumber Data 

Peneliti melakukan pengumpulan data dalam wujud data 

primer dan sekunder. Adapun sumber data tersebut yakni: 

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer merupakan sumber data yang 

diperoleh secara langsung. Dalam hal ini berupa buku yang 

berkaitan langsung dengan penelitian ini. Dalam penelitian 

ini, data primer yang peneliti gunakan adalah buku terjemahan 

kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dan Al-

Mughni. 

b. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder adalah sumber data yang tidak 

memberikan informasi langsung kepada pengumpul data. 

Adapun sumber data sekunder adalah data yang diperoleh 

lewat pihak lain, tidak langsung diperoleh peneliti dari subjek 

penelitiannya. Di antaranya adalah buku-buku, jurnal, skripsi, 

dan sumber data lainnya yang mendukung penelitian ini.18 

 

4. Metode Pengumpulan Data 

Penulis mengumpulkan data-data dari berbagai literatur 

lalu ditelaah dan dikelompokkan kedalam kategori atas dasar 

persamaan dan perbedaan dari jenis data tersebut dihubungkan 

 
17 Soerjono Sukanto, Sri Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan 

Singkat, (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 13. 
18 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2013), 105. 



10 
 

 
 

dengan yang lainnya sehingga akhirnya diperoleh gambaran yang 

utuh terhadap masalah yang diteliti. 

 

5. Metode Analisis Data 

Dalam menganalisa data yang disajikan, penulis 

menggunakan metode analisa data kualitatif yaitu dengan 

mengumpulkan data yang telah ada kemudian data tersebut 

dikelompokkan kedalam kategori-kategori berdasarkan 

persamaaan dan perbedaan dari jenis data tersebut, dengan tujuan 

dapat mengambarkan persamaan yang diteliti, kemudian 

dianalisa dengan menggunakan pendapat atau teori para ahli yang 

relevan.19 

 

6. Metode Penulisan 

Dalam penulisan skripsi ini, penulis menggunakan 

teknik:20 

a. Deduktif, yaitu menggambarkan data-data umum yang ada 

kaitannya dengan tulisan ini kemudian dianalisa dan diambil 

suatu kesimpulan khusus. 

b. Induktif, yaitu dengan mengumpulkan data-data yang khusus, 

kemudian dianalisa dan ditarik kesimpulan yang bersifat 

umum. 

c. Komparatif, yaitu penelitian komparasi yang dapat 

menemukan persamaan-persamaan dan perbedaan-perbedaan 

kemudian membandingkan terhadap suatu masalah. 

 

G. Sistemika Penulisan Skripsi 

Pembahasan dalam penelitian ini terdiri atas lima bab dengan 

sistematika penulisan sebagai berikut: 

Bab 1 Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan 

 
19 Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2017), 248. 
20 Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2003), 45-47. 



11 
 

 
 

pustaka, kerangka teori, metode penelitian, dan sistematika 

penulisan. 

Bab II Landasan Teori Konsep Gadai dan Pegadaian Syariah 

Kontemporer, yang berisi tentang konsep gadai dalam hukum islam 

dan konsep pegadaian syariah kontemporer. 

Bab III Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah, bab ini menjelaskan tentang konsep gadai menurut 

pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah. 

Bab IV Studi Komparatif Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd 

dan Ibnu Qudamah serta Relevansinya Terhadap Konsep Pegadaian 

Syariah Kontemporer, dalam bab ini membahas analisis 

perbandingan pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah tentang 

konsep gadai serta relevansinya terhadap konsep pegadaian syariah 

kontemporer. 

Bab V Penutup, bab ini berisi kesimpulan yang merupakan 

ringkasan temuan dari penelitian, serta saran-saran yang dapat 

diberikan berdasarkan hasil analisis penelitian. 



12 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI KONSEP GADAI DAN PEGADAIAN 

SYARIAH KONTEMPORER 

 

A.   Konsep Gadai dalam Hukum Islam 

1. Pengertian Gadai 

Gadai dalam fiqh Islam disebut dengan istilah rahn. Rahn 

adalah suatu perjanjian untuk menahan barang sebagai jaminan 

utang. Kata rahn berasal dari bahasa arab “rahana-yarhanu-

rahnan” yang berarti menetapkan sesuatu. Dilihat dari segi 

kebahasaan, kata rahn berarti ketetapan, kekekalan, dan 

penahanan.1 Akad rahn dalam istilah hukum positif disebut 

dengan barang jaminan, agunan dan runggahan. Menurut istilah 

syara’ yang dimaksud dengan rahn adalah menjadikan suatu 

barang yang mempunyai nilai harta dalam pandangan syara’ 

sebagai jaminan utang, yang memungkinkan untuk mengambil 

seluruh atau sebagian utang dari barang tersebut.  

Para ulama fiqih memberikan beberapa definisi 

mengenai rahn sebagai berikut: 

a. Ulama Syafi’iyah 

Mendefinisikan rahn adalah menjadikan sesuatu 

barang yang biasa dijual sebagai jaminan utang dipenuhi 

dari harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar 

utangnya.2 

b. Ulama Hanabilah  

Mengungkapkan rahn adalah suatu benda yang 

dijadikan kepercayaan suatu utang, untuk dipenuhi dari 

harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar 

utangnya.3 

c. Ulama Malikiyah 

Mendefinisikan rahn adalah sesuatu yang bernilai 

harta (mutamawwal) yang diambil dari pemiliknya untuk 

dijadikan pengikat utang yang tetap (mengikat).4 

 
1 Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, (Jakarta: Cakrawala Publishing, 2008), 242.  
2 Zainuddin Ali, Hukum Gadai Syariah, Cet-1, (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), 2. 
3 Ibid. 
4 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, Cet-2, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), 

252. 



13 
 

 
 

d. Ahmad Azhar Basyir 

Mendefinisikan rahn adalah perjanjian menahan 

sesuatu barang sebagai tanggungan utang atau menjadikan 

sesuatu benda bernilai menurut pandangan syara’ sebagai 

tanggungan marhun bih, sehingga dengan adanya 

tanggungan utang seluruh atau sebagian utang dapat 

diterima.5 

e. Muhammad Syafi'i Antonio 

Mendefinisikan rahn adalah menahan salah satu yaitu 

harta milik nasabah (rahin) sebagai barang jaminan 

(marhum) atas utang atau pinjaman (marhun bih) yang 

diterimanya. Marhun tersebut memiliki nilai ekonomis. 

Dengan demikian, pihak yang menahan atau penerima gadai 

(murtahin) memperoleh jaminan untuk dapat mengambil 

kembali seluruh atau sebagian piutangnya.6 

 

Berdasarkan definisi rahn yang telah dikemukakan oleh 

beberapa ahli, dapat disimpulkan bahwa rahn merupakan 

tindakan menahan barang jaminan yang bersifat materi milik 

peminjam sebagai agunan atas pinjaman yang diterimanya. 

Barang jaminan tersebut memiliki nilai ekonomi, sehingga 

pihak yang menahan memperoleh jaminan untuk menarik 

kembali seluruh atau sebagian utangnya dari barang gadai 

tersebut jika peminjam tidak dapat melunasi utangnya dalam 

jangka waktu yang telah disepakati. 

Upaya mengembangkan harta dalam Islam melarang 

dengan cara yang mengandung unsur penindasan, eksploitasi, 

atau ketidakadilan terhadap orang lain. Hal ini juga berlaku 

dalam pemberian pinjaman kepada individu yang sedang 

membutuhkan. Namun, jika pinjaman tersebut disertai dengan 

kewajiban tambahan berupa pembayaran lebih sebagai 

 
5 Ahmad Azhar Basyir, Hukum Islam tentang Riba Utang Piutang Gadai, 

(Bandung: al-Ma’arif, 1983), 50. 
6 Muhammad Syafi'i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema 

Insani Pres, 2001), 128. 



14 
 

 
 

kompensasi atas jangka waktu yang diberikan, hal itu justru 

membebani peminjam.7 

Dalam akad pinjam-meminjam menurut hukum Islam, 

prinsip keadilan harus dijaga agar tidak ada pihak yang 

dirugikan. Oleh karena itu, kreditur diperbolehkan meminta 

barang dari debitur sebagai jaminan utangnya. Jika debitur tidak 

mampu melunasi pinjamannya, barang jaminan tersebut dapat 

dijual oleh kreditur untuk menutupi utang yang belum dibayar. 

Akad perjanjian antara peminjam dan pemberi pinjaman 

berfungsi untuk memberikan rasa aman serta jaminan terhadap 

uang yang dipinjamkan. Pada dasarnya rahn adalah suatu 

bentuk transaksi utang piutang yang memiliki fungsi sosial. 

Dalam kitab fiqih muamalah, akad ini termasuk dalam kategori 

akad tabarru’ yang tidak mensyaratkan adanya imbalan. 

 

2. Dasar Hukum Gadai 

Landasan hukum dalam gadai syariah didasarkan pada 

ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, 

kesepakatan ulama (ijma’), serta fatwa Majelis Ulama 

Indonesia (MUI). 

a. Al-Qur’an 

Para ahli fikih menyatakan bahwa akad rahn 

diperbolehkan dalam hukum Islam berdasarkan Al-

Qur’an.  Allah SWT berfirman dalam Q.S Al-Baqarah: 

283.8 

 

فإَِنْ  مَقْبُوضَةٌۖ   فَرهَِانٌ  وَلََْ تََِدُوا كَاتبًِا  سَفَرٍ  عَلَىٰ  تُمْ  وَإِنْ كُن ْ
أمََانَ تَهُ وَلْيَ تَّقِ اللَََّّ رَبَّهُۗ   أمَِنَ بَ عْضُكُمْ بَ عْضًا فَ لْيُ ؤَدِ  الَّذِي اؤْتُُِنَ 

بِاَ   ُ قَ لْبُهُۗ  وَاللََّّ وَلََ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَۚ  وَمَنْ يَكْتُمْهَا فإَِنَّهُ آثٌِِ 
 تَ عْمَلُونَ عَلِيمٌ 

 
7 Muhammad Solikul Hadi, Pegadaian Syari'ah, (Jakarta: Salemba Diniyah, 

2000), 49-50. 
8 Ahmad Syukron Ulinnuha, Fitri Kurniawati, “Tinjauan Fikih Muamalah Dalam 

Akad Gadai”, Jurnal Sahmiyya, vol. 3, no. 1, Mei 2008, 181. 



15 
 

 
 

 
“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu’amalah 

tidak secara tunai) sedang kamu tidak memperoleh 

seorang penulis, maka hendaklah ada barang 

tanggungan yang dipegang (oleh yang berpiutang). 

Akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai 

sebagian yang lain, maka hendaklah yang 

dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya) 

dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah Tuhannya; 

dan janganlah kamu (para saksi) menyembunyikan 

persaksian. Dan barang siapa yang 

menyembunyikannya, maka sesungguhnya ia 

adalah orang yang berdosa hatinya; dan Allah 

Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.” (Q.S. 

3 [Al-Baqarah]: 283) 

 

Menurut Tafsir Ibnu Katsir, Surat Al-Baqarah ayat 

283 menjelaskan bahwa jika seseorang sedang dalam 

perjalanan dan melakukan transaksi yang tidak dapat 

dicatat karena tidak ada penulis, maka pihak yang 

berpiutang diperbolehkan menerima barang sebagai 

jaminan. Namun, jika kedua belah pihak saling 

mempercayai yakni pemberi utang mempercayai 

peminjam maka peminjam harus menunaikan amanahnya 

dengan melunasi utangnya serta bertakwa kepada Allah. 

Selain itu, para saksi tidak boleh menyembunyikan 

kesaksian mereka, karena siapa pun yang 

menyembunyikannya termasuk dalam golongan orang 

yang berdosa dan Allah Maha Mengetahui segala 

perbuatan manusia.9 

 

b. Hadits 

Sumber hukum selanjutnya berasal dari Rasulullah 

SAW yang menjadi landasan para ulama fiqh untuk 

 
9 M. Abdul Ghoffar E.M dan Abdurrahim Mu'thi (eds.), Terjemah Tafsir Ibnu 

Katsir Juz 1, Pustaka Imam As-Syafi’i, 569. 



16 
 

 
 

sepakat mengatakan bahwa akad rahn adalah 

diperbolehkan: 

1) Aisyah meriwayatkan bahwa Rasulullah pernah 

bersabda: “Beliau membeli makanan dari seorang 

Yahudi dan menggadaikan baju besinya kepadanya”. 

(HR. Bukhari dan Muslim)10 

2) Dari Abu Hurairah r.a. Nabi SAW bersabda: “Barang 

yang digadaikan tetap menjadi milik orang yang 

menggadaikannya. Ia berhak mendapatkan manfaat 

dari barang tersebut sekaligus menanggung risikonya”. 

(HR. Asy-Syafi’i, Al-Daraquthni, dan Ibnu Majah) 

3) Dari Abu Hurairah r.a. Rasulullah bersabda: “Jika 

seekor ternak digadaikan, maka pihak yang menerima 

gadai boleh menungganginya karena ia menanggung 

biaya perawatannya. Begitu pula, jika ternak tersebut 

menghasilkan susu yang banyak, penerima gadai boleh 

meminumnya, namun ia harus menanggung biaya 

pemeliharaannya”. (HR. Jamaah, kecuali Muslim dan 

An-Nasai, Bukhari) 

 

c. Kesepakatan Ulama (Ijma’) 

Mayoritas ulama sepakat bahwa rahn (gadai) 

diperbolehkan, baik dalam keadaan menetap maupun 

dalam perjalanan. Pendapat ini berbeda dengan pandangan 

Nujahid dan ulama Zhahiriyyah. Sunnah telah menetapkan 

hukum rahn secara mutlak, tanpa membatasi 

penggunaannya hanya saat bepergian atau menetap. 

Penyebutan as-safar (perjalanan) dalam Surah Al-Baqarah 

ayat 283 hanyalah berdasarkan kebiasaan yang umum 

terjadi pada masa itu, bukan sebagai syarat. Dahulu, dalam 

perjalanan sulit menemukan juru tulis, tetapi 

ketidaksediaan juru tulis bukanlah syarat sahnya rahn. 

Sebab, dalam as-Sunnah hukum rahn dijelaskan tanpa 

batasan tertentu. Oleh karena itu, ayat tersebut hanya 

memberikan petunjuk kepada manusia mengenai cara yang 

 
10 Hadits Bukhori no 2326, https://ilmuIslam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-

nomor-2326, diakses 20 Februari 2025. 

https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326


17 
 

 
 

lebih praktis untuk menjamin transaksi ketika tidak ada 

juru tulis yang dapat mencatat utang atau transaksi non-

tunai yang mereka lakukan.11 

 

d. Fatwa MUI 

Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) No. 

25/DSN-MUI/III/2002, yang disahkan pada 28 Maret 2002 

oleh ketua dan sekretaris DSN, menetapkan bahwa 

pemberian pinjaman dengan jaminan barang dalam bentuk 

rahn diperbolehkan dengan ketentuan berikut:12 

1) Penerima gadai (murtahin) berhak menahan barang 

jaminan (marhun bih) hingga seluruh utang nasabah 

(rahin) dilunasi. 

2) Kepemilikan barang jaminan (marhun bih) dan 

manfaatnya tetap berada pada nasabah (rahin). 

3) Tanggungjawab atas pemeliharaan dan 

penyimpangan barang gadai pada dasarnya berada di 

pihak nasabah, namun dapat dilakukan oleh penerima 

gadai, dengan biaya tetap menjadi kewajiban nasabah. 

4) Biaya pemeliharaan dan penyimpanan barang gadai 

tidak boleh ditentukan berdasarkan jumlah pinjaman. 

5) Mekanisme penjualan barang gadai: 

a) Jika jatuh tempo, pegadaian harus mengingatkan 

pihak nasabah untuk segera melunasi utangnya. 

b) Jika nasabah tidak melunasi utangnya, barang 

gadai dapat dijual secara paksa dan dilelang 

sesuai prinsip syariah. 

c) Hasil penjualan digunakan untuk melunasi utang 

nasabah, termasuk biaya pemeliharaan, 

penyimpanan, dan penjualan. 

d) Jika terdapat kelebihan dari hasil penjualan, 

maka menjadi hak nasabah, sementara jika ada 

kekurangan, nasabah tetap tanggungjawab untuk 

menutupinya. 

 
11 Wahbah Az-Zuhaily, Al Fiqh Al-Islam Wa Adillatuhu, Jilid 6, 182. 
12 Sumiati, Ahmad Damiri, et.al., “Rahn (Gadai) Dalam Perspektif Tafsir Dan 

Hadits Serta Implementasinya Pada Lembaga Pegadaian Syariah”, Jurnal Ekonomi 

Syariah dan Bisnis Perbankan, vol. 6, no.1, 2022, 128. 



18 
 

 
 

 

3. Rukun dan Syarat Gadai 

Secara umum, setiap transaksi baik itu jual beli maupun 

sewa-menyewa harus memenuhi rukun dan syarat sah, 

termasuk dalam akad gadai. Begitu pula dengan hak dan 

kewajiban yang harus dipenuhi oleh para pihak yang terlibat 

dalam transaksi gadai. Ketentuan tersebut dijelaskan sebagai 

berikut:13 

a. Rukun Gadai 

1) Rahin (pihak yang menggadaikan) 

Orang yang telah dewasa, berakal sehat, dapat 

dipercaya, dan memiliki barang yang akan digadaikan. 

2) Murtahin (pihak penerima gadai) 

Bank atau lembaga yang dipercaya oleh rahin untuk 

memberikan dana dengan jaminan barang gadai. 

3) Marhun (barang jaminan) 

Barang yang dijadikan jaminan oleh rahin untuk 

memperoleh pinjaman 

4) Marhun Bih (utang) 

Sejumlah dana yang diberikan oleh murtahin kepada 

rahin berdasarkan nilai tafsiran barang jaminan 

(marhun) 

5) Shighat (ijab kabul) 

Kesepakatan antara rahin dan murtahin dalam 

pelaksanaan akad gadai. 

 

b. Syarat Gadai 

Para ulama fikih menetapkan syarat-syarat rahn yang 

sesuai dengan rukun akad gadai itu sendiri, yaitu:14 

1) Rahin dan murtahin 

Pihak yang menggadaikan (rahin) dan penerima gadai 

(murtahin) harus memiliki kecakapan hukum sesuai 

syariat Islam, yaitu berakal sehat dan telah mencapai 

usia baligh. 

 
13 Musa, “Gadai Emas Prespektif Kepatuhan Syariah dan Hukum di Indonesia”, 

Journal of Sharia Economic Law, vol. 3, no. 2, 2020, 129. 
14 Ibid., 130. 



19 
 

 
 

2) Sighat (Ijab dan Qabul) 

a) Akad gadai tidak boleh dikaitkan dengan syarat 

tertentu atau ditetapkan untuk waktu tertentu di 

masa depan. 

b) Rahn memiliki unsur penyerahan barang jaminan 

dan pemberian utang, mirip dengan akad jual beli. 

Oleh karena itu, akad ini tidak boleh bersyarat atau 

memiliki ketentuan waktu tertentu di masa depan.  

3) Marhun Bih (Utang) 

Utang yang dijadikan dasar dalam akad gadai harus 

bersifat tetap, bukan utang yang terus bertambah atau 

berbunga. Jika utang tersebut mengandung unsur bunga, 

maka perjanjian tersebut dianggap mengandung riba, 

yang bertentangan dengan prinsip syariat Islam. 

4) Marhun (Barang Jaminan dalam Gadai) 

a) Dalam syariat Islam, barang jaminan harus memiliki 

nilai serta dapat dimanfaatkan. 

b) Barang jaminan harus bersifat diperjualbelikan dan 

nilainya sebanding dengan jumlah utang. 

c) Jaminan harus bersifat jelas dan diidentifikasi secara 

khusus. 

d) Barang jaminan harus merupakan kepemilikan sah 

dari debitur. 

e) Jaminan harus berupa asset yang utuh dan tidak 

terbagi di beberapa tempat. 

f) Barang jaminan dapat diserahkan kepada pihak lain, 

baik dalam bentuk fisik maupun manfaatnya. 

 

c. Hak dan Kewajiban Penerima dan Pemberi Gadai 

1) Penerima Gadai (Murtahin) 

Hak penerima gadai diantaranya yaitu:15 

a) Jika rahin tidak mampu melunasi utangnya pada saat 

jatuh tempo, murtahin berhak menjual barang 

jaminan (marhun). 

 
15 Yuyun Juwita Lestari, Iza Hanifuddin, “Dasar Hukum Pegadaian Syariah Dalam 

Fatwa DSN-MUI”, Jurnal Hukum Ekonomi Islam, vol. 5 no. 2, 2021, 152. 



20 
 

 
 

b) Murtahin berhak mendapatkan penggantian atas 

biaya yang dikeluarkan untuk menjaga keamanan 

barang jaminan. 

c) Penerima gadai berhak menahan barang gadai 

hingga seluruh pinjaman dilunasi. 

 

Kewajiban penerima gadai yaitu: 

a) Jika terjadi kehilangan atau kerusakan pada barang 

jaminan akibat kelalaian murtahin, maka ia harus 

bertanggungjawab. 

b) Tidak diperbolehkan menggunakan barang jaminan 

untuk kepentingan pribadi. 

c) Sebelum melelang barang jaminan, penerima gadai 

wajib memberikan pemberitahuan kepada rahin. 

 

2) Pemberi Gadai 

Hak pemberi gadai diantaranya yaitu:16 

a) Setelah melunasi pinjaman, rahin berhak mengambil 

kembali barang jaminan yang diserahkan kepada 

murtahin. 

b) Jika barang jaminan hilang atau rusak akibat 

kelalaian murtahin, rahin berhak menuntut ganti 

rugi. 

c) Rahin berhak menerima sisa penjualan barang 

jaminan setelah dikurangi jumlah pinjaman dan 

biaya lainnya. 

d) Jika terjadi penyalahgunaan barang jaminan oleh 

murtahin, rahin berhak meminta barangnya kembali. 

 

Kewajiban pemberi gadai yaitu:17 

a) Membayar kembali pinjaman beserta biaya-biaya 

yang terkait dalam jangka waktu yang telah 

ditentukan. 

b) Jika tidak dapat melunasi pinjaman dalam waktu 

yang telah disepakati, rahin harus merelakan barang 

jaminannya untuk dijual. 

 
16 Ibid., 153. 
17 Ibid., 154. 



21 
 

 
 

4. Status dan Jenis Barang Gadai 

a. Status Barang Gadai 

Para ulama fiqih menjelaskan bahwa jika barang yang 

dijadikan jaminnan secara hukum telah diserahkan kepada 

penerima gadai (murtahin atau kreditur), maka akad rahn 

dianggap sah, dan pemberi gadai (rahin atau debitur) telah 

menerima dana yang dibutuhkan. Kesempurnaan rahn 

menurut ulama disebut al-qabdh al-marhun, yaitu ketika 

barang jaminan telah dikuasai secara hukum. Jika jaminan 

tersebut sudah berada di tangan kreditur, maka kedua belah 

pihak telah terikat oleh akad rahn.18 Oleh karena itu, saat 

terjalin akad atau kontrak utang-piutang yang disertai 

dengan penyerahan agunan, status hukum barang gadai 

tersebut sudah terbentuk. Sebagai contoh, ketika seorang 

penjual meminta pembeli untuk menyerahkan agunan 

dengan nilai tertentu sebagai jaminan dalam pembelian 

barang secara kredit. 

Akad gadai dianggap sah setelah adanya utang. Para 

ulama berpendapat demikian karena utang memang 

membutuhkan adanya pengambilan agunan sebagai 

jaminan. Oleh karena itu, mengambil sesuatu sebagai 

agunan diperbolehkan. Hal ini menunjukkan bahwa status 

gadai dapat terbentuk bahkan sebelum timbulnya utang. 

Sebagai contoh, seseorang mengatakan: “Aku gadaikan 

barang ini dengan pinjaman uang sebesar 10 juta rupiah dari 

anda.” 

Gadai tersebut sah menurut pandangan mazhab 

Maliki, mazhab Syafi’i, serta Antonio, karena barang 

tersebut berfungsi sebagai agunan untuk suatu hak tertentu. 

Status dalam perkara gadai harus diperhatikan dengan 

seksama. Dalam hal ini, statusnya tetap dianggap sebagai 

gadai karena: 

1) Pihak yang menerima gadai telah menerima barang serta 

pinjaman dari pihak yang menggadaikan. 

 
18 Norfarahzilah, Pemikiran Mazhab Maliki Dan Hambali Tentang Gadai Dan 

Relevasi Penerapannya Di Masyarakat, (Skripsi Sarjana: Fakultas Ekonpmi Dan Bisnis 

Islam, 2022), 23. 



22 
 

 
 

2) Barang yang digadaikan berada di tangan pihak penerima 

gadai sebagai amanah. Jika barang tersebut hilang, pihak 

penerima gadai wajib menggantinya. 

3) Pihak penerima gadai berhak mengingatkan pihak 

penggadai ketika jatuh tempo atau memanfaatkan barang 

jaminan untuk pelunasan. 

4) Pengeluaran untuk pemeliharaan barang jaminan 

menjadi kewajiban pihak penggadai, mirip dengan 

pembayaran sewa rumah yang digadaikan, yang 

merupakan hak penggadai. 

 

b. Jenis Barang Gadai 

Jenis barang gadai (marhun) adalah barang yang 

digunakan sebagai agunan oleh pemberi gadai (rahin) untuk 

menjamin utang dan berada di tangan penerima gadai 

(murtahin) sebagai jaminan atas pinjaman tersebut. 

Barang-barang yang dapat digadaikan antara lain:19 

1) Perhiasan, seperti perhiasan yang dibuat dari platina, 

intan, perak, emas, mutiara, dan sebagainya. 

2) Peralatan rumah tangga, seperti perlengkapan dapur, 

perlengkapan berkebun, dan lainnya. 

3) Barang elektronik, seperti televisi, kipas angin, 

computer, kulkas, dan lain-lain. 

4) Kendaraan, seperti mobil, motor, sepeda, dan sebagainya. 

5) Barang-barang lain yang dianggap memiliki nilai. 

 

5. Pemanfaatan Barang Gadai 

Sebagian besar ulama sepakat bahwa barang yang 

dijadikan jaminan tidak boleh dibiarkan begitu saja tanpa 

menghasilkan manfaat, karena hal tersebut dianggap sebagai 

tindakan menyia-nyiakan harta. Namun, terdapat perbedaan 

pendapat di kalangan ulama mengenai boleh atau tidaknya 

seorang rahin memanfaatkan barang jaminan. Menurut mazhab 

Hanafiyah dan Malikiyah, seorang rahin tidak diperbolehkan 

menggunakan barang jaminan tanpa izin dari pemegang gadai 

(murtahin), begitu pula sebaliknya. Hanafiyah berpendapat 

 
19 Ibid., 25. 



23 
 

 
 

bahwa larangan ini didasarkan pada hak murtahin untuk menahan 

barang jaminan yang diterimanya. Oleh karena itu, jika rahin 

ingin memanfaatkannya, ia harus memperoleh izin dari murtahin 

terlebih dahulu. Jika terjadi kerusakan akibat penggunaan oleh 

rahin, maka rahin bertanggung jawab atas kerusakan tersebut, 

bukan murtahin. Sementara itu, ulama dari mazhab Syafi’iyah 

berpendapat bahwa rahin diperbolehkan menggunakan barang 

jaminan selama pemanfaatannya tidak mengurangi nilai 

ekonomis barang tersebut. Namun, jika penggunaannya 

menyebabkan penurunan nilai ekonomi marhun, maka hal itu 

tidak diperbolehkan.20 

Terkait dengan hukum pemanfaatan barang jaminan oleh 

murtahin, mayoritas ulama berpendapat bahwa pemegang gadai 

tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari barang jaminan, 

meskipun pemilik barang mengizinkannya. Hal ini dilarang 

dalam Islam dikarenakan tindakan tersebut termasuk dalam 

kategori utang yang memberikan manfaat kepada pemberi utang. 

Pendapat ini didasarkan pada hadis Nabi SAW yang menyatakan, 

“Setiap utang yang mendatangkan manfaat termasuk riba.” 

Dalam Islam, akad gadai (rahn) merupakan akad tabarru’ yang 

berfungsi sebagai jaminan atas utang, bukan akad tijarah yang 

bertujuan untuk mencari keuntungan. 

Imam Ahmad, Ishaq, al-Laith, dan al-Hasan berpendapat 

bahwa jika barang jaminan berupa kendaraan yang dapat 

digunakan atau hewan ternak yang dapat diambil susunya, maka 

pemegang gadai boleh memanfaatkannya, tetapi hanya sebatas 

untuk mengganti biaya perawatan yang telah dikeluarkan selama 

barang tersebut berada dalam penguasaannya. Sementara itu, 

sebagian ulama fiqih lainnya berpendapat bahwa pemegang gadai 

diperbolehkan menggunakan barang jaminan selama mendapat 

izin dari pemiliknya. Hal ini karena pemilik barang memiliki hak 

untuk memberikan izin kepada siapa pun yang diinginkannya. 

Dalam konteks ini, pemanfaatan barang jaminan didasarkan pada 

izin pemilik, bukan atas dasar pinjaman.21 

 

 
20 Adanan Murroh Nasution, “Gadai Dalam Persepektif Hukum Ekonomi Islam”, 

Jurnal Hukum Ekonomi, vol. 5 no. 2, November 2019, 141-142. 
21 Ibid., 143. 



24 
 

 
 

6. Berakhirnya Akad Gadai 

Beberapa faktor yang menyebabkan akad gadai berakhir 

antara lain:22 

a. Pengembalian rahn kepada pemiliknya. Akad gadai dianggap 

selesai ketika barang yang digadaikan kembali kepada 

pemiliknya. 

b. Pelunasan hutang. Setelah seluruh hutang dilunasi, rahin 

berhak mengambil kembali barang yang telah digadaikan. 

Sayyid Sabiq menukil perkataan Ibnu Nadzir mengatakan 

bahwa para ulama sepakat jika seseorang membayar sebagian 

hutangnya tetapi ingin mengambil mengambil sebagian 

barang gadaian, maka hal tersebut tidak diperbolehkan hingga 

hutangnya lunas sepenuhnya. Penjualan gadai secara paksa 

oleh hakim. Hakim memiliki wewenang untuk menjual 

barang gadaian guna melunasi hutang rahin, meskipun rahin 

tidak menyetujuinya. 

c. Penghapusan hutang oleh murtahin. Jika murtahin 

menghapuskan hutang rahin, maka akad gadai otomatis 

berakhir. 

d. Pembatalan hutang oleh murtahin. Murtahin dapat 

membatalkan hutang rahin, yang menjadikan akad gadai tidak 

berlaku lagi. 

e. Meninggalnya rahin. Menurut Ulama Malikiyah, akad gadai 

menjadi batal apabila rahin meninggal dunia sebelum barang 

gadaian diserahkan murtahin, mengalami kebangkrutan, tidak 

mampu melunasi hutang, menderita sakit atau gangguan jiwa 

yang berujung pada kematian.23 

f. Kerusakan atau kehilangan barang gadaian. Jika barang 

gadaian mengalami kerusakan atau hilang, maka akad gadai 

dianggap berakhir. 

g. Alih hak rahn ke pihak lain. Akad gadai juga dapat berakhir 

apabila barang gadaian dialihkan kepada pihak lain dalam 

bentuk hibah, hadiah, atau sedekah. 

 

 

 
22 Abdurrahman Misno, “Gadai dalam Syari’at Islam”, Jurnal Ekonomi dan Bisnis 

Islam, 34. 
23 Ibid., 34. 



25 
 

 
 

B. Pegadaian Syariah Kontemporer 

1. Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer 

Pegadaian syariah kontemporer merupakan sebuah 

lembaga keuangan yang hadir sebagai alternatif pembiayaan 

yang berbasis pada prinsip-prinsip syariah Islam, yang secara 

khusus menghindari unsur riba, gharar (ketidakjelasan), dan 

maisir. Lembaga ini menjalankan operasionalnya dengan 

menggunakan akad rahn, yaitu akad gadai dalam Islam, di mana 

nasabah menyerahkan barang berharga seperti emas, kendaraan 

atau barang bernilai lainnya sebagai jaminan atas pinjaman tunai 

yang diterimanya. Barang jaminan tersebut tetap menjadi milik 

nasabah, namun berada dalam penguasaan lembaga pegadaian 

selama utang belum dilunasi.24 

Salah satu karakteristik utama pegadaian syariah adalah 

tidak adanya bunga (riba) atas pinjaman yang diberikan. Sebagai 

gantinya, pegadaian syariah dapat menarik biaya ujrah (imbal 

jasa) yang diperkenankan dalam Islam, sebagai bentuk 

kompensasi atas jasa penyimpanan, pengamanan, dan 

pemeliharaan barang jaminan. Biaya ini ditentukan secara 

transparan di awal akad, dan bukan berdasarkan presentase dari 

pinjaman.25 

Dalam konsep kontemporer, pegadaian syariah tidak hanya 

terbatas pada transaksi rahn tradisional, tetapi juga telah 

mengembangkan berbagai layanan lain yang sesuai dengan 

kebutuhan modern. Di antaranya termasuk rahn emas (gadai 

emas), pembiayaan mikro syariah, serta digitalisasi layanan 

pegadaian, inovasi ini membuat pegadaian syariah semakin 

relevan dan dapat menjangkau segmen masyarakat yang lebih 

luas, khususnya masyarakat menengah ke bawah yang 

membutuhkan solusi keuangan cepat, mudah, dan tetap sesuai 

dengan syariat.26 

 
24 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No. 

25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn. 
25 Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta: 

Gema Insani, 2001), 157. 
26 Kementerian Agama RI, Fiqh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat 

Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 93. 



26 
 

 
 

Selain itu, seluruh kegiatan pegadaian syariah diawasi oleh 

Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang ditunjuk oleh Majelis 

Ulama Indonesia (MUI), serta tunduk pada pengawasan dan 

regulasi Otoritas Jasa Keuangan (OJK). Hal ini bertujuan untuk 

memastikan bahwa seluruh aktivitas operasional, produk, dan 

layanan yang diberikan tetap berada dalam koridor hukum Islam 

dan tidak menyimpang dari ketentuan syariah.27 

Secara kontemporer, pegadaian syariah telah mengalami 

perkembangan yang cukup signifikan, tidak hanya dalam bentuk 

layanan, tetapi juga dalam adaptasi terhadap kebutuhan 

Masyarakat modern. Jika pada awalnya pegadaian syariah hanya 

berfokus pada pembiayaan berbasis akad rahn (gadai) atas 

barang jaminan seperti perhiasan atau barang elektronik, kini 

cakupan layanannya telah berkembang lebih luas. Hal ini 

merupakan bentuk respons terhadap dinamika ekonomi 

Masyarakat serta tantangan zaman yang semakin menuntut 

efisiensi dan inovasi dalam layanan keuangan. 

Salah satu bentuk pengembangan tersebut adalah 

munculnya produk rahn emas, yaitu layanan gadai dengan objek 

berupa emas batangan atau perhiasan emas. Produk ini banyak 

diminati masyarakat karena emas dianggap memiliki nilai stabil 

dan likuid, serta mudah dicairkan menjadi uang tunai. Selain itu, 

rahn emas juga menjadi instrument pembiayaan yang aman dan 

sesuai syariah bagi masyarakat yang membutuhkan dana tunai 

secara cepat namun tetap menghindari riba.28 

Selain rahn emas, pegadaian syariah juga menyediakan 

pembiayaan mikro syariah yang ditujukan untuk mendukung 

pelaku usaha kecil dan mikro (UMKM). Layanan ini umumnya 

tidak hanya melibatkan akad rahn, tetapi juga di kombinasikan 

dengan akad murabahah (jual beli) atau ijarah (sewa), sehingga 

masyarakat dapat memperoleh barang produktif atau modal kerja 

dengan skema cicilan syariah. Dengan demikian, pegadaian 

 
27 Otoritas Jasa Keuangan (OJK), Outlook Industri Jasa Keuangan Syariah Tahun 

2023, 45. 
28 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No. 

26/DSN-MUI/III/2002 tentang Emas Sebagai Objek Rahn. 



27 
 

 
 

syariah tidak hanya memberikan bantuan danz konsumtif, tetapi 

juga berperan dalam pemberdayaan ekonomi umat.29 

Dalam menghadapi era digital, pegadaian syariah juga 

telah merambah ke layanan berbasis teknologi. Beberapa layanan 

telah tersedia secara digital dan online, seperti simulasi 

pembiayaan syariah, pemesanan layanan rahn emas secara 

daring, hingga pelunasan melalui aplikasi mobile. Digitalisasi ini 

dilakukan agar masyarakat dapat mengakses layanan keuangan 

syariah dengan lebih mudah, cepat, dan aman tanpa harus datang 

langsung ke kantor pegadaian.30 Langkah ini juga merupakan 

upaya mendukung inklusi keungan syariah secara nasional, 

sebagaimana diamanatkan oleh OJK dan DSN-MUI. 

Dengan berbagai bentuk inovasi tersebut, pegadaian 

syariah kontemporer tidak hanya menjadi tempat “gadai” semata, 

tetapi berkembang menjadi solusi keuangan syariah yang 

inklusif, adaptif, dan relevan dengan kebutuhan zaman.31 

Terdapat beberapa akad yang digunakan dalam pegadaian 

syariah tergantung pada tujuan peminjaman dan jenis kebutuhan 

nasabah. Setiap akad memiliki karakteristik yang 

membedakannya serta tetap mengacu pada prinsip-prinsip 

syariah yang menghindari riba dan menjunjung asas keadilan. 

a. Akad Qardh al-Hasan (Pinjaman Kebajikan) 

Akad qardh al-hasan merupakan bentuk pinjaman 

tanpa imbalan yang diberikan oleh lembaga keuangan 

syariah kepada nasabah yang membutuhkan dana untuk 

keperluan konsumtif. Dalam skema ini, barang berharga 

dijadikan sebagai jaminan, sementara dana yang diberikan 

bukan untuk kegiatan usaha, melainkan untuk pemenuhan 

kebutuhan pribadi atau rumag tangga. Pegadaian syariah 

tidak mengambil keuntungan dari pinjaman ini, melainkan 

hanya boleh mengenakan biaya administrasi yang wajar. 

 
29 Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta: 

Gema Insani, 2001), 160-161. 
30 Otoritas Jasa Keuangan (OJK), Outlook Industri Jasa Keuangan Syariah Tahun 

2023, 47-48. 
31 Kementerian Agama RI, Fiqh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat 

Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 95. 



28 
 

 
 

Akad ini mencerminkan semangat tolong-menolong 

(ta’awun) dan solidaritas sosial dalam Islam.32 

b. Akad Mudharabah (Bagi Hasil Usaha) 

Untuk nasabah yang ingin mendapatkan tambahan 

modal guna mengembangkan usahanya, pegadaian syariah 

menyediakan akad rahn yang digabungkan dengan akad 

mudharabah. Dalam bentuk ini, nasabah menyerahkan 

barang sebagai jaminan untuk memperoleh dana 

pembiayaan produktif. Dana tersebut digunakan sebagai 

modal usaha, dan sebagai gantinya, nasabah (rahin) akan 

memberikan bagi hasil keuntungan kepada pihak pegadaian 

(murtahin) sesuai dengan kesepakatan awal. Bagi hasil ini 

hanya diberikan jika usaha yang dijalankan memperoleh 

keuntungan, dan tidak termasuk sebagai bentuk bunga. Jenis 

akad ini mendukung pemberdayaan ekonomi masyarakat 

melalui pembiayaan yang adil dan berbasis kerja sama.33 

c. Akad Ba’i al-Muqayadah (Jual Beli Bersyarat) 

Akad ba’i al-muqayadah diterapkan jika nasabah 

ingin mendapatkan pembiayaan dalam bentuk barang 

dagangan atau alat produksi, bukan berupa uang tunai. 

Dalam skema ini, barang yang dijadikan jaminan bisa 

berupa benda yang bermanfaat atau tidak, tergantung 

kesepakatan. Pihak pegadaian akan membeli barang tertentu 

sesuai permintaan nasabah, lalu menjualanya kembali 

kapada nasabah dengan sistem cicilan dan penambahan 

margin keuntungan (mark-up) yang disepakati di awal akad. 

Sistem ini memastikan bahwa nasabah tetap memperoleh 

kebutuhan produktifnya, tanpa harus menerima uang tunai 

secara langsung. Ba’i al-muqayadah menjadi solusi bagi 

nasabah yang membutuhkan akses barang untuk usaha tanpa 

melibatkan transaksi yang dilarang dalam syari’ah.34 

 

 
32 DSN-MUI, Fatwa No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh. 
33 Muhammad, Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2006), 210-211. 
34 M. Nur Rianto Al-Arif, Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV Pustaka 

Setia, 2012), 183-184. 



29 
 

 
 

 Untuk membentuk lembaga pegadaian syariah yang ideal 

dan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, terdapat beberapa aspek 

penting yang harus diperhatikan. Aspek-aspek ini mencakup 

legalitas permodalan, sumber daya manusia, kelembagaan, 

sistem dan prosedur, serta pengawasan. Masing-masing aspek 

berkontribusi pada terbentuknya sistem pegadaian syariah yang 

terpercaya, efisien, dan sesuai dengan syariah. 

a. Aspek Legalitas 

Lembaga pegadaian syariah harus berdiri di atas dasar 

hukum yang sah. Legalitas ini meliputi perizinan dari 

pemerintah, sebagaimana diatur dalam Peraturan 

Pemerintah No. 10 Tahun 1990 tentang Perusahaan Umum 

Pegadaian. Regulasi ini memberikan kerangka hukum bagi 

lembaga gadai, termasuk pegadaian syariah untuk 

beroperasi secara formal dan terstruktur.35 

b. Aspek Permodalan 

Modal merupakan fondasi operasional dalam pendirian 

pegadaian syariah. Mengingat lembaga ini membutuhkan 

dana yang cukup besar untuk pembiayaan nasabah dan 

penyimpanan barangg jaminan, maka diperlukan sumber 

permodalan yang sesuai syariah. Permodalan dapat 

dihimpun melalui skema musyarakah (kerja sama modal) 

atau mudharabah (kerja sama antara pemilik modal dan 

pengelola), baik dari perorangan maupun lembaga seperti 

bank syariah.36 

c. Aspek Sumber Daya Manusia (SDM) 

SDM yang profesional dan memahami prinsip-prinsip 

pegadaian syariah sangat menentukan keberhasilan lembaga 

ini. Pegawai harus menguasai aspek teknis seperti 

penaksiran barang, penghitungan biaya, hingga pengelolaan 

keuangan, serta memiliki integritas dan pemahaman syariah 

 
35 Pemerintah Republik Indonesia, Peraturan Pemerintah No. 10 Tahun 1990 

tentang Perusahaan Umum Pegadaian, Lembaran Negara Tahun 1990 Nomor 17. 
36 M. Nur Rianto Al-Arif, Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV Pustaka 

Setia, 2012), 181-183. 



30 
 

 
 

yang kuat. SDM juga diharapkan menjadi agen dakwah yang 

turut mensyiarkan nilai-nilai Islam dalam praktik ekonomi.37 

d. Aspek Kelembagaan 

Sebagai institusi keuangan berbasis syariah, pegadaian 

syariah perlu memiliki kelembagaan yang kuat dan dikenal 

luas oleh Masyarakat. Sosialisasi tentang perbedaan antara 

pegadaian syariah dan konvensional menjadi penting agar 

masyarakat memahami nilai tambah syariah dalam layanan 

ini. Pegadaian syariah juga harus menunjukkan komitmen 

pada nilai maslahah (kemaslahatan umat).38 

e. Aspek Sistem dan Prosedur 

Seluruh sistem operasional pegadaian syariah wajib 

mengikuti kaidah-kaidah syariah. Prosedur yang dijalankan 

harus mencerminkan transparansi, keadilan, dan 

menghindari praktik riba. Fleksibilitas sistem diperbolehkan 

selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah. Hal 

ini menunjukkan bahwa pegadaian syariah harus mampu 

beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat lokal tanpa 

mengabaikan aturan agama.39 

f. Aspek Pengawasan 

Agar tetap sesuai syariah, operasional pegadaian syariah 

diawasi oleh Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS juga 

bertugas mengawal dan memberikan fatwa serta persetujuan 

terhadap setiap produk dan mekanisme kerja lembaga 

tersebut. Pengawasan ini merupakan bagian penting dari 

menjaga kepercayaan publik dan integritas syariah lembaga 

gadai.40 

 

 

 

 

 
37 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik, (Jakarta: 

Gema Insani, 2001), 135-136. 
38 Kementerian Agama RI, Fiqh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: Direktorat 

Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018), 94. 
39 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008), 105. 
40 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Pedoman 

Umum Dewan Pengawas Syariah LKS, 2002. 



31 
 

 
 

2. Regulasi Pegadaian Syariah 

a. Peran Otoritas Jasa Keuangan (OJK) 

Dalam sistem hukum di Indonesia, Undang-Undang 

menyatakan bahwa lembaga pegadaian termasuk dalam 

kategori lembaga jasa keuangan yang kegiatan usahanya 

berada di bawah pengaturan dan pengawasan Otoritas Jasa 

Keuangan (OJK). Ketentuan ini menegaskan bahwa 

aktivitas pegadaian tidak dapat berjalan secara bebas tanpa 

regulasi, melainkan harus mengikuti aturan yang telah 

ditetapkan oleh OJK. Salah satu regulasi yang mengatur 

tentang kegiatan pegadaian adalah Peraturan (OJK) tentang 

Usaha Pergadaian. Peraturan ini memiliki dampak besar 

terhadap tata kelola hukum jaminan di Indonesia, terutama 

yang berkaitan dengan jaminan gadai sebagai salah satu 

bentuk aturan hukum perdata klasik, tetapi juga harus 

menyesuaikan dengan ketentuan yang diatur dalam regulasi 

sektor jasa keuangan. Peraturan Otoritas Jasa Keuangan 

(PJOK) menerbitkan peraturan khusus yang mengatur 

operasional dan tata kelola pegadaian syariah PJOK Nomor 

31/PJOK.05/2016 tentang usaha pegadaian.41 

Dalam pelaksanannya, perusahaan pergadaian di 

Indonesia terbagi menjadi dua jenis. Pertama, perusahaan 

pergadaian yang dikelola oleh pihak swasta. Kedua, 

perusahaan pergadaian yang dimiliki dan dijalankan oleh 

pemerintah. Kedua jenis perusahaan ini beroperasi dengan 

pengawasan langsung dari OJK, sebagaimana dijelaskan 

dalam Pasal 1 angka 2 Peraturan OJK tentang Usaha 

Pergadaian. Penjelasan lebih lanjut mengenai perusahaan 

pergadaian dapat dibagi menadi dua yaitu: 

1) Perusahaan Pergadaian Swasta  

Menurut Pasal 1 angka 3 dalam Peraturan Otoritas Jasa 

Keuangan (PJOK) tentang Usaha Pergadaian, 

perusahaan pergadaian swasta adalah badan usaha 

berbadan hukum yang menjalankan kegiatan di bidang 

pergadaian. Cakupan usaha pergadaian yang dimaksud 

dalam peraturan ini jauh lebih luas dibandingkan dengan 

 
41 Otoritas Jasa Keuangan, Peraturan OJK No. 31/POJK.05/2016 tentang Usaha 

Pergadaian, Pasal 2. 



32 
 

 
 

definisi gadai dalam Pasal 1150 Kitab Undang-Undang 

Hukum Perdata (KUHPerdata). Jika KUHPerdata hanya 

membahsa gadai secara terbatas sebagai jaminan 

kebendaan atas utang, maka PJOK telah memperluas 

cakupannya, termasuk mengakomodasi sistem 

pegadaian berbasis syariah. Kegiatan pergadaian tidak 

lagi hanya dilakukan oleh perusahaan milik pemerintah, 

seperti PT Pegadaian, tetapi juga dapat dijalankan oleh 

perusahaan swasta yang memenuhi syarat dan tunduk 

pada ketentuan OJK. Hal ini membuka ruang yang lebih 

luas bagi pengembangan usaha pegadaian dengan sistem 

pengawasan yang lebih terstruktur dan legal.42 

2) Perusahaan Pergadaian Pemerintah 

Pasal 1 angka 4 PJOK Usaha Pergadaian secara khusus 

mengatur tentang PT Pegadaian (Persero), yaitu 

perusahaan milik pemerintah yang menjalankan kegiatan 

pergadaian. Sebelum adanya regulasi dari OJK ini, 

praktik pegadaian di Indonesia masih merujuk pada 

ketentuan KUHPerdata, terutama Pasal 1150 hingga 

1160. Dalam KHUPerdata, gadai dianggap sebagai 

jaminan kebendaan yang bersifat accesior, artinya 

keberadaan gadai sangat tergantung pada perjanjian 

utamanya, yaitu utang piutang. Apabila utang selesai, 

maka gadai pun berakhir. Namun, definisi dan ruang 

lingkup gadai dalam KUHPerdata tersebut dianggap 

terlalu sempit jika dibandingkan dengan pengaturan yang 

diberikan dalam PJOK. Dalam peraturan baru ini, 

kegiatan usaha pegadaian mencakup layanan jasa 

taksiran barang, penitipan, dan jasa-jasa lainnya, 

termasuk layanan yang berdasarkan orinsip-prinsip 

syariah. Hal ini menunjukkan bahwa PJOK tidak hanya 

menata ulang regulasi, tetapi juga memperluas model 

bisnis pergadaian. 

Sebelum terbitnya PJOK ini, praktik pegadaian 

berjalan tanpa pengawasan yang memadai. Akibatnya, 

 
42 Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah 

Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal 

Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 17. 



33 
 

 
 

banyak konsumen yang tidak mendapatkan perlindungan 

hukum yang jelas ketika menggadaikan barang. Oleh karena 

itu, keberadaan PJOK Usaha Pergadaian sangat penting 

untuk menciptakan kepastian hukum dan melindungi hak-

hak Masyarakat dalam transaksi gadai. Diterbitkannya 

Peraturan Otoritas Jasa Keuangan (POJK) tentang Usaha 

Pergadaian memberikan dasar hukum yang kokoh bagi OJK 

dalam menjalankan tugas pengawasan terhadap kegiatan 

usaha pergadaian. Dengan adanya regulasi ini, pergadaian 

diakui sebagai bagian dari industri jasa keuangan yang 

memiliki karakteristik khusus, sehingga memerlukan 

pengaturan dan pengawasan tersendiri yang lebih sistematis 

dan terarah.43 

Secara umum, unsur-unsur gadai yang termuat dalam 

POJK memiliki kesamaan dengan yang terdapat dalam Pasal 

1150 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), 

terutama dalam hal bahwa gadai merupakan bentuk jaminan 

kebendaan. Dalam KUHPerdata, terdapat beberapa unsur 

pokok yang menjelaskan mekanisme gadai, yaitu:44 

1) Penguasaan atas barang bergerak berada di tangan pihak 

kreditur, dalam hal ini perusahaan pegadaian. Artinya, 

barang yang dijadikan jaminan akan dipegang oleh 

pihak yang memberikan pinjaman selama utang belum 

dilunasi. 

2) Jika nasabah tidak mampu melunasi pinjamannya, maka 

perusahaan pegadaian memiliki hak untuk menjual atau 

melelang barang tersebut, dan hasilnya digunakan untuk 

melunasi utang yang belum dibayar. 

3) Perusahaan pegadaian memiliki hak untuk didahulukan 

(droit de preference) dibandingkan dengan kreditur lain 

dalam hal pelunasan, artinya mereka memiliki prioritas 

dalam mengambil kembali dana dari hasil penjualan 

barang jaminan. 

 
43 Abubakar, L., Handayani, T. Telaah Yuridis Perkembangan Regulasi Dan Usaha 

Pergadaian Sebagai Pranata Jaminan Kebendaan. Jurnal Bina Mulia Hukum, vol. 2, no. 

1, September 2017, 84. 
44 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 1150. 



34 
 

 
 

Dalam pembahasan ini akan dijelaskan beberapa 

perbedaan penting antara ketentuan gadai menurut Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata) dan 

peraturan yang diatur dalam POJK Usaha Pergadaian. 

Perbedaan ini muncul karena perkembangan hukum dan 

kebutuhan pengaturan yang lebih rinci dalam konteks 

lembaga keuangan modern. Pertama, perbedaan terletak 

pada objek yang dapat dijadikan barang gadai. Dalam 

KUHPerdata, objek gadai bisa berupa benda bergerak baik 

yang berwujud seperti barang fisik, maupun yang tidak 

berwujud seperti piutang atau hak. Sementara itu, menurut 

POJK, objek gadai dibatasi hanya pada benda bergerak yang 

berwujud saja. Kedua, terkait penguasaan barang gadai, 

KUHPerdata menyatakan bahwa barang gadai dikuasai oleh 

pihak penerima gadai (kreditur).45 Sedangkan dalam praktik 

pergadaian menurut POJK, barang gadai dikuasai langsung 

oleh perusahaan pegadaian selama utang belum dilunasi. 

Ketiga, mengenai mekanisme pelunasan utang, KUHPerdata 

memberikan hak kepada penerima gadai untuk melunasi 

piutangnya dengan cara mengambil hasil dari penjualan 

objek gadai. Hal yang sama juga berlaku dalam POJK, 

namun secara teknis dinyatakan bahwa perusahaan 

pegadaian berhak melakukan pelunasan pinjaman melalui 

lelang atau penjualan barang yang digadaikan oleh nasabah. 

Keempat, soal status kepemilikan barang gadai, 

KUHPerdata menjelaskan bahwa barang yang digadaikan 

tetap menjadi milik debitur (orang yang berutang), hanya 

saja berada dalam penguasaan kreditur. Sementara dalam 

POJK, barang gadai tetap menjadi milik nasabah, yang 

merupakan sebutan lain untuk debitur dalam konteks 

lembaga pegadaian. Terakhir, dalam hal keuntungan atau 

imbal hasil, KUHPerdata hanya membahas mengenai bunga 

dan biaya tambahan lainnya. Sedangkan POJK tidak hanya 

mengatur soal bunga, tetapi juga memasukkan jasa pinjaman 

sebagai bagian dari komponen biaya yang dapat dikenakan 

 
45 Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah 

Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal 

Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 18. 



35 
 

 
 

dalam transaksi gadai. Perbedaan-perbedaan ini 

menunjukkan bahwa pengaturan dalam POJK lebih 

diarahkan pada praktik pergadaian sebagai lembaga jasa 

keuangan yang diawasi, sehingga lebih sistematis dan 

terstruktur dibandingkan pengaturan umum dalam 

KUHPerdata.46 

Salah satu hal yang diatur dalam Peraturan Otoritas 

Jasa Keuangan (POJK) tentang Usaha Pergadaian namun 

tidak terdapat dalam KUHPerdata adalah kewajiban untuk 

mengasuransikan barang jaminan. Sebagaimana tercantum 

dalam Pasal 22 ayat (3) POJK, perusahaan pergadaian wajib 

mengasuransikan barang jaminan dan barang titipan sebagai 

bentuk perlindungan atas risiko kerugian yang mungkin 

terjadi47. Langkah ini merupakan bagian dari upaya mitigasi 

risiko yakni usaha untuk meminimalkan dampak kerugian 

jika terjadi hal-hal yang tidak diinginkan seperti kehilangan, 

kerusakan, atau bencana. Dalam praktiknya, masyarakat 

yang menggunakan layanan pegadaian umumnya tidak 

mengelola risiko ini secara mandiri, melainkan 

menyerahkannya kepada pihak ketiga, dalam hal ini adalah 

lembaga asuransi. Dengan demikian, pengaturan dalam 

POJK mencerminkan perkembangan sistem keuangan yang 

lebih profesional dan terintegrasi dengan lembaga keuangan 

lainnya, termasuk asuransi.48 

Dalam praktik pergadaian, sangat penting bagi 

perusahaan pegadaian untuk mengasuransikan barang-

barang jaminan yang dititipkan oleh nasabah. Hal ini 

dilakukan untuk memberikan perlindungan jika terjadi hal-

hal yang tidak diinginkan, seperti bencana alam misalnya 

gunung meletus, tsunami, atau angin topan. Apabila risiko 

tersebut terjadi, maka kerugian atas barang jaminan dapat 

ditanggung oleh pihak asuransi. Dalam konteks hukum, 

peristiwa-peristiwa tersebut tergolong sebagai keadaan 

memaksa (force majeure), yaitu situasi di luar kendali 

manusia yang dapat menghalangi pelaksanaan suatu 

 
46 Ibid., 18. 
47 POJK, Pasal 22 ayat (3). 
48 Sembiring S, Hukum Asuransi, Bandung: Nuansa Aulia, 2014, 4. 



36 
 

 
 

perjanjian. Selain itu, Peraturan OJK (POJK) Usaha 

Pergadaian juga mengatur secara jelas mengenai jangka 

waktu pinjaman dengan jaminan gadai. Dalam Pasal 24 ayat 

(1) POJK, disebutkan bahwa batas waktu maksimal 

pinjaman adalah selama empat bulan. Ketentuan ini 

memberikan kejelasan bagi nasabah dan perusahaan 

pegadaian. Sebaliknya, dalam KUHPerdata, tidak ada 

penjelasan rinci mengenai batas waktu pinjaman untuk 

gadai, sehingga menimbulkan kekaburan hukum dalam 

praktiknya.49 

Pasal 26 POJK mengatur tentang tata cara dan syarat 

penjualan barang jaminan melalui lelang, yang harus 

dilakukan sesuai dengan peraturan perundang-undangan 

yang berlaku. Aturan ini memberikan kepastian hukum 

mengenai bagaimana barang jaminan dapat dijual apabila 

pinjaman tidak dilunasi. Hal ini ditegaskan kembali dalam 

Pasal 27 POJK, yang mewajibkan perusahaan pegadaian 

untuk mengembalikan kelebihan hasil penjualan barang 

jaminan kepada nasabah jika barang dijual lewat lelang atau 

berdasarkan kuasa penjualan. Sementara itu, KUHPerdata 

tidak memberikan pengaturan secara rinci terkait proses 

penjualan barang gadai melalui lelang, sehingga POJK hadir 

untuk melengkapi kekosongan tersebut. 

POJK juga memperjelas ruang lingkup kegiatan usaha 

pergadaian, baik yang berbasis konvensional maupun 

syariah. Adapun jenis-jenis kegiatan usaha yang dapat 

dilakukan oleh perusahaan pegadaian antara lain:50 

1) Memberikan pinjaman uang dengan jaminan fidusia, 

yaitu jaminan atas benda bergerak tanpa penyerahan fisik 

barang. 

2) Memberikan pinjaman dengan sistem hukum gadai, di 

mana barang diserahkan secara fisik sebagai jaminan. 

3) Melayani penitipan barang berharga, seperti perhiasan 

atau dokumen penting. 

 
49  Ibid., Pasal 24 ayat (1). 
50 Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah 

Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang Usaha Pergadaian”, Jurnal 

Hukum Kenotariatan, Vol. 4 No. 1 April 2019, 19. 



37 
 

 
 

4) Menyediakan jasa taksiran, yaitu menilai harga barang 

yang akan dijadikan jaminan. 

5) Melaksanakan kegiatan berbasis fee-based income, yaitu 

layanan yang menghasilkan pendapatan dari biaya jasa. 

6) Menjalankan kegiatan lain yang telah mendapatkan 

persetujuan dari OJK sesuai kebutuhan dan 

perkembangan industri. 

Dengan berbagai pengaturan ini, POJK Usaha 

Pergadaian memberikan dasar hukum yang lebih 

komprehensif, modern, dan adaptif dibandingkan dengan 

ketentuan lama dalam KUHPerdata, serta menjamin 

kepastian dan perlindungan hukum bagi semua pihak yang 

terlibat dalam transaksi gadai. 

b. Fatwa DSN-MUI 

1) Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia 

No:25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn51  

Ketentuan umum:  

a) Murtahin (penerima barang) mempunyai hak untuk 

menahan marhun (barang) sampai semua utang 

Rahin (yang menyerahkan barang) dilunasi.  

b) Marhun dan manfaatnya tetap milik rahin. Pada 

prinsipnya, marhun tidak boleh dimanfaatkan oleh 

murtahin kecuali seizin rahin, dengan tidak 

mengurangi nilai marhun dan pemanfaatannya itu 

sekedar pengganti biaya pemeliharaan dan 

perawatannya.  

c) Pemeliharaan dan penyimpanan marhun pada 

dasarnya menjadi kewajiban Rahn, namun dapat 

juga dilakukan oleh murtahin, sedangkan biaya dan 

pemeliharaan tetap menjadi kewajiban rahin.  

d) Besar biaya pemeliharaan dan penyimpanan marhun 

tidak boleh ditentukan berdasarkan jumlah 

pinjaman.  

e) Penjualan marhun  

 
51 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No. 

25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn. 



38 
 

 
 

(1) Apabila jatuh tempo, murtahin harus 

memperingatkan rahin untuk segera melunasi 

hutangnya.  

(2) Apabila rahin tetap tidak dapat melunasi 

utangnya, maka marhun dijual paksa/ 

dieksekusi melalui lelang sesuai syari’ah.  

(3) Hasil penjualan marhun digunakan untuk 

melunasi utang, biaya pemeliharaan dan 

penyimpanan yang belum dibayar serta biaya 

penjualan. 

(4) Kelebihan hasil penjualan menjadi milik rahin 

dan kekurangannya menjadi kewajiban rahin.  

(5) Jika salah satu pihak tidak menunaikan 

kewajiban atau jika terjadi perselisihan diantara 

kedua belah pihak, maka penyelesaiannya 

dilakukan melalui badan Arbitrase Syari’ah 

setelah tidak tercapai kesepakatan melalui 

musyawarah.  

(6) Fatwa ini berlaku sejak tanggal ditetapkan 

ketentuan jika dikemudian hari ternyata 

terdapat kekeliruan, akan diubah dan 

disempurnakan sebagaimana mestinya.  

 

2) Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia 

No: 26/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn Emas:52  

Pertama: 

a) Rahn emas dibolehkan berdasarkan prinsip rahn. 

b) Ongkos dan biaya penyimapanan barang (marhun) 

ditanggung oleh penggadai (rahin)  

c)  Ongkos dimana dimaksud ayat 2 besarnya 

didasarkan pada pengeluaran yang nyata-nyata 

diperlukan.  

d) Biaya penyimpanan barang (marhun) dilakukan 

berdasarkan akad Ijarah. 

 
52 Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa No: 

26/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn Emas. 



39 
 

 
 

Kedua: Fatwa ini berlaku sejak tanggal ditetapkan, 

dengan ketentuan jika dikemudian hari ternyata terdapat 

kekeliruan, akan diubah dan disempurnakan 

sebagaimana mestinya. 

 

 

  



40 
 

BAB III 

KONSEP GADAI MENURUT IBNU RUSYD DAN IBNU 

QUDAMAH 
 

A. Pemikiran Ibnu Rusyd 

1. Biografi Ibnu Rusyd 

Ibnu Rusyd memiliki nama lengkap Abu al-Walid 

Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd al-Hafidz al-Andalusi al-

Qurthubi al-Maliki lahir di Cordoba, Spanyol, sekitar tahun 1126 

M (520 H)-meninggal 10 Desember 1198 M (595 H) di 

Marrakesh.1 Ia berasal dari keluarga terhormat yang berperan 

sebagai hakim dalam mazhab Maliki. Ibnu Rusyd lahir dalam 

keluarga yang terpandang. Kakeknya, yang dikenal sebagai Ibnu 

Rusyd al-Jadd, merupakan penasihat senior pangeran pada masa 

pemerintahan Almoravid. Ayahnya, Abu al-Qasim Ahmad ibn 

Abi al-Walid, adalah seorang ahli hukum yang mengajar di 

dewan Masjid Cordoba. Saat itu, Ibnu Rusyd masih berusia dua 

belas tahun. Abu al-Qasim kemudian meninggalkan dunia 

peradilan untuk fokus pada pengajaran dan penulisan di bidang 

fikih, tafsir, dan hadits, hingga wafat pada tahun 563 H, ketika 

Ibnu Rusyd sedang berada di puncak aktivitas filosofisnya. Masa 

muda Ibnu Rusyd berlangsung pada akhir era Almoravid, suatu 

periode yang ditandai dengan dominasi para ahli hukum dalam 

bidang pemikiran, budaya, sosial, dan politik. 

Ia telah menghafal al-Qur’an serta kitab al-Muwatta’. 

Namun, karena semangat belajarnya yang tinggi, ia mencari ilmu 

dari berbagai ulama di luar keluarganya. Beberapa gurunya 

antara lain Abu al-Aim Basykawal, Abu Marwan ibn Masarrah, 

Abu Bakar ibn Samhun, Abu Ja’far ibn Abd al-Aziz, Abdullah al-

Maziri, dan Abu Muhammad ibn Rizq. Dalam bidang 

kedokteran, ia belajar dari Abu Ja’far Harun at-Trijali dan Abu 

Marwan ibn Kharbul, sementara dalam bidang filsafat, ia berguru 

kepada Ibnu Bajah dan Ibnu Tufail. 

 
1 Muhammad Asep Setiawan, “Kontruksi Filsafat Ibnu Rusyd dan Pengaruhnya 

Terhadap Peradaban Barat”, Journal of Islamic Theology and Philosophy, vol. 4, no. 1, 

Juni 2022, 24. 



41 
 

 
 

Ibnu Rusyd dikenal dalam berbagai sumber bibliografi 

sebagai penulis sejumlah karya di bidang ilmu hukum, salah 

satunya Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, yang 

merupakan ringkasan dari al-Mustashfa karya al-Ghazali. Di 

antara risalah-risalahnya, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid memiliki nilai penting karena memberikan 

pemahaman tentang hakikat dan tujuan ilmu fikih. Dalam bab 

pembuka, Ibnu Rusyd menyatakan bahwa risalah ini ditulis untuk 

mencatat berbagai ijtihad hukum yang disepakati maupun 

diperselisihkan oleh para cendekiawan, dengan merujuk pada 

prinsip-prinsip dan aturan-aturan mendasar. Ia mendasarkan 

metodenya pada tiga aspek yang diterima dari Nabi, yaitu ucapan, 

perbuatan, dan persetujuan diam-diam. Ucapan merujuk pada 

perkataan Nabi dalam bentuk ungkapan spesifik, perbuatan 

mencerminkan solusi praktis atas perbedaan hukum, sedangkan 

persetujuan diam-diam (taqrir) berkaitan dengan hal-hal yang 

diterima tanpa pernyataan eksplisit.2 

Metode analogi (qiyas) berada di tengah perbedaan 

pandangan di antara para ulama. Malik bin Anas (w. 795) dan 

Ahmad bin Hanbal (w. 855), pendiri mazhab Maliki dan Hanbali, 

cenderung membatasi penerapan qiyas. Sementara itu, pendiri 

mazhab Hanafi dan asy-Syafi’i lebih memperluas cakupannya. 

Ibnu Rusyd kemudian membahas ujaran hukum, yang ia bagi ke 

dalam empat kategori, di mana tiga di antaranya merupakan 

objek konsensus (ijma’) dan satu menjadi sumber perbedaan 

pendapat. Jenis pertama dari tiga objek konsensus mencakup 

pernyataan-pernyataan yang umumnya mudah dipahami. Jenis 

kedua meliputi pernyataan umum yang berkaitan dengan kasus 

spesifik atau pernyataan khusus yang menunjukkan prinsip 

umum. 

Dalam Fashl al-Maqal, sebagaimana telah dibahas pada 

bab sebelumnya, Ibnu Rusyd menjelaskan kesetaraan antara 

hukum dan qiyas rasional. Ia menegaskan bahwa penggunaan 

qiyas rasional dapat dibenarkan, dengan syarat hanya para ahli 

 
2 Muhamad Subhi Apriantoro, Salsabilla Ines Sekartaji, Apriliya Suryaningsih, 

“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif Ibnu Rusyd Al-Qurthubi 

Dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam, vol. 7, no. 3, 2021, 4. 



42 
 

 
 

fikih yang berwenang menggunakannya atau menerapkan 

deduksi rasional dalam menyelesaikan perbedaan pendapat 

dalam filsafat maupun teologi.3 Metode-metode verbal, yang 

melibatkan pernyataan tekstual eksplisit, seperti yang telah 

disebutkan sebelumnya, dapat berisi perintah, larangan, atau 

pilihan. Oleh karena itu, jenis-jenis hukum dapat diklasifikasikan 

ke dalam lima kategori, yaitu: wajib, dianjurkan, haram, makruh, 

dan mubah. 

Ibnu Rusyd mengidentifikasi enam penyebab utama 

kesalahan yang timbul dari penyalahgunaan lima metode hukum. 

Pertama, kesalahan dalam penggunaan istilah, seperti 

menggeneralisasi yang khusus, mengkhususkan yang umum, 

atau kesalahpahaman terhadap keduanya. Kedua, kesalahan 

dalam ekuivokasi, misalnya ketika suatu perintah disalah artikan 

sebagai kewajiban atau anjuran, serta larangan dipahami secara 

keliru. Ketiga, kesalahan dalam tata bahasa. Keempat, kekeliruan 

dalam menyamakan kiasan dengan makna literal suatu istilah. 

Kelima, penggunaan suatu istilah dalam arti sebenarnya pada satu 

kesempatan dan dalam arti relatif pada kesempatan lain. Keenam, 

kontradiksi dalam dua kasus terkait semua jenis istilah yang 

menjadi dasar pengambilan keputusan, baik dalam tindakan 

maupun persetujuan.4 

Dari berbagai penjelasan metodologis ini, tampak jelas 

bahwa Ibnu Rusyd, sebagai seorang fakih, sangat menekankan 

pentingnya analogi atau deduksi dalam menyelesaikan 

perselisihan hukum. Ia tidak hanya bergantung pada otoritas 

ulama dan fukaha yang sudah diakui, seperti yang cenderung 

dilakukan oleh kalangan tradisionalis. Hal ini sejalan dengan 

ajaran Al-Qur’an, yang berulang kali menyeru umat manusia 

untuk menyelidiki realitas guna mengenal Tuhan sebagai 

Pencipta dunia, sebagaimana telah disebutkan sebelumnya. Jika 

ternyata kajian mengenai deduksi rasional belum pernah 

 
3 Saifuddin, Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam, (Jurnal 

Inteligensia, 2018), vol.4, no.1, 4. 
4 Muhamad Subhi Apriantoro, Salsabilla Ines Sekartaji, Apriliya Suryaningsih, 

“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif Ibnu Rusyd Al-Qurthubi 

Dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam, vol. 7, no. 3, 2021, 4. 



43 
 

 
 

dilakukan oleh para pendahulu Muslim, tetapi justru telah diteliti 

secara mendalam oleh bangsa kuno, yakni Yunani, maka menjadi 

tanggung jawab kita untuk melanjutkan upaya tersebut. Terutama 

dalam kasus deduksi rasional, yang telah dieksplorasi secara 

menyeluruh oleh para pemikir terdahulu di mana yang dimaksud 

Ibnu Rusyd adalah para filsuf dan ahli logika kuno. 

Kitab Bidayatul Mujtahid, dengan judul lengkap Bidayatul 

Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, merupakan karya Ibnu Rusyd 

yang paling terkenal dan memiliki kualitas tertinggi dalam 

bidang fikih dibandingkan dengan karya-karyanya yang lain. 

Ibnu Rusyd menyelesaikan kitab ini sekitar tahun 1188 M, saat ia 

menjabat sebagai Hakim Agung di Kordoba, pada usia sekitar 62 

tahun. Buku ini berisi pemikiran dan argumentasi dari berbagai 

mazhab fikih, mulai dari zaman para sahabat hingga abad ke-11 

M, mencakup pendekatan tekstual maupun rasional. Di era 

modern, kitab ini dikategorikan sebagai salah satu rujukan utama 

dalam ilmu perbandingan mazhab.5 

Sejak akhir abad ke-11 M, ilmu hukum perbandingan 

dikenal sebagai Ilmu Khilaf, yaitu ilmu yang membandingkan 

berbagai argumen yang digunakan oleh para akademisi dalam 

merumuskan hukum. Ibnu Khaldun, dalam pengantar karyanya 

yang terkenal, Al-Muqaddimah, menekankan bahwa Ilmu Khilaf 

(Al-Khilafiyyat) merupakan alat yang sangat berharga untuk 

memahami sudut pandang dan alasan para imam, sehingga 

mempermudah siapa saja dalam menetapkan suatu aturan hukum. 

Karena signifikansinya, tidak mengherankan jika para ulama 

besar Islam seperti Imam Ghazali, Imam Hanafi, Imam Syafii, 

Imam Maliki, serta para imam lainnya dari berbagai mazhab, 

memberikan perhatian besar terhadap bidang ini. 

Seperti halnya para pemikir Islam sebelumnya, Ibnu Rusyd 

tetap dikenang. Ia menyadari bahwa Ilmu Khilaf memiliki 

perbedaan dengan fikih, terutama dalam gaya penulisannya, yang 

berbeda dari para pendahulu yang ia teladani, termasuk 

kakeknya. Jika fikih menjelaskan suatu hukum berdasarkan dalil-

dalil tertentu, Ilmu Khilaf mengkaji hukum dengan 

mempertimbangkan berbagai sudut pandang dan pendapat yang 

 
5 Ibid., 5. 



44 
 

 
 

beragam, disertai argumentasi yang mendalam. Ibnu Rusyd 

menulis Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid dengan 

tujuan ini, dimulai dengan renungannya tentang pentingnya 

membuka kembali pintu ijtihad.6 

Ibnu Rusyd mengabdikan dirinya kepada pemerintahan 

Dinasti Muwahhidin, yang didirikan oleh Muhammad ibn 

Abdullah ibn Tumart pada tahun 541 H dengan pusat kekuasaan 

di Cordoba, Andalusia, setelah berhasil menaklukkan Dinasti 

Murabithin. Ketika Abu Ya’qub al-Mansur naik takhta 

menggantikan Abd Mukmin pada tahun 558 H, Ibnu Rusyd 

mendapat dukungan penuh untuk mendalami filsafat dan 

memberikan komentar terhadap karya-karya Aristoteles. 

Hubungannya dengan Amirul Mukminin Abu Ya’qub terjalin 

melalui perantara Ibnu Tufail. 

Setelah Ya’qub digantikan oleh putranya, Abu Yusuf 

Ya’qub (580-595 H), Ibnu Rusyd menghadapi tekanan dari 

masyarakat, terutama dari kalangan fuqaha. Ia dituduh sebagai 

zindiq dan murtad hanya karena mempelajari serta mengajarkan 

filsafat, yang dianggap sebagai ilmu kuno. Beberapa penulis 

biografi menyebutkan bahwa salah satu penyebab permasalahan 

ini adalah pernyataan dalam bukunya al-Hayawan, di mana ia 

menyebut Amirul Mukminin sebagai raja Barbar. Istilah tersebut 

membuat sang Khalifah tersinggung, karena biasanya digunakan 

untuk menggambarkan penguasa yang zalim dan bodoh. Sumber 

lain menyebutkan bahwa tuduhan terhadap Ibnu Rusyd juga 

dipicu oleh beberapa karyanya dalam bidang filsafat, yang 

dianggap menyatakan bahwa bintang adalah salah satu Tuhan, 

sehingga ia dikafirkan oleh para fuqaha.7 

 

2. Karya-karya Ibnu Rusyd 

Karya-karya Ibnu Rusyd dapat dikelompokkan sebagai 

berikut:8 

 

 
6 Ibid., 5. 
7 Saifuddin, “Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam”, Jurnal 

Inteligensia, vol.4, no.1, Maret 2018, 2. 
8 Ibid., 3. 



45 
 

 
 

a. Bidang filsafat/hikmah: 

1) Tahafut at-Tahafut, 

2) Jauhar al-Aql al-Samawiyah, 

3) Ittisal al-Aql al-Mufarriq bi al-Insan (2 jilid),  

4) Kitab fi al-Aql al-Huyulani aw fi Imkan al-Ittishal, 

5) Syarah Ittishal al-Aql bi al-Insan, 

6) Masail fi Mukhtalif Aqsam al-Manthiq, 

7) Al-Masail al-Burhaniyah, 

8) Khulasah al-Manthiq, 

9) Muqaddimah al-Falsafah, 

10) Al-Natijah al-Muthabaqah, 

11) Jawami’ Aflathon, 

12) At-Ta’rif bi Jihah Nadzr al-Farabi fi Shina’ah al-Manthiq 

wa Nadzr Aristu Fiha, 

13) Syaruh Katsir ‘ala al-Farabi fi al-Masail al-Manthiqi 

Aristotarik, 

14) Maqalah fi al-Radd ‘ala Abi Ali ibn Sina, 

15) Syarh al-Ilahiyat al-Awsat (Talkhis al-Ilahiyat), 

16) Risalah fi Anna Alah La Ya’lam al-Juz’iyah, 

17) Maqalah fi al-Wujud as-Sarmadi wa al-Wujud az-

Zamaniyah, 

18) Fashl an Masail Waqiat fi ‘Ilm al-Ilah, 

19) Masail fi ‘Ilm an-Nafs. 

 

b. Bidang kalam/teologi9 

1) Fashl al-Maqal Baina al-Hikmah wa asy-Syari’ah ma 

Ittishal, 

2) I’tiqad Masyyi’ah wa al-Mutakallimin, 

3) Al-Manahij li Ushul ad-Din, 

4) Syarh Aqidah al-Imam al-Mahdi, 

5) Manahij al-Adillah fi Aqidah al-Millah, 

6) Dhamimah fi Masalah ‘Ilm al-Qadim.   

 

c. Bidang fikih/usul fikih: 

1) Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqtashid, 

2) Mukhtashar al-Mustashfa, 

 
9 Ibid., 4. 



46 
 

 
 

3) Al-Tanbih ila al-Kharaj, 

4) Al-Mutun fi al-Fikih fi al-Dhahaya, 

5) Risalah fi al-Khushul, 

6) Makasib al-Muluk wa al-Rusa’ al-Muharramah, 

7) Ad-Dalil al-Kamil fi al-Fiqh.  

 

d. Bidang astronomi/ilmu falak: 

1) Mukhtashar al-Maqisthi, 

2) Maqalah fi Harkah al-Jirm as-Samawi, 

3) Kalam ‘ala Ru’yah Jirm ats-Tsabitah.   

 

e. Bidang gramatika bahasa Arab: 

1) Kitab adh-Dharuri fi an-Nahw, 

2) Kalam ‘ala al-Kalimah wa al-Ism al-Musytaq.  

 

f. Bidang kedokteran: 

1) Al-Kulliyat,  

2) Syarh Arjuwizat Ibn Sina fi Ath-Thibb, 

3) Maqalah fi at-Tiryaq, 

4) Nashaih fi Amr al-Ishal, 

5) Masalah fi Nawaib al-Humm. 

 

Karya-karya Ibnu Rusyd yang masih dapat kita jumpai 

adalah sebagai berikut:10 

a. Fashl al-Maqal fi ma bain al-Hikmat wa al-Syariah min al-

Ittishal, berisikan korelasi antara agama dan filsafat. 

b. Al-Kasyfan Manahij al-Adillat fi Aqaid al-Millat, berisikan 

kritik terhadap para ahli ilmu kalam dan sufi. 

c. Tahafut al-Tahafut, berisikan kritik terhadap karya Al-

Ghazali yang berjudul Tahafut al-Falasifat.  

d. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, berisikan 

uraian-uraian di bidang fiqih. 

 

 

 
10 Muhammad Asep Setiawan, “Konstruksi Filsafat Ibnu Rusyd Dan Pengaruhnya 

Terhadap Peradaban Barat”, Journal of Islamic Theology and Philosophy, vol.4, no.1, Juni 

2022, 28. 



47 
 

 
 

3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Rusyd 

Dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid 

Ibnu Rusyd berkata:11 

 

فَرهَِانٌ  تََِدُوا كَاتبًِا  وَلََْ  تَ عَالََ:  قَ وْلهُُ  الْكِتَابِ  هٰذَا  فِ  وَالَْْصْلُ 
مَقْبُوضَةٌ، وَالنَّظَرُ فِ هٰذَا الْكِتَابِ فِ الَْْركَْانِ، وَفِ الشُّرُوطِ، وَفِ 

الْمُرْتََِنِ،  الَْْحْكَامِ. وَالَْْركَْانُ هِيَ: النَّظَرُ فِ الرَّاهِنِ، وَالْمَرْهُونِ، وَ 
  وَالشَّيْءِ الَّذِي فِيهِ الرَّهْنُ، وَصِفَةِ عَقْدِ الرَّهْنِ 

 
 “Dasar dalam pembahasan kitab ini adalah firman Allah 

SWT: Dan jika kamu tidak menemukan seorang penulis, 

maka hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang 

(oleh yang berpiutang). Pembahasan dalam kitab ini 

mencakup rukun, syarat, serta hukum-hukumnya. Rukun 

adalah dengan melihat kepada pemberi gadai, penerima 

gadai, utang, dan sifat akad gadai.” 

 

Dari ayat ini beliau menjelaskan akad yang sah dalam 

Islam dan pembahasannya meliputi rukun, syarat, serta hukum-

hukum yang berkaitan dengannya. 

Pendapat Ibnu Rusyd mengenai diperbolehkannya gadai 

baik dalam keadaan safar maupun mukim berpegang pada hadits,  
 

ثَ نَا الَْعْمَشُ، قاَلَ تَذَاكَرْنََ  ثَ نَا عَبْدُ الْوَاحِدِ، حَدَّ ثَ نَا مُسَدَّدٌ، حَدَّ حَدَّ
ثَ نَا  حَدَّ إِبْ راَهِيمُ  فَ قَالَ  السَّلَفِ،  فِ  وَالْقَبِيلَ  الرَّهْنَ،  إِبْ راَهِيمَ  عِنْدَ 

 
11 Ibnu Rusyd, Syarh Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, tahqiq: 

Abdullah Al-‘Abbadi, (Kairo: Darussalam), jilid 1, 1905. 



48 
 

 
 

هَاالَْسْوَدُ عَنْ عَائِشَةَ     ُ عَن ْ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   أَنَّ النَّبَِّ    رَضِيَ اللََّّ   صَلَّى اللََّّ
    12)رواه البخاري (اشْتََىَ مِنْ يَ هُودِيٍ  طَعَامًاإِلََ أَجَلٍ وَرَهَنَهُ دِرْعَهُ 

 
“Telah menceritakan kepada kami Musaddad, telah 

menceritakan kepada kami ‘Abdul Wahid, telah 

menceritakan kepada kami Al-‘Amash, ia berkata: Kami 

pernah membicarakan tentang rahn (gadai) dan qabul 

(penerimaan) dalam akad salaf (utang-piutang) di 

hadapan Ibrahim. Maka Ibrahim berkata: Telah 

menceritakan kepada kami Al-Aswad dari ‘Aisyah RA, 

bahwa Nabi SAW pernah membeli makanan dari seorang 

Yahudi dengan pembayaran yang ditangguhkan dan beliau 

menjaminkannya dengan baju besinya”. (HR. Bukhari)  

 

Hadits tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah SAW 

pernah menggadaikan sesuatu dalam keadaan tidak safar (tidak 

berpergian). Hal ini dijadikan hujjah oleh jumhur ulama yang 

membolehkan praktik gadai dilakukan baik safar maupun tidak 

safar. Pendapat ini berseberangan dengan golongan Zahiriyah 

dan Mujahid yang membatasi kebolehan gadai hanya saat safar, 

berdasarkan yang tercantum dalam Surah Al-Baqarah ayat 283. 

Namun, hadits ini menunjukkan bahwa Rasulullah SAW sendiri 

menggadaikan baju besinya kepada seorang Yahudi di Madinah, 

dan di Madinah adalah tempat beliau tinggal (bukan sedang 

berpergian), sehingga menjadi dasar kuat bagi pendapat jumhur. 

Ibnu Rusyd membahas beberapa rukun sebagai berikut:13 

Pertama, pihak yang menggadaikan. 

Tidak terdapat perbedaan pendapat bahwa di antara sifat-

sifat orang yang menggadaikan adalah mahjur alaih dan dikenal 

sebagai pihak yang bertanggung jawab dalam melunasi utang. 

 
12 Hadis riwayat al-Bukhari, dalam kitab Shahih al-Bukhari, Bab al-Rahn, no. 

2509. 
13 Mushilihin, “Pendapat Ulama Mazhab Tentang Rukun Gadai”, 

https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-

Gadai.html, diakses 14 April 2025. 

https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html


49 
 

 
 

Dalam hal ini, washi (pelaksana wasiat) diperbolehkan 

melakukan penggadaian atas nama pihak yang berada dalam 

tanggungannya, apabila tindakan tersebut bertujuan untuk 

pelunasan utang dan dianggap sebagai suatu kebutuhan. Pendapat 

ini dikemukakan oleh Imam Malik. 

Menurut Mazhab Syafi’i, washi diperbolehkan 

menggadaikan barang jika terdapat kepentingan yang jelas dan 

nyata. Imam Malik juga membolehkan penggadaian oleh budak 

mukatab yaitu budak yang berusaha membebaskan dirinya 

melalui cicilan dan orang yang diberi izin boleh menggadaikan. 

Namun menurut Sahnun, penggadaian tidak sah apabila 

dilakukan semata-mata sebagai jaminan atas utang yang 

diberikan. Dalam hal ini Imam Syafi’i sejalan dengan pendapat 

tersebut. 

Imam Malik dan Imam Syafi’i sepakat bahwa orang yang 

telah dinyatakan bangkrut tidak memiliki kewenangan untuk 

melakukan penggadaian. Sebaliknya, Abu Hanifah 

membolehkan orang bangkrut untuk tetap melakukan 

penggadaian. Tidak terdapat pendapat tegas dari Imam Malik 

mengenai kebolehan seseorang yang hartanya habis karena 

utang, untuk menggadaikan barang. Dalam pendapat Imam 

Malik yang paling dikenal, seseorang tidak diperbolehkan 

menggadaikan barang sebelum secara resmi dinyatakan 

bangkrut.14 

Kedua, akad gadai. 

Ulama Syafi’iyah menetapkan bahwa sahnya akad gadai 

bergantung pada terpenuhinya tiga syarat. Pertama, objek gadai 

harus berupa barang berwujud, karena utang tidak dapat 

dijadikan objek gadai. Kedua, barang yang digadaikan harus 

dimiliki secara sah dan tidak termasuk barang yang terlarang 

untuk diperjualbelikan, seperti mushaf. Imam Malik 

memperbolehkan penggadaian mushaf dengan syarat penerima 

gadai tidak diperbolehkan membacanya. Perbedaan pendapat ini 

berakar pada hukum jual beli mushaf. Ketiga, barang yang 

 
14 NU online, “Jual Beli Barang yang Digadaikan Mneurut Hukum Islam”, 

https://Islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-

hukum-Islam-SglJJ, diakses 14 April 2025 

https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ


50 
 

 
 

dijadikan objek gadai harus dapat dijual apabila pelunasan utang 

telah jatuh tempo. 

Menurut Imam Malik diperbolehkan menggadaikan 

barang-barang yang belum bisa dijual seperti hasil pertanian atau 

buah-buahan yang belum layak dipanen. Jika buah tersebut telah 

layak panen, maka dapat dijual guna melunasi utang. Mengenai 

hal ini, Imam Syafi’i memiliki dua pendapat: pertama, 

diperbolehkan menggadaikan buah tersebut dan kedua, buah 

tersebut baru boleh dijual untuk melunasi utang jika telah 

dipanen. Abu Hamid menyatakan bahwa pendapat yang 

membolehkan lebih kuat. Imam Malik juga memperbolehkan 

penggadaian barang yang belum diketahui nilainya secara pasti, 

seperti dinar dan dirham cetakan.15 

Imam Malik dan Imam Syafi’i berpendapat bahwa 

kepemilikan penuh atas barang tidak merupakan syarat sahnya 

gadai. Barang pinjaman sekalipun dapat dijadikan objek gadai. 

Ulama sepakat bahwa salah satu syarat sahnya gadai, barang 

gadaian harus berada dalam penguasaan pihak penerima gadai. 

Namun, terjadi perbedaan pendapat apabila penerima gadai 

mendapatkan barang tersebut melalui tindakan perampasan. 

Imam Malik memperbolehkan menggadaikan status barang yang 

dirampas itu dialihkan menjadi barang gadai apabila pemilik 

barang mengatakannya demikian sebelum ia menerimanya 

kembali. Sebaliknya, Imam Syafi’i menilai barang tersebut tetap 

dalam status ghashab (barang rampasan), kecuali jika 

dikembalikan kepada pemiliknya. 

Dalam konteks penggadaian bagian dari barang milik 

bersama, terjadi perbedaan pendapat pula. Abu Hanifah tidak 

membolehkan penggadaian atas bagian kepemilikan bersama, 

sedangkan Imam Malik dan Imam Syafi’i memperbolehkannya.16 

Ketiga, objek barang gadai. 

Dalam Mazhab Maliki, prinsip umum menyatakan bahwa 

semua barang yang memiliki nilai ekonomis dan dapat 

diperjualbelikan boleh dijadikan sebagai objek, dengan 

 
15 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, terj. Tim 

Penerjemah, (Jakarta: Pustaka Azzam), 537. 
16 Ibid. 



51 
 

 
 

pengecualian transaksi sharf (jual beli mata uang), yang harus 

dilakukan secara tunai dan karenanya tidak sah sebagai gadai. 

Demikian pula modal salam, meskipun dalam pandangan Imam 

Malik, ia dinilai lebih ringan dibandingkan sharf. Sebagian 

fuqaha dari golongan Zahiri berpendapat bahwa akad gadai 

hanya berlaku atas barang-barang pesanan, berdasarkan pendapat 

mereka terhadap ayat Al-Qur’an tentang gadai yang mereka 

tafsirkan sebagai berkaitan dengan utang piutang dalam transaksi 

perdagangan.17 

Mazhab Maliki membolehkan penerimaan barang gadai 

dalam beberapa konteks lain, seperti utang dalam akad salam, 

kompensasi atas kerugian dalam kasus ghashab atas barang 

konsumsi, denda atas tindak kriminal terhadap harta, serta dalam 

kasus penganiayaan berat yang tidak dikenai qishas, seperti kasus 

ma’mumah (luka hingga sampai otak) dan jaifah (luka dalam 

perut). 

Barang pinjaman juga dapat dijadikan objek gadai apabila 

berada dalam tanggungan, namun tidak dibolehkan jika tidak 

berada dalam tanggungan. Gadai juga diperbolehkan dalam 

konteks sewa menyewa dan upah kerja, dengan ketentuam upah 

tersebut diberikan setelah pekerjaan selesai. Mas kawin dapat 

juga dijadikan objek gadai, namun tidak berlaku untuk hukuman 

pidana (hudud), qishash, atau proses pembebasan budak. 

Menurut Ulama Syafi’iyah, objek gadai harus memenuhi 

tiga syarat:18 

a. Harus berkaitan dengan utang, karena barang hasil pinjaman 

tidak dapat digadaikan.  

b. Harus bersifat tetap dan tidak sedang dalam proses 

pembayaran atau penggantian. 

c. Tidak sedang dalam proses pelunasan yang akan datang, baik 

wajib maupun tidak, seperti dalam kasus kitabah. Pandangan 

ini sejalan dengan pandangan Mazhab Maliki.  

 

 
17 Ibid., 538. 
18 Ibid., 539. 



52 
 

 
 

Syarat-syarat gadai yang disebutkan dalam kitab Bidayatul 

Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid ada dua macam:19 

a. Syarat sah gadai 

1) Syarat yang disepakati secara umum, seperti diterimanya 

barang gadai oleh pihak penerima. Imam Malik 

menyebutkan bahwa penerimaan barang merupakan 

syarat kesempurnaan gadai. Sementara Imam Syafi’i, 

Abu Hanifah, dan ahli zhahir menyatakan bahwa 

penerimaan barang adalah syarat sahnya gadai. 

2) Syarat  yang  dalam  pensyaratannya,   yakni berkaitan 

dengan kelanjutan penerimaan barang gadai secara terus 

menerus. Imam Malik menganggap hal ini penting dan 

merupakan bagian dari syarat sah, jika barang kembali ke 

tangan pemberi gadai (walau dalam bentuk pinjaman 

atau titipan), maka akad dianggap batal. Imam Syafi’i 

tidak mensyaratkan penerimaan barang gadai senantiasa 

berada dalam penguasaan penerima gadai, cukup dengan 

sekali penerimaan. Akad gadai dianggap sah dan tidak 

gugur meskipun barang tersebut kemudian dipinjamkan 

kembali kepada pemberi gadai. 

b. Syarat rusaknya gadai 

Dalam pandangan mayoritas ulama, salah satu syarat 

yang menyebabkan rusaknya akad gadai adalah adanya 

ketentuan bahwa barang gadai otomatis menjadi milik 

penerima gadai apabila utang tidak dilunasi pada saat jatuh 

tempo, tanpa melalui proses penjualan terlebih dahulu. 

Ketentuan ini dipandang batil karena mengandung unsur 

gharar dan zalim, serta membatalkan akad berdasarkan ijma’ 

ulama, karena bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah 

khususnya mengenai keharusan adanya transaksi jual beli 

yang sah untuk pengalihan kepemilikan.20 

Ibnu Rusyd mengungkapkan bahwa terdapat 

perbedaan pendapat di kalangan ulama apakah penerima 

gadai boleh memanfaatkan barang yang digadaikan. Berikut 

adalah berbagai pandangan terkait hal ini: 

 
19 Ibid., 540. 
20 Ibid., 541. 



53 
 

 
 

1) Pendapat yang melarang pemanfaatan barang gadai 

Mayoritas ulama dari mazhab Syafi’i, Maliki, dan 

Hambali sepakat bahwa pihak yang menerima barang 

gadai (murtahin) tidak diperbolehkan memanfaatkan 

barang tersebut tanpa persetujuan langsung dari pihak 

yang menggadaikan (rahin). Apabila barang tersebut 

digunakan tanpa izin, maka penerima gadai diwajibkan 

memberikan ganti rugi atas manfaat atau keuntungan 

yang telah ia peroleh dari penggunaan barang tersebut 

dan mengembalikan barang dalam keadaan yang sama 

seperti saat ia menerimanya dari pemilik.21 

Dalam pandangan Islam, ketika seseorang 

menggadaikan barang, kepemilikan barang tersebut tidak 

berpindah kepada pihak yang menerima gadai. Barang 

tersebut hanya dijadikan jaminan atas utang, sehingga 

tetap menjadi pemilik pihak penggadai. Karena 

kepemilikan belum berpindah, maka menggunakan 

barang tanpa izin dari pemiliknya dianggap mengambil 

hak orang lain tanpa dasar yang sah. Hal ini dilarang 

karena bertentangan dengan prinsip keadilan dalam 

muamalah (interaksi ekonomi). Jika penerima gadai 

memanfaatkan barang, ia harus mengganti nilai manfaat 

atau keuntungan yang didapatkan. Misalnya jika ia 

menggunakan kendaraan, maka ia wajib membayar sewa 

yang wajar. Barang tersebut tidak boleh rusak dan 

berubah bentuk, apabila terjadi kerusakan maka ia harus 

menanggung perbaikannya atau menggantinya. 

Ulama dari tiga mazhab ini menganggap 

kemanfaatan tanpa izin sebagai bentuk kezaliman, karena 

mengambil sesuatu yang bukan haknya. Selain itu bisa 

mengarah ke riba khafi (riba tersembunyi), karena 

penerima gadai mendapatkan keuntungan tambahan dari 

pinjaman yang ia berikan. 

2) Pendapat yang membolehkan pemanfaatan barang gadai 

Sebagian ulama termasuk Abu Hanifah dan Sufyan 

ats-Tsauri memperbolehkan penerima gadai (murtahin) 

 
21 Ibid., 543. 



54 
 

 
 

memanfaatkan barang yang digadaikan dalam kondisi 

tertentu. Mereka mentapkan dua bentuk situasi:22 

a) Jika barang gadai berupa hewan, maka penerima 

gadai diizinkan untuk menungganginya atau 

mengambil manfaat dari susunya, selama ia 

menanggung seluruh biaya pemeliharaan hewan 

tersebut. 

b) Jika barang gadai berupa properti seperti rumah atau 

tanah, maka menurut mereka penerima gadai dapat 

menyewakan properti tersebut. Hasil sewa tersebut 

bisa digunakan untuk mengurangi atau membayar 

sebagian dari utang si penggadai. 

Pendapat ini didasarkan pada hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu Hurairah, bahwa Rasulullah SAW 

bersabda: Hewan yang digadaikan boleh ditunggangi jika 

ia membutuhkan nafkah, dan boleh diperah susunya jika 

ia membutuhkan nafkah, dan biaya itu wajib ditanggung 

oleh orang yang menunggangi dan memerahnya. 

 Namun ulama yang menolak pandangan ini 

menyatakan bahwa hadis tersebut tidak boleh dijadikan 

sebagai dasar hukum umum, melainkan hanya berlaku 

sebagai pengecualian khusus dalam konteks tertentu, 

sehingga tidak bisa diterapkan pada seluruh bentuk 

barang gadai. 

Menurut pendapat Abu Hanifah dan Ast-Tsauri, 

jika penerima gadai menanggug beban biaya 

pemeliharaan (misalnya memberi makan hewan), maka 

ia berhak mendapat manfaat sebagai kompensasi, asalkan 

nilai manfaat itu proporsional dengan pengeluarannya. 

Pemanfaatan ini tidak dianggap riba, karena bukan 

sebagai keuntungan atas utang, melainkan sebagai timbal 

balik pengeluaran biaya. 

3) Pendapat Mazhab Maliki  

Mazhab Maliki mengambil posisi moderat dalam 

memandang hak atas manfaat barang gadai. Mazhab 

 
22 Ibid., 544. 



55 
 

 
 

Maliki membedakan dua jenis manfaat yang berasal dari 

barang yang digadaikan, yaitu:23 

a) Manfaat alami 

Manfaat yang muncul secara alami dan 

otomatis dari barang gadai, tanpa usaha tambahan 

atau campur tangan manusia secara langsung. 

Contohnya, anak dari hewan ternak yang digadaikan 

dan buah dari pohon yang termasuk dalam akad 

gadai, jika sudah terlihat jelas saat akad berlangsung 

boleh dimanfaatkan oleh penerima gadai selama 

manfaat itu tidak mengurangi nilai pokok barang. 

b) Manfaat tambahan 

Seperti hasil dari menyewakan rumah atau 

bangunan dan menggunakan lahan pertanian untuk 

bercocok tanam, penerima gadai tidak berhak 

mengambil manfaat secara sepihak kecuali jika ada 

izin yang jelas dari pihak pemberi gadai. 

 

Ibnu Rusyd membahas tanggung jawab atas barang gadai 

dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid: 

 

 24لََ يُ غْلَقُ الرَّهْنُ مَِّنْ رَهَنَهُ، لهَُ غُنْمُهُ وَعَلَيْهِ غُرْمُهُ        

“Barang yang digadaikan tidak boleh ditutup dari pemilik 

gadaian, ia berasal dari orang yang menggadaikannya, 

baginya adalah keuntungannya dan tanggung jawabnya 

ialah bila ada kerugian”. 

 

Dalam hal barang gadai mengalami kerusakan atau 

kehilangan, tanggung jawab penerima gadai ditentukan 

berdasarkan penyebab kejadian sebagai berikut:25 

 
23 Ibid., 545. 
24 Ibnu Rusyd, Syarh Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, tahqiq: 

Abdullah Al-‘Abbadi, (Kairo: Darussalam), jilid 1, 1916. 
25 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid, 546. 



56 
 

 
 

a. Apabila kerusakan disebabkan oleh faktor alamiah dan bukan 

karena faktor kelalaian penerima gadai, maka risiko tersebut 

tetap menjadi tanggung jawab pemberi gadai. 

b. Apabila kerusakan terjadi akibat kelalaian dari pihak 

penerima gadai, maka yang bersangkutan wajib untuk 

memberikan penggantian atas kerugian tersebut. 

c. Apabila barang gadai digunakan tanpa persetujuan pemberi 

gadai dan kemudian mengalami kerusakan, maka seluruh 

tanggung jawab atas kerugian yang timbul sepenuhnya 

dibebankan kepada penerima gadai. 

 

B. Pemikiran Ibnu Qudamah 

1. Biografi Ibnu Qudamah 

Ibnu Qudamah lahir di desa Juma’il, sebuah desa yang 

terletak di kota Nablus, Palestina, pada tahun 541 H, tepatnya 

pada bulan Sya’ban.26 Nama lengkapnya adalah Muwaffaquddin 

Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu 

Qudamah al-Hanbali al-Maqdisi. Beliau dikenal sebagai seorang 

imam, ahli fiqh, dan sosok yang zuhud. Pada usia 20 tahun, ia 

bersama keluarganya berangkat ke Damaskus. Di sana, ia 

berhasil menghafal Al-Qur’an serta mempelajari kitab 

Mukhtashar, karya Al-Khiraqi dari para ulama mazhab Hanbali. 

Setelah menghafal kitab tersebut, ia menyetorkannya kepada 

mereka, dan mereka pun mengakui kesempurnaan hafalannya, 

sehingga memberinya ijazah untuk meriwayatkan kitab tersebut. 

Setelah itu, ia melanjutkan perjalanan ke Baghdad dan menetap 

di sana selama empat tahun untuk menimba ilmu. Di kota ini, ia 

mendalami ilmu Fiqh, Hadits, Nahwu, Perbandingan Mazhab, 

ilmu Bahasa (Lughah), ilmu hitung (Hisab), dan berbagai ilmu 

lainnya.27  

Kemudian, Muwaffaquddin kembali ke Damaskus, di 

mana namanya semakin dikenal. Ia mengadakan berbagai majelis 

 
26 Ari Wahyudi, “Ibnu Qudamah Al-Maqdisi: Pejuang Akidah dari Palestina”, 

https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-

palestina.html, diakses 3 Maret 2025 
27 Vevi Alfi Maghfiroh, Syaefullah, Studi Pemikiran Ibnu Qudamah Tentang 

Nikah Bersyarat, (IAIN Syekh Nurjati Cirebon, 2019), vol.3, no.1, 73. 

https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html


57 
 

 
 

keilmuan di Masjid Al-Muzhaffari di Damaskus dengan tujuan 

memperluas penyebaran mazhab Hanbali. Mazhab Hanbali 

merupakan salah satu mazhab fiqh yang terkenal. Oleh karena 

itu, para ulama dan pencari ilmu berupaya untuk 

mengkodifikasikan ajaran-ajarannya. Upaya ini menghasilkan 

banyak kitab yang membahas mazhab Hanbali, sehingga semakin 

meningkatkan popularitasnya. Penyebaran luas mazhab ini 

bukanlah hasil langsung dari pendirinya, Imam Ahmad bin 

Hanbal Asy-Syaibani. Sebab, tidak seperti ulama fiqh lainnya, 

Imam Ahmad tidak meninggalkan kitab khusus yang merangkum 

pendapat-pendapatnya dalam masalah fiqh. Namun, 

berkembangnya mazhab Hanbali banyak dipengaruhi oleh peran 

Imam Ahmad bin Harun Abu Bakar Al-Khallal. Ia merupakan 

seorang ulama yang belajar dari berbagai imam mazhab termasuk 

Ahmad bin Hanbal bin Al-Hajjaj Abu Bakar Al-Mawardzi, dua 

putra Imam Ahmad yaitu Shalih dan Abdullah, Harb bin Ismail 

Al-Hanzhali Al-Kirmani, Abdul Malik bin Abdul Hamid Mihram 

Al-Maimuni, serta beberapa ulama lainnya.28 

Muwaffaquddin menikah dengan Maryam, putri dari Abu 

Bakar bin Abdillah bin Sa’ad Al-Maqdisi, yang merupakan 

pamannya. Dari pernikahan ini, ia dikaruniai lima orang anak, 

yakni tiga putra: Abu Al-Fadhl Muhammad, Abu Al-Izzi Yahya, 

dan Abu Al-Majid Isa, serta dua putri: Fatimah dan Shafiyah. 

Muwaffaquddin dikenal sebagai sosok yang berparas tampan, 

dengan cahaya di wajahnya yang memancarkan kesan 

ketakwaan, sikap wara’, serta kezuhudannya. Selain itu, ia 

memiliki jenggot panjang, kecerdasan luar biasa, akhlak yang 

baik, dan juga dikenal sebagai seorang penyair besar. Para 

sejarawan sepakat bahwa Muwaffaquddin wafat di Damaskus 

pada tahun 620 H/1224 M. ia dimakamkan di tempat 

peristirahatan terakhirnya yang terkenal, yang terletak di Gunung 

Qosiyun, Damaskus. 

 
28 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Penerjemah Ahmad Khotib, Faturrahman, (Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2007), cet ke-1, Jilid 1, 4. 



58 
 

 
 

Ibnu Qudamah memiliki lebih dari 30 guru yang tersebar 

di berbagai kota, seperti Baghdad, Damaskus, Mosul, dan 

Makkah. Berikut ini adalah beberapa di antara mereka:29 

 

Di Baghdad: 

a. Abu Zur’ah Thahir bin Muhammad bin Thahir Al-Maqdisi. 

Ibnu Qudamah menimba ilmu darinya di Baghdad pada tahun 

566 H. 

b. Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Ahmad bin Ahmad. 

Ia dikenal sebagai imam dalam ilmu Nahwu, bahasa (Lughah), 

serta fatwa. Para ulama sering mendatanginya untuk meminta 

fatwa dan berdiskusi mengenai berbagai persmasalahan. Ia 

wafat pada 567 H. 

c. Jamaluddin Abu Al-Fajr Abdurrahman bin Ali bin 

Muhammad (Ibnu Al-Jauzi). Seorang penulis yang Menyusun 

banyak kitab dalam berbagai bidang keilmuan. Ia adalah ahli 

Fiqh, Hadits, serta dikenal sebagai sosok yang wara’ dan 

zuhud. Ia wafat pada tahun 597 H. 

d. Abu Hasan Ali bin Abdurrahman bin Muhammad Ath-Khusi 

Al-Baghdad (Ibnu Taaj). Seorang qari’ dan ulama zuhud. 

e. Abu Al-Fath Nashr bin Fityan bin Mathar (Ibnu Amina An-

Nahrrawani). Seorang penasihat agama yang mengajarkan 

Fiqh dan Ushul Fiqh kepada Ibnu Qudamah. Ia wafat pada 

tahun 583 H dalam keadaan belum menikah. 

f. Muhammad bin Muhammad As-Sakan. Salah satu guru yang 

turut berkontribusi dalam pendidikan Ibnu Qudamah. 

 

Di Damaskus:30 

a. Ahmad bin Muhammad bin Qudamah Al-Maqdisi. Ayahnya 

sendiri, yang juga menjadi gurunya. 

b. Abu Al-Makarim Abdul bin Muhammad bin Muslim bin Hilal 

Al-Azdi Ad-Damasyaqi. Ia wafat pada tahun 565 H. 

c. Abu Al-Fadhl Abdullah bin Muhammad bin Ath-Thusi. Wafat 

pada tahhun 578 H. 

 
29 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2002), 279. 
30 Ibid., 280. 



59 
 

 
 

 

Di Makkah: 

d. Abu Muhammad Al-Mubarak bin Ali Al-Hanbali. Seorang 

imam dalam mazhab Hanbali yang tinggal di Makkah, 

sekaligus ahli Hadits dan Fiqh. 

 

2. Karya-karya Ibnu Qudamah 

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Abdul Aziz 

Abdurrahman Al-Said, seorang ahli fiqh dari Arab Saudi, Ibnu 

Qudamah memiliki total 31 karya dalam berbagai bidang ilmu, 

baik dalam bentuk besar maupun kecil. Berikut bebrapa 

diantaranya:31 

a. Bidang Ushuluddin 

1) Al-Burhan fi Masa’il Al-Qur’an. kitab tentang ilmu Al-

Qur’an yang terdiri dari satu juz. 

2) Jawabu Mas’alah Waradat fi Al-Qur’an. hanya satu juz. 

3) Al-I’tiqa’. Kitab berisi pembahasan akidah dalam satu 

juz. 

4) Mas’alah Al-Uluw. Terdiri dari dua juz. 

5) Dzam Al-Takwil. Membahas persoalan takwil dalam 

satu juz. 

6) Kitab Al-Qadar. Berbicara mengenai qadar dalam satu 

juz. 

7) Kitab Fadha’il Al-Sahabah. Kitab yang membahas 

keutamaan para sahabat terdiri dari dua juz. 

8) Risalah Ila Syaikh Fahruddin Ibn Taimiyah fi Tahlid Ahli 

Al-Bida’ fi Al-Nar 

9) Mas’alah fi Tahrim Al-Nazar fi Kutub Ahli Al-Kalam 

 

b. Bidang Fikih32 

1) Al-Mughni. Kitab fikih besar dalam 10 jilid yang 

membahas seluruh aspek fikih, mulai dari ibadah, 

muamalah, hingga hukum perang. 

2) Al-Kafi. Kitab fikih dalam 3 jilid yang merupakan 

ringkasan dari berbagai bab fikih. 

 
31 Ibid, 281. 
32 Ibid, 282. 



60 
 

 
 

3) Al-Muqni. Kitab fikih dalam 3 jilid besar, meskipun 

tidak selengkap Al-Mughni. 

4) Al-‘Umdah fi Al-Fiqh. Kitab fikih untuk pemula yang 

menyertakan dalil dari Al-Qur’an dan Sunnah. 

5) Mukhtasar Al-Hidayah li Abi Al-Khatab. Dalam satu 

jilid. 

6) Manasik Al-Hajj. Kitab tentang tata cara haji, dalam satu 

juz. 

7) Dzam Al-Waswas. Membahas gangguan was-was, dalam 

satu juz. 

8) Raudhah Al-Nazhir fi Ushul Al-Fiqh. Kitab ushul fikih 

tertua dalam mazhab Hanbali yang kemudian diringkas 

oleh Najmuddin Al-Tufi. Selain itu, Ibnu Qudamah juga 

memiliki banyak fatwa dari risalah lainnya. 

 

c. Bidang Bahasa dan Nasab33 

1) Qun’ah Al-Arib fi Al-Gharib. Sebuah kitab dalam satu 

jilid kecil. 

2) Al-Tibyan an Nasab Al-Quraisy. Menjelaskan nasab 

orang-orang Quraisy, dalam satu juz. 

3) Ikhtisar fi Nasab Al-Anshar. Kitab dalam satu jilid yang 

membahas keturunan kaum Ansar. 

 

d. Bidang Tasawuf 

1) Kitab Al-Tawabin fi Al-Hadits. Membahas masalah 

taubat dalam hadits terdiri dari dua juz. 

2) Kitab Al-Mutahabbin Fillah. Terdiri dari dua juz. 

3) Kitab Al-Riqaq wa Al-Buka’. Membahas kelembutan 

hati dan tangisan dalam dua juz. 

4) Fadha’il Al-Syura. Kitab yang membahas keutamaan 

bulan Asyura dalam dua juz. 

5) Fadha’il Al-Asy’ari 

 

e. Bidang Hadits 

1) Mukhtasar Al-‘Ilal Al-Khallal. Kitab yang membahas 

cacat dalam hadits dalam satu jilid besar. 

 
33 Ibid, 283. 



61 
 

 
 

2) Mukhtasar fi Gharib Al-Hadits. Mengulas hadits-hadits 

yang dianggap gharib atau unik. 

3) Masyikh Ukhra. Terdiri dari beberapa juz. 

 

 Al-Mughni merupakan kitab fikih utama dalam mazhab 

Hanbali. Kitab ini tidak hanya membahas fikih Islam secara 

umum tetapi juga secara khusus menjelaskan fikih dalam mazhab 

Hanbali. Penyusunannya dilakukan dalam bentuk Fiqhul 

Muqarin (perbandingan antar mazhab), sehingga 

keistimewaannya dilakukan terletak pada perbandingan pendapat 

mazhab Hanbali dengan mazhab lainnya.34  

Jika terdapat perbedaan antara mazhab Hanbali dan 

mazhab lain, kitab ini selalu menyertakan dalil dari ayat Al-

Qur’an atau hadits sebagai dasar pendapat mazhab Hanbali. Oleh 

karena itu, sering dijumpai ungkapan “Walana Hadits 

Rasulullah” (dalil kami adalah hadits Raulullah). 

Ibnu Qudamah menunjukkan keterikatannya terhadap teks 

Al-Qur’an dan hadits dalam kitab ini, sebagaimana prinsip dasar 

mazhab Hanbali, sehingga ia jarang menggunakan argumentasi 

akal. Hal yang serupa juga terlihat dalam kitab Raudhah Al-

Nazir, yang membahas ushul fikih dengan membandingkan teori 

ushul dari berbagai mazhab. Ia selalu mendiskusikan setiap 

pendapat dari berbagai sudut pandang sebelum menyimpulkan 

dengan pendapatnya sendiri atau pendapat mazhab Hanbali. 

 

3. Konsep Gadai Menurut Ibnu Qudamah 

Dalam kitab Al-Mughni, Ibnu Qudamah menjelaskan: 

 

وَامُ يُ قَالُ: مَاءٌ راَهِنٌ، أَيْ راَكِدٌ، وَنعِْمَةٌ  الرَّهْنُ فِ اللُّغَةِ: الث ُّبُوتُ وَالدَّ
الحبَْسِ  مِنَ  هُوَ  وَقِيلَ  دَائمَِةٌ  ثََبتَِةٌ  أَيْ  تَ عَالََ  راَهِنَةٌ،  كُلُّ  قاَلَ اللهُ 

 
34 Abdul Qadir Badran, Terjemah Syaikh Muwafaq Mualif Al-Mughni dalam Al-

Mughni, (Beirut Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah), 6-7. 



62 
 

 
 

كُلُّ نَ فْسٍ بِاَ كَسَبَتْ  وَقاَلَ  [٢١امْرئٍِ بِاَ كَسَبَ رَهِيٌن ]الطور:  
 35[ ٣٨رَهِينَةٌ ]المدثر: 

 
“Rahn secara bahasa berarti tetap atau terus menerus. 

Dikatakan ma’un rahin yaitu air yang tenang. Dan 

ni’matun raahinah yaitu kenikmatan yang terus 

berlangsung. Ada pula yang mengatakan rahn berasal 

dari makna penahanan. Allah SWT berfirman: “Setiap 

orang terikat dengan apa yang dikerjakannya”. Dan juga 

berfirman: “Setiap orang bertanggung jawab atas apa 

yang telah ia lakukan”. 

 

Dalam syariat Islam, rahn berarti harta yang dijadikan 

sebagai jaminan utang, agar dapat digunakan untuk melunasi 

utang tersebut apabila pihak yang berutang tidak mampu 

melunasinya. Transaksi gadai ini diperbolehkan dalam syariat 

Islam berdasarkan dalil Al-Qur’an, Sunnah, dan ijma’ para 

ulama. 

Dalam Al-Qur’an Allah SWT berfirman: 

 

تُمْ عَلٰى سَفَرٍ وَّلََْ تََِدُوْا كَاتبًِا فَرهِٰنٌ مَّقْبُ وْضَةٌ   36وَاِنْ كُن ْ

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermuamalah tidak 

secara tunai) sedangkan kamu tidak memperoleh seorang 

penulis, maka hendaklah ada barang tanggungan yang 

dipegang (oleh yang berpiutang).” (Q.S. 3 [Al-Baqarah]: 

283) 

 

Ayat ini menunjukkan kebolehan melakukan gadai, 

khususnya dalam keadaan darurat seperti dalam perjalanan dan 

 
35 Ibnu Qudamah, Al-Mughni ala Mukhtasar al-Khiraqi, juz IV, tahqiq: ‘Abd al-

Salam Muhammad Ali Shahih (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah), 234. 
36 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, (Jakarta: Pustaka 

Azzam), 25. 



63 
 

 
 

tidak ditemui pencatat utang. Ulama sepakat bahwa ayat ini juga 

mencakup kebolehan gadai dalam kondisi mukim, karena alasan 

syar’i dari kebolehan gadai tidak terbatas hanya dalam 

perjalanan. 

Dalam banyak riwayat disebutkan bahwa Rasulullah SAW 

pernah melakukan transaksi gadai. Diantaranya adalah hadis dari 

Aisyah RA: 

 

ثَ نَا الَْعْمَشُ، قاَلَ تَذَاكَرْنََ  ثَ نَا عَبْدُ الْوَاحِدِ، حَدَّ ثَ نَا مُسَدَّدٌ، حَدَّ حَدَّ
ثَ نَا  حَدَّ إِبْ راَهِيمُ  فَ قَالَ  السَّلَفِ،  فِ  وَالْقَبِيلَ  الرَّهْنَ،  إِبْ راَهِيمَ  عِنْدَ 

هَاالَْسْوَدُ عَنْ عَائِشَةَ     ُ عَن ْ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ النَّبَِّ    رَضِيَ اللََّّ   صَلَّى اللََّّ
    37)رواه البخاري (اشْتََىَ مِنْ يَ هُودِيٍ  طَعَامًاإِلََ أَجَلٍ وَرَهَنَهُ دِرْعَهُ 

 
“Telah menceritakan kepada kami Musaddad, telah 

menceritakan kepada kami ‘Abdul Wahid, telah 

menceritakan kepada kami Al-‘Amash, ia berkata: Kami 

pernah membicarakan tentang rahn (gadai) dan qabul 

(penerimaan) dalam akad salaf (utang-piutang) di 

hadapan Ibrahim. Maka Ibrahim berkata: Telah 

menceritakan kepada kami Al-Aswad dari ‘Aisyah RA, 

bahwa Nabi SAW pernah membeli makanan dari seorang 

Yahudi dengan pembayaran yang ditangguhkan dan beliau 

menjaminkannya dengan baju besinya”. (HR. Bukhari)  

 
Hadis ini menjadi dalil kebolehan melakukan gadai 

meskipun dalam keadaan tidak dalam perjalanan (mukim). 

Bahkan Rasulullah SAW sendiri melakukan gadai kepada non-

Muslim. 

Dalam hadis lain yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah 

RA, Rasulullah SAW bersabda: 

 

 
37 Hadis riwayat al-Bukhari, dalam kitab Shahih al-Bukhari, Bab al-Rahn, no. 

2509. 



64 
 

 
 

عَنِ  ءُ،  زكََريََّّ أَخْبََنَََ   ، اللََِّّ عَبْدُ  أَخْبََنَََ  مُقَاتِلٍ،  بْنُ  دُ  مَُُمَّ ثَ نَا  حَدَّ
صَلَّى الشَّعْبِِ ، عَنْ أَبِ هُرَيْ رةََ   رضى الله عنه   قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ  

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   ُ بنَِ فَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُونًَ، وَلَبََُ الدَّرِ      اللََّّ الرَّهْنُ يُ ركَْبُ 
 يُشْرَبُ بنَِ فَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُونًَ، وَعَلَى الَّذِي يَ ركَْبُ وَيَشْرَبُ الن َّفَقَةُ 

38 )رواه البخاري(
 

 
“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin 

Muqatil, telah mengabarkan kepada kami ‘Abdullah, telah 

mengabarkan kepada kami Zakariya, dari asy-Sya‘bi, dari 

Abu Hurairah RA, ia berkata: Rasulullah SAW bersabda: 

“Barang gadai boleh dinaiki dengan menanggung biaya 

perawatannya apabila ia digadaikan, dan susu dari hewan 

yang digadaikan boleh diminum dengan menanggung 

biaya perawatannya apabila ia digadaikan. Maka orang 

yang menaikinya dan meminumnya wajib menanggung 

biaya (nafkah)nya.” (HR. Bukhari)  

 

Ini menunjukkan bahwa barang gadai tetap dapat 

dimanfaatkan secara adil oleh pihak pemegang gadai sesuai 

dengan kebutuhan pemeliharaannya. 

Berdasarkan hadis dan ayat-ayat di atas, para ulama 

sepakat (ijma’) atas kebolehan akad rahn dalam Islam, baik 

ketika sedang bermukim maupun dalam perjalanan, selama 

terdapat kebutuhan dan kesepakatan antara kedua belah pihak. 

Ibnu Qudamah menyebutkan bahwa akad rahn dapat 

terjadi dalam tiga bentuk atau kondisi yang masing-masing 

memiliki hukum dan konsekuensi tersendiri:39 

a. Gadai bersamaan dengan adanya utang 

Kondisi pertama adalah ketika akad gadai dilakukan 

bersamaan dengan terjadinya utang piutang. Contohnya 

 
38 Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.  
39 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 27. 



65 
 

 
 

seseorang berkata: “Aku jual pakaian ini kepadamu seharga 

sepuluh dirham dengan tempo satu bulan, dan aku 

menggadaikan budakku bernama Sa’ad sebagai jaminan 

utangnya”. 

Dalam kasus ini, transaksi utang dan gadai terjadi 

dalam satu waktu. Maka barang yang disebut sebagai 

jaminan (dalam contoh ini adalah budak) sah untuk 

digadaikan karena disertai dengan sebab utang secara 

langsung. 

Pendapat ini dikemukakan oleh Imam Malik, Syafi’i, 

dan kalangan ahli fikih rasional. Mereka berpendapat bahwa 

akad gadai dapat dilakukan bersamaan dengan akad pinjam 

meminjam. Hal ini didasarkan pada pertimbangan 

kebutuhan, karena jika tidak disertai sejak awal, hak 

menuntut jaminan bisa hilang. Dengan adanya akad gadai 

secara langsung, maka pihak pemberi pinjaman memiliki 

jaminan atas komitmen si peminjam. Apabila tidak mampu 

membayar, maka jaminan tersebut bisa digunakan untuk 

menutup kewajiban utangnya. 

b. Gadai terjadi setelah ada hak 

Kondisi kedua adalah ketika utang telah terjadi 

sebelumnya, kemudian disusul oleh akad gadai setelahnya. 

Hal ini juga diperbolehkan karena hakikat gadai adalah 

bentuk jaminan atas kewajiban yang telah timbul 

sebelumnya. Dalam pandangan fikih, hal ini termasuk ke 

dalam bentuk ta’widh atau penguatan terhadap hak piutang 

yang telah ada. 

c. Gadai terjadi sebelum ada hak 

Kondisi ketiga adalah gadai yang dilakukan sebelum 

adanya hak utang dianggap tidak sah. Misalnya seseorang 

berkata: “Aku gadaikan budakku dengan sepuluh dirham 

yang akan kamu utangkan padauk”. Maka akad ini tidak sah 

menurut mazhab tekstualis. Pendapat ini dipilih oleh 

beberapa tokoh seperti Abu Bakar dan Al-Qadhi.40 

Imam Syafi’i dan Abu Khaththab mendukung bahwa 

akad tersebut sah jika disertai utang secara nyata. Misalnya 

 
40 Ibid, 28. 



66 
 

 
 

seseorang menyerahkan pakaiannya sebagai gadai, lalu pihak 

penerima memberikan pinjaman, maka barulah akad gadai 

itu dianggap sah. Mazhab Malik dan Abu Hanifah 

mengatakan bahwa gadai adalah bukti terhadap suatu hak, 

maka akadnya bisa terjadi sebelumnya bagaimana halnya 

kesaksian. 

 

Dalam pandangan Islam, sahnya akad rahn berkaitan 

dengan penguasaan barang yang dijadikan jaminan oleh 

penerima gadai. Abu Al-Qasim menegaskan bahwa gadai tidak 

sah kecuali jika barang tersebut berada di tangan pihak yang 

secara sah memiliki kewenangan perintah atas harta tersebut. 

Pandangan ini juga dikemukakan oleh ulama besar seperti Imam 

Syafi’i dan Abu Hanifah, yang berpendapat bahwa barang yang 

dapat ditimbang dan diukur hanya bisa digadaikan apabila ada 

bentuk penguasaan nyata oleh penerima gadai. Tanpa penguasaan 

tersebut, maka akad gadai tidak memberikan konsekuensi hukum 

sebagaimana mestinya. Hal ini sejalan dengan pandangan yang 

menyamakan kedudukan penguasaan dalam akad gadai dengan 

penguasaan akad jual beli, di mana serah terima menjadi syarat 

penting atas keabsahan akad.41 

Imam Ahmad melalui riwayat Al-Maimuni menjelaskan 

pernyataan Al-Khiraqi mengenai penguasaan barang tidak 

terbatas pada barang yang bisa ditakar dan ditimbang, tetapi 

berlaku umum pada segala bentuk barang, seperti rumah dan 

tanah. Oleh karena itu penguasaan barang dalam akad gadai 

menjadi syarat yang tidak dapat dikesampingkan. Imam Malik 

juga menegaskan bahwa gadai tidak sah hanya dengan akad, 

melainkan harus diikuti dengan penguasaan barang. Sebab tanpa 

penguasaan barang, efek hukum gadai tidak akan berlaku. 

Bahkan dalam ayat Al-Qur’an surah Al-Baqarah ayat 283 

dijelaskan bahwa barang tanggungan harus diserahkan atau 

dipegang oleh pihak yang berpiutang, menunjukkan bahwa 

penguasaan barang adalah elemen pokok dalam akad gadai.42 

 
41 Ibid., 29. 
42 Ibid.  



67 
 

 
 

Maksud perkataan Al-Khiraqi “orang yang berlaku 

perintahnya” adalah bahwa pihak yang menggadaikan dan 

menguasai barang tersebut haruslah orang yang sah tindakannya 

terhadap harta bendanya, yakni orang yang merdeka, baligh, 

berakal sehat, dan tidak dalam kondisi yang membatasi 

kebebasan transaksi seperti gila, bodoh, dan dalam keadaan 

pailit. Ini menunjukkan bahwa seseorang yang tidak memiliki 

kecakapan hukum tidak berwenang untuk menyerahkan atau 

menguasai barang gadai secara sah. Akibatnya akad gadai yang 

dilakukan oleh orang tersebut tidak dianggap sah dan tidak 

memiliki kekuatan hukum. Dalam keadaan seperti ini, wali atau 

pihak yang bertanggung jawab atas orang yang tidak cakap 

hukum dapat mewakilinya dalam pelaksanaan akad, termasuk 

memberikan izin kepada penerima gadai untuk menguasai barang 

tersebut.43 

Jika orang yang menggadaikan meninggal dunia sebelum 

sempat menyerahkan barang gadai kepada penerima, maka ahli 

waris tidak otomatis dapat memperlakukan barang itu sebagai 

jaminan. Barang tersebut hanya dianggap sebagai gadai apabila 

ahli waris secara sukarela menyerahkannya kepada penerima 

gadai. Imam Ahmad dari riwayat Ali bin Sa’id menyatakan 

bahwa penerima gadai memiliki hak yang lebih kuat atas barang 

jaminan dibandingkan kreditur lainnya, asalkan ia sudah 

menguasai barang itu secara nyata sebelum penggadai 

meninggal. Namun, jika penguasaan belum terjadi sebelum 

kematian, maka hak istimewa tersebut tidak berlaku. Dalam 

kondisi kematian atau pailit, hak penerima gadai atas barang baru 

dianggap sah apabila penyerahan dilakukakn secara sukarela oleh 

ahli waris, bukan semata-mata berdasarkan status gadai 

sebelumnya.44 

Apabila penggadai menggunakan barang yang telah 

digadaikan untuk keperluan lain seperti menjualnya, 

menghibahkannya, menjadikan sebagai mahar dalam pernikahan, 

membebaskannya dari status gadai, atau bahkan 

menggadaikannya kembali sebelum barang itu diserahkan 

 
43 Ibid., 30. 
44 Ibid., 31. 



68 
 

 
 

kepada penerima gadai, maka akad gadai yang pertama menjadi 

batal. Tindakan tersebut menunjukkan bahwa barang itu tidak 

lagi dimaksudkan sebagai jaminan utang. Apabila barang 

tersebut adalah budak, dan penggadai menggantungkan 

kemerdekaan budak itu kepada kematiannya atau 

menikahkannya, maka tindakan ini tidak membatalkan gadai 

karena tidak menghalangi sahnya transaksi seperti jual beli dan 

gadai itu sendiri. Bahkan dalam kasus budak yang melakukan 

akad mukatabah (perjanjian kemerdekaan dengan membayar 

sejumlah harta), maka keabsahan gadai bergantung pada status 

izin dari budak tersebut. Jika kita menyatakan bahwa budak itu 

sah melakukan transaksi, maka akad gadai tetap berlaku. Jika 

tidak, maka akad gadai dianggap gugur, sama halnya dengan 

pembebasan budak oleh penggadai sebelum adanya penguasaan 

atas barang oleh penerima gadai.45 

Apabila barang yang digadaikan mengalami cacat atau 

kerusakan setelah terjadi akad, maka penerima gadai berhak 

membatalkan transaksi dan mengembalikan barang tersebut. 

Karena cacat yang ditemukan bisa jadi baru muncul atau tidak 

diketahui sebelumnya. Sebagian ulama berpendapat bahwa 

kerusakan pada barang tidak membatalkan akad, karena barang 

dalam akad gadai dan barang dalam akad jual beli dianggap objek 

yang berbeda.46 

Menurut Ibnu Qudamah bahwa jika kerusakan terjadi saat 

barang berada dalam penguasaan penerima gadai, maka ia tidak 

cukup hanya mengembalikan barang tersebut, melainkan wajib 

mengganti nilainya. Karena barang tersebut adalah jaminan utang 

yang tetap milik penggadai bukan milik penerima gadai. Oleh 

karena itu, ketika barang rusak penerima gadai berkewajiban 

memberikan ganti rugi sesuai nilainya, bukan sekadar 

mengembalikannya dalam kondisi cacat.47 

Ibnu Qudamah menjelaskan mengenai syarat-syarat gadai 

sebagai berikut: 

 

 
45 Ibid., 33. 
46 Ibid., 35. 
47 Ibid., 116. 



69 
 

 
 

وَالشُّرُوطُ فِ الرَّهْنِ تَ ن ْقَسِمُ صَحِيحًا وَفاَسِدًا. فاَلصَّحِيحُ: مِثْلُ أَنْ 
يُشْتََطََ كَوْنهُُ عَلَى يَدِ عَدْلٍ، أَوْعَدْلَيْنِ، أوَْ أَكْثَ رَ، أوَْ أَنْ يبَِيعَهُ عِنْدَ 

شَرَطَ   وَإِنْ  خِلََفاً،  هَذَا  ةِ  وَلََنَ عْلَمُ فِ صِحَّ  ، يبَِيعَ  حُلُولِ الحَْقِ  أَنْ 
 48الْمُرْتََِنُ صَحَّ 

 
“Syarat-syarat dalam gadai terbagi menjadi dua, yaitu 

sah dan rusak (tidak sah). Syarat yang sah seperti 

disyariatkan agar barang gadai berada di tangan orang 

yang adil, atau dua orang adil, atau lebih. Atau 

disyaratkan agar dijual ketika jatuh tempo pembayaran 

utang. Tidak kami ketahui adanya perselisihan dalam 

kesahihan syarat ini. Apabila disyaratkan menjual adalah 

pihak yang menerima gadai (murtahin), maka itu sah”. 

 

Pendapat tersebut dipegang oleh Abu Hanifah dan Malik. 

Menurut Syafi’i tidak sah, karena hal itu berarti mewakilkan 

dalam transaksi yang kedua belah pihak memiliki kepentingan di 

dalamnya, maka tidak sah sebagaiamana seseorang mewakilkan 

orang lain untuk menjual barang kepada dirinya sendiri. Alasan 

perbedaan tersebut karena pihak yang menggadaikan (rahin) 

ingin bersabar dan berhati-hati dalam menjual dan menetapkan 

harga, sedangkan pihak penerima gadai (murtahin) ingin 

mempercepat pelunasan haknya dan segera menjual.49 

Menurut Ibnu Qudamah, segala sesuatu yang boleh 

dilakukan oleh selain murtahin dalam gadai maka boleh juga 

murtahin melakukannya jika diwakilkan, seperti menjual barang 

orang lain. Dan karena diperbolehkan mensyaratkan 

penyimpanan barang gadai oleh murtahin, maka diperbolehkan 

juga mensyaratkan agar ia yang menjual, sebagaimana 

diperbolehkan kepada orang adil. Perbedaan tujuan antara kedua 

pihak tidak merusak sahnya syarat, selama tujuan murtahin yaitu 

 
48 Ibnu Qudamah, Al-Mughni ala Mukhtasar, 272. 
49 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 118. 



70 
 

 
 

mendapatkan haknya saat jatuh tempo dan menjual barang adalah 

sesuatu yang berhal ia dapatkan. 

Jika rahin mewakilkan kepada murtahin secara sadar, 

maka berarti dia telah merelakan hal itu. Karena hak itu miliknya, 

maka dia boleh merelakannya sebagaimana seseorang boleh 

mewakilkan kepada orang fasik untuk menjual hartanya dan 

menerima uangnya. Tidak benar pula dikatakan bahwa seseorang 

tidak boleh menjadi wakil atas dirinya sendiri. Kalaupun itu 

diterima tetap sah karena dalam akad, satu orang bisa menjadi 

penjual dan pembeli sekaligus, sebagai pihak yang mengucap dan 

menerima, serta menyerahkan dan menerima barang untuk 

dirinya sendiri.50 

 

الشُّرُوطُ الْفَاسِدَةُ، مِثْلُ أَنْ يُشْتََطََ مَا يُ نَافِ مُقْتَضَى الرَّهْنِ، نََْوَ أَنْ 
يْنُ مِنْ  ، أَوْلًَ يُسْتَ وْفََ الدَّ يُشْتََطََ أَلََّ يُ بَاعَ الرَّهْنُ عِنْدَ حُلُولِ الحَْقِ 

عُهُ مَا خِيفَ تَ لَفُهُ أوَْ بَ يْعُ الرَّهْنِ   بغَِيِْْ ثََنٍَ كَانَ أوَْ أَنْ لََ ثََنَِهِ أَوَّلًَ بَ ي ْ
 51يبَِيعَهُ إِلََّ مَنْ يُ رْضِيهِ 

 
“Kedua syarat-syarat rusak (tidak sah), yaitu 

mensyaratkan sesuatu yang bertentangan dengan hakikat 

rahn, seperti disyaratkan agar barang tidak boleh dijual 

ketika jatuh tempo, utang tidak boleh dilunasi dari hasil 

penjualan barang gadai, atau dijual barangnya sebelum 

terlihat rusak, atau dijual dengan harga yang bukan harga 

pasar, atau hanya boleh dijual oleh orang tertentu yang 

disukainya”. 

 

Syarat-syarat semacam ini rusak karena bertentangan 

dengan maksud akad rahn. Jika syarat tersebut dipenuhi, maka 

tujuan rahn menjadi hilang. Demikian pula jika disyaratkan 

adanya hak khiyar (pilihan membatalkan) bagi rahin, akad tidak 

 
50 Ibid., 119. 
51 Ibnu Qudamah, Al-Mughni ala Mukhtasar, 273. 



71 
 

 
 

mengikat bagi rahin, rahn bersifat sementara, hanya berlaku 

setiap dua hari sekali, barang tetap di tangan rahin, rahin boleh 

memanfaatkannya, murtahin boleh memanfaatkannya, atau 

barang itu dijamin oleh murtahin atau orang yang adil.  

Semua syarat ini tidak sah karena ada yang bertentangan 

dengan hakikat akad rahn, ada yang bukan bagian dari maksud 

akad, dan ada yang tidak membawa maslahat. Jika syarat 

semacam ini ada dalam akad rahn, maka menurut Al-Qadhi 

akadnya bisa batal karena pemberi rahn hanya memberikan 

hartanya karena syarat tersebut. Jika syarat tidak terpenuhi, 

berarti tidak ada kerelaan darinya dan akad menjadi tidak sah.52 

Dikatakan bahwa jika syaratnya adalah rahn bersifat 

sementara atau berlaku seriap dua hari, maka itu tidak 

membatalkan akad menurut sebagian pendapat. Pendapat ini 

didasarkan pada perbedaan pendapat tentang syarat rusak dalam 

jual beli. Abu Al-Khaththab cenderung menguatkan bahwa rahn 

tetap sah meskipun ada syarat rusak, dan ini juga pendapat Abu 

Hanifah. 

Rasulullah SAW bersabda; “Gadai itu tidak tertutup” yaitu 

dalam hadis itu ditetapkan syarat-syarat yang tidak sah, namun 

gadai tersebut tidak dihukumi rusak.53 Mazhab Syafi’i 

berpendapat jika syarat tersebut mengurangi hak murtahin, maka 

rahn batal secara mutlak karena murtahin pasti menolaknya. 

Sebab dalam syarat rusak itu, murtahin dijanjikan tambahan 

manfaat. Jika manfaat itu rusak (tidak sah), maka tidak 

membatalkan rahn secara keseluruhan. 

Dalam perspektif fikih Islam, barang yang dijadikan gadai 

diposisikan sebagai amanah yang berada di tangan penerima 

gadai (murtahin) serupa dengan amanah-amanah lainnya. 

Apabila barang tersebut mengalami kerusakan tanpa unsur 

kelalaian dari pihak penerima gadai, maka ia tidak berkewajiban 

untuk menggantinya. Tanggung jawab murtahin terbatas pada 

pemeliharaan dan penjagaan barang tersebut dengan optimal agar 

 
52 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 119. 
53 Ibid. 



72 
 

 
 

tetap keadaan baik. Kerusakan yang terjadi diluar kemampuan 

dan kehendaknya tidak menimbulkan kewajiban ganti rugi.54 

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, barang jaminan 

merupakan titipan yang tidak boleh dimanfaatkan atau 

disalahgunakan oleh murtahin tanpa izin. Adapun biaya 

pemeliharaan yang timbul dapat diambil dari manfaat barang 

gadai tersebut, sebatas jumlah yang diperlukan untuk keperluan 

perawatan.  

Barang gadai berada dalam status amanah karena 

diserahkan kepada murtahin atas persetujuan penggadai. Oleh 

karena itu, ia diperlukan serupa dengan barang sewaan, penerima 

gadai tidak menanggung risiko kerusakan kecuali apabila 

terbukti adanya kelalaian. Jika barang musnah tanpa adanya 

kelalaian dari pihak penerima gadai, maka ia tidak wajib 

mengganti, dan utang yang menjadi dasar penyerahan gadai tetap 

harus dilunasi. Hilangnya barang gadai tidak membatalkan utang, 

sebagaimana kematian seorang saksi tidak membatalkan 

kesaksian. 

Sebagai pihak yang memegang amanah, penerima gadai 

berkewajiban untuk menjaga dan merawat barang tersebut 

dengan perlakuan yang wajar sesuai dengan karakteristik barang. 

Apabila telah dilakukan penjagaan dengan standar sewajarnya 

dan barang tetap mengalami kerusakan atau kehilangan, maka 

menurut kesepakatan para ulama tanggung jawab atas kerusakan 

tersebut tidak dibebankan kepada penerima gadai.55 

Para ulama mazhab Syafi’i dan Hanbali berpendapat 

bahwa penerima barang gadai tidak bertanggung jawab atas 

risiko kerusakan atau kehilangan barang tersebut, kecuali jika 

terdapat akibat kelalaian dari pihak penerima gadai. Berbeda 

dengan mazhab Hanafi, yang menyatakan bahwa penerima gadai 

menanggung risiko nilai minimum dari barang gadai, terhitung 

dari waktu serah terima hingga saat barang mengalami kerusakan 

atau hilang. Dalam hal barang rusak atau hilang akibat kelalaian, 

seluruh ulama dari berbagai mazhab sepakat bahwa penerima 

gadai wajib memperbaiki atau mengganti kerugian yang terjadi. 

 
54 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu”, Darul Fikr, 190. 
55 Imam An-Nawawi, “Al-Majmu Syarah Al-Muhadzdzab”, Jilid 16, 110. 



73 
 

 
 

Terkait penerimaan gadai dan pemanfaatan barang gadai 

yang memerlukan biaya, dibolehkan mengambil manfaat dari 

barang tersebut dengan izin dari pihak penggadai. Jika penggadai 

memberikan izin kepada penerima gadai untuk mengambil 

manfaat sesuai ukuran nafkah yang dikeluarkan, maka tindakan 

tersebut diperbolehkan karena tergolong sebagai dari akad 

muwadlah (pertukaran manfaat dengan kompensasi). 

 

Apabila barang yang digadaikan tidak dapat diperah 

susunya maupun ditunggangi, maka statusnya menjadi dua 

kategori:56 

a. Jika barang tersebut bukan hewan, seperti budak perempuan 

atau budak laki-laki maka diperbolehkan memanfaatkannya 

dengan menjadikannya sebagai pelayan (khadam). 

b. Jika barang gadaian berupa benda tidak bergerak, seperti 

rumah, kebun, atau sawah, maka tidak diperbolehkan 

mengambil manfaat darinya. Sebagai contoh apabila sebuah 

rumah runtuh dan dibangun kembali oleh penerima gadai, 

maka hasil bangun tersebut tetap tidak menjadi hak penerima 

gadai, serta tidak diperkenankan untuk dimanfaatkan tanpa 

izin dari penggadai.57 

 

Jenis barang gadai (marhun) adalah barang yang dijadikan 

jaminan oleh penggadai (rahin) untuk mengikat suatu utang, dan 

berada dalam kekuasaan penerima gadai (murtahin) sebagai 

jaminan pembayaran utang. Barang-barang yang sah untuk 

dijadikan objek gadai harus memenuhi bebarapa kriteria 

berikut:58 

a. Barang tersebut dapat diperjualbelikan, sehingga benda 

yang tidak memiliki wujud, seperti buah pada pohon yang 

belum berbuah atau hewan yang belum lahir tidak sah 

dijadikan gadai. 

 
56 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 129. 
57 Ibid., 130. 
58 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu”, Darul Fikr, 133-

137. 



74 
 

 
 

b. Barang tersebut harus termasuk kategori harta menurut 

pandangan syariat, sehingga benda-benda najis seperti 

bangkai, anjing, dan babi tidak sah dijadikan barang gadai. 

c. Barang gadai harus diketahui secara jelas (ma’lum) dan tidak 

boleh berupa barang yang majhul (tidak diketahui 

keberadaannya). 

d. Barang yang dijadikan gadai harus dimiliki sah dari 

penggadai. 

 

Jenis-jenis barang gadai yang lazim dijadikan objek gadai 

meliputi: 

a. Hewan yang dapat diperah susunya dan ditunggangi, seperti 

sapi, kuda, kerbau, dan kambing. 

b. Perhiasan seperti emas, perak, dan mutiara. 

c. Properti tetap seperti rumah, tanah, dan sawah. 

 

Menurut pendapat Ibnu Qudamah, pemanfaatan barang 

gadai terbagi menjadi dua kategori. Pertama, untuk barang yang 

dapat diperah susunya dan ditunggangi, penerima gadai 

diperbolehkan mengambil manfaatnya sebanding dengan biaya 

nafkah yang telah dikeluarkan.59 Kedua, untuk barang yang tidak 

dapat diperah susunya dan ditunggangi, penerima gadai tidak 

diperkenankan mengambil manfaat apapun dari barang gadaian 

tersebut. 

Nafkah terhadap barang gadai merupakan tanggung jawab 

penerima gadai (murtahin), karena barang tersebut berada di 

bawah kekuasaan dan penguasaannya. Dengan demikian, hak 

untuk mengambil manfaat dari barang gadaian tersebut juga 

melekat pada murtahin, selama dalam batas-batas yang 

diperbolehkan. 

Pemanfaatan barang gadaian oleh penerima gadai 

(murtahin) memiliki beberapa ketentuan. Apabila barang gadaian 

berupa rumah dan penerima gadai berkata “Aku menempati 

rumah ini dengan cara menyewakannya, dan ini merupakan hak 

yang dapat dipindahkan,” maka status pemanfaatan tersebut 

berubah menjadi utang, bukan lagi jaminan gadai, walaupun 

 
59 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 125. 



75 
 

 
 

rumah tersebut disewakan kembali kepada penggadai.60 Imam 

Ahmad dalam Riwayat Ibnu Manshur, berpendapat bahwa 

apabila rumah digadaikan kemudian disewakan kembali kepada 

penggadai, maka rumah tersebut tidak lagi berstatus sebagai 

barang gadaian. Akan tetapi, setelah rumah itu kembali menjadi 

barang gadaian meskipun disewakan atau dipinjamkan, karena 

akad penerimaan barang oleh murtahin tetap sah, dan keberadaan 

dua akad tersebut (gadai dan sewa) tidak saling menafikan. 

Dalam riwayat lain, melalui Al-Hasan bin Shawwab, Imam 

Ahmad menjelaskan apabila murtahin mengizinkan penggadai 

(rahin) untuk menempati rumah tersebut, maka hak pemanfaatan 

murtahin atas rumah tersebut hilang. Namun, jika murtahin 

menempati rumah terlebih dahulu lalu meminjamkannya, maka 

ia tetap bertanggung jawab atas rumah tersebut.61 

Apabila dalam akad disyaratkan bahwa murtahin dapat 

memanfaatkan barang gadaian, maka syarat ini dinilai fasid 

(rusak). Karena bertentangan dengan hakikat gadai yang 

mengharuskan barang tersebut bebas dari ketergunaan pribadi. 

Al-Qadhi meriwayatkan dari Imam Ahmad bahwa syarat tersebut 

diperbolehkan dalam jual beli, apabila dikaitkan dengan bentuk 

pertukaran manfaat, misalnya murtahin berkata “Aku menjual 

pakaian ini seharga satu dinar dengan syarat engkau 

menggadaikan budakmu untuk membantuku selama satu 

bulan.”62 

Terkait barang gadaian yang membutuhkan pemeliharaan, 

ketentuan pengambilan manfaat dibedakan dalam dua situasi. 

Pertama, jika penerima gadai (murtahin) mendapat izin dari 

penggadai untuk menafkahi barang tersebut sekaligus 

memanfaatkan hasilnya dalam batas yang ditentukan, maka hal 

itu diperbolehkan sebagai bentuk kompensasi. Kedua, apabila 

tidak ada izin, maka perlakuannya tergantung pada jenis barang 

gadaian. Jika barang tersebut berupa hewan perah atau hewan 

tunggangan, penerima gadai wajib menanggung biaya 

pemeliharaan dan diperkenankan mengambil manfaat, seperti 

 
60 Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.  
61 Ibid., 126. 
62 Ibid., 127. 



76 
 

 
 

memerah susu atau menunggangi, sesuai dengan kadar yang telah 

dikeluarkan. Namun, jika barang gadaian berupa benda lain 

seperti rumah, kebun, atau properti tidak bergerak, maka 

penerima gadai tidak diperbolehkan mengambil manfaat apa pun 

tanpa izin dari penggadai. 

Dalam kitab Al-Mughni karya Ibnu Qudamah mengatakan 

sebagai berikut: “Tidak boleh bagi orang yang menerima barang 

gadaian memakainya dengan cara apa pun kecuali hewan yang 

ditunggangi dan perahan susu, maka ia boleh menungganginya 

dan memerah susu dengan sekedar ukuran memberi makanan 

binatang itu (tidak melebihi kapasitas).”63 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa penerima gadai 

(murtahin) tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari barang 

gadaian, kecuali dalam kasus khusus, yakni barang gadaian 

berupa hewan yang dapat ditunggangi dan diperah susunya. 

Pengecualian ini hanya berlaku pada jenis hewan tersebut dan 

tidak dianalogikan (diqiyaskan) kepada barang lain. Meskipun 

demikian, penerima gadai tetap diperbolehkan mengambil 

manfaat dari barang gadaian dengan syarat adanya izin dari pihak 

penggadai. 

 

Ibnu Qudamah lebih lanjut menjelaskan bahwa 

pemanfaatan barang gadaian terbagi menjadi dua keadaan.64 

a. Barang gadai yang tidak membutuhkan biaya perawatan, 

seperti rumah atau barang-barang biasa. Dalam kondisi ini, 

penerima gadai tidak diperkenankan mengambil manfaat tau 

hasil dari barang tersebut tanpa izin dari penggadai, karena 

secara hukum barang gadai beserta pengembangannya tetap 

milik penuh penggadai. 

b. Barang gadai yang memerlukan pembiayaan, seperti hewan 

yang membutuhkan nafkah harian. Dalam hal ini, penerima 

gadai dibolehkan mengambil manfaat baik dengan atau 

tanpa imbalan selama ada izin dari penggadai. Apabila izin 

telah diberikan maka pemanfaatan tersebut diperbolehkan 

sebagai bagian dari bentuk akad mu’awadlah. 

 
63 Ibid., 127. 
64 Ibid., 128-129. 



77 
 

 
 

 

Apabila penerima gadai memanfaatkan barang gadaian, 

seperti dengan menggunakan, menunggangi, atau mengambil 

hasil susunya, maka nilai manfaat tersebut dapat mengurangi 

jumlah utang penggadai, sesuai dengan kadar manfaat yang 

diambil.65 Adapun prinsip yang harus dijaga adalah adanya 

kesepakatan kedua belah pihak, dan setelah barang tersebut tidak 

lagi dimanfaatkan, nilai barang tetap diperhitungkan untuk 

memenuhi utang melalui pelelangan atau bentuk pembayaran 

lain. 

Menurut Ibnu Qudamah segala tambahan atau 

pertumbuhan yang muncul dari barang gadaian, baik yang 

menyatu seperti kenaikan harga atau keahlian budak, maupun 

yang terpisah seperti anak binatang, buah-buahan, atau hasil 

penjualan, diikutkan dalam status barang gadaian. Begitu pula 

apabila terjadi kerusakan atau cacat akibat perbuatan penerima 

gadai, maka hal tersebut tetap dihubungkan dengan tanggungan 

gadaian. Apabila barang gadaian berupa sebidang tanah, 

penerima gadai tidak berhak menanaminya tanpa izin dari 

penggadai. Dan apabila diperbolehkan untuk digarap, maka 

penggadai berhak mendapatkan bagian hasilnya sesuai prinsip 

bagi hasil. Sedangkan barang gadai berupa binatang yang 

memerlukan biaya pemeliharaan, penerima gadai berhak 

menggunakan hewan tersebut untuk ditunggangi, diperah 

susunya, atau dimanfaatkan sebatas kompensasi dari biaya yang 

telah dikeluarkan. Namun, dalam memanfaatkan barang gadaian, 

penerima gadai wajib memperhatikan keseimbangan antara biaya 

yang dikeluarkan dengan manfaat yang diperoleh. Apabila 

terdapat kelebihan hasil setelah dikurangi biaya, maka kelebihan 

tersebut menjadi hak penggadai dan harus digabungkan kembali 

kepada nilai barang gadaian.  

Imam Syafi’i dan Imam Malik juga berpendapat bahwa 

manfaat dari barang gadai sepenuhnya adalah hak rahin, dan 

penerima gadai tidak diperbolehkan mengambil manfaat darinya 

tanpa izin jelas dari penggadai.66 Imam Ahmad berpendapat 

 
65 Ibid., 131. 
66 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 132. 



78 
 

 
 

bahwa murtahin tidak diperbolehkan mengambil manfaat dari 

barang gadaian apabila barang tersebut berupa hewan yang tidak 

dapat ditunggangi atau diperah. Namun, apabila barang gadaian 

itu adalah hewan yang memungkinkan untuk ditunggangi dan 

diperah susunya, maka penerima gadai diperkenankan 

mengambil manfaatnya sebanding dengan biaya pemeliharaan 

yang telah ia keluarkan. Sementara itu, Ulama Hanafiah 

berpendapat bahwa murtahin dilarang memanfaatkan barang 

gadai, seperti memperjualbelikan atau meminjamkannya kepada 

pihak lain tanpa izin dari penggadai (rahin). Hal ini disebabkan 

karena murtahin tidak memilik hak kepemilikan atas barang 

gadai, sehingga tidak berwenang melakukan tindakan yang dapat 

menghilangkan materi barang tersebut. 

Terkait pemanfaatan barang gadai oleh rahin, perlu 

dipahami bahwa dalam akad gadai, rahin tetap berstatus pemilik 

sah dari barang yang digadaikan. Namun, hak kepemilikan 

tersebut dibatasi oleh habsu (hak penahanan) yang dimiliki 

murtahin. Rahin tidak dapat secara bebas memanfaatkan barang 

miliknya yang telah dijadikan jaminan gadai. Pada prinsipnya 

pemanfaatan barang gadai tetap menjadi hak penggadai. 

Kerusakan barang tersebut pun tetap menjadi tanggungan 

pemiliknya. Akan tetapi, segala tindakan yang mengarah pada 

penghilangan hak murtahin, seperti menjual, menyewakan, atau 

mengurangi nilai barang gadai tidak sah dilakukan tanpa izin dari 

penerima gadai.67 Pengecualian berlaku apabila barang gadai 

berupa budak, dimana dalam hal ini penggadai tidak 

diperkenankan mengambil manfaat darinya tanpa izin. 

Jenis-jenis pemanfaatan yang dilarang adalah pemanfaatan 

yang mengurangi nilai barang gadai, seperti mendirikan 

bangunan di atas tanah gadai atau mengolahnya tanpa izin. 

Pemanfaatan itu diperbolehkan apabila terdapat persetujuan dari 

penerima gadai.68 Bentuk pemanfaatan yang menjadi 

pembahasan utama dalam fikih adalah tasarrufat, yaitu 

pemanfaatan yang dapat menghabiskan atau menghilangkan nilai 

materil dari barang gadai. Berdasarkan berbagai pendapat ulama, 

 
67 Ibid., 134. 
68 Fatwa DSN-MUI No. 25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn, butir 2. 



79 
 

 
 

melantarkan barang gadai tanpa dimanfaatkan bertentangan 

dengan maqashid syariah (tujuan utama syariat Islam). 

Pelantaran tersebut justru dapat mengurangi atau merusak nilai 

barang gadaian. Pemanfaatan atas barang gadai seharusnya 

dilakukan, tetapi dengan memperhatikan mekanisme yang tidak 

merugikan hak kedua belah pihak. 

Dalam akad gadai, rahin tetap memegang hak kepemilikan 

atas barang gadaian (marhun). Sementara murtahin memiliki hak 

penahanan sebagai jaminan atas pelunasan utang. Pemanfaatan 

oleh penerima gadai terhadap barang gadai tergantung pada izin 

pemberi gadai. Apabila murtahin mengizinkan dan pemanfaatan 

tersebut tidak menghilangkan hak murtahin, maka tindakan rahin 

tersebut diperbolehkan menurut syariat. Sabda Rasulullah saw. 

dalam H.R. Syafi’i: “Janganlah ia (pemegang gadaian) menutup 

hak gadaian dari pemiliknya (rahin) yang menggadaikan. Ia 

(murtahin) berhak memperoleh bagiannya dan di (rahin) 

berkewajiban membayar gharamahnya.” 69 

Hadits tersebut menegaskan bahwa pemilik sah barang 

gadai tetap memiliki hak untuk memanfaatkan barang yang 

digadaikannya, serta bertanggung jawab atas segala risiko 

kerusakan yang mungkin terjadi pada barang tersebut. Karena 

barang yang dijadikan gadai merupakan milik penggadai (rahin), 

maka seluruh biaya perawatan barang tersebut menjadi tanggung 

jawabnya. Termasuk di dalamnya adalah biaya penyimpanan di 

gudang serta biaya penjagaan terhadap barang gadaian, yang 

semuanya dikategorikan sebagai bagian dari biaya perawatan. 

Apabila barang yang digadaikan berupa hewan ternak, maka 

biaya pengembalaannya pun menjadi kewajiban penggadai. 

Apabila terjadi kerusakan pada sebagian barang gadaian 

sementara bagian lainnya tetap utuh, maka bagian yang masih 

tersisa tetap berfungsi sebagai jaminan untuk seluruh utang. Hal 

ini disebabkan utang yang dijamin berkaitan dengan keseluruhan 

bagian dari barang yang digadaikan. Meskipun sebagian barang 

rusak, bagian yang tersisa tetap menjadi jaminan penuh terhadap 

utang tersebut. 

 
69 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, “Fiqih Islam, 110. 



80 
 

 
 

Selanjutnya, jika penggadai membayar sebagian dari 

utangnya, maka tidak serta-merta membebaskan sebagaian 

barang gadaian. Pembebasan barang gadai hanya terjadi setelah 

seluruh utang dilunasi. Ketika jatuh tempo pembayaran utang 

yang dijamin dengan barang gadai, maka penggadai wajib 

melunasi utangnya sebagaimana layaknya utang yang tidak 

disertai dengan jaminan, sebab hal tersebut merupakan 

konsekuensi hukum dari akad yang telah disepakati.70 

Apabila penggadai enggan melunasi utangnya pada saat 

jatuh tempo, maka ia tergolong sebagai pihak yang menunda 

pembayaran secara zalim. Dalam situasi demikian, penguasa 

memiliki kewenangan untuk memaksa penggadai agar melunasi 

utangnya. Apabila penggadai tetap tidak bersedia melunasi, maka 

ia dapat dikenai hukuman berupa penahanan hingga ia melunasi 

utangnya atau barang gadaiannya dijual untuk melunasi utang 

melalui hasil penjualan tersebut, mengingat pelunasan utang 

merupakan kewajiban syar’i yang harus dipenuhi oleh penggadai.  

 
70 Ibid., 167. 



81 
 

BAB IV 

STUDI KOMPARATIF KONSEP GADAI MENURUT IBNU 

RUSYD DAN IBNU QUDAMAH SERTA RELEVANSINYA 

TERHADAP KONSEP PEGADAIAN SYARIAH 

KONTEMPORER 
 

A. Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah dalam Konsep Gadai 

1. Persamaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah dalam 

Konsep Gadai 

a. Landasan Hukum dan Kebolehan Gadai 

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah ialah dua ulama besar 

dalam tradisi fikih Islam yang sama-sama menegaskan bahwa 

gadai (rahn) merupakan akad yang dibolehkan dalam syariat. 

Keduanya merujuk kepada firman Allah dalam Surah Al-

Baqarah ayat 283 sebagai landasan utama, yang menyebutkan 

kebolehan mengambil gadai (rahn) dalam transaksi hutang, 

khususnya ketika tidak ditemukan penulis (pencatat). Ayat ini 

menunjukkan bahwa syariat mengakui praktik gadai sebagai 

bentuk perlindungan hak bagi pihak yang bertransaksi.1 

Mereka juga mendasarkan pendapatnya pada sejumlah 

hadis Nabi Muhammad SAW. salah satunya adalah riwayat 

yang menyebutkan bahwa Rasulullah pernah menggadaikan 

baju besinya kepada seorang Yahudi di Madinah sebagai 

jaminan atas pinjaman bahan makanan.2 Peristiwa ini menjadi 

bukti nyata bahwa gadai telah dipraktikan langsung oleh 

Rasulullah SAW dan menjadi dasar hukum yang kuat dalam 

Islam. 

Ibnu Rusyd maupun Ibnu Qudamah menjelaskan 

bahwa kebolehan gadai tidak terbatas hanya pada keadaan 

safar (berpergian), sebagaimana konteks dalam ayat tersebut, 

melainkan juga dibolehkan dalam keadaan mukim (tidak 

dalam perjalanan).3 Hal ini menunjukkan bahwa hukum gadai 

bersifat umum dan fleksibel, serta dapat diberlakukan dalam 

 
1 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 536. 
2 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 25. 
3 Ibid. ,26. 



82 
 

 
 

berbagai situasi sesuai kebutuhan masyarakat. Kesepakatan 

mereka ini memperkuat bahwa gadai adalah salah satu bentuk 

mualamah yang sah dan sesuai dengan prinsip-prinsip 

keadilan dalam Islam. 

 

b. Rukun dan Syarat Gadai 

Dalam pandangan fikih, akad gadai (rahn) tidak bisa 

dilepaskan dari rukun dan syarat yang harus dipenuhi agar sah 

secara hukum. Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sepakat bahwa 

sebuah akad gadai baru dianggap sah apabila memenuhi 

unsur-unsur pokok yang menjadi rukunnya. Rukun tersebut 

meliputi pihak yang menggadaika (rahin), penerima gadai 

(murtahin), serta barang yang dijadikan jaminan (marhun).4 

Mereka menegaskan bahwa setiap pihak yang terlibat dalam 

akad gadai harus memiliki kapasitas hukum untuk melakukan 

transaksi, yakni berakal, baligh, serta dilakukan dengan 

kerelaan tanpa paksaan.  

Syarat-syarat yang harus dipenuhi menurut Ibnu Rusyd 

dan Ibnu Qudamah yaitu: 

1) Barang yang dijadikan objek gadai harus memiliki nilai 

ekonomis dan dapat diperjualbelikan secara sah dalam 

Islam. Artinya, barang tersebut harus halal dan bermanfaat, 

serta bukan termasuk dalam kategori barang yang haram 

seperi khamr (minuman keras) atau bangkai. Hal ini 

penting karena salah satu tujuan utama dari gadai adalah 

memberikan jaminan atas utang, dan jaminan tersebut 

hanya sah jika berupa sesuatu yang bernilai dan sah 

menurut syariat. 

2) Barang gadai harus berada dalam penguasaan penerima 

gadai (murtahin), atau dalam istilah fikih disebut qabdh. 

Peyerahan fisik atau simbolik ini menunjukkan keseriusan 

pihak yang menggadaikan dalam menunaikan 

kewajibannya dan memberikan rasa aman bagi penerima 

gadai bahwa ia memiliki jaminan yang nyata sampai utang 

tersebut dilunasi. 

 
4 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 538. 



83 
 

 
 

3) Kepemilikan atas barang gadai tetap berada pada pihak 

yang menggadaikan (rahin) selama utang belum dilunasi. 

Meskipun barang tersebut berada di tangan penerima 

gadai, ia tidak berhak untuk menjual, memanfaatkan, atau 

mengambil alih barang tersebut tanpa izin, kecuali jika 

terjadi wanprestasi, yaitu pihak yang berutang gagal 

melunasi utangnya sesuai kesepakatan. Penerima gadai 

baru boleh menjual barang tersebut untuk menutupi nilai 

utang yang belum dibayar.5 

Dengan adanya syarat-syarat ini, Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah ingin menegaskan bahwa akad gadai tidak hanya 

sah secara formal, tetapi juga mengandung prinsip kehati-

hatian, perlindungan hak, dan keadilan antara para pihak. 

Kesepakatan mereka mencerminkan ketelitian para ulama 

dalam mengatur transaksi keuangan agar sesuai dengan nilai-

nilai Islam yang mengedepankan kejujuran dan tanggung 

jawab. 

 

c. Larangan Pengambilan Manfaat Tanpa Izin 

Dalam pandangan Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah, akad 

gadai memiliki batasan-batasan tertentu yang harus dijaga 

agar tidak terjadi kezaliman atau pelanggaran terhadap hak 

salah satu pihak. Salah satu prinsip penting yang ditekankan 

keduanya adalah larangan bagi penerima gadai (murtahin) 

untuk mengambil manfaat dari barang yang digadaikan 

(marhun) tanpa izin yang sah dari pemiliknya (rahin). Mereka 

sepakat bahwa meskipun barang gadai berada dalam 

penguasaan penerima gadai sebagai bentuk jaminan atas 

utang, namun hal itu tidak serta merta memberikan hak 

kepemilikan atau pemanfaatan terhadap barang tersebut. 

Selama tidak ada izin yang jelas dari pihak penggadai, maka 

setiap bentuk pemanfaatan seperti menggunakan, menyewa, 

atau mengambil hasil dari barang tersebut diperhitungkan 

sebagai bentuk perbuatan yang tidak sah dalam syariat. 

Jika penerima gadai tetap mengambil manfaat dari 

barang gadaian tanpa izin, maka ia wajib mengganti atau 

 
5 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 35. 



84 
 

 
 

mengembalikan nilai manfaat yang telah diambil.6 

Penggantian ini dilakukan sebagai upaya untuk menjaga 

keadilan serta hak pemilik barang. Ketentuan ini 

mencerminkan prinsip dasar dalam fikih muamalah, yaitu 

bahwa segala bentuk harta dan manfaat tidak boleh diambil 

atau dimanfaatkan kecuali dengan dasar kepemilikan yang sah 

atau izin dari pemiliknya. Larangan ini juga bertujuan 

mencegah eksploitasi dalam hubungan utang piutang dan 

memastikan bahwa penerima gadai tidak memperoleh 

keuntungan sepihak dari barang jaminan. 

 

d. Mekanisme Penyelesaian Gadai 

Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sepakat bahwa apabila 

pihak yang berutang (rahin) tidak melunasi utangnya sesuai 

dengan waktu yang telah disepakati, maka barang yang 

digadaikan (marhun) dapat dijual untuk menutupi nilai utang 

tersebut. Penjualan barang gadai dalam keadaan seperti ini 

dianggap sebagai langkah terakhir untuk menyelesaikan 

kewajiban utang, dan dibolehkan dalam rangka menjaga hak 

pihak yang memberi pinjaman (murtahin). Namun, penjualan 

itu tidak boleh dilakukan secara sepihak atau sembarangan, 

melainkan harus melalui mekanisme yang adil, seperti proses 

lelang. Tujuan dari proses lelang ini untuk memastikan bahwa 

barang dijual dengan harga yang wajar dan sesuai nilai 

pasarnya, sehingga tidak merugikan pihak manapun. 

Setelah barang gadai berhasil dijual, maka hasil 

penjualan harus terlebih dahulu digunakan untuk melunasi 

utang yang menjadi pokok akad. Apabila hasil penjualan 

melebihi utang, maka kelebihan tersebut wajib dikembalikan 

kepada penggadai sebagai pemilik sah barang tersebut. Ini 

menunjukkan bahwa hak milik atas barang gadai tetap berada 

pada rahin selama belum terjadi pelunasan, dan penerima 

gadai tidak memiliki hak atas kelebihan hasil penjualan.7 

Sebaliknya, jika hasil penjualan barang gadai tidak 

mencukupi untuk menutup utang, maka kekurangannya tetap 

 
6 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 544. 
7 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 73. 



85 
 

 
 

menjadi tanggungan penggadai. Artinya, tanggung jawab 

rahin terhadap sisa utang tidak gugur hanya karena barang 

gadai telah dijual. Ketentuan ini mencerminkan prinsip 

keadilan dalam Islam di mana hak pemeberi pinjaman tetap 

dilindungi, dan penggadai pun tidak dirugikan lebih dari nilai 

kewajibannya. 

 

Tabel 1: Ringkasan Persamaan 

 

Aspek Pandangan Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah 
Landasan Hukum Sama-sama membolehkan gadai dalam 

syariat, berdasarkan Q.S. Al-Baqarah: 283 

dan hadis Nabi SAW. 

Kondisi Gadai Boleh dilakukan saat safar maupun mukim 

(tidak berpergian). 

Rukun Gadai Rahin, murtahin, marhun, marhun bih, dan 

akad (ijab kabul) 

Syarat Barang 

Gadai 

Harus bernilai ekonomis, bisa 

diperjualbelikan, dan berada dalam 

penguasaan penerima gadai (qabdh). 

Mekanisme 

Penyelesaian 

Barang gadai boleh dijual, sisa hasil 

dikembalikan ke penggadai, dan kekurangan 

tetap ditanggung penggadai. 

Larangan 

Pemanfaatan 

Penerima gadai tidak boleh mengambil 

manfaat tanpa izin, jika melanggar harus 

ganti rugi. 

 

2. Perbedaan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah dalam 

Konsep Gadai 

a. Objek Gadai 

1) Ibnu Rusyd mengatakan objek gadai tidak harus selalu 

berupa barang yang telah siap dijual atau berwujud 

secara fisik pada saat akad berlangsung. Ia 

membolehkan barang yang belum siap dijual, seperti 

hasil pertanian yang belum dipanen, untuk dijadikan 

sebagai jaminan utang selama barang tersebut memiliki 



86 
 

 
 

nilai ekonomis di masa depan. Bahkan menurutnya, 

barang pinjaman pun bisa dijadikan objek gadai, asalkan 

barang tersebut berada dalam tanggungan dan 

penguasaan pihak yang menggadaikan.8  

2) Ibnu Qudamah mengambil posisi yang lebih hati-hati 

dan ketat dalam menetapkan syarat objek gadai. Ia 

menegaskan bahwa hanya barang yang sudah jelas 

nilainya, berwujud nyata, dan dimiliki penuh oleh pihak 

yang menggadaikan (rahin) yang dapat dijadikan 

sebagai objek gadai. Dalam pandangannya, barang yang 

belum ada secara fisik atau belum jelas nilainya tidak 

memenuhi syarat untuk dijadikan jaminan karena dapat 

menimbulkan ketidakpastian (gharar) dalam akad.9 

 

b. Status Kepemilikan Barang Gadai 

1) Ibnu Rusyd berpendapat barang yang dijadikan objek 

gadai tidak harus dimiliki secara penuh oleh pihak yang 

menggadaikan. Ia membolehkan barang pinjaman untuk 

dijadikan jaminan, asalkan terdapat izin yang sah dari 

pemilik barang tersebut. Dengan kata lain, selama 

pemilik barang mengizinkan dan pihak yang 

menggadaikan bertanggung jawab atas barang itu, maka 

akad gadai tetap sah.10 

2) Ibnu Qudamah memegang prinsip bahwa barang yang 

digadaikan harus benar-benar dimiliki secara sah oleh 

penggadai dan tidak dalam status pinjaman, sengketa, 

atau kepemilikan yang belum jelas. Barang yang bukan 

milik penuh tidak sah dijadikan jaminan karena 

berpotensi menimbulkan perselisihan dan 

ketidakpastian hukum di kemudian hari.11 

 

c. Pemanfaatan Barang Gadai 

1) Menurut Ibnu Rusyd, pemanfaatan barang gadai oleh 

penerima gadai diperbolehkan dengan syarat tertentu. 

 
8 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 537. 
9 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 117. 
10 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 537. 
11 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 44. 



87 
 

 
 

Pertama, harus ada izin dari penggadai (rahin) sebagai 

pemilik sah barang. Kedua, dalam situasi di mana 

penerima gadai menanggung biaya perawatan, seperti 

pada hewan ternak yang memerlukan makan dan 

pengurusan harian, maka ia boleh mengambil manfaat 

dari barang tersebut, selama manfaat yang diambil 

sebanding dengan biaya yang telah dikeluarkan. 

Misalnya, jika murtahin memberikan makan hewan 

yang digadaikan, maka ia boleh memanfaatkan susu 

atau tenaganya, dengan catatan nilai manfaat tersebut 

tidak melebihi biaya perawatan.12 

2) Ibnu Qudamah menyatakan bahwa penerima gadai tidak 

boleh mengambil manfaat dari barang gadai dalam 

kondisi apa pun, kecuali jika mendapat izin eksplisit dari 

penggadai. Dalam pandangan mazhab Hanbali yang ia 

anut, barang gadai adalah amanah yang harus dijaga, 

bukan dimanfaatkan untuk keuntungan pribadi. Oleh 

karena itu, jika penerima gadai mengambil manfaat 

tanpa izin, maka ia wajib mengganti rugi atas manfaat 

yang telah dinikmati, karena dianggap telah 

menggunakan barang milik orang lain secara tidak sah.13 

 

d. Pengelolaan dan Tanggung Jawab Barang Gadai 

1) Menurut Ibnu Rusyd apabila barang mengalami 

kerusakan atau hilang akibat kelalaian dari penerima 

gadai, maka penerima gadai bertanggung jawab secara 

penuh dan wajib mengganti kerugiannya. Namun, jika 

kerusakan terjadi bukan karena kelalaian, melainkan 

karena sebab alam seperti musibah atau kejadian di luar 

kendali manusia, maka tanggung jawab atas kerusakan 

tersebut tidak dibebankan kepada penerima gadai, 

melainkan tetap berada pada pemilik barang, yaitu pihak 

penggadai.14 

 
12 Ibid., 544. 
13 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 131. 
14 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 546. 



88 
 

 
 

2) Ibnu Qudamah juga menyatakan prinsip yang serupa, 

yaitu bahwa penerima gadai wajib menjaga barang 

dengan sebaik-baiknya, dan jika ia lalai, maka ia harus 

mengganti kerusakan.15 Akan tetapi, Ibnu Qudamah 

memberikan tekanan lebih pada konsep al-habs 

(penahanan) barang sebagai inti dari sistem rahn. 

Menurutnya, barang yang ditahan sebagai jaminan harus 

dijaga seperti amanah yang wajib dilindungi. Ia 

menekankan bahwa posisi murtahin bukan sekadar 

penerima barang, tetapi juga penanggung jawab atas 

penjagaannya, karena barang tersebut menjadi 

penopang ha katas piutang yang diberikan. 

 

Tabel 2: Ringkasan Perbedaan 

 

Aspek Ibnu Rusyd Ibnu Qudamah 
 

 

Objek Gadai 

Boleh barang belum 

siap dijual (misal: hasil 

panen), bahkan barang 

pinjaman jika ada nilai 

dan tanggungan. 

Hanya barang yang 

jelas nilainya, berwujud, 

dan sepenuhnya dimiliki 

penggadai. 

 

Status 

Kepemilikan 

Tidak wajib milik 

penuh; barang 

pinjaman boleh 

digadaikan dengan 

izin pemilik. 

Harus milik penuh 

penggadai, tidak boleh 

dalam sengketa atau 

pinjaman. 

     

 

Pemanfaatan 

Barang 

Boleh dimanfaatkan 

jika ada izin atau jika 

murtahin menanggung 

biaya, manfaat harus 

seimbang dengan 

biaya. 

Dilarang kecuali ada 

izin eksplisit, jika tanpa 

izin wajib ganti rugi. 

 Jika rusak karena 

kelalaian murtahin, ia 

wajib ganti rugi. Jika 

Sama, tapi lebih 

menekankan kewajiban 

 
15 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 144. 



89 
 

 
 

Pengelolaan 

& Tanggung 

Jawab 

sebab alami, tanggung 

jawab tetap pada 

penggadai. 

menjaga barang (habs) 

sebagai bentuk jaminan. 

 

3. Kelebihan dan Kekurangan Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah 

 

Pemikiran Ibnu Rusyd 

a. Kelebihan 

1) Pendekatan rasional dan filosofis 

Ibnu Rusyd mengintegrasikan pendekatan rasional 

dalam memahami hukum Islam, termasuk dalam konsep 

rahn (gadai). Ia menggunakan qiyas (analogi) dan 

deduksi logis dalam menyelesaikan perbedaan pendapat, 

sebagaimana dijelaskan dalam Bidayatul Mujtahid wa 

Nihayatul Muqtashid dan Fashl al-Maqal. 

2) Komparatif dan mendalam 

Karya Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid 

mencerminkan pemikiran hukum perbandingan (Ilmu 

Khilaf), yang membandingkan berbagai mazhab secara 

argumentatif. Hal ini menjadikan karyanya sangat 

bernilai dalam studi perbandingan mazhab. 

3) Relevansi universal 

Ibnu Rusyd tidak membatasi hukum hanya pada dalil 

tekstual, melainkan membuka ruang untuk akal dan 

nalar, sehingga relevan dalam konteks kontemporer dan 

mendukung kemajuan ijtihad. 

4) Mendukung kebebasan berpikir 

Ia berani mengkritik pemikiran-pemikiran yang 

menurutnya menyimpang, termasuk dalam filsafat dan 

kalam, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariat. 

b. Kekurangan  

1) Kurang diterima oleh kalangan konservatif 

Pemikirannya ditolak oleh banyak fuqaha konservatif 

karena dianggap terlalu rasional dan dekat dengan 

filsafat Yunani, bahkan ia sempat dituduh zindiq. 

2) Potensi ambigu dalam hukum praktis 

Karena pendekatan rasional yang kuat, sebagian 



90 
 

 
 

pendapatnya bisa membingungkan masyarakat awam 

atau menimbulkan keraguan dalam penetapan hukum 

yang praktis dan operasional. 

 

Pemikiran Ibnu Qudamah 

a. Kelebihan 

1) Konsisten terhadap dalil naqli (teks) 

Ibnu Qudamah sangat kuat berpegang pada Al-Qur’an, 

hadits, dan ijma’, yang mencerminkan metodologi 

Mazhab Hanbali. Dalam kitab Al-Mughni, ia 

menekankan pentingnya penguasaan objek gadai secara 

nyata dan memperinci syarat-syarat gadai dengan ketat. 

2) Penjelasan fiqh yang sistematis dan lengkap 

Al-Mughni merupakan karya besar yang membahas fiqh 

secara menyeluruh dan perbandingan mazhab, 

menjadikannya rujukan penting dalam fiqh muqaran 

(perbandingan hukum Islam). 
3) Ketegasan dalam menjaga akad 

Ibnu Qudamah menolak syarat-syarat yang bertentangan 

dengan prinsip rahn, demi menjaga keabsahan akad dan 

menghindari gharar serta kezaliman. 

4) Mudah diterapkan secara praktis 

Pendekatan Ibnu Qudamah lebih cocok diterapkan di 

lembaga keuangan syariah karena jelas, rigid, dan 

bersandar pada tekstualitas yang disepakati. 
c. Kekurangan 

1) Minim pendekatan rasional modern 

Karena dominan dengan pendekatan tekstual, pemikiran 

Ibnu Qudamah kurang fleksibel dalam menjawab 

tantangan kontemporer yang membutuhkan inovasi 

hukum. 

2) Terbatas dalam pembukaan ijtihad baru 

Berpegang ketat pada pendapat mazhab bisa membatasi 

ruang ijtihad baru dalam kasus-kasus muamalah 

kontemporer yang belum dibahas secara eksplisit oleh 

pendahulu. 

 



91 
 

 
 

B. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah terhadap 

Konsep Pegadaian Syariah Kontemporer 

1. Relevansi Pemikiran Ibnu Rusyd terhadap Konsep Pegadaian 

Syariah Kontemporer 

a. Kebolehan Gadai sebagai Landasan Produk Syariah 

Ibnu Rusyd menegaskan kebolehan gadai (rahn) 

sebagai akad yang sah menurut syariat Islam, didasarkan 

pada dalil Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam Bidayatul Mujtahid 

wa Nihayatul Muqtashid, ia menyatakan bahwa rahn 

merupakan bentuk jaminan yang diperbolehkan untuk 

mengamankan utang, baik barang gadai tersebut telah 

dimiliki secara penuh maupun yang belum diwujudkan tetapi 

dapat dijamin secara syar’i.16 Pendapat ini menunjukkan 

fleksibilitas dalam mengakomodasi berbagai bentuk objek 

gadai. Hal ini sangat relevan dengan sistem pegadaian 

syariah kontemporer yang menjadikan rahn sebagai dasar 

hukum dalam produk pembiayaan, seperti qardh 

(pembiayaan tanpa imbal hasil) maupun murabahah (jual 

beli dengan margin keuntungan). Pegadaian syariah 

mengadopsi konsep ini untuk menjaga hak kreditur 

(murtahin) sekaligus memberikan kemudahan akses dana 

kepada masyarakat, terutama yang memiliki keterbatasan 

aset tetap. 

 

b. Fleksibilitas Objek Gadai dalam Pengembangan Produk 

Ibnu Rusyd dalam Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid tidak hanya membahas kebolehan gadai terhadap 

barang yang telah ada secara fisik, tetapi juga memperluas 

cakupan barang yang belum ada namun memiliki nilai 

ekonomi yang dapat diukur. Contohnya, ia membolehkan 

hasil pertanian yang belum dipanen atau barang yang sedang 

dalam proses produksi untuk dijadikan jaminan, selama hal 

tersebut diketahui secara jelas dan disepakati oleh para pihak. 

Bahkan menurutnya barang pinjaman juga sah dijadikan 

 
16 Ibnu Rusyd, Bidayatul, 536. 



92 
 

 
 

objek rahn jika pemiliknya memberikan izin secara 

eksplisit.17 

Pandangan ini memiliki relevansi strategis dalam 

pengembangan produk pegadaian syariah kontemporer. Di 

era modern, banyak masyarakat khususnya pelaku usaha 

kecil, petani, dan nelayan memiliki aset bernilai ekonomi 

yang belum berbentuk uang tunai atau belum dapat 

diperjualbelikan saat itu juga. Dengan mengikuti pandangan 

Ibnu Rusyd, lembaga pegadaian syariah dapat menciptakan 

skema rahn yang lebih inklusif, seperti rahn atas hasil panen 

mendatang, ternak yang masih dalam masa penggemukan, 

atau aset produksi yang belum rampung. 

Hal ini sejalan dengan tujuan ekonomi Islam untuk 

mendorong partisipasi ekonomi masyarakat secara adil dan 

merata. Pandangan Ibnu Rusyd membuka ruang bagi inklusi 

keuangan syariah yang lebih luas, karena memungkinkan 

akses pembiayaan bagi kalangan yang selama ini sulit 

menjaminkan aset akibat keterbatasan likuiditas atau status 

barang yang belum siap diperjualbelikan. Dengan demikian, 

rahn tidak lagi terbatas pada barang-barang mewah atau aset 

siap jual, melainkan mencakup potensi kekayaan yang 

bersifat prospektif. 

 

c. Pemanfaatan Barang Gadai yang Proporsional 

Ibnu Rusyd memperbolehkan penerima gadai 

memanfaatkan barang gadai selama terdapat izin eksplisit 

dari pihak pemberi gadai, dan pemanfaatan tersebut harus 

proporsional dengan biaya perawatan atau pemeliharaan 

yang telah dikeluarkan.18 Hal ini mencerminkan prinsip 

keadilan dan tolong menolong dalam muamalah Islam, serta 

menghindari praktik pengambilan manfaat secara sepihak 

yang dapat merugikan salah satu pihak. 

Pandangan ini sangat relevan dalam konsep 

pegadaian syariah kontemporer, khusunya dalam konteks 

pengelolaan barang gadai yang memerlukan perawatan rutin 

 
17 Ibid., 537. 
18 Ibid., 546. 



93 
 

 
 

dan biaya operasional, seperti hewan ternak, kendaraan 

bermotor, atau aset bergerak lainnya. Dalam situasi ini di 

mana barang gadai menghasilkan manfaat (misalnya, 

kendaraan yang bisa disewakan atau ternak yang bisa 

diperah), maka lembaga pegadaian dapat memanfaatkan 

barang tersebut secara terbatas untuk menutup biaya 

perawatan, asalkan dengan sepengetahuan dan izin nasabah 

sebagai pemilik sah barang tersebut. 

Dengan mengacu pada pandangan Ibnu Rusyd ini 

pegadaian syariah dapat merumuskan ketentuan operasional 

yang lebih fleksibel namun tetap adil. Misalnya, melalui 

perjanjian tertulis yang menjelaskan batasan pemanfaatan, 

jenis pemeliharaan yang dilakukan, serta transparansi 

pengeluaran dan pemasukan terkait barang tersebut. Ini akan 

sangat membantu menjaga kelangsungan layanan pegadaian 

tanpa membebani lembaga dengan biaya perawatan barang 

yang sepenuhnya menjadi tanggung jawab nasabah. Selain 

itu penerapan prinsip ini juga memperkuat aspek 

keberlanjutan dan akuntabilitas dalam sistem pegadaian 

syariah. Lembaga tidak hanya bertindak sebagai 

penyimpanan barang, tetapi juga sebagai pengelola yang 

bertanggung jawab, selama tidak melanggar hak milik 

nasabah. 

 

d. Prinsip Keadilan dalam Penyelesaian Utang 

Ibnu Rusyd menegaskan bahwa apabila pihak 

pemberi gadai tidak mampu melunasi utangnya pada waktu 

yang telah ditentukan, maka barang yang dijadikan jaminan 

dapat dijual.19 Hasil dari penjualan tersebut digunakan untuk 

melunasi utang kepada pihak penerima gadai, dan apabila 

terdapat kelebihan setelah pelunasan, maka sisa dana tersebut 

wajib dikembalikan kepada rahin sebagai pemilik sah barang 

tersebut. Pandangan ini mencerminkan prinsip keadilan dan 

transparansi dalam menyelesaikan sengketa finansial, serta 

menegaskan bahwa barang gadai bukanlah milik murtahin, 

melainkan hanya sebagai jaminan. 

 
19 Ibid., 543. 



94 
 

 
 

Pemikiran ini sangat relevan dan secara langsung 

diadopsi dalam konsep pegadaian syariah kontemporer. 

Lembaga-lembaga pegadaian syariah telah menerapkan 

sistem eksekusi barang melalui mekanisme lelang terbuka 

dan transparan, apabila nasabah tidak mampu melunasi 

kewajiban pembayarannya dalam jangka waktu yang telah 

disepakati. Proses ini dilakukan dengan tetap menjaga hak-

hak nasabah, di mana hasil penjualan dikurangi utang yang 

ada, dan sisa kelebihan dikembalikan sepenuhnya kepada 

pihak rahin. 

Relevansi pemikiran Ibnu Rusyd dalam konteks ini 

terletak pada fondasi normatif yang ia berikan terhadap 

proses eksekusi barang gadai. Dengan pendekatan yang 

berlandaskan prinsip syariah, Ibnu Rusyd tidak hanya 

mengakomodasi kepentingan kreditur dalam pelunasan 

utang, tetapi juga memastikan perlindungan terhadap harta 

milik debitur. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip 

perlindungan konsumen dalam sistem keuangan syariah 

modern, di mana keadilan bagi kedua belah pihak merupakan 

elemen fundamental. 

 

Terdapat sejumlah tantangan dalam penerapan langsung 

pandangan Ibnu Rusyd dalam sistem keuangan kontemporer. 

Salah satunya adalah kebutuhan akan jaminan likuid dan dapat 

diukur secara akuntabel. Meskipun Ibnu Rusyd membolehkan 

barang yang belum ada secara fisik untuk dijadikan jaminan, 

lembaga keuangan modern cenderung membutuhkan kapasitas 

hukum dan risiko yang terukur. Begitu pula dalam pemanfaatan 

barang gadai oleh murtahin, walaupun dibolehkan dalam 

kerangka fikih, penerapannya harus disesuaikan dengan regulasi 

kelembagaan dan prinsip akuntabilitas yang ketat. Selain itu 

prinsip-prinsip keadilan yang ditekankan oleh Ibnu Rusyd 

membutuhkan sistem pengawasan dan dokumentasi yang kuat 

agar tidak terjadi penyimpangan dalam pelaksanaan. Sistem 

keuangan kontemporer menuntut transparansi tinggi, adanya 

kontrak tertulis, serta pengawasan dari otoritas keuangan untuk 

memastikan keadilan dan perlindungan konsumen. 



95 
 

 
 

Secara keseluruhan, pemikiran Ibnu Rusyd sangat relevan 

dalam memberikan fondasi teoritis dan nilai-nilai etis bagi praktis 

pegadaian syariah. Namun, agar dapat diimplementasikan secara 

efektif, diperlukan pendekatan kontekstual yang mampu 

menjembatani antara idealisme hukum Islam klasik dan dinamika 

sistem keuangan kontemporer. Dengan adaptasi yang tepat, 

pandangan Ibnu Rusyd tidak hanya memperkuat legalitas produk 

pegadaian syariah, tetapi juga berperan dalam menciptakan 

sistem keuangan yang adil, inklusif, dan berkelanjutan. 

 

2. Relevansi Pemikiran Ibnu Qudamah terhadap Konsep Pegadaian 

Syariah Kontemporer 

a. Dasar Syar’i Dan Legalitas Gadai 

Ibnu Qudamah dalam Al-Mughni menyatakan bahwa 

akad gadai memiliki landasan yang kuat dalam Al-Qur’an 

dan Sunnah Ia menjadikan surah Al-Baqarah ayat 283 

sebagai dalil utama, ditambah dengan praktik Rasulullah 

SAW yang menggadaikan perisainya kepada seorang Yahudi 

sebagai jaminan makanan.20 Ini menunjukkan kebolehan 

rahn secara syariat, tetapi juga menggambarkan fungsinya 

sebagai bentuk kehati-hatian dalam menjaga hak-hak kedua 

belah pihak dalam transaksi utang piutang. Prinsip ini sangat 

relevan dalam sistem pegadaian syariah kontemporer, di 

mana aspek legalitasi syariah menjadi fondasi utama dalam 

pengembangan produk dan layanan. Lembaga penggadaian 

syariah merancang produk-produk seperti rahn emas atau 

rahn tasjily dengan mengacu pada akad yang telah disepakati 

para ulama dan diperkuat melalui fatwa-fatwa resmi, seperti 

Fatwa DSN-MUI. Pemikiran Ibnu Qudamah menjadi bagian 

penting dalam kontruksi hukum tersebut, terutama karena 

pendekatannya yang berbasis nash dan konsisten dengan 

maqashid syariah yakni menjaga harta dan keadilan. 

 

b. Ketatnya Syarat Objek Gadai sebagai Perlindungan Syariah 

Ibnu Qudamah menegaskan bahwa barang yang boleh 

dijadikan objek rahn harus memenuhi beberapa kriteria, 

 
20 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, 25. 



96 
 

 
 

yaitu benar-benar dimiliki oleh rahin (pemberi gadai), 

berwujud nyata, dan memiliki nilai yang jelas.21 Syarat ini 

tidak hanya bersifat teknis, tetapi mengandung nilai 

perlindungan syariah yang mendalam terhadap kedua belah 

pihak dalam transaksi. Pegadaian syariah menjadikan prinsip 

ini sebagai standar operasional dalam menilai kelayakan 

barang jaminan. Misalnya, dalam layanan rahn emas, 

lembaga pegadaian memastikan bahwa emas yang 

digadaikan adalah milik pribadi nasabah, memiliki bentuk 

fisik yang jelas (bukan sekadar sertifikat), dan dapat diuji 

kadar serta nilainya. Prosedur ini mencegah terjadinya unsur 

gharar (ketidakpastian) dan menjamin bahwa transaksi 

berlangsung secara transparan, adil, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara hukum maupun syariah. 

Ketentuan ini sejalan dengan prinsip prudential dalam sistem 

keuangan syariah, yaitu kehati-hatian dalam memastikan 

semua aset yang menjadi dasar transaksi benar-benar valid 

dan terverifikasi. Dengan menerapkan standar sebagaimana 

yang ditekankan oleh Ibnu Qudamah, pegadaian syariah 

dapat meminimalisasi risiko hukum dan sengketa, serta 

mejaga integritas lembaga di mata nasabah. 

 

c. Larangan Pemanfaatan Barang Tanpa Izin 

Ibnu Qudamah menegaskan bahwa barang yang 

digadaikan adalah milik penuh rahin (pemberi gadai) dan 

berstatus sebagai amanah di tangan murtahin (penerima 

gadai). Oleh karena itu, murtahin tidak diperbolehkan 

mengmbil manfaat dari barang kecuali jika ada izin yang 

jelas dari pemiliknya.22 Relevansi pemikiran ini tercermin 

dalam kebijakan operasional lembaga pegadaian syariah 

kontemporer yang sangat ketat dalam menjaga hak 

kepemilikan nasabah atas barang gadai. Barang yang 

digadaikan disimpan dan dijaga, tetapi tidak dimanfaatkan 

untuk keuntungan pihak pegadaian tanpa persetujuan yang 

sah. Konsep ini bukan hanya bagian dari etika syariah, tetapi 

 
21 Ibid., 44. 
22 Ibid., 131. 



97 
 

 
 

juga menjadi standar operasional yang diawasi secara ketat 

oleh Dewan Pengawas Syariah (DPS). DPS bertugas 

memastikan bahwa tidak terjadi pelanggaran syariat, 

termasuk dalam hal pemanfaatan tanpa izin. Ibnu Qudamah 

juga meperkuat prinsip non-ekspolitasi dan non-riba dalam 

sistem keuangan syariah, karena salah satu bentuk riba yang 

dilarang adalah mengambil manfaat dari barang pinjaman 

tanpa kompensasi yang sah atau tanpa izin. 

 

d. Penekanan pada Amanah dan Penjagaan Barang 

Ibnu Qudamah menjelaskan bahwa barang gadai 

adalah jaminan yang harus ditahan dengan tujuan menjamin 

pelunasan utang, namun penahanan tersebut harus disertai 

tanggung jawab penuh untuk menjaga barang dari kerusakan 

atau kehilangan.23 Konsep ini menekankan bahwa murtahin 

bertanggung jawab secara moral dan hukum atas 

keselamatan barang, sekalipun barang itu bukan miliknya. 

Dalam konsep pegadaian syariah prinsip ini sangat relevan 

dan diwujudkan secara sistematis. Lembaga pegadaian 

syariah menyimpan barang jaminan dalam fasilitas khusus 

yang dilengkapi dengan sistem keamanan fisik, pengawasan 

CCTV, dan dalam banyak kasus, proteksi melalui asuaransi. 

Hal ini dilakukan bukan hanya demi keselamatan aset 

nasabah, tetapi juga sebagai bentuk komitmen terhadap 

amanah dan kepercayaan yang diberikan nasabah. Selain itu, 

standar operasional pegadaian syariah juga mengatur dengan 

rinci bagaimana barang dijaga, didata, dan dikembalikan. 

Setiap barang yang digadaikan dicatat dalam sistem secara 

transparan, dilabeli dengan nomor identifikasi khusus, dan 

tidak dapat dimanfaatlan sembarangan. 

 

e. Mekanisme Lelang dan Hak Nasabah 

Ibnu Qudamah menyatakan bahwa apabila pihak 

rahin tidak mampu melunasi utang pada waktu yang telah 

ditentukan, maka barang gadai boleh dijual. Namun, ia 

menegaskan bahwa hasil penjualan tersebut hanya boleh 

 
23 Ibid., 144. 



98 
 

 
 

digunakan untuk melunasi utang, dan apabila terdapat 

kelebihan, maka sisa dana itu wajib dikembalikan kepada 

pemilik barang, yaitu rahin.24 Pandangan ini sejalan dengan 

prinsip transparansi dan keadilan yang menjadi pilar utama 

dalam sistem pegadaian syariah kontemporer. Pegadaian 

syariah memiliki prosedur lelang terbuka yang dilakukan 

secara legal dan diawasi. Proses penjualan dilakukan dengan 

prinsip akuntabilitas, di mana hasil lelang dicatat secara rinci, 

baik utang yang dibayarkan maupun kelebihan yang harus 

dikembalikan kepada nasabah. Hal ini sesuai dengan regulasi 

yang mengharuskan lembaga keuangan syariah menjaga hak-

hak konsumen dan menghindari penggelapan dana. 

 

Pemikiran Ibnu Qudamah menghadapi sejumlah tantangan 

ketika diterapkan dalam sistem keuangan modern. Misalnya, 

tuntutan inovasi produk syariag yang melibatkan aset digital atau 

tidak berwujud sering berbenturan dengan prinsip klasik yang 

mengharuskan kejelasan fisik dan kepemilikan barang. Selain itu, 

pelarangan pemanfaatan barang tanpa izin bisa menjadi kendala 

praktik, terutama untuk barang yang berpotensi menghasilkan 

manfaat ekonomi. Tantangan lainnya termasuk biaya tinggi untuk 

menjaga keamanan barang, kompleksitas verifikasi kepemilikan, 

serta penerapan sistem lelang yang transparan dan akuntabel 

dalam skala besar. Meskipun pemikiran Ibnu Qudamah sangat 

kokoh dari sisi syariah, penerapannya dalam konteks pegadaian 

syariah kontemporer memerlukan pendekatan yang adaptif dan 

penguatan kelembagaan agar nilai-nilai syariah terjaga tanpa 

menghambat efisiensi dan perkembangan sistem keuangan 

modern. 

Berdasarkan hasil studi komparatif terhadap pemikiran 

Ibnu Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul 

Muqtashid dan Ibnu Qudamah dalam kitab Al-Mughni mengenai 

konsep gadai serta relevansinya terhadap praktik pegadaian 

syariah kontemporer, yaitu pemikiran Ibnu Rusyd dan Ibnu 

Qudamah sama-sama memiliki relevansi yang signifikan namun 

dengan pendekatan yang berbeda. Pemikiran Ibnu Rusyd 

 
24 Ibid., 73. 



99 
 

 
 

menunjukkan relevansi dalam mendukung inovasi produk 

pegadaian syariah, terutama melalui pendekatan rasional dan 

kontekstual yang membuka peluang pembiayaan berbasis potensi 

aset, seperti hasil panen atau barang dalam proses produksi. 

Pandangannya yang membolehkan pemanfaatan barang gadai 

secara proporsional dan fleksibel mencerminkan semangat ijtihad 

yang reponsif terhadap kebutuhan masyarakat modern. 

Pemikiran Ibnu Rusyd memiliki kelemahan dalam hal 

implementasi regulatif, karena sifatnya yang terbuka dan berbasis 

analisis rasional sulit dijadikan patokan standar dalam sistem 

keuangan yang membutuhkan kepastian hukum dan pengawasan 

syariah yang ketat. 

Sedangkan Pemikiran Ibnu Qudamah sangat cocok 

dijadikan dasar hukum yang kuat karena berorientasi pada 

kepastian syariah melalui penekanan terhadap nash dan kehati-

hatian dalam transaksi. Hal ini sejalan dengan kebutuhan regulasi 

dan standar operasional lembaga keuangan saat ini yang 

mengedepankan aspek legalitas, perlindungan konsumen, serta 

prinsip kehati-hatian. Namun, kekuatan ini juga menjadi 

keterbatasan karena pendekatannya yang konservatif cenderung 

kaku dan kurang fleksibel dalam menghadapi dinamika ekonomi 

modern, terutama terkait objek gadai yang bersifat tidak 

berwujud atau belum ada secara fisik. 

Meskipun keduanya berkontribusi penting, pemikiran Ibnu 

Qudamah lebih relevan sebagai landasan normatif dan 

operasional lembaga keuangan syariah, sedangkan Ibnu Rusyd 

lebih signifikan dalam mendukung inovasi dan inklusi keuangan 

berbasis prinsip maqashid syariah. 



100 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konsep gadai menurut 

Ibnu Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid 

dan Ibnu Qudamah dalam kitab Al-Mughni, serta relevansinya 

terhadap konsep pegadaian syariah kontemporer, maka dapat 

disimpulkan sebagai berikut: 

1. Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah sama-sama mengakui sahnya 

akad gadai (rahn) dalam Islam, baik dilakukan saat safar maupun 

mukim. Keduanya sepakat bahwa gadai bertujuan menjamin 

utang dan harus dilaksanakan dengan prinsip keadilan. Mereka 

mengatur penjualan barang gadai jika utang tidak dibayar. Ibnu 

Rusyd dalam kitab Bidayatul Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid 

lebih fleksibel seperti membolehkan barang yang belum ada 

secara fisik dijadikan jaminan. Sedangkan Ibnu Qudamah dalam 

kitab Al-Mughni mensyaratkan barang gadai harus jelas, nyata, 

dan dimiliki penuh oleh penggadai. Dalam hal pemanfaatan 

barang gadai, Ibnu Rusyd membolehkan dengan syarat. 

Sedangkan Ibnu Qudamah lebih ketat dan hanya membolehkan 

jika ada izin. 

2. Pemikiran keduanya relevan untuk pegadaian syariah 

kontemporer. Ibnu Rusyd memiliki relevansi dalam konteks 

inovasi dan fleksibilitas produk pegadaian syariah kontemporer. 

Pandangannya yang membolehkan barang belum berwujud atau 

pinjaman sebagai objek rahn membuka peluang untuk 

pengembangan model pembiayaan berbasis non-konvensional, 

seperti rahn hasil panen atau aset produksi. Ini sangat cocok 

untuk sektor usaha mikro dan agribisnis yang membutuhkan 

akses pembiayaan dengan jaminan yang tidak selalu berbentuk 

barang tetap. Pemikiran Ibnu Qudamah meskipun lebih 

konservatif, tetap relevan dalam menjamin kepastian hukum dan 

perlindungan hak para pihak dalam transaksi gadai. Prinsip 

kehati-hatian yang diusungnya memberikan dasar yang kuat bagi 

regulasi dan tata kelola pegadaian syariah yang akuntabel, 

transparan, dan tidak mengandung unsur gharar maupun 



101 
 

 
 

eksploitasi. Prinsip ini sangat penting dalam menjaga 

kepercayaan publik terhadap pegadaian syariah. 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang telah 

dipaparkan sebelumnya, penulis menyampaikan saran sebagai 

berikut: 

1. Lembaga pegadaian syariah diharapkan dapat menyesuaikan 

pelaksanaan akad rahn yang dijalankan agar selaras dengan 

ajaran fikih para ulama, seperti Ibnu Rusyd dan Ibnu Qudamah. 

Dengan memperhatikan pandangan keduanya, pegadaian syariah 

dapat menghindari praktik yang mengarah pada riba atau bentuk 

keuntungan yang tidak sesuai dengan prinsip tolong menolong 

dalam Islam. 

2. Masyarakat perlu meningkatkan pemahaman tentang konsep 

gadai syariah, agar tidak hanya memanfaatkannya sebagai solusi 

keuangan, tetapi juga memahami aturan-aturan Islam. Dengan 

begitu, masyarakat bisa lebih bijak dalam bertransaksi dan turut 

mendukung berkembangnya sistem ekonomi yang sesuai dengan 

syariah. 

  



102 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 
BUKU 

Al-Arif, M. Nur Rianto. Lembaga Keuangan Syariah, (Bandung: CV 

Pustaka Setia, 2012). 

Al-Hakim, al-Mustadrak ‘ala al-Sahihain, juz 2 

An-Nawawi, Imam. Al-Majmu Syarah Al-Muhadzdzab. Jilid 16.  

Antonio, M. Syafi’i. Bank Syariah dari Teori ke Praktik, (Jakarta: Gema 

Insani Pres, 2001). 

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008). 

Az-Zuhaili, Wahbah. Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Darul Fikr. 

Badran, Abdul Qadir. Terjemah Syaikh Muwafaq Mualif Al-Mughni 

dalam Al-Mughni, (Beirut Libanon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah). 

Basyir, Ahmad Azhar. Hukum Islam tentang Riba Utang Piutang Gadai, 

(Bandung: al-Ma’arif, 1983). 

Fiantika, Feni Rita, dkk., Metodologi Penelitian Kualitatif, (Sumatera: 

PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022), cet. 1. 

Hadi, M. Solikul. Pegadaian Syari'ah, (Jakarta: Salemba Diniyah, 2000). 

Hasan, M. Ali. Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2002). 

Kementerian Agama RI. Fiqh Muamalah Kontemporer, (Jakarta: 

Direktorat Pemberdayaan Zakat dan Wakaf, 2018). 

Mamudji Sri, Sukanto Soerjono. Penelitian Hukum Normatif: Suatu 

Tinjauan Singkat, (Jakarta: Rajawali Press, 2010). 

Moleong, Lexy J. Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2017). 

Mu’thi Abdurrahim, Ghoffar, M. Abdul (eds.), Terjemah Tafsir Ibnu 

Katsir Juz 1, Pustaka Imam As-Syafi’i. 

Muhammad. Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2006). 

Nasrun, Haroen. Fiqh Muamalah, Cet-2, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 

2007). 



103 
 

 
 

Qudamah, Ibnu. Al-Mughni ala Mukhtasar al-Khiraqi, juz IV, tahqiq: 

‘Abd al-Salam Muhammad Ali Shahih (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah). 

Qudamah, Ibnu. Al-Mughni, Jilid 6, terj. Tim Penerjemah, (Jakarta: 

Pustaka Azzam). 

Rusyd, Ibnu. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayatul Muqtashid, terj. Tim 

Penerjemah, (Jakarta: Pustaka Azzam). 

Sembiring S. Hukum Asuransi, (Bandung: Nuansa Aulia, 2014). 

Shahih al-Bukhari, Kitab al-Buyu’, Bab al-Rahn fi al-Hadar, no. 2509.  

Shahih al-Bukhari, Kitab al-Rahn, Bab al-Rahn, no. 2512.  

Suhendi, Hendi. Fiqh Muamalah. Jakarta: Raja Grafindo Persada, cet ke-

7, 2011. 

Sunan Ibnu Majah, Kitab ar-Rahīn, no. 2523. 

Sunggono, Bambang. Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2003). 

Zainuddin, Ali. Metode Penelitian Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 2013). 

 

JURNAL 

Adam Panji, Surahman Maman. “Penerapan Prinsip Syariah Pada Akad 

Rahn di Lembaga Pegadaian Syariah”, Law and Justice, vol. 2, 

2017. 

Adanan Murroh Nasution. “Gadai Dalam Persepektif Hukum Ekonomi 

Islam”. Hukum Ekonomi, vol. 5, 2019. 

Damiri Ahmad, Sumiati, et.al., “Rahn (Gadai) Dalam Perspektif Tafsir 

Dan Hadits Serta Implementasinya Pada Lembaga Pegadaian 

Syariah”, Ekonomi Syariah dan Bisnis Perbankan, vol. 6, 2022. 

Handayani T, Abubakar, L. Telaah Yuridis Perkembangan Regulasi Dan 

Usaha Pergadaian Sebagai Pranata Jaminan Kebendaan. Jurnal 

Bina Mulia Hukum, vol. 2, no. 1, September 2017. 

Hanifuddin Iza, Lestari, Yuyun Juwita. “Dasar Hukum Pegadaian Syariah 

Dalam Fatwa DSN-MUI”, Jurnal Hukum Ekonomi Islam, vol. 5, 

2021. 



104 
 

 
 

Kurniawati Fitri, Ulinnuha, Ahmad Syukron. “Tinjauan Fikih Muamalah 

Dalam Akad Gadai”, Sahmiyya, vol. 3, 2008. 

Mahmudi. “Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang 

Gadai”, Maliyah, vol. 3, 2013. 

Misno, Abdurrahman. “Gadai dalam Syari’at Islam”. Ekonomi dan Bisnis 

Islam. 

Musa. “Gadai Emas Prespektif Kepatuhan Syariah dan Hukum di 

Indonesia”, of Sharia Economic Law, vol. 3, 2020. 

Ni Putu Wahyu Mas Sanggia Suari, “Perluasan Pengaturan Gadai Setelah 

Dikeluarkannya Peraturan Otoritas Jasa Keuangan Tentang 

Usaha Pergadaian”, Jurnal Hukum Kenotariatan, vol. 4 no. 1 

April 2019. 

Ramadhiana Anna, Sholihah, Hanni. “Pemanfaatan Barang Gadai 

Ditinjau Dari Hukum Islam Dan Hukum Perdata Indonesia”, for 

Islamic Studies, vol. 4, 2019. 

Saifuddin. “Ibnu Rusyd, Karya Dan Pengaruhnya Bagi Peradaban Islam”, 

Inteligensia, vol. 4, 2018. 

Setiawan, M. Asep. “Kontruksi Filsafat Ibnu Rusyd dan Pengaruhnya 

Terhadap Peradaban Barat”. Of Islamic Theology and 

Philosophy, vol. 4, 2022. 

Siregar Pani Akhiruddin, Hasibuan, Dewi Kumalasari. “Konsep Gadai 

Syariah Menurut Syafi’i Antonio”, Penelitian Medan Agama, 

2020. 

Suryaningsih Apriliya, Sekartaji Salsabilla Ines, Apriantoro, M. Subhi. 

“Penyelesaian Sengketa Kepailitan Ekonomi Syariah Perspektif 

Ibnu Rusyd Al-Qurthubi Dalam Bidayatul Mujtahid wa 

Nihayatul Muqtashid Wa Nihayatul Muqtashid”, Ilmiah Ekonomi 

Islam, vol. 7, 2021. 

Syaefullah, Maghfiroh, Veve Alfi. Studi Pemikiran Ibnu Qudamah 

Tentang Nikah Bersyarat, (IAIN Syekh Nurjati Cirebon), vol. 3, 

2019. 

 

 



105 
 

 
 

SKRIPSI 

Adi, Adam Reka Cipta. “Praktik Gadai Sawah pada Masyarakat Desa 

Kedung Betik Kecamatan Kesamben Kabupaten Jombang”, 

(Jurusan Hukum Bisnis Syari’ah Fakultas Syari’ah Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 2014) 

Hapsari, Lina Ayu. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Sistem Gadai 

Barang di Desa Bebekan Kecamatan Taman Kabupaten 

Sidoarjo”, (Jurusan Ekonomi Islam Fakultas Syari’ah Dan 

Hukum Univesitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 2014) 

Norfarahzilah. Pemikiran Mazhab Maliki Dan Hambali Tentang Gadai 

Dan Relevasi Penerapannya Di Masyarakat, (Skripsi Sarjana: 

Fakultas Ekonpmi Dan Bisnis Islam, 2022). 

Prasetya, Nanggara. “Tinjauan Fqih Syafi’I Terhadap Produk Gadai 

Emas IB Hasanah di Bank BNI Syari’ah Kantor Cabang 

Malang”, Skripsi Univesitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang 2012) 

 

WEB 

Hadits Bukhori no 2326, https://ilmuIslam.id/hadits/11050/hadits-

bukhari-nomor-2326, diakses 20 Februari 2025. 

Mushilihin. “Pendapat Ulama Mazhab Tentang Rukun Gadai”, 

https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-

Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html, diakses 14 April 2025. 

NU online. “Jual Beli Barang yang Digadaikan Mneurut Hukum Islam”, 

https://Islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-

digadaikan-menurut-hukum-Islam-SglJJ, diakses 14 April 2025 

Wahyudi, Ari. “Ibnu Qudamah Al-Maqdisi: Pejuang Akidah dari 

Palestina”, https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-

maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html, diakses 3 Maret 

2025 

 

 

 

https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://ilmuislam.id/hadits/11050/hadits-bukhari-nomor-2326
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://www.referensimakalah.com/2013/06/Pendapat-Ulama-Madzhab-tentang-Rukun-Gadai.html
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://islam.nu.or.id/ekonomi-syariah/jual-beli-barang-yang-digadaikan-menurut-hukum-islam-SglJJ
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html
https://muslim.or.id/96872-ibnu-qudamah-al-maqdisi-pejuang-aqidah-dari-palestina.html


106 
 

 
 

FATWA 

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa 

No. 25/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn. 

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa 

No: 26/DSN-MUI/III/2002 tentang Rahn Emas. 

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), Fatwa 

No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh. 

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), 

Pedoman Umum Dewan Pengawas Syariah LKS, 2002. 

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 1150. 

Otoritas Jasa Keuangan, Peraturan OJK No. 31/POJK.05/2016 tentang 

Usaha Pergadaian, Pasal 2. 

Pemerintah Republik Indonesia, Peraturan Pemerintah No. 10 Tahun 

1990 tentang Perusahaan Umum Pegadaian, Lembaran Negara 

Tahun 1990 Nomor 17. 



107 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

  

A. Data Diri 

Nama   : Millatuzzahro Alkhusna 

Tempat Tanggal Lahir : Demak, 30 Januari 2004 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Agama   : Islam 

Alamat : Ploso, Karangsono RT 02 RW 03, 

Kec. Mranggen, Kab. Demak 

Email   : millatuz123@gmail.com 

B. Riwayat Pendidikan 

MI Syafiiyyah   (2009-2015) 

MTs Futuhiyyah 2  (2015-2018) 

MAN 1 Kota Semarang (2018-2021) 

C. Pengalaman Magang 

1. KUA Semarang Tengah 

2. Pengadilan Agama Mungkid 

3. Pengadilan Negeri Magelang 

4. LBH KIP Semarang 

       Demikian daftar riwayat hidup ini dibuat dengan sebenar-

benarnya dan dapat digunakan sebagaimana mestinya. 

  

Semarang, 18 Mei 2025 

Penulis, 

 

 

 

Millatuzzahro Alkhusna 

NIM.2102036099 


